


 
 
 
 
 
 

STAROŻYTNA GRECJA



 

 



 
Tytuł oryginału: Ancient Greece. From Prehistoric to Hellenistic
Time
Copyright © 1996, 2013 by Yale University
Copyright © by Wydawnictwo Poznańskie sp. z o.o., 2016
Copyright © for the Polish translation by Wydawnictwo
Poznańskie sp. z o.o., 2016
Ancient Greece. From Prehistoric to Hellenistic Time was
oryginally published
by Yale University Press
 
Redaktor prowadzący: Dominika Kuczyńska, Bogumił
Twardowski
Redakcja: Paulina Wierzbicka
Korekta: Joanna Pawłowska
Projekt okładki: Dawid Czarczyński
Skład i łamanie: Barbara Adamczyk
Mapy wykonał Mariusz Mamet
Fotografie na okładce: © Depositphotos.com/ luislouro
© Depositphotos.com/ Krisdog
 
Konwersja publikacji do wersji elektronicznej: Dariusz Nowacki
 
 
Wydanie elektroniczne 2016
 
 
eISBN 978-83-7976-420-4
 
 
Wydawnictwo Poznańskie sp. z o.o.
ul. Fredry 8, 61-701 Poznań
tel.: 61 853 99 10
fax: 61 853 80 75
redakcja@wydawnictwopoznanskie.com



www.wydawnictwopoznanskie.com



 
 
 
 
 
 
 
 

Książka ta dedykowana jest mym studentom, którzy przez
lata zadawali pytania inspirujące do wciąż nowych
przemyśleń na temat dziejów starożytnej Grecji; kolegom,
którzy wielokrotnie pomagali mi przezwyciężać wyzwanie,
jakim jest nauczanie historii; czytelnikom, którzy przesyłali
mi swe uwagi i sugestie, oraz ludowi Grecji, dawnej
i obecnej, których xenia inspirowała mnie i zadziwiała,
w dobrych i złych czasach.
 



 
 

Spis treści

Podziękowania
Nota o cytatach, źródłach i datach
Wykaz skrótów
 
Wstęp
Początki historii starożytnej Grecji
Od Indoeuropejczyków do Mykeńczyków
Wieki ciemne
Okres archaiczny
Oligarchia, tyrania i demokracja
Od wojen perskich do Ateńskiego Związku Morskiego
Kultura i społeczeństwo Aten w okresie klasycznym
Wojna peloponeska i jej skutki dla Aten
Od wojny peloponeskiej do Aleksandra Wielkiego
Epoka hellenistyczna
Epilog: Koniec jako nowy początek
 
Bibliografia



 
 

Podziękowania

 
Chcę przede wszystkim wyrazić swoje uszanowanie dla

cierpliwości, wsparcia i pomocy udzielanej mi wielokrotnie
przez Jennifer Banks (starszą redaktor Yale University Press);
jej wkład w tę pracę jest niemożliwy do przecenienia. Piyali
Bhattacharya i Heather Gold (młodsi redaktorzy) dowiedli swej
skrupulatności w pracach nad książką, podobnie jak Suzie
Tibor, która odszukała nowe ilustracje zamieszczone
w niniejszym wydaniu. Kate Davis (redaktor językowa)
zasłużyła na gorące podziękowania za szybkie i wnikliwe uwagi
wzbogacające tekst, podobnie jak Margaret Otzel (starsza
redaktor Yale University Press), której niezawodna pomoc
i zachęta pomogły zmienić brudnopis w książkę. Życzliwe uwagi
krytyczne i wnikliwe analizy anonimowych recenzentów
ogromnie ubogaciły cały tekst. Moja żona, także filohellenka,
Ivy Suiyuen Sun, wspierała mnie od samego początku, gdy
czterdzieści lat temu rozpoczęliśmy wspólne życie małżeńskie
i nasze zainteresowanie Helladą w czasie pierwszego pobytu
w Grecji.



 
 

Nota o cytatach, źródłach i datach

Określenie „źródła historyczne” używane w tej książce (i
w studiach nad starożytnością) odnosi się do tekstów
starożytnych – literackich, dokumentowych, epigraficznych czy
numizmatycznych. By pomóc czytelnikom odnaleźć fragmenty
cytowane na kartach niniejszej książki, cytaty – gdy tylko
możliwe – zostaną podane zgodnie ze standardowym systemem
referencyjnym, stosowanym powszechnie we współczesnych
edycjach naukowych oraz w większości (choć nie wszystkich)
nowożytnych przekładów. Przykładowo zapis: „Pauzaniasz,
Wędrówki po Helladzie, IV 2,3” odnosić się będzie do księgi 4,
rozdziału 2, ustępu 3 wskazanej pracy Pauzaniasza. W ten
sposób czytelnik będzie mógł odnaleźć odpowiedni fragment
w każdym nowoczesnym wydaniu oryginalnym lub przekładzie,
w którym zastosowano ten układ tekstu.

„Źródłami pierwotnymi” są wszelkie późniejsze badania tych
źródeł oraz opisywanych w nich historii. Umieszczone w tekście
cytaty z tych prac zawierają nazwisko autora lub skrócony
tytuł, z numerami odpowiednich stron lub – w przypadku
obiektów skatalogowanych, takich jak inskrypcje czy monety –
sygnaturę danego obiektu.

Wszelkie daty pozbawione określenia p.n.e. lub n.e. uznaje się
za odnoszące się do czasów przed naszą erą. Podane
w nawiasach po imieniu osoby oznaczają daty, odpowiednio,
urodzin i śmierci, o ile nie poprzedza ich skrót „pan.”, co
oznacza daty panowania władców.



 
 

Wykaz skrótów

CAF Theodorus Kock, Comicorum Atticorum Fragmenta,
Leipzig: Treubner 1880-1888, repr. Utrecht: HES 1976.

D.-K. Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, hrsg.
von Walther Kranz, wyd. 11, Zurich: Weidmann 1964.

FgrH Felix Jacoby, Die Fragmente der greichischen Historiker,
Leiden: Brill 1954-1964.

GHI Russel Meiggs, David Lewis (red.), A Selection of Greek
Historical Inscriptions to the End of the Fifth Century B.C.,
Oxford: Clarendon Press 1988.

IG Inscriptiones Graecae, vol. 4, wyd. 2, Berlin: De Gruyter
1929-, vol. 1, wyd. 3, Berlin: De Gruyter 1981.

OGIS Wilhelm Dittenberger, Orientis Graeci Inscriptiones
Selectae, Leipzig: S. Hirzel 1903-1905, repr. Hildesheim:
Olms 1970.



 
 

Wstęp

Pierwsze wydanie tej książki ukazało się w roku 1996,
stanowiąc pomoc naukową i uzupełnienie dla Projektu Perseus.
Wówczas, przed rewolucją internetową, projekt Perseus
wydawany był na płytach CD-ROM, jedynym dostępnym
medium pozwalającym na połączenie narracji, ilustracji oraz
tekstów źródłowych w wersji tłumaczonej oraz oryginalnej.
Wydanie to już od ponad dekady dostępne jest w sieci
w ramach Biblioteki Cyfrowej Perseus
(www.perseus.tufts.edu/hopper/) pod tytułem An Overview of
Classical Greek History from Mycenae to Alexander
(www.perseus.tufts.edu/hopper/text?
doc=Perseus:text:1999.04.0009). Według możliwie dokładnych
szacunków zostało ono wyświetlone ponad milion razy przez
użytkowników z całego świata. Liczba ta napełnia mnie
radością, ponieważ okazuje się, że historia starożytnej Grecji
wciąż fascynuje tak liczne grono, w tym mnie.

Z wielu powodów wspomniane wydanie sieciowe nie było
z biegiem lat poprawiane. Wydanie tradycyjne uzupełniano
dwukrotnie (choć bez zmiany ram tematycznych ani układu
treści). Nie można już nazwać go uzupełnieniem do projektu
Perseus. Książka inspirowana jest jednak tym samym
pragnieniem popularyzowania wiedzy, które na każdym etapie
przepajało wszystkie osoby pracujące przy tym przełomowym
projekcie. Z tego powodu (i z wielu innych) społeczność osób
interesujących się starożytną Grecją oraz bibliotekami
cyfrowymi wiele zawdzięcza Gregory’emu Crane’owi,
profesorowi historii starożytnej na uniwersytecie Tufts oraz
Uniwersytecie Lipskim. Jest on znakomitym naukowcem,



przyjacielem oraz – na dobre i złe – fanem drużyny Red Sox.



 
 

Początki historii starożytnej Grecji

1



 
 

„Jak to w Helladzie, prawie wszystko jest sporne” – tak oto
Pauzaniasz, piszący w II w. n.e. autor sławnego przewodnika po
wielu miejscach w Grecji, podsumował fascynujące wyzwanie,
jakie stanowi badanie historii starożytnej Grecji (Wędrówki po
Helladzie, IV 2,3). Tematyka ta budziła wówczas spory,
ponieważ Pauzaniasz, Grek, żył i pisał w Imperium Rzymskim,
w którym Grecy podlegali władzy cesarza w Rzymie i nie cieszyli
się już niepodległością, którą niegdyś tak bardzo się szczycili
i której bronili z taką zaciekłością. Jednym z tematów sporów
były przyczyny utraty przez Greków niepodległości oraz
pogodzenie się z życiem w roli potomków o wiele sławniejszych
przodków. Dzisiaj badania nad historią starożytnej Grecji wciąż
wiążą się ze sporami co do ocen osiągnięć i niepowodzeń, tak
licznych w tych dramatycznych czasach. Z jednej strony
osiągnięcia Greków w dziedzinie innowacyjnej organizacji
politycznej, demokracji, dziejopisarstwa, literatury, dramatu,
filozofii, sztuki i architektury w pełni zasługują na użyte przez
piszącego w V w. p.n.e. Herodota określenie, wyjaśniające
przyczyny umieszczenia ich w jego przełomowym dziele: były to
„cuda”. Z drugiej strony jednak wady starożytnych Greków,
w tym utrzymywanie niewolnictwa, wykluczenie kobiet z życia
politycznego oraz brak umiejętności zjednoczenia się dla
zachowania niepodległości wydają się równie uderzające
i budzą poważny niepokój. Ja sam po niemal czterdziestu
latach pracy jako badacz, nauczyciel i autor prac o starożytnej
Grecji, nadal uważam ten temat w całej jego różnorodności za
fascynujący – i często budzący zakłopotanie – ze względu na
respekt, jaki budzi. Respekt, w języku angielskim awe, wywodzi
się od starogreckiego rzeczownika achos oznaczającego „ból
psychiczny lub fizyczny”. Może zatem mieć dwa przeciwstawne



znaczenia: „zadziwienie i akceptację” oraz „lęk i odrzucenie”.
Obie te reakcje towarzyszą mi w rozważaniach na temat
starożytnej Grecji oraz sporów, jakie wciąż prowokuje jej
historia.

Starożytna Grecja to temat ogromny. Niniejsze omówienie,
pomyślane jako zwięzłe wprowadzenie do zagadnienia,
z konieczności skraca lub nawet pomija tematy, które inni
podkreślają. Gdy tylko to możliwe, starałem się sygnalizować
czytelnikom miejsca, w których przedstawienie czy
interpretacja wydarzeń i osób budzi interesujące dysputy. Nie
sposób jednak poświęcić im całej należnej uwagi bez szkody dla
wymogu zwięzłości. Mam zatem nadzieję, że czytelnik zostanie
zainspirowany lub przynajmniej sprowokowany do
samodzielnego zbadania tych zagadnień, poczynając od
starożytnych tekstów. Z tego powodu źródła te będą od czasu
do czasu cytowane, by czytelnik mógł posmakować wiedzy
i radości, jakie może dać ich wnikliwe studiowanie.
W bibliografii zamieszczono wyczerpującą listę przekładów tych
źródeł, jak również współczesnych prac historycznych,
w których zawarto szersze opisy, a niekiedy i odmienne
interpretacje ważnych zagadnień, zwłaszcza tych, które
pozostają sporne.

Ramy czasowe niniejszego opracowania obejmują okres od
prehistorii (nazywany tak, ponieważ nie zachowały się dla niego
żadne źródła pisane) po epokę hellenistyczną (współczesna
nazwa okresu po śmierci Aleksandra Wielkiego w roku 323
p.n.e.). Geograficzne ramy sięgają, na ile to możliwe w książce
z założenia bardzo krótkiej, do miejsc położonych w basenie
Morza Śródziemnego, gdzie mieszkali Grecy. Większość opisu
obejmuje okresy archaiczny i klasyczny (współczesna nazwa dla
lat odpowiednio 750-500 oraz 500-323 p.n.e.) oraz osiedla na
terenie kontynentalnej Grecji, zwłaszcza Aten. Taki zakres
obejmuje zatem tradycyjny zestaw wydarzeń, osobistości,
tekstów, dzieł sztuki oraz budowli starożytnej Grecji,
odzwierciedla też jednak prosty fakt, że zachowane do naszych



czasów starożytne źródła dla tych czterech wieków są bardziej
obfite i były badane dokładniej niż źródła dla wcześniejszego
i późniejszego okresu w dziejach Grecji, choć lukę tę wypełniają
nowe odkrycia i świeże badania naukowe. Wreszcie fakt, że
książka ta skupia się przede wszystkim na okresie klasycznym,
stanowi odzwierciedlenie mojego zainteresowania budzącymi
respekt (tak w sensie pozytywnym, jak i negatywnym)
dokonaniami i przemyśleniami Greków z tych kilku stuleci.

Względnie słabo zaludniona, z ograniczoną powierzchnią
płaskiej i żyznej ziemi uprawnej oraz rozbita politycznie
starożytna Grecja chętnie przejmowała i dostosowywała do
swych potrzeb liczne idee i zdobycze techniki od ludniejszych,
bogatszych i mniej podzielonych wewnętrznie sąsiadów na
Bliskim Wschodzie (południowo-zachodnim krańcu Azji
u wschodnich wybrzeży Morza Śródziemnego). Opierając się na
obcych inspiracjach, Grecy tworzyli własne idee i praktyki,
z których część nadal – po tysiącach lat – wpływa na nasze
życie. Prawdą jest też, że starożytni Grecy, tak jak i inne ludy
antyczne, żywili wierzenia i robili rzeczy budzące dzisiaj
„respekt” w takim sensie, że były odrażające moralnie. Pod tym
względem zgadzam się zatem z tymi, którzy uważają przeszłość
za wyobrażony „obcy kraj”, zaludniony głównie przez ludzi
wyznających wartości moralne zadziwiająco „inne” od tych,
które współcześnie wyznaje – lub deklaruje, że wyznaje –
większość ludzi. Sądzę też, że osoby idealizujące współczesność
przyjmują niekiedy postawę moralnej wyższości w swoich
osądach wobec starożytności, dość niesłusznie, biorąc pod
uwagę nie tak odległe wydarzenia współczesne. Niemniej jednak
pisanie historii nieodmiennie wiąże się z wydawaniem osądów,
choćby przez decyzję o uwzględnieniu lub pominięciu jakichś
wątków. Mam nadzieję, że mój sceptycyzm wobec stwierdzenia,
że współczesność jest o wiele „lepsza” od przeszłości, nie wyda
się niekonsekwentny czy fałszywy, gdy od czasu do czasu
podzielę się własną oceną opisywanych wydarzeń. Sądy te
wydane zostały z głęboką pokorą i świadomością wysokiego



prawdopodobieństwa, że są one błędne. Te właśnie uczucia,
poza respektem, wciąż wzbudza we mnie studiowanie historii
starożytnej.

Te z osiągnięć greckich, które wydają mi się najbardziej godne
podziwu, jak również niepowodzenia moim zdaniem
najsmutniejsze, następowały w okresie począwszy od VIII w.
p.n.e., gdy Grecja stopniowo wydobywała się z wieków
ciemnych swej historii – czyli okresu ruiny gospodarczej,
spadku liczby ludności i próżni politycznej od około roku 1000
do 750 p.n.e. Wcześniej, w epoce brązu, w drugim tysiącleciu
p.n.e., w całej Grecji panowała względna stabilizacja i dobrobyt.
Dominowały zorganizowane, niezależne społeczności, rządzone
przez potężne rody narzucające odgórnie instytucje polityczne,
społeczne i gospodarcze. Rozwój handlu oraz wpływy
kulturalne, zwłaszcza z ludami zamieszkującymi wybrzeża
wschodniej części Morza Śródziemnego, pchnęły Greków do
powolnej odbudowy swej cywilizacji. W okresie tej odbudowy
odeszli od sposobu życia powszechnego dotychczas tak
w Grecji, jak i w całym świecie: zorganizowali się w państwach-
miastach i niemal powszechnie odrzucili monarchię jako
„standardowy” model strukturalny społeczeństwa i życia
politycznego. Dla Greków nową normą stało się szerokie
uczestnictwo w procesie decyzyjnym obywateli-mężczyzn,
którzy uzyskiwali ten przywilej dzięki udziałowi w obronie
społeczności. Co najbardziej zadziwiające, Grecy zastosowali tę
zasadę, tworząc rządy demokratyczne, pierwsze w dziejach
świata. (Niektórzy badacze doszukują się korzeni demokracji
u wcześniejszych społeczności we wschodniej części Morza
Śródziemnego, jednak dowody źródłowe są nieprzekonujące; na
przykład brak u nich koncepcji obywatelstwa). W Atenach
podstawową zasadą rządów demokratycznych stała się
„równość wobec prawa” oraz „równość wypowiedzi”, niezależne
od majątku, pochodzenia czy statusu społecznego obywatela.
Te koncepcje równości oznaczały radykalne zerwanie ze
standardami i normami politycznymi zwykłymi dla starożytnego



świata.
Trzeba koniecznie podkreślić, że Grecy nie wprowadzili zasady

partycypacji politycznej w pełni. Nie rozszerzyli tego prawa na
kobiety ani na niewolników. Jak to w sposób niepozostawiający
wątpliwości zdradza ich literatura, doskonale znali logiczną
argumentację obalającą twierdzenia, jakoby kobiety czy osoby
niewolne płci obojga charakteryzowała naturalna niższość
umysłowa i niedostatki etyczne, czyniące ich niezdolnymi do
pełnej partycypacji politycznej na równi z mężczyznami.
Rezygnacja z przyjęcia wszystkich implikacji ich filozofii
politycznej i prawnej wydaje mi się oczywiście skazą w obrazie
antycznego społeczeństwa greckiego. Jak zauważył
dziewiętnastowieczny brytyjski historyk, znany jako Lord
Acton, gdy komentował bezlitosne działania papieży i królów:
„Władza zwykle korumpuje, a władza absolutna korumpuje
w sposób absolutny” (Historical Essays and Studies, s. 504).
W starożytnej Grecji większość władzy znajdowała się w rękach
mężczyzn i to ona ich korumpowała, jak to zawsze czyniła
z każdym ją sprawującym na przestrzeni dziejów.

Fakt, że starożytni Grecy zdawali sobie sprawę z istnienia idei
przeciwnych wobec ich praktyk, nie jest tak bardzo
zaskakujący, jak mogłoby się wydawać. Filozofowie, naukowcy
i literaci wykazywali się niestrudzonym zapałem w prowadzeniu
swoistych „eksperymentów myślowych” nad naturą świata
i istot ludzkich. Ekspresje greckich idei w poezji, prozie
i dramacie cieszą się zasłużoną opinią błyskotliwych – podobnie
jak ich niekiedy kłopotliwe implikacje. Inne antyczne
cywilizacje – od Bliskiego Wschodu, przez Indie, po Chiny –
także wypracowały błyskotliwie przenikliwe teorie naukowe
i filozoficzne; Grecy z pewnością należą do pierwszorzędnych
członków tego znakomitego grona. Taką samą opinią zasłużenie
cieszy się grecka literatura, dramat, dziejopisarstwo, sztuka
i architektura. Trudniejszym zadaniem jest ocena wartości
i praktyk starożytnych Greków dotyczących dwóch najbardziej
kontrowersyjnych dziedzin ludzkiego doświadczenia i ludzkich



przekonań – religii i seksu. Jak wyjaśniono przy omawianiu
tych zagadnień w dalszej części książki, istnieją poważne
różnice między tradycjami religijnymi i seksualnymi
starożytnych Greków a tym, co dzisiaj sądzi i czyni większość
ludzi.

Historia starożytnej Grecji zawiera fascynujące spostrzeżenia
na temat możliwości i ograniczeń ludzkiego istnienia. Dostarcza
też licznych okazji do poznania przeszłości i refleksji o niej,
a także o teraźniejszości. Jest ciekawa nie tylko sama w sobie
(przynajmniej dla mnie), ale też stanowi dobrą inspirację do
przemyśleń – jak zauważył sławny francuski antropolog Claude
Lévi-Strauss, analizując przyczyny wykorzystywania zwierząt
w roli totemów – mając na myśli cechy legendarnych przodków,
które potomkowie pragnęli odziedziczyć i które musieli mieć na
uwadze podczas obrony swego sposobu życia (Totemism, s. 89).

 
 

O źródłach do dziejów starożytnych
Najlepszym sposobem zapoznania się z historią starożytnej

Grecji i wypracowania własnego jej osądu jest studiowanie
najpierw starożytnych źródeł historycznych, a następnie
rozszerzenie wybranych zagadnień o specjalistyczne prace
współczesnych badaczy. Antyczną literaturę, inskrypcje,
dokumenty zapisane na papirusach, monetach i znaleziskach
archeologicznych zwykło się nazywać źródłami „pierwotnymi”
nawet wtedy, gdy nie były one współczesne wydarzeniom, do
których się odnoszą. W rzeczywistości źródła traktowane przez
badaczy jako „pierwotne” bywają znacznie późniejsze niż
wydarzenia czy osoby, o których dostarczają informacji.
Przykładem takiej sytuacji jest inskrypcja z Cyreny cytowana
w opisie zakładania kolonii w rozdziale 4. Inne źródła
pierwotne, takie jak pochodzące z V w. p.n.e. inskrypcje
dotyczące finansów tak zwanego Imperium Ateńskiego,
dostarczają bezpośrednich informacji na temat wydarzeń
współczesnych ich powstaniu. W każdym razie zachowane



źródła starożytne są pierwszym miejscem, do którego
powinniśmy sięgnąć przy próbach zrozumienia przeszłości –
i w takim sensie zawsze będą pierwotne. Bywa, że trudno je
zrozumieć. Antyczne dokumenty pisane były dla ludzi
znających cały kontekst, do którego się odnosiły, nie zaś dla
nas, którzy kontekstu nie znamy. Autorzy dzieł literackich,
także historycy, nie mieli na celu przedstawienia neutralnego,
obiektywnego opisu wydarzeń i osób, ale pragnęli wesprzeć
określony pogląd i przekonać swych czytelników do przyjęcia
określonej interpretacji czynów i motywacji kierujących ludźmi.
Współcześni autorzy oczywiście często robią tak samo, ale my,
badając dzisiaj starożytną Grecję, musimy nieustannie zwracać
uwagę nie tylko na to, co mówi nam starożytne źródło, ale także
na to, dlaczego nam to mówi.



 

 
Kamienne inskrypcje, takie jak prezentowana wyżej z V w. p.n.e., dotycząca finansów
kierowanego przez Ateny Związku Morskiego, są „źródłami pierwotnymi” dla naszej
rekonstrukcji historii starożytnej Grecji. W tym okresie Grecy tworzyli takie
dokumenty wersalikami, bez odstępów między wyrazami.

Prace nowożytnych badaczy zwykle nazywane są źródłami
„wtórnymi”, nawet jeśli okazują się niezbędne dla zrozumienia,
a nawet dla skorygowania informacji pochodzących ze źródeł
pierwotnych. By pomóc czytelnikowi sięgać po źródła
starożytne, odniesienia do nich w niniejszej książce zachowują,
gdy tylko to możliwe, system referencji umożliwiający
odnalezienie fragmentu niezależnie od wersji tłumaczenia (o ile



tylko wydany przekład zachowuje system referencji, co niestety
nie jest normą). Dlatego na przykład cytat z Dziejów Herodota
oznaczony VII 205 – jako źródło informacji o trzystu
Spartanach w bitwie pod Termopilami w 480 r. p.n.e. – oznacza
fragment z księgi VII ust. 205. (Dla wierszy podawane są
numery wersów, poprzedzone, jeśli to konieczne, numerem
księgi). Dla źródeł wtórnych podaje się numery stron lub
sygnatury katalogowe.

Większość tekstów literackich i dokumentów powstałych
w starożytnej Grecji nie zachowała się, te jednak, które
przetrwały, są ważne i prowokujące. Epopeje Homera – Iliada
i Odyseja – stanowią najbardziej pierwotne spośród
zachowanych pierwotnych źródeł literackich dla historii
starożytnej Grecji, tak dla ówczesnych Greków, jak i dla nas
współcześnie. Naukowcy debatują nad tym, w jaki sposób te
długie poematy osiągnęły formę, w której przetrwały do dziś.
Niektórzy uważają, że wyłoniły się z wielu wieków tradycji
ustnej, przekazywanej przez kolejne pokolenia zmieniających je
bardów, by wreszcie zostać zapisane w epoce archaicznej. Inni
sądzą, że poematy stworzył jeden artysta, wykorzystujący
technikę pisania w VIII w. p.n.e. Jakkolwiek powstały,
opowieści przekazane w Iliadzie i Odysei sięgają do epoki brązu,
odnosząc się także do historii wieków ciemnych. Każdy
starożytny Grek cienił te dzieła za ich artystyczne piękno i za
lekcje o życiu. Przede wszystkim jednak homerowskie epopeje
utrwaliły wartości i tradycyjną wiedzę o naturze bogów
i ludzkiej odwadze, panowaniu nad sobą, lojalności, miłości
oraz cierpieniu. Tysiąc lat później ludzie nadal uczyli się na
pamięć poematów Homera. Poematy epickie Hezjoda (znacznie
krótsze) – Teogonia oraz Prace i dni, skomponowane zapewne
w VIII w. p.n.e., miały na celu udzielanie lekcji na temat roli
bogów w życiu człowieka, natury sprawiedliwości oraz
problemów wynikających z nierówności narastających wraz
z rozwojem nowych form życia politycznego i społecznego
w państwach-miastach. Poeci liryczni i elegijni z VII w. p.n.e.,



tacy jak Alkaios, Alkman, Archiloch, Safona i Tyrteusz, tworzyli
krótsze dzieła na chór lub pojedyncze głosy, prezentujące wątki
społeczne i osobiste właściwe dla epoki przemian społecznych
i politycznych. Bakchylides, Pindar i Simonides w końcu wieku
VI i w V zasłynęli swymi wyrafinowanymi artystycznie
wierszami, w których mitologia przeplatała się z bieżącymi
wydarzeniami. Wiersze te często komponowane były na
pochwałę zwycięzców w zawodach sportowych, bitwach czy też
na cześć potężnych władców. Tak zwani „pierwsi filozofowie”,
których równie dobrze można by nazwać „naukowymi
myślicielami”, w VI w. p.n.e. także pisali wiersze, opisując
niewidoczną dla oczu naturę rzeczy – taką, jaka ich zdaniem
musiała być.

Niewiele później Grecy zaczęli pisać prozą, skupiając się na
etnografii, geografii i mitologii (greckie słowo mythos oznacza
opowieści o dalekiej przeszłości, zawierające rywalizujące wersje
dotyczące rezultatów skomplikowanych niekiedy relacji między
bogami a ludźmi). Najwcześniejsze z tych prac zachowały się do
naszych czasów jedynie w postaci cytatów i parafraz
późniejszych autorów. Od drugiej połowy V w. p.n.e.
dysponujemy jednak Dziejami Herodota. Autor tego
bezprecedensowego utworu opisuje skomplikowane tło
i przebieg długotrwałej wojny pomiędzy koalicją greckich
państw-miast a potężnym imperium perskim w pierwszych
dekadach V w. Dzieło Herodota zadziwia swoją objętością (jest
o połowę dłuższe od Iliady), mnogością opisów postaci ze świata
greckiego i niegreckiego oraz wyrafinowanym ujęciem ludzkich
motywacji. Wojna peloponeska Tukidydesa, napisana (choć
nieukończona) podczas tego wieloletniego konfliktu (431-404
p.n.e.), zapoczątkowała gatunek historii współczesnej
opisywanej przez bezpośredniego uczestnika tamtych wydarzeń.
Jego kąśliwe uwagi na temat ludzkiej żądzy władzy oraz
niezamierzonych konsekwencji brutalności wojennej stanowią
także początek tego, co dzisiaj nazywa się politologią.
W następnym pokoleniu dzieło Tukidydesa kontynuował



Ksenofont, opisując wydarzenia rozgrywające się w Grecji, choć
zyskał sławę także jako autor opowieści o swoich przygodach
w roli najemnika walczącego w perskiej wojnie domowej,
o unikalnej organizacji społecznej Sparty, specyficznych ideach
i manieryzmach sławnego filozofa Sokratesa (469-399 p.n.e.)
i wielu innych tematach.

Piąty wiek był także świadkiem powstania źródeł pierwotnych,
które dzisiaj znane są zapewne najlepiej: sztuk ateńskich
dramaturgów Ajschylosa, Sofoklesa i Eurypidesa. Ich tragedie
niekiedy dotyczyły niedawnej przeszłości, w większości jednak
opierały się na umiejętnym użyciu motywów mitologicznych
związanych z życiem w ówczesnym społeczeństwie greckim.
Postaci i emocjonalne konflikty przedstawione w tych
dramatach posiadają cechy uniwersalne, dzięki czemu nadal
można je z powodzeniem wystawiać. Komedie Arystofanesa
stanowią kolejne fascynujące, choć niekiedy zdumiewające
źródło pierwotne dla dziejów społeczeństwa ateńskiego w V w.
p.n.e. Szokując współczesnych sobie fantastycznymi zwrotami
akcji, bezlitosną drwiną i wulgaryzmami, Arystofanes pozwala
nam wejrzeć w to, co Grecy mówili o sobie nawzajem
w sytuacjach, gdy nie troszczyli się o zachowanie
konwenansów.

Od IV w. pojawiają się słynne dzieła filozofów – Platona
i Arystotelesa. Dialogi filozoficzne Platona, napisane jako zapisy
wyobrażonych konwersacji pomiędzy Sokratesem i jemu
współczesnymi, inspirowały i prowokowały myślicieli
implikacjami, że prawda o rzeczywistości pozostaje ukryta, że
dusza jest jedyną wartościową częścią istoty ludzkiej,
a sprawiedliwość wymaga, by ludzkość była podzielona na
warstwy różniące się obowiązkami i przywilejami. Arystoteles,
uczeń Platona, który obstawał za bardziej praktycznym
podejściem do wiedzy i działania niż jego nauczyciel, zadziwił
i nie przestaje zadziwiać świata zakresem swoich
zainteresowań, opisując więcej zagadnień z dziedziny nauki,
polityki i etyki, niż można tu wymienić. Z tego samego wieku



zachowały się liczne przemówienia dotyczące zagadnień
prawnych i kryzysów politycznych, które zdradzają wiele
szczegółów z życia prywatnego i publicznego. Mowy
Demostenesa bardzo obrazowo prezentują zagrożenie, jakie
stanowiła dla Aten rosnąca potęga królestwa Macedonii,
rządzonego przez Filipa II (382-336 r. p.n.e.) i jego syna
Aleksandra Wielkiego (356-323 r. p.n.e.), jak również
politycznego rozłamu wśród obywateli ateńskich co do tego, czy
pójść z nim na współpracę, czy też podjąć wojnę w obronie
niezależności politycznej. Ocalałe źródła pierwotne opisujące
epicką karierę Aleksandra, który wywalczył sobie drogę do Indii
i z powrotem, zostały napisane później, lecz ich żyjący
w czasach rzymskich autorzy (Diodor, Kurcjusz, Plutarch,
Arrian i Justyn) zachowali dla nas żywe postaci i opinie na
temat tego burzliwego okresu, w którym monarchia powracała
do roli dominującego systemu politycznego w świecie greckim.
Biografie starożytnych Greków spisane przez Plutarcha są dla
nas kluczowymi źródłami historycznymi, mimo że zestawiał on
każdą z nich z żywotami Rzymian i wprost oznajmił, że nie
zamierza pisać historii; jesteśmy jednak skazani na
wykorzystywanie jego biografii dla wypełnienia luk
w zachowanym materiale źródłowym. Dlatego lektura Plutarcha
jest jednym z najciekawszych wyzwań w konstruowaniu
i interpretowaniu historii starożytnej Grecji. To samo dotyczy
zadziwiająco licznych cytatów ze źródeł greckich z okresu
klasycznego, zachowanych w długim opracowaniu nazwanym
Deipnosophistae (Uczta Mędrców), stworzonym przez Atenajosa
w II w. n.e. Autor sięgnął po najróżniejsze tematy, od jedzenia,
przez seks, po żarty. Równie poważnym wyzwaniem jest
interpretacja i umieszczenie we właściwym kontekście cytatów
z zaginionych tekstów, zawartych w opracowaniach pierwszych
historyków piszących o Atenach (tzw. Attydografów).

Komedie Menandra z Aten zdradzają nam, że w nowym
świecie – rodzącym się w czasach Aleksandra, gdy greckie
państwa-miasta traciły swoją niezależność polityczną –



publiczność przedkładała komedie sytuacyjne o zamianie
tożsamości oraz romanse nad kąśliwą satyrę polityczną, jaka
cechowała sztuki komiczne w dawnej Grecji, wolnej od obcej
dominacji. Badając stulecia po śmierci Aleksandra (epokę
hellenistyczną), trudno precyzyjnie odtworzyć chronologię
dziejów greckich, ponieważ zachowało się niewiele źródeł
narracyjnych. Źródła w postaci inskrypcji, monet oraz znalezisk
archeologicznych mają oczywiście ogromne znaczenie
w badaniu każdej epoki, jednak dla dziejów Grecji po śmierci
Aleksandra dostarczają one ogromnej większości naszej
dzisiejszej wiedzy. Podobnie jak starożytne teksty, przedmioty
te mogą być trudne do zrozumienia i interpretacji, zwłaszcza że
nie tworzono ich z zamiarem bezpośredniego komunikowania
się z zupełnie nieznającymi ich ludźmi. Mimo to jednak
pomagają nam odtworzyć kawałek po kawałku znaczenie zmian
w polityce, społeczeństwie, sztuce, filozofii i religii, do których
doszło w kulturze greckiej pomiędzy utworzeniem przez
macedońskich władców monarchii w Grecji, Egipcie i na
Bliskim Wschodzie a podbiciem tych monarchii
i zdominowaniem śródziemnomorskiego świata przez Rzym.
Historia Greków i języka greckiego miała toczyć się dalej także
po wcieleniu Greków do imperium rzymskiego, ale niniejsza
książka zakończy się krótkim omówieniem dziejów świata
hellenistycznego.

 
 

Środowisko fizyczne Grecji
Najgłębsze korzenie historii starożytnej Grecji tkwią

w środowisku fizycznym oraz wynikających z niego
możliwościach i ograniczeniach sposobu życia. Ojczyzna
starożytnych Greków znajdowała się w południowej części
górzystego Półwyspu Bałkańskiego (odpowiadającej terytorium
dzisiejszej Grecji) oraz na setkach wysepek rozrzuconych po
leżącym na wschodzie Morzu Egejskim i leżącym na zachodzie
Morzu Jońskim. Wyspy znajdujące się w tej części Morza



Śródziemnego bywają duże, jak Lesbos (1630 km2) czy
Korkyra[1] (587 km2) lub niewielkie, takie jak Delos (3,37 km2).
Grecy mieszkali także na zachodnim wybrzeżu Anatolii (w
dzisiejszej Turcji), na południu na bardzo rozległej wyspie
Krecie (8337 km2) czy na leżącym daleko na wschodzie, jeszcze
większym od niej Cyprze (9251 km2), na wybrzeżu Afryki
Północnej oraz w południowej Italii i na Sycylii (obszarach
nazywanych po łacinie Magna Graecia). Niemal wszystkie
zamieszkiwane przez Greków obszary narażone były na
niszczące trzęsienia ziemi.

Na terytorium kontynentalnej Grecji dominują wysokie
łańcuchy górskie, oddzielające od siebie równiny i doliny oraz
umożliwiające społecznościom utrzymywanie odrębności
politycznej przy zachowaniu kontaktów dyplomatycznych
i handlowych. Pasma górskie przebiegają zwykle z północnego
zachodu na południowy wschód wzdłuż Półwyspu
Bałkańskiego; wąskie przesmyki oddzielają Grecję od położonej
na północy Macedonii. Najwyższym szczytem była góra Olimp,
wznosząca się na niemal 3000 metrów. Wiele greckich wysp
także było górzystych. Tylko 20–30 procent powierzchni Grecji
kontynentalnej nadawało się pod uprawę, ale niektóre wyspy,
zachodnia Anatolia, Wielka Grecja oraz kilka szczęśliwszych
krain kontynentalnych, zwłaszcza Tesalia na północnym
wschodzie i Messenia na południowym zachodzie, miały
równiny wystarczająco rozległe, by dawać obfite plony
i zapewniać pastwiska dla licznych stad. Niedostatek płaskich
terenów w wielu miejscach uniemożliwiał hodowlę większej
liczby bydła czy koni. Gdy w końcu epoki kamiennej Grecy
udomowili pierwsze zwierzęta, najpowszechniejszym rodzajem
inwentarza stały się świnie, owce i kozy. W VII w. p.n.e. przejęto
z Bliskiego Wschodu hodowlę drobiu.

Gdy Grecy nauczyli się uprawiać ziemię, sadzili głównie
jęczmień, który stanowił podstawę greckiej diety. Mało żyzne
ziemie znacznie lepiej nadawały się na hodowlę tego zboża niż
pszenicy, która – choć lepsza w smaku - wymagała żyźniejszych



gleb. Rośliny korzeniowe i strączkowe można było uprawiać
nawet w chłodne zimowe miesiące. Innymi ważnymi roślinami
uprawnymi były winorośl i drzewa oliwne. Ulubionym napojem
Greków było wino rozcieńczone wodą, oliwa z oliwek stanowiła
zaś główne źródło tłuszczów spożywczych, a jednym z wielu
zastosowań zewnętrznych było używanie jej do mycia lub też
jako bazy pachnideł. Mięso było drogie i pojawiało się na
stołach Greków rzadziej niż u współczesnych mieszkańców
Zachodu. Ryby były popularne, lecz także trudno dostępne.



 

 
Widok z doliny na górę Olimp, najwyższy szczyt Grecji, sięgający niemal trzech
tysięcy metrów n.p.m. Grecy wierzyli, że na jego szczycie mieszkają bogowie. Góry
zajmują znaczną część powierzchni Grecji.

Wybrzeże Grecji było tak poszarpane, że większość osiedli
leżała nie dalej niż 50 kilometrów od morza, dzięki czemu było
ono łatwo dostępne dla rybaków i handlarzy morskich. Niewiele
było jednak portów takich jak ateński Pireus – wystarczająco
rozległy, by chronić statki podczas sztormów. Ulubionymi
portami docelowymi dla Greków były porty Egiptu oraz
wschodniego wybrzeża Morza Śródziemnego. Przy ówczesnym
poziomie rozwoju sztuki żeglarskiej zła pogoda stanowiła
poważne zagrożenie dla zdrowia i życia, a niesprzyjające wiatry
i sztormy poważnie ograniczały żeglugę w zimie. Nawet
w spokojnych warunkach żeglarze starali się trzymać blisko
wybrzeża, do którego przybijali na noc. Zagrożenie stanowili też
piraci. Mimo to spore zyski z handlu morskiego sprawiały, że
greccy śmiałkowie ryzykowali i docierali do każdego zakątka
Morza Śródziemnego. Jak napisał Hezjod, kupcy mimo
niebezpieczeństw wychodzili w morze: „wyruszają (...) pieniądz
bowiem to życie dla śmiertelników biednych. Straszną jest
rzeczą w falach zginąć...” (Prace i dni, wersy 686-687, przeł.
Jerzy Łanowski, Warszawa 1999, s. 78).

Większość Greków, nawet tych mieszkających nad morzem,



nigdy nie oddalała się zbytnio od domów. Jednak handel
morski odgrywał kluczową rolę w rozwoju greckiej kultury,
ponieważ kupcy i żeglarze podróżujący między Bliskim
Wschodem, Egiptem i Grecją kontaktowali się
z przedstawicielami starszych cywilizacji wschodniej części
Morza Śródziemnego, od których przejmowali zdobycze
techniki, idee religijne, filozoficzne i naukowe oraz style
artystyczne. Transport ludzi i towarów drogami lądowymi był
powolny i kosztowny, ponieważ za sieć dróg musiały wystarczyć
Grekom nieutwardzone szlaki. Rzeki praktycznie nie nadawały
się na szlaki handlowe, ponieważ większość z nich, choć może
nie tak wiele jak dzisiaj, przez dużą część roku niemal
wysychała z powodu braku opadów. Najobfitszym zasobem
naturalnym kontynentalnej Grecji było drewno do budowy
domów i statków, choć już w V w. p.n.e. na niektórych terenach
lasy zostały niemal zupełnie wytrzebione. Do tego czasu
kontynentalna Grecja importowała drewno z północy, za co
słono płaciła. Na terenie Grecji znajdowały się rudy metali,
głównie żelaza, podobnie jak złoża gliny przydatnej do wyrobu
ceramiki. Kamieniołomy dostarczały wielu materiałów, w tym
marmurów, służących do wznoszenia kosztownych budowli
i rzeźb. Nieregularne rozmieszczenie tych zasobów sprawiało, że
niektóre okolice Grecji były znacząco bogatsze od innych.
Kopalnie srebra położone na terytorium Aten zapewniały
dochód, na którym opierał się niezwykły wzrost znaczenia
miasta w ich tak zwanym złotym wieku (V w. p.n.e.).

 
KALENDARIUM
ok. 45 000–40 000 lat temu: Homo sapiens sapiens przenosi się z Afryki do
południowo-zachodniej Azji i Europy
ok. 20 000 lat temu: początek osadnictwa ludzkiego w jaskini Franchthi
w południowo-wschodniej Grecji
ok. 10 000–8000 p.n.e.: przejście z okresu paleolitu do neolitu: powstanie
rolnictwa i stałych osiedli ludzkich
ok. 7000-6000 p.n.e.: rozwój rolnictwa i udomowienie zwierząt w południowej
i wschodniej Europie, w tym Grecji
ok. 7000-5000 p.n.e.: na żyznych równinach Grecji wznoszone są pierwsze



osiedla ze stałymi domami
ok. 4000-3000 p.n.e.: na Bałkanach rozwija się wytop miedzi

 
Współcześni meteorolodzy nazywają klimat panujący w Grecji

„śródziemnomorskim”, mając na myśli zimy z obfitymi opadami
deszczu oraz upalne i suche lata. Wielkość opadów była
zróżnicowana; najobfitsze (obecnie średnio około 1270 cm
rocznie) odnotowywano wzdłuż zachodniego wybrzeża Półwyspu
Bałkańskiego, podczas gdy w części wschodniej wraz z Atenami
było ich już znacznie mniej (400 mm rocznie). Greccy rolnicy
byli narażeni na częste wahania wielkości zbiorów; lękali się
zarówno suszy, jak i powodzi. Mimo to uważali swój klimat za
najlepszy na świecie. Arystoteles – który postrzegał klimat jako
determinantę przeznaczenia politycznego – uważał, że „naród
grecki, jak co do położenia w środku się znajduje [pomiędzy
ciepłymi i zimnymi krainami], tak i dodatnie cechy jednych
i drugich posiada, bo jest i odważny, i twórczy. Dlatego trwale
utrzymuje swą wolność i ma najlepsze urządzenia państwowe,
a byłby w stanie panować nad wszystkimi narodami, gdyby się
w jedno państwo zespolił” (Polityka, 7, 7, 1327b, 29-33, przeł.
Ludwik Piotrowicz – Arystoteles, Dzieła Wszystkie, t. 6,
Warszawa: Wyd. Nauk. PWN 2001, s. 193).

Jak sugerował Arystoteles, starożytnym Grekom nigdy nie
udało się stworzyć narodu w sensie nowoczesnym, ponieważ
ich niepodległe państwa nie przeprowadziły politycznego
zjednoczenia – przeciwnie, często toczyły pomiędzy sobą wojny.
Z drugiej strony Grecy uważali, że posiadają wspólną
tożsamość kulturową, ponieważ mówili dialektami tego samego
języka, mieli podobne zwyczaje, oddawali cześć tym samym
bogom (z lokalnymi odmianami wierzeń) oraz gromadzili się na
międzynarodowe święta religijne, takie jak obchody misteriów
bogini Demeter w Atenach czy igrzyska w Olimpii na
Peloponezie. Starożytna Grecja stanowiła zatem pewien zbiór
wspólnych idei i praktyk, nie zaś ściśle wyróżniający się byt
terytorialny czy narodowy. Nie można zapominać o tym, w jaki
sposób narodziło się to greckie poczucie tożsamości kulturowej



i jak było ono kultywowane na przestrzeni wieków. To, że
górzysta topografia terenu przyczyniła się do politycznego
rozdrobnienia Grecji, wydaje się oczywiste.

 
 

Prehistoria przed powstaniem rolnictwa
Prehistoryczne dzieje Grecji datują się na epokę kamienia –

nazwaną tak, ponieważ ówcześni ludzie wykonywali narzędzia
i broń głównie z kamienia oraz z kości i drewna. Nie zdołali
jeszcze wypracować techniki wykonywania narzędzi z metali.
Co najważniejsze, w tym punkcie rozwoju ludzkość nie potrafiła
uprawiać roślin. Gdy ludzie wreszcie zaczęli rozwijać techniki
rolnicze, nastąpiły ogromne zmiany w ich sposobie życia, co
zaczęło wywierać bezprecedensowy wpływ na środowisko
naturalne.

Epokę kamienia dzieli się zwykle na paleolit (gr. „stary
kamień”) i neolit („nowy kamień”). W ciągu setek tysięcy lat
paleolitu ludzie toczyli życie wędrowne, zdobywając pożywienie
podczas polowań na dziką zwierzynę, rybołówstwo, zbieranie
małży oraz roślin, owoców i orzechów. Tocząc życie łowiecko-
zbierackie, dawni ludzie pokonywali niekiedy znaczne
odległości, być może podążając za stadami zwierzyny lub
poszukując obfitszych skupisk pożywnych roślin. Pierwsi ludzie
na terenie Grecji dotarli tam zapewne dawno temu z Afryki
wybrzeżem wschodniego Morza Śródziemnego i Azji Mniejszej.
Odnaleziona w jaskini Petralona w Grecji czaszka pochodzi
według datowania sprzed co najmniej dwustu tysięcy lat.
Pięćdziesiąt tysięcy lat temu gatunek paleolitycznych ludzi
znany jako neandertalczycy (od miejsca odnalezienia ich
pozostałości w niemieckiej dolinie Neander) rozprzestrzenił się
po Macedonii, a następnie do Grecji, docierając na południe do
równiny Elis na Peloponezie. Ludzie typu nowożytnego (Homo
sapiens sapiens) zaczęli migrować z Afryki do Europy
w ostatniej fazie paleolitu. Nowa ludność całkowicie wyparła
wcześniejszą, w tym neandertalczyków; przebieg tego procesu



pozostaje niestety nieznany. Możliwe, że nowoprzybyli lepiej
potrafili radzić sobie z katastrofami naturalnymi w postaci
wielkich powodzi, które przez wiele lat pustoszyły równiny
Tesalii około trzydzieści tysięcy lat temu.

Prehistoryczni łowcy-zbieracze zapewne nie znali praw,
sędziów ani organizacji politycznej w sensie współczesnym, co
nie oznacza, że nie posiadali form organizacji społecznej,
regulacji ani kontroli. Niektóre groby z okresu paleolitu
zawierały broń, narzędzia, figurki zwierząt, kościane korale oraz
bransolety, co pozwala sądzić, że łowcy-zbieracze znali
zróżnicowanie społeczne i że wyjątkowy status niektórych
jednostek symbolizowany był przez posiadanie
kosztowniejszych lub bardziej wyrafinowanych dóbr. To, że ktoś
kazał się chować razem z kosztownymi przedmiotami, stanowiło
oznakę prestiżu, tak jak posiadanie tych dóbr za życia. Wydaje
się, że niektóre grupy paleolityczne organizowały się nie
w sposób egalitarny, lecz tworzyły systemy hierarchiczne, gdzie
niektóre osoby były uważane za ważniejsze od innych. Zatem
już w tym wczesnym okresie napotykamy ślady zróżnicowania
społecznego – uznawanie niektórych ludzi za bogatszych,
bardziej szanowanych lub posiadających większą władzę niż
inni członkowie grupy – czyli ważną cechę życia ludzkiego
charakteryzującą późniejsze społeczeństwo greckie i każde
społeczeństwo historyczne.

 
 

Przemiany życia codziennego w epoce neolitu
Życie codzienne starożytnych Greków opierało się na

rolnictwie i na udomowieniu zwierząt. Innowacje te zaczęły się
stopniowo upowszechniać około 10-12 tysięcy lat temu, na
początku epoki neolitu. Proces zdobywania tej wiedzy, która
miała radykalnie odmienić sposób życia, przebiegał kilka
tysięcy lat. Znaleziska z jaskini Franchthi w Grecji ujawniły
stopniowy proces przekształcania się społeczności
prehistorycznych wraz z rosnącymi umiejętnościami uprawy



ziemi. Łowcy-zbieracze pojawili się w tych okolicach,
w południowo-wschodniej Grecji, około 20 tysięcy lat temu.
W tym czasie jaskinia, wykorzystywana jako schronienie,
znajdowała się około 5-6 kilometrów od wybrzeża, a wejście do
niej wznosiło się nad równiną porośniętą bujną roślinnością.
Pasły się tam dzikie konie i bydło, zapewniając obfite łowy.
W ciągu kolejnych 12 tysięcy lat poziom morza stopniowo się
podnosił, być może na skutek zmian klimatycznych. W wyniku
tego między brzegiem a jaskinią pozostało jedynie wąskie
pasmo bagnisk i plaży szerokie na około kilometr. Wraz ze
zniknięciem grubej zwierzyny mieszkańcy jaskini Franchthi
zmienili dietę na owoce morza oraz dzikie rośliny – takie jak
soczewica, owies, jęczmień, wyka i gruszki, zbierane
w pobliskich dolinach i na zboczach.

Ponieważ wyżywienie łowców-zbieraczy w coraz większym
stopniu opierało się na strawie roślinnej, problemem było
zapewnienie sobie pewnego jej źródła. Rozwiązaniem
wypracowanym w ciągu tysięcy lat prób i błędów było sianie
nasion z jednego zbioru dla zapewnienia sobie kolejnego.
Znajomość tej rewolucyjnej techniki – rolnictwa – nie pojawiła
się po raz pierwszy w Grecji, lecz na Bliskim Wschodzie, skąd
powoli się rozprzestrzeniała. Znaleziska z jaskini Franchthi oraz
z równin Tesalii dowodzą, że nowa technika dotarła do Grecji
około roku 7000 p.n.e. W jaki sposób tam dotarła, do dziś
pozostaje zagadką. Jednym z wielu sprzyjających czynników
mogły być kontakty międzyregionalne, związane z podróżami
kupców i żeglarzy, którzy przemierzali Morze Śródziemne
w poszukiwaniu towarów i rynków zapewniających zyski.

Niezależnie od sposobu, w jaki rozprzestrzeniała się
znajomość rolnictwa, to zapewne neolityczne kobiety odegrały
główną rolę w wynalezieniu technik i narzędzi niezbędnych do
ich praktykowania, takich jak radła i kamienne żarna –
w społeczeństwie łowiecko-zbierackim to przecież kobiety
najlepiej znały rośliny, ponieważ głównie one zajmowały się ich
zbieraniem. W najwcześniejszym stadium rozwoju rolnictwa to



kobiety wykonywały większość prac rolnych, podczas gdy
mężczyźni nadal polowali. Kobiety polowały także – na mniejszą
zwierzynę, chwytaną w sieci. W tym okresie przejściowym
ludzie nauczyli się także hodować zwierzęta na mięso,
zastępując w ten sposób mięso zdobywane podczas polowań na
wielkie ssaki, które wyginęły. Pierwszym udomowionym
zwierzęciem rzeźnym była owca – stało się to około 8500 r.
p.n.e. na Bliskim Wschodzie (psy udomowiono znacznie
wcześniej, jednak rzadko żywiono się ich mięsem). Udomowione
owce i kozy rozprzestrzeniły się na Bliskim Wschodzie
i w południowej Europie – w tym Grecji – do około roku 7000.
W tym wczesnym etapie udomowienia niewielkie stada
trzymano zwykle w pobliżu domów, tak by mogli się nimi
zajmować mężczyźni, kobiety i dzieci.

Przejście ze zbieractwa na produkowanie żywności
spowodowało inne zmiany, których efekty uznajemy dzisiaj za
oczywiste. Przykładowo, by skutecznie uprawiać ziemię, ludzie
musieli się osiedlać; wioski rolnicze pojawiły się na Bliskim
Wschodzie już 10 000 lat p.n.e. Stałe społeczności rolników
zamieszkujących niewielką, zabudowaną przestrzeń, stały się
nowym etapem w dziejach ludzkości. Neolityczne wioski
pojawiły się w Macedonii i dalej na południe w greckich Tesalii
i Beocji w okresie 7000-5000 p.n.e., skupiając się na
nadających się do uprawy równinach. Chaty w tych pierwszych
osiedlach były zwykle jednoizbowymi, wolnostojącymi
budowlami w rzucie prostokątnym, długie na około 12 metrów.
W Sekslo w Tesalii niektóre z neolitycznych domów posiadały
piwnice i piętro. Ówczesne domy greckie budowano zwykle
z drewnianym szkieletem wypełnionym gliną, niektóre jednak
miały kamienne fundamenty i ściany z cegły mułowej (typowego
budulca na Bliskim Wschodzie). Posiadały jedno wejście oraz
gliniany piec. Osiedla takie jak te w Sesklo czy Dhimini
w Tesalii zamieszkiwało po kilkuset mieszkańców. Osiedle
w Dhimini otaczały niskie mury. W trzecim tysiącleciu przed
naszą erą w Grecji budowano większe domostwa, takie jak



w Lernie w rejonie Argolid, gdzie odnaleziono dom nazwany
Domem Dachówek, który miał kilka pięter i dach pokryty
paloną dachówką. Nie ma dokumentów pozwalających
zrekonstruować wierzenia ludzi zamieszkujących te osiedla –
technika pisania nie była jeszcze wówczas znana w Grecji.
Rzeźby, takie jak posążek mężczyzny z odsłoniętymi
genitaliami, sugerują, że dla mieszkańców ważne były rytuały
mające zapewnić płodność – przetrwanie społeczności zależało
bezpośrednio od dużej liczby urodzin celem zrekompensowania
wysokiej śmiertelności w wieku dziecięcym lub młodym.
Zwiększanie liczby ludności było także sposobem na
wzmocnienie społeczności.



 

 
Grecy w okresie neolitu tworzyli rzeźby takie jak widoczna tu figurka siedzącego
mężczyzny. Fakt, że genitalia postaci były wyeksponowane, łącznie z wzwiedzionym
penisem (utrąconym), skłania niektórych badaczy do przypuszczeń, że figurka
związana była z płodnością i reprodukcją, które w starożytności budziły lęk, gdyż
wielu ludzi umierało młodo.

Niezwykłe przemiany w końcu epoki neolitu były przykładem
adaptacji ludzkości do tego, co w terminologii antropologicznej
nazwalibyśmy sprzężeniem zwrotnym między zmianami
środowiskowymi i wzrostem liczby ludności. Mówiąc dokładniej,
wraz z rozwojem rolnictwa (być może w czasie, gdy klimat stał
się wilgotniejszy) rosła liczba ludności, co prowadziło do
zwiększenia zapotrzebowania na produkcję żywności,
a w rezultacie powodowało dalszy wzrost liczby ludności...
Proces, który zapoczątkował innowację polegającą na
produkowaniu żywności metodami rolniczymi zamiast ich
zbierania, jasno podkreśla znaczenie demografii – nauki
zajmującej się wielkością, wzrostem, rozmieszczeniem
geograficznym oraz innymi ważnymi cechami populacji ludzkiej
– w rozumieniu przemian historycznych.

Materialne dowody na pojawienie się nowych sposobów życia



w neolicie są wciąż odkrywane na stanowisku w Anatolii
(dzisiejsza Turcja), badanym przez międzynarodowy zespół
archeologów. Stanowisko to znane jest nam jedynie pod
współczesną nazwą, Çatal Hüyük (co znaczy „rozwidlony
pagórek”). To duże jak na owe czasy skupisko (zamieszkałe
około 6000 r. p.n.e. przez około sześć tysięcy ludzi), lecz poza
tym podobne do innych osiedli neolitycznych na terenie Grecji,
opierało się na uprawie zbóż i warzyw na nawadnianych polach
oraz na hodowli udomowionych zwierząt; dietę tę uzupełniano,
organizując polowania.

Ponieważ społeczność była zdolna produkować dość żywności
bez potrzeby zatrudniania wszystkich swych członków przy
uprawie pól czy wypasaniu bydła, niektórzy robotnicy mogli się
stać rzemieślnikami, produkującymi dobra dla tych, którzy
wytwarzali żywność. Rzemieślnicy robili narzędzia, pojemniki
i ozdoby z tradycyjnych materiałów – takich jak drewno, kość,
skóra i kamień. Wypracowywali także nowe umiejętności
techniczne dzięki eksperymentowaniu z materiałem przyszłości,
czyli metalem. Kowale z Çatal Hüyük z pewnością potrafili
wyrabiać ołowiane zawieszki oraz przekuwać naturalne bryły
miedzi w koraliki i rurki do wyrobu biżuterii. Natomiast
odnalezione na stanowisku ślady żużlu (pozostałości
z wytapiania rud metali) sugerują, że zaczęli poznawać
technologię pozyskiwania metali ze skał, z którymi są one
zwykle zmieszane w stanie naturalnym. Trudny proces wytopu
w dymarkach – zalążek prawdziwej metalurgii i podstawa
znacznej części współczesnej technologii – wymagał uzyskania
temperatur sięgających 700°C, a do wytapiania miedzi potrzeba
było temperatur niemal dwukrotnie wyższych. Osiągnięcie tak
wysokiej temperatury wymagało zbudowania glinianych pieców
– dymarek opalanych węglem drzewnym i podsycanych przez
nadmuch powietrza tłoczonego przy użyciu miechów, być może
przewodami przechodzącymi przez ściany palenisk. Praca ta
była wyczerpująca i czasami niebezpieczna, wymagała wielkiej
uwagi i umiejętności. Inni robotnicy z Çatal Hüyük



wyspecjalizowali się w tkaniu materiałów; odkrywane na
miejscu skrawki materiałów są najstarszymi znanymi
przykładami wyrobów tego rzemiosła. Tak jak inne wczesne
wynalazki techniczne, metalurgia i tkactwo najpewniej
wykształciły się niezależnie w innych miejscach, gdzie rolnictwo
i osiadłe społeczności stanowiły środowisko niezbędne do
podziału pracy.

Coraz większa specjalizacja pracy, charakteryzująca
neolityczne osiedla takie jak Çatal Hüyük, sprzyjała tworzeniu
się hierarchii społecznej i politycznej. Potrzeba planowania
i kontrolowania nawadniania, handlu oraz wymiany żywności
i towarów pomiędzy rolnikami a rzemieślnikami stworzyła
potrzebę wyłonienia przywódców, dysponujących większą
władzą, niż było to konieczne dotychczas dla zachowania ładu
i porządku w grupach łowiecko-zbierackich. Ponadto
gospodarstwa, które dobrze radziły sobie w uprawie roli,
hodowli zwierząt, rzemiośle czy handlu, stawały się bogatsze,
a co za tym idzie, wyróżniały się pośród mniej szczęśliwych
mieszkańców. Względna równość pozycji społecznej kobiet
i mężczyzn, jaka zapewne istniała w społecznościach łowiecko-
zbierackich, w końcu epoki neolitu słabła. Następujące w ciągu
kilku stuleci stopniowe zmiany w rolnictwie i hodowli
przyczyniły się zapewne do zmiany we wzajemnych relacjach
kobiet i mężczyzn. Po roku 4000 p.n.e. rolnicy zaczęli stosować
ciągnięte przez zwierzęta pługi celem kultywacji gleb
trudniejszych do uprawy od tych wykorzystywanych
w najwcześniejszej fazie rozwoju rolnictwa. Tę nową technikę
stosowali zapewne mężczyźni, gdyż oranie wymagało większej
siły fizycznej niż żłobienie bruzd przy użyciu kijów czy motyk,
a przeciętnie mężczyźni byli silniejsi od kobiet. Mężczyźni zajęli
się również większymi stadami, które stały się powszechniejsze;
od krów pozyskiwano mleko, od owiec zaś także wełnę. Większe
stada wypasano w pewnej odległości od wiosek, ponieważ
trzeba było szukać nowych pastwisk. Mężczyźni, zwolnieni
z obowiązku opieki nad dziećmi, mogli pozostawać dłuższy czas



poza domem celem wypasania zwierząt. Kobiety natomiast
zostały przywiązane do osiedla, ponieważ musiały wychować
więcej dzieci niezbędnych w rolnictwie, którego intensywność
wzrastała. Nowe rolnictwo wymagało więcej rąk do pracy niż
zbieractwo czy najwcześniejsze formy uprawy ziemi. Kobiety
musiały też wziąć na siebie odpowiedzialność za nowe,
pracochłonne zadanie – przetwarzanie produktów zwierzęcych.
Przerabiały mleko na sery i jogurt oraz przędły i tkały. Możliwe,
że w tym nowym podziale pracy zadania mężczyzn wiązały się
z większym prestiżem, co przyczyniało się do pogłębienia
nierówności pomiędzy płciami. Ta forma zróżnicowania
społecznego, która stała się podstawowym składnikiem
późniejszej kultury greckiej, była zapewne skutkiem
fundamentalnych przemian w życiu człowieka, jakie zaszły
w końcu epoki neolitu.

 
 

Wyjaśnienie postępu technicznego
Wyjaśnienie, w jaki sposób prehistoryczni mieszkańcy Grecji

nauczyli się stosować techniki z końca epoki kamiennej, stało
się bardziej skomplikowane, gdy współczesne techniki badań
dostarczyły nam nowych informacji na temat chronologii
przemian na różnych terenach. W najszerszym ujęciu pytanie
brzmi, w jakim stopniu prehistoryczni mieszkańcy Europy
czerpali wiedzę na temat nowych technik od ludności
Mezopotamii i Egiptu, które bezsprzecznie najwcześniej
wynalazły pismo, zbudowały miasta i stworzyły rozwinięte
cywilizacje. Naukowcy przez długi czas traktowali pojawienie się
nowinek technicznych w Europie wyłącznie jako efekt dyfuzji
wynalazków powstałych na Bliskim Wschodzie. Zgodnie z tą
teorią kupcy, rolnicy, pasterze, kowale i budowniczowie
stopniowo przedostawali się do Europy z Bliskiego Wschodu,
czy to z własnej woli, czy też jako najeźdźcy. Mieli przywozić ze
sobą w nowe miejsca nieznane tam dotychczas techniki, takie
jak rolnictwo, budowle kamienne oraz obróbkę miedzi. W ten



sposób wiedza techniczna stopniowo rozprzestrzeniała się
z Bliskiego Wschodu na Europę.

Powyższa teoria rozwoju technicznego w prehistorycznej
Europie musiała jednak ulec rewizji po zastosowaniu metod
analitycznych wypracowanych w końcu lat sześćdziesiątych
XX w. Datowanie radiowęglowe dało badaczom dość dokładną
wiedzę na temat wieku prehistorycznych materiałów
organicznych znalezionych na stanowiskach archeologicznych.
Analiza laboratoryjna ilości radioaktywnego izotopu węgla C14,
pozostałego w materiałach takich jak kości, nasiona, skóry
i drewno, pozwala na określenie – z akceptowalnym
marginesem błędu – czasu, jaki upłynął od śmierci badanego
obiektu. Dendrochronologia, czyli informacje chronologiczne
pozyskane dzięki liczeniu słojów w pniach wieloletnich drzew,
pozwoliła poprawić dokładność datowania radiowęglowego.
Techniki te, zastosowane na znaleziskach archeologicznych
z epoki neolitu, sugerowały, że proces przemian był bardziej
złożony, niż zakładano wcześniej. Obecnie przyjmuje się, że
społeczności rolnicze w Grecji i na Bałkanach ukształtowały się
już w siódmym tysiącleciu p.n.e. Przy takim założeniu nadal
można uważać, że uprawę zbóż przywieźli do Grecji kupcy
i migranci z Bliskiego Wschodu, nie można też jednak
wykluczyć, że rolnictwo wykształciło się w Grecji w wyniku
niezależnego procesu. Jeśli chodzi o udomowienie bydła, na
podstawie nowych znalezisk można utrzymywać, że ważny
postęp w pozyskiwaniu mięsa nastąpił w tej części Europy
przynajmniej równie wcześnie, co na Bliskim Wschodzie.
Oznaczałoby to, że ludność europejska udomowiła bydło sama,
dzięki własnej pomysłowości, nie zaś na skutek dyfuzji.

Datowanie radiowęglowe sugeruje też, że europejscy
metalurdzy opracowali obróbkę miedzi niezależnie od kowali
bliskowschodnich. Znaleziska z różnych stanowisk
europejskich ukazują rozwój technologii wytopu mniej więcej
w tym samym czasie co na Bliskim Wschodzie. Do czwartego
tysiąclecia p.n.e. na przykład bałkańscy kowale nauczyli się



odlewać głowice toporów z otworem na trzonek we właściwym
miejscu. Kowale z południowo-wschodniej Europy zaczęli
wytapiać brąz w tym samym okresie trzeciego tysiąclecia, co ich
bliskowschodni sąsiedzi, nauczywszy się dodawać 10 procent
cyny do wytapianej miedzi. Europejska epoka brązu (by użyć
terminologii określającej przedziały czasowe według
najpopularniejszego w ich czasie metalu użytkowego)
rozpoczęła się zatem mniej więcej w tym samym okresie co na
Bliskim Wschodzie. Taka chronologia sugeruje, że postęp
dokonywał się w podobnym czasie, ale niezależnie.
W przeciwnym wypadku spodziewalibyśmy się znaleźć dowody
na to, że na Bliskim Wschodzie metalurgia rozwijała się
wcześniej niż w Europie, co dawałoby dość czasu na
rozprzestrzenienie się nowych technologii.

W ten sposób teorie wyjaśniające ważne zmiany
w prehistorycznej Europie stały się bardziej złożone niż
wcześniej, gdy uważano, że stanowiły tylko proste zapożyczenie
wynalazków pochodzących skądinąd. Nie wydaje się już
możliwe obronienie tezy, że neolityczna ludność Grecji była
całkowicie zależna od Bliskiego Wschodu w pozyskiwaniu
innowacyjnych technik, takich jak budowle kamienne czy
metalurgia, nawet jeśli rzeczywiście to stamtąd zaczerpnięto
wiedzę o rolnictwie. Podobnie jak ich sąsiedzi w Europie,
mieszkańcy prehistorycznej Grecji byli częścią
skomplikowanego procesu dyfuzji i samodzielnej wynalazczości,
który dzięki podróżnikom i miejscowym innowatorom przyniósł
brzemienne w skutki przemiany techniczne i społeczne.

 
 
 
[1] Dzisiejsza nazwa – Korfu (przyp. tłum.).



 
 

Od Indoeuropejczyków do
Mykeńczyków

2



 
 

Kiedy ludzie zamieszkujący tereny położone wokół środkowej
części Morza Śródziemnego tworzące Grecję stali się Grekami?
Nie ma na to prostej odpowiedzi, ponieważ koncept tożsamości
obejmuje nie tylko społeczne i materialne warunki życia, ale
także tradycje etniczne, kulturowe, religijne i językowe. Na ile
możemy stwierdzić na podstawie źródeł, Mykeńczycy z drugiego
tysiąclecia p.n.e. jako pierwsi mówili po grecku. W tym czasie
możemy zatem przyjąć istnienie grup ludności, które nazywamy
Grekami. Źródła nie wskazują, jak Mykeńczycy nazywali
samych siebie; w języku greckim, rozwiniętym w okresie
historycznym, nazywali swój kraj Hellas – „Helladą”, samych
siebie zaś „Hellenami”, od legendarnego wodza z Grecji
środkowej Hellena (Tukidydes, Wojna peloponeska, I 3,2).
Określenia te pozostają w użyciu również we współczesnej
grece. Słowa „Grecja” i „Grecy” pochodzą z łaciny, języka
Rzymian.

Najgłębsze korzenie języka używanego przez Greków oraz inne
elementy ich tożsamości są dawniejsze od kultury mykeńskiej.
Wyśledzenie tych korzeni jest jednak wyzwaniem, ponieważ
z tak wczesnego okresu nie zachowały się żadne źródła pisane.
Badania podstawowych elementów tożsamości etnicznej
i kulturowej antycznych Greków skupiały się na dwóch
głównych kwestiach: znaczeniu indoeuropejskiego dziedzictwa
starożytnych Greków z okresu ok. 4500-2000 p.n.e. oraz
wpływów starszych cywilizacji bliskowschodnich, zwłaszcza
Egiptu, w drugim tysiącleciu p.n.e. Mimo że szczegółowy
przebieg tych procesów formowania kulturowego pozostaje
wyjątkowo niejasny, wiadomo, że oba powyższe czynniki trwale
wpłynęły na strukturę greckiej tożsamości.

W historii drugiego tysiąclecia odnaleźć możemy natomiast



wpływy na wczesną kulturę grecką, bogato udokumentowane
przez źródła archeologiczne, a nawet nieliczne źródła pisane.
Przed ukształtowaniem się na terenie Grecji kontynentalnej
cywilizacji mykeńskiej, na Krecie kwitła kultura minojska.
Minojczycy, którzy nie mówili po grecku, wzbogacili się dzięki
wyrafinowanemu rolnictwu i handlowi morskiemu z ludami
wschodnich wybrzeży Morza Śródziemnego oraz z Egiptem. Tę
tradycję kontaktów intelektualnych przejęła kultura mykeńska,
która pozostawała pod wielkim wpływem Minojczyków aż po
utratę przez nich potęgi w połowie tysiąclecia. Centra cywilizacji
mykeńskiej uległy zniszczeniu w okresie ok. 1200-1000 p.n.e.,
gdy zamęt ogarnął całą wschodnią część Morza Śródziemnego.
Potomkowie ocalałych z tych katastrof Greków przetrwali wieki
ciemne (1000-750 p.n.e.), by odbudować grecką cywilizację.

 
 

Korzenie indoeuropejskie i bliskowschodnie
Podstawowym zagadnieniem związanym z indoeuropejskim

pochodzeniem greckiej tożsamości i kultury jest to, czy ludy
nazywane przez nas dzisiaj indoeuropejskimi migrowały do
prehistorycznej Europy w ciągu wielu wieków i radykalnie
odmieniły sposoby życia ludów już tam mieszkających, w tym
rodzimych mieszkańców Grecji. Położenie ojczystych stron
pierwszych Indoeuropejczyków jest wciąż przedmiotem
dyskusji, najbardziej prawdopodobne jest jednak to, że
pochodzili oni z Azji Centralnej lub Azji Mniejszej. Niedawne,
choć kontrowersyjne komputerowe analizy językowe zdają się
wskazywać na Azję Mniejszą. Ostatni etap indoeuropejskiej
migracji około 2000 r. p.n.e. przynieść miał zniszczenia w całej
Europie – tak wynika z również kwestionowanej hipotezy, że
w tym czasie miały miejsce najazdy agresywnych ludów
migrujących na wielkie odległości. Według tej interpretacji
Grecy z okresu historycznego byliby potomkami tych właśnie
najeźdźców.



 

 



 
KALENDARIUM
ok. 4500-2000 p.n.e.: wędrówka ludów indoeuropejskich do Europy?
ok. 3000-2500 p.n.e.: na Bałkanach i Krecie rozwija się wytop brązu
ok. 3000-2000 p.n.e.: rozwój polikultury śródziemnomorskiej
ok. 2200 p.n.e.: powstają pierwsze pałace kultury minojskiej
ok. 2000 p.n.e.: zniszczenie wielu miejscowości w Europie
ok. 1700 p.n.e.: trzęsienia ziemi niszczą pierwsze pałace kreteńskie
ok. 1600-1500 p.n.e.: budowa grobowców szybowych w Mykenach, Grecja
kontynentalna
ok. 1500-1450 p.n.e.: budowa pierwszych grobowców kopułowych (tholos)
w Mykenach
ok. 1400 p.n.e.: powstają pierwsze pałace mykeńskie
ok. 1370 p.n.e.: zniszczenie pałacu w Knossos na Krecie
ok. 1300-1200 p.n.e.: okres szczytowego rozwoju kultury mykeńskiej
ok. 1200-1000 p.n.e.: okres zamętu i wojen w basenie Morza Egejskiego
związany z działalnością „Ludów Morza”
ok. 1000 p.n.e.: upadek kultury mykeńskiej

 
Koncepcja indoeuropejskiej tożsamości opiera się na

późniejszej historii języka. Już dawno temu lingwiści dostrzegli,
że większość starożytnych i nowożytnych języków Europy
Zachodniej (w tym między innymi grecki, łacina i angielski),
języków słowiańskich, języka perskiego (irańskiego) czy też
sanskrytu (występującego na subkontynencie indyjskim)
wywodzi się z jednego wspólnego prajęzyka. Dlatego ukuli
nazwę Indoeuropejczycy na określenie pierwotnego ludu
mówiącego tym wspólnym językiem. Ponieważ pierwotny język
zanikł, przeradzając się w języki pochodne na długo przed
wynalezieniem pisma, jedyne jego ślady ocalały w słownictwie
wywodzących się z niego języków. W języku indoeuropejskim
istniało na przykład jedno słowo na określenie nocy, które
rozwinęło się w greckie nux (w dopełniaczu nuktos), łacińskie
nox, noctis, wedyjskie (język wedyjski to odmiana sanskrytu
używana w starożytnych poematach indyjskich) nakt,
angielskie night, hiszpańskie noche, francuskie nuit,
niemieckie nacht, rosyjskie nocz i tak dalej. Inny ciekawy
przykład: to, że język polski posiada słowa „ja” i „mnie”, dwa



zupełnie odmienne zaimki na określenie samego siebie
w różnych kontekstach gramatycznych, jest cechą
odziedziczoną z dwóch zaimków języka indoeuropejskiego.

Językoznawcy uważają, że słownictwo języków pochodnych,
wywodzących się od języka pierwotnego używanego przez
pierwszych Indoeuropejczyków, może dostarczać wskazówek co
do ważnych cech charakteryzujących ich życie społeczne.
Przykładowo imię największego bóstwa Indoeuropejczyków,
męskiego boga, przetrwało w podobnych fonetycznie słowach
Zeus pater i Jupiter – imion największych bogów odpowiednio
w grece i łacinie. Sugeruje to, że społeczeństwo indoeuropejskie
było patriarchalne – ojcowie byli nie tylko jednym z rodziców,
ale autorytarnymi przywódcami domostwa. Inne słowa
sugerują, że społeczeństwo indoeuropejskie było także
patrylokalne (żona przechodziła do domostwa i rodu męża) oraz
patrylinearne (pochodzenie rodowe dzieci wyznaczano w linii
męskiej). W języku indoeuropejskim istniało także określenie
króla, co sugeruje istnienie społeczeństwa hierarchicznego
i zróżnicowanego, nie zaś egalitarnego. Wreszcie interpretacja
dowodów archeologicznych i lingwistycznych uznaje
indoeuropejskich mężczyzn za wojowniczych i konkurujących.
Ponieważ język Greków, podstawowy składnik ich tożsamości,
bez wątpienia jest pochodzenia indoeuropejskiego, lingwistyka
pozwala zaliczyć Greków do potomków ludów indoeuropejskich.

Najbardziej kontrowersyjna teoria dotycząca znaczenia ludów
indoeuropejskich głosi, że najechali oni Europę falami
i narzucili zamieszkującym ją ludom patriarchalizm,
hierarchiczność i przemoc. W tej interpretacji rodzima ludność
prehistorycznej Europy miała być najczęściej egalitarna,
pokojowa i matryfokalna (skupiona wokół matki); wartości te
miały zostać zniszczone przez najazdy Indoeuropejczyków.
Zwolennicy tej hipotezy twierdzą też, że ci pierwotni
Europejczycy mieli uważać za największe bóstwa żeńskie, które
Indoeuropejczycy przemocą zastąpili swymi bóstwami męskimi,
takimi jak Zeus, dla Greków władca wszystkich bogów. Ta



brutalna transformacja miała rozpocząć się około roku 4500
p.n.e. W ciągu kolejnych wieków do Europy przybywać miały
kolejne grupy Indoeuropejczyków, którzy do roku 2000 p.n.e.
zdewastowali lub zniszczyli wiele praindoeuropejskich miejsc.

Przeciwnicy teorii o indoeuropejskim pochodzeniu innych niż
język elementów kultury greckiej argumentują, że nie ma
bezpośrednich dowodów na to, że migracja Indoeuropejczyków
do Europy miała charakter najazdów grup wystarczająco
silnych, by zlikwidować istniejące struktury społeczne
i wierzenia celem narzucenia własnych praktyk miejscowym
ludom. Możliwe też, że życie społeczne Indoeuropejczyków
wcale nie różniło się znacząco od życia społecznego
wykształconego przez nieindoeuropejskie społeczności
prehistorycznej Europy. Stąd też cechy charakteryzujące
późniejsze historyczne społeczeństwo greckie, takie jak
patriarchat i nierówna pozycja społeczna kobiet, mogły
w rzeczywistości istnieć już wcześniej u rodzimej ludności
Grecji. Jeszcze inna teoria sugeruje, że to łowcy i zbieracze
epoki kamiennej pchnęli ludzkość na drogę ku patriarchatowi,
porywając kobiety z innych grup celem zwiększenia własnych
szans na reprodukcję, a zatem na przetrwanie. Ponieważ
mężczyźni trudniący się łowiectwem mieli doświadczenie
w przebywaniu poza obozowiskiem własnej grupy, to oni
prowadzili napady na inne plemiona. W ten sposób mężczyźni
mogli zdobyć dominację nad kobietami na długo przed tym, jak
wcześni Indoeuropejczycy mieli rzekomo wyruszyć na swe
wyprawy na Europę.

Według zwolenników tej teorii rodzime społeczeństwo Europy
stało się patriarchalne bez wpływu czynników zewnętrznych,
mimo że ich wierzenia bardzo szanowały bóstwa żeńskie, czego
dowodzą tysiące statuetek Wenus (figurek kobiecych z dużymi
piersiami i szerokimi biodrami) znajdowane w europejskich
prehistorycznych wykopaliskach archeologicznych. Innym
dowodem są liczne ważne boginie z panteonu greckiego.
Rosnąca dysproporcja pozycji społecznej mężczyzn i kobiet



mogła też być wynikiem zmian towarzyszących rozwojowi
rolnictwa z użyciem pługa oraz wielkich stad hodowlanych
w końcowej fazie epoki kamiennej (zob. rozdz. 1). Ci badacze,
którzy pomniejszają rolę Indoeuropejczyków jako źródła zmian
kulturowych, wysuwają argumenty przeczące zdewastowaniu
przez nich wielu części Europy około roku 2000 p.n.e. Ich
zdaniem przyczyną starć, które u kresu trzeciego milenium
zniszczyły wiele europejskich osiedli, mogło być wyjałowienie
gleby, powodujące rywalizację o najlepsze pola, i zamęt
wewnętrzny.

Jednym z aspektów greckiej tożsamości, który wzbudził
burzliwe spory, były stosunki między Grecją a Bliskim
Wschodem, zwłaszcza Egiptem. Niektórzy dziewiętnastowieczni
badacze umniejszali lub nawet zaprzeczali ważniejszym
wpływom bliskowschodnim w kulturze greckiej. Czynili tak
mimo istnienia przekazów mówiących wprost o tym, że
starożytni Grecy nie tylko z szacunkiem przyznawali, że wiele
się dowiedzieli od ludów mieszkających poza Grecją, ale że
uznawali te ludy za przedstawicieli cywilizacji starszych od ich
własnej. Świadomi przeszłości Grecy wskazywali na starożytny
Egipt jako na źródło wielu zapożyczeń, szczególnie w sferze
religijnej. Herodot zapisał słowa egipskich kapłanów, którzy
mówili mu nie tylko, że jako pierwsi wznieśli ołtarze, posągi
i świątynie bogom, lecz również że to oni zainicjowali tradycję
nadawania przydomków lub tytułów poszczególnym bóstwom,
co Grecy zaadoptowali dla siebie. Grecki autor dodaje: „że tak
właśnie było, na to przeważnie dawali istotne dowody” (Dzieje,
II 4.2, przeł. Seweryn Hammer).

Współcześni badacze zgadzają się z poglądem, że starożytni
Grecy nauczyli się bardzo wiele od Egipcjan. Najbardziej
czytelnym dowodem głębokich wpływów kultury egipskiej na
grecką jest zestaw podstawowych idei religijnych, jakie
napłynęły z Egiptu do Grecji. Były to geografia świata
podziemnego, ważenie dusz zmarłych na szalach oraz żywotne
cechy ognia, upamiętnione w ceremoniach inicjacyjnych



międzynarodowego kultu bogini Demeter z Eleusis (słynnego
sanktuarium na terenie państwa ateńskiego). Mitologia grecka,
opowieści na temat najdawniejszego pochodzenia Greków i ich
relacji z bogami, pełna była motywów zaczerpniętych z Egiptu
i Bliskiego Wschodu. Jednak wpływy te nie kończyły się na
sferze religijnej. Przykładowo greccy rzeźbiarze w okresie
archaicznym nadawali swoim posągom proporcje według
kanonu wyznaczonego przez artystów egipskich.

Badania archeologiczne dowodzą, że ludność zamieszkująca
Grecję prowadziła kontakty handlowe i dyplomatyczne co
najmniej od połowy drugiego tysiąclecia p.n.e. Jednak
nowoczesna teoria głosząca, że Egipcjanie w tym okresie
najechali i skolonizowali kontynentalną Grecję, nie może
odpowiadać prawdzie. Źródła Egipskie odnoszą się do Greków
jako do obcokrajowców, nie zaś kolonistów. Co więcej, znaczna
część ówczesnych kontaktów między Grecją a Bliskim
Wschodem odbywała się przez pośredników, przede wszystkim
kupców-żeglarzy z Krety. W każdym razie, gdy rozważa się
„kulturowe długi” jednej grupy względem drugiej, nie należy
wpadać w pułapkę myślową postrzegania jednej z grup jako
pasywnie przyjmującej idee, umiejętności czy tradycje
przekazywane przez tę drugą, lepiej rozwiniętą. Grupa, która
czerpie od innej, zawsze przyswaja to i reinterpretuje zgodnie
z własnym systemem wartości. Przyjmowane idee i wiedza są
przetwarzane tak, by nadać im funkcje i znaczenia
odpowiadające własnym celom i tradycjom kulturowym. Gdy
Grecy uczyli się od ludów Bliskiego Wschodu i Egiptu, czynili
też pozyskaną wiedzę własną. Tożsamość kulturowa wykuwa
się w taki właśnie sposób, nie zaś przez bezmyślne
naśladownictwo czy pasywną recepcję. Grecy sami
konstruowali swoją tożsamość, opierając się przede wszystkim
na wspólnych praktykach religijnych i języku. Nadali swój
niepowtarzalny rys tym zagranicznym zapożyczeniom, z których
uczynili aspekty własnej kultury. Budowanie greckiej
tożsamości zabrało wiele czasu. Próba określenia początku tego



skomplikowanego procesu w jakimkolwiek momencie w historii
byłaby bezcelowa. Zamiast doszukiwać się nieistniejącego
pojedynczego początku greckiej tożsamości, trzeba
zidentyfikować różne nurty wpływów kulturowych, które
w dłuższej perspektywie zlały się w jedno, tworząc kulturę
grecką znaną nam z czasów późniejszych.

 
 

Europejskie cywilizacje epoki brązu
Późna epoka brązu (drugie tysiąclecie p.n.e.) dostarcza nam

istotnych wskazówek ułatwiających zrozumienie tego, jak Grecy
stali się Grekami. Do tego okresu należą „pierwsze cywilizacje
Europy”: kultura minojska na wielkiej wyspie Krecie (na
południowy wschód od głównej, kontynentalnej części Grecji)
oraz na mniejszych wyspach Morza Śródziemnego, a także
kultura mykeńska na kontynencie oraz niektórych wyspach
u wybrzeży Morza Egejskiego. Minojczycy, których język wciąż
pozostaje nieznany, zbudowali kwitnącą cywilizację wcześniej
niż mówiący po grecku Mykeńczycy. Obydwa ludy posiadały
rozległe kontakty handlowe z Bliskim Wschodem, stosowały
złożone techniki rolne i metalurgiczne, miały rozwiniętą
architekturę, błyskotliwą sztukę i wyraźne zamiłowanie do
luksusu. Zamieszkiwali też niebezpieczny świat, którego
niebezpieczeństwa miały w końcu ich pochłonąć mimo całego
ich wyrafinowania.

Protoplaści tych cywilizacji w trzecim tysiącleciu p.n.e.
rozwinęli technikę wytopu brązu, ołowiu, srebra i złota – co
miało wywrzeć głęboki wpływ na cywilizację minojską
i mykeńską, od wojny i rolnictwa po wytwarzanie nowych
symboli bogactwa i pozycji. Postępy w metalurgii poczynione
zostały najprawdopodobniej niezależnie od podobnych
postępów na Bałkanach i Bliskim Wschodzie. Opracowawszy
innowacyjne sposoby wytapiania metali w wysokich
temperaturach, egejscy kowale wykonywali bardziej
śmiercionośną broń, nowe towary luksusowe oraz trwalsze



i efektywniejsze narzędzia rolnicze i budowlane. Nowe
technologie sprawiły, że metalową bronią można było
skuteczniej odbierać życie. Broń miedziana dawała niewielką
przewagę nad bronią kamienną, ponieważ miękka miedź łatwo
odkształcała się i tępiła. Brąz, stop miedzi z cyną, był znacznie
trwalszy, można było też naostrzyć go jak brzytwę.
Wynalezienie brązu umożliwiało wytwarzanie wytrzymałych
metalowych noży, mieczy i grotów włóczni. Najwcześniejsze
egejskie sztylety znaleziono w zachodniej części Azji Mniejszej,
w Troi z okresu trzeciego milenium p.n.e. Sztylet wkrótce stał
się standardowym wyposażeniem wojowników epoki brązu oraz
jedną z pierwszych pozycji w katalogu broni, które stały się
elementem różnorakich wyścigów zbrojeń, tak częstych
w dziejach ludzkości. Sztylety stawały się coraz dłuższe
i przerodziły się w miecze, jeszcze skuteczniejsze w zabijaniu.

 
Tablica 1. Przykładowe słowa (oryginalnie zapisane pismem linearnym B; brak
dostępnego zapisu)
 

        
1. ka-ko pa-ka-na ti-ri-pa i-je-re-ja qa-si-re-u tu-ka-te ko-wo
2. cha(l)ko(s) pha(s)gana tripo(s) (h)iereia gwasileu(s) thugae(r) ko(r)wo(s)
3. chalkos phasgana tripous hiereia Basileus Thugater Kouros
4. brąz miecze trójnóg kapłanka wódz córka chłopiec

 
1. Słowa transkrybowane w sylaby (rozdzielone myślnikami) na alfabet łaciński
2. Rekonstrukcja fonetyczna słów (w nawiasach litery, które trzeba dodać, by móc
wymówić słowo).
3. Słowa w klasycznej grece (transliteracja na alfabet łaciński).
4. Tłumaczenie słów.

 
Kowale epoki brązu dodawali do wytwarzanej broni zdobienia

i szlachetne kamienie, czyniąc z nich przedmioty okazowe,
widoczne symbole bogactwa i pozycji społecznej właściciela.
Ponieważ ludzie z natury swej wydają się organizmami
dążącymi do polepszenia swego statusu, te nowe,
kosztowniejsze przedmioty metalowe dawały ludziom jeszcze



jeden sposób na wyróżnienie się – o ile mogli sobie na nie
pozwolić. Przykładowo bogato zdobiona broń wyznaczała
podział społeczny między mężczyznami a kobietami, ponieważ
symbolizowała męskie role łowcy i wojownika, które wyłoniły
się wieki wcześniej przez podział pracy w społecznościach
łowców-zbieraczy. Ponieważ pragnienie gromadzenia bogactwa
w formie metalowych przedmiotów oraz posiadanie
kosztownych symboli statusu stymulowało zapotrzebowanie na
metale oraz na wykwalifikowanych rzemieślników, powstanie
tej nowej jakości bogactwa i statusu było jednym
z najważniejszych skutków społecznych rozwoju metalurgii.
Większa dostępność takich przedmiotów powodowała, że coraz
więcej ludzi pragnęło je mieć, co stymulowało popyt na usługi.
To z kolei wpływało na oczekiwania co do odpowiedniej nagrody
za wykonaną pracę czy za okazanie swego statusu. Ludzie
chcieli zdobywać różne przedmioty wykonane z metalu –
utylitarne, takie jak narzędzia, oraz luksusowe, takie jak
biżuteria. Elita ceniła sobie także produkty innych
udoskonalonych na Bliskim Wschodzie specjalistycznych
rzemiosł, takich jak ozdoby wykonane ze sprowadzanej kości
słoniowej. W epoce brązu rosła nie tylko liczba rzemieślników;
przybywało też mieszkańców osiedli w basenie Morza
Egejskiego, choć ich liczba pozostawała wciąż niewielka
względem nowożytnych standardów miejskich. Niektórzy z tych
specjalistów przybyli z Bliskiego Wschodu w poszukiwaniu
nowych rynków zbytu na swe wyroby. Przywozili ze sobą nie
tylko biegłość techniczną, ale też repertuar mitów, które
wywierały wpływ na miejscową ludność. W ten sposób stawali
się pośrednio czynnikiem przemian kulturowych.

W trzecim tysiącleciu p.n.e. upowszechniła się także
śródziemnomorska polikultura – uprawa oliwek, winogron
i zbóż w ramach jednego systemu rolnego. Ludzie zaczęli
używać lepszych, ostrzejszych narzędzi metalowych, a także
wykorzystywać nowe rośliny dla bardziej zróżnicowanej diety.
Pojawienie się tego systemu, który do dzisiaj dominuje



w rolnictwie śródziemnomorskim, miało dwa istotne skutki:
wzrost produkcji żywności stymulujący przyrost populacji oraz
dalszą dywersyfikację i specjalizację w rolnictwie. Coraz
bardziej zróżnicowane rolnictwo dostarczało nowych, cennych
produktów: oliwy z oliwek oraz wina, które wymagały nowych
sposobów przechowywania dla celów spożywczych
i handlowych. Zaczęto zatem wytwarzać wielkie naczynia,
powstało więc jeszcze jedno wyspecjalizowane rzemiosło.
Specjalizacja w produkcji żywności i towarów oznaczała też, że
wyspecjalizowani producenci nie mieli już czasu na
samodzielną produkcję wszystkich rodzajów żywności czy
wytwarzanie wszelkich przedmiotów codziennego użytku.
Musieli pozyskiwać żywność i inne towary przez handel
wymienny.

Rosła zatem sieć wewnętrznych zależności w społeczeństwie,
tak ekonomicznych, jak i społecznych. W mniejszych wioskach
w okresie wczesnej epoki kamiennej handlem wymiennym
w społeczności samowystarczalnych rolników kierowała
zapewne zasada wzajemności. Celem handlu nie był zysk
ekonomiczny, lecz promowanie wartości społecznej: ja dam
tobie część tego, co produkuję, a ty w zamian dasz mi część
tego, co ty produkujesz. Wymieniamy się nie dlatego, że któryś
z nas koniecznie potrzebuje tego, co produkuje drugi, ale by
potwierdzić nasze związki społeczne w niewielkiej grupie.
Społeczeństwo epoki brązu w regionie Morza Egejskiego
osiągnęło w końcu poziom współzależności gospodarczej, który
sięgał daleko poza wzajemność, a stopniem skomplikowania
znacznie przewyższał gospodarki istniejące nawet w dużych
wioskach epoki neolitu, takich jak Çatal Hüyük.

 
 

Społeczeństwo pałacowe kultury minojskiej
Ludzkość zamieszkiwała dużą i żyzną wyspę Kretę przez kilka

tysiącleci, zanim wykształcił się tam około roku 2200-2000
p.n.e. system, który zasłużył sobie na miano najwcześniejszej



kultury basenu Morza Egejskiego. Charakterystyczną cechą tej
kultury było wznoszenie rozległych kompleksów
architektonicznych, dziś nazywanych zwykle „pałacami”.
Bazowała ona na zróżnicowanej gospodarce, opartej głównie na
redystrybucji dóbr pod kontrolą władców. Pierwsi,
„przedpałacowi” osadnicy zapewne dotarli na Kretę około roku
6000 p.n.e., przeprawiając się z nieodległej Azji Mniejszej. Te
neolityczne rodziny rolnicze żyły początkowo tak jak ich
odpowiednicy w innych częściach Europy – w niewielkich
osadach zakładanych w pobliżu żyznych pól. W trzecim
tysiącleciu p.n.e. ich postępy w metalurgii i rolnictwie
zapoczątkowały dogłębne przekształcenia kreteńskiego
społeczeństwa. Około roku 2200 lub niewiele później na Krecie
zaczęły się pojawiać duże wieloizbowe budowle (tak zwane
pałace), zwykle nieopodal, choć nie na samym wybrzeżu. Pałace
te były wielopiętrowe i rozległe, a ich ściany dekorowano
barwnymi przedstawieniami statków w morzu, skaczących
delfinów i pięknych kobiet. Dzisiaj tę kreteńską społeczność
nazywamy kulturą minojską – od króla Minosa, legendarnego
władcy wyspy. Pałace stanowiły mieszkanie dla władców i ich
sług, a także pełniły rolę centralnych magazynów. Reszta
ludności mieszkała wokół pałaców w ciasno zbudowanych
domach, w pobliskich mniejszych osiedlach lub też
w pojedynczych gospodarstwach.

Około roku 1700 p.n.e. pierwsze pałace kreteńskie zostały
zniszczone przez trzęsienia ziemi, ale w kolejnych wiekach
Minojczycy odbudowali je na jeszcze większą skalę. Zapiski
księgowe zachowane na glinianych tabliczkach zdradzają nam,
że te wielkie budowle stanowiły centra scentralizowanej
gospodarki opartej na redystrybucji. Zapewne pod wpływem
egipskiego pisma hieroglificznego Minojczycy opracowali
najpierw zapis w postaci obrazków symbolizujących
przedmioty, służący dokumentowaniu zasobów. System ten
ewoluował w bardziej linearny celem zapisywania dźwięków.
W odróżnieniu od pisma klinowego czy hieroglifów był on



prawdziwie sylabiczny – jego znaki stanowiły fonetyczny zapis
sylab tworzących słowa. Pismo to, wykorzystywane w pierwszej
połowie drugiego tysiąclecia p.n.e., nazywamy dzisiaj pismem
linearnym A. Język zapisywany w ten sposób pozostaje
nieznany; lingwistom udało się odcyfrować znaczenie niewielu
słów. Niedawne badania sugerują, że język zapisywany pismem
linearnym A należał do rodziny indoeuropejskiej, jednak
większość badaczy pozostaje sceptyczna wobec tego poglądu.
Pod innymi względami, takimi jak architektura religijna,
Minojczycy z pewnością różnili się od ludności Grecji
kontynentalnej. Ponieważ kultura minojska miała bezpośrednie
kontakty z mieszkańcami kontynentu i wywierała na nich
wielki wpływ, należy traktować ją jako część wczesnej historii
Grecji.

Nasza znajomość pisma linearnego A jest wystarczająca, by
stwierdzić, że było ono wykorzystywane do tworzenia
dokumentacji w postaci spisów: wykazu towarów przyjętych
i wydanych, wykazu towarów zmagazynowanych, inwentarza
żywego, posiadłości ziemskich i personelu. Minojczycy bardzo
dbali o księgowość i ewidencjonowali wszystko, od rydwanów
po pachnidła. Odnotowywano długi, skrupulatnie rozpisując
wszelkie rozbieżności w rzeczywistych wpływach. Wykazy
rozchodów z pałacowych magazynów obejmują rytualne dary
dla bogów, wyżywienie personelu oraz surowce do produkcji
rzemieślniczej, na przykład metal wydany kowalom. W żadnym
z tych wykazów nie znaleziono kursu wymiany między różnymi
rodzajami towarów, przykładowo jaka ilość ziarna stanowiła
odpowiednik owcy. Nie ma także żadnego śladu, by w wymianie
używano kruszców (na wynalezienie monet trzeba było czekać
jeszcze tysiąc lat).

Społeczeństwo pałacowe kultury minojskiej najpewniej
opierało się zatem głównie na systemie redystrybucji: władza
centralna mówiła producentom, ile muszą dostarczyć do
centralnego punktu zbiorczego; decydowała też, jaką część
otrzyma każdy z członków społeczności celem wyżywienia i jako



wynagrodzenie. Innymi słowy, pałace nie wspierały gospodarki
rynkowej, w której produkty rolne i wyroby rzemieślnicze
wymieniane są na zasadach kupna i sprzedaży. Podobny
system redystrybucji oparty na oficjalnym monopolu przez
pewien czas istniał na terenie Mezopotamii. Tak jak i tam,
istniejący na Krecie system redystrybucji wymagał
pomysłowości oraz posiadania skomplikowanego systemu
administracyjnego. Dla przyjmowania i rozchodowania oliwy
i wina pałace posiadały rozległe magazyny wypełnione setkami
ogromnych naczyń, sąsiadujące z pomieszczeniami
wypełnionymi misami, kubkami i chochlami. Skrybowie
skrupulatnie odnotowywali wpływy i rozchody, zapisując je na
glinianych tabliczkach przechowywanych w pałacu. Specjalni
urzędnicy mieli za zadanie zbierać nakazane ilości
najcenniejszych przedmiotów – zwierząt i tekstyliów –
z poszczególnych części podległych pałacowi terenów. Proces
gromadzenia i redystrybucji dotyczył zarówno rzemieślników,
jak i producentów żywności. Urzędnicy pałacowi określali
wysokość wkładu rzemieślników, co sprowadzało się do
określenia kwoty wyrobów. Choć zapewne nie każdy chętnie
brał udział w systemie redystrybucji, wydaje się, że zdominował
on gospodarkę kreteńską, minimalizując wymianę towarów na
rynkach. Mieszkańcy prowincji zapewne niekiedy prowadzili
handel wymienny, ale wielkość obrotu na tych małych rynkach
w żadnym razie nie zbliżała się do skali pałacowego systemu
redystrybucji.

Handel zamorski zapewne też podlegał pałacowemu
monopolowi, pozostawiając niewiele miejsca dla niezależnych
kupców. Pałace minojskie prowadziły rozległy handel morski,
poszukując surowców oraz towarów luksusowych. Miedź można
było zdobyć na Cyprze, natomiast niezbędną w produkcji brązu
cynę znaleźć można było tylko w nielicznych i odległych
miejscach. Zakupy tego kluczowego metalu oznaczały dla Krety
kontakt – choćby pośredni – z miejscami tak odległymi jak
Brytania czy nawet Afganistan. Ulubionym krajem docelowym



dla minojskich żeglarzy był Egipt; zostali oni przedstawieni na
reliefach grobowych, gdy składają dary władcom Egiptu.
Niektórzy Minojczycy najpewniej pozostali w Egipcie jako
najemnicy lub artyści – w Awaris (Tel el-Dabaa) znaleziono
freski w stylu minojskim (farba na warstwie tynku). Minojska
Kreta posiadała także kontakty z Bliskim Wschodem oraz
położoną we wschodniej części Morza Śródziemnego wyspą
Cypr. Kupcy i rzemieślnicy z tych miejsc zapewne podróżowali
na zachód równie często, co Minojczycy na wschód.

Wykopaliska archeologiczne sugerują, że kultura minojska
przez wiele wieków funkcjonowała sprawnie i w pokoju. Brak
fortyfikacji otaczających pałace, miasta i samotne
gospodarstwa sugeruje, że Minojczycy nie musieli bronić się
przed sobą nawzajem. Tymczasem istniejące w tym samym
czasie osiedla w regionie Morza Egejskiego i w Azji Mniejszej
posiadały rozbudowane fortyfikacje. Pozostałości nowszych
pałaców minojskich, takich jak słynny pałac w Knossos na
północnym wybrzeżu wyspy – liczący setki pomieszczeń na
pięciu piętrach, magazyn z naczyniami zdolnymi pomieścić
900 000 litrów, kanalizacją i kolorowymi freskami – skłoniły
wielu do postrzegania minojskiego społeczeństwa jako
szczególnie zamożnego, pokojowego i szczęśliwego. Częste
występowanie postaci kobiecych na pałacowych freskach oraz
odnajdywane liczne figurki bogiń z obfitym biustem skłoniły
niektórych do spekulowania, że społeczeństwo minojskie było
zdominowane przez kobiety, podobne do tego, jakie zdaniem
niektórych miało występować u rodzimej ludności
prehistorycznej Europy. Obfitość broni odnajdywanej
w grobach kreteńskich mężczyzn dowodzi jednak, że widome
oznaki biegłości w walce nadawały specjalny status
w minojskim społeczeństwie. Broń stanowi mocny dowód na to,
że w społeczeństwie pałacowym kultury minojskiej dominowali
mężczyźni; przywódców tej społeczności często określa się
mianem „książąt” lub „królów”.

 



 
Kontakty kultury minojskiej z kulturą mykeńską

Dalekosiężny handel minojskiej Krety zapewniał mieszkańcom
pałaców rozległe kontakty zamorskie. Sieć tych znajomości
zacieśniała się wraz ze wzrostem biegłości Minojczyków
w budowie coraz większych statków, przenoszących więcej
ładunku i lepiej znoszących śródziemnomorskie sztormy.
Zuchwali kreteńscy żeglarze przebywali duże odległości,
docierając nie tylko do Egiptu i innych kultur
bliskowschodnich, ale także do wysp na Morzu Egejskim i do
wybrzeży Grecji kontynentalnej. Tam napotkali inną kulturę,
nazywaną dzisiaj mykeńską, od najsławniejszego stanowiska
archeologicznego. Zainspirowani homerycką opowieścią
o wojnie trojańskiej archeolodzy odkryli na Peloponezie (dużym
półwyspie tworzącym południową Grecję) Mykeny z epoki
brązu, z rozbudowaną cytadelą na wielu tarasach oraz murami
obronnymi z dużych, pieczołowicie dopasowanych kamieni.
Odkrycia dokonane w Mykenach zyskały taką sławę, że kulturę
Grecji kontynentalnej epoki brązu z drugiego tysiąclecia p.n.e.
zaczęto nazywać „mykeńską”, choć ani Mykeny, ani żadne inne
osiedle tego okresu nie wytworzyło jednego, kontrolującego całą
Grecję państwa.



 

 
Pałac w Knossos na Krecie z okresu kultury minojskiej był rozległym,
wielokondygnacyjnym budynkiem, posiadającym ogromne magazyny oraz przestrzeń
do zgromadzeń. Takie centra stanowiły ośrodki odgórnego, redystrybucyjnego
systemu minojskiego.

Odkrycie w XIX wieku w Mykenach grobowców pełnych
skarbów odbiło się echem w całym europejskim świecie.
Grobowce te – zbudowane w formie podziemnych, wyłożonych
kamieniem szybów – zawierały ciała pogrzebane wraz ze złotą
biżuterią, w tym ciężkimi, ozdobionymi zawieszkami
naszyjnikami, złotymi i srebrnymi naczyniami, wykonaną
z brązu bronią ozdobioną wyobrażeniami dzikich zwierząt
w szlachetnych metalach oraz kunsztownie malowaną
ceramiką. Pierwszy badacz Myken, przemysłowiec i archeolog
Heinrich Schliemann, sądził, że odnalazł grób króla
Agamemnona, który w Iliadzie Homera dowodził wojskami
greckimi pod Troją. W rzeczywistości jednak grobowce szybowe
pochodzą z XVI w. p.n.e., na długo przed wojną trojańską,
która toczyła się w XII w. p.n.e. Znalezione w grobowcach
szybowych przedmioty sugerują istnienie kultury wojowniczej,
zorganizowanej w niezależne osiedla rządzone przez potężnych
wodzów, którzy wzbogacali się poprzez najazdy na bliskich



i dalszych sąsiadów oraz przez narzucanie swej władzy
miejscowym rolnikom. Opowiadana w Iliadzie z retrospekcji
historia wojny trojańskiej odnosi się przynajmniej w części do
zamierzeń mykeńskiego społeczeństwa, przekazanych kolejnym
pokoleniom w ustnej tradycji. Agresywni herosi epopei Homera
wypływali ze swych domów w Grecji, by uderzyć na twierdzę
Trojańczyków położoną w zachodniej Azji Mniejszej. Ich celem
jest uratowanie Heleny, greckiej królowej uprowadzonej z domu
męża przez syna trojańskiego króla, ale tak naprawdę chodziło
im o złupienie Troi i innych miejsc w okolicy. Kosztowne
przedmioty oraz symbole władzy i bogactwa znalezione
w grobowcach, znacznie wcześniejsze niż wojna trojańska,
dowodzą, że wojownicze społeczeństwo o dążeniach podobnych
do tych opisanych w Iliadzie istniało przynajmniej czterysta lat
przed światem przedstawionym w sławnej epopei.



 

 
Złota maska odkryta w grobowcu w Mykenach. Nazywana niekiedy „maską
pośmiertną” Agamemnona, dowódcy wojsk greckich w wojnie trojańskiej, pozostaje
jednak zagadką. Mówi nam natomiast, jak zamożni stali się władcy mykeńscy: mogli
pozwolić sobie na demonstrowanie swojego statusu, pozwalając się grzebać z tak
cennymi przedmiotami.

Kolejny okres w dziejach kultury mykeńskiej rozpoczął się
w XV w. p.n.e. Jego początek wyznacza pojawienie się nowego
rodzaju grobowców, tzw. Tholos, czyli grobowców kopułowych –
wielkich podziemnych sklepionych komór w kształcie ula,
wykonanych ze ściśle dopasowanych kamieni. Architektoniczne
detale grobów kopułowych oraz towarzyszące pochówkom
przedmioty – noszące wyraźne znamiona zapożyczenia
z Bliskiego Wschodu – dowodzą szerokich kontaktów
mykeńskich władców we wschodnim basenie Morza
Śródziemnego. Odniesienia do mykeńskich żołnierzy zawarte
w źródłach egipskich dowodzą, że wojownicy z kontynentalnej
Grecji zaciągali się na służbę niejednokrotnie daleko od swych
domów.

Kontakty z kulturą minojską na Krecie wywarły ogromny
wpływ na kulturę mykeńską. Na kontynencie znajdowane są
bardzo liczne kreteńskie przedmioty oraz motywy artystyczne.



Dowody na kontakty pomiędzy Minojczykami a Mykeńczykami
są przyczyną poważnego problemu w wyjaśnianiu przemian
kulturowych. Dzieła sztuki i wyroby rzemieślnicze
Mykeńczyków z połowy drugiego tysiąclecia p.n.e. zdradzają
wiele cech wyraźnie przypominających wyroby kreteńskie.
Skłoniło to archeologa badającego Knossos, Arthura Evansa, do
wysunięcia tezy, że Minojczycy inspirowali Mykeńczyków,
posyłając na kontynent osadników, tak jak bez wątpienia
zasiedlali wiele wysp Morza Egejskiego, np. Therę. Takie
relegowanie kultury mykeńskiej do statusu drugorzędnej
uraziło odkrywców Myken, co zaowocowało wśród badaczy
burzliwymi sporami na temat wzajemnych relacji obu kultur.
Te nie były z pewnością identyczne; ich przedstawiciele mówili
różnymi językami. Mykeńczycy składali ofiary całopalne,
Minojczycy tego nie czynili. Wyspiarze wznosili sanktuaria
w jaskiniach, na szczytach gór, na polach; mieszkańcy
kontynentu nie budowali świątyń poza swymi głównymi
osiedlami. Gdy w XIV w. p.n.e. ci drudzy zaczęli budować
pałace podobne do tych z Krety, ich budowniczowie wznosili je
wokół megaronów, rozległych sal audiencyjnych z wielkimi
ceremonialnymi kominkami i tronami dla władców, czego
w pałacach minojskich nie było. Niektóre mykeńskie pałace
posiadały więcej niż jeden megaron, często wznoszący się na
dwie kondygnacje i wyposażony w kolumny podpierające dach,
który przykrywał salę i balkony drugiej kondygnacji pałacowej.

Zagadka relacji między Minojczykami a Mykeńczykami
pogłębiła się po pewnym niezwykłym odkryciu: w pałacu
w Knossos znaleziono tabliczki zapisane adaptacją pisma
linearnego A. To samo hybrydowe pismo znaleziono też na
tabliczkach wykopanych na mykeńskich stanowiskach na
kontynencie; tamtejsze znaleziska badacze nazwali pismem
linearnym B. Michael Ventris, młody angielski architekt
interesujący się kryptologią, zadziwił w latach pięćdziesiątych
XX w. świat naukowy, dowodząc, że język zapisany pismem
linearnym B był w rzeczywistości greką, nie zaś językiem



minojskim zapisywanym pismem linearnym A. Ponieważ
tabliczki z pismem linearnym B znalezione na Krecie pochodzą
sprzed ostatecznego zniszczenia pałacu w Knossos około roku
1370 p.n.e., oznacza to, że administracja pałacowa od pewnego
czasu prowadziła zapiski w języku obcym – greckim – a nie
kreteńskim. Zmiana języka stosowanego w ewidencji oznacza
zapewne, że mówiący po grecku Mykeńczycy z kontynentu
zdominowali pałace na Krecie, choć nie wiemy, czy stało się to
na skutek podboju, czy jakiegoś rodzaju pokojowego procesu.
Tabliczki zapisane pismem linearnym B z pewnością sugerują,
że kontynent ustępował znaczeniem Krecie tylko przez niedługi
czas, jeśli w ogóle.

 
 

Szczyt rozwoju kultury mykeńskiej
Archeologia pomaga nam odkryć podstawy władzy

Mykeńczyków w okresie od około 1500 do 1250 r. p.n.e.
Archeolodzy kochają cmentarze nie z powodu jakiejś niezdrowej
fascynacji śmiercią, ale ze względu na starożytne zwyczaje
grzebania zmarłych z przedmiotami, które wiele mówią nam
o ich życiu. Greckie grobowce z epoki brązu ukazują, że żaden
zamożny mykeński mężczyzna nie był chowany bez swego
wyposażenia wojennego. Kompletna, wykonana z brązu zbroja,
znaleziona w pochodzącym z XIV w. p.n.e. grobowcu w Dendrze
w północno-wschodniej części Peloponezu, stanowi przykład
tego, jak rozbudowane mogło być takie wyposażenie.
Pochowany w nim wojownik nosił pełny brązowy kirys (ochronę
tułowia) złożony z napierśnika i naplecznika, regulowany
fartuch z brązowych płytek, brązowe nagolenniki, naramienniki
oraz obojczyk. Na głowie miał hełm z kłów dzika z metalowymi
osłonami policzków. Przy zwłokach ułożono skórzaną tarczę,
naczynia ceramiczne i brązowe oraz brązowy grzebień ze
złotymi zębami. Pierwotnie u jego boku złożono miecz, ale
rabusie zdołali go ukraść przed odnalezieniem miejsca jego
spoczynku przez archeologów. Wojownik nie szczędził kosztów,



wyposażając się w najbardziej zaawansowane ówcześnie
uzbrojenie ochronne i zaczepne, a jego rodzina uznała za
zasadne, by dla zademonstrowania statusu pochować ten
kosztowny ekwipunek razem ze zmarłym, zamiast przekazywać
go następnemu pokoleniu. Jego krewni spodziewali się, że inni
ujrzą w tej kosztownej demonstracji przejaw ich bogactwa
i dominującej pozycji społecznej.

Mykeńscy wojownicy, wyposażeni podobnie do wojownika
z grobowca, toczyli bitwy, używając najnowszego sprzętu
wojskowego – lekkiego, dwukołowego rydwanu ciągniętego
przez konie. Te rewolucyjne pojazdy zdaniem niektórych
badaczy zostały przyniesione przez Indoeuropejczyków
migrujących ze środkowej Azji, dlatego pojawiły się w kulturach
śródziemnomorskich i bliskowschodnich niedługo po roku
2000 p.n.e. Pierwszy opis takiego rydwanu pochodzący
z basenu morza Egejskiego pochodzi z mykeńskiego kamienia
nagrobnego z ok. 1500 r. p.n.e. Bogaci kazali wyrzeźbić
podobiznę tej technicznej nowinki nie tylko w celach
wojennych, ale też po to, by podkreślić swój status społeczny –
tak samo jak nowożytni bogacze pospiesznie zamieniali swoje
konne powozy na pierwsze automobile. Sugerowano, że pancerz
z Dendry był przeznaczony dla wojownika jeżdżącego
rydwanem, nie zaś dla piechura, gdyż taki nie mógłby się
swobodnie poruszać, nosząc tak ciężki pancerz. Na tej
podstawie uznano, że główną siłę armii mykeńskich stanowiły
rydwany przewożące łuczników, uzupełniane przez
harcowników walczących pieszo – podobnie jak w bitwach
pancernych drugiej wojny światowej, w których za czołgami do
walki posuwali się też piechurzy. Ci harcownicy osłaniali
rydwany, strzegli obozowisk na tyłach, ścigali uciekinierów po
zakończeniu walnego starcia oraz prowadzili ataki na terenach
nienadających się do stosowania rydwanów. Wielu z tych
mykeńskich piechurów mogło być zagranicznymi najemnikami.

Kultura mykeńska w Grecji kontynentalnej osiągnęła szczyt
rozwoju w okresie około 1300-1200 r. p.n.e.; wtedy to



wzniesiono w Mykenach ogromny grobowiec z pozorną kopułą,
nazwany Skarbcem Atreusza. Jego bogato zdobiona fasada oraz
wysoki strop świadczą o pewności siebie mykeńskich władców-
wojowników. W tym okresie dokonano ostatniej fazy rozbudowy
rozległego pałacu w Pylos na zachodnim brzegu Peloponezu.
Pałac ten wyposażony był we wszystko, czego potrzebowali
bogacze greckiej epoki brązu do wygodnego życia – w tym
kunsztowne, kolorowe freski, magazyny pełne żywności,
a nawet królewską łaźnię z wbudowaną wanną
i skomplikowanym systemem kanalizacyjnym.

Ci z Mykeńczyków, którzy mogli sobie pozwolić na tak
kosztowne wyposażenie, z pewnością zajmowali się głównie
walka. Nie inwestowali w budowę wielkich budynków
kultowych, w przeciwieństwie do przedstawicieli kultur
bliskowschodnich wznoszących ogromne świątynie. Religia
wyznawana w kontynentalnej Grecji w epoce brązu pozostaje
w większości nieznana, choć zwykle przyjmuje się, że
Mykeńczycy czcili głównie męski panteon, utożsamiany
z indoeuropejską kulturą wojowników. W zapisach pismem
linearnym B występują imiona licznych bóstw znanych
z późniejszych wierzeń greckich, w tym Hery, Zeusa, Posejdona
i Dionizosa, ale także bóstw później zapomnianych. Na
tabliczkach bardzo często pojawia się imię lub tytuł potnia,
odnoszące się do żeńskiego bóstwa nazywanego „panią” lub
„władczynią”, co podkreśla znaczenie bogiń w wierzeniach epoki
brązu.

Rozwój intensywnego handlu morskiego w epoce brązu
pozwalał na dalekie podróże nie tylko kupcom i żeglarzom, ale
także wojownikom. Kupcy, rzemieślnicy i poszukiwacze źródeł
metali przybywali z Egiptu i Bliskiego Wschodu do Grecji
i wyruszali dalej, narażając się na ogromne ryzyko w nadziei na
wielkie zyski. Mykeńczycy założyli kolonie w różnych punktach
wybrzeża Morza Śródziemnego, porzucając bezpieczne domy
w poszukiwaniu lepszych perspektyw w nowych miejscach.
Około XV-XIV w. p.n.e. mykeńscy wojownicy zapewne też



podbili i położyli kres pałacowej kulturze minojskiej na Krecie,
co miało zapewne charakter wojny zaborczej lub też rywalizacji
w międzynarodowym handlu śródziemnomorskim. W połowie
XIV w. p.n.e. Mykeńczycy zastąpili Minojczyków w roli
najpotężniejszej kultury basenu Morza Egejskiego.

 
 

Koniec kultury mykeńskiej
Rozwój żeglugi w epoce brązu, umożliwiający handel oraz

morskie inwazje, jak nigdy wcześniej zbliżył do siebie
cywilizacje Morza Egejskiego oraz Bliskiego Wschodu. Zasoby,
których nie mogli pozyskać kupcy, zwłaszcza ci poszukujący
metali, stymulowały kontakty między starszymi kulturami
wschodniej części Morza Śródziemnego oraz młodszymi,
położonymi na zachodzie. Cywilizacje Mezopotamii i Azji
Mniejszej dominowały nad kulturami Grecji i Krety wielkością
miast oraz stworzeniem skomplikowanych systemów prawnych.
W końcowym okresie epoki brązu ulubionym celem
mykeńskich podróżników był Egipt, ponieważ Grecy mykeńscy
cenili sobie wymianę towarów i idei z prosperującą
i wyrafinowaną kulturą tej starodawnej cywilizacji. Około roku
1250-1200 p.n.e. istniejąca od dawna sieć powiązań
handlowych i politycznych zaczęła słabnąć. Nowe państwo
egipskie traciło spójność wewnętrzną. Obcy najeźdźcy zniszczyli
potężne państwo Hetytów w Azji Mniejszej. W Mezopotamii
rozpoczął się okres politycznego zamętu. Bogate społeczeństwa
zamieszkujące pałace nad Morzem Egejskim rozpadły się.
Mamy niewiele źródeł mówiących cokolwiek o przyczynach tego
upadku, najprawdopodobniej jednak doszło do konfliktów
wewnętrznych między miejscowymi władcami oraz nadmiernej
eksploatacji zasobów naturalnych w warunkach zbyt
wyspecjalizowanych i scentralizowanych gospodarek. Nie
potrafimy określić, jak długo trwał okres zamętu, ale
najwyraźniej zmusił on wielu ludzi do porzucenia swych domów
w poszukiwaniu nowego miejsca do życia lub choćby słabszych



ofiar do złupienia. Te przemieszczenia ludności we wschodnim
basenie Morza Śródziemnego i na Bliskim Wschodzie jeszcze
bardziej podkopały, a być może całkowicie zniszczyły
równowagę polityczną, gospodarkę oraz międzynarodowe
kontakty między tamtejszymi kulturami, w tym kulturą
mykeńską. Okres zamętu trwał z pewnością przez
dziesięciolecia, w niektórych miejscach zaś znacznie dłużej.
Można ogólnie przyjąć, że w okresie 1200-1000 p.n.e.
cywilizacje śródziemnomorskie doświadczyły serii katastrof. Dla
Greków konsekwencje były niszczące.

Źródła egipskie i hetyckie odnotowują skutki tego zamętu.
Mowa w nich o obcych najazdach, w tym przybyszów z morza.
Według własnej relacji o najazdach przybywających drogą
morską wojowników [nazywanych „ludami morza” – przyp.
przeł.], faraon Ramzes III około roku 1182 p.n.e. pokonał
złowrogą koalicję najeźdźców z północy, którzy dotarli aż do
granic Egiptu.

 
Wszystkie ludy wyruszyły, niosąc wojnę (...) Żaden kraj nie był w stanie odeprzeć
ich najazdu (...). Rozciągnęli swe panowanie aż po okrąg ziemi, pełni zapału
wierzyli: „Nasze plany się powiodą!” (...) Tych, którzy dotarli do mych granic,
wyniszczyłem, ich serca i dusze złamane są po wsze czasy (...) Zostali wciągnięci,
otoczeni, powaleni na brzegu, zabici, a członki ich ciśnięte do dołów.

Pritchard, Ancient Near Eastern Texts, s. 262-263
 
Źródła egipskie sugerują, że w skład tych – jak dziś zwykliśmy

ich nazywać – Ludów Morza wchodziło wiele różnych grup.
Możemy zgadywać, że napastnicy wywodzili się z mykeńskiej
Grecji, Wysp Egejskich, Azji Mniejszej, Cypru i różnych miejsc
na Bliskim Wschodzie. Nie tworzyli zjednoczonej ani
jednorodnej grupy; należy raczej uważać ich za samodzielne
grupy, zmuszone opuścić rodzinne strony na skutek problemów
politycznych i gospodarczych. Niektórzy byli niegdyś
najemnymi wojownikami na służbie potężnych władców,
przeciw którym zwrócili się w końcu, żądni władzy i łupów.
Niektórzy przybyli z daleka, by łupić odległe kraje. Jedna
z hipotez naukowych tłumaczących w części przynajmniej



przyczynę tego zamętu, głosi, że w tym okresie doszło do
przemian w sztuce wojennej. Dotychczas kluczem do sukcesu
w bitwie było posłanie do walki łuczników na rydwanach.
Królowie epoki brązu uzupełniali rydwany obcymi
najemnikami. Jak głoszą zwolennicy tej teorii, około roku 1200
p.n.e. najemni piechurzy zorientowali się, że przy użyciu swych
mieczy i oszczepów są w stanie pokonać swych panów na
rydwanach, po prostu zalewając ich swą masą. Ośmieleni
świadomością własnej siły i motywowani żądzą łupów zaczęli
spontanicznie łączyć się w bandy i buntować przeciwko byłym
pracodawcom, niszcząc i rabując. Napadali na osiedla pełne
skarbów, niezdolne już bronić się przy użyciu dawnej taktyki
opartej na rydwanach. Ponieważ buntownicy nie byli
zorganizowani ani nie snuli dalekosiężnych planów, choć udało
im się zadać śmiertelne ciosy zdradzonym kulturom, nie
potrafili czy też nie byli zainteresowani utworzeniem nowych
bytów politycznych, by wypełnić próżnię pozostałą po upadku
świata mykeńskiego.

Powyższa hipoteza przyczyn upadku kultur greckich epoki
brązu czeka na swe potwierdzenie; jej przeciwnicy zadają
pytanie – dlaczego pieszym najemnikom tak długo zabrało
zrozumienie swojej przewagi nad rydwanami (o ile rzeczywiście
ją mieli) i pobicie przeciwników. Jedno z istotnych założeń tego
scenariusza brzmi jednak wiarygodnie: odnalezione przez nas
archeologiczne dowody istnienia Ludów Morza sugerują, że nie
byli oni jedną grupą siejącą zniszczenie w całej wschodniej
części Morza Śródziemnego w ramach jednej wyprawy, ale
raczej zbiorowością wielu grup biorących udział w różnych
konfliktach. Pierwsze ataki i zniszczenia zapoczątkowały
reakcję łańcuchową, która rodziła kolejne bandy.

Grupy te najpewniej posiadały różne rodowody i różne cele.
Niektóre bandy Ludów Morza zapewne składały się wyłącznie
z mężczyzn wyprawiających się po łupy i spodziewających się
powrócić do ojczystych stron. Inne zabierały ze sobą rodziny,
starając się wywalczyć sobie dostatniejsze i bezpieczniejsze



warunki życia w odróżnieniu od tych, które opuścili z własnej
woli lub też zmuszeni do tego przez innych najeźdźców.
Niezależnie od składu, żadna grupa nie mogła liczyć na
przyjazne powitanie na obcym brzegu; ci, którzy pragnęli się
osiedlić, musieli walczyć o nową ojczyznę. Szkody materialne
wyrządzane przez najeźdźców potęgowały zaburzenia społeczne,
jakie ich pojawienie się powodowało w osiadłych
społeczeństwach. Niezależnie od skali takich migracji – która
dla współczesnych badaczy pozostaje sporna – w okresie
wędrówek Ludów Morza zamęt i zniszczenie były dość
powszechne w basenie Morza Śródziemnego. Wszystko to
doprowadziło do przekształcenia mapy politycznej regionu
i zapewne także do przemieszczeń ludności, choć nie jest jasne,
jak wiele grup rzeczywiście na stałe przeniosło się w odległe
miejsca.

Mimo że powody zamętu panującego w okresie wędrówek
Ludów Morza należy uważać w obecnym stanie naszej wiedzy
za niejasne, ogromne jego konsekwencje dla kultur Bliskiego
Wschodu i Grecji są niezaprzeczalne. Około roku 1200 p.n.e.
upadło potężne niegdyś państwo Hetytów w Azji Mniejszej.
Najeźdźcy wdarli się w jego granice, a nieustanne najazdy
odcięły dostawy surowców. Stolica Hattusa została spalona do
gołej ziemi i nigdy jej nie odbudowano; niewielkie państewka
neohetyckie przetrwały jeszcze pięćset lat, by paść pod ciosami
armii państwa nowoasyryjskiego. Pojawienie się Ludów Morza
osłabiło Nowe Państwo egipskie na skutek konieczności
zmobilizowania znacznych sił do odparcia najazdów oraz
upadku śródziemnomorskiego handlu morskiego. Walki
o władzę między faraonami a kapłanami podkopały władzę
centralną; w połowie XI w. p.n.e. państwo egipskie zmniejszyło
się do swoich oryginalnych rozmiarów wzdłuż Nilu. Gdy
urzędnik tebańskiej świątyni nazwany Wen-Amon w XI w. udał
się do fenickiego Byblos celem nabycia cedru do wybudowania
ceremonialnej łodzi, władca miasta znieważył go, domagając się
zapłaty z góry. Państwo egipskie istnieć miało jeszcze przez całe



stulecia, lecz walki wewnętrzne między faraonami i kapłanami
oraz częste najazdy zewnętrzne uniemożliwiły odbudowę silnej
władzy centralnej. Egipt już nigdy nie miał stać się czynnym
i agresywnym mocarstwem, jakim był w czasie Starego
i Nowego Państwa.



 

 
Tak jak Minojczycy, Mykeńczycy z Peloponezu i Grecji środkowej stworzyli
scentralizowane państwa z gospodarką opartą na redystrybucji. Ich ośrodki
posiadały jednak – w odróżnieniu od pałaców minojskich – potężne kamienne
fortyfikacje, z bramami takimi jak widoczna wyżej w Mykenach.

Nieszczęścia tej epoki dotknęły także bogaty w miedź Cypr
oraz kwitnące niegdyś miasta na wschodnim wybrzeżu Morza
Śródziemnego. Grecy nazwali później mieszkańców tych miast
Fenicjanami, zapewne od nazwy cennego purpurowego
barwnika, który uzyskiwali z małży; sami mieszkańcy tych
miast nazywali się Kananejczykami. Mieszkańcy miast takich
jak Ugarit na wybrzeżach dzisiejszej Syrii żyli dostatnio dzięki
międzynarodowemu handlowi morskiemu; w mieście można
było spotkać przedstawicieli wielu kultur i języków. Niszczący
najazd Ludów Morza zniszczył Ugarit, nie zniweczył jednak
najwspanialszego dokonanego w nim wynalazku – alfabetu.
Litery oznaczające dźwięki języka stanowiły prostszy i bardziej
elastyczny system pisania niż inne systemy starożytnego
Bliskiego Wschodu czy sylabiczne pisma linearne A i B.
Wynalazek ten, pochodzący z ok. 1700-1500 r. p.n.e., narodził
się na pograniczach wielu kultur wschodniej części Morza



Śródziemnego. Jego późna forma stała się podstawą alfabetu
greckiego i rzymskiego, a później także nowożytnych alfabetów
zachodnich.

Bogactwo Mykeńczyków nie uchroniło ich przed zamętem
późnej epoki brązu. Złowróżbne oznaki zagrożenia pojawiają się
na zapisanych pismem linearnym B tabliczkach z Pylos, na
których około roku 1200 p.n.e. odnotowano skierowanie wojska
do obrony tego pozbawionego umocnień miasta. Władcy
większości pałaców wznieśli mury obronne wykonane z głazów
tak ogromnych, że późniejsi Grecy uważali za ich budowniczych
cyklopów, jednookich olbrzymów. Mury obronne otaczające
Mykeny czy Tiryns we wschodniej części Peloponezu mogły
służyć obronie tych nadbrzeżnych pałaców przed najeźdźcami
przybywającymi morzem. Pałac w Gla w środkowej Grecji
znajdował się natomiast wystarczająco daleko od wybrzeża, by
być chroniony przed zamorskimi piratami; mimo to wzniesiono
wokół niego wielki kamienny mur. Oznacza to, że Mykeńczycy
musieli przede wszystkim obawiać się innych Mykeńczyków lub
może własnych najemników, nie zaś przeciwników
przybywających z morza. Rywalizujący „książęta” mykeńskiej
Grecji w końcu XIII w. p.n.e. walczyli między sobą przynajmniej
równie często, jak odpierali najazdy zewnętrzne.

To właśnie walki pomiędzy władcami mykeńskiej Grecji, nie
zaś inwazje, stanowią najbardziej wiarygodne wyjaśnienie
upadku pałaców na kontynencie w okresie 1200-1000 r. p.n.e.
Niszczące skutki lokalnych wojen zostały spotęgowane przez
trzęsienia ziemi. Grecja jest rejonem aktywnym sejsmicznie;
w okresie historycznym odnotowywano niejednokrotnie
niszczące trzęsienia ziemi, pochłaniające tysiące ofiar. Niemal
niekończące się wojny stanowiły wielki ciężar dla
skomplikowanej administracji nadzorującej redystrybucję
i utrudniły odbudowę zniszczeń po trzęsieniach ziemi. Upadek
gospodarek pałacowych stanowił katastrofę dla uzależnionych
od nich mykeńskich społeczeństw. Rolnicy, którzy potrafili
sami się wyżywić, mogli czynić to nadal, nawet jeśli system



redystrybucji żywności się załamał – o ile nie padli ofiarą walk.
Mieszkańcy pałaców, którzy otrzymywali swą żywność od
innych, po załamaniu się systemu stanęli przed widmem głodu.
Wojownicy odeszli w poszukiwaniu nowego miejsca do życia lub
też po to, by grabić innych, tworząc wędrowne bandy
zapamiętane w Egipcie jako Ludy Morza. Późniejsi Grecy
zapamiętali inwazję Dorów (mówiących dialektem greckim
z północnego zachodu kontynentalnej części kraju), która miała
być przyczyną katastrof z końca epoki brązu. Wykopaliska
archeologiczne sugerują jednak, że Dorowie przybywający do
południowej Grecji czynili to w zbyt małych grupach, by mogli
być odpowiedzialni za tak rozległe zniszczenia. Okres ten
zapewne charakteryzował się nie zmasowanymi inwazjami, ale
wędrówkami niewielkich grup ludzi. Grupki wojowników
pozbawionych perspektyw opuszczały tereny w całym regionie
wschodniej części Morza Śródziemnego, by stać się piratami lub
najemnikami w służbie obcych władców.

Naprawa szkód wywołanych przez upadek redystrybucyjnych
gospodarek mykeńskiej Grecji po roku 1200 p.n.e. zajęła
stulecia. Wydaje się, że jedynie Ateny uniknęły całkowitej ruiny.
W V wieku p.n.e. Ateńczycy szczycili się swym unikalnym
statusem wśród ludów klasycznej Grecji: „Wyrośli z ziemi” swej
ojczyzny, jak o sobie mówili, nie musieli emigrować w wyniku
zamętu, jaki ogarnął resztę Grecji w XII i XI stuleciu p.n.e.
Duma Ateńczyków rzuca światło na los wielu innych Greków
w okresie 1200-1000 p.n.e. Wypędzeni ze swych ojczyzn
musieli wędrować w poszukiwaniu nowych terenów do
osiedlenia. Grecy Jońscy, którzy później zamieszkali
w środkowej części zachodniego wybrzeża Azji Mniejszej,
datowali swoje opuszczenie kontynentalnej Grecji na ostatnie
lata wspomnianego okresu. Luksusy kultury mykeńskiej – takie
jak piękna biżuteria, noże zdobione złotem i wbudowane wanny
– były melodią przeszłości. Dla obserwatora z zewnątrz
społeczeństwo greckie z końca epoki mykeńskiej wydawało się
nieodwracalnie zmierzać do upadku lub rozpadu. Jak się



jednak okazało, przemiany te miały ostatecznie wyłonić
cywilizację i osiągnięcia kulturalne, które dzisiaj nazywamy
złotym wiekiem Grecji.



 
 

Wieki ciemne

3



 
 

Lokalne wojny, zamęt gospodarczy oraz wędrówki ludów
w okresie 1200-1000 r. p.n.e. zniszczyły kulturę mykeńską
w Grecji oraz doprowadziły do osłabienia bądź upadku miast,
królestw i kultur na całym Bliskim Wschodzie. Wielu ocalałych
z burzy dziejowej czekała dojmująca bieda. Nasze pojęcie na
temat tego niespokojnego okresu jest bardzo mgliste, podobnie
jak o późniejszym czasie odbudowy. Wynika to z dostępności
niewielu źródeł pisanych, które mogłyby pomóc zrozumieć te
niejednolicie interpretowane dane archeologiczne. Ponieważ
okres ten cechowały tak trudne dla wielu osób warunki, a może
przede wszystkim dlatego, że nieliczne greckie źródła dają nam
tylko mgliste pojęcie na temat tych wydarzeń, lata po około
roku 1000 p.n.e. zwykło się nazywać „wiekami ciemnymi” –
z perspektywy żyjących wówczas ludzi malowały się
w ciemnych barwach, my zaś nie potrafimy rzucić wiele światła
na ówczesne wydarzenia.

Bliski Wschód podniósł się z upadku znacznie szybciej niż
Grecja, już około roku 900 p.n.e. Wznowiono eksport towarów
luksusowych oraz surowców, takich jak drewno do wznoszenia
dużych budowli. Dla Grecji przyjmuje się, że wieki ciemne
skończyły się około 150 lat później, ok. 750 r. p.n.e. Kultury
greckiej okresu epoki brązu i kultury wieków ciemnych nie
rozdziela przepaść. Zachowane kontakty między Grecją,
Bliskim Wschodem i Egiptem oznaczały, że resztki
przedstawicieli kultury mykeńskiej nie utraciły kontaktu ze
zdobyczami techniki oraz ideami, zwłaszcza tradycjami
religijnymi, pochodzącymi ze starszych kultur leżących na
wschodzie. Choć niewiele wiemy na temat szczegółowych
dziejów Grecji w wiekach ciemnych, nie ma wątpliwości, że to
właśnie wówczas Grecy położyli podwaliny pod wartości,



tradycje oraz nowe formy organizacji społecznej i politycznej,
które znamy z późniejszego okresu.

 
KALENDARIUM
ok. 1000 p.n.e.: wszystkie ważne ośrodki kultury mykeńskiej zniszczone,
z wyjątkiem Aten
ok. 1000-900 p.n.e.: okres wyludnienia i upadku rolnictwa
ok. 950-750 p.n.e.: Grecy przejmują alfabet fenicki
ok. 900-800 p.n.e.: początek odradzania się populacji i rolnictwa; początek
używania żelaza do wytwarzania narzędzi i broni
776 p.n.e.: tradycyjna data zorganizowania pierwszych Igrzysk Olimpijskich
ok. 750 p.n.e.: koniec greckich wieków ciemnych
ok. 750-700 p.n.e.: Grecy ponownie uczą się pisma, uzupełniając alfabet fenicki
o samogłoski; zapisanie poematów Homera. Hezjod tworzy swoje wiersze

 
 

Gospodarka i społeczeństwo we wczesnych wiekach
ciemnych

Ostre załamanie gospodarcze w Grecji po upadku kultury
mykeńskiej uczyniło życie wielu Greków trudniejszym i bardziej
niebezpiecznym, zwłaszcza w najgorszych latach wieków
ciemnych. Mykeńskie społeczeństwo pałacowe upadło, gdyż
w wyniku konfliktów po roku 1200 p.n.e. uległy zniszczeniu
skomplikowane systemy redystrybucji dóbr, a to od ich
sprawności zależała egzystencja większości Mykeńczyków.
Najbardziej wymowną wskazówką co do trudności bytowych
w początkach wieków ciemnych jest to, że wraz z upadkiem
kultury mykeńskiej w Grecji najprawdopodobniej zanikła
umiejętność pisania – choć niekiedy sugeruje się, że
niecałkowicie. W każdym razie kompletne lub prawie kompletne
zapomnienie tak ważnej umiejętności technicznej jest
zrozumiałe, ponieważ stosowane przez Mykeńczyków pismo
linearne B było trudne do opanowania. Jego znajomość
ograniczała się zapewne jedynie do pałacowych skrybów,
których zadaniem było prowadzenie ewidencji niezbędnej dla
funkcjonowania scentralizowanych pałacowych gospodarek.



Skrybowie ci używali pisma jako umiejętności technicznej
służącej rejestrowaniu napływu towarów do pałacowych
magazynów oraz ich rozchodu w ramach redystrybucji. Gd
władcy utracili swoją pozycję, a do ich magazynów przestały
trafiać towary celem redystrybucji, znikła potrzeba prowadzenia
pisanej dokumentacji czy też opłacania umiejętności
technicznych skrybów. Co niezwykłe, ustne przekazywanie
dawnych tradycji w poematach i pieśniach pozwoliło greckiej
kulturze przetrwać, ponieważ ludzie podtrzymywali pamięć
o swej historii i przekazywali je kolejnym pokoleniom. Występy
recytatorskie, muzyczne, pieśniarskie oraz gawędziarstwo,
które stanowiły ważny element greckiego życia, znacznie dłużej,
niż jesteśmy w stanie prześledzić, pozwoliły przechować dla
kolejnych pokoleń podstawowe idee i prądy greckiej kultury.

Jeżeli jednak chodzi o dokładną znajomość wydarzeń
z przeszłości, późniejsi Grecy niemal całkowicie zapomnieli
o kryjącej się w pomroce dziejów epoce brązu. Niewiele wiedzieli
na temat kultury mykeńskiej i jej upadku, a wiele ich twierdzeń
na jej temat było najpewniej nieprawdziwych. Jak wspomniano
wyżej, późniejsi Grecy za winnych jej zniszczenia uważali
mówiący po grecku, pochodzący z północy szczep Dorów, który
zaczął najeżdżać środkową i południową część Grecji po
upadku kultury mykeńskiej. Dorowie stali się legendarnymi
przodkami Spartan, mieszkańców najsilniejszego państwa-
miasta Grecji kontynentalnej przed spektakularnym wzrostem
pozycji Aten w V w. p.n.e. Co jednak uderzające, współczesna
archeologia nie zna żadnych śladów świadczących o inwazji
Dorów; wielu badaczy odrzuca tę starożytną teorię jako
zmyśloną, o ile rzecz jasna miałaby ona oznaczać wielką
wędrówkę ludów w krótkim czasie. Niestety brak inskrypcji czy
literatury z okresu greckich wieków ciemnych – wówczas Grecy
prawdopodobnie nie potrafili pisać – zmusza nas do
rekonstruowania dziejów tego okresu przejściowego na
podstawie niemych znalezisk archeologicznych. Nie mamy
zatem wyboru i musimy bardziej zaufać wynikom badań



archeologicznych niż temu, co sami Grecy sądzili na temat
Dorów.



 

 
Widoczne wyżej metalowe plakiety pochodzą z bramy świątyni w irackim Nimrud z IX
w. p.n.e. Ukazany jest na niej transport najróżniejszych towarów, w tym drewna.
W okresie wieków ciemnych region ten nie doznał tak poważnych zniszczeń jak
Grecja; kontakty handlowe i kulturalne z Bliskim Wschodem pomogły w stopniowej
odbudowie gospodarczej i cywilizacyjnej Grecji.

Badania archeologiczne dowiodły, że w okresie wieków
ciemnych Grecy uprawiali znacznie mniej ziemi i zasiedlali
o wiele mniej miast niż w szczytowym okresie kultury
mykeńskiej. Nie było już potężnych władców w kamiennych
twierdzach, panujących nad pałacami, miastami i okolicą,
zawiadujących skomplikowanym systemem redystrybucji
zapewniającym godny standard życia rolnikom, pasterzom
i najróżniejszym rzemieślnikom. Liczba statków wiozących
greckich łowców przygód, wojowników czy kupców pływających
po Morzu Śródziemnym była obecnie niewielka w porównaniu
do rozmiarów mykeńskich flot, które w końcu epoki brązu
realizowały tyle zadań handlowych, dyplomatycznych
i wojskowych. W początkach wieków ciemnych w Grecji nie było
już dużych państw; większość ludzi hodowała bydło, owce lub
uprawiała ziemię w maleńkich osadach, liczących niekiedy
zaledwie 20 mieszkańców. Ludność wielu mykeńskich
społeczności była wielokrotnie liczniejsza. W początkach



wieków średnich mieszkańców Grecji było znacznie mniej niż
w drugim tysiącleciu p.n.e. Być może wydarzenia, które
doprowadziły do zniszczenia pałaców, spowodowały śmierć tak
wielu osób, że liczba rolników przez dłuższy czas była
niewystarczająca do wytworzenia nadwyżki żywności
stymulującej wzrost liczby urodzin i rozrost populacji.
W starożytności ludzie byli zawsze najrzadszym z zasobów,
ponieważ życie było trudne i wiele osób umierało stosunkowo
młodo; trudne warunki wieków ciemnych czyniły rozbudowę
zasobów ludzkich jeszcze trudniejszą.

Upadek rolnictwa spowodował, że więcej Greków utrzymywało
się z hodowli zwierząt. Pasterski tryb życia oznaczał częste
przenoszenie się z miejsca na miejsce w poszukiwaniu nowych
pastwisk. Jeśli greccy pasterze mieli trochę szczęścia, mogli
znaleźć ziemie odpowiednie pod uprawę zboża i urozmaicić
swoją dietę, złożoną głównie z produktów zwierzęcych.
W wyniku bardziej wędrownego trybu życia większość ludności
budowała jedynie proste chaty na schronienie dla siebie
i niewielkiego dobytku. W odróżnieniu od mykeńskich
przodków Grecy z początku wieków średnich nie wznosili już
monumentalnych budowli. Nie było nowych pałaców z wieloma
pomieszczeniami ani twierdz otoczonych cyklopowymi murami
z kamienia. Sztuka także zubożała, ponieważ greccy garncarze
nie dekorowali już swych wyrobów wyobrażeniami ludzi ani
zwierząt.

Powszechna nędza w początkach greckich wieków ciemnych
może prowadzić do wniosku, że w tym okresie społeczność
osiadłą cechował względny egalitaryzm, przynajmniej
w porównaniu do silnie zhierarchizowanego społeczeństwa
mykeńskiego. Badania archeologiczne dowodzą jednak, że
w niektórych miejscach hierarchia przetrwała lub też została
odbudowana już w końcu XI w. p.n.e. Znaleziska z połowy X w.
p.n.e. niedwuznacznie dowodzą istnienia hierarchii społecznej
w Lefkandi (na wyspie Eubei koło wschodniego wybrzeża
kontynentalnej Grecji) oraz w położonej w Messenii (Peloponez)



miejscowości Nichoria. Wykopaliska w Lefkandi przyniosły
odkrycie bogatych pochówków mężczyzny i kobiety, zmarłych
około roku 950 p.n.e. Ich groby zawierały kosztowne
przedmioty luksusowe, niektóre noszące cechy wyrobów
bliskowschodnich. Zmarła kobieta nosiła wyrafinowaną złotą
biżuterię, w tym złote ozdoby piersi świadczące o jej niezwykłej
zamożności. Parę pochowano pod budynkiem długim na niemal
50 metrów, otoczonym drewnianymi kolumnami. Niezwykła
architektura i bogactwo ich grobu sugeruje, że osoby te cieszyły
się za życia wysokim statusem społecznym, zaś po śmierci być
może stali się czczonymi przodkami. W Nichorii archeolodzy
odkryli pozostałości budynku z cegły mułowej krytego strzechą,
większego od innych budowli osiedla. Znajdowała się w nim
przestrzeń pełniąca zapewne rolę megaronu, takiego jak te
znane z mykeńskich pałaców. Choć budynek ten nie był
pałacem, jego kształt sugeruje, że mieszkała w nim znaczna
rodzina. Najprawdopodobniej był to dom przywódcy czy też
wodza, który cieszył się wyższym statusem niż sąsiedzi ze
względu na posiadany majątek.

Choć w Grecji X w. p.n.e. niewiele osób cieszyło się wyższym
majątkiem i statusem od pozostałych, wykopaliska w Lefkandi
i Nichorii dowodzą, że zróżnicowanie społeczne albo przetrwało,
albo też pojawiło się ponownie w biednym i wyludnionym
greckim świecie. Jak zobaczymy, napięcia w tej hierarchii miały
stanowić źródło nowej, wpływowej formy organizacji politycznej,
czyli samorządnego państwa-miasta wolnych obywateli.

 
 

Odrodzenie gospodarcze i techniczne
We wczesnych latach wieków ciemnych większość zmarłych

nie mogła sobie pozwolić na wota grobowe inne niż kilka
prostych glinianych dzbanów. Wykopaliska dowodzą jednak, że
do około roku 900 p.n.e. pewna liczba Greków w różnych
miejscach stała się dostatecznie bogata, by umieszczać przy
zwłokach członków rodzin pewne wartościowe przedmioty. Ta



akumulacja sporego kapitału sugeruje, że hierarchiczna
organizacja społeczeństwa najwyraźniej (ponownie)
rozprzestrzeniła się na całą Grecję. Krewni mężczyzn i kobiet
wystarczająco zamożnych, by przy ich doczesnych szczątkach
umieszczano podczas pogrzebu kosztowne wota,
wykorzystywali te okazje do zaznaczenia swojego statusu
u szczytu hierarchii społecznej. Zróżnicowanie społeczne
wynikające z majątku, które trwało nawet po śmierci, stanowiło
czytelny sygnał dla żywych i zbiegało się z poważnymi
przemianami gospodarczymi opartymi na rozwoju techniki,
które to zmiany miały miejsce w IX w. p.n.e.

Dwa pochówki z Aten ilustrują zmiany zachodzące w tym
okresie w metalurgii i technice rolnej, które z pewnością
wspomogły wychodzenie Grecji z wieków ciemnych.
Wcześniejszy ze wspomnianych pochówków, mężczyzny
zmarłego około 900 r. p.n.e., składa się z dołu, w którym
umieszczono gliniane naczynie zawierające skremowane
szczątki zmarłego. Wokół naczynia umieszczono metalową
broń, w tym długi miecz, groty włóczni oraz noże. Umieszczenie
broni w męskim grobie oznaczało kontynuację tradycji kultury
mykeńskiej, natomiast w tym wypadku broń nie była wykonana
z typowego wcześniej brązu, ale z żelaza. Oznacza to znaczącą
przemianę w metalurgii, jaka zachodziła w całym świecie
śródziemnomorskim w pierwszych wiekach pierwszego
tysiąclecia p.n.e. – miejsce brązu jako głównego materiału do
wyrobu broni i narzędzi stopniowo zajmowało żelazo. Z tego
powodu, zgodnie ze zwyczajem nazywania epok od najczęściej
używanego materiału, nazywamy wieki ciemne w Grecji
„wczesną epoką żelaza”.



 

 
Ten model naczyń na zboże, podstawowy produkt spożywczy starożytności, pochodzi
z grobowca kobiety pochowanej w Atenach w końcu wieków ciemnych. Miał on
reprezentować bogactwo, jakim cieszyła się za życia, w czasach gdy upadek
gospodarczy spowodował głód w wielu częściach Grecji.

Grecy zapewne poznali niezbędne technologie obróbki żelaza,
w tym osiąganie bardzo wysokich temperatur wytopu, od
obcych kupców poszukujących rud żelaza oraz od wędrownych
metalurgów z Cypru, Azji Mniejszej i Bliskiego Wschodu. Żelazo
ostatecznie zastąpiło brąz w wielu zastosowaniach, przede
wszystkim przy wyrobie mieczy, grotów włóczni i narzędzi
rolniczych, brąz natomiast pozostał materiałem do wyrobu
tarcz i pancerzy. Żelazo wypierało brąz z powodu swoich zalet
praktycznych: żelazne narzędzia wolniej się tępiły, ponieważ
odpowiednio obrobione żelazo było twardsze od brązu. Ponadto
ruda żelaza występowała dość powszechnie w Grecji (i innych
regionach Europy), dzięki czemu broń i narzędzia wykonane
z żelaza były tańsze od brązowych, do których wyrobu należało
sprowadzać metale. Do przyjmowania żelaza skłaniały
zwłaszcza trudności w zdobyciu cyny niezbędnej do wytopu
brązu. Międzynarodowe szlaki handlowe, którymi niegdyś metal
ten docierał do Grecji z odległych źródeł bliskowschodnich,
zostały zakłócone w okresie zamętu, rozpoczętym około 1200 r.



p.n.e. Tymczasem rudę żelaza można było wydobywać
i przetapiać na miejscu w Grecji, co zapewniało regularne
i pewne dostawy.

Nowa technologia umożliwiała także wytwarzanie bardziej
wytrzymałych i tańszych narzędzi rolniczych, co z czasem
spowodowało wzrost produkcji żywności – czego dowodzi drugi
ważny pochówek z okresu wieków ciemnych, odnaleziony
w Atenach. Grób pochodzący z około 850 r. p.n.e. zawierał
zwłoki kobiety i jej skarby, w tym złote pierścienie i kolczyki,
naszyjnik ze szklanych paciorków oraz niezwykły obiekt
wykonany z palonej gliny. Naszyjnik był importem z Egiptu lub
Syrii bądź też został wykonany na miejscu przez pochodzącego
z tych krain wędrownego złotnika. Pozostałe elementy złotej
biżuterii także zostały wykonane przy użyciu bliskowschodnich
technik. Te cenne przedmioty są dowodem na trwałość
kontaktów między Grecją a bardziej rozwiniętymi cywilizacjami
tego regionu. Najbardziej intrygującym artefaktem znalezionym
w grobie jest pewien gliniany przedmiot – miniaturowy model
pojemnika do przechowywania ziarna. Został on pokryty
charakterystycznymi, skomplikowanymi, regularnymi wzorami,
których precyzja kazała nowożytnym historykom sztuki nadać
temu stylowi z końca greckich wieków ciemnych nazwę
„geometrycznego”. Na wierzchu obiektu wyrzeźbiono pięć urn
podobnych do uli, które stanowią miniaturowe wizerunki
spichlerzy (magazynów na zboża). Skoro model ten był
wystarczająco ważny, by pochować go jako szczególnie
wartościowy dla zmarłego, oznacza to, że prawdziwe spichlerze
i przechowywane w nich ziarno były wartościowymi towarami
w prawdziwym życiu. Produkty zbożowe stanowiły wówczas
podstawowy składnik greckiej diety, były podstawą wyżywienia.

Model ten pozwala sądzić, że kobieta wraz z całą rodziną
czerpała znaczne dochody z posiadanych gospodarstw
produkujących zboże, a zatem rolnictwo podnosiło się już
z upadku, jakiego doświadczyło w początkach wieków
ciemnych. Wówczas areał upraw się zmniejszył, na znaczeniu



zyskała zaś hodowla zwierząt. Pochówek kobiety z pewnością
świadczy o znaczeniu uprawy roli dla zmarłej i jej
współczesnych. Najważniejszym skutkiem wzrostu produkcji
żywności było zwiększenie populacji. Źródła, jakimi
dysponujemy obecnie, nie pozwalają jednak wykluczyć
możliwości, że z jakichś nieznanych powodów wzrost liczby
ludności poprzedził odrodzenie rolnictwa i stymulował
produkcję zboża dzięki większej liczbie rąk do prac polowych.
Wydaje się jednak bardziej prawdopodobne, że to usprawnienia
techniki rolniczej przynoszące wzrost plonów przy mniejszym
nakładzie pracy sprawiały, że możliwe stało się utrzymanie
większej liczby ludzi z tego samego areału ziemi. W każdym
razie oba procesy wzajemnie się napędzały – Grecy produkowali
więcej żywności; lepsze wyżywienie sprzyjało tempu
reprodukcji, a większa liczba urodzin oznaczała więcej
pracowników produkujących żywność. Przyrost ludnościowy
w Grecji w końcu wieków ciemnych stworzył warunki
demograficzne, w których miały się ukształtować nowe formy
organizacji politycznej.

 
 

Wartości społeczne greckiej elity
Ludzie tacy jak bogata para z Lefkandi oraz zamożna kobieta

pochowana w Atenach wywodzili się z nielicznej warstwy
społecznej, tworzącej najwyższy szczebel hierarchii, jaka
najprawdopodobniej wytworzyła się w Grecji pod koniec wieków
ciemnych. Historycy często nazywają tę warstwę „arystokracją”,
co w języku greckim oznacza „panowanie najlepszych”. Termin
ten może jednak być zwodniczy ze względu na jego
zróżnicowane znaczenie. W innych miejscach i czasach, takich
jak wczesnonowożytna Europa, arystokracja oznaczała
wyróżnioną prawnie grupę, której członkowie cieszyli się swym
statusem dzięki pochodzeniu z rodu formalnie uznawanego za
szlachecki. Tymczasem Grecja nigdy nie miała szeroko
rozwiniętego systemu oficjalnej arystokracji. Gdy zatem termin



„arystokracja” czy jemu pochodne (takie jak „arystokrata”)
pojawiają się w dyskusjach na temat greckiej historii, należy
koniecznie pamiętać, że nie oznaczają one tego samego
zjawiska, które występowało w dziejach Anglii czy Francji.
Niektóre greckie rody przekazywały sobie z pokolenia na
pokolenie wyróżniające je przywileje, szczególnie te dotyczące
pełnienia ceremonii religijnych, jednak ich liczba była bardzo
ograniczona. Znacznie trafniej byłoby zatem określać czołowych
przedstawicieli greckiego społeczeństwa „elitą” i właśnie tego
terminu będziemy używali w tej książce. Elita społeczna
i polityczna osiągała swój status na różne sposoby, ale
fundamentalnym elementem koncepcji elity jest założenie, że jej
członkowie zyskują swój status dzięki ocenie ich zasług przez
innych członków społeczności, oraz że swoimi słowami
i czynami muszą nieustannie na nowo udowadniać, że
zasługują na wyższą pozycję w społeczeństwie.

Członkowie greckiej elity społecznej tego okresu zasługiwali
na swój status dzięki kombinacji powiązanych ze sobą
czynników, przede wszystkim jednak zachowania i majątku.
Oczywiście urodzenie w rodzinie już cieszącej się bogactwem
i prestiżem w sposób oczywisty stanowiło podstawę
przynależności do elity społecznej, ale pochodzenie samo
w sobie nie gwarantowało powszechnej akceptacji dla statusu
„najlepszego” członka społeczności. Niezbędnym elementem
było spełnianie – rzeczywiście i w opinii pozostałych – wysokich
standardów zachowania spodziewanych u członków tej grupy
oraz posiadanie majątku. Co więcej, niezwykle istotne było
używanie bogactwa publicznie w odpowiedni sposób, jak na
przykład rywalizowanie z innymi członkami elity
w pozyskiwaniu rzadkich dóbr i finansowaniu uroczystości,
umacnianie relacji z równymi sobie poprzez wymianę prezentów
oraz z niżej uplasowanymi przez wyświadczanie przysług;
publiczne czczenie bogów przez składanie kosztownych ofiar,
zwłaszcza z dużych zwierząt, i wreszcie działanie na korzyść
społeczności przez opłacanie oficjalnych uroczystości oraz



budowli publicznych. By zatem zyskać uznanie za godnego
członka elity społecznej, pretendent musiał zachowywać się
w określony sposób. Utrata majątku lub nieprzestrzeganie
zasad wymaganych od członków elity mogło zepchnąć kogoś
w niełaskę i niepamięć, niezależnie od niegdysiejszej chwały
jego przodków.

Możemy jedynie spekulować co do tego, w jaki sposób rody
greckie zyskały swój elitarny status i prawo przekazywania go
(wraz z majątkiem) swym potomkom. Niektóre rody w wiekach
ciemnych mogły zachować status dawnych rodów mykeńskich,
którym jakoś udało się utrzymać majątek czy ziemię we
wczesnych wiekach średnich. Niektórzy z pewnością mogli
dostać się do elity w okresie wieków ciemnych, gromadząc
majątek i pozyskując mniej zamożnych ludzi, którzy byli gotowi
uznać wyższość swego dobroczyńcy w zamian za pomoc
materialną. Jeszcze inni zapewne zyskali elitarny status w swej
społeczności przez monopolizację niektórych rytuałów
religijnych, odprawianych dla pozostałych członków
społeczności.

 
Tablica 2: Przykładowe litery pierwszych alfabetów.

 
1 2 3 4 5

Protokananejski Wczesne nazwy liter i ich znaczenia Fenicki Wczesny grecki Łaciński

 Alp – głowa wołu   A

 Bet – dom   B

 Gami – kij do rzucania   C

 Digg – ryba   D

 
1. Litery alfabetu protokananejskiego z drugiego tysiąclecia p.n.e., znane z
inskrypcji np. w Serabit al-Khadim na Synaju.
2. Nazwy liter oraz słowa, z jakich pochodzą; przykładowo, litera „bet” została
zapisana celem oddania dźwięku litery b, pierwszego fonemu w kananejskim słowie
„bet”, oznaczającym „dom”.
3. Te same litery przejęte w alfabecie fenickim.



4. Te same litery przejęte w alfabecie greckim.
5. Te same litery we współczesnym alfabecie łacińskim.

 
Idee i tradycje elity społecznej dotyczące organizacji

społeczności i norm zachowania jej członków – czyli kodeks
wartości – stanowiły podstawowy element kształtujących się
w Grecji nowych form politycznych. Wartości społeczne elit
wieków ciemnych odpowiadają historiom opowiedzianym
w Iliadzie i Odysei Homera. Grecy ponownie nauczyli się pisać
w wyniku kontaktów z piśmiennymi kulturami Bliskiego
Wschodu i stworzonym przez nie alfabetem. Pomiędzy rokiem
950 a 750 p.n.e. Przystosowali oni alfabet fenicki do dźwięków
własnego języka, wprowadzając istotne zmiany – dodali bowiem
litery oznaczające samogłoski. Grecka wersja alfabetu miała się
stać podstawą alfabetu wykorzystywanego dzisiaj do zapisu
języka angielskiego. W okresie archaicznym (mniej więcej 750-
500 p.n.e.) szybko przystosowali oni nową umiejętność w celu
spisania literatury ustnej, w tym dwóch słynnych eposów
Homera. Poezja przekazywana ustnie podlegała wpływom
poematów bliskowschodnich i od wieków służyła
przekazywaniu greckich wartości kulturowych kolejnym
pokoleniom. Pomimo starożytnych źródeł poezji Homera kody
kulturowe zawarte w ich wersach odzwierciedlały normy
społeczeństwa greckiego wieków ciemnych, przed
wykształceniem się systemu państwa-miasta opartego na idei
obywatelstwa.

Główne postaci poematów Homera to członkowie elit
społecznych, którzy we wzajemnej rywalizacji muszą spełniać
wymagania kodeksu wartości. Mężczyźni muszą być
wojownikami; najsłynniejszym z nich jest niezrównany Achilles
z Iliady. Poemat opowiada o oblężeniu Troi – położonej
w północno-zachodniej części Azji Mniejszej – przez wojska
greckie. Choć często zakłada się, że Trojańczycy byli ludem
różnym od Greków, w poematach nie znajdziemy jasnych
wskazówek co do etnicznego pochodzenia obleganych. Wojna
trojańska zdaniem Greków toczyła się około 400 lat przed



czasami Homera. Achilles był „najdzielniejszym z Achajów”
(przykładowo Iliada 1, wers 244, przeł. Kazimiera Jeżewska),
ponieważ „przemawiał jak mówca i działał jak człowiek czynu”
(Iliada 9, wers 443, przeł. Kazimiera Jeżewska). Achilles
zarówno słowem, jak i czynem troszczył się głównie o swą sławę
i chwałę (kleos), którą może uzyskać własną „doskonałością”
(najlepsze tłumaczenie greckiego słowa arete, którego znaczenie
jest dość szerokie; niekiedy tłumaczy się je jako „cnotę”). Jak
wszyscy członkowie homeryckiej elity społecznej, Achilles lękał
się niesławy, jaka spadłaby na niego, gdyby uznano go za
niezdolnego do spełnienia wymogów doskonałości. Zgodnie
z tym kodeksem niepowodzenie i występek sprowadzały na
sprawcę publiczną hańbę. Achilles żył po to, by być zawsze
najlepszym, i tak też zginął.

Doskonałość jako wartość moralna niosła ze sobą także silne
poczucie powinności i obowiązku. Najważniejszym z tego typu
wymogów dla elity było poszanowanie związku między
gospodarzem a gościem (xenia), niezależnie od okoliczności.
W Iliadzie na przykład Grek Diomedes przygotowuje się do
walki z wojownikiem trojańskim Glaukosem i odkrywa, że
dziadek Glaukosa niegdyś gościł jego dziadka podczas podróży
po ziemiach Glaukosa. Dawny akt gościnności oznaczał
zawiązanie więzów przyjaźni między gospodarzem a gościem,
które pozostawały w mocy i musiały być szanowane nawet
w czasie bitwy dwa pokolenia później. „Więc oszczędzajmy
swych włóczni nawzajem w bitwy zamęcie, przecież dość Trojan
mam innych i sprzymierzeńców przesławnych do zabijania,
jeżeli da bóg i nogi dościgną. Ty zaś masz dosyć Achajów, by ich
pokonać, gdy zdołasz” (Iliada pieśń 6, wersy 226-229, przeł.
Kazimiera Jeżewska). By okazać swoją doskonałość, wojownicy
musieli wypełniać wiążące zobowiązania, mimo że sami ich nie
zaciągnęli. W ten sposób idea doskonałości mogła służyć
zarówno jako wartość, o którą rywalizowano, jak i wartość
wymuszająca współpracę. A zatem – w kontekście wojny
pomiędzy społecznościami nieposiadającymi wzajemnych



zobowiązań – doskonałość wymagała od wojowników rywalizacji
w pokonywaniu wrogów oraz przewyższania swych
sprzymierzeńców i przyjaciół w umiejętności wygrywania bitew.
Natomiast w kontekście relacji takich jak przyjaźń między
gospodarzem a gościem, doskonałość wymagała nawet od
wrogów porzucenia rywalizacji w walce na rzecz respektowania
zobowiązań moralnych zaciągniętych przez członków ich rodów.

Koncentracja na doskonałości jako cesze charakteru była
podstawą etosu nie tylko homeryckich wojowników, ale także
kobiet z tej grupy społecznej. Ta kluczowa wartość elitarnego
społeczeństwa przedstawionego w Iliadzie i Odysei widoczna
jest najbardziej w postaci Penelopy, małżonki Odyseusza i pani
najważniejszego domostwa na Itace – wyspie u zachodniego
wybrzeża Peloponezu. Doskonałość Penelopy wymaga od niej
utrzymywania domu i majątku podczas długiej nieobecności
męża. Udaje jej się to dzięki inteligencji, pozycji społecznej oraz
niezachwianej wierności. Jej obowiązkiem jest niezłomność
i spryt w opieraniu się zakusom rywali męża, podczas gdy
Odyseusz przez dwie dekady przebywa z dala od domu –
najpierw walczy pod Troją, a potem odbywa długą i pełną
niebezpiecznych przygód podróż powrotną.

Gdy Odyseusz wreszcie dociera na Itakę, przebiera się za
wędrownego nędzarza, by dyskretnie obserwować sytuację
w swym domu; następnie ujawnia prawdziwą tożsamość
i przejmuje z powrotem czołową pozycję. Penelopa dowodzi
swojej doskonałości, traktując obdartego włóczęgę z dobrocią
i godnością należną zgodnie z greckim zwyczajem każdemu
gościowi, kimkolwiek by był – w odróżnieniu od obcesowego
traktowania go przez główną służącą. Odyseusz, wciąż
w przebraniu, wita zatem Penelopę pochwalnymi słowy,
należnymi kobiecie, która zna wymogi obowiązujące członkinię
elity oraz ich przestrzega:

 
Królowo! Zaiste Nie wiem, czy kto jest taki na ziemskim przestworze, Kto być
ganił! Twej sławie nic sprostać nie może, Jak sławie tego króla, co cześć bogom
składa, co rozlicznym narodem dzielnych mężów włada; I sprawiedliwość pełni.



Jemu i ziemia czarna; Rodzi owoc, pszeniczne i jęczmienne ziarna, Mnoży trzody,
a morze ryb daje do syta; Pod mądrym panem ludu pomyślność zakwita.
Odyseja 19, 107-114, przeł. Lucjan Siemieński

 
Odyseusz i jego syn za pomocą sprytnego podstępu zabijają

wszystkich zalotników naprzykrzających się domostwu. Później
bohater zabija służących, którzy potraktowali go niegodnie
i zlekceważyli wymóg gościnności. W Homeryckim kodeksie
wartości działania te są sprawiedliwe, ponieważ sprawiedliwość
oznacza „retrybucję, odpowiednią i proporcjonalną odpłatę za
czyny”. Badacze niekiedy wskazują, że kodeks ten opierał się
na zemście, jednak określenie to może być mylnie rozumiane
jako konieczność użycia przemocy celem ukarania winnych.
Dla Greków sprawiedliwe działanie odpowiadające cnocie
doskonałości miało charakter – jakbyśmy nazwali to dzisiaj –
retrybucji. Jak ukazuje Iliada (18, wersy 478-608) w scenach
wyrytych na nowej, wykonanej przez bogów tarczy Achillesa,
retrybucja nawet za zbrodnię tak poważną jak zabójstwo może
przybrać postać zapłaty odszkodowania, nie zaś przemocy –
o ile zgodzi się na to rodzina ofiary. Należy zatem pamiętać, że
grecka idea sprawiedliwości bazowała na potrzebie odbudowy
i utrzymania odpowiednich i akceptowanych relacji pomiędzy
członkami społeczności.

Choć po wiekach ciemnych społeczeństwo greckie było z całą
pewnością patriarchalne, należy pamiętać, że kodeks
doskonałości wyznaczał wysokie standardy również kobietom,
a te, które je spełniały, miały dość wysoki status. Te zaś, które
ich nie przestrzegały, ryzykowały utratę szacunku i czci.
Penelopa z pewnością zalicza się do wyjątkowych postaci
w literaturze, warto jednak zwrócić uwagę, że autor Odysei
opisuje ją w taki sam sposób jak mężczyzn. Właściwie
wygłaszane pod jej adresem pochwały były godne władcy
o niezwykłych przymiotach i osiągnięciach. W rzeczywistym
życiu członkinie elity społecznej, podobnie jak mężczyźni z tej
samej sfery, uważały za swój obowiązek dążyć do wyjątkowej
doskonałości, tak by wyróżnić się wśród pozostałych – czy to



członków elity, czy też osób z bardziej powszechnym statusem
społecznym. Zgodnie z tymi zasadami życie kobiety i mężczyzny
było godne pogardy, jeśli jego celem nie była rywalizacja
w dążeniu do doskonałości i sławy, jaką ona przynosiła.
Oczywiście ten wymagający kodeks wartości, prowadzący do
rywalizacji o najwyższe uznanie współczesnych i potomności,
spychał także większość ludności do drugorzędnej roli. Istniało
niewiele szans na wydźwignięcie się, chyba że jednostce udało
się w jakiś sposób zyskać uznanie i majątek, pozwalający na
uczestnictwo członków greckich elit w rywalizacji o najwyższą
doskonałość.

Doskonałość rozumiana jako cel rywalizacji najwyższej grupy
społecznej widoczna była w Igrzyskach Olimpijskich –
uroczystości religijnej organizowanej przy dużym sanktuarium
Zeusa, króla greckich bogów. Sanktuarium to znajdowało się
w Olimpii, w północno-zachodniej części Peloponezu, gdzie
organizowano igrzyska co cztery lata, począwszy od – jak mówi
tradycja – roku 776 p.n.e. W czasie tych wielkich obchodów
mężczyźni startowali w konkurencjach biegowych i zapasach.
Mogli to robić wyłącznie posiadacze majątków, które
umożliwiały im poświęcanie czasu na ćwiczenia; rywalizowano
nie tak jak dzisiaj, w ramach drużyn narodowych, ale
indywidualnie. Nacisk kładziony na rywalizację, formę fizyczną
i piękno oraz uhonorowanie zwycięzców odpowiadał greckiemu
ideałowi męskości, jaki ukształtował się w tym okresie. Greccy
zawodnicy rywalizowali nago (stąd słowo gimnazjon,
pochodzące od greckiego słowa gymnos, czyli „nagi”), co
stanowiło rzadkie odstępstwo od starej śródziemnomorskiej
tradycji piętnującej nagość w miejscach publicznych.
W późniejszym okresie dodano do igrzysk inne konkurencje,
takie jak wyścigi konne i wyścigi rydwanów, ale najważniejszą
dyscypliną pozostał bieg na dystansie około 200 metrów
nazywanym stadion (stąd nasze określenie obiektu sportowego).
Zwycięzcy początkowo nie otrzymywali nagród pieniężnych,
a jedynie wieniec wykonany z liści laurowych. Prestiż zwycięzcy



zapewniał jednak również inne korzyści. W późniejszych
zawodach greckich przyznawano często także nagrody
materialne. Wstęp na igrzyska był otwarty dla mężczyzn;
zamężne kobiety nie miały nań wstępu pod karą śmierci,
natomiast kobietom niezamężnym wolno było przyglądać się
zawodom. Kobiety rywalizowały na swoich własnych zawodach
w Olimpii, organizowanych w innym terminie na cześć Hery,
małżonki Zeusa. O tych zawodach wiemy mniej, jednak
Pauzaniasz (Podróże po Helladzie 5, 16, 2) informuje nas, że
młode i niezamężne kobiety rywalizowały na torze olimpijskim
w wyścigu na dystansie równym pięciu szóstym stadia.

W późniejszym okresie na większe zawody – w tym na
Igrzyska Olimpijskie – przybywali zawodowi sportowcy.
Zwycięzcy mogli żyć na wysokiej stopie dzięki nagrodom
zdobywanym na zawodach organizowanych w całym świecie
greckim. Najsłynniejszym zawodnikiem był Milon z Krotonu
w południowej Italii. Zwyciężył on w zapasach na Igrzyskach
Olimpijskich sześciokrotnie, po raz pierwszy w 536 r. p.n.e.,
i słynął z popisowych numerów, takich jak wstrzymywanie
oddechu tak długo, aż nabrzmienie żył rozerwie zawiązany na
głowie sznur. Sława Milona sięgała daleko – nawet władca
leżącej tysiące kilometrów na wschodzie Persji słyszał o tym
niezwykłym zawodniku.

Igrzyska Olimpijskie były rywalizacją pomiędzy jednostkami,
które szczyciły się demonstrowaniem swej wyjątkowości wśród
zwykłych ludzi. Jasno wyraził to w V w. p.n.e. poeta liryczny
Pindar, sławiąc rodziny zwycięzców: „Nie da się ukryć
wrodzonych darów natury. Wam zaś, synowie Aletesa [z
Koryntu], często przyznały zwycięski tryumf ludzi górujących
wybitnymi sprawnościami w świętych agonach” (Pindar, XIII
Oda Olimpijska, przeł. Mieczysław Brożek). Pomimo
podkreślania zwycięstwa i indywidualnych osiągnięć,
organizowanie igrzysk dla całego greckiego świata oznacza
istnienie w połowie VIII w. p.n.e. trendu dośrodkowego. Przede
wszystkim specjalnie zbudowane sanktuarium ku czci Zeusa



stworzyło ośrodek umożliwiający zgromadzenie przy nim dużej
liczby widzów. Społecznym jego uzupełnieniem była tradycja
„panhelleńskich” igrzysk ku czci Zeusa i Hery, otwartych dla
wszystkich Greków. Wreszcie – celem zagwarantowania
bezpiecznego dotarcia na miejsce oraz powrotu zawodników
i widzów – ogłaszano kilkutygodniowy pokój, nawet jeśli toczyła
się właśnie wojna. Organizowanie Igrzysk Olimpijskich dowodzi
zatem, że w VIII w. p.n.e. greckie dążenie do doskonałości
wynikającej z indywidualnych dokonań zaczęło być kierowane
ku nowej sferze, bardziej odpowiedniej dla przekształcającego
się społeczeństwa, szukającego nowych dróg pokojowego
współistnienia. To potwierdzenie interesów społeczności
i jednostki stanowiło, wraz z czynnikami demograficznymi,
istotny warunek kształtowania się w Grecji nowej formy
organizacji politycznej.

 
 

Religia i mit
W całych dziejach starożytnej Grecji religia dostarczała

kontekstu dla niemal wszystkich działań publicznych. Zawody
sportowe organizowane były ku czci jednego z bogów, jak
Igrzyska Olimpijskie na cześć Zeusa. Wojny toczono zgodnie ze
znakami woli boskiej, rozpoznawanymi przez przywódców
cywilnych i wojskowych podczas składania ofiar ze zwierząt,
oraz z omenów interpretujących zdarzenia naturalne, takie jak
niezwykła pogoda. Same ofiary, główny element greckich
rytuałów religijnych, składano pod gołym niebem w obecności
zebranych tłumów, co wiązało się ze zbiorowym spożyciem
ofiarnego mięsa. Podstawowe zasady greckiej religii zawarte
były w mitologii, zawierającej opowieści o pełnych konfliktów
relacjach między bogami, ludźmi oraz istotami takimi jak
satyrowie i centaury – o cechach zarówno ludzkich, jak
i zwierzęcych, co wiązało się z lękiem o prawdziwą naturę
człowieka. Jak wspomniano wyżej, w okresie wieków ciemnych
mitologia grecka czerpała wiele z mitologii bliskowschodniej.



Grecy słuchali opowieści kupców przybywających
w poszukiwaniu rynków zbytu i źródeł metali, starali się
zrozumieć rysunki i rzeźby przedstawiające postaci
z bliskowschodniej mitologii, widniejące na sprowadzanych
przedmiotach takich jak meble, naczynia, pieczęcie i biżuteria.



 

 
Figurka z Lefkandi na wyspie Eubei, pomalowana w geometryczne wzory
charakterystyczne dla greckich wieków ciemnych, przedstawia centaura,
mitologiczną istotę – pół człowieka, pół konia. Mity opowiadały o takich hybrydowych
istotach celem badania granic między kulturą a naturą.

W VIII w. p.n.e. Grecy zaczęli utrwalać swoje wersje mitów na
piśmie. Poezja Hezjoda pokazuje, jak mity religijne, przemiany
gospodarcze oraz wartości społeczne kształtowały poczucie
wspólnoty, stanowiące podstawę stopniowego wyłaniania się
w Grecji, nowych struktur politycznych. Hezjod, pochodzący
z Beocji w środkowej Grecji za pomocą mitów ukazywał, że
sprawiedliwość pochodzi od bogów. Jego Teogonia objaśnia
dzieje kilku pokoleń rasy bogów z pierwotnego Chaosu („próżni”
lub „nicości”) oraz Gai (Ziemi), Uranosa (Nieba) i wielu innych
dzieci. Hezjod wyjaśniał, że gdy Uranos zaczął więzić swoje
dzieci, Gaja przekonała najdzielniejszego syna, Kronosa, do
obalenia go, ponieważ „on pierwszy niegodne sprawy wymyślił”
(Teogonia, wers 166, przeł. Jerzy Łanowski). Gdy Kronos zaczął
później pożerać własne dzieci, jego małżonka Rea i jej syn Zeus
obalili go w ramach retrybucji za złe uczynki. Te żywe historie



wywodzące się z mitów bliskowschodnich, takich jak
mezopotamski Enuma Elisz (Poemat o stworzeniu świata),
wskazują, że nawet dla bogów istnienie wiąże się z walką,
trudami i przemocą. Co bardziej istotne dla przemian
społecznych i politycznych w Grecji, mity odzwierciedlają
również troskę o zachowanie sprawiedliwości jako element
nadprzyrodzonego życia, i to od samego jego początku.

Hezjod wskazywał na Zeusa jako źródło sprawiedliwości we
wszelkich ludzkich działaniach, co odróżnia go od Zeusa
homeryckiego, który zajmuje się głównie losem swoich
ulubionych wojowników. Hezjod przedstawia sprawiedliwość
jako cechę bogów, którzy będą karać winowajców:

 
Takie to bowiem prawa nadał dla ludzi Kronida. Ryby, a także zwierzęta, jak
również ptaki skrzydlate pożerają się wzajem, bo nie ma pośród nich prawa.
Ludziom zaś dał takie prawo, które jest lepsze o wiele – temu, kto chce
świadomie i zgodnie z prawem sądzić, daje dostatek Dzeus, który widzi szeroko;
ten zaś, kto będzie świadczyć i złoży fałszywą przysięgę (...) tego potomstwo
będzie coraz to mniej liczne.
(Hezjod, Prace i dni, w. 276-284, przeł. Jerzy Łanowski)
 
W społeczeństwie czasu Hezjoda, w wiekach ciemnych,

wymierzanie sprawiedliwości zdominowali mężczyźni, którzy
bezpośredni kontrolowali członków rodziny i służbę domową.
Osoby spoza kręgu rodzinnego uznawały ich przywództwo.
Zwolennicy wpływowego mężczyzny przyznawali mu pewien
zakres władzy, ponieważ – choć dorównywali mu majątkiem
i statusem – potrzebowali postaci z autorytetem celem
rozstrzygania sporów i organizowania obrony przeciwko
napadom oraz innym zagrożeniom. Antropologia określa takich
przywódców jako wodzów grupy. Wódz miał władzę
rozstrzygania konfliktów o własność i obowiązki, nadzorował
rozdzielanie nagród i kar w systemie sprawiedliwości
retrybutywnej i często przewodził rytuałom religijnym, których
wypełnianie uważano za niezbędne dla zagwarantowania
bezpieczeństwa grupy.

Wódz miał jednak niewiele możliwości, by wymusić



respektowanie swych poleceń i decyzji na niechętnych czy
buntowniczych członkach grupy. Gdy konieczne było
dokonywanie wyborów wpływających na całą grupę, jego
przywództwo zależało od umiejętności wypracowania
konsensusu i przekonania jej członków do danego sposobu
postępowania. Hezjod opisuje sposób, w jaki zdolny wódz
sprawuje przywództwo: „a gdy nieomylnym słowem przemówi,
zaraz spór, choćby wielki, zręcznie do kresu przywiedzie”
(Teogonia, wers 86-87[2], przeł. Jerzy Łanowski). Mówiąc
w skrócie, wódz mógł prowadzić swoich zwolenników jedynie
tam, gdzie sami chcieli iść i tylko przy użyciu perswazji, nie zaś
przymusu. Od zwolenników oczekiwano zbierania się
w powszechne zgromadzenia celem rozstrzygania
najważniejszych spraw przez sprawiedliwą retrybucję. To
oczekiwanie perswazji i sprawiedliwości przetrwało wieki
ciemne jako fundament powstania struktur politycznych
greckiego państwa-miasta, tworzonego nie przez poddanych, ale
wolnych obywateli.

Wodzowie oczywiście nie byli uodpornieni na nadużywanie
swej pozycji i zdolności przekonywania innych do pełnienia
narzuconej im woli. Wydaje się prawdopodobne, że w końcu
wieków ciemnych napięcia pomiędzy przywódcami
a biedniejszymi ich zwolennikami stawały się coraz bardziej
powszechne. Zapisana przez Homera historia dostarcza nam
fikcyjnego przykładu zachowania, które mogło prowadzić do
napięć w okresie formowania się państw-miast. Gdy
Agamemnon, arogancki samozwańczy wódz armii greckiej
oblegającej Troję, wezwał wojska celem ogłoszenia decyzji
o kontynuowaniu wojny w jej dziesiątym już roku, zwykły
żołnierz imieniem Tersytes sprzeciwił się, ostro krytykując
Agamemnona za jego chciwość i nieprawości. Tersytes miał
prawo i okazję wyrazić swoją opinię, ponieważ Agamemnon
dowodził Grekami tak jak wódz z wieków ciemnych swoją grupą
– konieczne było wysłuchanie opinii wszystkich z szacunku dla
zgromadzenia. Dlatego to przed wszystkimi zwolennikami



Agamemnona Tersytes beształ przywódcę jako niegodnie
samolubnego: „ruszmy pospołu do domu w okrętach, a tego
zostawmy, aby pod Troją łupami się sycił”. Na pomoc
Agamemnonowi przyszedł inny wódz, Odyseusz, mówiąc: „jeśli
na takim bajaniu przydybię ciebie powtórnie, niechże na moich
ramionach Odysa głowy nie noszę (...) jeśli, chwyciwszy cię,
miłej nie zedrę z ciebie odzieży (...) [i nie] przepędzę ciebie do
lotnych okrętów, precz od radzących, smagając plagami cię
haniebnymi”. Następnie Odyseusz zadał Tersytesowi cios
w plecy, aż trysnęła krew (Iliada 2, wersy 211-277, przeł.
Kazimiera Jeżewska).

Na zakończenie tego epizodu w Iliadzie opisano, jak
zgromadzeni żołnierze aprobują brutalne uciszenie Tersytesa,
przedstawianego jako osoba nieprzyjemna z charakteru
i wyglądu (cechy te dla Greków były nierozłączne). By mogło
powstać państwo-miasto, w którego rządzeniu udział mieli
wszyscy wolni mężczyźni, spolegliwa postawa zgromadzeń
musiała się jednak zmienić. Zwykli mężczyźni musieli bronić
swego prawa do równego traktowania – zgodnie z definicją
równości obowiązującą w ich społeczności. Miało tak być nawet
wówczas, gdy członkowie elity społecznej pozostawali na
czołowych pozycjach, a zwykli ludzie byli im podporządkowani
na wojnie i w czasie pokoju.

Hezjod zdradza nam, że w VIII w. p.n.e. rzeczywiście
zapanował stan podwyższonego napięcia co do kwestii
sprawiedliwości w codziennym życiu. Napięcie to panowało
pomiędzy wodzami a chłopami (wolnymi właścicielami
niewielkich gospodarstw, posiadających jednego czy dwóch
niewolników, woły do orania pól i inne cenne ruchomości).
W końcu wieków ciemnych majątki – niewielkie czy całkiem
spore – czyniły z chłopów najbardziej wpływową grupę
mężczyzn wśród zwolenników pochodzących z elit wodzów.
Przyjmując perspektywę małorolnego chłopa, poeta tłumaczył,
że boskie pochodzenie sprawiedliwości powinno być
ostrzeżeniem dla „władców, co smutne przekręcają wyroki,



wykrętnie je układając” w sporach pomiędzy zwolennikami
i sąsiadami (Prace i dnie, wersy 263-264, przeł. Jerzy
Łanowski). Oburzenie, jakie musieli odczuwać niesprawiedliwie
potraktowani chłopi, stanowiło jeszcze jeden czynnik
sprzyjający kształtowaniu się nowych form organizacji
politycznej państw-miast.

 
 
 
[2] W polskiej wersji pasują te wersy, nie 89-90. Zapewne jest to kwestia przekładu

polskiego lub pomyłki autora. Wersy 88-90 brzmią: „Wtedy bowiem rozumni
królowie, kiedy to ludziom pokrzywdzonym na miejscu dają zadośćuczynienie, łatwo
ich przekonując i łagodnymi słowami” (przyp. tłum.)



 
 

Okres archaiczny

4



 
 

W okresie archaicznym Grecy wykształcili w pełni najbardziej
rozpowszechnioną i wpływową z nowych form politycznych,
czyli państwo-miasto (polis). Określenie „archaiczny”, czyli
„staromodny”, dotyczące historii Grecji w okresie ok. 750-500
p.n.e., wywodzi się z historii sztuki. Badacze sztuki greckiej,
których interesują – dzisiaj już niepostrzegane jako absolutne –
kryteria piękna, uznawali dzieła pochodzące z tego okresu za
bardziej staromodne niż naturalistyczne dzieła z V i IV w. p.n.e.
Historycy sztuki uznali rzeźby i budowle z tych wieków za ich
zdaniem klasyczny standard piękna, toteż nazwali go okresem
klasycznym. Uważali na przykład, że rzeźbiarze okresu
archaicznego, tworzący wolnostojące rzeźby wyprostowanych
i patrzących prosto przed siebie postaci podobnych do rzeźb
egipskich, byli mniej rozwinięci od artystów okresu
klasycznego, którzy przedstawiali swe postaci w bardziej
zróżnicowanych i atrakcyjnych pozach.

Odkładając na bok kwestię estetyki rzeźbiarskiej, w okresie
archaicznym nastąpiła stopniowa kulminacja procesu
kształtowania się organizacji społecznej i politycznej
w starożytnej Grecji. Proces ten rozpoczął się znacznie
wcześniej, w wiekach ciemnych, i doprowadził do pojawienia się
greckiego państwa-miasta. Zorganizowane na zasadzie
obywatelskiej państwo-miasto obejmowało wolnych mężczyzn
obywateli, wolne kobiety obywatelki oraz ich dzieci, jak również
nieposiadających obywatelstwa, lecz wolnych rezydentów oraz
niewolników. Ci ostatni byli własnością poszczególnych osób,
jak również całej społeczności poprzez państwo. W ten sposób
greckie państwo-miasto było skomplikowaną społecznością,
złożoną z jednostek cieszących się bardzo różnym statusem
prawnym i społecznym. Z pewnością jedną z jego najbardziej



niezwykłych cech było rozciągnięcie obywatelstwa i pewnej dozy
praw politycznych nawet na najbiedniejszych, wolno
urodzonych członków społeczności. Wyjaśnienie tego, jak
doszło do ukształtowania się tak niezwykłej organizacji,
pozostaje wyzwaniem dla historyków. Ponieważ zasady te są
w wielu dzisiejszych demokracjach traktowane jako
oczywistość, łatwo przeoczyć to, jak bardzo niezwykłe –
i zadziwiające! – były one w starożytności. Choć bieda mogła
uczynić życie dotkniętych nią obywateli równie trudnym co
życie niewolników, posiadanie przez nich statusu obywatela
było wyróżnikiem nadającym specjalne znaczenie wolności
osobistej, którą odróżniali się od niewolnych mieszkańców
miasta i obcych rezydentów. W mojej ocenie obywatelstwo
w państwie-mieście zaliczać się powinno do cudów starożytnego
greckiego świata.

 
KALENDARIUM
ok. 800 p.n.e.: kontakty handlowe między Grecją a Al Mina w Syrii
ok. 775 p.n.e.: Eubejczycy zakładają faktorię handlową na wyspie Ischia
w Zatoce Neapolitańskiej
przed 750 p.n.e.: Fenicjanie zakładają kolonie w zachodniej części Morza
Śródziemnego i dalej, np. współczesny Kadyks w Hiszpanii
ok. 750-700 p.n.e.: sława wyroczni Apollona w Delfach już ugruntowana
ok. 750-500 p.n.e.: okres archaiczny w historii Grecji
ok. 750 p.n.e.: początek wykształcania się przestrzennych, społecznych
i religijnych zasad greckich państw-miast
ok. 750-550 p.n.e.: greckie kolonie zakładane są w całym obszarze Morza
Śródziemnego
ok. 700-650 p.n.e.: rozpowszechnianie się w Grecji pancerza i uzbrojenia
hoplity
od 600 p.n.e.: rozpowszechnianie się w Grecji niewolnictwa

 
 

Cechy państwa-miasta
Greckie słowo „polis”, od którego wywodzi się słowo „polityka”,

zwykle tłumaczy się jako „państwo-miasto” celem podkreślenia
różnicy między tym, co za miasto zwykliśmy uznawać dzisiaj.



Tak jak w wielu wcześniejszych państwach starożytnego
Bliskiego Wschodu, pod względem terytorialnym polis
obejmowało nie tylko zabudowane centrum, często otoczone
solidnymi murami, ale także okolicę w promieniu kilku
kilometrów i znajdujące się na niej większe lub mniejsze wioski.
Członkowie polis mogli zatem mieszkać w samym centrum
miasta, w wiosce lub też w pojedynczych gospodarstwach
rozrzuconych po całym terytorium. W Grecji ludzie ci zwykle
stanowili społeczność obywateli tworzących byt polityczny i to
właśnie to partnerstwo między obywatelami stanowiło
charakterystyczną cechę polis. Prawo do partycypacji
politycznej mieli wyłącznie mężczyźni, ale kobiety należały do
społeczności pod względem prawnym, społecznym i religijnym.

Członkowie polis stanowili stowarzyszenie religijne
zobowiązane czcić bóstwo będące patronem miasta oraz innych
bogów licznego greckiego panteonu. Każde polis uważało
jednego z bogów za swego specjalnego opiekuna, np. w Atenach
była to Atena. Różne społeczności mogły wybrać tego samego
boga za opiekuna: Sparta, w okresie klasycznym główny rywal
Aten, także miała Atenę za patronkę. Społeczność wyrażała swe
oficjalne posłuszeństwo i szacunek do bogów poprzez kult,
który był systemem religijnych ofiar, rytuałów i świąt
opłacanych z publicznych pieniędzy, nadzorowanych przez
obywateli pełniących rolę kapłanów i kapłanek. Najważniejszą
czynnością w kulcie sprawowanym w państwie-mieście było
składanie ofiar ze zwierząt dla zademonstrowania boskim
protektorom szacunku i pobożności mieszkańców polis oraz by
celebrować wspólnotę przez spożywanie pieczonego ofiarnego
mięsa.

Polis cechowała jedność polityczna samego miasta i wiejskiego
otoczenia oraz niepodległość. Badacze spierają się co do
najgłębszych korzeni greckiej polis jako społeczności, której
członkowie świadomie przybrali wspólną tożsamość polityczną.
Ponieważ w okresie archaicznym ludy greckie przyswoiły sobie
wiele innowacji technicznych, religijnych i literackich od innych



ludów ze wschodniej części Morza Śródziemnego i Bliskiego
Wschodu, niekiedy sugerowano, iż formy greckiej polis zostały
zaczerpnięte skądinąd, na przykład z miast-królestw na Cyprze
czy też miast Fenicji. Trudno jednak wyobrazić sobie, w jaki
sposób do Grecji miałyby trafić formy polityczne. Przybywający
licznie do Grecji kupcy, rzemieślnicy i podróżnicy z Bliskiego
Wschodu mogli przywozić ze sobą zdobycze techniki, formy
religijne czy idee artystyczne, znacznie trudniej jednak
przyszłoby im przekazywanie systemu politycznego. W wiekach
ciemnych wystąpił jeden czynnik, który z pewnością przyczynił
się do ukształtowania państwa-miasta: brak dużych państw
terytorialnych. Upadek kultury mykeńskiej stworzył polityczną
próżnię, która umożliwiła powstanie niewielkich, niepodległych
państw-miast, którym nie groziło wchłonięcie przez
potężniejszych sąsiadów.

Co najważniejsze, greckie państwo-miasto zorganizowane było
na podstawie zasady obywatelstwa wszystkich wolnych,
urodzonych na jego terenie mieszkańców. Koncepcja ta nie
mogła zostać zaczerpnięta z Bliskiego Wschodu, gdzie władcy
panowali nad poddanymi, gdzie rozumni władcy słuchali rad
swoich poddanych i przekazywali im kompetencje państwowe,
ale poddani nie byli obywatelami w sensie greckim. Podstawą
odmienności obywatelstwa jako zasady organizującej
odradzającą się w tym okresie politykę było teoretyczne
przyjęcie pewnej podstawowej równości prawnej, a zwłaszcza
oczekiwanie równości wobec prawa i prawa wolności
wypowiedzi w sprawach politycznych. Wyjątkiem były osobne
prawa dla kobiet w niektórych aspektach życia, takich jak
akceptowane zachowania seksualne oraz kontrola własności.
Ogólna równość prawna (lecz nie społeczna), jaką zapewniało
greckie państwo-miasto, była niezależna od zamożności
obywatela. W historii starożytnego Bliskiego Wschodu oraz
Grecji w okresie mykeńskim i w końcowym okresie wieków
ciemnych cechowało ogromne zróżnicowanie społeczne
pomiędzy bogatymi a biednymi. Dlatego zadziwiające jest, że



podstawą przemiany społeczeństwa greckiego w okresie
archaicznym była zasada równości prawnej, choćby nawet
bardzo niedoskonałej w praktyce. Polis oparta na zasadzie
obywatelstwa pozostała dominującą formą organizacji
politycznej i społecznej Grecji od czasu pierwszego
potwierdzonego jej wystąpienia w 750 r. p.n.e. (na kiedy to
datowane są najstarsze odnalezione sanktuaria służące całej
społeczności) aż po początek panowania Imperium Rzymskiego
osiem stuleci później. Inną powszechną formą greckiej
organizacji politycznej była „liga” czy też „federacja” (ethnos) –
elastyczna forma stowarzyszenia terytorialnego, często złożona
z wielu państw-miast.

Jak twierdził najsłynniejszy starożytny badacz greckiej
polityki i społeczeństwa, żyjący w IV w. p.n.e. filozof
Arystoteles, pojawienie się polis było nieuniknionym rezultatem
działania sił naturalnych. Jak mówił: „Człowiek jest z natury
stworzony do życia w państwie” (Polityka, 1253a 2-3, przeł.
Ludwik Piotrowicz). Każdy, kto egzystuje samowystarczalnie
poza społecznością polis – twierdził półżartem Arystoteles – jest
albo zwierzęciem, albo bogiem (Polityka 1253a 29). Pisząc
o naturze, Arystoteles miał na myśli połączony wpływ
czynników społecznych i gospodarczych. Na proces
kształtowania się tej nowoczesnej formy organizacji
społeczności ludzkich wpływ miały także czynniki geograficzne.
Mocno górzysty teren Grecji kontynentalnej sprawiał, że
państwa-miasta często były fizycznie od siebie oddzielone
dużymi przeszkodami terenowymi, co umacniało tendencję do
samodzielnego rozwoju politycznego mimo wspólnoty języka
i religii, głównych składników tożsamości, którą w swym
przekonaniu dzielili wszyscy Grecy rozsiani po różnych
miejscach.

Państwa-miasta mogły istnieć także jedne obok drugich
w miejscach nierozdzielonych przeszkodami, na przykład na
równinie beockiej. Jedna wyspa grecka mogła mieścić kilka
niezależnych od siebie państw-miast. Na dużej wyspie Lesbos



we wschodniej części Morza Egejskiego na przykład znajdowało
się pięć państw-miast. Ponieważ nieliczne tylko polis
kontrolowały obszar ziemi uprawnej wystarczający do
wyżywienia dużej liczby mieszkańców, czymś normalnym były
polis liczące od kilkuset do najwyżej dwóch tysięcy
mieszkańców, i to nawet po znacznym przyroście liczby
ludności w Grecji w końcu wieków ciemnych. Pod koniec V w.
p.n.e. Ateny rozrosły się być może do 40 tysięcy obywateli-
mężczyzn, a łącznie z nieobywatelami i niewolnikami do
kilkuset tysięcy mieszkańców, był to jednak rzadki wyjątek
wśród niewielkich z reguły państw-miast. Ludność tak liczna
jak w Atenach epoki klasycznej mogła przeżyć jedynie dzięki
regularnym dostawom żywności z zewnątrz, finansowanym
z handlu i innych dochodów.

 
 

Wczesna kolonizacja grecka
Już w IX w. p.n.e. niektórzy Grecy emigrowali na wschód

przez Morze Egejskie, by osiedlić się w Jonii (na zachodnim
wybrzeżu Azji Mniejszej i leżących przy nim wyspach).
Począwszy od około 750 r. p.n.e. Grecy zaczęli osiedlać się
znacznie dalej od samej Grecji. W ciągu kolejnych dwustu lat
utworzyli „kolonie” na obszarach dzisiejszej południowej
Francji, Hiszpanii, Sycylii, południowych Włoch oraz wzdłuż
wybrzeży Afryki Północnej i Morza Czarnego. Nie można
zapominać, że współczesne słowo „kolonizacja” wiąże się
z „kolonializmem”, czyli narzuceniem przez imperialistyczne
państwa kontroli politycznej i społecznej nad rodzimą ludnością
kolonizowanego obszaru. Wczesnogrecka „kolonizacja” nie była
jednak wynikiem imperializmu w nowoczesnym rozumieniu,
jako że w tym okresie w Grecji nie było imperialistycznych
potęg. Kolonie greckie były zakładane przez prywatnych
przedsiębiorców poszukujących nowych dróg handlowych oraz
przez państwa-miasta mające nadzieję na rozwiązanie
problemów społecznych lub poprawę wpływów gospodarczych



przez tworzenie nowych społeczności obywatelskich, często na
odległych ziemiach.



 

 



 
W wyniku tego procesu grecki świat składał się z setek nowo

założonych osiedli handlowych i rodzących się państw-miast.
Najsilniejszym czynnikiem skłaniającym Greków do
opuszczania rodzinnych osiedli w końcu epoki archaicznej było
zapewne pragnienie posiadania ziemi uprawnej i odrodzenia
międzynarodowego handlu w basenie Morza Śródziemnego.
A zatem to przede wszystkim chęć poprawy warunków życia
skłaniała mieszkańców Grecji do podjęcia trudnej decyzji
o emigracji, mimo świadomości niebezpieczeństw wiążących się
z przeniesieniem w nieznane i często wrogie strony. Począwszy
od połowy VIII w. p.n.e. coraz większa liczba Greków zaczęła na
stałe opuszczać rodzime osiedla. Eksplozja demograficzna, jaka
nastąpiła w końcu wieków ciemnych, spowodowała niedobór
ziemi uprawnej, stanowiącej w kulturze greckiej najbardziej
pożądaną formę majątku. Zamęt i wyludnienie z okresu wieków
ciemnych sprawiły, że znaczna część ziemi leżała odłogiem
i mogła być swobodnie brana w posiadanie. Ten zapas ziemi
musiał się jednak wyczerpać, co w niektórych polis powodowało
napięcia wynikające z rywalizacji o ziemię. Rozwiązaniem tego
problemu była emigracja, dzięki której nieposiadający ziemi
mężczyźni mogli przenieść się w inne miejsce, przejmując
ziemię na terytorium nowo założonej kolonii.

Chęć dorobienia się na międzynarodowym handlu
z pewnością skłaniała wielu Greków do porzucenia
bezpiecznego życia. Niektórzy kupcy zamieszkali w obcych
miastach, takich jak założone w tym czasie na terenie
dzisiejszej Hiszpanii kolonie fenickie. Pochodzący z Palestyny
Fenicjanie w tym okresie zakładali kolonie handlowe
w zachodniej części Morza Śródziemnego, szczególnie tam,
gdzie najłatwiej było o metale. Powstała przed 750 r. p.n.e.
w miejscu dzisiejszego Kadyksu fenicka kolonia w ciągu około
stu lat stała się bogatym miastem o szerokich kontaktach
gospodarczych i kulturalnych z rodzimą ludnością iberyjską.
Okoliczne zasoby naturalne obejmowały także bogate złoża



metali.
Grecy zakładali także liczne faktorie handlowe jako prywatne

przedsiębiorstwa. Kupcy z wyspy Eubei nawiązali kontakty
handlowe już przed rokiem 800 p.n.e., tworząc społeczność na
wybrzeżu Syrii w miejscu nazywanym dzisiaj Al Mina. Osoby
wystarczająco zamożne, by sfinansować ryzykowne ekspedycje
morskie, kierowały się daleko od domów, poszukując metali.
Homer uwiecznił podstawową strategię kierującą handlem tym
rodzajem towarów. W Odysei bogini Atena objawia się pewnego
razu jako handlarz metalem, by ukryć swą tożsamość przed
synem bohatera poematu: „Teraz tutaj przybyłem; mam liczną
osadę, i do obcojęzycznych ludów morzem jadę, by za towar
żelazny kupić miedź w Temezie” (Odyseja, pieśń 1, wersy 202-
204, przeł. Lucjan Siemieński). Około roku 775 p.n.e.
Eubejczycy, którzy zdawali się należeć do szczególnie czynnych
podróżników, także utworzyli osiedle handlowe na wyspie
Ischia w południowej Italii, w dzisiejszej Zatoce Neapolitańskiej.
Tam przetwarzali rudę żelaza nabywaną od Etrusków,
przeżywającego rozkwit ludu zamieszkującego środkową Italię.
Archeolodzy udokumentowali rozwój komunikacji morskiej
w końcu VIII w. dzięki znaleziskom greckiej porcelany w ponad
80 stanowiskach poza Grecją; z wieku X natomiast nie
znaleziono niemal żadnych egzemplarzy. W okresie
archaicznym istniały zatem powiązane ze sobą rynki, na
których ruchliwi kupcy starali się zaspokoić popyt na
wszelkiego rodzaju towary, od surowców po wyroby luksusowe.

Słysząc od kupców opowieści o miejscach oferujących lepsze
perspektywy, greccy koloniści czasami opuszczali swoje miasto
jako członkowie grupy zorganizowanej przez „miasto
macierzyste” (metropolis), które wyznaczało przywódcę grupy
nazywanego „założycielem” (ktistes). Mimo że w nowym miejscu
powstać miało niepodległe państwo-miasto, od kolonistów
udających się na inny obszar w ramach takiej grupy
oczekiwano utrzymania więzów z metropolią. Kolonia, która
stanęła po stronie wroga metropolii w czasie wojny, uważana



była za nielojalną. Niekiedy koloniści – czy to kupcy
zakładający prywatnie punkt handlowy, czy też grupa wysłana
przez władze miasta – spotykali się z przyjaznym przyjęciem ze
strony mieszkańców zasiedlanego terenu; czasami musieli
jednak walczyć celem zdobycia ziemi i dogodnego miejsca do
budowy portu. Ponieważ ekspedycje kolonialne składały się
zapewne niemal wyłącznie z mężczyzn, żony należało znaleźć
wśród miejscowych – czy też przez pokojowe negocjacje, czy też
porywając je siłą. Zadaniem założyciela kolonii było
odpowiednie wytyczenie układu osiedla i rozparcelowanie ziemi,
tak jak u Homera w opisie zakładania fikcyjnej kolonii:
„Wywiódł ich Nausitoos, on bogom podobny, i osadził na
Scherii, kędy kraj zasobny, A od ludzi daleki; miasto zamknął
w tyny, Zbudował domy, chramy, grunt rozdał na gminy”
(Odyseja, Pieśń 6, wersy 7-10, przeł. Lucjan Siemieński).

Założenie Cyreny (obecnie na terenie Libii w Afryce Północnej)
w roku 630 p.n.e. zdradza nam, jak burzliwy bywał przebieg
kolonizacji. Mieszkańcy Thery, polis wyspy o tej samej nazwie
położonej na północ od Krety, najpewniej nie byli w stanie
utrzymać się z własnych zasobów. Rozwiązaniem problemu
demograficznego zdawało się wysyłanie kolonistów. Znacznie
późniejsza inskrypcja (wyryta w IV w. p.n.e.) znaleziona
w Cyrenie opisuje obwiązującą wersję organizowania ekspedycji
pod wodzą założyciela Battusa. Fragment dłuższego tekstu
inskrypcji brzmi:

 
Ponieważ [bóg] Apollo Delficki z własnej woli polecił Battusowi i Theranom posłać
kolonistów do Cyreny, Teranie postanowili posłać Battusa do Afryki Północnej
jako przywódcę i króla tych Theran, którzy wypłynęli wraz z nim. Mają oni udać
się na wyprawę na równych i uczciwych prawach według swych domostw; jeden
dorosły syn [z każdej rodziny] ma zostać zapisany [zaś wybrać należy tych,
którzy są dorośli, a z pozostałych Theran wyruszyć mają jedynie ci wolni]. Jeśli
zaś kolonistom uda się założyć osiedle, ci, którzy udadzą się do Afryki Północnej
później, mają otrzymać obywatelstwo, urzędy oraz otrzymać przydział ziemi
spośród nieużytków. Jeśli jednak nie uda im się założyć kolonii, a Theranie nie
będą w stanie posyłać pomocy i koloniści cierpieć będą przez pięć lat, wówczas
wrócą na Therę bez lęku przed karą, powrócą do swojej własności i będą
obywatelami. Jeśli zaś ktokolwiek nie zechciałby opuścić polis, gdy ta zechce go



wysłać, podlegać będzie karze śmierci a jego majątek zostanie skonfiskowany.
Każdy, kto udzieli takiemu schronienia, choćby był ojcem pomagającym synowi
czy bratem wspierającym brata, podlega tej samej karze jak ten, który odmawia
udziału w wyprawie. Warunki te zostały zaprzysiężone przez tych, którzy
pozostają na Therze i tych, którzy wyruszyli zakładać kolonię w Cyrenie;
wezwano, by klątwa spadła na tych, którzy złamią tę umowę lub jej nie
dotrzymają, czy tych, którzy osiedlili się w Afryce Północnej, czy tych, którzy
pozostali w domach.
Crawford, Whitehead, Archaic and Classical Greece, no. 16 = GHJ, no. 5)
 
Jeśli powstała kilkaset lat po założeniu Cyreny inskrypcja

przekazuje nam rzeczywiste warunki zorganizowania wyprawy –
a niektórzy badacze widzą w niej tylko wyobrażenia potomnych
na temat pierwotnej przysięgi – wówczas młodzi mężczyźni
z Thery niechętnie porzucali domy dla nowej kolonii.
Niezależnie od wiarygodności tekstu inskrypcji wydaje się
niezaprzeczalne, że grecka kolonizacja nie zawsze była
wynikiem własnego wyboru i inicjatywy. Należało dokładnie
rozważyć między szansą na zyskanie ziemi i być może majątku
w kolonii a oderwaniem od bliskich dla podróży po
niebezpiecznych wodach, wiążącej się z nieobliczalnymi, lecz
niemałymi niebezpieczeństwami. Greccy koloniści mieli
powody, by lękać się o swoją przyszłość.

W niektórych przypadkach przyczyną zakładania kolonii nie
był jednak niedostatek ziemi uprawnej czy pragnienie założenia
faktorii handlowej. Niekiedy zakładanie kolonii służyło
państwu-miastu jako mechanizm pozbywania się osób
niepożądanych i budzących zamęt społeczny. Spartanie na
przykład w roku 706 p.n.e. założyli kolonię Taras (obecny
Tarent) w południowej Italii, posyłając tam synów z nieprawego
łoża, których nie byli w stanie skutecznie zintegrować
z obywatelami. Podobnie jak młodzieńcy z Thery, wygnańcy ci
z pewnością nie udali się do kolonii z własnej woli.

 
 

Skutki kontaktów z innymi ludami
Udział Greków w międzynarodowym handlu morskim



w okresie archaicznym doprowadził do nasilenia kontaktów
z innymi ludami, zwłaszcza na terenie Azji Mniejszej i Bliskiego
Wschodu. Kontakty te stały się przyczyną przemian w życiu
greckim. Grecy podziwiali starsze cywilizacje za ich bogactwo,
takie jak słynne skarbce frygijskiego władcy Midasa, oraz za ich
osiągnięcia kulturowe, takie jak żywe wyobrażenia zwierząt na
bliskowschodniej ceramice, wspaniałe świątynie Egiptu czy
fenicki alfabet. W początkach wieków ciemnych greccy artyści
zaprzestali tworzenia wyobrażeń ludzi czy innych żywych
stworzeń na swych dziełach. Przedstawienia z ceramiki
importowanej z Bliskiego Wschodu w końcu wieków ciemnych
i w początkach okresu archaicznego skłoniły ich do ponownego
malowania postaci na wyrobach ceramicznych. Styl
bliskowschodnich reliefów i wolnostojących figur w tym okresie
także znalazł greckich naśladowców. Gdy poprawa warunków
gospodarczych w końcu okresu archaicznego pozwoliła Grekom
powrócić do wznoszenia monumentalnych budowli
kamiennych, najczęściej były to świątynie budowane na cześć
bogów, inspirowane przez sanktuaria egipskie. W VI w. p.n.e.
Grecy zaczęli też bić monety, czerpiąc przykład z mieszkańców
Lidii w Azji Mniejszej, którzy stulecie wcześniej wynaleźli
monetę jako środek wymiany handlowej. Jeszcze znacznie
później większość transakcji miała charakter barterowy,
zwłaszcza na Bliskim Wschodzie. Przejście na obrót pieniężny
w gospodarce i handlu miało zająć wiele stuleci.

Opanowanie umiejętności pisania stanowiło najważniejszy
wkład Bliskiego Wschodu w rozwój wychodzącej z wieków
ciemnych Grecji. Jak wspominano wyżej, Grecy przejęli
stosowanie alfabetu w handlu i gospodarce najpewniej od
Fenicjan, wkrótce jednak zaczęli używać go do zapisywania
tekstów literackich, przede wszystkim poematów Homera.
Ponieważ w zdominowanym przez rolnictwo świecie Grecji
archaicznej umiejętność czytania i pisania nie była dla
większości konieczna, a poza tym nie było żadnych szkół,
początkowo bardzo niewiele osób uczyło się nowych liter jako



nowatorskiej techniki zapisu dźwięków i słów.
Rywalizacja o rynki międzynarodowe wywarła poważny wpływ

na losy większych greckich państw-miast. Korynt na przykład
rozkwitł dzięki swemu położeniu w wąskim przesmyku na
styku północnej i południowej Grecji. Ponieważ statki płynące
szlakiem wschód-zachód wolały unikać burzliwych wód
u południowego krańca Peloponezu, często wyładowywały swe
towary celem przewiezienia ich specjalnie zbudowaną drogą;
towary te ładowano u przeciwległego brzegu przesmyku na inne
statki. Niewielkie jednostki można było też zapewne przeciągać
wiodącą przez przesmyk drogą na drugą stronę. Korynt stał się
ruchliwym portem i czerpał wielkie dochody z handlu i opłat
portowych. Zyskał też reputację jako czołowy ośrodek
budownictwa okrętowego w archaicznej Grecji. Ponadto
wykorzystując posiadane złoża gliny i rosnącą liczbę garncarzy,
Korynt eksportował liczne wyroby ceramiczne, malowane
w żywe kolory. Nie jest pewne, czy mieszkańcy obcych ziem
licznie nabywający te przedmioty, tacy jak Etruskowie ze
środkowej Italii, traktowali te naczynia jako cenne zagraniczne
wyroby czy też bardziej interesująca była dla nich ich zawartość
– wino czy oliwa. Jasne jest jednak, że greckie zdobione
naczynia były regularnie przewożone do miejsc odległych od
miejsca ich wykonania. W końcu VI w. p.n.e. czołowym
eksporterem malowanych naczyń ceramicznych zaczęły się
stawać Ateny, najpewniej ze względu na fakt preferowania przez
nabywców czerwonego koloru, którego uzyskanie umożliwiał
inny niż w Koryncie skład ateńskiej gliny.

Przed wyruszeniem na wyprawę handlową czy kolonizacyjną
Grecy nigdy nie zaniedbywali zwrócenia się o błogosławieństwo
bogów. W przypadku zakładania nowej kolonii – tak jak
w przypadku Cyreny – najczęściej zwracano się do Apolla w jego
sanktuarium w Delfach – niezwykle malowniczym miejscu
położonym w górach środkowej Grecji. Delfickie sanktuarium
zyskało międzynarodową sławę w VIII w. p.n.e. ze względu na
znajdującą się tam wyrocznię, w której wieszczka Pytia



wypowiadała wolę Apolla w odpowiedzi na prośby pątników.
Delficka wyrocznia działała w pewnych dniach w ciągu
dziewięciu miesięcy w roku, a zapotrzebowanie na jej usługi
było tak wielkie, że obsługa sanktuarium nagradzała
szczodrych ofiarodawców dostępem poza kolejnością. Ogromna
większość przybywających do Delf zwracała się o radę
w sprawach osobistych, takich jak małżeństwo, dzieci i tym
podobne, ale także państwa-miasta słały swych przedstawicieli
z prośbą o pomoc w kluczowych decyzjach, takich jak
wypowiedzenie wojny. To, że Grecy pragnący założyć kolonię
uważali za konieczne uzyskanie aprobaty Apollona delfickiego,
dowodzi, że już przed rokiem 700 p.n.e. tamtejsza wyrocznia
cieszyła się dużą sławą; przez wiele stuleci wyrocznia miała
pozostawać znaczącym czynnikiem w stosunkach greckiego
świata.

 
 

Kształtowanie się państwa-miasta
Poszukiwanie przyczyn procesu, który doprowadził do

wykształcenia się w Grecji okresu archaicznego państwa-
miasta, pozostaje wyzwaniem. Zachowane źródła dotyczą
głównie Aten, które pod wieloma względami nie były typowym
państwem-miastem – zwłaszcza ze względu na liczbę
mieszkańców. Wiele tego, co dzisiaj wiemy na temat
kształtowania się wczesnogreckiego państwa-miasta jako
sposobu organizacji społecznej, politycznej i religijnej, dotyczy
zatem wyłącznie Aten. Inne państwa-miasta z pewnością
tworzyły się w odmiennych okolicznościach i z różnym
rezultatem. Mimo to wydaje się, że możliwe jest jednak
wyciągnięcie pewnych ogólnych wniosków co do długotrwałego
procesu, który doprowadził do ukształtowania pierwszych
państw-miast w końcu VIII w. p.n.e.

Trwające równolegle odrodzenie gospodarcze okresu
archaicznego i wzrost liczby ludności z pewnością przyspieszyły
ten proces. Mężczyźni, którzy zrobili majątek dzięki powodzeniu



w handlu i rolnictwie, mogli się domagać zwiększonego udziału
w sprawach politycznych od członków elity, których pozycja
opierała się na prestiżu i bogactwie lub też – jeśli te
wyznaczniki nie wystarczały – na chwalebnej przeszłości ich
rodów. Teognis z Megary, poeta tworzący w VI w. p.n.e.
i opisujący także wcześniejsze czasy, uwiecznił obawy członków
elit lękających się umiejętności tych, którzy dzięki świeżo
zdobytemu bogactwu potrafili przebić się na szczyty drabiny
społecznej: „Dzisiejsi mężowie szanują majątki, zaś
najdostojniejsi wżeniają się w «złe» [czyli nieelitarne] rodziny,
a «źli» mężowie w dostojne rody. Bogactwa pomieszały linie
dziedziczenia (...) i dobre urodzenie obywateli przestało być
w cenie” (Teognidea, wersy 189-190). Zarzut ten graniczył
z nieuczciwością, ponieważ nie uwzględniał tradycyjnego
dążenia elit do gromadzenia bogactwa. Zdradzał jednak rosnące
napięcia między członkami elit społecznych, przyzwyczajonych
do czołowego statusu wynikającego z odziedziczonych
przywilejów, oraz tych, którzy pragnęli poprawić swój społeczny
status przez sukces materialny uzyskany dzięki własnym
wysiłkom.

Gwałtowny wzrost liczby ludności, który nastąpił w tym
samym czasie, zapewne dotyczył głównie szeregów
nieelitarnych, zwłaszcza biedoty. Ich rodziny posiadały więcej
dzieci, które mogły pomóc obrabiać większy areał ziemi, póki ta
nie należała do nikogo w wyniku wyludnienia z początku
wieków ciemnych. Tak jak Zeus w hezjodowskiej Teogonii,
którego motywowały krzywdy wyrządzone przez jego
połykającego własne dzieci ojca Kronosa, coraz większa liczba
ludzi posiadających majątki burzyła się przeciwko
niesprawiedliwemu uprzywilejowaniu elit, których członkowie
najpewniej zachowywali się w swych społecznościach niczym
królewięta. Jak pisał Hezjod, byli „pożercami darów” i wydawali
„krzywe wyroki” przeciwko osobom mniej majętnym
i wpływowym (Prace i dni, wersy 38-39, 220-221, przeł. Jerzy
Łanowski). To dążenie do większej równości warunków życia ze



strony grupy aspirującej do poprawy swej pozycji nadało
kierunek społecznym i politycznym napięciom, wynikłym ze
wzrostu liczby ludności oraz ogólnej poprawy warunków
gospodarczych.

By jednak mogło powstać państwo-miasto jako instytucja
polityczna zapewniająca udział w sprawowaniu władzy
wszystkim wolnym mężczyznom, osoby spoza elit musiały
domagać się prawa do równego traktowania, nawet jeśli
w rękach członków miały pozostać czołowe stanowiska oraz
wcielanie w życie decyzji uzgodnionych przez społeczność.
Odpowiedzią na te domagania było ukształtowanie koncepcji
obywatelstwa jako podstawy państwa-miasta oraz rozszerzenie
praw obywatelskich na wszystkich wolnych członków
społeczności. Obywatelstwo wiązało się przede wszystkim
z pewnymi prawami, takimi jak prawo do korzystania
z wolności wypowiedzi oraz głosowania w zgromadzeniach,
prawo do wybierania urzędników, do korzystania z sądów celem
rozstrzygania sporów, do ochrony przed porwaniem w niewolę
i wreszcie prawo do udziału w życiu religijnym i kulturalnym
państwa-miasta. Stopień partycypacji politycznej dostępny dla
najuboższych mężczyzn różnił się w zależności od państwa-
miasta. Przykładowo prawo do pełnienia urzędu mogło być
niekiedy uwarunkowane posiadaniem określonego majątku lub
pieniędzy. Co najważniejsze, status obywatela wyróżniał
wolnych mężczyzn i kobiety od niewolników i metojków
(wolnych obcokrajowców, którzy mieli ograniczone prawa
polityczne i możliwość zamieszkiwania na terenie państwa-
miasta niebędącego ich ojczyzną). Dzięki temu nawet ubodzy
obywatele wyróżniali się od grup nieposiadających
obywatelstwa, co dawało im poczucie dumy mimo skromnych
warunków życia.



 

 
Widok na teatr i ruiny świątyni Apolla w Delfach, stojących w cieniu urwiska nad
głęboką doliną. To efektowne miejsce było miejscem świętym, siedzibą cieszącej się
międzynarodową sławą wyroczni boga, w której osoby prywatne i państwa szukały
porady przed podjęciem ważnych decyzji – od zawarcia małżeństwa po
wypowiedzenie wojny.

Prawdą jest rzecz jasna, że nierówność społeczna
i gospodarcza pośród mężczyzn-obywateli greckich państw-
miast trwała pomimo zagwarantowanych im praw
obywatelskich. Niepełny charakter równości przenikający
politykę greckiego państwa-miasta uwidaczniał się także
w statusie obywatelek, mimo wartości, jaką były dla nich prawa
obywatelskie. Kobiety posiadały status obywatelek w sensie
tożsamości, statusu społecznego oraz praw, jakich pozbawione
były niewolnice i metojki. Różnicę istniejącą pomiędzy
obywatelkami a nieobywatelkami unaoczniały: grecki język,
w którym znalazło się określenie „obywatelki” (politis, rodzaj
żeński od polites, czyli „obywatela”); pewne obrzędy religijne
zarezerwowane wyłącznie dla obywatelek oraz ich ochrona
prawna przed porwaniem i sprzedaniem w niewolę. Obywatelki
mogły także występować do sądu w sporach o majątek i innych,
mimo że nie miały możliwości uczestniczyć w rozprawach
i musiały być reprezentowane przez mężczyznę, co dowodzi ich



nierówności wobec prawa. Tradycyjny paternalizm greckiego
społeczeństwa – w ramach którego mężczyźni pełnili wobec
kobiet rolę „ojców”, regulując ich życie i broniąc ich
(zdefiniowanych przez mężczyzn) interesów – przejawiał się
w wymogu posiadania przez każdą z kobiet męskiego opiekuna
(kyrios), broniącego jej fizycznie i prawnie. Wobec zakładanej
potrzeby posiadania przez kobiety męskiej opieki i nadzoru nie
miały one żadnych praw partycypacji politycznej. Nigdy nie były
obecne podczas zgromadzeń ani nie miały prawa głosu.
W pewnych kultach mogły być kapłankami, miały też prawo
uczestnictwa razem z mężczyznami w misteriach eleuzyńskich,
organizowanych na cześć bogini Demeter w Eleusis nieopodal
Aten. Ten sławny w ówczesnym świecie kult, o którym szerzej
będzie mowa później, stanowił w pewnym sensie zawór
bezpieczeństwa, służący rozładowaniu napięć spowodowanych
nierównościami w greckich państwach-miastach. Kult
obiecywał wszystkim, niezależnie od statusu, ochronę przed
złem i lepsze życie w świecie pozagrobowym.

 
 

Biedni a obywatelstwo
Mimo ograniczonej równości charakteryzującej greckie

państwo-miasto, utworzenie tej nowej formy organizacji
politycznej oznaczało znaczące zerwanie z przeszłością.
Rozszerzenie przynajmniej niektórych praw politycznych na
najbiedniejszych jest niezwykłym osiągnięciem. Zdobycie przez
ubogich obywateli wszystkich pożądanych przez nich praw
i wpływów zajęło dużo czasu i odbywało się przy sprzeciwie
przynajmniej niektórych członków elit. Wciąż jednak te powolne
i niepełne przemiany nie miały precedensu w świecie
starożytnym. Moim zdaniem, pomimo ograniczeń
i długotrwałości tego procesu, nieuczciwie byłoby odmawiać
starożytnym Grekom zasług w formułowaniu zasady, która jest
tak powszechnie szanowana (nawet jeśli również łamana) we
współczesnym świecie.



Niestety, nie możemy dokładnie określić sił, które
doprowadziły do wykształcenia się państwa-miasta jako
instytucji politycznej, w której nawet biedni mężczyźni mieli
prawo partycypacji politycznej. Przez długi czas wielu badaczy
skłaniało się ku wyjaśnianiu tej zagadki w odniesieniu do
różnych procesów wojskowych i społecznych, nazywanych
„rewolucją hoplitów”, która miała doprowadzić do poszerzania
praw politycznych w państwie-mieście. Nowsze badania
historyków wojskowości podkopały tę teorię. Hoplici byli
piechurami noszącymi metalowe napierśniki oraz hełmy
i stanowili główną siłę uderzeniową pospolitego ruszenia
obywateli, które dźwigało główny ciężar obrony greckich
państw-miast. Armii zawodowych wówczas jeszcze nie znano,
a najemnicy byli w Grecji rzadkością. Hoplici maszerowali do
walki szeregami, ramię przy ramieniu, w najeżonym
włóczniami, prostokątnym szyku zwanym falangą. Sekretem
skuteczności falangi było trzymanie szyku i praca zespołowa.
Dobry hoplita, według słów poety Archilocha, był „niskim,
mocno stojącym na nogach mężem o dzielnym sercu, nie
dającym wyrwać się z miejsca, na którym postawił swe stopy”
(Fragment 114). Jak ukazuje Homer w Iliadzie, Grecy walczyli
w szyku na długo przed okresem archaicznym, jednak do
VIII w. jedynie przywódcy i niewielka liczba ich zwolenników
mogła sobie pozwolić na zakup metalowej broni. Metale stawały
się jednak coraz bardziej powszechne, a żołnierze pospolitego
ruszenia sami zapewniali sobie uzbrojenie ochronne i zaczepne.
Ponieważ hoplici sami płacili za swe wyposażenie oraz
intensywnie ćwiczyli walkę w falandze, zapewne uważali, że nie
tylko elitom, ale i im należą się prawa obywatelskie w zamian
za wkład w „obronę narodową”. Według zwolenników teorii
o rewolucji hoplitów obywatele-żołnierze zmusili elity do
podzielenia się władzą polityczną, grożąc odmową sięgnięcia po
broń i sparaliżowaniem w ten sposób obrony miasta.

Teoria rewolucji hoplitów słusznie zakłada, że mieli oni
możliwość wymuszenia zwiększenia swego udziału w polityce.



Miało to ogromne znaczenie dla rozwoju państwa-miasta, gdyż
wyjmowało je spod wyłącznej władzy niewielkiego grona
czołowych obywateli. Jednakże teoria rewolucji hoplitów nie jest
jednak w stanie odpowiedzieć na jedno, bardzo ważne pytanie:
Dlaczego nie tylko hoplici, ale także biedni mężczyźni, otrzymali
prawo głosu w sprawach polityki państwa-miasta? Większość
mężczyzn zamieszkująca państwa-miasta była zbyt biedna, by
zostać hoplitą. Grecy nie posiadali też jeszcze flot wojennych,
dla których w późniejszym okresie – gdy flota stała się
najskuteczniejszą bronią państwa-miasta – to biedota
dostarczała załóg. Jeśli to udział w obronie miasta w szeregach
hoplitów miałby stanowić jedyną drogę zyskania praw
politycznych, wówczas elita ani „klasa hoplitów” nie miałaby
żadnego powodu, by udzielać prawa głosu w ważnych sprawach
biedocie. Historia dowodzi, że dominujące politycznie grupy nie
są skłonne dzielić się władzą z tymi, których uznają za gorszych
od siebie. Antropolodzy i psycholodzy mogą debatować –
i czynią to – w jakim stopniu w naturze ludzkiej istnieje
skłonność do dzielenia się z innymi. W dziejach polityki jednak
próżno szukać przypadków spontanicznego dzielenia się
władzą.

Mimo to w wielu greckich państwach-miastach biedni
mężczyźni posiadali pełnię praw obywatelskich. Istniały lokalne
warianty przepisów, uzależniające pełnię praw politycznych od
posiadania pewnego areału ziemi czy też dające prawo bycia
wybranym na wyższe urzędy jedynie posiadaczom określonych
dochodów. W wielu miejscach proces uzyskiwania pełnych
praw obywatelskich trwał dłużej niż gdzie indziej. Ogólnie
jednak, niezależnie od posiadanego majątku, wszyscy
mężczyźni ostatecznie zyskali prawo udziału w zgromadzeniach
– a także wypowiadania się i oddawania głosu – na których
podejmowano decyzje polityczne i wybierano urzędników. To, że
z czasem biedni zyskali to prawo, oznacza, że stali się
członkami grona obywateli o równych prawach politycznych.
Teoria rewolucji hoplitów nie jest w pełni wiarygodna właśnie



dlatego, że nie wyjaśniono w pełni procesu, w wyniku którego
elity podzieliły się władzą z biedotą. Co więcej, duża liczba
mężczyzn wystarczająco zamożnych, by posiadać uzbrojenie
hoplity, pojawiła się najpewniej w połowie VII w. p.n.e., a zatem
na długo po pierwszych innowacyjnych formach organizacji
politycznej, państwach-miastach.



 

 
Ciężkozbrojni piechurzy (hoplici) ochotniczych armii obywatelskich greckich państw-
miast nosili podobne do prezentowanego wyżej metalowe hełmy, chroniące głowę,
lecz ograniczające widoczność i słyszalność. Otwory wykonane na krawędziach
służyły do mocowania wyściółki wewnętrznej, ułatwiającej noszenie tej ciężkiej
osłony.

Na razie nie pojawiła się żadna alternatywna ani
komplementarna teoria wyjaśniająca przyczyny wykształcenia
się greckiego państwa-miasta. Wolni, niezamożni robotnicy,
pracujący w rolnictwie, handlu czy rzemiosłach, istotnie
przyczyniali się do tworzenia siły ekonomicznej państwa-
miasta, wątpliwe jest jednak, by ich znaczenie dla gospodarki
przekładało się automatycznie na prawa polityczne.
Zamożniejsza część społeczeństwa z pewnością nie rozszerzyła
praw obywatelskich na biedotę z powodu jakiejś romantycznej
wizji ubóstwa jako czynnika uszlachetniającego ducha.
Ówczesny poeta Alkajos włożył w usta Aristodemusa ze Sparty
następujące słowa: „Pieniądz to człowiek; biedak nigdy nie jest
dobry ani szlachetny” (Fragment 360).

Wydaje się prawdopodobne, że poświęcanie nadmiernej uwagi
rozwojowi uzbrojenia i taktyki hoplitów w okresie archaicznym
prowadzi do zniekształcenia obrazu greckiej sztuki wojennej



tego okresu. W wiekach ciemnych niewielu mężczyzn mogło
pozwolić sobie na posiadanie zbroi; większość żołnierzy
stosowała pancerze wykonane ze skóry lub nawet z grubej
tkaniny, co zapewne znajdowało odzwierciedlenie w stosowanej
taktyce. Ponieważ liczba biednych znacznie przewyższała liczbę
bogatych, wódz pragnący zgromadzić liczną armię musiał
opierać się właśnie na biedocie. W odpowiednio dużej liczbie
nawet słabo uzbrojeni żołnierze mogli pokonać lepiej
uzbrojonego przeciwnika. Lekko uzbrojeni żołnierze z VIII w.
p.n.e. – nawet jeśli za broń posiadali kamienie, pałki czy
narzędzia rolnicze – podczas bitwy mogli pomóc hoplitom
pokonać wrogów. W scenach bitewnych w Iliadzie często
widzimy żołnierzy rzucających kamieniami w przeciwnika – i to
skutecznie. Nawet wielcy herosi często schylają się po kamień,
by celnym rzutem ogłuszyć opancerzonego wroga – i często
czynią to z powodzeniem. Podsumowując, lekko uzbrojeni
obywatele mogli wnieść wiele w obronę swojego państwa-
miasta.

Jeśli jest prawdą, że biedni i lekko uzbrojeni obywatele
stanowili ważny element armii wieków ciemnych, ich znaczenie
mogło utrzymać się także w okresie archaicznym i w czasach
kształtowania się państwa-miasta, gdyż upowszechnianie się
hoplitów było także rozłożone w czasie. Nawet gdy większa
liczba mężczyzn dorobiła się już wystarczającego majątku, by
móc nabyć pancerz i broń hoplity, nadal musieli oni stanowić
mniejszość wśród masy biedoty. Pierwsi hoplici byli zapewne
jedynie „walczącymi w pierwszym szeregu” (promachoi),
poprzedzającymi liczniejszy hufiec słabiej uzbrojonych
żołnierzy. W ten sposób wkład biednych w formowaną na
zasadzie pospolitego ruszenia armię państwa-miasta mógł
w tym czasie być bardzo istotny i wart przyznania praw
obywatelskich.

Innym istotnym wsparciem dla rozszerzania praw
obywatelskich na biedotę mogło być pojawianie się
jedynowładców nazywanych „tyranami”, którzy czasowo



przejmowali władzę w niektórych państwach-miastach. Zostaną
oni omówieni szerzej w następnym rozdziale. Tyrani mogli
wykorzystywać nadawanie obywatelstwa biednym lub
pozbawionym praw mężczyznom celem zyskiwania poparcia dla
swoich rządów.

Co więcej, wydaje się możliwe, że w czasie tych gwałtownych
przemian greckie elity stały się mniej zwarte politycznie. Coraz
bardziej zacięta rywalizacja o status społeczny i majątek rodziła
głębokie podziały. Wewnętrzne podziały osłabiły zatem opór elit
wobec rodzącej się wśród biedoty idei, że wyłączenie ich
z partycypacji politycznej jest niesprawiedliwe. Przy takim
założeniu ubodzy naciskający na uzyskanie udziału
w sprawowaniu władzy nie stykali się ze zjednoczoną opozycją
elit i klasy hoplitów. W ten sposób kompromis pozostawał
jedynym sposobem uniknięcia niszczących niepokojów
społecznych.

W takim kontekście sensowne staje się założenie, że ta
bezprecedensowa zmiana w samej naturze polityki starożytnej
Grecji opierała się na dążeniu do sprawiedliwości i równości,
takiej jak ta wyrażana w wierszach Hezjoda. Większość
najwyraźniej uznała, że nie może dłużej znosić dyktatu innych
bez możliwości wypowiedzenia się, ponieważ wszyscy byli
fundamentalnie równi lub przynajmniej podobni do siebie, jeśli
chodzi o ich wkład w życie społeczności. Dlatego należał im się
równy lub przynajmniej podobny udział w podejmowaniu
decyzji o życiu państwa-miasta. Ten trend dążenia do
politycznego egalitaryzmu na szczeblu lokalnym odpowiadał
trendowi panhelleńskiemu, którego wyrazem były igrzyska
olimpijskie; odrzucał także postawę ukazaną we fragmencie
Iliady, w której Odyseusz pobił Tersytesa za publiczne
skrytykowanie Agamemnona (zob. wyżej, rozdział 3).

Niezależnie od tego, jakie były rzeczywiste korelacje między
czynnikami prowadzącymi do tego efektu, najważniejszym
osiągnięciem politycznym rozwiniętych greckich państw-miast
była praktyka podejmowania decyzji przez powszechne



zgromadzenie mężczyzn-obywateli. Członkowie elit zachowali
ogromne wpływy w polityce greckiej nawet w państwach-
miastach, jednak bezprecedensowe znaczenie, jakie z czasem
zyskali przedstawiciele nieelitarnych części społeczności,
stanowiło najbardziej niezwykły element organizacji politycznej
Grecji w okresie archaicznym. Proces ten przebiegał stopniowo;
państwa-miasta nie pojawiły się znikąd w swej rozwiniętej
postaci około 750 r. p.n.e. Trzysta lat później na przykład
obywatele Aten nadal przeprowadzali głębokie reformy swoich
instytucji politycznych, by jeszcze powiększyć partycypację
polityczną i zwiększyć prawa biednych obywateli.
Najistotniejsze jest zatem to, że zmiany te w ogóle nastąpiły.

 
 

Niewolnictwo
Jak wspomniano wcześniej, nawet po wykształceniu się

w greckim okresie archaicznym państw-miast dla wielu
mieszkańców starożytnej Grecji wolność pozostawała jedynie
ulotnym marzeniem. Potwierdzone istnienie niewolnictwa
w wiekach ciemnych dowodzi istnienia skomplikowanej sieci
zależności pomiędzy ludźmi wolnymi a niewolnymi. W języku
poematów Homera i Hezjoda mowa o ludziach nazywanych
dmos, doule i douleios, którzy byli w mniejszym lub większym
stopniu zależni od innych i niewolni. Niektórzy ludzie zależni
pojawiający się w poematach wydają się raczej mniej znacznymi
członkami właścicieli domów, a nie elementem żywego
inwentarza. Żyją praktycznie w takich samych warunkach jak
ich protektorzy i mają własne rodziny. Inni, pojmani w czasie
wojen, stali się niewolnikami w pełnym znaczeniu tego słowa –
pozostawali pod całkowitą dominacją swoich właścicieli, którzy
czerpali zyski z ich pracy. Niewolnicy ci uważani byli za część
dobytku – inwentarz – a nie za ludzi. Jeżeli zawarte w tych
poematach opisy odzwierciedlają rzeczywiste warunki panujące
w wiekach ciemnych, niewolnictwo nie było podstawową formą
uzależnienia występującą w ówczesnej Grecji.



Wykształcenie się obywatelstwa jako kategorii definiującej
przynależność do ekskluzywnej grupy ludzi tworzących greckie
państwo-miasto w nieunikniony sposób uwydatniło różnicę
pomiędzy tymi, którzy do grupy tej przynależeli, i pozostałymi.
Wolność od władzy innego człowieka była niezbędnym
warunkiem uzyskania pełni praw obywatelskich; w państwach-
miastach mogli je uzyskać wolno urodzeni, dorośli mężczyźni.
Obywatelstwo uwydatniało zatem najsilniej różnicę między
wolnymi (eleutheros) a uzależnionymi lub niewolnikami
(doulos). W ten sposób ukształtowanie się w okresie
archaicznym jasnej idei wolności osobistej w powstających
państwach-miastach mogło paradoksalnie przyczynić się
również do upowszechnienia niewolnictwa. Trwający wówczas
rozwój gospodarczy i tożsamy z nim wzrost zapotrzebowania na
siłę roboczą zapewne stymulował również import niewolników.
W każdym razie rozwinięte w okresie archaicznym niewolnictwo
zepchnęło większość niewolnych osób w stan absolutnego
uzależnienia; stali się własnością swych panów. Według
późniejszej, arystotelesowskiej kategoryzacji niewolników, byli
„żywą własnością” (Polityka, księga I, 1253b, 32, przeł. Ludwik
Piotrowicz). Zdaniem Arystotelesa niewolnictwo było zjawiskiem
naturalnym, ponieważ istnieli ludzie pozbawieni zdolności
rozumowania niezbędnej, by dana osoba mogła być wolna.
Filozof z niechęcią przytaczał jednak także argumenty
przeciwko tezie, jakoby niektórzy ludzie z natury nie zasługiwali
na bycie wolnymi.

Jeńcy pojmani w czasie działań wojennych stanowili zatem
problem dla arystotelesowskiej teorii o naturalności
niewolnictwa, ponieważ byli oni niegdyś wolni, a stali się
niewolnikami dopiero w wyniku przegranej bitwy – czyli
niedostatki intelektualne bynajmniej nie stały się przyczyną
popadnięcia przez nich w niewolę. Mimo tego wszystkie greckie
państwa-miasta akceptowały fakt, że jeńców wojennych można
było sprzedawać jak niewolników (o ile nie wykupiła ich
wcześniej rodzina). Jak się zdaje, niewielu niewolników urodziło



się i wychowało w domach tych, dla których pracowali.
Większość niewolników nabywano na rynkach
międzynarodowych. Handlarze niewolnikami sprowadzali swój
„towar” do Grecji z północy i wschodu, byli to zatem
przedstawiciele ludów niegreckich, których schwytali rabusie
czy piraci. Także mieszkańcy tych regionów niekiedy najeżdżali
swych sąsiadów, by sprzedawać później uprowadzonych
brańców handlarzom, ci zaś odsprzedawali ich z zyskiem
w Grecji. Jak pisał Herodot, niektórzy z mieszkańców położonej
na północ od Grecji kontynentalnej Tracji „sprzedawali swe
dzieci na obczyznę” (Dzieje, księga 5, wers 6, przeł. Sweryn
Hammer). Zapewne oznacza to, że jedno z trackich plemion
sprzedawało dzieci odebrane innemu, uznawanemu za
odmienne plemieniu Traków. Grecy nazywali wszystkich
niemówiących po grecku obcokrajowców „barbarzyńcami”
(barbaroi), czyli ludźmi, których mowa wydawała się Grekom
zbitką niezrozumiałych dźwięków „bar, bar”. Grecy nie uważali
jednak wszystkich barbarzyńców za jednakowych. Mogli oni
być dzielni lub tchórzliwi, inteligentni lub tępi; jednakże według
greckich standardów nie byli cywilizowani. Grekom, tak jak
i Trakom oraz innym ludom praktykującym niewolnictwo,
łatwiej było trzymać w niewoli ludzi, których uważali za innych
oraz których odmienność etniczna i kulturowa ułatwiała ich
dehumanizowanie. Grecy trzymali w niewoli także innych
Greków, zwłaszcza pojmanych na wojnach, jednak nie byli oni
obywatelami tego samego państwa-miasta co ich właściciele.
Bogate rodziny ceniły sobie wykształconych niewolników
greckich, ponieważ można było zatrudnić ich w roli prywatnych
nauczycieli dla swych dzieci, jako że instytucja publicznych
szkół była wówczas nadal nieznana.

Niewolnictwo stało się w Grecji normą dopiero około roku 600
p.n.e. Cena niewolnika stała się na tyle niska, że nawet
średniozamożne rodziny mogły sobie pozwolić na posiadanie
jednego czy dwóch niewolników. Jednak nawet bogaci greccy
właściciele ziemscy nigdy nie posiadali po kilkuset



niewolników, równie licznych jak grono utrzymujące później
w sprawności rzymskie akwedukty czy też pracujące na
plantacjach Południa Stanów Zjednoczonych przed wojną
secesyjną. Z jednej strony utrzymywanie dużej liczby
niewolników przez cały rok byłoby nieekonomiczne, jako że
praca na roli miała charakter sezonowy, a okresy dużego
zapotrzebowania na siłę roboczą przedzielone były dłuższymi
okresami względnej bezczynności, w czasie których trzeba
byłoby utrzymywać niewolników.

Jednak w początkach V w. p.n.e. liczba niewolników
w niektórych państwach-miastach wzrosła niekiedy tak bardzo,
że stanowili nawet trzecią część liczby ludności. Oznacza to
rzecz jasna, że większość prac w greckich państwach-miastach
nadal wykonywali osobiście drobni rolnicy i ich rodziny oraz
wolni robotnicy najemni. Rzadki wyjątek stanowił specjalny
system niewolnictwa istniejący w Sparcie, o którym będzie
mowa później. Bogaci Grecy uważali pracę najemną za
niegodną wolnego człowieka, jednak postawy tej nie mogli
podzielać liczni biedacy, którzy musieli zarabiać na życie
w każdy dostępny sposób.

Niewolnicy, tak jak wolni robotnicy, wykonywali wszelkie
prace. Najbezpieczniejsza fizycznie była praca niewolników
domowych, głównie kobiet. Ich zajęciem było sprzątanie,
gotowanie, przynoszenie wody z publicznych fontann, pomoc
pani domu przy tkaniu, opieka nad dziećmi, towarzyszenie
(zgodnie z greckim zwyczajem) panu na targu i inne prace
domowe. Nie wolno było im jednak odmówić, jeśli właściciele
zażądali od nich usług seksualnych. Niewolnicy zatrudnieni
w drobnych warsztatach rzemieślniczych, takich jak garncarnie
czy kuźnie, oraz pracujący na roli bardzo często towarzyszyli
swoim właścicielom. Tylko bogaci właściciele ziemscy
zatrudniali niekiedy nadzorcę niewolników, pilnującego pracy
na polach, podczas gdy właściciel nie opuszczał miasta.
Najgorsze warunki pracy niewolniczej panowały w ciasnych,
często zapadających się tunelach nielicznych greckich kopalni



srebra i złota. Ich niegodnym pozazdroszczenia losem była
mordercza praca w półmroku, zaduchu i ciasnocie. Właściciele
mogli karać niewolników według uznania, nawet zabijać ich bez
obawy o jakiekolwiek poważniejsze konsekwencje. (W Atenach
w okresie klasycznym zamordowanie niewolnika przez pana
uważane było za czynność w złym guście, może nawet za czyn
nielegalny, ale karą było co najwyżej odbycie rytualnego
oczyszczenia). Bicie prowadzące do trwałego okaleczenia czy
egzekucja zdolnego do pracy niewolnika były zapewne
rzadkością, ponieważ niszczenie tak użytecznego inwentarza
nie miało dla właściciela sensu ekonomicznego.

Niektórzy niewolnicy cieszyli się pewną niezależnością z racji
statusu niewolnika publicznego (demosioi, „należący do ludu”);
ich właścicielem nie była osoba, ale państwo-miasto. Żyli
samodzielnie i wykonywali specjalistyczne prace. W Atenach na
przykład zadaniem niewolników publicznych było orzekanie
o oryginalności miejscowych monet. Zajmowali się także
pogardzanymi czynnościami wiążącymi się z użyciem siły wobec
obywateli, jak na przykład towarzyszenie urzędnikom przy
aresztowaniu przestępców. W Atenach niewolnik publiczny
pełnił też funkcję miejskiego kata. Osobowych właścicieli nie
posiadali także niewolnicy przynależni do świątyń; należeli oni
do boga, któremu poświęcona była świątynia. Pełnili w niej role
służebne, jak przedstawił to na przykład ateński dramaturg
Eurypides w sztuce Ion, wykonywanej w końcu V w. p.n.e.

W idealnych warunkach niewolnicy domowi posiadający
ludzkich właścicieli mogli przeżyć całe życie bez kar fizycznych.
Niekiedy mogli nawet towarzyszyć swym właścicielom
w rodzinnych wypadach czy też w czasie rytuałów religijnych,
takich jak składanie ofiar. Byli jednak wyalienowani ze
społeczeństwa, ponieważ nie mieli prawa zakładania rodziny,
żadnej ochrony prawnej czy praw publicznych, ani też nie mogli
posiadać żadnego majątku. Jak powiedział jeden ze
starożytnych komentatorów, życie niewolników sprowadzało się
do „pracy, kary i pożywienia” (Pseudoarystoteles, Ekonomika



1344a, 35, przeł. Ludwik Piotrowicz). Ich praca wspierała
gospodarkę grecką, ale rzadko przynosiła im jakąkolwiek
osobistą korzyść. Mimo całej mizerii ich egzystencji, greccy
niewolnicy – nie licząc Sparty – niemal nigdy nie zorganizowali
większych powstań. Wynikało to zapewne z faktu, że wywodzili
się ze zbyt wielu różnych ludów i języków i znajdowali się zbyt
daleko od rodzinnych stron, by mogli zorganizować powstanie
przeciw swym panom lub ucieczkę do krajów pochodzenia.
Niekiedy właściciele uwalniali swoich niewolników, inni zaś
obiecywali uwolnienie jako nagrodę za pracowitą służbę.
Wyzwoleńcy nigdy nie zostawali obywatelami państw-miast,
lecz stawali się członkami społeczności wolnych
obcokrajowców, czyli metojków. Oczekiwano od nich gotowości
do udzielenia w razie potrzeby pomocy swoim byłym
właścicielom.

 
 

Gospodarstwa domowe i małżeństwa
Wzrost znaczenia niewolnictwa w greckim państwie-mieście

uczynił każde gospodarstwo domowe większym; oznaczał też
więcej obowiązków dla kobiet, szczególnie zamożnych, których
życie ograniczał obowiązek zajmowania się gospodarstwem
domowym. Były partnerkami mężów, którzy większość czasu
przebywali poza domem, uprawiając pola, biorąc udział w życiu
politycznym i spotykając się z innymi mężczyznami; kobiety
w tym czasie zajmowały się gospodarstwem domowym
(oikonomia, skąd wywodzi się słowo ekonomia). Oczekiwano od
nich dbania o wychowanie dzieci, nadzorowanie
przechowywania i przygotowywania żywności, pilnowania
rodzinnego budżetu, kierowania pracą niewolników domowych
oraz opieki nad nimi w czasie choroby. Poważnym zadaniem
było wykonywanie tkanin przeznaczonych na ubrania; były one
kosztowne, szczególnie kolorowe i wzorzyste tkaniny
przeznaczone na stroje kobiet żyjących na wystarczająco
wysokiej stopie. Gospodarstwa domowe opierały się zatem na



kobietach, których praca pozwalała rodzinom na
samowystarczalność finansową, a mężczyznom na uczestnictwo
w życiu politycznym swej polis.

Kobiety ubogie pracowały poza domem, często jako
straganiarki na miejskim rynku (agora), stanowiącym centrum
każdego osiedla. Tylko w Sparcie kobietom wolno było brać
udział razem z mężczyznami w zawodach sportowych. Kobiety
odgrywały poważną rolę w życiu publicznym państwa-miasta,
biorąc udział w uroczystościach religijnych, świętach
i pogrzebach. Niektóre obrzędy zarezerwowane były wyłącznie
dla kobiet, jak na przykład kult bogini Demeter, która miała
niegdyś nauczyć Greków niezbędnej do życia umiejętności
uprawiania ziemi. Kobiety pełniły także funkcje publiczne w roli
kapłanek wielu bóstw; w Atenach w V w. p.n.e. kobiety były
kapłankami w ponad czterdziestu różnych kultach. Często rola
kapłanki wiązała się z dużym prestiżem oraz praktycznymi
korzyściami, takimi jak wypłacane przez państwo
wynagrodzenie oraz większa swoboda poruszania się
w przestrzeni publicznej.

Od momentu zamążpójścia kobiety trafiały pod opiekę prawną
męża, tak samo jak w okresie panieńskim były pod opieką ojca.
Opiekun kobiety – ojciec, a jeśli ten nie żył, stryj bądź brat –
często zaręczał ją z synem innego mężczyzny jeszcze
w dzieciństwie, niekiedy już w wieku pięciu lat. Zaręczyny były
ważną uroczystością publiczną i odbywały się w obecności
świadków. Przy tej okazji opiekun powtarzał słowa oznaczające
główny cel małżeństwa: „Daję ci tę kobietę dla płodzenia
legalnych dzieci” (Lukian, Timon 17). Samo zawarcie
małżeństwa następowało zwyczajowo, gdy panna młoda stała
się nastolatką, pan młody zaś miał od dziesięciu do piętnastu
lat. Hezjod radził poślubiać dziewicę w piątym roku po
osiągnięciu przez nią dojrzałości „kiedy ci już niewiele brakuje
do lat trzydziestu” (Prace i dni, wersy 697-705, przeł. Jerzy
Łanowski). Zawarcie legalnego małżeństwa oznaczało
zamieszkanie małżonki w domu męża. Procesjonalne przejście



z domu do domu było najbliższym istniejącym w starożytnej
Grecji odpowiednikiem współczesnej ceremonii zaślubin.
Kobietę wprowadzano do domu męża wraz z posagiem (jeśli
była bogata, z działką dochodowej ziemi) oraz przedmiotami
osobistymi, które stawały się częścią gospodarstwa domowego
i mogły być dziedziczone przez dzieci. Mąż miał prawny
obowiązek strzeżenia posagu oraz zwrócenia go w przypadku
rozwodu. Procedury rozwodowe związane były w większym
stopniu z władzą niż z prawem: mąż mógł wydalić żonę ze
swego domu, podczas gdy żona w teorii mogła z własnej
inicjatywy opuścić męża i powrócić pod opiekę męskich
krewnych. Jej wolność mogła jednak ulec ograniczeniu, jeśli
mąż postanowił zatrzymać ją siłą. Małżeństwa w starożytnej
Grecji cechowała monogamiczność, powszechna była też – poza
Spartą – nuklearna struktura rodziny (czyli mąż, żona i dzieci
zamieszkujące osobno od innych krewnych), choć w różnych
okresach życia z małżeństwem mogli zamieszkiwać też krewni.
Obywatele-mężczyźni mogli bezkarnie nawiązywać relacje
seksualne z niewolnicami, zagranicznymi konkubinami,
prostytutkami lub też (w wielu państwach-miastach)
z chętnymi młodzieńcami-obywatelami. Obywatelki nie
dysponowały taką swobodą seksualną; w przypadku
cudzołóstwa surowe kary czekały zarówno żonę, jak i jej
kochanka. Jak to często bywało, Sparta stanowiła wyjątek:
bezdzietne kobiety mogły tam wiązać się z innym mężczyzną dla
celów prokreacyjnych, pod warunkiem zgody męża.



 

 
Marmurowa figurka z okresu archaicznego przedstawiająca pannę (kore) była
prezentowana publicznie; typowa dla swoich czasów, zapewne ofiarowywana bogom
jako wotum. Ślady farby na włosach i starannie udrapowanej szacie pozwalają
wyobrazić sobie jaskrawe barwy, jakimi pokrywano starożytne rzeźby greckie. Kolory
te zwykle z czasem wyblakły lub znikły zupełnie.



 
Dążenie do regulacji małżeństwa i prokreacji oraz zachowania

rodzinnego majątku służyło przede wszystkim poddaniu praw
społecznych i obywatelskich greckich kobiet pod kontrolę
mężczyzn. Paternalizm greckich mężczyzn względem kobiet był
zakorzeniony w pragnieniu kontroli nad reprodukcją, a zatem
nad dystrybucją majątku, co zyskało szczególne znaczenie
w czasach załamania gospodarczego w wiekach ciemnych.
Hezjod na przykład mówi o tym wprost, relacjonując mit
pierwszej kobiety nazwanej Pandorą (Teogonia, wersy 507-616;
Prace i dnie, wersy 42-105). Według legendy władca bogów
Zeus stworzył Pandorę jako karę dla mężczyzn po tym, jak
wrogo nastawiony do Zeusa tytan (pomniejsza istota
nadprzyrodzona) Prometeusz ukradł Zeusowi ogień i ofiarował
pozbawionym go dotychczas ludziom. Pandora miała w efekcie
wypuścić „zarazy i nieszczęścia” na dotychczas wolny od zgryzot
męski świat, zdejmując pokrywę z danej jej przez bogów puszki
czy naczynia. Hezjod odnosi się następnie do potomstwa
Pandory, płci żeńskiej, jako „pięknego utrapienia” mężczyzn,
porównując je do knujących intrygi trutni żyjących z pracy
pszczół. Jak wskazuje dalej, jeśli mężczyzna będzie odmawiał
małżeństwa celem ucieczki przed „czynami kobiet”, czeka go
„starcza niedołężność” bez opieki dzieci (Teogonia, wersy 603-
605). Co więcej, po śmierci krewni podzielą się jego majątkiem.
Mężczyzna musi zatem się żenić, tak by mógł spłodzić dzieci
stanowiące dla niego ubezpieczenie na starość oraz zachowanie
wypracowanego majątku drogą dziedziczenia. Zgodnie z grecką
mitologią kobiety były dla mężczyzn złem koniecznym, jednak
życie kobiet w państwie-mieście wiązało się z pełnieniem
niezwykle znaczących ról społecznych i religijnych.



 
 

Oligarchia, tyrania i demokracja

5



 
 

Chociaż greckie państwa-miasta różniły się wielkością
i zasobami naturalnymi, z upływem epoki archaicznej
stopniowo doszło do upowszechnienia się wśród nich pewnych
podstawowych instytucji politycznych oraz tradycji
społecznych: obywatelstwa, niewolnictwa, upośledzenia
prawnego i wykluczenia politycznego kobiet oraz utrwalenia
czołowej roli bogatych elit w życiu publicznym. Państwa-miasta
wypracowały te wspólne instytucje niekiedy w skrajnie
odmienny sposób. Jak można wnioskować z ograniczonego
materiału źródłowego, wraz z kresem kultury mykeńskiej
niemal znikła w greckim świecie monarchia. Istniejąca
w Sparcie instytucja dwóch królów stanowiła element jej
skomplikowanego systemu oligarchicznego, nie zaś istnienia
w niej władzy monarchicznej z jednym władcą nieograniczonym
skomplikowanym i surowym systemem podziału władzy,
obowiązującym spartańskich „królów”. W Sparcie i niektórych
greckich państwach-miastach władza polityczna spoczywała
w rękach ograniczonej liczby obywateli; ten system rządów
nazwano oligarchią (oligarchia oznacza po grecku „rządy
niewielu”). Inne państwa-miasta przeżywały okresy dominacji
przez swego rodzaju jedynowładców, którzy przejmowali władzę
w sposób nieregularny, często przy użyciu siły; Grecy nazywali
takich władców „tyranami” (od słowa tyrannos). Tyrania,
dziedziczona z ojca na syna, istniała w różnych okresach
w całym greckim świecie, od państw-miast położonej na
zachodzie Sycylii aż po Samos koło wybrzeża jońskiego.
Większość tych tyranii nie utrzymywała się przy władzy dłużej
niż dwa pokolenia.

 
KALENDARIUM



ok. 800-600 p.n.e.: wykształcenie się specyficznych praw i tradycji społecznych
Sparty
ok. 730-710 p.n.e.: pierwsza wojna messeńska, Sparta najeżdża Messenię
ok. 657 p.n.e.: Kypselos z rodu Bakchidów zostaje tyranem Koryntu
ok. 640-630 p.n.e.: druga wojna messeńska – najazd Sparty na Messenię.
Początek kształtowania się zrębów demokracji w Atenach
ok. 632 p.n.e.: Kylon podejmuje próbę zamachu stanu w Atenach
ok. 630 p.n.e.: narodziny Safony z Lesbos
625 p.n.e.: po śmierci Kypselosa władzę w Koryncie obejmuje jego syn Periander
621 p.n.e.: Drakon spisuje nowe prawo Aten
594 p.n.e.: Ateńczycy powierzają Solonowi spisanie praw w nadziei na
zatrzymanie kryzysu społecznego i gospodarczego
546 p.n.e.: po trzeciej próbie Pizystrat zostaje tyranem Aten
ok. 540 p.n.e.: powstanie tyranii na Samos
ok. 530 p.n.e.: Pitagoras przenosi się z Samos do południowej Italii
527 p.n.e.: po śmierci Pizystrata władzę tyrana Aten przejmuje jego syn
Hippiasz
510 p.n.e.: ród Alkmeonidów wspierany przez wojsko spartańskie uwalnia Ateny
od tyranii
508 p.n.e.: Klejstenes rozpoczyna reformowanie ateńskiej demokracji; „lud”
pomaga odeprzeć najazd spartański

 
Jeszcze inne państwa-miasta wykształciły wczesną formę

demokracji (demokratia, „władza ludu”), dając wszystkim
męskim obywatelom prawo partycypacji w sprawowaniu
władzy. Była to niezwykła i nowa forma rządów; znaczenie jej
pojawienia się może umykać współczesnym, którzy z własnego
doświadczenia skłonni są zakładać, że demokracja jest
„normalną” formą rządów w społeczeństwie. Zgromadzenia
mężczyzn posiadające pewien wpływ na władcę istniały
w niektórych spośród pierwszych państw Bliskiego Wschodu,
jako że mądry władca zawsze starał się pozyskać dobrych
doradców i trzymać rękę na pulsie nastrojów swych poddanych.
Grecka demokracja oznaczała istotną nową jakość w postaci
zakresu władzy udzielonej obywatelom. Najsławniejszą
demokrację starożytnej Grecji stworzyli Ateńczycy; ich wolności
indywidualne osiągnęły poziom niewidziany nigdy wcześniej
i nieczęsto później. Te rozbieżne ścieżki rozwoju politycznego
i społecznego w państwie-mieście odzwierciedlają wyzwania,



przed którymi stali Grecy podczas budowania nowego sposobu
życia w okresie archaicznym. Musieli wówczas wypracować
nowe formy uprawiania polityki, odpowiednie dla rosnącej
dzięki rolnictwu i handlowi liczby ludności. W czasie tego
procesu myśliciele zaczęli formułować nowe formy rozumienia
otaczającego ich świata, relacji człowieka ze światem oraz
człowieka z drugim człowiekiem. Ich innowacyjne myśli
w filozofii i naukach ścisłych stanowiły echo nowych form
politycznych.

 
 

Wczesna Sparta
Spartanie przyjęli oligarchię jako formę rządów

w społeczeństwie oddanym gotowości do walki. Ich sposób życia
stał się sławny dzięki zdyscyplinowaniu, przejawiającemu się
w sprawności spartańskiej piechoty – najskuteczniejszej
formacji bojowej w Grecji w okresie archaicznym. Sparta
cieszyła się korzystnymi warunkami do rozwijania swej potęgi –
Lakonia, wąska, biegnąca z północy na południe dolina między
urwistymi łańcuchami górskimi południowo-wschodniej części
Peloponezu, była łatwa do obrony (od nazwy doliny Spartan
nazywano powszechnie Lakończykami lub też
Lacedemończykami od alternatywnej nazwy Sparty
Lakedaimon). Państwo-miasto miało dostęp do morza przez
Gytheon, port położony około 40 kilometrów na południe od
miasta. Port ten leżał jednak nad niebezpiecznymi wodami
Morza Śródziemnego, pełnymi zdradliwych prądów i nękanymi
sztormami. W efekcie nieprzyjaciel nie mógł zagrozić Sparcie od
strony morza, ale także nie sprzyjał temu, by Spartanie mogli
się stać biegłymi żeglarzami. Siła i interesy zorientowane były
zatem ściśle na ląd.



 

 
Spartańska waza z VI w. p.n.e. przedstawia Akesilasa, władcę greckiego miasta
Cyreny w Afryce Północnej, nadzorującego ważenie towarów przewożonych morzem.
Międzynarodowy handel stymulował rozwój greckich państw-miast w okresie
archaicznym, zwłaszcza tych cieszących się posiadaniem bezpiecznego portu
dającego schronienie statkom handlowym.

Grecy sądzili, że przodkami Spartan byli Dorowie, którzy
najechali środkową Grecję około roku 950 p.n.e. i pobili
pierwotnych mieszkańców Lakonii. Jak jednak była mowa
wyżej, znaleziska archeologiczne wskazują, że nie było jednego
wielkiego „najazdu Dorów”. Mieszkańcy Lakonii mówili
pierwotnie doryckim dialektem greki, jednak brak źródeł
uniemożliwia precyzyjne zidentyfikowanie ich najwcześniejszego
pochodzenia. Początkowo Spartanie zamieszkiwali przynajmniej
cztery mniejsze osiedla, z których dwa dominowały nad
pozostałymi. Te pierwsze osiedla zaczęły później współdziałać,
tworząc rdzeń przyszłego spartańskiego polis epoki archaicznej.
Proces zjednoczenia politycznego został później przez Greków
nazwany synojkizmem („współżyciem”). W ramach synojkizmu
większość ludności zamieszkiwała w swoich pierwotnych
osiedlach nawet po tym, jak jedno z nich stało się centralnym
ośrodkiem nowego państwa-miasta. (Synojkizm mógł wiązać się
także z przeniesieniem wszystkich do ośrodka centralnego).
Z czasem zjednoczenie to uczyniło ze Sparty najpotężniejszą



społeczność w Lakonii; Spartanie wykorzystali swą siłę do
podbicia okolicznych państw-miast. Nie możemy dziś odtworzyć
chronologii tego poszerzania władzy Sparty na Lakonię oraz na
położoną na zachodzie Mesenię, jednak proces ten miał
wywrzeć znaczący i trwały wpływ na życie Sparty, o czym mowa
niżej.

Widocznym rezultatem kompromisów niezbędnych do
zjednoczenia Sparty był fakt, że zachowano w niej nie jednego,
lecz dwóch dziedzicznych dowódców wojskowych cieszących się
dużym prestiżem, nazywanych królami. Królowie, niegdyś
będący zapewne wodzami dwóch dominujących wiosek, pełnili
rolę przywódców religijnych Sparty oraz dowódców jej armii.
Królowie nie mieli nieograniczonej władzy politycznej, ponieważ
nie byli monarchami w pełnym znaczeniu tego słowa, ale raczej
przywódcami oligarchicznych instytucji rządzących
spartańskim państwem-miastem. Rywalizacja pomiędzy dwoma
rodami królewskimi prowadziła co pewien czas do zaciekłych
sporów, a istniejący początkowo zwyczaj podwójnego
dowodzenia armią prowadził do paraliżu, jeśli nie potrafili oni
uzgodnić sposobu prowadzenia kampanii. Wreszcie Spartanie
postanowili, że tylko jeden z królów będzie dowodził
wyruszającą w pole armią.

„Nieliczni” sprawujący władzę nad Spartą byli grupą złożoną
z 28 mężczyzn mających więcej niż 60 lat oraz obydwu królów.
Ta trzydziestka, nazywana „radą starszych” (gr. gerousia, pol.
„geruzja”), formułowała propozycje przedstawiane następnie
zgromadzeniu wszystkich wolnych dorosłych mężczyzn.
Zgromadzenie to miało ograniczoną możliwość zmiany treści
tych propozycji; oczekiwano od niego zatwierdzenia planów
geruzji. Odrzucenie ich zdarzało się rzadko, ponieważ geruzja
zachowywała prawo wycofania propozycji spod głosowania, jeśli
reakcja zgromadzenia była nieprzychylna i zapowiadała
odrzucenie jej w głosowaniu.

 
Jeśli lud będzie orzekać wadliwie, to niech członkowie rady starszych
i naczelnicy mają moc decydowania, to jest: niech nie zatwierdzają wyroku, ale



w ogóle go wycofają i rozwiążą Zgromadzenie Ludowe jako zniekształcające
i zmieniające wniosek na gorsze.

Plutarch, Likurg 6, przeł. Kazimierz Korus



 

 



 
Rada mogła przedstawić propozycję na jednym z kolejnych

zgromadzeń, uzyskawszy najpierw poparcie niezbędne dla
uzyskania pomyślnego wyniku głosowania.

Przeciwwagą dla wpływu królów i geruzji było pięciu
wybieranych corocznie „nadzorców” (eforów). Byli oni wyłaniani
spośród wszystkich dorosłych obywateli i mieli za zadanie
zwoływać posiedzenia geruzji oraz zgromadzeń. Posiadali oni
znaczną władzę sądowniczą i karną. Mogli nawet wysunąć
oskarżenia przeciwko królowi i uwięzić go do czasu procesu.
Utworzenie instytucji eforów osłabiło władzę oligarchicznej
geruzji oraz królów, jako że ich zadaniem było dbanie
o przestrzeganie praw. Ksenofont, Ateńczyk, pisał później:

 
Wszyscy zaś wstają z miejsc przed królem, z wyjątkiem eforów, „zasiadających”
na krzesłach eforskich. Co miesiąc składają sobie nawzajem przysięgi – eforowie
w imieniu polis, królowie zaś w swoim własnym. Król poprzysięga, że będzie
królował zgodnie z ustalonymi prawami polis, ta zaś, że, jeśli tamten dotrzyma
przysięgi, zachowa godność królewską nienaruszoną.

Ustrój polityczny Sparty, XV, 6-7, przeł. A. Zinkiewicz i in.
 
Spartanie twierdzili, że przestrzeganie prawa było wymogiem

niezbędnym dla zachowania surowych standardów społecznych
regulujących najdrobniejsze kwestie. Gdy eforowie obejmowali
urząd, wydawali do Spartan oficjalną proklamację „Aby obcięli
wąsy i bali się praw” (Plutarch, Kleomenes, 9, przeł. Mieczysław
Brożek). Szacunek, jakim Spartanie otaczali swój system
rządów prawa, symbolizowało tradycyjne przekonanie, że
delficki Apollo usankcjonował ją przepowiednią nazywaną
Rhetra. Likurg, legendarny przywódca Sparty, wprowadził
reformy zapisane w Rhetrze. Nawet w starożytności historycy
nie dysponowali dokładnymi informacjami o datach panowania
Likurga ani też o sposobie, w jaki zmienił on prawa Sparty.
Możemy dziś jedynie stwierdzić, że kształtowanie się
spartańskiego, opartego na rządach prawa systemu społeczno-
politycznego, nastąpiło w okresie 800-600 p.n.e. W odróżnieniu



od pozostałych Greków Spartanie nigdy nie spisali swych praw,
lecz przekazywali je z pokolenia na pokolenie przy użyciu
odrębnego, ustrukturyzowanego sposobu życia, którego
fundamentem ekonomicznym było wykorzystywanie pracy
przymusowej.

 
 

Sąsiedzi i niewolnicy Sparty
Odmienność spartańskiego sposobu życia wynikała przede

wszystkim z faktu sąsiadowania z ludami niegdyś podbitymi,
zniewolonymi i wykorzystywanymi gospodarczo, lecz znacznie
liczniejszymi. By utrzymać dominację nad podbitymi,
zmuszanymi do pracy i świadczeń sąsiadami, Spartanie musieli
zmienić się w społeczeństwo zmilitaryzowane i zawsze gotowe
do walki. Osiągnęli to dzięki radykalnej przebudowie życia
rodzinnego, wymuszonej wymogiem ścisłego przestrzegania
praw i zwyczajów regulujących praktycznie wszystkie aspekty
życia. Rola sztuki, literatury i rozrywki ograniczała się do
umacniania lojalności wobec grupy i posłuszeństwa nakazom
prawa. Przez codzienne przypominanie o zasadach Spartanie
zapewniali przetrwanie wśród wrogów, których sami stworzyli,
podporządkowując sobie innych Greków zamieszkujących
południową część Peloponezu. Piszący w VII w. p.n.e. poeta
Tyrteusz (Tyrtajos), którego pełne mitologicznych odniesień
wiersze ukazują wyrafinowanie spartańskiej poezji w czasach,
zanim zaczął ją tłumić militaryzm, wyraził to przez nazwanie
odwagi w boju najwyższą męską cnotą:

 
Z takim człowiekiem nie będę się liczył, ni o nim wspominał, który słynie
z szybkości nóg lub z biegłości w zapasach, choćby on siłą i wzrostem Cyklopom
nawet był równy, Albo szybszy w biegu niźli tracki Boreasz, Choćby nad Titonosa
urodę wdzięczniejszym się zdawał, więcej też bogactw posiadał niźli Kinyras lub
Midas, choćby był bardziej królewski niż Pelops, potomek Tantala, albo uroczy
by posiadł głos samego Adrasta, Choćby też wszelką sławą się cieszył – prócz
sławy wojennej.

Tyrteusz, fragment 12, przeł. Włodzimierz Appel



 
Niektórzy z podbitych mieszkańców Lakonii nie stali się

niewolnikami, lecz pozwolono im zachować wewnętrzny
samorząd. Nazywano ich dosłownie „mieszkającymi wokół”
(perioikoi), co można też przełożyć jako „sąsiedzi”. Lakończycy
ci mieli obowiązek służby w spartańskiej armii oraz płacenia
podatków, zaliczano ich też do Lacedemończyków. Nie mieli
jednak praw obywatelskich Sparty. Zapewne ze względu na
zachowanie przez nich wolności osobistej i majątku,
perjojkowie niemal nigdy nie buntowali się przeciwko
spartańskiej zwierzchności. Zupełnie odmienny był los dużej
liczby podbitych ludów Peloponezu, będących niewolnikami,
zwanymi od greckiego słowa oznaczającego „jeńca” helotami.
Późniejsi komentatorzy antyczni opisywali helotów jako tych
„pomiędzy niewolą a wolnością” (Polluks, Onomastikon, 3, 83),
ponieważ nie byli własnością osobistą poszczególnych Spartan,
ale niewolnikami należącymi do całej społeczności; tylko cała
społeczność mogła ich wyzwolić. Heloci mieli coś w rodzaju
życia rodzinnego, ponieważ oczekiwano od nich płodzenia dzieci
celem utrzymania liczebności populacji. Przymuszano ich do
uprawiania ziemi i służenia Spartanom, uwalniając się w ten
sposób od konieczności wykonywania podobnych prac.
Spartańscy mężczyźni nosili bardzo długie włosy celem
zamanifestowania, że są wojownikami, nie zaś robotnikami,
którym długie włosy mogłyby przeszkadzać.

Gdy obszar ziemi uprawnej w Lakonii przestał wystarczać dla
wyżywienia ludności Sparty, Spartanie najechali Meseńczyków,
lud zamieszkujący południowo-zachodnią część Peloponezu.
W czasie pierwszej (ok. 730-710 p.n.e.) i drugiej (ok. 640-630
p.n.e.) wojny meseńskiej wojownicy spartańscy podbili
terytorium Mesenii, stanowiące około 40 procent powierzchni
Peloponezu; Meseńczyków zamieniono w helotów. Powiększenie
populacji helotów o dziesiątki tysięcy Meseńczyków sprawiło, że
liczba helotów znacznie przewyższała liczbę Spartan – wśród
obywateli Sparty było w tym czasie najwyżej 8-10 tysięcy



mężczyzn. Meseńska legenda o królu Arystodemosie stanowi
dramatyczny wyraz odczuwanego przez Meseńczyków poczucia
straty. Zapamiętali oni władcę jako tego, który złożył w ofierze
bogom podziemnego świata własną córkę, by zyskać ich pomoc
przeciwko spartańskim najeźdźcom. Gdy jego działania
podjazdowe zakończyły się w końcu klęską, zdesperowany
Arystodemos miał odebrać sobie życie na jej grobie. Pozbawieni
wolności i swej polis Meseńczycy mieli odtąd nieustannie
wyczekiwać okazji do powstania przeciwko spartańskim panom
i odzyskania utraconej wolności.

W życiu prywatnym helotom wolno było posiadać ograniczony
majątek i praktykować własną religię, co było przywilejem
wszystkich greckich niewolników. W życiu publicznym jednak
heloci żyli nieustannie w cieniu usankcjonowanej prawnie
przemocy. Każdego roku eforowie ogłaszali oficjalnie stan wojny
pomiędzy Spartą a helotami, pozwalając w ten sposób każdemu
Spartaninowi zabić helotę bez jakiejkolwiek obawy o kary
cywilne czy gniew bogów wzbudzony nieusprawiedliwionym
mordem. Spartanie często bili helotów, zmuszali ich do
publicznego upijania się w ramach lekcji poglądowych dla
młodych Spartiatów, piętnowali ich przez wymóg noszenia
czapek z psiej skóry i ogólnie nimi pogardzali. W ten sposób
nieustannie podkreślano odmienność helotów od Spartiatów,
a w efekcie wzniesiony został moralny mur pomiędzy
Spartiatami a helotami, mający usprawiedliwić brutalne
obchodzenie się z innymi Grekami. Z tych powodów heloci
głęboko nienawidzili Spartan.

Praca czyniła helotów wartościowymi dla Spartan. Lakońscy
i meseńscy heloci uprawiali ziemię należącą do spartańskich
rodów, do której byli przywiązani dożywotnio. Niektórzy heloci
pełnili także służbę domową. W V w. p.n.e. mieli towarzyszyć
Spartanom na kampaniach, dźwigając ciężki ekwipunek
hoplitów. W większych wojnach Spartanie uzbrajali nawet
helotów dla wzmocnienia swojej armii, obiecując wyzwolenie
w zamian za dzielną walkę. Nieliczni heloci, którym udało się



w ten sposób wyrwać z niewoli, nazywani byli niepełnymi
obywatelami (neodamodeis); żyli w społecznej i politycznej
pustce, której dokładny opis nie jest możliwy z powodu braku
źródeł. Większość helotów jednak nie miała nadziei na wolność,
a nienawiść skłaniała ich do kolejnych powstań, gdy tylko
widzieli szansę na wygnanie Spartan ze swej ziemi. Dziejopis
Ksenofont, dobrze znający Spartę, odnotował wzburzenie wśród
helotów. Typowy helota jego zdaniem „chętnie jadłby ich na
nawet na surowo” (Ksenofont, Historia grecka, 3, 3, 6, przeł.
Witold Klinger).

To właśnie praca wrogo nastawionej ludności zamienionej
w uprawiających ziemię niewolników pozwoliła Spartiatom na
poświęcanie całego czasu na ćwiczenie się w walce i taktyce
hoplitów, celem ochrony państwa-miasta przed wrogami
zewnętrznymi oraz tłumienia powstań helotów, zwłaszcza
w Mesenii. Jak pisał Tyrteusz, heloci pracowali „tak jak osły, co
z trudem ciężar ogromny dźwigają, kiedy to pańskim rozkazem,
bolesnym, zmuszani przynoszą wszystkich plonów, co ziemia
orna wydaje, połowę” (Tyrteusz, Fragment 6, przeł. Włodzimierz
Appel). Ta przymusowa danina w wysokości połowy zbiorów
miała wynosić do siedemdziesięciu miar jęczmienia rocznie
w przypadku męskiego właściciela domu, dwunastu miar dla
jego żony oraz ekwiwalentnej ilości owoców i innych produktów.
Łącznie żywności tej miało wystarczyć dla utrzymania sześciu
lub siedmiu osób. Helotom miało zostawać tylko niezbędne dla
przeżycia minimum; Spartanie mogli być ukarani, jeśli
pozwalali swoim helotom jeść tyle, by przytyli. Porównując
wolnych od codziennych prac Spartiatów z okropnym losem
helotów, ateńczyk Kritias stwierdził: „w Lakonii [na terytorium
Sparty] żyją i najbardziej wolni, i najbardziej zniewoleni Grecy”
(Libanius, Oracje 25, 63, zob. D.-K. 88B37; por. Plutarch,
Likurg, 28).

 
 

Spartański sposób życia



Życie codzienne Spartan było ściśle zorganizowane celem
utrzymywania spartańskiej armii na najwyższym poziomie.
Jednostka nie miała żadnych możliwości wyboru. Chłopcy
mieszkali w rodzinnych domach tylko do siódmego roku życia,
gdy przechodzili w tryb skoszarowany z innymi chłopcami aż do
ukończenia trzydziestego roku życia. Większość czasu
zajmowały im gimnastyka, polowanie, ćwiczenia z bronią oraz
przyswajanie spartańskich wartości przekazywanych
w opowieściach o bohaterskich czynach, opowiadanych przez
starszych podczas wspólnych posiłków. Dyscyplina była
surowa; nieposłuszeństwo wobec nauczycieli karano z użyciem
przemocy słownej i fizycznej. Nieustanny nacisk na osiągnięcia
i posłuszeństwo przygotowywały młodych mężczyzn do
trudnego życia wojennego. Przykładowo nie pozwalano im
odzywać się niepytanym – nasze słowo „lakoniczny”, czyli
„małomówny”, pochodzi z greckiej nazwy terytorium Sparty
oraz cechy charakterystycznej ludzi je zamieszkujących).
Chłopców celowo głodzono, by wyrobili w sobie umiejętność
skutecznego zakradania się po jedzenie; jeśli jednak przyłapano
ich, byli surowo karani i poniżani. Słynna spartańska opowieść
przekazuje nam, jak bardzo wpajano chłopcom lęk przed
niepowodzeniem. Pewien spartański chłopiec ukradł lisa
i schował go pod ubraniem, tak bardzo jednak bał się złapania
na tym, że nie pisnął nawet i zmarł, gdyż przerażone zwierzę
rozszarpało go. W okresie klasycznym starszych chłopców
posyłano na pewien czas w głuszę, by żyli samopas jako
członkowie „tajnej służby” (krypteia), której zadaniem było
mordowanie każdego heloty, który wydałby się zdolny zabić
Spartanina lub wywołać rewoltę. Ci, którzy nie potrafili
przetrwać surowych warunków wychowania, byli otaczani
pogardą i nie otrzymywali statusu „tych, którzy są jak inni”
(homoioi, czasami tłumaczeni jako „równi”), co było oficjalnym
określeniem dorosłych mężczyzn, którzy zyskali pełne prawo
partycypacji w polityce oraz szacunku ze strony społeczności.
Jedynie synowie rodzin królewskich byli wyłączeni z tego



surowego procesu wychowania nazywanego agoge
(„mentorstwo, ćwiczenie”) – miało to na celu uniknięcie
społecznego kryzysu, w przypadku gdyby królewski syn nie
podołał wychowaniu i tym samym popadł w niesławę. Lęk
przed niepowodzeniem i publicznym poniżeniem były stałym
elementem spartańskiego życia. Spartanie zbudowali nawet
świątynię Strachu i czcili go jako bóstwo, ponieważ uważali, że
jego siła spaja ich społeczeństwo.

Każdy obywatel, który ukończył agoge, musiał zdobyć dla
siebie wstęp do grupy, która jadała razem przy jednym stole we
wspólnej jadalni (sussition); grupa taka liczyła około piętnastu
mężczyzn. Kandydaci byli drobiazgowo badani przez członków
grupy, z których każdy miał prawo zawetowania kandydata
i zmuszenia go do poszukania sobie innej grupy. W razie
akceptacji nowy członek grupy był przyjmowany pod
warunkiem regularnego dostarczania na wspólny stół
odpowiedniej ilości jęczmienia, sera, fig, przypraw i wina,
pochodzącego od helotów obrabiających jego pole. Najpewniej
dostarczano też pewną ilość mięsa, jako że kuchnia spartańska
słynęła z czarnej, krwistej polewki wieprzowej, uważanej przez
innych Greków za praktycznie niejadalną. Zapewne gotowano
ją na mięsie dzików, na które Spartanie uwielbiali polować.
W czasie polowania nie było obowiązku uczestnictwa we
wspólnych posiłkach. Jeśli jeden z członków stołu nie
dostarczał odpowiedniej ilości produktów, był wydalany i tracił
prawa obywatelskie.

Spędzanie tak dużej ilości czasu przy wspólnym stole uczyło
spartańskich młodzieńców wartości ich społeczeństwa. Tam
wpajano im mówienie do wszystkich starszych mężczyzn
„ojcze”, by podkreślić fakt, że jednostka winna była lojalność
przede wszystkim całej społeczności, nie tylko swej rodzinie.
Przy wspólnych stołach niekiedy nawiązywano szczególne więzi
między młodzieńcem a starszym mężczyzną, niekiedy także
kontakty fizyczne, co jeszcze bardziej spajało tych, którzy mieli
kiedyś razem iść do bitwy. Sparta była jednym z greckich



państw-miast, które przyzwalało lub wręcz zachęcało do tego
rodzaju homoseksualnych związków pomiędzy dorosłymi
mężczyznami a młodzieńcami; w innych miastach były one
zakazane. W greckim świecie nie było standardowego,
powszechnego wzorca postępowania wobec męsko-męskich
kontaktów seksualnych. Współczesna terminologia i zakładane
normy zachowań seksualnych często nie przystają do
skomplikowanej praktyki starożytnej Grecji, zwłaszcza jeśli
chodzi o role płci. W Sparcie na przykład dopuszczalnym było,
by „pochodzące ze szlachetnych rodów” kobiety żyły
w związkach z młodszymi kobietami (Plutarch, Likurg, 18,
przeł. Kazimierz Korus); inne państwa-miasta odrzucały takie
związki. Przy wspólnych stołach młodzi Spartanie uczyli się
także znoszenia grubiańskich żartów czy nawet szyderstw,
zwykłych dla wojskowego życia w ich państwie-mieście. Mówiąc
krótko, wspólny stół pod wieloma względami był szkołą życia
oraz zastępczą rodziną dla dorastającego spartańskiego
młodzieńca. Ta grupa mężczyzn pozostawała jego środowiskiem
społecznym nawet po tym, jak osiągnął wiek dojrzały i założył
rodzinę. Jej funkcją było kształtowanie i podtrzymywanie
wartości niezbędnych dla realizacji wymogów jedynego zajęcia
godnego Spartan – służby wojskowej, posłusznego
wykonywania rozkazów i niezłomnej odwagi w walce. Ten
spartański ideał uwiecznił w swych wersach Tyrteusz: „To
wszak wspólną jest chwałą dla miasta i ludu całego, jeśli kto
stając w rozkroku w pierwszym szeregu walczących wytrwa,
całkiem niepomny na myśl o szpetnej ucieczce” (Tyrteusz,
Fragment 12, przeł. Włodzimierz Appel).

Spartańskie kobiety słynęły w całym greckim świecie z racji
swej względnej swobody. Inni Grecy uznawali za skandaliczny
fakt, że spartańskie dziewczęta ćwiczyły razem z chłopcami, i to
minimalnie tylko ubrane. Spartanki nie musiały też pracować
dzięki wyzyskowi helotów; ich rolą było utrzymywanie się
w sprawności, by mogły rodzić zdrowe dzieci, po czym
wychowywać je do wypełniania spartańskich wartości. To



sprawność fizyczna decydowała o atrakcyjności, dlatego nie
stosowały makijażu. Metaforyczny wyraz idealnego mężczyzny
w rozumieniu Spartanek pojawia się na przykład w poezji
Alkmana z końca VII w. p.n.e., który pisał pieśni na chóry
żeńskie i męskie, których występy często towarzyszyły
spartańskim uroczystościom publicznym i religijnym.
Oszołamiająco utalentowana i atrakcyjna pierwsza członkini
chóru żeńskiego, pisze, „wyróżnia się, jakby ktoś postawił
mocną, rączą klacz wśród pasących się krów, przebierającą
kopytami świerzopę z uskrzydlonych snów” (Alkman, Fragment
1). Choć Sparta świadomie zakazywała stosowania bitej
monety, by zniechęcać do gromadzenia bogactw materialnych,
kobiety mogły na równi z mężczyznami posiadać ziemię. Córki
dziedziczyły zapewne połowę części ziemi i majątku, które
przypadałyby jej braciom, jednakże otrzymywały ją na własność
wcześniej – w chwili zawarcia małżeństwa, nie zaś po śmierci
rodzica. W późniejszym okresie dziejów Sparty w ręce kobiet
przechodziło coraz więcej ziemi, ponieważ liczba ludności
męskiej spadała w wyniku strat wojennych, szczególnie
w okresie klasycznym.

Ponieważ mężczyźni przebywali w domach rzadko, to kobiety
kierowały gospodarstwem, obejmującym sługi, córki i młodych
synów, zanim ci osiągnęli wiek rozpoczęcia szkolenia. W wyniku
tego Spartanki posiadały więcej władzy domowej niż
gdziekolwiek indziej w greckim świecie. Przed ukończeniem
trzydziestego roku życia Spartanin nie mógł mieszkać razem
z rodziną, a nawet od świeżo poślubionych oczekiwano, że będą
składali jedynie krótkie wizyty u żon, zakradając się do nich
nocami. Spartanie uważali, że dzięki temu zbliżenia będą
bardziej żywiołowe, co miało przekładać się na poczynanie
silniejszych dzieci. Tradycja ta była tylko jednym z licznych
spartańskich zwyczajów dotyczących heteroseksualnych
związków, które pozostali Grecy uznawali za dziwaczne. Jak
wspomniano wyżej, jeśli wszystkie zainteresowane strony
wyrażały zgodę, żony bezpłodnych mężczyzn mogły zachodzić



w ciążę z innymi – wszystko dla zachowania liczebności tak
bardzo zorganizowanego społeczeństwa. Inni Grecy uważali
takie rozwiązanie za niemoralne. Prawo wymagało od mężczyzn
zakładania rodzin; kawalerowie musieli płacić kary i byli
powszechnie wyśmiewani. Wolność Spartanek od pewnych
ograniczeń powszechnych dla innych Greczynek miała też tylko
jeden cel: produkowanie siły żywej dla spartańskiej armii.
W epoce klasycznej problem uzyskania liczby dzieci
wystarczającej dla zahamowania spadku liczby spartańskich
obywateli stał się palący. W końcu jednak spartański seks
okazał się nie spełniać swojego zadania. Gdy ogromne
trzęsienie ziemi w 465 r. p.n.e. i późniejszy bunt helotów
pozbawiły życia ogromnej liczby Spartan, spadek liczby
ludności okazał się trwały – liczba urodzeń była zbyt mała, by
odbudować najcenniejszy posiadany przez Spartę zasób, czyli
ludzi. Spartanom nie rodziło się wystarczająco wiele dzieci, by
uchronić swe państwo-miasto przed stopniową utratą
znaczenia, aż w drugiej połowie IV w. przestała odgrywać
jakąkolwiek rolę na arenie międzynarodowej. To właśnie ta
zamiana – spadek Sparty z pozycji najpotężniejszego państwa
greckiego w okresie archaicznym do roli drobnego gracza
w czasach tuż przed nastaniem Aleksandra Wielkiego – stanowi
jasny dowód na decydujący wpływ czynnika demograficznego
na wydarzenia historyczne.

Od Spartan oczekiwano rezygnacji z indywidualnych pragnień
i uczynienia celem swego życia pracy na rzecz państwa-miasta,
w tym posiadania dzieci. Wszystko to przesycone było
napięciem, ponieważ trwanie Sparty było nieustannie zagrożone
przez własny model gospodarczy, oparty o wyzysk masy
helotów. Ponieważ dobrobyt Sparty opierał się na
systematycznym i brutalnym wyzysku zniewolonych Greków,
cały jej system polityczny i społeczny był skupiony na
militaryzmie i konserwatywnych wartościach. W Sparcie
zmiana równała się zagrożeniu. Jednocześnie Spartanie
zinstytucjonalizowali pewną formę równości jako podstawę ich



podstawowej komórki społecznej, czyli wspólnego stołu,
jednocześnie odbierając prawdziwą równość społeczną
i polityczną większości obywateli przez oddanie rządów bardzo
ograniczonej liczbie oligarchów. Inni Grecy, choć nie chcieli żyć
tak jak Spartanie, z podziwem spoglądali na szacunek, jakim
otaczali oni prawo służące jako oparcie we wrogim otoczeniu –
które zresztą sami sobie stworzyli.

 
 

Tyrani
Pierwszych tyranów w świecie greckim wyniosło do władzy

pragnienie uniknięcia dominacji oligarchów. Najsłynniejsza ze
wczesnych tyranii nastała w Koryncie około 657 r. p.n.e.
w odpowiedzi na rządy oligarchów pod przywództwem rodu
Bakchiadów. Pod ich rządami w VIII i pierwszej połowie VII w.
p.n.e. Korynt zmienił się w najsilniejsze gospodarczo państwo-
miasto w archaicznej Grecji. Koryntianie byli tak bardzo
zaawansowani w budownictwie okrętowym, że inni Grecy
zamawiali statki u korynckich szkutników. Silna koryncka flota
umożliwiła Bakchiadom założenie kolonii na Korkyrze
u północno-zachodniego wybrzeża Grecji oraz Syrakuz na
Sycylii; te kolonie miały w przyszłości same stać się potęgami
morskimi.

Mimo roli, jaką odegrali w budowaniu dobrobytu Koryntu,
Bakchiadowie nie byli popularni z powodu brutalności, z jaką
sprawowali swe rządy. Kypselos, członek korynckich elit,
którego matka była Bakchiadką, postanowił przejąć władzę,
opierając się na poparciu mas. Jak pisał później Mikołaj
z Damaszku, „Stał się jednym z najznamienitszych obywateli
Koryntu, ponieważ był odważny, rozważny i pomagał ludowi,
w odróżnieniu od rządzących oligarchów, wyniosłych
i brutalnych” (Excerpta de insidiis, 20, 6 = FGrH 90 F57.4-5).
Kypselos doprowadził do obalenia rządów Bakchiadów dzięki
poparciu niższych warstw ludności Koryntu oraz uzyskaniu
w Delfach sprzyjającej przepowiedni, zapowiadającej sukces



jego powstania. Przejąwszy władzę, bezlitośnie niszczył
wszelkich rywali, ale jego popularność wśród ludu pozostała
tak wielka, że mógł rządzić, nie otaczając się nawet strażą. Za
rządów Kypselosa Korynt czerpał zyski z eksportowania dużej
ilości ceramiki, głównie do Italii i na Sycylię. Kypselos założył
kolejne kolonie wzdłuż szlaku morskiego wiodącego do
zachodniej części Morza Śródziemnego, zapewniając tym
samym korynckim kupcom dochody z tego regionu.

Kypselos zmarł w 625 r. p.n.e.; rządy przejął jego syn
Periander, który kontynuował agresywną ekspansję
ekonomiczną Koryntu, zakładając kolonie na północny zachód
i północny wschód od Grecji celem zwiększenia wymiany
handlowej z ludami interioru, bogatymi w drewno i cenne
metale. Rozwijał też kontakty handlowe Koryntu z Egiptem,
czego pamiątką jest imię nadane bratankowi Periandra –
Psammetych. W bogatym mieście kwitło rzemiosło, sztuka
i architektura. Dzisiaj wciąż możemy oglądać ruiny kamiennej
świątyni Apolla, której budowę wówczas rozpoczęto.
W odróżnieniu od ojca surowe rządy Periandra pozbawiły go
poparcia mas. Utrzymał się przy władzy do śmierci w 585 r.
p.n.e., jednak wroga postawa ludności wkrótce doprowadziła do
obalenia jego następcy, Psammetycha. Wrogowie tyranii
w Koryncie sformowali następnie rząd, złożony z ośmiu
urzędników oraz osiemdziesięcioosobowej rady.



 

 
Państwo-miasto Korynt kwitło dzięki dwu ruchliwym portom położonym na obu
krańcach lądowego przesmyku łączącego Peloponez ze środkową Grecją. W VI w.
p.n.e. Koryntianie wyrazili wdzięczność swemu patronowi Apollonowi za dobrobyt,
wznosząc mu widoczną wyżej dorycką świątynię ozdobioną 38 kolumnami.

Tyrania grecka z wielu powodów stanowiła specyficzną formę
rządów. Choć tyrani z definicji są władcami, którzy po władzę
sięgnęli siłą, a nie uzyskali jej legalnie drogą dziedziczenia,
sami zakładali zwykle dynastie, pragnąc przekazać swe rządy
synom lub bratankom. Tyranami zostawali najczęściej
członkowie elit lub przynajmniej wyższych sfer społecznych,
którym udało się pozyskać poparcie zwykłych ludzi. Tam, gdzie
mężczyźni pozbawieni majątku nie mieli praw obywatelskich
lub czuli się pozbawieni praw w życiu politycznym, tyrani
zapewne pozyskiwali poparcie obietnicą rozszerzenia
przywilejów na biedniejszą część społeczeństwa. Co więcej,
tyrani zachowywali czasami istniejące w państwie-mieście
prawa i instytucje polityczne, by zapewnić stabilność
społeczeństwa.

Tak jak w Koryncie, większość tyranii dla zachowania władzy
musiała dbać o poparcie mas swych państw-miast, ponieważ to
członkowie mas stanowili większość armii. Dynastia tyranów
z wyspy Samos we wschodniej części Morza Egejskiego, która



doszła do władzy około 540 r. p.n.e., organizowała ogromne
prace publiczne na rzecz ulepszenia miasta i zapewniania
pracy. Za jej rządów rozpoczęto budowę świątyni Hery, która
miała być największą świątynią w świecie greckim, jak również
radykalnie poprawiono zaopatrzenie w wodę przez
doprowadzenie jej z odległego źródła wykutym w skale tunelem,
którego imponujące rozmiary można podziwiać do dzisiaj. Ten
cud inżynierii, wysoki niemal na dwa mery i długi na kilometr,
przechodzi przez środek wysokiej na 240 metrów góry.
Późniejsze tyranie państw-miast na Sycylii także upiększały
swe miasta efektownymi świątyniami i budowlami publicznymi.

Podsumowując, określenie „tyran” w archaicznej Grecji nie
oznaczało automatycznie władcy brutalnego i znienawidzonego,
tak jak dzisiaj rozumiemy to słowo. Grecy oceniali tyranów jako
dobrych bądź złych w zależności od sposobu sprawowania
przez nich rządów. Działając w interesie ludu, niektórzy tyrani
potrafili utrzymać poparcie przez całe dekady. Inni szybko
napotykali na rosnącą opozycję ze strony zazdrosnych o władzę
rywali lub sami prowokowali wojnę domową, rządząc
niesprawiedliwie i brutalnie. Poeta Alkajos z Mityleny na wyspie
Lesbos w północno-wschodniej części Morza Egejskiego, sam
będąc wrogiem tyrana swego miasta, opisał taki konflikt około
600 r. p.n.e.: „Zapomnijmy o naszym gniewie, porzućmy
gryzący serce spór i domową wojnę, które wzbudził między
nami bóg jakiś, gubiąc lud lecz dając splendor Pittakosowi,
naszemu tyranowi, który się doń modli” (Fragment 70).
Ponieważ tyrani greckich państw-miast dysponowali szeroką
władzą, a duży jej zakres może korumpować nawet najlepsze
intencje, z czasem negatywne konotacje dotyczące tyranii wzięły
górę i stały się powszechne. W ten sposób tyrani coraz bardziej
byli postrzegani jako „tyrańscy” we współczesnym znaczeniu
tego słowa.

 
 

Rozwój ustroju politycznego Aten



Tradycją grecką było opisywanie ważnych wydarzeń
historycznych, takich jak założenie miasta czy spisanie praw,
jako dzieła pojedynczego „twórcy” z zamierzchłej przeszłości.
Tak jak Spartanie, którzy za założyciela swego państwa-miasta
uznawali legendarnego Likurga, Ateńczycy twierdzili, że ich
polis powstała dzięki dokonaniu jednego człowieka.
W legendach ateńskich założycielem miasta był Tezeusz, który
stworzył synojkizm wiosek położonych na terenie Attyki,
półwyspu położonego w południowo-wschodniej części Grecji
i stanowiącego terytorium ateńskiej polis. Ponieważ wybrzeże
Attyki miało kilka miejsc dogodnych do założenia portu,
Ateńczycy byli znacznie bardziej nastawieni na żeglugę
i kontakty zagraniczne od praktycznie odciętych od morza
Spartan.

Według mitów Tezeusz był wędrownym poszukiwaczem
przygód, którego największym osiągnięciem było zgłoszenie się
na ochotnika do udania się wraz z zakładnikami na Kretę, by
tam mógł pokonać Minotaura – żywiącego się ludzkim mięsem
potwora o ciele mężczyzny i głowie byka, któremu oddawano na
pożarcie młodych Ateńczyków i młode Atenki jako zapłatę za
zabicie syna króla Minosa. Tak jak inne sławne czyny Tezeusza,
zabicie Minotaura stało się popularnym motywem dzieł sztuki.
„Prace” Tezeusza, jak nazywano je na wzór słynnych czynów
innego greckiego herosa, Heraklesa (dla Rzymian Herkulesa),
obejmowały głównie zwycięskie walki z zagrażającymi
cywilizowanemu życiu potworami i zbrodniarzami. W ten
sposób nadawano mu status bohatera kulturowego,
promującego społeczne i moralne zalety państwa-miasta.
Herakles, bohater Greków doryckich, słynął z tego, że
pokonywał potwory i bandytów wyłącznie celem
zademonstrowania swojej nadludzkiej siły i umiejętności. Mity
o Tezeuszu czyniły zeń szczególnie właściwego kandydata na
założyciela miasta takiego jak Ateny, którego mieszkańcy
z dumą uważali się za tych, którzy nauczyli resztę Greków
najważniejszych aspektów cywilizowanego życia w postaci



rolnictwa oraz misteriów na cześć Demeter eleuzyńskiej. Wybór
Tezeusza na legendarnego założyciela państwa-miasta stanowił
zatem przejaw ateńskiego poczucia wyższości przez roszczenia
do przeprowadzenia niegdyś „misji cywilizacyjnej” na rzecz
wszystkich pozostałych Greków.

W odróżnieniu od innych ważnych miejsc zamieszkałych
w okresie mykeńskim, Ateny najprawdopodobniej nie przeżyły
katastrofalnego wyludnienia u schyłku epoki brązu, choć
wydaje się mało prawdopodobne, by zupełnie ominęły je skutki
powszechnych w tym czasie przemocy i zamętu. Ludność Attyki
zmalała w pierwszych latach wieków ciemnych, tak jak ludność
całej Grecji. Jednak około 850 r. p.n.e. ateńska gospodarka
rolna już się odradzała – dowodzą tego znaleziska
archeologiczne, takie jak model pojemnika na ziarno
z pochówku kobiety, opisany w rozdziale 3. W okresie 800-700
p.n.e. liczba ludności Attyki gwałtownie rosła wraz z poprawą
warunków gospodarczych; największy przyrost nastąpił
w grupie wolnych rolników. Ci drobni producenci żywności
najpewniej domagali się partycypacji w ateńskiej polityce,
ponieważ uważali za sprawiedliwe posiadanie przynajmniej
ograniczonej równości politycznej i uznania za obywateli.
Niektórzy z nich zyskali majątek wystarczający do zakupu
wyposażenia hoplity; tak jak ich odpowiednicy w innych
państwach-miastach, zapewne zaczęli wywierać nacisk na
członków elity, rządzących najpewniej dotychczas Atenami
w systemie dość szerokiej oligarchii. Rywalizacja wśród
oligarchów o status i bogactwo prowadziła do podziałów
i zapewne zmusiła do uznania roszczeń celem zapewnienia
dalszego udziału hoplitów w pospolitym ruszeniu. Ateńska
biedota wcześnie zyskała prawa obywatelskie; wyjaśnienie tego
procesu jest jednak równie trudne dla Aten, co dla innych
państw-miast, ze względu na brak źródeł. Najprawdopodobniej
ubożsi obywatele zasłużyli sobie na partycypację polityczną
z racji swej służby w ateńskim wojsku w roli lekkozbrojnych.

Czy na tym wczesnym etapie rozwoju ustrojowego Ateny



znajdowały się już na drodze do demokracji? Naukowcy
spierają się co do tego. Źródła, co prawda rozproszone
i niejednoznaczne, moim zdaniem sugerują jednak, że w końcu
VII w. p.n.e. męska część obywateli Aten – czyli bogaci, hoplici
i biedota – wykształciła po raz pierwszy w dziejach Grecji (a
zatem i w historii świata) formę rządów, którą można słusznie
nazwać demokracją. Względnie możemy też powiedzieć, że po
długotrwałym okresie sporów i konfliktów między bogatszymi
i biedniejszymi obywatelami wykonano pierwszy i najważniejszy
krok w kierunku demokracji. Była to też ograniczona
i niekompletna forma demokratycznych rządów. Wreszcie nie
była to jedyna demokracja w Grecji – inne państwa-miasta (o
których posiadamy znacznie mniej informacji) także tworzyły
demokratyczne rządy.

Mimo to jednak ateńskie państwo-miasto w formie rozwiniętej
po wiekach ciemnych oznaczało ważny przełom w organizacji
politycznej i społecznej. Przyjmując tę interpretację, nadal
trudno jednak wyjaśnić przyczyny, dla których Ateny rozwinęły
się w demokrację, zamiast na przykład wytworzyć ograniczoną
oligarchię na podobieństwo spartańskiej. Czynnikami, które
być może sprzyjały rozwijaniu się w Atenach zalążków
demokracji, były zapewne szybki wzrost liczby ludności oraz
poczucie względnego egalitaryzmu wśród obywateli, pozostałe
po surowych warunkach wieków ciemnych, gdy większość
mierzyła się z podobnymi zagrożeniami i problemami. Czynniki
te występowały jednak w całej Grecji w wiekach ciemnych i na
początku okresu archaicznego, a zatem nie wyróżniają Aten
spośród tych państw-miast, w których demokracja się nie
rozwinęła. Być może wzrost liczby ludności chłopskiej w Attyce
był na tyle szybki, że miała ona lepsze niż gdzie indziej
warunki, by domagać się udziału w rządach. Ich siła
i jednolitość uwidoczniły się na przykład w roku 632 p.n.e., gdy
„napłynęli ze wsi” celem pokrzyżowania próby przejęcia władzy
przez ateńskiego arystokratę imieniem Kylon (Tukidydes, Wojna
peloponeska, 1, 126, 7). Kylon był niegdyś zwycięzcą Igrzysk



Olimpijskich oraz zięciem tyrana Megary Teganesa; zamierzał
z pomocą garstki zwolenników ogłosić się tyranem.

Skąpe dowody źródłowe pozwalają przypuszczać, że
w początkach VII w. p.n.e. wszyscy wolno urodzeni dorośli
mężczyźni w Atenach posiadali prawo udziału w zgromadzeniu
(ekklesia, czyli „zgromadzenie wezwanych”), na którym
wybierano na okres roku dziewięciu urzędników nazywanych
archontami („rządzącymi”). Archontowie kierowali rządem,
rozstrzygali spory i wydawali wyroki w sprawach oskarżeń
o przestępstwa. Tak jak wcześniej, elita społeczna nadal
dominowała w ateńskim życiu politycznym i wykorzystywała
swój status, by zapewnić wybór swoich przedstawicieli na
archontów. Czyniono to być może przez organizowanie
własnych zwolenników oraz nawiązywanie sojuszy z innymi
wpływowymi członkami elit. Prawo biednych do uczestnictwa
w zgromadzeniu miało póki co niewielkie znaczenie, ponieważ
poza wybieraniem archontów na zgromadzeniach nie
podejmowano wielu decyzji. Zapewne też zgromadzenie było
zwoływane rzadko, gdy dotychczasowi archonci zdecydowali, że
nadszedł już czas.

Sojusze polityczne zawierane pomiędzy członkami elity były
zapewne nietrwałe. Rywalizacja pomiędzy mężczyznami
zazdrosnymi o wpływy mogła przybrać brutalny charakter. Po
nieudanej próbie zaprowadzenia tyranii przez Kylona, w 621 r.
p.n.e. – być może pod presją hoplitów – wybrano jednego
z Ateńczyków imieniem Drakon, by stworzył zestaw praw
sprzyjających równości i stabilności. Drakon zasłynął z karania
śmiercią za większość przestępstw. Ateńczycy zapamiętali jego
prawa jako budzące równą grozę co jego imię (drakon to po
grecku „smok” lub „żmij”). Tak jak inni Grecy, Ateńczycy
stosowali karę śmierci za morderstwo i najcięższe przestępstwa,
takie jak zdrada. Natomiast z nieznanych nam dzisiaj powodów
reformy Drakona jedynie zwiększyły napięcia i niestabilność
polityczną. Pogarszająca się od pewnego czasu sytuacja
gospodarcza attyckich chłopów prowadziła do dalszego



podsycania niepokojów. Głodni rolnicy byli gotowi do
desperackich czynów, by móc wyżywić siebie i rodziny.
Późniejsi Ateńczycy nie pamiętali już, co spowodowało ten
kryzys gospodarczy; wiedzieli tylko, że stronami w grożącym
krwawą wojną domową konflikcie byli bogaci przeciwko
biednym.

Jedną z przyczyn niepokojów mogło być to, że ówczesna
względna słabość rolnictwa prowadziła do stopniowego
skupiania ziemi w ręku coraz mniejszego grona ludzi.
W samowystarczalnym gospodarstwie, które zapewne stanowiło
znaczną część ówczesnych gospodarstw rolnych, słabsze zbiory
oznaczać mogły głód. Co więcej, rolnicy nie dysponowali
sposobem na łatwą zamianę nadwyżki produktów w majątek
trwały, taki jak pieniądz, który mógłby stanowić zapas na
ciężkie czasy – monety wówczas jeszcze nie były
w powszechnym użyciu. W gorszych czasach, by przetrwać,
należało pożyczać żywność od bogatszych. Gdy możliwość
pożyczania wyczerpywała się, zapewne musieli porzucać ziemię
i szukać zajęcia, by móc wyżywić rodziny; najczęściej zapewne
wynajmowali się do pracy na polach zamożniejszych rolników.
W takich warunkach zdolniejsi lub być może cieszący się
większym szczęściem rolnicy mogli zyskiwać możliwość
użytkowania, a nawet własności ziemi tych, którym się nie
powiodło. Niezależnie od przyczyn, w okresie przed 600 r. p.n.e.
wielu biednych Ateńczyków utraciło prawa do swej ziemi na
rzecz bogatszych właścicieli ziemskich. Kryzys osiągnął takie
rozmiary, że wielu zubożałych rolników nie było w stanie
spłacać swych długów i stawało się niewolnikami. Kryzys
gospodarczy doprowadził Ateny na skraj politycznego tąpnięcia.

 
 

Reformy Solona
Przed upływem 25 lat od wprowadzenia reform Drakona

warunki życia biedoty ateńskiej stały się tak fatalne, że groziło
to wybuchem wojny domowej. Zdesperowani Ateńczycy w 594 r.



p.n.e. dali Solonowi specjalne uprawnienia, by zreformował
prawa i rozładował kryzys. Złożenie władzy w ręce jednego
człowieka było decyzją niezwykłą jak na państwo-miasto
rządzone dotychczas w myśl zasady podejmowania decyzji przez
zgromadzenie. Jak wyjaśnia Solon w swej autobiograficznej
poezji, starał się on utrzymać równowagę między interesem
zamożnych pragnących utrzymać stan posiadania oraz
ubogich, którzy domagali się redystrybucji ziemi odebranej
wielkim właścicielom. Jego słynne „strząśnięcie długów” – jak to
nazywali Ateńczycy – w pewien (nieznany nam dokładnie)
sposób uwolniło tych, których gospodarstwa były zadłużone.
Nie przeprowadzono natomiast nowej dystrybucji ziemi. Solon
zakazał także sprzedawania Ateńczyków w niewolę za długi
i zadbał o uwolnienie tych obywateli, którzy zostali sprzedani
przez wierzycieli. Sukces ten upamiętnił wersami napisanymi
na temat reform: „Do Aten, przez bogów stworzonej ojczyzny,
przywiodłem sprzedanych w niewolę – sprawiedliwie lub nie”
(fragment 36).

Próbując zrównoważyć wpływy polityczne bogatych
i biednych, Solon wprowadził także reformę dzielącą obywateli-
mężczyzn na cztery klasy w zależności od uzyskiwanego
dochodu: „pięćsetmiarowców” (pentakosiomedimnoi, tych,
których rocznych dochód wynosił pięćset miar zboża),
„konnych” (hippeis, z dochodem trzystu miar), zaprzężnych
(zeugitai, z dochodem dwustu miar) oraz tetów – „robotników”
(thetes, mniej niż dwieście miar). Im wyższy był dochód
obywatela, tym wyższy urząd publiczny mógł on objąć; teci
natomiast nie mogli obejmować żadnych urzędów. Solon
potwierdził jednak prawo tej najliczniejszej warstwy społecznej
do uczestniczenia w zgromadzeniu. Najważniejszą z reform
Solona było utworzenie Rady (boule) złożonej z czterystu
mężczyzn, której zadaniem było tworzenie porządku obrad
zgromadzenia (niektórzy badacze przesuwają powstanie Rady
na czasy późniejsze). Członkowie Rady byli wybierani na drodze
losowania, najprawdopodobniej jedynie spośród członków



trzech wyższych klas społecznych. Reforma ta miała duże
znaczenie, ponieważ uniemożliwiała elitom zdominowanie obrad
zgromadzenia przez ustawianie porządku obrad w sposób
korzystny dla interesów zamożnych, a niekorzystny dla
biednych. Solon zapewne zapoczątkował także praktykę
regularnego zwoływania zgromadzenia. Wszystkie te reformy
wzmocniły pozycję zgromadzenia jako prawodawcy w państwie-
mieście i w ten sposób pośrednio przyczyniły się do wzrostu
znaczenia politycznego klasy tetów, który miał nastąpić
w Atenach w ciągu następnych stu pięćdziesięciu lat.



 

 



 
Pomimo ograniczeń w sprawowaniu urzędów dla klasy

o najmniejszych dochodach, podział klasowy wprowadzony
przez Solona wzmacniał czynniki kształtujące podstawy
demokracji, ponieważ umożliwiał awans społeczny. Brak
bezpośrednich podatków dochodowych ułatwiał
przedsiębiorczym obywatelom poprawę swojego losu. Jeśli
komuś udało się zwiększyć dochody, mógł znaleźć się w klasie
uprawnionej do pełnienia urzędów. Jeden z tych, któremu się
to powiodło, umieścił w centrum Aten figurę konia oraz
inskrypcję upamiętniającą awans z czwartej do drugiej klasy
dochodowej: „Anthemion, syn Difilosa, posąg ten złożył
w ofierze bogom, przeszedłszy z klasy thetów do klasy hippeis
[konnych]” (Arystoteles, Ustrój polityczny Aten, 7, przeł.
Zbigniew Piotrowicz). Reformy Solona z czasem umożliwiły
Ateńczykom stworzenie systemu społeczno-politycznego, który
znacznie bardziej niż Spartański sprzyjał indywidualnej
inicjatywie i przemianom społecznym.

Równie ważne dla przywrócenia równowagi i spokoju
w społeczeństwie były dokonane przez Solona reformy
sądownictwa. Wprowadził on zasadę, że każdy obywatel mógł
wysunąć oskarżenia o szeroki wachlarz przestępstw w imieniu
ofiary. Co zapewne najważniejsze, wprowadził prawo apelacji do
zgromadzenia dla każdego, kto uważał podjęte w jego sprawie
decyzje czy wydane wyroki za niesprawiedliwe. Dzięki tym
dwóm reformom Solon uczynił wymiar sprawiedliwości sprawą
należącą do wszystkich obywateli, a nie jedynie tych
bogatszych, którzy pełnili urzędy publiczne. Te reformy
sądownictwa korzystne dla zwykłego człowieka Solon
zrównoważył jednak poszerzeniem władzy „Rady, która zbiera
się na górze boga wojny Aresa” (Demostenes, Mowy, 20.157);
radę tę zwykło się nazywać po prostu „Areopagiem” („wzgórzem
Aresa”). Członkami Areopagu zostawali archonci po ukończeniu
rocznej kadencji sprawowania urzędu. To zgromadzenie byłych
archontów mogło – jeśli jego członkowie wykazali po temu wolę



– posiadać wielką władzę, ponieważ w tym czasie orzekało ono
w sprawach o najcięższe przestępstwa, a szczególnie
w sprawach, w których oskarżonymi byli czynni archonci.
Solon zapewne oczekiwał też, że Areopag wykorzysta swoją
władzę dla ochrony jego reform.

Jak na swoje czasy system polityczny Aten był niezwykły –
nawet w tej wczesnej fazie swojego rozwoju ku demokracji.
Dawał bowiem wszystkim obywatelom płci męskiej możliwość
skutecznej partycypacji w stanowieniu praw i wymierzaniu
sprawiedliwości. Nie wszyscy jednak byli z niego zadowoleni.
Odwiedzający Ateny w czasach Solona król miał rzekomo
pogardliwie stwierdzić, że jego zdaniem ateński system rządów
jest absurdalny. Przypatrując się obradom ateńskiego
zgromadzenia, wyraził swe zaskoczenie faktem, że czołowi
politycy w swych mowach mogli jedynie zalecać pewne
działania, a propozycje te były następne poddawane pod
głosowanie wszystkich obywateli. Jak mówił: „...u Greków
przemawiają mędrcy, a decydują nieuki” (Plutarch, Solon 5,
przeł. Mieczysław Brożek). Niektórzy Ateńczycy będący tego
samego zdania co władca – że bogatych należy utożsamiać
z mędrcami, biednych zaś z głupcami – nieustannie spiskowali
celem obalenia reform Solona. Sympatycy rządów
oligarchicznych mieli odtąd co pewien czas rzucać wyzwanie
ateńskiemu systemowi rządów.

 
 

Od tyranii do reorganizacji demokratycznej
Solon wprowadzał też reformy obliczone na zapewnienie

poprawy gospodarczej, jak na przykład zakaz eksportu
produktów rolnych z wyjątkiem oliwy oraz wymóg, by ojcowie
wyuczali swych synów zawodów dających chleb. Mimo jego
wysiłków w Atenach wybuchł jednak kolejny długotrwały
konflikt, który trwał aż do połowy VI w. p.n.e. Konflikt ten
wynikał z rywalizacji o wpływy i urzędy pośród członków elity
oraz nierozwiązanych problemów biednych Ateńczyków.



W wyniku tych napięć nastały rządy tyranii – jeden z czołowych
obywateli Aten, Pizystrat, rozpoczął długotrwały i brutalny
marsz po władzę z pomocą bogatych przyjaciół, a także biedoty,
której obrońcą się okrzyknął. Dopiero po trzeciej próbie, w 546
r. p.n.e., Pizystrat wreszcie został tyranem Aten. Otoczył się
strażą przyboczną, lecz nadal zabiegał o poparcie mas,
zapewniając fundusze na zakup narzędzi rolniczych dla
potrzebujących ich chłopów i oferując najbiedniejszym
zatrudnienie przy pracach publicznych takich jak poprawa
dróg, budowa wielkiej świątyni Zeusa oraz fontann
zapewniających lepszy dostęp do wody pitnej. Podatek, jaki
nałożył na produkcję rolną – jeden z nielicznych przypadków
bezpośredniego opodatkowania w dziejach Aten – zapewniał
fundusze niezbędne dla udzielania pożyczek rolnikom oraz
finansowanie wielkich projektów budowlanych. Pizystrat
nakazał także, by sędziowie jeździli po wioskach Attyki celem
rozpatrywania spraw na miejscu i oszczędzenia rolnikom
konieczności podróżowania do sądów w mieście. Prawa Solona
oraz utrwalone już instytucje pozostały niezmienione. Tak jak
wcześniejsi tyrani Koryntu, Pizystrat wspierał gospodarkę,
kulturę i architekturę Aten. Za jego czasów na przykład
ateńska ceramika zaczęła wypierać koryncką
z międzynarodowych rynków.

Po śmierci Pizystrata w 527 r. p.n.e. władzę przejął jego
najstarszy syn Hippiasz. Jego polityką było obsadzanie urzędów
krewnymi i przyjaciółmi, co jakiś czas jednak pozwalał też
rywalom spośród elit pełnić urząd archonta, by w ten sposób
częściowo rozładowywać napięcia wywołane tą dominacją.
W końcu jednak bogaty ród Alkmeonidów porozumiał się ze
Spartą, by wysłała ona wojsko celem obalenia Hippiasza. Ta
niezwykła decyzja wynikała z przekonania Spartan, że jako
obywatele najpotężniejszej greckiej polis mają obowiązek bronić
wolności innych Greków (wyłączywszy co prawda Helotów).
W powstałej próżni politycznej przywódca Alkmeonidów,
Klejstenes, starał się pozyskać masy, obiecując szeroko



zakrojone reformy demokratyczne. Jego obietnice wymierzone
były w jego najzagorzalszego wroga, Isagorasa, który w r. 508
p.n.e. został archontem. Isagoras starał się zablokować reformy
Klejstenesa, ponownie wzywając na pomoc Spartan. Ci
odpowiedzieli przychylnie, uznawszy Isagorasa za prawdziwego
obrońcę ateńskiej wolności – zdaniem Spartan demokracja nie
oznaczała wolności, lecz nieograniczone uleganie kaprysom
mas. Wobec obcego najazdu większość Ateńczyków zjednoczyła
się przeciwko Isagorasowi i jego sprzymierzeńcom. Ta niezwykła
demonstracja woli oporu szybko przyniosła kres konfliktowi
między Atenami a Spartą. Konflikt ten zasiał jednak ziarno
nieufności pomiędzy obydwoma państwami-miastami, które
miało przynieść gorzkie owoce w postaci wojny toczonej przez
kolejne pokolenie, począwszy od połowy V w. p.n.e.

Gotowość zwykłych ludzi do przelewania krwi w obronie
planów Klejstenesa umożliwiła mu jeszcze większe pogłębienie
demokracji i stworzenie systemu, z którego Ateny miały
zasłynąć w całej Helladzie. Trwałość jego reform sprawiła, że
późniejsi Ateńczycy widzieli w nim głównego twórcę demokracji
okresu klasycznego. Klejstenes przede wszystkim uczynił
z istniejących wcześniej wiosek Attyki, natomiast z przedmieść
Aten (nazywanych „demami”, demoi) elementy ateńskiej
organizacji politycznej. Obywatele zorganizowani w demach
zajmowali się bezpośrednio zarządzaniem krajem. Przede
wszystkim dbali o prowadzenie ewidencji obywateli w każdym
demie, czyli listy mężczyzn powyżej 18 roku życia
uprawnionych do głosowania na zgromadzeniu. Każdy dem był
także, w zależności od położenia, przydzielony do jednego
z trzydziestu pośrednich szczebli organizacji zwanych trytiami,
po dziesięć dla każdego z trzech regionów Attyki (dziesięć trytii
dla wybrzeża, dziesięć dla równin i dziesięć dla miasta).
Wreszcie istniało też dziesięć okręgów administracyjnych
zwanych phylai, fylami (gr. „plemiona”), utworzonych przez
przydzielenie po jednej trytii z każdego regionu Aten; nie były
to, wbrew nazwie, jednostki utworzone na zasadzie wspólnego



pochodzenia.
Ten skomplikowany system podziału głosujących, zastępujący

wcześniejszy podział na cztery fyle, składał się zatem
z dziesięciu grup, których członkowie nie zamieszkiwali jednej
okolicy. Reorganizacja mapy politycznej Aten oznaczała zatem,
że miejscowi notable nie mogli już łatwo kontrolować przebiegu
wyborów przez naciski na biednych mieszkańców swej okolicy.
Klejstenes zapewne zamierzał w ten sposób złamać siłę swych
oligarchicznych rywali. W każdym razie system dziesięciu fyli,
każdej złożonej z demów z różnych części Attyki, stanowił
administracyjną podstawę umożliwienia pełnienia urzędów
w Atenach przedstawicielom możliwie szerokiego grona
obywateli. Szczególnie istotna była wprowadzona przez
Klejstenesa innowacja w postaci wybierania w drodze losowania
po pięćdziesięciu przedstawicieli każdej fyli, by przez rok
zasiadali w Radzie Pięciuset (zastępującej Radę Czterystu
Solona). Liczba reprezentantów z każdego demu była
proporcjonalna do liczby ludności. Co najważniejsze, dziesięciu
mężczyzn pełniących co roku funkcję wodzów (strategoi),
dzierżących największą władzę cywilną i wojskową w państwie-
mieście, wyłanianych było w wyborach po jednym dla każdej
z fyl. Fyle stanowiły także podstawę organizacji pospolitego
ruszenia wojskowego. Stworzona przez Klejstenesa organizacja
administracyjna była skomplikowana, jednak jej celem było
rozładowywanie konfliktów pomiędzy obywatelami przez
zwiększanie partycypacji we władzy politycznej. Nie jest łatwo
zidentyfikować rzeczywiste motywy kierujące Klejstenesem,
jednakże podkopywanie przezeń istniejących sojuszy
politycznych pomiędzy członkami elit bez wątpienia sprzyjało
pogłębianiu demokracji i promowaniu stabilności politycznej.

Około 500 r. p.n.e. Klejstenes zakończył zatem budowę
systemu rządów opartego na bezpośredniej partycypacji
możliwie wielu obywateli. To, że stworzony przez niego
w okresie zamętu system okazał się trwały i zdolny do dalszych
reform ku demokracji, oznacza, że musiał opierać się na



istniejących wcześniej dążeniach do systemu demokracji
bezpośredniej, nie przedstawicielskiej. Z pewnością, będąc
członkiem ateńskiej elity zabiegającym o poparcie, Klejstenes
kierował się także pragnieniem dania ludowi tego, czego ten
pragnął. To, że oparł się na demach, w większości znajdujących
się poza miastem, oznacza, że czynniki sprzyjające demokracji
musiały mieć swe źródła w tradycyjnych formach życia
wiejskiego. Zapewne poparcie dla koncepcji szerokiej
partycypacji w rządach wynikało z faktu, że wśród
mieszkańców wsi panował względy egalitaryzm. Każdy miał
prawo głosu w sprawach codziennego życia i musiał
przekonywać innych do poparcia swych pomysłów, nie zaś
uciekać się do przymusu. W codziennych sprawach małej
społeczności, zwłaszcza w sprawach dotyczących organizacji
świąt religijnych i składania ofiar, musieli brać udział wszyscy
mieszkańcy, od najbiedniejszego chłopa po najbogatszego
ziemianina; ze względów praktycznych musieli dyskutować
i zawierać kompromisy, przynajmniej jeżeli pragnęli osiągnąć
cokolwiek jako społeczność.

Co więcej, ponieważ w tym okresie wielu bogatych ateńskich
właścicieli ziemskich zdawało się mieszkać w granicach miasta
(nawet jeśli utrzymywali też dom pod miastem), w wyniku
reform Klejstenesa tracili oni możliwość dominowania
w dyskusjach i codziennym życiu demów wiejskich. W każdym
razie idea, że mechanizm podejmowania decyzji politycznych
powinien opierać się na perswazji, nie zaś na narzucaniu
poglądów, odpowiadała duchowi przemian intelektualnych,
jakie następowały w schyłkowym okresie archaicznym.
Propozycje ustrojowe musiały być poparte wiarygodnymi
i przekonującymi argumentami, odpowiadającymi nowym
prądom myślowym. Właśnie te prądy miały się stać jednym
z najbardziej trwałych osiągnięć cywilizacji greckiej.

 
 

Nowa literatura i nowa myśl



Aż do schyłku okresu archaicznego jedyną grecką formą
literacką była poezja. Najstarsza poezja grecka – dzieła Homera
i Hezjoda – tworzone były w jednym rytmie. Znacznie bardziej
zróżnicowana rytmicznie była nowa odmiana poezji – liryka,
która wykształciła się w końcu okresu archaicznego. Poematy
liryczne były o wiele krótsze od epopei Homera czy poematów
dydaktycznych Hezjoda. Sięgały one po wiele tematów, jednak
wykonywane były zawsze przy akompaniamencie muzycznym,
najczęściej liry (rodzaju małej harfy, od jej nazwy pochodzi
nazwa gatunku literackiego) lub też instrumentu dętego
zwanego aulos. Poeci tworzący utwory na chór, tacy jak Alkman
ze Sparty, pisali pieśni przeznaczone na uroczystości na cześć
bogów, upamiętniające ważne wydarzenia z dziejów państwa-
miasta, sławiące zwycięstwa w zawodach lub na wojnach lub
też dla orszaków ślubnych. Poeci liryczni piszący pieśni dla
jednego wykonawcy podkreślali znaczenie indywidualnej
ekspresji na najróżniejsze tematy.

Najbardziej osobistym tematem było uczucie miłości,
a najsłynniejszą poetką tworzącą lirykę miłosną była Safona.
Urodzona około 630 r. p.n.e. na wyspie Lesbos, w wieku
trzydziestu lat była już sławna dzięki swej twórczości. Została
zmuszona do emigracji na odległą Sycylię, zapewne ze względu
na fakt, że ona i jej ród sprzeciwiali się rządom tyrana rodzimej
Mityleny. Jej poematy z pasją opisują psychologiczne skutki
miłości, niewiele jednak mówią o miłości fizycznej. Przykładem
jest jej kunsztowny wiersz na temat uczuć żywionych wobec
innej kobiety:

 
Wydaje mi się dorównywać bogom
Mężczyzna, który naprzeciwko ciebie
Siedzi i chłonie z bliska, urzeczony,
Słodkie twe słowa,
 
Słuchając śmiechu, co budzi pragnienie.
I moje serce w piersi on dziś spłoszył,
Bo ledwie spojrzę na ciebie, nie umiem
Dobyć już głosu,
 



Język się łamie, delikatny ogień
Pod skórą ciało me nagle przebiega,
W oczach mrok, widzieć przestaję zupełnie,
W uszach mi szumi,
 
Pot mnie oblewa, dreszcz przejmuje całą,
Robię się bardziej zielona od trawy
I sama sobie bliską śmierci wtedy,
Już się wydaję.
 
Safona, fragment 31, przeł. Jerzy Danielewicz

 
Archiloch z Paros, który żył zapewne w pierwszej połowie

VII w. p.n.e., zasłynął z wierszy na tematy tak odmienne jak
zaginieni na morzach przyjaciele, kpina z odwagi na polu bitwy
oraz zawiedzionej miłości. Gorzka siła jego poetyckich
szyderstw miała rzekomo skłonić ojca i dwie córki do
samobójstwa po tym, jak Archiloch wykpił ich w swych strofach
w zemście za przerwanie przez ojca romansu między
Archilochem a jedną z córek, Neobulą. Niektórzy współcześni
krytycy uważają, że wiersze o Neobuli i jej rodzinie dotyczą
raczej fikcyjnych osób i miały za cel jedynie wykazanie
prześmiewczych umiejętności Archilocha, którego poezja kpiąca
stanowiła lustrzane odbicie wierszy sławiących. Mimnermos
z Kolofonu, inny poeta liryczny tworzący w VII w. p.n.e., pisał
rapsodie sławiące młodość i użalające się nad jej ulotnością:
„nie dłuższa niż czas, gdy słońce oświeca równinę” (Fragment
2).



 

 
Waza malowana w stylu czarnofigurowym stosowanym w okresie archaicznym,
pokazuje procesję stanowiącą element greckiego rytuału weselnego. Małżeństwo było
prywatnym porozumieniem pomiędzy rodzinami, na mocy którego panna młoda
przenosiła się do domu pana młodego. Mniejsza scena na obwodzie naczynia ukazuje
Tezeusza zabijającego Minotaura.

Poeci liryczni pisali także na tematy aktualne i polityczne –
z takich wierszy słynęli szczególnie Solon i Alkaios. Tematykę tę
kontynuowali Simonides, jego bratanek Bakchylides oraz
Pindar tworzący w VI i V w. p.n.e. Upamiętniali oni heroiczne
czyny wojenne oraz sukcesy w ogólnogreckich zawodach
sportowych. Zawody takie przyciągały zamożnych zawodników,
gotowych nagradzać poetów zdolnych umiejętnie sławić ich
zwycięstwa. Niekiedy poeci liryczni świadomie zajmowali
krytyczne stanowisko wobec tradycyjnych wartości, takich jak
przewagi wojenne. Safona na przykład napisała w jednym
z wierszy: „Ci mówią: «jeźdźcy», tamci zaś «piechota», Inni
«okręty na tej czarnej ziemi są najpiękniejsze», ja tymczasem
mówię: «To, co ktoś kocha»” (Fragment 16, przeł. Jerzy
Danielewicz). Zwrot ku uczuciom indywidualnym, jaki nastąpił
u poetów lirycznych, takich jak Safona, stanowił nowy etap
rozwoju greckiej wrażliwości literackiej i stanowi inspirację dla



poetów aż po dzień dzisiejszy.
U schyłku okresu archaicznego datują się także

najwcześniejsze dzieła greckiej prozy. Myśliciele, dzisiaj zwykle
określani mianem filozofów, którzy równie trafnie mogliby być
nazywani naukowcami-teoretykami badającymi zjawiska
fizyczne, tworzyli utwory prozatorskie, w których dawali wyraz
nowym sposobom myślenia. Niektórzy z nich wyrażali swe idee
także przez utwory poetyckie. Myśliciele ci, pochodzący głównie
z państw-miast Jonii, rozwijali radykalnie nowe idee na temat
świata ludzkiego i jego relacji ze światem nadprzyrodzonym.
W ten sposób powstała w Grecji filozofia. Położenie geograficzne
Jonii, sąsiadującej z niegreckimi kulturami Azji Mniejszej,
kontakty ze starszymi cywilizacjami Egiptu i Bliskiego Wschodu
pozwalały jońskim myślicielom na poznawanie i czerpanie
inspiracji od swych sąsiadów ze wschodniej części basenu
Morza Śródziemnego. Ponieważ w tym czasie w Grecji nie
istniały żadne formalne szkoły, myśliciele tacy jak jońscy
przekazywali swoje idee, biorąc uczniów i wygłaszając publiczne
wykłady, jak również tworząc teksty prozatorskie i poetyckie, te
ostatnie celem recytacji przed zainteresowanymi osobami.
Osoby uczące się u takich myślicieli lub uczęszczające na ich
występy mogły później rozpowszechniać te idee.

Wiedza zdobyta na Bliskim Wschodzie wpłynęła na jońskich
myślicieli tak samo jak tamtejsza sztuka na greckich artystów.
Artyści zdobiący wazy oraz rzemieślnicy dekorujący metalowe
naczynia naśladowali bliskowschodnie motywy zwierzęce
i roślinne. Greccy rzeźbiarze tworzyli reliefy narracyjne na wzór
asyryjskich oraz posągi o znanej z Egiptu orientacji frontalnej.
Egipt zainspirował też greckich architektów do
wykorzystywania kamienia do budowy kolumn, stosowania
ornamentacji, a także inspirował formę całych budowli.
Podobnie ze wschodu na zachód napływała wiedza na temat
regularności w ruchu gwiazd i planet, odkrytych przez
babilońskich astronomów. Wiedza ta okazała się szczególnie
przydatna jońskim myślicielom w sformułowaniu wniosków na



temat natury świata fizycznego. Pierwszy z jońskich teoretyków,
Tales z Miletu (ok. 625-545 p.n.e.) miał przewidzieć zaćmienie
słońca w roku 585 p.n.e., co oznacza, że musiał posiąść wiedzę
wypracowaną w Babilonie. Współcześni astronomowie wątpią,
by Talesowi rzeczywiście udało się przewidzieć zaćmienie;
historia ta dowodzi jednak, jak duży był wpływ wschodniej
nauki i matematyki na jońskich myślicieli. Opierając się na
znajomości faktu, że ruchy ciał niebieskich są regularne,
myśliciele tacy jak Tales, a także pochodzący z Miletu
Anaksymander (ok. 610-540 p.n.e.), wyciągnęli rewolucyjny
wniosek, że światem fizycznym rządzą pewne prawa natury, nie
zaś arbitralne decyzje istot nadprzyrodzonych. Pitagoras, który
około 530 r. p.n.e. emigrował z Samos do południowej Italii,
uważał, że cały świat można było wyjaśnić za pomocą liczb.
Jego doktryny inspirowały do systematycznego studiowania
matematyki oraz numerycznych aspektów harmonii muzycznej,
jak również do uznania istnienia duszy ludzkiej jako formy
nieśmiertelnej.

Myśliciele ci proponowali radykalnie nowy sposób rozumienia
rzeczywistości. Ich zdaniem ludzie mogli badać oraz wyjaśniać
zasady funkcjonowania świata, ponieważ fenomeny natury nie
były wynikiem ani przypadku, ani też arbitralnej woli. Ten
nacisk na istnienie praw rządzących naturą stanowił podstawę
późniejszej myśli filozoficznej i naukowej. Świat i wszystkie byty
nazywano kosmosem – jako że słowo to oznaczało piękny
porządek (stąd nasze słowo „kosmetyka”). Postulowane
uporządkowanie jako charakteryzujące kosmos było
postrzegane jako piękne, ponieważ nie było przypadkowe.
Regularność wszechświata obejmowała nie tylko ruchy ciał
niebieskich, ale także wszystko inne: pogodę, życie roślin
i zwierząt, fizyczność i psychikę człowieka oraz wszystko inne.
Ponieważ wszechświat był uporządkowany, był zatem możliwy
do zrozumienia. Ponieważ można było go zrozumieć, ludzie byli
w stanie wytłumaczyć wydarzenia dzięki przemyśleniom
i doświadczeniom. Twórcy powyższych poglądów uważali za



konieczne opieranie swych wniosków na przesłankach, tak by
móc przekonywać innych, przedstawiając im dowody. Innymi
słowy, wierzyli w siłę logiki (słowo pochodzące od greckiego
słowa logos, oznaczającego między innymi „rozumowe
wyjaśnienie”). Myślenie oparte na rozumie stanowiło
decydujący pierwszy krok na drodze ku znanej nam dzisiaj
postaci filozofii i nauki. Żywione przez tych myślicieli
przekonanie, że za zjawiskami naturalnymi stoją przyczyny
i prawa, było diametralnie odmienne od tradycyjnego
postrzegania przyczyn zjawisk w mitologicznym wpływie bóstw.
Oczywiście wielu współczesnym trudno było zaakceptować tak
ogromną zmianę w sposobie rozumienia świata, dlatego starsza
tradycja wyjaśniania zjawisk jako aktów woli bogów
współistniała z nowymi ideami.

Idee jońskich myślicieli rozprzestrzeniały się zapewne powoli,
ponieważ nie istniały wówczas żadne środki masowego
przekazu. Niewielu ludzi mogło też sobie pozwolić na to, by
zostać zwolennikami tych myślicieli, po czym powrócić
w rodzinne strony i przekazywać ich myśl innym. Dla
większości zwykłych ludzi codziennością były magiczne
praktyki oraz wiara w bogów i boginie, które bezpośrednio
wpływały na życie, zdrowie i dobrobyt oraz na zjawiska natury.
Pomimo dość ograniczonego wpływu jońskich myślicieli na
świat starożytny dokonali oni ogromnie ważnego kroku
w dziejach intelektualizmu – rozdziału nauki od mitu i religii.
Demonstrując niezależność umysłu charakteryzującą ten nowy
kierunek myślenia, Ksenofanes z Kolofonu (ok. 580-480 r.
p.n.e.) ostro skrytykował tradycyjne postrzeganie bogów jako
niewiele więcej niż bardzo zepsutych ludzi, którzy przypadkiem
tylko są nieśmiertelni. Potępiał na przykład przedstawienie
bogów w poezji Homera i Hezjoda, ponieważ bóstwa posiadały
ludzkie wady i słabości, takie jak złodziejstwo, rozwiązłość
i oszustwo. Ksenofanes odrzucał także powszechne
przekonanie, że bogowie przypominają z wyglądu ludzi:

 
Jest jeden bóg, największy wśród bogów i ludzi, który nie przypomina ludzi ani



kształtem ani myślą (...) Ludzie uważają, że bogowie rodzą się tak jak oni, i że
bogowie noszą ubrania i mają ciała jak ludzie i mówią tak samo (...). Jeśli jednak
krowy, konie i lwy miałyby ręce lub mogły rysować rękoma i wytwarzać
przedmioty takie jak ludzie, wówczas konie narysowałyby bogów w postaci koni,
krowy jak krów; uczyniliby ciała bogów podobnymi do tych, które ma każde ze
zwierząt.
Clement, Miscellanies 5.109.1-3 = D-K 21B23, 14, 15
 
Niektórzy współcześni naukowcy nazywają te przemiany

w świecie greckim narodzinami racjonalizmu, nieuczciwym
byłoby jednak określać mityczny czy religijny sposób myślenia
jako „nieracjonalny”, jeśli termin ten rozumie się jako
„bezmyślny” czy „głupi”. Starożytni rozumieli, że ich życie
nieustannie podlegało wpływowi sił, nad którymi nie panowali
ani ich nie kontrolowali, toteż przypisywanie nadprzyrodzonych
przyczyn siłom natury czy też epidemiom nie było w żadnym
wypadku czymś nieracjonalnym. Nowy, naukowy sposób
myślenia zakładał, że dla logicznego wyjaśniania konieczne jest
zaprezentowanie namacalnych dowodów. Popularność czy
przynależność do tradycji nie mogły już dłużej wystarczyć, by
uznawać za prawdę opowieść uważaną za wyjaśnienie zjawiska
naturalnego. W ten sposób jońscy myśliciele odeszli od
tradycyjnego sposobu myślenia starożytnego Bliskiego
Wschodu, bogatego w mitologię, która zainspirowała także mity
greckie.

Przyjęcie poglądu, że zamiast wygłaszać niepoparte niczym
stwierdzenia, ludzie muszą podać powody wyjaśniające
wyznawane przez nich prawdy oraz przekonywać innych
o słuszności swych wniosków, było najważniejszym
osiągnięciem wczesnych myślicieli jońskich. Racjonalizm oraz
przekonanie, że świat można zrozumieć jako coś więcej niż
jedynie zabawkę w rękach niewidzialnej i niezrozumiałej woli
boskiej, dawały nadzieję na poprawę swego losu dzięki
własnym wysiłkom. Jak napisał Ksenofanes: „Bogowie nie
ujawnili wszystkiego śmiertelnym od początku; z czasem, dzięki
poszukiwaniom, ludzie mogą odkryć to, co lepsze” (Stobaeus,
Anthology, 1.8.2 = D-K 21B18). Jak inni myśliciele jońscy,



Ksenofanes wierzył w istnienie bogów, ale odpowiedzialność za
doskonalenie życia ludzkiego składał wyłącznie na barki
samych ludzi. Zadaniem ludzkości było zatem odkrywać to, co
najlepsze, po czym starać się wcielić to w życie.



 
 

Od wojen perskich do Ateńskiego
Związku Morskiego

6



 
 

Błąd popełniony przez ateńską dyplomację uruchomił
największe zagrożenie, z jakim kiedykolwiek musieli zmierzyć
się starożytni Grecy, narażając Helladę na najazd ogromnych
wojsk Persji. W roku 507 p.n.e. Ateńczycy lękali się ponownej
interwencji spartańskiej na rzecz sprzeciwiającej się reformom
Klejstenesa frakcji oligarchicznej. Poszukując pomocy
przeciwko największej potędze greckiej, Ateńczycy wysłali
poselstwo z prośbą o ochronę ze strony władcy Persji Dariusza I
(pan. 522-486 r. p.n.e.). Persja była zdecydowanie
największym, najbogatszym i najpotężniejszym militarnie
państwem ówczesnego świata. W Sardes, siedzibie perskich
władz regionalnych Azji Mniejszej, ateńscy posłowie spotkali się
z gubernatorem i przedstawicielem perskiego władcy (w perskiej
terminologii nazywanym satrapą). Gdy ten wysłuchał prośby
o sojusz i opiekę przeciwko Sparcie, odpowiedział: „Ale kim
jesteś w świecie i gdzie mieszkasz?” (Herodot, Dzieje, 5,73).
Z perspektywy perskiej Ateny były tak nieznaczne, że satrapa
perski nigdy o nich nie słyszał. Jednak dwa pokolenia później
Ateny miały panować nad obszarem zwanym Ateńskim
Związkiem Morskim. Przejście Aten z niebytu do mocarstwowej
pozycji było zupełnie nieoczekiwane: nastąpiło po trwającym
pokolenie okresie desperackich działań zbrojnych, które
zapoczątkowały okres klasyczny w dziejach Grecji (500-323
p.n.e.).

 
KALENDARIUM
507 p.n.e.: Ateńczycy posyłają posłów do Persji, próbując zawrzeć sojusz
500-323 p.n.e.: okres klasyczny dziejów Grecji
499 p.n.e.: wybuch powstania w Jonii
494 p.n.e.: Persowie tłumią ostatnie ośrodki powstańców jońskich
490 p.n.e.: Dariusz posyła ekspedycję karną na Ateny; zwycięstwo ateńskie pod



Maratonem
483 p.n.e.: odkrycie obfitych złóż srebra w Attyce. Ateny na wniosek
Temistoklesa rozpoczynają budowę silnej floty wojennej
482 p.n.e.: ostracyzm Arystydesa (wezwanego do powrotu z wygnania w 480 r.
p.n.e.)
480 p.n.e.: Kserkses na czele ogromnej armii najeżdża Grecję. Zwycięstwo
perskie pod Termopilami i greckie pod Salaminą
479 p.n.e.: bitwa pod Platejami w Grecji i pod Mykale w Azji Mniejszej
478 p.n.e.: Sparta posyła Pauzaniasza jako dowódcę wojsk greckich walczących
z Persją
477 p.n.e.: Ateny przejmują przywództwo Związku Morskiego
475 p.n.e.: Kimon przywozi do Aten szczątki herosa Tezeusza
465 p.n.e.: katastrofalne trzęsienie ziemi w Lakonii, bunt helotów w Messenii
465–463 p.n.e.: bunt wyspy Tazos przeciwko Związkowi Morskiemu.
462 p.n.e.: Kimon na czele ateńskich wojsk udaje się na pomoc Spartanom, ci
pomoc odrzucają.
461 p.n.e.: reformy Efialtesa; ugruntowanie demokracji bezpośredniej
w Atenach.
460–450 p.n.e.: narastanie wrogości między Atenami a Spartą; początek
wypłacania diet sędziom i innym urzędnikom w Atenach
454 p.n.e.: katastrofalna wyprawa Związku Morskiego do Egiptu; przeniesienie
skarbca Związku z Delos do Aten
451 p.n.e.: przyjęcie ustawy Peryklesa o obywatelstwie
450 p.n.e.: przerwanie działań wojennych Związku Morskiego przeciwko Persji
447 p.n.e.: początek programu budowli publicznych w Atenach
446–445 p.n.e.: Ateny i Sparta zawierają sojusz, planowany na trzydzieści lat.
443 p.n.e.: ostracyzm głównego przeciwnika politycznego Peryklesa
441–439 p.n.e.: bunt wyspy Samos przeciw Związkowi Morskiemu
440–430 p.n.e.: wzrost napięcia pomiędzy Atenami a Spartą

 
Dzieje tego incydentu między Atenami a Persją ujawniają siły

prące do konfliktu, który miał zdominować historię wojskową
i polityczną Grecji w V w. p.n.e. Po pierwsze, dwie główne potęgi
Grecji kontynentalnej – Ateny i Sparta – pozostawały nieufne
wobec siebie. Jak pisano wcześniej, Sparta posłała w ostatniej
dekadzie VI w. p.n.e. armię do Aten celem interwencji przeciw
Klejstenesowi i jego demokratycznym reformom. W wyniku tych
działań w obronie wolności (jak ją usprawiedliwiano) siedemset
rodów ateńskich zostało zmuszonych do udania się na
wygnanie. Wówczas jednak Spartanie zostali upokorzeni –



obywatele ateńscy zebrali się w armię i zmusili obcych do
odwrotu, jednocześnie zadając cios ich reputacji
niezwyciężonych wojowników. Od tego momentu Spartanie
postrzegali Ateny jako wroga, rzecz jasna z wzajemnością. Po
drugie, ekspansja Persji w kierunku zachodnim doprowadziła
do podporządkowania greckich państw-miast na wybrzeżu Azji
Mniejszej; Persowie powierzyli je rządom podporządkowanych
sobie tyranów. Jako że Persja kontrolowała teraz wschodnie
wybrzeże Morza Egejskiego, Grecy mieli powody obawiać się
perskich planów co do ich własnych ziem. Ponieważ ani
Persowie, ani Grecy nie wiedzieli zbyt wiele o sobie nawzajem,
niezmiernie łatwo mogło dojść do brzemiennych w skutki
nieporozumień.

 
 

Nierówny konflikt
Ateńscy posłowie skierowani do Sardes naiwnie zakładali, że

Ateny staną się równoważnym partnerem perskiego władcy
związanego obronnym sojuszem, ponieważ Grecy byli
przyzwyczajeni do zawierania traktatów na podobnych
warunkach. Gdy satrapa zażądał od Ateńczyków ofiarowania
ziemi i wody jako symbolicznego dopełnienia zawarcia traktatu,
ci początkowo nie zrozumieli właściwie znaczenia tych gestów.
Z punktu widzenia Persów oznaczało to oficjalne uznanie
zwierzchności perskiego władcy. Perska oficjalna ideologia
zakładała, że władca dominował nad wszystkimi innymi
ludźmi, co wykluczało możliwość zawierania traktatów na
równych warunkach. Gdy posłowie ateńscy zrozumieli
znaczenie gestów, niechętnie zgodzili się publicznie okazać
podporządkowanie swego państwa-miasta, ponieważ nie chcieli
powracać do niego bez sojuszu. Po powrocie jednak spotkali się
z gniewnym przyjęciem zgromadzenia, oburzonego
symbolicznym podporządkowaniem się obcemu państwu przez
własnych posłów. Mimo tej reakcji zgromadzenie nie posłało do
Sardes kolejnego poselstwa celem zadeklarowania



jednostronnego wypowiedzenia traktatu przez Ateny. Dariusz
zatem nie miał żadnych powodów przypuszczać, by stosunki
persko-ateńskie uległy zmianie. Według jego wiedzy Ateny
nadal były jego dobrowolnym sojusznikiem, z czym wiązał się
obowiązek okazywania czołobitności i posłuszeństwa wymagany
od wszystkich śmiertelników. Ateńczycy z kolei nadal uważali
się za niepodległych i niezwiązanych jakimikolwiek
obowiązkami względem perskiego władcy.



 

 
„Czarnofigurowa” waza przedstawia ciężkozbrojnych piechurów w metalowych
hełmach, kryjących się za swymi tarczami, podczas gdy nieopancerzeni łucznicy
ostrzeliwują nieprzyjaciela. Stosowanie różnych formacji na polu walki sprawiało, że
ubodzy mężczyźni, których nie było stać na kosztowny metalowy pancerz, mogli
służyć w obronie swej polis, ucząc się używania tańszej broni miotającej.

To niepowodzenie dyplomatyczne stało się przyczyną serii
wydarzeń, których kulminacją był najazd na Grecję
kontynentalną przez ogromne perskie siły lądowe i morskie.
Ogromne państwo perskie przeważało nad Grecją materialnie
pod każdym względem – od zasobów metali po liczbę żołnierzy.
Grecy byli wówczas w stanie wystawiać na drodze pospolitego
ruszenia obywateli armie złożone z ciężkozbrojnej
i lekkozbrojnej piechoty, łuczników i oszczepników, jazdy,
posiadali też okręty wojenne. Częste konflikty pomiędzy
państwami-miastami nauczyły Greków stosowania skutecznej
taktyki, jednakże perska przewaga liczebna czyniła z konfliktu
coś na kształt walki słonia z niewielkim rojem komarów. W tak
nierównym konflikcie zwycięstwo greckie wydawało się mało
prawdopodobne, a nawet niemożliwe. Równie
nieprawdopodobne, zważywszy na skłonność do podziałów
między państwami-miastami – było to, że aż 31 polis (znikoma



mniejszość) połączy się sojuszem przeciwko tak ogromnie
przeważającemu nieprzyjacielowi i pozostanie w nim wiernie,
mimo strachu i niezgody trapiących je w ciągu lat zmagań
z nieporównywalnie potężniejszym wrogiem.

Państwo perskie było tworem względnie nowym. Ojczyzna
Persów znajdowała się w dzisiejszym południowym Iranie,
a język perski wywodził się z pnia indoeuropejskiego. Dzisiejszy
język używany w Iranie – farsi – pochodzi od starożytnego
języka perskiego. Założycielem imperium był Cyrus (pan. 560-
530 p.n.e.), który obalił państwo Medów. To ostatnie, którego
ośrodek znajdował się w dzisiejszym północnym Iranie,
powstało w końcu VIII w. p.n.e.; Medowie razem
z Babilończykami w 612 r. p.n.e. zniszczyli Asyrię. Władza
Medów rozciągała się aż po granice Lidii w środkowej Azji
Mniejszej. W roku 546 p.n.e. Cyrus podbił Lidię, przez co
podporządkował sobie także greckie państwa-miasta na
zachodnim wybrzeżu Azji Mniejszej, które podlegały władzy
lidyjskiego władcy Krezusa (pan. ok. 560-546 p.n.e.).

Za panowania Dariusza I państwo perskie rozciągało się na
tysiące kilometrów, od Egiptu i Azji Mniejszej przez
Mezopotamię po dzisiejszy Afganistan i zachodnie granice Indii,
oraz od Azji Środkowej po Ocean Indyjski. Zamieszkiwały ją
dziesiątki milionów przedstawicieli wielu ludów i języków.
Państwo przejęło strukturę administracyjną od Asyryjczyków;
satrapowie władali ogromnymi terytoriami, władca perski zaś
nie przejmował się zanadto sposobem, w jaki traktowali jego
poddanych. Obowiązkiem satrapy było utrzymywanie
porządku, wystawianie wojska na żądanie władcy oraz
posyłanie podatków do królewskiego skarbca. Podatki w postaci
żywności, cennych metali i innych dóbr napływały do władcy
z całego terytorium państwa; kontyngenty tworzące jego armię
posiadały najróżniejsze uzbrojenie i wyposażenie, stosowały
odmienne taktyki i posługiwały się najróżniejszymi językami.
Dowodzenie taką armią było niezwykle skomplikowane, jak
zawsze w przypadku armii złożonych z różnorodnych



kontyngentów, zupełnie pozbawionych doświadczenia we
współdziałaniu na polu walki.

Podatki ściągane z licznych poddanych dały perskim władcom
bogactwo niewytrzymujące jakiegokolwiek porównania. Perscy
władcy na wszelkie sposoby podkreślali swą wspaniałość
i wielkość ponad każdego innego człowieka. Jako jedyni nosili
purpurowe szaty; rozściełanych przed nimi czerwonych
dywanów nie mógł tknąć stopą nikt inny; słudzy w obecności
władcy zasłaniali twarze dłońmi, tak by władca nie oddychał
tym samym powietrzem co oni. Ich pałace zdobiły rzeźby
przedstawiające władców jako wyższych od wszystkich innych
ludzi. Aby wyrazić troskę o poddanych oraz ogrom posiadanych
zasobów, władca żywił około 15 tysięcy dworzan i innych
zwolenników, sam jednak spożywał posiłki za zasłoną, ukryty
przed wzrokiem swych gości. Grecy, zadziwieni potęgą
i rozrzutnością perskiego władcy, nazywali go „wielkim królem”.

Władcy perscy nie uważali się za bogów, ale raczej za
narzędzia w ręku najwyższego bóstwa religii perskiej – Ahura
Mazdy. Religia perska, oparta na naukach proroka Zaratustry,
postrzegała świat na sposób dualistyczny – jako pole
nieustannej bitwy pomiędzy dobrem a złem. W odróżnieniu od
innych ludów starożytnego Bliskiego Wschodu oraz Greków
Persowie nie składali ofiar ze zwierząt. Ważnym elementem ich
rytuałów religijnych był natomiast ogień, rozpalany na
specjalnych ołtarzach. Religia starożytnych Persów dotrwała do
naszych czasów jako Zoroastryzm, którego wyznawcy zachowali
centralną rolę ognia w swoich praktykach. Mimo
autokratycznych rządów, starożytni perscy władcy zwykle nie
ingerowali w sprawy religijne swoich poddanych. Zdawali sobie
sprawę, że takie mieszanie się w tradycyjne wierzenia i praktyki
może stać się źródłem destabilizacji i buntów, przed którymi
drżą władcy imperiów.

 
 

Wybuch wojny



Najsłynniejsze wojny w dziejach starożytnej Grecji – tak zwane
wojny perskie, które miały miejsce w latach dziewięćdziesiątych
V w. p.n.e oraz w latach 480-479 p.n.e. – wybuchły wraz
z powstaniem mieszkańców państw-miast Jonii (położonych na
wybrzeżu Azji Mniejszej oraz na przyległych doń wyspach)
przeciwko perskiej władzy. Jak pisano wyżej, jońscy Grecy
utracili swoją niepodległość nie na rzecz Persji, ale władcy Lidii
Krezusa w połowie VI w. p.n.e. Jak to barwnie opisał Herodot
w pierwszej księdze swych Dziejów, Krezus puszył się swymi
sukcesami i bogactwem, które stało się ponadczasowe – do
dzisiaj mówimy o kimś, że jest „bogaty niczym Krezus”. Lidyjski
władca podjął następnie próbę podbicia ziem należących
niegdyś do państwa medyjskiego. Zanim jednak wyruszył
z wyprawą, poradził się delfickiej wyroczni, czy warto sięgnąć
po ziemie, do których prawa rościł sobie także władca Persji.
Wyrocznia dała znamienną odpowiedź, że jeśli Krezus uderzy
na Persów, zniszczy wielkie królestwo. Zachęcony nią Krezus
w roku 546 wyruszył na czele armii na wschód, został jednak
pobity i utracił swoje ziemie na rzecz perskiego władcy Cyrusa,
który w ten sposób przejął też zwierzchnią władzę nad Jonią.
Zwycięzca pozwolił następnie Krezusowi poskarżyć się
wyroczni, że jej przepowiednia okazała się katastrofalnie
fałszywa; ta jednak odpowiedziała, że gdyby Krezus był
prawdziwym mędrcem, zadałby wyroczni drugie pytanie: czyje
królestwo zniszczy, perskie czy też może własne. Krezus ze
wstydem musiał przyznać rację wyroczni.

W roku 499 p.n.e. jońskie państwa-miasta wszczęły rewoltę
przeciwko rządzącym nimi tyranom – Grekom, którym Persowie
powierzyli zwierzchność nad rodakami po opanowaniu Azji
Mniejszej. Jonowie wysłali poselstwa do kontynentalnej Grecji,
prosząc o pomoc wojskową. Król Sparty Kleomenes wykluczył
udzielenie jakiejkolwiek pomocy po tym, gdy ujrzał
przywiezioną przez Jonów mapę i dowiedział się, że uderzenie
w serce Persji wymagałoby trzech miesięcy marszu z terenu
Jonii. Tak jak inni Spartanie i Grecy, nie miał wcześniej



większego pojęcia na temat geografii Bliskiego Wschodu.
Tymczasem ateńskie zgromadzenie przegłosowało przyłączenie
się do położonego na pobliskiej wyspie Eubei państwa-miasta
Eretria, i wysłanie wojska na pomoc Jonom. Ateńscy żołnierze
dotarli aż do Sardes, dawnej stolicy Krezusa i siedziby perskiej
satrapii. Wkrótce jednak Ateńczycy i Eretrianie powrócili do
domów, gdy wojska jońskie zostały rozbite przez perskie posiłki.
Perscy wodzowie następnie do 494 r. p.n.e. stłumili powstanie.
Dariusz skierował do Jonii swego wodza Mardoniusza
z zadaniem zreorganizowania regionu; zaskoczył Jonów,
zastępując niepopularne tyranie demokratycznymi rządami.
Ponieważ perski władca zainteresowany był wyłącznie
lojalnością swoich poddanych, gotów był uczyć się na błędach
i pozwalać Jonom rządzić swymi sprawami wedle własnego
uznania, o ile tylko miałoby to zapewnić ich wierność
i powstrzymało kolejne bunty przeciwko perskiej władzy.

Wieść o pomocy udzielonej przez Ateny jońskiemu powstaniu
wywołała gniew Dariusza. Już sam fakt zuchwałego
przeciwstawienia się mu był dość oburzający; w dodatku
jednak uczynili to po symbolicznym zadeklarowaniu swej
uległości przez złożenie jego satrapie darów z ziemi i wody.
Choć w jego oczach Grecy nie mieli znaczenia, poprzysiągł
pomścić to wiarołomstwo dla zasady, by przywrócić równowagę
w świecie, który z natury powinien podlegać jego władzy. Grecy
twierdzili później, że perski władca kazał jednemu
z niewolników powtarzać przy każdym posiłku „Panie, pamiętaj
o Ateńczykach” – tak by niezliczone zagadnienia związane
z rządzeniem tak wielkim państwem nie sprawiły, by zapomniał
o swej przysiędze (Herodot, Dzieje, 5, 105). W 490 r. p.n.e.
Dariusz posłał zatem flotę wiozącą wojska mające ukarać
Eretrian i Ateńczyków. Persowie zdobyli i spalili Eretrię, po
czym wylądowali na pobliskim północno-wschodnim wybrzeżu
Attyki w pobliżu wioski nazywanej Maraton. Wraz z Persami
przybył stary Hippiasz, wygnany syn ateńskiego tyrana
Pizystrata, który spodziewał się odzyskania władzy w Atenach.



Ponieważ żołnierze perscy znacznie przewyższali liczebnie
pospolite ruszenie ateńskie, Ateńczycy poprosili Spartę i inne
państwa-miasta o udzielenie im pomocy wojskowej. Ateński
goniec skierowany do Sparty zasłynął z przebycia 225
kilometrów dzielących Ateny od Sparty w ciągu zaledwie dwóch
dni. Jednak przed bitwą pod Maratonem do Ateńczyków
zdążyło dotrzeć wojsko wystawione przez Plateje, niewielkie
państwo-miasto na terenie sąsiadującej z Attyką od północy
Beocji. Platejczycy uważali, że winni są Atenom dług
wdzięczności za pomoc udzieloną im trzydzieści lat wcześniej
przeciwko Tebom. Spłata tego długu wymagała ogromnej
odwagi, jako że wszystkie znaki na niebie i ziemi wskazywały
na to, że ceną za dotrzymanie moralnego zobowiązania będzie
zniszczenie ich miasta przez Persów.

Wszyscy spodziewali się perskiego zwycięstwa. Żołnierze
greccy, którzy nigdy wcześniej nie widzieli wojsk perskich,
odczuwali strach na sam widok przerażających (dla Greków)
obcych strojów, w tym spodni. W tych czasach Grecy nosili
jedynie tuniki i sandały. Co więcej, liczebność wojsk perskich
pod Maratonem była ogromna w porównaniu do kontyngentu
ateńskiego i platejskiego. Ateńscy wodzowie – rada dziesięciu
strategów wybieranych dorocznie oraz jeden urzędnik wojskowy
– pozostawali pod ogromną presją szybkiego działania, gdyż
zwłoka mogła skłonić zgromadzenie do przegłosowania
kapitulacji. Ponadto zwolennicy oligarchii wewnątrz Aten
mogliby pokusić się o zawarcie zdradzieckiego porozumienia
z Persami – w końcu niedawne zaprowadzenie
demokratycznych rządów w Jonii dowodziło, że perski władca
gotów jest się układać z każdym, kto zapewni mu
posłuszeństwo poddanych. Ateńczycy i Platejczycy
przygotowywali się zatem do ataku na szerszy szyk perski;
w tym celu osłabili centrum szyku, wzmacniając jednocześnie
skrzydła. Aby skrócić do minimum czas narażenia swych
szyków na ostrzał perskich łuczników, wodzowie greccy pod
kierownictwem Miltiadesa z Aten (ok. 550-489 p.n.e.) skierowali



swych hoplitów do ataku biegiem. Pokonując naturalną chęć do
ucieczki, greccy hoplici ruszyli przez równinę Maratonu pod
deszczem strzał do ataku na Persów. Gdy szyki zwarły się,
Grecy, dzięki długości swych włóczni i lepszemu uzbrojeniu
ochronnemu, pokonali przeciwników. W zaciętej walce
wzmocnione skrzydła greckie rozbiły perskie skrzydła, po czym
uderzyły z obu stron na centrum wrogiej armii. Persowie zostali
zepchnięci na mokradła, gdzie – niezdolni do ucieczki – jeden
po drugim padali ofiarą zwycięzców.

Armia ateńska pospieszyła następnie z powrotem do odległych
o 40 kilometrów Aten, by ochronić swe miasto przed możliwym
atakiem perskiej floty. Dzisiejsze biegi długodystansowe
upamiętniają nazwą i dystansem słynny bieg greckich żołnierzy
z 490 r. p.n.e. Gdy Persowie pożeglowali do domów, nie
atakując Aten, mieszkańcy (przynajmniej zwolennicy
demokracji) radowali się, pełni niedowierzania. Persowie, wróg
niebezpieczniejszy od wszystkich innych, wycofali się. Odtąd
przez dziesięciolecia największym zaszczytem dla Ateńczyka
było móc powiedzieć: „walczyłem pod Maratonem”.

Symboliczne znaczenie maratońskiego zwycięstwa znacznie
przewyższało jego rzeczywiste skutki. Klęska ekspedycji karnej
rozwścieczyła Dariusza, który uznał ją za obrazę dla swego
prestiżu, nie zaś z powodu jakiegokolwiek zagrożenia dla jego
państwa. Tymczasem zwykli obywatele ateńscy, którzy tworzyli
rdzeń ateńskiej armii, dowiedli gotowości do walki w obronie
swej wolności, nie poddając się wrogowi, którego potęga
i reputacja gwarantowała katastrofę w przypadku prawie
pewnej przegranej. Niespodziewane zwycięstwo odniesione pod
Maratonem podniosło pewność siebie Ateńczyków; ateńscy
żołnierze odtąd mieli zawsze chwalić się, że stanęli do walki
przeciwko barbarzyńcom, mimo że Spartanie nie zdołali przyjść
na czas z pomocą. Zawsze odtąd sławili też wierność swoich
platejskich sprzymierzeńców.

 
 



Wielka inwazja perska
Zdobyta pod Maratonem pewność siebie utwierdziła

Ateńczyków w woli oporu przeciwko gigantycznemu najazdowi
perskiemu, który spadł na Grecję w 480 r. p.n.e. Dariusz
poprzysiągł zemstę, jednak zgromadzenie kontyngentów
wojskowych ze wszystkich części ogromnego państwa zajęło tyle
czasu, że nie zdołał go ukończyć przed swą śmiercią. To jego
syn Kserkses I (pan. 486-465 p.n.e.) poprowadził zatem wojsko
i flotę przeciwko Grecji. Wojsko perskie miało być tak ogromne,
że – jak twierdzili później Grecy – przemarsz przez przerzucony
nad Hellespontem (cieśniną rozdzielającą Grecję od Azji
Mniejszej) most pontonowy zajmował jej siedem dni i siedem
nocy – Kserkses spodziewał się, że sama wieść o potędze jego
armii skłoni greckie państwa-miasta do poddania się bez walki.
Uczyniły tak greckie polis z północnej i środkowej Grecji,
ponieważ znajdowały się bezpośrednio na drodze najeźdźcy,
a ich niewielka ludność nie dawała najmniejszych szans na
stawienie skutecznego oporu. Persów poparły też Teby, ważne
państwo-miasto w Beocji, leżące około 60 kilometrów na północ
od Aten, spodziewając się zapewne uzyskania korzyści po
perskim zwycięstwie. Teby i Ateny były od dawna w konflikcie
o to, czy Plateje powinny być wolnym państwem-miastem, czy
też podlegać tebańskiej zwierzchności.

Przeciwko perskiemu najazdowi zawiązała się koalicja 31
państw-miast, w większości położonych na terenie Grecji
środkowej i Peloponezu. Za przywódcę wybrano Spartę, jako
posiadającą najsilniejszą armię lądową. Koalicja zwróciła się
o pomoc do Gelona, tyrana Syrakuz, najpotężniejszego
greckiego polis na Sycylii. Pomoc jednak nie nadeszła, gdyż
Gelon w zamian za wsparcie domagał się otrzymania
dowództwa nad całymi siłami greckimi, na co nie chcieli się
zgodzić przywódcy Sparty i Aten. W tym samym czasie Gelon
toczył też wojnę z Kartaginą, potężnym fenickim miastem
w Afryce Północnej, zdołał jednak pokonać wielką armię
kartagińską w bitwie pod Himerą na północnym wybrzeżu



Sycylii. Możliwe, że kartagińska wyprawa na Sycylię i perska
inwazja w Grecji zostały uzgodnione, by zaangażować świat
grecki w jednoczesną wojnę na dwóch frontach.



 

 



 
Spartanie dowiedli swej odwagi, gdy trzystu z nich pod wodzą

Leonidasa, wraz z innymi oddziałami greckimi, zatrzymało na
kilka dni armię perską w ciaśninie zwanej Termopile („gorące
bramy”) u wschodniego wybrzeża środkowej Grecji. Kserkses
był zaskoczony, że te niewielkie greckie siły nie wycofały się na
sam widok jego wspaniałej armii. Na Spartanach nie zrobiło to
wrażenia. Jeden ze zwiadowców Kserksesa, który dotarł do
ciaśniny, doniósł, że widział Spartan spokojnie siedzących
przed swymi umocnieniami i czeszących długie włosy. Persowie
byli zaskoczeni tą obojętnością; Spartanie jednak mieli zwyczaj
czesać swe włosy jako oznakę przygotowania do bitwy. Ich
niezłomną postawę podsumowała rzekoma odpowiedź
spartańskiego hoplity na stwierdzenie, że perscy łucznicy
wypuszczą tyle strzał, że przesłonią one słońce. „Jeśli Medowie
zaciemnią słońce, to walka z nimi odbędzie się w cieniu, a nie
w słońcu” (Herodot, Dzieje, 7, 226, przeł. Seweryn Hammer).
Przełęcz była tak wąska, że Persowie nie byli w stanie
wykorzystać posiadanej przewagi liczebnej i pokonać Greków,
którzy byli znacznie bieglejsi w walce wręcz. Dopiero gdy
okoliczny mieszkaniec, spodziewając się nagrody od perskiego
władcy, wskazał ścieżkę pozwalającą obejść Termopile, Persom
udało się schwytać obrońców w potrzask i wybić ich do nogi.
Najeźdźcy ruszyli dalej; „Trzystu” nie udało się ich zatrzymać,
ale dowiedli oni, że gotowi są zginąć, lecz się nie poddać.

Także Ateńczycy wkrótce potwierdzili swą odwagę i wolę
walki. Zamiast się poddać, gdy Kserkses wkroczył na czele swej
armii do Attyki, porzucili miasto. Kobiety, dzieci i niezdolni do
walki spakowali swój dobytek i zostali przewiezieni na
północno-wschodnie wybrzeża Peloponezu. Kserkses złupił
i spalił Ateny jako karę za ich postawę. Zniszczenie Aten
przeraziło mieszkańców Peloponezu; pragnienie wycofania
swych wojsk i floty dla bezpośredniej obrony wybrzeży
półwyspu groziło rozpadem sojuszu. Greckie okręty znajdowały
się wówczas przy zachodnim wybrzeżu Attyki. Ateński dowódca



Temistokles (ok. 528-462 p.n.e.) zamierzał wykorzystać wąskie
wody pomiędzy Attyką a wyspą Salaminą, tak samo jak
żołnierze wykorzystali przesmyk pod Termopilami. Znacznie
liczniejsza flota perska nie mogła się rozwinąć i otoczyć mniej
licznej floty greckiej. Temistokles zdołał nakłonić wahających
się sprzymierzeńców do podjęcia walki z flotą koło Salaminy,
wysławszy do perskiego władcy wiadomość, by ten zablokował
oba wyjścia z cieśniny.



 

 



 
Największą liczbę okrętów greckich pod Salaminą dostarczyły

Ateny, ponieważ zgromadzenie zatwierdziło fundusze na
budowę okrętów od czasu odkrycia w roku 483 p.n.e. na
terenie Attyki bogatych złóż srebra. Dochody z kopalń należały
do państwa; dzięki staraniom Temistoklesa zgromadzenie
przegłosowało wykorzystanie nowego zastrzyku pieniędzy do
budowy floty wojennej celem obrony miasta, zamiast
rozdzielenia ich pomiędzy wszystkich obywateli. Podstawowym
okrętem w tamtych czasach była kosztowna jednostka
nazywana trierą, trójrzędowcem – napęd zapewniali wioślarze
rozmieszczeni po trzy rzędy na każdej burcie okrętu. Smukłe
i szybkie triery były tak ciasne w środku i mało stateczne, że co
noc wyciągano je na brzeg – na pokładzie brakowało miejsca,
by ułożyć się do snu czy spożywać posiłki. Na każdej z trier
znajdowało się po 170 wioślarzy, a podstawowym sposobem
walki było taranowanie jednostki przeciwnika przez uderzenie
w jej kadłub okutym metalem taranem przymocowanym do
dziobu. Większość wioślarzy nie miała możliwości obserwacji
przebiegu walki, zaś świadomość, że w każdej chwili burtę
okrętu może przebić taran jednostki wroga, powodowała tak
wielkie napięcie, że niektórzy wioślarze wypróżniali się na głowy
wioślarzy dolnego rzędu. Na pokładach trier znajdowało się też
zwykle dziesięciu hoplitów i czterech łuczników, których
zadaniem była walka z załogą sczepionego z własną jednostką
okrętu wroga. Wraz z oficerami i personelem pomocniczym
załoga triery wynosiła 200 osób.

Ciasnota wód koło Salaminy nie tylko zniwelowała przewagę
liczebną perskich okrętów, ale uniemożliwiła im też
wykorzystanie lepszej manewrowości ich jednostek. Cięższe
okręty greckie wykorzystywały swe tarany, zatapiając lżejsze,
przez co mniej skuteczne w taranowaniu jednostki perskie. Gdy
Kserkses dostrzegł, że najskuteczniejszym z jego dowódców
morskich wydawała się kobieta, Artemizja, władczyni Karii
(obecnie południowo-zachodnia Turcja), miał powiedzieć:



„Mężowie stali się u mnie kobietami, a kobiety mężami”
(Herodot, Dzieje, 8, 88, przeł. Seweryn Hammer).

Greckie zwycięstwo pod Salaminą w 480 r. p.n.e. skłoniło
Kserksesa do powrotu do Persji, jako że znikły szanse na
odniesienie szybkiego zwycięstwa nad Grekami – szczególnie na
morzu, gdzie dowiedli swej wyższości. Nierozważne ze strony
perskiego władcy byłoby pozostawanie zbyt długo poza krajem
i potencjalnymi rywalami do tronu; musiał utrzymywać kraj
w ryzach. Władca powrócił zatem do domu, pozostawił jednak
potężną armię pod wodzą swego najlepszego wodza,
Mardoniusza. Wykonał też zadziwiający (dla Greków) gest
strategiczny – w początkach 479 r. p.n.e. zaproponował
Ateńczykom zawarcie separatystycznego pokoju. Jeśli
zgodziliby się, pozostawiłby im wolność (czyli nie mianowałby
tyrana w roli swego namiestnika), zapłacił za odbudowę
spalonych przez jego żołnierzy ateńskich świątyń oraz dałby
Ateńczykom nowe ziemie. Zdziwienie Greków było nie na
miejscu – w końcu perski władca zmienił swoją politykę po
stłumieniu powstania Jonów, zastępując tyranów rządami
demokratycznymi, zapewniającymi posłuch greckich
mieszkańców Azji Mniejszej. Kserkses złożył tę propozycję
świadom, że bez ateńskiej floty pozostali Grecy nie będą mieli
szans na stawianie dalszego oporu.

Oferta Kserksesa była szczera i kusząca; jako sojusznicy
perskiego władcy Ateńczycy mogliby odbudować swe zniszczone
miasto i uzyskać jego pomoc celem zdominowania swych rywali
i wrogów w Grecji. Na wieść o propozycji Spartan ogarnął
strach; dobrze rozumieli, jak kusząca była perska oferta. Być
może skrycie uważali, że sami przyjęliby podobną propozycję,
gdyby została im złożona. Co jednak niezwykłe, ateńskie
zgromadzenie odrzuciło w głosowaniu perskie propozycje
pokojowe. Spartanom powiedziano, że nie ma tyle złota ani tak
pięknych ziem, by przekupić Ateńczyków i skłonić ich do
przyniesienia „niewolnictwa” innym Grekom. Jak powiedzieli,
zamierzali walczyć o pomstę na wrogach, którzy zbezcześcili



posągi i świątynie bogów. Łączyła ich, jak mówili, „wspólność
krwi i języka wszystkich Hellenów, i wspólne siedziby bogów,
i ofiary, i jednakie obyczaje” (Herodot, Dzieje, 8, 144, przeł.
Seweryn Hammer). Tak definiowana grecka tożsamość znaczyła
dla nich zatem tak wiele, że byli gotowi zaryzykować
całkowitym zniszczeniem z rąk wciąż wielkiej armii perskiej, niż
porzucić przekonania o swej roli i pozycji w świecie. Odrzucenie
przez Ateńczyków propozycji na rzecz ideałów zasługuje na
uznanie jako jeden z punktów zwrotnych w dziejach Grecji.

Mardoniusz poprowadził następnie swą armię do Attyki, po
czym ponownie wysłał propozycje pokojowe. Gdy Lykides,
członek Rady Pięciuset, doradził przyjęcie oferty, pozostali
członkowie rady oraz zebrani słuchacze ukamieniowali go, zaś
kobiety i dzieci ateńskie, usłyszawszy o jego radzie, ruszyły na
jego dom i ukamieniowały jego żonę i dzieci. Nastroje były
gorące, bo wszyscy zdawali sobie sprawę z wysokości stawki.
Ateńczycy po raz drugi opuścili swe miasto i ziemię,
odrzuciwszy wpierw ofertę. Mardoniusz wówczas dokładnie
zburzył Ateny i spustoszył Attykę.

Tymczasem Spartanie przegrodzili przesmyk koryncki murem,
planując zamknąć Persom drogę na Peloponez; gotowi byli
zatem pozostawić resztę Greków na pastwę Persów. Decyzję
o wymarszu na północ celem wydania bitwy wrogowi podjęli
dopiero wówczas, gdy Ateńczycy przypomnieli im wprost, że
wciąż mogą jeszcze przyjąć perską ofertę pokojową i oddać swą
flotę na jego usługi, stając się w ten sposób panami Grecji.
Spartanie niechętnie posłali więc swą armię na północ pod
wodzą królewskiego syna Pauzaniasza (ok. 520-470 p.n.e.), by
dołączyła do pozostałych sił greckich, gotowych walczyć ze
znacznie większą armią perską na równinach Beocji.
Mardoniusz zajął pozycje koło Platejów, ponieważ
ukształtowanie terenu sprzyjało jego wojskom. Tam więc w 479
r. p.n.e. Grecy i Persowie zmierzyli się w ostatniej wielkiej
bitwie lądowej wojen perskich. Widok tak wielu Persów w szyku
bojowym początkowo zaniepokoił większość spartańskich



piechurów, by zatem uniknąć bezpośredniego mierzenia się
z tymi wojownikami, spartański dowódca poprosił o zamianę
miejsc w szyku z Ateńczykami, tak by mogli najpierw walczyć
z perskimi sojusznikami. Ateńczycy zgodzili się, ostatecznie
jednak jeden oddział spartański odmówił opuszczenia miejsca
w szyku, mimo wielkiego zagrożenia ze strony perskiej;
zainspirowało to pozostałych Spartan do podjęcia walki
z liczniejszym i przerażającym swym wyglądem przeciwnikiem.
Gdy padł perski wódz Mardoniusz, jego armia utraciła ducha.
Na równinach Platejów Grecy odnieśli ogromne zwycięstwo.
Zbiegiem okoliczności tego samego dnia (tak przynajmniej
zapamiętali to Grecy), grecka flota stojąca u południowo-
zachodnich wybrzeży Azji Mniejszej koło miasta Mykale
natknęła się na flotę perską niegotową do walki. Grecy
odważnie zeszli na ląd, by uderzyć na zdezorganizowanych
Persów na brzegu. Zaskoczenie powiodło się; w bitwie pod
Mykale zniszczone zostały resztki perskiej floty.

Bitwy pod Platejami i pod Mykale w 479 r. p.n.e. stanowiły
punkt zwrotny w walce z perskim najazdem na Grecję. Straty
ludzkie i materialne perskiej floty i armii mogły zostać
odbudowane; państwo perskie było zbyt wielkie i bogate, by
długo cierpieć skutki tych niepowodzeń. Kluczowy okazał się
jednak czynnik moralny. Grecy, mimo że w pewnych
momentach niemal ulegli z powodu lęku i nieporozumień,
potrafili zmobilizować wystarczająco wiele odwagi
i determinacji, by nie przegrać. Złamali ducha przeciwnika, co
stanowi klucz do zwycięstwa w bitwach starożytności,
odbywających się głównie twarzą w twarz z przeciwnikiem.

Koalicja 31 greckich polis zadziwiła świat. Mimo
niekończących się trudności we współpracy ostatecznie zdołały
one wspólnie bronić swojego kraju i niepodległości przed
najpotężniejszym mocarstwem na świecie. Lepsze uzbrojenie
i pancerze Greków oraz umiejętne wykorzystywanie przez
greckich dowódców topografii celem zrównoważenia przewagi
liczebnej wroga wyjaśnia odniesione zwycięstwa. Prawdziwie



pamiętnym wydarzeniem z wojen perskich była jednak sama
decyzja żołnierzy-obywateli 31 państw-miast, by w ogóle stanąć
do walki. Niezwykła jest też ich determinacja do kontynuowania
oporu mimo kuszących dróg wyjścia z konfliktu. Grecy mogli
łatwo się poddać i zgodzić zostać perskimi poddanymi, co
gwarantowało ocalenie życia. Zamiast tego greccy wojownicy
postanowili walczyć mimo przytłaczającej przewagi wroga. Ich
odwagę wspierały zachęty, wręcz żądania nieustępliwości ze
strony cywilów z ich społeczności. Koryntianki na przykład
postanowiły wspólnie zanosić modły do Afrodyty o zwycięstwo
Greków. Ponieważ wojska greckie składały się nie tylko
z najbogatszych mężczyzn i hoplitów, ale także z tysięcy
biedniejszych służących jako lekkozbrojni i jako wioślarze na
okrętach, możemy uznać opór przeciwko Persom jako zjawisko
niezależne od podziałów społecznych i ekonomicznych. Decyzja
o walce w obronie przed Persami dowodzi odwagi wynikającej
z głębokiego oddania dla ideału wolności politycznej,
wypracowanego w okresie archaicznym. Ateńczycy, którzy
dwukrotnie woleli pozwolić Persom złupić i zniszczyć swoje
miasto, zamiast dobić z nimi targu, dowiedli determinacji
budzącej lęk wśród wrogów – i wszystkich pozostałych.

 
 

Założenie Ateńskiego Związku Morskiego
Zmagania z Persami przyniosły rzadki w starożytności okres

współpracy między greckimi państwami-miastami.
Najpotężniejsze państwa – Ateny i Sparta – z trudem porzuciły
nieufność zrodzoną w czasie starć z czasów reform Klejstenesa,
by stanąć na czele zjednoczonych wojsk greckich. Jednak
wkrótce po odparciu Persów współpraca się załamała, mimo
nacisków niektórych prospartańsko nastawionych Ateńczyków,
którzy widzieli w obu państwach-miastach partnerów, a nie
rywali. Z tego niepowodzenia wyłonił się tak zwany Ateński
Związek Morski, zwany niekiedy Imperium Ateńskim, dla
podkreślenia wojskowej i finansowej dominacji Aten nad



licznymi greckimi państwami-miastami, które niegdyś
zjednoczyły się w oporze wobec Persji.

Po zwycięstwach 479 r. p.n.e. członkowie greckiej koalicji
postanowili kontynuować działania morskie celem usunięcia
Persów z zajętych przez nich miejsc w północnej Grecji
i zachodniego wybrzeża Azji Mniejszej, zwłaszcza Jonii. Jako
dowódcę pierwszej wyprawy wybrano w 478 r. p.n.e.
Spartanina Pauzaniasza, zwycięzcę spod Platejów. Wkrótce
jednak oskarżono go o aroganckie i brutalne traktowanie
sprzymierzeńców oraz greckich mieszkańców Jonii, w tym
kobiet. Niektórzy współcześni badacze uważają, że padł on
ofiarą intryg osobistych i wrogów politycznych. Jakkolwiek
było, ówczesnym Grekom łatwo było uwierzyć, że Spartanie
stanowili zagrożenie, zwłaszcza gdy spędzali długi czas poza
domem na kampanii w odległych krainach. Wydaje się prawdą,
że wieloletni surowy reżim ćwiczeń nie uczył Spartan
humanitarnego i właściwego zachowania w sytuacji, gdy
udawało im się wydostać spod ograniczeń, jakim podlegali
nieustannie w swym rodzinnym państwie-mieście. Krótko
mówiąc, istniało niebezpieczeństwo, że Spartanie zapomną
o tradycyjnej samokontroli, gdy tylko znajdą się poza swoimi
domami i będą działali samodzielnie.

W roku 477 ateńskiemu przywódcy Arystydesowi (ok. 525-
465 p.n.e.) udało się przekonać innych sprzymierzeńców, by
zażądali objęcia przez Ateny przywództwa w dalszym
prowadzeniu wojny przeciwko Persom w Azji Mniejszej.
Przywódcy spartańscy bez protestu zaprzestali przysyłania
dowódców – jak pisał ateński kronikarz Tukidydes (ok. 460-400
p.n.e.) – „bojąc się, żeby nie ulegali oni złym wpływom na
obczyźnie jak Pauzanias, z drugiej strony chcąc się wycofać
z wojny przeciwko Persom. Zresztą uważali Ateńczyków (...) za
oddanych sobie wówczas przyjaciół” (Wojna Peloponeska 1, 95,
przeł. Kazimierz Kumaniecki, Wrocław-Warszawa-Kraków
1991, s. 71). Ponadto Spartanie, liczący się nieustannie
z groźbą buntu helotów, musieli trzymać swą armię w pobliżu



kraju i nie chcieli ryzykować długotrwałych działań poza
Peloponezem.

Grecki sojusz przeciwko Persom zyskał odtąd stałe formy
organizacyjne pod przywództwem Aten. Państwa-miasta
tworzące sojusz składały uroczystą przysięgę, iż nigdy nie
opuszczą sojuszu. Członkowie pochodzili głównie z północnej
Grecji, wysp Morza Egejskiego oraz z zachodniego wybrzeża Azji
Mniejszej – terenów najbardziej narażonych na perską agresję.
Tymczasem większość niepodległych polis Peloponezu
utrzymały sojusze ze Spartą, zawiązane na długo przed
wybuchem wojen perskich. Tak oto Ateny i Sparta stały się
hegemonami dwóch koalicji. Sparta i jej sprzymierzeńcy,
nazywani przez współczesnych historyków Związkiem
Peloponeskim, posiadały zgromadzenie podejmujące decyzje
polityczne, decyzje te jednak nie mogły być wcielane w życie bez
zgody spartańskich przywódców. Sojusz kierowany przez Ateny
także posiadał zgromadzenie przedstawicieli. W teorii
członkowie sojuszu mieli podejmować decyzje wspólnie,
w praktyce jednak rządziły Ateny, ponieważ dostarczały
największej liczby okrętów do związkowej floty. Dominację Aten
zwiększały też specjalne ustalenia co do finansowania ateńskiej
floty. Arystydes ustalił różne poziomy datków (dzisiaj
nazywanych „haraczem”), które poszczególni członkowie mieli
wpłacać każdego roku w zależności od swej wielkości
i zamożności. Skarbiec Związku znajdował się na wyspie Delos
w świątyni Apolla, któremu poświęcona była cała wyspa. Z tego
powodu sojusz ten niekiedy nazywa się Symmachią Delijską,
najczęściej zaś Ateńskim Związkiem Morskim.

Z czasem coraz większa liczba członków Związku wpłacała
składki w gotówce, zamiast trudzić się budową własnych
okrętów wojennych. Większość preferowała to rozwiązanie,
ponieważ nie opłacało im się posiadać zaplecza do budowy
jednostek tak skomplikowanych i kosztownych jak triery,
trudno było też zadbać o odpowiednie zgranie załóg i wioślarzy,
by pozwolić okrętom na ruch do przodu, do tyłu i trawersem



w skomplikowanym szyku bojowym. Ateny, znacznie większe
od pozostałych członków Związku, posiadały stocznie
i doświadczonych szkutników gotowych budować liczne triery,
oraz dużą liczbę mężczyzn gotowych przejść trudy szkolenia
i zarabiać jako wioślarze. W ten sposób Ateny budowały
i obsadzały większość okrętów floty Związku, wykorzystując
składki sprzymierzeńców do uzupełnienia własnego budżetu
obronnego. Ateńczycy służący w roli wioślarzy pochodzili
z najbiedniejszej klasy społecznej robotników (tetów). Służba we
flocie dawała im nie tylko zarobki, ale także zapewniała wzrost
znaczenia w demokracji ateńskiej, jako że flota wojenna szybko
stawała się filarem ateńskiej potęgi. Ateny nadal były zdolne do
wystawienia licznej armii hoplitów, większej od pozostałych
państw-miast, z czasem jednak to flota stała się
najpotężniejszym orężem ateńskim.

Ponieważ z czasem większość sojuszników Aten przestała
utrzymywać flotę lub posiadała niewiele okrętów, wielu
członków Związku Morskiego nie miało żadnej siły
przetargowej, jeśli nie zgadzało się z decyzjami podjętymi pod
ateńskim przywództwem. Ateńskie zgromadzenie wkrótce
zdobyło hegemonię nad Związkiem dzięki posyłaniu potężnej
floty celem zmuszenia krnąbrnych sprzymierzeńców do
posłuchu i regularnego wpłacania składek. Współczesne
nazywanie składek haraczem ma na celu podkreślenie
przymusowego charakteru tych opłat. Jak pisał Tukidydes,
zbuntowane sprzymierzone państwa zostały „pozbawione
niepodległości”, przez co panowanie przewodzących Związkowi
Aten „nie było tak mile widziane jak na początku” (Wojna
Peloponeska, 1, 98-99, przeł. Kazimierz Kumaniecki).

Najbardziej jaskrawym przykładem ateńskiej pacyfikacji
opornego sojusznika było wyspiarskie państwo-miasto Tazos
w północnej części Morza Egejskiego. W 465 r. p.n.e. Tazos
jednostronnie wycofało się ze Związku Morskiego po sporze
z Atenami w kwestii kontroli nad kopalniami złota położonymi
na nieodległej wyspie. By zmusić je do dotrzymania



zaprzysiężonego zobowiązania pozostania w Związku po wsze
czasy, Ateńczycy zorganizowali wyprawę przeciw krnąbrnemu
Tazos. Po długotrwałym oblężeniu w 463 r. p.n.e. wyspa
skapitulowała. Jako karę Związek nakazał zburzenie murów
obronnych, wydanie wszystkich okrętów wojennych oraz
wypłacenie ogromnej kontrybucji.

Związek Morski osiągnął swój główny cel strategiczny – przed
upływem 20 lat od bitwy pod Salaminą w 480 r. p.n.e. siły
Związku zlikwidowały większość perskich garnizonów na
północno-wschodnich wybrzeżach Morza Egejskiego i wyrzuciły
z niego flotę perską, likwidując w ten sposób na pół wieku
zagrożenie perskie. Tymczasem Ateny wzrosły w siłę dzięki
przypadającej im części łupów zdobywanych na Persach oraz
składkach wpłacanych przez sprzymierzeńców. W połowie V w.
p.n.e. roczne składki członków Związku wynosiły ekwiwalent
obecnych 300 milionów dolarów (zakładając, że średnia dzienna
płaca zwykłego robotnika wynosi 120 dolarów).

Obywatele uprawnieni do udziału w Zgromadzeniu decydowali
o sposobie wydatkowania dochodów państwa-miasta. Dla polis
wielkości Aten (około 30-40 tysięcy dorosłych mężczyzn-
obywateli) roczny dochód ze składek, dochody z kopalń srebra
w Laurion oraz ceł oznaczały powszechny dobrobyt. Tak bogaci,
jak i biedni mieli interes w utrzymywaniu floty wojennej
opłacanej przez sojuszników. Bogaci przywódcy tacy jak Kimon
(ok. 510-450 r. p.n.e.), syn zwycięzcy spod Maratonu
Militiadesa, budowali swoją pozycję dzięki kierowaniu
skutecznymi kampaniami Związku i oddawaniem części
zdobyczy na korzyść Aten. Kimon miał rzekomo zapłacić za
fundamenty potężnych murów obronnych, które wkrótce
połączyły Ateny z odległym o kilka kilometrów portem
w Pireusie. Od bogatych i wpływowych obywateli oczekiwano
datków finansowych na cele publiczne. W starożytnych Atenach
nie istniały partie polityczne; przywódcy dla realizacji swych
zamierzeń budowali nieformalne stronnictwa przyjaciół
i zwolenników. Spory pomiędzy ambitnymi przywódcami często



wynikały w większym stopniu z rywalizacji w wyborach na
najwyższe urzędy państwa-miasta oraz o wpływy na decyzje
Zgromadzenia niż z rzeczywistych sporów o politykę czy
finanse. Najczęściej dysputy dotyczyły sposobu, w jaki Ateny
miały dysponować swoją rosnącą potęgą na arenie
międzynarodowej, nie zaś tego, czy należało powstrzymywać się
od mieszania w wewnętrzne sprawy członków Związku
Morskiego celem realizacji ateńskich interesów. Liczni
Ateńczycy, którzy zatrudniali się jako wioślarze na związkowych
okrętach, nauczyli się żyć z zarobków podczas ekspedycji
wojskowych. Ponieważ stanowili oni najliczniejszą grupę wśród
uprawnionych do głosowania na Zgromadzeniu – gdzie
uchwalano decyzję zwykłą większością głosów – mogli być
pewni, że Zgromadzenie będzie wspierało ich interesy. Gdy
zatem interesy sprzymierzeńców okazywały się sprzeczne
z interesami większości ateńskiego zgromadzenia, ci pierwsi nie
mieli wyboru poza podporządkowaniem się ateńskiej
większości. W ten sposób sojusz zamienił się w imperium,
mimo wspierania przez Ateny demokracji w niektórych
państwach-miastach, w których wcześniej istniały rządy
oligarchiczne. Z ateńskiego punktu widzenia przemiana ta była
uzasadniona, ponieważ czyniła sojusz wystarczająco silnym dla
realizacji podstawowego celu, dla którego powstał – obrony
Grecji przed Persją.

 
 

Demokratyczna reforma ateńskiego wymiaru
sprawiedliwości

Ubożsi mężczyźni z klasy tetów dosłownie napędzali ateńską
flotę, stanowili zatem kluczowy element obrony narodowej.
W efekcie po wojnach perskich rosło także ich znaczenie
polityczne. Gdy ci ubożsi obywatele stopniowo zorientowali się,
że to oni stanowią podstawę bezpieczeństwa i dobrobytu Aten,
najpewniej uznali, iż nadszedł czas na zdemokratyzowanie
także ateńskiego wymiaru sprawiedliwości i upodobnienia go do



otwartego dla wszystkich dorosłych prawodawstwa. Choć w tym
czasie Zgromadzenie mogło pełnić rolę sądu odwoławczego,
większość wyroków wydawało dziewięciu wybieranych
dorocznie urzędników – archontów – oraz przez Areopag, czyli
zgromadzenie byłych archontów. Archontów od 487 r. p.n.e.
wybierano nie w drodze głosowania, lecz przez losowanie, dzięki
czemu dostęp do tych urzędów zależał od szczęścia. W ten
sposób unikano zdominowania go przez członków
najbogatszych klas społecznych, których stać było na
prowadzenie kosztownych kampanii wyborczych. Wybór
urzędników w drodze losowania uznawano za demokratyczny,
ponieważ dawał równą szansę wszystkim uprawnionym do
ubiegania się o stanowiska; uważano, że nad losowaniem
czuwają bogowie zapewniający wybór odpowiednich
kandydatów. Jednakże nawet wybrani demokratycznie
urzędnicy nie byli odporni na korupcję, podobnie jak
członkowie Areopagu. Konieczny był zatem inny system
wymiaru sprawiedliwości, zapewniający izolację osób
wydających wyroki od nacisków prominentów oraz pieniędzy
tych, którzy byli wystarczająco zamożni, by kupić sobie
korzystny wyrok. Demokratyczne uchwalanie praw w Atenach
znaczyło niewiele, jeśli nie były stosowane uczciwie.

Ostatecznym impulsem dla reformy ateńskiego wymiaru
sprawiedliwości był kryzys międzynarodowy. Źródłem kryzysu
było potężne trzęsienie ziemi, które nawiedziło Spartę w 465 r.
p.n.e. Wstrząsy zabiły tak wielu Spartiatów, że heloci z Mesenii
– greccy mieszkańcy zachodniego Peloponezu, niegdyś podbici
i zamienieni w niewolników przez Spartan – wszczęli wielkie
powstanie, korzystając ze słabości swych ciemiężców. Jak
pisano wyżej, ludność Sparty nigdy nie miała osiągnąć poziomu
sprzed kataklizmu. Do 462 r. p.n.e. bunt osiągnął tak wielkie
rozmiary, że Spartanie poprosili o pomoc Ateny, mimo
ochłodzenia stosunków pomiędzy obydwoma państwami-
miastami od czasu wojen perskich. Napięcie pomiędzy byłymi
sojusznikami narastało, ponieważ zbuntowani członkowie



Związku Morskiego otrzymali co najmniej obietnice pomocy od
przywódców spartańskich, którzy uważali, że Ateny stały się
wystarczająco potężne, by zagrozić kiedyś interesom Sparty na
Peloponezie. Kimon, bohater licznych kampanii prowadzonych
przez wojska Związku Morskiego, rzucił na szalę cały swój
prestiż celem przekonania niechętnego Zgromadzenia do
posłania ateńskich hoplitów na pomoc Sparcie. Jak wielu
członków ateńskiej elity, Kimon żywił podziw dla Sparty i był
dobrze znany z tego, że jeśli sprzeciwiał się jakiejś propozycji
padającej na Zgromadzeniu, zwykł mawiać: „nie tak czynią
Spartanie” (Plutarch, Kimon, 16). Jednakże jego spartańscy
przyjaciele zawiedli go – wkrótce zmienili zdanie na temat
pomocy, odsyłając go wraz z armią w niesławie z powrotem do
Aten. Przywódcy spartańscy lękali się, że demokratycznie
nastawieni żołnierze ateńscy mogą pomagać helotom
w ucieczce spod spartańskiej władzy, nawet jeśli Kimon by się
temu sprzeciwiał.

Poniżenie w postaci odrzucenia wysłanej pomocy wywołało
oburzenie ateńskiego Zgromadzenia. Stosunki pomiędzy
obydwoma państwami stały się otwarcie wrogie. Niesława
Kimona spłynęła na całą ateńską elitę, tworząc klimat
polityczny sprzyjający dalszym demokratycznym reformom.
W 461 r. p.n.e. skorzystał z okazji niejaki Efialtes, który
przekonał Zgromadzenie do przegłosowania ustaw
ograniczających władzę Areopagu. Szczegóły są niejasne,
wydaje się jednak, że do tego czasu Areopag miał prawo
osądzania oskarżeń wysuwanych przeciwko urzędnikom, co
nazywano „staniem na straży praw”. Areopag składał się
z byłych urzędników, można zatem wiarygodnie założyć, że byli
w dobrych stosunkach z aktualnymi urzędnikami, a przecież
mieli ich osądzać, w przypadku gdyby urzędnicy działali
niesprawiedliwie czy byli przekupni. Związek ten sugerował
istnienie konfliktu interesów; bez wątpienia musiało dochodzić
do przypadków tuszowania przestępstw urzędniczych czy
otwartego ich ułaskawiania. Reformy odbierały to prawo



Areopagowi; ciało to zachowało natomiast prawo rozpatrywania
oskarżeń o morderstwo czy zranienie z premedytacją,
podpalenie oraz o niektóre wykroczenia przeciwko oficjalnym
kultom religijnym państwa-miasta.

Najbardziej znaczącą z reform Efialtesa było utworzenie
wymiaru sprawiedliwości złożonego z sądów obsadzonych przez
obywateli w wieku powyżej 30 lat, wybranych przez losowanie
na roczną kadencję. Poprzednio władza sądownicza spoczywała
w znacznej mierze w rękach archontów i obsadzonego przez
byłych archontów Areopagu. Po reformach Efialtesa wymiar
sprawiedliwości przeszedł w ręce składów sędziowskich
orzekających w danej sprawie. W nowym systemie urzędnicy
nadal wydawali wyroki w drobnych sprawach, Areopag
zachowywał niektóre kompetencje sądownicze w określonych
sprawach, Zgromadzenie zaś także miało prawo podjąć
działania sądownicze w interesie publicznym. Najszersze
kompetencje powierzono jednakże sądom złożonym z obywateli.
Sądy te w praktyce definiowały fundamentalne zasady
ateńskiego życia publicznego, ponieważ ich rolą było
interpretowanie prawa przez samodzielne decydowanie o jego
stosowaniu w codziennym życiu. Składy sędziowskie nie były
instruowane przez jednego sędziego, nie miały też zwykle do
czynienia z napastliwymi prokuratorami czy adwokatami
obrony; czasami obywatel mógł zostać wyznaczony do pełnienia
roli oskarżyciela, gdy sprawa dotyczyła oskarżenia o nadużycia
urzędnicze, lub gdy sprawa w sposób oczywisty wiązała się
z interesem publicznym.

W większości przypadków oskarżenie wnosili obywatele;
jedynym przedstawicielem władzy państwowej był urzędnik
dbający o to, by podczas rozprawy nie dochodziło do bójek.
Wszystkie sprawy rozstrzygano w ciągu jednego dnia; sędziowie
wydawali werdykt po wysłuchaniu stron. Składali przysięgę, że
będą uważnie słuchać i sprawiedliwie sądzić, jednak tylko oni
sami mogli ocenić swoje postępowanie – po zakończeniu ich
kadencji sądowych nie przeprowadzano publicznej oceny ich



działalności, jak to miano w zwyczaju czynić w przypadku
urzędników ateńskich. Nielegalne wpływanie na werdykt za
pomocą nacisków lub przekupstwa było bardzo utrudnione,
ponieważ skład sądów był bardzo liczny – od kilkuset do kilku
tysięcy ławników. Mimo to istniały obawy o wpływanie na
decyzje sądów; w początkach IV w. p.n.e. wprowadzono więc
kolejną reformę, na mocy której sędziów przydzielano do spraw
na drodze losowania, i to dopiero w dniu procesu.

Ponieważ w tym czasie trudno przypuszczać, by sprawy
rozstrzygane były dzięki dowodom naukowym lub śledczym
podobnym do używanych w dzisiejszych procesach,
najważniejszym elementem postępowania sądowego była
umiejętność wygłaszania przekonujących mów. Przed ateńskim
sądem oskarżyciel i oskarżony musieli występować osobiście,
choć mogli zapłacić komuś za napisanie mowy sądowej; często
też proszono inne osoby, by zaświadczały o prawdziwości
argumentów lub o nieposzlakowanym charakterze jednej ze
stron. Dlatego cechy charakteru oraz reputacja oskarżycieli
i oskarżonych miały wielkie znaczenie. Sędziowie pragnęli
poznać pochodzenie osoby oraz jej zachowania w życiu
publicznym, gdyż stanowiły one wówczas część informacji
niezbędnych do odkrycia prawdy. Skład sędziowski podejmował
decyzje zwykłą większością głosów. Nie było żadnego wyższego
sądu, do którego można byłoby się odwołać, a zatem od
werdyktów sądowych nie było apelacji. Ateńska władza
sądownicza z czasów po Efialtesie stanowiła uosobienie siły
ateńskiej demokracji. Jak przechwala się sędzia w jednej
z komedii Arystofanesa z 422 r. p.n.e., mówiąc o ateńskim
systemie sądowniczym: „Nasza władza w sądzie równa jest
władzy króla” (Arystofanes, Osy).

Struktura nowego sądownictwa odzwierciedlała zasady
rządzące odmianą demokracji, która obowiązywała w Atenach
od połowy V w. p.n.e., nazywaną przez obecnych badaczy
„radykalną”. System ten wiązał się z szeroką partycypacją
obywateli ze wszystkich warstw społecznych, wybieraniem



większości urzędników w drodze losowania, stosowaniem
wyrafinowanych mechanizmów chroniących przed korupcją,
równą ochroną prawna dla obywateli niezależnie od majątku
oraz pełną władzą większości nad mniejszością czy jednostką,
w sytuacji gdy na szali znajdowały się żywotne interesy
państwa. Ostatnia zasada przejawiała się najostrzej w oficjalnej
procedurze wygnania danej osoby z Aten na okres dziesięciu
lat, nazywanej ostracyzmem. Każdego roku Zgromadzenie
głosowało nad wdrożeniem tej procedury, której nazwa
pochodzi od słowa ostrakon, czyli „skorupa stłuczonego
naczynia”. Na takich skorupach wypisywano imiona osób, które
należało wygnać, po czym głosowano. Jeśli w głosowaniu
zadecydowano o wdrożeniu procedury ostracyzmu, wszyscy
obywatele w oznaczonym dniu składali skorupy z wydrapanymi
imionami swoich kandydatów do wygnania. Jeśli padło sześć
tysięcy głosów, ten, którego imię powtarzało się najczęściej,
musiał na dziesięć lat przenieść się poza granice Attyki. Żadnej
innej kary nie ponosił, a jego rodzina i majątek pozostawały
nietknięte. Ostracyzm nie był karą w sensie kryminalnym –
powracający z wygnania posiadali pełnię praw obywatelskich.

Ostracyzm miał na celu ochronę ateńskiego systemu przed
prawdziwym lub wyobrażonym zagrożeniem. Z jednej strony
zapewniał mechanizm usunięcia obywatela, który wydawał się
skrajnym zagrożeniem dla demokracji z racji dominowania na
scenie politycznej, nadmiernej popularności grożącej tyranią
czy też rzeczywistego zaprzedania się wrogom państwa. Mówi
o tym słynna anegdota dotycząca Arystydesa, który określił
pierwotną wysokość składek dla członków Związku Morskiego.
Arystydes otrzymał przydomek „Sprawiedliwy” ze względu na
swą słynną uczciwość. W dniu składania ostrakonów pewien
niepiśmienny mieszkaniec prowincji wręczył Arystydesowi
skorupę, prosząc go „żeby mu napisał na niej imię Arystydesa”.
Ten zdziwiony zapytał, czy Arystydes wyrządził mu jakąś
krzywdę. Na to tamten odpowiedział: „Żadnej. Ja nawet nie
znam tego człowieka. Złości mnie tylko, gdy słyszę, że wszędzie



nazywają go sprawiedliwym” (Plutarch, Arystydes 7, przeł.
Mieczysław Brożek).

W większości przypadków ostracyzm pozwalał zidentyfikować
prominentnego obywatela, którego można było obarczyć winą
za nieudane posunięcia polityczne, niegdyś co prawda
zaakceptowane przez Zgromadzenie, obecnie jednak
powodujące zamęt polityczny. Przykładowo, Kimon został
poddany ostracyzmowi po nieudanej próbie udzielenia pomocy
Sparcie podczas buntu helotów w 462 r. p.n.e. Brak dowodów
na to, by ostracyzmem nadmiernie szafowano. Mimo anegdoty
o Arystydesie, zapewne wygnano w ten sposób zaledwie
kilkunastu obywateli, zanim w 416 r. p.n.e. procedury
zaprzestano. Stało się to po tym, jak dwóch prominentnych
polityków zawiązało spisek celem wygnania kogoś nieznanego
zamiast jednego z nich. Ostracyzm jest niezbędny dla
zrozumienia ateńskiej demokracji, ponieważ symbolizuje
zasadę, że interes grupy musi przeważać nad interesem
jednostki, jeśli wolność grupy i wolność jednostki znalazły się
w sporze w sytuacji zagrożenia państwa. Pierwsze przypadki
ostracyzmu miały miejsce w latach osiemdziesiątych V w.
p.n.e., po tym jak w roku 490 p.n.e. wraz z armią perską
przybył były ateński tyran Hippiasz, co wzbudziło u niektórych
Ateńczyków obawę przed ponownym przejęciem przezeń
władzy.

Choć Arystydes został rzeczywiście poddany ostracyzmowi
w 482 r. p.n.e. (dwa lata później przywołano go z powrotem
celem walki z Persami), anegdota na temat jego spotkania
z niepiśmiennym obywatelem wydaje się apokryficzna. Jest
jednak celna: Ateńczycy zakładali, że właściwym sposobem
ochrony demokracji była nieodmiennie ufność w głosy
większości wolno urodzonych mężczyzn obywateli, bez
ograniczeń wynikających ze zdolności danej osoby do
pojmowania tego, co dla demokracji najlepsze. Przekonanie to
wymagało ustępstw na rzecz nieodpowiedzialnych osób, takich
jak ten opisany w anegdocie o Arystydesie. Jego oparciem było



przekonanie, że zbiorowa mądrość większości głosujących
przeważy nad nieodpowiedzialnością mniejszości.

 
 

Przywództwo Peryklesa
Przekonanie, że najlepsza dla demokracji była możliwie

szeroka partycypacja w niej dorosłych mężczyzn, gorąco
popierał w latach pięćdziesiątych V w. p.n.e. Perykles (ok. 495-
429 p.n.e.). Jego matka była bratanicą reformatora Klejstenesa,
ojciec zaś zasłużonym politykiem. Jak niegdyś Klejstenes,
Perykles wywodził się z warstwy uprzywilejowanej i zyskał
ogromne wpływy w Atenach dzięki przeprowadzeniu reform
umacniających egalitarne elementy ateńskiej demokracji.
W latach pięćdziesiątych V w. p.n.e. zdołał wprowadzić zasadę,
by z dochodów państwowych wypłacać dzienne diety dla tych,
którzy zasiadali w sądach, w Radzie Pięciuset utworzonej przez
Klejstenesa, oraz pełniących inne urzędy wybierane przez
losowanie. Przed ustanowieniem diet uboższym trudno było
porzucać pracę dla czasochłonnego pełnienia tych urzędów.
Suma otrzymywana przez sędziów i urzędników wystarczała na
przeżycie, nie zaś na wzbogacenie się. Z pewnością nie wynosiła
więcej niż dniówka zwykłego robotnika, pozwalała jednak
uboższym Ateńczykom na służbę publiczną. Z drugiej strony,
urzędnicy obdarzeni najszerszymi kompetencjami – doroczna
rada dziesięciu strategów odpowiedzialnych za sprawy
wojskowe i cywilne, szczególnie finanse publiczne – nie
otrzymywali diet. Wybierało ich Zgromadzenie w drodze
głosowania, nie losowania, ponieważ ich stanowiska wymagały
specjalistycznej wiedzy i doświadczenia. Nie byli opłacani,
ponieważ wybierano ich spośród ludzi bogatych, takich jak
Perykles, którzy posiadali wykształcenie oraz wolny czas
niezbędne do pełnienia urzędu. Jedynym wynagrodzeniem
strategów był zatem status i prestiż, jakie wiązały się
z uzyskaniem takiego stanowiska.

Perykles i inne osoby z jego warstwy odziedziczyli



wystarczające majątki, by móc zajmować się polityką bez obawy
o środki do życia. Wynagrodzenie za służbę publiczną było
jednak niezbędne, by ateńska demokracja mogła być otwarta
dla mas tych, którzy utrzymywali siebie i swe rodziny z uprawy
ziemi lub pracy najemnej. Propozycja przyznawania
państwowych diet dla sędziów przysporzyła Peryklesowi
ogromnej popularności wśród zwykłych obywateli. Dzięki temu
od lat pięćdziesiątych V w. p.n.e. był on w stanie doprowadzić
do zdecydowanych zmian w ateńskiej polityce wewnętrznej
i zagranicznej. W ramach reform wewnętrznych w 451 r. p.n.e.
Perykles doprowadził do przyjęcia regulacji, zgodnie z którą
prawa obywatelskie miały odtąd przypadać tym, których oboje
rodzice byli obywatelami Aten – wcześniej obywatelami
zostawały dzieci obywateli ateńskich pojmujących żony spoza
grona obywatelek. Bogaci członkowie ateńskich elit społecznych
mieli w zwyczaju pojmować za żony córki bogatych
zagranicznych rodów; uczynił tak nawet dziadek ze strony
matki Peryklesa. Nowe prawo nie tylko umocniło poczucie
o szczególnym charakterze ateńskiego obywatelstwa, ale także
uprzywilejowany status ateńskich kobiet jako posiadaczek
obywatelstwa. W ten sposób prawa obywatelskie kobiet zostały
umieszczone na jednym poziomie z prawami mężczyzn
w kluczowej kwestii przekazywania ich nowym pokoleniom
Ateńczyków. Niedługo po przyjęciu prawa o obywatelstwie
zorganizowano lustrację obywateli, by pozbawić go tych, którzy
przyjęli je niezgodnie z prawem. Wśród przywilejów obywateli
znajdowało się prawo partycypacji w polityce, zasiadania
w sądach, wywierania wpływu na decyzje mające bezpośredni
wpływ na życie ich i ich rodzin, równą ochronę prawną oraz
prawo posiadania ziemi i domów na terytorium Aten.
Obywatelki miały mniejsze prawa bezpośrednie, ponieważ nie
wolno było im partycypować w polityce, przed sądem w ich
imieniu występował męski opiekun, nie miały też formalnego
prawa samodzielnego prowadzenia większych transakcji
finansowych. Posiadały jednak podstawowe gwarancje



obywatelskie: prawo do kontrolowania swojego majątku oraz
ochrony prawnej dla nich samych oraz ich własności.
Obywatele i obywatelki mieli zatem przywilej przynależności do
państwa-miasta, które cieszyło się nieporównanym
dobrobytem, a jego potęga międzynarodowa napawała dumą.



 

 



 
Mniej wiemy o zaangażowaniu Peryklesa w politykę

zagraniczną. Nie znamy jego stosunku wobec zdecydowanej
interwencji ateńskiej po stronie powstańców egipskich,
pragnących zrzucić perskie panowanie. Ekspedycja
zapoczątkowana została około roku 460 p.n.e., jednakże w roku
454 zakończyła się całkowitą klęską. Stracono zapewne do 200
okrętów wraz z załogami; zważywszy, że załoga każdego okrętu
liczyła około 200 osób, oznaczało to ogromne straty ludzkie.
Część ofiar stanowili sprzymierzeńcy, nie Ateńczycy, ale mimo
to taki upust krwi musiał mieć dotkliwe konsekwencje. Po tej
katastrofie skarb Związku przeniesiono z Delos do Aten,
oficjalnie celem zabezpieczenia go przed możliwym perskim
odwetem, nie zaś celem ułatwienia Atenom czerpania ze
zgromadzonych funduszy. Niezależnie od rzeczywistej przyczyny
tej zmiany, symbolizowała ona całkowitą dominację, jaką
uzyskały Ateny nad pozostałymi członkami Związku Morskiego.

Lata pięćdziesiąte V w. p.n.e. były okresem wzmożonej
aktywności militarnej Aten i ich sprzymierzeńców.
Równocześnie z kampanią prowadzoną przez siły Związku
w Egipcie podjęto działania przeciwko interesom perskim we
wschodniej części Morza Śródziemnego. W dekadzie tej Perykles
wsparł także agresywne działania ateńskie wymierzone we
wpływy Sparty na terenie Grecji. W 457 r. p.n.e. wojska
ateńskie zostały pobite przez Peloponezyjczyków w bitwie pod
Tanagrą w Beocji, ale mimo to opanowały tę krainę wraz
z sąsiednią Fokis. Ateńczycy odnieśli zwycięstwa nad nieodległą
wyspą Eginą oraz nad Koryntem, potężnym państwem-miastem
z północno-wschodniego Peloponezu. Po śmierci w 450 r. p.n.e.
Kimona, który po powrocie z wygnania objął dowództwo
ekspedycji morskiej przeciw perskim posiadłościom na Cyprze,
Zgromadzenie ateńskie ostatecznie postanowiło zaprzestać
działań zbrojnych przeciwko Persji i wysyłania kolejnych flot do
wschodniej części Morza Śródziemnego.

Ateńskie działania wojenne w Grecji nie zdołały doprowadzić



do trwałego pokonania środkowogreckich sprzymierzeńców
Sparty – w 447 r. p.n.e. Beocja i Fokis zrzuciły zależność od
Aten. Na przełomie 446 i 445 r. p.n.e. Perykles doprowadził do
zawarcia ze Spartą traktatu pokojowego obliczonego na
zamrożenie równowagi sił w Grecji na najbliższe trzydzieści lat
i zabezpieczenie w ten sposób dominującej pozycji Aten
w Związku Morskim. Potem skierował uwagę na swych
przeciwników politycznych w Atenach, zazdrosnych
o posiadane przezeń wpływy w radzie strategów. Dominująca
pozycja polityczna Peryklesa w Atenach została potwierdzona
w roku 443, gdy zdołał doprowadzić do wygnania poprzez
ostracyzm zamiast siebie swego największego rywala
Tukidydesa (nie historyka). Przez kolejnych piętnaście lat
z rzędu Perykles był następnie wybierany jednym ze strategów.
Jego pozycja zachwiała się jednak po tym, jak
w nieprzemyślany sposób opowiedział się po jednej ze stron
lokalnego sporu politycznego na wyspie Samos, co
doprowadziło do wojny z tym ważnym członkiem Związku
Morskiego, toczonej w latach 441-439 p.n.e. Wojna z Samos nie
była pierwszym konfliktem między Atenami a którymś ze
sprzymierzeńców po tym, jak w roku 450 p.n.e. Związek
zaprzestał działań przeciwko Persji, do czego został powołany
w roku 478 p.n.e. Narastały napięcia pomiędzy Atenami
a sprzymierzeńcami pragnącymi opuścić Związek i zaprzestać
wpłacania składek, które przeznaczane były teraz nie na
czynną walkę z Persją, ale jedynie na obronę w przypadku mało
już prawdopodobnej perskiej agresji. Perykles zapewne uważał,
że Związek wypełniał swoje podstawowe zadanie ochrony swych
członków przed Persją. Fakt, że żadna perska flota nie
zapuszczała się daleko od swych baz we wschodniej części
Morza Śródziemnego, stanowił dowód na to, że skargi
sprzymierzeńców były bezpodstawne. Inskrypcje powstałe po
roku 440 p.n.e. świadczą o rosnącym niezadowoleniu ateńskich
sojuszników oraz o rosnącej determinacji Aten, by utrzymać
sprzymierzeńców w Związku.



Gdy w roku 446 p.n.e. państwo-miasto Chalkis na wyspie
Eubei podniosło bunt przeciwko Związkowi, Ateńczycy wkrótce
go stłumili, zmuszając Chalkijczyków do zaprzysiężenia nowych
uzgodnień. Wyryte w kamieniu warunki umieszczono następnie
w Chalkis i w Atenach. Różnice w rotach przysiąg obu stron
podanych na inskrypcji odnalezionej w Atenach ujawniają skalę
ówczesnej imperialistycznej dominacji Aten nad Grecją.

 
Ateńska Rada i wszyscy sędziowie złożą następującą przysięgę: „Nie wypędzę
Chalkijczyków z Chalkis, nie spustoszę miasta ani nie pozbawię żadnej osoby
praw, nie skażę żadnej osoby na karę wygnania, nie wtrącę do więzienia, nie
zabiję, nie pozbawię własność bez dania szansy wypowiedzenia się przed sądem
bez zgody Ludu (czyli Zgromadzenia) Aten. Nie zwołam głosowania – bez
powiadomienia o procesie – przeciwko władzom ani osobom prywatnym. Gdy
poseł [chalkijski] dotrze [do Aten], zadbam o to, by został wysłuchany przed
Radą Ludu przed upływem dziesięciu dni, jeśli będę miał wpływ na procedurę.
Rzeczy te gwarantuję Chalkijczykom, jeśli będą posłuszni ludowi Aten”.
Chalkijczycy złożą następującą przysięgę: „Nie będę buntował się przeciwko
Ludowi Aten, ani poprzez przewrotność, ani poprzez jakikolwiek spisek, ani
słowem ani czynem. Nie dołączę do innych buntujących się, a jeśli ktoś wszcznie
bunt, zdradzę go przed Ateńczykami. Będę płacił składki Ateńczykom, których
wysokość wyznaczą, i będę dla nich najlepszym i najwierniejszym sojusznikiem.
Wyślę pomoc Ludowi Aten i będę go bronił, jeśli ktoś napadnie Lud Aten, i będę
posłuszny Ludowi Aten”.

Crawford, Whitehead, no. 134 – IG, wyd. 3, no 40
 
Choć jasne jest, że w wyniku tej narzuconej umowy Ateńczycy

zobowiązywali się do przestrzegania zasad postępowania
w stosunkach ze sprzymierzeńcami, nie sposób uniknąć
oczywistego wniosku, że pozycje obu stron nie były
równoważne. Niegdyś niepodlegli i niezależni sprzymierzeńcy
Aten zostali oto wprost zobowiązani do bycia „posłusznymi”.

W połowie lat trzydziestych V w. Perykles musiał zmierzyć się
z wyzwaniem większym niż stawiane przez niezadowolenie
i bunty sprzymierzeńców. Było nim gwałtowne pogorszenie się
stosunków Aten ze Spartą, mimo pokoju zawartego w latach
446-445 p.n.e. Impas nastąpił wtedy, gdy Sparta zagroziła
wojną, jeśli Ateny nie zaprzestaną mieszania się w sprawy
korynckich kolonii – Korkyry[3] i Potiadei; Perykles wymógł



jednak na Zgromadzeniu odrzucenie wszelkich
kompromisowych rozwiązań. Jego przeciwnicy twierdzili, że
trzyma się twardej linii wobec Sparty i prze do sprowokowania
wojny tylko w celu wzbudzenia nacjonalistycznego ferworu
i uratowania w ten sposób swojej słabnącej pozycji
w Zgromadzeniu. Perykles odpowiedział, że porozumienie ze
Spartą nie było możliwe, ponieważ na szali położono swobodę
działania Aten. W roku 431 p.n.e. było jasne, że zawarty w 445
r. p.n.e. trzydziestoletni pokój między Atenami a Spartą został
nieodwołalnie zerwany. W tym samym roku wybuchła wojna,
nazywana przez dzisiejszych historyków peloponeską, toczona
pomiędzy Atenami i ich sojusznikami a Spartą i ich
sojusznikami. Nikt wówczas się nie spodziewał, że konflikt ten
trwać będzie aż 27 lat.

 
 

Ateński dobrobyt
W latach poprzedzających wybuch wojny peloponeskiej Ateny

osiągnęły szczyt potęgi politycznej i dobrobytu; okres ten
nazywany jest dzisiaj złotym wiekiem ateńskiej polis. Domy
prywatne tak w mieście, jak i na prowincji zachowały swój
tradycyjny skromny wygląd nawet w okresie prosperity.
Gospodarstwa najczęściej znajdowały się w wioskach,
w których domy zgrupowane były ciasno wzdłuż wąskich,
krętych uliczek. Nawet domy najbogatszych budowane były
według jednego wzoru, w którym sypialnie, komórki, pokoje do
pracy i jadalnie otaczały stały element każdego większego
greckiego domostwa – dziedziniec. Był on odgrodzony murami
od ulic, zapewniając zatem prywatność stanowiącą główny cel
greckiej architektury mieszkalnej. Wówczas jeszcze prywatne
domy nie były ozdabiane freskami ani dziełami sztuki;
wyposażenie było skromne, a meble proste. Za toaletę
najczęściej służył dół wykopany tuż przy drzwiach frontowych,
opróżniany przez specjalnych robotników, których zadaniem
było wynoszenie nawozu do miejsca położonego w nakazanej



prawem odległości od miasta. Biedniejsi wynajmowali domy lub
izby.

Datki najbogatszych pozwalały na ulepszanie przestrzeni
miejskiej, na przykład na obsadzenie dróg ocieniającymi je
drzewami i wykonanie kolein dla wozów, wykonane za
pieniądze Kimona. Na skraju agory, czyli głównego miejskiego
placu targowego i miejsca zgromadzeń w sercu miasta, wznosił
się ufundowany przez szwagra Kimona sławny budynek zwany
Stoa Poikile (Portyk Malowany). Stoa były wąskimi, otwartymi
z jednej strony budynkami, zapewniającymi schronienie przed
słońcem lub deszczem. W Stoa Poikile gromadziły się każdego
dnia tłumy mężczyzn przybywających na agorę celem
omawiania kwestii politycznych lub codziennych. Ściany tego
portyku ozdabiały malowidła przedstawiające wielkie
wydarzenia z dziejów Grecji, wykonane przez najsławniejszych
ówczesnych malarzy – Polignota i Mikona. Jedno z malowideł
przedstawiało bitwę pod Maratonem z 490 r. p.n.e., w której
sławę zyskał ojciec Kimona Militiades; mąż siostry Kimona
ufundował budynek i przekazał go miastu. Wartości społeczne
ateńskiej demokracji wymagały od przywódców takich jak
Kimon czy jego szwagier składania takich darów dla użytku
publicznego celem okazania ich troski o miasto i tym samym
zwiększenia własnego prestiżu. Od zamożnych obywateli
oczekiwano także składania kosztownych liturgii, publicznych
datków, takich jak organizowanie przedstawień teatralnych
podczas świąt miejskich czy ufundowanie i wyposażenie okrętu
wojennego oraz dowodzenie nim na wyprawach wojennych.
System liturgii dla bogatych w pewnej mierze kompensował
fakt, że od czasów tyrana Pizystrata w czasie pokoju nie było
żadnych stałych podatków dochodowych ani majątkowych.
(Zgromadzenie mogło uchwalić jedynie tymczasowy podatek
majątkowy, zwany eisfora, celem pokrycia kosztów prowadzenia
wojny).

Ateny uzyskiwały poważne dochody z opłat portowych,
podatku obrotowego, kopalń srebra oraz składek



sprzymierzeńców. Z tych środków opłacano wznoszenie
budynków stanowiących najwspanialsze przykłady architektury
miejskiej okresu klasycznego (V i IV w. p.n.e.). Rozmiary tych
budynków publicznych zwykle były stosowne do ich
przeznaczenia, jak na przykład kompleks budynków po
zachodniej stronie agory przeznaczony na spotkania Rady
Pięciuset oraz przechowywanie archiwów miejskich. Ponieważ
Zgromadzenie zbierało się pod gołym niebem na zboczu wzgórza
nad agorą, nie wymagało żadnego budynku poza podium dla
mówców. W 447 r. p.n.e. z inicjatywy Peryklesa rozpoczęto
jednak wielką budowę na szczycie Akropolu, stoliwie górskim
w centrum miasta wznoszącym się nad Agorą. W ciągu
następnych piętnastu lat Ateńczycy sfinansowali budowę
gigantycznego kompleksu bramnego ozdobionego kolumnami –
Propylejów – na zachodnim wejściu na Akropol oraz nowej
świątyni Ateny – Partenonu, w którym znajdował się wielki
posąg bogini. Koszt budowy tych obiektów wynosił tyle co
wszystkie składki sojuszników z okresu siedmiu lat, co jak na
warunki starożytnego greckiego państwa-miasta było sumą
fenomenalną niezależnie od źródła dochodu. Budowle te były
tak kosztowne, że wrogowie Peryklesa oskarżali go na
Zgromadzeniu o marnotrawienie środków publicznych.
Naukowcy spierają się co do tego, jaka część środków (jeśli
jakakolwiek) wydanych na ten program budowlany pochodziła
ze składek członków Związku Morskiego, ponieważ zachowane
zestawienia finansowe są niekompletne i niejednoznaczne.
Część funduszy z pewnością pochodziła ze skarbców bogini
Ateny, której świątynie, tak jak wszystkie obiekty kultu
w Grecji, otrzymywały środki publiczne i datki prywatne.
Niezależnie od źródeł finansowania, nowe budynki robiły
ogromne wrażenie nie tylko ze względu na ich koszt, ale także
na ich rozmiary, dekoracje i położenie na otwartej przestrzeni,
tak kontrastujące z budynkami prywatnymi wznoszonymi
w Atenach w V w. p.n.e.



 

 
W połowie V w. p.n.e. Ateńczycy wznieśli bardzo kosztowny Pantenon na cytadeli
swego miasta (Akropolu), jako drugą świątynię swej patronki Ateny – symbol ich
bogactwa i militarnej potęgi. Starsza świątynia Ateny znajduje się po lewej stronie
dominującego Panteonu.

Nowa świątynia Ateny na Akropolu nosiła nazwę „Partenon”,
czyli „dom bogini-dziewicy”. Atena była bóstwem opiekuńczym
Aten; na Akropolu od dawna czczono ją w świątyni Ateny Polias
(„opiekunki miasta”) pod postacią drzewa oliwnego,
traktowanego jako święty symbol bogini. Atena Polias
zapewniała dobrobyt rolnikom, a zatem całym Atenom.
Świątynia Ateny Polias została w większości zniszczona przez
Persów podczas plądrowania przez nich miasta w roku 480
i 479 p.n.e. Przez trzydzieści lat Ateńczycy celowo utrzymywali
Akropol w stanie ruiny, by przypominał o ofiarach poniesionych
przez miasto w czasie wojny. Znamienne, że gdy Perykles
przekonał Zgromadzenie do uchwalenia odbudowy świątyń
Akropolu, prace rozpoczęto nie od odbudowy miejsca kultu
drzewa oliwnego, ale od Partenonu. Ta wspaniała świątynia
miała być poświęcona Atenie wojowniczce, dbającej
o zwycięstwa ateńskiego oręża. W Partenonie umieszczono
wykonany ze złota i kości słoniowej, wysoki na 12 metrów
posąg bogini przedstawiający ją w pełnej zbroi; w wyciągniętej



dłoni Ateny znalazła się wysoka na niemal dwa metry figura
bogini zwycięstwa Nike.

Jak wszystkie świątynie greckie Partenon miał służyć jako
dom dla bogini, nie zaś za miejsce gromadzenia się jej
wyznawców. Ogólne założenia budynku odpowiadały
powszechnemu wzorcowi greckiej świątyni – czworokątny
budynek znajdujący się na wyniesionym fundamencie –
zapewne wzorowany na kamiennych świątyniach Egiptu.
Budynek otaczały ze wszystkich stron kolumny wykonane
w prostym stylu, zwanym doryckim, odmiennym od bardziej
zdobnych kolumn jońskich czy korynckich, często
naśladowanych w budowlach nowożytnych (w porządku
korynckim wykonana jest fasada gmachu Sądu Najwyższego
w Waszyngtonie). Wstęp do świątyni mieli tylko kapłani
i kapłanki; publiczne ceremonie religijne odbywały się przy
ołtarzu położonym po zewnętrznej stronie wschodniego krańca
budynku.

Partenon był niezwykły ze względu na jego wielkie rozmiary
i koszt, ale jego prawdziwa wspaniałość kryła się
w innowacyjnej konstrukcji i wyrafinowanych dekoracjach
rzeźbiarskich. Budynek wzniesiono z 20 tysięcy ton attyckiego
marmuru. Jego rozmiary wynoszą 69 m długości i 30
szerokości. Krótsze boki budowli ozdobiono ośmioma
kolumnami zamiast sześciu stosowanych zwykle w porządku
doryckim, dłuższe boki zaś siedemnastoma zamiast
zwyczajowych trzynastu. Ogromne wymiary budynku miały
wywołać wrażenie potęgi. Jedną z hipotez dotyczących
szczegółów jego konstrukcji jest to, że zastosowanie
równoległych linii budynku sprawiłoby, że na skutek złudzenia
optycznego linie zewnętrzne wydawałyby się zakrzywione.
Według tej hipotezy w konstrukcji Partenonu zastosowano
niewielkie pochylenia lub linie krzywe po to, by wydawały się
proste. Kolumny lekko pogrubiono w środkowej części,
kolumny zewnętrzne nieznacznie pochylono do wewnątrz
i umieszczono nieco bliżej sąsiednich, zaś fundament budynku



uczyniono lekko wklęsłym. Dzięki zastosowaniu tych sztuczek
Partenon wydawał się idealnie regularny. Wyrafinowana
architektura Partenonu niosła przesłanie, że człowiek zdolny
jest do wznoszenia symboli porządku wśród naturalnego
chaosu.

Rzeźbiarskie dekoracje Partenonu także służyły
zadeklarowaniu niezachwianej wiary Ateńczyków
w przychylność opiekujących się ich miastem bogów. Wzdłuż
zewnętrznej strony budynku powyżej kolumn umieszczono
rzeźbione panele, rzeźbami ozdobiono także trójkątną
przestrzeń (tympanon) pod linią dachu na obu krańcach
budynku. Ozdoby te były charakterystyczne dla porządku
doryckiego. Partenon posiadał jednak unikalną ozdobę
rzeźbiarską. Budynek otaczał ciąg rzeźb umieszczony po
zewnętrznej stronie belkowania nad kolumnami otaczającymi
budynek. Ciągły fryz występował zwykle jedynie w budynkach
wzniesionych w porządku jońskim. Umieszczenie jońskiego
fryzu na świątyni wybudowanej w porządku doryckim było
ostrym przełamaniem architektonicznej tradycji i miało na celu
zwrócenie uwagi na budynek, mimo że same rzeźby nie były
dobrze widoczne z poziomu gruntu. Fryz Partenonu
przedstawia zapewne ateńskie święto religijne, w trakcie
którego organizowano procesję na Akropol celem ofiarowania
Atenie w starej świątyni nowej szaty, utkanej przez specjalnie
wybrane dziewczęta. Zgodnie z inną interpretacją fryz
przedstawia legendarną scenę złożenia w ofierze córek
Erechteusza dla wybłagania ocalenia dla zagrożonego miasta.
Fryz, niczym klatki filmowe, przedstawia mężczyzn jadących
konno, kroczące w procesji kobiety niosące święte symbole oraz
zgromadzonych na czele procesji bogów przyglądających się
swym wyznawcom. Jak zwykle w rzeźbiarskich dekoracjach
greckich świątyń fryz ozdabiały lśniące elementy metalowe,
takie jak końskie uprzęże; figury i tło malowano żywymi
kolorami.

Żadne inne państwo-miasto nie miało świątyni pełniącej jakąś



inną rolę poza tradycyjną – wychwalania otaczanego
szczególnym kultem bóstwa – i nie umieściło na niej
przedstawienia własnych obywateli. Fryz partenoński niósł
zatem przesłanie o szczególnej relacji między Atenami
a bogami, pokazując Ateńczyków w towarzystwie bogów, nawet
jeśli postaci bogów wyryte na fryzie miały być rozumiane jako
odrębne lub niewidoczne dla zwykłych uczestników procesji.
Świątynia z rzeźbami obywateli miasta, nawet
wyidealizowanych, mówiła o wyjątkowej bliskości między
państwem-miastem a bogami oraz głosiła przekonanie, że
przedstawieni bogowie otaczają miasto szczególną opieką.
Zapewne oznaczało to przekonanie o nadprzyrodzonych
źródłach osiągnięć, takich jak zwycięstwo w walce z perskim
najazdem grożącym upadkiem greckiej cywilizacji, zbudowanie
potężnego Związku Morskiego oraz posiadanie dochodów
z podatków, kopalń i składek sojuszniczych, czyniących Ateny
bogatszymi od innych miast Grecji kontynentalnej. Partenon,
tak jak pozostałe budynki wzniesione przez Peryklesa, sławił
opiekujących się miastem bogów i wyrażał przekonanie
Ateńczyków, że bogowie sprzyjają stworzonemu przez nich
imperium. Jak zapewne by powiedzieli, ich sukces był
dowodem na to, że bogowie są po ich stronie.

 
 

Przedstawienia ciała
Tak jak kształt rzeźb umieszczonych na Partenonie, ogromne

rozmiary i koszt znajdującego się wewnątrz świątyni posągu
Ateny wyrażał pewność siebie Ateńczyków w połowie V w. p.n.e.
Twórca posągu, Ateńczyk Fidiasz, zyskał tak wielką sławę, że
stał się bliskim przyjacielem Peryklesa. Inne greckie polis
zapraszały go do wykonania dla nich posągów bogów, na
przykład ogromnej siedzącej postaci Zeusa w jego głównej
świątyni w Olimpii.

W całej Grecji artyści i rzeźbiarze eksperymentowali z nowymi
technikami i stylami artystycznymi, ale najtrwalszym



przejawem innowacji greckich artystów w przedstawianiu
ludzkiego ciała w V w. p.n.e. były wolnostojące posągi. Tego
rodzaju rzeźby miały charakter publiczny w sensie
ufundowania ich ze środków państwowych – tak jak na
Partenonie, jak również prywatny – gdy ich wykonanie opłacały
pojedyncze osoby lub rody. Te ostatnie jednak nie miały
charakteru prywatnych dzieł sztuki w nowoczesnym znaczeniu.
Grecy zamawiający wykonanie rzeźb nie nabrali jeszcze
zwyczaju ozdabiania nimi wnętrz swoich domów, lecz z różnych
powodów wystawiali je na widok publiczny. Zamówione
prywatnie rzeźby bogów umieszczano niekiedy w świątyniach
jako dowody bogobojności. Zgodnie z tradycją ofiarowywania
bogom pięknie wykonanych przedmiotów jako pamiątek
ważnych osiągnięć prywatnych, takich jak udana transakcja
czy zwycięstwo w zawodach sportowych, ludzie niekiedy
ofiarowali świątyniom posągi przedstawiające pięknych ludzi.
Bogate rody zamawiały posągi przedstawiające przodków,
zwłaszcza gdy ci zmarli młodo; posągi te ustawiano następnie
na grobach jako pamiątki ich doskonałości. Zamawiane
prywatnie rzeźby zawsze miały być wystawione na widok
publiczny. W tym sensie prywatne rzeźby w okresie złotego
wieku pełniły funkcję publiczną: zawierały przesłanie dla
publiczności.

W okresie archaicznym posągi charakteryzowały się sztywną
pozą na podobieństwo posągów starożytnego Egiptu. Rzeźbiarze
egipscy nie zmieniali tego stylu przez całe wieki. Tymczasem
artyści greccy mniej więcej w okresie wojen perskich zaczęli
wprowadzać zmiany. Wkrótce wolnostojące posągi wykonywano
już w nowych pozach, co stanowiło kontynuację ewolucji
zmierzającej do ukazywania ruchu, zapoczątkowaną w rzeźbach
świątynnych. Postaci męskie prezentowano wciąż najczęściej
nago, jako atletów lub wojowników, postaci kobiece zaś zwykle
występowały ubrane w piękne szaty. Ewolucja zmierzała
jednakże ku coraz większemu naturalizmowi. Podczas gdy
postaci męskie w epoce archaicznej prezentowano jako



wykonujące krok lewą nogą z ramionami umieszczonymi
sztywno przy ciele, w okresie klasycznym często zginano
ramiona lub przedstawiano postać opierającą ciężar na jednej
nodze. Muskulatura, w VI w. słabo zarysowana lub wręcz
impresyjna, teraz odpowiadała budowie anatomicznej. Także
postaci kobiece przedstawiano w bardziej swobodnych pozach
i strojach, które kształtowano tak, by podkreślały kształty
kryjącego się pod nimi ciała. Natomiast wyraz twarzy posągów
okresu klasycznego był nieprzenikniony i spokojny, zastępując
powszechne w okresie archaicznym uśmiechy.



 

 
W okresie klasycznym artyści greccy tworzyli efektowne i kosztowne posągi odlewane
z brązu, jak widoczny wyżej posąg boga Zeusa ciskającego piorun (który znajdował
się w prawej dłoni postaci) lub też boga Posejdona zadającego cios trójzębem.
Naturalistyczne przedstawienie wysportowanego ciała i poza sugerująca ruch były
charakterystyczne dla ówczesnej rzeźby.

Ulubiony materiał wykorzystywany przez nowatorskich
twórców to brąz; popularny był też marmur. Rzeźby odlewano
w glinianych formach, co wymagało dobrze wyposażonego
warsztatu z piecami, narzędziami i robotnikami biegłymi
w sztuce metalurgii. Ponieważ rzeźbiarze i artyści pracowali
przy użyciu własnych rąk, członkowie zamożnej elity uważali
ich za członków klas niższych. Tylko najsłynniejsi z nich, tacy
jak Fidiasz, obracali się wśród towarzyskiej śmietanki. Dobrze
przygotowany stop brązu był wystarczająco wytrzymały, by
utrzymać ciężar wyciągniętych rąk i nóg, a to w przypadku
marmuru wymagało stosowania podpór. Właśnie dlatego
w wykonanych z marmuru rzymskich imitacjach rzeźb greckich
pojawiają się pnie drzew i inne rodzaje podpierających
przedmiotów. Rzymskie imitacje, jakie możemy podziwiać
dzisiaj w muzeach, często stanowią jedyne ocalałe wersje
oryginałów.



Wytrzymałość i plastyczność brązu pozwalało bardziej
innowacyjnym rzeźbiarzom, takim jak Ateńczyk Myron czy
Poliklet z Argos, doprowadzić rozwój wolnostojącego posągu do
granic fizycznych możliwości. Myron na przykład wyrzeźbił
postać dyskobola gotowego wyrzucić dysk w powietrze,
zdecydowanie odmienną od prostych w swej symetrii posągów
okresu archaicznego. Jego dyskobol nie tylko przedstawiony
jest w pozie asymetrycznej, ale także przepełnia go energia
napinającego mięśnie atlety. Słynna rzeźba Polikleta
przedstawiająca mężczyznę niosącego włócznię wygląda
zupełnie inaczej w zależności od punktu widzenia, dając
ogromne wrażenie ruchu. To samo tyczy się wykonanego przez
nieznanego rzeźbiarza posągu kobiecego (przedstawiającego być
może boginię miłości Afrodytę). Postać poprawia wyprostowaną
ręką swą przejrzystą szatę. Dla podziwiających je starożytnych
rzeźby te wyrażały w sposób zrównoważony energię, ruch
i asymetrię. Posągi okresu archaicznego robiły wrażenie na
publiczności swoją stabilnością; zdawało się, że żaden cios nie
jest w stanie ich obalić. Tymczasem rzeźby okresu klasycznego
były o wiele bardziej zróżnicowane. Dynamiczne pozy
niektórych z tych rzeźb stanowią wyraz przepełniającej te czasy
energii, ale także przemian i braku stabilności
charakteryzujących złoty wiek.

 
 
 
[3] Obecnie Korfu (przyp. tłum.).



 
 

Kultura i społeczeństwo Aten
w okresie klasycznym

7



 
 

Jak wspomniano w poprzednim rozdziale, dobrobyt
i osiągnięcia kulturalne Aten w połowie V w. p.n.e. sprawiły, że
okres ten nazwano złotym wiekiem w historii Aten. Stan
zachowania źródeł, w większości pochodzących właśnie z Aten,
oraz fakt, że współcześnie uwaga skupia się na wspaniałych
zachowanych budowlach ateńskich, sprawiają, że historia
Grecji tego okresu dotyczy prawie wyłącznie Aten. Z tych
powodów, gdy mówimy o złotym wieku starożytnej Grecji,
zwykle dotyczy to tylko Aten.

Tak prominentna ich pozycja w historii starożytnej Grecji
z pewnością nie jest przypadkowa. Odzwierciedla ona
bezprecedensowe zmiany, jakie zaszły w kulturze
i społeczeństwie ateńskim w V w. p.n.e. Jednocześnie główne
aspekty ateńskiego życia pozostały niezmienione. Powstał
w efekcie zbiór elementów postępowych i zachowawczych
prowadzących do napięć, które bywały twórcze lub
destruktywne. Rozwój przeżywał wspierany publicznie teatr
dramatyczny, zajmujący się trudnymi problemami etycznymi
dotyczącymi życia jednostki i zbiorowości. W V w. p.n.e.
kształtowała się też nowa – niepokojąca dla tradycjonalistów –
forma kształcenia młodych mężczyzn mających ambicje
polityczne. Dla kobiet z klas wyższych życie publiczne nadal
było ograniczane wymogami skromności oraz wykluczeniem
z życia politycznego, które wypełniało dni ich mężów.
Tymczasem kobiety z klas uboższych mogły mieć szersze
kontakty ze światem męskim, ponieważ musiały pracować,
a zatem kontaktować się z obcymi celem zarabiania pieniędzy
na utrzymanie siebie i rodziny. Interakcja między trwałością
a zmianą tworzyła napięcia społeczne, ale nie zagrażały one
stabilności ateńskiego społeczeństwa; dopiero dodatkowe



napięcia wynikające z długotrwałej wojny ze Spartą
doprowadziły je na skraj załamania. Niezmienna okazywała się
tradycyjna grecka religia, która zachowywała ważną pozycję
w życiu publicznym i prywatnym. Ludzie nigdy nie utracili
wiary w to, że wola bogów wywiera wpływ na ich los w życiu
prywatnym oraz na działalność publiczną.

 
KALENDARIUM
500–323 p.n.e.: okres klasyczny dziejów Grecji
458 p.n.e.: wystawienie trylogii tragicznej Ajschylosa: Oresteja (Agamemnon,
Ofiarnice, Eumenidy)
ok. 450 p.n.e.: Sofista Protagoras przybywa po raz pierwszy do Aten
ok. 447 p.n.e.: wystawienie tragedii Sofoklesa Ajaks w Atenach
444 p.n.e.: Protagoras spisuje prawa dla ateńskiej kolonii w Thurii w
południowej Italii
ok. 441 p.n.e.: wystawienie tragedii Sofoklesa Antygona w Atenach
431 p.n.e.: wystawienie tragedii Eurypidesa Medea

 
 

Klasyczna religia grecka
Tak jak unaoczniają to sceny z partenońskiego fryzu,

w połowie V w. p.n.e. Ateńczycy wierzyli w przychylność bogów
i byli gotowi wydatkować środki publiczne – i to ogromne –
celem wzniesienia pięknych, monumentalnych budowli na
cześć ochraniających ich bóstw. Przekonanie to wynikało
z podstawowej zasady greckiej religii: ludzie indywidualnie
i zbiorowo oddawali cześć bogom, dziękując im za
dotychczasową opiekę i prosząc o dalsze łaski. Cześć tę
oddawano przez wznoszenie świątyń, składanie ofiar, datki na
świątynie oraz sprawowanie obrzędów obejmujących śpiewanie
pieśni, tańce, modlitwy i procesje. W zbiorach Bostońskiego
Muzeum Sztuk Pięknych znajduje się pochodząca z VII w.
p.n.e. brązowa statuetka, ofiarowana przez człowieka imieniem
Mantiklos świątyni Apolla jako wotum. Na jej nogach Mantiklos
wyrył napis wyjaśniający dokładnie, dlaczego te osoby składały
takie dary: „Mantiklos dał to ze swojej części Niechybnemu



Strzelcowi ze Srebrnym Łukiem: Teraz, Apollonie, uczyń coś
dobrego dla mnie” (BMFA, sygn. 03.997). Grecy rozumieli zatem
relację pomiędzy bogami a ludźmi jako opartą na zasadzie
wzajemności. Bogowie nie kochali ludzi, chyba że dosłownie
w mitach opisujących, jak bogowie wspierali wybranego
człowieka lub też brali sobie kochanków lub kochanki, by
płodzić półboskie potomstwo. Bogowie wspierali natomiast tych
ludzi, którzy oddawali im cześć i nie wchodzili im w drogę. Jeśli
ludzie rozgniewali bogów, ci mogli ukarać ich za to zesłaniem
klęsk takich jak głód, trzęsienie ziemi, zaraza albo klęska
w wojnie. Katastrofy i nieszczęścia mogły spotkać ludzi także
z powodu naturalnego porządku rzeczy, którego bogowie byli
częścią, ale nie gwarantowali jego trwałości. Przykładowo
śmierć, w tym morderstwo, wytwarzały stan nieczystości
(miasma). Zwłoki musiały zostać poddane oczyszczeniu
i pochowane celem likwidacji stanu nieczystości i powrotu do
normy. Mordercy musieli zostać sprawiedliwie ukarani za swe
zbrodnie; w przeciwnym wypadku nie tylko zbrodniarz, ale cała
społeczność mogła spodziewać się surowych konsekwencji,
takich jak bezpłodność, narodziny zdeformowanych dzieci,
nieurodzaj prowadzący do głodu oraz śmierć w wyniku zarazy.

Największą trudnością w kulcie religijnym było odgadnięcie,
jakie zachowania mogą rozgniewać któregoś z bogów – rozziew
pomiędzy światem ludzi i bogów był zbyt wielki. Nieliczne
standardy zachowania, jakich zdaniem wyznawców oczekiwali
bogowie, zawierały się w tradycyjnych zasadach postępowania.
Grecy wierzyli na przykład, że bogowie domagają się
gościnności wobec obcych oraz godnego pochówku dla
zmarłych członków rodzin. Uważali, że bogowie zsyłają karę na
morderców i na wyjątkowych pyszałków lub arogantów (hybris).
Jeśli doświadczali nieszczęść, zwracali się do wyroczni,
analizowali sny, odbywali rytuały jasnowidzenia i studiowali
proroctwa w poszukiwaniu wskazówek wyjaśniających, w jaki
sposób obrazili któregoś z bogów. Bóstwa można było obrazić
zaniedbaniem złożenia ofiary, bluźnierstwem (czyli



bezpośrednim zaprzeczeniem władzy bogów), złamaniem
ślubowania czci danemu bóstwu, lub też zbezczeszczeniem
obszaru świątyni. Bogowie mieli być szczególnie wrażliwi na
określone ludzkie przewinienia obrażające ich boski majestat,
takie jak złamanie przysiąg, w których wezwano ich na
świadków i gwarantów ich dotrzymania. Nie uważano
natomiast, że bogowie interesują się zwykłymi przestępcami;
radzenie sobie z nimi było zadaniem ludzi.



 

 
Ulubionym gatunkiem sztuki starożytnej Grecji było malarstwo, zachowało się
jednak bardzo niewiele dzieł. Widoczny wyżej obraz namalowany jaskrawymi
kolorami na drewnie przedstawia przygotowania do obrzędu złożenia ofiary z owcy.

Greccy bogowie mieli wieść życie lekkie, łatwe i przyjemne.
Doświadczali niekiedy bólu we wzajemnych relacjach lub
smutku w razie niepowodzeń ich ziemskich faworytów, ogólnie
jednak istnieli beztrosko jako potężni i nieśmiertelni.
Dwanaście najważniejszych bóstw, na czele z władcą bogów
Zeusem, miało ucztować na szczycie góry Olimp, najwyższego
szczytu Grecji, wznoszącego się na niemal 3000 metrów nad
poziom morza. Królową bogów była małżonka Zeusa, Hera.
Posejdon, jego brat, władał morzami. Atena, narodzona wprost
z głowy Zeusa, była boginią mądrości i wojny. Ares był męskim
bogiem wojny, Afrodyta – boginią miłości, Apollo – bogiem
słońca, Artemida zaś boginią księżyca. Boginią rolnictwa była
Demeter, Hefajstos bogiem ognia i techniki, Dionizos bogiem
wina, przyjemności i nieładu, Hermes zaś posłańcem bogów.
Hades, bóg podziemnego świata, był drugim bratem Zeusa,
jednak nie należał on do bóstw olimpijskich, ponieważ cały czas
przebywał pod ziemią, zarządzając rzeczywistością umarłych.

Podobnie jak drażliwi wojownicy z eposów Homera, którzy
reagowali gniewem na najmniejszą ujmę dla ich prestiżu,
greccy bogowie zawsze reagowali na zniewagi: „Wiem, jak dalece
bóstwo jest zmienne i zazdrosne” – tak właśnie określa naturę
bogów Solon w słynnej anegdocie, która każe mu udzielać rad



innej słynnej osobie, w tym przypadku Krezusowi, zanim ten
lidyjski władca utracił swe królestwo na rzecz Persów (Herodot,
Dzieje, 1.32, przeł. Seweryn Hammer).

By okazać bóstwom szacunek, wierni modlili się, śpiewali
pochwalne hymny, składali ofiary oraz wota odpowiednio do
obrzędów sprawowanych w odpowiedniej świątyni w ramach
kultu danego bóstwa. W świątyni boga czy bogini można było
podziękować za okazane łaski lub też starać się przebłagać ich
w przypadku spotykających wiernego nieszczęść, postrzeganych
jako oznaki zawinionego boskiego gniewu. Składano też ofiary
w domach w obecności domowników, do których w takich
przypadkach zaliczano często także niewolników. Publiczne
składanie ofiar w ramach oficjalnych kultów było zadaniem
kapłanów i kapłanek, których w większości przypadków
wybierano spośród obywateli, lecz którzy poza pełnieniem
obowiązków kultowych żyli jak zwykli obywatele. Kapłani
i kapłanki byli zwykle przypisani do określonej świątyni lub
sanktuarium i nie mieszali się w kwestie polityczne ani
społeczne. Posiadali oni wiedzę na temat sposobu sprawowania
obrzędów na cześć danego bóstwa w określonym miejscu
zgodnie z pradawną tradycją. Nie byli natomiast strażnikami
ortodoksji teologicznej, ponieważ grecka religia nie znała
systematycznej teologii ani ustalonych dogmatów. Nie było
także żadnych organizacji ani hierarchii na podobieństwo
dzisiejszych przywódców i instytucji religijnych, mających za
zadanie strzeżenie i egzekwowanie właściwej doktryny.

Kontakt pomiędzy bóstwem a jego wyznawcami następował
przede wszystkim poprzez rytuał składania ofiar, stanowiący
symboliczne przedstawienie wzajemności w relacjach między
nierównymi stronami. Ogromna większość ofiar odbywała się
regularnie w ramach obowiązującego w danej społeczności
kalendarza świąt. W Atenach pierwszych osiem dni każdego
miesiąca przeznaczano na okazywanie pobożności obywateli
wobec oficjalnie czczonych bóstw. Trzeci dzień każdego
miesiąca czczono jako urodziny Ateny, szósty natomiast jako



urodziny Artemidy, bogini dzikich zwierząt, która była także
specjalną patronką ateńskiej Rady Pięciuset. Ateny szczyciły się
obchodzeniem największej liczby świąt w całej Grecji – niemal
połowa dni każdego roku była mniejszym lub większym
świętem. Nie wszyscy brali w nich udział; w umowach
robotników najemnych zastrzegano na przykład liczbę
przysługujących im dni wolnych na udział w ceremoniach
religijnych. Wielkie święta, takie jak Panatenaje – zapewne
odbywana w jego ramach procesja została przedstawiona na
partenońskim fryzie – przyciągały wielką liczbę mężczyzn
i kobiet. W czasie Panatenajów odbywano procesje i składano
ofiary, ale także organizowano zawody muzyczne, taneczne,
poetyckie i sportowe, których zwycięzcy otrzymywali cenne
nagrody. Niektóre obrzędy przeznaczone były wyłącznie dla
kobiet; jedną ze sławniejszych uroczystości kobiecych było
trzydniowe święto na cześć bogini Demeter, opiekunki rolnictwa
i płodności, przeznaczone dla mężatek.

Choć w poszczególnych kultach istniały najróżniejsze obrzędy,
centralne znaczenie miało składanie ofiar. W ich trakcie
zarzynano niekiedy duże zwierzęta, ofiary były też jednak
bezkrwawe, gdy składano owoce, warzywa i wypieki. Możliwe,
że tradycja ofiary krwawej sięgała korzeniami czasów
prehistorycznych łowców, dla których takie rytuały mogły
stanowić wyraz zaniepokojenia paradoksalną potrzebą zabicia
jednej istoty dla przetrwania innej. W okresie klasycznym Grecy
składali w ofierze cenne i kosztowne udomowione zwierzęta,
takie jak bydło, którego zawsze mieli niewiele z powodu
znikomego areału ziemi nadającej się na pastwiska; taka ofiara
miała wyrażać ich szacunek dla boskiego majestatu, wesprzeć
prośbę o pomyślność dla miasta i jego obywateli, zaznaczyć
władzę ludzi nad światem zwierząt i wreszcie zapewnić wielu
rzadką sposobność do spożycia mięsa. Złożenie w ofierze
dużego zwierzęcia stanowiło okazję do zgromadzenia się
społeczności i potwierdzenia swych więzi ze światem
nadprzyrodzonym, zaś spożycie pieczonego mięsa ofiarnego



pozwalało wiernym także skorzystać osobiście z korzystnych
relacji z bogami. Patrząc z perspektywy czasu na Ateny w V w.
p.n.e., poeta Lizjasz wyjaśnił tradycję – i niezbędność –
publicznych ofiar: „Nasi przodkowie przekazali nam
najpotężniejszą i najbogatszą polis w Grecji dzięki składaniu
przewidzianych ofiar. Jest zatem właściwe, byśmy składali takie
same ofiary co oni, choćby tylko dla sukcesów wynikających
z tych ofiar” (Lizjasz, Mowy, 30, 18).

Składanie zwierzęcia w ofierze wiązało się ze ścisłym
przestrzeganiem zasad zapewniających czystość obrzędu.
Szczegółowe wymogi dopuszczenia do składania ofiary krwawej
dowodzą, jak poważnie traktowali Grecy rytualny ubój zwierząt.
Ofiary wykonywano na ołtarzach umieszczanych przed
świątyniami, gdzie mogli się zebrać liczni wyznawcy – wnętrze
świątyni zarezerwowane było dla bóstwa i kapłanów. Na ofiarę
wybierano nieskalane zwierzę, przyozdabiane girlandami
i zachęcane do podejścia do ołtarza z własnej woli.
Zgromadzony tłum musiał zachować zupełną ciszę, by uniknąć
możliwych nieczystych komentarzy. Ofiarnik pryskał wodą na
łeb zwierzęcia, tak by wstrząśnięciem wydało się one wyrażać
zgodę na ofiarę. Obmywszy dłonie, ofiarnik rozsypywał nasiona
jęczmienia na ogień ofiarny i na łeb zwierzęcia, po czym odcinał
kosmyk sierści i także rzucał go w ogień. Odmówiwszy
modlitwę, szybkim ruchem podrzynał gardło zwierzęcia,
podczas gdy muzycy zaczynali odgrywać pieśń na fletach,
a zgromadzone kobiety wydawały okrzyk celem wyrażenia
rytualnego zasmucenia śmiercią ofiary. Następnie dzielono
mięso, rzucając część na ofiarny ogień celem oddania go wraz
z dymem bóstwu, resztę zaś rozdzielano pomiędzy
zgromadzonych.

Religia grecka zawierała jednak wiele elementów poza kultem
dwunastu bóstw olimpijskich. Uroczystym wydarzeniom
rodzinnym – takim jak narodziny, śluby i śmierć – towarzyszyły
specjalne modły, ofiary i rytuały. W V w p.n.e. zwykli obywatele
– nie tylko członkowie elit – coraz częściej zaczęli składać ofiary



na grobach swoich krewnych. Niemal wszyscy zwracali się do
widzących z prośbą o wyjaśnienie znaczenia snów i znaków lub
też do magików o zaklęcia poprawiające ich życie miłosne czy
też o rzucenie klątwy na wrogów. Szczególnie ważne dla
jednostek i społeczności były, jak je dziś nazywamy, kulty
herosów; obrzędów dokonywano wówczas na grobach sławnego
mężczyzny czy kobiety, których szczątki miały posiadać
szczególną moc. Ateńscy żołnierze walczący pod Maratonem
w 490 r. p.n.e. wspominali potem, że widzieli wiodącą ich do
walki postać legendarnego herosa Tezeusza. Gdy w 475 r. p.n.e.
Kimon przywiózł do Aten kości uznane za szczątki Tezeusza,
który miał umrzeć na odległej wyspie, Ateńczycy uznali to za
wielki sukces miasta; szczątki zostały umieszczone w specjalnej
kaplicy w centrum miasta. Kult herosa miał charakter lokalny
i mógł słynąć z wyroczni, leczenia ran czy chorób czy
zapewniania pomyślności w wojnie. Jedynym greckim herosem,
którego kult miał charakter powszechny w całym świecie
śródziemnomorskim, był siłacz Herakles (Herkules). Jego
nadludzkie osiągnięcia w walkach z potworami i wypełnianiu
niemożliwych zadań sprawiły, że wiele państw-miast uczyniło
zeń swe bóstwo opiekuńcze.

W innym sensie międzynarodowy był natomiast kult Demeter
i jej córki Kory (zwanej też Persefoną), którego centrum
znajdowało się w Eleusis, niewielkiej polis na zachodnim
wybrzeżu Attyki. Głównym obrzędem tego kultu były tak zwane
misteria eleuzyńskie, seria ceremonii inicjacji w sekretne
arkana kultu; nazwa pochodzi od greckiego słowa mystes, czyli
„wprowadzać”. Ci, którzy odbyli misteria eleuzyńskie, nabywali
tajemną wiedzę nieznaną niezainicjowanym. Do udziału
w misteriach dopuszczani byli wszyscy wolni mówiący po
grecku – mężczyźni i kobiety, dorośli i dzieci – o ile byli czyści.
Inicjację odbyć mogli także niektórzy niewolnicy świątynni.
Proces inicjacji przebiegał w kilku etapach. Główne rytuały
odbywały się podczas dorocznego święta trwającego niemal dwa
tygodnie. Ten tajemniczy kult stał się tak ważny dla państw



greckich, że uzgodniono powszechnie respektowany okres 55
dni, w trakcie których wszystkie polis gwarantowały bezpieczną
podróż przez swe terytoria dla udających się na misteria
i z nich powracających. Przyszli inicjowani wykonywali serię
skomplikowanych obrzędów, których kulminacją było
ujawnienie najważniejszej tajemnicy Demeter po zachowaniu
jednodniowego postu. Ujawnienie to odbywało się w specjalnie
wzniesionym w tym celu budynku. Pod dachem o powierzchni
46 metrów kwadratowych wspartym na licznych kolumnach
mieściły się trzy tysiące inicjowanych, stojących na stopniach.
Najbardziej wymownym dowodem na znaczenie misteriów
eleuzyńskich na cześć Demeter i Kory jest to, że choć odbywały
się one przez tysiąc lat, historia milczy o jakimkolwiek
przypadku ujawnienia sekretu inicjacji. Dzisiaj wiemy jedynie
tyle, że sekret składał się z zademonstrowania czynności,
wypowiedzenia słów i okazania przedmiotu. Pewne jest jednak,
iż Grecy oczekiwali, że inicjacja przyniesie im poprawę
ziemskiego bytu oraz – co niezwykle istotne dla greckich
wierzeń dotyczących życia pozagrobowego – lepszy los po
śmierci. „Szczęsnym jest z ludzi żyjących na ziemi ten, co je
widział; Kto zaś nie świadom obrzędów i w nich udziału nie
bierze, Tego po śmierci odmienny los czeka w zatęchłych
podziemiach” (przeł. Włodzimierz Apel) – tak korzyści misteriów
sławi autor pochodzącego z VI w. p.n.e. Hymnu do Demeter
(480-482), część tak zwanych Hymnów Homeryckich.

Podobna troska o to, co czeka ludzi po śmierci, stanowiła
centralny element innych tajemniczych kultów, których
sanktuaria znajdowały się w różnych częściach greckiego
świata. Większość z nich obiecywała wiernym ochronę przed
duchami, chorobą, biedą, katastrofą morską czy innymi
codziennymi niebezpieczeństwami czyhającymi na
śmiertelników. Oczywiście nadprzyrodzona opieka zależna była
od bogobojnego życia, nie zaś jedynie od abstrakcyjnej wiary
w bogów. Dla starożytnych Greków było oczywiste, że bogowie
oczekują hołdów i obrzędów; grecka religia wymagała zatem od



ludzi wypełniania określonych czynności i określonego
zachowania w życiu codziennym. Grecy musieli odmawiać
modlitwy i śpiewać hymny na cześć bogów, składać ofiary,
wspierać organizację świąt i odbywać obrzędy oczyszczenia.
Rytuały te stanowiły czynną odpowiedź na niebezpieczne
warunki ludzkiego życia w świecie, w którym powszechna była
śmierć w młodym wieku z powodu choroby, wypadku czy
wojny. Grecy uważali też, że za zsyłanie pomyślności i klęsk
odpowiedzialni byli ci sami bogowie. Solon przestrzegał zatem
Krezusa: „Przy każdej jednak sprawie należy patrzeć na koniec,
jak on wypadnie: wszak wielu ludziom bóg tylko ukazał
szczęście, aby ich potem strącić w przepaść” (Herodot, Dzieje,
1, 32, przeł. Seweryn Hammer). Dlatego w okresie klasycznym
Grecy nie oczekiwali, że automatycznie czeka ich kiedyś życie
w raju po tym, jak boska miłość zwycięży siły zła. Ich wizja
istnienia nie obejmowała możliwości zmiany w relacji między
bogami a ludźmi. Relacja ta składała się z chwil radosnych
i smutnych, ze zdarzającymi się co jakiś czas boskimi karami,
oraz z nadzieją na łaskę bogów w życiu doczesnym i przyszłym
dla sprawujących misteria eleuzyńskie i inne podobne tajemne
obrzędy.

 
 

Sztuki dramatyczne i życie publiczne
Problematyczne relacje między bogami a ludźmi stanowiły

podstawę najtrwalszej innowacji kulturalnej dokonanej
w klasycznych Atenach: sztuk dramatycznych wykonywanych
każdego roku późną wiosną w czasie trzech dni wielkiego święta
ku czci boga Dionizosa. Sztuki te, które do dzisiaj wykonuje się
na scenach, w starożytnych Atenach stanowiły element
konkursu dla autorów, zgodnie z duchem rywalizacji
przepełniającym greckie społeczeństwo. Ateńskie tragedie
osiągnęły swój szczytowy poziom rozwoju w V w. p.n.e.,
podobnie jak komedie, równie istotny gatunek przedstawień
dramatycznych w Atenach (komedie omówiono w kolejnym



rozdziale).
Każdego roku jeden z ateńskich urzędników wybierał trzech

autorów mających zaprezentować podczas Dionizjów cztery
sztuki swego autorstwa – trzy tragedie i jedną satyrę. W tej
ostatniej aktorzy przedstawiali postaci satyrów, pół ludzi, pół
zwierząt (zwykle koni lub kozłów), tworząc połączenie dramatu
i farsy. Nazwa „tragedia”, pochodząca z nieznanych już dzisiaj
przyczyn od zbitki dwóch greckich słów oznaczających „kozła”
i „pieśń”, odnosi się do sztuk, w której akcji występowały ostre
konflikty, a postaciami byli potężni ludzie i bogowie. Teksty
tragedii były wierszowane, z zastosowaniem wysokiego,
uroczystego języka, tematem zaś często gorzkie konsekwencje
relacji pomiędzy bogami a ludźmi. Sztuki często kończyły się
rozwiązaniem problemu, jednak zwykle po okropnych
cierpieniach, burzliwych emocjach i gwałtownych zgonach.

Greckie sztuki odgrywane były w sposób niewiele
przypominający współczesne sztuki teatralne. Wykonywano je
za dnia w teatrach pod gołym niebem. W Atenach teatr
znajdował się na południowym zboczu Akropolu. Poświęcony
był Dionizosowi i mieścił około 14 tysięcy widzów skupionych
nad okrągłym obszarem przed nieco wzniesioną sceną. W V w.
p.n.e. siedzenia były improwizowane; pierwszą kamienną
widownię wybudowano dopiero w następnym stuleciu. By
zapewnić uczciwość zawodów, wszystkie tragedie miały być
wykonywane przez tę samą liczbę aktorów, wyłącznie mężczyzn:
trzech aktorów miało odgrywać wszystkie mówione role męskie
i żeńskie, kolejnych piętnastu zaś stanowiło chór wykonujący
pieśni i tańce na okrągłym obszarze przed sceną, nazywanym
orchestra. Chór miał lidera, który co pewien czas nawiązywał
dialogi z aktorami występującymi na scenie. Ponieważ
wszystkie kwestie aktorów napisane były wierszem
w specjalnym rytmie, chóralne śpiewy miały na celu
podkreślenie poetyckiej natury ateńskiej tragedii, tańce zaś
miały zrobić wrażenie na widzach.

Mimo że scenografia była skąpa, dobrze napisana i wykonana



tragedia stanowiła ciekawy spektakl dla licznie zgromadzonej
widowni. Członkowie chóru nosili wspaniałe kostiumy
i miesiącami ćwiczyli skomplikowane układy taneczne. Aktorzy
nosili maski i wykonywali szerokie gesty, widoczne dla
zasiadających w ostatnich rzędach widzów. Musieli też ćwiczyć
emisję głosu, by być słyszanymi mimo wiejącego nad otwartą
widownią wiatru i szumu głosów, nieuniknionego w tak
licznych zgromadzeniach ludzkich; te przeszkadzające odgłosy
mogły zniwelować zalety świetnej akustyki, o jaką dbano przy
budowie teatrów w dużych państwach-miastach. Mocny głos
i dobra dykcja były niezbędne dla aktora tragicznego, ponieważ
dialogi i długie monologi były ważniejsze dla przekazania treści
tragicznych niż gra aktorska. W spektaklach wykorzystywano
natomiast efekty specjalne – aktorzy odgrywający role bogów
bywali sprowadzani na scenę za pomocą żurawia, by mogli
przylatywać na scenę niczym superbohaterowie współczesnego
kina. Aktorzy grający główne role, zwani protagonistami
(„pierwszymi zawodnikami”), rywalizowali między sobą o laur
najlepszego aktora. Jakość aktora była tak istotna dla sukcesu
w konkursie dla autorów, że najlepsi aktorzy byli przydzielani
czołowym dramaturgom w drodze losowania, tak by dać
każdemu równe szanse na zebranie najlepszej obsady. Wielcy
protagoniści zyskiwali ogromną sławę, choć – w odróżnieniu od
autorów sztuk – zwykle nie zaliczali się do elity społecznej.

Autor serii tragedii wystawianych podczas Dionizjów był
jednocześnie reżyserem, producentem, kompozytorem muzyki,
choreografem, a niekiedy nawet jednym z aktorów. Tylko bogaci
mężczyźni mogli sobie pozwolić na poświęcanie ogromnej ilości
czasu na taką działalność, ponieważ nagrody w konkursach
były zapewne skromne, zaś intensywne próby trwały całymi
miesiącami. Jako obywatele autorzy musieli wypełniać
normalne obowiązki wojskowe i polityczne Ateńczyka.
Najbardziej znani tragicy ateńscy – Ajschylos (525-456 p.n.e.),
Sofokles (ok. 496-406 p.n.e.) i Eurypides (ok. 485-406 p.n.e.) –
w czasie swojej kariery służyli też w wojsku lub pełnili urzędy



publiczne. Ajschylos walczył pod Maratonem i pod Salaminą.
Wyryte na jego grobie epitafium nie mówi nic na temat jego
wielkich sukcesów jako dramaturga, zdradza natomiast, jak
wysoko cenił sobie służbę dla ojczystej polis jako żołnierz: „Pod
tym kamieniem spoczywa Ajschylos Ateńczyk, syn Euforiona
(...) Las pod Maratonem i Persowie tam lądujący byli świadkami
jego odwagi” (Pauzaniasz, Wędrówki po Helladzie 1.14.5).



 

 
Dobrobyt, jaki zapewniała sławna świątynia boga lekarzy Asklepiosa, pozwalał
miastu-państwu Epidaurus na Peloponezie wznieść w IV w. p.n.e. teatr na 15 tysięcy
miejsc, w którym wystawiano sztuki i odbywały się występy okolicznościowe. Słynie
ze znakomitej akustyki: słowo wypowiedziane cicho na scenie w bezwietrznych
warunkach słychać w najdalszym rzędzie.

Duma, jaką odczuwał Ajschylos z powodu swojej służby
w obronie ojczyzny, wskazuje na jedną z podstawowych cech
ateńskiej tragedii: Był to publiczny gatunek sztuki, badający
dylematy etyczne istot ludzkich skonfliktowanych z bogami
i sobą nawzajem w społeczności polis. Akcja większości z nich
rozgrywała się w przeszłości, przed powstaniem polis, kiedy to
według legend w Grecji rządzili królowie. Bardzo popularnym
motywem były opowieści z czasów wojny trojańskiej. Jednak
problemy moralne, jakie ukazywali autorzy tych legendarnych
opowieści, zawsze dotyczyły społeczeństwa i obowiązków
obywatelskich współczesnej im polis. Sofokles na przykład,
zapewne w 447 r. p.n.e., wystawił sztukę pod tytułem „Ajaks” –
było to imię drugiego najlepszego wojownika greckiego pod
Troją (pierwszym był Achilles). Gdy pozostali wojownicy
obozujący pod Troją przegłosowali, że pancerz poległego
Achillesa przypadnie przebiegłemu i wymownemu Odyseuszowi,
nie zaś silniejszemu, lecz mniej bystremu Ajaksowi, przegrana
w tej rywalizacji o zaszczyt przywiodła Ajaksa do szaleństwa
i napaści na swych byłych przyjaciół z greckiej armii. Bogini
Atena powstrzymuje Ajaksa, ponieważ ten niegdyś arogancko
odrzucił jej pomoc w bitwie. Zhańbiony nieudaną próbą



zemszczenia się, Ajaks popełnia samobójstwo mimo błagań jego
żony Tekmessy, by nie porzucał rodziny na łaskę nieprzyjaciół.
Potem Odyseusz wykorzystał swój dar przekonywania, by
skłonić wrogo nastawionych greckich wodzów do pochowania
Ajaksa: jak mówił, bezpieczeństwo armii oraz obowiązki
przyjaźni nakazują spełniać boski nakaz chowania umarłych
niezależnie od ich wcześniejszego zachowania. W argumentacji
Odyseusza za pogrzebaniem Ajaksa potraktowano armię tak,
jakby była polis, a wykorzystanie przekonujących argumentów
celem pogodzenia sprzecznych interesów dla wspólnej korzyści
odpowiada temu, w jaki sposób należało rozstrzygać spory
w Atenach w V w. p.n.e.

W „Antygonie” (zapewne wystawionej w 441 r. p.n.e.) Sofokles
przedstawił dramatyczny konflikt między obowiązkiem
moralnym pochowania zmarłych krewnych a zdominowanymi
przez mężczyzn władzami polis, zmuszonymi bronić porządku
i wartości społecznych. Antygona, córka zmarłego władcy Teb
Edypa, popada w konflikt ze swym wujem Kreonem, gdy ten
zakazał pogrzebania jednego z jej braci pod zarzutem zdrady.
Brat ten zaatakował Teby po tym, jak drugi brat złamał umowę,
że będą wspólnie rządzili. Doszło do bitwy, w której zginęli obaj
bracia; wuj Antygony pozwolił jednak pochować tylko tego
z braci, który rządził w Tebach. Gdy Antygona łamie zakaz wuja
i symbolicznie chowa brata-rzekomego zdrajcę, wuj skazuje ją
na śmierć. Pojmuje swój błąd dopiero wówczas, gdy składane
ofiary nie są przyjmowane, co oznaczało, że wystąpienie Kreona
przeciwko starodawnej zasadzie grzebania zmarłych
rozgniewało bogów. Decyzja o ukaraniu Antygony kończy się
dla Kreona katastrofą – jego syn, który kochał Antygonę,
popełnia samobójstwo, a potem to samo czyni jego zrozpaczona
stratą syna żona. Za pomocą tej historii pełnej gniewu, dumy
i śmierci Sofokles świadomie ukazuje, że wszystkie strony
konfliktu miały wiele racji. Choć wuj Antygony ostatecznie
pojmuje, że przywódca musi słuchać swego ludu, widz nie
dowiaduje się, że wybór pomiędzy sprzecznymi wartościami –



sankcjonowaną przez bogów tradycją, popieraną przez kobietę,
oraz zasadami politycznymi państwa popieranymi przez
mężczyznę jest łatwy.

Uderzającym aspektem greckich tragedii jest to, że choć
napisane przez mężczyzn i odgrywane przez mężczyzn, często
umieszczają postaci kobiece w centralnej i czynnej roli. Z jednej
strony, częste umieszczanie w tragediach postaci żeńskich
pozwalało mężczyznom, przywykłym do spędzania większości
czasu wśród innych mężczyzn, do spojrzenia na wyobrażony
przez nich świat kobiet. Bohaterki ateńskich tragedii z V w.
p.n.e. często służyły zbadaniu napięć wpisanych
w obowiązujące kody postępowania często przez reagowanie na
łamanie tych kodów przez mężczyzn. Szczególnie, gdy dotyczyło
to rodziny oraz ich pozycji i honoru jako kobiet. Sofoklesowska
Antygona na przykład sprzeciwia się władcy miasta, ponieważ
ten pozbawił jej rodzinę tradycyjnego prawa do pogrzebania
swych zmarłych. Antygona wzbudza podziw nieustraszoną
krytyką potężnego mężczyzny, przeprowadzoną w publicznej
debacie nad tym, co dobre, a co złe. Innymi słowy, Sofokles
ukazuje kobietę zdolną wypowiadać się publicznie tak jak
każdy ateński obywatel – mężczyźni mieli prawo mówić to, co
myślą, nawet świadomi, że ich słowa wzbudzą niechęć lub
nawet gniew. Przez swe słowa i czyny sceniczne heroiny takie
jak Antygona pozwalały zatem ukazać cnoty odwagi i dzielności,
do których dążyli w swym życiu mężczyźni w roli
zaangażowanych politycznie obywateli.

Inną bohaterką tragedii, dorównującą każdemu mężczyźnie
zdecydowaniem, była Klitajmestra, żona Agamemnona, wodza
Greków w wojnie trojańskiej, występująca w sztuce
Agememnon Ajschylosa (wystawionej w 458 r. p.n.e.). W sztuce
tej Klitajmestra bierze sobie kochanka i rządzi miastem podczas
nieobecności męża, który tymczasem składa w ofierze ich córkę
celem przebłagania rozgniewanej bogini, uniemożliwiającej
greckiej flocie wyjście w morze przeciw Troi. Przez kolejnych
dziesięć lat Agamemnon walczy pod Troją, po czym wraca,



przywożąc ze sobą pojmaną trojańską księżniczkę z zamiarem
utrzymywania jej jako kochanki na równi z prawowitą
małżonką. Klitajmestra, zdradzona i znieważona publicznie
jako matka, żona i królowa, zawiązuje spisek celem zgładzenia
Agamemnona. Klitajmestra mści się, dając jednocześnie powód
swoim dzieciom, by te z kolei zabiły ją i jej kochanka w zemście
za śmierć ojca.

Spośród trzech najsławniejszych ateńskich tragików
najbardziej sensacyjne bohaterki stworzył Eurypides. Medea,
bohaterka tragedii pod tym samym tytułem wystawionej w 431
r. p.n.e., reaguje straszliwym gniewem, gdy jej mąż Jazon
postanawia się z nią rozwieść celem poślubienia bogatszej
kobiety ze sławniejszego rodu. Plany Jazona naruszały
społeczny kodeks dotyczący małżeństwa: mąż nie miał
moralnego prawa rozejść się z żoną, która wypełniła swój
podstawowy obowiązek przez urodzenie mu dzieci, zwłaszcza
synów. Szukając zemsty, Medea z pomocą magii doprowadza do
śmierci własnych dzieci oraz nowej żony Jazona. Mord
popełniony na własnych dzieciach niszczy jej pozycję jako żony
i matki, Medea domaga się jednak zmian w tej roli. Twierdzi, że
kobiecie rodzącej dzieci należy się szacunek co najmniej taki,
jakim cieszyli się walczący na wojnach hoplici: „Mówią, że niby
my żywot bez trwogi Pędzimy w domu, oni zbrojnie walczą – Cóż
za głupota! Wolałabym trzykroć Z tarczą w bój ruszać niźli raz
urodzić!” (Medea, wersy 248-251, przeł. Jerzy Łanowski).

Mimo często ponurych zakończeń, sztuki Sofoklesa cieszyły
się ogromną popularnością, co uczyniło z niego ulubionego
ateńskiego tragika. W czasie sześćdziesięcioletniej kariery
autorskiej uczestniczył on w około trzydziestu konkursach
podczas Dionizjów. Zwyciężył w co najmniej dwudziestu,
w pozostałych zaś zajął drugie miejsce. Ponieważ zwycięskie
sztuki wybierane były przez grupę zwykłych obywateli,
najpewniej biorących pod uwagę reakcję publiczności, sukcesy
Sofoklesa jasno dowodzą, że jego tragedie podobały się licznym
obywatelom uczęszczającym na przedstawienia konkursowe.



Publiczność składała się zapewne z kobiet na równi
z mężczyznami, toteż poruszane w sztukach kwestie
obejmowały role rodzinne i społeczne płci. Nie wiemy, jak
widzowie rozumieli przesłanie Sofoklesa i innych tragików, ale
publiczność musiała być świadoma, że główni bohaterowie
sztuk doświadczali utraty pozycji i spektakularnej klęski. Do
tych bolesnych nieszczęść dochodziło nie dlatego, że
bohaterowie ci byli źli, ale dlatego, że jako ludzie narażeni byli
na omylność, nieświadomi i często zadufani w sobie, co
sprowadzało na nich karę bogów.

Gdy Sofokles wystawiał swe sztuki, Ateny znajdowały się
u szczytu potęgi. Przedstawienia podczas Dionizjów poprzedzała
procesja w teatrze, służąca okazaniu dochodów uzyskiwanych
przez Ateny ze składek sojuszników Ateńskiego Związku
Morskiego. Wszyscy Ateńczycy obecni na widowni byli lub mieli
się stać żołnierzami obywatelskiej armii, a zatem mieli do
czynienia z doświadczeniem stosowania lub doświadczania
przemocy w służbie dla swojego ojczystego miasta. Zdolni do
refleksji widzowie zapewne rozważali możliwość, że potęga
i prestiż Aten, rządzonych przez ludzi poprzez demokratyczne
Zgromadzenie, były zakładnikami tych samych sił, które
w sztukach kształtowały często krwawy los bohaterów
i bohaterek tragedii. Poza zatem rozrywką samą w sobie
tragedie pełniły także rolę edukacyjną: przypominały
obywatelom, zwłaszcza tym, którzy poprzez głosowania
kształtowali politykę państwa-miasta, że sukcesy i niezbędna
do ich osiągnięcia siła rodziła skomplikowane problemy
moralne, zbyt wielkie, by je traktować z lekceważeniem.

 
 

Życie ateńskich kobiet
Pozycja społeczna i władza kobiet ateńskich w życiu

prywatnym i publicznym wyrażały się poprzez ich centralną
rolę odpowiednio w życiu rodzinnym i religijnym. Formalne
wykluczenie z polityki oznaczało jednak, że ich wkład w życie



państwa-miasta bywał niezauważany przez mężczyzn.
Melanippa, bohaterka jednej z tragedii Eurypidesa, wypowiada
się w ten sposób w swej słynnej mowie potępiającej mężczyzn
lekceważących kobiety. Jej odczucia brzmią nieco współcześnie:

 
Puste są oszczercze zarzuty, jakie kobietom stawiają mężczyźni. To nic więcej
poza napinaniem łuku bez strzały; kobiety lepsze są od mężczyzn, i dowiodę
tego; kobiety zawierają umowy bez potrzeby świadków gwarantujących
uczciwość (...) Kobiety dbają o dom i chronią jego majątek. Bez kobiety żaden
dom nie jest czysty ani bogaty szczęściem. Zaś w sprawach boskich – tu tkwi
nasz wkład największy – to nam przypada lwia część. W wyroczni w Delfach
przekazujemy wolę Apolla, zaś w wyroczni Zeusa w Dodonie ujawniamy wolę
Zeusa każdemu Grekowi, który pragnie ją poznać. Mężczyźni nie potrafią
właściwie wykonać świętych obrzędów Mojr ani Bezimiennej Bogini, kobiety zaś
robią to biegle...

Melanippa Branka, Fragment 13a
 
Greckie sztuki dramatyczne czasami skupiały się na tych

obszarach życia, w których kobiety w sposób najbardziej
widocznych działały na korzyść polis – na działalności
kapłańskiej, rodzeniu i wychowywaniu legalnego potomstwa na
przyszłych obywateli państwa miasta oraz zarządzaniu
domowym majątkiem. Prawa własnościowe kobiet w okresie
klasycznym dziejów Aten odzwierciedlały zarówno znaczenie
kobiecej kontroli nad majątkiem, jak i skłonności Greków do
promowania zakładania i ochrony domów przez mężczyzn –
właścicieli majątków. W warunkach ateńskiej demokracji
kobiety mogły posiadać majątek, a nawet ziemię – najbardziej
ceniony rodzaj majątku – jako posag lub przez dziedziczenie,
choć ich prawo do sprzedaży lub darowania majątku było
w porównaniu z mężczyznami utrudnione. Tak jak w przypadku
mężczyzn, obowiązkiem kobiet było zabezpieczanie majątku
celem przekazania go dzieciom. Jeśli małżeństwo posiadało
synów, córki nie dziedziczyły majątku ojca, otrzymywały
natomiast jego część jako wiano w chwili zawarcia małżeństwa.
Podobnie syn posiadający żyjącego ojca w chwili zawierania
małżeństwa mógł otrzymać przed czasem część majątku, by
móc założyć własny dom. Około jedna na pięć rodzin posiadała



wyłącznie córki, w którym to przypadku majątek przechodził
w drodze dziedziczenia na córki. Kobiety mogły też dziedziczyć
od innych męskich krewnych nieposiadających synów. W chwili
ślubu mąż przejmował prawną kontrolę nad majątkiem
wniesionym przez żonę w posagu; ich majątki często mieszały
się ze sobą. W tym sensie mąż i żona byli współwłaścicielami
majątku domowego. Rozdziału dokonywano tylko w przypadku
rozwodu. Mąż był prawnie zobowiązany utrzymywać posag
nienaruszony i korzystać zeń dla utrzymania i zapewnienia
komfortu żonie i urodzonym przez nią dzieciom; pan młody
często musiał założyć ze swego majątku cenną nieruchomość
jako gwarancję nienaruszalności posagu. Po śmierci matki
posag był dziedziczony przez jej dzieci. Wymóg posiadania
wiana sprawiał, że małżeństwa zawierano zwykle pomiędzy
rodzinami o podobnym statusie i zamożności. Jeśli chodzi
o prawa kobiet do dziedziczenia, zwyczajowe warunki dotyczące
posagu wspierały społeczny cel, jakim było umożliwienie
mężczyznom zawierania i utrzymywania własnych domów –
ponieważ spadki córek były zwykle mniej warte od części
majątku przypadającej synom, większość majątku ojca
pozostawała przy synach.

Ten sam cel widoczny jest jasno w ateńskim prawie
dotyczącym dziedziczek majątków. Jeśli zmarły ojciec osierocił
tylko córkę, jego majątek przypadał jej jako jego dziedziczce; nie
była ona jednak właścicielką tego majątku w nowoczesnym
znaczeniu tego słowa, czyli nie miała prawa dysponować nim
wedle własnego uznania. Prawo ateńskie (w najprostszym
przypadku) wymagało od najbliższego krewnego ojca – który po
śmierci zostawał jej prawnym opiekunem – poślubienia jej
celem spłodzenia syna. Odziedziczony majątek przypadał
następnie temuż synowi w chwili osiągnięcia pełnoletności. Jak
rzekł uczestnik prawnego sporu o dziedziczenie z IV w. p.n.e.:
„Uważamy, że najbliższy krewny powinien ją poślubić, i że
majątek powinien należeć do dziedziczki dopóki nie urodzi
synów, którzy przejmą majątek dwa lata po osiągnięciu wieku



męskiego” (Izajos, Oracje, fragment 25).
Prawo o dziedziczkach służyło zatrzymaniu majątku

w rodzinie ojców. Czasami wymagało – przynajmniej w teorii –
poważnych wyrzeczeń osobistych od dziedziczki i jej
najbliższego męskiego krewnego. Było tak, ponieważ prawo to
stosowano niezależnie od tego, czy dziedziczka miała już męża
(dopóki nie urodziła synów) ani czy najbliższy męski krewny
miał już żonę. Dziedziczka i krewny mieli zatem rozwieść się
z aktualnymi małżonkami, po czym zawrzeć małżeństwo, na co
niekoniecznie musieli mieć ochotę. W praktyce zatem
znajdowano zawsze sposób na obejście tego wymogu, stosując
liczne kruczki prawne. W każdym razie prawo to miało za
zadanie zapobiec wzbogacaniu się bogatych mężczyzn przez
przekupywanie opiekunów dziedziczek celem poślubienia
kobiety i połączenia majątków, a przede wszystkim miało
zapobiec kumulowaniu majątku przez niezamężne kobiety. Jak
pisał Arystoteles, w Sparcie doszło do takiej kumulacji majątku
poza kontrolą mężczyzn, jako że kobiety dziedziczyły majątek
lub otrzymywały go jako wiano bez – zgodnie z przekonaniami
Arystotelesa – właściwych regulacji prawnych zmuszających je
do ponownego zamążpójścia. Twierdził, że na skutek tego
procesu kobiety stały się właścicielkami 40 procent terytorium
Sparty. Prawo w Atenach najwyraźniej było skuteczniejsze
w regulowaniu praw kobiet do posiadania majątku tak, by
promować powstawanie domów pozostających własnością
mężczyzn.

W sztuce Eurypidesa Medea wypowiedź tytułowej bohaterki
wyrażająca męskie przekonanie, iż kobiety cieszą się
bezpiecznym życiem w domach, odzwierciedlało istniejące
w ateńskim społeczeństwie oczekiwanie, że kobiety z klasy
posiadającej będą unikały bliskich kontaktów z mężczyznami
nienależącymi do ich rodzin lub grona najbliższych przyjaciół.
Kobiety z tego szczebla socjoekonomicznego miały zatem
spędzać większość czasu w domach lub w domach swych
przyjaciółek. W domach kobiety ubierały się, sypiały



i pracowały w wewnętrznych izbach lub na wewnętrznym
dziedzińcu charakterystycznym dla greckiego budownictwa.
Mężczyźni przybywający w gości nie mieli wstępu do części
domu przeznaczonej dla kobiet, co nie znaczyło, że części tej
kobiety nie mogły opuszczać. Wyznaczano je do prowadzenia
zajęć typowo kobiecych; tam kobiety przędły wełnę na ubrania,
rozmawiały z przyjaciółkami, bawiły się z dziećmi i kierowały
pracami niewolnic. Na wewnętrznym dziedzińcu, gdzie kobiety
mogły przebywać z mężczyznami, wypowiadały się w sprawach
rodzinnych i publicznych w rozmowach z mężczyznami. Jedno
z pomieszczeń w domu przeznaczano zwykle na jadalnię męską
(andron), gdzie mąż mógł zapraszać przyjaciół. Tam, półleżąc na
szezlongach, mężczyźni biesiadowali, nie kontaktując się
z kobietami, nie licząc niewolnic. Biedne kobiety miały znacznie
mniej czasu na zajęcia domowe, ponieważ – podobnie jak ich
mężowie, synowie i bracia – musiały pracować poza domem (lub
zatłoczoną wynajętą izbą). Jako reprezentantki drobnej
przedsiębiorczości prowadziły kramy z pieczywem, warzywami,
prostymi tekstyliami lub ozdobami. Ich krewni mieli większą
swobodę w wyborze zajęcia, pracowali najczęściej jako
robotnicy w warsztatach, odlewniach metalu czy na budowach.

Wymóg skromnego zachowania sprawiał, że kobieta
posiadająca służbę, która osobiście otwierałaby drzwi przed
gośćmi, zostałaby potępiona jako niedbająca należycie o swoją
reputację. Z podobnych przyczyn porządna kobieta wychodziła
poza dom jedynie z odpowiednich powodów, nakrywając przy
tej okazji głowę szalem. Na szczęście ateńskie życie dawało
kobietom liczne okazje na wyjście do miasta: uroczystości
religijne, pogrzeby, narodziny dzieci w domach krewnych
i przyjaciół oraz wyprawy do rzemieślników celem zakupu
butów czy innych przedmiotów. Niekiedy kobiecie towarzyszył
mąż, częściej jednak ktoś ze służby lub przyjaciółki, co dawało
im więcej niezależności. Obyczaj nakazywał, by mężczyźni nie
używali imion szanowanych dam w rozmowach ani
w przemówieniach sądowych, o ile nie było to niezbędnie



konieczne.
Ponieważ kobiety pozostawały przez tak długi czas pod

dachem, bogate, niepracujące damy miały bardzo bladą cerę.
Była to cecha bardzo podziwiana, ponieważ stanowiła oznakę
luksusowego i wygodnego życia, tak jak dzisiaj z tych samych
powodów ceni się opaleniznę. Kobiety regularnie stosowały
sproszkowany ołów do odpowiedniego wybielania twarzy.
Zapewne wiele kobiet z wyższych sfer ceniło sobie ograniczony
kontakt z mężczyznami spoza domu, gdyż była to oznaka ich
wysokiego statusu społecznego. W podzielonym płciowo
społeczeństwie, takim jak w bogatych Atenach, kobiety
z wyższych sfer mogły nawiązywać kontakty głównie ze swymi
dziećmi oraz z innymi kobietami, z którymi spędzały większość
czasu.



 

 
Czerwonofigurowa waza przedstawia sympozjon (męską pijatykę), na której
„towarzyszka” (hetera) zabawia gości, grając na aulos, dętym instrumencie
z otworami na palce. Dwóch mężczyzn gra w kottabos, raczej niechlujną zabawę
w strząsanie kropel wina z płytkich czarek.

Narzucane kobietom przez społeczeństwo ograniczenia
w poruszaniu się służyły męskiemu wymogowi pewności co do
ojcostwa dzieci; dzięki temu ograniczeniu malała szansa na
niewierność żon i utratę dziewictwa przez córki. Zważywszy na
znaczenie obywatelstwa jako budulca struktury społecznej
państwa-miasta i praw mężczyzny, ateński mężczyzna, jak
każdy Grek i praktycznie każdy inny, uważał za niezwykle
ważne, by mieć pewność, że jego syn był spłodzony przez niego,
nie zaś przez innego mężczyznę, który mógł być
obcokrajowcem, a nawet niewolnikiem. Co więcej, dążenie do
utrzymania majątku w linii ojca oznaczało, że synowie
dziedziczący części majątku musieli być prawowici. W takim
patriarchalnym systemie prawa obywatelskie i prawa
majątkowe prowadziły do ograniczenia swobody poruszania się
kobiety w społeczeństwie. Gdy jednak kobieta urodziła dziecko,
jej status natychmiast wzrastał, podobnie jak jej swoboda. Jak
wyjaśnił przed sądem pewien Ateńczyk oskarżony o zabicie
kochanka żony przyłapanego in flagranti: „Po ślubie



początkowo nie niepokoiłem nazbyt żony, ale nie dawałem jej
też za wiele swobody. Miałem ją na oku (...) Gdy jednak
urodziła dziecko, zacząłem bardziej jej ufać i powierzyłem jej
moje sprawy, uważając, że nasz związek jest teraz bliski”
(Lizjasz, Oracje, 1.6). Rodzenie chłopców przynosiło kobiecie
szczególną chlubę, ponieważ synowie oznaczali bezpieczeństwo
dla rodziców. Dorośli synowie mogli występować przed sądem
dla wsparcia rodziców oraz chronić ich na ulicach miasta, na
których przez większość starożytności nie było żadnych
zorganizowanych sił policyjnych. Prawo wymagało od synów
utrzymywania rodziców na starość, co było konieczne
w społeczeństwie nieposiadającym żadnego państwowego
systemu wspierania ludzi w podeszłym wieku, takim jak opieka
społeczna w Stanach Zjednoczonych. Presja na rodzenie synów
była tak wielka, że krążyły plotki o bezpłodnych kobietach,
które podawały za swoje dzieci urodzone przez niewolnice.
Takie opowieści, których prawdziwość trudno ocenić, były
uznawane za wiarygodne tylko dlatego, że mężowie, zgodnie ze
zwyczajem, nie brali udziału w porodzie.

Mężczyźni, w odróżnieniu od kobiet, mieli okazje na bezkarne
pozamałżeńskie kontakty seksualne. „I nie powinieneś sądzić,
że ludzie wyłącznie dla przyjemności zmysłowych rodzą
potomstwo, dla zaspokojenia tego pragnienia nie brak przecież
środków na ulicach i w domach nierządu” (Ksenofont,
Wspomnienia o Sokratesie, 2, 2, 4, przeł. Leon Joachimowicz).
Poza uprawianiem seksu z niewolnicami, które nie miały prawa
odmawiać swym właścicielom, mężczyźni mieli możliwość
korzystania z prostytutek różnych kategorii cenowych.
Mężczyźnie nie wolno było jedynie utrzymywać prostytutki
w tym samym domu, w którym mieszkała jego żona, poza tym
jednak korzystanie z płatnego seksu nie ściągało niesławy.
Najdroższe prostytutki nazywane były „towarzyszkami”
(Hetairai, stąd „hetery”). Pochodziły one zwykle z innego
państwa-miasta i uzupełniały atrakcyjność fizyczną
umiejętnością śpiewu i gry na instrumentach podczas męskich



biesiad, na które nie zapraszano małżonek. Życie wielu
towarzyszek było niebezpieczne, jako że narażone były na
przemoc ze strony klientów. Z ich usług korzystali jednak
członkowie najwyższych klas, zarabiały też na tyle dużo, że
mogły sobie pozwolić na luksusowe życie. Niezależność osobista
i finansowa mocno odróżniała je od zamożnych mężatek,
podobnie jak ich swoboda wyrażania własnej seksualności.
Podobnym wyróżnikiem była pilnie rozwijana przez nie
umiejętność publicznego konwersowania z mężczyznami. Tak
jak japońskie gejsze, w starożytnej Grecji towarzyszki bawiły
mężczyzn umiejętnością prowadzenia błyskotliwej konwersacji.
Umiejętne posługiwanie się sarkazmem i drwiną dawały
towarzyszkom siłę wymowy, niedostępną większości kobiet.
Tylko bardzo zamożne i starsze wiekiem obywatelki, takie jak
Elpinike, siostra słynnego wodza Kimona, cieszyły się podobną
swobodą wypowiedzi. Pewnego razu Elpinike publicznie zganiła
samego Peryklesa za chlubienie się zdobyciem przez wojska
ateńskie zbuntowanej polis na wyspie Samos. Gdy inne Atenki
sławiły przywódcę za odniesiony sukces, Elpinike stwierdziła
sarkastycznie: „Zaiste, godne to wszystko podziwu i tych
wieńców, Peryklesie, za to, żeś nam zgubił tylu dzielnych
obywateli, i to nie w wojnie z Fenicją czy Persją, jak mój brat
Kimon, lecz przy przywracaniu do porządku miasta, związanego
z nami węzłami przymierza i krwi” (Plutarch, Perykles, 28,
przeł. Mieczysław Brożek).

Pewien człowiek występujący przed sądem trafnie opisał
teoretyczne role przypisane przez mężczyzn różnym kategoriom
ateńskich kobiet: „Mamy «towarzyszki» dla przyjemności,
zwykłe prostytutki dla codziennego zaspokajania naszych
potrzeb fizycznych, i żony, by rodziły nam prawowitych
potomków i wiernie strzegły domowego ogniska” (Demostenes,
Mowy, 59.122). W praktyce rzecz jasna role wypełniane przez
kobiety nie musiały dokładnie odpowiadać temu idealnemu
schematowi. Mąż mógł oczekiwać od żony, że wypełni je
wszystkie. Marginalna rola społeczna towarzyszek – często nie



były obywatelkami, nie mogły legalnie zawierać małżeństw,
a ich reputacja nie była dobra – dawała im możliwość swobody
seksualnej i wypowiedzi, ponieważ z samej definicji ich rola
polegała na łamaniu norm przyzwoitości. Inne kobiety
tymczasem, dzięki wypełnianiu przypisanych im ról
społecznych, zaskarbiały sobie szacunek i pozycję społeczną.

 
 

Wychowanie do życia publicznego
Ateńczycy zapoznawali się z normami zachowania nie

w szkołach, ale uczyli się ich od mężczyzn i od kobiet
w najróżniejszych codziennych kontaktach społecznych
i rodzinnych. Formalnej edukacji w dzisiejszym tego słowa
znaczeniu nie było – państwo nie finansowało żadnych szkół.
Tylko zamożne rodziny mogły sobie pozwolić na opłacanie
prywatnych nauczycieli; posyłano do nich synów celem nauki
czytania, pisania, może też nauki gry na instrumencie lub
śpiewu oraz ćwiczeń fizycznych przygotowujących do zawodów
sportowych oraz służby wojskowej. Mężczyźni, którzy w wieku
od 18 do 60 lat mogli zostać wezwani do służby wojskowej,
dbali o sprawność fizyczną; było to na tyle ważne, że polis
zapewniała specjalne place do codziennych ćwiczeń, nazywane
gimnazjonami. W gimnazjonach prowadzono także rozmowy
polityczne i przekazywano najświeższe wieści. Córki
z zamożnych rodzin także uczono czytania, pisania i prostego
liczenia, zapewne w domach. Dysponujące takimi
umiejętnościami dziewczęta były lepiej przygotowane do
zajmowania się gospodarstwem domowym swojego przyszłego
męża.

Uboższe dziewczęta i chłopcy uczyli się rzemiosł i zapewne też
nieco pisma dzięki pomocy rodzicom w codziennych zajęciach
lub – jeśli mieli szczęście – dzięki pójściu na naukę do
wykwalifikowanego rzemieślnika. Jak pisano wyżej, pochodzące
od Solona prawo nakazywało ojcom uczyć synów zawodu
pozwalającego na utrzymanie. Gdyby tego nie uczynili, synowie



byli zwolnieni z obowiązku utrzymywania ojca na starość, gdy
ten nie mógł już pracować. Liczba piśmiennych osób
w Atenach, nie licząc elit, była zapewne niska jak na dzisiejsze
standardy. Tylko niewielka część biedoty potrafiła coś więcej niż
się podpisać. Analfabetyzm nie stanowił poważniejszego
problemu dla większości ludzi, gdyż można było zawsze znaleźć
kogoś, kto potrafił przeczytać na głos potrzebny tekst.
Komunikacja opierała się na przekazie ustnym, nie pisemnym;
ludzie byli przyzwyczajeni do przyswajania informacji ze słuchu
(ci, którzy umieli czytać, czytali zwykle na głos). Grecy bardzo
lubili też pieśni, mowy, opowieści oraz żywą konwersację, byli
przyzwyczajeni do powtarzania zasłyszanych informacji. Tak
jak syn słynnego ateńskiego wodza Nikiasza, niejeden Grek
nauczył się na pamięć całej Iliady i Odysei.

Młodzi mężczyźni z bogatych domów zwykle nabywali
umiejętności niezbędnych dla partycypacji w życiu publicznym,
przyglądając się, jak ich ojcowie, stryjowie i inni starsi
mężczyźni występowali w Zgromadzeniu, zasiadali w Radzie czy
wypowiadali się przed sądami. Najistotniejszą umiejętnością
było wygłaszanie przekonujących mów publicznych. Często
starszy mężczyzna wybierał sobie jednego z młodzieńców jako
swego ucznia. Chłopiec poznawał tajniki uczestnictwa w życiu
publicznym dzięki spędzaniu czasu w towarzystwie swego
mentora i jego przyjaciół. W ciągu dnia chłopiec mógł
przysłuchiwać się mowom mentora na agorze, podczas
Zgromadzenia lub przed sądem, pomagać mu wypełniać
obowiązki urzędnicze oraz ćwicząc wraz z nim w gimnazjonie.
Wieczorami organizowano sympozjum, czyli męską biesiadę
połączoną z piciem wina. Sympozjony mogły przybierać różną
postać – od poważnych dyskusji politycznych lub filozoficznych
po hulaszczą pijatykę.

Taka relacja mistrz-uczeń często przybierała charakter
homoseksualny, stanowiący wyraz więzi łączących chłopca
i starszego mężczyznę, zwykle żonatego. Jak wspomniano wyżej
w rozdziale dotyczącym Sparty, trudno jest stosować



współczesne kategoryzacje i oceny dla starożytnych norm
obyczajowych. Ówczesne oceny były zróżnicowane – od
akceptacji po potępienie i zarzuty pederastii. W każdym razie
dla ówczesnych Greków czymś naturalnym dla starszego
mężczyzny było czuć seksualny pociąg do pięknych młodych
chłopców (tak jak i pięknych dziewcząt). Miłość między
starszym kochankiem (erastes) i „ukochanym” (eromenos) nie
wynikała tylko z pożądania. Erotyczny aspekt takiego związku
rozgrywany był na podobieństwo rywalizacji o status. Młodszy
mężczyzna pragnął budzić pożądanie, lecz zachować
wystarczająco wiele kontroli, by odrzucać lub wpływać na
kształt żądań starszego, ten ostatni zaś pragnął
zademonstrować swoją przewagę i umiejętność przezwyciężania
oporu i zdobyć dla siebie obiekt swych zapędów. Kontakty
homoseksualne mężczyzn poza relacjami mistrz-uczeń oraz
wszystkie kontakty homoseksualne kobiet wiązały się
z niesławą. Natomiast relacje mistrz-uczeń były akceptowane
w większości, lecz nie we wszystkich państwach-miastach, o ile
starszy mężczyzna nie wykorzystywał młodszego wyłącznie dla
zaspokojenia pożądania, nie ucząc go tajników partycypacji
w życiu publicznym. Platon opisał prostolinijnego Ateńczyka
wygłaszającego najpewniej powszechną opinię na temat
odpowiedniej miłości homoseksualnej mężczyzn:

 
Doprawdy, nie umiem powiedzieć, jakie większe dobro zdobyć może człowiek
zaraz w pierwszej młodości, jeśli nie miłośnika dzielnego albo oblubieńca. Bo
takiego steru na całe życie, jakiego potrzebuje człowiek, który chce żyć, jak
należy, nie potrafią mu dać ani związki krwi w tak pięknej formie, ani zaszczyty,
ani bogactwa, ani nic innego, tylko Eros. Cóż za ster mam na myśli? Oto wstyd
i wstręt do postępków podłych, i ambicję skierowaną do czynów pięknych. Bo
bez tego nie dokona wielkich i pięknych dzieł ani państwo, ani prywatny
człowiek (...) Tacy [kochankowie] choćby ich mało było, zwyciężyliby, powiem,
cały świat. Bo mężczyzna, który kocha, raczej zniósłby, żeby go wszyscy inni, niż
żeby go oblubieńcy widzieli, jak szeregi opuszcza albo broń rzuca; wolałby sto
razy zginąć, a cóż dopiero opuścić oblubieńca albo mu nie pomóc
w niebezpieczeństwie.

Platon, Uczta, 178c – 179a, przeł. Wacław Witwicki
 



W drugiej połowie V w. p.n.e pojawił się nowy rodzaj
samozwańczych nauczycieli, oferujących bardziej
zorganizowane kształcenie młodych mężczyzn, którzy chcieli
rozwijać talenty oratorskie niezbędne dla udanej kariery
politycznej. Nazywano ich sofistami („mędrcami”), które to
określenie nabrało sensu pejoratywnego (co przetrwało w słowie
„sofistyka”), ponieważ byli niezmiernie biegli w publicznym
przemawianiu i prowadzeniu debat filozoficznych. Wiele osób
o tradycyjnym nastawieniu gardziło nimi lub nawet się ich
lękało, ponieważ zagrażali ich opiniom i wpływom. Pierwsi
sofiści pojawili się poza Atenami, jednak od około 450 r. p.n.e.,
gdy Ateny osiągnęły szczyt bogactwa i kulturalnego znaczenia,
zaczęli tam przybywać w poszukiwaniu uczniów zdolnych
opłacić słone honoraria, jakie pobierali za swe nauki. Zamożni
młodzieńcy tłumnie przybywali na pokazy oszałamiającej
wymowy i siły przekonywania, urządzane przez wędrownych
nauczycieli celem prezentacji swych umiejętności, które
obiecywali przekazać. Prawie każdy ambitny młodzieniec
pragnął posiąść tę umiejętność, ponieważ najważniejszą
z umiejętności, jaką mógł zdobyć ateński obywatel, była
zdolność do przekonywania innych obywateli podczas debat
Zgromadzenia oraz posiedzeń sądowych. Dla tych, którzy nie
chcieli lub nie potrafili zdobyć nowych umiejętności
krasomówczych, sofiści (za słoną opłatą) pisali mowy, które
nabywcy wygłaszali potem jako własne. Ogromne znaczenie
umiejętności perswazji w kulturze ustnej starożytnej Grecji
wzbudzało u wielu osób strach przed sofistami, ponieważ
nauczyciele ci oferowali swym uczniom poznanie narzędzia
władzy, które zdawało się mieć potencjał destabilizujący
tradycje polityczne i społeczne.

Najsławniejszym z sofistów był Protagoras, współczesny
Peryklesowi, pochodzący z Abdery w północnej Grecji. Około
450 r. p.n.e. wówczas czterdziestoletni Protagoras przeniósł się
do Aten, by spędzić w nich większość swej kariery. Jego
umiejętności krasomówcze i prostolinijny charakter zrobiły tak



wielkie wrażenie na Ateńczykach, że ci poprosili go
o sporządzenie kodeksu praw dla nowej panhelleńskiej kolonii
założonej w 444 r. p.n.e. w Thurii w południowej Italii. Niektóre
pomysły Protagorasa były jednak szokiem dla tradycjonalistów,
którzy lękali się ich wpływu na społeczność. Jedną z nich był
jego agnostycyzm. „O bogach nie mogę wiedzieć ani że istnieją,
ani że nie istnieją; wiele jest bowiem przeszkód na drodze do
zdobycia takiej wiedzy, że wymienię niemożliwość
doświadczenia zmysłowego w tej dziedzinie i krótkość ludzkiego
żywota” (Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy słynnych
filozofów; Protagoras, IX, 8, 51, przeł. Irena Krońska, Kazimierz
Leśniak i Witold Olszewski) 9.51 = D.-K. 80B4). Łatwo dostrzec,
że takie poglądy mogły być uznane za budzące gniew bogów, co
z kolei mogło prowadzić do sprowadzenia przez nich kar na
państwo-miasto, które pozwalało Protagorasowi na dawanie
nauk na swym terytorium.

Równie kontrowersyjne było zaprzeczenie przez Protagorasa
absolutnej prawdzie przez stwierdzenie, że każda kwestia
składa się z dwóch niemożliwych do pogodzenia stron. Jeśli na
przykład jeden człowiek odczuwający powiew wiatru uzna go za
ciepły, podczas gdy inna osoba uzna ten sam powiew za
chłodny, zdaniem Protagorasa nie było sposobu na określenie,
który z nich ma słuszność, ponieważ wiatr po prostu dla
jednego z nich jest ciepły, dla drugiego zaś chłodny. Protagoras
podsumował zatem swój subiektywizm (przekonanie, że nie ma
obiektywnej rzeczywistości niezależnej od odczuwania) w często
cytowanych pierwszych zdaniach jego traktatu zatytułowanego
„prawda”: „Człowiek jest miarą wszystkich rzeczy, istniejących,
że istnieją, i nieistniejących, że nie istnieją” (Diogenes Laertios,
Żywoty i poglądy słynnych filozofów; Protagoras, IX, 8, 51,
przeł. Irena Krońska, Kazimierz Leśniak i Witold Olszewski;
Platon, Theateus, 151e = D.-K. 80B1). „Człowiek” w tym
fragmencie (gr. Anthropos, stąd nazwa „antropologia”) zdaje się
odnosić do pojedynczej istoty ludzkiej, kobiety i mężczyzny,
których Protagoras czyni jedynymi sędziami swoich wrażeń.



Krytycy Protagorasa potępiali go za głoszenie tych poglądów,
oskarżając, że naucza swoich uczniów umiejętności sprawienia,
by słabsze argumenty wydawały się mocniejsze, i zwodzenie
w ten sposób innych za pomocą przekonujących, lecz w istocie
fałszywych argumentów. Stanowiło to ich zdaniem zagrożenie
dla demokracji, która zależna była od używania argumentów
opartych na prawdzie i dla dobra społeczności.

 
 

Wpływ nowych idei
Idee i sposoby argumentowania nauczane przez sofistów

takich jak Protagoras niepokoiły lub gniewały wielu
Ateńczyków. Działo się tak zwłaszcza dlatego, że wielu
czołowych obywateli, takich jak Perykles, garnęło się do nauk
u sofistów. Szczególne kontrowersje wzbudzały dwa powiązane
ze sobą twierdzenia sofistów: (1) ludzkie instytucje i wartości
nie były dziełem natury (physis), lecz związane ze zwyczajem,
konwencją lub prawem (nomos) oraz (2) ponieważ prawda jest
względna, mówcy powinni potrafić równie przekonująco
wspierać lub obalać każdą kwestię. Pierwsze twierdzenie
implikowało, że tradycyjne instytucje ludzkie zostały ustalone
arbitralnie, a nie wynikały z niezmiennej natury rzeczy, drugie
zaś zmieniało sztukę retoryki w amoralną technikę perswazji.
Kombinacja obu twierdzeń wydawała się szczególnie
niebezpieczna dla społeczeństwa, które tak bardzo polegało na
słowie mówionym, zagrażało bowiem obaleniem powszechnie
uznawanych w polis wartości i mogło prowadzić do
nieprzewidywalnych konsekwencji. Sam Protagoras twierdził, że
jego doktryny intelektualne oraz techniki skutecznego
przemawiania nie były zagrożeniem dla demokracji. Jak głosił,
każda osoba posiada zdolność osiągnięcia doskonałości,
a przetrwanie ludzkości zależało od szanowania praw
zakorzenionych w sprawiedliwości. Członkowie społeczności
jego zdaniem powinni zostać przekonani do przestrzegania
praw nie dlatego, że wynikały one z prawdy absolutnej – taka



nie istniała – ale dlatego, że życie zgodnie z ustalonymi
w społeczności standardami postępowania było korzystne dla
ich własnych interesów. Złodziej na przykład, który broniłby się
twierdzeniem, że prawo zabraniające kradzieży nie jest wiążące,
musiałby zostać przekonany, że prawo zabraniające kradzieży
działa w jego własnym interesie, chroniąc jego majątek oraz
dobrostan społeczeństwa, w którym on sam żył i mógł się
rozwijać.

Takie zalecenia Protagorasa wydały się niektórym Ateńczykom
absurdalnym dzieleniem włosa na czworo. Jeden z synów
Peryklesa, poróżniony z ojcem, drwił z prowadzonych przezeń
dysput z Protagorasem na temat przypadkowej śmierci widza
ugodzonego oszczepem ciśniętym przez jednego z zawodników.
Polityk i sofista spędzili cały dzień na dyspucie, czy
odpowiedzialność za tragiczny zgon spada na oszczep,
zawodnika czy sędziów zawodów. Krytyka ta rozmijała się
jednak z sensem nauk Protagorasa, który nigdy nie zamierzał
pomagać zamożnym młodzieńcom podważać społecznego
porządku w tradycyjnym państwie-mieście. Niektórzy późniejsi
sofiści mieli jednak mniej skrupułów co do zastosowania
nauczanych przez siebie technik perswazji. Anonimowy
podręcznik napisany w końcu V w. p.n.e. dawał przykłady, jak
przy użyciu logicznej argumentacji można było zaprzeczyć
zdrowemu rozsądkowi.

 
Grecy zainteresowani filozofią proponują podwójną argumentację za dobrem i za
złem. Niektórzy z nich twierdzą, że dobro to jedno, zło zaś jest czymś innym. Inni
jednak twierdzą, że dobro i zło są tym samym. Ta druga grupa mówi też, że to
samo dla jednych może być dobre, dla innych zaś złe, lub też w pewnym
momencie dobre, w innym zaś złe dla tej samej osoby. Ja zgadzam się z tymi
drugimi, co objaśnię, biorąc sobie za przykład życie ludzkie i wiążące się z nim
potrzeby jedzenia, picia i rozkoszy płciowych: te rzeczy są złe dla człowieka, jeśli
jest chory, zaś dobre, gdy jest zdrowy i ich potrzebuje. Co więcej, nadmierne
zaspokajanie tych potrzeb jest złe dla kogoś, kto to czyni, dobre zaś dla tych,
którzy wzbogacają się na sprzedawaniu tych rzeczy tym, którzy nadmiernie ich
używają. Kolejny argument: choroba jest rzeczą złą dla chorego, dobrą zaś dla
lekarza. Śmierć jest zła dla tych, co umarli, dobra zaś dla grabarzy i kamieniarzy
(...) Katastrofy morskie są złe dla armatorów, dobre zaś dla szkutników. Gdy



narzędzia stają się tępe i zużyte, jest to złe dla ich właścicieli, dobre jednak dla
wykonawcy narzędzi. Zaś jeśli ceramiczne naczynie pęknie, jest to złe dla
wszystkich poza garncarzem. Gdy but znosi się i rozpadnie, to złe dla noszących,
dobre zaś dla szewca (...) W zawodach na stadionie zwycięstwo jest dobre dla
zwycięzcy, złe zaś dla przegranych.

Dissoi logoi [podwójna argumentacja] 1.1-6
 
Umiejętność argumentowania za lub przeciw czemuś oraz

relatywistyczne podejście do kwestii tak fundamentalnych jak
moralne umocowanie rządów prawa w społeczeństwie nie były
jedynymi aspektami nowych prądów intelektualnych, które
niepokoiły wielu Ateńczyków. W V w. p.n.e. myśliciele
i filozofowie tacy jak Anaksagoras z Kladzomen w Jonii czy
Leukippos z Miletu propagowali wywrotowe teorie na temat
natury kosmosu, pozostając pod wpływem idei wypracowanych
przez jońskich myślicieli wieku VI. Stworzona przez
Anaksagorasa teoria wszechrzeczy – zakładająca istnienie
porządkującej wszechświat abstrakcyjnej siły, którą nazwał
„umysłem” – była zapewne dla większości zbyt abstrakcyjna, by
budzić niepokój. Jednak niektóre aspekty jego przemyśleń
mogły razić osoby wierne założeniom tradycyjnej religii.
Twierdził on na przykład, że słońce w rzeczywistości było
jedynie kawałkiem płonącej skały, nie zaś boskim bytem.
Leukippos, którego doktryny rozsławił jego uczeń Demokryt
z Abdery, wysnuł teorię atomu celem potwierdzenia, że zmiana
jest możliwa i w rzeczywistości nieustanna. Głosił, że wszystko
zbudowane jest z maleńkich, niewidocznych cząstek
znajdujących się w ciągłym ruchu. Niekończące się zderzenia
cząstek sprawiają, że łączą się one w nieskończenie różnorodne
formy. To fizyczne wyjaśnienie źródeł zmian, podobnie jak
twierdzenia Anaksagorasa o naturze słońca, zdawały się
podważać całą konstrukcję tradycyjnej religii, która wyjaśniała
zjawiska jako efekt działania sił nadprzyrodzonych i woli
bogów.

Wielu Ateńczyków lękało się, że nauki sofistów i filozofów
mogą obrazić bogów, a zatem pozbawić Ateny boskiej opieki,
jaką ich polis ich zdaniem się cieszyła. Tak samo jak morderca,



również nauczyciel propagujący doktryny niemiłe bogom mógł
uczynić miasto nieczystym, a co za tym idzie, sprowadzić karę
boską na całą społeczność. Lęk ten był na tyle silny, że
przyjaźń Peryklesa z Protagorasem, Anaksagorasem i innymi
kontrowersyjnymi intelektualistami stała się dla jego rywali
bronią, wykorzystaną w chwili kryzysu politycznego w 430 r.
p.n.e. związanego z groźbą wybuchu wojny ze Spartą.
Przeciwnicy oskarżyli Peryklesa, że poza autokratycznym
sprawowaniem władzy sprzyja niebezpiecznym nowym ideom.

W połowie V w. p.n.e. nie tylko sofiści propagowali nowe idee.
Urodzony w końcu VI w. p.n.e. Hekatajos z Miletu przetarł
szlak ku szerszemu i bardziej krytycznemu spojrzeniu na
przeszłość. Napisał obszerny przewodnik opisujący znany mu
świat oraz traktat krytyczny wobec tradycji mitologicznej.
Greccy historycy piszący zaraz po nim skupiali się na dziejach
swoich rodzinnych stron. Stosowali oszczędny, kronikarski styl,
który czynił z historii niewiele więcej niż wyliczenie faktów
i miejsc. Jak wspominano w rozdziale 1, Herodot z Halikarnasu
(ok. 485-425 r. p.n.e.) stworzył zupełnie nowe perspektywy dla
opisywania przeszłości, tworząc swe ogromne, szeroko
zakrojone i prowokacyjne Dzieje. Szerokie ramy geograficzne
jego narracji, krytyczne podejście do przekazów historycznych,
skomplikowana interpretacja sprawiedliwej natury kosmosu
oraz pełne szacunku badanie kultury i idei wielu ludów – tak
greckich, jak i barbarzyńskich – stanowiły zupełnie nową
jakość. By opisać i wyjaśnić zderzenie pomiędzy wschodem
i zachodem podczas wojen perskich, Herodot poszukiwał źródeł
konfliktu, sięgając głęboko w przeszłość, badając tradycje
i przeświadczenia wszystkich zaangażowanych ludów. Dzięki
swym etnograficznym zainteresowaniom dostrzegał znaczenie
studiowania obcych kultur jako elementu badań historycznych.
Jego subtelne badanie tego, co uważał za dowody na istnienie
wymuszanej przez wszechświat sprawiedliwości dziejowej,
stanowią wspaniałą i niekiedy wzbudzającą niepokój analizę
losu człowieka na tej ziemi.



Tak jak Herodot rewolucjonizował historię, tak samo
rewolucjonizował medycynę nieco młodszy od niego Hipokrates,
którego imię stało się słynne wśród licznych autorów
starożytnych greckich traktatów medycznych. Niewiele wiemy
na temat życia i poglądów tego wpływowego lekarza
pochodzącego z wyspy Kos na Morzu Egejskim. Jednak
zachowane przypisywane mu traktaty dowodzą, że dokonał
wiele dla oparcia diagnozy i leczenia na podstawach
naukowych. Wkład Hipokratesa w medycynę pamiętamy dzisiaj
dzięki przysiędze jego imienia, którą zwyczajowo składają
lekarze na początku swojej zawodowej praktyki. Wcześniejsza
medycyna grecka opierała się na magii i rytuałach. Hipokrates
przyjął zupełnie odmienne podejście, traktując ludzkie ciało
jako organizm, którego części należało postrzegać jako zależne
od siebie, zaś ich funkcjonowanie i zaburzenia funkcjonowania
jako wynikające z przyczyn fizycznych. Już w starożytności
autorzy medycznych traktatów nie zgadzali się co do
teoretycznych podstaw poglądów Hipokratesa. Niektórzy
przypisywali mu popularny w późniejszych czasach pogląd, że
ludzkie ciało składa się z czterech płynów zwanych humorami:
krwi, flegmy, czarnej żółci i żółtej żółci. Bycie zdrowym
oznaczało bycie „w dobrym humorze”. Ten system odpowiadał
podziałowi przyrody nieożywionej na cztery żywioły: ziemię,
powietrze, ogień i wodę.

Pewne jest natomiast, że Hipokrates wymagał od lekarzy
opierania swej wiedzy i podejmowania decyzji na dokładnych
obserwacjach pacjentów oraz reakcji chorych na zastosowane
leki i zabiegi. Uczył, że najlepszym źródłem wiedzy medycznej
jest doświadczenie oraz że zastosowane środki przede
wszystkim „nie mogą szkodzić pacjentowi” – jak głosi tekst jego
przysięgi. Zdawał sobie sprawę, że medycyna może zarówno
leczyć, jak i wyrządzać ogromne krzywdy. Leki mogły równie
dobrze otruć pacjenta, jak i zwalczać jego chorobę. Stosowanie
terapii pozbawionych wiarygodnych dowodów skuteczności było
zatem nieodpowiedzialne. Najbardziej niezwykłą innowacją



doktryny Hipokratesa było to, że niewiele w niej było miejsca na
bogów jako przyczynę chorób i źródło wyleczenia. Oznaczało to
podważenie licznych kultów medycznych wchodzących w skład
greckiej religii, przede wszystkim kultu boga Asklepiosa, który
obiecywał zdrowie pacjentom modlącym się w jego
sanktuariach. Było to radykalne zerwanie z tradycją,
oddzielenie bogów od medycyny, ale Hipokrates wierzył, że
czyni to dla dobra swoich pacjentów.

Niestety, nie dysponujemy wieloma bezpośrednimi przekazami
pozwalającymi określić wpływ nowych prądów w historii
i medycynie na zwykłych ludzi, odnotowano natomiast ich
obawy, a nawet wrogość wobec intelektualnych nowinek
w edukacji, retoryce i filozofii, z którymi kojarzony był Perykles.
Te nowe prądy stały się jednym z czynników prowadzących do
narastania napięć w Atenach w latach trzydziestych V w. p.n.e.
Ścisłe powiązania sfery politycznej, intelektualnej i religijnej
sprawiały, że skutki pojawienia się nowych idei były ogromne.
Osoba mogła mówić o polityce zagranicznej i wewnętrznej
państwa-miasta, innym razem o nowych teoriach na temat
natury świata, zawsze natomiast o tym, czy bogowie byli
przychylnie czy też wrogo nastawieni do społeczności. W końcu
lat trzydziestych V w. p.n.e. Ateńczycy mieli wiele nowych
powodów, by wszystkie te istotne dla ich życia obywatelskiego
i prywatnego zagadnienia budziły u nich głęboki niepokój.



 
 

Wojna peloponeska i jej skutki dla
Aten

8



 
 

Ateny i Sparta były sojusznikami w walce z najazdem
Kserksesa na Grecję w latach 480-479 p.n.e., ale w połowie
V w. p.n.e. stosunki między dwoma najpotężniejszymi
państwami kontynentalnej Grecji uległy tak wielkiemu
pogorszeniu, że doszło do starć zbrojnych. Zawarty w latach
446-445 p.n.e. pokój miał trwać przez trzydzieści lat, jednak
w latach trzydziestych V w. p.n.e. napięcia między nimi okazały
się niemożliwe do rozładowania. Wojna nazwana peloponeską
trwała całe pokolenie – 27 lat, od 431 do 404 r. p.n.e.,
ogarniając w różnych swych fazach większość greckiego świata.
Ten niezwykły dla dziejów Grecji, długotrwały, krwawy
i kosztowny konflikt wewnątrzgrecki zniszczył harmonię
społeczną i polityczną Aten, podkopał ich pozycję ekonomiczną,
zdziesiątkował ludność i wywrócił jej życie do góry nogami.
Wojna ujawniła głębokie podziały wśród obywateli ateńskich co
do sposobu zarządzania miastem oraz tego, czy kontynuować
pochłaniający coraz więcej krwi i pieniędzy konflikt.
Wewnętrzne spory Ateńczyków znalazły odzwierciedlenie
w komediach Arystofanesa (ok. 455-385 p.n.e.) powstałych
podczas wojny. Byli też inni autorzy komiczni, których sztuki
oparto na kanwie ateńskich sporów, ale jedynie teksty
Arystofanesa dotarły do naszych czasów w całości. W 403 r.
p.n.e. wojna dobiegła końca, ale napięcia i pragnienie rozliczeń
w ateńskim społeczeństwie nie osłabły, czego przykładem jest
proces i stracenie filozofa Sokratesa w 399 r. p.n.e.

 
KALENDARIUM
433 p.n.e.: konflikt Aten i Koryntu o byłego sprzymierzeńca Koryntu
432 p.n.e.: Ateny nakładają sankcje gospodarcze na Megarę
431 p.n.e.: wybuch wojny; najazd Sparty na Attykę i ateńskie ataki morskie na
Peloponez



430–26 p.n.e.: epidemia w Atenach
429 p.n.e.: śmierć Peryklesa w wyniku epidemii
425 p.n.e.: Ateńczycy pod wodzą Kleona biorą do niewoli spartańskich hoplitów
w Pylos; w Atenach wystawiona zostaje komedia Arystofanesa Acharnejczycy
424 p.n.e.: w Atenach wystawiona zostaje komedia Arystofanesa Rycerze
422 p.n.e.: śmierć Kleona i Brazydasa w bitwie pod Amfipolis
421 p.n.e.: pokój Nikiasza, powrót do przedwojennego układu sił
418 p.n.e.: klęska ateńska pod Mantineą; wznowienie wojny ze Spartą.
416 p.n.e.: najazd ateński na wyspę Melos
415 p.n.e.: wyruszenie ateńskiej wyprawy na Syrakuzy na Sycylii; Alkibiades
przechodzi na stronę Sparty
414 p.n.e.: w Atenach wystawiona zostaje komedia Arystofanesa Ptaki.
413 p.n.e.: zniszczenie ateńskiej ekspedycji na Sycylii; utworzenie ateńskiej
bazy w Deklei w Attyce
411 p.n.e.: zawieszenie demokracji ateńskiej; w Atenach wystawiona zostaje
komedia Arystofanesa Lizystrata (Gromiwoja)
410 p.n.e.: zwycięstwo floty ateńskiej pod wodzą Alkibiadesa pod Kyzikos;
przywrócenie demokracji w Atenach
404 p.n.e.: kapitulacja Aten przed arią spartańską dowodzoną przez Lizandra
404-403 p.n.e.: krwawe rządy Trzydziestu Tyranów w Atenach
403 p.n.e.: obalenie Trzydziestu Tyranów; przywrócenie demokracji w Atenach
399 p.n.e.: proces i egzekucja Sokratesa w Atenach
do 393 p.n.e.: zakończenie odbudowy Długich Murów w Atenach

 
Straty poniesione przez Ateny podczas wojny peloponeskiej

stanowią smutny, choć nieoczekiwany wówczas skutek niechęci
obywateli zasiadających w Zgromadzeniu do podjęcia negocjacji
pokojowych. Pragnąc pełnego zwycięstwa, doprowadzili do
całkowitej klęski. Z drugiej strony wojna dowiodła niezwykłej
wytrzymałości Ateńczyków, zdolnych podnosić się po
wojennych klęskach i wielkich stratach ludzkich. Skala
konfliktu oraz fakt, że był to pierwszy tego rodzaju konflikt
opisywany na bieżąco, choć kontrowersyjnie, przez Tukidydesa
sprawiają, że współcześni historycy i politolodzy poświęcają
wiele uwagi badaniu przebiegu tego konfliktu oraz jego wpływu
na prowadzące go strony.

 
 

Przyczyny wojny peloponeskiej



Większość naszej wiedzy na temat przyczyn i przebiegu tej
długiej i krwawej wojny pochodzi z jej historii spisanej przez
Ateńczyka Tukidydesa (ok. 460-400 p.n.e.). W pierwszej fazie
wojny Tukidydes pełnił rolę dowódcy wojsk ateńskich
w północnej Grecji. W roku 424 p.n.e. Zgromadzenie wygnało
go na 20 lat za to, że nie zdołał zapobiec przejściu na stronę
Sparty ważnego miasta Amfipolis. W czasie wygnania
Tukidydes rozmawiał ze świadkami wydarzeń obu stron
konfliktu. W odróżnieniu od Herodota skupiał się on na
wydarzeniach bieżących i stworzył chronologiczny opis
wydarzeń, tylko niekiedy od niego odchodząc. Podobnie jak
Herodot, włączył do narracji treść wygłaszanych mów, ale jego
mowy są dłuższe i bardziej skomplikowane; w wyrafinowany
i atrakcyjny sposób opisują one główne wydarzenia i problemy
wojenne. Zwykle w mowach poznajemy motywację uczestników
zmagań. Badacze spierają się co do tego, w jakim stopniu
Tukidydes wkładał słowa i idee w usta swoich bohaterów,
wydaje się jednak niezaprzeczalne, że dotyczą one kwestii
moralnych i politycznych, które dla Tukidydesa miały
decydujące znaczenie dla zrozumienia wojny peloponeskiej oraz
wszelkich konfliktów międzyludzkich. Komentarze samego
Tukidydesa zawierają szerokie i często pesymistyczne uwagi na
temat natury i zachowań ludzkich. Stworzona przezeń kronika
wydarzeń z niepokojącymi interpretacjami ludzkich motywacji
stanowi pionierską pracę historyczną opisującą wielkie
wydarzenia współczesne i politykę mocarstwową.

Tak jak w przypadku większości wojen, przyczyny wybuchu
wojny peloponeskiej były złożone. Tukidydes zdradza, że
bezpośrednią przyczyną były toczone w latach trzydziestych
V w. p.n.e., pomiędzy Atenami a Spartą, spory o politykę
prowadzoną względem sprzymierzeńców drugiej strony. Do
eskalacji doszło w kwestii udzielenia przez Ateny pomocy
Korkyrze (wyspiarskiemu państwu-miastu znajdującemu się
w konflikcie z Koryntem, głównym sprzymierzeńcem Sparty),
kwestii sankcji ekonomicznych nałożonych przez Ateny na



Megarę (sprzymierzoną ze Spartą polis sąsiadującą od zachodu
z terytorium Aten) oraz ateńską blokadę Potidaji (strategicznie
położonego państwa-miasta w północnej Grecji, niegdyś
sprzymierzonego z Atenami, obecnie jednak zbuntowanego
i wyglądającego pomocy od Koryntu). Głębszymi przyczynami
były dążenia obu stron do zdobycia hegemonii w Grecji, lęk
przed wzrostem potęgi drugiej strony, oraz pragnienie
zachowania niezależności wobec potężnego i wrogo
nastawionego rywala.

Wybuch wojny nastąpił w momencie wystosowania przez
Spartę ultimatum, odrzuconego przez ateńskie Zgromadzenie
wezwane do tego przez Peryklesa. Spartanie grozili otwartą
wojną, jeśli Ateny nie zniosą sankcji ekonomicznych wobec
Megary i nie przerwą blokady Potidaji. Ateńczycy zabraniali
Megarczykom prowadzenia handlu we wszystkich portach
Związku Morskiego, co było poważnym ciosem dla Megary
zależnej od zysków z handlu morskiego. Ateńczycy narzucili
sankcje w odpowiedzi na rzekome naruszenie przez Megarę
świętych ziem przygranicznych. Potidaja natomiast
utrzymywała relacje z Koryntem, który był dla niej
macierzystym państwem-miastem. Sprzymierzony ze Spartą
Korynt protestował przeciwko nałożeniu przez Ateny blokady na
swą kolonię. Relacje Aten z Koryntem były już wówczas
nadszarpnięte z powodu udzielenia przez Ateny wsparcia
posiadającej silną flotę Korkyrze we wcześniejszym konflikcie
z Koryntem oraz zawarcia z nią sojuszu. Spartanie wystosowali
ultimatum celem potwierdzenia swego poparcia dla Megary oraz
Koryntu, który także dysponował potężną flotą wojenną.
Koryntczycy poinformowali Spartę wprost, że wycofają się ze
Związku Peloponeskiego i przyłączą się do Aten, jeśli Sparta
natychmiast nie wesprze ich w kwestii Potidaji. W ten sposób
Sparta była zmuszona postawić sprawę na ostrzu noża.

Sparta zażądała zatem od Aten pod groźbą wojny odwołania
dekretu megarskiego, jak wówczas nazwano ustanowienie
sankcji. W odpowiedzi na to żądanie Perykles miał



odpowiedzieć lodowato, że Zgromadzenie ateńskie uchwaliło
prawo zakazujące komukolwiek zdejmowania tablicy, na której
wypisano tekst dekretu ustanawiającego sankcje przeciw
Megarze. „Nie potrzebujesz jej zdejmować – powiedział jeden
z posłów spartańskich – wystarczy, jeżeli ją odwrócisz napisem
do ściany. A tego ci chyba żadna ustawa nie zabrania”
(Plutarch, Perykles, 30, przeł. Mieczysław Brożek). Anegdota
dotycząca dekretu megarskiego zdradza wrogość, jaką
cechowały się stosunki spartańsko-ateńskie w końcu lat
trzydziestych V w. p.n.e. Ostatecznie jednak to działania
mniejszych państw popchnęły mocarstwa do wojny w 431 r.
p.n.e.

Spór o ateńskie sankcje nałożone na Megarę, jak również
użycie siły przeciwko Potidaji i sojusz z Korkyrą odzwierciedlały
szersze aspekty wrogości pomiędzy Atenami a Spartą.
Przywódcy Sparty lękali się, że Ateńczycy dzięki możliwości
dalekosiężnych działań przy pomocy floty Związku Morskiego
zniszczą pozycję Sparty w Związku Peloponeskim. Natomiast
większość ateńskiego Zgromadzenia z niechęcią przyglądała się
Sparcie ograniczającej ich swobodę działania. Tukidydes
w swym opisie umieścił na przykład następującą mowę
Peryklesa:

 
I niechaj nikt z was nie sądzi, że wojnę będzie prowadził o rzecz małej wagi (...)
Ten bowiem drobiazg jest próbą waszej postawy: jeśli się zgodzicie, zaraz
wystąpią z większymi żądaniami uważając, żeście ze strachu już raz ustąpili.
Udzieliwszy im zaś stanowczej odmowy zmusicie ich, by się do was odnosili jak
równi do równych. (...) Ustępstwo bowiem zarówno w małej, jak i wielkiej rzeczy,
wymuszone na sąsiedzie przez równego mu przeciwnika przed skierowaniem
sprawy na drogę prawną, oznacza taką samą niewolę.

Wojna peloponeska 1, 140-141, przeł. Kazimierz Kumaniecki,
Wrocław-Warszawa-Kraków 1991, s. 105-106

 
Tukidydes wkłada zatem w usta Peryklesa radykalny

argument o „równi pochyłej”, jakoby kompromis nieuchronnie
prowadził do „niewoli”; z pewnością jest w nim nieco prawdy.
(Nie jest przypadkiem, że historycy krytykują angielskiego



premiera Neville’a Chamberlaina za ustępstwo w 1938 r. wobec
żądań Adolfa Hitlera, który domagał się anektowania
należących do Czechosłowacji Sudetów, ponieważ ośmieliło to
nazistowskiego dyktatora do jeszcze bardziej zuchwałych
żądań). Ludzie nadal cytują powiedzenie „Daj palec, a wezmą
całą rękę”, ponieważ często tak właśnie się dzieje. Nie można
jednak zapominać, że w wielu przypadkach kompromis
z przeciwnikiem ma sens jako sposób na uniknięcie niszczącej
wojny, której wynik pozostaje nieprzewidywalny. Czy takie
działanie, choć rozsądne, jest jednak niehonorowe? Czy ma to
znaczenie? Czy Ateńczycy, gdy przekonani w 431 r. p.n.e. przez
Peryklesa odrzucali spartańskie ultimatum, kierowali się
pamięcią o własnej odpowiedzi na perskie propozycje pokojowe
z 479 r. p.n.e., że żadna propozycja perskiego władcy nie skłoni
ich do współpracy przy sprowadzeniu Greków do pozycji
„niewolników”? Czy określenie „niewola” było właściwą
metaforą dla określenia sytuacji, jaka nastąpiłaby w przypadku
bardziej ustępliwego stanowiska Aten w 431 r. p.n.e.? Czy może
Spartanie rzeczywiście nie dali im żadnego wyboru poza wojną?
Różnorodne interpretacje czynników prowadzących do
wybuchu wojny peloponeskiej, tak błyskotliwie zaprezentowane
przez Tukidydesa motywacje Ateńczyków i Spartan stanowią
dla mnie fascynujący przykład tego, jak grecka historia
starożytna może stać się „materiałem do przemyśleń” na temat
ponadczasowego pytania o to, kiedy można z wrogiem iść na
kompromis, a kiedy jest to niemożliwe.

Przypisując formalną winę za wybuch wojny jednej ze stron,
nie możemy zapominać, że Ateńczycy zaproponowali poddanie
spartańskich żądań pod arbitraż, którą to procedurę formalnie
uwzględniono w zaprzysiężonych warunkach pokoju z lat 446-
445 p.n.e. Mimo złożonej wówczas przysięgi Spartanie
możliwość arbitrażu odrzucili, ponieważ niekorzystny dla nich
wynik oznaczałby wyjście Koryntu ze Związku Peloponeskiego,
na co nie mogli sobie pozwolić. Spartanie potrzebowali
korynckiej floty, by móc mierzyć się z potęgą morską



pozostającą w dyspozycji Aten. Odmowa wypełnienia
zaprzysiężonego zobowiązania przez Spartan równała się
świętokradztwu. Choć Spartanie obwiniali Ateny z powodu
odmowy pójścia na jakiekolwiek ustępstwa, czuli głęboki
niepokój, że bogowie mogą ukarać ich za złamanie danego
słowa. Ateńczycy natomiast byli przekonani, że bogowie będą
im sprzyjali, ponieważ dotrzymali zaprzysiężonych przed nimi
warunków co do joty.

 
 

Strategia Peryklesa
Silna ateńska flota i solidne fortyfikacje całkowicie

zabezpieczały miasto i główny port w Pireusie przed
jakimkolwiek atakiem. Już w latach pięćdziesiątych V w. p.n.e.
Ateńczycy otoczyli miasto potężnymi murami, umocnili także
podwójnymi murami szeroki korytarz wiodący do odległego
o ponad sześć kilometrów Pireusu. W końcu lat
sześćdziesiątych V w. p.n.e. Kimon wydał znaczne sumy na
położenie fundamentów pod pierwszy z dwóch – jak je zwano –
Długich Murów, zaś Perykles doprowadził do ich ukończenia
z funduszy publicznych. Około 445 r. p.n.e. wzniesiono trzeci
mur. Ówczesna technika oblężnicza nie była wystarczająco
rozwinięta, by pozwolić na przełamanie fortyfikacji tak
imponujących, jak ateńskie Długie Mury. Dlatego niezależnie
od zniszczenia przez wojska spartańskie terenów rolniczych na
terenie Attyki, Ateny mogły wyżywić się dzięki sprowadzaniu
żywności poprzez ufortyfikowany port na pokładach statków
chronionych przez potężną flotę. Mogli płacić za żywność
i transport z ogromnych rezerw finansowych, zgromadzonych
dzięki ściąganiu składek od członków Ateńskiego Związku
Morskiego oraz dochodów z kopalń srebra w Laurion.
Z wydobytego srebra bito monety, które cieszyły się
powszechnym uznaniem jako międzynarodowy środek
płatniczy. W razie ataku silniejszej armii spartańskiej wojska
ateńskie mogły schronić się za swymi murami. Z tej bezpiecznej



bazy można było wyprowadzać zaskakujące ataki na terytorium
spartańskie, wysyłając zespoły okrętów i wysadzając desanty
na tyłach wroga. Niczym samoloty przed wynalezieniem
radarów wczesnego ostrzegania, ateńskie okręty mogły nagle
nadpłynąć i uderzyć na wrogów, zanim ci zdążyli przygotować
się do obrony. Dlatego Perykles opracował dwutorową strategię
wojenną: unikać walnej bitwy ze Spartanami, nawet gdy ci
pustoszyli Attykę, wykorzystać jednak flotę do atakowania
terenów Sparty i jej sojuszników. Przewidywał, że większe
zasoby ludzkie i materialne Aten pozwolą na osiągnięcie
zwycięstwa dzięki wyczerpaniu przeciwnika. Osiągnięcie tego
zwycięstwa wymagało stałości politycznego kierownictwa Aten
oraz wytrzymałości mieszkańców. Wszystkich czekały
cierpienia, jednak ostatecznie miało czekać ich zwycięstwo –
jeśli będą mieli dość siły, by nie zboczyć z raz obranej drogi.

Największą trudność w prowadzeniu wojny według planu
Peryklesa stanowiło to, że wielu Ateńczyków mieszkających
poza miastem musiało rokrocznie porzucać swoje domy i pola,
które rabowała i paliła spartańska armia regularnie
najeżdżająca Attykę. Jak pisze Tukidydes, opuszczenie domów,
gdzie większość z nich urodziła się i wychowała, wywołało
ogromną niechęć, gdyż „ciężko im było zmieniać tryb życia
i każdemu się zdawało, że opuszcza własną ojczyznę” (Wojna
peloponeska 2.16, przeł. Kazimierz Kumaniecki, Wrocław-
Warszawa-Kraków 1991, s. 124). W 431 r. p.n.e. Spartanie
rozpoczęli działania wojenne, wkraczając po raz pierwszy do
Attyki i pustosząc ją, w nadziei na wywabienie Ateńczyków
w pole do otwartej bitwy. Mieszkańcy Attyki z gniewem
obserwowali z murów miejskich dymy i łuny unoszące się nad
ich domami i polami. Szczególnie boleli mieszkańcy Acharnów,
najludniejszego demu w Attyce, rozciągającego się na północ od
murów miasta. Peryklesowi z trudnością udało się powtrzymać
ochotników przed wycieczką z miasta i starciem ze
spartańskimi hoplitami w otwartym polu. Zdołał też zapobiec
zwołaniu Zgromadzenia celem przegłosowania zmiany



w przyjętej strategii; Tukidydes nie zdradza, jak dokładnie
udało się Peryklesowi zablokować w tym momencie
funkcjonowanie demokratycznych procedur. Po około miesiącu
armia spartańska powróciła do domów, ponieważ nie była
w stanie wyżywić się dłużej w Attyce, ponadto nie mogła
ryzykować dłuższego pozostawania poza krajem z obawy przed
buntem helotów. Z tych powodów spartańskie najazdy na
Attykę, przeprowadzane każdego roku w pierwszej fazie wojny,
nigdy nie trwały więcej niż czterdzieści dni. Nawet tak krótki
czas wystarczał jednak Spartanom do wyrządzenia strat
materialnych, które dotykały osobiście i boleśnie wielu
obywateli Aten przebywających za murami miasta.

 
 

Nieprzewidziana katastrofa
Wkrótce jednak strategię Peryklesa podkopało – jak to bywa

w każdej wojnie – nieprzewidziane wydarzenie: w 430 r. p.n.e.
w Atenach wybuchła epidemia, która miała dziesiątkować
ludność miasta przez kilka następnych lat. Zaraza wybuchła,
gdy w mieście przepełnionym na skutek napływu ludności
wiejskiej za mury pogorszyły się warunki sanitarne. Brak
odpowiednich domów i urządzeń pozwalających zaspokoić
potrzeby gwałtownie zwiększonej populacji miasta stanowił
katastrofalny błąd Peryklesa i innych przywódców. Tukidydes
szczegółowo opisał objawy choroby: wymioty, konwulsje,
bolesne wrzody, biegunka oraz gorączka tak wysoka, że
cierpiący na nią rzucali się do zbiorników wodnych, na próżno
usiłując znaleźć ulgę w chłodnej wodzie. Liczba zgonów była tak
wielka, że brakowało ludzi do obsadzenia okrętów niezbędnych
do realizacji drugiego elementu peryklesowskiej strategii –
morskich ekspedycji na tereny przeciwnika. Sam Perykles
zmarł w wyniku zarazy w 429 r. p.n.e. Zapewne nie oczekiwał,
jak wielką szkodą dla ateńskiego wysiłku wojennego będzie
utrata jego kierownictwa. Epidemia podkopała także wysiłek
wojenny na skutek utraty dotychczasowego przeświadczenia



Ateńczyków, że bogowie stoją po ich stronie. Jak pisał
Tukidydes: „Jeśli chodzi o bogów, zdawało się nic nie znaczyć,
czy ktoś ich czcił czy nie, ponieważ tak dobrzy, jak i występni
umierali tak samo” (Wojna peloponeska, 2.53).

Epidemia poważnie osłabiła potencjał demograficzny Aten,
zabrała im ich czołowego przywódcę Peryklesa oraz podkopała
pewność siebie, osłabiając więzi społeczne i religijne. Mimo to
Ateńczycy nie rezygnowali z walki. Pomimo utraty ludności
w wyniku śmiertelnej zarazy ateńskie siły zbrojne dowiodły
swojej wartości bojowej. Potidaja, ateński sojusznik, którego
bunt pogorszył stosunki pomiędzy Atenami a Koryntem, został
zmuszony w 430 r. p.n.e. do kapitulacji. Ateńska flota wojenna
pod dowództwem Formiona odniosła w 429 r. p.n.e. dwa wielkie
zwycięstwa koło przylądka Rhion niedaleko Naupaktos[4].
Wielki bunt sprzymierzeńców, jaki miał miejsce w latach 428-
427 na wyspie Lesbos pod wodzą Mityleny, został brutalnie
stłumiony. Jednym z najsłynniejszych fragmentów pracy
Tukidydesa są mowy dokładnie opisujące los mieszkańców
Mityleny, jakie wygłosić mieli ateńscy mówcy Kleon i Diodot
(Wojna peloponeska, 3, 37-48). Jeden z mówców domagał się
surowej kary dla spełnienia wymogu sprawiedliwości, drugi zaś
łaski wynikającej z roztropności. Argumenty przytaczane przez
obu mówców są mocne i prowokacyjne i mają bardziej ogólny
charakter, jako że dotyczą nie tyle dyskusji nad losem
pokonanej Mityleny, ale bardziej ogólnej kwestii etycznej –
skuteczności kary jako narzędzia odstraszania.

Równie imponujący i jeszcze bardziej poruszający jest
tukidydesowski opis wojny domowej, jaka wybuchła w 427 r.
p.n.e. na wyspie Korkyrze, gdzie starły się ze sobą frakcje
proateńska i prospartańska. Tukidydes chłodno analizuje
mechanizm, za pomocą którego wojna domowa wydobywa na
wierzch to, co najgorsze w naturze ludzkiej, i jak wzbudza
mordercze emocje nawet wśród tych, którzy od lat żyli w zgodzie
jako sąsiedzi:

 
[strona prodemokratyczna wojny domowej w Korkyrze] mordowali (...) każdego



schwytanego przeciwnika (...) Następnie udawszy się do świątyni Hery namówili
mniej więcej pięćdziesięciu spośród szukających schronienia [z przeciwnej
frakcji], żeby stawili się przed sądem, i wydali na nich wszystkich wyrok śmierci.
Ci zaś, którzy pozostali w świątyni Hery i nie dali się do wyjścia namówić,
widząc, co się dzieje, wzajemnie sobie śmierć zadawali, wieszając się na
drzewach albo w inny sposób pozbawiając się życia. [przez tydzień] Korkirejczycy
mordowali wszystkich współobywateli, którzy wydawali się im przeciwnikami
politycznymi, pod pozorem, że dążyli oni do obalenia ustroju demokratycznego;
zginęło także trochę ludzi wskutek porachunków osobistych, a inni z rąk swoich
dłużników. Mordowano w najróżniejszy sposób, popełniano wszelkiego rodzaju
okropności, jakie zwykle dzieją się w takich wypadkach, a nawet jeszcze
straszniejsze. Ojciec bowiem zabijał syna; ludzi odciągano od ołtarzy i tuż obok
uśmiercano, niektórzy nawet zginęli zamurowani w świątyni Dionizosa [skazani
na śmierć głodową].
(...)
Wiele (...) dotkliwych klęsk spadło na różne państwa z powodu walk partyjnych,
które zdarzają się i zawsze zdarzać będą, jak długo natura ludzka pozostaje
niezmienna (...) W czasach pokojowych i w dobrobycie zarówno państwa, jak
i jednostki kierują się słuszniejszymi zasadami, gdyż nie znajdują się pod
jarzmem konieczności; wojna zaś niszcząc normalne, codzienne życie jest
brutalnym nauczycielem kształtującym namiętności tłumu według chwilowej
sytuacji. Walki partyjne wstrząsały państwem, a te, które wybuchły później,
brały sobie za wzór poprzednie i w niezwykłości pomysłów szły jeszcze o wiele
dalej, zarówno jeśli chodzi o przemyślność i podstęp w urządzaniu zamachów jak
i o wyrafinowaną zemstę. Wtedy również zmieniano dowolnie znaczenie wielu
wyrazów. Nierozumna zuchwałość została uznana za pełną poświęcenia dla
przyjaciół odwagę, przezorna wstrzemięźliwość – za szukające pięknego pozoru
tchórzostwo, umiar – za ukrytą bojaźliwość, a kto z zasady radził się rozumu,
uchodził za człowieka wygodnego i leniwego; bezmyślną zuchwałość uważano za
cechę prawdziwego mężczyzny, a jeśli ktoś się nad czymś spokojnie zastanawiał,
sądzono, że szuka dogodnego pretekstu, aby się wycofać. Ten, kto się oburzał
i gniewał, zawsze znajdował posłuch, ten, kto mu się sprzeciwiał – był
podejrzany. (...) Związki krwi stały się słabsze od związków partyjnych, gdyż
przyjaciel partyjny chętniej ważył się na rzeczy śmiałe i bezwzględne.

Wojna peloponeska, 3, 81-82, przeł. Kazimierz Kumaniecki
 



 

 
Srebrne monety bite w Atenach stały się powszechnie uznawanym środkiem
płatniczym, ponieważ powszechnie ufano w ich zawartość kruszcu. By nie wystawiać
na próbę zaufania rynku, Ateńczycy przez stulecia nie zmieniali wzoru monet. Ten
egzemplarz z V w. p.n.e., jak wszystkie inne, przedstawia na awersie profil Ateny, na
rewersie zaś sowę, jej świętego ptaka. Potocznie monety te nazywano „sowami”.

Straty ludzkie spowodowane epidemią uniemożliwiły Atenom
prowadzenie tak skutecznych i aktywnych działań morskich,
jak to zakładał Perykles. W pierwszej połowie lat dwudziestych
V w. p.n.e. obie strony poniosły straty, nie mając okazji na
odniesienie decydującego zwycięstwa. W 425 r. p.n.e. Ateny
stanęły przed znakomitą okazją doprowadzenia do korzystnego
pokoju, gdy ateński wódz Kleon odniósł niespodziewane
zwycięstwo, biorąc do niewoli około 120 Spartan i 170 ich
sojuszników po długotrwałych zmaganiach na niewielkiej
wysepce Sfakterii u wejścia do portu Pylos na zachodnim
wybrzeżu Peloponezu. Dotychczas nigdy nie zdarzyło się, by
spartańscy wojownicy złożyli broń – zawsze byli posłuszni
wezwaniu legendarnej matki spartańskiej, która podawała
tarczę wyruszającemu na wyprawę synowi ze słowami: „Wróć
z nią, lub na niej” (Plutarch, Moralia, 241F), co oznaczało, że
ma powrócić zwycięski lub martwy. Do tego czasu jednak
populacja mężczyzn w Sparcie spadła tak bardzo, że
bezpowrotna utrata nawet takiej garstki uważana była za nie
do zaakceptowania. Spartańscy przywódcy zaoferowali zatem
Atenom korzystne warunki pokojowe w zamian za zwolnienie
jeńców. Niespodziewany sukces Kleona odniesiony w Pylos



zapewnił mu silną pozycję polityczną; zachęcał on do sztywnego
stanowiska względem Sparty. Tukidydes, który najwyraźniej nie
szanował Kleona, napisał o nim: „człowiek w ogóle niezwykle
gwałtowny” (Wojna peloponeska, 3, 36, przeł. Kazimierz
Kumaniecki, s. 212). W efekcie zgromadzenie ateńskie odrzuciło
spartańskie propozycje pokojowe – Kleonowi udało się
przekonać współobywateli, że zdołają wywalczyć jeszcze więcej,
postanowili zatem zaryzykować.

Nierozważność tej ateńskiej decyzji stała się jasna po
kolejnym niespodziewanym wydarzeniu: zmianie tradycyjnej
spartańskiej zasady nieprowadzenia dłuższych działań
bojowych z dala od kraju. W 424 r. p.n.e. spartański wódz
Brazydas poprowadził wojsko w śmiałej kampanii przeciwko
pozycjom ateńskim w północnej Grecji, setki kilometrów od
Sparty. Jego największym sukcesem było nakłonienie do
przejścia na stronę Sparty strategicznie położonego miasta
Amfipolis, ateńskiej kolonii na wybrzeżu Macedonii. Dzięki tej
śmiałej wyprawie Brazydas pozbawił Ateny dostępu do kopalń
złota i srebra oraz sporej części drewna do budowy okrętów.
Mimo że Tukidydes nie był bezpośrednio odpowiedzialny za
utratę Amfipolis, Zgromadzenie ateńskie pozbawiło go
dowództwa i zmusiło do udania się na wygnanie, ponieważ był
dowódcą odpowiedzialnym za działania ateńskie w regionie,
w którym doszło do tej klęski.

 
 

Zbrojny pokój
W 422 r. p.n.e. zadanie powstrzymania Brazydasa powierzono

Kleonowi, który po zwycięstwie pod Pylos trzy lata wcześniej był
najsłynniejszym i najbardziej wpływowym ateńskim dowódcą.
W tym samym roku Kleon i Brazydas zginęli w bitwie lądowej
pod Amfipolis, wygranej przez wojska spartańskie. W ten
sposób obie strony utraciły swych najlepszych dowódców
wojskowych, co otworzyło drogę do negocjacji. Pokój zawarto
w 421 r. p.n.e., gdy obie strony zgodziły się na powrót do



sytuacji sprzed dziesięciu lat. Ugodę tę nazwano pokojem
Nikiasza, od imienia ateńskiego wodza, który przekonał
Zgromadzenie do zgody na zawarcie pokoju. Zgoda Sparty
ujawniła rozdźwięki w koalicji antyateńskiej – Koryntczycy oraz
Beocjanie odmówili zawarcia pokoju.

Pokój Nikiasza nie uciszył tych, którzy pragnęli
kontynuowania wojny do ostatecznego zwycięstwa. Szczególnie
czynnym przeciwnikiem pokoju był zuchwały, bogaty
młodzieniec imieniem Alkibiades (ok. 450-404 p.n.e.). Pochodził
on z jednego z najzamożniejszych i najbardziej zasłużonych
ateńskich rodów. Po śmierci swego ojca w 447 r. w bitwie ze
sprzymierzeńcami Sparty około trzyletni Alkibiades trafił na
wychowanie do domu Peryklesa. Gdy miał około trzydziestu lat,
co jak na warunki ateńskie było wiekiem niezwykle młodym dla
polityka, Alkibiades zaczął zyskiwać poparcie w Zgromadzeniu
dla działań przeciwko spartańskim wpływom na Peloponezie.
Mimo formalnego traktatu pokojowego między Spartą
a Atenami Alkibiades zdołał stworzyć nowy sojusz złożony
z Aten, Argos i kilku innych poróżnionych ze Spartą państw-
miast na Peloponezie. Najprawdopodobniej uważał, że
bezpieczeństwo i potęga Aten oraz jego własna kariera
rozkwitną dzięki dalszemu osłabianiu Sparty. Leżąca
w północno-wschodniej części Peloponezu Argos blokowała
główną drogę wiodącą do Sparty z północy, toteż Spartanie
mieli prawo obawiać się nowego sojuszu zbudowanego przez
Alkibiadesa. W razie utrzymania się go, Argos wraz
z sojusznikami mogła zablokować armię spartańską na
rodzimym terytorium. Mimo to poparcie Ateńczyków dla
nowego sojuszu było najpewniej chwiejne, gdyż dziesięć lat
dopiero co zakończonego konfliktu pozostawało świeżo
w pamięci. Spartanie rozumieli zagrożenie i w 418 r. p.n.e.
pobili siły koalicji w bitwie pod Matineą w północno-wschodniej
części Peloponezu. Pokój Nikiasza był obecnie martwą literą,
mimo że wojny oficjalnie nie wznowiono. Gdy jednak później
Ateny przeprowadziły rajd na terytorium spartańskie, wojna



wybuchła na nowo. Zdaniem Tukidydesa wojna peloponeska
nie została wcale przerwana mimo zawarcia pokoju. Wrogość
pomiędzy Atenami a Spartą zakorzeniła się zbyt silnie, by
można było ją załagodzić traktatem. Prawdziwe zakończenie
wojny mogło przynieść tylko zwycięstwo jednej ze stron.

W 416 r. p.n.e. siły ateńskie obległy niewielkie państwo-
miasto położone na wyspie Melos na południowy wschód od
Peloponezu. Melianie sympatyzowali ze Spartą, jednak nie brali
czynnego udziału w wojnie; pewna inskrypcja bywa
interpretowana jako dowód na wspieranie Sparty finansowo.
(Jest możliwe, że inskrypcja odnosi się do czasu po upadku
miasta, gdy uchodźcy z Melos przekazywali pieniądze
Spartanom w nadziei na zyskanie ich przychylności). W każdym
razie Ateny uważały Melos za wroga; jeszcze w roku 426 p.n.e.
Nikiasz bez powodzenia próbował zdobyć ich miasto. Ateńczycy
zażądali od Melian przyłączenia się do antyspartańskiego
sojuszu pod groźbą zniszczenia ich miasta, ci jednak odmówili
mimo przytłaczającej przewagi sił ateńskich. Trudno ocenić, co
Ateny pragnęły osiągnąć dzięki tej kampanii, jako że Melos nie
dysponowało poważniejszymi zasobami ani nie było
strategicznie położone. Być może Ateńczycy po prostu nie mogli
znieść odmowy spełnienia swoich żądań przez maleńkie Melos.
Gdy obrońcy ostatecznie musieli się poddać oblegającym je
wojskom ateńskim i sprzymierzonym, mężczyźni zostali zabici,
kobiety i dzieci zaś sprzedano w niewolę. Następnie na wyspie
założono kolonię ateńską. Tukidydes przedstawia motywy
ateńskie w tych wydarzeniach wyłącznie jako amoralne użycie
siły, podczas gdy mieszkańcy Melos w jego narracji polegają na
zasadzie sprawiedliwości, jaka powinna ich zdaniem kierować
stosunkami międzynarodowymi. U Tukidydesa przywódcy obu
stron spotykają się osobiście i dyskutują na temat wszystkich
aspektów sprawy. Fragment ten, nazwany dialogiem melijskim
(Wojna Peloponeska 5, 84-114) daje nam niezwykle realistyczny
wgląd w konflikt między siłą a etyką w polityce
międzynarodowej, stanowiąc ponadczasowy przykład



wnikliwości i bezpośredniości.
 
 

Wyprawa na Sycylię
Wojna zatem bez wątpienia została wznowiona, gdy w 415 r.

p.n.e. Alkibiades przekonał ateńskie zgromadzenie do
przeprowadzenia wielkiej wyprawy morskiej przeciwko
Syrakuzom, sprzymierzonej ze Spartą polis położonej na
bogatej Sycylii. Bogate miasto leżące w południowo-wschodniej
części wyspy stanowiło jednocześnie kuszący cel i największe
zagrożenie dla Aten, gdyby zechciało udzielić pomocy Sparcie.
Ateńczycy i ich sprzymierzeńcy pragnęli zdobyć bogactwa
Syrakuz i uniemożliwić tamtejszym państwom-miastom
przyłączenie się do Sparty. Oficjalnym pretekstem do
przeprowadzenia wyprawy stała się dla Aten prośba o pomoc ze
strony sycylijskiego miasta Egesty (znanego też jako Segesta),
z którym wcześniej Ateny związały się sojuszem. Mieszkańcy
Egesty wzywali Ateńczyków do przygotowania wyprawy na
Sycylię, wyolbrzymiając sumy, jakie gotowi byli wyłożyć na
wsparcie kampanii przeciwko wrogom Aten na wyspie.

W trakcie debaty poprzedzającej głosowanie w kwestii
wyprawy Alkibiades i jego zwolennicy argumentowali, że licząca
wiele okrętów flota Syrakuz stanowiła potencjalnie wielkie
zagrożenie dla bezpieczeństwa Związku Morskiego, gdyż
w każdej chwili mogła przejść na wody greckie i przyłączyć się
do Sparty w atakach na siły związkowe. Przywódcą stronnictwa
sprzeciwiającego się ekspedycji był Nikiasz, ale jego przestrogi
nie zdołały zrównoważyć entuzjazmu wzbudzonego przez mowy
Alkibiadesa. Ten ostatni roztaczał obrazy przyszłej chwały,
które trafiały szczególnie do młodych mężczyzn, którzy nie
doświadczyli jeszcze brutalnej rzeczywistości wojny.
Zgromadzenie znaczną większością poparło wizję Alkibiadesa,
uchwalając wysłanie na Sycylię największych sił, jakie
kiedykolwiek wyruszyły z Grecji.

Jawnie ekstrawagancki tryb życia Alkibiadesa i jego



nieskrywane ambicje polityczne narobiły mu w Atenach
licznych wrogów. Eskalacja tej wrogości nastąpiła tuż przed
wypłynięciem wyprawy, gdy Alkibiades został niespodziewanie
oskarżony o udział w świętokradczych incydentach. Jeden
z nich dotyczył ateńskich herm, kamiennych słupów
ozdobionych wyobrażeniem fallusa i popiersiem boga Hermesa,
które w Atenach pełniły rolę strażników domów, granic i miejsc
publicznych. Hermy ustawiano na przykład na niemal każdym
skrzyżowaniu ulic, ponieważ przejścia przez nie uważano za
szczególnie niebezpieczne. W przeddzień wypłynięcia wyprawy
nieznani wandale utrącili fallusy z wielu hermów. Gdy wśród
oskarżonych o ten wandalizm znalazł się Alkibiades, jego
wrogowie natychmiast dołączyli do ataków, twierdząc, że
wcześniej dopuścił się zorganizowania parodii misteriów
eleuzyńskich. Było to oskarżenie niezwykle poważne i stało się
przyczyną kolejnego kryzysu: Alkibiades zażądał
natychmiastowego procesu, dopóki był u szczytu popularności,
a popierający go żołnierze wciąż jeszcze przebywali w Atenach.
Jego wrogowie przebiegle doprowadzili jednak do odłożenia
rozprawy pod pretekstem, że nie można odkładać rozpoczęcia
wyprawy. Alkibiades wyruszył zatem wraz z flotą, ale wkrótce
wysłano za nim posłańca wzywającego go do powrotu do Aten
na proces. Alkibiades zareagował radykalnie – przeszedł na
stronę Sparty.

Zdrada Alkibiadesa pozbawiła ateńską wyprawę silnego
i zdecydowanego dowództwa. Flota ateńska była tak wielka, że
nawet bez błyskotliwego wodza zdołała kilkakrotnie pokonać
siły Syrakuz i ich sprzymierzeńców, jednak brak zdecydowania
Nikiasza nie pozwolił ich wykorzystać. Zgromadzenie ateńskie
w odpowiedzi na pierwsze porażki skierowało na Sycylię
znaczne posiłki pod wodzą Demostenesa, ale nawet
wzmocnione siły ateńskie nie zdołały zwyciężyć Syrakuz, które
poza znacznymi zasobami materialnymi posiadały skuteczne
dowództwo. Do tego w decydujący sposób przyczynił się
Alkibiades, ponieważ to on doradził Spartanom, by wysłali na



Sycylię doświadczonego wodza celem pokonania ekspedycji
ateńskiej. W 414 r. do Syrakuz udał się Gylippos, który okazał
się zdolniejszym wodzem od obecnych na wyspie wodzów
ateńskich. Osoby takie jak Gylippos nazywano w Sparcie
mothax („ktoś, kto nie pozostaje na swojej pozycji społecznej”);
własnymi siłami wydźwignął się z pozycji półobywatela – był
synem Spartiaty i helotki (względnie bardzo ubogiej obywatelki).
Liczba obywateli w Sparcie spadła w czasie wojny peloponeskiej
tak dalece, że pozwalano bogatszym obywatelom na
sponsorowanie utalentowanych chłopców mieszanego
pochodzenia, by mogli zasiadać przy wspólnym stole oraz być
szkoleni na wojowników i potencjalnych dowódców.

Spartanie i ich sycylijscy sprzymierzeńcy ostatecznie zdołali
zablokować Ateńczyków w zatoce Syrakuzkiej; w 413 r. flota
ateńska została całkowicie zniszczona. Ocaleli żołnierze
usiłowali przebić się do sprzymierzeńców, zostali jednak wybici
lub schwytani do niewoli, wśród nich Nikiasz. Wyprawa na
Sycylię zakończyła się całkowitą klęską ateńską i zniszczeniem
znacznej części jej floty, stanowiącej dotychczas podstawę ich
morskiej potęgi. Gdy wieści o tej katastrofie dotarły do Aten,
zszokowani obywatele zawodzili z rozpaczy.

 
 

Ostatnich dziesięć lat wojny
Mimo obaw Ateńczycy nie poddali się, chociaż po katastrofie

na Sycylii czekały ich kolejne kłopoty. Zdrada Alkibiadesa
sprawiła Atenom kolejne problemy, gdy za jego radą Spartanie
w 413 r. p.n.e. założyli stałą bazę na terenie Attyki.
Wykorzystując słabość Aten po utracie ogromnej liczby ludzi
i zasobów, Spartanie umieścili garnizon w Dekelei w północno-
wschodniej części Attyki, skąd widać było mury Aten. W ten
sposób wojska spartańskie mogły nękać Attykę przez cały rok;
dotychczas zapuszczały się one na tereny ateńskie tylko na
kilkadziesiąt dni, i to jedynie w ciągu letnich miesięcy dobrej
pogody. Obecność wrogiego garnizonu w Attyce utrudniała



uprawę pól i zmuszała zamkniętych za murami miasta
obywateli do polegania w większym stopniu na żywności
sprowadzanej drogą morską. Ateńskie kłopoty wzrosły, gdy 20
tysięcy niewolników zbiegło z miasta, szukając schronienia
w obozie spartańskim. Niektórzy z nich pracowali wcześniej
w kopalniach srebra w Laurion, co zmniejszyło dochody z tego
ważnego źródła. Kryzys wywołał tak wielkie napięcia w Atenach,
że przeprowadzono niezwykłą zmianę w ateńskim rządzie:
sprawami miasta zajmować się miała mianowana
dziesięcioosobowa rada. Niekończąca, zdawałoby się, wojna
przekonała obywateli, że normalne procedury demokratyczne
są niewystarczające dla zapewnienia im bezpieczeństwa.
Stracili zaufanie dla własnych zasad. Jak pisał Tukidydes,
„wojna (...) jest brutalnym nauczycielem” (Wojna peloponeska,
3, 82, przeł. Kazimierz Kumaniecki, s. 245).

Katastrofalne konsekwencje klęski sycylijskiej pogłębiły się
jeszcze bardziej, gdy w sprawy greckie kolejny raz wmieszała się
Persja, opowiadając się po stronie Sparty. Słabość Aten
zdawała się stanowić okazję dla odzyskania przez Persję
wpływów na zachodnim wybrzeżu Azji Mniejszej przez pobicie
tamtejszych sprzymierzeńców Aten. Satrapowie perscy zaczęli
zatem dostarczać Spartanom i ich sprzymierzeńcom pieniędzy
na budowę i obsadzenie okrętów wojennych. Jednocześnie
niektórzy rozczarowani sojusznicy ateńscy korzystali
z osłabienia Aten, by opuścić Związek Morski; sygnał do tego
dało potężne państwo-miasto wyspy Chios we wschodniej części
Morza Egejskiego. Kolejny raz przyłożył do tego rękę Alkibiades,
wysłany w 412 r. p.n.e. przez Spartan do Jonii celem
podburzania sprzymierzeńców ateńskich do buntu. Ponieważ
z portów Jonii można było dogodnie atakować szlaki morskie,
którymi sprowadzano do Aten zboże z Morza Czarnego
i z Egiptu, ich utrata groziła Atenom głodem.

Mimo rosnących zagrożeń i trudów społeczność ateńska nadal
zachowywała wolę walki o swą niepodległość. Skąpe pozostałe
zasoby poświęcono na odbudowę floty wojennej i szkolenie



nowych załóg; sięgnięto przy tym po fundusze, które w chwili
wybuchu wojny odłożono na czarną godzinę na Akropolu.
W latach 412-411 flota ateńska została na tyle odtworzona, by
uniemożliwić flocie korynckiej udanie się na pomoc Chios,
przewieźć wojska na tę wyspę celem oblężenia zbuntowanego
miasta i odnieść szereg sukcesów przy wybrzeżach jońskich.
Ateńczycy najwyraźniej nie powiedzieli jeszcze ostatniego słowa
w tej wojnie.

Mimo odrodzenia militarnego głęboki zamęt w ateńskiej
polityce i gwałtowny spadek dochodów w wyniku klęski
sycylijskiej utorował drogę grupce przedstawicieli społecznych
elit, od dawna niechętnie spoglądających na demokratyczne
rządy w ich polis, do przeprowadzenia oligarchicznego zamachu
stanu. Twierdzili oni, że oczywiste klęski poniesione pod
rządami demokratycznego zgromadzenia doprowadziły do
sytuacji, w której konieczne było powierzenie rządów w Atenach
nielicznej grupce elitarnych przywódców. Alkibiades wspierał te
dążenia, informując o możliwości zawarcia sojuszu z perskimi
satrapami i uzyskania dla Aten subsydiów finansowych – ale
pod warunkiem zlikwidowania demokracji i utworzenia rządów
oligarchicznych. Miał najpewniej nadzieję, że zmiana systemu
rządów otworzy mu drogę powrotu do Aten; był tym żywotnie
zainteresowany, gdyż jego negocjacje z satrapami wzbudziły
słuszne obawy Spartan, że kieruje się on raczej własnym
interesem niż dobrem Sparty. W dodatku uczynił sobie wroga
z Agisa, jednego z królów Sparty, uwodząc jego żonę.

Dzięki Alkibiadesowi kuszącemu perskim złotem jego
zwolennicy w Atenach zdołali rozegnać lęki i nadzieje
zgromadzenia. W 411 r. przekonali oni zgromadzenie do
przekazania całej władzy grupie czterystu mężczyzn.
Głosujących przekonano, że to szczuplejsze ciało będzie
skuteczniejsze w prowadzeniu polityki zagranicznej oraz, co
najważniejsze, uzyska wsparcie finansowe dzięki ułożeniu się
z władcą Persji. Tych czterystu Ateńczyków miało z kolei
wybierać pięć tysięcy przedstawicieli, którzy mieli stanowić



najwyższe ciało rządzące miasta. W ten sposób stworzono dość
szeroką oligarchię rządzącą. W rzeczywistości jednak czterystu
zachowało w swoich rękach pełnię władzy, nie pozwalając
wybranym pięciu tysiącom na wywieranie jakiegokolwiek
wpływu na rządy. System ten już wkrótce zaczął się rozpadać,
gdy oligarchowie pogrążyli się w walce o władzę. Żaden z nich
nie był gotów ulegać woli innego oligarchy. Koniec tego nowego
rządu nadszedł, gdy załogi ateńskiej floty wojennej,
stacjonującej w porcie sprzymierzonego Samos, zagroziły
powrotem do Aten i przywrócenia demokracji siłą, o ile
oligarchowie nie ustąpią dobrowolnie. W odpowiedzi utworzono
mieszane rządy demokratyczno-oligarchiczne, nazwane
konstytucją pięciu tysięcy. Tukidydes opiewał nowy ustrój jako
„najlepszy ustrój (...), przynajmniej za mojego życia” (Wojna
peloponeska, 8, 97, przeł. Kazimierz Kumaniecki). Nowe władze
przegłosowały przywołanie z powrotem Alkibiadesa i innych
prominentnych Ateńczyków przebywających na wygnaniu
w nadziei, że ci doświadczeni wodzowie usprawnią dowodzenie
siłami ateńskimi i pozwolą odzyskać przewagę nad Spartą.

Z Alkibiadesem wśród dowódców odbudowana ateńska flota
odniosła w początkach 410 r. p.n.e. wielkie zwycięstwo nad
Spartanami pod Kyzikos w Azji Mniejszej. Zwycięscy Ateńczycy
przejęli lakoniczną wiadomość posłaną przez pokonanych do
rodzimej polis: „Przepadły pudła [okręty]. Minandra [dowódcy]
już nie ma. Ludzie głodują. Nie wiemy, co czynić” (Ksenofont,
Historia grecka, I 1, 23, przeł. Witold Klinger). Załogi ateńskich
okrętów ponownie zażądały przywrócenia w Atenach pełnej
demokracji. W ciągu kilku miesięcy po zwycięstwie pod Kyzikos
rządy w Atenach powróciły do swojej formy sprzed
oligarchicznego przewrotu, jaki dokonał się rok wcześniej.
Powrót do demokracji oznaczał też powrót do
bezkompromisowej wojowniczości, jaka charakteryzowała
ateńskie zgromadzenie w pierwszej fazie wojny. Tak jak po
klęsce pod Pylos w 425 r. p.n.e., po Kyzikos Spartanie
zaoferowali Atenom pokój, jednak ateńskie zgromadzenie



odrzuciło propozycję. Flota ateńska następnie ubezpieczała
dostawy zboża do portu w Pireusie i podjęła wyprawy celem
zmuszenia niektórych zbuntowanych sojuszników do powrotu
do Związku Morskiego.

Na nieszczęście dla Ateńczyków, zwycięska bitwa nie dała im
zwycięstwa w wojnie. Rzutki spartański wódz Lizander
pogrzebał ateńskie nadzieje, gdy dzięki użyciu perskiego złota
odbudował spartańską flotę i zadbał o najlepszych dowódców
dla niej. Gdy w 406 r. p.n.e. pokonał flotę ateńską koło Notion
niedaleko Efezu w Azji Mniejszej, Ateńczycy obwinili o to
Alkibiadesa, mimo że ten nie przebywał wówczas z flotą;
ostatecznie został on zmuszony udać się na wygnanie. Flota
ateńska odniosła w tym samym roku kolejne zwycięstwo koło
wysp Arginuz niedaleko Lesbos, ale sztorm uniemożliwił
podjęcie z wody załóg zatopionych okrętów. Strata tak wielu
ludzi wywołała w Atenach wielką rozpacz; wszystkich
dowódców postawiono zbiorowo przed sądem, mimo że decyzja
ta stanowiła złamanie gwarantowanego przez prawo
indywidualnego procesu. Zostali oni skazani na śmierć za
rzekome zaniedbanie. Następnie Zgromadzenie odrzuciło
ponowione spartańskie propozycje pokojowe zakładające
utrzymanie status quo. W odpowiedzi Lizander zapewnił sobie
dalsze subsydia perskie i wzmocnił swoją flotę, by w 405 r.
p.n.e. ostatecznie rozgromić flotę ateńską u ujścia rzeki
Ajgospotamoj, niedaleko Lampsakos na wybrzeżu Azji
Mniejszej. Ateny stały się bezbronne; Lizander zablokował port
w Pireusie, zmuszając Ateny w 404 r. p.n.e. do kapitulacji. Po
niemal 27 latach niemal nieprzerwanych działań wojennych
Ateńczycy znaleźli się na łasce swoich przeciwników.

Na szczęście dla Ateńczyków Spartanie odrzucili żądania
swoich sprzymierzeńców Koryntczyków, najzacieklejszych
wrogów Aten, by całkowicie zniszczyć pokonane miasto.
Spartanie lękali się, że posiadający silną flotę i strategicznie
położony na przesmyku Korynt może nadmiernie urosnąć
w siłę, jeśli zniknie przeciwwaga w postaci Aten. Zamiast więc



burzyć Ateny, Spartanie pozostawili tam grupę wrogich
demokracji kolaborantów jako rząd podbitego miasta; nazwano
ich Trzydziestoma Tyranami. Ateńczycy ci wywodzili się
z bogatej elity, wśród której zawsze silne były nastroje
niechętne demokracji. Oligarchowie brutalnie tłumili wszelką
opozycję wewnętrzną i bez skrupułów okradali obywateli
winnych jedynie posiadania majątku, przez osiem miesięcy
terroryzując miasto. Przyszły słynny autor mów, metojk Lizjasz,
którego ojciec przeniósł się do Aten z Syrakuz na zaproszenie
Peryklesa, pisał na przykład, że poplecznicy Trzydziestu pojmali
jego brata i zamierzali go stracić celem kradzieży rodzinnych
kosztowności. Żądni łupów rabusie wyrwali nawet kolczyki
z uszu jego szwagierki.

Rządy Trzydziestu Tyranów stały się tak nieznośnie brutalne
i haniebne, że Spartanie nie interweniowali, gdy w 403 r. p.n.e.
w Atenach wybuchły walki między stronnictwem
demokratycznym a oligarchami, zakończone powrotem do
demokracji. By położyć kres walkom wewnętrznym
zagrażającym istnieniu miasta, demokraci ogłosili powszechną
amnestię, pierwszy tego rodzaju akt w dziejach Zachodu.
Zgodnie z jej warunkami wszystkie oskarżenia i skargi
dotyczące przestępstw popełnionych podczas rządów terroru
miały być odtąd uznane za niebyłe. W Atenach powróciły rządy
demokratyczne, ale ich potęga wojskowa i finansowa została
złamana, a mieszkańcy zachowali pamięć o wyrządzonych
krzywdach i wrogości, której nie mogła zapobiec żadna
amnestia.

 
 

Ateny czasu wojny. Komedia ateńska
Wojna peloponeska wydrenowała skarb Aten, zburzyła

harmonię polityczną i zniszczyła potęgę militarną miasta.
Szkody wyrządzone przez konflikt sięgały jednak głębiej. Niemal
trzydzieści lat wojny wywarło głęboki wpływ na życie
wewnętrzne Aten. Wielu mieszkańców miasta i prowincji



straciło w wyniku działań zbrojnych swe źródła utrzymania.
Szczególnie ciężki los stał się udziałem pozbawionych majątków
kobiet, których mężowie i męscy krewni zginęli na wojnie.
Konieczność zmusiła je do robienia czegoś, czego nie robiły
nigdy wcześniej: do szukania pracy poza domem celem
utrzymania siebie i dzieci.

Największa ruina spotkała licznych obywateli ateńskich,
którzy mieszkali na spustoszonych terenach Attyki poza
murami miasta. Musieli oni regularnie chronić się w mieście,
podczas gdy spartańscy najeźdźcy palili ich gospodarstwa
i niszczyli plony. Jeśli nie posiadali drugiego domu lub
krewnych wewnątrz, musieli obozować na publicznych placach
Aten w wielkim ścisku i złych warunkach sanitarnych, każdego
dnia starając się zapewnić sobie wszystko co niezbędne do
przeżycia. Napływ tak wielkiej liczby uchodźców do
zatłoczonego miasta musiał w efekcie doprowadzić do wzrostu
napięć między nowoprzybyłymi a mieszkańcami miasta.

Wojna oznaczała gwałtowną zmianę w źródłach dochodu
wielu ateńskich gospodarstw domowych. Zmiany dotknęły tak
osoby utrzymujące się z rolnictwa, jak i drobnych
przedsiębiorców. Bogate rodziny dysponowały zapasami
pieniędzy i kosztowności pozwalającymi im przetrwać kryzys,
większość ludzi jednak takich rezerw nie posiadała. Gdy
nieprzyjaciel niszczył tereny rolnicze, uprawiający je ludzie
musieli szukać zarobku w mieście jako robotnicy dniówkowi.
O taki zarobek było coraz trudniej, gdyż liczba mężczyzn
w mieście cały czas rosła. Ci, którzy zatrudnili się jako
wioślarze na ateńskich okrętach, mieli stały zarobek, jednakże
musieli godzić się z ogromnymi niewygodami, długotrwałą
rozłąką z rodzinami oraz ryzykiem śmierci w bitwie lub podczas
sztormu. Mężczyźni i kobiety pracujący w rzemiośle oraz
handlu zachowali źródła utrzymania, ale ich dochody zmalały
na skutek spadku popytu w wyniku ogólnego zubożenia
ludności.



 

 
Ta głęboka waza, przeznaczona do mieszania wina z wodą na przyjęciach, została
ozdobiona obrazem aktora komicznego z Wielkiej Grecji, noszącego maskę
i wypchany kostium z karykaturalnie powiększonymi kształtami. Starożytna
komedia grecka przybierała wiele form, popularne były parodia, farsa i satyra
krytykująca polityków.

Ciężar wojny dźwigany przez ateńskie społeczeństwo
uwidocznił się szczególnie w warunkach życia licznych
zamożnych dotychczas kobiet, których mężowie i bracia zginęli
w walce. Kobiety z tej sfery społeczno-ekonomicznej tradycyjnie
zajmowały się przędzeniem w domach oraz zarządzaniem pracą
niewolników domowych, podczas gdy utrzymanie rodziny było
zadaniem mężczyzn uprawiających pola lub uprawiających
rzemiosło lub handel. Gdy jednak mężczyzny brakowało,
kobiety musiały z konieczności zarabiać. Dostępne dla nich
były wyłącznie nisko płatne zajęcia, takie jak mamka, prządka
czy nawet robotnica w winnicy, gdy brakowało mężczyzn do
prac polowych. Okoliczności wypchnęły więcej kobiet poza swe
domy i pozwoliły im na znacznie częstsze kontakty z obcymi,
ale zmiana ta nie doprowadziła do powstania jakiegokolwiek
kobiecego ruchu w sensie nowoczesnym ani też do włączenia
kobiet w życie polityczne Aten. Po zakończeniu wojny
Arystofanes napisał komedię pod tytułem Kobiety ze



Zgromadzenia (ok. 392 r. p.n.e.), przedstawiającą kobiety
przebierające się za mężczyzn celem przejęcia władzy
w Zgromadzeniu i zmuszenia władz do rozważnego
wydatkowania pieniędzy, zgodnie z zasadami planowania
wydatków stosowanymi przez kobiety zarządzające majątkami
mężów. W zakończeniu sztuki Arystofanesa mężczyźni są
ostatecznie zmuszeni przyznać, że kobiety rządziłyby
państwem-miastem lepiej od nich. W rzeczywistości jednakże
wizja kobiet posiadających prawa polityczne miała rację bytu
jedynie w przedstawieniach.

W ostatnich latach wojny peloponeskiej sytuacja finansowa
Aten stała się katastrofalna. Wynikało to z wielkich szkód
wyrządzonych rolnictwu oraz utracie znacznej części dochodów
z kopalń srebra, co nastąpiło po założeniu przez Spartę stałego
garnizonu w Dekelei na terenie Attyki w 413 r. p.n.e. Wróg
zagrażał teraz przez cały rok, przez co tak ważne dla dochodów
państwa kopalnie srebra w nieodległym od obozu przeciwnika
Laurion nie mogły funkcjonować z pełną wydajnością.
Kontynuowano niektóre inwestycje budowlane w mieście, takie
jak Erektheum, świątynię Ateny na Akropolu, co miało na celu
zademonstrowanie ateńskiej woli walki oraz wprowadzenie
nieco gotówki do gospodarki przez opłacanie robotników
budowlanych. Wojna wysysała jednak fundusze z licznych
niemilitarnych działalności. Trzeba było ograniczyć wydatki na
organizowane każdego roku wielkie konkursy teatralne.
Sytuacja finansowa państwa stała się tak krytyczna, że
w końcu wojny Ateńczycy musieli zastąpić w obiegu
wewnętrznym swoje srebrne monety tymczasową monetą,
wykonaną z brązu pokrytego cienką warstwą srebra.
Dotychczasowe monety srebrne oraz złote, bite z przetopionych
kosztowności pożyczonych z ateńskich świątyń, wykorzystano
do opłacania wydatków wojennych. Utworzenie tej tymczasowej
monety pozbawionej pokrycia w kruszcu celem zastąpienia
posiadających pokrycie monet oznaczało, że Ateny znalazły się
na skraju bankructwa.



Fabuła i postaci ateńskich komedii powstałych w latach
wojny peloponeskiej odzwierciedlały wzrost napięcia
w codziennym życiu w ciągu trzech dziesięcioleci śmierci,
zniszczenia i rozpaczy. W starożytnej Grecji, podobnie jak
w każdej innej społeczności ludzkiej, komedia była gatunkiem
niezwykle popularnym i istniała w wielu formach. W Atenach
sztuki komiczne stanowiły obok tragedii główne formy
sceniczne. Tak samo jak tragedie, komedie pisano wierszem
i wystawiano corocznie w mieście od pierwszych lat V w. p.n.e.
Prezentowano je w ramach osobnego konkursu w czasie
ateńskich obchodów Dionizjów w tym samym teatrze co
tragedie. Starożytne źródła nie pozwalają jasno stwierdzić, czy
kobiety mogły uczęszczać na przedstawienia komediowe, jeśli
jednak wolno im było oglądać tragedie, wydaje się
prawdopodobne, że tak samo było w przypadku komedii.
Złożona wyłącznie z mężczyzn obsada sztuk komediowych
składała się z 24-osobowego chóru oraz aktorów.
W odróżnieniu od tragedii w komedii nie istniało ograniczenie
liczby aktorów obecnych jednocześnie na scenie do trzech.
Piękno wzniosłych poematów śpiewanych przez chóry łączyło
się z błyskotliwością fabuły, zwieńczeniem której niemal zawsze
było radosne rozwiązanie początkowych problemów.
Przykładowo, fabuła Ptaków Arystofanesa, wystawionych w 414
r. p.n.e. w trakcie wyprawy na Sycylię, opowiada los dwóch
mężczyzn starających się umknąć przed codziennymi trudami
i rozczarowaniami życia w Atenach oraz przepisami Związku
Morskiego i szukać nowego życia w kraju nazwanym
„chmurokukułkowem”, zamieszkanym przez mówiące ptaki,
których rolę odgrywał chór przebrany w barwne ptasie
kostiumy. Na nieszczęście ptasich mieszkańców tego raju
ludzcy uchodźcy postanowili przejąć nad nim władzę dla
własnej przyjemności, zamierzając też składać ptaki w ofierze.

Bezpośrednim celem autora komedii było stworzenie pięknych
poematów i doprowadzenie publiczności do śmiechu w nadziei
na zwycięstwo w konkursie na najlepszą komedię. Fabuła



ateńskich komedii tworzonych w V w. p.n.e. dotyczyła głównie
zagadnień i postaci współczesnych, podczas gdy znaczną część
humoru stanowiły odniesienia do seksu i czynności
naturalnych; dialogi nie były cenzurowane i zawierały sporo
wyrafinowanych przekleństw. Codziennością scen komediowych
były słowne ataki na sławne osoby, takie jak Perykles czy
zwycięzca spod Pylos Kleon. Perykles najpewniej usiłował
doprowadzić do wprowadzenia zakazu uprawiania takich
scenicznych praktyk, co było reakcją na zmasowaną krytykę
sceniczną jego osoby po buncie Samos w latach 441-439 p.n.e.,
ale jego wysiłki przyniosły jedynie krótkotrwały efekt.
W późniejszych latach Kleon był tak oburzony sposobem
przedstawienia jego osoby przez Arystofanesa, że pozwał
dramaturga do sądu. Przegrał, a Arystofanes bezlitośnie
sparodiował go jako zdegenerowanego zagranicznego
niewolnika w sztuce Rycerze z 424 r. p.n.e. Nawet wysoko
postawione osoby, które nie występowały jako postaci
w komedii, mogły stać się celem zniewag w dialogach, gdzie
przedstawiano je jako zniewieściałe i tchórzliwe. Tymczasem
postaci kobiece uczynione obiektem drwin najpewniej były
postaciami fikcyjnymi, nie zaś karykaturami rzeczywistych
kobiet z ateńskiego towarzystwa.

Ostra satyra wymierzona w ogół obywateli najpewniej nie była
dopuszczalna w ówczesnej ateńskiej komedii, natomiast często
krytykowano pojedynczych przywódców za decyzje, które
zostały przyjęte w głosowaniu przez całe zgromadzenie. Silny
element krytyczny zawarty w komediach uwidocznił się
najmocniej w czasie wojny. Bohaterowie wielu popularnych
komedii Arystofanesa doprowadzali do zawarcia pokoju ze
Spartą, mimo że powstawały w trakcie działań wojennych, gdy
kolejne propozycje pokojowe były odrzucane przez
zgromadzenie. W Acharnejczykach z 425 r. p.n.e. na przykład
główny bohater doprowadza do separatystycznego pokoju dla
siebie i swej rodziny, zaś jeden z ówczesnych ateńskich
strategów zostaje wydrwiony. Innymi słowy, sławionym



bohaterem sztuki był zdrajca, któremu zdrada Aten uszła na
sucho. Sztuka zdobyła w tym roku pierwsze miejsce
w konkursie komediowym. Dowodzi to tego, jak silnie
zakorzeniona była w okresie klasycznym wolność słowa, a także
tego, jak wielu obywateli pragnęło końca wojny i powrotu do
normalnego życia.

Najbardziej niezwykłymi komediami Arystofanesa są te,
w których głównymi bohaterami są kobiety wykorzystujące
spryt i kobiecą solidarność, by zmusić mężczyzn do zmiany
prowadzonej polityki ateńskiej. Najsłynniejszą spośród komedii
o kobietach jest Lizystrata[5] z 411 r. p.n.e. Tytułowa bohaterka
wraz z innymi kobietami ateńskimi nakłaniają mężów do
zakończenia wojny peloponeskiej. Kobiety najpierw uciekają się
do przemocy, blokując Akropol i znajdujące się na nim rezerwy
finansowe Aten, by uniemożliwić mężczyznom zmarnowanie
tego kapitału na wydatki wojenne. Następnie odpierają atak
zorganizowany przez starszych mężczyzn pozostałych
w mieście, podczas gdy młodsi znajdowali się na wyprawie
wojennej. Gdy wreszcie do miasta wracają mężowie, kobiety
odmawiają uprawiania seksu. W tym ostatnim sprzymierzają
się ze Spartankami, co ukazane jest przy pomocy serii
niedwuznacznych epizodów komicznych; ostatecznie swym
strajkiem zmuszają Ateńczyków i Spartan do zawarcia pokoju.

Lizystrata przedstawia kobiety działające odważnie,
agresywnie oraz solidarnie, współpracując ponad granicami
przeciwko mężczyznom; ci ostatni zdają się gotowi niszczyć
zarówno życie rodzinne, pozostając miesiącami na wyprawach
wojennych, jak i życie państwa-miasta, kontynuując
bezsensowną wojnę. Innymi słowy, silne bohaterki sztuki
przejmują role męskie celem obrony tradycyjnego sposobu życia
społeczności. Podkreśla to w swojej mowie sama Lizystrata,
jednocześnie podkreślając, że kobiety dysponują inteligencją
i rozumem pozwalającymi na podejmowanie decyzji
politycznych. Jak pisze, kształciła się tradycyjnie: „Wprawdzie
niewiastą jestem z płci i lica; Lecz rozum bystry dała mi natura;



Doma zaś rozmów słuchając rodzica; Z ludźmi starszymi,
wzrastałam w mądrości” (Lizystrata (Gromiwoja), przeł. E.
Cięglewicz). Bohaterka tłumaczy, że zdobyła wykształcenie
w tradycyjny sposób, ucząc się od starszych. Jej staromodne
kształcenie i rozum pozwoliły jej dostrzec drogę wiodącą do
uratowania miasta. Podobnie jak bohaterki tragiczne,
Lizystrata jest reakcjonistką: pragnie powrotu do tego, co było
kiedyś, w lepszej przeszłości. By to osiągnąć, musi jednak
działać jak rewolucjonistka. Płynące ze sztuki przesłanie, że
Ateńczycy powinni chronić dawne wartości, zanim będzie za
późno, nie trafiło zgromadzeniu do przekonania, gdyż nie
przystało ono na zakończenie wojny, mimo przykładu danego
przez Lizystratę. Jak można przypuszczać, pragnienie
utrzymania niepodległości i potęgi państwa-miasta przeważało
nad pragnieniem pokoju. Możemy też zastanawiać się nad rolą,
jaką w stłumieniu dążeń pokojowych odegrały duma i honor.
Historia pełna jest przykładów tego, jak ważne są te uczucia dla
ludzi – i jak straszne ma to niekiedy konsekwencje.

 
 

Społeczeństwo ateńskie po wojnie peloponeskiej
Straty ludzkie, epidemie oraz zapaść finansowa wywołane

wojną pogrążyły Ateny w długotrwałym kryzysie. Nawet
amnestia zarządzona w 403 r. p.n.e. po odbudowaniu rządów
demokratycznych nie zdołała stłumić wszystkich
resentymentów narosłych podczas wojny i w okresie rządów
Trzydziestu Tyranów. Najsłynniejszą ofiarą tych napięć stał się
słynny filozof Sokrates. W 399 r. p.n.e. trafił on przed sąd za
bezbożność i został skazany na śmierć. Mimo to tradycyjna
instytucja ateńskiego domu – rodziny oraz domowych
niewolników – przetrwała wojnę jako podstawowy element
społeczeństwa i gospodarki państwa-miasta. Z czasem Ateny
odzyskały większość swej dawnej świetności oraz pozycję lidera
Hellady, nigdy jednakże nie powróciły do dawnej potęgi.
Osłabiona pozycja Aten w IV w. p.n.e. miała mieć ogromny



wpływ na losy państwa-miasta, gdy w połowie wieku
niespodziewanie pojawiło się zagrożenie ze strony Macedonii
rządzonej przez Filipa II.

W czasie wojny peloponeskiej wiele ateńskich domów utraciło
ojca, syna czy brata, ale przedsiębiorcze rodziny zdołały znaleźć
sposób na zrekompensowanie dotykających ich w pierwszych
dekadach IV w. p.n.e. gospodarczych konsekwencji tych
rodzinnych tragedii. Jak pisał Ksenofont (ok. 428-354 p.n.e.),
pewien ateńczyk imieniem Aristrachos cierpiał na kłopoty
finansowe, gdyż wojna poważnie ograniczyła jego dochody,
a w dodatku musiał utrzymywać w swoim domu siostry,
bratanice i kuzynki. Nie był w stanie utrzymać 14
domowników, nie licząc niewolników. Wówczas jego przyjaciel
Sokrates przypomniał mu, że jego krewne doskonale potrafiły
szyć męskie i damskie płaszcze, koszule, chitony i suknie –
„umiejętności, które w opinii ludzkiej są najpiękniejsze
i najodpowiedniejsze dla niewiast” (Ksenofont, Wspomnienia
o Sokratesie, II, 7, 9, przeł. Leon Joachimowicz). Niegdyś
kobiety szyły stroje dla członków domu i nigdy nie musiały
sprzedawać swoich wyrobów dla zysku. Jednak inni
utrzymywali się ze sprzedaży ubrań czy z produkcji i sprzedaży
wypieków, dlatego Aristrachos mógł nakłonić kobiety ze swego
domu do tego samego. Rada przyniosła finansowy sukces,
kobiety jednak zaczęły się skarżyć, że oto Aristrachos stał się
jedynym domownikiem, który je, choć nie pracuje. Sokrates
poradził przyjacielowi, by odpowiedział, że kobiety powinny
traktować go tak, jak owce traktują psa owczarka: zasługiwał
na swe utrzymanie pilnując, by wilki trzymały się z dala od jego
owczarni.

Większość ateńskich wyrobów rzemieślniczych wykonywana
była w domach takich jak ten Aristrachosa lub w niewielkich
warsztatach, choć istniało także kilka większych. Wśród nich
były kuźnie, garncarnie oraz manufaktura wykonująca tarcze,
zatrudniająca 120 niewolników należących do rodziny Lizjasza
(ok. 459-380 p.n.e.); większe przedsiębiorstwa były wówczas



nieznane. Lizjasz był metojkiem; gdy w 404 r. Trzydziestu
Tyranów zajęło jego majątek, wykorzystał swoją edukację
i utrzymywał się z pisania mów na zlecenie. Metojkowie nie
mogli posiadać ziemi w Atenach bez specjalnego zezwolenia,
cieszyli się jednak – w przeciwieństwie do innych
obcokrajowców – ochroną prawną ateńskich sądów. W zamian
za to płacili podatki i na wezwanie musieli służyć w ateńskiej
armii. Lizjasz mieszkał niedaleko ateńskiego portu Pireusu,
gdzie zamieszkiwało wielu metojków, którzy odgrywali wielką
rolę w handlu zbożem, winem, ceramiką oraz srebrem
pochodzącym z ateńskich kopalni, które to towary przechodziły
przez Pireus. Ateński handel morski został ponownie
zabezpieczony do 393 r. p.n.e., kiedy to zakończono odbudowę
zburzonych po wojnie peloponeskiej Długich Murów, łączących
miasto z portem. Kolejną oznaką poprawy gospodarczej
w Atenach było wznowienie w końcu lat dziewięćdziesiątych
IV w. bicia słynnych srebrnych drachm, które zastąpiły
bezwartościowe tymczasowe monety z ostatnich lat wojny.

Import zboża przez Pireus nadal odgrywał główną rolę
w zaspokajaniu potrzeb żywnościowych ludności Aten. Już
przed wojną pola Attyki nie były w stanie wyprodukować ilości
ziarna wystarczającej dla wyżywienia całej populacji. Sytuację
tę pogorszyły zniszczenia gospodarstw prowadzone przez armię
spartańską podczas inwazji Attyki. Utworzenie przez Spartan
całorocznej bazy w Dekelei w latach 413-404 p.n.e. pozwoliło
im na wyrządzanie znacznie większych szkód, niż było to
możliwe wcześniej podczas kilkutygodniowych kampanii
letnich. Najeźdźcy być może mieli dość czasu na wycięcie wielu
gajów oliwnych, których produkt znajdował wiele zastosowań
domowych i był wartościowym towarem eksportowym. Drzewa
oliwne rosną bardzo długo, a zatem wyrównanie tej straty zajęło
całe pokolenie. Ateńscy właściciele ziemscy po wojnie musieli
ciężko pracować nad odbudową swoich gospodarstw
i wznowieniem produkcji – nie tylko dla siebie, ale także dla
kolejnych pokoleń. W Atenach panowało przekonanie, że



majątek ziemski, pieniężny czy w postaci ruchomości, stanowi
kapitał, który należy chronić dla przyszłych pokoleń. Z tego
powodu prawo ateńskie pozwalało na postawienie przed sądem
kogoś, kto roztrwonił swoje dziedzictwo.

Większość pracujących zarabiała zapewne niewiele więcej, niż
potrzebowali na odzianie i wyżywienie swoich rodzin. Ateńczycy
spożywali zwykle tylko dwa posiłki dziennie, lekki posiłek przed
południem i bardziej obfity wieczorem. Głównym elementem
diety był chleb wypiekany z jęczmienia, zaś dla bogatszych
mieszkańców z pszenicy. Rodzina nabywała chleb na
niewielkich stoiskach ulicznych, często prowadzonych przez
kobiety, lub też wypiekała go samodzielnie; wówczas pani domu
nadzorowała i wspomagała pracę niewolników przy mieleniu
ziarna, wyrabianiu ciasta i wypieku w piecu garncarskim
opalanym węglem drzewnym. W nielicznych domach
wystarczająco bogatych, by pozwolić sobie na spożywanie
mięsa, często pieczono je na ruszcie do wypalania naczyń
ceramicznych, bardzo podobnym do współczesnych
przenośnych rusztów ogrodowych. Odmianę diety stanowiły
warzywa, owoce, oliwki i sery; wielu mieszkańców spożywało
mięso tylko w niewielkich ilościach podczas składania w ofierze
dużego zwierzęcia, opłaconego przez bogatych obywateli.
Wszyscy pili wino, zwykle mocno rozrobione wodą, pochodzące
z miejscowych winnic. Wodę z publicznych fontann trzeba było
nosić do domów w dużych dzbanach, co było zadaniem
domowniczek lub też domowych niewolnic. Wśród wojennych
strat ekonomicznych Aten znalazła się duża liczba niewolników
pracujących w kopalniach srebra poza miastem, niewielu
jednak niewolników domowych próbowało zbiec. Zapewne
zdawali sobie sprawę, że jeśli nawet uda im się uciec z Aten,
Spartanie po prostu ich schwytają i sprzedadzą. Dlatego
wszystkie ateńskie rodziny poza najbiedniejszymi posiadały
jednego czy dwóch niewolników używanych do prac domowych
lub do opieki nad dziećmi. Jeśli matka nie dysponowała
niewolnicą, która mogła pełnić rolę mamki dla jej dzieci,



wówczas wynajmowała w tym celu ubogą wolną kobietę – o ile
oczywiście mogła sobie na to pozwolić.

 
 

Kariera Sokratesa
Najsłynniejszym epizodem z pierwszych lat po wojnie

peloponeskiej był proces, skazanie i stracenie Sokratesa (469-
399 p.n.e.), najsłynniejszego filozofa z V w. p.n.e. Sokrates
poświęcił życie zwalczaniu idei, że sprawiedliwość powinna być
utożsamiana z forsowaniem własnej woli ponad wolę innych.
Jego pasja poszukiwacza właściwych zasad dobrego życia oraz
dowodu na to, że sprawiedliwość jest w każdych
okolicznościach lepsza od niesprawiedliwości, skierowała myśl
grecką w nowy kierunek badań nad etyką. Chociaż już przed
nim inni myśliciele, zwłaszcza poeci i dramatopisarze,
zajmowali się kwestiami moralnymi, to jednak Sokrates jako
pierwszy uczynił z etyki i moralności swój główny obszar
zainteresowań. Jego śmierć w okresie powojennego zamętu
politycznego i społecznego uwidaczniała słabość ateńskich
zasad sprawiedliwości, poddanych próbie w okresie głębokich
podziałów i resentymentów narosłych po rządach Trzydziestu
Tyranów.



 

 
Statuetka przedstawiająca kontrowersyjnego ateńskiego filozofa Sokratesa. Wśród
jego licznych dziwactw słynny był fakt, że przez cały rok chodził w tych samych
ubraniach i nie nosił nigdy obuwia.

W porównaniu do świetnie prosperujących finansowo
sofistów, Sokrates żył w nędzy i jawnie pogardzał bogactwem
materialnym, mimo to jednak udawało mu się służyć jako
hoplita w armii oraz utrzymywać żonę i kilkoro dzieci. Być może
odziedziczył jakiś majątek, otrzymywał także prezenty od
zamożnych wielbicieli. Mimo to poświęcał tak mało uwagi
swemu wyglądowi i ubiorowi, że wielu Ateńczyków uważało go
za ekscentryka. Jak sam mawiał, posiadał „brzuch nadmiernie
otyły” (Ksenofont, Uczta, 2, 18, przeł. Leon Joachimowicz).
Sokrates przez cały rok nosił ten sam cienki płaszcz
i niezależnie od pogody chodził bez obuwia. Jego wytrzymałość
fizyczna przeszła do legendy – gdy był żołnierzem w ateńskiej
armii, żaden piechur nie dorównywał mu wytrwałością. Podczas
sympozjonu nikt nie był w stanie go przepić.

Czy to na sympozjonach, czy to na agorze, czy też podczas



obserwowania młodzieńców ćwiczących w gimnazjonie,
Sokrates spędzał czas na rozmowach i kontemplowaniu. W tym
pierwszym przypominał innych Ateńczyków, którzy niezwykle
cenili sobie możliwość prowadzenia dyskusji. Sam nic nie pisał;
znamy jego idee z pism innych autorów, zwłaszcza jego ucznia
Platona (ok. 428-347 p.n.e.). Dialogi Platona, nazywane tak ze
względu na przedstawienie Sokratesa i innych osób
w długotrwałych dyskusjach filozoficznych, przedstawiają go
jako niestrudzenie przepytującego innych obywateli,
obcokrajowców oraz sofistów. Pytania Sokratesa były
prowokacyjne, miały skłaniać rozmówców do przemyślenia
podstawowych założeń, na których opierali swoje życie.
Stosując to, co miało zostać nazwane metodą sokratyczną,
Sokrates nigdy bezpośrednio nie pouczał swoich partnerów
w dyskusji, ale raczej zachęcał ich do wyciągania wniosków
w odpowiedzi na swoje wnikliwe pytania oraz kwestionowanie
wyznawanych przez nich, lecz nieprzepracowanych
intelektualnie przekonań.

Sokrates zwykł rozpoczynać swoją konwersację, prosząc
kogoś o zdefiniowanie jakiejś abstrakcji, takiej jak na przykład
szczęście, doskonałość czy odwaga. W dialogu Laches,
nazwanym tak od imienia ateńskiego wodza będącego jednym
z uczestników dialogu, Sokrates zapytuje jego oraz innego
sławnego ateńskiego dowódcę o to, co czyni z obywatela
dzielnego żołnierza. Następnie zadaje kolejne pytania celem
ukazania, że definicje odwagi oraz przykłady odważnego
zachowania podawane przez jego rozmówców są
w rzeczywistości sprzeczne z ich przekonaniami o tym, jakie
zachowania składają się na odwagę. Innymi słowy udowadnia,
że w rzeczywistości nie wiedzą, o czym mówią, mimo że kwestia
ta jest jednym z najistotniejszych elementów ich profesji.

Ta pośrednia, lecz bezlitosna metoda poszukiwania prawdy
często wpędzała interlokutorów Sokratesa w stan zdziwienia
i niezadowolenia, ponieważ Sokrates zmuszał ich do
przyznania, że nie mają pojęcia o czymś, co na początku



dialogu uważali za doskonale sobie znane. Byli zmuszani do
niewygodnej konstatacji, że zasady, którymi w swym
mniemaniu kierowali się w życiu, nie wytrzymują
dokładniejszej analizy. Sokrates podkreślał, że on sam także
nie zna najlepszej definicji doskonałości, ale że jego mądrość
polega na świadomości własnej niewiedzy. Starał się raczej
rozwinąć niż obalić wartości swoich rozmówców, choć jeden
z nich przyznał, że rozmowa z Sokratesem wprowadzała
w odrętwienie niczym po ukąszeniu płaszczki. Sokrates pragnął
na drodze rozumowania odkryć uniwersalne standardy
usprawiedliwiające zasady moralne. Szczególnie ostro zwalczał
pogląd sofistów, iż tradycyjna moralność to „więzy krępujące
naturę” (Platon, Protagoras, 337d); zdaniem Sokratesa
sprowadzało się do zrównania ludzkiego szczęścia z władzą
i „gromadzeniem dóbr”.

Sokrates gorąco wierzył, że sprawiedliwe czyny były dosłownie
lepsze dla ludzi niż niesprawiedliwość. Sprawiedliwość
prowadziła do prawdziwego szczęścia i dobrobytu. Uważał, jak
się zdaje, że sprawiedliwe postępowanie, czyli jego zdaniem
prawdziwa doskonałość, była tożsama z wiedzą. Prawdziwa
wiedza nieodmiennie prowadzi do wybierania dobra ponad zło,
a co za tym idzie, do szczęśliwego życia, niezależnie od
posiadanego majątku czy wygód. Jego zdaniem biedacy także
mogli być prawdziwie szczęśliwi. Być może nawet łatwiej było
im o szczęście niż bogaczom, którzy musieli mierzyć się
z problemami zarządzania i pomnażania swego majątku, co nie
przyczyniało się do sprawiedliwego życia. Ponieważ Sokrates
uważał, że do szczęścia wystarcza wiedza, stwierdził, że nikt nie
czyni zła świadomie, oraz że sprawiedliwe postępowanie zawsze
było w interesie jednostki. Choć mogło się wydawać, że
jednostki rozwijały się przez oszukiwanie i brutalizowanie
słabszych, takie przekonanie było zwodnicze. Wiara w to, że
najlepsze w życiu jest posiadanie nieograniczonej władzy
i zaspokajanie wszelkich kaprysów, była w istocie przejawem
ignorancji. Najbardziej pożądane w życiu było osiągnięcie



doskonałości i kierowanie się racjonalnym poglądem na
sprawiedliwość. Taka czysta wiedza moralna była wszystkim,
czego zdaniem Sokratesa potrzeba do dobrego życia.

 
 

Proces i stracenie Sokratesa
Chociaż Sokrates skupiał się wyłącznie na sprawiedliwości,

a w odróżnieniu od sofistów nie nauczał ani nie kształcił
młodych ludzi odpłatnie, wpływ jego poglądów na
społeczeństwo był równie poważny, co relatywizmu głoszonego
przez sofistów. Niektórzy z jego partnerów w rozmowach
reagowali gniewem na podważanie najdroższych im wartości.
Wśród nich najgniewniejsi byli ojcowie, gdy synowie próbowali
wykorzystywać na nich zasłyszane techniki konwersacyjne
Sokratesa. Ci, którzy doświadczyli takiego odwrócenia
tradycyjnej hierarchii – to ojciec powinien uczyć syna, a nie na
odwrót – uważali, że skutkiem nauk Sokratesa– nawet jeśli nie
to było celem filozofa – jest naruszenie stabilności ateńskiego
społeczeństwa przez kwestionowanie tradycji i podburzanie
młodzieńców do czynienia tego samego.

Nie możemy stwierdzić, jakie było zdanie kobiet o Sokratesie
czy Sokratesa na temat kobiet. Jego poglądy na zdolności
i postępowanie człowieka można było odnieść do obu płci. Być
może zatem uważał, że tak kobiety, jak i mężczyźni posiadają
dokładnie taką samą zdolność do sprawiedliwego
postępowania. W warunkach panujących w Atenach poglądy
Sokratesa funkcjonowały jednak głównie wśród mężczyzn, i to
im przekazywał on swoje idee. Ksenofont pisze, że Sokrates
odbył wiele rozmów z Aspazją, wieloletnią towarzyszką życia
Peryklesa. Według Platona Sokrates przypisywał swoje idee na
temat miłości kobiecie, kapłance z Mantinei imieniem Deotyma.
Czy rzeczywiście byli w kontakcie, pozostaje niepewne.

Wielu ludzi podejrzewało, że Sokrates stanowi zagrożenie dla
tradycyjnych wartości spajających ateńskie społeczeństwo.
Podejrzenie to zainspirowało Arystofanesa do napisania w roku



423 r. p.n.e. komedii zatytułowanej Chmury, nazwanej od roli
odgrywanej przez chór. W tej sztuce Sokrates przedstawiony
jest jako cyniczny sofista, który w swojej szkole za opłatą uczy
technik forsowania w dyskusji słabszego argumentu, tak jak to
czynił Protagoras. Nauki Sokratesa zmieniają głównego
bohatera sztuki w mistrza wymowy, zdolnego udowodnić prawo
syna do bicia własnych rodziców. Zwyciężywszy w dyskusji, bije
ojca, by na koniec sztuki spalić prowadzony przez Sokratesa
„kram z myślami”.

Ateńczycy lękający się o wpływ Sokratesa na ludzi znaleźli
dowód na słuszność swych obaw w postaci kariery Alkibiadesa
czy też Kritiasa, jednego z Trzydziestu Tyranów. Krytycy
oskarżali Sokratesa o wpojenie Alkibiadesowi pogardy dla
konwenansów, jako że był on jednym z najzagorzalszych
zwolenników filozofa. Podobnie zwolennikiem Sokratesa był
Kritias, który brał udział w rabunkach i mordach
prowadzonych przez Trzydziestu Tyranów w latach 404-403
p.n.e. Kritias zasłynął także z głoszenia, że bogowie i oparte na
religii zasady moralne były wyłącznie cynicznym wynalazkiem
prawodawców, którzy chcieli wymusić przestrzeganie prawa,
wpajając ludziom ideę bóstw widzących i karzących ich
postępowanie nawet wówczas, gdy nie było żadnych świadków
przestępstwa. Oskarżając Sokratesa o sprawstwo zbrodni
Kritiasa, nie pamiętano o sprzeciwie filozofa wobec rządów
Trzydziestu Tyranów oraz o krytykowaniu przezeń głoszonej
i praktykowanej przez Kritiasa amoralności.

Wrogość niektórych ateńczyków wobec Sokratesa po
brutalnych rządach Trzydziestu Tyranów skłoniła do działania
obywatela imieniem Anytos, zwolennika demokracji, niegdyś
obiektu szyderstw Alkibiadesa oraz ojca, któremu syn
przeciwstawił się, słuchając Sokratesa. Anytos wraz z dwoma
innymi w 399 r. p.n.e. postanowił oskarżyć Sokratesa.
Ponieważ amnestia uniemożliwiała im użycie jako przedmiotu
oskarżenia jakichkolwiek wydarzeń z okresu tyranii (404-403
p.n.e.), postanowili oskarżyć Sokratesa o brak szacunku



w słowie i czynie wobec czczonych w polis bogów (zarzut
„bezbożności”). Przestępstwo to traktowano niezwykle poważnie
ze względu na wiarę, że bogowie za bezbożników zsyłają karę na
całą społeczność. Ateńskie prawo nie precyzowało jednak, jakie
konkretnie czyny i wypowiedzi uważa się za bezbożne.
Oskarżyciele musieli zatem przekonać wybranych do sprawy
sędziów, że czyny, słowa i przekonania Sokratesa oznaczają, że
był on bezbożnikiem. Jak zwykle w ateńskich procesach nie
było przewodniczącego sądu decydującego, jakie dowody były
dopuszczalne ani jak stosować prawo. Oskarżyciele, którzy
zgodnie z ateńskim prawem występowali przed sądem
osobiście, oskarżali Sokratesa przed sądem złożonym z 501
ławników, wylosowanych spośród tegorocznego grona jurorów,
wybieranych – jak pamiętamy – spośród obywateli w wieku
powyżej trzydziestu lat.

Oskarżenie Sokratesa wynikało z pobudek religijnych
i moralnych. Z religijnego punktu widzenia oskarżyciele winili
Sokratesa o niewiarę w oficjalnych bogów i o wprowadzanie
nowych bóstw. Z punktu widzenia moralnego zarzucali mu
odciąganie ateńskich młodzieńców od obowiązujących
w Atenach standardów i ideałów. Po wygłoszeniu mów
oskarżycieli głos zabrał Sokrates, przemawiający zgodnie
z ateńskim prawem we własnej obronie. Platon opisuje, że
Sokrates nie starał się obalić zarzutów oskarżycieli ani też nie
zabiegał o przychylność sędziów, prosząc o litość, lecz zuchwale
powtórzył swoje niezłomne oddanie sprawie nakłaniania
współobywateli do podawania w wątpliwość własnych
przekonań. Życie bez zrozumienia nie było warte życia – miał
powiedzieć. Zalecane przezeń nieustanne kwestionowanie
pomagało obywatelom żyć doskonale, zatem nigdy nie zamierzał
tego zaprzestać, niezależnie od kary, jaką mogło to na niego
sprowadzić. Co więcej, nie powinno się dbać o dobra
materialne, ale o czynienie samych siebie, swoich dusz, tak
dobrymi, jak tylko to możliwe. Nic innego nie było ważne.
W razie uniewinnienia – stwierdził zuchwale – zamierza nadal



kąsać ich sumienia, niezależnie od możliwych konsekwencji.
Po tym, jak niewielką liczbą głosów Sokrates został uznany za

winnego, ateńska procedura zakładała wybór między rodzajem
kary proponowanym przez oskarżenie i oskarżonego. Anytos
i jego poplecznicy zaproponowali śmierć. W takich przypadkach
skazany zwykł proponować jako alternatywę wygnanie, co sąd
zwykle wybierał. Sokrates jednak odpowiedział zuchwale, że
należy mu się raczej nagroda niż kara; zszokowani tym jego
przyjaciele zdołali go przekonać, by zaproponował jako
alternatywę grzywnę. Sąd wybrał jednak karę śmierci większą
liczbą głosów niż w przypadku wydania wyroku skazującego.
Sokrates przyjął wyrok obojętnie, ponieważ, jak stwierdził, „do
człowieka dobrego nie ma przystępu żadne zło ani za życia, ani
po śmierci” (Platon, Obrona Sokratesa, 41d). Innymi słowy nic
nie może odebrać człowiekowi wiedzy prowadzącej do
doskonałości; tylko zagubienie tej wiedzy stanowi prawdziwe
zło.

Po skazaniu Sokrates musiał spędzić nieco czasu w więzieniu
w oczekiwaniu na egzekucję, ponieważ Ateny wysłały w tym
czasie delegację na wyspę Delos celem oddania czci Apollonowi,
a podczas trwania takich delegacji niedopuszczalne było
wykonywanie egzekucji. W okresie oczekiwania na wykonanie
kary regularnie odwiedzał Sokratesa jego zamożny zwolennik
imieniem Krition, który starał się go przekonać do ucieczki
z Attyki i schronienia się u przyjaciół za granicą. Krition był
przekonany, że wraz ze swymi przyjaciółmi będzie w stanie
uwolnić go dzięki przekupstwu. Sokrates jednak odmówił,
tłumacząc powody w formie dialogu pomiędzy sobą
a uosobionymi prawami Aten, które przedstawiały swą
słuszność, odwołując się do koncepcji dobrowolnego
porozumienia społecznego pomiędzy obywatelami a państwem.

 
Przypatrz się więc Sokratesie – powiedziałyby z pewnością prawa – czy my to
słusznie mówimy, że niesprawiedliwie chcesz w tym wypadku z nami postąpić?
(tzn. uciec z więzienia i uniknąć egzekucji). Myśmy ciebie zrodziły, wychowały,
wykształciły, obsypały wszelkimi dobrami, jakimiśmy tylko mogły, i ciebie,
i wszystkich innych obywateli, a jednak ogłaszamy wszem wobec i pozwalamy



każdemu Ateńczykowi, który tylko zechce i uzyska prawa obywatelskie, przyjrzy
się stosunkom w państwie i nam, prawom, a my mu się nie spodobamy, to wolno
mu zabrać manatki i iść, dokąd zechce. Żadne z nas, żadne prawo nie stoi mu
na przeszkodzie i nie zabrania; może sobie przecież każdy z was pójść do kolonii,
jeżeli mu się my nie podobamy i państwo, a jeśliby się chciał gdzieś indziej
przenieść i tam pójść, niech sobie idzie, gdzie chce, i zabierze ze sobą, co tylko
ma. Ale jeśli który z was siedzi na miejscu i widzi, jak my tu sądzimy sprawy
i jak my w ogóle państwem rządzimy, taki już, uważamy, czynem zawarł z nami
umowę, że będzie spełniał wszystkie nasze rozkazy; więc kto nie słucha, ten
potrójną, powiadamy, zbrodnię popełnia, bo nam, rodzicom własnym, nie jest
powolny, i wychowawcom i umówiwszy się z nami o posłuszeństwo ani nas nie
słucha, ani nas nie przekonywa, jeżeli coś niedobrze robimy. A przecież my mu
przedkładamy rzecz, a nie narzucamy nigdy rozkazów w sposób ordynarny;
zawsze zostawiamy jedno z dwojga: albo nas przekonaj, albo rób; a on nie robi
ani jednego, ani drugiego.

Platon, Krition 51 cd, przeł. Władysław Witwicki
 
Odmawiając przyjaciołom błagającym go o ucieczkę, Sokrates

został stracony w zwykły sposób, czyli przez podanie trującego
napoju ze sproszkowanej cykuty. Intelektualne kontrowersje
wywołane przez Sokratesa za życia miały trwać po jego śmierci,
jako że filozofowie i sofiści pisali wiele prac z gatunku
nazywanego „dialogiem sokratejskim”, argumentując za
i przeciw kwestiom przypisywanym Sokratesowi. Ksenofont,
wspominając Sokratesa zapewne dziesięciolecia po jego
straceniu, tak podsumował uczucia jego zwolenników: „Ludzie,
którzy znali Sokratesa i wiedzieli, jaki był w rzeczywistości,
a którzy usilnie dążą do cnoty, wszyscy ci ludzie jeszcze dzisiaj
go szczerze żałują, ponieważ był im bardzo pomocny
w osiąganiu doskonałości” (Wspomnienia o Sokratesie 4.8.11,
przeł. Leon Jachimowicz).

 
 
 
[4] Tak lokalizuje bitwę T. Łoposzko, Starożytne bitwy morskie, Gdańsk 1992, s.

132n.
[5] Lub Gromiwoja (przyp. tłum.).



 
 

Od wojny peloponeskiej do
Aleksandra Wielkiego

9



 
 

Tragiczny przykład wojny peloponeskiej nie położył kresu
tradycji walk pomiędzy greckimi państwami-miastami
o dominację. W ciągu kolejnego pięćdziesięciolecia doszło do
konfliktów militarnych pomiędzy Spartą, Tebami i Atenami,
walczącymi między sobą o hegemonię. Walki te spowodowały
jednak jedynie wzajemnie osłabienie i wytworzenie w Grecji
próżni, wypełnionej przez niespodziewanie wyrosłą potęgę
militarną Macedonii za panowania Filipa II (pan. 359-336 r.
p.n.e.). Zreorganizowanie przez Filipa wojska macedońskiego
pozwoliło królestwu obronić się przed najazdami północnych
sąsiadów i rozszerzyć swe wpływy na wschód i południe na
terytorium Grecji. Odniesione przez Filipa zwycięstwo nad
koalicją greckich państw-miast pod Cheroneą w 338 r. p.n.e.
pozwoliło mu utworzyć Związek Koryncki, planując na czele
wojsk macedońsko-greckich uderzyć na Persję w ramach
odpłaty za najazdy sprzed 150 lat.

Filip II nigdy nie osiągnął tego celu – zamordowano go w 336
r. p.n.e., zanim zdołał wyruszyć na wyprawę. To jego syn,
Aleksander Wielki (pan. 336-323 p.n.e.) zadziwił świat,
wcielając w życie marzenie Filipa. Zapierające dech w piersiach
podboje Aleksandra objęły tereny od Grecji po zachodnie
granice Indii i napełniły go przekonaniem, że jest jednym
z bogów. W 323 r. p.n.e. Aleksander nagle zmarł, nie
pozostawiając po sobie dorosłego następcy; nie stworzył też
w Grecji nowego systemu rządów, który odpowiadałby
warunkom z końca IV w. p.n.e. W ten sposób jego wspaniałe
podboje nie przyniosły rozwiązania problemu organizacji
politycznej Grecji, gdy wojska państw-miast nie były już
w stanie pokonać najemnych armii służących ambitnym
dowódcom Aleksandra, którzy obwołali się królami i pragnęli



władać światem. Trwałą konsekwencją wyprawy Aleksandra
było zacieśnienie kontaktów pomiędzy Grecją a Bliskim
Wschodem. Jednocześnie państwa-miasta Grecji, wysp
egejskich oraz Azji Mniejszej nie były już wystarczająco silne,
by prowadzić samodzielną politykę zagraniczną; miały odtąd
zostać podporządkowane temu czy innemu monarsze.

 
KALENDARIUM
ok. 400–380 p.n.e. (początek IV w. p.n.e.): Platon zakłada w Atenach swoją
szkołę, Akademię
395–386 p.n.e.: wojna koryncka pomiędzy Spartą a koalicją państw greckich
400–370 p.n.e.: wyprawy spartańskie na Azję Mniejszą i na Grecję
386 p.n.e.: królewski pokój między Spartą a Persją
377 p.n.e.: odbudowa Ateńskiego Związku Morskiego
371 p.n.e.: klęska Sparty w bitwie pod Leuktrami w Beocji
370 p.n.e.: zamach na Jazona, tyrana Fer w Tesalii
369 p.n.e.: armia tebańska pod wodzą Epaminondasa wyzwala Messenię spod
władzy spartańskiej
362 p.n.e.: klęska Sparty w bitwie z Tebami pod Mantineą na Peloponezie.
Śmierć wielkiego wodza tebańskiego Epaminondasa
359 p.n.e.: Filip II wstępuje na tron Macedonii
357–355 p.n.e.: rozpad Ateńskiego Związku Morskiego
338 p.n.e.: Filip II pokonuje zjednoczone miasta greckie pod Cheroneą w Beocji
i zakłada Związek Koryncki
336 p.n.e.: zamordowanie Filipa II; na tron wstępuje jego syn, Aleksander
(Wielki)
335 p.n.e.: Arystoteles zakłada w Atenach Liceum
334 p.n.e.: Aleksander wyrusza na czele armii przeciwko Persji; zwycięstwo nad
Granikiem w północno-zachodniej części Azji Mniejszej
333 p.n.e.: Aleksander zwycięża pod Issos w południowo-zachodniej Azji
Mniejszej
332 p.n.e.: Aleksander po długim oblężeniu zdobywa umocnione miasto Tyr,
położone na wyspie u wybrzeży dzisiejszego Libanu.
331 p.n.e.: Aleksander zajmuje Egipt i zakłada Aleksandrię; zwycięstwo nad
perskim władcą pod Gaugamelą
329 p.n.e.: Aleksander dociera do Baktrii (dzisiejszego Afganistanu)
327 p.n.e.: Aleksander poślubia baktryjską księżniczkę Roksanę
326 p.n.e.: bunt armii Aleksandra nad rzeką Hyphasis w Indiach
324 p.n.e.: Aleksander powraca do Persji po morderczym przemarszu przez
pustynie Gedrozji (dzisiejszy południowy Iran)
323 p.n.e.: śmierć Aleksandra w Babilonie (współczesny Irak)



 
 

Konflikty po wojnie peloponeskiej
Po wojnie peloponeskiej Ateny nigdy nie odzyskały swej siły

militarnej i politycznej z połowy V w. p.n.e.; być może było to
spowodowane zmniejszeniem wydobycia w kopalniach srebra.
Ksenofont stworzył plan jego zwiększenia przez zainwestowanie
publicznych środków w zakup większej liczby niewolników,
jednak nigdy nie wcielono go w życie, być może dlatego, że
państwo-miasto nie dysponowało już funduszami niezbędnymi
do sfinansowania takiego zakupu. Po przywróceniu demokracji
w 403 r. p.n.e. Ateny odzyskały wystarczająco wiele ze swego
potencjału, by ponownie odgrywać istotną rolę w greckiej
polityce. Wraz z innymi państwami-miastami Ateny przy użyciu
środków dyplomatycznych i militarnych przeciwstawiały się
próbom narzucenia dominacji całej Grecji przez Spartę,
ośmieloną zwycięską wojną peloponeską. Jednak nawet
wrogość wobec Sparty nie była wystarczająco silnym
czynnikiem jednoczącym, dlatego pierwsza połowa IV w. p.n.e.
była okresem częstych zmian sojuszy pomiędzy licznymi
greckimi polis. Gdy jakieś państwo-miasto uznało się za
słabsze, sprzymierzało się z innymi przeciwko temu polis, które
aktualnie było najsilniejsze – nawet jeśli oznaczało to
sprzymierzenie się ze Spartą; gdy wspólny wróg został
poskromiony, sojusze natychmiast się rozpadały.

Krótko po wojnie, w 401 r. p.n.e., perski satrapa Cyrus
wynajął armię greckich najemników, zamierzając obalić
panującego od trzech lat perskiego władcę Artakserksesa II.
Cyrus był królewskim synem i pragnął zdobyć dla siebie tron
wielkich królów. W wyprawie udział wziął ateński kronikarz i –
jak się okazuje – łowca przygód Ksenofont, który zostawił po
sobie ekscytujący opis długiego marszu i wielu bitew
stoczonych przez greckich żołnierzy w służbie perskiego
satrapy. Gdy w bitwie pod Kunaksą w pobliżu Babilonu
w Mezopotamii Cyrus stracił większość armii i życie,



osamotnieni Grecy zorganizowali się w ruchomą polis,
wywalczyli sobie drogę pomiędzy otaczającymi ich wrogami, po
czym ruszyli w pełną trudów i walk drogę powrotną, forsując
góry pokryte warstwą śniegu sięgającą piersi i przedostając się
do Azji Mniejszej. Ta demonstracja umiejętności i odwagi
hoplitów przypomniała perskiemu królowi – jeśli o tym nie
pamiętał – że Grecy stanowią potencjalnie ogromne zagrożenie
dla jego państwa, jeśli tylko znaleźliby sposób pozwalający im
się zjednoczyć. Artakserkses wyciągnął z tego wniosek, że
w jego interesie jest działać na rzecz utrzymania Greków
w rozdrobnieniu i skłóceniu, by nigdy nie postanowili sięgnąć
po ziemie i bogactwa jego imperium.

Niebezpieczeństwo to niemal ziściło się w latach
dziewięćdziesiątych, gdy spartański wódz Lizander i król
Agesilaos podjęli próbę wykorzystania zwycięstwa w wojnie
peloponeskiej i podjęcia aktywnych działań na terenie Azji
Mniejszej oraz w północnej Grecji. Inni wodzowie spartańscy
usiłowali rozszerzyć wpływy swej polis na Sycylii. Agesilaos był
najlepszym wodzem w dziejach Sparty; po serii sukcesów gotów
był kontynuować podbój Persji, musiał jednak zrezygnować,
gdy odwołano go z powrotem do Sparty celem obrony
macierzystego terytorium przed innymi Grekami. Wierny swej
ojczyźnie Agesilaos posłuchał wezwania. Gdyby pozwolono mu
nadal działać w Azji, być może dzisiaj wspominalibyśmy jako
pogromcę Persji nie Aleksandra, ale Agesilaosa Wielkiego.

W odpowiedzi na spartańskie dążenia do zdobycia hegemonii
w Grecji państwa-miasta Teby, Ateny, Korynt i Argos
zapomniały o dotychczasowej wrogości i zawiązały sojusz
wymierzony przeciw Sparcie. Lękały się, że ekspansjonistyczna
polityka Sparty może zagrozić ich bezpieczeństwu i interesom.
Odwrotnie niż podczas wojny peloponeskiej, władca Persji
sprzymierzył się początkowo z Atenami i innymi wrogami
Sparty podczas tak zwanej wojny korynckiej, toczonej w latach
395-386 p.n.e. Artakserkses kalkulował, że wspierane przezeń
greckie państwa-miasta będą na dłuższą metę mniej groźne niż



Sparta. Zamierzał doprowadzić do impasu w Grecji
i zneutralizowania w ten sposób jakiegokolwiek zagrożenia dla
Persji. Sojusz ten rozpadł się, gdy greccy sojusznicy perskiego
władcy zrozumieli, że Persji nie chodzi o całkowite pokonanie
Sparty. Narzucone przez Persję rozstrzygnięcie konfliktu dawało
wielkiemu królowi kontrolę nad państwami-miastami Jonii przy
zagwarantowaniu autonomii Grecji kontynentalnej. Spartanie
próbowali ukazywać ten traktat jako działanie w obronie
greckiej wolności, jednak w rzeczywistości widzieli w nim zgodę
perskiego władcy na ich plan zdobycia hegemonii w Grecji.
Królewski pokój z 386 r. p.n.e. czynił z Greków z Azji Mniejszej
ponownie perskich poddanych, tak jak to miało miejsce przed
greckim zwycięstwem w wojnie perskiej w latach 490-479 p.n.e.
Podobnie jak w końcowej fazie wojny peloponeskiej, Sparta
ułożyła się z Persją celem uzyskania pomocy przeciwko swoim
wrogom w Grecji, mimo roszczenia sobie pretensji do miana
wyzwolicielki i obrończyni niepodległości politycznej greckich
państw-miast.

Po zawarciu pokoju królewskiego Sparta zaczęła atakować
kolejne greckie państwa-miasta. Tymczasem Ateny ponownie
zabezpieczyły się przed najazdem poprzez odbudowę Długich
Murów łączących miasto z portem. Ateński wódz Ifikrates
opracował tymczasem skuteczną taktykę walki dla
lekkozbrojnych nazywanych „peltastami” – od nazwy noszonej
przez nich lekkiej tarczy. By umożliwić tym ruchliwym
wojownikom walkę z ciężkozbrojną piechotą, przedłużył ich
broń, zastąpił metalowe napierśniki lekkimi pancerzami z gęsto
tkanego lnu i opracował lepsze obuwie. Ateny odbudowały
także flotę wojenną; w 377 r. p.n.e. Ateny ponownie stały na
czele morskiego sojuszu. Tym razem jednak prawa jego
członków zostały spisane i udostępnione publicznie w formie
inskrypcji. W ten sposób zabezpieczano się przed dominacją
Aten, która charakteryzowała Związek Morski w V w. p.n.e.

Nadzieje Sparty na uzyskanie trwałej hegemonii w Grecji
w okresie zamętu po wojnie peloponeskiej zostały złamane



w 371 r. p.n.e., gdy armia tebańska dowodzona przez
znakomitego wodza Epaminondasa pokonała armię spartańską
pod Leuktrami w Beocji. Spartanie przegrali, gdy ich zepchnięta
z pola jazda wpadła na własną piechotę i złamała falangę.
Spartański dowódca Kleombrotos zginął, a wraz z nim wielu
hoplitów. Zwycięzcy ruszyli następnie na samą Lakonię, która
po raz pierwszy miała doświadczyć najazdu. Zwycięzcy
Tebańczycy zdawali się gotowi rzucić wyzwanie ambitnemu
Jazonowi – tyranowi leżących w Tesalii Fer – o pozycję
hegemona w Grecji.

Zagrożenie tesalskie niespodziewanie zniknęło wraz
z zamordowaniem Jazona w 370 r. p.n.e. W roku następnym
Epaminondas poprowadził kolejną wyprawę na Spartę, podczas
której uwolnił Mesenię spod spartańskiego panowania. Był to
punkt zwrotny w dziejach Sparty – utrata dochodów
wypracowywanych przez tamtejszych helotów stanowiła
nokautujący cios, z którego Sparta już nigdy się nie podniosła.
Tebańczycy zdawali się być o krok od zdobycia pozycji
najpotężniejszej polis lądowej, w obawie przed czym doszło do
sojuszu dawnych wrogów – Sparty i Aten. Kulminacją nowej
wojny była bitwa pod Mantineą na Peloponezie w 362 r. p.n.e. –
armia tebańska odniosła zwycięstwo, jednak za cenę śmierci
Epaminondasa, co pozbawiło Teby najzdolniejszego dowódcy
wojskowego. W ciągu kolejnych dwóch dekad potęga Teb
stopniowo słabła w kolejnych wojnach z sąsiednimi państwami
greckimi oraz rosnącą w siłę Macedonią Filipa II. W tym samym
czasie Ateny i Sparta ponownie znalazły się w stanie wojny.
W 350 r. p.n.e. rozpadł się II Ateński Związek Morski, gdyż
Ateny nie były w stanie utrzymać w ryzach buntujących się
sojuszników. Pogrzebało to ateńskie sny o powrocie do potęgi,
jaką dysponowały sto lat wcześniej w złotym wieku swej
historii.

Ksenofont ponuro podsumował sytuację w Grecji po bitwie
pod Mantineą: „nie było nikogo, kto by nie myślał, że jeśli
dojdzie do bitwy, to zwycięzcy będą rządzić, zwyciężeni zaś ich



słuchać (...) lecz po tej bitwie zamęt i zamieszanie stały się
w Grecji jeszcze większe, niż były przedtem” (Historia grecka,
VII, 5, 25, przeł. Witold Klinger). Miał słuszność – wszystkie
próby narzucenia Grecji hegemonii przez jedną z polis
w pierwszej połowie IV w. p.n.e. zakończyły się
niepowodzeniem. W latach 360-340 p.n.e. żadna z greckich
polis nie miała dość siły, by narzucić rządy pozostałym.
Rozpoczęta 80 lat wcześniej wraz z wybuchem wojny
peloponeskiej walka o hegemonię w Grecji doprowadziła do
impasu w wyniku militarnego i politycznego wyczerpania
państw greckich. Kwitła natomiast grecka kultura – na ten
okres przypadają liczne wielkie osiągnięcia intelektualne
greckiej cywilizacji.

 
 

Kariera Platona
Najsławniejszym Grekiem żyjącym w pierwszej połowie IV w.

p.n.e. nie był wódz ani polityk, ale największy z uczniów
Sokratesa, filozof Platon z Aten (ok. 428-347 p.n.e.). Jego pisma
bez wątpienia stanowią największe dziedzictwo intelektualne
tamtych czasów. Choć elitarne pochodzenie wróżyło mu od
wczesnego wieku karierę polityczną, po 399 r. p.n.e. wycofał się
z życia publicznego. Proces i śmierć Sokratesa najpewniej
przekonały Platona, że w warunkach demokracji obywatele nie
byli zdolni wznieść się poza wąsko pojmowany własny interes
i zgłębiać uniwersalnych prawd, co jego zdaniem było
równoznaczne z dobrym życiem. W swoich pracach
teoretycznych dotyczących organizacji społeczeństwa ludzkiego
Platon gorzko krytykował demokrację, nazywając ją najgorszym
„spośród wszystkich praworządnych ustrojów” (Platon, Polityka,
303 a, przeł. Władysław Witwicki). Stwierdził, że wprowadzenie
przez Peryklesa odpłatności za służbę publiczną, co
umożliwiało szeroką partycypację społeczeństwa
w sprawowaniu władzy, uczyniło Ateńczyków „leniwymi,
zachłannymi i chciwymi” (Gorgiasz, 515 e). Przez swoją wersję



mowy Sokratesa podczas procesu stwierdzał, że żaden uczciwy
człowiek dążący do doskonałości nie mógł brać udziału
w ateńskim życiu publicznym, nie narażając się na nienawiść
i śmiertelne niebezpieczeństwo (Obrona Sokretesa, 32e).

Krytykując tak ostro własne państwo-miasto, Platon opisuje
następnie swój ideał organizacji politycznej i społecznej,
kierowanej przez przywódców posiadających wiedzę filozoficzną.
Jego utopijna wizja nie wywarła niemal żadnego wpływu na
bieżącą politykę Aten, zaś próby udzielania rad tyranowi
Syrakuz Dionizjuszowi II (pan. 367-344 p.n.e.) zakończyły się
całkowitym niepowodzeniem. Jednak filozofia polityczna
stanowiła tylko część bardzo zróżnicowanych zainteresowań
Platona, obejmujących astronomię, matematykę oraz
metafizykę (teoretyczne wyjaśnianie zjawisk niemożliwych do
ujęcia przez doświadczenie ani eksperymenty). Idee Platona
trwały po jego śmierci w połowie IV w. p.n.e., by zostać przyjęte
przez chrześcijańskich teologów rozważających naturę duszy
ludzkiej oraz inne skomplikowane aspekty relacji człowieka
z Bogiem. Siła oddziaływania skomplikowanych myśli Platona
oraz wzbudzanych przez nie kontrowersji uczyniły zeń jednego
z największych filozofów w dziejach świata.

Platon nie tworzył traktatów filozoficznych opartych na
abstrakcjach, podobnych do nowszych badań filozoficznych.
Zamiast tego pisał prace nazywane dialogami, gdyż przybierały
one formę zapisu rozmów. Przypominały niemal scenariusz
sztuki teatralnej, umieszczone były w określonym miejscu
i toczone były pomiędzy określonym gronem rozmówców,
obejmującym często Sokratesa i inne osoby dyskutujące nad
problemami filozoficznymi. Oddzielanie filozoficznej treści
platonowskich dialogów od ich formy literackiej jest
z pewnością błędem – muszą one być postrzegane jako całość.
Interpretacja dialogu musi brać po uwagę zarówno jego formę,
jak i treść. Przebieg dialogów i zawarte w nich często pośrednie
i niedopowiedziane wzmianki o kwestiach filozoficznych miały
na celu sprowokowanie czytelników do własnej refleksji, nie zaś



przekazanie gotowych rozwiązań czy doktryn.



 

 
Ta późna mozaika z rzymskiego miasta Pompeje przedstawia scenę z platońskiej
Akademii w Atenach, gdzie studenci gromadzili się celem omawiania trudnych idei
filozofa o naturze rzeczywistości oraz o wnioskach, jakie wynikały z nich dla
ludzkiego życia. Platońska „szkoła”, jak się zdaje, nie pobierała czesnego, pozostając
na prywatnym majątku filozofa i składkach jego uczniów.

Co więcej, poglądy Platona najpewniej z czasem się zmieniały,
toteż nie znajdziemy w jego pismach jednolitego zestawu
poglądów. Nie zgadzał się raczej z twierdzeniem Sokratesa, że
fundamentalna wiedza równa się wiedzy moralnej opartej na
osobistym doświadczeniu i refleksji. Platon twierdził, że wiedza
wynika z odkrywania niezależnych od obserwatora prawd
świata widzialnego i że tak pojmowana wiedza może być
przekazywana innym. W początkach IV w. p.n.e. zrealizował to
przekonanie, tworząc szkołę w miejscu nazywanym Akademią,
nieopodal murów Aten. Było to zacienione miejsce nazwane od
imienia upamiętnionego w pobliżu legendarnego ateńskiego



bohatera Akademosa. Szkoła Platona, nazywana Akademią, nie
była uczelnią czy ośrodkiem badawczym w nowożytnym
znaczeniu tego słowa, ale raczej nieformalną grupą dorosłych
osób zainteresowanych zgłębianiem tajników filozofii,
matematyki oraz teorii astronomii; jej członkowie wspólnie
ćwiczyli i spędzali czas na rozmowach pod kierunkiem Platona.
Akademia stała się tak sławnym miejscem gromadzenia się
myślicieli, że po śmierci Platona miała funkcjonować przez
dziewięćset lat wzlotów i upadków, zależnie od tego, czy na jej
czele stał filozof wybitny czy mierny.

Próba podsumowania całości dialogów Platona jest dość
ryzykowna. Zapewne jednak niedalekie od prawdy jest
stwierdzenie, że Platon w swych dialogach stwierdza
niemożność zdefiniowania i zrozumienia doskonałych wartości,
takich jak Dobro, Sprawiedliwość, Piękno czy Równość poprzez
doświadczenie tych wartości we własnym życiu. Wszelkie
przykłady z ziemskiego życia przedstawione w innym
kontekście mogą służyć ukazaniu wartości przeciwstawnych.
Przykładowo, bezwzględne zwracanie rzeczy pożyczonej może
wydawać się sprawiedliwe. Co jednak w sytuacji, gdy właściciel
pożyczonej broni żąda jej zwrotu z zamiarem popełnienia
morderstwa? W takim przypadku zwrot pożyczonej rzeczy byłby
niesłuszny. Przypadki równości także są względne. Laska
długości dwóch stóp stanowi przykład równości, gdy położyć ją
obok drugiej tej samej długości, natomiast przykład
nierówności, jeśli położyć ją obok laski długiej na trzy stopy.
W świecie doświadczanym przez ludzi za pomocą zmysłów
każdy przykład doskonałości jakiejś cechy jest w pewnym
sensie względny.

Platon nie chciał zaakceptować względności wartości
doskonałych; jego zdecydowane odrzucenie relatywizmu stało
w sprzeczności z niektórymi doktrynami sofistów. Platon
wypracował teorię, że doskonałości nie mogą zostać odkryte za
pomocą doświadczenia, ale są wartościami absolutnymi,
uchwytnymi tylko w drodze rozumowania, istniejącymi



niezależnie od ludzi. W niektórych dialogach Platon odnosi się
do ostatecznych form czystej doskonałości, nazywając je
„formami” lub „ideami”. Formy to niematerialne wartości
uniwersalne, istniejące niezależnie i nieosiągalne dla
bezpośredniego ludzkiego doświadczenia. Są niewidoczne,
niezmienne, doskonałe i wieczne; istnieją w innej rzeczywistości
poza doświadczalnym światem ludzkim. Wśród tych form są
Dobroć, Sprawiedliwość, Piękno i Równość. Zdaniem Platona
formy są jedyną prawdziwą rzeczywistością; za pośrednictwem
zmysłów ludzie doświadczają jedynie cieni lub namiastek tych
archetypicznych wartości. Koncepcja niematerialnych form
wymaga wiary, że wiedza o nich pochodzi nie od ciała, lecz od
duszy, która musi być nieśmiertelna. Gdy dusza znajdzie się
w ciele, przynosi ze sobą zdobytą wiedzę na temat istnienia
form. Wówczas dusza używa rozumu, nie zaś doświadczenia
zmysłowego, by ponownie zgromadzić zdobytą wcześniej wiedzę.
W swych poglądach na naturę i znaczenie form Platon nie był
konsekwentny, a w swych późniejszych pracach zdawał się
nawet od niej dystansować. Mimo to formy stanowią dobry
przykład na złożoność, jak i głębię myśli platońskiej.

Pogląd Platona, że ludzie posiadają niezależne od ciała,
nieśmiertelne dusze, oznaczał narodziny dualizmu,
zakładającego rozdzielność bytu cielesnego i duchowego. Idea
odrębności duszy i ciała miała odegrać wielką rolę w późniejszej
myśli filozoficznej i religijnej. W dialogu napisanym
w schyłkowym okresie życia, pt. Timajos, Platon głosi, że
wcześniejsza wiedza posiadana przez nieśmiertelną ludzką
duszę w rzeczywistości jest wiedzą znaną najwyższemu bóstwu.
Platon nazywa tego boga „Demiurgiem” (rzemieślnikiem),
ponieważ użył on swej wiedzy o formach do stworzenia istot
żywych z czystej materii świata. Według tej doktryny
platońskiej świat został stworzony przez rozumnego boga, a to
oznacza, że jest on uporządkowany. Co więcej, istoty
zamieszkujące ten świat mają swoje cele, czego dowodem są
zwierzęta dostosowujące się do środowiska, by przetrwać



i mnożyć się. Zamierzeniem Demiurga było odtworzenie
w materii doskonałości form, jednak stworzony przezeń świat
nie okazał się tak doskonały, ponieważ materia ze swej natury
wcale nie jest doskonała. Platon sugeruje, że ludzie powinni
szukać doskonałego porządku i czystości we własnych duszach,
przez poddanie nieracjonalnych pragnień kontroli racjonalnego
umysłu. Pragnienia nieracjonalne wyrządzają najróżniejsze
szkody. Przykładowo pragnienie nadmiernego picia wina nie
jest racjonalne, ponieważ pijący nie bierze pod uwagę
czekającego go nazajutrz kaca. Ci, którzy kierują się
nieracjonalnymi pragnieniami, nie biorą pod uwagę przyszłości
tak ciała, jak i duszy. Wreszcie, ponieważ dusza jest
w przeciwieństwie do ciała nieśmiertelna, nasze doczesne
nieczyste istnienie jest jedynie przejściową fazą istnienia we
wszechświecie.

Platon stosuje swoją teorię form nie tylko w spekulacjach
metafizycznych na temat stworzenia świata ludzkiego, ale także
dla wyjaśnienia idealnej struktury społecznej. Jedna z wersji
utopijnego społeczeństwa znajduje się w jego najbardziej
znanym dialogu pt. Państwo. Dzieło to, którego grecki tytuł
Politeia lepiej przekłada się jako „system rządów”, dotyczy
głównie natury sprawiedliwości i powodów, dla których ludzie
powinni zachowywać się sprawiedliwie zamiast
niesprawiedliwie. Jak pisze Platon, sprawiedliwość jest
korzystna. Składa się z podporządkowania nieracjonalnego
pierwiastka racjonalnemu pierwiastkowi duszy. Wykorzystując
jako wzór prawdziwie sprawiedliwe, a zatem wyobrażone
państwo-miasto jako przykład ilustrujący pogląd o właściwym
podporządkowaniu duszy, Platon prezentuje swą wizję idealnej
struktury społecznej jako analogię sprawiedliwej i moralnej
duszy jednostki. Tak jak sprawiedliwa dusza, również
sprawiedliwe społeczeństwo jest podzielone hierarchicznie, co
Platon w Państwie prezentuje jako trzy warstwy społeczne,
wyróżniające się zdolnością rozumienia natury form. Najwyższą
klasę tworzą władcy, czyli – jak nazywa ich Platon – „strażnicy”,



znający matematykę, astronomię i metafizyke. Następni są
„pomocnicy”, których zadaniem jest obrona państwa-miasta.
Najniższą klasę tworzą „producenci”, którzy wytwarzają
żywność i przedmioty potrzebne całej społeczności. Każda
z warstw przyczynia się do istnienia społeczności przez
pełnienie odpowiednich dla siebie zadań.

W utopijnej wizji platońskiej „strażnikami” mogą być tak
mężczyźni, jak i kobiety, ponieważ posiadają one te same cnoty
i umiejętności co mężczyźni, jeśli nie liczyć różnicy w sile
fizycznej między przeciętną kobietą a przeciętnym mężczyzną.
Aksjomat uzasadniający włączenie kobiet – że doskonałość jest
taka sama u kobiet, jak u mężczyzn – Platon zapożyczył
zapewne od Sokratesa. Włączenie kobiet do klasy panującej
w utopijnym platońskim państwie-mieście było przeciwne
powszechnej praktyce jego czasów. Nigdy wcześniej w dziejach
Zachodu, nawet w dziełach fantastycznych – do których
wyobrażona polis z Państwa z pewnością się zalicza – nie
przypisywano ról społecznych niezależnie od płci. Niemal
równie radykalne były platońskie zalecenia co do tego, jak
powinni żyć strażnicy polis. By możliwie mało odciągało ich od
pracy, nie powinni posiadać prywatnej własności ani zakładać
rodzin. Strażnicy i strażniczki powinni żyć we wspólnych
domach, jeść przy wspólnym stole i ćwiczyć w tych samych
gimnazjonach. Ich dzieci powinny być wychowywane razem
w jednym otoczeniu przez specjalnie dobranych opiekunów.
Chociaż miało to na celu zwolnienie strażniczek od obowiązku
opieki nad dziećmi, tak by mogły sprawować rządy na równi
z mężczyznami, Platon nie brał pod uwagę faktu, że ich życie
byłoby trudniejsze od życia mężczyzn ze względu okresy ciąży
oraz trudne porody. Nie uważa on jednak, że to dyskwalifikuje
kobiety do rządzenia. Strażnicy lub strażniczki, którzy
w idealnym społeczeństwie platońskim osiągnęli najwyższy
stopień wiedzy, kwalifikowaliby się do władania nimi jako
władcy-filozofowie.

By zostać strażnikiem, dana osoba musiała być od



dzieciństwa kształcona w matematyce, astronomii i metafizyce
celem zdobycia wiedzy, która zdaniem Platona była niezbędna
dla wspólnego dobra. Takie wyszczególnienie wymogów
edukacyjnych czyni z Platona pierwszego w dziejach myśliciela,
który czyni z edukacji ćwiczenie umysłu i charakteru, nie zaś
proste pozyskiwanie informacji i umiejętności. Państwo oparte
na takim systemie edukacji z konieczności musiało być
państwem autorytarnym, ponieważ tylko klasa panująca
dysponowałaby wiedzą umożliwiającą sprawowanie rządów.
Strażnicy decydowaliby nawet o reprodukcji, dobierając
partnerów z myślą o płodzeniu przez nich najlepszych dzieci.

Surowe reguły życia proponowane przez Platona dla idealnie
sprawiedliwego państwa odzwierciedlały jego zainteresowanie
kwestią dążeń racjonalnej jednostki oraz uznaniem przezeń
moralności jako klucza do wyjaśniania tej kwestii. Co więcej,
jego zdaniem polityka i etyka stanowią przestrzeń, w której
można odnaleźć obiektywne prawdy dzięki rozumowemu
poznaniu. Mimo surowej krytyki istniejących rządów, takich jak
demokracja ateńska, oraz pogardy, jaką żywił wobec roli
retoryki w jej funkcjonowaniu, Platon dostrzegał także
obiektywne trudności we wprowadzaniu radykalnych zmian
w istniejącym sposobie życia ludzi. Inny z jego późnych
dialogów, zatytułowany Prawa, zmaga się z kwestią
udoskonalenia rzeczywistego świata w sposób znacznie mniej
radykalny niż zaprezentowany w Państwie, choć nadal według
autorytarnych zasad. Platon miał nadzieję, że zamiast
polityków władzę obejmą ludzie znający prawdę i zdolni działać
na rzecz wspólnego dobra, jako że rządy takich jednostek
byłyby korzystne dla interesów wszystkich członków
społeczności. Była to główna przyczyna, dla której uważał
zgłębianie filozofii za zajęcie mające wpływ na życie ludzi.

 
 

Dociekania naukowe i filozoficzne Arystotelesa
W drugiej połowie IV w. p.n.e. Grecja wydała drugiego



myśliciela, którego spuścizna intelektualna osiągnęła
prawdziwie gigantyczne rozmiary. Arystoteles (384-322 p.n.e.),
najbardziej błyskotliwy z następców Platona, zaskarbił sobie
trwałe miejsce w dziejach filozofii i nauki dzięki swym
przełomowym pracom promującym badania naukowe świata
naturalnego oraz wypracowaniu rygorystycznego systemu
logicznej argumentacji. Ogromny wpływ dzieł Arystotelesa na
późniejszych uczonych, zwłaszcza w średniowiecznej Europie,
czyni go jedną z najważniejszych postaci w dziejach zachodniej
nauki i filozofii, równą Platonowi, a zdaniem niektórych nawet
go przewyższającą.

Arystoteles był synem zamożnego lekarza ze Stagiry
w północnej Grecji, pracującego dla królewskiego dworu
Macedonii. W wieku siedemnastu lat przybył do Aten, by
pobierać nauki w Akademii Platona. W 335 r. p.n.e. założył
w Atenach własną szkołę filozoficzną, którą nazwał Liceum,
później zaś szkołą perypatetyczną od nazwy krytego krużganka
(peripetos), którym uczniowie i nauczyciel przechadzali się
podczas rozmów, kryjąc się przed palącym śródziemnomorskim
słońcem. Arystoteles udzielał nauk z niemal wszystkich
dziedzin wiedzy: biologii, medycyny, anatomii, psychologii,
meteorologii, fizyki, chemii, matematyki, muzyki, metafizyki,
retoryki, politologii, etyki i krytyki literackiej. Wypracował także
skomplikowany system logiczny służący precyzyjnemu
argumentowaniu. Tworząc wyrafinowany system identyfikujący
postaci zasadnych argumentów, Arystoteles stworzył podstawy
rozróżnienia między argumentacją opartą na logice a zwykłą
perswazją. Nadał nazwy wartościom przeciwstawnym, takim jak
ogół i szczegół czy założenie i teza, które odtąd powszechnie
obowiązują w myśli i mowie. Badał także sam proces
wyjaśniania, formułując wpływową doktrynę czterech przyczyn.
Zdaniem Arystotelesa istnieją cztery różne kategorie
wyjaśniania, których nie można sprowadzić do jednej całości:
forma (opisująca cechy charakterystyczne), materia (opisująca
części składowe), źródło ruchu (coś, co dzisiaj określamy jako



„przyczyna”) oraz telos (cel lub przeznaczenie). Złożoność takiej
analizy ukazuje troskę Arystotelesa o to, by nadmiernie nie
upraszczać rzeczywistości.

Arystoteles był najpewniej inspirującym nauczycielem. Swoich
uczniów zachęcał do prowadzenia badań w wielu
specjalistycznych dziedzinach. Przykładowo zlecił swoim
uczniom sporządzenie opisów systemów politycznych 158
greckich państw-miast. Wiele myśli filozoficznych Arystotelesa
odzwierciedlało wpływy Platona; część poglądów swego
nauczyciela rozwinął, niektóre zaś odrzucił. Zaprzeczał
słuszności platońskiej teorii form, argumentując, że
postulowane ich istnienie niezależnie od świata nie ma sensu.
Stanowisko to jest przykładem tendencji Arystotelesa do
akceptowania wyjaśnień opartych na logicznym rozumowaniu
oraz na doświadczeniu zamiast dociekań metafizycznych.
Według standardów nowożytnych jego myśl naukowa
w niewielkim stopniu opierała się na matematycznych
modelach wyjaśniania i argumentacji ilościowej, ale
matematyka nie była jeszcze wówczas wystarczająco rozwinięta.
Jego metoda różniła się też od stosowanych przez
współczesnych naukowców tym, że nie uwzględniała
prowadzenia kontrolowanych eksperymentów. Arystoteles
uważał, że badaczom łatwiej zrozumieć przedmioty i istoty przez
obserwowanie ich w naturalnym środowisku niż w sztucznych
warunkach laboratorium. Stosowanie przezeń szczegółowej
obserwacji z rozumowaniem sprawdzało się szczególnie dobrze
w naukach takich jak biologia, botanika i zoologia. Arystoteles
był na przykład pierwszym naukowcem, który podjął próbę
zgromadzenia wszelkiej dostępnej wiedzy na temat zwierząt
oraz sklasyfikowania ich; opisał ponad pięćset gatunków
zwierząt, w tym owadów. Chociaż jego wnioski na temat
ludzkiej ginekologii były szczególnie niedokładne, wiele jego
opisów stanowiło znaczący postęp w nauce. Odkrył na
przykład, że wieloryby i delfiny są ssakami, co późniejsi
badacze przeoczyli, i co zostało odkryte ponownie dopiero dwa



tysiące lat później.
W swych badaniach nad światem zwierzęcym Arystoteles

przedstawiał teleologiczne spojrzenie na naturę: uważał, że
sposób rozwijania się organizmów żywych prowadzi do
naturalnego celu (teleos), albo, jak określamy to dzisiaj, funkcji.
Jak twierdził, by wyjaśnić dane zjawisko, należy najpierw
odkryć jego cel – czyli zrozumieć, „dla jakiej przyczyny”
zaistniało. Prostym przykładem na takie wyjaśnienie są błony
pławne na stopach kaczek. Zgodnie z rozumowaniem
Arystotelesa, kaczki mają błony pławne po to, by mogły pływać,
która to zdolność przyczynia się do celu istnienia kaczek, czyli
utrzymania się przy życiu przez zdobywanie pożywienia
w wodzie. Arystoteles głosił, że naturalnym celem ludzi jest
życie w społeczeństwie państwa-miasta i że państwo-miasto
powstało celem zaspokojenia ludzkiej potrzeby życia
w gromadzie, jako że ludzie żyjący oddzielnie od innych nie są
samowystarczalni. Co więcej, państwo-miasto dawało swoim
obywatelom możliwość spokojnego, doskonałego życia.
Środkami prowadzącymi do doskonałego życia były rządy
prawa oraz proces ciągłej wymiany miejsc pomiędzy rządzącymi
a rządzonymi.

Niektóre spośród najbardziej nośnych przemyśleń
Arystotelesa skupiały się na zrozumieniu zjawisk ilościowych
przyjmowanych przez ludzi za pewne, takich jak czas,
przestrzeń, ruch i zmiana. Jego argumenty sięgały do
problemów filozoficznych, jakie stały za tymi – zdawałoby się
oczywistymi – zjawiskami, a jego poglądy na naturę rzeczy
wywarły ogromny wpływ na późniejszych myślicieli.

Poglądy Arystotelesa na niewolnictwo nie odbiegały od
powszechnie wówczas obowiązujących – uważał je za naturalne,
ponieważ jego zdaniem niektórym ludziom brakowało
racjonalnej cząstki duszy, jaka powinna kierować człowiekiem,
a zatem naturalnym losem takich ludzi było niewolnictwo.
Bardzo niewielu ówczesnych myślicieli sprzeciwiało się
niewolnictwu. Wśród nich był żyjący w IV w. p.n.e. orator



Alkidamas, który twierdził, że „bóg uczynił wszystkich wolnymi,
natura nie uczyniła z nikogo niewolnika” (Fragment 3 –
scholium do Retoryki, 1373b). Arystoteles podzielał także
powszechne wówczas przekonanie, że kobiety są gorsze od
mężczyzn. Swój pogląd opierał na błędnych przesłankach
biologicznych. Niesłusznie uważał na przykład, że podczas
prokreacji to mężczyzna swym nasieniem nadawał kształt
płodowi, podczas gdy rolą kobiety było wyłącznie bierne
dostarczenie materii tworzącej dziecko. Stwierdzenie, że samice
były mniej odważne od samców, Arystoteles uzasadniał
wątpliwymi przykładami z życia zwierzęcego, opierał na
wątpliwych informacjach, jakoby samiec kalmara gotów był do
obrony, jeśli jego partnerka została przebita, podczas gdy
w sytuacji odwrotnej samica uciekała. Mimo że błędne
przesłanki biologiczne skłoniły Arystotelesa do uznawania
samic za niedoskonałe wersje samców, uważał, że ludzkie
społeczności mogą cieszyć się szczęściem i dobrobytem tylko
wówczas, jeśli przyczyniać się będą do tego wspólnie mężczyźni
i kobiety. Zdaniem Arystotelesa małżeństwo miało na celu
zapewnienie obojgu stronom pomocy i komfortu, jednak władza
w nim należała się mężowi. Należy zatem powiedzieć, że
w swych poglądach na temat niewolnictwa i kobiet Arystoteles
nie trzymał się surowych standardów rozumowania
i obserwacji, jakie wpajał studentom. W moim przekonaniu jest
to lekcja pokory dla każdego, komu droga jest sprawiedliwość:
oto nawet tak błyskotliwy badacz i filozof jak Arystoteles nie
podołał zadaniu rzetelnego zanalizowania zapalnych kwestii
dotyczących tego, jakie różnice dzielące ludzi mogą
usprawiedliwiać odmienne ich traktowanie.

Arystoteles odciął się od sokratejskiej idei, że do
sprawiedliwego postępowania wystarczą jedynie znajomość
sprawiedliwości i dobra. Jego zdaniem ludzie w swych duszach
często wiedzieli, co jest słuszne, jednak ich nieracjonalne
pragnienia przezwyciężały tę wiedzę i prowadziły do złych
czynów – przykładowo świadomość wystąpienia kaca nie



zniechęca ludzi do picia. Uznając istnienie konfliktu pragnień
w ludzkiej duszy, Arystoteles zwrócił szczególną uwagę na
kwestię osiągnięcia samokontroli. Prowadzić miały do niej
ćwiczenia umysłu oraz przyzwyczajanie się do przezwyciężania
instynktów i namiętności. Samokontrola nie oznaczała
tłumienia ludzkich pragnień i pożądań, ale równowagę między
kontrolowaniem a zachłannym zaspokajaniem pragnień
fizycznych, czyli znalezieniem „umiarkowania”, które – jak uczył
Arystoteles – stanowiło klucz do dobrego życia. Równowagę tę
dla wszystkich aspektów życia określać powinien rozum,
ponieważ inteligencja jest najpiękniejszą z ludzkich cech, umysł
zaś stanowi wyraz prawdziwej natury jednostki, jej boski
pierwiastek. Wprost ostrzegał młodych ludzi, by byli niezwykle
rozważni przy nabywaniu nawyków życiowych. Jak mówił,
w przyszłości może nadejść dzień, gdy będzie się chciało
osiągnąć nowe rzeczy lub zachować inaczej, a będzie to
wówczas niemożliwe do osiągnięcia ze względu na
powstrzymujący wpływ nabytych wcześniej nawyków.

Arystoteles uważał naukę i filozofię nie za odrębne od
codzienności abstrakcje, ale za usystematyzowane
poszukiwanie wiedzy na temat wszystkich aspektów ludzkiego
życia. Poszukiwanie to jest podstawą ludzkiej działalności,
która jako jedyna może przynieść dobre życie i prawdziwe
szczęście. Niektórzy późniejsi krytycy zarzucili Arystotelesowi
brak jasnych zasad moralnych, ale tak naprawdę bardzo
przysłużył się on moralności, że zasady określające dobro i zło
mają wartość jedynie wówczas, jeśli są zakorzenione w cechach
charakteru i wynikają z tkwiącego w ludziach dobra, a nie tylko
stanowią listę abstrakcyjnych nakazów takiego czy innego
zachowania. Oznacza to, że system etyczny musi odnosić się do
rzeczywistych wyborów moralnych, przed jakimi stają ludzie
w trakcie swojego życia. W etyce, tak samo jak w innych
dociekaniach, Arystoteles się wyróżnił, kładąc nacisk na to, że
życie umysłowe i doświadczenie realnego świata są
nieodłącznymi elementami poszukiwania przez ludzi sposobu



na dobre życie.
Arystoteles uważał, że szczęście – którego nie należy mylić

z prostą pogonią za przyjemnością – rodzi się z realizacji
potencjału jednostki. Potencjał ten można rozpoznać przez
dokonywanie racjonalnych wyborów, rozumową ocenę,
przyzwyczajanie się do doskonałości oraz unikanie skrajności.
Największym moralnym utrapieniem jest niemal powszechna
skłonność ludzi do gromadzenia jak najwięcej oraz do
niesprawiedliwości w sprawowaniu jakiejkolwiek władzy. Celem
edukacji jest zatem zwalczanie w ludziach tych skłonności,
które są najbardziej szkodliwe, jeśli wiążą się z gromadzeniem
pieniędzy lub zaszczytów. W tym kontekście Arystoteles myślał
o mężczyznach zaangażowanych w życie publiczne poza domem
i jego zdaniem niebezpieczny nieład wywołany przez pragnienie
gromadzenia jak najwięcej może wystąpić tak w demokracjach,
jak i w oligarchiach. Podobnie jak Platon, Arystoteles
krytykował demokrację, gdyż uważał ją za rządy stanowiącej
większość biedoty, nie zaś wykształconej elity. Arystoteles przez
wiele lat mieszkał w Atenach, ale panująca w nich radykalna
demokracja bezpośrednia nigdy nie spotkała się z jego
uznaniem. Celem demokracji, jak mówił, było żyć dokładnie
tak, jak się chce, a na takiej zasadzie nie sposób zbudować
dobrych rządów. Prawdziwa wolność jego zdaniem składała się
z rządzenia i bycia rządzonym, i nie zawsze wiązała się
z zaspokojeniem pragnień jednostki.

 
 

Izokrates o retoryce i społeczeństwie
Pomimo zainteresowania tematami związanymi z polityką,

takimi jak historia ustrojów państw oraz teoria i praktyka
retoryki, Arystoteles pozostał – podobnie jak Platon –
teoretykiem. Sprzeciwiał się demokracji obejmującej wszystkich
obywateli, takiej jak w Atenach, gdzie najcenniejszą
umiejętnością było przekonujące przemawianie. Odróżniał się
w ten sposób od silnego trendu w edukacji panującego w IV w.



p.n.e., który podkreślał praktyczne umiejętności mające
bezpośrednie zastosowanie w życiu publicznym obywateli
państwa-miasta. Najważniejszym przedmiotem w tym trendzie
była retoryka, czyli techniki publicznego przemawiania
i argumentacji. Skuteczna retoryka wymagała nie tylko
biegłości oratorskiej, ale także znajomości świata i ludzkiej
psychologii.

Wpływowych zwolenników praktycznej wiedzy oraz retoryki
znaleźć można było nawet pośród zwolenników Sokratesa, który
sam nie cenił demokracji ani sztuczek retorycznych. Ksenofont
na przykład znał Sokratesa dość dobrze, by napisać rozległe
wspomnienia, przywołujące liczne rozmowy z wielkim filozofem.
Pisał też jednak wiele o historii, ludziach, zarządzaniu
majątkiem, jeździe konnej oraz dochodach publicznych Aten.
Tematy tych traktatów dowodzą, jak wiele zagadnień ich autor
uważał za niezbędny element kształcenia młodych obywateli.

Prace Izokratesa (436-338 p.n.e.) były najbardziej wpływowym
podkreśleniem znaczenia retoryki jako umiejętności
praktycznej. Pochodził on z zamożnej rodziny; kształcił się
u Sokratesa i sofistów. Wojna peloponeska pozbawiła go
majątku, zmuszając do zarabiania na życie jako pisarz
i nauczyciel. Jako że słaby głos nie pozwalał mu na
przemawianie do tłumów, skupiał się na pracy naukowej
zamiast angażować w politykę; pisywał przemówienia dla
innych i starał się wpływać na opinię publiczną, publikując
traktaty o edukacji i polityce. Widząc w edukacji przygotowanie
dla użytecznego życia i czynienia dobra w sprawach
publicznych, starał się znaleźć złoty środek między
teoretycznym studiowaniem abstrakcyjnych idei oraz
praktycznym ćwiczeniem umiejętności retorycznych. W ten
sposób Izokrates wyznaczał pozycję między niemożliwymi do
osiągnięcia ideałami Platona a sofistami obiecującymi wpoić
umiejętność perswazji jako narzędzia do promowania własnych
interesów. Izokrates niekiedy krytykował demokrację ateńską,
ponieważ oznaczała ona partycypację absolutnie każdego, nigdy



jednak nie przestał być dumny ze swego państwa-miasta.
Będąc już po dziewięćdziesiątce, napisał długi traktat pt.
Panathenaikus, sławiąc Ateny za ich przywódczą rolę w Grecji
oraz podkreślając przewagę nad Spartą na bezlitosnej arenie
polityki zagranicznej.

Izokrates starał się rozwijać w uczniach umiejętności
retoryczne, ale jego zdaniem biegłość w niej osiągnąć można
było wyłącznie dzięki wrodzonemu talentowi rozwijanemu przez
praktykę działalności publicznej. Doświadczenie było
niezbędnym elementem kształcenia mówców, gdyż pozwalało
rozumieć sprawy publiczne oraz poznać psychologię ludzi,
których należało przekonać do działania na rzecz wspólnego
dobra. Izokrates nie widział zatem w retoryce środka do
cynicznego promowania własnej osoby, ale potężne narzędzie
działania na rzecz poprawy ludzkiego bytu, o ile powierzało się
je uzdolnionym i wyszkolonym ludziom posiadającym
odpowiednio ukształtowane sumienie. Kształcenie nie
obejmowało kobiet, ponieważ nie mogły one brać udziału
w życiu politycznym. Nacisk Izokratesa na retorykę i jej
zastosowanie w codziennym życiu politycznym zaskarbił mu
znacznie większą popularność w świecie greckim i później
w rzymskim niż platońska wizja życia filozoficznego. Jego nauki
miały zostać odkryte na nowo dwa tysiące lat później,
w Europie okresu renesansu.

Przez całe życie Izokrates proponował rozwiązania
najpoważniejszych problemów swoich czasów. Szczególnie
niepokoiły go rosnące w całej Grecji niepokoje społeczne,
wynikające ze sporów pomiędzy bogatymi a biednymi.
Szczęśliwie dla Aten w IV w. p.n.e. udało im się uniknąć
większych konfliktów między klasami, być może dlatego, że jej
demokracja zmuszała bogatych do łożenia na rzeczy korzystne
dla całej społeczności, zwłaszcza przez system liturgii.
Członkowie elity musieli więc płacić, a niekiedy także osobiście
uczestniczyć w działaniach wspierających państwo-miasto,
takich jak wyposażanie okrętów wojennych i dowodzenie nimi



czy też finansowanie kostiumów i prób chórów występujących
podczas publicznych konkursów dramatycznych. W ten sposób
zaskarbiali sobie wdzięczność ludności (charis, skąd bierze się
współczesny przymiotnik „charytatywny”), gdyż oddawali część
swojego majątku w służbę demokratycznym celom. Każdy
bogacz stający przed sądem próbował zaskarbić sobie sympatię
wybieranego losowo sądu, w którym znajdowało się wielu ludzi
niezamożnych, przypominając wszystkie liturgie wypełnione
przez niego i rodzinę. We wszystkich publicznych wystąpieniach
ludzie bogaci musieli zaznaczać swoją wierność
demokratycznym ideałom, by zyskać poparcie. W ten sposób
zasada charis zmniejszała napięcia społeczne między bogatymi
i biednymi mieszkańcami Aten.

W innych częściach Grecji tego rodzaju napięcia były o wiele
poważniejsze. Zwiększała je ponadto tradycyjna wrogość
i rywalizacja między poszczególnymi państwami-miastami; polis
rzadko potrafiły współdziałać celem rozwiązywania własnych
problemów. Dla Izokratesa sytuacja w Grecji stała się tak
poważna, że konieczne było zastosowanie radykalnego
rozwiązania: panhellenizmu, czyli zaprowadzenia równowagi
politycznej w Grecji. Jednak nie Grecy mieli wcielić to w życie;
uczynić to miał Filip II, król Macedonii, jednocząc Greków
w krucjacie przeciwko Persji i przywołując wspaniałe sukcesy
odniesione w wojnie toczonej półtora wieku wcześniej. Sojusz
ten miał, zdaniem Izokratesa, położyć kres wojnom między
państwami-miastami i zmniejszyć napięcia społeczne dzięki
utworzeniu licznych nowych greckich kolonii na podbitych
ziemiach perskiego państwa. To, że słynny i dumny Ateńczyk
miał apelować do macedońskiego króla o ratunek dla Greków
przed nimi samymi, było efektem zupełnie nowej sytuacji
politycznej w greckim świecie drugiej połowy IV w. p.n.e.

 
 

Królestwo Macedonii i Filip II
Wzrost znaczenia Macedonii wynikał z próżni politycznej,



która powstała w świecie greckim na skutek bezowocnych
wojen między państwami-miastami w IV w. p.n.e. Dostrzegł ją
już Ksenofont w swej ponurej ocenie sytuacji po bitwie pod
Mantineą, umieszczonej w zakończeniu Historii greckiej.
Położona na północ od Grecji Macedonia była krajem
górzystym, trudniejszym do życia niż Grecja ze względu na
chłodniejszy klimat oraz częste najazdy sąsiadów z zachodu
i północy. Ludność Macedonii była na nie szczególnie narażona,
ponieważ zamieszkiwała głównie niewielkie wioski oraz miasta
nieposiadające murów obronnych. Kraj miał natomiast więcej
zasobów naturalnych niż Grecja, szczególnie drewna oraz
metali szlachetnych. To, że to dotychczas nieznaczące
królestwo w drugiej połowie IV w. p.n.e. stało się hegemonem
w Grecji, a następnie podbiło ogromne państwo perskie, jest
jedną z wielkich niespodzianek starożytnej historii wojskowej
i politycznej.

Władza królów Macedonii ograniczona była tradycyjnym
obowiązkiem słuchania swoich poddanych, którzy przywykli do
zwracania się do swego monarchy bezpośrednio i swobodnie.
Król był w stanie skutecznie rządzić tylko wtedy, gdy miał
poparcie najważniejszych macedońskich rodów, których
przywódcy byli uważani za równych władcy i kontrolowali
licznych krewnych i zwolenników. Mężczyźni ci spędzali czas na
walce, na polowaniach oraz na pijatykach; od władcy
oczekiwano wykazywania swoich umiejętności w powyższych
dziedzinach – w ten sposób dowodził on swoich umiejętności
dobrego rządzenia krajem. Macedońskie królowe i królowe
matki cieszyły się szacunkiem w tym zdominowanym przez
mężczyzn społeczeństwie, ponieważ wywodziły się z potężnych
rodów macedońskich lub też z domów panujących krajów
ościennych oraz rodziły dziedziców niezbędnych do przetrwania
dynastii. Pod nieobecność władcy kobiety te miały rywalizować
z mianowanym przez króla namiestnikiem o władzę na dworze.

Macedończycy posiadali własny język spokrewniony
z greckim, ale członkowie dominującej w kraju elity zwykle



uczyli się greki, ponieważ uważali siebie oraz wszystkich
Macedończyków za potomków Greków. Jednocześnie
w Grekach z południa widzieli mięczaków niezdolnych znosić
trudów życia w Macedonii, za co ci odwdzięczali się pogardą.
Słynny ateński mówca Demostenes (384-322 p.n.e.) beształ
macedońskiego króla Filipa II (382-336 p.n.e.) jako „nie tylko
nie Greka, nie spokrewnionego z Grekami, ale nawet nie
barbarzyńcę z godnego wzmianki kraju; nie, on jest plagą
z Macedonii, tam gdzie nawet nie da się kupić niewolnika
wartego swojej ceny” (Mowy 9.1). Tego rodzaju ostre ataki
słowne charakteryzowały mowy Demostenesa wygłaszane
w ateńskim zgromadzeniu, gdzie nieustannie starał się
przekonywać swoich rodaków do przeciwstawienia się
wzrostowi macedońskich wpływów w Grecji. Jego niezwykłe
umiejętności retoryczne uczyniły też z niego czołowego autora
pisanych na zlecenie mów sądowych.

Demostenes tak ostro przemawiał przeciwko Filipowi II,
ponieważ rozumiał skalę ambicji króla, który głównie własnym
wysiłkiem wydźwignął Macedonię mimo wszelkich trudności do
pozycji mocarstwa. Spory w rodzinie królewskiej oraz pomiędzy
czołowymi rodami były tak powszechne, że przed panowaniem
Filipa II Macedonia nigdy nie była wystarczająco zjednoczona,
by zmobilizować cały swój potencjał wojskowy. Macedońscy
królowie tak bardzo obawiali się własnych poddanych, że
u wrót swoich sypialni umieszczali wartowników. Ponadto
macedońscy książęta żenili się wcześniej niż większość
mężczyzn, tuż po dwudziestym roku życia, ponieważ
niestabilna pozycja królewska wymagała możliwie szybkiego
uzyskania dziedzica.

W 359 r. p.n.e. nastąpił kryzys w polityce macedońskiej, gdy
król Perdikkas i cztery tysiące żołnierzy macedońskich zostało
zabitych w walce z Ilirami, wrogim plemieniem zamieszkującym
tereny położone na północ od Macedonii. Filip miał niewiele
ponad dwadzieścia lat. Mimo względnie młodego wieku nie
brakowało mu jednak charyzmy, by przekonać głowy rodów do



uznania królem jego, nie zaś nieletniego bratanka, dla którego
pełnił funkcję regenta po śmierci ojca. Filip wkrótce zaskarbił
sobie zaufanie wojska, ucząc macedońską piechotę nowej,
rewolucyjnie skutecznej taktyki. Przekonał macedońskich
piechurów, by nosili długie, 4-, 5-metrowe włócznie, używane
oburącz. Żołnierze byli szkoleni w używaniu tej broni w szyku
falangi, najeżonej grotami, natomiast jazda osłaniała ich
i pełniła rolę uderzeniową. Zreformowana armia Filipa
umożliwiła mu rozbicie wrogów na północy oraz stłumienie
opozycji wobec młodego króla.

Następnie Filip rozpoczął szeroko zakrojoną kampanię celem
podporządkowania sobie kolejnych greckich polis za pomocą
dyplomacji, przekupstwa i działań zbrojnych. Na swe działania
nie żałował monet bitych ze złota i srebra pochodzącego
z kopalń w Macedonii oraz niedawno zdobytych złóż w Tracji.
Nie powstrzymała go nawet odniesiona w bitwie ciężka rana,
która kosztowała go oko. Współczesny mu historyk Teopomp
z Chios nazwał Filipa „nienasyconym i ekstrawaganckim;
wszystko czynił w pośpiechu (...) Był żołnierzem, i nigdy nie
marnował czasu na porównywanie swych wydatków
z dochodami” (Atenajos, Uczta mędrców [Deipnosophistae]
4.166f-167a=FGrH 115 F224). Filip osiągnął wielki sukces
polityczny w latach pięćdziesiątych IV w. p.n.e., przekonując
przywódców Tesalii, bogatej krainy w środkowej Grecji na
południe od Macedonii, by wybrali go hegemonem ich związku,
co uczyniło zeń dobrowolnie wybranego greckiego przywódcę.
Tesalscy przywódcy usprawiedliwiali wybór Macedończyka
stwierdzeniem, że Filip był potomkiem legendarnego Heraklesa,
a zatem krewniakiem godnym sprawowania tej funkcji.

W połowie lat czterdziestych Filip interweniował zbrojnie
w spór dotyczący świętokradztwa rzekomo popełnionego
w wyroczni Apolla w Delfach przez Fokejczyków, tradycyjnych
wrogów Tesalczyków. W tak zwanej wojnie świętej Filip i jego
greccy sprzymierzeńcy starli się z Fokejczykami i ich greckimi
sprzymierzeńcami, wśród których znalazły się też Ateny. Strona



Filipa w tym konflikcie była górą, dzięki czemu w końcu lat
czterdziestych macedoński król zdołał – dzięki perswazji i sile –
skłonić większą część północnej i środkowej Grecji do
podporządkowania mu swej polityki zagranicznej. Odtąd jego
celem stało się poprowadzenie zjednoczonej armii grecko-
macedońskiej na wyprawę przeciwko Persji. Powód wojny
stanowił jeden z najważniejszych motywów greckiej pamięci
o konflikcie – konieczności odpłacenia się za perski najazd na
Macedonię i Grecję w 480 r. p.n.e. Filip lękał się także
o stabilność swej władzy, jeśli jego zreformowana armia
pozostanie bezczynna. By jednak rozpocząć to ambitne
przedsięwzięcie, potrzebował wzmocnić swój sojusz przez
przyłączenie doń zasobów południowej Grecji.



 

 
Dokonana dzięki technice kryminalistycznej rekonstrukcja głowy Filipa II, króla
Macedonii, ojca Aleksandra Wielkiego. Filip stracił oko ugodzony strzałą przez
jednego z obrońców miasta Methone, obleganego przez macedońskiego władcę w 354
r. p.n.e.

W Atenach Demostenes sięgał po cały swój kunszt retoryczny,
by potępiać Greków za nieskuteczne przeciwstawianie się
Filipowi. Stali – grzmiał – „jakby Filip był gradobiciem; modlą
się, by ich ominął, nic jednak nie czynią, by się mu
przeciwstawić” (Mowy 9.33). Ateńczycy byli podzieleni co do
tego, czy walczyć z Filipem, czy też rozpocząć z nim współpracę,
nie udało mu się zatem wypracować wspólnego stanowiska,
pozwalającego na przeznaczenie ograniczonych środków
publicznych na przygotowania wojenne. W końcu jednak Ateny
dołączyły do dawnego wroga – Teb – formując sojusz państw
południowej Grecji i gromadząc armię celem odparcia najazdu.
Było to za mało. W roku 338 p.n.e. Filip i jego greccy
sprzymierzeńcy rozbili siły sojusznicze w bitwie pod Cheroneą
w Beocji.

Pokonane państwa greckie zachowały autonomię wewnętrzną,



musiały jednak przystąpić do sojuszu kierowanego
niepodzielnie przez macedońskiego króla, nazwanego przez
współczesnych badaczy Związkiem Korynckim (od nazwy jego
siedziby). Poza Związkiem zdołała się utrzymać Sparta,
jednakże jej dni międzynarodowego znaczenia należały już do
przeszłości z powodu strat demograficznych. Bitwa pod
Cheroneą była punktem zwrotnym w dziejach Grecji. Odtąd już
nigdy greckie państwa-miasta nie miały prowadzić samodzielnej
polityki zagranicznej bez konsultowania się, a najczęściej
wypełniania woli państw ościennych. Zmiana ta oznaczała
koniec epoki państw-miast jako samodzielnych podmiotów
polityki zagranicznej, choć bez wątpienia zachowały swoje
znaczenie gospodarcze i społeczne jako podstawowe jednostki
organizacyjne greckiego świata. Odtąd jednak pełniły rolę
podległą jako sojusznicy lub poddani władcy Macedonii, zaś po
śmierci Aleksandra Wielkiego w 323 r. p.n.e. – jednego
z królestw utworzonych przez dawnych wodzów zmarłego króla.
Państwa hellenistyczne i późniejsze prowincje rzymskie nadal
opierały się na miejscowych przywódcach greckich państw-
miast w kwestii ściągania podatków i zapewniania posłuchu
przez pozostałych obywateli. W ten sposób państwa-miasta
pozostały ważnymi elementami organizacji greckiego świata
i zachowały istotną rolę swych obywateli, nigdy jednak nie
miały być w pełni suwerennymi bytami politycznymi.

Można zadać pytanie, czy Grecy mogli uniknąć tej degradacji
politycznej, gdyby zachowali się inaczej. Czy ich los wynikał
z przegranej w starciu z przeciwnikiem, który przypadkowo
dysponował lepszym przywództwem i dostępem do większych
zasobów naturalnych? Czy greckie państwa-miasta mogły
odeprzeć Filipa II, gdyby nie były tak bardzo osłabione
i podzielone po dziesięcioleciach kosztownych bratobójczych
walk? Czy mogły poważyć się na mniejszą bezkompromisowość
we wzajemnych stosunkach, czy też zawieranie kompromisów
byłoby – jak to mówił Perykles Ateńczykom przed wojną
peloponeską – równią pochyłą wiodącą do „niewoli”? Kwestie te,



które z pewnością znajdują swoje analogie w naszych czasach,
stanowią jeden z wielu przykładów na to, że grecka historia
starożytna stanowi dobry materiał do przemyśleń.

 
 

Podboje Aleksandra Wielkiego
W 336 r. p.n.e. Filip II został zamordowany przez

znieważonego wcześniej przez siebie Macedończyka.
Niepotwierdzona plotka mówiła, że mord został zorganizowany
przez jedną z jego żon, epirską księżniczkę Olimpias i matkę
Aleksandra (356-323 p.n.e.), syna Filipa. Po śmierci ojca
Aleksander niezwłocznie zlikwidował potencjalnych rywali do
tronu i został uznany królem, choć miał zaledwie dwadzieścia
lat. W kilku błyskawicznych kampaniach spacyfikował
tradycyjnych wrogów Macedonii na północy i zachodzie.
Następnie zmusił do posłuchu państwa-miasta południowej
Grecji, które zbuntowały się po śmierci Filipa. (Podobnie jak za
rządów Filipa, Sparta pozostała poza Związkiem Korynckim). By
dać przykład ceny, jaką płaci się za nieposłuszeństwo, w roku
335 p.n.e. Aleksander zniszczył Teby. Ten akt terroru jasno
dowodził, że choć Aleksander mógł twierdzić, że przewodzi
greckim państwom-miastom za ich zgodą (język grecki nazywał
takiego przywódcę hegemonem), w rzeczywistości jego władza
była oparta na sile i niezachwianej woli jej użycia. Aleksander
zawsze nagradzał tych, którzy uznawali jego władzę, nawet jeśli
kiedyś byli jego wrogami. Bezlitośnie karał jednak tych, którzy
zdradzili jego zaufanie lub przeciwstawili się jego zamierzeniom.

Po zmuszeniu Grecji do posłuszeństwa w roku 334 p.n.e.
Aleksander poprowadził sprzymierzoną armię macedońsko-
grecką do Azji Mniejszej celem zrealizowania planu ojca, by
wywrzeć odpłatę na Persach w imieniu Grecji. Oszałamiający
sukces, jaki miał odnieść w najbliższych latach Aleksander
w postaci podboju całego perskiego państwa, zaskarbił mu
w późniejszym okresie przydomek „Wielki”. Za życia jego
wielkość przejawiała się w umiejętności nakłonienia swoich



żołnierzy, by podążali za nim na wrogie, nieznane ziemie, poza
granice znanej im cywilizacji, oraz dostosowywania swej taktyki
do zmieniających się warunków militarnych i społecznych, gdy
jego armia zapuszczała się coraz dalej i dalej od krajów i ludzi
znanych mu z dzieciństwa. Aleksander porywał swych żołnierzy
szaleńczą pogardą dla własnego bezpieczeństwa. Często jako
pierwszy uderzał na wroga, dzieląc niebezpieczeństwo ze
zwykłymi żołnierzami w pierwszej linii. Rzucał się w oczy
w swoim strojnym hełmie, jaskrawym płaszczu
i wypolerowanym na błysk pancerzu. Tak bardzo pragnął
podbić odległe ziemie, że odrzucił rady, by wyruszyć na
wyprawę dopiero po zawarciu małżeństwa i spłodzeniu
następcy, by zapobiec zamętowi w przypadku swej śmierci.
Jeszcze bardziej zaniepokoił swojego głównego doradcę –
starego i doświadczonego człowieka – oddaniem niemal całego
swego majątku i ziem na wzmocnienie armii, tworząc w ten
sposób nowych właścicieli ziemskich dostarczających żołnierzy.
Jeden z doradców pytał go, co zostawił dla siebie. „Nadzieje” –
odparł Aleksander (Plutarch, Aleksander 15). Nadzieje te
opierały się na budowaniu przezeń heroicznego obrazu samego
siebie jako wojownika równego homerowskiemu Achillesowi.
Aleksander zawsze trzymał pod poduszką egzemplarz Iliady,
razem ze sztyletem. Jego aspiracje i zachowanie stanowiły
ostateczny wyraz homeryckiego obrazu wspaniałego
zwycięskiego wojownika, który pragnie „zawsze być najlepszy”
i zdobyć nieśmiertelną sławę.



 

 



 
Po sforsowaniu Hellespontu oddzielającego Europę od Azji

Aleksander cisnął włócznię w ziemię Azji Mniejszej, by
symbolicznie zająć ten kraj w stylu homeryckim jako „ziemię
zawojowaną włócznią” (Diodor Sycylijski, Biblioteka, 17, 17, 2).
Pierwsza bitwa kampanii, stoczona nad rzeką Granikos
w zachodniej części Azji Mniejszej, dowiodła wartości
macedońskiej i greckiej jazdy, która szarżą przez rzekę rozbiła
stojących na przeciwległym brzegu Persów. Jeden z perskich
wojowników był o włos od rozpłatania głowy Aleksandra
mieczem, jednak w ostatniej chwili jeden z macedońskich
wodzów uratował prowadzącego szarżę króla, odrąbując
napastnikowi ramię. Następnie Aleksander wkroczył do miasta
Gordion we Frygii, stolicy legendarnego króla Midasa, gdzie
znajdował się stary wóz z niemożliwie splątanym węzłem
łączącym jarzmo i dyszel. Według słów wyroczni ten, kto zdoła
rozwiązać węzeł, zostanie panem Azji. Młody Macedończyk miał
po prostu rozciąć węzeł mieczem. W 333 r. p.n.e. król perski
Dariusz stanął wreszcie naprzeciw Aleksandra pod Issos, na
południowo-wschodnim skraju Azji Mniejszej. Aleksander
pokonał liczniejszego przeciwnika za pomocą
charakterystycznej dla siebie zuchwałej szarży na lewe skrzydło
przeciwnika i uderzenie wprost na pozycję Wielkiego Króla
w centrum perskiego szyku. Dariusz musiał uciekać z pola
walki, by uniknąć niewoli, pozostawiając za sobą swe żony
i córki, które zgodnie z perską tradycją towarzyszyły mu
podczas kampanii. Bezprzykładnie godne potraktowanie
księżniczek przez Aleksandra miało mu zaskarbić uznanie
ludów zamieszkujących perskie państwo.

Gdy Tyr, silnie ufortyfikowane miasto położone na wybrzeżach
dzisiejszego Libanu, odmówiło otwarcia bram, Aleksander użył
opracowanych przez swego ojca machin oblężniczych
i katapult, zdobywając położone na przybrzeżnej wyspie miasto
po długotrwałym oblężeniu w 332 r. p.n.e. Upadek Tyru ukazał,
że ufortyfikowane miasta nie są już całkowicie bezpieczne. Choć



oblężenia nadal były przedsięwzięciem bardzo trudnym, gdyż
mury obronne wciąż pozostawały wielką przeszkodą, sukces
Aleksandra w Tyrze zwiększył lęk ludności miejskiej przed
oblężeniem. Mieszkańcy miast nie mogli już zakładać, że ich
mury obronne będą w stanie odpierać ataki przeciwnika
w nieskończoność. Obawa, że przeciwnik zdoła przełamać mury
miejskie, znacznie utrudniła państwom-miastom
przeciwstawianie się zakusom przeciwników w postaci władców
państw.

Następnie Aleksander opanował Egipt, gdzie istnieją
inskrypcje hieroglificzne sugerujące – zdaniem niektórych
badaczy – że macedoński władca przedstawiał się jako następca
perskiego króla, nie zaś jako nowy egipski faraon. Nie jest to
pewne, ale w egipskiej sztuce Aleksander przedstawiany był
w tradycyjnym stroju dawnych egipskich władców. W praktyce
Aleksander został faraonem, co stanowiło jedną z pierwszych
oznak jego gotowości do przyjęcia wszelkich obcych zwyczajów
i instytucji, mogących zapewnić kontrolę nad zajętymi ziemiami
i potwierdzających jego zwierzchnictwo. Na zachód od ujścia
Nilu Aleksander założył w 331 r. p.n.e. nowe miasto, nazwane
od jego imienia Aleksandrią. Było to pierwsze z wielu
założonych przezeń miast od Egiptu po dzisiejszy Afganistan.
W czasie pobytu w Egipcie Aleksander złożył wizytę także
w pustynnej oazie Siwa, w wyroczni boga Amona, uważanego
przez Greków za postać Zeusa. Władca nikomu nie ujawnił
przesłania wyroczni, a zaczęły krążyć pogłoski, że jest synem
boga, co Aleksander przyjmował z radością.

W 331 r. p.n.e. Aleksander rozbił armię perskiego króla pod
Gaugamelą w północnej Mezopotamii, nieopodal granic
dzisiejszego Iraku i Iranu. Następnie ogłosił się władcą Azji
w miejsce perskiego króla. Odtąd nie miał być jedynie władcą
Macedonii i hegemonem Grecji. Dla rodzimej ludności państwa
perskiego wstąpienie na tron Macedończyka nie oznaczało
praktycznie żadnej zmiany w ich życiu. Nadal płacili podatki
dla władcy, którego właściwie nigdy nie widzieli. Podobnie jak



w Egipcie, Aleksander pozostawił istniejącą administrację
nietkniętą, zachował nawet niektórych perskich satrapów. Jego
długofalowym celem było najpewniej stworzenie korpusu
administracyjnego złożonego z Macedończyków, Greków
i Persów, wspólnie zarządzających terenami podbitymi przez
jego armię. Aleksander potrafił poznać się na ludziach i zaczął
w coraz większym stopniu opierać się na „barbarzyńskich”
współpracownikach i urzędnikach. Zdawał się działać na rzecz
wzmocnienia systemu przez mieszanie tradycji i osób z różnych
ludów. Arystoteles, który swego czasu był nauczycielem
nastoletniego Aleksandra, głosił, że natury mieszane były
najsilniejsze i najdoskonalsze.

 
 

Po granice Indii
Aleksander poprowadził następnie swoją armię daleko na

wschód, na ziemie niemal nieznane Grekom. Ograniczył
liczebność swojej armii, by móc ją łatwiej wyżywić na suchych
terenach, na których miał prowadzić kampanię. W armiach
greckich każdy hoplita miał zwykle ze sobą sługę noszącego za
nim pancerz i sprzęt. Aleksander, naśladując swego ojca,
wyszkolił swych ludzi do noszenia własnych rzeczy
samodzielnie, w ten sposób ogromnie zmniejszając liczbę
towarzyszących armii sług. Jak jednak za wszystkimi armiami
starożytności, tak i za armią Aleksandra ciągnęła znaczna
liczba niewalczących: kupców rozkładających niewielkie kramy
na każdym postoju, kobiet żołnierzy wraz z dziećmi, kuglarzy
i prostytutek. Chociaż zaopatrywanie tych ludzi nie było
obowiązkiem Aleksandra, zdobywanie przez nich żywności
utrudniało kwatermistrzom króla zapewnianie niezbędnych
wiktuałów żołnierzom.

Konieczność wyżywienia armii sprawiała, że trasa jej
przemarszu była pustoszona i ogałacana z żywności, co
powodowało głód wśród ludności zamieszkującej te tereny.
Wrogie armie po prostu brały, co chciały, natomiast własne lub



sojusznicze oczekiwały od mieszkańców dostarczania za darmo
lub sprzedawania żywności kwatermistrzom oraz podążającym
za armią kupcom. Przedsiębiorcy ci następnie odsprzedawali
pozyskane produkty żołnierzom. Ponieważ w starożytności
większość rolników nie posiadała większych nadwyżek na
sprzedaż, spełnianie oczekiwań – a w praktyce żądań – armii
było ogromnym nieszczęściem. Otrzymywane w zamian
pieniądze były mało przydatne, gdyż niewiele można było za nie
kupić w okolicy, w której wszyscy sąsiedzi brali udział w tym
przymusowym handlu żywnością.

W 329 r. p.n.e. Aleksander wyruszył z serca Persji na
północny wschód, na bezdroża Baktrii (współczesnego
Afganistanu). Gdy nie udało mu się całkowicie podporządkować
lekkozbrojnych miejscowych, którzy unikali otwartej bitwy,
prowadząc wojnę szarpaną, Aleksander postanowił zawrzeć
z nimi przymierze przypieczętowane w 327 r. p.n.e.
małżeństwem z baktryjską księżniczką Roksaną. W tym samym
czasie król z zimną krwią stłumił rzeczywisty i wyobrażony opór
wobec tego małżeństwa wśród swoich oficerów. Tak jak
w przeszłości, teraz również uważał oskarżenia o zdradę czy
nielojalność za usprawiedliwienie do stracenia tych
Macedończyków, do których stracił zaufanie. W ten sposób, tak
jak przez zniszczenie Teb w 335 r. p.n.e., Aleksander dowodził,
że rozumie skuteczność terroru jako środka zniechęcającego do
buntów.

Z Baktrii Aleksander pomaszerował na wschód, do Indii.
Zamierzał zapewne dotrzeć aż do Chin, w poszukiwaniu
najdalszych terenów lądowych na ziemi, o której Arystoteles
uczył go, że jest kulą. Jednakże siedemdziesiąt dni marszu
w nieprzerwanym monsunowym deszczu złamało wolę jego
żołnierzy. Wiosną 326 r. p.n.e. nad brzegiem rzeki Hyphasis
(obecnie Bjas) w zachodnich Indiach doszło do buntu.
Aleksander musiał się zgodzić, że poprowadzi ich w kierunku
domów. Wcześniej, gdy jego ludzie tracili ducha, Aleksandrowi
zawsze udawało się ich zawstydzać i skłaniać do dalszych



wysiłków – tak jak Achilles w Iliadzie, chował się przed nimi na
całe dnie w namiocie. Tym razem jednak żołnierze naprawdę
mieli dość.



 

 
Wykonany w czasach rzymskich złoty medalion z podobizną Aleksandra Wielkiego
ubranego w ozdobny pancerz, choć bez zakrywającego twarz hełmu. Aleksader
spogląda w górę na niebo, którą to pozę macedoński zdobywca miał wybrać do
używania w swoich podobiznach.

Nie mogąc iść dalej na wschód, Aleksander skierował się na
południe wzdłuż Indusu. Po drodze wyładowywał swoją
frustrację z powodu pokrzyżowanych planów, podbijając
napotykane indyjskie plemiona i jeszcze bardziej ryzykując
życie. Kulminacja jego frustracji nastąpiła podczas szturmu na
umocnione miasto, gdy jako pierwszy skoczył przez mur niczym
homerycki heros. Jego przerażonym przybocznym ledwie udało
się go uratować, otrzymał jednak niemal śmiertelne rany.
U ujścia Indusu do Oceanu Indyjskiego Aleksander skierował
jedną część armii na zachód przez pustynie Gedrozji, drugą
posłał mniej morderczą trasą w głąb lądu, trzecią zaś wyprawił
morzem wzdłuż wybrzeża, starając się wyszukać możliwie jak
najwięcej miejsc nadających się do założenia nowych osiedli
i portów, aby stworzyć połączenie między Mezopotamią oraz
Indiami. Sam Aleksander poprowadził marsz przez pustynię,
zamierzając przewyższyć dawnych wodzów, pokonując
terytorium uważane dotychczas za nieprzebyte. Warunki
marszu były skrajnie surowe. Po drodze nagła ulewa zabiła
większość towarzyszących wojsku osób – nieopatrznie rozbiły



obóz w wyschniętym korycie rzeki, które błyskawicznie
wypełniło się wodą. Wielu żołnierzy zmarło na palących
piaskach pustyni z pragnienia i gorąca – w tym rejonie
temperatury sięgają 53°C w cieniu. Aleksander jak zawsze
dzielił trudy ze swymi ludźmi. Do legendy przeszedł pewien
epizod z tego koszmarnego marszu, gdy jeden z patroli miał
przywieźć królowi hełm wypełniony wodą ze znalezionego źródła
– Aleksander wylał wodę na piasek, nie chcąc pić więcej niż
mieli jego żołnierze. Jak zapisano, za to żołnierze pokochali go
bardziej niż za wszelkie dotychczasowe gesty i zwycięstwa. Gdy
resztki armii dotarły wreszcie do Persji w 324 r. p.n.e.,
Aleksander natychmiast zaczął snuć plany wyprawy na
Półwysep Arabski, a potem przez Egipt na Afrykę Północną.

Po powrocie do Persji porzucił wszelkie pozory i zaczął rządzić
jak władca absolutny. Mimo wcześniejszych obietnic
szanowania autonomii greckich polis, teraz ją naruszył,
nakazując im przywrócić prawa obywatelskie licznemu gronu
błąkających się po greckim świecie wygnańców. Dziesięciolecia
wojen wewnętrznych stworzyły liczne grono takich osób, które
jako bezpaństwowcy stawały się przyczyną nieładu. Jeszcze
bardziej uderzające było zakomunikowanie państwom-
miastom, że Aleksander oczekuje teraz od swych poddanych
traktowania należnego bóstwom. Początkowo zaskoczeni,
przywódcy większości greckich miast wkrótce wysłali do niego
delegacje mające oddać mu boską cześć. Spartanin Damis
zwięźle zdefiniował jedyną rozsądną reakcję, jaka pozostała
Grekom wobec żądań władcy: „Jeśli Aleksander życzy sobie być
bogiem, będziemy nazywać go bogiem” (Plutarch, Moralia,
219e).

Naukowcy wciąż debatują nad tym, z jakich powodów
Aleksander domagał się od Greków oddawania sobie boskiej
czci. Niewielu obecnie nadal opowiada się za dawnym
poglądem, że w rzeczywistości Aleksander nie uważał się za
istotę boską, lecz przypisał sobie ten status z powodu
przekonania, że dzięki temu greckie państwa-miasta ocalą



twarz, mogąc bez hańby wypełniać jego rozkazy jako
pochodzące od bóstwa stojącego ponad wszelkim ludzkim
prawem. Lepszym wyjaśnieniem żądania Aleksandra są powody
osobiste, a nie polityczne. Z pewnością nabrał przekonania, że
faktycznie jest synem Zeusa, bo przecież grecka mitologia pełna
była historii o dzieciach płodzonych przez Zeusa w związkach
z ludzkimi kobietami. Większość tych legendarnych potomków
boga było śmiertelnikami, ale podboje Aleksandra dowiodły, że
przewyższył ich wszystkich. Odniesione przezeń sukcesy
przekraczały – jak musiał uznać – granice możliwości zwykłego
człowieka. W ten sposób udowadniał sobie, że posiada boską
władzę, a zatem sam też musi być bogiem, choć nadal w ciele
człowieka. Zdaniem Aleksandra ten nowy rodzaj boga stanowił
naturalną konsekwencję jego osiągnięć i władzy. Musimy
poważnie traktować starożytne przekazy mówiące o tym, że
Aleksander wierzył, że jest jednocześnie bogiem i człowiekiem.
Idea ta miała znacznie go przeżyć.

Polityczne i wojskowe cele Aleksandra były ze sobą powiązane.
Zamierzał podbić cały znany świat i zapanować nad nim oraz
zbadać i być może skolonizować to, co znajdowało się poza jego
granicami. Podbój militarny od dawna przysparzał chwały
ambitnym macedońskim królom. Aleksander włączał do swej
armii i administracji przedstawicieli innych ludów nie dlatego,
że wierzył w jakąś abstrakcyjną wizję „braterstwa ludzkiego”,
ale ponieważ potrzebował ich wiedzy i doświadczenia. Wyprawy
Aleksandra przyniosły korzyść wielu dziedzinom nauki, od
geografii po botanikę, ponieważ zabierał ze sobą pisarzy
o zainteresowaniach badawczych, których zadaniem było
gromadzenie i spisywanie pozyskiwanej wiedzy. Zakładane
przezeń miasta służyły jako lojalne ośrodki służące
utrzymywaniu podbitego terenu w posłuszeństwie
i informowaniu o ewentualnych zalążkach buntów. Stanowiły
też ośrodki handlu cennymi towarami, takimi jak przyprawy,
których nie dostarczał świat śródziemnomorski.

Plany podbicia Arabii i Afryki Północnej pokrzyżowała



przedwczesna śmierć Aleksandra 10 czerwca 323 r. p.n.e.
w Babilonie. Władca dostał gorączki, pogorszonej
odwodnieniem wynikającym z picia wina, które zdaniem
Greków było lekarstwem na wiele chorób. Od miesięcy cierpiał
na depresję z powodu śmierci jego najlepszego przyjaciela
Hefajstiona. Aleksander i Hefajstion wychowywali się razem;
niektórzy uważają, że byli kochankami, choć większość
zachowanych starożytnych źródeł nie wypowiada się wprost na
ten temat. Sugerują jednak, że Aleksander – podobnie jak inni
ówcześni mężczyźni z greckiego kręgu cywilizacyjnego – szerzej
traktował to, co dopuszczalne w męskim życiu erotycznym, niż
jest to powszechnie przyjęte dzisiaj. Miał na przykład posiadać
pięknego eunucha zapewniającego mu usługi seksualne.
W każdym razie gdy Hefajstion zmarł po wielodniowej pijatyce,
Aleksander wpadł w rozpacz, której skalę obrazuje pragnienie
wzniesienia na cześć zmarłego wielkiej świątyni, w której
czczono by go jako boga. Tymczasem król gorączkowo prowadził
przygotowania do wyprawy arabskiej, badając bagniste tereny
południowej Mezopotamii. Być może to właśnie podczas jednego
z takich wyjazdów Aleksander zaraził się malaryczną gorączką,
która zabiła go w wieku zaledwie 32 lat. Aleksander nie
poczynił żadnych przygotowań na wypadek swojej nagłej
śmierci. Jego żona Roksana urodziła ich pierwsze dziecko
dopiero kilka miesięcy po jego śmierci. Gdy na łożu śmierci
wodzowie zapytali Aleksandra, komu pozostawia swoje
królestwo, umierający odparł: „Najsilniejszemu” (Arrian,
Wyprawa Aleksandra Wielkiego, 7, 26, 3).

Ateński mówca Ajschines (ok. 397-322 p.n.e.) doskonale
wyraził zadziwienie wielu ludzi czynami krótkiego życia
Aleksandra: „Jakie dziwy i niezwykłości wydarzyły się
w naszych czasach? Nasze życie nie było zwykłym życiem
ludzkim; narodziliśmy się po to, by być podziwianymi przez
potomność”. (Mowy, 3.132). Sam Aleksander zyskał ogromną
sławę, która miała trwać bardzo długo po jego śmierci.
Opowieści o jego niezwykłych czynach zyskały popularność



w całym świecie starożytnym, docierając nawet tam, gdzie
nigdy nie dotarł sam Aleksander, na przykład do Afryki
subsaharyjskiej. Popularność legend o Aleksandrze –
największym herosie starożytności – stanowiła jego najtrwalszą
spuściznę dla potomności. Innym trwałym skutkiem jego
niezwykłego życia było zbliżenie świata greckiego
i bliskowschodniego. Pod względem politycznym i militarnym
jednak bezpośrednio po jego śmierci nastąpił okres zaciętych
wojen pomiędzy jego wodzami, który doprowadził do
wykształcenia się świata hellenistycznego.



 
 

Epoka hellenistyczna

10



 
 

Określenie „hellenistyczny” ukuto w XIX wieku celem
wyznaczenia okresu w dziejach Grecji i Bliskiego Wschodu od
śmierci Aleksandra Wielkiego w 323 r. p.n.e. aż do śmierci
Kleopatry VII, ostatniej macedońskiej władczyni Egiptu w 30 r.
p.n.e. W pierwszych latach epoki hellenistycznej wykształciła
się nowa forma monarchii, oparta na tradycjach macedońskich
i bliskowschodnich, która stała się dominującą formą rządów
we wschodniej części basenu Morza Śródziemnego. Państwa
hellenistyczne zostały założone przez wodzów Aleksandra,
którzy ogłosili się królami, choć nie byli spokrewnieni z żadnym
królewskim rodem ani też nie posiadali historycznych praw do
jakiegokolwiek terytorium. Czynili z siebie królów, mając za swe
oparcie wyłącznie siłę militarną, prestiż i własne ambicje.

Określenie „hellenistyczny” mówi nam także, że po podbojach
Aleksandra we wschodniej części basenu Morza Śródziemnego
wykształcił się model życia społecznego i kulturalnego
stanowiący połączenie tradycji helleńskich (czyli greckich)
z miejscowymi. Królowie hellenistyczni stymulowali proces
kształtowania się tego modelu, osiedlając Greków
w istniejących wcześniej społecznościach oraz zakładając liczne
nowe miasta. Ponieważ osiedleńcy zamieszkiwali głównie
miasta, greckie zwyczaje i idee wywarły największy wpływ na
społeczności miejskie Egiptu i południowo-zachodniej Azji.
Natomiast większość bliskowschodnich rolników, którzy rzadko
odwiedzali miasta, miała niewielki kontakt z grecką kulturą.
Ponieważ władcy sprzyjali właśnie kulturze greckiej, była ona
przejmowana przez członków elit hellenistycznych królestw
niezależnie od ich pochodzenia etnicznego. Jednocześnie
przenoszenie greckiej kultury do tak wielu nowych miejsc poza
światem greckim musiało doprowadzić do przekształcenia



pojęcia „bycie Grekiem” czy też życia „na sposób grecki”.
 
KALENDARIUM
ok. 320–301 p.n.e.: macedońscy wodzowie Antygonos i jego syn Demetriusz
walczą z innymi „diadochami” celem odbudowy państwa Aleksandra, jednak
utrzymują się jedynie w Macedonii i Grecji
310 p.n.e.: zamordowanie syna Aleksandra, ostatniego męskiego członka
macedońskiego rodu królewskiego; Zenon zakłada w Atenach szkołę filozoficzną
stoików
307 p.n.e.: Epikur zakłada w Atenach swoją szkołę filozoficzną
306–304 p.n.e.: „Diadochowie” (następcy) Aleksandra ogłaszają się królami
303 p.n.e. Seleukos ofiarowuje wschodnie krańce swego państwa indyjskiemu
królowi Czandragupcie
301 p.n.e.: Antygonos ginie w przegranej bitwie pod Ipsos w Azji Mniejszej
300 p.n.e.: Ptolemeusz I zakłada Muzeum w Aleksandrii
Ok. 284–281 p.n.e.: Założenie Związku Achajskiego w południowej Grecji
279 p.n.e.: najazd Galów na Macedonię i Grecję
256 p.n.e.: indyjski władca Aśoka z dynastii Mauriów ogłasza buddyjską misję
do Greków
239–130 p.n.e.: niezależne greckie królestwo w Baktrii (współczesny Afganistan)
238–227 p.n.e.: Attallos I pokonuje Galów, ograniczając ich władzę do Galacji
167 p.n.e.: Antioch IV narzuca kult syryjskiego boga Baala w Świątyni
w Jerozolimie
30 p.n.e.: śmierć Kleopatry VII, królowej Egiptu, ostatniego władcy
macedońskiego okresu hellenistycznego

 
 

Kształtowanie się państw hellenistycznych
Przez kilka lat po śmierci Aleksandra jego matka, Olimpias,

usiłowała zapewnić panowanie w Macedonii swemu wnukowi,
synowi Aleksandra i Roksany. Nie udało jej się to, ponieważ
wodzowie Aleksandra byli gotowi na wszystko, by tylko zdobyć
władzę dla siebie. Przed upływem dwudziestu lat trzech
najsilniejszych z nich utworzyło nowe królestwa, wykrawając
dla siebie części państwa Aleksandra. Antygonos (ok. 382-301
p.n.e.) i jego syn Demetriusz (ok. 336-283 p.n.e.) przejęli
Macedonię i Grecję, Seleukos (ok. 358-281 p.n.e.) zdobył dla
siebie Syrię i dawne tereny Persji (sięgające po dzisiejszy
Afganistan i granice Indii), Ptolemeusz zaś (ok. 367-282 p.n.e.)



objął rządy w Egipcie. Ponieważ to oni objęli władzę po
Aleksandrze, jakby byli jego dziedzicami (choć nigdy nie byli
z nim spokrewnieni), określa się ich diadochami (następcami).

Pierwsi władcy hellenistyczni stanęli przed takim samym
wyzwaniem, jak każda nowa władza – musieli zdobyć
legitymizację swojego panowania. Uznanie przez poddanych
było niezbędne, by byli wodzowie Aleksandra mogli założyć
dynastie zdolne utrzymać się na tronie po ich śmierci. Dzięki
temu hellenistyczne królowe cieszyły się wysokim statusem
jako potomkinie wielkich rodów i matki królów. Pozycja
diadochów zależała jednak przede wszystkim od osobistych
zdolności i siły militarnej; nie byli automatycznie uznawani za
prawowitych władców. Inskrypcja na cześć syna i dziedzica
Seleukosa – Antiocha I (pan. 281-261 p.n.e.), umieszczona
w mieście Ilion w północno-zachodniej części Azji Mniejszej,
opisywała tę sytuację: „Przyniósł chwałę i dobrobyt swemu
królestwu głównie poprzez własną doskonałość, ale także
z pomocą swych przyjaciół i wojsk” (Austin, The Hellenistic
World no. 162 = OGIS 219). Podsumowując, królestwa
hellenistyczne powstawały dzięki osobistym przymiotom
władcy, nie zaś z odziedziczonych przywilejów i praw. Z tego
powodu często określa się je „monarchiami personalnymi”.

Kształtowanie się trwałych granic nowych królestw trwało
przez kilkadziesiąt lat po śmierci Aleksandra. Antygonos
usiłował rozszerzyć swoje panowanie, atakując pozostałych
diadochów, ci jednak w odpowiedzi zawiązali tymczasowy
sojusz, pokonując go w bitwie pod Ipsos w Azji Mniejszej w 301
r. p.n.e., w której poległ. Jego syn Demetriusz odzyskał tron
Macedonii w latach 294-288 p.n.e., jednak odniesione później
porażki sprawiły, że resztę życia spędził w luksusowej niewoli
jako bezsilny gość Seleukosa. Syn Demetriusza, Antygonos
Gonatas (ok. 320-239 p.n.e.), do roku 276 zdołał odbudować
państwo Antygonidów z ośrodkiem w Macedonii. Państwo
Seleukidów wcześnie sprzedało swe wschodnie ziemie
indyjskiemu władcy Czandragupcie (pan. 323-299 p.n.e.),



założycielowi dynastii Mauriów, za 500 słoni bojowych, później
zaś utraciło większość Persji na rzecz Partów, pochodzących
z dzisiejszego północnego Iranu. Nawet po tych uszczupleniach
państwo Seleukidów pozostało ogromne. Ptolemeusze zdołali
utrzymać panowanie nad bogatym Egiptem, którego łatwo było
bronić, jako że pustynie pozostawiały niewiele dróg dla inwazji
lądowej. W połowie III w. p.n.e. te trzy państwa diadochów
osiągnęły równowagę sił, która uniemożliwiała im większą
ekspansję. Mimo tego władcy hellenistyczni, podobnie jak przed
nimi greckie państwa-miasta, rywalizowali pomiędzy sobą,
tocząc liczne konflikty graniczne. Ptolemeusze i Seleukidzi na
przykład regularnie walczyli o panowanie nad Palestyną i Syrią.



 

 
Rzeźba egipska z okresu hellenistycznego, przedstawiająca królową lub boginię
z nakryciem głowy z podobizną sępa. Grecki ród Ptolemeuszów rządzący Egiptem po
śmierci Aleksandra Wielkiego przedstawiany był w tradycyjnym stylu dworskim,
przypominającym styl faraonów starożytnego Egiptu.

W okresie hellenistycznym wykształciło się także kilka
mniejszych państw. Najsłynniejszym z nich było państwo
Attalidów w Azji Mniejszej, ze stolicą w bogatym mieście
Pergamon. Attalidzi byli wystarczająco silni, by pokonać silną
grupę celtyckich najeźdźców nazywanych Galami, którzy
najechali ich państwo w III w. p.n.e.; armia Attalidów zdołała
zamknąć ich na ograniczonej przestrzeni, nazywanej odtąd
Galacją. W Azji Środkowej, na terenach dzisiejszego
Afganistanu, Diodotos I w połowie III w. p.n.e. poprowadził
udane powstanie Greków baktryjskich, formując nowe
królestwo. Ci Grecy, potomkowie osiedleńców Aleksandra
Wielkiego, osiągnęli dobrobyt dzięki usytuowaniu na przecięciu
szlaków handlowych wiodących z regionu Morza Śródziemnego
do Chin i Indii. W końcu I w. p.n.e. Baktria padła po najeździe
azjatyckich plemion przybyłych zza rzeki Oksus (obecnie Amu
Daria), jednak region ten nadal stanowił tygiel, w którym
mieszały się tradycje artystyczne, filozoficzne i religijne



Wschodu i Zachodu; widoczne były tam nawet wpływy
buddyjskie.

Wszystkie królestwa hellenistyczne we wschodniej części
basenu Morza Śródziemnego zostały w końcu podbite przez
Rzymian. Błędy dyplomatyczne i militarne władców Macedonii
popełnione w III w. p.n.e. wciągnęły Rzymian do Grecji, gdzie do
połowy II w. p.n.e. stali się dominującą siłą. Odtąd dzieje
greckie stały się częścią historii Rzymu. Mniejsze państwa,
takie jak państwo-miasto Rodos czy królestwo Attalidów
w Pergamonie, poszukiwały ochrony przed potężniejszymi
sąsiadami, co zachęciło Rzym do interwencji we wschodniej
części Morza Śródziemnego. Mimo utraty terytoriów oraz
późniejszych problemów wewnętrznych i najazdów, państwo
Seleukidów przez dwa stulecia pozostało ważnym czynnikiem
politycznym na Bliskim Wschodzie. W końcu jednak i ono
w połowie I w. p.n.e. dostało się pod rzymskie panowanie.
Najdłużej przetrwało państwo Ptolemeuszy. Pogłębiająca się
słabość skłoniła wreszcie królów egipskich do zwrócenia się
w I w. p.n.e. o pomoc do Rzymian, której ci udzielili pod
charakterystycznym warunkiem, że beneficjenci pomocy będą
odtąd stosowali się do ich woli. Gdy królowa Kleopatra
postanowiła ostatecznie wesprzeć przegraną stronę w rzymskiej
wojnie domowej, rzymska inwazja w 30 r. p.n.e. przyniosła kres
rządom jej samej oraz długiej dynastii Ptolemeuszy. Egipt został
rzymską prowincją, czyniąc Oktawiana (przyszłego Augusta,
pierwszego cesarza rzymskiego) najbogatszym człowiekiem
świata.

 
 

Siły zbrojne i administracja państw
hellenistycznych

Armie i floty wojenne państw hellenistycznych służyły nie
tylko obronie przed najazdem, ale także chroniły przed
buntami. Wojska królów hellenistycznych złożone były
z zawodowych żołnierzy; w okresie hellenistycznym także



państwa-miasta w coraz większym stopniu opierały się na
najemnikach zamiast na pospolitym ruszeniu obywateli. By
zwiększyć swój potencjał militarny, Ptolemeusze i Seleukidzi
gorąco zachęcali do imigracji Greków i Macedończyków, którzy
otrzymywali nadziały ziemi w zamian za obowiązek służby
wojskowej. Gdy to źródło wyschło, królowie rekrutowali
żołnierzy spośród miejscowej ludności, zaciągając na swą
służbę rodzime wojska. Wydatki wojskowe wciąż rosły,
ponieważ królowie musieli dbać o regularne opłacanie
najemników oraz ponosić wydatki na nowe machiny wojenne,
takie jak katapulty zdolne miotać niemal
osiemdziesięciokilogramowe pociski na odległość ponad 150
metrów. Także floty wojenne były w okresie hellenistycznym
niezwykle kosztowne, ponieważ okręty stały się większe;
niektóre giganty posiadały kilkusetosobowe załogi. Utrzymanie
bojowych słoni, broni popularnej w armiach hellenistycznych ze
względu na przerażenie wzbudzane u przeciwników, również
sporo kosztowało – zwierzęta jadły dużo i przez cały rok.

Najwyższe szczeble administracji państw hellenistycznych
początkowo tworzyli sprowadzani Grecy i Macedończycy.
Wewnętrzny krąg doradców i członków dworu nazywany był
„przyjaciółmi króla”. Tak jak niegdyś Aleksander, również
Ptolemeusze i Seleukidzi obsadzali średnie i niższe szczeble
swej administracji miejscowymi. Dyskryminacja nie-Greków
trwała; nawet najzdolniejsi miejscowi członkowie administracji
bardzo rzadko byli dopuszczani do najwyższych urzędów czy do
grona przyjaciół króla. Grecy (i Macedończycy) zwykle uważali
się za lepszych i nie utrzymywali stosunków społecznych
z miejscowymi. Najcenniejszą umiejętnością, jaką mogli nabyć
miejscowi urzędnicy, było czytanie i pisanie po grecku oraz
w swych rodzimych językach. Dzięki temu mogli przekazywać
polecenia najwyższych urzędników – którymi byli niemal
wyłącznie Grecy i Macedończycy – miejscowym rolnikom,
robotnikom i rzemieślnikom, których zadaniem było ich
wykonywanie. Urzędnicy ci uczyli się koine (wspólny grecki),



standardowego i uproszczonego dialektu opartego na dialekcie
ateńskim. Przez całe stulecia koine była językiem powszechnie
używanym w handlu i kulturze od Sycylii po granice Indii. To
w tym języku spisano w czasach wczesnego Cesarstwa
Rzymskiego Nowy Testament, i to on stał się podstawą greki
używanej w Bizancjum, a także greki współczesnej.

Głównym obowiązkiem urzędników hellenistycznych królestw
było utrzymywanie porządku i zarządzanie systemem podatków
bezpośrednich i pośrednich, które stanowiły główne źródło
królewskich dochodów. Hellenistyczny system administracji
pod wieloma względami przypominał wcześniejsze
administracje Asyrii, Babilonii i Persji. Instytucje utrzymywały
porządek wśród poddanych, rozstrzygając spory na drodze
arbitrażu, ale w razie potrzeby mogły wezwać na pomoc wojsko.
Nadzór nad ściąganiem podatków bywał niekiedy
skomplikowany. Przykładowo w Egipcie, najlepiej
zorganizowanym państwie hellenistycznym, królewscy
urzędnicy ściągali cła w wysokości 50, 33 1/3, 25 lub 20
procent, w zależności od rodzaju towaru. Centralizacja słynnej
administracji Egiptu Ptolemeuszy stanowiła dziedzictwo
znacznie wcześniejszych czasów w dziejach Egiptu. Urzędnicy
dbający o królewskie monopole, jak na przykład o produkcję
oleju roślinnego, mieli za zadanie maksymalizować uzyskiwane
dochody. Administracja ptolemejska, przypominająca bardziej
współczesne rodzaje centralizacji rolnictwa, decydowała
o areale upraw roślin oleistych, nadzorowała produkcję
i dystrybucję oleju oraz wyznaczała ceny i zarobki we
wszystkich stadiach produkcji i sprzedaży. Król za
pośrednictwem swoich urzędników zawiązywał także spółki
z prywatnymi inwestorami celem dalszego zwiększania zysków.



 

 



 
Miasta stanowiły centra gospodarcze i społeczne

hellenistycznych królestw. W Grecji niektóre miasta starały się
równoważyć siłę królestw, łącząc się w sojusze, takie jak
utworzony w latach osiemdziesiątych III w. p.n.e. na
Peloponezie Związek Achajski. Posiadał on radę przedstawicieli,
w której podejmowano decyzje dotyczące wspólnych projektów,
takich jak ujednolicenie monet, miar i wag oraz ochrony
prawnej obywateli. Wielu Greków i Macedończyków
zamieszkiwało w miastach założonych przez Aleksandra
i diadochów na Bliskim Wschodzie. Królowie hellenistyczni
ponownie zakładali także istniejące miasta, by pomnożyć swój
prestiż oraz wprowadzić nowych osadników i nowe formy
organizacyjne. Nowe miasta budowano na podobieństwo
greckich polis, posiadały więc gimnazjony i teatry. Choć miasta
te miały także tradycyjne instytucje polityczne państwa-miasta,
takie jak zgromadzenia obywateli, ich niepodległość była ściśle
ograniczona przez wolę władcy. Pisząc do rady miasta, król
mógł stosować formę uprzejmej prośby, oczekiwał jednak
spełnienia jej na rozkaz. Ponadto miasta często płaciły podatki
bezpośrednio do królewskiego skarbca.

Królowie potrzebowali poparcia najbogatszych i najbardziej
wpływowych mieszkańców miast, czyli grecko-macedońskich
elit miejskich – by utrzymywać porządek i zapewnić stały
napływ dochodów podatkowych. Ci bogaci ludzie odpowiadali
za ściąganie podatków z miasta i jego okolic oraz przesyłanie
ich do skarbu króla. W zamian władcy wspierali i honorowali
członków elit celem zapewnienia sobie ich poparcia
i współpracy. Faworyzowane miasta otrzymywały od króla
dotacje na opłacenie kosztownych budowli publicznych, takich
jak świątynie czy teatry, lub na odbudowę po zniszczeniach
wywołanych trzęsieniem ziemi. Bogaci mężczyźni i kobiety
z wyższych klas miejskich odpłacali się działaniami służącymi
zadowalaniu ludności miasta. Opłacali dostawy zboża na
wykarmienie ludności lub udzielali na to pożyczek, opłacali



nauczycieli i lekarzy oraz fundowali budowle publiczne. Grecka
tradycja, nakazująca członkom elit wydatkowanie pieniędzy dla
wspólnego dobra, znalazła zatem swą kontynuację
w państwach hellenistycznych w postaci działań
prospołecznych królów i wyższych klas miejskich.

Zamożni przedstawiciele miejscowej ludności także mieli duże
znaczenie dla króla. Ponieważ w Syrii i Palestynie od dawna
istniały już potężne miasta, królowie musieli utrzymywać dobre
stosunki z ich elitami. Mieszkańcy terenów wschodnich
migrowali także na zachód do hellenistycznych miast.
Zwłaszcza Żydzi migrowali z Palestyny do Azji Mniejszej, Grecji
i Egiptu. Żydowska społeczność stała się wkrótce wpływowa
w Aleksandrii, najważniejszym mieście hellenistycznym.
W Egipcie władcy z dynastii Ptolemeuszy musieli też ułożyć
sobie stosunki z kapłanami, którzy kierowali świątyniami
tradycyjnych bogów egipskich, ponieważ do świątyń należał
znaczny areał ziem uprawnych oddawanych dzierżawcom.
Władcy macedońscy starali się okazywać szacunek tradycjom
egipskim, każąc wykonywać swe wizerunki w stylu egipskim.
Hellenistyczne królestwa opierały się zatem na współdziałaniu
króla i czołowych obywateli – Greków, Macedończyków
i miejscowych – którzy stali się starszymi i młodszymi
partnerami w sprawowaniu rządów i w kontroli nad finansami
publicznymi.

Mimo wszelkich wysiłków państwa diadochów były jednak
formą obcego panowania, sprawowanego przez królów i królowe
pochodzenia grecko-macedońskiego. Władcy musieli szanować
miejskie elity i faworyzować ludność napływową, ale władza
królewska gwarantowała też bezpieczeństwo wszystkim
poddanym, przede wszystkim poprzez system sądowniczy.
Seleukos na przykład głosił następującą maksymę: „Nie
powołuję się przy tym przed wami na obyczaje Persów czy
innych narodów, ile raczej na tę wspólną wszystkim zasadę:
«To, co król postanowił, jest zarazem sprawiedliwe»” (Appian,
Historia Rzymska, XI, 61, przeł. Ludwik Piotrowicz). Nawet



następcy Antygonosa, którzy głosili, że kierują dobrowolnym
sojuszem Greków stanowiącym odrodzenie Związku
Korynckiego z czasów Filipa II, często mieszali się
w wewnętrzne sprawy państw-miast. Tak jak inni królowie,
często instalowali swoich namiestników oraz garnizony
w miastach, których wierność była niepewna. Odtąd starożytni
Grecy już zawsze mieli żyć w cieniu monarchii, czasami
odległej, niekiedy niebezpiecznie bliskiej.

 
 

Społeczeństwo i gospodarka królestw
hellenistycznych

Społeczeństwo państw hellenistycznych we wschodniej części
basenu Morza Śródziemnego charakteryzowały wyraźne
podziały. Na szczycie drabiny społecznej znajdowała się rodzina
królewska, za nią zaś przyjaciele króla. Kolejny szczebel
stanowiły greckie i macedońskie elity głównych miast.
Następnie bogate elity miejscowe, przywódcy głównych
mniejszości miejskich oraz tradycyjni władcy terytorialni,
istniejący na niektórych obszarach wiejskich. Najniższy
szczebel wolnej ludności stanowiły masy wolnych kupców,
rzemieślników i robotników. Niewolnicy znajdowali się tam,
gdzie zawsze – poza strukturą społeczną, choć ci z nich, którzy
pracowali na dworze, często żyli w materialnym komforcie.

Biedni wykonywali większość prac niezbędnych dla
utrzymania gospodarki królestw hellenistycznych. Podstawą
gospodarczą było nadal rolnictwo; warunki życia gospodarzy
i robotników rolnych nie ulegały większym zmianom. Wielu
rolników pracowało w wielkich majątkach ziemskich
należących do rodziny królewskiej. Jednak w tych państwach-
miastach, które zachowały swoje tereny wiejskie, nadal istnieli
wolni chłopi uprawiający swoje działki oraz większe majątki
należące do miejscowej elity. Rolnicy wstawali wczesnym
rankiem, by pracować przed nadejściem upałów. Uprawiali
i hodowali to samo, co ich przodkowie, korzystając z takich



samych prostych narzędzi i zwierzęcej siły pociągowej.
Ograniczony postęp techniczny w rolnictwie sprawiał, że
zapewne 80 procent wszystkich dorosłych mężczyzn i kobiet –
wolnych, jak i niewolników – zajmowało się fizyczną pracą na
roli, niezbędną dla wyżywienia całej populacji. Kwitł jednak
handel morski wzdłuż niektórych szlaków handlowych. Na
terenie ptolemejskiego Egiptu znaleziono na przykład dziesiątki
tysięcy amfor (dużych ceramicznych naczyń służących do
przewozu towarów takich jak oliwa czy wino) wykonanych na
greckiej wyspie Rodos. Wielonarodowe spółki kupców zamieniły
egejską wyspę Delos w ruchliwy ośrodek handlu różnymi
towarami, na przykład niewolnikami – port na Delos mógł
załadować i wyładować 10 tysięcy niewolników dziennie.
W miastach biedni mężczyźni i kobiety pracowali jako
handlarze, domokrążcy i rzemieślnicy wytwarzający różne
towary, takie jak narzędzia, ceramikę, tekstylia i meble.
Mężczyźni mogli zaciągać się do załóg statków handlowych
pływających po Morzu Śródziemnym i Oceanie Indyjskim.
W końcu okresu hellenistycznego istniał już regularny szlak
morski do Indii, wytyczony wzdłuż wybrzeży zbadanych przez
flotę Aleksandra Wielkiego w drodze powrotnej.

W państwach Seleukidów i Ptolemeuszy znaczna część
ludności wiejskiej żyła w stanie zawieszenia między wolnością
a niewolnictwem. „Ludy”, jak ich nazywano, uprawiały ziemię
należącą do władcy, który był największym właścicielem
ziemskim w państwie. Król teoretycznie mógł rościć sobie prawa
do całej ziemi na terenie państwa, ponieważ została ona,
zgodnie z terminologią Aleksandra, „zawojowana włócznią”.
W rzeczywistości jednak władcy hellenistyczni oddali rozległe
ziemie miastom, świątyniom i swym faworytom. Ludy
natomiast nie były właścicielami ziemi, ale przypisanymi do
ziemi dzierżawcami. Choć nie można było ich sprzedawać jak
niewolników, nie wolno im było również zmieniać miejsca
pobytu ani zrezygnować z dzierżawy. Byli obowiązani oddawać
pewną część zbiorów władcy, tak jak dzierżawca płaci czynsz.



Część ta była wystarczająco duża, by dzierżawcy ci nie mogli
znacząco poprawić swoich warunków bytowych.

Kobiety znajdujące się na szczycie hierarchii społecznej świata
hellenistycznego – czyli członkinie domów panujących –
osiągnęły bezprecedensowe w świecie greckim bogactwa
i wpływy. Hellenistyczne królowe zwykle mogły sprawować
władzę polityczną i militarną jedynie w stopniu, w jakim były
zdolne wpływać na swych małżonków, jeśli jednak władca nie
miał męskiego potomka, samodzielna władza przypadała jego
córce. Ponieważ w królewskim rodzie Ptolemeuszy ze względów
dynastycznych przyzwalano na małżeństwa między
rodzeństwem, tron dziedziczyli tak synowie, jak i córki. Arsinoe
II (ok. 316-270 p.n.e.), córka Ptolemeusza I, wyszła za
Lizymacha, jednego z diadochów, który ofiarował jej cztery
miasta jako osobiste dominium i źródło dochodu. Po śmierci
Lizymacha poślubiła swego brata Ptolemeusza II i miała taki
sam wpływ na politykę państwa jak jej brat. Publicznie
sławione cnoty królowych odpowiadały tradycyjnym wartościom
greckiej kobiety. Około 165 r. p.n.e. miasto Hierapolis
przegłosowało uchwałę sławiącą królową Apollonis
z Pergamonu. Sławiono ją za pobożność, szacunek okazywany
rodzicom i mężowi oraz harmonijne relacje z jej „pięknymi
prawowitymi dziećmi” (Austin, The Hellenistic World, no. 240 =
OGIS no. 308).

Niektóre królowe zwracały szczególną uwagę na sytuację
kobiet. Około 195 r. p.n.e. seleukidzka królowa Laodika
utworzyła fundusz dla miasta Jazos w południowo-zachodniej
Azji Mniejszej, z którego dawano posagi ubogim dziewczętom.
Pomoc finansowa dla ubogich kobiet stanowiła przykład coraz
większej troski części zamożnej elity o los gorzej sytuowanych
mieszkańców hellenistycznych królestw. Przykład takiej
filantropijnej działalności dawały królewskie rody, starające się
kultywować obraz szczodrobliwości godnej wielkich władców
i władczyń, zgodnie z dawną grecką tradycją zobowiązującej
elity do łożenia na dobro wspólne. Fakt, że Laodika fundowała



posagi ubogim dziewczętom, oznacza, że rozumiała znaczenie
posiadania przez kobiety majątku, stanowiącego gwarancję
szacunku i pewnej władzy w ich domach.

Mimo to życie większości kobiet w okresie hellenistycznym
pozostawało zależne od decyzji podejmowanych przez mężczyzn.
Wciąż dominowało przekonanie zawarte w słowach: „Któż może
lepiej od ojca ocenić, co jest najlepsze dla jego córki?” (Isaeus,
Orations, 3, 64). Kobiety z wyższych sfer nadal były
w większości odseparowane od mężczyzn spoza rodziny,
natomiast biedne nadal pracowały w miejscach publicznych.
Grecy wciąż porzucali niemowlęta, których nie byli w stanie lub
nie chcieli wychowywać – dziewczynki znacznie częściej niż
chłopców. Inne ludy, jak Egipcjanie czy Żydzi, nie praktykowali
natomiast porzucania czy, jak je nazywano, „wystawiania”.
Wystawienie różniło się od dzieciobójstwa, jako że oczekiwano,
że ktoś inny znajdzie niemowlę i je wychowa, choć zwykle jako
niewolnika, a nie adoptowane dziecko. Poeta komiczny
Posejdippos, choć przejaskrawiał, potwierdzał tę bezsprzeczną
tendencję do faworyzowania chłopców: „Syna wychowa nawet
biedak, córkę wystawi nawet bogacz” (Stobaeus, Anthology,
77.7 = CAF Fragment 11). Córki bogaczy rzecz jasna zwykle nie
były porzucane, jednak wśród mniej zamożnych odsetek
porzuconych dziewcząt mógł sięgać 10 procent.

Choć w ograniczony sposób, kobiety zyskały jednak w okresie
hellenistycznym nieco większą kontrolę nad własnym życiem.
Wyjątkowo zamożna kobieta mogła włączyć się w życie
publiczne dzięki udzieleniu darowizny lub pożyczki na rzecz
miasta, co następnie wynagradzano oficjalnym włączeniem do
władz społeczności. Oczywiście władza miejska wiele straciła na
prestiżu i znaczeniu od czasów niepodległych państw-miast,
gdyż teraz prawdziwa władza znajdowała się w rękach królów
oraz ich administracji. W Egipcie kobiety miały więcej do
powiedzenia w sprawie warunków małżeństwa, ponieważ
powszechnie stosowane kontrakty małżeńskie stopniowo
zmieniły się z umów zawieranych pomiędzy rodzicami pary



w umowy zawierane pomiędzy przyszłą żoną a mężem.
Choć centrami finansowymi i społecznymi hellenistycznego

świata były miasta, większość ludzi nadal zamieszkiwała tam,
gdzie zawsze – w niewielkich wioskach. Żyły w nich obok siebie
różne grupy ludzi, zwykle niemieszające się ze sobą. W jednej
z krain Azji Mniejszej używane były 22 różne języki. Życie
w nowo- i powtórnie założonych miastach hellenistycznych
zwykle rozwijało się niezależnie od życia rodzimej ludności
wiejskiej. Życie miejskie stało się bardziej intensywne, ponieważ
greccy i macedońscy mieszkańcy tych miast, stanowiący wyspy
wśród miejscowej ludności, zwykli pozostawać w miastach
częściej niż ich przodkowie w okresie klasycznym, którzy mieli
zwyczaj często przebywać poza miastem, doglądając swoich
majątków, biorąc udział w lokalnych świętach i modląc się
w wiejskich sanktuariach. Teraz życie mieszkańców miast
skupiało się przede wszystkim w miastach. Byli oni bardziej
przywiązani do swoich miast, ponieważ zamożni, zgodnie
z tradycjami elit miejskich okresu klasycznego, coraz częściej
finansowali różne udogodnienia, czyniące życie miejskie
bardziej komfortowym od życia na prowincji. Na wyspie Samos
zamożni obywatele założyli fundusz pozwalający na rozdawanie
zboża wszystkim obywatelom, tak by brak żywności nie
stanowił obciążenia dla miasta. W różnych miastach
hellenistycznych pojawiały się finansowane publicznie szkoły
dla młodzieży, często współfinansowane przez zamożnych
darczyńców. W niektórych miastach do szkół uczęszczały
oprócz chłopców także dziewczęta. Wiele miast zaczęło też dbać
o opiekę medyczną, finansując praktyki lekarskie. Pacjenci
musieli płacić za leczenie, ale mogli przynajmniej liczyć na to,
że w razie potrzeby w mieście w ogóle dostępny będzie lekarz.
Zapłatą bogatych łożących na różne udogodnienia miejskie był
większy prestiż i szacunek ze strony współobywateli.
Filantropia mogła mieć zasięg międzynarodowy. Gdy trzęsienie
ziemi zniszczyło Rodos, wiele miast, królów i królowych posłało
datki mające pomóc Rodyjczykom odbudować swoje miasto. Ci



z kolei obsypywali darczyńców podziękowaniami i zaszczytami.
Bogacze wywodzący się z rodzimej ludności w coraz większym

stopniu przejmowali grecki sposób bycia, dostosowując się do
wymogów nowej hierarchii społecznej. Diotimos z Sydonu
(dzisiejszy Liban), choć z urodzenia nie był Grekiem, używał
greckiego imienia i uprawiał arcygrecki sport – wyścigi
rydwanów. Udał się do Nemei na Peloponezie, by wystartować
w organizowanym tam prestiżowym wyścigu w czasie święta
Zeusa. Po zwycięstwie ufundował inskrypcję w języku greckim
głoszącą, że zwyciężył jako pierwszy Sydończyk. Swój tryumf
obwieścił po grecku, ponieważ koine, jak dzisiaj język angielski,
stał się językiem międzynarodowym, powszechnie znanym na
wybrzeżach wschodniej części Morza Śródziemnego. Gwałtowny
wzrost popularności greki wśród nie-Greków stanowił najlepszy
dowód na wykształcenie się międzynarodowej kultury opartej
na wzorach greckich, przyjętej w okresie hellenistycznym przez
władców i ich dwory, elity miejskie oraz intelektualne.
Najbardziej wymownym dowodem na zasięg oddziaływania
Greków i języka greckiego w świecie hellenistycznym jest
znalezisko w Afganistanie. Aśoka (pan. 268-232 p.n.e.), władca
z dynastii Mauriów i konwertyta na buddyzm, stosował grekę
jako jeden z języków na inskrypcjach upamiętniających jego
wysiłki zaszczepienia swym podanym buddyjskich tradycji
samokontroli, w tym powstrzymywania się od spożywania
mięsa. Nawet w odległym Afganistanie nie-Grecy używali greki
celem porozumiewania się ze spotykanymi Grekami.

 
 

Grecka literatura i sztuka nowej epoki
Jako że znajomość języka greckiego stawała się w okresie

hellenistycznym coraz bardziej powszechna, literatura grecka
zaczęła odzwierciedlać zmienione warunki życia. W Atenach
skupienie na wydarzeniach bieżących i zaciekłe ataki na
polityków, jakie charakteryzowały komedie w V w. p.n.e.,
ustąpiły wkrótce po utracie przez państwa-miasta



suwerenności na rzecz królów. Komicy tacy jak Menander (ok.
342-289 p.n.e.) i Filemon (ok. 360-263 p.n.e.) przedstawiali
w swoich sztukach bezczasowe intrygi przedstawiające losy
fikcyjnych kochanków, przypominające dzisiejsze opery
mydlane. Te komedie sytuacyjne stały się tak popularne, że
miały być później ściśle naśladowane przez komediopisarzy
rzymskich.

Poeci, jak Teokryt z Syrakuz (ur. ok. 300 p.n.e.) i Kallimach
z północnoafrykańskiej Cyreny (ok. 305-240 p.n.e.), którzy
przybyli do Aleksandrii w poszukiwaniu mecenatu władców
z dynastii Ptolemeuszy, skupiali się w swych dziełach na
uczuciach jednostki. Ich poezja była przełomowa, gdyż
wymagała od słuchaczy znacznego wysiłku intelektualnego oraz
emocjonalnego zaangażowania. Tylko erudyta potrafił w pełni
docenić aluzje i wyrafinowane odniesienia do mitologii, jakie
poeci ci wplatali w swoje eleganckie wiersze. Teokryt był
pierwszym poetą greckim, który wyraził rozziew kulturalny
pomiędzy miastem a prowincją, co odzwierciedlało
rzeczywistość. Jego sielankowe wiersze w zbiorze
zatytułowanym Idylle podkreślały brak ciągłości między miejską
rzeczywistością a spokojnym życiem mieszkańca prowincji,
choć mieszkańcami prowincji z poezji Teokryta byli Grecy, nie
zaś prawdziwi egipscy rolnicy. Mimo to jego poza literacka
odzwierciedlała fundamentalną oś podziału społeczeństwa
ptolemejskiego Egiptu pomiędzy miejskich konsumentów oraz
producentów z prowincji.

Liczne wiersze Kallimacha wydobywały natomiast istniejący
w hellenistycznym społeczeństwie podział na wykształconą elitę
oraz niewykształcone masy. To, co napisał rzymski poeta
Horacy: „Nienawidzę zwykłego tłumu i trzymam go na dystans”
(Ody, 3, 1), mogłoby podsumowywać także autorską postawę
Kallimacha wobec poezji i swojej publiczności. Porównanie
pomiędzy twórczością Kallimacha a jego zaciekłego rywala
Apolloniusza z Rodos podkreśla rozwój wymagającej
intelektualnie poezji hellenistycznej, przeznaczonej wyłącznie



dla wykształconej elity. Mimo że Apolloniusz napisał długi
poemat epicki o Jazonie i Argonautach, nie zaś krótkie wiersze
jak Kallimach, był także autorem erudycyjnym, którego w pełni
docenić mogli jedynie znający literaturę odbiorcy. Tak jak
wcześniejsi poeci liryczni z VI i V w. p.n.e., którzy często pisali
wiersze z zamiarem przypodobania się zamożnym patronom,
poeci hellenistyczni musieli brać pod uwagę gusta domów
królewskich, na których utrzymaniu pozostawali. W wierszu
wprost sławiącym swego dobroczyńcę Ptolemeusza II Teokryt
wprost ujął kompromis, jaki wynikał z patronatu nad poezją:
„Rzecznicy muz [poeci] sławią Ptolemeusza w zamian za jego
szczodrobliwość” (Idylle, 17, 115-116).

Władcy hellenistyczni stymulowali życie intelektualne głównie
przez oferowanie uczonym wsparcia finansowego w zamian za
przeprowadzkę do stolicy, gdzie mieli stanowić żywy dowód
szczodrobliwości i wielkości władcy. W tej formie rywalizacji
między władcami zwyciężyli Ptolemeusze, czyniąc z Aleksandrii
centrum intelektualne hellenistycznego świata. W swej stolicy
założyli pierwszy w dziejach ośrodek badań naukowych. Wielka
biblioteka miała za zadanie gromadzić wszystkie księgi (czyli
rękopisy) świata; wkrótce jej zbiory rozrosły się do pół miliona
zwojów, co jak na owe czasy było liczbą gigantyczną.
Z gmachem biblioteki połączony był budynek, w którym
opłacani naukowcy spożywali wspólne posiłki i pisali
encyklopedie wiedzy, takie jak Cuda świata czy O Rzekach
Europy Kallimacha – wśród ponad 800 utworów tego autora
znajdowały się też pisane prozą prace specjalistyczne, z których
żadna nie dotrwała do naszych czasów. To towarzystwo
uczonych utworzone przez Ptolemeuszy w Aleksandrii
nazywano Muzeum (czyli „dom muz”, greckich bogiń nauk
i sztuk), które to określenie przetrwało po dziś dzień jako nazwa
instytucji służących przechowywaniu i udostępnianiu wiedzy.
Uczeni aleksandryjscy byli niezwykle płodni. Przodował wśród
nich Didymos (ok. 80-10 p.n.e.), o którym mówiono, że ma
„wnętrzności ze spiżu”, jako że zdołał napisać niemal cztery



tysiące prac.
Żadna z poetek tworzących w czasach hellenistycznych

najpewniej nie zdołała pozyskać królewskiego mecenatu. Mimo
to zdobyły sławę dzięki tworzeniu epigramów, krótkich wierszy
pierwotnie przeznaczonych jako epitafia pogrzebowe, z których
słynął Kallimach. W tym okresie epigram zmienił się w środek
wyrażania najprzeróżniejszych uczuć, przede wszystkim
miłości. Do naszych czasów dotrwały eleganckie epigramy
napisane przez kobiety z różnych stron hellenistycznego świata,
jak Anyte z Tegei na Peloponezie, Nossis z Lokr w południowej
Italii oraz Moiro z Bizantionu u wejścia na Morze Czarne.
Kobiety, od kurtyzan po szanowane matrony, były częstym
tematem ich wierszy. Żadna literatura hellenistyczna nie
przekazywała lepiej głębi ludzkich uczuć od tych epigramów,
a szczególnie poematu Nossis o potędze Erosa (miłości,
uważanej za bóstwo): „Nic słodsze nad Erosa, jest on nad
wszelkie rozkosze; miód przy nim nawet wstrętny; To mówi
Nossis: kto nie zakosztował ust Afrodyty, nie zna jej kwiatów”
(Antologia palatyńska, s. 170).



 

 
Figura z brązu z okresu hellenistycznego, przedstawiająca zasłoniętą welonem
tancerkę. Taneczne przedstawienia były ważnym elementem starożytnej kultury
greckiej zarówno w przedstawieniach teatralnych, jak i w obrzędach religijnych.

Tak jak ówcześni literaci, hellenistyczni rzeźbiarze i malarze
również podkreślali emocje jednostki. Artyści okresu
klasycznego zwykle przedstawiali swe tematy ze spokojnym
wyrazem twarzy, reprezentującym raczej ideał niż
rzeczywistość. Natomiast rzeźbiarze hellenistyczni dążyli do
bardziej naturalnego przedstawienia emocji w najróżniejszych
stylach. W rzeźbie portretowej słynne popiersie Aleksandra
Wielkiego dłuta Lizypa uchwyciło pełne pasji marzycielstwo
młodego wodza. Rzeźba z Pergamonu nieznanego autora z III w.
p.n.e. upamiętnia zwycięstwo Attalidów nad Gallami, ukazując
pokonanego galijskiego wojownika przebijającego się mieczem
nad ciałem żony, zabitej celem uchronienia jej przed niewolą.
Scena ta przedstawia rozpacz i ofiarność wymaganą przez
kodeks honorowy, przedkładający samobójstwo nad hańbę
niewoli. Duży obraz przedstawiający Aleksandra w bitwie



z Dariuszem także podkreśla ogromną koncentrację Aleksandra
i przerażenie Dariusza. Artysta, zapewne Filoksenos z Eretrii
lub Helena z Egiptu (Greczynka, jedna z pierwszych malarek
znanych z imienia), wykorzystał skróconą perspektywę i silny
światłocień celem wyrażenia emocji na płótnie.

By w pełni docenić jakość hellenistycznej rzeźby, nie można
zapominać, że tak jak wcześniejsze rzeźby greckie, dzieła te
malowano przy użyciu jaskrawych kolorów. Tworzący w IV w.
p.n.e. Praksyteles miał nawet mawiać, że jego najlepszymi
rzeźbami są „te pomalowane przez Nikiasza”, czołowego
ówczesnego malarza (Pliniusz Młodszy, Historia naturalna, 35,
133). Sztuka hellenistyczna różniła się od klasycznej swoim
kontekstem społecznym. Dzieła sztuki okresu klasycznego
zamawiane były przez państwa-miasta i przeznaczone do
publicznego eksponowania; zamawiały je bogate osoby
pragnące ofiarować je swej polis. Obecnie rzeźbiarze i malarze
coraz częściej pracowali na zamówienie władców i członków elit,
którzy pragnęli zademonstrować, że ich artystyczne gusta nie
odbiegają od gustów najwyżej postawionych osób w państwie.
By odnieść sukces, artyści musieli zatem zadowalać swoich
zamożnych patronów; rosnąca liczba tematów w okresie
hellenistycznym być może odzwierciedlała to, czego oczekiwali
królowie, królowe i członkowie elit. Ten nowy trend najlepiej
oddaje rzeźba, przedstawiająca postaci ludzkie
w najróżniejszych pozach i sytuacjach, często w sytuacjach
prywatnych, co ponownie stanowiło kontrast w porównaniu
z okresem klasycznym. Rzeźbiarze hellenistyczni przedstawiali
tematy nieznane w poprzednich epokach: obcokrajowców
uosabiających honorowe czyny (jak umierający Gall), pijaków,
pokonanych atletów czy starców. Szczególnie ceniono kobiece
akty. Naga Afrodyta, wyrzeźbiona przez Praksytelesa dla miasta
Knidos, stała się tak znana, że Nikomedes, król Bitynii w Azji
Mniejszej, zaoferował spłatę wszystkich długów miasta
w zamian za tę jedną rzeźbę; mieszkańcy Knidos jednak
odmówili.



Szczególnie popularnym tematem w hellenistycznej rzeźbie
były alegoryczne postaci abstrakcyjnych idei. Posągi tego
rodzaju przedstawiały cechy tak różnorodne jak pokój czy
szaleństwo. Do tej samej tradycji należą nowożytne rzeźby,
takie jak Statua Wolności w Nowym Jorku. Także współczesna
architektura klasycystyczna naśladuje styl okresu
hellenistycznego, gdy architekci często śmiało łączyli porządki
dorycki i joński w tym samym budynku oraz ozdabiali styl
koryncki kunsztownymi dekoracjami.

 
 

Nowe idee w filozofii i nauce
W okresie hellenistycznym grecka filozofia znacznie

powiększyła swój krąg oddziaływania. Chociaż masy
pracujących biedaków jak zwykle nie miały ani czasu, ani
pieniędzy, by uczęszczać na wykłady czy czytać traktaty
filozoficzne, bardziej zamożni członkowie populacji coraz liczniej
zgłębiali tajniki filozofii. Na ateńskie wykłady Teofrasta (ok.
370-285 p.n.e.), najsłynniejszego ucznia Arystotelesa,
przybywały nawet dwa tysiące słuchaczy. Większość osób
studiujących filozofię nadal stanowili mężczyźni, jednak kobiety
również bywały członkiniami grup towarzyszących danemu
filozofowi. Królowie rywalizowali między sobą, pragnąc zachęcić
słynnych myślicieli do związania się ze swym dworem, a greccy
osadnicy rozpowszechniali zainteresowanie filozofią jako
przewodniczką życia w najdalszych zakątkach hellenistycznego
świata. Badania archeologiczne nad rzeką Oksos
w Afganistanie przyniosły odkrycie greckiego tekstu
filozoficznego oraz inskrypcje z poradami moralnymi,
przypisywane wyroczni Apollona w Delfach.

Spadło zainteresowanie metafizyką. Zamiast tego filozofowie
zajmowali się materializmem, zaprzeczając platońskiej
koncepcji duszy ludzkiej i odrzucając wszelkie byty, których
istnienia nie można było stwierdzić za pomocą zmysłów. Celem
znacznej części filozoficznych dociekań było uniezależnienie



człowieka od wpływów przypadku oraz innych problemów
teraźniejszości. Badania świata fizycznego coraz wyraźniej
uniezależniały się od filozofii. Sama filozofia w okresie
hellenistycznym była podzielona na trzy powiązane ze sobą
dziedziny: logikę (proces odkrywania prawdy), fizykę
(podstawowe prawdy dotyczące istnienia) oraz etykę (sposoby
osiągania szczęścia i dobrostanu przez jednostkę jako
konsekwencje logiki i fizyki). Najsławniejszą szkołą myśli
filozoficznej tego okresu były epikureizm i stoicyzm, których
doktryny miały później zyskać ogromną popularność wśród
wyższych klas Rzymu.

Poszczególni filozofowie okresu hellenistycznego badali
w pewnym sensie to samo zagadnienie: Jak powinni żyć ludzie?
Poszczególne filozofie proponowały różne drogi wiodące do tego
samego celu: jednostki muszą osiągnąć wewnętrzny spokój
celem uniezależnienia się od czynników zewnętrznych. Ten cel
filozoficzny miał szczególne znaczenie dla Greków,
doświadczających przemian politycznych i społecznych
towarzyszących przejęciu władzy przez królestwa macedońskie
i hellenistyczne. Siły zewnętrzne w postaci agresywnych królów
pozbawiły państwa-miasta posiadanej przez nie niegdyś
wolności; los państw-miast i jednostek spoczywał teraz
w rękach odległych, niekiedy chimerycznych władców. Bardziej
niż kiedykolwiek przedtem wydawało się, że kierowanie ludzkim
życiem zostało odebrane z rąk jednostek. Miało więc sens – jeśli
posiadało się wystarczający majątek – studiowanie wraz
z filozofami najlepszych odpowiedzi na te niepokojące, nowe
warunki życia w epoce hellenistycznej.

Epikureizm wziął nazwę od imienia założyciela, Epikura (341-
271 p.n.e.), który swoich naśladowców osiedlił w ateńskim
domu z bujnym ogrodem (stąd nazwą tej nieformalnej szkoły
był ogród). Pod kierunkiem Epikura studiowanie filozofii
zyskało nową jakość społeczną, gdyż dopuścił do swojej grupy
niewolników i kobiety. Jego kochanka Leontion zasłynęła
traktatem krytycznym wobec poglądów Teofrasta. Epikur



uważał, że ludzie powinni dążyć do przyjemności, jednak
pojęcie to rozumiał nieco inaczej niż mogłoby się wydawać.
Głosił, że prawdziwą przyjemnością jest „brak przeszkód” ze
strony bólu i codziennych kłopotów, namiętności i żądz zwykłej
ludzkiej egzystencji. Spokój ducha zapewnić mogło spokojne
życie wśród przyjaciół, z dala od trosk codziennego świata.
Nauki te stanowiły poważne wyzwanie dla greckich ideałów
obywatelskich, które wymagały od zamożnych mężczyzn brania
udziału w życiu publicznym państwa-miasta, od kobiet zaś
uczestnictwa w oficjalnych miejskich obrzędach religijnych.

Epikur nauczał, że ludzie powinni przede wszystkim być wolni
od strachu przed śmiercią. Ponieważ, jak uczyli wcześniej
Demokryt i Leukippos, cała materia składała się
z mikroskopijnych atomów znajdujących się w ciągłym ruchu,
śmierć postrzegał jako bezbolesne rozdzielenie się tworzących
ciało atomów. Co więcej, cała wiedza ludzka może być
wyłącznie empiryczna, czyli pochodzić z doświadczenia
i percepcji. Zjawiska rozumiane przez ludzi jako działania
bogów, takie jak piorun, nie wynikają z nadprzyrodzonej
interwencji w sprawy świata. Bogowie żyją daleko w idealnej
harmonii i nie zwracają uwagi na ludzi. Ludzie nie muszą
zatem obawiać się bogów – ani za życia, ani po śmierci.

Stoicy prezentowali odmienny, bardziej czynny pogląd na
życie jednostek. Założycielem stoicyzmu był Zenon z Kitionu na
Cyprze (ok. 333-262 p.n.e.), jednak najwięcej dla uczynienia
zeń kompletnego przewodnika życiowego uczynił Chryzyp
z Cylicji w Azji Mniejszej (ok. 280-206 p.n.e.). Stoicy uważali, że
ludzie powinni uczynić swym życiowym celem osiągnięcie
doskonałości. Oznaczało to uzyskanie harmonii z uniwersalną
naturą, racjonalną siłą boskiego pochodzenia, która rządziła
całym istnieniem jako przeznaczenie. Drogę do osiągnięcia tej
harmonii dyktować powinny rozum oraz doświadczenie, co
wymagało „idealnych” cnót, takich jak rozsądek,
sprawiedliwość, odwaga i umiarkowanie. Według stoików
doktryny Zenona i Chryzypa dotyczyły tak mężczyzn, jak



i kobiet. W swojej kontrowersyjnej pracy O państwie (Politeia),
zachowanej do naszych czasów jedynie we fragmentach, Zenon
głosił, że w idealnym społeczeństwie zarządzanym według zasad
filozofii powinny istnieć jednolite, uniwersalne stroje,
zacierające niepotrzebne rozróżnienia pomiędzy kobietami
a mężczyznami.

Przekonanie stoików, że za wszystkie wydarzenia
odpowiedzialne jest przeznaczenie, zrodziło pytanie, czy ludzie
mają wolną wolę. Sięgając po jedno z najbardziej subtelnych
rozumowań zastosowanych do rozwiązania tego problemu,
stoicy doszli do wniosku, że ludzkie czyny mają znaczenie.
Stoik powinien zatem przeciwstawiać się złu, uczestnicząc
w życiu politycznym. Natura, sama w sobie dobra, nie
zapobiega istnieniu zła, ponieważ w przeciwnym razie
doskonałość moralna byłaby pozbawiona wartości. Wartość
miało zatem dążenie do dobra, ale nie rezultat. Ponadto bycie
stoikiem oznaczało wyzbycie się żądz i gniewu oraz spokojne
znoszenie przeciwności i nieszczęść, w czym zawiera się
znaczenie używanego dzisiaj przymiotnika „stoicki”. Dzięki
wytrzymałości i samokontroli człowiek mógł przeżyć życie
wielokrotnie, dokładnie w taki sam sposób – zdaniem stoików
świat jest regularnie niszczony przez ogień i odradza się z niego
na nowo.

Inne szkoły filozoficzne kontynuowały myśl wcześniejszych
myślicieli, takich jak Platon i Protagoras. Inni, jak sceptycy czy
cynicy, podążali w rozbieżnych kierunkach. Sceptycy zamierzali
doprowadzić do podobnej niewzruszoności co epikurejczycy,
kierowali się jednak zupełnie innymi założeniami. Zgodnie
z doktrynami Pyrrona z Elidy na Peloponezie (ok. 360-270
p.n.e.) uważali, że uzyskanie wiedzy na temat czegokolwiek jest
niemożliwe, ponieważ ludzkie zmysły dostarczają sprzecznych
informacji na temat świata. Wszystko, do czego zdolni są
ludzie, to poleganie na wrażeniach i powstrzymywanie się od
sądzenia na temat rzeczywistości. Myśl Pyrrona pozostawała
pod wpływem indyjskich ascetów, których napotkał on w czasie



wyprawy Aleksandra, w której wziął udział. Podstawowe
założenie sceptycyzmu wykluczało zatem stworzenie
jakiejkolwiek spójnej doktryny.



 

 
Niewielka figurka z brązu przedstawiająca egipską boginię Izydę w stroju greckim.
W okresie hellenistycznym jej kult zyskał ogromną popularność w świecie greckim.
Ceniono jej związek z miłością i sprawiedliwością, wymaganie od wiernych życia
zgodnego z moralnością oraz matczyną miłość wobec ludzi.

Cynicy ostentacyjnie odrzucali wszelkie konwenanse
normalnego życia, zwłaszcza bogactwo i komfort. Ludzie
powinni dążyć do zupełnej samowystarczalności życiowej. To,
co naturalne, było dobre i mogło być wykonywane przed ludzi
bez żadnego wstydu – zgodnie z tą ideą dopuszczalna była
nawet publiczna defekacja czy współżycie płciowe. Kobiety
i mężczyźni mieli mieć pełną swobodę w realizacji swoich
skłonności płciowych. Przede wszystkim jednak cynik powinien
gardzić wszelkim zbytkiem i luksusowym życiem. Określenie
„cyniczny”, czyli „jak pies”, podsumowywało ten ascetyczny
i niekonwencjonalny sposób życia. Najsłynniejszy ze wczesnych
cyników, Diogenes z Synopy nad Morzem Czarnym (ok. 400 –
ok. 325 p.n.e.), miał rzekomo używać wyłącznie pożyczonych
ubrań – i to bardzo skąpych – i spać pod gołym niebem
w beczce. Niemal równie sławna była Hipparchia, cyniczka



działająca w końcu IV w. p.n.e. Pewnego razu pokonała
w debacie oponenta imieniem Teodoros Ateista, używając
następujących argumentów, przywodzących na myśl sławną
konfrontację ojca z synem w Chmurach Arystofanesa: „To, co
nie jest niesprawiedliwe, jeżeli to czyni Teodor, nie może być
nazwane niesprawiedliwym, jeżeli to czyni Hipparchia. Teodor
nie postępuje niesprawiedliwie, bijąc sam siebie, więc
i Hipparchia, bijąc Teodora, nie postępuje niesprawiedliwie”
(Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy sławnych filozofów, s.
357).

W okresie hellenistycznym nauka korzystała z coraz
większego dystansu dzielącego ją od filozofii. Historycy nazwali
ten czas złotym wiekiem nauki starożytnej. Do tego rozkwitu
myśli naukowej przyczyniło się wiele różnych czynników.
Wyprawa Aleksandra, na którą wziął naukowców, zwiększyła
wiedzę o świecie i pobudzała ciekawość badawczą. Patronat
władców hellenistycznych dał naukowcom możliwość
prowadzenia prac, zaś zgromadzenie naukowców w Aleksandrii
stworzyło środowisko naukowe umożliwiające nieustanną
wymianę idei, co w innym przypadku byłoby niemożliwe
w czasach, gdy podróżowanie wciąż było bardzo trudne.
Największych postępów dokonano w geometrii i matematyce.
Euklides, nauczający w Aleksandrii około roku 300 p.n.e.,
dokonał rewolucyjnych postępów w swoich analizach
przestrzeni dwu- i trójwymiarowej. Sława i użyteczność
geometrii Euklidesa trwa po dziś dzień. Archimedes z Syrakuz
(287-212 p.n.e.) był arytmetycznym polimatą; obliczył
przybliżoną wartość liczby „pi” i opracował sposoby obliczania
bardzo dużych liczb. Wynalazł też hydrostatykę (naukę
o równowadze płynów) oraz urządzenia mechaniczne, takie jak
śrubowy podnośnik do wznoszenia wody na wyższy poziom.
Współczesne wyrażenie „Eureka!” przypomina o pamiętnym
okrzyku Archimedesa („eureka” znaczy „znalazłem!”), gdy
rozwiązanie problemu przyszło mu do głowy w chwili, w której
zanurzał się w basenie (Witruwiusz, O architekturze ksiąg



dziesięć, ks. 9, wstęp 10).
Kunszt hellenistycznych matematyków przynosił korzyści na

polu badawczym, wymagającym prowadzenia skomplikowanych
obliczeń. Arystrach z Samos w początkach III w. p.n.e. jako
pierwszy zaproponował prawidłowy model układu słonecznego,
w którym ziemia krążyła wokół słońca, uznawanego przezeń za
większe i bardziej odległe od ziemi, niż się wydawało. Późniejsi
astronomowie odrzucili heliocentryczny model Arystracha na
rzecz bardziej tradycyjnego modelu geocentrycznego, ponieważ
obliczenia proponowanej przezeń orbity ziemi nie odpowiadały
zaobserwowanym pozycjom ciał niebieskich. Miało minąć tysiąc
osiemset lat, zanim słuszność modelu heliocentrycznego
potwierdził polski astronom Mikołaj Kopernik (1473-1543 n.e.),
twórca nowożytnej astronomii. Eratostenes z Cyreny (ok. 275-
194 p.n.e.) był pionierem geografii matematycznej. Obliczył
obwód ziemi z zadziwiającą dokładnością, biorąc za wzór
długość cienia rzucanego przez odległe od siebie budowle takiej
samej wysokości. Późniejsi naukowcy, zwłaszcza astronom
i geograf Ptolemeusz pracujący w Aleksandrii w II w. n.e.,
udoskonalili opis świata naturalnego wypracowany przez
naukowców hellenistycznych, ale ich podstawowe idee miały
dominować w myśli naukowej aż do pojawienia się nowoczesnej
nauki.

Nauka grecka była możliwie kwantytatywna, zważywszy na
ograniczenia dokładności pomiarów wynikające ze stanu
ówczesnej techniki. Niemożliwe było prowadzenie dokładnych
eksperymentów, ponieważ nie istniały wówczas sposoby
dokonywania precyzyjnych pomiarów w bardzo krótkim czasie.
Mierzenie niewielkich ilości materii także było praktycznie
niemożliwe. Duch wynalazczości kwitł jednak mimo tych
ograniczeń. Ktesibos z Aleksandrii, współczesny Arystrachowi,
projektował machiny poruszane ciśnieniem powietrza. Poza
wynalezieniem pneumatyki zbudował też działającą pompę
wodną, organy wodne oraz pierwszy działający zegar wodny.
Inny Aleksandryjczyk, Heron działający w I w. n.e.,



kontynuował hellenistyczne tradycje, budując obrotową sferę
napędzaną parą. Wynalazek ten nie doprowadził do powstania
maszyny parowej zapewne dlatego, że ówczesne rzemiosło nie
było w stanie dostarczyć odpowiednich metalowych rur,
mocowań i śrub. Wiele wynalazków technicznych okresu
hellenistycznego znalazło zastosowanie – tak jak dzieje się
i dzisiaj – na wojnie. Królowie zatrudniali inżynierów do
projektowania potężnych katapult, wielopiętrowych, ruchomych
wież oblężniczych zdolnych przełamać fortyfikacje obleganego
miasta oraz wielkich okrętów wojennych. Najsłynniejszym
cywilnym zastosowaniem inżynierii była budowa ponad
stumetrowej latarni morskiej na wyspie Faros u wejścia do
portu w Aleksandrii. Dzięki użyciu zwierciadeł
z wypolerowanego metalu płonący na szczycie wieży ogień
widoczny był z odległości wielu mil. Zadziwieni żeglarze uważali
latarnię za jeden z cudów świata.

Duch postępu stymulujący rozwój hellenistycznej nauki
działał także w medycynie. Nasilone kontakty między Grekami
a ludami bliskiego wschodu umożliwiły poznanie wiedzy
medycznej starych kultur Egiptu i Mezopotamii oraz dało
impuls dla lepszego zrozumienia trapiących ludzi chorób. Około
roku 325 p.n.e. Praksagoras z Kos odkrył znaczenie pomiaru
ludzkiego tętna w diagnozowaniu chorób. Nieco później Hierofil
z Chalcedonu działający w Aleksandrii został pierwszym
naukowcem zachodu studiującym anatomię przez dokonywanie
sekcji ludzkich zwłok. Innym sukcesem hellenistycznych
medyków było odkrycie roli nerwów i systemu nerwowego.
Wiedza anatomiczna wyprzedzała jednak znajomość ludzkiej
fizjologii. Wcześniejsza idea, że zdrowie zależało od równowagi
czterech humorów w organizmie, dominowała także w okresie
hellenistycznym. Osoba była zdrowa – „w dobrym humorze” –
tak długo, jak zawarte w ciele humory pozostawały
w odpowiednich proporcjach. Ponieważ choroba miała być
wynikiem zaburzenia równowagi humorów, lekarze przepisywali
najróżniejsze środki lecznicze, dietę oraz ćwiczenia mające



równowagę tę przywrócić. Lekarze uważali też, że upuszczanie
pacjentom krwi może pomóc humorom wrócić do równowagi;
praktyka ta miała przetrwać w medycynie aż do XIX w. n.e.
Wiele chorób kobiecych diagnozowano jako skutek przesunięcia
macicy – jak wówczas błędnie uważano, organ ten
przemieszczał się po ciele.

 
 

Życie religijne hellenizmu
Różnicowanie się wiedzy o świecie, charakteryzujące okres

hellenistyczny, zbiegało się w czasie z rosnącą różnorodnością
greckich praktyk religijnych. Tradycyjne wierzenia greckie
nadal były bardzo popularne, pojawiły się jednak nowe, takie
jak kulty uznanych za bogów panujących królów,
odpowiadające zmienionym warunkom politycznym
i społecznym. Wcześniejsze wierzenia lokalne, takie jak kult
greckiego boga zdrowia Asklepiosa czy mistyczny kult egipskiej
bogini Izydy, rozprzestrzeniły się na cały hellenistyczny świat.
W wielu przypadkach wierzenia greckie oraz rodzime kulty
bliskowschodnie zaczęły się przenikać i przejmować od siebie
poszczególne obrzędy. To łączenie się tradycji było możliwe,
ponieważ odmienne wierzenia wiązały podobne założenia co do
sposobu radzenia sobie z troskami codziennego życia. W innych
przypadkach wierzenia greckie i miejscowe po prostu istniały
obok siebie. Mieszkańcy wiosek w egipskiej prowincji Fajum
czcili na przykład nadal swojego boga pod postacią krokodyla
i mumifikowali zmarłych, jednocześnie oddając cześć także
bogom greckim. Zgodnie z tradycją politeizmu ci sami ludzie
mogli swobodnie oddawać cześć starym i nowym bogom.

Różnorodne wierzenia wyznawane w świecie hellenistycznym
łączył istotny motyw filozoficzny: relacja pomiędzy jednostką
oraz wszechwładną, nieprzewidywalną siłą przypadku lub
szczęścia. Religia grecka zawsze uwzględniała tę relację, ale
chaos polityczny panujący od czasu wojny peloponeskiej
prowadził do rosnącej obawy przed tym, co nieprzewidywalne.



Rozwój astronomii ujawnił natomiast matematyczną precyzję,
z jaką poruszają się ciała niebieskie. Praktyka religijna musiała
zatem odnieść się do rosnącej rozbieżności między
przewidywalnością sfery niebieskiej a bezkształtnym chaosem
charakteryzującym egzystencję na ziemi. Jednym
z popularniejszych rozwiązań tego problemu było sięganie po
przepowiednie astrologiczne, dedukowane z ruchu ciał
niebieskich uznawanych za bóstwa.

Innym rozwiązaniem proponującym wiernym ochronę przed
okrucieństwami przypadku było różnego rodzaju zbawienie
oferowane przez bóstwa hellenistyczne. Jedną z form
bezpieczeństwa miała być opieka potężnych władców, władnych
chronić ludzi ze względu na nadany im boski status. Kulty
władców powstawały w podzięce dla dobroczyńców. Ateńczycy
na przykład dokonali deifikacji żyjących Macedończyków –
Antygonosa i Demetriusza – w 307 r. p.n.e., po tym, jak ci
wręczyli miastu ogromne dary i przywrócili demokrację
(obaloną piętnaście lat wcześniej przez innego macedońskiego
wodza). Jak większość kultów władców, ten również stanowił
odzwierciedlenie spontanicznej wdzięczności i pochlebiania
rządzącym w nadziei na dalszą przychylność. Zgodnie
z macedońskimi zwyczajami władcy z dynastii Antygonidów nie
byli czczeni jako bogowie we własnej ojczyźnie, natomiast wiele
miast w państwie Ptolemeuszy i Seleukidów wprowadzało kulty
swoich królów i królowych. (Władcy i władczynie z dynastii
Ptolemeuszy byli uznawani za bogów zgodnie z tradycjami
starodawnej religii egipskiej). Inskrypcja umieszczona przez
egipskich kapłanów w roku 238 p.n.e. zwięźle opisuje cechy
boskiego króla i królowej: „Król Ptolemeusz III i królowa
Berenika, jego siostra i małżonka, Bóstwa Opiekuńcze (...)
sprawowali mądre rządy (...), zaś [po suszy] ofiarowali znaczną
część swych dochodów na ratunek ludności, i dzięki
sprowadzaniu zboża (...) ocalili mieszkańców Egiptu” (Austin,
The Hellenistic World, no. 271 = OGIS 56).

Inną ochronę oferowały wyznawcom bóstwa lecznicze.



Naukowa medycyna grecka odrzucała teorię
o nadprzyrodzonym pochodzeniu chorób i leczenia
przynajmniej od czasu utworzenia przez Hipokratesa szkoły
medycznej na wyspie Kos w końcu V w. p.n.e. Mimo to
w okresie hellenistycznym rosła popularność kultu Asklepiosa,
syna Apollona, którego liczne świątynie oferowały leczenie
chorób i ran. Wierni proszący o jego pomoc spali w specjalnych
dormitoriach w nadziei, że bóg we śnie przekaże im informację
o koniecznej terapii. Zalecenia te obejmowały głównie dietę
i aktywność fizyczną, jednak liczne inskrypcje fundowane przez
wdzięcznych pacjentów świadczą o cudownych uzdrowieniach,
a nawet zabiegach dokonywanych przez bóstwo podczas snu.
Jedna z typowych inskrypcji głosi: „Ambrozja z Aten była ślepa
na jedno oko (...) drwiła z niektórych leków [opisanych
w inskrypcjach umieszczonych w świątyni] jako
niewiarygodnych (...) Gdy jednak zasnęła, ujrzała boga
stojącego koło niej (...) Otworzył chore oko i wlał w nie lek. Gdy
dzień nastał, odeszła uleczona” (Austin, The Hellenistic World,
no. 146 = IG 4 Sec. Ed. 1, no. 121.IV).

Inne wierzenia oferowały wiedzę tajemną, stanowiącą klucz do
zbawienia za życia i po śmierci. Jako że codzienność pełna była
niebezpieczeństw i wielu ludzi młodo umierało, ochrona przed
fizycznymi zagrożeniami miała większe znaczenie praktyczne od
dbania o duszę czy los zmarłego w zaświatach. W okresie
hellenistycznym religie coraz częściej podkreślały jednak
konieczność moralnego przygotowania się do życia po śmierci.
Z obu tych powodów nadal popularne były Misteria
Eleuzyńskie, popularność zyskiwały jednak również mistyczne
kulty greckiego boga Dionizosa oraz szczególnie egipskiej bogini
Izydy. Ta ostatnia, tak jak czczona w Syrii Atargatis czy
wyznawana we Frygii i Cylicji (Azja Mniejsza) Kybele (Wielka
Matka), była boginią, której kult rozprzestrzenił się na niemal
wszystkie krańce hellenistycznego świata. Popularność Izydy
wzrosła dzięki patronatowi króla Ptolemeusza I, który utworzył
oficjalne miejsce jej kultu w Aleksandrii. Przekształcił też



egipskiego boga Ozyrysa na modłę grecką jako Serapisa,
pełniącego rolę małżonka Izydy. Serapis miał ratować przed
śmiercią w katastrofach morskich i od chorób. Kult Izydy
obejmował skomplikowane rytuały zaczerpnięte z religii
egipskiej przemieszanej z elementami greckimi. Stała się ona
najpopularniejszą boginią w świecie śródziemnomorskim.
Wyznawcy Izydy mieli nadzieję na osiągnięcie osobistego
oczyszczenia oraz liczyli na pomoc bogini w przezwyciężeniu
demonicznego wpływu przypadku i szczęścia.

Fakt, że egipski kult Izydy osiągnął ogromną popularność
wśród Greków (a później także Rzymian) równolegle
z wyznawanymi nadal bóstwami greckimi, jest najlepszym
dowodem na przenikanie się kultur hellenistycznego świata.
Równie uderzające jest to, że wielu Żydów przyjęło język grecki
i wiele elementów greckiej kultury. Działo się to najczęściej
w żydowskich społecznościach poza samą Palestyną, jak
w Aleksandrii. Tam też w początkach III w. p.n.e.
przetłumaczono na grekę Stary Testament, co miało nastąpić
na życzenie króla Ptolemeusza II. Zhellenizowani Żydzi
zachowali praktyki religijne i zwyczaje tradycyjnego judaizmu,
odmawiali także czczenia greckich bogów, ale ich życie stało się
„bardziej greckie”. Przemiany polityczne i kulturowe okresu
hellenistycznego wpłynęły także na życie Żydów pozostałych
w Palestynie. Region ten stanowił teren sporny pomiędzy
potężnymi państwami Ptolemeuszy i Seleukidów; znajdował się
w posiadaniu Ptolemeuszy w III w. p.n.e i Seleukidów w II w.
p.n.e. Obie dynastie pozwalały Żydom na zachowanie
wewnętrznej autonomii pod przywództwem arcykapłana
w Jerozolimie. W II w. p.n.e. wśród Żydów doszło do konfliktów
wewnętrznych o dopuszczalną skalę wpływów greckich
w tradycyjnym judaizmie. Seleukidzki władca Antioch IV (pan.
175-163 p.n.e.) interweniował na rzecz skrajnie zhellenizowanej
frakcji judaizmu, która przejęła urząd arcykapłański. W roku
167 p.n.e. Antioch zmienił Świątynię w Jerozolimie na
przybytek ku czci syryjskiego boga Baal Szamena, którego



wyznawał, i zakazał sprawowania tradycyjnych żydowskich
obrzędów, takich jak zachowywanie Szabatu i obrzezania. Bunt
wzniecony przez Judę Machabeusza po dwudziestopięcioletnich
zmaganiach przyniósł Żydom wyzwolenie spod władzy
Seleukidów. Najsławniejszym wydarzeniem powstania
Machabeuszy było odzyskanie przez Żydów Świątyni
w Jerozolimie i ponowne rozpoczęcie w niej kultu żydowskiego
Boga, tryumf upamiętniany przez Żydów do dzisiaj w święcie
Chanuka. Fakt, że kultura grecka okazała się atrakcyjna
przynajmniej dla części posiadających starodawne tradycje
Żydów, stanowi namacalny dowód skuteczności jej
oddziaływania na ludność – choć na pewno nie całą –
hellenistycznego świata.

Wśród elementów tworzących różnorodność ówczesnego
świata było wiele nowości. Powstanie królestw zmieniło mapę
polityczną i dynamikę społeczną greckiego świata.
Hellenistyczne królowe cieszyły się większym bogactwem
i władzą niż najważniejsze kobiety greckiego świata
klasycznego. Filozofowie wypracowywali doktryny myślenia
i działania, które miały przynieść jednostkom osobisty spokój
w pełnym zamętu świecie. Naukowcy i lekarze dokonywali
nowych odkryć; znacznie rozszerzyli wiedzę o świecie, choć
niewiele wnieśli do praktycznego zastosowania nauki. Rytuały
i wierzenia nowych kultów religijnych miały chronić swych
wyznawców przed niebezpieczeństwami losu i zapewnić lepszą
łączność z bóstwem. Wśród tych przemian zachodzących
w szerokim świecie, do jakiego przeniesiona została grecka
kultura, podstawy codziennego życia większości populacji
pozostały niezmienione – wiązały się z pracą fizyczną, biedą,
niewolnictwem oraz ograniczonymi możliwościami awansu
materialnego i społecznego. Większość ludzi, tak jak ich
przodkowie, spędzała czas w pracy na polach, w winnicach, na
pastwiskach, w zakładach rzemieślniczych i na targowiskach.
Elementy te były niezmienne przez większość starożytnej
historii greckiej, o czym nie można zapominać, gdy myśli się



o wspaniałych osiągnięciach starożytnych Greków. Nie można
dokonać ogólnej oceny starożytnej Grecji, nie biorąc pod uwagę
obu aspektów jej historii.



 
 

Epilog: Koniec jako nowy początek



 
 

Zgodnie z podejściem do historii starożytnej Grecji
nakreślonym na początku tej książki, wydaje się zasadne
oprzeć się pokusie zamieszczenia w jej zakończeniu
konkretnych wniosków. Przede wszystkim, jak pisałem
w rozdziale pierwszym, historia grecka nie kończy się na
okresie hellenistycznym. Po drugie, ramy objętościowe nie
pozwoliły zająć się wnioskami i ocenami, jakie w odniesieniu do
własnej historii sformułowali sami Grecy. W moim przekonaniu
uczciwość nakazuje historykom zwracać uwagę przede
wszystkim na to, co ludzie mówią sami o sobie. Dopiero
wziąwszy pod uwagę ich punkt widzenia, wolno prezentować
wyniki własnych przemyśleń. W tej książce nie ma na to
miejsca.

Przede wszystkim jednak pragnę zachęcić czytelników do
poświęcenia czasu na wypracowanie własnych wniosków dzięki
wyjściu poza tę świadomie skrótową i wybiórczą narrację.
Sposobem na rozpoczęcie tych wartościowych poszukiwań – by
ponownie podkreślić słowa z pierwszego rozdziału – będzie
sięgnięcie do źródeł antycznych i studiowanie ich jako
kompletnych prac, a nie we fragmentach wyrwanych z ich
pełnego kontekstu. Kolejnym krokiem może być sięgnięcie po
współczesne opracowania historyczne. Jak zauważył pamiętnie
Pauzaniasz, niemal wszystko w dziejach starożytnej Grecji jest
tematem sporów. Tak właśnie powinno być w przypadku
kultury, która traktowała wszelką ludzką działalność – od
polityki przez sport aż po miłość – jako rywalizację. Dotyczyło to
nawet wniosków wyciąganych przez Greków na temat ich
własnej historii, co widzimy u Strabona, autora prac
geograficznych i etnograficznych, piszącego w I w. n.e. Był to
punkt zwrotny w historii europejskiej, jako że było już



oczywiste, że Imperium Rzymskie nie będzie efemerydą. Równie
oczywiste było też, że Grekom nie uda się odzyskać
niepodległości politycznej i międzynarodowego statusu
utraconego na rzecz Rzymian.

W jednym z fragmentów Strabon używa ostrego języka
przeciwko innym greckim autorom, którzy jego zdaniem
niewłaściwie piszą o „prawych i szlachetnych barbarzyńcach”
porównywanych z Grekami. Przeciwstawiał im jako znacznie
lepsze własne prace, w których zaskakująco bezpośrednio mówi
o szkodliwych skutkach szerzenia kultury greckiej na inne
ludy: „Nasz sposób życia zainicjował zmiany na gorsze niemal
wśród wszystkich, przynosząc przyjemności i luksusy oraz
niezliczone wymówki dla zdobywania coraz więcej i więcej,
i tylko po to” (Geografia, C 301 = 7.3.7). Być może Strabon
krytykował pozostałych Hellenów, gdyż ograniczenie greckich
wpływów w świecie napełniło go zgorzknieniem. Być może
starał się po prostu zyskać kilka dodatkowych punktów
w rywalizacji z innymi autorami. W każdym razie fragment ten
przypomina nam, że starożytni Grecy nie wahali się krytycznie
oceniać własnej kultury.

Niezależnie od motywacji skłaniającej Strabona do
dokonywania krytycznej oceny kultury greckiej, fakt, że to
uczynił, przypomina nam o wolności słowa, jaką szczycili się
starożytni Grecy. Najistotniejszym elementem tej wolności była
dla Greków możliwość mówienia ludziom tego, co niekoniecznie
musiało się im podobać. Wydaje mi się to godne zapamiętania
dla tych, którzy są gotowi podjąć przynoszący satysfakcję
wysiłek badania źródeł, jako że wówczas zyskają możliwość
wyciągania wartościowych wniosków, opartych na wnikliwej
i pokornej refleksji nad starożytnymi tekstami. Wykonanie tej
pracy pozwala także na najbardziej nawet zdecydowane
odrzucanie cudzych wniosków, które uznają za błędne. Dzieje
osiągnięć i niepowodzeń starożytnych Greków zawierają nadal
mnóstwo niewiadomych. Fakt ten nie powinien zniechęcać,
a wręcz przeciwnie – popychać czytelników do samodzielnego



zagłębiania się w to zagadnienie i do swobodnego rywalizowania
ze Strabonem, ze mną, i z każdym innym autorem piszącym
o starożytnej Grecji w formułowaniu i wyrażaniu własnych
wniosków na temat historii, z której tak wiele pozostało z nami
po dziś dzień.



 
 

Bibliografia

 
 
 
 
 

Aeschines, Aeschines, przeł. Chris Carey. Austin: University of
Texas Press 2000 (zawiera Mowy).

Ajschylos, Tragedie, przeł. Stefan Srebrny. Kraków: Homini
2005.

Ajschylos, Dzieje Orestesa, przeł. Jan Kasprowicz. Lwów:
Towarzystwo Wydawnicze 1908.

Alcaeus, zob. Greek Lyric: An Anthology in Translation (1996).
Alcidamas, The Works and Fragments, przeł. J. V. Muir.

London: Bristol Classical Press 2001.
Alcman, zob. Greek Lyric: An Anthology in Translation (1996).
Anaxagoras zob. The First Philosophers (2000).
Anyte, zob. Sappho’s Lyre (1991).
Apollonios z Rodos, Wyprawa Argonautów po złote runo

(Argonautika), przeł. Emilia Zybert-Pruchnicka. Wrocław:
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego 2012.

Appian z Aleksandrii, Historia Rzymska, t. 1-2, przeł. Ludwik
Piotrowicz. Wrocław: Ossolineum 1957.

Archilochus zob. Greek Lyric: An Anthology in Translation
(1996).

Arystofanes, Gromiwoja, przeł. Edmund Cięglewicz. Kraków:
Gebethner i sp. 1910; www.wolnelektury.pl

Arystofanes, Ptaki, przeł. Artur Sandauer. Warszawa: PIW
1965.



Arystofanes, Żaby, przeł. Artur Sandauer. Warszawa: PIW
1956.

Arystoteles, Dzieła wszystkie, t. I-VII, Warszawa: PWN 1990-
2003.

Arrian, Wyprawa Aleksandra Wielkiego, przeł. Hanna Gesztoft-
Gasztołd. Wrocław: Ossolineum 1963 (repr. Warszawa:
DeAgostini 2004).

Atenajos, Uczta mędrców, przeł. Krystyna Bartol, Jerzy
Danielewicz. Poznań: Wydawnictwo Poznańskie 2010, 2012.

Atthidographers, The Story of Athens: The Fragments of the
Local Chronicles of Attika, przeł. Philip Harding. London:
Routledge 2008.

Callimachus, The Poems of Callimachus, przeł. Frank Nisetich.
Oxford: Oxford University Press 2001.

Chrysippus, zob. The Stoics Reader (2008).
Clement, Miscellanies. The Ante-Nicene Fathers: Translations of

the Fathers Down to A.D. 325, vol. 2, Peabody: Hendrickson
1994, s. 299-567.

Critias, zob. The Older Sophists (1972), s. 241-270.
Curtius Rufus, Quintus, The History of Alexander, przeł. John

Yardley. London: Penguin Books 2004.
Democritus, zob. The First Philosphers (2000).
Demosthenes, Demosthenes, vol. 1-7, Cambridge: Harvard

University Press 1930-1949.
Demostenes, Wybór mów, przeł. Romuald Turasiewicz,

Wrocław-Warszawa: Ossolineum 2005.
Didymus, Didymos on Demosthenes, przeł. Philip Harding,

Oxford: Clarendon Press 2006.
Diodorus Siculus, Library of History, przeł. C. H. Oldfather, vol.

1-12. Cambridge: Harvard University Press 1933-1967.
Diodorus Siculus, The Persian Wars to the Fall of Athens, Books

11-14.34 (480-401 p.n.e.), przeł. Peter Green. Austin:
University of Texas Press 2010.

Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy słynnych filozofów.
Warszawa: Wyd. Nauk. PWN 2012.



Dissoi Logoi [Podwójne argumenty], zob. The Older Sophists
(1972).

Epicurus, The Epicurus Reader: Selected Writings and
Testimonia, przeł. Brand Inwood, L. P. Gerson. Indianapolis:
Hackett 1994.

Euclid, Elements, przeł. Thomas L. Heath. New York: Dover
1956.

Eurypides, Tragedie: Alkestis; Medea; Hippolytos; Trojanki;
Ijon, przeł. Jerzy Łanowski. Warszawa: PIW 1967.

Eurypides, Tragedie: Cyklop; Hekabe; Andromacha; Oszalały
Herakles; Helena; Orestes, przeł. Jerzy Łanowski. Warszawa:
PIW 1972.

Excerpta de insidis. The First Philosophers: The Presocratics and
the Sophists, przeł. Robin Waterfield. Oxford: Oxford
University Press 2000.

Fragment of Old Comedy, przeł. Ian C. Storey. Cambridge:
Harvard University Press 2011.

Gorgias, zob. The First Philosophers (2000); The Older Sophists
(1972).

Greek Elegiac Poetry: From the Seventh to the Fifth Centuries
b.c., przeł. Douglas E. Gerber. Cambridge: Harvard University
Press 1999.

Greek Lyric, przeł. David A. Campbell, vol. 1-5. Cambridge:
Harvard University Press 1982-1993.

Greek Lyric: An Anthology in Translation, przeł. Andrew M.
Miller. Indianapolis: Hackett 1996.

Liryka starożytnej Grecji, przeł. Włodzimierz Appel i in. Różne
wydania, np. Warszawa-Poznań: PWN 1996.

Hecataeus, Brill’s New Jacoby. Płatne repozytorium
internetowe, tekst grecki z angielskim przekładem:
http://referenceworks.brillonline.com/browse/brill-s-new-
jacoby

The Hellenistic Philosophers, vol. 1: Translations of the Principal
Sources, with Philosophical Commentary; vol. 2: Greek and
Latin Texts with Notes and Bibliography, red. A. A. Long, D. N.



Sedley. Cambridge: Cambridge University Press 1987; zawiera
fragmenty O Państwie.

Hellenistic Poetry: An Anthology, przeł. Barbara Hughes Fowler.
Madison: University of Wisconsin Press 1990.

Herodot, Dzieje, przeł. Seweryn Hammer. Warszawa: Czytelnik
2004.

Hezjod, Narodziny bogów (Theogonia), Prace i dni, Tarcza, przeł.
Jerzy Łanowski. Warszawa: Prószyński i S-ka 1999.

Hippocrates, Hippocratic Writings, przeł. J. Chadwick i in.
London: Penguin Books 1983.

Homer, Iliada, przeł. Kazimiera Jeżewska. Wrocław:
Ossolineum 1986.

Homer, Odyseja, przeł. Lucjan Siemieński. Wrocław:
Ossolineum 1965.

Hymnoi homirikoi czyli Hymny homeryckie, przeł. Włodzimierz
Appel. Toruń 2001

Horace, The Complete Odes and Epodes, przeł. David West.
Oxford: Oxford University Press 1997.

Isaeus, Isaeus, przeł. Michael Edwards. Austin: University of
Texas Press 2007.

Isocrates, Isocrates I, przeł. David Mirhady, Yun Lee Too.
Austin: University of Texas Press 2000.

Isocrates, Isocrates II, przeł. Terry L. Papillon. Austin:
University of Texas Press 2004.

Justin, Cornelius Nepos and Eutropios, przeł. John Selbey
Watson. London: H. G. Bohn 1853.

Ksenofont, Historia grecka, przeł. Witold Klinger. Wrocław:
Ossolineum 1958, repr. Warszawa: De Agostini 2004.

Ksenofont, Pisma sokratyczne: Obrona Sokratesa.
Wspomnienia o Sokratesie. Uczta, przeł. Leon Joachimowicz.
Warszawa: PIW 1967.

Ksenofont, Ustrój polityczny Sparty, przeł. Andrzej Zinkiewicz
i in. Warszawa: Instytut Historyczny UW 2008,
http://repozytorium.lectorium.edu.pl/handle/item/800

Ksenofont, Wyprawa Cyrusa, przeł. Władysław Madyda.



Warszawa: Czytelnik 2003.
Leucippus, zob. The First Philosophers, 2000.
Libanius, Orations,
Lucian, Selected Dialogues, przeł. C. D. N. Costa. Oxford:

Oxford University Press 2005.
Lysias, Lysias, przeł. S. C. Todd. Austin: University of Texas

Press 2000.
Menander, The Plays and Fragments, przeł. Peter Brown.

Oxford: Oxford University Press 2001.
Mimnermos, zob. Liryka starożytnej Grecji.
Moiro, zob. Sappho’s Lyre (1991).
Nicolaus of Damascus, Brill’s New Jacoby. Płatne repozytorium

internetowe, tekst grecki z angielskim przekładem:
http://referenceworks.brillonline.com/browse/brill-s-new-
jacoby

Nossis, zob. Sappho’s Lyre (1991).
The Older Sophists: A Complete Translation by Several Hands of

the Fragments in Die Fragmente der Vorsokratiker edited by
Diels-Kranz with a New Edition of Antiphon and Euthydemus,
red. Rosamund Kent Sprague. Columbia: University of South
Carolina Press 1972.

Palatine Anthology, The Greek Anthology, przeł. W. R. Paton,
vol. 1-5. Cambridge: Harvard University Press 1925-1927.

Antologia Palatyńska, wybrał, przeł. i oprac. Zygmunt Kubiak.
Warszawa: LSW 1992.

Pauzaniasz, Na olimpijskiej bieżni i w boju. Z Pauzaniasza:
Wędrówki po Helladzie księgi V, VI i IV, przeł. Janina
Niemirska-Pliszczyńska. Wrocław: Ossolineum 1968.

Pauzaniasz, U stóp boga Apollona. Z Pauzaniasza: Wędrówki po
Helladzie księgi VIII, IX, X, przeł. Janina Niemirska-
Pliszczyńska, Henryk Podbielski. Wrocław: Ossolineum 1989.

Pauzaniasz, W świątyni i w micie. Z Pauzaniasza: Wędrówki po
Helladzie księgi I, II, III i VII, przeł. Janina Niemirska-
Pliszczyńska. Wrocław: Ossolineum 1973.

Philemon, The Fragments of Attic Comedy After Meineke,



Bergk, and Kock, przeł. J. M. Edmonds. Leiden: Brill 1957-
1961.

Platon, Dialogi, t. 1-2, przeł. Władysław Witwicki. Kęty: Wyd.
Antyk 1999.

K. Pliniusza Starszego Historyi naturalnej ksiąg XXXVII, przeł.
Józef Łukaszewicz, t. 1-10. Poznań: Księgarnia i drukarnia J.
Łukaszewicza 1845 (http://polona.pl)

Plutarch, Żywoty sławnych mężów, przeł. Mieczysław Brożek, t.
1-3. Wrocław: Ossolineum repr. Warszawa: De Agostini 2004-
2006.

Plutarch, Moralia: wybór pism filozoficzno-popularnych, przeł.
Zofia Abramowiczówna. Wrocław: Ossolineum 1954, repr.
Warszawa: De Agostini 2005.

Pollux, Onomasticon. Angielskiego tłumaczenia brak. XIX-
wieczne wydanie greckie: Iulii Pollucis Onomasticon ex
recensione Immanuelis Bekkeri, Berlin: F. Nikolai 1846, jest
dostępne online jako darmowy e-book na Google Books.

Polibiusz, Dzieje, t. 1, przeł. Seweryn Hammer. Wrocław:
Ossolineum 1957, t. 2, przeł. Seweryn Hammer, Mieczysław
Brożek. Wrocław: Ossolineum 1962.

Posidippus, The Fragment of Attic Comedy After Meineke, Bergk,
and Kock, przeł. J. M. Edmonds. Leiden: Brill 1957-1961.

Protagoras, zob. The First Philosophers (2000), The Older
Sophists (1972).

Safona, zob. Liryka starożytnej Grecji.
Solon, zob. Liryka starożytnej Grecji.
Antologia tragedii greckiej. Ajschylos, Sofokles, Eurypides,

przeł. Stefan Srebrny, Kazimierz Morawski, Jerzy Łanowski.
Kraków: Wydawnictwo Literackie 1989.

Stobaeus, Anthology. Angielskiego tłumaczenia brak. XIX-
wieczne wydanie greckie: Ioannis Stobaei Anthologium, vol. 1-
5, red. Curtius Wachsmuth, Otto Hense, Berlin: Weidmann
1884-1912, jest dostępne online jako darmowy e-book na
Google Books.

The Stoics Reader: Selected Writings and Testimonia, przeł.



Brad Inwood. Indianapolis: Hackett 2008.
Strabo, Geography, przeł. Horace Leonard Jones, vol. 1-8.

Cambridge: Harvard University Press 1960-1970.
Theocritus, Idylls, przeł. Anthony Verity. Oxford: Oxford

University Press 2002.
Teognis, zob. Liryka starożytnej Grecji.
Theophrastus, Characters, przeł. Jeffrey Rusten. Cambridge:

Harvard University Press 2003.
Theopompus, Brill’s New Jacoby. Płatne repozytorium

internetowe, tekst grecki z angielskim przekładem:
http://referenceworks.brillonline.com/browse/brill-s-new-
jacoby

Tukidydes, Wojna peloponeska, przeł. Kazimierz Kumaniecki.
Warszawa: Czytelnik 1988.

Tyrtajos, zob. Liryka starożytnej Grecji.
Vitruvius, Ten Books on Architecture, przeł. Ingrid D. Rowland.

New York: Cambridge University Press 1999.
Xenophanes, zob. The First Philosophers (2000).
Zenon z Kition, zob. The Stoics Reader (2008).
 
 
Zbiory źródeł

W książkach zawarto tłumaczenia starożytnych źródeł
ułożonych w porządku chronologicznym lub tematycznym.
 
Austin Michael, The Hellenistic World from Alexader to the

Roman Conquest. A Selection of Ancient Sources in Translation.
Cambridge: Cambridge University Press 2006.

Crawford Michael, Whitehead David, Archaic and Classical
Greece: A Selection of Ancient Sources in Translation.
Cambridge: Cambridge University Press 1983.

Davison Claire Cullen, Pheidias: The Sculptures and Ancient
Sources. London: Institute of Classical Studies 2009.

Dillon Matthew, Garland Lynda, Ancient Greece: Social and



Historical Documents from Archaic Times to the Death of
Alexander. London: Routledge 2010.

Emlyn Jones C. J., The Ionians and Hellenism: A Study of the
Cultural Achievement of Early Greek Inhabitants of Asia Minor.
London: Routledge&Kegan Paul 1980.

Irby-Massie Georgia L., Keyser Paul T., Greek Science of the
Hellenistic Era: A Sourcebook. London: Routledge 2002.

Kearns Emily, Ancient Greek Religion: Sources and Documents.
Cambridge: Cambridge University Press 1990.

Lefkowitz Mary R., Fant Maureen B., Women’s Life in Greece
and Rome: A Source Book in Translation. Baltimore: Johns
Hopkins University Press 2005.

Pollitt J. J., The Art of Ancient Greece: Sources and Documents.
Cambridge: Cambridge University Press 1990.

Pritchard James B., Ancient Near Eastern Texts Relating to the
Old Testament. Princeton: Princeton University Press 1969.

Rhodes P. J., The Greek City-States: A Source Book. Cambridge:
Cambridge University Press 2007.

Rhodes P. J., Osborne Robin, Greek Historical Inscriptions: 404-
323 BC. New York: Oxford University Press 2003.

Robinson Eric W., Ancient Greek Democracy: Readings and
Sources. Malden: Blackwell 2004.

Rusten Jeffrey (red.), The Birth of Comedy: Texts, Documents,
and Art from Athenian Comic Competitions, 484-280, przeł.
Jeffrey Henderson. Baltimore: Johns Hopkins University
Press 2011.

Samons Loren J., Athenian Democracy and Imperialism.
Boston: Houghton Mifflin 1998.

 
 
Opracowania współczesne

Współczesna literatura dotycząca historii starożytnej Grecji
jest ogromna, międzynarodowa i wielojęzyczna. Niniejszy
ograniczony wybór obejmuje prace w języku angielskim



dotyczące tematów zawartych w niniejszej książce. Czytelnik
nie powinien zakładać, że prace te zawierają ostateczne
ustalenia i wnioski ani że zgadzam się z nimi w całości.
 
Acton, Lord (John Emerich Edward Dalberg), Historical Essays

and Studies, red. J. N. Figgis, R. V. Laurence. London:
Macmillan 1907.

Adkins A. W. H., Moral Values and Political Behaviour in Ancient
Greece: From Homer to the End of the Fifth Century. London:
Chatto&Windus 1972.

Balot Ryan, Greed and Injustice in Classical Athens. Princeton:
Princeton University Press 2001.

Biers William, The Archaeology of Greece. An Introduction.
Ithaca: Cornell University Press 1996.

Blundell Sue, Women in Ancient Greece. Cambridge: Harvard
University Press 1995.

Boardman John, The Parthenon and Its Sculptures. Austin:
University of Texas Press 1985.

Boedeker Deborah, Raaflaub Kurt (red.), Democracy, Empire,
and the Arts in Fifth-Century Athens. Cambridge: Harvard
University Press 1998.

Borza Eugene N., Before Alexander: Constructing Early
Macedonia. Claremont: Regina Books 1999.

Bosowrth A. B., Conquest and Empire: The Reign of Alexander
the Great. Cambridge: Cambridge University Press 1988.

Bosworth A. B., Alexander and the East: The Tragedy of
Triumph. Oxford: Oxford University Press 2004.

Bowden Hugh, Mystery Cults of the Ancient World. Princeton:
Princeton University Press 2010.

Briant Pierre, From Cyrus to Alexander: A History of the
Persian Empire. Winona Lake: Eisenbrauns 2002.

Briant Pierre, Alexander the Great and His Empire: A Short
Introducton, przeł. Amelie Kuhrt. Princeton: Princeton
University Press 2010.

Buckler John, Beck Hans, Central Greece and the Politics of



Power in the Fourth Century BC. Cambridge: Cambridge
University Press 2008.

Bundrick Sheramy D., Music and Image in Classical Athens.
Cambridge: Cambridge University Press 2005.

Burkert Walter, Greek Religion: Archaic and Classical, przeł.
Johan Raffan. Oxford: Blackwell 1985.

Cambridge Ancient History, vol. 1-7. Cambridge: Cambridge
University Press 1970-1994.

Camp John McK, The Athenian Agora: Excavations in the Heart
of Classical Athens. London: Thames & Hudson 1992.

Cartledge Paul, The Spartans: The World of the Warrior-Heroes
of Ancient Greece. Woodstock: Overlook Press 2003.

Cartledge Paul, Alexander the Great: The Hunt for a New Past.
London: Macmillan 2004.

Castleden Rodney, Mycenaeans. London: Routledge 2005.
Chadwick John, Linear B and Related Scripts. Berkeley-Los

Angeles: University of California Press 1987.
Cherry Kevin M., Plato, Aristotle, and the Purposes of Politics.

New York: Cambridge University Press 2012.
Cline Eric H., The Oxford Handbook of the Bronze Age Aegean.

Oxford: Oxford University Press 2010.
Cohen David, Law, Sexuality, and Society: The Enforcement of

Morals in Classical Athens. Cambridge: Cambridge University
Press 1991.

Cohen Edward E., Athenian Economy and Society: A Banking
Perspective. Princeton: Princeton University Press 1992.

Cosmopoulos Michael B. (red.), The Parthenon and Its
Sculptures. Cambridge: Cambridge University Press 2004.

Crane Gregory, Thucydides and the Ancient Simplicity: The
Limits of Political Realism. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 1998.

Cunliffe Barry (red.), Prehistoric Europe: An Illustrated History.
Oxford: Oxford University Press 1998.

Dalby Andrew, Siren Feasts: A History of Food and Gastronomy
in Greece. London: Routledge 1996.



Davidson James N., The Greeks and Greek Law: A Radical
Reappraisal of Homosexuality in Ancient Greece. London:
Weidenfeld & Nicolson 2007.

Demand Nancy H., The Mediterranean Context of Early Greek
History. Malden: Wiley-Blackwell 2011.

Dickinson Oliver, The Aegean Bronze Age. Cambridge:
Cambridge University Press 1994.

Dickinson Oliver, The Aegean from Bronze Age to Iron Age:
Continuity and Change Between the Twelfth and Eighth
Centuries BC. London: Routledge 2006.

Dillon Sheila, Ancient Greek Portrait Sculpture: Contexts,
Subjects, and Styles. New York: Cambridge University Press
2006.

Donlan Walter, The Aristocratic Ideal in Ancient Greece:
Attitudes of Superiority from Homer to the End of the Fifth
Century B.C. Lawrence: Coronado Press 1980.

Dougherty Carol, Prometheus. London: Routledge 2006.
Dowden Ken, Livingstone Niall, A Companion to Greek

Mythology, Malden: Wiley-Blackwell 2011.
Easterling P. R., Muir J. V. (red.), Greek Religion and Society.

Cambridge: Cambridge University Press 1985.
Ebbinghaus Susanne, Gods in Color: Painted Sculpture of

Classical Antiquity, Arthur M. Sackler Museum, Sept. 22,
2007 – Jan. 20, 2008. Cambridge: Harvard University Art
Museums 2007.

Ehrenberg Margaret, Women in Prehistory. Norman: Oklahoma
University Press 1989.

Ferguson John, Morals and Values in Ancient Greece. Bristol:
Bristol Classical Press 1989.

Ferrari Gloria, Alcman and the Cosmos of Sparta. Chicago:
University of Chicago Press 2008.

Figueira Thomas J., Mess Contributions and Subsistence at
Sparta, „Transactions of the American Philological
Association” 114, 1984, s. 87-109.

Fisher N. R. E., Slavery in Classical Greece. London: Bristol



Classical Press 1993.
Forsyth Phyllis Young, Thera in the Bronze Age. New York: P.

Lang 1999.
Foxhall Lin, Olive Cultivation in Ancient Greece: Seeking the

Ancient Economy. Oxford: Oxford University Press 2007.
Fredal James, Rhetorical Action in Ancient Athens: Persuasive

Artistry from Solon to Demosthenes. Carbondale: Southern
Illinois University Press 2006.

Fredricksen Rune, Greek City Walls of the Archaic Period, 900-
480 BC. Oxford: Oxford University Press 2011.

Gagarin Michael, Writing Greek Law. Cambridge: Cambridge
University Press 2008.

Garland Robert, Daily Life of the Ancient Greeks. Westport:
Greenwood Press 2009.

Golden Mark, Children and Childhood in Classical Athens.
Baltimore: Johns Hopkins University Press 1990.

Green Peter, Alexander the Great and the Hellenistic Age.
London: Weidenfeld & Nicolson 2007.

Green Peter, The Hellenistic Age: A Short History. New York:
Modern Library 2008.

Grethlein Jonas, The Greeks and Their Past: Poetry, Oratory
and History in the Fifth Century BCE. Cambridge: Cambridge
University Press 2010.

Gruen Erich S., Heritage and Hellenism: The Reinvention of
Jewish Tradition. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 1998.

Guthrie W. K. C., A History of Greek Philosophy, vol. 1-6.
Cambridge: Cambridge University Press 1962-1981.

Hansen Morgens Herman, Polis: An Introduction to the Ancient
Greek City-State. Oxford: Oxford University Press 2006.

Hanson Victor Davis, The Western Way of War: Infantry Battle
in Classical Greece. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 2000.
Henderson Jeffrey, The Demos and Comic Competition, (w:)

Nothing to Do with Dionysus? Athenian Drama in Its Social



Context, J.Winkler, F. Zeitlin (red.). Princeton: Princeton
University Press 1990, s. 271-313.
Herrmann John J., Kondeleon Christine, Games for the Gods:

The Greek Athlete and the Olympic Games. Boston: MFA
Publications 2004.

Holleran Claire, Pudsey April (red.), Demography and the
Graeco-Roman World: New Insights and Approaches.
Cambridge: Cambridge University Press 2011.

Holt Frank Lee, Last World of the Golden King: In Search of
Ancient Afghanistan. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 2012.

Howe Timothy, Pastoral Politics: Animals, Agriculture, and
Society in Ancient Greece. Claremont: Regina Books 2008.

Hughes Alan, Performing Greek Comedy. Cambridge:
Cambridge University Press 2011.

Hughes Bettany, The Hemlock Cup: Socrates, Athens, and the
Search for the Good Life. New York: Knopf 2011.

Hurwit Jeffrey M., The Art and Culture of Early Greece, 1100-
480 BC. Ithaca: Cornell University Press 1987.

Hurwitt Jeffrey M., The Acropolis in the Age of Pericles.
Cambridge: Cambridge University Press 2004.

Jouanna Jacques, Hippocrates. Baltimore: Johns Hopkins
University Press 1999.

Kraay Colin M., Archaic and Classical Greek Coins. Berkeley-
Los Angeles: University of California Press 1976.

Krentz Peter, The Battle of Marathon. New Haven: Yale
University Press 2010.

Kuhrt Amelie, Sherwin-White Susan (red.), Hellenism in the
East: The Interaction of Greek and Non-Greek Civilizations
from Syria to Central Asia after Alexander. Berkeley-Los
Angeles: University of California Press 1987.

Kukre Leslie, Coins, Bodies, Games, and Gold: The Politics of
Meaning in Archaic Greece. Princeton: Princeton University
Press 1999.

Langdon Susan Helen, Art and Identity in Dark Age Greece,



1100-7000 B.C.E. Cambridge: Cambridge University Press
2008.

Levi-Strauss Claude, Totemism, przeł. Rodney Needham.
Boston: Beacon Press 1963.

Lewis John, Solon the Thinker: Political Thought in Archaic
Athens. London: Duckworth 2006.

Lissrrague François, Greek Vases: The Athenians and Their
Images, przeł. Kim Allen. New York: Riverside Book 2001.

Llewellyn-Jones Lloyd (red.), Women’s Dress in the Ancient
Greek World. London: Duckworth 2002.

Long A. A., Hellenistic Philosophy: Stoics, Epicureans, Sceptics.
Berkeley-Los Angeles: University of California Press 1986.

Loomis William T., Wages, Welfare Costs, and Inflation in
Classical Athens. Ann Arbor: University of Michigan Press
1998.

MacDowell Douglas M., The Law in Classical Athens. Ithaca:
Cornell University Press 1978.

Mallory J. P., In Search of the Indo-Europeans: Language,
Archaeology and Myth. London: Thames & Hudson 1989.

Manning J. G., The Last Pharaohs: Egypt Under the Ptolemies,
305-30 B.C. Princeton: Princeton University Press 2010.

Marincola John (red.), Greek and Roman Historiography.
Oxford: Oxford University Press 2011.

Martin Luther, Hellenistic Religions: An Introduction. New
York: Oxford University Press 1987.

Martin Richard P., Myths of the Ancient Greeks. London:
Penguin Books 2003.

Martin Thomas R., Herodotus and Sima Qian: The First Great
Historians of Greece and China. A Brief History with
Documents. Boston: Bedford Books 2009.

Martin Thomas R., Blackwell Christopher W., Alexander the
Great: The Story of an Ancient Life. New York: Cambridge
University Press 2012.

Middleton Guy D., The Collapse of Palatial Society in LBA
Greece and the Postpalatial Period. Oxford: Archaeopress



2010.
Mikalson Jon D., Ancient Greek Religion. Malden: Wiley-

Blackwell 2010.
Miller Stephen G., Ancient Greek Athletics. New Haven: Yale

University Press 2004.
Mirto Maria Serena, Death in the Greek World: From Homer to

the Classical Age, przeł. A. M. Osborne. Norman: University of
Oklahoma Press 2012.

Missiou Anna, Literacy and Democracy in Fifth-Century
Athens. Cambridge: Cambridge University Press 2011.

Mohen Jean-Pierre, Eluere Christian, The Bronze Age in
Europe. New York: Harry N. Abrams 2000.

Morris Ian, Burial and Ancient Society: The Rise of the Greek
City-State. Cambridge: Cambridge University Press 1989.

Morrison John S., Coates J. F., Rankov N. B., The Athenian
Trireme: The History and Reconstruction of an Ancient Greek
Warship. Cambridge: Cambridge University Press 2000.

Murray William M., The Age of Titans: The Rise and Fall of the
Great Hellenistic Navies. New York: Oxford University Press
2012.

Niels Jenifer, Women in the Ancient World. Los Angeles: J. Paul
Getty Museum 2011.

Nielsen Thomas Heine, Olympia and the Classical Hellenic
City-State Culture. Copenhagen: Det Kongelige Danske
Videnskabernes Selskab 2007.

Nixon Lucia, Price Simon, The Size and Resources of the Greek
Cities, (w:) The Greek City: From Homer to Alexander, red.
Oswyn Murray, Simon Price. Oxford: Clarendon Press 1990,
s. 137-170.

Nussbaum Martha C., The Fragility of Goodness: Luck and
Ethics in Greek Tragedy and Philosophy. Cambridge:
Cambridge University Press 1993.

Oakley John H., Sinos Rebecca H., The Wedding in Ancient
Athens. Madison: University of Wisconsin Press 1993.

Ober Josiah, Democracy and Knowledge: Innovation and



Learning in Classical Athens. Princeton: Princeton University
Press 2008.

Osborne Robin, Pots, Trade, and the Archaic Greek Economy.
„Antiquity” 70, 1996, s. 31-44.

Osborne Robin, Greece in the Making, 1200-479 BC. London:
Routledge 2009.

Padgett Michael J., The Centaur’s Smile: The Human Animal in
Early Greek Art. Princeton: Princeton University Art Museum
2003.

Parker Robert, Athenian Religion: A History. Oxford: Clarendon
Press 1996.

Parker Robert, On Greek Religion. Ithaca: Cornell University
Press 2011.

Patterson Cynthia B., The Family in Greek History. Cambridge:
Harvard University Press 1998.

Pomeroy Sarah B., Spartan Women. New York: Oxford
University Press 2002.

Powell Anton, Athens and Sparta: Constructing Greek Political
and Social History from 478 BC. London: Routledge 2001.

Preziosi Donald, Aegean Art and Architecture. Oxford: Oxford
University Press 1999.

Price Simon, Religions of the Ancient Greeks. Cambridge:
Cambridge University Press 1999.

Pritchard David M. (red.), War, Democracy and Culture in
Classical Athens. Cambridge: Cambridge University Press
2010.

Raaflaub Kurt A., The Discovery of Freedom in Ancient Greece,
przeł. Renate Franciscono. Chicago: Univeristy of Chicago
Press 2004.

Raaflaub Kurt A., Ober Josiah, Wallace Robert W. (red.),
Origins of Democracy in Ancient Greece. Berkeley-Los
Angeles: University of California Press 2007.

Rawlings Louis, The Ancient Greeks at war. Manchester:
Manchester University Press 2007.

Reden Sitta von, Money in Classical Antiquity. Cambridge:



Cambridge University Press 2010.
Renfrew Colin, Before Civilization: The Radiocarbon Revolution

and Prehistoric Europe. Cambridge: Cambridge University
Press 1979.

Rihil Tracey Elizabeth, Greek Science. Oxford: Oxford
University Press 1999.

Robinson Eric W., Democracy Beyond Athens: Popular
Government in the Greek Classical Age. Cambridge:
Cambridge University Press 2011.

Roisman Joseph (red.), Brill’s Companion to Alexander the
Great. Leiden: Brill 2003.

Ruffell I.A., Politics and Anti-Realism in Athenian Old Comedy:
The Art of the Impossible. Oxford: Oxford University Press
2011.

Sallares Robert, The Ecology of the Ancient Greek World.
Ithaca: Cornell University Press 1991.

Samon Loren J. (red.), The Cambridge Companion to the Age of
Pericles. Cambridge: Cambridge University Press 2007.

Sandars N. K., The Sea Peoples: Warriors of the Ancient
Mediterranean, 1250-1150 B.C. London: Thames & Hudson
1978.

Scarre Christopher, Stetoff Rebecca, The Palace of Minos at
Knossos. New York: Oxford University Press 2003.

Scheidel Walter, Demography and Sociology, (w:) Oxford
Handbook of Hellenic Studies, red. George Boys-Stones,
Barbara Graziosi, Phiroze Vasunia. Oxford: Oxford University
Press 2009, cz. 4, rozdz. 54.

Schofield Louise, The Mycenaeans. Los Angeles: J. Paul Getty
Museum 2007.

Schwartz Adam, Reinstating the Hoplite: Arms, Armour and
Phalanx Fighting in Archaic and Classical Periods. Stuttgart:
Franz Steiner 2009.

Scott Michael, Delphi and Olympia: The Spatial Politics of
Panhellenism in the Archaic and Classical Periods.
Cambridge: Cambridge University Press 2010.



Seaford Richard, Money and the Early Greek Mind: Homer,
Philosophy, Tragedy. Cambridge: Cambridge University Press
2007.

Sherwin-White Susan, Kuhrt Amelie, From Samarkhand to
Sardis: A New Approach to the Seleucid Empire. Berkeley-Los
Angeles: University of California Press 1993.

Shipley Graham, The Greek World After Alexander, 323-30 BC.
London: Routledge 2000.

Sommerstein Alan H. (red.), Brill’s Companion to the Study of
Greek Comedy. Leiden: E. J. Brill 2010.

Stansbury-O’Donnell Mark, Vase Painting, Gender, and Social
Identity in Archaic Athens. New York: Cambridge University
Press 2006.

Steiner Deborah, Images in Mind: Statues in Archaic and
Classical Greek Literature and Thought. Princeton: Princeton
University Press 2001.

Stewart Andrew F., Classical Greece and the Birth of Western
Art. Cambridge: Cambridge University Press 2008.

Stoneman Richard, The Ancient Oracles: Making the Gods
Speak. New Haven: Yale University Press 2011.

Strauss Barry, The Battle of Salamis: The Naval Encounter
That Saved Greece – and Western Civilization. New York:
Simon & Schuster 2004.

Strauss Barry, The Trojan War: A New History. New York:
Simon & Schuster 2006.

Stuttard David, Power Games: Ritual and Rivalry at the Ancient
Greek Olympics. London: British Museum Press 2011.

Swaddling Judith, The Ancient Olympic Games. Austin:
University of Texas Press 2008.

Thorley John, Athenian Democracy. London: Routledge 2004.
Todd S. C., The Shape of Athenian Law. Oxford: Clarendon

Press 1993.
Treister M. Ju, Trade in Metals in the Greek World. From

Archaic into the Hellenistic Epoch. „Bulletin of the Metals
Museum” 18, 1992, s. 29-43.



Tsetskhladze Gocha R. (red.), Greek Colonisation: An Accound
of Greek Colonies and Other Settlements Overseas, vol. 1-2.
Leiden: Brill 2006-2008.

Valvanes Panos, Games and Sanctuaries in Ancient Greece:
Olympia, Delphi, Isthmia, Nemea, Athens. Los Angeles: J.
Paul Getty Museum 2004.

Vasunia Phiroze, The Gift of the Nile: Hellenizig Egypt from
Aeschylus to Alexander. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 2001.

Wees Hans von, Greek Warfare: Myths and Realities. London:
Duckworth 2004.

Weiberg Erika, Thinking the Bronze Age: Life and Death in
Early Helladic Greece. Uppsala: Uppsala University 2007.

Wickkiser Bronwen L., Asklepios, Medicine, and the Politics of
Healing in Fifth-Century Greece: Between Craft and Cult.
Baltimore: Johns Hopkins University Press 2008.

Worman Nancy, Abusive Mouths in Classical Athens.
Cambridge: Cambridge University Press 2008.

Worthington Ian, Philip II of Macedonia. New Haven: Yale
University Press 2008.

Wrenhaven Kelly L., Reconstructing the Slave: The Image of the
Slave in Ancient Greece. Bristol: Bristol Classical Press 2012.

Wycherly W. E., How the Greeks Built Cities. New York: Norton
1976.



 
 

POLECAMY RÓWNIEŻ:
 
 
 

 
 

Niezwykła i dramatyczna historia o tym, jak mała, słaba osada stała się potęgą
rządzącą śródziemnomorskim światem.
„Starożytny Rzym” to jedyna na rynku polskim książka oferująca tak kompleksowe
spojrzenie na cywilizację, która wpłynęła na bieg dziejów.

 


	Spis treści
	Podziękowania
	Nota o cytatach, źródłach i datach
	Wykaz skrótów
	Wstęp
	Początki historii starożytnej Grecji
	Od Indoeuropejczyków do Mykeńczyków
	Wieki ciemne
	Okres archaiczny
	Oligarchia, tyrania i demokracja
	Od wojen perskich do Ateńskiego Związku Morskiego
	Kultura i społeczeństwo Aten w okresie klasycznym
	Wojna peloponeska i jej skutki dla Aten
	Od wojny peloponeskiej do Aleksandra Wielkiego
	Epoka hellenistyczna
	Epilog: Koniec jako nowy początek
	Bibliografia

