o

Tai




STAROZYTNA GRECJA



THOMAS R. MARTIN

STAROZYTNA

GRECJA

OD PREHISTORII
DO CZASOW HELLENISTYCZNYCH

Przeklad
JAN SZKUDLINSKI



Tytul oryginatu: Ancient Greece. From Prehistoric to Hellenistic
Time

Copyright © 1996, 2013 by Yale University

Copyright © by Wydawnictwo Poznanskie sp. z o0.0., 2016
Copyright © for the Polish translation by Wydawnictwo
Poznanskie sp. z o.0., 2016

Ancient Greece. From Prehistoric to Hellenistic Time was
oryginally published

by Yale University Press

Redaktor prowadzacy: Dominika Kuczynska, Bogumit
Twardowski

Redakcja: Paulina Wierzbicka

Korekta: Joanna Pawlowska

Projekt oktadki: Dawid Czarczynski

Sktad i tamanie: Barbara Adamczyk

Mapy wykonat Mariusz Mamet

Fotografie na oktadce: © Depositphotos.com/ luislouro
© Depositphotos.com/ Krisdog

Konwersja publikacji do wersji elektronicznej: Dariusz Nowacki

Wydanie elektroniczne 2016

elSBN 978-83-7976-420-4

Wydawnictwo Poznanskie sp. z o.0.
ul. Fredry 8, 61-701 Poznan
tel.: 61 853 99 10

fax: 61 853 80 75
redakcja@wydawnictwopoznanskie.com



www.wydawnictwopoznanskie.com



Ksigzka ta dedykowana jest mym studentom, ktorzy przez
lata zadawali pytania inspirujgce do wcigz nowych
przemyslen na temat dziejow starozytnej Grecji; kolegom,
ktorzy wielokrotnie pomagali mi przezwycieza¢ wyzwanie,
jakim jest nauczanie historii; czytelnikom, ktorzy przesytali
mi swe uwagi i sugestie, oraz ludowi Grecji, dawnej
i obecnej, ktorych xenia inspirowala mnie i zadziwiala,
w dobrych i ztych czasach.



Spis tresci

Podziekowania
Nota o cytatach, zrodtach i datach
Wykaz skrotow

Wstep

Poczatki historii starozytnej Grecji

Od Indoeuropejczykow do Mykenczykow
Wieki ciemne

Okres archaiczny

Oligarchia. tyrania i demokracja
Od wojen perskich do Atenskiego Zwigzku Morskiego

Kultura i spoteczenstwo Aten w okresie klasycznym
Woijna peloponeska i jej skutki dla Aten

Od woijny peloponeskiej do Aleksandra Wielkiego

Epoka hellenistyczna

Epilog: Koniec jako nowy poczatek

Bibliografia



Podziekowania

Chce przede wszystkim wyrazic swoje uszanowanie dla
cierpliwosci, wsparcia i pomocy udzielanej mi wielokrotnie
przez Jennifer Banks (starszg redaktor Yale University Press);
jej wkitad w te prace jest niemozliwy do przecenienia. Piyali
Bhattacharya i Heather Gold (mtodsi redaktorzy) dowiedli swej
skrupulatnosci w pracach nad ksigzka, podobnie jak Suzie
Tibor, ktora odszukala nowe ilustracje zamieszczone
w niniejszym wydaniu. Kate Davis (redaktor jezykowa)
zashuzyla na goragce podzickowania za szybkie i wnikliwe uwagi
wzbogacajace tekst, podobnie jak Margaret Otzel (starsza
redaktor Yale University Press), ktorej niezawodna pomoc
i zacheta pomogty zmieni¢ brudnopis w ksigzke. Zyczliwe uwagi
krytyczne 1 wnikliwe analizy anonimowych recenzentow
ogromnie ubogacily caly tekst. Moja zona, takze filohellenka,
Ivy Suiyuen Sun, wspierala mnie od samego poczatku, gdy
czterdziesci lat temu rozpoczeliSmy wspolne zycie malzenskie
i nasze zainteresowanie Helladg w czasie pierwszego pobytu
w Grecji.



Nota o cytatach, zrodlach i datach

Okreslenie ,zrodla historyczne” uzywane w tej ksigzce (i
w studiach nad starozytnoscig) odnosi si¢ do tekstow
starozytnych - literackich, dokumentowych, epigraficznych czy
numizmatycznych. By pomoc czytelnikom odnalez¢ fragmenty
cytowane na kartach niniejszej ksigzki, cytaty — gdy tylko
mozliwe — zostang podane zgodnie ze standardowym systemem
referencyjnym, stosowanym powszechnie we wspolczesnych
edycjach naukowych oraz w wiekszosci (cho¢ nie wszystkich)
nowozytnych przektadow. Przykladowo zapis: ,Pauzaniasz,
Wedrowki po Helladzie, IV 2,3” odnosi¢ sie bedzie do ksiegi 4,
rozdzialu 2, ustepu 3 wskazanej pracy Pauzaniasza. W ten
sposob czytelnik bedzie mogl odnalez¢ odpowiedni fragment
w kazdym nowoczesnym wydaniu oryginalnym lub przektadzie,
w ktorym zastosowano ten uktad tekstu.

.Zrodtami pierwotnymi” sg wszelkie pozniejsze badania tych
zrodetl oraz opisywanych w nich historii. Umieszczone w tekscie
cytaty z tych prac zawierajg nazwisko autora lub skrocony
tytut, z numerami odpowiednich stron lub - w przypadku
obiektow skatalogowanych, takich jak inskrypcje czy monety -
sygnature danego obiektu.

Wszelkie daty pozbawione okreslenia p.n.e. lub n.e. uznaje si¢
za odnoszace sie do czasow przed naszg erg. Podane
w nawiasach po imieniu osoby oznaczajg daty, odpowiednio,
urodzin i Smierci, o ile nie poprzedza ich skrot ,pan.”, co
oznacza daty panowania witadcow.



Wykaz skrotow

CAF Theodorus Kock, Comicorum Atticorum Fragmenta,
Leipzig: Treubner 1880-1888, repr. Utrecht: HES 1976.

D.-K. Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, hrsg.
von Walther Kranz, wyd. 11, Zurich: Weidmann 1964.

FgrH Felix Jacoby, Die Fragmente der greichischen Historiker,
Leiden: Brill 1954-1964.

GHI Russel Meiggs, David Lewis (red.), A Selection of Greek
Historical Inscriptions to the End of the Fifth Century B.C.,
Oxford: Clarendon Press 1988.

IG Inscriptiones Graecae, vol. 4, wyd. 2, Berlin: De Gruyter
1929-, vol. 1, wyd. 3, Berlin: De Gruyter 1981.

OGIS Wilhelm Dittenberger, Orientis Graeci Inscriptiones
Selectae, Leipzig: S. Hirzel 1903-1905, repr. Hildesheim:
Olms 1970.



Wstep

Pierwsze wydanie tej ksigzki ukazalo si¢ w roku 1996,
stanowigc pomoc naukowg i uzupetnienie dla Projektu Perseus.
Wowczas, przed rewolucjg internetowq, projekt Perseus
wydawany byl na ptytach CD-ROM, jedynym dostepnym
medium pozwalajacym na polgczenie narracji, ilustracji oraz
tekstow zrodlowych w wersji tlumaczonej oraz oryginalne;j.
Wydanie to juz od ponad dekady dostepne jest w sieci
\% ramach Biblioteki Cyfrowej Perseus
(www.perseus.tufts.edu/hopper/) pod tytulem An Overview of
Classical Greek History from Mycenae to Alexander
(www.perseus.tufts.edu/hopper/text?
doc=Perseus:text:1999.04.0009). Wedtug mozliwie doktadnych
szacunkow zostalo ono wyswietlone ponad milion razy przez
uzytkownikow z catego Swiata. Liczba ta napelnia mnie
radoscig, poniewaz okazuje si¢, ze historia starozytnej Grecji
wcigz fascynuje tak liczne grono, w tym mnie.

Z wielu powodow wspomniane wydanie sieciowe nie bylo
z biegiem lat poprawiane. Wydanie tradycyjne uzupelniano
dwukrotnie (cho¢ bez zmiany ram tematycznych ani ukladu
tresci). Nie mozna juz nazwacC go uzupelnieniem do projektu
Perseus. Ksigzka inspirowana jest jednak tym samym
pragnieniem popularyzowania wiedzy, ktore na kazdym etapie
przepajato wszystkie osoby pracujgce przy tym przetomowym
projekcie. Z tego powodu (i z wielu innych) spotecznosc¢ osob
interesujacych sie starozytng Grecjg oraz bibliotekami
cyfrowymi  wiele zawdziecza  Gregory'emu  Crane’owi,
profesorowi historii starozytnej na uniwersytecie Tufts oraz
Uniwersytecie Lipskim. Jest on znakomitym naukowcem,



przyjacielem oraz — na dobre i zte — fanem druzyny Red Sox.



Poczatki historii starozytnej Grecji



~Jak to w Helladzie, prawie wszystko jest sporne” — tak oto
Pauzaniasz, piszacy w II w. n.e. autor stawnego przewodnika po
wielu miejscach w Grecji, podsumowat fascynujace wyzwanie,
jakie stanowi badanie historii starozytnej Grecji (Wedrowki po
Helladzie, IV 2,3). Tematyka ta budzila wowczas spory,
poniewaz Pauzaniasz, Grek, zyl i pisal w Imperium Rzymskim,
w ktorym Grecy podlegali wladzy cesarza w Rzymie i nie cieszyli
si¢ juz niepodlegloscig, ktorg niegdys tak bardzo si¢ szczycili
i ktorej bronili z takg zaciekloscig. Jednym z tematow sporow
byly przyczyny utraty przez Grekow niepodleglosci oraz
pogodzenie si¢ z zyciem w roli potomkow o wiele stawniejszych
przodkow. Dzisiaj badania nad historig starozytnej Grecji wcigz
wigzg si¢ ze sporami co do ocen osiggniec i niepowodzen, tak
licznych w tych dramatycznych czasach. Z jednej strony
osiggniecia Grekow w dziedzinie innowacyjnej organizacji
politycznej, demokracji, dziejopisarstwa, literatury, dramatu,
filozofii, sztuki i architektury w pelni zastuguja na uzyte przez
piszacego w V w. p.n.e. Herodota okreslenie, wyjasniajace
przyczyny umieszczenia ich w jego przetomowym dziele: byty to
~cuda”. Z drugiej strony jednak wady starozytnych Grekow,
w tym utrzymywanie niewolnictwa, wykluczenie kobiet z zycia
politycznego oraz brak umiejetnosci zjednoczenia sie dla
zachowania niepodlegtosci wydaja si¢ rownie uderzajace
i budza powazny niepokoj. Ja sam po niemal czterdziestu
latach pracy jako badacz, nauczyciel i autor prac o starozytnej
Grecji, nadal uwazam ten temat w catej jego roznorodnosci za
fascynujacy — i czesto budzacy zaklopotanie — ze wzgledu na
respekt, jaki budzi. Respekt, w jezyku angielskim awe, wywodzi
si¢ od starogreckiego rzeczownika achos oznaczajgcego ,bol
psychiczny lub fizyczny”. Moze zatem mie¢ dwa przeciwstawne



znaczenia: ,zadziwienie i akceptacje” oraz ,lek i odrzucenie”.
Obie te reakcje towarzyszg mi w rozwazaniach na temat
starozytnej Grecji oraz sporow, jakie wcigz prowokuje jej
historia.

Starozytna Grecja to temat ogromny. Niniejsze omowienie,
pomyslane jako zwiezte wprowadzenie do zagadnienia,
z koniecznosci skraca lub nawet pomija tematy, ktore inni
podkreslajg. Gdy tylko to mozliwe, staratem si¢ sygnalizowac
czytelnikom  miejsca, w  ktorych  przedstawienie czy
interpretacja wydarzen i osob budzi interesujace dysputy. Nie
sposob jednak poswieci¢ im calej naleznej uwagi bez szkody dla
wymogu zwieztosci. Mam zatem nadzieje, ze czytelnik zostanie
zainspirowany lub przynajmniej sprowokowany do
samodzielnego zbadania tych zagadnien, poczynajac od
starozytnych tekstow. Z tego powodu zrodia te bedg od czasu
do czasu cytowane, by czytelnik mogt posmakowac¢ wiedzy
i radosci, jakie moze dac¢ ich wnikliwe studiowanie.
W bibliografii zamieszczono wyczerpujacg liste przektadow tych
zrodet, jak rowniez wspolczesnych prac historycznych,
w Kktorych zawarto szersze opisy, a niekiedy i odmienne
interpretacje waznych zagadnien, zwlaszcza tych, Kktore
pozostaja sporne.

Ramy czasowe niniejszego opracowania obejmujg okres od
prehistorii (nazywany tak, poniewaz nie zachowaly si¢ dla niego
zadne zrodla pisane) po epoke hellenistyczng (wspolczesna
nazwa okresu po Smierci Aleksandra Wielkiego w roku 323
p.n.e.). Geograficzne ramy si¢gajg, na ile to mozliwe w ksigzce
z zalozenia bardzo krotkiej, do miejsc polozonych w basenie
Morza Srodziemnego, gdzie mieszkali Grecy. WiekszoS¢ opisu
obejmuje okresy archaiczny i klasyczny (wspolczesna nazwa dla
lat odpowiednio 750-500 oraz 500-323 p.n.e.) oraz osiedla na
terenie kontynentalnej Grecji, zwlaszcza Aten. Taki zakres
obejmuje zatem tradycyjny zestaw wydarzen, osobistosci,
tekstow, dziet sztuki oraz budowli starozytnej Grecji,
odzwierciedla tez jednak prosty fakt, ze zachowane do naszych



czasOw starozytne zrodta dla tych czterech wiekow sg bardziej
obfite i byly badane dokladniej niz zrodta dla wczesniejszego
i pozniejszego okresu w dziejach Grecji, choc¢ luke te wypelniajg
nowe odkrycia i Swieze badania naukowe. Wreszcie fakt, ze
ksigzka ta skupia si¢ przede wszystkim na okresie klasycznym,
stanowi odzwierciedlenie mojego zainteresowania budzgcymi
respekt (tak w sensie pozytywnym, jak 1 negatywnym)
dokonaniami i przemysleniami Grekow z tych kilku stuleci.
Wzglednie stabo zaludniona, z ograniczong powierzchnig
ptaskiej i zyznej ziemi uprawnej oraz rozbita politycznie
starozytna Grecja chetnie przejmowala i dostosowywata do
swych potrzeb liczne idee i zdobycze techniki od ludniejszych,
bogatszych 1 mniej podzielonych wewnetrznie sgsiadow na
Bliskim Wschodzie (potudniowo-zachodnim krancu Azji
u wschodnich wybrzezy Morza Srédziemnego). Opierajac sie na
obcych inspiracjach, Grecy tworzyli wlasne idee i praktyki,
z ktorych czes¢ nadal - po tysigcach lat — wplywa na nasze
zycie. Prawda jest tez, ze starozytni Grecy, tak jak i inne ludy
antyczne, zywili wierzenia 1 robili rzeczy budzace dzisiaj
.respekt” w takim sensie, ze byly odrazajgce moralnie. Pod tym
wzgledem zgadzam si¢ zatem z tymi, ktorzy uwazaja przeszitosc
za wyobrazony ,obcy Kkraj”, zaludniony gloéwnie przez ludzi
wyznajacych wartosci moralne zadziwiajgco ,inne” od tych,
ktore wspotczesnie wyznaje — lub deklaruje, ze wyznaje -
wickszosc¢ ludzi. Sgdze tez, ze osoby idealizujgce wspotczesnosc
przyjmuja niekiedy postawe moralnej wyzszosci w swoich
osgdach wobec starozytnosci, dos¢ niestusznie, biorgc pod
uwage nie tak odlegte wydarzenia wspotczesne. Niemniej jednak
pisanie historii nieodmiennie wigze si¢ z wydawaniem osgdow,
chocby przez decyzje o uwzglednieniu lub pomini¢ciu jakichs
watkow. Mam nadzieje, ze moj sceptycyzm wobec stwierdzenia,
ze wspolczesnosc jest o wiele ,lepsza” od przesziosci, nie wyda
si¢ niekonsekwentny czy fatszywy, gdy od czasu do czasu
podziele sie wlasng oceng opisywanych wydarzen. Sady te
wydane zostaly z gleboka pokorg i Swiadomoscig wysokiego



prawdopodobienstwa, ze sg one bledne. Te wilasnie uczucia,
poza respektem, wcigz wzbudza we mnie studiowanie historii
starozytne;j.

Te z osiggniec greckich, ktore wydajg mi si¢ najbardziej godne
podziwu, jak rowniez niepowodzenia moim = zdaniem
najsmutniejsze, nastepowaly w okresie poczgwszy od VIII w.
p.n.e., gdy Grecja stopniowo wydobywata si¢ z wiekow
ciemnych swej historii — czyli okresu ruiny gospodarczej,
spadku liczby ludnosci i prozni politycznej od okoto roku 1000
do 750 p.n.e. Wczesniej, w epoce brgzu, w drugim tysigcleciu
p.n.e., w calej Grecji panowala wzgledna stabilizacja i dobrobyt.
Dominowaly zorganizowane, niezalezne spotecznosci, rzgdzone
przez potezne rody narzucajgce odgornie instytucje polityczne,
spoteczne i1 gospodarcze. Rozwoj handlu oraz wptywy
kulturalne, zwlaszcza z ludami zamieszkujacymi wybrzeza
wschodniej czeSci Morza Srodziemnego, pchnety Grekow do
powolnej odbudowy swej cywilizacji. W okresie tej odbudowy
odeszli od sposobu zycia powszechnego dotychczas tak
w Grecji, jak i w calym Swiecie: zorganizowali si¢ w panstwach-
miastach i niemal powszechnie odrzucili monarchi¢ jako
~.Standardowy” model strukturalny spoleczenstwa i zycia
politycznego. Dla Grekow nowag normg stato sie szerokie
uczestnictwo w procesie decyzyjnym obywateli-mezczyzn,
ktorzy uzyskiwali ten przywilej dzieki udzialowi w obronie
spotecznosci. Co najbardziej zadziwiajgce, Grecy zastosowali te
zasade, tworzgc rzady demokratyczne, pierwsze w dziejach
swiata. (Niektorzy badacze doszukuja si¢ korzeni demokracji
u weczesniejszych spotecznosci we wschodniej czeSci Morza
Srodziemnego, jednak dowody zrodlowe sg nieprzekonujgce; na
przykltad brak u nich koncepcji obywatelstwa). W Atenach
podstawowa zasada rzadow demokratycznych stata si¢
,FOWNoOSC wobec prawa” oraz ,rownos¢ wypowiedzi”, niezalezne
od majatku, pochodzenia czy statusu spotecznego obywatela.
Te Kkoncepcje rownosci oznaczaty radykalne zerwanie ze
standardami i normami politycznymi zwyktymi dla starozytnego



Swiata.

Trzeba koniecznie podkresli¢, ze Grecy nie wprowadzili zasady
partycypacji politycznej w pelni. Nie rozszerzyli tego prawa na
kobiety ani na niewolnikow. Jak to w sposob niepozostawiajacy
watpliwosci zdradza ich literatura, doskonale znali logiczng
argumentacj¢ obalajgcg twierdzenia, jakoby kobiety czy osoby
niewolne plci obojga charakteryzowala naturalna nizszosc
umystowa 1 niedostatki etyczne, czynigce ich niezdolnymi do
petnej partycypacji politycznej na rowni z mezczyznami.
Rezygnacja z przyjecia wszystkich implikacji ich filozofii
politycznej i prawnej wydaje mi si¢ oczywiscie skazg w obrazie
antycznego spoleczenstwa  greckiego. Jak  zauwazyt
dziewietnastowieczny brytyjski historyk, znany jako Lord
Acton, gdy komentowatl bezlitosne dziatania papiezy i krolow:
~Wladza zwykle korumpuje, a wladza absolutna korumpuje
w sposOb absolutny” (Historical Essays and Studies, s. 504).
W starozytnej Grecji wickszos¢ wiadzy znajdowata sie w rekach
mezezyzn 1 to ona ich korumpowata, jak to zawsze czynila
z kazdym jg sprawujgcym na przestrzeni dziejow.

Fakt, ze starozytni Grecy zdawali sobie sprawe z istnienia idei
przeciwnych wobec ich praktyk, nie jest tak bardzo
zaskakujacy, jak mogltoby si¢ wydawac. Filozofowie, naukowcy
i literaci wykazywali si¢ niestrudzonym zapalem w prowadzeniu
swoistych ,eksperymentow mysSlowych” nad naturg sSwiata
i istot ludzkich. Ekspresje greckich idei w poezji, prozie
i dramacie cieszg si¢ zastuzong opinig btyskotliwych — podobnie
jak ich niekiedy klopotliwe implikacje. Inne antyczne
cywilizacje — od Bliskiego Wschodu, przez Indie, po Chiny -
takze wypracowalty btyskotliwie przenikliwe teorie naukowe
i filozoficzne; Grecy z pewnoscig nalezg do pierwszorzednych
cztonkow tego znakomitego grona. Takg samag opinig zastuzenie
cieszy sie grecka literatura, dramat, dziejopisarstwo, sztuka
i architektura. Trudniejszym zadaniem jest ocena wartosci
i praktyk starozytnych Grekow dotyczacych dwoch najbardziej
kontrowersyjnych dziedzin ludzkiego doswiadczenia i ludzkich



przekonan - religii i seksu. Jak wyjasniono przy omawianiu
tych zagadnien w dalszej czesci ksigzki, istniejg powazne
roznice miedzy tradycjami religiinymi i seksualnymi
starozytnych Grekow a tym, co dzisiaj sadzi i czyni wickszosc
ludzi.

Historia starozytnej Grecji zawiera fascynujgce spostrzezenia
na temat mozliwosci i ograniczen ludzkiego istnienia. Dostarcza
tez licznych okazji do poznania przeszlosci i refleksji o niej,
a takze o terazniejszosci. Jest ciekawa nie tylko sama w sobie
(przynajmniej dla mnie), ale tez stanowi dobrg inspiracje do
przemyslen — jak zauwazyl stawny francuski antropolog Claude
Lévi-Strauss, analizujgc przyczyny wykorzystywania zwierzat
w roli totemow — majac na mysli cechy legendarnych przodkow,
ktore potomkowie pragneli odziedziczy¢ i ktore musieli mie¢ na
uwadze podczas obrony swego sposobu zycia (Totemism, s. 89).

O zrodlach do dziejow starozytnych

Najlepszym sposobem zapoznania si¢ z historig starozytne;j
Grecji i wypracowania wlasnego jej osgdu jest studiowanie
najpierw starozytnych zrodel historycznych, a mnastepnie
rozszerzenie wybranych zagadnien o specjalistyczne prace
wspolczesnych badaczy. Antyczng literature, inskrypcje,
dokumenty zapisane na papirusach, monetach i znaleziskach
archeologicznych zwyklo si¢ nazywac zrodlami ,pierwotnymi”
nawet wtedy, gdy nie byly one wspolczesne wydarzeniom, do
ktorych si¢ odnoszg. W rzeczywistosci zrodla traktowane przez
badaczy jako .pierwotne” bywajg znacznie pozniejsze niz
wydarzenia czy osoby, o ktorych dostarczajg informacji.
Przyktadem takiej sytuacji jest inskrypcja z Cyreny cytowana
w opisie zakladania kolonii w rozdziale 4. Inne zrodia
pierwotne, takie jak pochodzace z V w. p.n.e. inskrypcje
dotyczace finansow tak zwanego Imperium Atenskiego,
dostarczaja bezposrednich informacji na temat wydarzen
wspolczesnych ich powstaniu. W kazdym razie zachowane



zrodla starozytne sg pierwszym miejscem, do Kktorego
powinnismy siegnac przy probach zrozumienia przesztosci —
i w takim sensie zawsze bedg pierwotne. Bywa, ze trudno je
zrozumieC. Antyczne dokumenty pisane byly dla ludzi
znajacych caly kontekst, do ktorego sie¢ odnosity, nie zas dla
nas, ktorzy kontekstu nie znamy. Autorzy dziet literackich,
takze historycy, nie mieli na celu przedstawienia neutralnego,
obiektywnego opisu wydarzen i osob, ale pragneli wesprzec
okreslony poglad i przekonac¢ swych czytelnikow do przyjecia
okreslonej interpretacji czynow i motywacji kierujgcych ludzmi.
Wspotczesni autorzy oczywiscie czesto robig tak samo, ale my,
badajac dzisiaj starozytng Grecj¢, musimy nieustannie zwracac
uwage nie tylko na to, co mowi nam starozytne zrodto, ale takze
na to, dlaczego nam to mowi.



Kamienne inskrypcje, takie jak prezentowana wyzej z V w. p.n.e., dotyczaca finansow
kierowanego przez Ateny Zwigzku Morskiego, sg ,zrodlami pierwotnymi” dla naszej
rekonstrukcji historii starozytnej Grecji. W tym okresie Grecy tworzyli takie
dokumenty wersalikami, bez odstepow miedzy wyrazami.

Prace nowozytnych badaczy zwykle nazywane sg zrodlami
~wtornymi”, nawet jesli okazujg si¢ niezbedne dla zrozumienia,
a nawet dla skorygowania informacji pochodzacych ze zrodet
pierwotnych. By pomoc czytelnikowi siegac po zrodia
starozytne, odniesienia do nich w niniejszej ksigzce zachowuja,
gdy tylko to mozliwe, system referencji umozliwiajgcy
odnalezienie fragmentu niezaleznie od wersji ttumaczenia (o ile



tylko wydany przektad zachowuje system referencji, co niestety
nie jest normg). Dlatego na przyktad cytat z Dziejow Herodota
oznaczony VII 205 - jako zrodto informacji o trzystu
Spartanach w bitwie pod Termopilami w 480 r. p.n.e. — oznacza
fragment z ksiegi VII ust. 205. (Dla wierszy podawane sg
numery wersow, poprzedzone, jesli to konieczne, numerem
ksiegi). Dla zrodet wtornych podaje sie¢ numery stron lub
sygnatury katalogowe.

Wickszos¢ tekstow literackich i dokumentow powstatych
w starozytnej Grecji nie zachowala sie, te jednak, ktore
przetrwaty, sa wazne i prowokujace. Epopeje Homera — Iliada
i Odyseja - stanowig najbardziej pierwotne sposrod
zachowanych pierwotnych zrodet literackich dla historii
starozytnej Grecji, tak dla owczesnych Grekow, jak i dla nas
wspotczesnie. Naukowcy debatujg nad tym, w jaki sposob te
dtugie poematy osiggnety forme, w ktorej przetrwaly do dzis.
Niektorzy uwazaja, ze wyltonily sie z wielu wiekow tradycji
ustnej, przekazywanej przez kolejne pokolenia zmieniajacych je
bardow, by wreszcie zosta¢ zapisane w epoce archaicznej. Inni
sadza, ze poematy stworzyl jeden artysta, wykorzystujacy
technike pisania w VIII w. p.n.e. Jakkolwiek powstaty,
opowiesci przekazane w Iliadzie i Odysei siegajg do epoki brazu,
odnoszgc si¢ takze do historii wiekow ciemnych. Kazdy
starozytny Grek cienit te dzieta za ich artystyczne pickno i za
lekcje o zyciu. Przede wszystkim jednak homerowskie epopeje
utrwalily wartosci i tradycyjng wiedz¢ o naturze bogow
i ludzkiej odwadze, panowaniu nad sobg, lojalnosci, mitosci
oraz cierpieniu. Tysigc lat pozniej ludzie nadal uczyli si¢ na
pamiec¢ poematow Homera. Poematy epickie Hezjoda (znacznie
krotsze) — Teogonia oraz Prace i dni, skomponowane zapewne
w VIII w. p.n.e., mialy na celu udzielanie lekcji na temat roli
bogow w zyciu czlowieka, natury sprawiedliwosci oraz
problemow wynikajacych z nierownosci narastajacych wraz
z rozwojem nowych form zycia politycznego i spolecznego
w panstwach-miastach. Poeci liryczni i elegijni z VII w. p.n.e.,



tacy jak Alkaios, Alkman, Archiloch, Safona i Tyrteusz, tworzyli
krotsze dzieta na chor lub pojedyncze glosy, prezentujace watki
spoteczne i osobiste wlasciwe dla epoki przemian spotecznych
i politycznych. Bakchylides, Pindar i Simonides w koncu wieku
VI i w V zastyneli swymi wyrafinowanymi artystycznie
wierszami, w ktorych mitologia przeplatala si¢ z biezacymi
wydarzeniami. Wiersze te czesto Kkomponowane byly na
pochwale zwyciezcow w zawodach sportowych, bitwach czy tez
na czesc¢ poteznych wtadcow. Tak zwani ,pierwsi filozofowie”,
ktorych rownie dobrze mozna by nazwac¢ ,naukowymi
myslicielami”, w VI w. p.n.e. takze pisali wiersze, opisujac
niewidoczng dla oczu nature rzeczy — takg, jaka ich zdaniem
musiala byc.

Niewiele pozniej Grecy zaczeli pisa¢ prozg, skupiajgc si¢ na
etnografii, geografii i mitologii (greckie stowo mythos oznacza
opowiesci o dalekiej przeszlosci, zawierajgce rywalizujgce wersje
dotyczace rezultatow skomplikowanych niekiedy relacji miedzy
bogami a ludzmi). Najwczesniejsze z tych prac zachowaly sie do
naszych czasow jedynie w postaci cytatow i parafraz
poOzniejszych autorow. Od drugiej potowy V w. p.n.e.
dysponujemy jednak Dziejami Herodota. Autor tego
bezprecedensowego utworu opisuje skomplikowane tto
i przebieg dlugotrwalej wojny pomiedzy Kkoalicja greckich
panstw-miast a poteznym imperium perskim w pierwszych
dekadach V w. Dzieto Herodota zadziwia swojg objetoscig (jest
o potowe dtuzsze od Iliady), mnogoscig opisoOw postaci ze Swiata
greckiego i niegreckiego oraz wyrafinowanym ujeciem ludzkich
motywacji. Wojna peloponeska Tukidydesa, napisana (choc¢
nieukonczona) podczas tego wieloletniego konfliktu (431-404
p.n.e.), zapoczatkowala gatunek historii = wspotczesnej
opisywanej przez bezposredniego uczestnika tamtych wydarzen.
Jego kasliwe uwagi na temat ludzkiej zadzy wladzy oraz
niezamierzonych konsekwencji brutalnosci wojennej stanowig
takze poczgtek tego, co dzisiaj nazywa si¢ politologig.
W nastepnym pokoleniu dzieto Tukidydesa kontynuowat



Ksenofont, opisujgc wydarzenia rozgrywajgce si¢ w Grecji, choc
zyskal stawe takze jako autor opowiesci o swoich przygodach
w roli najemnika walczacego w perskiej wojnie domowej,
o unikalnej organizacji spotecznej Sparty, specyficznych ideach
i manieryzmach stawnego filozofa Sokratesa (469-399 p.n.e.)
i wielu innych tematach.

Pigty wiek by! takze swiadkiem powstania zrodet pierwotnych,
ktore dzisiaj znane sg zapewne najlepiej: sztuk atenskich
dramaturgow Ajschylosa, Sofoklesa i Eurypidesa. Ich tragedie
niekiedy dotyczyly niedawnej przesztosci, w wickszosci jednak
opieraly si¢ na umiejetnym uzyciu motywow mitologicznych
zwigzanych z zyciem w Owczesnym spoleczenstwie greckim.
Postaci i emocjonalne konflikty przedstawione w tych
dramatach posiadaja cechy uniwersalne, dzi¢ki czemu nadal
mozna je z powodzeniem wystawiac. Komedie Arystofanesa
stanowig kolejne fascynujgce, choc¢ niekiedy zdumiewajgce
zrodlo pierwotne dla dziejow spoteczenstwa atenskiego w V w.
p.n.e. Szokujgc wspolczesnych sobie fantastycznymi zwrotami
akcji, bezlitosng drwing i wulgaryzmami, Arystofanes pozwala
nam wejrzeC w to, co Grecy mowili o sobie nawzajem
w sytuacjach, gdy nie troszczyli si¢ o zachowanie
konwenansow.

Od IV w. pojawiajg si¢ stynne dzieta filozofow - Platona
i Arystotelesa. Dialogi filozoficzne Platona, napisane jako zapisy
wyobrazonych konwersacji pomiedzy Sokratesem i jemu
wspoiczesnymi, inspirowaly 1 prowokowaly  myslicieli
implikacjami, ze prawda o rzeczywistosci pozostaje ukryta, ze
dusza jest jedyna wartosciowg czescig istoty ludzkiej,
a sprawiedliwos¢ wymaga, by ludzkos¢ byla podzielona na
warstwy roznigce si¢ obowigzkami i przywilejami. Arystoteles,
uczen Platona, ktory obstawal za bardziej praktycznym
podejsciem do wiedzy i dziatlania niz jego nauczyciel, zadziwit
i nie przestaje zadziwia¢c Swiata zakresem = swoich
zainteresowan, opisujgc wiecej zagadnien z dziedziny nauki,
polityki i etyki, niz mozna tu wymienic. Z tego samego wieku



zachowaly sie liczne przemowienia dotyczace zagadnien
prawnych i kryzysow politycznych, ktore zdradzajg wiele
szczegolow z zycia prywatnego i publicznego. Mowy
Demostenesa bardzo obrazowo prezentujg zagrozenie, jakie
stanowila dla Aten rosngca potega Kkrolestwa Macedonii,
rzadzonego przez Filipa II (382-336 r. p.n.e.) i jego syna
Aleksandra Wielkiego (356-323 r. p.n.e.), jak rowniez
politycznego roztamu wsrod obywateli atenskich co do tego, czy
poOjSC¢ z nim na wspolprace, czy tez podjaC wojne w obronie
niezaleznosci politycznej. Ocalale zrodla pierwotne opisujace
epicka kariere¢ Aleksandra, ktory wywalczyt sobie droge do Indii
i z powrotem, zostaly napisane pozniej, lecz ich zyjacy
w czasach rzymskich autorzy (Diodor, Kurcjusz, Plutarch,
Arrian i Justyn) zachowali dla nas zywe postaci i opinie na
temat tego burzliwego okresu, w ktorym monarchia powracata
do roli dominujgcego systemu politycznego w sSwiecie greckim.
Biografie starozytnych Grekow spisane przez Plutarcha sg dla
nas kluczowymi zrodtami historycznymi, mimo ze zestawial on
kazdg z nich z zywotami Rzymian i wprost oznajmil, ze nie
zamierza pisa¢ historii; jesteSmy jednak skazani na
wykorzystywanie jego biografii dla wypetnienia luk
w zachowanym materiale zrodtowym. Dlatego lektura Plutarcha
jest jednym z mnajciekawszych wyzwan w konstruowaniu
i interpretowaniu historii starozytnej Grecji. To samo dotyczy
zadziwiajgco licznych cytatow ze zrodet greckich z okresu
klasycznego, zachowanych w dlugim opracowaniu nazwanym
Deipnosophistae (Uczta Medrcow), stworzonym przez Atenajosa
w II w. n.e. Autor siegnal po najrozniejsze tematy, od jedzenia,
przez seks, po zarty. ROwnie powaznym wyzwaniem jest
interpretacja i umieszczenie we wilasciwym konteksScie cytatow
z zaginionych tekstow, zawartych w opracowaniach pierwszych
historykow piszgcych o Atenach (tzw. Attydografow).

Komedie Menandra z Aten zdradzaja nam, ze w nowym
swiecie — rodzacym si¢ w czasach Aleksandra, gdy greckie
panstwa-miasta tracily swojg niezaleznos¢ polityczng -



publicznos¢ przedkladala komedie sytuacyjne o zamianie
tozsamosci oraz romanse nad kasliwg satyre polityczng, jaka
cechowata sztuki komiczne w dawnej Grecji, wolnej od obcej
dominacji. Badajgc stulecia po Smierci Aleksandra (epoke
hellenistyczng), trudno precyzyjnie odtworzy¢ chronologie
dziejow greckich, poniewaz zachowato sie¢ niewiele zrodet
narracyjnych. Zrédta w postaci inskrypcji, monet oraz znalezisk
archeologicznych  majg oczywiScie ogromne znaczenie
w badaniu kazdej epoki, jednak dla dziejow Grecji po Smierci
Aleksandra dostarczajg one ogromnej wickszoSci naszej
dzisiejszej wiedzy. Podobnie jak starozytne teksty, przedmioty
te mogg byc¢ trudne do zrozumienia i interpretacji, zwlaszcza ze
nie tworzono ich z zamiarem bezposredniego komunikowania
si¢ z zupelnie nieznajacymi ich ludzmi. Mimo to jednak
pomagaja nam odtworzy¢ kawalek po kawalku znaczenie zmian
w polityce, spoleczenstwie, sztuce, filozofii i religii, do ktorych
doszto w kulturze greckiej pomiedzy utworzeniem przez
macedonskich wtadcow monarchii w Grecji, Egipcie i na
Bliskim  Wschodzie a podbiciem tych monarchii
i zdominowaniem Srodziemnomorskiego sSwiata przez Rzym.
Historia Grekow i jezyka greckiego miata toczyc¢ si¢ dalej takze
po wcieleniu Grekow do imperium rzymskiego, ale niniejsza
ksigzka zakonczy sie krotkim omowieniem dziejow Swiata
hellenistycznego.

Srodowisko fizyczne Grecji

Najglebsze Kkorzenie historii starozytnej Grecji tkwig
w Srodowisku fizycznym oraz wynikajacych z niego
mozliwosciach i ograniczeniach sposobu zycia. Ojczyzna
starozytnych Grekow znajdowala si¢ w poludniowej czesci
gorzystego Polwyspu Batkanskiego (odpowiadajacej terytorium
dzisiejszej Grecji) oraz na setkach wysepek rozrzuconych po
lezacym na wschodzie Morzu Egejskim i lezacym na zachodzie
Morzu Jonskim. Wyspy znajdujace si¢ w tej czesci Morza



Srodziemnego bywajg duze, jak Lesbos (1630 km? czy
Korkyraji] (587 km?) lub niewielkie, takie jak Delos (3,37 km?).
Grecy mieszkali takze na zachodnim wybrzezu Anatolii (w
dzisiejszej Turcji), na potudniu na bardzo rozlegtej wyspie
Krecie (8337 km?) czy na lezacym daleko na wschodzie, jeszcze
wickszym od niej Cyprze (9251 km?), na wybrzezu Afryki
Polnocnej oraz w poludniowej Italii i na Sycylii (obszarach
nazywanych po tacinie Magna Graecia). Niemal wszystkie
zamieszkiwane przez Grekow obszary narazone byly na
niszczace trzesienia ziemi.

Na terytorium Kkontynentalnej Grecji dominuja wysokie
tancuchy gorskie, oddzielajace od siebie rowniny i doliny oraz
umozliwiajace  spolecznosciom  utrzymywanie odrebnosci
politycznej przy zachowaniu kontaktow dyplomatycznych
i handlowych. Pasma gorskie przebiegaja zwykle z polnocnego
zachodu na  potudniowy wschod wzdluz  Potwyspu
Balkanskiego; waskie przesmyki oddzielajg Grecje od potozonej
na potnocy Macedonii. Najwyzszym szczytem byta gora Olimp,
wznoszgca si¢ na niemal 3000 metrow. Wiele greckich wysp
takze bylo gorzystych. Tylko 20-30 procent powierzchni Grecji
kontynentalnej nadawalo si¢ pod uprawe, ale niektore wyspy,
zachodnia Anatolia, Wielka Grecja oraz kilka szczesliwszych
krain kontynentalnych, zwlaszcza Tesalia na polnocnym
wschodzie i Messenia na poludniowym zachodzie, miaty
rowniny wystarczajaco rozlegle, by dawac obfite plony
i zapewniac¢ pastwiska dla licznych stad. Niedostatek ptaskich
terenow w wielu miejscach uniemozliwiat hodowle wickszej
liczby bydta czy koni. Gdy w koncu epoki kamiennej Grecy
udomowili pierwsze zwierzeta, najpowszechniejszym rodzajem
inwentarza staly si¢ swinie, owce i kozy. W VII w. p.n.e. przejeto
z Bliskiego Wschodu hodowle drobiu.

Gdy Grecy nauczyli si¢ uprawiaC ziemie, sadzili glownie
jeczmien, ktory stanowit podstawe greckiej diety. Malo zyzne
ziemie znacznie lepiej nadawaty si¢ na hodowle tego zboza niz
pszenicy, ktora — choc lepsza w smaku - wymagata zyzniejszych



gleb. Rosliny korzeniowe i strgczkowe mozna bylo uprawiac
nawet w chlodne zimowe miesigce. Innymi waznymi roslinami
uprawnymi byly winorosl i drzewa oliwne. Ulubionym napojem
Grekow byto wino rozcienczone woda, oliwa z oliwek stanowita
zas glowne zrodlo tluszczow spozywcezych, a jednym z wielu
zastosowan zewnetrznych bylo uzywanie jej do mycia lub tez
jako bazy pachnidet. Mieso bylo drogie i pojawialo si¢ na
stotach Grekow rzadziej niz u wspolczesnych mieszkancow
Zachodu. Ryby byly popularne, lecz takze trudno dostepne.



Widok z doliny na gore Olimp, najwyzszy szczyt Grecji, si¢gajacy niemal trzech
tysiecy metrow n.p.m. Grecy wierzyli, ze na jego szczycie mieszkaja bogowie. Gory
zajmujq znaczng czesS¢ powierzchni Grecji.

Wybrzeze Grecji byto tak poszarpane, ze wickszosc¢ osiedli
lezata nie dalej niz 50 kilometrow od morza, dzi¢ki czemu byto
ono latwo dostepne dla rybakow i handlarzy morskich. Niewiele
byto jednak portow takich jak atenski Pireus — wystarczajaco
rozlegly, by chroni¢ statki podczas sztormow. Ulubionymi
portami docelowymi dla Grekoéw byly porty Egiptu oraz
wschodniego wybrzeza Morza Srodziemnego. Przy owczesnym
poziomie rozwoju sztuki zeglarskiej zla pogoda stanowita
powazne zagrozenie dla zdrowia i zycia, a niesprzyjajace wiatry
i sztormy powaznie ograniczaly zegluge w zimie. Nawet
w spokojnych warunkach zeglarze starali si¢ trzymac blisko
wybrzeza, do ktorego przybijali na noc. Zagrozenie stanowili tez
piraci. Mimo to spore zyski z handlu morskiego sprawiaty, ze
greccy smialkowie ryzykowali i docierali do kazdego zakatka
Morza Srodziemnego. Jak napisal Hezjod, kupcy mimo
niebezpieczenstw wychodzili w morze: ,wyruszajg (...) pieniadz
bowiem to zycie dla Smiertelnikow biednych. Straszng jest
rzeczg w falach zgingc...” (Prace i dni, wersy 686-687, przel.
Jerzy Lanowski, Warszawa 1999, s. 78).

Wickszos¢ Grekow, nawet tych mieszkajacych nad morzem,



nigdy nie oddalata si¢ zbytnio od domow. Jednak handel
morski odgrywat kluczowg role w rozwoju greckiej kultury,
poniewaz kupcy 1 zeglarze podrozujacy miedzy Bliskim
Wschodem, Egiptem i Grecja kontaktowali si¢
z przedstawicielami starszych cywilizacji wschodniej czesci
Morza Srodziemnego, od Kktorych przejmowali zdobycze
techniki, idee religijne, filozoficzne i naukowe oraz style
artystyczne. Transport ludzi i towarow drogami lgdowymi byt
powolny i kosztowny, poniewaz za sie¢ drog musialy wystarczyc
Grekom nieutwardzone szlaki. Rzeki praktycznie nie nadawaty
si¢ na szlaki handlowe, poniewaz wi¢kszos¢ z nich, cho¢ moze
nie tak wiele jak dzisiaj, przez duza czes¢ roku niemal
wysychala z powodu braku opadow. Najobfitszym zasobem
naturalnym kontynentalnej Grecji bylo drewno do budowy
domow i statkow, choc¢ juz w V w. p.n.e. na niektorych terenach
lasy zostaly niemal zupelnie wytrzebione. Do tego czasu
kontynentalna Grecja importowala drewno z poinocy, za co
stono ptacita. Na terenie Grecji znajdowaly si¢ rudy metali,
glownie zelaza, podobnie jak zloza gliny przydatnej do wyrobu
ceramiki. Kamieniolomy dostarczaty wielu materiatow, w tym
marmurow, stuzgcych do wznoszenia kosztownych budowli
i rzezb. Nieregularne rozmieszczenie tych zasobow sprawiato, ze
niektore okolice Grecji byly znaczaco bogatsze od innych.
Kopalnie srebra potozone na terytorium Aten zapewniaty
dochod, na ktorym opieral si¢ niezwykly wzrost znaczenia
miasta w ich tak zwanym ztotym wieku (V w. p.n.e.).

KALENDARIUM

ok. 45 000-40 000 lat temu: Homo sapiens sapiens przenosi si¢ z Afryki do
potudniowo-zachodniej Azji i Europy

ok. 20 000 lat temu: poczatek osadnictwa ludzkiego w jaskini Franchthi
w potudniowo-wschodniej Grecji

ok. 10 000-8000 p.n.e.: przejscie z okresu paleolitu do neolitu: powstanie
rolnictwa i statych osiedli ludzkich
ok. 7000-6000 p.n.e.: rozw0j rolnictwa i udomowienie zwierzat w poludniowej
i wschodniej Europie, w tym Grecji
ok. 7000-5000 p.n.e.: na zyznych rowninach Grecji wznoszone sg pierwsze



osiedla ze stalymi domami
ok. 4000-3000 p.n.e.: na Batkanach rozwija si¢ wytop miedzi

Wspolczesni meteorolodzy nazywaja klimat panujacy w Grecji
~,Srodziemnomorskim”, majgc na mysli zimy z obfitymi opadami
deszczu oraz upalne i suche lata. WielkoS¢ opadow byla
zroznicowana; najobfitsze (obecnie sSrednio okoto 1270 cm
rocznie) odnotowywano wzdtuz zachodniego wybrzeza Potwyspu
Balkanskiego, podczas gdy w czesci wschodniej wraz z Atenami
byto ich juz znacznie mniej (400 mm rocznie). Greccy rolnicy
byli narazeni na cze¢ste wahania wielkosci zbiorow; lekali sie
zarowno suszy, jak i powodzi. Mimo to uwazali swoj klimat za
najlepszy na swiecie. Arystoteles — ktory postrzegat klimat jako
determinante przeznaczenia politycznego — uwazal, ze ,narod
grecki, jak co do potozenia w srodku si¢ znajduje [pomiedzy
cieptymi i zimnymi krainami], tak i dodatnie cechy jednych
i drugich posiada, bo jest i odwazny, i tworczy. Dlatego trwale
utrzymuje swg wolnosc¢ i ma najlepsze urzadzenia panstwowe,
a bylby w stanie panowac¢ nad wszystkimi narodami, gdyby si¢
w jedno panstwo zespolil” (Polityka, 7, 7, 1327b, 29-33, przel.
Ludwik Piotrowicz - Arystoteles, Dziela Wszystkie, t. 6,
Warszawa: Wyd. Nauk. PWN 2001, s. 193).

Jak sugerowal Arystoteles, starozytnym Grekom nigdy nie
udato si¢ stworzy¢ narodu w sensie nowoczesnym, poniewaz
ich niepodlegle panstwa nie przeprowadzily politycznego
zjednoczenia — przeciwnie, czesto toczyly pomiedzy soba wojny.
Z drugiej strony Grecy uwazali, ze posiadaja wspolna
tozsamosc¢ kulturowg, poniewaz mowili dialektami tego samego
jezyka, mieli podobne zwyczaje, oddawali czes¢ tym samym
bogom (z lokalnymi odmianami wierzen) oraz gromadzili si¢ na
miedzynarodowe Swieta religijne, takie jak obchody misteriow
bogini Demeter w Atenach czy igrzyska w Olimpii na
Peloponezie. Starozytna Grecja stanowila zatem pewien zbior
wspolnych idei i praktyk, nie zas Scisle wyrozniajacy sie byt
terytorialny czy narodowy. Nie mozna zapominac o tym, w jaki
sposOb narodzito si¢ to greckie poczucie tozsamosci kulturowe;j



i jak bylo ono kultywowane na przestrzeni wiekow. To, ze
gorzysta topografia terenu przyczynila si¢ do politycznego
rozdrobnienia Grecji, wydaje si¢ oczywiste.

Prehistoria przed powstaniem rolnictwa

Prehistoryczne dzieje Grecji datuja sie na epoke kamienia -
nazwang tak, poniewaz owczesni ludzie wykonywali narzedzia
i bron glownie z kamienia oraz z kosci i drewna. Nie zdotali
jeszcze wypracowac techniki wykonywania narzedzi z metali.
Co najwazniejsze, w tym punkcie rozwoju ludzkosc¢ nie potrafita
uprawiac roslin. Gdy ludzie wreszcie zaczeli rozwijac¢ techniki
rolnicze, nastgpily ogromne zmiany w ich sposobie zycia, co
zaczelo wywieraC bezprecedensowy wplyw na sSrodowisko
naturalne.

Epoke kamienia dzieli si¢ zwykle na paleolit (gr. ,stary
kamien”) i neolit (,nowy kamien”). W ciggu setek tysiecy lat
paleolitu ludzie toczyli zycie wedrowne, zdobywajac pozywienie
podczas polowan na dzika zwierzyne, rybolowstwo, zbieranie
malzy oraz roslin, owocow i orzechow. Toczac zycie lowiecko-
zbierackie, dawni ludzie pokonywali niekiedy znaczne
odlegtosci, by¢ moze podazajac za stadami zwierzyny lub
poszukujac obfitszych skupisk pozywnych roslin. Pierwsi ludzie
na terenie Grecji dotarli tam zapewne dawno temu z Afryki
wybrzezem wschodniego Morza Srodziemnego i Azji Mniejsze;j.
Odnaleziona w jaskini Petralona w Grecji czaszka pochodzi
wedlug datowania sprzed co najmniej dwustu tysiecy lat.
Piecdziesigt tysiecy lat temu gatunek paleolitycznych ludzi
znany jako neandertalczycy (od miejsca odnalezienia ich
pozostalosci w niemieckiej dolinie Neander) rozprzestrzenit si¢
po Macedonii, a nastepnie do Grecji, docierajgc na potudnie do
rowniny Elis na Peloponezie. Ludzie typu nowozytnego (Homo
sapiens sapiens) zaczeli migrowa¢ z Afryki do Europy
w ostatniej fazie paleolitu. Nowa ludnos¢ catkowicie wyparta
wczesniejsza, w tym neandertalczykow; przebieg tego procesu



pozostaje niestety nieznany. Mozliwe, ze nowoprzybyli lepiej
potrafili radzi¢ sobie z katastrofami naturalnymi w postaci
wielkich powodzi, ktore przez wiele lat pustoszyly rowniny
Tesalii okoto trzydziesci tysiecy lat temu.

Prehistoryczni towcy-zbieracze zapewne nie znali praw,
sedziow ani organizacji politycznej w sensie wspolczesnym, co
nie oznacza, ze nie posiadali form organizacji spotecznej,
regulacji ani kontroli. Niektore groby 2z okresu paleolitu
zawieraly bron, narzedzia, figurki zwierzat, kosciane korale oraz
bransolety, co pozwala sadzi¢, ze towcy-zbieracze znali
zroznicowanie spoteczne i ze wyjatkowy status niektorych
jednostek symbolizowany byt przez posiadanie
kosztowniejszych lub bardziej wyrafinowanych dobr. To, ze ktos
kazat sie chowac razem z kosztownymi przedmiotami, stanowito
oznake prestizu, tak jak posiadanie tych dobr za zycia. Wydaje
sie, ze niektore grupy paleolityczne organizowaly sie nie
W sposob egalitarny, lecz tworzylty systemy hierarchiczne, gdzie
niektore osoby byly uwazane za wazniejsze od innych. Zatem
juz w tym wczesnym okresie napotykamy sSlady zroznicowania
spotecznego - uznawanie niektorych ludzi za bogatszych,
bardziej szanowanych lub posiadajgcych wiekszg wiadze niz
inni czlonkowie grupy - czyli wazng ceche zycia ludzkiego
charakteryzujgcg poOzniejsze spoteczenstwo greckie i kazde
spoteczenstwo historyczne.

Przemiany zycia codziennego w epoce neolitu

Zycie codzienne starozytnych Grekow opieralo sie na
rolnictwie i na udomowieniu zwierzgt. Innowacje te zaczely sie
stopniowo upowszechnia¢ okolo 10-12 tysiecy lat temu, na
poczatku epoki neolitu. Proces zdobywania tej wiedzy, ktora
miata radykalnie odmieni¢ sposob zycia, przebiegatl kilka
tysiecy lat. Znaleziska z jaskini Franchthi w Grecji ujawnily
stopniowy proces przeksztalcania sie spotecznosci
prehistorycznych wraz z rosngcymi umiejetnosciami uprawy



ziemi. Lowcy-zbieracze pojawili si¢ w tych okolicach,
w potudniowo-wschodniej Grecji, okoto 20 tysiecy lat temu.
W tym czasie jaskinia, wykorzystywana jako schronienie,
znajdowala si¢ okoto 5-6 kilometrow od wybrzeza, a wejScie do
niej wznosilo si¢ nad rowning porosnie€tg bujng roslinnoscig.
Pasly sie tam dzikie konie i bydlo, zapewniajgc obfite lowy.
W ciggu kolejnych 12 tysiecy lat poziom morza stopniowo si¢
podnosil, by¢ moze na skutek zmian klimatycznych. W wyniku
tego miedzy brzegiem a jaskinig pozostato jedynie waskie
pasmo bagnisk i plazy szerokie na okolo kilometr. Wraz ze
zniknieciem grubej zwierzyny mieszkancy jaskini Franchthi
zmienili diet¢ na owoce morza oraz dzikie rosliny — takie jak
soczewica, owies, jeczmien, wyka 1 gruszki, zbierane
w pobliskich dolinach i na zboczach.

Poniewaz wyzywienie lowcow-zbieraczy w coraz wickszym
stopniu opieralo si¢ na strawie roslinnej, problemem byto
zapewnienie sobie pewnego jej zrodia. Rozwigzaniem
wypracowanym w ciggu tysiecy lat prob i btedow bylo sianie
nasion z jednego zbioru dla zapewnienia sobie kolejnego.
Znajomosc tej rewolucyjnej techniki — rolnictwa — nie pojawita
si¢ po raz pierwszy w Grecji, lecz na Bliskim Wschodzie, skad
powoli sie rozprzestrzeniala. Znaleziska z jaskini Franchthi oraz
z rownin Tesalii dowodzg, ze nowa technika dotarta do Grecji
okoto roku 7000 p.n.e. W jaki sposob tam dotarta, do dzis
pozostaje zagadka. Jednym z wielu sprzyjajacych czynnikow
mogly by¢ kontakty miedzyregionalne, zwigzane z podrozami
kupcow i zeglarzy, Kktorzy przemierzali Morze Srodziemne
w poszukiwaniu towarow i rynkow zapewniajgcych zyski.

Niezaleznie od sposobu, w jaki rozprzestrzeniata si¢
znajomosc rolnictwa, to zapewne neolityczne kobiety odegraty
glowna role w wynalezieniu technik i narzedzi niezbednych do
ich praktykowania, takich jak radia i kamienne zarna -
w spoteczenstwie lowiecko-zbierackim to przeciez kobiety
najlepiej znaly rosliny, poniewaz giownie one zajmowaty si¢ ich
zbieraniem. W najwczesniejszym stadium rozwoju rolnictwa to



kobiety wykonywaly wi¢kszoS¢ prac rolnych, podczas gdy
mezcezyzni nadal polowali. Kobiety polowaty takze — na mniejsza
zwierzyne, chwytang w sieci. W tym okresie przejsciowym
ludzie nauczyli sie¢ takze hodowac¢ zwierzeta na mi€so,
zastepujac w ten sposob mieso zdobywane podczas polowan na
wielkie ssaki, ktore wyginety. Pierwszym udomowionym
zwierzeciem rzeznym byla owca — stalo sie to okoto 8500 r.
p.n.e. na Bliskim Wschodzie (psy udomowiono znacznie
wczesniej, jednak rzadko zywiono si¢ ich miesem). Udomowione
owce 1 Kkozy rozprzestrzenily si¢ na Bliskim Wschodzie
i w poludniowej Europie — w tym Grecji — do okoto roku 7000.
W tym wczesnym etapie udomowienia niewielkie stada
trzymano zwykle w poblizu domow, tak by mogli si¢ nimi
zajmowacC mezczyzni, kobiety i dzieci.

Przejscie ze zbieractwa na produkowanie zywnosci
spowodowalo inne zmiany, ktorych efekty uznajemy dzisiaj za
oczywiste. Przykladowo, by skutecznie uprawiac ziemie¢, ludzie
musieli si¢ osiedla¢; wioski rolnicze pojawily si¢ na Bliskim
Wschodzie juz 10 000 lat p.n.e. Stale spotecznosci rolnikow
zamieszkujacych niewielkg, zabudowang przestrzen, staly si¢
nowym etapem w dziejach ludzkosci. Neolityczne wioski
pojawity sie¢ w Macedonii i dalej na potudnie w greckich Tesalii
i Beocji w okresie 7000-5000 p.n.e., skupiajac si¢ na
nadajgcych si¢ do uprawy rowninach. Chaty w tych pierwszych
osiedlach  byly zwykle jednoizbowymi, wolnostojacymi
budowlami w rzucie prostokatnym, diugie na okoto 12 metrow.
W Sekslo w Tesalii niektore z neolitycznych domow posiadaty
piwnice i pietro. Owczesne domy greckie budowano zwykle
z drewnianym szkieletem wypelnionym gling, niektore jednak
miaty kamienne fundamenty i Sciany z cegly mulowej (typowego
budulca na Bliskim Wschodzie). Posiadaly jedno wejScie oraz
gliniany piec. Osiedla takie jak te w Sesklo czy Dhimini
w Tesalii zamieszkiwalo po Kkilkuset mieszkancow. Osiedle
w Dhimini otaczaly niskie mury. W trzecim tysigcleciu przed
naszg erag w Grecji budowano wi¢cksze domostwa, takie jak



w Lernie w rejonie Argolid, gdzie odnaleziono dom nazwany
Domem Dachowek, ktory miat kilka pieter i dach pokryty
palong dachowkg. Nie ma dokumentow pozwalajacych
zrekonstruowac¢ wierzenia ludzi zamieszkujacych te osiedla —
technika pisania nie byla jeszcze wowczas znana w Grecji.
Rzezby, takie jak posazek mezczyzny 2z  odslonietymi
genitaliami, sugerujg, ze dla mieszkancow wazne byly rytuaty
majgce zapewniC plodnosSc¢ — przetrwanie spolecznosci zalezalo
bezposrednio od duzej liczby urodzin celem zrekompensowania
wysokiej Smiertelnosci w wieku dzieciecym lub mtodym.
Zwickszanie liczby ludnosci bylo takze sposobem na
wzmocnienie spotecznosci.



Grecy w okresie neolitu tworzyli rzezby takie jak widoczna tu figurka siedzacego
mezezyzny. Fakt, ze genitalia postaci byly wyeksponowane, tgcznie z wzwiedzionym
penisem (utrgconym), sktania niektorych badaczy do przypuszczen, ze figurka
zwigzana byla z plodnoscig i reprodukcja, ktore w starozytnosci budzity lek, gdyz
wielu ludzi umierato mtodo.

Niezwykte przemiany w koncu epoki neolitu byly przyktadem
adaptacji ludzkosci do tego, co w terminologii antropologicznej
nazwalibySmy sprzezeniem zwrotnym miedzy zmianami
srodowiskowymi i wzrostem liczby ludnosci. Mowigc doktadniej,
wraz z rozwojem rolnictwa (by¢ moze w czasie, gdy klimat stat
si¢ wilgotniejszy) rosta liczba ludnosci, co prowadzito do
zwickszenia  zapotrzebowania na  produkcje  zywnosci,
a w rezultacie powodowato dalszy wzrost liczby ludnosci...
Proces, ktory zapoczatkowal innowacje polegajaca na
produkowaniu zywnosci metodami rolniczymi zamiast ich
zbierania, jasno podkresla znaczenie demografii — mnauki
zajmujgcej sie¢  wielkosScig, wzrostem, rozmieszczeniem
geograficznym oraz innymi waznymi cechami populacji ludzkiej
— W rozumieniu przemian historycznych.

Materialne dowody na pojawienie si¢ nowych sposobow zycia



w neolicie sg wcigz odkrywane na stanowisku w Anatolii
(dzisiejsza Turcja), badanym przez mi¢dzynarodowy zespot
archeologow. Stanowisko to znane jest nam jedynie pod
wspoiczesng nazwg, Catal Huyuk (co znaczy .rozwidlony
pagorek”). To duze jak na owe czasy skupisko (zamieszkate
okoto 6000 r. p.n.e. przez okoto szesc tysiecy ludzi), lecz poza
tym podobne do innych osiedli neolitycznych na terenie Grecji,
opieralo si¢ na uprawie zboz i warzyw na nawadnianych polach
oraz na hodowli udomowionych zwierzat; diete te uzupeniano,
organizujac polowania.

Poniewaz spotecznosc byta zdolna produkowac dos¢ zywnosci
bez potrzeby zatrudniania wszystkich swych cztonkow przy
uprawie pol czy wypasaniu bydta, niektorzy robotnicy mogli si¢
sta¢ rzemieslnikami, produkujacymi dobra dla tych, ktorzy
wytwarzali zywnosc¢. RzemieSlnicy robili narzedzia, pojemniki
i ozdoby z tradycyjnych materialow — takich jak drewno, kosc,
skora i kamien. Wypracowywali takze nowe umiejetnosci
techniczne dzieki eksperymentowaniu z materiatem przysztosci,
czyli metalem. Kowale z Catal Huyuk z pewnosScig potrafili
wyrabia¢ otowiane zawieszki oraz przekuwac naturalne bryty
miedzi w koraliki i rurki do wyrobu bizuterii. Natomiast
odnalezione na stanowisku Slady zuzlu (pozostalosci
z wytapiania rud metali) sugerujg, ze zaczeli poznawac
technologie pozyskiwania metali ze skal, z ktorymi sg one
zwykle zmieszane w stanie naturalnym. Trudny proces wytopu
w dymarkach - zalgzek prawdziwej metalurgii i podstawa
znacznej czesci wspolczesnej technologii — wymagat uzyskania
temperatur siegajacych 700°C, a do wytapiania miedzi potrzeba
bylo temperatur niemal dwukrotnie wyzszych. Osiggniecie tak
wysokiej temperatury wymagato zbudowania glinianych piecow
— dymarek opalanych weglem drzewnym i podsycanych przez
nadmuch powietrza ttoczonego przy uzyciu miechow, byc¢ moze
przewodami przechodzgcymi przez Sciany palenisk. Praca ta
byla wyczerpujaca i czasami niebezpieczna, wymagata wielkiej
uwagi 1 umiejetnosci. Inni robotnicy z Catal Huyuk



wyspecjalizowali si¢ w tkaniu materialow; odkrywane na
miejscu skrawki materialow sg najstarszymi znanymi
przykladami wyrobow tego rzemiosta. Tak jak inne wczesne
wynalazki techniczne, metalurgia i tkactwo najpewniej
wyksztalcity si¢ niezaleznie w innych miejscach, gdzie rolnictwo
i osiadle spotecznosci stanowily sSrodowisko niezbedne do
podziatu pracy.

Coraz wicksza  specjalizacja pracy, charakteryzujaca
neolityczne osiedla takie jak Catal Huyuk, sprzyjata tworzeniu
si¢ hierarchii spotecznej i politycznej. Potrzeba planowania
i kontrolowania nawadniania, handlu oraz wymiany zywnosci
i towarow pomiedzy rolnikami a rzemieslnikami stworzyta
potrzebe wylonienia przywodcow, dysponujgacych wickszg
wladza, niz byto to konieczne dotychczas dla zachowania tadu
i porzadku w grupach lowiecko-zbierackich. Ponadto
gospodarstwa, Kktore dobrze radzily sobie w uprawie roli,
hodowli zwierzat, rzemiosle czy handlu, stawaly si¢ bogatsze,
a co za tym idzie, wyroznialy si¢ posrod mniej szczesSliwych
mieszkancow. Wzgledna rownos¢ pozycji spotecznej kobiet
i mezczyzn, jaka zapewne istniata w spotecznosciach towiecko-
zbierackich, w konicu epoki neolitu stabta. Nastepujace w ciggu
kilku stuleci stopniowe zmiany w rolnictwie i hodowli
przyczynity sie¢ zapewne do zmiany we wzajemnych relacjach
kobiet i mezczyzn. Po roku 4000 p.n.e. rolnicy zaczeli stosowac
ciggniete przez zwierzeta plugi celem Kkultywacji gleb
trudniejszych do uprawy od tych wykorzystywanych
W najwczesniejszej fazie rozwoju rolnictwa. Te nowa technike
stosowali zapewne mezczyzni, gdyz oranie wymagalo wickszej
sity fizycznej niz zlobienie bruzd przy uzyciu kijow czy motyk,
a przecietnie mezczyzni byli silniejsi od kobiet. Mezczyzni zajeli
sie rowniez wickszymi stadami, ktore staty sie¢ powszechniejsze;
od krow pozyskiwano mleko, od owiec zas takze wetne. Wicksze
stada wypasano w pewnej odleglosci od wiosek, poniewaz
trzeba bylo szuka¢ nowych pastwisk. Mezczyzni, zwolnieni
z obowigzku opieki nad dziecmi, mogli pozostawac dtuzszy czas



poza domem celem wypasania zwierzgt. Kobiety natomiast
zostaly przywigzane do osiedla, poniewaz musialy wychowac
wiecej dzieci niezbednych w rolnictwie, ktorego intensywnosc
wzrastata. Nowe rolnictwo wymagalo wiecej rgk do pracy niz
zbieractwo czy najwczesniejsze formy uprawy ziemi. Kobiety
musialy tez wzig¢é na siebie odpowiedzialnos¢ za nowe,
pracochlonne zadanie — przetwarzanie produktow zwierzecych.
Przerabialy mleko na sery i jogurt oraz przedty i tkaty. Mozliwe,
ze w tym nowym podziale pracy zadania mezczyzn wigzaty sie
z wickszym prestizem, co przyczyniato sie do poglebienia
nierownosci pomiedzy plciami. Ta forma zroznicowania
spolecznego, ktora stala sie podstawowym skladnikiem
pozniejszej kultury greckiej, byla zapewne skutkiem
fundamentalnych przemian w zyciu czlowieka, jakie zaszly
w koncu epoki neolitu.

WyjasSnienie postepu technicznego

Wyjasnienie, w jaki sposob prehistoryczni mieszkancy Grecji
nauczyli si¢ stosowac techniki z konca epoki kamiennej, stalo
si¢ bardziej skomplikowane, gdy wspotczesne techniki badan
dostarczyly nam nowych informacji na temat chronologii
przemian na roznych terenach. W najszerszym ujeciu pytanie
brzmi, w jakim stopniu prehistoryczni mieszkancy Europy
czerpali wiedz¢ na temat nowych technik od ludnosci
Mezopotamii 1 Egiptu, ktore bezsprzecznie mnajwczesniej
wynalazly pismo, zbudowaly miasta i stworzyly rozwinicte
cywilizacje. Naukowcy przez dtugi czas traktowali pojawienie si¢
nowinek technicznych w Europie wylgcznie jako efekt dyfuzji
wynalazkow powstatych na Bliskim Wschodzie. Zgodnie z tg
teoria kupcy, rolnicy, pasterze, kowale i budowniczowie
stopniowo przedostawali si¢ do Europy z Bliskiego Wschodu,
czy to z wlasnej woli, czy tez jako najezdzcy. Mieli przywozic ze
sobg w nowe miejsca nieznane tam dotychczas techniki, takie
jak rolnictwo, budowle kamienne oraz obrobke miedzi. W ten



spos6b wiedza techniczna stopniowo rozprzestrzeniata si¢
z Bliskiego Wschodu na Europe.

Powyzsza teoria rozwoju technicznego w prehistoryczne;j
Europie musiala jednak ulec rewizji po zastosowaniu metod
analitycznych wypracowanych w koncu lat szescdziesigtych
XX w. Datowanie radioweglowe dalo badaczom dos¢ doktadng
wiedz¢ na temat wieku prehistorycznych materiatow
organicznych znalezionych na stanowiskach archeologicznych.
Analiza laboratoryjna ilosci radioaktywnego izotopu wegla C14,
pozostatego w materiatach takich jak kosci, nasiona, skory
i drewno, pozwala na okreslenie - 2z akceptowalnym
marginesem btedu - czasu, jaki uplynal od sSmierci badanego
obiektu. Dendrochronologia, czyli informacje chronologiczne
pozyskane dzi¢ki liczeniu stojow w pniach wieloletnich drzew,
pozwolita poprawi¢ dokladnos¢ datowania radioweglowego.
Techniki te, zastosowane na znaleziskach archeologicznych
z epoki neolitu, sugerowatly, ze proces przemian byl bardziej
zlozony, niz zakladano wczesniej. Obecnie przyjmuje sie, ze
spotecznosci rolnicze w Grecji i na Batkanach uksztaltowaly sie
juz w siodmym tysigcleciu p.n.e. Przy takim zalozeniu nadal
mozna uwazacC, ze uprawe zboz przywiezli do Grecji kupcy
i migranci z Bliskiego Wschodu, nie mozna tez jednak
wykluczy¢, ze rolnictwo wyksztalcito si¢ w Grecji w wyniku
niezaleznego procesu. Jesli chodzi o udomowienie bydia, na
podstawie nowych znalezisk mozna utrzymywac, ze wazny
postep w pozyskiwaniu mi¢sa nastgpil w tej czesci Europy
przynajmniej rownie wczesnie, co na Bliskim Wschodzie.
Oznaczatoby to, ze ludnosc¢ europejska udomowita bydio sama,
dzieki wlasnej pomystowosci, nie zas na skutek dyfuzji.

Datowanie radiowe¢glowe sugeruje tez, ze europejscy
metalurdzy opracowali obrobke miedzi niezaleznie od kowali
bliskowschodnich. Znaleziska  z roznych stanowisk
europejskich ukazuja rozwoj technologii wytopu mniej wiecej
w tym samym czasie co na Bliskim Wschodzie. Do czwartego
tysigclecia p.n.e. na przykilad balkanscy kowale nauczyli si¢



odlewac glowice toporow z otworem na trzonek we wiasciwym
miejscu. Kowale 2z poludniowo-wschodniej Europy zaczeli
wytapiacC brgz w tym samym okresie trzeciego tysigclecia, co ich
bliskowschodni sgsiedzi, nauczywszy si¢ dodawac¢ 10 procent
cyny do wytapianej miedzi. Europejska epoka brazu (by uzyc
terminologii  okreslajacej przedziaty  czasowe  wedlug
najpopularniejszego w ich czasie metalu uzytkowego)
rozpoczela sie zatem mniej wiecej w tym samym okresie co na
Bliskim Wschodzie. Taka chronologia sugeruje, ze postep
dokonywal si¢ w podobnym czasie, ale niezaleznie.
W przeciwnym wypadku spodziewalibySmy si¢ znalez¢ dowody
na to, ze na Bliskim Wschodzie metalurgia rozwijata si¢
wczesniej niz w Europie, co dawaloby dos¢ czasu na
rozprzestrzenienie si¢ nowych technologii.

W ten sposob teorie wyjaSniajgce wazne = zmiany
w prehistorycznej Europie staty sie bardziej ztozone niz
wczesniej, gdy uwazano, ze stanowily tylko proste zapozyczenie
wynalazkow pochodzgcych skadingd. Nie wydaje sie juz
mozliwe obronienie tezy, ze neolityczna ludnos¢ Grecji byla
catlkowicie zalezna od Bliskiego Wschodu w pozyskiwaniu
innowacyjnych technik, takich jak budowle kamienne czy
metalurgia, nawet jesli rzeczywiscie to stamtad zaczerpnicto
wiedze o rolnictwie. Podobnie jak ich sgsiedzi w Europie,
mieszkancy prehistoryczne;j Grecji byli czescig
skomplikowanego procesu dyfuzji i samodzielnej wynalazczosci,
ktory dzieki podroznikom i miejscowym innowatorom przyniost
brzemienne w skutki przemiany techniczne i spoteczne.

[1] Dzisiejsza nazwa — Korfu (przyp. ttum.).



Od Indoeuropejczykow do
Mykenczykow



Kiedy ludzie zamieszkujgacy tereny potozone wokot srodkowej
czesci Morza Srodziemnego tworzgce Grecje stali sie Grekami?
Nie ma na to prostej odpowiedzi, poniewaz koncept tozsamosci
obejmuje nie tylko spoteczne i materialne warunki zycia, ale
takze tradycje etniczne, kulturowe, religijne i jezykowe. Na ile
mozemy stwierdzi¢ na podstawie zrodel, Mykenczycy z drugiego
tysigclecia p.n.e. jako pierwsi mowili po grecku. W tym czasie
mozemy zatem przyjac istnienie grup ludnosci, ktore nazywamy
Grekami. Zrodla nie wskazujg, jak Mykenczycy nazywali
samych siebie; w jezyku greckim, rozwinictym w okresie
historycznym, nazywali swoj kraj Hellas — ,Helladg”, samych
siebie zas ,Hellenami”, od legendarnego wodza z Grecji
srodkowej Hellena (Tukidydes, Wojna peloponeska, 1 3,2).
Okreslenia te pozostaja w uzyciu rowniez we wspolczesnej
grece. Slowa ,Grecja” i ,Grecy” pochodzg z laciny, jezyka
Rzymian.

Najgtebsze korzenie jezyka uzywanego przez Grekow oraz inne
elementy ich tozsamosci sg dawniejsze od kultury mykenskie;j.
Wysledzenie tych korzeni jest jednak wyzwaniem, poniewaz
z tak wczesnego okresu nie zachowaly sie zadne zrodta pisane.
Badania podstawowych elementow tozsamosci etnicznej
i kulturowej antycznych Grekow skupialy si¢ na dwoch
glownych kwestiach: znaczeniu indoeuropejskiego dziedzictwa
starozytnych Grekow z okresu ok. 4500-2000 p.n.e. oraz
wpltywow starszych cywilizacji bliskowschodnich, zwlaszcza
Egiptu, w drugim tysigcleciu p.n.e. Mimo ze szczegolowy
przebieg tych procesow formowania kulturowego pozostaje
wyjatkowo niejasny, wiadomo, ze oba powyzsze czynniki trwale
wplynety na strukture greckiej tozsamosci.

W historii drugiego tysigclecia odnalez¢ mozemy natomiast



wplywy na wczesng kulture grecka, bogato udokumentowane
przez zrodla archeologiczne, a nawet nieliczne zrodla pisane.
Przed uksztattowaniem si¢ na terenie Grecji kontynentalnej
cywilizacji mykenskiej, na Krecie kwitla kultura minojska.
Minojczycy, ktorzy nie mowili po grecku, wzbogacili si¢ dzi¢ki
wyrafinowanemu rolnictwu i handlowi morskiemu z ludami
wschodnich wybrzezy Morza Srédziemnego oraz z Egiptem. Te
tradycje kontaktow intelektualnych przejeta kultura mykenska,
ktora pozostawata pod wielkim wpltywem Minojczykow az po
utrate przez nich potegi w potowie tysigclecia. Centra cywilizacji
mykenskiej ulegly zniszczeniu w okresie ok. 1200-1000 p.n.e.,
gdy zamet ogarnat calg wschodnig czeS¢ Morza Srodziemnego.
Potomkowie ocalatych z tych katastrof Grekow przetrwali wieki
ciemne (1000-750 p.n.e.), by odbudowac grecka cywilizacje.

Korzenie indoeuropejskie i bliskowschodnie

Podstawowym zagadnieniem zwigzanym z indoeuropejskim
pochodzeniem greckiej tozsamosci i kultury jest to, czy ludy
nazywane przez nas dzisiaj indoeuropejskimi migrowaly do
prehistorycznej Europy w ciggu wielu wiekow i radykalnie
odmienity sposoby zycia ludow juz tam mieszkajacych, w tym
rodzimych mieszkancow Grecji. Polozenie ojczystych stron
pierwszych Indoeuropejczykow jest wcigz przedmiotem
dyskusji, najbardziej prawdopodobne jest jednak to, ze
pochodzili oni z Azji Centralnej lub Azji Mniejszej. Niedawne,
cho¢ kontrowersyjne komputerowe analizy jezykowe zdajg si¢
wskazywaC na Azje Mniejszg. Ostatni etap indoeuropejskiej
migracji okoto 2000 r. p.n.e. przynies¢ mial zniszczenia w calej
Europie — tak wynika z rowniez kwestionowanej hipotezy, ze
w tym czasie mialy miejsce najazdy agresywnych ludow
migrujacych na wielkie odlegtosci. Wedlug tej interpretacji
Grecy z okresu historycznego byliby potomkami tych wtasnie
najezdzcow.



un oot 00w (4]

@'ud *shy |-
‘moyjAzxladomaopu) pymoIpdm

1S
m_goormm.fzq

< _1ommnT
IDALIH -
_ diiiaile o

o%

. anyygo A28
e e \.k. \. *
y — v

2
- \x Earo?rom .
N\\ Y ..

ANNWHIZAOAS HZAO0NW _,\:xua:.qm”,}l

\ HZHOW

_“ )
2 ©  SoisTVA g vaviug vry
B gmuovsLwy
winans M SOSSOMY ..,H
,u\\r. -8 . e \J.c‘.r \
TV Faam B

S
.
N T F
h
W
b,




KALENDARIUM

ok. 4500-2000 p.n.e.: wedrowka ludow indoeuropejskich do Europy?
ok. 3000-2500 p.n.e.: na Batkanach i Krecie rozwija si¢ wytop brazu
ok. 3000-2000 p.n.e.: rozw0j polikultury srodziemnomorskiej

ok. 2200 p.n.e.: powstajg pierwsze palace kultury minojskiej

ok. 2000 p.n.e.: zniszczenie wielu miejscowosci w Europie

ok. 1700 p.n.e.: trzesienia ziemi niszczg pierwsze palace kretenskie

ok. 1600-1500 p.n.e.: budowa grobowcow szybowych w Mykenach, Grecja
kontynentalna

ok. 1500-1450 p.n.e.: budowa pierwszych grobowcow koputowych (tholos)
w Mykenach

ok. 1400 p.n.e.: powstaja pierwsze palace mykenskie
ok. 1370 p.n.e.: zniszczenie palacu w Knossos na Krecie
ok. 1300-1200 p.n.e.: okres szczytowego rozwoju kultury mykenskiej

ok. 1200-1000 p.n.e.: okres zame¢tu i wojen w basenie Morza Egejskiego
zwigzany z dzialalnoscig ,Ludoéw Morza”

ok. 1000 p.n.e.: upadek kultury mykenskiej

Koncepcja indoeuropejskiej tozsamosci opiera si¢ na
pozniejszej historii jezyka. Juz dawno temu lingwisci dostrzegli,
ze wiekszosS¢ starozytnych i nowozytnych jezykow Europy
Zachodniej (w tym miedzy innymi grecki, lacina i angielski),
jezykow slowianskich, jezyka perskiego (iranskiego) czy tez
sanskrytu (wystepujacego na subkontynencie indyjskim)
wywodzi sie z jednego wspolnego prajezyka. Dlatego ukuli
nazwe¢ Indoeuropejczycy na okreslenie pierwotnego ludu
mowigcego tym wspolnym jezykiem. Poniewaz pierwotny jezyk
zanikl, przeradzajac si¢ w jezyki pochodne na dlugo przed
wynalezieniem pisma, jedyne jego slady ocalaly w slownictwie
wywodzacych si¢ z niego jezykow. W jezyku indoeuropejskim
istniatlo na przyklad jedno stowo na okreslenie nocy, ktore
rozwineto si¢ w greckie nux (w dopelniaczu nuktos), lacinskie
nox, noctis, wedyjskie (jezyk wedyjski to odmiana sanskrytu
uzywana w starozytnych poematach indyjskich) nakt,
angielskie night, hiszpanskie mnoche, francuskie nuit,
niemieckie nacht, rosyjskie nocz i tak dalej. Inny ciekawy
przyktad: to, ze jezyk polski posiada stowa ,ja” i ,mnie”, dwa



zupelnie odmienne zaimki na okreSlenie samego siebie
w roznych  kontekstach  gramatycznych, jest cechag
odziedziczong z dwoch zaimkow jezyka indoeuropejskiego.
Jezykoznawcy uwazajg, ze slownictwo jezykow pochodnych,
wywodzacych sie od jezyka pierwotnego uzywanego przez
pierwszych Indoeuropejczykow, moze dostarcza¢c wskazowek co
do waznych cech charakteryzujgcych ich zycie spoteczne.
Przyktadowo imi¢ najwickszego bostwa Indoeuropejczykow,
meskiego boga, przetrwalo w podobnych fonetycznie stowach
Zeus pater i Jupiter — imion najwickszych bogow odpowiednio
w grece i tacinie. Sugeruje to, ze spoteczenstwo indoeuropejskie
byto patriarchalne — ojcowie byli nie tylko jednym z rodzicow,
ale autorytarnymi przywodcami domostwa. Inne slowa
sugerujg, ze spoteczenstwo indoeuropejskie bylo takze
patrylokalne (zona przechodzita do domostwa i rodu me¢za) oraz
patrylinearne (pochodzenie rodowe dzieci wyznaczano w linii
meskiej). W jezyku indoeuropejskim istnialo takze okreslenie
krola, co sugeruje istnienie spoleczenstwa hierarchicznego
i zroznicowanego, nie zas egalitarnego. Wreszcie interpretacja
dowodow  archeologicznych i lingwistycznych  uznaje
indoeuropejskich mezczyzn za wojowniczych i konkurujgcych.
Poniewaz jezyk Grekow, podstawowy skladnik ich tozsamosci,
bez watpienia jest pochodzenia indoeuropejskiego, lingwistyka
pozwala zaliczy¢ Grekow do potomkow ludow indoeuropejskich.
Najbardziej kontrowersyjna teoria dotyczaca znaczenia ludow
indoeuropejskich glosi, ze mnajechali oni Europe falami
i narzucili zamieszkujacym jga ludom patriarchalizm,
hierarchicznosc i przemoc. W tej interpretacji rodzima ludnosc¢
prehistorycznej Europy miala byC¢ najczesciej egalitarna,
pokojowa i matryfokalna (skupiona wokot matki); wartosci te
mialy zostaC zniszczone przez najazdy Indoeuropejczykow.
Zwolennicy tej hipotezy twierdzg tez, ze ci pierwotni
Europejczycy mieli uwazac za najwicksze bostwa zenskie, ktore
Indoeuropejczycy przemoca zastgpili swymi bostwami meskimi,
takimi jak Zeus, dla Grekow wiladca wszystkich bogow. Ta



brutalna transformacja miala rozpoczac¢ si¢ okoto roku 4500
p.n.e. W ciggu kolejnych wiekow do Europy przybywac mialy
kolejne grupy Indoeuropejczykow, ktorzy do roku 2000 p.n.e.
zdewastowali lub zniszczyli wiele praindoeuropejskich miejsc.

Przeciwnicy teorii o indoeuropejskim pochodzeniu innych niz
jezyk elementow Kkultury greckiej argumentujg, ze nie ma
bezposrednich dowodow na to, ze migracja Indoeuropejczykow
do Europy miata charakter najazdow grup wystarczajgco
silnych, by zlikwidowac¢ istniejgce struktury spoteczne
i wierzenia celem narzucenia wlasnych praktyk miejscowym
ludom. Mozliwe tez, ze zycie spoleczne Indoeuropejczykow
wcale nie roznilo sie¢ znaczgco od zycia spotecznego
wyksztalconego przez nieindoeuropejskie spotecznosci
prehistorycznej Europy. Stad tez cechy charakteryzujace
poOzniejsze historyczne spoleczenstwo greckie, takie jak
patriarchat i nieréwna pozycja spoleczna Kkobiet, mogty
W rzeczywistosci istnie¢ juz wczesniej u rodzimej ludnosci
Grecji. Jeszcze inna teoria sugeruje, ze to towcy i zbieracze
epoki kamiennej pchneli ludzkos¢ na droge ku patriarchatowi,
porywajgc kobiety z innych grup celem zwickszenia wlasnych
szans na reprodukcje, a zatem na przetrwanie. Poniewaz
mezezyzni  trudnigey sie  towiectwem mieli doswiadczenie
W przebywaniu poza obozowiskiem wilasnej grupy, to oni
prowadzili napady na inne plemiona. W ten sposob mezczyzni
mogli zdoby¢ dominacj¢ nad kobietami na dtugo przed tym, jak
wczesni Indoeuropejczycy mieli rzekomo wyruszy¢ na swe
wyprawy na Europe.

Wedtug zwolennikow tej teorii rodzime spoteczenstwo Europy
stalo si¢ patriarchalne bez wplywu czynnikow zewnetrznych,
mimo ze ich wierzenia bardzo szanowaly bostwa zenskie, czego
dowodzg tysigce statuetek Wenus (figurek kobiecych z duzymi
piersiami i szerokimi biodrami) znajdowane w europejskich
prehistorycznych  wykopaliskach archeologicznych. Innym
dowodem sg liczne wazne boginie z panteonu greckiego.
Rosngca dysproporcja pozycji spolecznej mezczyzn i kobiet



mogta tez byc¢c wynikiem zmian towarzyszacych rozwojowi
rolnictwa z uzyciem pluga oraz wielkich stad hodowlanych
w koncowej fazie epoki kamiennej (zob. rozdz. 1). Ci badacze,
ktorzy pomniejszajg role Indoeuropejczykow jako zrodta zmian
kulturowych, wysuwajg argumenty przeczace zdewastowaniu
przez nich wielu czesci Europy okoto roku 2000 p.n.e. Ich
zdaniem przyczyng star¢, ktore u kresu trzeciego milenium
zniszczyty wiele europejskich osiedli, moglo by¢ wyjalowienie
gleby, powodujgce rywalizacje o najlepsze pola, i zamet
wewnetrzny.

Jednym z aspektow greckiej tozsamosci, ktory wzbudzit
burzliwe spory, byly stosunki miedzy Grecjg a Bliskim
Wschodem, zwlaszcza Egiptem. Niektorzy dziewietnastowieczni
badacze umniejszali lub nawet zaprzeczali wazniejszym
wptywom bliskowschodnim w Kkulturze greckiej. Czynili tak
mimo istnienia przekazow mowigcych wprost o tym, ze
starozytni Grecy nie tylko z szacunkiem przyznawali, ze wiele
si¢ dowiedzieli od ludéw mieszkajgcych poza Grecja, ale ze
uznawali te ludy za przedstawicieli cywilizacji starszych od ich
wiasnej. Swiadomi przesztosci Grecy wskazywali na starozytny
Egipt jako na zrodto wielu zapozyczen, szczegolnie w sferze
religijnej. Herodot zapisal stowa egipskich kaptanow, ktorzy
mowili mu nie tylko, ze jako pierwsi wznieSli ottarze, posagi
i Swigtynie bogom, lecz rowniez ze to oni zainicjowali tradycje
nadawania przydomkow lub tytulow poszczegolnym bostwom,
co Grecy zaadoptowali dla siebie. Grecki autor dodaje: ,ze tak
wlasnie bylo, na to przewaznie dawali istotne dowody” (Dzieje,
II 4.2, przet. Seweryn Hammer).

Wspotczesni badacze zgadzaja sie z pogladem, ze starozytni
Grecy nauczyli si¢ bardzo wiele od Egipcjan. Najbardziej
czytelnym dowodem gtebokich wptywow kultury egipskiej na
greckg jest zestaw podstawowych idei religijnych, jakie
naplynely z Egiptu do Grecji. Byly to geografia sSwiata
podziemnego, wazenie dusz zmartych na szalach oraz zywotne
cechy ognia, upami¢tnione w ceremoniach inicjacyjnych



miedzynarodowego kultu bogini Demeter z Eleusis (stynnego
sanktuarium na terenie panstwa atenskiego). Mitologia grecka,
opowiesci na temat najdawniejszego pochodzenia Grekow i ich
relacji z bogami, pelna byla motywow zaczerpnietych z Egiptu
i Bliskiego Wschodu. Jednak wplywy te nie konczyly si¢ na
sferze religijnej. Przykladowo greccy rzezbiarze w okresie
archaicznym nadawali swoim posggom proporcje wedlug
kanonu wyznaczonego przez artystow egipskich.

Badania archeologiczne dowodza, ze ludnos¢ zamieszkujaca
Grecje prowadzita kontakty handlowe i dyplomatyczne co
najmniej od potowy drugiego tysigclecia p.n.e. Jednak
nowoczesna teoria gloszaca, ze Egipcjanie w tym okresie
najechali i skolonizowali kontynentalng Grecje, nie moze
odpowiadaé¢ prawdzie. Zrodta Egipskie odnoszg sie do Grekow
jako do obcokrajowcow, nie zas kolonistow. Co wigcej, znaczna
czes¢ owczesnych kontaktow miedzy Grecja a Bliskim
Wschodem odbywala si¢ przez posrednikow, przede wszystkim
kupcow-zeglarzy z Krety. W kazdym razie, gdy rozwaza si¢
Kulturowe dlugi” jednej grupy wzgledem drugiej, nie nalezy
wpada¢ w putapke myslowg postrzegania jednej z grup jako
pasywnie przyjmujacej idee, umiejetnosci czy tradycje
przekazywane przez te drugg, lepiej rozwinietg. Grupa, ktora
czerpie od innej, zawsze przyswaja to i reinterpretuje zgodnie
z wlasnym systemem wartosci. Przyjmowane idee i wiedza sa
przetwarzane tak, by mnada¢ im funkcje i znaczenia
odpowiadajgce witasnym celom i tradycjom kulturowym. Gdy
Grecy uczyli sie¢ od ludow Bliskiego Wschodu i Egiptu, czynili
tez pozyskang wiedze wlasng. Tozsamosc¢ kulturowa wykuwa
sie¢ w taki wlasnie sposOb, nie zas przez bezmyslne
nasladownictwo c¢czy pasywnag recepcje. Grecy  sami
konstruowali swojg tozsamosc¢, opierajgc si¢ przede wszystkim
na wspolnych praktykach religijnych i jezyku. Nadali swoj
niepowtarzalny rys tym zagranicznym zapozyczeniom, z ktorych
uczynili aspekty wlasnej kultury. Budowanie greckiej
tozsamosci zabrato wiele czasu. Proba okreslenia poczatku tego



skomplikowanego procesu w jakimkolwiek momencie w historii
bylaby bezcelowa. Zamiast doszukiwac si¢ nieistniejgcego
pojedynczego poczatku greckiej tozsamosci, trzeba
zidentyfikowa¢ rozne nurty wplywow kulturowych, Kktore
w dluzszej perspektywie zlaly sie¢ w jedno, tworzac kulture
greckg znang nam z czasow pozniejszych.

Europejskie cywilizacje epoki brazu

Pozna epoka brgzu (drugie tysigclecie p.n.e.) dostarcza nam
istotnych wskazowek utatwiajgcych zrozumienie tego, jak Grecy
stali si¢ Grekami. Do tego okresu nalezg ,pierwsze cywilizacje
Europy”: kultura minojska na wielkiej wyspie Krecie (na
potudniowy wschod od gtownej, kontynentalnej czesci Grecji)
oraz na mniejszych wyspach Morza Srodziemnego, a takze
kultura mykenska na kontynencie oraz niektorych wyspach
u wybrzezy Morza Egejskiego. Minojczycy, ktorych jezyk wcigz
pozostaje nieznany, zbudowali kwitngcg cywilizacje wczesniej
niz mowigcy po grecku Mykenczycy. Obydwa ludy posiadaty
rozlegte kontakty handlowe z Bliskim Wschodem, stosowaty
zlozone techniki rolne i metalurgiczne, mialy rozwinietg
architekture, blyskotliwg sztuke i wyrazne zamilowanie do
luksusu. Zamieszkiwali tez niebezpieczny swiat, ktorego
niebezpieczenstwa mialy w koncu ich pochtong¢ mimo catego
ich wyrafinowania.

Protoplasci tych cywilizacji w trzecim tysigcleciu p.n.e.
rozwineli technike wytopu brgzu, olowiu, srebra i zlota - co
miato wywrze¢ gleboki wplyw na cywilizacje minojska
i mykenskg, od wojny i rolnictwa po wytwarzanie nowych
symboli bogactwa i pozycji. Postepy w metalurgii poczynione
zostaly najprawdopodobniej niezaleznie od  podobnych
postepow na Balkanach i Bliskim Wschodzie. Opracowawszy
innowacyjne sposoby wytapiania metali w  wysokich
temperaturach, egejscy kowale  wykonywali  bardziej
smiercionosng bron, nowe towary luksusowe oraz trwalsze



i efektywniejsze mnarzedzia rolnicze i budowlane. Nowe
technologie sprawitly, 2ze metalowag bronia mozna byto
skuteczniej odbierac¢ zycie. Bron miedziana dawata niewielkg
przewage nad bronig kamienng, poniewaz mi¢kka miedz tatwo
odksztalcata si¢ i tepita. Brgz, stop miedzi z cyng, byl znacznie
trwalszy, mozna bylo tez naostrzy¢ go jak brzytwe.
Wynalezienie brgzu umozliwialo wytwarzanie wytrzymatych
metalowych nozy, mieczy i grotow wloczni. Najwczesniejsze
egejskie sztylety znaleziono w zachodniej czesci Azji Mniejszej,
w Troi z okresu trzeciego milenium p.n.e. Sztylet wkrotce stat
si¢ standardowym wyposazeniem wojownikow epoki brgzu oraz
jedng z pierwszych pozycji w katalogu broni, ktore staty sie
elementem roznorakich wysScigow zbrojen, tak czestych
w dziejach ludzkosci. Sztylety stawaly sie¢ coraz dluzsze
i przerodzily si¢ w miecze, jeszcze skuteczniejsze w zabijaniu.

Tablica 1. Przykladowe stowa (oryginalnie zapisane pismem linearnym B; brak
dostepnego zapisu)

o

tu-ka-te

PHY

qa-si-re-u

®f
.|ka-ko

FOT ¥4 VR

i-je-re-ja

AR

ti-ri-pa

2

ko-wo

pa-ka-na

.|Icha(l)ko(s)

pha(s)gana

tripo(s)

(h)iereia

gwasileu(s)

thugae(r)

ko(r)jwo(s)

.|chalkos

phasgana

tripous

hiereia

Basileus

Thugater

Kouros

W N [~

.|braz

miecze

trojnog

kaplanka

wodz

corka

chlopiec

1. Stowa transkrybowane w sylaby (rozdzielone myslnikami) na alfabet tacinski

2. Rekonstrukcja fonetyczna stow (w nawiasach litery, ktore trzeba dodac¢, by moc
wymowic stowo).

3. Stowa w klasycznej grece (transliteracja na alfabet tacinski).

4. Thumaczenie stow.

Kowale epoki brgzu dodawali do wytwarzanej broni zdobienia
i szlachetne kamienie, czynigc z nich przedmioty okazowe,
widoczne symbole bogactwa i pozycji spotecznej wilasciciela.
Poniewaz ludzie z natury swej wydaja si¢ organizmami
dgzacymi do polepszenia swego statusu, te nowe,
kosztowniejsze przedmioty metalowe dawaly ludziom jeszcze



jeden sposob na wyroznienie si¢ — o ile mogli sobie na nie
pozwolic. Przykladowo bogato zdobiona bron wyznaczata
podziat spoteczny miedzy mezczyznami a kobietami, poniewaz
symbolizowata meskie role towcy i wojownika, ktore wytonity
si¢ wieki wczesniej przez podzial pracy w spotecznosciach
lowcow-zbieraczy. Poniewaz pragnienie gromadzenia bogactwa
w  formie metalowych  przedmiotow oraz posiadanie
kosztownych symboli statusu stymulowato zapotrzebowanie na
metale oraz na wykwalifikowanych rzemieslnikow, powstanie
tej nowej jakosci bogactwa 1 statusu bylo jednym
z najwazniejszych skutkoéw spotecznych rozwoju metalurgii.
Wigksza dostepnosc takich przedmiotow powodowata, ze coraz
wiecej ludzi pragneto je miec¢, co stymulowalo popyt na ustugi.
To z kolei wptywato na oczekiwania co do odpowiedniej nagrody
za wykonang prace czy za okazanie swego statusu. Ludzie
chcieli zdobywac¢ rozne przedmioty wykonane z metalu -
utylitarne, takie jak narzedzia, oraz luksusowe, takie jak
bizuteria. Elita cenila sobie takze produkty innych
udoskonalonych na Bliskim Wschodzie specjalistycznych
rzemiost, takich jak ozdoby wykonane ze sprowadzanej kosci
stoniowej. W epoce brazu rosta nie tylko liczba rzemieslnikow;
przybywato tez mieszkancow osiedli w basenie Morza
Egejskiego, cho¢ ich liczba pozostawala wcigz niewielka
wzgledem nowozytnych standardow miejskich. Niektorzy z tych
specjalistow przybyli z Bliskiego Wschodu w poszukiwaniu
nowych rynkow zbytu na swe wyroby. Przywozili ze soba nie
tylko bieglos¢ techniczng, ale tez repertuar mitow, Kktore
wywieraty wptyw na miejscowg ludnos¢. W ten sposob stawali
sie¢ posrednio czynnikiem przemian kulturowych.

W trzecim tysigcleciu p.n.e. upowszechnita sie takze
srodziemnomorska polikultura - uprawa oliwek, winogron
i zboz w ramach jednego systemu rolnego. Ludzie zaczeli
uzywac lepszych, ostrzejszych narzedzi metalowych, a takze
wykorzystywa¢ nowe rosliny dla bardziej zroznicowanej diety.
Pojawienie si¢ tego systemu, ktory do dzisiaj dominuje



w rolnictwie Srodziemnomorskim, miato dwa istotne skutki:
wzrost produkcji zywnosci stymulujgcy przyrost populacji oraz
dalsza dywersyfikacje i specjalizacje¢ w rolnictwie. Coraz
bardziej zroznicowane rolnictwo dostarczalo nowych, cennych
produktow: oliwy z oliwek oraz wina, ktore wymagaty nowych
Sposobow przechowywania dla celow spozywczych
i handlowych. Zaczeto zatem wytwarza¢ wielkie naczynia,
powstato wiec jeszcze jedno wyspecjalizowane rzemiosto.
Specjalizacja w produkcji zywnosci i towarow oznaczala tez, ze
wyspecjalizowani producenci nie mieli juz czasu na
samodzielng produkcje wszystkich rodzajow zywnosci czy
wytwarzanie wszelkich przedmiotow codziennego uzytku.
Musieli pozyskiwa¢ zywnos¢ 1 inne towary przez handel
wymienny.

Rosta zatem sie¢ wewnetrznych zaleznosci w spoleczenstwie,
tak ekonomicznych, jak i spotecznych. W mniejszych wioskach
w okresie wczesnej epoki kamiennej handlem wymiennym
w spolecznosci samowystarczalnych rolnikow Kkierowata
zapewne zasada wzajemnosci. Celem handlu nie byt zysk
ekonomiczny, lecz promowanie wartosci spotecznej: ja dam
tobie czesc tego, co produkuje, a ty w zamian dasz mi cz€SC
tego, co ty produkujesz. Wymieniamy si¢ nie dlatego, ze ktorys
z nas koniecznie potrzebuje tego, co produkuje drugi, ale by
potwierdzi¢ nasze zwigzki spoleczne w niewielkiej grupie.
Spolteczenstwo epoki brgzu w regionie Morza Egejskiego
osiggnelo w koncu poziom wspoltzaleznosci gospodarczej, ktory
siegatl daleko poza wzajemnosSc¢, a stopniem skomplikowania
znacznie przewyzszal gospodarki istniejgce nawet w duzych
wioskach epoki neolitu, takich jak Catal Huyuk.

Spoleczenstwo palacowe kultury minojskiej

Ludzkos¢ zamieszkiwata duzg i zyzng wyspe Krete przez kilka
tysigcleci, zanim wyksztalcil sie¢ tam okolo roku 2200-2000
p.n.e. system, ktory zastuzy! sobie na miano najwczesniejszej



kultury basenu Morza Egejskiego. Charakterystyczng cechg tej
kultury byto wznoszenie rozlegtych kompleksow
architektonicznych, dzis nazywanych zwykle ,patacami”.
Bazowata ona na zroznicowanej gospodarce, opartej gtownie na
redystrybucji dobr pod  kontrolg wladcow.  Pierwsi,
~-przedpatacowi” osadnicy zapewne dotarli na Krete okoto roku
6000 p.n.e., przeprawiajac si¢ z nieodleglej Azji Mniejszej. Te
neolityczne rodziny rolnicze zyly poczatkowo tak jak ich
odpowiednicy w innych czesciach Europy - w niewielkich
osadach zakladanych w poblizu zyznych pol. W trzecim
tysigcleciu p.n.e. ich postepy w metalurgii i rolnictwie
zapoczatkowaly  doglebne  przeksztalcenia  kretenskiego
spoteczenstwa. Okoto roku 2200 lub niewiele pozniej na Krecie
zaczely sie pojawiaC duze wieloizbowe budowle (tak zwane
palace), zwykle nieopodal, cho¢ nie na samym wybrzezu. Palace
te byly wielopietrowe i rozlegle, a ich Sciany dekorowano
barwnymi przedstawieniami statkow w morzu, skaczgcych
delfinow i picknych kobiet. Dzisiaj te kretennskg spolecznosc
nazywamy kulturg minojska — od krola Minosa, legendarnego
wladcy wyspy. Patace stanowily mieszkanie dla wladcow i ich
stug, a takze petnily role centralnych magazynow. Reszta
ludnosci mieszkala wokot palacow w ciasno zbudowanych
domach, w pobliskich mniejszych osiedlach lub tez
w pojedynczych gospodarstwach.

Okoto roku 1700 p.n.e. pierwsze palace kretenskie zostaty
zniszczone przez trzesienia ziemi, ale w kolejnych wiekach
Minojczycy odbudowali je na jeszcze wickszg skale. Zapiski
ksiegowe zachowane na glinianych tabliczkach zdradzajg nam,
ze te wielkie budowle stanowily centra scentralizowanej
gospodarki opartej na redystrybucji. Zapewne pod wplywem
egipskiego pisma hieroglificznego Minojczycy opracowali
najpierw zapis w postaci obrazkow symbolizujgcych
przedmioty, stluzgcy dokumentowaniu zasobow. System ten
ewoluowal w bardziej linearny celem zapisywania dzwickow.
W odroznieniu od pisma klinowego czy hieroglifow byl on



prawdziwie sylabiczny — jego znaki stanowity fonetyczny zapis
sylab tworzgcych stowa. Pismo to, wykorzystywane w pierwszej
polowie drugiego tysigclecia p.n.e., nazywamy dzisiaj pismem
linearnym A. Jezyk zapisywany w ten sposOb pozostaje
nieznany; lingwistom udalo si¢ odcyfrowac znaczenie niewielu
stow. Niedawne badania sugerujg, ze jezyk zapisywany pismem
linearnym A mnalezal do rodziny indoeuropejskiej, jednak
wickszoSC badaczy pozostaje sceptyczna wobec tego pogladu.
Pod innymi wzgledami, takimi jak architektura religijna,
Minojczycy z pewnoscig roznili si¢ od ludnosci Grecji
kontynentalnej. Poniewaz kultura minojska miata bezposrednie
kontakty z mieszkancami kontynentu i wywierala na nich
wielki wplyw, nalezy traktowac jg jako czesc¢ wczesnej historii
Grecji.

Nasza znajomosc¢ pisma linearnego A jest wystarczajagca, by
stwierdzi¢c, ze bylo ono wykorzystywane do tworzenia
dokumentacji w postaci spisow: wykazu towarow przyjetych
i wydanych, wykazu towarow zmagazynowanych, inwentarza
zywego, posiadlosci ziemskich i personelu. Minojczycy bardzo
dbali o ksiegowosc i ewidencjonowali wszystko, od rydwanow
po pachnidla. Odnotowywano dtugi, skrupulatnie rozpisujac
wszelkie rozbieznosci w rzeczywistych wplywach. Wykazy
rozchodoéw z palacowych magazynow obejmuja rytualne dary
dla bogow, wyzywienie personelu oraz surowce do produkcji
rzemieslniczej, na przyktad metal wydany kowalom. W zadnym
z tych wykazow nie znaleziono kursu wymiany miedzy roznymi
rodzajami towarow, przykladowo jaka iloS¢ ziarna stanowita
odpowiednik owcy. Nie ma takze zadnego sladu, by w wymianie
uzywano kruszcow (na wynalezienie monet trzeba bylo czekac
jeszcze tysiagc lat).

Spolteczenstwo patacowe Kkultury minojskiej najpewniej
opieralo si¢ zatem glownie na systemie redystrybucji: wladza
centralna mowita producentom, ile musza dostarczy¢ do
centralnego punktu zbiorczego; decydowata tez, jaka czesc
otrzyma kazdy z cztonkow spotecznosci celem wyzywienia i jako



wynagrodzenie. Innymi slowy, patace nie wspieraty gospodarki
rynkowej, w ktorej produkty rolne i wyroby rzemieslnicze
wymieniane s3g na zasadach kupna i sprzedazy. Podobny
system redystrybucji oparty na oficjalnym monopolu przez
pewien czas istnial na terenie Mezopotamii. Tak jak i tam,
istniejacy  na  Krecie system redystrybucji wymagat
pomystowosci oraz posiadania skomplikowanego systemu
administracyjnego. Dla przyjmowania i rozchodowania oliwy
i wina palace posiadaly rozlegte magazyny wypetnione setkami
ogromnych naczyn, sgsiadujace z pomieszczeniami
wypelnionymi misami, kubkami i chochlami. Skrybowie
skrupulatnie odnotowywali wptywy i rozchody, zapisujac je na
glinianych tabliczkach przechowywanych w patacu. Specjalni
urzednicy mieli za zadanie zbiera¢ nakazane ilosci
najcenniejszych przedmiotow - zwierzgt i tekstyliow -
z poszczegolnych czesci podlegtych patacowi terenow. Proces
gromadzenia i redystrybucji dotyczyt zaréwno rzemieslnikow,
jak 1 producentow zywnosci. Urzednicy patacowi okreslali
wysokos¢ wkladu rzemieslnikow, co sprowadzalo sie do
okreslenia kwoty wyrobow. Choc¢ zapewne nie kazdy chetnie
bral udziat w systemie redystrybucji, wydaje si¢, ze zdominowat
on gospodarke kretenskg, minimalizujgc wymiane¢ towarow na
rynkach. Mieszkancy prowincji zapewne niekiedy prowadzili
handel wymienny, ale wielkoS¢ obrotu na tych matych rynkach
w zadnym razie nie zblizala si¢ do skali patacowego systemu
redystrybucji.

Handel zamorski zapewne tez podlegal palacowemu
monopolowi, pozostawiajac niewiele miejsca dla niezaleznych
kupcow. Patace minojskie prowadzily rozleglty handel morski,
poszukujgc surowcow oraz towarow luksusowych. Miedz mozna
byto zdobyc¢ na Cyprze, natomiast niezbedng w produkcji brgzu
cyne znalezC mozna bylo tylko w nielicznych i odlegtych
miejscach. Zakupy tego kluczowego metalu oznaczaly dla Krety
kontakt — chocby posredni — z miejscami tak odlegtymi jak
Brytania czy nawet Afganistan. Ulubionym krajem docelowym



dla minojskich zeglarzy byl Egipt; zostali oni przedstawieni na
reliefach grobowych, gdy skltadajg dary wladcom Egiptu.
Niektorzy Minojczycy najpewniej pozostali w Egipcie jako
najemnicy lub artysci — w Awaris (Tel el-Dabaa) znaleziono
freski w stylu minojskim (farba na warstwie tynku). Minojska
Kreta posiadala takze kontakty z Bliskim Wschodem oraz
potozong we wschodniej czesci Morza Srodziemnego wyspa
Cypr. Kupcy i rzemieslnicy z tych miejsc zapewne podrozowali
na zachod réwnie czesto, co Minojczycy na wschod.

Wykopaliska archeologiczne sugerujg, ze kultura minojska
przez wiele wiekow funkcjonowata sprawnie i w pokoju. Brak
fortyfikacji  otaczajagcych  patace, miasta 1 samotne
gospodarstwa sugeruje, ze Minojczycy nie musieli bronic¢ si¢
przed soba nawzajem. Tymczasem istniejagce w tym samym
czasie osiedla w regionie Morza Egejskiego i w Azji Mniejszej
posiadaly rozbudowane fortyfikacje. Pozostalosci nowszych
palacow minojskich, takich jak stynny patac w Knossos na
polnocnym wybrzezu wyspy - liczacy setki pomieszczen na
pieciu pietrach, magazyn z naczyniami zdolnymi pomiescic
900 000 litrow, kanalizacjg i kolorowymi freskami — sklonity
wielu do postrzegania minojskiego spoleczenstwa jako
szczeglOlnie zamoznego, pokojowego 1 szczesliwego. Czeste
wystepowanie postaci kobiecych na patacowych freskach oraz
odnajdywane liczne figurki bogin z obfitym biustem sklonity
niektorych do spekulowania, ze spoleczenstwo minojskie byto
zdominowane przez kobiety, podobne do tego, jakie zdaniem
niektorych  mialo  wystepowa¢ u  rodzimej ludnosci
prehistorycznej Europy. Obfitos¢ broni odnajdywanej
w grobach kretenskich mezczyzn dowodzi jednak, ze widome
oznaki Dbiegtosci w walce nadawaly specjalny status
w minojskim spoteczenstwie. Bron stanowi mocny dowod na to,
ze w spoteczenstwie palacowym kultury minojskiej dominowali
mezezyzni; przywodcow tej spotecznosci czesto okresla sie
mianem ,ksigzat” lub ,krolow”.



Kontakty kultury minojskiej z kultura mykenska

Dalekosiezny handel minojskiej Krety zapewnial mieszkancom
palacow rozleglte kontakty zamorskie. Sie¢ tych znajomosci
zaciesniala si¢ wraz ze wzrostem bieglosci Minojczykow
w budowie coraz wickszych statkow, przenoszacych wie¢cej
tadunku i lepiej znoszacych sSrodziemnomorskie sztormy.
Zuchwali kretenscy zeglarze przebywali duze odlegtosci,
docierajgc  nie tylko do Egiptu i innych kultur
bliskowschodnich, ale takze do wysp na Morzu Egejskim i do
wybrzezy Grecji kontynentalnej. Tam napotkali inng kulture,
nazywang dzisiaj mykenskg, od najstawniejszego stanowiska
archeologicznego.  Zainspirowani homerycka opowiescig
o wojnie trojanskiej archeolodzy odkryli na Peloponezie (duzym
potwyspie tworzacym poludniowa Grecje) Mykeny z epoki
brazu, z rozbudowang cytadelg na wielu tarasach oraz murami
obronnymi z duzych, pieczolowicie dopasowanych kamieni.
Odkrycia dokonane w Mykenach zyskaly taka stawe, ze kulture
Grecji kontynentalnej epoki brgzu z drugiego tysigclecia p.n.e.
zaczeto nazywac ,mykensky”, cho¢ ani Mykeny, ani zadne inne
osiedle tego okresu nie wytworzylo jednego, kontrolujgcego catg
Grecje panstwa.



Patac w Knossos na Krecie z okresu kultury minojskiej byl rozlegtym,
wielokondygnacyjnym budynkiem, posiadajacym ogromne magazyny oraz przestrzen
do zgromadzen. Takie centra stanowily osrodki odgornego, redystrybucyjnego
systemu minojskiego.

Odkrycie w XIX wieku w Mykenach grobowcow pelnych
skarbow odbito sie echem w catym europejskim Swiecie.
Grobowce te — zbudowane w formie podziemnych, wylozonych
kamieniem szybow — zawieraly ciala pogrzebane wraz ze zlotg
bizuteria, w tym ciezkimi, ozdobionymi zawieszkami
naszyjnikami, zlotymi i srebrnymi naczyniami, wykonang
z brazu bronig ozdobiong wyobrazeniami dzikich zwierzat
w szlachetnych metalach oraz kunsztownie malowang
ceramikyg. Pierwszy badacz Myken, przemystowiec i archeolog
Heinrich Schliemann, sadzit, 2ze odnalazt grob krola
Agamemnona, ktory w Iliadzie Homera dowodzil wojskami
greckimi pod Trojg. W rzeczywistosci jednak grobowce szybowe
pochodza z XVI w. p.n.e., na dlugo przed wojng trojanska,
ktora toczyla si¢ w XII w. p.n.e. Znalezione w grobowcach
szybowych przedmioty sugerujg istnienie kultury wojowniczej,
zorganizowanej w niezalezne osiedla rzadzone przez poteznych
wodzow, ktorzy wzbogacali sie¢ poprzez najazdy na bliskich



i dalszych sgsiadow oraz przez narzucanie swej wladzy
miejscowym rolnikom. Opowiadana w Iliadzie z retrospekciji
historia wojny trojanskiej odnosi si¢ przynajmniej w czesci do
zamierzen mykenskiego spoteczenstwa, przekazanych kolejnym
pokoleniom w ustnej tradycji. Agresywni herosi epopei Homera
wyptywali ze swych domow w Grecji, by uderzy¢ na twierdze
Trojanczykow potozong w zachodniej Azji Mniejszej. Ich celem
jest uratowanie Heleny, greckiej krolowej uprowadzonej z domu
meza przez syna trojanskiego krola, ale tak naprawde chodzito
im o ztupienie Troi i innych miejsc w okolicy. Kosztowne
przedmioty oraz symbole wiladzy 1 bogactwa znalezione
w grobowcach, znacznie wczesniejsze niz wojna trojanska,
dowodza, ze wojownicze spoteczenstwo o dgzeniach podobnych
do tych opisanych w Iliadzie istnialo przynajmniej czterysta lat
przed Swiatem przedstawionym w stawnej epopei.



Zlota maska odkryta w grobowcu w Mykenach. Nazywana niekiedy ,maska
posmiertng” Agamemnona, dowodcy wojsk greckich w wojnie trojanskiej, pozostaje
jednak zagadka. Mowi nam natomiast, jak zamozni stali si¢ wladcy mykenscy: mogli
pozwoli¢ sobie na demonstrowanie swojego statusu, pozwalajac si¢ grzebac z tak
cennymi przedmiotami.

Kolejny okres w dziejach kultury mykenskiej rozpoczal sie
w XV w. p.n.e. Jego poczatek wyznacza pojawienie si¢ nowego
rodzaju grobowcow, tzw. Tholos, czyli grobowcow koputowych —
wielkich podziemnych sklepionych komor w ksztatcie ula,
wykonanych ze Scisle dopasowanych kamieni. Architektoniczne
detale grobow koputowych oraz towarzyszgce pochowkom
przedmioty - mnoszgce wyrazne znamiona zapozyczenia
z Bliskiego Wschodu - dowodzg szerokich kontaktow
mykenskich wladcow we wschodnim basenie Morza
Srédziemnego. Odniesienia do mykenskich zotnierzy zawarte
w zrodlach egipskich dowodza, ze wojownicy z kontynentalne;j
Grecji zaciagali si¢ na stuzbe niejednokrotnie daleko od swych
domow.

Kontakty z kulturg minojskg na Krecie wywarly ogromny
wplyw na kulture mykenska. Na kontynencie znajdowane sa
bardzo liczne kretenskie przedmioty oraz motywy artystyczne.



Dowody na kontakty pomiedzy Minojczykami a Mykenczykami
sg przyczyng powaznego problemu w wyjaSnianiu przemian
kulturowych. Dzieta sztuki 1 wyroby rzemieslnicze
Mykenczykow z potowy drugiego tysigclecia p.n.e. zdradzajg
wiele cech wyraznie przypominajgcych wyroby Kkretenskie.
Sktlonito to archeologa badajacego Knossos, Arthura Evansa, do
wysuniecia tezy, ze Minojczycy inspirowali Mykenczykow,
posylajac na kontynent osadnikow, tak jak bez watpienia
zasiedlali wiele wysp Morza Egejskiego, np. There. Takie
relegowanie Kkultury mykenskiej do statusu drugorzednej
urazilo odkrywcow Myken, co zaowocowalo wsrod badaczy
burzliwymi sporami na temat wzajemnych relacji obu kultur.
Te nie byly z pewnoscig identyczne; ich przedstawiciele mowili
roznymi jezykami. Mykenczycy sktadali ofiary catopalne,
Minojczycy tego nie czynili. Wyspiarze wznosili sanktuaria
w jaskiniach, na szczytach gor, na polach; mieszkancy
kontynentu nie budowali Swigtyn poza swymi glownymi
osiedlami. Gdy w XIV w. p.n.e. ci drudzy zaczeli budowac
palace podobne do tych z Krety, ich budowniczowie wznosili je
wokot megaronow, rozlegtych sal audiencyjnych z wielkimi
ceremonialnymi kominkami i tronami dla witadcow, czego
w patacach minojskich nie bylto. Niektore mykenskie patace
posiadaty wiecej niz jeden megaron, czesto wznoszgacy si€ na
dwie kondygnacje i wyposazony w kolumny podpierajace dach,
ktory przykrywat sale i balkony drugiej kondygnacji patacowe;.
Zagadka relacji miedzy Minojczykami a Mykenczykami
poglebita sie¢ po pewnym niezwyklym odkryciu: w patacu
w Knossos znaleziono tabliczki zapisane adaptacjg pisma
linearnego A. To samo hybrydowe pismo znaleziono tez na
tabliczkach wykopanych na mykenskich stanowiskach na
kontynencie; tamtejsze znaleziska badacze nazwali pismem
linearnym B. Michael Ventris, mtody angielski architekt
interesujacy si¢ kryptologia, zadziwil w latach piecdziesigtych
XX w. swiat naukowy, dowodzac, ze jezyk zapisany pismem
linearnym B byl w rzeczywistosci greka, nie zas jezykiem



minojskim zapisywanym pismem linearnym A. Poniewaz
tabliczki z pismem linearnym B znalezione na Krecie pochodzg
sprzed ostatecznego zniszczenia patacu w Knossos okoto roku
1370 p.n.e., oznacza to, ze administracja patacowa od pewnego
czasu prowadzila zapiski w jezyku obcym - greckim — a nie
kretennskim. Zmiana jezyka stosowanego w ewidencji oznacza
zapewne, ze mowigcy po grecku Mykenczycy z kontynentu
zdominowali patace na Krecie, cho¢ nie wiemy, czy stalo si¢ to
na skutek podboju, czy jakiegos rodzaju pokojowego procesu.
Tabliczki zapisane pismem linearnym B z pewnoscig sugeruja,
ze kontynent ustepowal znaczeniem Krecie tylko przez niedtugi
czas, jesli w ogole.

Szczyt rozwoju kultury mykenskiej

Archeologia pomaga nam odkry¢ podstawy wladzy
Mykenczykow w okresie od okoto 1500 do 1250 r. p.n.e.
Archeolodzy kochajg cmentarze nie z powodu jakiejs niezdrowej
fascynacji Smiercia, ale ze wzgledu na starozytne zwyczaje
grzebania zmartych z przedmiotami, ktore wiele mowig nam
o ich zyciu. Greckie grobowce z epoki brgzu ukazujg, ze zaden
zamozny mykenski mezczyzna nie byt chowany bez swego
wyposazenia wojennego. Kompletna, wykonana z brgzu zbroja,
znaleziona w pochodzgcym z XIV w. p.n.e. grobowcu w Dendrze
w polnocno-wschodniej czesci Peloponezu, stanowi przyklad
tego, jak rozbudowane moglo byc takie wyposazenie.
Pochowany w nim wojownik nosil pelny brgzowy kirys (ochrone
tutowia) zlozony z napiersnika i naplecznika, regulowany
fartuch z brgzowych plytek, brazowe nagolenniki, naramienniki
oraz obojczyk. Na glowie miat hetm z kiow dzika z metalowymi
ostonami policzkow. Przy zwlokach ulozono skorzang tarcze,
naczynia ceramiczne i brgzowe oraz brgzowy grzebien ze
zlotymi z¢bami. Pierwotnie u jego boku ztozono miecz, ale
rabusie zdotali go ukras¢ przed odnalezieniem miejsca jego
spoczynku przez archeologow. Wojownik nie szczedzit kosztow,



wyposazajac sie¢ w najbardziej zaawansowane Owczesnie
uzbrojenie ochronne i zaczepne, a jego rodzina uznala za
zasadne, by dla zademonstrowania statusu pochowac ten
kosztowny ekwipunek razem ze zmartym, zamiast przekazywac
go nastepnemu pokoleniu. Jego krewni spodziewali sie¢, ze inni
ujrza w tej kosztownej demonstracji przejaw ich bogactwa
i dominujacej pozycji spoteczne;j.

Mykenscy wojownicy, wyposazeni podobnie do wojownika
z grobowca, toczyli bitwy, uzywajgc najnowszego sprzetu
wojskowego — lekkiego, dwukolowego rydwanu ciggnictego
przez konie. Te rewolucyjne pojazdy zdaniem niektorych
badaczy zostaly przyniesione przez Indoeuropejczykow
migrujgcych ze srodkowej Azji, dlatego pojawily si¢ w kulturach
srodziemnomorskich i bliskowschodnich niedtugo po roku
2000 p.n.e. Pierwszy opis takiego rydwanu pochodzacy
z basenu morza Egejskiego pochodzi z mykenskiego kamienia
nagrobnego z ok. 1500 r. p.n.e. Bogaci kazali wyrzezbic
podobizne tej technicznej nowinki nie tylko w celach
wojennych, ale tez po to, by podkresli¢c swoj status spoteczny —
tak samo jak nowozytni bogacze pospiesznie zamieniali swoje
konne powozy na pierwsze automobile. Sugerowano, ze pancerz
z Dendry byl przeznaczony dla wojownika jezdzacego
rydwanem, nie zas dla piechura, gdyz taki nie moglby si¢
swobodnie porusza¢, noszac tak ciezki pancerz. Na tej
podstawie uznano, ze glownag sile armii mykenskich stanowity
rydwany przewozace tucznikow, uzupelniane przez
harcownikow walczacych pieszo — podobnie jak w bitwach
pancernych drugiej wojny Swiatowej, w ktorych za czotgami do
walki posuwali si¢ tez piechurzy. Ci harcownicy ostaniali
rydwany, strzegli obozowisk na tylach, Scigali uciekinierow po
zakonczeniu walnego starcia oraz prowadzili ataki na terenach
nienadajacych sie do stosowania rydwanow. Wielu z tych
mykenskich piechurow mogto byc¢ zagranicznymi najemnikami.
Kultura mykenska w Grecji kontynentalnej osiggneta szczyt
rozwoju w okresie okolo 1300-1200 r. p.n.e.; wtedy to



wzniesiono w Mykenach ogromny grobowiec z pozorng kopula,
nazwany Skarbcem Atreusza. Jego bogato zdobiona fasada oraz
wysoKki strop swiadcza o pewnosci siebie mykenskich wiadcow-
wojownikow. W tym okresie dokonano ostatniej fazy rozbudowy
rozleglego patacu w Pylos na zachodnim brzegu Peloponezu.
Palac ten wyposazony byl we wszystko, czego potrzebowali
bogacze greckiej epoki brgzu do wygodnego zycia — w tym
kunsztowne, kolorowe freski, magazyny pelne zywnosci,
a nawet krolewskg taznie 2z  wbudowang wanng
i skomplikowanym systemem kanalizacyjnym.

Ci z Mykenczykow, ktorzy mogli sobie pozwolic na tak
kosztowne wyposazenie, z pewnoscig zajmowali si¢ glownie
walka. Nie inwestowali w budowe wielkich budynkow
kultowych, w przeciwienstwie do przedstawicieli Kkultur
bliskowschodnich wznoszgcych ogromne sSwigtynie. Religia
wyznawana w kontynentalnej Grecji w epoce brazu pozostaje
w wi¢kszosci nieznana, choc¢ zwykle przyjmuje sie, ze
Mykenczycy czcili glownie meski panteon, utozsamiany
z indoeuropejska kultura wojownikow. W zapisach pismem
linearnym B wystepujga imiona licznych bostw znanych
z pozniejszych wierzen greckich, w tym Hery, Zeusa, Posejdona
i Dionizosa, ale takze bostw pozniej zapomnianych. Na
tabliczkach bardzo czesto pojawia si¢ imi¢ lub tytut potnia,
odnoszgce si¢ do zenskiego bostwa nazywanego ,panig” lub
~wladczynia”, co podkresla znaczenie bogin w wierzeniach epoki
brazu.

Rozwoj intensywnego handlu morskiego w epoce brazu
pozwalal na dalekie podroze nie tylko kupcom i zeglarzom, ale
takze wojownikom. Kupcy, rzemieslnicy i poszukiwacze zrodet
metali przybywali z Egiptu i Bliskiego Wschodu do Grecji
i wyruszali dalej, narazajac si¢ na ogromne ryzyko w nadziei na
wielkie zyski. Mykenczycy zalozyli kolonie w réoznych punktach
wybrzeza Morza Srodziemnego, porzucajgc bezpieczne domy
w poszukiwaniu lepszych perspektyw w nowych miejscach.
Okoto XV-XIV w. p.n.e. mykenscy wojownicy zapewne tez



podbili i potozyli kres patacowej kulturze minojskiej na Krecie,
co mialo zapewne charakter wojny zaborczej lub tez rywalizacji
w miedzynarodowym handlu srodziemnomorskim. W potowie
XIV w. p.n.e. Mykenczycy zastgpili Minojczykow w roli
najpotezniejszej kultury basenu Morza Egejskiego.

Koniec kultury mykenskiej

Rozwoj zeglugi w epoce brazu, umozliwiajgcy handel oraz
morskie inwazje, jak nigdy wczesniej zblizyt do siebie
cywilizacje Morza Egejskiego oraz Bliskiego Wschodu. Zasoby,
ktorych nie mogli pozyskac¢ kupcy, zwlaszcza ci poszukujacy
metali, stymulowaly kontakty miedzy starszymi kulturami
wschodniej czesci Morza Srodziemnego oraz mtodszymi,
potozonymi na zachodzie. Cywilizacje Mezopotamii i Azji
Mniejszej dominowaly nad kulturami Grecji i Krety wielkoscig
miast oraz stworzeniem skomplikowanych systemow prawnych.
W koncowym okresie epoki brgzu ulubionym celem
mykenskich podroznikow byl Egipt, poniewaz Grecy mykenscy
cenili sobie wymiane towarow i idei 2z prosperujacg
i wyrafinowang kulturg tej starodawnej cywilizacji. Okolo roku
1250-1200 p.n.e. istniejgca od dawna sie¢ powigzan
handlowych i politycznych zaczela stabnac. Nowe panstwo
egipskie tracilo spojnos¢ wewnetrzng. Obcy najezdzcy zniszczyli
potezne panstwo Hetytow w Azji Mniejszej. W Mezopotamii
rozpoczal sie okres politycznego zametu. Bogate spoteczenstwa
zamieszkujace palace nad Morzem Egejskim rozpadly sie.
Mamy niewiele zrodet mowigcych cokolwiek o przyczynach tego
upadku, najprawdopodobniej jednak doszto do konfliktow
wewnetrznych miedzy miejscowymi wladcami oraz nadmiernej
eksploatacji zasobow naturalnych w warunkach zbyt
wyspecjalizowanych i scentralizowanych gospodarek. Nie
potrafimy okresli¢c, jak dlugo trwat okres zametu, ale
najwyrazniej zmusit on wielu ludzi do porzucenia swych domow
w poszukiwaniu nowego miejsca do zycia lub chocby stabszych



ofiar do ztupienia. Te przemieszczenia ludnosci we wschodnim
basenie Morza Srodziemnego i na Bliskim Wschodzie jeszcze
bardziej podkopaly, a by¢ moze calkowicie zniszczyly
rownowage polityczng, gospodarke oraz miedzynarodowe
kontakty miedzy tamtejszymi kulturami, w tym kulturg
mykenskg. Okres zametu trwal 2z pewnoscig przez
dziesieciolecia, w niektorych miejscach zas znacznie diuze;j.
Mozna ogolnie przyjac, ze w okresie 1200-1000 p.n.e.
cywilizacje srodziemnomorskie doswiadczyly serii katastrof. Dla
Grekow konsekwencje byly niszczace.

Zrodla egipskie i hetyckie odnotowujg skutki tego zametu.
Mowa w nich o obcych najazdach, w tym przybyszow z morza.
Wedlug wlasnej relacji o najazdach przybywajacych droga
morskg wojownikow [nazywanych ,ludami morza” - przyp.
przet.], faraon Ramzes III okolo roku 1182 p.n.e. pokonat
zlowroga koalicje najezdzcow z potnocy, ktorzy dotarli az do
granic Egiptu.

Wszystkie ludy wyruszyly, niosgc wojne (...) Zaden kraj nie byt w stanie odeprzeé
ich najazdu (...). Rozciagneli swe panowanie az po okrag ziemi, pelni zapatu
wierzyli: ,Nasze plany si¢ powiodg!” (...) Tych, ktorzy dotarli do mych granic,
wyniszczytem, ich serca i dusze ztamane sg po wsze czasy (...) Zostali wciggnieci,
otoczeni, powaleni na brzegu, zabici, a cztonki ich cisni¢te do dotow.

Pritchard, Ancient Near Eastern Texts, s. 262-263

Zrodta egipskie sugerujg, ze w sktad tych - jak dzis zwykliSmy
ich nazywa¢ — Ludow Morza wchodzito wiele roznych grup.
Mozemy zgadywac, ze napastnicy wywodzili si¢ z mykenskiej
Grecji, Wysp Egejskich, Azji Mniejszej, Cypru i roznych miejsc
na Bliskim Wschodzie. Nie tworzyli zjednoczonej ani
jednorodnej grupy; nalezy raczej uwazac ich za samodzielne
grupy, zmuszone opuscic rodzinne strony na skutek problemow
politycznych i gospodarczych. Niektorzy byli niegdys
najemnymi wojownikami na stuzbie poteznych wiladcow,
przeciw ktorym zwrocili si¢ w koncu, zadni wiadzy i tupow.
Niektorzy przybyli z daleka, by tupi¢ odlegte kraje. Jedna
z hipotez naukowych tlumaczacych w czesci przynajmniej



przyczyne tego zametu, glosi, ze w tym okresie doszio do
przemian w sztuce wojennej. Dotychczas kluczem do sukcesu
w bitwie bylo postanie do walki lucznikow na rydwanach.
Krolowie  epoki brgzu  uzupelniali rydwany  obcymi
najemnikami. Jak gloszag zwolennicy tej teorii, okoto roku 1200
p.n.e. najemni piechurzy zorientowali si¢, ze przy uzyciu swych
mieczy i oszczepOw sg w stanie pokonac¢ swych panow na
rydwanach, po prostu zalewajgc ich swa masg. Osmieleni
swiadomoscig wlasnej sity i motywowani zadzg tupow zaczeli
spontanicznie tgczyc¢ sie¢ w bandy i buntowac¢ przeciwko bylym
pracodawcom, niszczac i rabujgc. Napadali na osiedla peine
skarbow, niezdolne juz bronic¢ si¢ przy uzyciu dawnej taktyki
opartej na rydwanach. Poniewaz buntownicy nie byli
zorganizowani ani nie snuli dalekosieznych planow, choc¢ udato
im si¢ zadac¢ sSmiertelne ciosy zdradzonym Kkulturom, nie
potrafili czy tez nie byli zainteresowani utworzeniem nowych
bytow politycznych, by wypelni¢ proznie pozostatg po upadku
Swiata mykenskiego.

Powyzsza hipoteza przyczyn upadku kultur greckich epoki
brazu czeka na swe potwierdzenie; jej przeciwnicy zadaja
pytanie — dlaczego pieszym najemnikom tak dlugo zabralo
zrozumienie swojej przewagi nad rydwanami (o ile rzeczywiscie
ja mieli) i pobicie przeciwnikow. Jedno z istotnych zalozen tego
scenariusza brzmi jednak wiarygodnie: odnalezione przez nas
archeologiczne dowody istnienia Ludow Morza sugerujg, ze nie
byli oni jedng grupg siejacag zniszczenie w catej wschodniej
czeSci Morza Srodziemnego w ramach jednej wyprawy, ale
raczej zbiorowoscig wielu grup biorgcych udzial w roznych
konfliktach. Pierwsze ataki i zniszczenia zapoczgtkowaly
reakcje tancuchowg, ktora rodzita kolejne bandy.

Grupy te najpewniej posiadaly rozne rodowody i rozne cele.
Niektore bandy Ludow Morza zapewne skladaty si¢ wylgcznie
z mezezyzn wyprawiajgcych sie po tupy i spodziewajacych sie
powroci¢ do ojczystych stron. Inne zabieraly ze sobg rodziny,
starajac si¢ wywalczyC sobie dostatniejsze i bezpieczniejsze



warunki zycia w odroznieniu od tych, ktore opuscili z wlasnej
woli lub tez zmuszeni do tego przez innych najezdzcow.
Niezaleznie od skladu, zadna grupa nie mogla liczy¢ na
przyjazne powitanie na obcym brzegu; ci, ktorzy pragneli sie
osiedli¢, musieli walczy¢ o nowa ojczyzne. Szkody materialne
wyrzadzane przez najezdzcow potegowaly zaburzenia spoteczne,
jakie ich  pojawienie si¢ powodowato w  osiadilych
spoteczenstwach. Niezaleznie od skali takich migracji — ktora
dla wspolczesnych badaczy pozostaje sporna — w okresie
wedrowek Ludow Morza zamet 1 zniszczenie byly dosc
powszechne w basenie Morza Sroédziemnego. Wszystko to
doprowadzitlo do przeksztalcenia mapy politycznej regionu
i zapewne takze do przemieszczen ludnosci, choc¢ nie jest jasne,
jak wiele grup rzeczywiscie na state przeniosto si¢ w odlegte
miejsca.

Mimo ze powody zametu panujgacego w okresie wedrowek
Ludow Morza nalezy uwaza¢ w obecnym stanie naszej wiedzy
za niejasne, ogromne jego konsekwencje dla kultur Bliskiego
Wschodu i Grecji sg niezaprzeczalne. Okoto roku 1200 p.n.e.
upadio potezne niegdyS panstwo Hetytow w Azji Mniejszej.
Najezdzcy wdarli si€¢ w jego granice, a nieustanne najazdy
odciety dostawy surowcow. Stolica Hattusa zostala spalona do
golej ziemi i nigdy jej nie odbudowano; niewielkie panstewka
neohetyckie przetrwaty jeszcze piecset lat, by pasc¢ pod ciosami
armii panstwa nowoasyryjskiego. Pojawienie si¢ Ludow Morza
ostabito Nowe Panstwo egipskie na skutek koniecznosci
zmobilizowania znacznych sit do odparcia najazdow oraz
upadku sSrodziemnomorskiego handlu morskiego. Walki
o wladz¢ miedzy faraonami a kaplanami podkopaty wiadze
centralng; w potowie XI w. p.n.e. panstwo egipskie zmniejszyto
si¢ do swoich oryginalnych rozmiarow wzdtuz Nilu. Gdy
urzednik tebanskiej swigtyni nazwany Wen-Amon w XI w. udat
si¢ do fenickiego Byblos celem nabycia cedru do wybudowania
ceremonialnej todzi, wladca miasta zniewazyt go, domagajac si¢
zaplaty z gory. Panstwo egipskie istnie¢ miato jeszcze przez cate



stulecia, lecz walki wewnetrzne miedzy faraonami i kaptanami
oraz cze¢ste najazdy zewnetrzne uniemozliwity odbudowe silnej
wladzy centralnej. Egipt juz nigdy nie miat sta¢ si¢ czynnym
i agresywnym mocarstwem, jakim byl w czasie Starego
1 Nowego Panstwa.



Tak jak Minojczycy, Mykenczycy z Peloponezu i Grecji Srodkowej stworzyli
scentralizowane panstwa z gospodarka opartg na redystrybucji. Ich osrodki
posiadaly jednak — w odr6znieniu od patacéw minojskich - potezne kamienne
fortyfikacje, z bramami takimi jak widoczna wyzej w Mykenach.

Nieszczescia tej epoki dotknely takze bogaty w miedz Cypr
oraz kwitngce niegdys miasta na wschodnim wybrzezu Morza
Srodziemnego. Grecy nazwali pozniej mieszkancow tych miast
Fenicjanami, zapewne od nazwy cennego purpurowego
barwnika, ktory uzyskiwali z malzy; sami mieszkancy tych
miast nazywali si¢ Kananejczykami. Mieszkancy miast takich
jak Ugarit na wybrzezach dzisiejszej Syrii zyli dostatnio dzieki
miedzynarodowemu handlowi morskiemu; w mieScie mozna
bylo spotkac¢ przedstawicieli wielu kultur i jezykow. Niszczacy
najazd Ludow Morza zniszczyl Ugarit, nie zniweczy! jednak
najwspanialszego dokonanego w nim wynalazku - alfabetu.
Litery oznaczajgce dzwi¢gki jezyka stanowily prostszy i bardzie;j
elastyczny system pisania niz inne systemy starozytnego
Bliskiego Wschodu czy sylabiczne pisma linearne A i B.
Wynalazek ten, pochodzacy z ok. 1700-1500 r. p.n.e., narodzit
si¢ na pograniczach wielu kultur wschodniej czesci Morza



Srodziemnego. Jego pozna forma stata sie podstawg alfabetu
greckiego i rzymskiego, a pozniej takze nowozytnych alfabetow
zachodnich.

Bogactwo Mykenczykow nie uchronito ich przed zametem
poznej epoki brazu. Ztowrozbne oznaki zagrozenia pojawiajg si¢
na zapisanych pismem linearnym B tabliczkach z Pylos, na
ktorych okoto roku 1200 p.n.e. odnotowano skierowanie wojska
do obrony tego pozbawionego umocnien miasta. Witadcy
wiekszosci patacow wzniesli mury obronne wykonane z gtazow
tak ogromnych, ze pozniejsi Grecy uwazali za ich budowniczych
cyklopow, jednookich olbrzymow. Mury obronne otaczajace
Mykeny czy Tiryns we wschodniej czesci Peloponezu mogty
stuzy¢ obronie tych nadbrzeznych patacow przed najezdzcami
przybywajacymi morzem. Patac w Gla w sSrodkowej Grecji
znajdowal si¢ natomiast wystarczajgco daleko od wybrzeza, by
by¢ chroniony przed zamorskimi piratami; mimo to wzniesiono
wokot niego wielki kamienny mur. Oznacza to, ze Mykenczycy
musieli przede wszystkim obawiac si¢ innych Mykenczykow lub
moze wilasnych najemnikow, nie zas  przeciwnikow
przybywajacych z morza. Rywalizujacy .ksigzeta” mykenskiej
Grecji w koncu XIII w. p.n.e. walczyli miedzy sobg przynajmnie;j
rownie czesto, jak odpierali najazdy zewnetrzne.

To wlasnie walki pomiedzy wladcami mykenskiej Grecji, nie
zaS inwazje, stanowig najbardziej wiarygodne wyjasnienie
upadku patacow na kontynencie w okresie 1200-1000 r. p.n.e.
Niszczgce skutki lokalnych wojen zostaly spotegowane przez
trzesienia ziemi. Grecja jest rejonem aktywnym sejsmicznie;
w okresie historycznym odnotowywano niejednokrotnie
niszczace trzesienia ziemi, pochlaniajgce tysigce ofiar. Niemal
niekoniczace si¢ wojny stanowily wielki ciezar dla
skomplikowanej administracji nadzorujacej redystrybucje
i utrudnity odbudowe zniszczen po trzesieniach ziemi. Upadek
gospodarek palacowych stanowil katastrofe dla uzaleznionych
od nich mykenskich spoteczenstw. Rolnicy, ktorzy potrafili
sami si¢ wyzywiC¢, mogli czyni¢ to nadal, nawet jesli system



redystrybucji zywnosci si¢ zatamat - o ile nie padli ofiarg walk.
Mieszkancy patacow, ktorzy otrzymywali swg zywnos¢ od
innych, po zatamaniu si¢ systemu stane¢li przed widmem glodu.
Wojownicy odeszli w poszukiwaniu nowego miejsca do zycia lub
tez po to, by grabi¢c innych, tworzac wedrowne bandy
zapamic¢tane w Egipcie jako Ludy Morza. Pozniejsi Grecy
zapamic¢tali inwazje Dorow (mowigcych dialektem greckim
z polnocnego zachodu kontynentalnej czesci kraju), ktora miata
by¢ przyczyng katastrof z konca epoki brgzu. Wykopaliska
archeologiczne sugeruja jednak, ze Dorowie przybywajacy do
poludniowej Grecji czynili to w zbyt matych grupach, by mogli
by¢ odpowiedzialni za tak rozlegte zniszczenia. OKkres ten
zapewne charakteryzowal si¢ nie zmasowanymi inwazjami, ale
wedrowkami niewielkich grup ludzi. Grupki wojownikow
pozbawionych perspektyw opuszczaly tereny w calym regionie
wschodniej czesci Morza Srodziemnego, by staé sie piratami lub
najemnikami w stuzbie obcych wtadcow.

Naprawa szkod wywotanych przez upadek redystrybucyjnych
gospodarek mykenskiej Grecji po roku 1200 p.n.e. zajeta
stulecia. Wydaje si¢, ze jedynie Ateny uniknely catkowitej ruiny.
W V wieku p.n.e. Atenczycy szczycili si¢ swym unikalnym
statusem wsrod ludow klasycznej Grecji: ,Wyrosli z ziemi” swej
ojczyzny, jak o sobie mowili, nie musieli emigrowa¢ w wyniku
zametu, jaki ogarnat reszte Grecji w XII i XI stuleciu p.n.e.
Duma Atenczykow rzuca swiatlo na los wielu innych Grekow
w okresie 1200-1000 p.n.e. Wypedzeni ze swych ojczyzn
musieli wedrowa¢ w poszukiwaniu nowych terenow do
osiedlenia. Grecy Jonscy, Kktorzy pozniej zamieszkali
w Srodkowej czesci zachodniego wybrzeza Azji Mniejszej,
datowali swoje opuszczenie kontynentalnej Grecji na ostatnie
lata wspomnianego okresu. Luksusy kultury mykenskiej — takie
jak piekna bizuteria, noze zdobione zlotem i wbudowane wanny
— byly melodig przesztosci. Dla obserwatora z zewnagtrz
spoteczenstwo greckie z konica epoki mykenskiej wydawalo si¢
nieodwracalnie zmierza¢c do upadku lub rozpadu. Jak si¢



jednak okazato, przemiany te mialy ostatecznie wylonic
cywilizacje i osiggniecia kulturalne, ktore dzisiaj nazywamy
zlotym wiekiem Grecji.



Wieki ciemne



Lokalne wojny, zamet gospodarczy oraz wedrowki ludow
w okresie 1200-1000 r. p.n.e. zniszczyly kulture mykenskag
w Grecji oraz doprowadzily do ostabienia bgdz upadku miast,
krolestw i kultur na calym Bliskim Wschodzie. Wielu ocalatych
z burzy dziejowej czekata dojmujgca bieda. Nasze pojecie na
temat tego niespokojnego okresu jest bardzo mgliste, podobnie
jak o pozniejszym czasie odbudowy. Wynika to z dostepnosci
niewielu zrodet pisanych, ktore moglyby pomoc zrozumiec te
niejednolicie interpretowane dane archeologiczne. Poniewaz
okres ten cechowaly tak trudne dla wielu osob warunki, a moze
przede wszystkim dlatego, ze nieliczne greckie zrodla dajg nam
tylko mgliste pojecie na temat tych wydarzen, lata po okolo
roku 1000 p.n.e. zwyklo si¢ nazywac ,wiekami ciemnymi” -
z perspektywy zyjacych wowczas ludzi malowaly sie
w ciemnych barwach, my zas nie potrafimy rzuci¢ wiele Swiatta
na owczesne wydarzenia.

Bliski Wschod podniost si¢ z upadku znacznie szybciej niz
Grecja, juz okoto roku 900 p.n.e. Wznowiono eksport towarow
luksusowych oraz surowcow, takich jak drewno do wznoszenia
duzych budowli. Dla Grecji przyjmuje si¢, ze wieki ciemne
skonczyly si¢ okoto 150 lat pozniej, ok. 750 r. p.n.e. Kultury
greckiej okresu epoki brgzu i kultury wiekow ciemnych nie
rozdziela przepasc. Zachowane kontakty miedzy Grecjq,
Bliskim Wschodem i Egiptem oznaczaly, ze resztki
przedstawicieli kultury mykenskiej nie utracily kontaktu ze
zdobyczami techniki oraz ideami, zwlaszcza tradycjami
religijnymi, pochodzacymi ze starszych kultur lezacych na
wschodzie. Cho¢ niewiele wiemy na temat szczegotowych
dziejow Grecji w wiekach ciemnych, nie ma watpliwosci, ze to
wlasnie wowczas Grecy polozyli podwaliny pod wartosci,



tradycje oraz nowe formy organizacji spotecznej i politycznej,
ktore znamy z pozniejszego okresu.

KALENDARIUM

ok. 1000 p.n.e.: wszystkie wazne osrodki kultury mykenskiej zniszczone,
z wyjatkiem Aten

ok. 1000-900 p.n.e.: okres wyludnienia i upadku rolnictwa

ok. 950-750 p.n.e.: Grecy przejmujg alfabet fenicki

ok. 900-800 p.n.e.: poczatek odradzania si¢ populacji i rolnictwa; poczatek
uzywania zelaza do wytwarzania narzedzi i broni

776 p.n.e.: tradycyjna data zorganizowania pierwszych Igrzysk Olimpijskich
ok. 750 p.n.e.: koniec greckich wiekow ciemnych

ok. 750-700 p.n.e.: Grecy ponownie uczg si¢ pisma, uzupelniajac alfabet fenicki
o samogloski; zapisanie poematow Homera. Hezjod tworzy swoje wiersze

Gospodarka i spoleczenstwo we wczesnych wiekach
ciemnych

Ostre zatamanie gospodarcze w Grecji po upadku kultury
mykenskiej uczynito zycie wielu Grekow trudniejszym i bardziej
niebezpiecznym, zwlaszcza w najgorszych latach wiekow
ciemnych. Mykenskie spoleczenstwo patacowe upadlo, gdyz
w wyniku konfliktow po roku 1200 p.n.e. ulegly zniszczeniu
skomplikowane systemy redystrybucji dobr, a to od ich
sprawnosci zalezala egzystencja wickszosci Mykenczykow.
Najbardziej wymowng wskazowka co do trudnosci bytowych
w poczatkach wiekow ciemnych jest to, ze wraz z upadkiem
kultury mykenskiej w Grecji najprawdopodobniej zanikla
umiejetnos¢  pisania - cho¢ niekiedy sugeruje sie, ze
niecalkowicie. W kazdym razie kompletne lub prawie kompletne
zapomnienie tak waznej umiejetnosci technicznej jest
zrozumiale, poniewaz stosowane przez Mykenczykow pismo
linearne B bylo trudne do opanowania. Jego znajomosc
ograniczala si¢ zapewne jedynie do patacowych skrybow,
ktorych zadaniem bylo prowadzenie ewidencji niezbednej dla
funkcjonowania scentralizowanych patacowych gospodarek.



Skrybowie ci uzywali pisma jako umiejetnosci technicznej
stuzacej rejestrowaniu naplywu towarow do palacowych
magazynow oraz ich rozchodu w ramach redystrybucji. Gd
wladcy utracili swojg pozycje, a do ich magazynow przestaty
trafiac¢ towary celem redystrybucji, znikta potrzeba prowadzenia
pisanej dokumentacji czy tez optacania umiejetnosci
technicznych skrybow. Co niezwykle, ustne przekazywanie
dawnych tradycji w poematach i piesniach pozwolito greckiej
kulturze przetrwac, poniewaz ludzie podtrzymywali pami€ec
o swej historii i przekazywali je kolejnym pokoleniom. Wystepy
recytatorskie, muzyczne, piesniarskie oraz gawedziarstwo,
ktore stanowily wazny element greckiego zycia, znacznie diuzej,
niz jestesSmy w stanie przesledzi¢, pozwolily przechowac dla
kolejnych pokolen podstawowe idee i prady greckiej kultury.
Jezeli jednak chodzi o dokladng znajomos¢ wydarzen
z przeszilosci, pozniejsi Grecy niemal catkowicie zapomnieli
o kryjacej si¢ w pomroce dziejow epoce brgzu. Niewiele wiedzieli
na temat kultury mykenskiej i jej upadku, a wiele ich twierdzen
na jej temat bylo najpewniej nieprawdziwych. Jak wspomniano
wyzej, pozniejsi Grecy za winnych jej zniszczenia uwazali
mowigcy po grecku, pochodzacy z potnocy szczep Dorow, ktory
zaczal najezdzac srodkowag i poludniowg czesc Grecji po
upadku kultury mykenskiej. Dorowie stali si¢ legendarnymi
przodkami Spartan, mieszkancow najsilniejszego panstwa-
miasta Grecji kontynentalnej przed spektakularnym wzrostem
pozycji Aten w V w. p.n.e. Co jednak uderzajace, wspolczesna
archeologia nie zna zadnych sSladow Swiadczacych o inwazji
Dorow; wielu badaczy odrzuca te starozytng teorie jako
zmyslong, o ile rzecz jasna mialaby ona oznacza¢ wielkg
wedrowke ludow w krotkim czasie. Niestety brak inskrypcji czy
literatury z okresu greckich wiekow ciemnych — wowczas Grecy
prawdopodobnie nie potrafili pisa¢c - zmusza nas do
rekonstruowania dziejow tego okresu przejsciowego na
podstawie niemych znalezisk archeologicznych. Nie mamy
zatem wyboru i musimy bardziej zaufa¢ wynikom badan



archeologicznych niz temu, co sami Grecy sadzili na temat
Dorow.



Widoczne wyzej metalowe plakiety pochodzg z bramy swigtyni w irackim Nimrud z IX
w. p.n.e. Ukazany jest na niej transport najrozniejszych towarow, w tym drewna.
W okresie wiekow ciemnych region ten nie doznal tak powaznych zniszczen jak
Grecja; kontakty handlowe i kulturalne z Bliskim Wschodem pomogly w stopniowe;j
odbudowie gospodarczej i cywilizacyjnej Grecji.

Badania archeologiczne dowiodly, ze w okresie wiekow
ciemnych Grecy uprawiali znacznie mniej ziemi i zasiedlali
o wiele mniej miast niz w szczytowym okresie Kkultury
mykenskiej. Nie bylo juz poteznych wtadcow w kamiennych
twierdzach, panujgcych nad patacami, miastami i okolica,
zawiadujacych skomplikowanym systemem redystrybucji
zapewniajagcym godny standard zycia rolnikom, pasterzom
i najrozniejszym rzemieSlnikom. Liczba statkow wiozacych
greckich towcow przygod, wojownikow czy kupcow pltywajacych
po Morzu Srodziemnym byta obecnie niewielka w poréwnaniu
do rozmiaréow mykenskich flot, ktore w koncu epoki brazu
realizowaly tyle zadan handlowych, dyplomatycznych
i wojskowych. W poczgtkach wiekow ciemnych w Grecji nie byto
juz duzych panstw; wiekszosc¢ ludzi hodowata bydlo, owce lub
uprawiata ziemi¢ w malenkich osadach, liczacych niekiedy
zaledwie 20 mieszkancow. Ludnos¢ wielu mykenskich
spolecznosci byta wielokrotnie liczniejsza. W poczgtkach



wiekow Srednich mieszkancow Grecji bylo znacznie mniej niz
w drugim tysigcleciu p.n.e. ByC¢C moze wydarzenia, ktore
doprowadzily do zniszczenia patacow, spowodowaty Smierc¢ tak
wielu osob, ze liczba rolnikow przez dluzszy czas byla
niewystarczajgca do  wytworzenia nadwyzki  zZywnosci
stymulujacej wzrost liczby wurodzin i rozrost populacji.
W starozytnosci ludzie byli zawsze najrzadszym z zasobow,
poniewaz zycie bylo trudne i wiele os6b umierato stosunkowo
mlodo; trudne warunki wiekow ciemnych czynity rozbudowe
zasobow ludzkich jeszcze trudniejsza.

Upadek rolnictwa spowodowal, ze wiecej Grekow utrzymywato
si¢ z hodowli zwierzgt. Pasterski tryb zycia oznaczal czeste
przenoszenie si¢ z miejsca na miejsce w poszukiwaniu nowych
pastwisk. Jesli greccy pasterze mieli troche szczescia, mogli
znalez¢ ziemie odpowiednie pod uprawe zboza i urozmaicic
swoja diete, zlozong glownie z produktow zwierzecych.
W wyniku bardziej wedrownego trybu zycia wickszosc¢ ludnosci
budowata jedynie proste chaty na schronienie dla siebie
i niewielkiego dobytku. W odroznieniu od mykenskich
przodkow Grecy z poczatku wiekow Srednich nie wznosili juz
monumentalnych budowli. Nie byto nowych patacow z wieloma
pomieszczeniami ani twierdz otoczonych cyklopowymi murami
z kamienia. Sztuka takze zubozala, poniewaz greccy garncarze
nie dekorowali juz swych wyrobow wyobrazeniami ludzi ani
zwierzat.

Powszechna nedza w poczatkach greckich wiekow ciemnych
moze prowadzi¢ do wniosku, ze w tym okresie spotecznosc
osiadla cechowat wzgledny egalitaryzm, przynajmniej
w porownaniu do silnie zhierarchizowanego spoleczenstwa
mykenskiego. Badania archeologiczne dowodza jednak, ze
w niektorych miejscach hierarchia przetrwata lub tez zostata
odbudowana juz w koncu XI w. p.n.e. Znaleziska z potowy X w.
p.n.e. niedwuznacznie dowodza istnienia hierarchii spotecznej
w Leftkandi (na wyspie Eubei koto wschodniego wybrzeza
kontynentalnej Grecji) oraz w potozonej w Messenii (Peloponez)



miejscowosci Nichoria. Wykopaliska w Letkandi przyniosty
odkrycie bogatych pochowkow mezczyzny i kobiety, zmartych
okoto roku 950 p.n.e. Ich groby zawieraly Kkosztowne
przedmioty luksusowe, niektore mnoszace cechy wyrobow
bliskowschodnich. Zmarta kobieta nosila wyrafinowang zlotg
bizuteri¢, w tym ztote ozdoby piersi swiadczgce o jej niezwyktej
zamoznosci. Pare pochowano pod budynkiem dtugim na niemal
50 metrow, otoczonym drewnianymi kolumnami. Niezwykta
architektura i bogactwo ich grobu sugeruje, ze osoby te cieszyly
si¢ za zycia wysokim statusem spotecznym, zaS po Smierci byc
moze stali si¢ czczonymi przodkami. W Nichorii archeolodzy
odkryli pozostatosci budynku z cegly mulowej krytego strzecha,
wickszego od innych budowli osiedla. Znajdowata si¢ w nim
przestrzen pelnigca zapewne role megaronu, takiego jak te
znane z mykenskich patacow. Cho¢ budynek ten nie byt
palacem, jego ksztalt sugeruje, ze mieszkata w nim znaczna
rodzina. Najprawdopodobniej byl to dom przywodcy czy tez
wodza, Kktory cieszyl si¢ wyzszym statusem niz sgsiedzi ze
wzgledu na posiadany majatek.

Cho¢ w Grecji X w. p.n.e. niewiele osob cieszylo si¢ wyzszym
majatkiem i statusem od pozostatych, wykopaliska w Letkandi
i Nichorii dowodzg, ze zréznicowanie spoleczne albo przetrwato,
albo tez pojawito si¢ ponownie w biednym i wyludnionym
greckim swiecie. Jak zobaczymy, napi¢cia w tej hierarchii miaty
stanowic zrodto nowej, wptywowej formy organizacji politycznej,
czyli samorzadnego panstwa-miasta wolnych obywateli.

Odrodzenie gospodarcze i techniczne

We wczesnych latach wiekow ciemnych wigekszos¢ zmartych
nie mogla sobie pozwolic na wota grobowe inne niz kilka
prostych glinianych dzbanow. Wykopaliska dowodzg jednak, ze
do okoto roku 900 p.n.e. pewna liczba Grekow w roznych
miejscach stata si¢ dostatecznie bogata, by umieszczac przy
zwlokach cztonkow rodzin pewne wartosciowe przedmioty. Ta



akumulacja sporego Kkapitatu sugeruje, 2ze hierarchiczna
organizacja spoleczenstwa najwyrazniej (ponownie)
rozprzestrzenita si¢ na calg Grecje. Krewni mezczyzn i kobiet
wystarczajaco zamoznych, by przy ich doczesnych szczgtkach
umieszczano podczas pogrzebu kosztowne wota,
wykorzystywali te okazje do zaznaczenia swojego statusu
u szczytu hierarchii spotecznej. Zrdéznicowanie spoteczne
wynikajgce z majatku, ktore trwalo nawet po Smierci, stanowito
czytelny sygnatl dla zywych 1 zbiegalo si¢ z powaznymi
przemianami gospodarczymi opartymi na rozwoju techniki,
ktore to zmiany mialy miejsce w IX w. p.n.e.

Dwa pochowki z Aten ilustrujg zmiany zachodzace w tym
okresie w metalurgii i technice rolnej, ktore z pewnoscig
wspomogly  wychodzenie Grecji 2z wiekow ciemnych.
Wczesniejszy ze wspomnianych pochowkow, mezczyzny
zmartego okoto 900 r. p.n.e., sktada si¢ z dotu, w ktorym
umieszczono gliniane naczynie zawierajgce skremowane
szczatki zmarlego. Wokol naczynia umieszczono metalowg
bron, w tym dtugi miecz, groty wioczni oraz noze. Umieszczenie
broni w meskim grobie oznaczato kontynuacje tradycji kultury
mykenskiej, natomiast w tym wypadku bron nie byta wykonana
z typowego wczesniej brazu, ale z zelaza. Oznacza to znaczaca
przemian¢ w metalurgii, jaka zachodzila w catlym sSwiecie
srodziemnomorskim w  pierwszych wiekach pierwszego
tysigclecia p.n.e. — miejsce brgzu jako giownego materialu do
wyrobu broni i narzedzi stopniowo zajmowalo zelazo. Z tego
powodu, zgodnie ze zwyczajem nazywania epok od najczesciej
uzywanego materialu, nazywamy wieki ciemne w Grecji
~wczesng epoka zelaza”.



Ten model naczyn na zboze, podstawowy produkt spozywczy starozytnosci, pochodzi
z grobowca kobiety pochowanej w Atenach w koncu wiekow ciemnych. Mial on
reprezentowaC bogactwo, jakim cieszyla si¢ za zycia, w czasach gdy upadek
gospodarczy spowodowatl gtod w wielu czesciach Grecji.

Grecy zapewne poznali niezbedne technologie obrobki zelaza,
w tym osigganie bardzo wysokich temperatur wytopu, od
obcych kupcow poszukujacych rud zelaza oraz od wedrownych
metalurgow z Cypru, Azji Mniejszej i Bliskiego Wschodu. Zelazo
ostatecznie zastgpilo brgz w wielu zastosowaniach, przede
wszystkim przy wyrobie mieczy, grotow wiloczni i narzedzi
rolniczych, brgz natomiast pozostal materiatem do wyrobu
tarcz i pancerzy. Zelazo wypierato brgz z powodu swoich zalet
praktycznych: zelazne narzedzia wolniej sie tepily, poniewaz
odpowiednio obrobione zelazo byto twardsze od brazu. Ponadto
ruda zelaza wystepowata dos¢ powszechnie w Grecji (i innych
regionach Europy), dzieki czemu bron i narzedzia wykonane
z zelaza byly tansze od brgzowych, do ktorych wyrobu nalezato
sprowadza¢ metale. Do przyjmowania zelaza sktanialy
zwlaszcza trudnosci w zdobyciu cyny niezbednej do wytopu
brazu. Miedzynarodowe szlaki handlowe, ktorymi niegdys metal
ten docierat do Grecji z odleglych zrodet bliskowschodnich,
zostaly zaklocone w okresie zametu, rozpoczetym okoto 1200 r.



p.n.e. Tymczasem rude zelaza mozna bylo wydobywac
i przetapiaC na miejscu w Grecji, co zapewnialo regularne
i pewne dostawy.

Nowa technologia umozliwiala takze wytwarzanie bardziej
wytrzymatych i tanszych narzedzi rolniczych, co z czasem
spowodowalo wzrost produkcji zywnosci — czego dowodzi drugi
wazny pochowek z okresu wiekow ciemnych, odnaleziony
w Atenach. Grob pochodzacy z okoto 850 r. p.n.e. zawieral
zwloki kobiety i jej skarby, w tym zlote pierScienie i kolczyKki,
naszyjnik ze szklanych paciorkow oraz niezwykly obiekt
wykonany z palonej gliny. Naszyjnik byt importem z Egiptu lub
Syrii badz tez zostal wykonany na miejscu przez pochodzacego
z tych krain wedrownego ztotnika. Pozostale elementy zlotej
bizuterii takze zostaly wykonane przy uzyciu bliskowschodnich
technik. Te cenne przedmioty sg dowodem na trwatosc
kontaktow miedzy Grecja a bardziej rozwinietymi cywilizacjami
tego regionu. Najbardziej intrygujgcym artefaktem znalezionym
w grobie jest pewien gliniany przedmiot — miniaturowy model
pojemnika do przechowywania ziarna. Zostal on pokryty
charakterystycznymi, skomplikowanymi, regularnymi wzorami,
ktorych precyzja kazala nowozytnym historykom sztuki nadac
temu stylowi z konca greckich wiekow ciemnych nazwe
.geometrycznego”. Na wierzchu obiektu wyrzezbiono pie¢ urn
podobnych do wuli, ktore stanowig miniaturowe wizerunki
spichlerzy (magazynow na zboza). Skoro model ten byt
wystarczajagco wazny, by pochowa¢ go jako szczegolnie
wartosciowy dla zmartego, oznacza to, ze prawdziwe spichlerze
i przechowywane w nich ziarno byly wartosciowymi towarami
w prawdziwym zyciu. Produkty zbozowe stanowily wowczas
podstawowy sktadnik greckiej diety, byly podstawag wyzywienia.

Model ten pozwala sadzi¢, ze kobieta wraz z calg rodzing
czerpatla znaczne dochody 2z posiadanych gospodarstw
produkujacych zboze, a zatem rolnictwo podnosito si¢ juz
z upadku, jakiego doswiadczylo w poczatkach wiekow
ciemnych. Wowczas areal upraw si¢ zmniejszyl, na znaczeniu



zyskala zas hodowla zwierzat. Pochowek kobiety z pewnoscig
Swiadczy o0 znaczeniu wuprawy roli dla zmartej i jej
wspotczesnych. Najwazniejszym skutkiem wzrostu produkcji
zywnosci  bylo  zwiekszenie populacji. Zrodia, jakimi
dysponujemy obecnie, nie pozwalaja jednak wykluczyc
mozliwosci, ze z jakichs nieznanych powodow wzrost liczby
ludnosci poprzedzit odrodzenie rolnictwa i stymulowatl
produkcje zboza dzieki wickszej liczbie rgk do prac polowych.
Wydaje si¢ jednak bardziej prawdopodobne, ze to usprawnienia
techniki rolniczej przynoszgce wzrost plonow przy mniejszym
naktadzie pracy sprawialy, ze mozliwe stato si¢ utrzymanie
wickszej liczby ludzi z tego samego arealu ziemi. W kazdym
razie oba procesy wzajemnie si¢ napedzaty — Grecy produkowali
wiecej zywnosci; lepsze wyzywienie sprzyjalo tempu
reprodukcji, a wigksza liczba wurodzin oznaczala wiecej
pracownikow produkujgcych zywnosc. Przyrost ludnosciowy
w Grecji w koncu wiekow ciemnych stworzyl warunki
demograficzne, w ktorych miaty sie uksztattowac¢ nowe formy
organizacji politycznej.

Wartosci spoleczne greckiej elity

Ludzie tacy jak bogata para z Lefkandi oraz zamozna kobieta
pochowana w Atenach wywodzili si¢ z nielicznej warstwy
spolecznej, tworzacej najwyzszy szczebel hierarchii, jaka
najprawdopodobniej wytworzyla sie¢ w Grecji pod koniec wiekow
ciemnych. Historycy czesto nazywaja te warstwe ,arystokracjq”,
co w jezyku greckim oznacza ,panowanie najlepszych”. Termin
ten moze jednak byc¢ zwodniczy ze wzgledu na jego
zroznicowane znaczenie. W innych miejscach i czasach, takich
jak wczesnonowozytna Europa, arystokracja oznaczala
wyrozniong prawnie grupe, ktorej czlonkowie cieszyli si¢ swym
statusem dzieki pochodzeniu z rodu formalnie uznawanego za
szlachecki. Tymczasem Grecja nigdy nie miatla szeroko
rozwinietego systemu oficjalnej arystokracji. Gdy zatem termin



.arystokracja” czy jemu pochodne (takie jak ,arystokrata”)
pojawiajg si¢ w dyskusjach na temat greckiej historii, nalezy
koniecznie pami¢ta¢, ze nie oznaczajg one tego samego
zjawiska, ktore wystepowato w dziejach Anglii czy Francji.
Niektore greckie rody przekazywaly sobie z pokolenia na
pokolenie wyrozniajace je przywileje, szczegolnie te dotyczace
petnienia ceremonii religijnych, jednak ich liczba byta bardzo
ograniczona. Znacznie trafniej byloby zatem okreslac¢ czotowych
przedstawicieli greckiego spoteczenstwa ,elitg” i wlasnie tego
terminu bedziemy uzywali w tej ksigzce. Elita spoleczna
i polityczna osiggata swoj status na rozne sposoby, ale
fundamentalnym elementem koncepcji elity jest zatozenie, ze jej
cztonkowie zyskujg swoj status dzieki ocenie ich zastug przez
innych cztonkow spotecznosci, oraz ze swoimi slowami
i czynami muszg nieustannie na nowo udowadniacC, ze
zastuguja na wyzszg pozycje w spoteczenstwie.

Czlonkowie greckiej elity spotecznej tego okresu zastugiwali
na swoj status dzicki kombinacji powigzanych ze sobg
czynnikow, przede wszystkim jednak zachowania i majatku.
Oczywiscie urodzenie w rodzinie juz cieszgcej si¢ bogactwem
i prestizem w sposdb oczywisty stanowilo podstawe
przynaleznosci do elity spolecznej, ale pochodzenie samo
w sobie nie gwarantowalo powszechnej akceptacji dla statusu
.najlepszego” cztonka spotecznosci. Niezbednym elementem
byto spetnianie — rzeczywiscie i w opinii pozostatych — wysokich
standardow zachowania spodziewanych u czlonkow tej grupy
oraz posiadanie majatku. Co wiecej, niezwykle istotne bylo
uzywanie bogactwa publicznie w odpowiedni sposob, jak na
przykltad  rywalizowanie z  innymi  czlonkami @ elity
w pozyskiwaniu rzadkich dobr i finansowaniu uroczystosci,
umacnianie relacji z rownymi sobie poprzez wymian¢ prezentow
oraz z nizej uplasowanymi przez wyswiadczanie przystug;
publiczne czczenie bogow przez skladanie kosztownych ofiar,
zwlaszcza z duzych zwierzat, i wreszcie dzialanie na korzysc
spolecznosci przez oplacanie oficjalnych uroczystosci oraz



budowli publicznych. By zatem zyskac¢ uznanie za godnego
czlonka elity spolecznej, pretendent musial zachowywac si¢
w okreslony sposob. Utrata majgtku lub nieprzestrzeganie
zasad wymaganych od cztonkow elity moglo zepchngc¢ kogos
w nietaske i niepamiec, niezaleznie od niegdysiejszej chwaty
jego przodkow.

Mozemy jedynie spekulowac¢ co do tego, w jaki sposob rody
greckie zyskaly swoj elitarny status i prawo przekazywania go
(wraz z majatkiem) swym potomkom. Niektore rody w wiekach
ciemnych mogly zachowac status dawnych rodow mykenskich,
ktorym jakos udato si¢ utrzymac¢ majatek czy ziemie we
wczesnych wiekach srednich. Niektorzy z pewnoscig mogli
dosta¢ sie do elity w okresie wiekow ciemnych, gromadzac
majatek i pozyskujac mniej zamoznych ludzi, ktorzy byli gotowi
uznaC wyzszoSC swego dobroczyncy w zamian za pomoc
materialng. Jeszcze inni zapewne zyskali elitarny status w swej
spotecznosci  przez monopolizacje niektorych  rytualow
religijnych, odprawianych  dla  pozostalych  cztonkow
spotecznosci.

Tablica 2: Przykladowe litery pierwszych alfabetow.

1 2 4
Protokananejski|Wczesne nazwy liter i ich znaczenia Fer:13icki 'Wczesny grecki LaCiSflSki
é’ Alp — gtowa wolu X. A A
[-] Bet — dom % a B
L Gami - Kkij do rzucania /\ /l C
D> |Digg-ryba Q A D

1. Litery alfabetu protokananejskiego z drugiego tysigclecia p.n.e., znane z
inskrypcji np. w Serabit al-Khadim na Synaju.

2. Nazwy liter oraz stowa, z jakich pochodzg; przyktadowo, litera ,bet” zostata
zapisana celem oddania dzwigku litery b, pierwszego fonemu w kananejskim stowie
~bet”, oznaczajacym ,dom”.

3. Te same litery przejete w alfabecie fenickim.



4. Te same litery przejete w alfabecie greckim.
5. Te same litery we wspotczesnym alfabecie tacinskim.

Idee 1 tradycje elity spotecznej dotyczgace organizacji
spolecznosci i norm zachowania jej cztonkow — czyli kodeks
wartosci — stanowily podstawowy element ksztattujgcych sie
w Grecji nowych form politycznych. Wartosci spoteczne elit
wiekow ciemnych odpowiadajg historiom opowiedzianym
w lliadzie i Odysei Homera. Grecy ponownie nauczyli si¢ pisac
w wyniku kontaktow z pisSmiennymi Kkulturami Bliskiego
Wschodu i stworzonym przez nie alfabetem. Pomiedzy rokiem
950 a 750 p.n.e. Przystosowali oni alfabet fenicki do dzwickow
wlasnego jezyka, wprowadzajgc istotne zmiany — dodali bowiem
litery oznaczajace samogloski. Grecka wersja alfabetu miata si¢
sta¢c podstawg alfabetu wykorzystywanego dzisiaj do zapisu
jezyka angielskiego. W okresie archaicznym (mniej wiecej 750-
500 p.n.e.) szybko przystosowali oni nowag umiejetnosS¢ w celu
spisania literatury ustnej, w tym dwoch stynnych eposow
Homera. Poezja przekazywana ustnie podlegala wptywom
poematow  bliskowschodnich i od  wiekow  stuzyta
przekazywaniu greckich wartosci kulturowych kolejnym
pokoleniom. Pomimo starozytnych zrodel poezji Homera kody
kulturowe zawarte w ich wersach odzwierciedlaty normy

spoleczenstwa greckiego wiekow ciemnych, przed
wyksztalceniem si¢ systemu panstwa-miasta opartego na idei
obywatelstwa.

Giowne postaci poematow Homera to cztonkowie elit
spotecznych, ktorzy we wzajemnej rywalizacji muszg spetniac
wymagania Kkodeksu wartosci. Mezczyzni muszg byc¢
wojownikami; najstynniejszym z nich jest niezrownany Achilles
z lliady. Poemat opowiada o oblezeniu Troi - potozonej
w polnocno-zachodniej czesci Azji Mniejszej — przez wojska
greckie. Cho¢ czesto zaklada sie, ze Trojanczycy byli ludem
roznym od Grekow, w poematach nie znajdziemy jasnych
wskazowek co do etnicznego pochodzenia obleganych. Wojna
trojaniska zdaniem Grekow toczyla sie okoto 400 lat przed



czasami Homera. Achilles byt ,najdzielniejszym z Achajow”
(przyktadowo lliada 1, wers 244, przet. Kazimiera Jezewska),
poniewaz ,przemawial jak mowca i dziatat jak cztowiek czynu”
(lliada 9, wers 443, przet. Kazimiera Jezewska). Achilles
zarowno stowem, jak i czynem troszczyt si¢ glownie o swa stawe
i chwate (kleos), ktora moze uzyskac¢ wilasng ,doskonaloscig”
(najlepsze ttumaczenie greckiego stowa arete, ktorego znaczenie
jest dosc¢ szerokie; niekiedy tlumaczy si¢ je jako ,cnote”). Jak
wszyscy cztonkowie homeryckiej elity spotecznej, Achilles lekat
si¢ niestawy, jaka spadiaby na niego, gdyby uznano go za
niezdolnego do spelnienia wymogow doskonalosci. Zgodnie
z tym kodeksem niepowodzenie i wystepek sprowadzaly na
sprawce publiczng hanbe. Achilles zyt po to, by by¢ zawsze
najlepszym, i tak tez zginat.

Doskonatos¢ jako wartos¢ moralna niosta ze sobg takze silne
poczucie powinnosci i obowigzku. Najwazniejszym z tego typu
wymogow dla elity bylo poszanowanie zwigzku miedzy
gospodarzem a gosciem (xenia), niezaleznie od okolicznosci.
W lliadzie na przyklad Grek Diomedes przygotowuje si¢ do
walki z wojownikiem trojanskim Glaukosem i odkrywa, ze
dziadek Glaukosa niegdys goscit jego dziadka podczas podrozy
po ziemiach Glaukosa. Dawny akt goscinnosci oznaczat
zawigzanie wi€zOw przyjazni miedzy gospodarzem a gosciem,
ktore pozostawaly w mocy i musialy by¢ szanowane nawet
w czasie bitwy dwa pokolenia poézniej. ,Wiec oszczedzajmy
swych wldczni nawzajem w bitwy zamecie, przeciez dosc Trojan
mam innych i sprzymierzencow przestawnych do zabijania,
jezeli da bog i nogi doscigng. Ty zas masz dosyc¢ Achajow, by ich
pokonac, gdy zdotasz” (Iliada piesn 6, wersy 226-229, przetl.
Kazimiera Jezewska). By okazac¢ swojg doskonatoSc¢, wojownicy
musieli wypetnia¢ wigzgce zobowigzania, mimo ze sami ich nie
zaciggneli. W ten sposob idea doskonalosci mogla stuzyc
zarowno jako wartos¢, o ktorg rywalizowano, jak i wartosc
wymuszajgca wspotprace. A zatem - w KkontekScie wojny
pomiedzy spotecznosciami nieposiadajgcymi = wzajemnych



zobowigzan — doskonatos¢ wymagata od wojownikow rywalizacji
w  pokonywaniu wrogow oraz przewyzszania swych
sprzymierzencow i przyjaciot w umiejetnosci wygrywania bitew.
Natomiast w kontekscie relacji takich jak przyjazn miedzy
gospodarzem a gosciem, doskonalos¢ wymagala nawet od
wrogow porzucenia rywalizacji w walce na rzecz respektowania
zobowigzan moralnych zaciggnietych przez cztonkow ich rodow.

Koncentracja na doskonatosci jako cesze charakteru bylta
podstawa etosu nie tylko homeryckich wojownikow, ale takze
kobiet z tej grupy spotecznej. Ta kluczowa wartosc elitarnego
spoleczenstwa przedstawionego w Iliadzie i Odysei widoczna
jest najbardziej w postaci Penelopy, matzonki Odyseusza i pani
najwazniejszego domostwa na Itace — wyspie u zachodniego
wybrzeza Peloponezu. Doskonalos¢ Penelopy wymaga od niej
utrzymywania domu i majgtku podczas ditugiej nieobecnosci
meza. Udaje jej sie to dzigki inteligencji, pozycji spolecznej oraz
niezachwianej wiernosci. Jej obowigzkiem jest nieztomnosc
i spryt w opieraniu si¢ zakusom rywali me¢za, podczas gdy
Odyseusz przez dwie dekady przebywa z dala od domu -
najpierw walczy pod Trojg, a potem odbywa dlugg i peing
niebezpiecznych przygod podroz powrotng.

Gdy Odyseusz wreszcie dociera na Itake, przebiera sie za
wedrownego nedzarza, by dyskretnie obserwowac sytuacje
w swym domu; nastepnie ujawnia prawdziwg tozsamosc
i przejmuje z powrotem czolowg pozycje. Penelopa dowodzi
swojej doskonalosci, traktujgc obdartego wioczege z dobrocig
i godnoscig nalezng zgodnie z greckim zwyczajem kazdemu
gosciowi, kimkolwiek by byl — w odréznieniu od obcesowego
traktowania go przez glowng stuzacg. Odyseusz, wcigz
w przebraniu, wita zatem Penelope pochwalnymi stowy,
naleznymi kobiecie, ktora zna wymogi obowigzujace cztonkini¢
elity oraz ich przestrzega:

Krolowo! Zaiste Nie wiem, czy kto jest taki na ziemskim przestworze, Kto byc¢
ganil! Twej slawie nic sprostac¢ nie moze, Jak stawie tego krola, co czes¢ bogom
sktada, co rozlicznym narodem dzielnych mezow wilada; 1 sprawiedliwos¢ petni.



Jemu i ziemia czarna; Rodzi owoc, pszeniczne i jeczmienne ziarna, Mnozy trzody,
a morze ryb daje do syta; Pod madrym panem ludu pomyslnosc¢ zakwita.

Odyseja 19, 107-114, przet. Lucjan Siemienski

Odyseusz i jego syn za pomoca sprytnego podstepu zabijaja
wszystkich zalotnikow naprzykrzajgcych si¢ domostwu. Pozniej
bohater zabija stuzacych, ktorzy potraktowali go niegodnie
i zlekcewazyli wymog goscinnosci. W Homeryckim kodeksie
wartosci dzialania te sg sprawiedliwe, poniewaz sprawiedliwosc
oznacza ,retrybucje, odpowiednig i proporcjonalng odplate za
czyny’. Badacze niekiedy wskazuja, ze kodeks ten opierat si¢
na zemscie, jednak okreslenie to moze by¢ mylnie rozumiane
jako koniecznos¢ uzycia przemocy celem ukarania winnych.
Dla Grekow sprawiedliwe dzialanie odpowiadajace cnocie
doskonalosci miato charakter — jakbySmy nazwali to dzisiaj -
retrybucji. Jak ukazuje Iliada (18, wersy 478-608) w scenach
wyrytych na nowej, wykonanej przez bogow tarczy Achillesa,
retrybucja nawet za zbrodni¢ tak powazng jak zabojstwo moze
przybrac¢ postac zaplaty odszkodowania, nie zasS przemocy -
o ile zgodzi si¢ na to rodzina ofiary. Nalezy zatem pamie¢tac, ze
grecka idea sprawiedliwosci bazowala na potrzebie odbudowy
i utrzymania odpowiednich i akceptowanych relacji pomiedzy
cztonkami spotecznosci.

Choc¢ po wiekach ciemnych spoteczenstwo greckie bylo z catg
pewnoscia patriarchalne, mnalezy pami¢ta¢, ze kodeks
doskonalosci wyznaczal wysokie standardy rowniez kobietom,
a te, ktore je spetnialy, mialy dos¢ wysoki status. Te zas, ktore
ich nie przestrzegaly, ryzykowaly utrate szacunku i czci.
Penelopa z pewnoscig zalicza si¢ do wyjatkowych postaci
w literaturze, warto jednak zwroci¢c uwage, ze autor Odysei
opisuje ja w taki sam sposob jak mezczyzn. Wlasciwie
wyglaszane pod jej adresem pochwaly byly godne wiadcy
o niezwyklych przymiotach i osiggnieciach. W rzeczywistym
zyciu czlonkinie elity spolecznej, podobnie jak mezczyzni z tej
samej sfery, uwazaly za swo0j obowiazek dazy¢ do wyjatkowej
doskonalosci, tak by wyroznic¢ sie¢ wsrod pozostatych - czy to



cztonkow elity, czy tez osob z bardziej powszechnym statusem
spotecznym. Zgodnie z tymi zasadami zycie kobiety i mezczyzny
bylo godne pogardy, jesli jego celem nie bylta rywalizacja
w dazeniu do doskonalosci i stawy, jaka ona przynosita.
Oczywiscie ten wymagajacy kodeks wartosci, prowadzacy do
rywalizacji o najwyzsze uznanie wspotczesnych i potomnosci,
spychat takze wiekszosc¢ ludnosci do drugorzednej roli. Istniato
niewiele szans na wydzwigniecie sie, chyba ze jednostce udato
si¢ w jakiS sposob zyskac¢ uznanie i majgtek, pozwalajacy na
uczestnictwo cztonkow greckich elit w rywalizacji o najwyzszg
doskonatosc.

Doskonalos¢ rozumiana jako cel rywalizacji najwyzszej grupy
spotecznej widoczna byla w Igrzyskach Olimpijskich -
uroczystosci religijnej organizowanej przy duzym sanktuarium
Zeusa, krola greckich bogéw. Sanktuarium to znajdowato si¢
w Olimpii, w polnocno-zachodniej czesci Peloponezu, gdzie
organizowano igrzyska co cztery lata, poczawszy od — jak mowi
tradycja — roku 776 p.n.e. W czasie tych wielkich obchodow
mezezyzni startowali w konkurencjach biegowych i zapasach.
Mogli to robi¢ wylgcznie posiadacze majgtkow, Kktore
umozliwialy im poswiecanie czasu na ¢wiczenia; rywalizowano
nie tak jak dzisiaj, w ramach druzyn narodowych, ale
indywidualnie. Nacisk ktadziony na rywalizacj¢, forme fizyczng
i pieckno oraz uhonorowanie zwyciezcow odpowiadat greckiemu
idealowi meskosci, jaki uksztaltowal sie¢ w tym okresie. Greccy
zawodnicy rywalizowali nago (stad slowo gimnazjon,
pochodzgce od greckiego stowa gymnos, czyli ,nagi’), co
stanowilo rzadkie odstepstwo od starej srodziemnomorskiej
tradycji pietnujacej nagoS¢ w miejscach publicznych.
W pozniejszym okresie dodano do igrzysk inne konkurencje,
takie jak wyscigi konne i wyscigi rydwanow, ale najwazniejszg
dyscypling pozostat bieg na dystansie okoto 200 metrow
nazywanym stadion (stad nasze okreslenie obiektu sportowego).
Zwyciezcy poczatkowo nie otrzymywali nagrod pienieznych,
a jedynie wieniec wykonany z liSci laurowych. Prestiz zwyciezcy



zapewniatl jednak rowniez inne KkorzySci. W pozniejszych
zawodach greckich przyznawano czesto takze nagrody
materialne. Wstep na igrzyska byl otwarty dla mezczyzn;
zamezne kobiety nie mialy nan wstepu pod karg sSmierci,
natomiast kobietom niezame¢znym wolno bylo przygladac sie
zawodom. Kobiety rywalizowaty na swoich wtasnych zawodach
w Olimpii, organizowanych w innym terminie na czes¢ Hery,
matzonki Zeusa. O tych zawodach wiemy mniej, jednak
Pauzaniasz (Podroze po Helladzie 5, 16, 2) informuje nas, ze
mlode i niezamezne kobiety rywalizowaty na torze olimpijskim
W wyscigu na dystansie rownym pieciu szostym stadia.

W pozniejszym okresie na wicksze zawody - w tym na
Igrzyska Olimpijskie - przybywali zawodowi sportowcy.
Zwyciezcy mogli zy¢C na wysokiej stopie dzieki nagrodom
zdobywanym na zawodach organizowanych w calym sSwiecie
greckim. Najstynniejszym zawodnikiem byl Milon z Krotonu
w potudniowej Italii. Zwyciezyl on w zapasach na Igrzyskach
Olimpijskich szesciokrotnie, po raz pierwszy w 536 r. p.n.e.,
i stynat z popisowych numerow, takich jak wstrzymywanie
oddechu tak dlugo, az nabrzmienie zyl rozerwie zawigzany na
glowie sznur. Stawa Milona si¢gata daleko — nawet wiadca
lezgcej tysigce kilometrow na wschodzie Persji styszat o tym
niezwyklym zawodniku.

Igrzyska Olimpijskie byly rywalizacjg pomiedzy jednostkami,
ktore szczycily sie¢ demonstrowaniem swej wyjatkowosci wsrod
zwyktych ludzi. Jasno wyrazit to w V w. p.n.e. poeta liryczny
Pindar, slawigc rodziny zwyciezcow: ,Nie da sie ukryc
wrodzonych daréw natury. Wam zas, synowie Aletesa [z
Koryntu], czesto przyznaly zwycieski tryumf ludzi gorujgcych
wybitnymi sprawnosciami w swietych agonach” (Pindar, XIII
Oda Olimpijska, przel. Mieczystaw Brozek). Pomimo
podkreslania zwyciestwa 1 indywidualnych  osiggniec,
organizowanie igrzysk dla calego greckiego sSwiata oznacza
istnienie w potowie VIII w. p.n.e. trendu dosrodkowego. Przede
wszystkim specjalnie zbudowane sanktuarium ku czci Zeusa



stworzyto osrodek umozliwiajacy zgromadzenie przy nim duzej
liczby widzow. Spotecznym jego uzupetnieniem byta tradycja
~-panhellenskich” igrzysk ku czci Zeusa i Hery, otwartych dla
wszystkich Grekow. Wreszcie - celem zagwarantowania
bezpiecznego dotarcia na miejsce oraz powrotu zawodnikow
i widzow — ogtaszano kilkutygodniowy pokoj, nawet jesli toczyta
si¢ wlasnie wojna. Organizowanie Igrzysk Olimpijskich dowodzi
zatem, ze w VIII w. p.n.e. greckie dazenie do doskonatosci
wynikajacej z indywidualnych dokonan zaczelo byc¢ kierowane
ku nowej sferze, bardziej odpowiedniej dla przeksztatcajgcego
si¢ spoteczenstwa, szukajacego nowych drog pokojowego
wspolistnienia. To potwierdzenie interesow spotecznosci
i jednostki stanowilo, wraz z czynnikami demograficznymi,
istotny warunek ksztaltowania si¢ w Grecji nowej formy
organizacji politycznej.

Religia i mit

W calych dziejach starozytnej Grecji religia dostarczala
kontekstu dla niemal wszystkich dzialan publicznych. Zawody
sportowe organizowane byly ku czci jednego z bogow, jak
Igrzyska Olimpijskie na czes¢ Zeusa. Wojny toczono zgodnie ze
znakami woli boskiej, rozpoznawanymi przez przywodcow
cywilnych i wojskowych podczas skladania ofiar ze zwierzat,
oraz z omenow interpretujgcych zdarzenia naturalne, takie jak
niezwykla pogoda. Same ofiary, glowny element greckich
rytualow religijnych, sktadano pod golym niebem w obecnosci
zebranych tlumow, co wigzalo sie ze zbiorowym spozyciem
ofiarnego miesa. Podstawowe zasady greckiej religii zawarte
byly w mitologii, zawierajgcej opowiesci o peilnych konfliktow
relacjach miedzy bogami, ludzmi oraz istotami takimi jak
satyrowie i centaury - o cechach zarowno ludzkich, jak
i zwierzecych, co wigzato si¢ z lekiem o prawdziwg nature
cztowieka. Jak wspomniano wyzej, w okresie wiekow ciemnych
mitologia grecka czerpala wiele z mitologii bliskowschodnie;.



Grecy stuchali opowiesci kupcow przybywajacych
w poszukiwaniu rynkow zbytu i zrodet metali, starali si¢
zrozumie¢ rysunki 1 rzezby przedstawiajgce  postaci
z bliskowschodniej mitologii, widniejgce na sprowadzanych
przedmiotach takich jak meble, naczynia, pieczecie i bizuteria.



Figurka z Lefkandi na wyspie Eubei, pomalowana w geometryczne wzory
charakterystyczne dla greckich wiekow ciemnych, przedstawia centaura,
mitologiczna istote — pot czlowieka, pot konia. Mity opowiadaty o takich hybrydowych
istotach celem badania granic mi¢dzy kulturg a naturs.

W VIII w. p.n.e. Grecy zaczeli utrwala¢c swoje wersje mitow na
pismie. Poezja Hezjoda pokazuje, jak mity religijne, przemiany
gospodarcze oraz wartosci spoleczne ksztaltowaty poczucie
wspolnoty, stanowigce podstawe stopniowego wylaniania si¢
w Grecji, nowych struktur politycznych. Hezjod, pochodzacy
z Beocji w srodkowej Grecji za pomoca mitow ukazywal, ze
sprawiedliwos¢ pochodzi od bogow. Jego Teogonia objasnia
dzieje kilku pokolen rasy bogow z pierwotnego Chaosu (,,prozni”
lub ,nicosci”) oraz Gai (Ziemi), Uranosa (Nieba) i wielu innych
dzieci. Hezjod wyjasnial, ze gdy Uranos zaczal wiezi¢c swoje
dzieci, Gaja przekonala najdzielniejszego syna, Kronosa, do
obalenia go, poniewaz ,on pierwszy niegodne sprawy wymyslit”
(Teogonia, wers 166, przet. Jerzy Lanowski). Gdy Kronos zaczat
poOzniej pozeraC wtasne dzieci, jego matzonka Rea i jej syn Zeus
obalili go w ramach retrybucji za zte uczynki. Te zywe historie



wywodzace sie 2z mitow bliskowschodnich, takich jak
mezopotamski Enuma Elisz (Poemat o stworzeniu swiata),
wskazuja, ze nawet dla bogow istnienie wigze sie¢ z walka,
trudami 1 przemocg. Co bardziej istotne dla przemian
spotecznych i politycznych w Grecji, mity odzwierciedlajg
rowniez troske o zachowanie sprawiedliwosci jako element
nadprzyrodzonego zycia, i to od samego jego poczatku.

Hezjod wskazywal na Zeusa jako zrodlo sprawiedliwosci we
wszelkich ludzkich dziataniach, co odroznia go od Zeusa
homeryckiego, ktory zajmuje si¢ glownie losem swoich
ulubionych wojownikoéw. Hezjod przedstawia sprawiedliwosc
jako ceche bogow, ktorzy bedg kara¢c winowajcow:

Takie to bowiem prawa nadatl dla ludzi Kronida. Ryby, a takze zwierzeta, jak
rowniez ptaki skrzydlate pozeraja si¢ wzajem, bo nie ma posrod nich prawa.
Ludziom zas dal takie prawo, ktore jest lepsze o wiele — temu, kto chce
Swiadomie i zgodnie z prawem sgdzi¢, daje dostatek Dzeus, ktory widzi szeroko;
ten zas, kto bedzie swiadczy¢ i zltozy falszywa przysiege (...) tego potomstwo
bedzie coraz to mniej liczne.

(Hezjod, Prace i dni, w. 276-284, przel. Jerzy Lanowski)

W spoleczenstwie czasu Hezjoda, w wiekach ciemnych,
wymierzanie sprawiedliwosci zdominowali mezczyzni, ktorzy
bezposredni kontrolowali cztonkow rodziny i stuzbe domows.
Osoby spoza kregu rodzinnego uznawaly ich przywodztwo.
Zwolennicy wplywowego mezczyzny przyznawali mu pewien
zakres wladzy, poniewaz — cho¢ dorownywali mu majgtkiem
i statusem - potrzebowali postaci z autorytetem celem
rozstrzygania sporow i organizowania obrony przeciwko
napadom oraz innym zagrozeniom. Antropologia okresla takich
przywodcow jako wodzow grupy. Wodz mial wiladze
rozstrzygania konfliktow o wlasnos¢ i obowigzki, nadzorowat
rozdzielanie nagrod i1 kar w systemie sprawiedliwosci
retrybutywnej i czesto przewodzit rytuatom religijnym, ktorych
wypelnianie uwazano za niezbedne dla zagwarantowania
bezpieczenstwa grupy.

Wodz mial jednak niewiele mozliwosci, by wymusic



respektowanie swych polecen i decyzji na niechetnych czy
buntowniczych cztonkach grupy. Gdy Kkonieczne byto
dokonywanie wyborow wplywajacych na cala grupe, jego
przywodztwo  zalezalo od  umiejetnosci  wypracowania
konsensusu i przekonania jej czlonkow do danego sposobu
postepowania. Hezjod opisuje sposob, w jaki zdolny wodz
sprawuje przywodztwo: ,a gdy nieomylnym slowem przemowi,
zaraz spor, chocby wielki, zrecznie do kresu przywiedzie”
(Teogonia, wers 86-87[2], przel. Jerzy Franowski). Mowigc
w skrocie, wodz mogt prowadzi¢ swoich zwolennikow jedynie
tam, gdzie sami chcieli iS¢ i tylko przy uzyciu perswazji, nie zas
przymusu. Od zwolennikow oczekiwano zbierania si¢
W powszechne zgromadzenia celem rozstrzygania
najwazniejszych spraw przez sprawiedliwg retrybucje. To
oczekiwanie perswazji i sprawiedliwosci przetrwato wieki
ciemne jako fundament powstania struktur politycznych
greckiego panstwa-miasta, tworzonego nie przez poddanych, ale
wolnych obywateli.

Wodzowie oczywiscie nie byli uodpornieni na naduzywanie
swej pozycji i zdolnosci przekonywania innych do petnienia
narzuconej im woli. Wydaje si¢ prawdopodobne, ze w koncu
wiekow ciemnych napiecia pomiedzy przywodcami
a biedniejszymi ich zwolennikami stawaly si¢ coraz bardziej
powszechne. Zapisana przez Homera historia dostarcza nam
fikcyjnego przykladu zachowania, ktore moglo prowadzi¢c do
napieC w okresie formowania si¢ panstw-miast. Gdy
Agamemnon, arogancki samozwanczy wodz armii greckiej
oblegajacej Troje, wezwal wojska celem ogloszenia decyzji
o kontynuowaniu wojny w jej dziesigtym juz roku, zwykty
zolnierz imieniem Tersytes sprzeciwil si¢, ostro krytykujac
Agamemnona za jego chciwosC¢ i nieprawosci. Tersytes miatl
prawo i okazje wyraziC swojg opini¢, poniewaz Agamemnon
dowodzit Grekami tak jak wodz z wiekow ciemnych swojg grupg
— konieczne byto wystuchanie opinii wszystkich z szacunku dla
zgromadzenia. Dlatego to przed wszystkimi zwolennikami



Agamemnona Tersytes besztal przywodce jako niegodnie
samolubnego: ,ruszmy pospolu do domu w okretach, a tego
zostawmy, aby pod Troja tupami sie sycil”. Na pomoc
Agamemnonowi przyszed! inny wodz, Odyseusz, mowigc: ,jesli
na takim bajaniu przydybie¢ ciebie powtornie, niechze na moich
ramionach Odysa glowy nie nosze (...) jesli, chwyciwszy cie,
mitej nie zedre z ciebie odziezy (...) [i nie] przepedze ciebie do
lotnych okretow, precz od radzacych, smagajgc plagami cie
haniebnymi”. Nastepnie Odyseusz zadal Tersytesowi cios
w plecy, az trysneta krew (Illiada 2, wersy 211-277, przel.
Kazimiera Jezewska).

Na zakonczenie tego epizodu w Iliadzie opisano, jak
zgromadzeni zolnierze aprobuja brutalne uciszenie Tersytesa,
przedstawianego jako osoba nieprzyjemna 2z charakteru
i wygladu (cechy te dla Grekow byty nieroztgczne). By mogto
powstac panstwo-miasto, w Kktorego rzgdzeniu udzial mieli
wszyscy wolni mezczyzni, spolegliwa postawa zgromadzen
musiala si¢ jednak zmieni¢. Zwykli mezczyzni musieli bronic
swego prawa do rownego traktowania — zgodnie z definicjg
rownosci obowigzujgcg w ich spotecznosci. Mialo tak by¢ nawet
wowczas, gdy cztonkowie elity spotecznej pozostawali na
czolowych pozycjach, a zwykli ludzie byli im podporzadkowani
na wojnie i w czasie pokoju.

Hezjod zdradza nam, ze w VII w. p.n.e. rzeczywiscie
zapanowal stan podwyzszonego napiecia co do kwestii
sprawiedliwosci w codziennym zyciu. Napiecie to panowato
pomiedzy wodzami a chlopami (wolnymi wlascicielami
niewielkich gospodarstw, posiadajgcych jednego czy dwoch
niewolnikow, woly do orania pdl i inne cenne ruchomosci).
W koncu wiekow ciemnych majgtki — niewielkie czy calkiem
spore — czynily z chlopow najbardziej wplywowa grupe
mezezyzn wsrod zwolennikow pochodzacych z elit wodzow.
Przyjmujgac perspektywe matorolnego chlopa, poeta ttumaczyl,
ze boskie pochodzenie sprawiedliwosci powinno byc¢
ostrzezeniem dla ,wladcow, co smutne przekrecaja wyroki,



wykretnie je uktadajac” w sporach pomiedzy zwolennikami
i sgsiadami (Prace i dnie, wersy 263-264, przet. Jerzy
Lanowski). Oburzenie, jakie musieli odczuwac niesprawiedliwie
potraktowani chtopi, stanowilo jeszcze jeden czynnik
sprzyjajacy ksztaltowaniu si¢ nowych form organizacji
politycznej panstw-miast.

[2] W polskiej wersji pasuja te wersy, nie 89-90. Zapewne jest to kwestia przekladu
polskiego lub pomylki autora. Wersy 88-90 brzmig: ,Wtedy bowiem rozumni
krolowie, kiedy to ludziom pokrzywdzonym na miejscu daja zadoscuczynienie, latwo
ich przekonujac i tagodnymi stowami” (przyp. ttum.)



Okres archaiczny



W okresie archaicznym Grecy wyksztalcili w petni najbardziej
rozpowszechniong i wplywowg z nowych form politycznych,
czyli panstwo-miasto (polis). Okreslenie ,archaiczny”, czyli
,staromodny”, dotyczace historii Grecji w okresie ok. 750-500
p.n.e., wywodzi si¢ z historii sztuki. Badacze sztuki greckiej,
ktorych interesujgq — dzisiaj juz niepostrzegane jako absolutne -
kryteria pickna, uznawali dzieta pochodzace z tego okresu za
bardziej staromodne niz naturalistyczne dzieta z V i IV w. p.n.e.
Historycy sztuki uznali rzezby i budowle z tych wiekow za ich
zdaniem klasyczny standard piekna, totez nazwali go okresem
klasycznym. Uwazali na przyklad, ze rzezbiarze okresu
archaicznego, tworzgcy wolnostojace rzezby wyprostowanych
i patrzacych prosto przed siebie postaci podobnych do rzezb
egipskich, byli mniej rozwinieci od artystow okresu
klasycznego, ktorzy przedstawiali swe postaci w bardziej
zroznicowanych i atrakcyjnych pozach.

Odkladajgc na bok kwestie estetyki rzezbiarskiej, w okresie
archaicznym nastgpita stopniowa kulminacja procesu
ksztaltowania si¢ organizacji spolecznej 1 politycznej
w starozytnej Grecji. Proces ten rozpoczal si¢ znacznie
wczesniej, w wiekach ciemnych, i doprowadzit do pojawienia si¢
greckiego panstwa-miasta. Zorganizowane na zasadzie
obywatelskiej panstwo-miasto obejmowato wolnych mezczyzn
obywateli, wolne kobiety obywatelki oraz ich dzieci, jak rowniez
nieposiadajgcych obywatelstwa, lecz wolnych rezydentow oraz
niewolnikow. Ci ostatni byli wlasnoscig poszczegolnych osob,
jak rowniez catej spolecznosci poprzez panstwo. W ten sposob
greckie panstwo-miasto bylo skomplikowang spotecznoscia,
zlozong z jednostek cieszacych sie bardzo roznym statusem
prawnym i spotecznym. Z pewnoscia jedng z jego najbardziej



niezwyklych cech bylo rozciggniecie obywatelstwa i pewnej dozy
praw  politycznych nawet na najbiedniejszych, wolno
urodzonych cztonkow spotecznosci. Wyjasnienie tego, jak
doszto do wuksztattowania si¢ tak niezwyklej organizacii,
pozostaje wyzwaniem dla historykow. Poniewaz zasady te sg
w wielu dzisiejszych demokracjach traktowane jako
oczywistosSc¢, latwo przeoczy¢ to, jak bardzo niezwykle -
i zadziwiajagce! — byly one w starozytnosci. Choc¢ bieda mogta
uczyniC¢ zycie dotknietych nig obywateli rownie trudnym co
zycie niewolnikow, posiadanie przez nich statusu obywatela
bylo wyroznikiem nadajgcym specjalne znaczenie wolnosci
osobistej, ktorg odrozniali si¢ od niewolnych mieszkancow
miasta i obcych rezydentow. W mojej ocenie obywatelstwo
w panstwie-miescie zaliczac si¢ powinno do cudow starozytnego
greckiego Sswiata.

KALENDARIUM

ok. 800 p.n.e.: kontakty handlowe mi¢dzy Grecja a Al Mina w Syrii

ok. 775 p.n.e.: Eubejczycy zakladaja faktori¢ handlowg na wyspie Ischia
w Zatoce Neapolitanskiej

przed 750 p.n.e.: Fenicjanie zakladajg kolonie w zachodniej czesci Morza
Srodziemnego i dalej, np. wspolczesny Kadyks w Hiszpanii

ok. 750-700 p.n.e.: stawa wyroczni Apollona w Delfach juz ugruntowana

ok. 750-500 p.n.e.: okres archaiczny w historii Grecji

ok. 750 p.n.e.: poczatek wyksztalcania si¢ przestrzennych, spotecznych
i religijnych zasad greckich panstw-miast

ok. 750-550 p.n.e.: greckie kolonie zakltadane sa w calym obszarze Morza
Srodziemnego

ok. 700-650 p.n.e.: rozpowszechnianie si¢ w Grecji pancerza i uzbrojenia
hoplity

od 600 p.n.e.: rozpowszechnianie si¢ w Grecji niewolnictwa

Cechy panstwa-miasta

Greckie stowo ,polis”, od ktorego wywodzi si¢ stowo ,polityka”,
zwykle ttumaczy si¢ jako ,panstwo-miasto” celem podkreslenia
roznicy miedzy tym, co za miasto zwykliSmy uznawac dzisiaj.



Tak jak w wielu wczesniejszych panstwach starozytnego
Bliskiego Wschodu, pod wzgledem terytorialnym polis
obejmowalo nie tylko zabudowane centrum, czesto otoczone
solidnymi murami, ale takze okolice w promieniu Kkilku
kilometrow i znajdujace si¢ na niej wicksze lub mniejsze wioski.
Czlonkowie polis mogli zatem mieszka¢ w samym centrum
miasta, w wiosce lub tez w pojedynczych gospodarstwach
rozrzuconych po catym terytorium. W Grecji ludzie ci zwykle
stanowili spotecznos¢ obywateli tworzgcych byt polityczny i to
wlasnie to partnerstwo miedzy obywatelami stanowito
charakterystyczng ceche polis. Prawo do partycypacji
politycznej mieli wylgcznie mezczyzni, ale kobiety nalezaty do
spotecznosci pod wzgledem prawnym, spotecznym i religijnym.

Czlonkowie  polis stanowili  stowarzyszenie  religijne
zobowigzane czci¢ bostwo bedgce patronem miasta oraz innych
bogow licznego greckiego panteonu. Kazde polis uwazalo
jednego z bogow za swego specjalnego opiekuna, np. w Atenach
byla to Atena. Rozne spotecznosci mogly wybrac tego samego
boga za opiekuna: Sparta, w okresie klasycznym giowny rywal
Aten, takze miata Atene¢ za patronke. Spotecznos¢ wyrazala swe
oficjalne postuszenstwo i szacunek do bogow poprzez kult,
ktory byt systemem religijnych ofiar, rytualow i sSwigt
optacanych 2z publicznych pieniedzy, nadzorowanych przez
obywateli pelnigcych role kaptanow i kaptanek. Najwazniejszg
czynnoscig w kulcie sprawowanym w panstwie-miescie byto
skladanie ofiar ze zwierzat dla zademonstrowania boskim
protektorom szacunku i poboznosci mieszkancow polis oraz by
celebrowac wspolnote przez spozywanie pieczonego ofiarnego
miesa.

Polis cechowala jednosc polityczna samego miasta i wiejskiego
otoczenia oraz niepodleglos¢. Badacze spierajg sie co do
najglebszych korzeni greckiej polis jako spotecznosci, ktorej
cztonkowie Swiadomie przybrali wspolng tozsamos¢ polityczng.
Poniewaz w okresie archaicznym ludy greckie przyswoity sobie
wiele innowacji technicznych, religijnych i literackich od innych



ludow ze wschodniej czesci Morza Srédziemnego i Bliskiego
Wschodu, niekiedy sugerowano, iz formy greckiej polis zostaty
zaczerpniete skadinagd, na przyklad z miast-krolestw na Cyprze
czy tez miast Fenicji. Trudno jednak wyobrazi¢ sobie, w jaki
sposob do Grecji miatyby trafi¢ formy polityczne. Przybywajacy
licznie do Grecji kupcy, rzemieslnicy i podroznicy z Bliskiego
Wschodu mogli przywozi¢ ze sobg zdobycze techniki, formy
religiine czy idee artystyczne, znacznie trudniej jednak
przysztoby im przekazywanie systemu politycznego. W wiekach
ciemnych wystgpit jeden czynnik, ktory z pewnoscia przyczynit
si¢ do uksztaltowania panstwa-miasta: brak duzych panstw
terytorialnych. Upadek kultury mykenskiej stworzyl polityczng
proznie, ktora umozliwita powstanie niewielkich, niepodlegtych
panstw-miast, ktorym nie grozilo wchioniecie przez
potezniejszych sgsiadow.

Co najwazniejsze, greckie panstwo-miasto zorganizowane byto
na podstawie zasady obywatelstwa wszystkich wolnych,
urodzonych na jego terenie mieszkancow. Koncepcja ta nie
mogta zostaC zaczerpnieta z Bliskiego Wschodu, gdzie wtadcy
panowali nad poddanymi, gdzie rozumni wiadcy stuchali rad
swoich poddanych i przekazywali im kompetencje panstwowe,
ale poddani nie byli obywatelami w sensie greckim. Podstawg
odmiennosci  obywatelstwa jako zasady  organizujgcej
odradzajacg si¢ w tym okresie polityke bylo teoretyczne
przyjecie pewnej podstawowej rownosci prawnej, a zwlaszcza
oczekiwanie rownosci wobec prawa i prawa wolnosci
wypowiedzi w sprawach politycznych. Wyjatkiem byly osobne
prawa dla kobiet w niektorych aspektach zycia, takich jak
akceptowane zachowania seksualne oraz kontrola wtasnosci.
Ogolna rownosc¢ prawna (lecz nie spoleczna), jakg zapewniato
greckie panstwo-miasto, byla niezalezna od zamoznosci
obywatela. W historii starozytnego Bliskiego Wschodu oraz
Grecji w okresie mykenskim i w koncowym okresie wiekow
ciemnych cechowato ogromne zroznicowanie spoleczne
pomiedzy bogatymi a biednymi. Dlatego zadziwiajace jest, ze



podstawag przemiany spoleczenstwa greckiego w okresie
archaicznym byla zasada rownosci prawnej, chocby nawet
bardzo niedoskonalej w praktyce. Polis oparta na zasadzie
obywatelstwa  pozostala dominujgcg formg organizacji
politycznej i spotecznej Grecji od czasu pierwszego
potwierdzonego jej wystgpienia w 750 r. p.n.e. (na kiedy to
datowane sg najstarsze odnalezione sanktuaria sluzace catej
spotecznosci) az po poczatek panowania Imperium Rzymskiego
osiem stuleci pozniej. Inng powszechng formg greckiej
organizacji politycznej byta ,liga” czy tez ,federacja” (ethnos) —
elastyczna forma stowarzyszenia terytorialnego, czesto ztozona
z wielu panstw-miast.

Jak twierdzil najstynniejszy starozytny badacz greckiej
polityki i spoleczenstwa, zyjacy w IV w. p.n.e. filozof
Arystoteles, pojawienie si¢ polis byto nieuniknionym rezultatem
dziatania sil naturalnych. Jak mowit: ,Czlowiek jest z natury
stworzony do zycia w panstwie” (Polityka, 1253a 2-3, przet.
Ludwik Piotrowicz). Kazdy, kto egzystuje samowystarczalnie
poza spotecznoscia polis — twierdzil potzartem Arystoteles — jest
albo zwierzeciem, albo bogiem (Polityka 1253a 29). Piszac
0 naturze, Arystoteles mial na mysli polaczony wptyw
czynnikow  spotecznych i  gospodarczych. Na  proces
ksztaltowania si¢ tej nowoczesnej formy  organizacji
spotecznosci ludzkich wptyw mialy takze czynniki geograficzne.
Mocno gorzysty teren Grecji kontynentalnej sprawial, ze
panstwa-miasta czesto byly fizycznie od siebie oddzielone
duzymi przeszkodami terenowymi, co umacniato tendencje do
samodzielnego rozwoju politycznego mimo wspolnoty jezyka
i religii, glownych skltadnikow tozsamosci, ktorg w swym
przekonaniu dzielili wszyscy Grecy rozsiani po roéznych
miejscach.

Panstwa-miasta mogly istnie¢ takze jedne obok drugich
w miejscach nierozdzielonych przeszkodami, na przyklad na
rowninie beockiej. Jedna wyspa grecka moglta miesci¢c kilka
niezaleznych od siebie panstw-miast. Na duzej wyspie Lesbos



we wschodniej czesci Morza Egejskiego na przyktad znajdowato
si¢ pie¢c panstw-miast. Poniewaz nieliczne tylko polis
kontrolowaly obszar ziemi uprawnej wystarczajacy do
wyzywienia duzej liczby mieszkancow, czyms normalnym byty
polis liczace od kilkuset do najwyzej dwoch tysiecy
mieszkancow, i to nawet po znacznym przyroscie liczby
ludnosci w Grecji w konicu wiekow ciemnych. Pod koniec V w.
p.n.e. Ateny rozrosty si¢ by¢ moze do 40 tysiecy obywateli-
mezezyzn, a tacznie z nieobywatelami i niewolnikami do
kilkuset tysiecy mieszkancow, byt to jednak rzadki wyjatek
wsrod niewielkich z reguty panstw-miast. Ludnos¢ tak liczna
jak w Atenach epoki klasycznej moglta przezyc jedynie dzieki
regularnym dostawom zywnosci z zewngtrz, finansowanym
z handlu i innych dochodow.

Wczesna kolonizacja grecka

Juz w IX w. p.n.e. niektorzy Grecy emigrowali na wschod
przez Morze Egejskie, by osiedli¢ si¢ w Jonii (na zachodnim
wybrzezu Azji Mniejszej i lezgcych przy nim wyspach).
Poczawszy od okoto 750 r. p.n.e. Grecy zaczeli osiedlac sie
znacznie dalej od samej Grecji. W ciggu kolejnych dwustu lat
utworzyli ,kolonie” na obszarach dzisiejszej potudniowej
Francji, Hiszpanii, Sycylii, poltudniowych Wltoch oraz wzdtuz
wybrzezy Afryki Polnocnej i Morza Czarnego. Nie mozna
zapominac¢, ze wspolczesne stowo ,kolonizacja” wigze si¢
z ,kolonializmem”, czyli narzuceniem przez imperialistyczne
panstwa kontroli politycznej i spotecznej nad rodzima ludnoscig
kolonizowanego obszaru. Wczesnogrecka ,kolonizacja” nie byla
jednak wynikiem imperializmu w nowoczesnym rozumieniu,
jako ze w tym okresie w Grecji nie byto imperialistycznych
poteg. Kolonie greckie byly zakladane przez prywatnych
przedsi¢biorcow poszukujgcych nowych drog handlowych oraz
przez panstwa-miasta majace nadzieje na rozwigzanie
problemow spotecznych lub poprawe wplywow gospodarczych



przez tworzenie nowych spotecznosci obywatelskich, czesto na
odlegtych ziemiach.



J__& ®50553p0
IANyvzo 87 a0

s

oundg A
N bl
Sl
,\J_J
| AN =
]
| 7
I
P |
- .\._
\\ o
| e, O i .
- .

/I_Vu
! ?
N

r
. =
: T~ : m \ =,
ﬂ..f... <) ____
oo B S
iy oy \ bt
= =" /
\
%
—_— \
r<.\.~bn\__ \.\.u..\./.. | L 1
i \\ { L
ool Y 00f Lo

21sAzlapeW BYSEIW ©
anais siuojoy e
anprai1d auo)oy

) O=

DIUAPIDS "’

»
%w e




W wyniku tego procesu grecki swiat sktadal si¢ z setek nowo
zalozonych osiedli handlowych i rodzacych si¢ panstw-miast.
Najsilniejszym  czynnikiem = sklaniajacym = Grekow  do
opuszczania rodzinnych osiedli w koncu epoki archaicznej byto
zapewne pragnienie posiadania ziemi uprawnej i odrodzenia
miedzynarodowego handlu w basenie Morza Srodziemnego.
A zatem to przede wszystkim che¢ poprawy warunkow zycia
sklaniata mieszkancow Grecji do podjecia trudnej decyzji
o emigracji, mimo Swiadomosci niebezpieczenstw wigzgcych sie¢
Z przeniesieniem w nieznane i czesto wrogie strony. Poczawszy
od potowy VIII w. p.n.e. coraz wicksza liczba Grekow zaczeta na
state opuszczac rodzime osiedla. Eksplozja demograficzna, jaka
nastgpita w koncu wiekow ciemnych, spowodowala niedobor
ziemi uprawnej, stanowigcej w kulturze greckiej najbardzie;j
pozadang forme¢ majgtku. Zamet i wyludnienie z okresu wiekow
ciemnych sprawily, ze znaczna czesC¢ ziemi lezala odlogiem
i moglta by¢ swobodnie brana w posiadanie. Ten zapas ziemi
musial si¢ jednak wyczerpac, co w niektorych polis powodowato
napiecia wynikajace z rywalizacji o ziemi¢. Rozwigzaniem tego
problemu byla emigracja, dzieki ktorej nieposiadajgcy ziemi
mezezyzni mogli przenies¢ sie¢ w inne miejsce, przejmujac
ziemi€¢ na terytorium nowo zalozonej kolonii.

Che¢ dorobienia sie na miedzynarodowym  handlu
z pewnoscig sklaniala wielu Grekow do porzucenia
bezpiecznego zycia. Niektorzy kupcy zamieszkali w obcych
miastach, takich jak zalozone w tym czasie na terenie
dzisiejszej Hiszpanii kolonie fenickie. Pochodzacy z Palestyny
Fenicjanie w tym okresie zakladali kolonie handlowe
w zachodniej czesci Morza Srodziemnego, szczegblnie tam,
gdzie najlatwiej bylo o metale. Powstala przed 750 r. p.n.e.
w miejscu dzisiejszego Kadyksu fenicka kolonia w ciggu okoto
stu lat stata si¢ bogatym miastem o szerokich kontaktach
gospodarczych i kulturalnych z rodzima ludnoscia iberyjska.
Okoliczne zasoby naturalne obejmowaly takze bogate zloza



metali.

Grecy zakladali takze liczne faktorie handlowe jako prywatne
przedsi¢biorstwa. Kupcy z wyspy Eubei nawigzali kontakty
handlowe juz przed rokiem 800 p.n.e., tworzac spotecznosc na
wybrzezu Syrii w miejscu nazywanym dzisiaj Al Mina. Osoby
wystarczajgco zamozne, by sfinansowac ryzykowne ekspedycje
morskie, kierowaty sie¢ daleko od domoéw, poszukujgc metali.
Homer uwiecznil podstawowg strategie kierujgcg handlem tym
rodzajem towarow. W Odysei bogini Atena objawia si¢ pewnego
razu jako handlarz metalem, by ukry¢ swag tozsamosc¢ przed
synem bohatera poematu: ,Teraz tutaj przybylem; mam liczng
osade, i do obcojezycznych ludow morzem jade, by za towar
zelazny kupic¢ miedz w Temezie” (Odyseja, piesn 1, wersy 202-
204, przet. Lucjan Siemienski). Okoto roku 775 p.n.e.
Eubejczycy, ktorzy zdawali sie naleze¢ do szczegolnie czynnych
podroznikow, takze utworzyli osiedle handlowe na wyspie
Ischia w potudniowej Italii, w dzisiejszej Zatoce Neapolitanskie;.
Tam przetwarzali rude zelaza nabywang od Etruskow,
przezywajacego rozkwit ludu zamieszkujacego srodkowg Italie.
Archeolodzy udokumentowali rozwoj komunikacji morskiej
w koncu VIII w. dzieki znaleziskom greckiej porcelany w ponad
80 stanowiskach poza Grecjg; z wieku X natomiast nie
znaleziono niemal zadnych egzemplarzy. W  okresie
archaicznym istnialy zatem powigzane ze sobag rynki, na
ktorych ruchliwi kupcy starali si¢ zaspokoi¢ popyt na
wszelkiego rodzaju towary, od surowcow po wyroby luksusowe.

Styszac od kupcow opowiesci o miejscach oferujgcych lepsze
perspektywy, greccy kolonisci czasami opuszczali swoje miasto
jako czlonkowie grupy zorganizowanej przez ,miasto
macierzyste” (metropolis), ktore wyznaczato przywodce grupy
nazywanego ,zalozycielem” (ktistes). Mimo ze w nowym miejscu
powstaC miato niepodlegte panstwo-miasto, od kolonistow
udajacych sie¢ na inny obszar w ramach takiej grupy
oczekiwano utrzymania wi€zow z metropolig. Kolonia, ktora
staneta po stronie wroga metropolii w czasie wojny, uwazana



byla za mnielojalng. Niekiedy kolonisci - czy to Kkupcy
zakltadajacy prywatnie punkt handlowy, czy tez grupa wystana
przez wladze miasta — spotykali si¢ z przyjaznym przyjeciem ze
strony mieszkancow zasiedlanego terenu; czasami musieli
jednak walczyc¢ celem zdobycia ziemi i dogodnego miejsca do
budowy portu. Poniewaz ekspedycje kolonialne sktadaty sie
zapewne niemal wylgcznie z mezczyzn, zony nalezalo znalezc
wsrod miejscowych — czy tez przez pokojowe negocjacje, czy tez
porywajac je silg. Zadaniem zalozyciela kolonii bylo
odpowiednie wytyczenie ukladu osiedla i rozparcelowanie ziemi,
tak jak u Homera w opisie zakladania fikcyjnej kolonii:
~Wywiodt ich Nausitoos, on bogom podobny, i osadzil na
Scherii, kedy kraj zasobny, A od ludzi daleki; miasto zamknat
w tyny, Zbudowal domy, chramy, grunt rozdal na gminy”
(Odyseja, Piesn 6, wersy 7-10, przet. Lucjan Siemienski).

Zalozenie Cyreny (obecnie na terenie Libii w Afryce Poinocnej)
w roku 630 p.n.e. zdradza nam, jak burzliwy bywal przebieg
kolonizacji. Mieszkancy Thery, polis wyspy o tej samej nazwie
polozonej na polnoc od Krety, najpewniej nie byli w stanie
utrzymac si¢ z wlasnych zasobow. Rozwigzaniem problemu
demograficznego zdawato sie¢ wysylanie kolonistow. Znacznie
pozniejsza inskrypcja (wyryta w IV w. p.n.e.) znaleziona
w Cyrenie opisuje obwigzujacg wersje organizowania ekspedycji
pod wodzg zalozyciela Battusa. Fragment dluzszego tekstu
inskrypcji brzmi:

Poniewaz [b6g] Apollo Delficki z wtasnej woli polecit Battusowi i Theranom postac¢
kolonistow do Cyreny, Teranie postanowili posta¢ Battusa do Afryki Poéinocnej
jako przywodce i krola tych Theran, ktorzy wyptyneli wraz z nim. Majg oni udac
sie na wyprawe na rownych i uczciwych prawach wediug swych domostw; jeden
dorosty syn [z kazdej rodziny] ma zosta¢ zapisany [zaS wybrac¢ nalezy tych,
ktorzy sa dorosli, a z pozostalych Theran wyruszy¢ majq jedynie ci wolni]. Jesli
zas kolonistom uda si¢ zatozy¢ osiedle, ci, ktorzy udadza si¢ do Afryki Péinocne;j
poOzniej, majg otrzymac obywatelstwo, urzedy oraz otrzymac przydzial ziemi
sposrod nieuzytkow. Jesli jednak nie uda im si¢ zatozy¢ kolonii, a Theranie nie
beda w stanie posylac¢ pomocy i kolonisci cierpie¢ beda przez piec lat, wowczas
wrocg na There bez leku przed karg, powrocag do swojej wlasnosci i beda
obywatelami. Jesli zas ktokolwiek nie zechcialby opuscic¢ polis, gdy ta zechce go



wystac, podlega¢ bedzie karze smierci a jego majatek zostanie skonfiskowany.
Kazdy, kto udzieli takiemu schronienia, chocby byt ojcem pomagajacym synowi
czy bratem wspierajgcym brata, podlega tej samej karze jak ten, ktory odmawia
udzialu w wyprawie. Warunki te zostaly zaprzysiezone przez tych, ktorzy
pozostaja na Therze i tych, ktorzy wyruszyli zaklada¢ koloni¢ w Cyrenie;
wezwano, by klagtwa spadla na tych, ktorzy ztamig te umowe lub jej nie
dotrzymaja, czy tych, ktorzy osiedlili si¢ w Afryce Poélnocnej, czy tych, ktorzy
pozostali w domach.

Crawford, Whitehead, Archaic and Classical Greece, no. 16 = GHJ, no. 5)

Jesli powstala kilkaset lat po zalozeniu Cyreny inskrypcja
przekazuje nam rzeczywiste warunki zorganizowania wyprawy —
a niektorzy badacze widza w niej tylko wyobrazenia potomnych
na temat pierwotnej przysiegi — wowczas mlodzi mezczyzni
z Thery niechetnie porzucali domy dla nowej kolonii.
Niezaleznie od wiarygodnosci tekstu inskrypcji wydaje sie
niezaprzeczalne, ze grecka kolonizacja nie zawsze byla
wynikiem witasnego wyboru i inicjatywy. Nalezato dokladnie
rozwazyC miedzy szansg na zyskanie ziemi i by¢ moze majgtku
w kolonii a oderwaniem od bliskich dla podrozy po
niebezpiecznych wodach, wigzgcej si¢ z nieobliczalnymi, lecz
niematymi niebezpieczenstwami. Greccy koloniSci mieli
powody, by lekac sie o swojg przysztosc.

W niektorych przypadkach przyczyng zakladania kolonii nie
byt jednak niedostatek ziemi uprawnej czy pragnienie zalozenia
faktorii handlowej. Niekiedy zakladanie kolonii stuzylo
panstwu-miastu jako mechanizm pozbywania si¢ o0soOb
niepozadanych i budzgcych zamet spoteczny. Spartanie na
przyklad w roku 706 p.n.e. zalozyli koloni¢ Taras (obecny
Tarent) w potudniowej Italii, posylajgc tam synow z nieprawego
loza, ktorych nie byli w stanie skutecznie zintegrowac
z obywatelami. Podobnie jak mtodziency z Thery, wygnancy ci
z pewnoscig nie udali si¢ do kolonii z wtasnej woli.

Skutki kontaktow z innymi ludami

Udziat Grekow w miedzynarodowym handlu morskim



w okresie archaicznym doprowadzit do nasilenia kontaktow
z innymi ludami, zwlaszcza na terenie Azji Mniejszej i Bliskiego
Wschodu. Kontakty te staly si¢ przyczyng przemian w zyciu
greckim. Grecy podziwiali starsze cywilizacje za ich bogactwo,
takie jak slynne skarbce frygijskiego wladcy Midasa, oraz za ich
osiggniecia kulturowe, takie jak zywe wyobrazenia zwierzgt na
bliskowschodniej ceramice, wspaniate sSwigtynie Egiptu czy
fenicki alfabet. W poczatkach wiekow ciemnych greccy artysci
zaprzestali tworzenia wyobrazen ludzi czy innych zywych
stworzen na swych dzielach. Przedstawienia 2z ceramiki
importowanej z Bliskiego Wschodu w koncu wiekow ciemnych
i w poczatkach okresu archaicznego sktonity ich do ponownego
malowania postaci na wyrobach ceramicznych. Styl
bliskowschodnich reliefow i wolnostojacych figur w tym okresie
takze znalazl greckich nasladowcow. Gdy poprawa warunkow
gospodarczych w koncu okresu archaicznego pozwolita Grekom
POWTOCIC do wznoszenia monumentalnych budowli
kamiennych, najczesciej byly to swigtynie budowane na czesc
bogow, inspirowane przez sanktuaria egipskie. W VI w. p.n.e.
Grecy zaczeli tez bic monety, czerpigc przyklad z mieszkancow
Lidii w Azji Mniejszej, ktorzy stulecie wczesSniej wynalezli
monete jako srodek wymiany handlowej. Jeszcze znacznie
pozniej wickszos¢ transakcji miata charakter barterowy,
zwlaszcza na Bliskim Wschodzie. Przejscie na obrot pieniezny
w gospodarce i handlu mialo zajgc wiele stuleci.

Opanowanie umiejetnosci pisania stanowitlo najwazniejszy
wktad Bliskiego Wschodu w rozwoj wychodzacej z wiekow
ciemnych Grecji. Jak wspominano wyzej, Grecy przejeli
stosowanie alfabetu w handlu i gospodarce najpewniej od
Fenicjan, wkrotce jednak zaczeli uzywac go do zapisywania
tekstow literackich, przede wszystkim poematow Homera.
Poniewaz w zdominowanym przez rolnictwo sSwiecie Grecji
archaicznej umiejetnos¢ czytania i pisania nie byla dla
wickszosci konieczna, a poza tym nie bylo zadnych szkot,
poczatkowo bardzo niewiele osob uczyto sie nowych liter jako



nowatorskiej techniki zapisu dzwiekow i stow.

Rywalizacja o rynki miedzynarodowe wywarta powazny wplyw
na losy wiekszych greckich panstw-miast. Korynt na przyklad
rozkwitl dzieki swemu potozeniu w waskim przesmyku na
styku poinocnej i potudniowej Grecji. Poniewaz statki ptynace
szlakiem wschod-zachod wolaty wunika¢ burzliwych wod
u poludniowego kranca Peloponezu, czesto wyladowywaty swe
towary celem przewiezienia ich specjalnie zbudowang droga;
towary te tadowano u przeciwleglego brzegu przesmyku na inne
statki. Niewielkie jednostki mozna bylo tez zapewne przeciggac
wiodgcg przez przesmyk droga na drugga strone. Korynt stat sie
ruchliwym portem i czerpal wielkie dochody z handlu i optat
portowych. Zyskal tez reputacje jako czotowy osrodek
budownictwa okretowego w archaicznej Grecji. Ponadto
wykorzystujac posiadane ztoza gliny i rosngcg liczbe garncarzy,
Korynt eksportowat liczne wyroby ceramiczne, malowane
w zywe kolory. Nie jest pewne, czy mieszkancy obcych ziem
licznie nabywajacy te przedmioty, tacy jak Etruskowie ze
srodkowej Italii, traktowali te naczynia jako cenne zagraniczne
wyroby czy tez bardziej interesujgca byta dla nich ich zawartosc
— wino czy oliwa. Jasne jest jednak, ze greckie zdobione
naczynia byly regularnie przewozone do miejsc odlegtych od
miejsca ich wykonania. W koncu VI w. p.n.e. czotowym
eksporterem malowanych naczyn ceramicznych zaczety sie
stawac Ateny, najpewniej ze wzgledu na fakt preferowania przez
nabywcow czerwonego Kkoloru, ktorego uzyskanie umozliwiat
inny niz w Koryncie sklad atenskiej gliny.

Przed wyruszeniem na wyprawe handlowg czy kolonizacyjng
Grecy nigdy nie zaniedbywali zwrocenia si¢ o blogostawienstwo
bogow. W przypadku zakladania nowej kolonii - tak jak
w przypadku Cyreny — najczesciej zwracano sie do Apolla w jego
sanktuarium w Delfach - niezwykle malowniczym miejscu
potozonym w gorach srodkowej Grecji. Delfickie sanktuarium
zyskalo miedzynarodowg stawe w VIII w. p.n.e. ze wzgledu na
znajdujacg sie tam wyrocznie, w Kktorej wieszczka Pytia



wypowiadala wole Apolla w odpowiedzi na prosby patnikow.
Delficka wyrocznia dzialala w pewnych dniach w ciggu
dziewieciu miesiecy w roku, a zapotrzebowanie na jej uslugi
bylo tak wielkie, ze obsluga sanktuarium nagradzala
szczodrych ofiarodawcow dostepem poza kolejnoscig. Ogromna
wiekszos¢ przybywajacych do Delf zwracata sie¢ o rade¢
w sprawach osobistych, takich jak matzenstwo, dzieci i tym
podobne, ale takze panstwa-miasta staty swych przedstawicieli
z prosbg o pomoc w Kkluczowych decyzjach, takich jak
wypowiedzenie wojny. To, ze Grecy pragnacy zalozy¢ kolonie
uwazali za konieczne uzyskanie aprobaty Apollona delfickiego,
dowodzi, ze juz przed rokiem 700 p.n.e. tamtejsza wyrocznia
cieszyta si¢ duzg slawa; przez wiele stuleci wyrocznia miata
pozostawacC znaczacym czynnikiem w stosunkach greckiego
Swiata.

Ksztaltowanie si¢ panstwa-miasta

Poszukiwanie przyczyn procesu, ktory doprowadzil do
wyksztalcenia si¢ w Grecji okresu archaicznego panstwa-
miasta, pozostaje wyzwaniem. Zachowane zrodia dotycza
glownie Aten, ktore pod wieloma wzgledami nie byly typowym
panstwem-miastem - zwlaszcza ze wzgledu na liczbe
mieszkancow. Wiele tego, co dzisiaj wiemy na temat
ksztaltowania si¢ wczesnogreckiego panstwa-miasta jako
sposobu organizacji spolecznej, politycznej i religijnej, dotyczy
zatem wylgcznie Aten. Inne panstwa-miasta z pewnoscig
tworzyly si¢ w odmiennych okolicznosciach i z roéznym
rezultatem. Mimo to wydaje si¢, ze mozliwe jest jednak
wyciggniecie pewnych ogolnych wnioskow co do dlugotrwalego
procesu, ktory doprowadzit do wuksztaltowania pierwszych
panstw-miast w konicu VIII w. p.n.e.

Trwajace rownolegle odrodzenie gospodarcze  okresu
archaicznego i wzrost liczby ludnosci z pewnoscig przyspieszyty
ten proces. Mezczyzni, ktorzy zrobili majatek dzieki powodzeniu



w handlu i rolnictwie, mogli si¢ domagac zwickszonego udziatu
w sprawach politycznych od cztonkow elity, ktorych pozycja
opierala si¢ na prestizu i bogactwie lub tez - jesli te
wyznaczniki nie wystarczatlty — na chwalebnej przesztosci ich
rodow. Teognis z Megary, poeta tworzacy w VI w. p.n.e.
i opisujgcy takze wczesniejsze czasy, uwiecznil obawy cztonkow
elit lekajacych si¢ umiejetnosci tych, ktorzy dzieki Swiezo
zdobytemu bogactwu potrafili przebi¢ si¢ na szczyty drabiny
spotecznej:  ,Dzisiejsi mezowie szanujg majatki, zas
najdostojniejsi wzeniajg si¢ w «zte» [czyli nieelitarne] rodziny,
a «zli» mezowie w dostojne rody. Bogactwa pomieszaly linie
dziedziczenia (...) i dobre urodzenie obywateli przestalo byc
w cenie” (Teognidea, wersy 189-190). Zarzut ten graniczyt
Z nieuczciwoscig, poniewaz nie uwzglednial tradycyjnego
dazenia elit do gromadzenia bogactwa. Zdradzat jednak rosnace
napiecia miedzy cztonkami elit spotecznych, przyzwyczajonych
do czotowego statusu wynikajacego z odziedziczonych
przywilejow, oraz tych, ktorzy pragneli poprawic¢ swoj spoteczny
status przez sukces materialny uzyskany dzieki wlasnym
wysitkom.

Gwattowny wzrost liczby ludnosci, ktory nastgpil w tym
samym  czasie, zapewne dotyczyl glownie = szeregow
nieelitarnych, zwlaszcza biedoty. Ich rodziny posiadaly wi¢cej
dzieci, ktore moglty pomoc obrabia¢ wickszy areal ziemi, poki ta
nie nalezala do nikogo w wyniku wyludnienia z poczatku
wiekow ciemnych. Tak jak Zeus w hezjodowskiej Teogonii,
ktorego motywowaty krzywdy wyrzadzone przez jego
polykajacego wlasne dzieci ojca Kronosa, coraz wicksza liczba
ludzi  posiadajacych  majgtki burzyla si¢  przeciwko
niesprawiedliwemu uprzywilejowaniu elit, ktorych cztonkowie
najpewniej zachowywali sie¢ w swych spotecznosciach niczym
krolewieta. Jak pisat Hezjod, byli ,pozercami darow” i wydawali
LKrzywe  wyroki” przeciwko osobom mniej majetnym
i wptywowym (Prace i dni, wersy 38-39, 220-221, przel. Jerzy
Lanowski). To dgzenie do wi¢ckszej rownosci warunkow zycia ze



strony grupy aspirujgcej do poprawy swej pozycji nadato
kierunek spotecznym i politycznym napieciom, wyniklym ze
wzrostu liczby ludnosci oraz ogolnej poprawy warunkow
gospodarczych.

By jednak moglo powsta¢ panstwo-miasto jako instytucja
polityczna zapewniajgca udzial w sprawowaniu wiladzy
wszystkim wolnym mezczyznom, osoby spoza elit musiaty
domagacC si¢ prawa do rownego traktowania, nawet jesli
w rc¢kach cztonkow mialy pozostac¢ czolowe stanowiska oraz
wcielanie w zycie decyzji uzgodnionych przez spotecznosc.
Odpowiedzig na te domagania bylo uksztaltowanie koncepcji
obywatelstwa jako podstawy panstwa-miasta oraz rozszerzenie
praw obywatelskich na wszystkich wolnych czlonkow
spotecznosci. Obywatelstwo wigzalo sie przede wszystkim
z pewnymi prawami, takimi jak prawo do korzystania
z wolnosci wypowiedzi oraz glosowania w zgromadzeniach,
prawo do wybierania urzednikow, do korzystania z sgdow celem
rozstrzygania sporow, do ochrony przed porwaniem w niewole
i wreszcie prawo do udzialu w zyciu religijnym i kulturalnym
panstwa-miasta. Stopien partycypacji politycznej dostepny dla
najubozszych mezczyzn roznit sie w zaleznosci od panstwa-
miasta. Przykladowo prawo do pelnienia urzedu moglo byc
niekiedy uwarunkowane posiadaniem okreslonego majgtku lub
pieniedzy. Co najwazniejsze, status obywatela wyrozniat
wolnych mezczyzn i kobiety od niewolnikow i metojkow
(wolnych obcokrajowcow, Kktorzy mieli ograniczone prawa
polityczne i mozliwoSC zamieszkiwania na terenie panstwa-
miasta niebedacego ich ojczyzng). Dzigki temu nawet ubodzy
obywatele  wyrozniali si¢ od grup nieposiadajgcych
obywatelstwa, co dawalo im poczucie dumy mimo skromnych
warunkow zycia.



Widok na teatr i ruiny swigtyni Apolla w Delfach, stojacych w cieniu urwiska nad
gleboka doling. To efektowne miejsce bylo miejscem Swietym, siedzibg cieszacej sie
miedzynarodowg slawg wyroczni boga, w ktorej osoby prywatne i panstwa szukaly
porady przed podjeciem waznych decyzji - od zawarcia malzenstwa po
wypowiedzenie wojny.

Prawdg jest rzecz jasna, ze nierownosSCc spoteczna
i gospodarcza posrod mezczyzn-obywateli greckich panstw-
miast trwatla pomimo zagwarantowanych im = praw
obywatelskich. Niepelny charakter rownosci przenikajacy
polityke greckiego panstwa-miasta uwidacznial si¢ takze
w statusie obywatelek, mimo wartosci, jakg byty dla nich prawa
obywatelskie. Kobiety posiadaty status obywatelek w sensie
tozsamosci, statusu spotecznego oraz praw, jakich pozbawione
byly niewolnice i metojki. RoOznice istniejacg pomiedzy
obywatelkami a nieobywatelkami unaoczniaty: grecki jezyk,
w ktorym znalazlo si¢ okreslenie ,obywatelki” (politis, rodzaj
zenski od polites, czyli ,obywatela”); pewne obrzedy religijne
zarezerwowane wylgcznie dla obywatelek oraz ich ochrona
prawna przed porwaniem i sprzedaniem w niewole. Obywatelki
mogly takze wystepowac do sgdu w sporach o majatek i innych,
mimo ze nie mialy mozliwoSci uczestniczy¢ w rozprawach
i musialy byc¢ reprezentowane przez mezczyzne, co dowodzi ich



nierownosci wobec prawa. Tradycyjny paternalizm greckiego
spoteczenstwa — w ramach ktorego mezczyzni peklnili wobec
kobiet role ,ojcow”, regulujgc ich zycie i bronigc ich
(zdefiniowanych przez mezczyzn) interesOw — przejawial sie
w wymogu posiadania przez kazdg z kobiet meskiego opiekuna
(kyrios), bronigcego jej fizycznie i prawnie. Wobec zakladanej
potrzeby posiadania przez kobiety meskiej opieki i nadzoru nie
mialy one zadnych praw partycypacji politycznej. Nigdy nie byty
obecne podczas zgromadzen ani nie mialy prawa glosu.
W pewnych kultach mogly by¢ kaptankami, miaty tez prawo
uczestnictwa razem z mezczyznami w misteriach eleuzynskich,
organizowanych na czes¢ bogini Demeter w Eleusis nieopodal
Aten. Ten stawny w owczesnym Swiecie kult, o ktorym szerzej
bedzie mowa pozniej, stanowil w pewnym sensie zawor
bezpieczenstwa, stuzgcy roztadowaniu napie¢ spowodowanych
nierownosciami w  greckich panstwach-miastach. Kult
obiecywal wszystkim, niezaleznie od statusu, ochrone¢ przed
zlem i lepsze zycie w Swiecie pozagrobowym.

Biedni a obywatelstwo

Mimo ograniczonej rownosci charakteryzujacej greckie
panstwo-miasto, utworzenie tej nowej formy organizacji
politycznej oznaczalo znaczgce zerwanie 2z przeszloscig.
Rozszerzenie przynajmniej niektorych praw politycznych na
najbiedniejszych jest niezwyklym osiggnieciem. Zdobycie przez
ubogich obywateli wszystkich pozgdanych przez nich praw
i wplywow zajelo duzo czasu i odbywalo sie przy sprzeciwie
przynajmniej niektorych cztonkow elit. Wcigz jednak te powolne
i niepelne przemiany nie mialy precedensu w Swiecie
starozytnym. Moim zdaniem, pomimo ograniczen
i dlugotrwalosci tego procesu, nieuczciwie byloby odmawiac
starozytnym Grekom zastug w formutowaniu zasady, ktora jest
tak powszechnie szanowana (nawet jesli rowniez tamana) we
wspolczesnym sSwiecie.



Niestety, nie mozemy dokladnie okreslic sit, Kktore
doprowadzily do wyksztalcenia si¢ panstwa-miasta jako
instytucji politycznej, w ktorej nawet biedni mezczyzni mieli
prawo partycypacji politycznej. Przez dtugi czas wielu badaczy
sklanialo si¢ ku wyjasnianiu tej zagadki w odniesieniu do
roznych procesow wojskowych 1 spotecznych, nazywanych
~.rewolucjg hoplitow”, ktora miatla doprowadzi¢ do poszerzania
praw politycznych w panstwie-miescie. Nowsze badania
historykow wojskowosci podkopaly te teorie. Hoplici byli
piechurami noszacymi metalowe napiersniki oraz helmy
i stanowili glowng site uderzeniowg pospolitego ruszenia
obywateli, ktore dzwigato glowny ciezar obrony greckich
panstw-miast. Armii zawodowych wowczas jeszcze nie znano,
a najemnicy byli w Grecji rzadkoscig. Hoplici maszerowali do
walki szeregami, rami¢ przy ramieniu, W najezonym
wloczniami, prostokgtnym szyku zwanym falangg. Sekretem
skutecznosci falangi bylo trzymanie szyku i praca zespotowa.
Dobry hoplita, wedlug stow poety Archilocha, byt ,niskim,
mocno stojacym na nogach mezem o dzielnym sercu, nie
dajacym wyrwac si¢ z miejsca, na ktorym postawit swe stopy”
(Fragment 114). Jak ukazuje Homer w Iliadzie, Grecy walczyli
w szyku na diugo przed okresem archaicznym, jednak do
VIII w. jedynie przywodcy i niewielka liczba ich zwolennikow
mogta sobie pozwoli¢ na zakup metalowej broni. Metale stawaty
si¢ jednak coraz bardziej powszechne, a zolnierze pospolitego
ruszenia sami zapewniali sobie uzbrojenie ochronne i zaczepne.
Poniewaz hoplici sami ptacili za swe wyposazenie oraz
intensywnie ¢wiczyli walke w falandze, zapewne uwazali, ze nie
tylko elitom, ale i im nalezg si¢ prawa obywatelskie w zamian
za wklad w ,obron¢ narodowg”. Wedlug zwolennikéw teorii
o rewolucji hoplitow obywatele-zotnierze zmusili elity do
podzielenia si¢ wladza politycznag, grozgc odmowa siegniecia po
bron i sparalizowaniem w ten sposob obrony miasta.

Teoria rewolucji hoplitow stusznie zaklada, ze mieli oni
mozliwoS¢ wymuszenia zwickszenia swego udzialu w polityce.



Miato to ogromne znaczenie dla rozwoju panstwa-miasta, gdyz
wyjmowato je spod wylacznej wiladzy niewielkiego grona
czolowych obywateli. Jednakze teoria rewolucji hoplitow nie jest
jednak w stanie odpowiedzie¢ na jedno, bardzo wazne pytanie:
Dlaczego nie tylko hoplici, ale takze biedni mezczyzni, otrzymali
prawo glosu w sprawach polityki panstwa-miasta? Wickszosc
mezezyzn zamieszkujaca panstwa-miasta byta zbyt biedna, by
zostac hoplitg. Grecy nie posiadali tez jeszcze flot wojennych,
dla ktorych w pozniejszym okresie — gdy flota stata sie
najskuteczniejsza bronig panstwa-miasta - to biedota
dostarczata zalog. Jesli to udzial w obronie miasta w szeregach
hoplitow miatby stanowi¢ jedyng droge zyskania praw
politycznych, wowczas elita ani ,klasa hoplitow” nie mialaby
zadnego powodu, by udziela¢ prawa glosu w waznych sprawach
biedocie. Historia dowodzi, ze dominujgce politycznie grupy nie
sg sktonne dzieli¢ sie wladzg z tymi, ktorych uznajg za gorszych
od siebie. Antropolodzy i psycholodzy mogg debatowac -
i czynig to — w jakim stopniu w naturze ludzkiej istnieje
sktonnos¢ do dzielenia si¢ z innymi. W dziejach polityki jednak
prozno szukac¢ przypadkow spontanicznego dzielenia si¢
wladza.

Mimo to w wielu greckich panstwach-miastach biedni
mezcezyzni posiadali pelnie praw obywatelskich. Istnialy lokalne
warianty przepisow, uzalezniajgce pelni¢ praw politycznych od
posiadania pewnego areatu ziemi czy tez dajace prawo bycia
wybranym na wyzsze urzedy jedynie posiadaczom okreslonych
dochodow. W wielu miejscach proces uzyskiwania peinych
praw obywatelskich trwat diuzej niz gdzie indziej. Ogolnie
jednak, niezaleznie od posiadanego majatku, wszyscy
mezcezyzni ostatecznie zyskali prawo udzialu w zgromadzeniach
— a takze wypowiadania si¢ i oddawania glosu - na ktorych
podejmowano decyzje polityczne i wybierano urzednikow. To, ze
z czasem biedni zyskali to prawo, oznacza, ze stali si¢
cztonkami grona obywateli o rownych prawach politycznych.
Teoria rewolucji hoplitow nie jest w pelni wiarygodna wtasnie



dlatego, ze nie wyjasniono w petni procesu, w wyniku ktorego
elity podzielilty sie¢ wladzg z biedotg. Co wiecej, duza liczba
mezezyzn wystarczajgco zamoznych, by posiadac¢ uzbrojenie
hoplity, pojawita si¢ najpewniej w potowie VII w. p.n.e., a zatem
na diugo po pierwszych innowacyjnych formach organizacji
politycznej, panstwach-miastach.



Ciezkozbrojni piechurzy (hoplici) ochotniczych armii obywatelskich greckich panstw-
miast nosili podobne do prezentowanego wyzej metalowe hetmy, chronigce glowe,
lecz ograniczajgce widocznosé i styszalnosé. Otwory wykonane na krawedziach
stuzyly do mocowania wyscioltki wewnetrznej, utatwiajacej noszenie tej ciezkiej
oslony.

Na razie nie pojawila sie¢ zadna alternatywna ani
komplementarna teoria wyjasniajgca przyczyny wyksztatcenia
sie¢ greckiego panstwa-miasta. Wolni, niezamozni robotnicy,
pracujacy w rolnictwie, handlu czy rzemiostach, istotnie
przyczyniali sie¢ do tworzenia sily ekonomicznej panstwa-
miasta, watpliwe jest jednak, by ich znaczenie dla gospodarki
przekladato si¢ automatycznie na prawa  polityczne.
Zamozniejsza cze€SC spoleczenstwa z pewnoscig nie rozszerzyla
praw obywatelskich na biedote z powodu jakiejs romantyczne;j
wizji ubostwa jako czynnika wuszlachetniajacego ducha.
Owczesny poeta Alkajos wlozyt w usta Aristodemusa ze Sparty
nastepujace stowa: ,Pieniadz to cztowiek; biedak nigdy nie jest
dobry ani szlachetny” (Fragment 360).

Wydaje sie prawdopodobne, ze poswiecanie nadmiernej uwagi
rozwojowi uzbrojenia i taktyki hoplitow w okresie archaicznym
prowadzi do znieksztalcenia obrazu greckiej sztuki wojennej



tego okresu. W wiekach ciemnych niewielu mezczyzn moglo
pozwoli¢c sobie na posiadanie zbroi; wiekszosSC zolnierzy
stosowata pancerze wykonane ze skory lub nawet z grubej
tkaniny, co zapewne znajdowato odzwierciedlenie w stosowanej
taktyce. Poniewaz liczba biednych znacznie przewyzszala liczbe
bogatych, wodz pragngcy zgromadzi¢ liczng armi¢ musial
opieraC si¢ wlasnie na biedocie. W odpowiednio duzej liczbie
nawet stabo wuzbrojeni zolnierze mogli pokonac¢ lepiej
uzbrojonego przeciwnika. Lekko uzbrojeni zotnierze z VIII w.
p.n.e. — nawet jesli za bron posiadali kamienie, palki czy
narzedzia rolnicze — podczas bitwy mogli pomoc hoplitom
pokona¢ wrogow. W scenach bitewnych w Iliadzie czesto
widzimy zolnierzy rzucajacych kamieniami w przeciwnika — i to
skutecznie. Nawet wielcy herosi czesto schylajg sie¢ po kamien,
by celnym rzutem ogluszy¢ opancerzonego wroga — i czesto
czynig to z powodzeniem. Podsumowujac, lekko uzbrojeni
obywatele mogli wnies¢ wiele w obrone swojego panstwa-
miasta.

Jesli jest prawda, ze biedni i lekko uzbrojeni obywatele
stanowili wazny element armii wiekow ciemnych, ich znaczenie
moglo utrzymac si¢ takze w okresie archaicznym i w czasach
ksztattowania si¢ panstwa-miasta, gdyz upowszechnianie si¢
hoplitow byto takze rozlozone w czasie. Nawet gdy wicksza
liczba mezczyzn dorobila sie juz wystarczajgcego majatku, by
moc nabyc¢ pancerz i bron hoplity, nadal musieli oni stanowic
mniejszos¢ wsrod masy biedoty. Pierwsi hoplici byli zapewne
jedynie ,walczacymi w pierwszym szeregu” (promachoi),
poprzedzajacymi liczniejszy hufiec slabiej uzbrojonych
zolnierzy. W ten sposob wkiad biednych w formowang na
zasadzie pospolitego ruszenia armi¢ panstwa-miasta mogt
w tym czasie by¢ bardzo istotny i wart przyznania praw
obywatelskich.

Innym istotnym  wsparciem dla rozszerzania praw
obywatelskich na biedote¢ moglo by¢ pojawianie si¢
jedynowladcow nazywanych ,tyranami”, Kktorzy czasowo



przejmowali wladze w niektorych panstwach-miastach. Zostang
oni omowieni szerzej w nastepnym rozdziale. Tyrani mogli
wykorzystywa¢c nadawanie obywatelstwa biednym lub
pozbawionym praw mezczyznom celem zyskiwania poparcia dla
swoich rzgdow.

Co wiecej, wydaje sie mozliwe, ze w czasie tych gwattownych
przemian greckie elity staly sie mniej zwarte politycznie. Coraz
bardziej zaci¢ta rywalizacja o status spoteczny i majgtek rodzita
glebokie podzialy. Wewnetrzne podzialy ostabity zatem opor elit
wobec rodzacej sie wsrod biedoty idei, ze wylgczenie ich
z partycypacji politycznej jest niesprawiedliwe. Przy takim
zatlozeniu ubodzy naciskajacy na uzyskanie udziatu
w sprawowaniu wiadzy nie stykali si¢ ze zjednoczong opozycja
elit i klasy hoplitow. W ten sposob kompromis pozostawatl
jedynym sposobem wunikniecia niszczacych  niepokojow
spotecznych.

W takim kontekscie sensowne staje si¢ zalozenie, ze ta
bezprecedensowa zmiana w samej naturze polityki starozytnej
Grecji opierala si¢ na dgzeniu do sprawiedliwosci i rownosci,
takiej jak ta wyrazana w wierszach Hezjoda. Wickszosc
najwyrazniej uznata, ze nie moze dtuzej znosi¢ dyktatu innych
bez mozliwosci wypowiedzenia si¢, poniewaz wszyscy byli
fundamentalnie rowni lub przynajmniej podobni do siebie, jesli
chodzi o ich wklad w zycie spotecznosci. Dlatego nalezal im si¢
rowny lub przynajmniej podobny udzial w podejmowaniu
decyzji o zyciu panstwa-miasta. Ten trend dazenia do
politycznego egalitaryzmu na szczeblu lokalnym odpowiadat
trendowi panhellenskiemu, ktorego wyrazem byly igrzyska
olimpijskie; odrzucal takze postawe ukazang we fragmencie
lliady, w Kktorej Odyseusz pobit Tersytesa za publiczne
skrytykowanie Agamemnona (zob. wyzej, rozdziat 3).

Niezaleznie od tego, jakie byly rzeczywiste korelacje miedzy
czynnikami prowadzgacymi do tego efektu, najwazniejszym
osiggnieciem politycznym rozwinietych greckich panstw-miast
byla praktyka podejmowania decyzji przez powszechne



zgromadzenie mezczyzn-obywateli. Cztonkowie elit zachowali
ogromne wplywy w polityce greckiej nawet w panstwach-
miastach, jednak bezprecedensowe znaczenie, jakie z czasem
zyskali przedstawiciele nieelitarnych czeSci spotecznosci,
stanowilo najbardziej niezwykly element organizacji polityczne;j
Grecji w okresie archaicznym. Proces ten przebiegal stopniowo;
panstwa-miasta nie pojawily sie¢ znikad w swej rozwiniete;j
postaci okoto 750 r. p.n.e. Trzysta lat pozniej na przyklad
obywatele Aten nadal przeprowadzali glebokie reformy swoich
instytucji politycznych, by jeszcze powickszyC partycypacje
polityczng i zwiekszy¢  prawa  biednych  obywateli.
Najistotniejsze jest zatem to, ze zmiany te w ogole nastgpity.

Niewolnictwo

Jak wspomniano wczesniej, nawet po wyksztatceniu si¢
w greckim okresie archaicznym panstw-miast dla wielu
mieszkancow starozytnej Grecji wolnosc¢ pozostawata jedynie
ulotnym marzeniem. Potwierdzone istnienie niewolnictwa
w wiekach ciemnych dowodzi istnienia skomplikowanej sieci
zaleznosci pomiedzy ludzmi wolnymi a niewolnymi. W jezyku
poematow Homera i Hezjoda mowa o ludziach nazywanych
dmos, doule i douleios, ktorzy byli w mniejszym lub wickszym
stopniu zalezni od innych i niewolni. Niektorzy ludzie zalezni
pojawiajacy sie w poematach wydajg si¢ raczej mniej znacznymi
cztonkami wilascicieli domow, a nie elementem zywego
inwentarza. Zyjg praktycznie w takich samych warunkach jak
ich protektorzy i majg wlasne rodziny. Inni, pojmani w czasie
wojen, stali si¢ niewolnikami w pelnym znaczeniu tego stowa —
pozostawali pod catkowita dominacjg swoich wlascicieli, ktorzy
czerpali zyski z ich pracy. Niewolnicy ci uwazani byli za czesc
dobytku - inwentarz — a nie za ludzi. Jezeli zawarte w tych
poematach opisy odzwierciedlaja rzeczywiste warunki panujace
w wiekach ciemnych, niewolnictwo nie bylo podstawowg forma
uzaleznienia wystepujaca w owczesnej Grecji.



Wyksztalcenie si¢ obywatelstwa jako kategorii definiujgcej
przynaleznosc¢ do ekskluzywnej grupy ludzi tworzacych greckie
panstwo-miasto w nieunikniony sposob uwydatnito roznice
pomiedzy tymi, ktorzy do grupy tej przynalezeli, i pozostatymi.
Wolnos¢ od wiladzy innego czlowieka byla niezbednym
warunkiem uzyskania pelni praw obywatelskich; w panstwach-
miastach mogli je uzyska¢ wolno urodzeni, dorosli mezczyzni.
Obywatelstwo uwydatniato zatem najsilniej roznice miedzy
wolnymi (eleutheros) a wuzaleznionymi lub niewolnikami
(doulos). W ten sposob uksztattowanie si¢ w okresie
archaicznym jasnej idei wolnosci osobistej w powstajgcych
panstwach-miastach moglo paradoksalnie przyczynic si¢
rowniez do upowszechnienia niewolnictwa. Trwajacy wowczas
rozwoj gospodarczy i tozsamy z nim wzrost zapotrzebowania na
site robocza zapewne stymulowal rowniez import niewolnikow.
W kazdym razie rozwini¢te w okresie archaicznym niewolnictwo
zepchneto wickszos¢ niewolnych osoéb w stan absolutnego
uzaleznienia; stali si¢ wlasnoscia swych panow. Wedlug
poOzniejszej, arystotelesowskiej kategoryzacji niewolnikow, byli
.zZywa wlasnoscig” (Polityka, ksiega I, 1253b, 32, przet. Ludwik
Piotrowicz). Zdaniem Arystotelesa niewolnictwo byto zjawiskiem
naturalnym, poniewaz istnieli ludzie pozbawieni zdolnosci
rozumowania niezbednej, by dana osoba moglta by¢ wolna.
Filozof z mniechecig przytaczat jednak takze argumenty
przeciwko tezie, jakoby niektorzy ludzie z natury nie zastugiwali
na bycie wolnymi.

Jency pojmani w czasie dzialan wojennych stanowili zatem
problem dla arystotelesowskiej teorii o naturalnosci
niewolnictwa, poniewaz byli oni niegdys wolni, a stali si¢
niewolnikami dopiero w wyniku przegranej bitwy - czyli
niedostatki intelektualne bynajmniej nie staty si¢ przyczynag
popadni¢cia przez nich w niewole. Mimo tego wszystkie greckie
panstwa-miasta akceptowaly fakt, ze jencow wojennych mozna
bylo sprzedawac¢ jak niewolnikow (o ile nie wykupita ich
wczesniej rodzina). Jak sie zdaje, niewielu niewolnikoéw urodzito



si¢ i wychowato w domach tych, dla ktorych pracowali.
Wiekszosc niewolnikow nabywano na rynkach
miedzynarodowych. Handlarze niewolnikami sprowadzali swoj
.towar” do Grecji z poilnocy i wschodu, byli to zatem
przedstawiciele ludow niegreckich, ktorych schwytali rabusie
czy piraci. Takze mieszkancy tych regionow niekiedy najezdzali
swych sgsiadow, by sprzedawa¢ pozniej uprowadzonych
brancow handlarzom, ci zas odsprzedawali ich z zyskiem
w Grecji. Jak pisat Herodot, niektorzy z mieszkancow potozone;j
na polmoc od Grecji kontynentalnej Tracji ,sprzedawali swe
dzieci na obczyzne” (Dzieje, ksiega 5, wers 6, przel. Sweryn
Hammer). Zapewne oznacza to, ze jedno z trackich plemion
sprzedawalo dzieci odebrane innemu, uznawanemu za
odmienne plemieniu Trakow. Grecy nazywali wszystkich
niemowigcych po grecku obcokrajowcow ,barbarzyncami”
(barbaroi), czyli ludzmi, ktorych mowa wydawata si¢ Grekom
zbitkg niezrozumiatych dzwickow ,bar, bar”. Grecy nie uwazali
jednak wszystkich barbarzyncow za jednakowych. Mogli oni
by¢ dzielni lub tchorzliwi, inteligentni lub tepi; jednakze wedtug
greckich standardow nie byli cywilizowani. Grekom, tak jak
i Trakom oraz innym ludom praktykujgcym niewolnictwo,
fatwiej byto trzymac¢ w niewoli ludzi, ktorych uwazali za innych
oraz ktorych odmiennosc¢ etniczna i kulturowa utatwiata ich
dehumanizowanie. Grecy trzymali w niewoli takze innych
Grekow, zwlaszcza pojmanych na wojnach, jednak nie byli oni
obywatelami tego samego panstwa-miasta co ich wlasciciele.
Bogate rodziny cenily sobie wyksztalconych niewolnikow
greckich, poniewaz mozna byto zatrudnic¢ ich w roli prywatnych
nauczycieli dla swych dzieci, jako ze instytucja publicznych
szkot byta wowczas nadal nieznana.

Niewolnictwo stato si¢ w Grecji normg dopiero okoto roku 600
p.n.e. Cena niewolnika stala si¢ na tyle niska, ze nawet
sredniozamozne rodziny mogly sobie pozwoli¢ na posiadanie
jednego czy dwoch niewolnikow. Jednak nawet bogaci greccy
wlasciciele ziemscy nigdy nie posiadali po Kkilkuset



niewolnikow, rownie licznych jak grono utrzymujace pozniej
w sprawnosci rzymskie akwedukty czy tez pracujagce na
plantacjach Poludnia Stanow Zjednoczonych przed wojna
secesyjng. Z jednej strony utrzymywanie duzej liczby
niewolnikow przez caly rok byloby nieekonomiczne, jako ze
praca na roli miata charakter sezonowy, a okresy duzego
zapotrzebowania na sil¢ robocza przedzielone byly diuzszymi
okresami wzglednej bezczynnosci, w czasie ktorych trzeba
bytoby utrzymywac niewolnikow.

Jednak w poczatkach V w. p.n.e. liczba niewolnikow
w niektorych panstwach-miastach wzrosta niekiedy tak bardzo,
ze stanowili nawet trzecig czesc¢ liczby ludnosci. Oznacza to
rzecz jasna, ze wickszosc¢ prac w greckich panstwach-miastach
nadal wykonywali osobiScie drobni rolnicy i ich rodziny oraz
wolni robotnicy najemni. Rzadki wyjatek stanowit specjalny
system niewolnictwa istniejacy w Sparcie, o ktorym bedzie
mowa pozniej. Bogaci Grecy uwazali prace najemng za
niegodng wolnego cztowieka, jednak postawy tej nie mogli
podzielac liczni biedacy, ktorzy musieli zarabia¢ na zycie
w kazdy dostepny sposob.

Niewolnicy, tak jak wolni robotnicy, wykonywali wszelkie
prace. Najbezpieczniejsza fizycznie byla praca niewolnikow
domowych, gtownie kobiet. Ich zajeciem bylo sprzatanie,
gotowanie, przynoszenie wody z publicznych fontann, pomoc
pani domu przy tkaniu, opieka nad dziecmi, towarzyszenie
(zgodnie z greckim zwyczajem) panu na targu i inne prace
domowe. Nie wolno byto im jednak odmowié, jesli wtasciciele
zazadali od nich ustug seksualnych. Niewolnicy zatrudnieni
w drobnych warsztatach rzemieslniczych, takich jak garncarnie
czy kuznie, oraz pracujgcy na roli bardzo czesto towarzyszyli
swoim wlascicielom. Tylko bogaci wlasciciele ziemscy
zatrudniali niekiedy nadzorce niewolnikow, pilnujgcego pracy
na polach, podczas gdy wlasciciel nie opuszczal miasta.
Najgorsze warunki pracy niewolniczej panowalty w ciasnych,
czesto zapadajgcych sie tunelach nielicznych greckich kopalni



srebra i zlota. Ich niegodnym pozazdroszczenia losem byta
mordercza praca w polmroku, zaduchu i ciasnocie. Wtasciciele
mogli kara¢ niewolnikow wedlug uznania, nawet zabijac ich bez
obawy o jakiekolwiek powazniejsze konsekwencje. (W Atenach
w okresie klasycznym zamordowanie niewolnika przez pana
uwazane bylo za czynnosc¢ w ztym guscie, moze nawet za czyn
nielegalny, ale karg bylo co najwyzej odbycie rytualnego
oczyszczenia). Bicie prowadzace do trwalego okaleczenia czy
egzekucja zdolnego do pracy niewolnika byly zapewne
rzadkoscig, poniewaz niszczenie tak uzytecznego inwentarza
nie miato dla wlasciciela sensu ekonomicznego.

Niektorzy niewolnicy cieszyli si€¢ pewng niezaleznoscia z racji
statusu niewolnika publicznego (demosioi, ,nalezgcy do ludu”);
ich witascicielem nie byla osoba, ale panstwo-miasto. Zyli
samodzielnie i wykonywali specjalistyczne prace. W Atenach na
przykltad zadaniem niewolnikow publicznych bylto orzekanie
o oryginalnosci miejscowych monet. Zajmowali si¢ takze
pogardzanymi czynnosciami wigzgcymi si¢ z uzyciem sity wobec
obywateli, jak na przykiad towarzyszenie urzednikom przy
aresztowaniu przestepcow. W Atenach niewolnik publiczny
pelnil tez funkcje miejskiego kata. Osobowych wiascicieli nie
posiadali takze niewolnicy przynalezni do swigtyn; nalezeli oni
do boga, ktoremu poswiecona byta swigtynia. Pelnili w niej role
stuzebne, jak przedstawit to na przykiad atenski dramaturg
Eurypides w sztuce Ion, wykonywanej w koncu V w. p.n.e.

W idealnych warunkach niewolnicy domowi posiadajacy
ludzkich wtascicieli mogli przezyc cate zycie bez kar fizycznych.
Niekiedy mogli nawet towarzyszy¢ swym wlasScicielom
w rodzinnych wypadach czy tez w czasie rytuatow religijnych,
takich jak skladanie ofiar. Byli jednak wyalienowani ze
spoleczenstwa, poniewaz nie mieli prawa zakladania rodziny,
zadnej ochrony prawnej czy praw publicznych, ani tez nie mogli
posiada¢ zadnego majatku. Jak powiedziat jeden ze
starozytnych komentatorow, zycie niewolnikow sprowadzato si¢
do ,pracy, kary i pozywienia” (Pseudoarystoteles, Ekonomika



1344a, 35, przel. Ludwik Piotrowicz). Ich praca wspierata
gospodarke greckg, ale rzadko przynosita im jakgkolwiek
osobistg korzysc. Mimo catej mizerii ich egzystencji, greccy
niewolnicy — nie liczagc Sparty — niemal nigdy nie zorganizowali
wiekszych powstan. Wynikalo to zapewne z faktu, ze wywodzili
si¢ ze zbyt wielu roznych ludow i jezykow i znajdowali sie zbyt
daleko od rodzinnych stron, by mogli zorganizowa¢ powstanie
przeciw swym panom lub ucieczke do krajow pochodzenia.
Niekiedy wtlasciciele uwalniali swoich niewolnikoéw, inni zas
obiecywali uwolnienie jako nagrod¢ za pracowitg shtuzbe.
Wyzwolency nigdy nie zostawali obywatelami panstw-miast,
lecz stawali si¢ cztonkami spotecznosci  wolnych
obcokrajowcow, czyli metojkow. Oczekiwano od nich gotowosci
do wudzielenia w razie potrzeby pomocy swoim bylym
wlascicielom.

Gospodarstwa domowe i malzenstwa

Wzrost znaczenia niewolnictwa w greckim panstwie-miescie
uczynil kazde gospodarstwo domowe wi¢kszym; oznaczal tez
wiecej obowigzkow dla kobiet, szczegolnie zamoznych, ktorych
zycie ograniczal obowigzek zajmowania si¢ gospodarstwem
domowym. Byly partnerkami mezow, ktorzy wickszoSc¢ czasu
przebywali poza domem, uprawiajgc pola, biorgc udzial w zyciu
politycznym i spotykajac sie¢ z innymi mezczyznami; kobiety
w tym czasie zajmowaly si¢ gospodarstwem domowym
(oikonomia, skad wywodzi si¢ stlowo ekonomia). Oczekiwano od
nich dbania o  wychowanie dzieci, nadzorowanie
przechowywania i przygotowywania zywnosci, pilnowania
rodzinnego budzetu, kierowania pracg niewolnikow domowych
oraz opieki nad nimi w czasie choroby. Powaznym zadaniem
byto wykonywanie tkanin przeznaczonych na ubrania; byly one
kosztowne, szczegolnie Kkolorowe i wzorzyste tkaniny
przeznaczone na stroje kobiet zyjacych na wystarczajgco
wysokiej stopie. Gospodarstwa domowe opieraly si¢ zatem na



kobietach, ktorych  praca  pozwalala  rodzinom  na
samowystarczalnosc¢ finansowg, a mezczyznom na uczestnictwo
w zyciu politycznym swej polis.

Kobiety ubogie pracowaly poza domem, czesto jako
straganiarki na miejskim rynku (agora), stanowigcym centrum
kazdego osiedla. Tylko w Sparcie kobietom wolno byto brac
udzial razem z mezczyznami w zawodach sportowych. Kobiety
odgrywaly powazng role¢ w zyciu publicznym panstwa-miasta,
biorgc udzial w uroczystosciach religijnych, sSwietach
i pogrzebach. Niektore obrzedy zarezerwowane byly wylgcznie
dla kobiet, jak na przyklad kult bogini Demeter, ktora miala
niegdyS nauczy¢ Grekow niezbednej do zycia umiejetnosci
uprawiania ziemi. Kobiety petnily takze funkcje publiczne w roli
kaptanek wielu bostw; w Atenach w V w. p.n.e. Kkobiety byty
kaptankami w ponad czterdziestu roznych kultach. Czesto rola
kaptanki wigzata si¢ z duzym prestizem oraz praktycznymi
korzysciami, takimi jak  wyplacane przez = panstwo
wynagrodzenie oraz wi¢cksza swoboda poruszania @ si¢
w przestrzeni publiczne;.

Od momentu zamazpdjscia kobiety trafialy pod opieke prawng
meza, tak samo jak w okresie panienskim byty pod opieka ojca.
Opiekun kobiety — ojciec, a jesli ten nie zyl, stryj badz brat -
czesto zareczal jg 2z synem innego mezczyzny jeszcze
w dziecinstwie, niekiedy juz w wieku pieciu lat. Zareczyny byty
wazng uroczystoscig publiczng i odbywaly sie¢ w obecnosci
swiadkow. Przy tej okazji opiekun powtarzal stowa oznaczajace
glowny cel matzenstwa: ,Daje ci te kobiete dla plodzenia
legalnych dzieci” (Lukian, Timon 17). Samo zawarcie
malzenstwa nastepowato zwyczajowo, gdy panna mloda stala
si¢ nastolatka, pan mtody zas miat od dziesieciu do pietnastu
lat. Hezjod radzil poslubia¢ dziewice w pigtym roku po
osiggnieciu przez nig dojrzatosci .kiedy ci juz niewiele brakuje
do lat trzydziestu” (Prace i dni, wersy 697-705, przel. Jerzy
Lanowski). Zawarcie legalnego malzenstwa  oznaczalo
zamieszkanie matzonki w domu meza. Procesjonalne przejscie



z domu do domu bylo najblizszym istniejgcym w starozytnej
Grecji odpowiednikiem wspotczesnej ceremonii zaslubin.
Kobiete wprowadzano do domu me¢za wraz z posagiem (jesli
byla bogata, z dziatkg dochodowej ziemi) oraz przedmiotami
osobistymi, ktore stawatly si¢ czescig gospodarstwa domowego
i mogly by¢ dziedziczone przez dzieci. Mgz mial prawny
obowigzek strzezenia posagu oraz zwrocenia go w przypadku
rozwodu. Procedury rozwodowe zwigzane byly w wickszym
stopniu z witadzg niz z prawem: mgz mogt wydali¢ zone¢ ze
swego domu, podczas gdy zona w teorii mogla z wilasnej
inicjatywy opusci¢c meza i1 powroci¢c pod opieke meskich
krewnych. Jej wolnos¢ mogla jednak ulec ograniczeniu, jesli
magz postanowil zatrzymac jg silg. Malzenstwa w starozytnej
Grecji cechowala monogamicznosc¢, powszechna byta tez — poza
Spartg — nuklearna struktura rodziny (czyli mgz, zona i dzieci
zamieszkujgce osobno od innych krewnych), cho¢ w roznych
okresach zycia z malzenstwem mogli zamieszkiwac tez krewni.
Obywatele-mezczyzni mogli bezkarnie nawigzywac relacje
seksualne 2z niewolnicami, zagranicznymi Kkonkubinami,
prostytutkami Ilub tez (w wielu panstwach-miastach)
z chetnymi mlodziencami-obywatelami. Obywatelki nie
dysponowaty taka swobodg seksualng; w przypadku
cudzolostwa surowe kary czekaly zarowno zone¢, jak i jej
kochanka. Jak to czesto bywato, Sparta stanowitla wyjatek:
bezdzietne kobiety mogly tam wigzac si¢ z innym mezczyzng dla
celow prokreacyjnych, pod warunkiem zgody meza.



Marmurowa figurka z okresu archaicznego przedstawiajaca panne¢ (kore) byla
prezentowana publicznie; typowa dla swoich czasow, zapewne ofiarowywana bogom
jako wotum. Slady farby na wlosach i starannie udrapowanej szacie pozwalajg
wyobrazi¢ sobie jaskrawe barwy, jakimi pokrywano starozytne rzezby greckie. Kolory
te zwykle z czasem wyblakty lub znikly zupeinie.



Dazenie do regulacji malzenstwa i prokreacji oraz zachowania
rodzinnego majgtku stuzylo przede wszystkim poddaniu praw
spotecznych i obywatelskich greckich kobiet pod Kkontrole
mezczyzn. Paternalizm greckich mezczyzn wzgledem kobiet byt
zakorzeniony w pragnieniu kontroli nad reprodukcjg, a zatem
nad dystrybucja majatku, co zyskalo szczegolne znaczenie
w czasach zalamania gospodarczego w wiekach ciemnych.
Hezjod na przyklad mowi o tym wprost, relacjonujgc mit
pierwszej kobiety nazwanej Pandorg (Teogonia, wersy 507-616;
Prace i dnie, wersy 42-105). Wedlug legendy wtadca bogow
Zeus stworzyl Pandore jako kare dla mezczyzn po tym, jak
wrogo nastawiony do Zeusa tytan (pomniejsza istota
nadprzyrodzona) Prometeusz ukradt Zeusowi ogien i ofiarowat
pozbawionym go dotychczas ludziom. Pandora miala w efekcie
Wypuscic ,zarazy i nieszczescia” na dotychczas wolny od zgryzot
meski swiat, zdejmujgc pokrywe z danej jej przez bogow puszki
czy naczynia. Hezjod odnosi sie¢ nastepnie do potomstwa
Pandory, plci zenskiej, jako ,picknego utrapienia” mezczyzn,
porownujac je do knujacych intrygi trutni zyjacych z pracy
pszczotl. Jak wskazuje dalej, jesli mezczyzna bedzie odmawiat
malzenstwa celem ucieczki przed .czynami kobiet”, czeka go
~.starcza niedoleznosc¢” bez opieki dzieci (Teogonia, wersy 603-
605). Co wiecej, po Smierci krewni podziela sie jego majatkiem.
Mezczyzna musi zatem si€ zeniC, tak by mogt splodzi¢ dzieci
stanowigce dla niego ubezpieczenie na staros¢ oraz zachowanie
wypracowanego majatku droga dziedziczenia. Zgodnie z grecka
mitologiag kobiety byly dla mezczyzn ztem koniecznym, jednak
zycie kobiet w panstwie-miescie wigzalo si¢ z pelnieniem
niezwykle znaczgcych rol spotecznych i religijnych.



Oligarchia, tyrania i demokracja



Chociaz greckie panstwa-miasta roznity sie wielkoscig
i zasobami naturalnymi, z uplywem epoki archaicznej
stopniowo doszto do upowszechnienia si¢ wsrod nich pewnych
podstawowych instytucji politycznych oraz tradycji
spolecznych:  obywatelstwa, niewolnictwa, uposledzenia
prawnego i wykluczenia politycznego kobiet oraz utrwalenia
czotowej roli bogatych elit w zyciu publicznym. Panstwa-miasta
wypracowaly te wspolne instytucje niekiedy w skrajnie
odmienny sposob. Jak mozna wnioskowacC z ograniczonego
materialu zrodlowego, wraz z kresem kultury mykenskiej
niemal znikla w greckim sSwiecie monarchia. Istniejgca
w Sparcie instytucja dwoch krolow stanowila element jej
skomplikowanego systemu oligarchicznego, nie zas istnienia
w niej wladzy monarchicznej z jednym wtadcg nieograniczonym
skomplikowanym i surowym systemem podziatu witadzy,
obowigzujgcym spartanskich ,krolow”. W Sparcie i niektorych
greckich panstwach-miastach wladza polityczna spoczywata
w rekach ograniczonej liczby obywateli; ten system rzadow
nazwano oligarchig (oligarchia oznacza po grecku ,rzady
niewielu”). Inne panstwa-miasta przezywaly okresy dominacji
przez swego rodzaju jedynowladcow, ktorzy przejmowali wiadze
W sposoOb nieregularny, czesto przy uzyciu sity; Grecy nazywali
takich wladcow ,tyranami” (od stowa tyrannos). Tyrania,
dziedziczona z ojca na syna, istniala w roznych okresach
w catlym greckim sSwiecie, od panstw-miast polozonej na
zachodzie Sycylii az po Samos kolo wybrzeza jonskiego.
Wigkszosc¢ tych tyranii nie utrzymywala sie przy wladzy diuzej
niz dwa pokolenia.

KALENDARIUM



ok. 800-600 p.n.e.: wyksztalcenie si¢ specyficznych praw i tradycji spotecznych
Sparty

ok. 730-710 p.n.e.: pierwsza wojna messenska, Sparta najezdza Messeni¢

ok. 657 p.n.e.: Kypselos z rodu Bakchidow zostaje tyranem Koryntu

ok. 640-630 p.n.e.: druga wojna messenska - najazd Sparty na Messeni¢.
Poczatek ksztaltowania si¢ zrebow demokracji w Atenach

ok. 632 p.n.e.: Kylon podejmuje probe zamachu stanu w Atenach

ok. 630 p.n.e.: narodziny Safony z Lesbos

625 p.n.e.: po Smierci Kypselosa wladz¢ w Koryncie obejmuje jego syn Periander
621 p.n.e.: Drakon spisuje nowe prawo Aten

594 p.n.e.: Atenczycy powierzaja Solonowi spisanie praw w nadziei na
zatrzymanie kryzysu spolecznego i gospodarczego

546 p.n.e.: po trzeciej probie Pizystrat zostaje tyranem Aten

ok. 540 p.n.e.: powstanie tyranii na Samos

ok. 530 p.n.e.: Pitagoras przenosi si¢ z Samos do poludniowej Italii

527 p.n.e.: po Smierci Pizystrata wladze tyrana Aten przejmuje jego syn
Hippiasz

510 p.n.e.: rod Alkmeonidow wspierany przez wojsko spartanskie uwalnia Ateny
od tyranii

508 p.n.e.: Klejstenes rozpoczyna reformowanie atenskiej demokracji; ,lud”
pomaga odeprzec najazd spartanski

Jeszcze inne panstwa-miasta wyksztalcily wczesng forme
demokracji (demokratia, ,wladza ludu”), dajac wszystkim
meskim  obywatelom prawo partycypacji w sprawowaniu
wladzy. Byta to niezwykla i nowa forma rzadow; znaczenie jej
pojawienia si¢ moze umykac wspotczesnym, ktorzy z wlasnego
doswiadczenia sklonni sg zakladac¢, ze demokracja jest
.normalng” formg rzadow w spoleczenstwie. Zgromadzenia
mezezyzn  posiadajgce pewien wplyw na wiladce istniaty
w niektorych sposrod pierwszych panstw Bliskiego Wschodu,
jako ze madry wiladca zawsze starat si¢ pozyskac¢ dobrych
doradcow i trzymac reke na pulsie nastrojow swych poddanych.
Grecka demokracja oznaczata istotng nowg jakos¢ w postaci
zakresu wladzy udzielonej obywatelom. Najstawniejszg
demokracje¢ starozytnej Grecji stworzyli Atenczycy; ich wolnosci
indywidualne osiggnety poziom niewidziany nigdy wczesniej
i nieczesto pozniej. Te rozbiezne Sciezki rozwoju politycznego
i spotecznego w panstwie-miescie odzwierciedlajg wyzwania,



przed ktorymi stali Grecy podczas budowania nowego sposobu
zycia w okresie archaicznym. Musieli wowczas wypracowac
nowe formy uprawiania polityki, odpowiednie dla rosngcej
dzieki rolnictwu i handlowi liczby ludnosci. W czasie tego
procesu mysliciele zaczeli formutlowac nowe formy rozumienia
otaczajgcego ich sSwiata, relacji czlowieka ze Swiatem oraz
cztowieka z drugim czlowiekiem. Ich innowacyjne mysli
w filozofii i naukach Scistych stanowity echo nowych form
politycznych.

Wczesna Sparta

Spartanie  przyjeli  oligarchie = jako  forme¢  rzadow
w spoleczenstwie oddanym gotowosci do walki. Ich sposob zycia
stat si¢ stawny dzigki zdyscyplinowaniu, przejawiajagcemu si¢
w sprawnosci spartanskiej piechoty - mnajskuteczniejszej
formacji bojowej w Grecji w okresie archaicznym. Sparta
cieszyla si¢ korzystnymi warunkami do rozwijania swej potegi —
Lakonia, waska, biegngca z poinocy na potudnie dolina miedzy
urwistymi lancuchami gorskimi poludniowo-wschodniej czesci
Peloponezu, byla tatwa do obrony (od nazwy doliny Spartan
nazywano powszechnie Lakonczykami lub tez
Lacedemonczykami od alternatywnej nazwy  Sparty
Lakedaimon). Panstwo-miasto miato dostep do morza przez
Gytheon, port potozony okoto 40 kilometrow na poludnie od
miasta. Port ten lezal jednak nad niebezpiecznymi wodami
Morza Srodziemnego, pelnymi zdradliwych prgdow i nekanymi
sztormami. W efekcie nieprzyjaciel nie mogl zagrozi¢ Sparcie od
strony morza, ale takze nie sprzyjal temu, by Spartanie mogli
si¢ stacC bieglymi zeglarzami. Sita i interesy zorientowane bytly
zatem Scisle na 1ad.



Spartanska waza z VI w. p.n.e. przedstawia Akesilasa, wladce greckiego miasta
Cyreny w Afryce P6inocnej, nadzorujgcego wazenie towaréow przewozonych morzem.
Miedzynarodowy handel stymulowal rozwoj greckich panstw-miast w okresie
archaicznym, zwlaszcza tych cieszacych si¢ posiadaniem bezpiecznego portu
dajacego schronienie statkom handlowym.

Grecy sadzili, ze przodkami Spartan byli Dorowie, ktorzy
najechali srodkowa Grecj¢ okolo roku 950 p.n.e. i pobili
pierwotnych mieszkancow Lakonii. Jak jednak byla mowa
wyzej, znaleziska archeologiczne wskazujg, ze nie bylo jednego
wielkiego ,najazdu Dorow”. Mieszkancy Lakonii mowili
pierwotnie doryckim dialektem greki, jednak brak zrodet
uniemozliwia precyzyjne zidentyfikowanie ich najwczesniejszego
pochodzenia. Poczgtkowo Spartanie zamieszkiwali przynajmniej
cztery mniejsze osiedla, z ktorych dwa dominowaty nad
pozostatymi. Te pierwsze osiedla zaczelty pozniej wspoldziatac,
tworzac rdzen przyszlego spartanskiego polis epoki archaiczne;j.
Proces zjednoczenia politycznego zostal pozniej przez Grekow
nazwany synojkizmem (,wspotzyciem”). W ramach synojkizmu
wiekszos¢ ludnosci zamieszkiwala w swoich pierwotnych
osiedlach nawet po tym, jak jedno z nich stalo si¢ centralnym
osrodkiem nowego panstwa-miasta. (Synojkizm mogt wigzac si¢
takze z przeniesieniem wszystkich do osrodka centralnego).
Z czasem zjednoczenie to uczynito ze Sparty najpotezniejsza



spotecznos¢ w Lakonii; Spartanie wykorzystali swag sile do
podbicia okolicznych panstw-miast. Nie mozemy dzis odtworzyc
chronologii tego poszerzania wtadzy Sparty na Lakoni¢ oraz na
polozong na zachodzie Meseni¢, jednak proces ten mial
wywrzeC znaczacy i trwaty wplyw na zycie Sparty, o czym mowa
nizej.

Widocznym rezultatem Kkompromisow niezbednych do
zjednoczenia Sparty byt fakt, ze zachowano w niej nie jednego,
lecz dwoch dziedzicznych dowodcow wojskowych cieszgcych sie
duzym prestizem, nazywanych Kkrolami. Krolowie, niegdys
bedacy zapewne wodzami dwoch dominujgcych wiosek, petnili
role przywodcow religijnych Sparty oraz dowodcow jej armii.
Krolowie nie mieli nieograniczonej wiadzy politycznej, poniewaz
nie byli monarchami w petlnym znaczeniu tego stowa, ale raczej
przywodcami oligarchicznych instytucji rzadzacych
spartanskim panstwem-miastem. Rywalizacja pomiedzy dwoma
rodami krolewskimi prowadzila co pewien czas do zacieklych
sporow, a istniejgcy poczatkowo zwyczaj podwaojnego
dowodzenia armig prowadzil do paralizu, jesli nie potrafili oni
uzgodni¢ sposobu prowadzenia kampanii. Wreszcie Spartanie
postanowili, ze tylko jeden 2z Kkrolow bedzie dowodzit
wyruszajacg w pole armiaq.

.Nieliczni” sprawujgcy wladze nad Spartg byli grupg ztozong
z 28 mezczyzn majacych wiecej niz 60 lat oraz obydwu krolow.
Ta trzydziestka, nazywana ,radg starszych” (gr. gerousia, pol.
.geruzja”), formulowata propozycje przedstawiane nastepnie
zgromadzeniu wszystkich wolnych dorostych mezczyzn.
Zgromadzenie to mialo ograniczong mozliwos¢ zmiany tresci
tych propozycji; oczekiwano od niego zatwierdzenia planow
geruzji. Odrzucenie ich zdarzato si¢ rzadko, poniewaz geruzja
zachowywata prawo wycofania propozycji spod glosowania, jesli
reakcja zgromadzenia byla nieprzychylna i zapowiadata
odrzucenie jej w gtosowaniu.

Jesli lud bedzie orzeka¢ wadliwie, to niech cztonkowie rady starszych
i naczelnicy majag moc decydowania, to jest: niech nie zatwierdzajg wyroku, ale



w ogole go wycofajg i rozwigzg Zgromadzenie Ludowe jako znieksztalcajgce
i zmieniajgce wniosek na gorsze.

Plutarch, Likurg 6, przel. Kazimierz Korus



Ayreds fonsn

(euzolez osopn) mead euormeqgzod)

IDOTAH

(P103[00P AdB[RIZSOIN) Aulom o17zer m

HINMOMCOI1d4dd _ [PAOSIOM AQZNMS OP TURZRINOGOY,

101AJWe] —>| OO0l | 00Ol | O0OI | 000l | 000l

SOUBTUA(]

il IDYILI VLS

dTAd

> SOHOO]
[(ePAWY  ouRl BINSOUAY BOSOY [euwarg A.S_E_#x_u_u:mv
(VT113dY) aMmodnT dJINdGZAYINOdDZ OMSroMm
-~ A
e1a1qAm ompﬁﬂ e131gAM
A 4
mﬂvmo m N ZpAyuodAiny 1Zpeisy

(UoAzsIels epey) m:”go‘lhomvm
Y(ZNdAD YA

MOY04Hd G




Rada mogla przedstawi¢ propozycje na jednym z kolejnych
zgromadzen, uzyskawszy najpierw poparcie niezbedne dla
uzyskania pomyslnego wyniku gltosowania.

Przeciwwagg dla wplywu krolow i geruzji bylo pieciu
wybieranych corocznie ,nadzorcow” (eforow). Byli oni wytaniani
sposrod wszystkich dorostych obywateli i mieli za zadanie
zwolywacC posiedzenia geruzji oraz zgromadzen. Posiadali oni
znaczna wiladze sadownicza i karng. Mogli nawet wysunac
oskarzenia przeciwko krolowi i uwiezi¢c go do czasu procesu.
Utworzenie instytucji eforow ostabilo wladze oligarchicznej
geruzji oraz krolow, jako ze ich zadaniem bylo dbanie
o przestrzeganie praw. Ksenofont, Atenczyk, pisat pozniej:

Wszyscy zas wstaja z miejsc przed krolem, z wyjatkiem eforow, ,zasiadajacych”
na krzestach eforskich. Co miesigc skladajg sobie nawzajem przysiegi — eforowie
w imieniu polis, krolowie zas w swoim wlasnym. Krol poprzysiega, ze bedzie
krolowat zgodnie z ustalonymi prawami polis, ta zas, ze, jesli tamten dotrzyma
przysiegi, zachowa godnosc¢ krolewskag nienaruszong.

Ustroj polityczny Sparty, XV, 6-7, przel. A. Zinkiewicz i in.

Spartanie twierdzili, ze przestrzeganie prawa bylo wymogiem
niezbednym dla zachowania surowych standardow spotecznych
regulujgcych najdrobniejsze kwestie. Gdy eforowie obejmowali
urzad, wydawali do Spartan oficjalng proklamacje¢ ,,Aby obcieli
wasy i bali si¢ praw” (Plutarch, Kleomenes, 9, przel. Mieczystaw
Brozek). Szacunek, jakim Spartanie otaczali swoj system
rzagdow prawa, symbolizowato tradycyjne przekonanie, ze
delficki Apollo usankcjonowatl jg przepowiednia nazywang
Rhetra. Likurg, legendarny przywodca Sparty, wprowadzit
reformy zapisane w Rhetrze. Nawet w starozytnosci historycy
nie dysponowali doktadnymi informacjami o datach panowania
Likurga ani tez o sposobie, w jaki zmienil on prawa Sparty.
Mozemy dziS jedynie stwierdzi¢, ze ksztaltowanie si¢
spartanskiego, opartego na rzgdach prawa systemu spoteczno-
politycznego, nastgpito w okresie 800-600 p.n.e. W odroznieniu



od pozostatych Grekow Spartanie nigdy nie spisali swych praw,
lecz przekazywali je z pokolenia na pokolenie przy uzyciu
odrebnego, ustrukturyzowanego sposobu zycia, Kktorego
fundamentem ekonomicznym bylo wykorzystywanie pracy

Przymusowe;j.

Sasiedzi i niewolnicy Sparty

Odmiennos¢ spartanskiego sposobu zycia wynikata przede
wszystkim z faktu sgsiadowania z ludami niegdys podbitymi,
zniewolonymi i wykorzystywanymi gospodarczo, lecz znacznie
liczniejszymi. By utrzymac¢ dominacje mnad podbitymi,
zmuszanymi do pracy i Swiadczen sgsiadami, Spartanie musieli
zmienic si¢ w spoleczenstwo zmilitaryzowane i zawsze gotowe
do walki. Osiggneli to dzigki radykalnej przebudowie zycia
rodzinnego, wymuszonej wymogiem Scistego przestrzegania
praw i zwyczajow regulujgcych praktycznie wszystkie aspekty
zycia. Rola sztuki, literatury i rozrywki ograniczata si¢ do
umacniania lojalnosci wobec grupy i postuszenstwa nakazom
prawa. Przez codzienne przypominanie o zasadach Spartanie
zapewniali przetrwanie wsrod wrogow, ktorych sami stworzyli,
podporzadkowujgc sobie innych Grekow zamieszkujgcych
potudniowg czesc¢ Peloponezu. Piszgcy w VII w. p.n.e. poeta
Tyrteusz (Tyrtajos), ktorego pelne mitologicznych odniesien
wiersze ukazuja wyrafinowanie spartanskiej poezji w czasach,
zanim zaczgl ja tlumic militaryzm, wyrazil to przez nazwanie
odwagi w boju najwyzsza meska cnotq:

Z takim czlowiekiem nie bede si¢ liczyl, ni o nim wspominal, ktory stynie
z szybkosci nog lub z bieglosci w zapasach, choc¢by on silg i wzrostem Cyklopom
nawet byt rowny, Albo szybszy w biegu nizli tracki Boreasz, Chocby nad Titonosa
urod¢ wdzieczniejszym si¢ zdawal, wiecej tez bogactw posiadal nizli Kinyras lub
Midas, choc¢by byt bardziej krolewski niz Pelops, potomek Tantala, albo uroczy
by posiadl glos samego Adrasta, ChocCby tez wszelka stawag si¢ cieszyl — procz
slawy wojenne;.

Tyrteusz, fragment 12, przet. Wtodzimierz Appel



Niektorzy z podbitych mieszkancow Lakonii nie stali sie
niewolnikami, lecz pozwolono im zachowac¢ wewnetrzny
samorzad. Nazywano ich dostownie ,mieszkajgcymi wokot”
(perioikoi), co mozna tez przetozyc jako ,sgsiedzi’. Lakonczycy
ci mieli obowigzek stuzby w spartanskiej armii oraz ptacenia
podatkow, zaliczano ich tez do Lacedemonczykow. Nie mieli
jednak praw obywatelskich Sparty. Zapewne ze wzgledu na
zachowanie przez nich wolnosci osobistej i majatku,
perjojkowie niemal nigdy nie buntowali si¢ przeciwko
spartanskiej zwierzchnosci. Zupelnie odmienny byt los duzej
liczby podbitych ludoéw Peloponezu, bedacych niewolnikami,
zwanymi od greckiego slowa oznaczajgcego ,jennica” helotami.
Pozniejsi komentatorzy antyczni opisywali helotow jako tych
~-pomiedzy niewolg a wolnoscig” (Polluks, Onomastikon, 3, 83),
poniewaz nie byli wlasnoscig osobistg poszczegolnych Spartan,
ale niewolnikami nalezgcymi do calej spolecznosci; tylko cata
spotecznos¢ mogla ich wyzwoli¢. Heloci mieli cos w rodzaju
zycia rodzinnego, poniewaz oczekiwano od nich ptodzenia dzieci
celem utrzymania liczebnosci populacji. Przymuszano ich do
uprawiania ziemi i stuzenia Spartanom, uwalniajgc si¢ w ten
sposéb od koniecznosci wykonywania podobnych prac.
Spartanscy mezczyzni nosili bardzo dtugie wlosy celem
zamanifestowania, ze sg wojownikami, nie zas robotnikami,
ktorym dtugie wlosy mogltyby przeszkadzac.

Gdy obszar ziemi uprawnej w Lakonii przestat wystarczac dla
wyzywienia ludnosci Sparty, Spartanie najechali Mesenczykow,
lud zamieszkujgcy potudniowo-zachodnig czes¢ Peloponezu.
W czasie pierwszej (ok. 730-710 p.n.e.) i drugiej (ok. 640-630
p.n.e.) wojny mesenskiej wojownicy spartanscy podbili
terytorium Mesenii, stanowigce okolo 40 procent powierzchni
Peloponezu; Mesenczykow zamieniono w helotow. Powiekszenie
populacji helotow o dziesigtki tysiecy Mesenczykow sprawito, ze
liczba helotow znacznie przewyzszata liczbe Spartan — wsrod
obywateli Sparty bylo w tym czasie najwyzej 8-10 tysiecy



mezezyzn. Mesenska legenda o krolu Arystodemosie stanowi
dramatyczny wyraz odczuwanego przez Mesenczykow poczucia
straty. Zapamictali oni wladce¢ jako tego, ktory zlozyt w ofierze
bogom podziemnego swiata wlasng corke, by zyskac ich pomoc
przeciwko spartanskim najezdzcom. Gdy jego dziatania
podjazdowe zakonczyly sie w koncu kleska, zdesperowany
Arystodemos miat odebrac sobie zycie na jej grobie. Pozbawieni
wolnosci i swej polis Mesenczycy mieli odtgd nieustannie
wyczekiwac okazji do powstania przeciwko spartanskim panom
i odzyskania utraconej wolnosci.

W zyciu prywatnym helotom wolno byto posiada¢ ograniczony
majatek i praktykowac witasng religie, co bylo przywilejem
wszystkich greckich niewolnikow. W zyciu publicznym jednak
heloci zyli nieustannie w cieniu usankcjonowanej prawnie
przemocy. Kazdego roku eforowie oglaszali oficjalnie stan wojny
pomiedzy Spartg a helotami, pozwalajac w ten sposob kazdemu
Spartaninowi zabi¢ helote bez jakiejkolwiek obawy o Kkary
cywilne czy gniew bogow wzbudzony nieusprawiedliwionym
mordem. Spartanie czesto bili helotow, zmuszali ich do
publicznego upijania si¢ w ramach lekcji pogladowych dla
mlodych Spartiatow, pietnowali ich przez wymog noszenia
czapek z psiej skory i ogolnie nimi pogardzali. W ten sposob
nieustannie podkreslano odmiennos¢ helotow od Spartiatow,
a w efekcie wzniesiony zostal moralny mur pomiedzy
Spartiatami a helotami, majacy usprawiedliwi¢ brutalne
obchodzenie si¢ z innymi Grekami. Z tych powodow heloci
gleboko nienawidzili Spartan.

Praca czynita helotow wartosciowymi dla Spartan. Lakonscy
i mesenscy heloci uprawiali ziemi¢ nalezacg do spartanskich
rodow, do ktorej byli przywigzani dozywotnio. Niektorzy heloci
petnili takze stuzbe domowa. W V w. p.n.e. mieli towarzyszyc
Spartanom na Kkampaniach, dzwigajac ciezki ekwipunek
hoplitow. W wickszych wojnach Spartanie uzbrajali nawet
helotow dla wzmocnienia swojej armii, obiecujac wyzwolenie
w zamian za dzielng walke. Nieliczni heloci, ktorym udato sie



w ten sposOob wyrwac z niewoli, nazywani byli niepelnymi
obywatelami (neodamodeis); zyli w spotecznej i politycznej
pustce, ktorej doktadny opis nie jest mozliwy z powodu braku
zrodet. Wiekszos¢ helotow jednak nie miala nadziei na wolnosc,
a nienawisC sklaniala ich do kolejnych powstan, gdy tylko
widzieli szans¢ na wygnanie Spartan ze swej ziemi. Dziejopis
Ksenofont, dobrze znajgcy Sparte, odnotowal wzburzenie wsrod
helotow. Typowy helota jego zdaniem ,chetnie jadiby ich na
nawet na surowo” (Ksenofont, Historia grecka, 3, 3, 6, przetl.
Witold Klinger).

To wlasnie praca wrogo nastawionej ludnosci zamienione;j
w uprawiajacych ziemi¢ niewolnikow pozwolita Spartiatom na
poswie¢canie calego czasu na Cwiczenie si¢ w walce i taktyce
hoplitow, celem ochrony panstwa-miasta przed wrogami
zewnetrznymi oraz tlumienia powstan helotow, zwlaszcza
w Mesenii. Jak pisat Tyrteusz, heloci pracowali ,tak jak osty, co
z trudem cie¢zar ogromny dzwigajg, kiedy to panskim rozkazem,
bolesnym, zmuszani przynoszg wszystkich plonow, co ziemia
orna wydaje, potowe” (Tyrteusz, Fragment 6, przet. Wlodzimierz
Appel). Ta przymusowa danina w wysokosci polowy zbiorow
miala wynosi¢ do siedemdziesieciu miar jeczmienia rocznie
w przypadku meskiego wlasciciela domu, dwunastu miar dla
jego zony oraz ekwiwalentnej iloSci owocow i innych produktow.
Lacznie zywnosci tej mialo wystarczy¢ dla utrzymania szeSciu
lub siedmiu osob. Helotom mialo zostawac tylko niezbedne dla
przezycia minimum; Spartanie mogli by¢ ukarani, jesli
pozwalali swoim helotom jes¢ tyle, by przytyli. Porownujac
wolnych od codziennych prac Spartiatow z okropnym losem
helotow, atenczyk Kritias stwierdzit: ,w Lakonii [na terytorium
Sparty] zyja i najbardziej wolni, i najbardziej zniewoleni Grecy”
(Libanius, Oracje 25, 63, zob. D.-K. 88B37; por. Plutarch,
Likurg, 28).

Spartanski sposob zycia



Zycie codzienne Spartan byto Scisle zorganizowane celem
utrzymywania spartanskiej armii na najwyzszym poziomie.
Jednostka nie miata zadnych mozliwosci wyboru. Chtopcy
mieszkali w rodzinnych domach tylko do siodmego roku zycia,
gdy przechodzili w tryb skoszarowany z innymi chtopcami az do
ukonczenia trzydziestego roku zycia. WiekszoS¢ czasu
zajmowaly im gimnastyka, polowanie, ¢wiczenia z bronig oraz
przyswajanie spartanskich wartosci przekazywanych
w opowiesciach o bohaterskich czynach, opowiadanych przez
starszych podczas wspdlnych positkow. Dyscyplina byta
surowa; niepostuszenstwo wobec nauczycieli karano z uzyciem
przemocy stownej i fizycznej. Nieustanny nacisk na osiggniecia
i postuszenstwo przygotowywaly mlodych mezczyzn do
trudnego zycia wojennego. Przykladowo nie pozwalano im
odzywacC si¢ niepytanym - nasze slowo ,lakoniczny”, czyli
~.matomowny”, pochodzi z greckiej nazwy terytorium Sparty
oraz cechy charakterystycznej ludzi je zamieszkujgcych).
Chlopcow celowo gtodzono, by wyrobili w sobie umiejetnosc
skutecznego zakradania si¢ po jedzenie; jesli jednak przytapano
ich, byli surowo karani i ponizani. Stynna spartanska opowiesc¢
przekazuje nam, jak bardzo wpajano chtopcom Ilek przed
niepowodzeniem. Pewien spartanski chtopiec ukradt Ilisa
i schowat go pod ubraniem, tak bardzo jednak bat si¢ zlapania
na tym, ze nie pisngt nawet i zmarl, gdyz przerazone zwierze
rozszarpato go. W okresie Kklasycznym starszych chtopcow
posylano na pewien czas w glusze, by zyli samopas jako
cztonkowie ,tajnej stuzby” (krypteia), ktorej zadaniem bylo
mordowanie kazdego heloty, ktory wydalby si¢ zdolny zabic
Spartanina lub wywota¢ rewolte. Ci, ktorzy nie potrafili
przetrwac surowych warunkow wychowania, byli otaczani
pogardg i nie otrzymywali statusu ,tych, ktorzy sa jak inni”
(homoioi, czasami ttumaczeni jako ,rowni”), co bylo oficjalnym
okresleniem dorostych mezczyzn, ktorzy zyskali petne prawo
partycypacji w polityce oraz szacunku ze strony spotecznosci.
Jedynie synowie rodzin krolewskich byli wylgczeni z tego



surowego procesu wychowania nazywanego agoge
(.mentorstwo, C¢wiczenie”’) — mialo to na celu unikniecie
spotecznego kryzysu, w przypadku gdyby krolewski syn nie
podotat wychowaniu i tym samym popadl w niestawe. Lek
przed niepowodzeniem i publicznym ponizeniem byly stalym
elementem spartanskiego zycia. Spartanie zbudowali nawet
swigtynie Strachu i czcili go jako bostwo, poniewaz uwazali, ze
jego sita spaja ich spoteczenstwo.

Kazdy obywatel, ktory ukonczyl agoge, musiat zdobyc dla
siebie wstep do grupy, ktora jadata razem przy jednym stole we
wspolnej jadalni (sussition); grupa taka liczyta okoto pietnastu
mezezyzn. Kandydaci byli drobiazgowo badani przez czionkow
grupy, z ktorych kazdy miat prawo zawetowania kandydata
i zmuszenia go do poszukania sobie innej grupy. W razie
akceptacji nowy cztonek grupy byl przyjmowany pod
warunkiem regularnego dostarczania na wspolny stot
odpowiedniej iloSci jeczmienia, sera, fig, przypraw i wina,
pochodzgcego od helotow obrabiajgcych jego pole. Najpewniej
dostarczano tez pewng ilos¢ mi¢sa, jako ze kuchnia spartanska
styneta z czarnej, krwistej polewki wieprzowej, uwazanej przez
innych Grekow za praktycznie niejadalng. Zapewne gotowano
ja na miesie dzikow, na ktore Spartanie uwielbiali polowac.
W czasie polowania nie bylo obowigzku uczestnictwa we
wspolnych positkach. Jesli jeden 2z czlonkow stolu nie
dostarczal odpowiedniej ilosci produktow, byt wydalany i tracit
prawa obywatelskie.

Spedzanie tak duzej ilosci czasu przy wspolnym stole uczyto
spartanskich mtodziencow wartosci ich spoleczenstwa. Tam
wpajano im mowienie do wszystkich starszych mezczyzn
.0jcze”, by podkreslic fakt, ze jednostka winna byla lojalnosc
przede wszystkim calej spotecznosci, nie tylko swej rodzinie.
Przy wspolnych stotach niekiedy nawigzywano szczegolne wi€zi
miedzy mtlodziencem a starszym mezczyzng, niekiedy takze
kontakty fizyczne, co jeszcze bardziej spajato tych, ktorzy mieli
kiedys razem iS¢ do bitwy. Sparta byla jednym z greckich



panstw-miast, ktore przyzwalalo lub wrecz zachecalo do tego
rodzaju homoseksualnych zwigzkow pomiedzy dorostymi
mezezyznami a miodziencami; w innych miastach byly one
zakazane. W greckim Swiecie nie bylo standardowego,
powszechnego wzorca postepowania wobec mesko-meskich
kontaktow seksualnych. Wspotczesna terminologia i zakladane
normy zachowan seksualnych czesto nie przystajg do
skomplikowanej praktyki starozytnej Grecji, zwlaszcza jesli
chodzi o role pici. W Sparcie na przyklad dopuszczalnym byto,
by ,pochodzgce ze szlachetnych rodow” Kkobiety zyty
w zwigzkach z mlodszymi kobietami (Plutarch, Likurg, 18,
przet. Kazimierz Korus); inne panstwa-miasta odrzucaty takie
zwigzki. Przy wspolnych stotach mtodzi Spartanie uczyli si¢
takze znoszenia grubianskich zartow czy nawet szyderstw,
zwyklych dla wojskowego zycia w ich panstwie-miescie. Mowigc
krotko, wspolny stot pod wieloma wzgledami byl szkotg zycia
oraz zastepcza rodzing dla dorastajgcego spartanskiego
mlodzienca. Ta grupa mezczyzn pozostawala jego srodowiskiem
spolecznym nawet po tym, jak osiggnat wiek dojrzaty i zatozyt
rodzine. Jej funkcjg bylo ksztattowanie i podtrzymywanie
wartosci niezbednych dla realizacji wymogow jedynego zajecia
godnego Spartan - stuzby wojskowej, poslusznego
wykonywania rozkazow i nieztomnej odwagi w walce. Ten
spartanski ideat uwiecznit w swych wersach Tyrteusz: ,To
wszak wspolng jest chwalg dla miasta i ludu calego, jesli kto
stajgc w rozkroku w pierwszym szeregu walczgcych wytrwa,
calkiem niepomny na mysl o szpetnej ucieczce” (Tyrteusz,
Fragment 12, przet. Wlodzimierz Appel).

Spartanskie kobiety stynety w catym greckim sSwiecie z racji
swej wzglednej swobody. Inni Grecy uznawali za skandaliczny
fakt, ze spartanskie dziewczeta ¢wiczyly razem z chtopcami, i to
minimalnie tylko ubrane. Spartanki nie musialy tez pracowac
dzicki wyzyskowi helotow; ich rolg bylo utrzymywanie si¢
w sprawnosci, by mogly rodzi¢c zdrowe dzieci, po czym
wychowywac¢ je do wypetniania spartanskich wartosci. To



sprawnosc¢ fizyczna decydowata o atrakcyjnosci, dlatego nie
stosowaly makijazu. Metaforyczny wyraz idealnego mezczyzny
W rozumieniu Spartanek pojawia si¢ na przyklad w poezji
Alkmana z konca VII w. p.n.e., ktory pisat piesni na chory
zenskie 1 meskie, ktorych wystepy czesto towarzyszyty
spartanskim  uroczystosciom publicznym i religijnym.
Oszotamiajaco utalentowana i atrakcyjna pierwsza cztonkini
choru zenskiego, pisze, ,wyroznia si¢, jakby ktosS postawil
mocng, racza klacz wsrod pasgcych sie krow, przebierajgca
kopytami swierzope z uskrzydlonych snow” (Alkman, Fragment
1). Cho¢ Sparta swiadomie zakazywala stosowania bitej
monety, by zniecheca¢ do gromadzenia bogactw materialnych,
kobiety mogly na rowni z mezczyznami posiadac ziemie¢. Corki
dziedziczyly zapewne potowe czesci ziemi i majgtku, Kktore
przypadalyby jej braciom, jednakze otrzymywaly ja na wiasnosc
wczesniej — w chwili zawarcia matzenstwa, nie zas po Smierci
rodzica. W pozniejszym okresie dziejow Sparty w rece Kkobiet
przechodzilo coraz wi¢cej ziemi, poniewaz liczba ludnosci
meskiej spadala w  wyniku strat wojennych, szczegolnie
w okresie klasycznym.

Poniewaz mezczyzni przebywali w domach rzadko, to kobiety
kierowaty gospodarstwem, obejmujgcym stugi, corki i mtodych
synow, zanim ci osiggneli wiek rozpoczecia szkolenia. W wyniku
tego Spartanki posiadaly wiecej wiladzy domowej niz
gdziekolwiek indziej w greckim sSwiecie. Przed ukonczeniem
trzydziestego roku zycia Spartanin nie mogl mieszka¢ razem
z rodzing, a nawet od swiezo poslubionych oczekiwano, ze bedg
sktadali jedynie krotkie wizyty u zon, zakradajac si¢ do nich
nocami. Spartanie uwazali, ze dzieki temu zblizenia bedg
bardziej zywiolowe, co miato przeklada¢ si¢ na poczynanie
silniejszych dzieci. Tradycja ta byla tylko jednym z licznych
spartanskich  zwyczajow dotyczacych  heteroseksualnych
zwigzkow, ktore pozostali Grecy uznawali za dziwaczne. Jak
wspomniano wyzej, jesli wszystkie zainteresowane strony
wyrazalty zgode, zony bezplodnych mezczyzn mogly zachodzic



w cigze z innymi — wszystko dla zachowania liczebnosci tak
bardzo zorganizowanego spoleczenstwa. Inni Grecy uwazali
takie rozwigzanie za niemoralne. Prawo wymagato od mezczyzn
zakladania rodzin; kawalerowie musieli ptacic kary i byli
powszechnie wysmiewani. Wolnos¢ Spartanek od pewnych
ograniczen powszechnych dla innych Greczynek miata tez tylko
jeden cel: produkowanie sity zywej dla spartanskiej armii.
W epoce Kklasycznej problem uzyskania liczby dzieci
wystarczajagcej dla zahamowania spadku liczby spartanskich
obywateli stat si¢ palgcy. W koncu jednak spartanski seks
okazatl si¢ nie spelniac swojego zadania. Gdy ogromne
trzesienie ziemi w 465 r. p.n.e. i pozniejszy bunt helotow
pozbawity zycia ogromnej liczby Spartan, spadek liczby
ludnosci okazat si¢ trwaty — liczba urodzen byta zbyt mata, by
odbudowac najcenniejszy posiadany przez Sparte zasob, czyli
ludzi. Spartanom nie rodzilo si¢ wystarczajaco wiele dzieci, by
uchroni¢ swe panstwo-miasto przed stopniowg utratg
znaczenia, az w drugiej polowie IV w. przestala odgrywac
jakakolwiek role na arenie miedzynarodowej. To wilasSnie ta
zamiana — spadek Sparty z pozycji najpotezniejszego panstwa
greckiego w okresie archaicznym do roli drobnego gracza
w czasach tuz przed nastaniem Aleksandra Wielkiego — stanowi
jasny dowod na decydujacy wptyw czynnika demograficznego
na wydarzenia historyczne.

Od Spartan oczekiwano rezygnacji z indywidualnych pragnien
i uczynienia celem swego zycia pracy na rzecz panstwa-miasta,
w tym posiadania dzieci. Wszystko to przesycone byto
napieciem, poniewaz trwanie Sparty byto nieustannie zagrozone
przez witasny model gospodarczy, oparty o wyzysk masy
helotow. Poniewaz dobrobyt Sparty opieral si¢ na
systematycznym i brutalnym wyzysku zniewolonych Grekow,
caly jej system polityczny i spoteczny byl skupiony na
militaryzmie 1 konserwatywnych wartosciach. W Sparcie
zmiana rownata si¢ zagrozeniu. dJednoczeSnie Spartanie
zinstytucjonalizowali pewng forme¢ rownosci jako podstawe ich



podstawowej Kkomorki spotecznej, czyli wspolnego stotu,
jednoczesnie  odbierajgc prawdziwg rownosC¢ spoleczng
i polityczng wickszosci obywateli przez oddanie rzadow bardzo
ograniczonej liczbie oligarchow. Inni Grecy, choc¢ nie chcieli zyc
tak jak Spartanie, z podziwem spoglagdali na szacunek, jakim
otaczali oni prawo stuzgce jako oparcie we wrogim otoczeniu —
ktore zresztg sami sobie stworzyli.

Tyrani

Pierwszych tyranow w Swiecie greckim wyniosto do wladzy
pragnienie unikniecia dominacji oligarchow. Najstynniejsza ze
wczesnych tyranii nastata w Koryncie okolo 657 r. p.n.e.
w odpowiedzi na rzady oligarchow pod przywodztwem rodu
Bakchiadow. Pod ich rzadami w VIII i pierwszej potowie VII w.
p.n.e. Korynt zmienit si¢ w najsilniejsze gospodarczo panstwo-
miasto w archaicznej Grecji. Koryntianie byli tak bardzo
zaawansowani w budownictwie okretowym, ze inni Grecy
zamawiali statki u korynckich szkutnikow. Silna koryncka flota
umozliwita Bakchiadom zalozenie kolonii na Korkyrze
u polnocno-zachodniego wybrzeza Grecji oraz Syrakuz na
Sycylii; te kolonie mialy w przysztosci same stac si¢ potegami
morskimi.

Mimo roli, jakg odegrali w budowaniu dobrobytu Koryntu,
Bakchiadowie nie byli popularni z powodu brutalnosci, z jaka
sprawowali swe rzady. Kypselos, czlonek Kkorynckich elit,
ktorego matka byta Bakchiadka, postanowil przeja¢ wtadze,
opierajac si¢ na poparciu mas. Jak pisal pozniej Mikotaj
z Damaszku, ,Stat si¢ jednym z najznamienitszych obywateli
Koryntu, poniewaz byl odwazny, rozwazny i pomagat ludowi,
w odroznieniu od rzadzacych oligarchow, wyniostych
i brutalnych” (Excerpta de insidiis, 20, 6 = FGrH 90 F57.4-5).
Kypselos doprowadzit do obalenia rzgdow Bakchiadow dzigki
poparciu nizszych warstw ludnosci Koryntu oraz uzyskaniu
w Delfach sprzyjajacej przepowiedni, zapowiadajgcej sukces



jego powstania. Przejgwszy wiladze, bezlitosnie niszczyt
wszelkich rywali, ale jego popularnos¢ wsrod ludu pozostata
tak wielka, ze mogt rzadzi¢, nie otaczajac si¢ nawet strazg. Za
rzagdow Kypselosa Korynt czerpal zyski z eksportowania duzej
ilosci ceramiki, giownie do Italii i na Sycylie. Kypselos zalozyt
kolejne kolonie wzdluz szlaku morskiego wiodgcego do
zachodniej czesci Morza Srodziemnego, zapewniajgc tym
samym korynckim kupcom dochody z tego regionu.

Kypselos zmart w 625 r. p.n.e.; rzady przejal jego syn
Periander,  ktory  kontynuowat  agresywng  ekspansj¢
ekonomiczng Koryntu, zakladajac kolonie na poinocny zachod
i potlnocny wschod od Grecji celem zwickszenia wymiany
handlowej z ludami interioru, bogatymi w drewno i cenne
metale. Rozwijal tez kontakty handlowe Koryntu z Egiptem,
czego pamigtkg jest imi¢ nadane bratankowi Periandra -
Psammetych. W bogatym miescie kwitlo rzemiosto, sztuka
i architektura. Dzisiaj wcigz mozemy ogladac¢ ruiny kamiennej
Swigtyni  Apolla, ktorej budowe wowczas rozpoczeto.
W odroznieniu od ojca surowe rzady Periandra pozbawily go
poparcia mas. Utrzymat si¢ przy wladzy do Smierci w 585 r.
p.n.e., jednak wroga postawa ludnosci wkrotce doprowadzita do
obalenia jego nastepcy, Psammetycha. Wrogowie tyranii
w Koryncie sformowali nastepnie rzad, zlozony z osmiu
urzednikow oraz osiemdziesi¢cioosobowej rady.



Panstwo-miasto Korynt kwitlo dzieki dwu ruchliwym portom potozonym na obu
krancach ladowego przesmyku laczacego Peloponez ze srodkowag Grecjg. W VI w.
p.-n.e. Koryntianie wyrazili wdziecznosS¢ swemu patronowi Apollonowi za dobrobyt,
wznoszgac mu widoczng wyzej dorycka sSwigtynie ozdobiong 38 kolumnami.

Tyrania grecka z wielu powodéw stanowita specyficzng forme
rzadow. Cho¢ tyrani z definicji sg wladcami, ktorzy po wtadze
siegneli silg, a nie uzyskali jej legalnie drogg dziedziczenia,
sami zaktadali zwykle dynastie, pragngc przekazac¢ swe rzady
synom lub bratankom. Tyranami zostawali najczesciej
cztonkowie elit lub przynajmniej wyzszych sfer spolecznych,
ktorym udalo sie pozyskac poparcie zwyktych ludzi. Tam, gdzie
mezczyzni pozbawieni majgtku nie mieli praw obywatelskich
lub czuli si¢ pozbawieni praw w zyciu politycznym, tyrani
zapewne  pozyskiwali  poparcie obietnica  rozszerzenia
przywilejow na biedniejszg czeSC spoteczenstwa. Co wiecej,
tyrani zachowywali czasami istniejgce w panstwie-miescie
prawa i instytucje polityczne, by zapewniC¢ stabilnosc
spoteczenstwa.

Tak jak w Koryncie, wiekszosc tyranii dla zachowania wtadzy
musiala dbac¢ o poparcie mas swych panstw-miast, poniewaz to
cztonkowie mas stanowili wiekszoS¢ armii. Dynastia tyranow
z wyspy Samos we wschodniej czesci Morza Egejskiego, ktora



doszta do witadzy okolo 540 r. p.n.e., organizowata ogromne
prace publiczne na rzecz ulepszenia miasta i zapewniania
pracy. Za jej rzadow rozpoczeto budowe Swigtyni Hery, ktora
miala by¢ najwickszg swigtynig w Swiecie greckim, jak rowniez
radykalnie = poprawiono zaopatrzenie @w  wode  przez
doprowadzenie jej z odlegtego zrodta wykutym w skale tunelem,
ktorego imponujgce rozmiary mozna podziwia¢ do dzisiaj. Ten
cud inzynierii, wysoki niemal na dwa mery i dtugi na kilometr,
przechodzi przez sSrodek wysokiej na 240 metrow gory.
Pozniejsze tyranie panstw-miast na Sycylii takze upickszaty
swe miasta efektownymi Swigtyniami i budowlami publicznymi.

Podsumowujac, okreslenie ,tyran” w archaicznej Grecji nie
oznaczalo automatycznie wiadcy brutalnego i znienawidzonego,
tak jak dzisiaj rozumiemy to stowo. Grecy oceniali tyranow jako
dobrych badz zltych w zaleznosci od sposobu sprawowania
przez nich rzadow. Dzialajgc w interesie ludu, niektorzy tyrani
potrafili utrzymac poparcie przez cale dekady. Inni szybko
napotykali na rosngcg opozycje ze strony zazdrosnych o witadze
rywali lub sami prowokowali wojn¢ domowa, rzadzac
niesprawiedliwie i brutalnie. Poeta Alkajos z Mityleny na wyspie
Lesbos w poilnocno-wschodniej czesci Morza Egejskiego, sam
bedac wrogiem tyrana swego miasta, opisat taki konflikt okoto
600 r. p.n.e.: ,Zapomnijmy o0 naszym gniewie, porzucmy
gryzacy serce spor i domowag wojne¢, ktore wzbudzit miedzy
nami bog jakis, gubigc lud lecz dajac splendor Pittakosowi,
naszemu tyranowi, ktory sie don modli” (Fragment 70).
Poniewaz tyrani greckich panstw-miast dysponowali szerokg
wladza, a duzy jej zakres moze korumpowac nawet najlepsze
intencje, z czasem negatywne konotacje dotyczgce tyranii wziety
gore i staty sie powszechne. W ten sposob tyrani coraz bardziej
byli postrzegani jako ,tyranscy” we wspotczesnym znaczeniu
tego stowa.

Rozwoj ustroju politycznego Aten



Tradycja grecka bylo opisywanie waznych wydarzen
historycznych, takich jak zalozenie miasta czy spisanie praw,
jako dzieta pojedynczego ,tworcy” z zamierzchtej przesziosci.
Tak jak Spartanie, ktorzy za zatozyciela swego panstwa-miasta
uznawali legendarnego Likurga, Atenczycy twierdzili, ze ich
polis powstala dziecki dokonaniu jednego cztowieka.
W legendach atenskich zatozycielem miasta byl Tezeusz, ktory
stworzyl synojkizm wiosek potozonych na terenie AttyKki,
potwyspu polozonego w potudniowo-wschodniej czesci Grecji
i stanowigcego terytorium atenskiej polis. Poniewaz wybrzeze
Attyki miato kilka miejsc dogodnych do zatozenia portu,
Atenczycy byli znacznie bardziej nastawieni na zegluge
i kontakty zagraniczne od praktycznie odcietych od morza
Spartan.

Wedlug mitow Tezeusz byt wedrownym poszukiwaczem
przygod, ktorego najwickszym osiggnieciem bylo zgloszenie si¢
na ochotnika do udania si¢ wraz z zakladnikami na Krete, by
tam mogt pokona¢ Minotaura — zywigcego si¢ ludzkim mi¢sem
potwora o ciele mezczyzny i glowie byka, ktoremu oddawano na
pozarcie miodych Atenczykow i mtode Atenki jako zaptate za
zabicie syna krola Minosa. Tak jak inne stawne czyny Tezeusza,
zabicie Minotaura stalo si¢ popularnym motywem dziet sztuki.
.Prace” Tezeusza, jak nazywano je na wzor stynnych czynow
innego greckiego herosa, Heraklesa (dla Rzymian Herkulesa),
obejmowaly gtownie zwycieskie walki 2z zagrazajacymi
cywilizowanemu zyciu potworami i zbrodniarzami. W ten
spos6b nadawano mu status bohatera Kkulturowego,
promujgcego spoteczne i moralne zalety panstwa-miasta.
Herakles, bohater Grekow doryckich, styngt z tego, ze
pokonywat potwory i  bandytow = wylgcznie celem
zademonstrowania swojej nadludzkiej sity i umiejetnosci. Mity
o Tezeuszu czynily zen szczegolnie wlasciwego kandydata na
zalozyciela miasta takiego jak Ateny, ktorego mieszkancy
z dumg uwazali si¢ za tych, ktorzy nauczyli reszte Grekow
najwazniejszych aspektow cywilizowanego zycia w postaci



rolnictwa oraz misteriow na czes¢ Demeter eleuzynskiej. Wybor
Tezeusza na legendarnego zalozyciela panstwa-miasta stanowit
zatem przejaw atenskiego poczucia wyzszoSci przez roszczenia
do przeprowadzenia niegdys ,misji cywilizacyjnej” na rzecz
wszystkich pozostalych Grekow.

W odroznieniu od innych waznych miejsc zamieszkatych
w okresie mykenskim, Ateny najprawdopodobniej nie przezyty
katastrofalnego wyludnienia u schylku epoki brgzu, choc
wydaje si¢ mato prawdopodobne, by zupelnie ominely je skutki
powszechnych w tym czasie przemocy i zametu. Ludnosc¢ Attyki
zmalata w pierwszych latach wiekow ciemnych, tak jak ludnosc
calej Grecji. Jednak okoto 850 r. p.n.e. atenska gospodarka
rolna juz si¢ odradzalta - dowodza tego znaleziska
archeologiczne, takie jak model pojemnika mna ziarno
z pochowku kobiety, opisany w rozdziale 3. W okresie 800-700
p.n.e. liczba ludnosci Attyki gwaltownie rosta wraz z poprawag
warunkow gospodarczych; najwickszy przyrost nastgpit
w grupie wolnych rolnikéw. Ci drobni producenci zywnosci
najpewniej domagali si¢ partycypacji w atenskiej polityce,
poniewaz uwazali za sprawiedliwe posiadanie przynajmniej
ograniczonej rownosci politycznej i uznania za obywateli.
Niektorzy z nich zyskali majgtek wystarczajacy do zakupu
wyposazenia hoplity; tak jak ich odpowiednicy w innych
panstwach-miastach, zapewne zaczeli wywiera¢ nacisk na
cztonkow elity, rzgdzacych najpewniej dotychczas Atenami
w systemie dos¢ szerokiej oligarchii. Rywalizacja wsrod
oligarchow o status i bogactwo prowadzila do podziatow
i zapewne zmusila do uznania roszczen celem zapewnienia
dalszego udzialtu hoplitow w pospolitym ruszeniu. Atenska
biedota wczesnie zyskala prawa obywatelskie; wyjasnienie tego
procesu jest jednak rownie trudne dla Aten, co dla innych
panstw-miast, ze wzgledu na brak zrodel. Najprawdopodobniej
ubozsi obywatele zastuzyli sobie na partycypacje polityczng
z racji swej stuzby w atenskim wojsku w roli lekkozbrojnych.

Czy na tym wczesnym etapie rozwoju ustrojowego Ateny



znajdowaly si¢ juz na drodze do demokracji? Naukowcy
spierajg sie co do tego. Zroédla, co prawda rozproszone
i niejednoznaczne, moim zdaniem sugerujg jednak, ze w koncu
VII w. p.n.e. meska czes¢ obywateli Aten — czyli bogaci, hoplici
i biedota — wyksztalcila po raz pierwszy w dziejach Grecji (a
zatem i w historii Swiata) forme rzgdow, ktorg mozna slusznie
nazwacC demokracjg. Wzglednie mozemy tez powiedzieC, ze po
dtugotrwalym okresie sporow i konfliktow miedzy bogatszymi
i biedniejszymi obywatelami wykonano pierwszy i najwazniejszy
krok w kierunku demokracji. Byla to tez ograniczona
i niekompletna forma demokratycznych rzadow. Wreszcie nie
byla to jedyna demokracja w Grecji — inne panstwa-miasta (o
ktorych posiadamy znacznie mniej informacji) takze tworzyty
demokratyczne rzady.

Mimo to jednak atenskie panstwo-miasto w formie rozwinietej
po wiekach ciemnych oznaczalo wazny przetom w organizacji
politycznej i spotecznej. Przyjmujgc te interpretacje, nadal
trudno jednak wyjasni¢ przyczyny, dla ktorych Ateny rozwinety
si¢ w demokracje¢, zamiast na przyklad wytworzy¢ ograniczong
oligarchi¢ na podobienstwo spartanskiej. Czynnikami, ktore
by¢ moze sprzyjaly rozwijaniu si¢ w Atenach zalgzkow
demokracji, byly zapewne szybki wzrost liczby ludnosci oraz
poczucie wzglednego egalitaryzmu wsrod obywateli, pozostate
po surowych warunkach wiekow ciemnych, gdy wickszosc
mierzyla si¢ z podobnymi zagrozeniami i problemami. Czynniki
te wystepowaly jednak w catej Grecji w wiekach ciemnych i na
poczatku okresu archaicznego, a zatem nie wyrozniajg Aten
sposrod tych panstw-miast, w ktorych demokracja si¢ nie
rozwinela. By¢ moze wzrost liczby ludnosci chtopskiej w Attyce
byt na tyle szybki, ze miala ona lepsze niz gdzie indziej
warunki, by domagac¢ si¢ udzialu w rzgdach. Ich sita
i jednolitos¢ uwidocznity si¢ na przyktad w roku 632 p.n.e., gdy
~.naptyneli ze wsi” celem pokrzyzowania proby przejecia wladzy
przez atenskiego arystokrate imieniem Kylon (Tukidydes, Wojna
peloponeska, 1, 126, 7). Kylon byl niegdys zwyciezca Igrzysk



Olimpijskich oraz zieciem tyrana Megary Teganesa; zamierzatl
z pomocg garstki zwolennikow oglosic si¢ tyranem.

Skape dowody zrodlowe pozwalaja przypuszczac, ze
w poczatkach VII w. p.n.e. wszyscy wolno urodzeni dorosli
mezezyzni w Atenach posiadali prawo udzialu w zgromadzeniu
(ekklesia, czyli .zgromadzenie wezwanych”), na Kktorym
wybierano na okres roku dziewieciu urzednikow nazywanych
archontami (,rzadzgcymi”). Archontowie Kkierowali rzadem,
rozstrzygali spory i wydawali wyroki w sprawach oskarzen
o przestepstwa. Tak jak wczesniej, elita spoleczna nadal
dominowata w atenskim zyciu politycznym i wykorzystywata
swQj status, by zapewni¢ wybor swoich przedstawicieli na
archontow. Czyniono to by¢ moze przez organizowanie
wlasnych zwolennikOw oraz nawigzywanie sojuszy z innymi
wptywowymi czlonkami elit. Prawo biednych do uczestnictwa
w zgromadzeniu miato poki co niewielkie znaczenie, poniewaz
poza wybieraniem archontow mna zgromadzeniach nie
podejmowano wielu decyzji. Zapewne tez zgromadzenie byto
zwolywane rzadko, gdy dotychczasowi archonci zdecydowali, ze
nadszed! juz czas.

Sojusze polityczne zawierane pomiedzy cztonkami elity byty
zapewne nietrwate. Rywalizacja pomiedzy mezczyznami
zazdrosnymi o wptywy mogla przybrac¢ brutalny charakter. Po
nieudanej probie zaprowadzenia tyranii przez Kylona, w 621 r.
p.n.e. — by¢ moze pod presja hoplitow - wybrano jednego
z Atenczykow imieniem Drakon, by stworzyt zestaw praw
sprzyjajacych rownosci i stabilnosci. Drakon zastynagt z karania
Smiercig za wickszos¢ przestepstw. Atenczycy zapamictali jego
prawa jako budzace rowng groze co jego imi¢ (drakon to po
grecku ,smok” lub ,zmij”). Tak jak inni Grecy, Atenczycy
stosowali kare Smierci za morderstwo i najciezsze przestepstwa,
takie jak zdrada. Natomiast z nieznanych nam dzisiaj powodow
reformy Drakona jedynie zwickszyly napiecia i niestabilnosc
polityczng. Pogarszajaca si¢ od pewnego czasu sytuacja
gospodarcza attyckich chtopow prowadzita do dalszego



podsycania niepokojow. Glodni rolnicy byli gotowi do
desperackich czynow, by moc wyzywiC¢ siebie i rodziny.
Pozniejsi Ateniczycy nie pami¢tali juz, co spowodowalo ten
kryzys gospodarczy; wiedzieli tylko, ze stronami w grozgcym
krwawg wojng domowa konflikcie byli bogaci przeciwko
biednym.

Jedng z przyczyn niepokojow moglo byc to, ze oOwczesna
wzgledna stabos¢ rolnictwa prowadzila do stopniowego
skupiania ziemi w reku coraz mniejszego grona ludzi.
W samowystarczalnym gospodarstwie, ktore zapewne stanowito
znaczng czesc¢ owczesnych gospodarstw rolnych, stabsze zbiory
oznacza¢ mogly gtod. Co wiecej, rolnicy nie dysponowali
sposobem na latwg zamian¢ nadwyzki produktow w majgtek
trwaly, taki jak pienigdz, ktory moglby stanowi¢ zapas na
ciezkie czasy - monety wowczas jeszcze nie byly
w powszechnym uzyciu. W gorszych czasach, by przetrwac,
nalezalo pozycza¢ zywnoSC¢ od bogatszych. Gdy mozliwosc
pozyczania wyczerpywala sie, zapewne musieli porzucac ziemie¢
i szukac zajecia, by moc wyzywi€ rodziny; najczesciej zapewne
wynajmowali si¢ do pracy na polach zamozniejszych rolnikow.
W takich warunkach zdolniejsi lub byc¢ moze cieszgacy si¢
wickszym szczesciem rolnicy mogli zyskiwa¢ mozliwosc
uzytkowania, a nawet wlasnosci ziemi tych, ktorym sie nie
powiodto. Niezaleznie od przyczyn, w okresie przed 600 r. p.n.e.
wielu biednych Atenczykow utracito prawa do swej ziemi na
rzecz bogatszych wlascicieli ziemskich. Kryzys osiggnal takie
rozmiary, ze wielu zubozatych rolnikow nie bylo w stanie
splaca¢ swych diugow i stawato si¢ niewolnikami. Kryzys
gospodarczy doprowadzit Ateny na skraj politycznego tgpnigcia.

Reformy Solona

Przed uptywem 25 lat od wprowadzenia reform Drakona
warunki zycia biedoty atenskiej staty sie tak fatalne, ze grozito
to wybuchem wojny domowej. Zdesperowani Atenczycy w 594 r.



p.n.e. dali Solonowi specjalne uprawnienia, by zreformowat
prawa i roztadowal kryzys. Zlozenie wladzy w rece jednego
cztowieka bylo decyzjg niezwykla jak na panstwo-miasto
rzgdzone dotychczas w mysl zasady podejmowania decyzji przez
zgromadzenie. Jak wyjasnia Solon w swej autobiograficznej
poezji, starat si¢ on utrzymac rownowage miedzy interesem
zamoznych pragngcych utrzymac¢ stan posiadania oraz
ubogich, ktorzy domagali si¢ redystrybucji ziemi odebranej
wielkim wtascicielom. Jego stynne ,strzasSniecie dlugow” — jak to
nazywali Atenczycy — w pewien (nieznany nam dokladnie)
spos6b uwolnito tych, ktorych gospodarstwa byly zadtuzone.
Nie przeprowadzono natomiast nowej dystrybucji ziemi. Solon
zakazal takze sprzedawania Atenczykow w niewole za dilugi
i zadbal o uwolnienie tych obywateli, ktorzy zostali sprzedani
przez wierzycieli. Sukces ten upami¢tnit wersami napisanymi
na temat reform: ,Do Aten, przez bogow stworzonej ojczyzny,
przywiodtem sprzedanych w niewole — sprawiedliwie lub nie”
(fragment 36).

Probujgc  zrownowazyC¢  wplywy  polityczne  bogatych
i biednych, Solon wprowadzit takze reforme¢ dzielgcg obywateli-
mezezyzn na cztery klasy w  zaleznosci od uzyskiwanego
dochodu: ,piecCsetmiarowcow” (pentakosiomedimnoi, tych,
ktorych rocznych dochod wynosit piecéset miar zboza),
-.konnych” (hippeis, z dochodem trzystu miar), zaprzeznych
(zeugitai, z dochodem dwustu miar) oraz tetow — ,robotnikow”
(thetes, mniej niz dwiescie miar). Im wyzszy byt dochod
obywatela, tym wyzszy urzad publiczny mogt on objac; teci
natomiast nie mogli obejmowa¢ zadnych urzedow. Solon
potwierdzit jednak prawo tej najliczniejszej warstwy spolecznej
do uczestniczenia w zgromadzeniu. Najwazniejsza z reform
Solona byto utworzenie Rady (boule) zlozonej z czterystu
mezezyzn, ktorej zadaniem bylo tworzenie porzadku obrad
zgromadzenia (niektorzy badacze przesuwajg powstanie Rady
na czasy pozniejsze). Cztonkowie Rady byli wybierani na drodze
losowania, najprawdopodobniej jedynie sposrod czionkow



trzech wyzszych klas spotecznych. Reforma ta miata duze
Zznaczenie, poniewaz uniemozliwiata elitom zdominowanie obrad
zgromadzenia przez ustawianie porzgdku obrad w sposob
korzystny dla interesow zamoznych, a niekorzystny dla
biednych. Solon zapewne zapoczatkowal takze praktyke
regularnego zwotywania zgromadzenia. Wszystkie te reformy
wzmocnity pozycje zgromadzenia jako prawodawcy w panstwie-
miescie i w ten sposob posrednio przyczynily si¢ do wzrostu
znaczenia politycznego Kklasy tetow, ktory mial nastgpic
w Atenach w ciggu nastepnych stu piecdziesieciu lat.



iwemeld |
Wwampdumopes peu
lozpeu Aujo80 ¥F¥

Yoemeud
‘a1zpes ‘nlodjod

OO0l

OO0l OO0l OO0l

‘alufom :o alzhrap
‘MOYIUpIZINn 1oghm ¥

BUO0)0S dewlojal od
ualy fonsn

eRIqAm

Y

(Amopn) pks)
YIVITAH

e1a1qA

A

¥

IMSNALY AN

esey T
ese e
BSe 7w

BSe 1
e1Igfm

L 3
dAAMOAdNT]

AINHZAYINOdODZ

Yy r 4

MINHEVY MS

IDINOHDHY

xx

el Zens”

DVdOHdY

NLSAHALZD
Yavy




Pomimo ograniczen w sprawowaniu urzedow dla Kklasy
o najmniejszych dochodach, podziat klasowy wprowadzony
przez Solona wzmacnial czynniki ksztattujace podstawy
demokracji, poniewaz umozliwial awans spoteczny. Brak
bezposrednich podatkow dochodowych utatwiat
przedsiebiorczym obywatelom poprawe swojego losu. Jesli
komus udato si¢ zwiekszy¢ dochody, mogl znalez¢ sie w klasie
uprawnionej do petnienia urzedow. Jeden z tych, ktéremu sie
to powiodlo, umiescit w centrum Aten figur¢ konia oraz
inskrypcje upami¢tniajgcg awans z czwartej do drugiej klasy
dochodowej: ,Anthemion, syn Difilosa, posag ten zlozyl
w ofierze bogom, przeszedlszy z klasy thetow do klasy hippeis
[konnych]” (Arystoteles, Ustrgoj polityczny Aten, 7, przel.
Zbigniew Piotrowicz). Reformy Solona z czasem umozliwity
Atenczykom stworzenie systemu spoteczno-politycznego, ktory
znacznie bardziej niz Spartanski sprzyjal indywidualne;j
inicjatywie i przemianom spolecznym.

Rownie wazne dla przywrocenia rownowagi i spokoju
w spoteczenstwie byly dokonane przez Solona reformy
sadownictwa. Wprowadzit on zasade, ze kazdy obywatel mogt
wysungcC oskarzenia o szeroki wachlarz przestepstw w imieniu
ofiary. Co zapewne najwazniejsze, wprowadzit prawo apelacji do
zgromadzenia dla kazdego, kto uwazal podjete w jego sprawie
decyzje czy wydane wyroki za niesprawiedliwe. Dzi¢ki tym
dwom reformom Solon uczynil wymiar sprawiedliwosci sprawg
nalezagcg do wszystkich obywateli, a mnie jedynie tych
bogatszych, ktorzy pelnili urzedy publiczne. Te reformy
sagdownictwa korzystne dla zwyklego cztowieka Solon
zrownowazyt jednak poszerzeniem witadzy ,Rady, ktora zbiera
si¢ na gorze boga wojny Aresa” (Demostenes, Mowy, 20.157);
rade te zwyklo sie nazywac po prostu ,Areopagiem” (,wzgorzem
Aresa”). Cztonkami Areopagu zostawali archonci po ukonczeniu
rocznej kadencji sprawowania urzedu. To zgromadzenie bytych
archontow moglo — jesli jego cztonkowie wykazali po temu wole



— posiadac wielkg wtadze, poniewaz w tym czasie orzekato ono
w sprawach o najciezsze przestepstwa, a szczegdlnie
w sprawach, w ktorych oskarzonymi byli czynni archonci.
Solon zapewne oczekiwal tez, ze Areopag wykorzysta swojg
wladze dla ochrony jego reform.

Jak na swoje czasy system polityczny Aten byt niezwykly —
nawet w tej wczesnej fazie swojego rozwoju ku demokracji.
Dawal bowiem wszystkim obywatelom pici meskiej mozliwosc
skutecznej partycypacji w stanowieniu praw i wymierzaniu
sprawiedliwosci. Nie wszyscy jednak byli z niego zadowoleni.
Odwiedzajacy Ateny w czasach Solona krol miat rzekomo
pogardliwie stwierdzic¢, ze jego zdaniem atenski system rzgdow
jest absurdalny. Przypatrujac si¢ obradom atenskiego
zgromadzenia, wyrazil swe zaskoczenie faktem, ze czotowi
politycy w swych mowach mogli jedynie zaleca¢ pewne
dziatania, a propozycje te byly nastepne poddawane pod
glosowanie wszystkich obywateli. Jak mowit: ...u Grekow
przemawiajg medrey, a decydujg nieuki” (Plutarch, Solon 5,
przet. Mieczystaw Brozek). Niektorzy Atenczycy bedacy tego
samego zdania co wladca — ze bogatych nalezy utozsamiac
z medrcami, biednych zas z glupcami — nieustannie spiskowali
celem  obalenia reform = Solona. Sympatycy rzgdow
oligarchicznych mieli odtgd co pewien czas rzuca¢ wyzwanie
atenskiemu systemowi rzadow.

Od tyranii do reorganizacji demokratycznej

Solon wprowadzal tez reformy obliczone na zapewnienie
poprawy gospodarczej, jak mna przyklad zakaz eksportu
produktow rolnych z wyjatkiem oliwy oraz wymog, by ojcowie
wyuczali swych synow zawodow dajgcych chleb. Mimo jego
wysitkow w Atenach wybucht jednak kolejny dlugotrwaty
konflikt, ktory trwal az do polowy VI w. p.n.e. Konflikt ten
wynikat z rywalizacji o wplywy i urzedy posrod czlonkow elity
oraz nierozwigzanych problemow biednych Atenczykow.



W wyniku tych napiec¢ nastaty rzady tyranii — jeden z czotowych
obywateli Aten, Pizystrat, rozpoczal dlugotrwaly i brutalny
marsz po wladze z pomoca bogatych przyjaciot, a takze biedoty,
ktorej obroncg sie okrzykngt. Dopiero po trzeciej probie, w 546
r. p.n.e., Pizystrat wreszcie zostal tyranem Aten. Otoczyl si¢
strazg przyboczng, lecz nadal zabiegal o poparcie mas,
zapewniajgc fundusze na zakup narzedzi rolniczych dla
potrzebujacych ich chlopow i oferujgc najbiedniejszym
zatrudnienie przy pracach publicznych takich jak poprawa
drog, budowa wielkiej Swigtyni Zeusa oraz fontann
zapewniajacych lepszy dostep do wody pitnej. Podatek, jaki
natozyt na produkcje rolng - jeden z nielicznych przypadkow
bezposredniego opodatkowania w dziejach Aten - zapewniat
fundusze niezbedne dla udzielania pozyczek rolnikom oraz
finansowanie wielkich projektow budowlanych. Pizystrat
nakazat takze, by sedziowie jezdzili po wioskach Attyki celem
rozpatrywania spraw na miejscu i oszczedzenia rolnikom
koniecznosci podrozowania do sgdow w miescie. Prawa Solona
oraz utrwalone juz instytucje pozostaly niezmienione. Tak jak
wczesniejsi tyrani Koryntu, Pizystrat wspierat gospodarke,
kulture i architekture Aten. Za jego czasow na przykitad
atenska ceramika zaczela wypierac koryncka
z miedzynarodowych rynkow.

Po Smierci Pizystrata w 527 r. p.n.e. wladze przejal jego
najstarszy syn Hippiasz. Jego polityka bylo obsadzanie urzedow
krewnymi i przyjaciolmi, co jakis czas jednak pozwalal tez
rywalom sposrod elit pelni¢ urzad archonta, by w ten sposob
czesciowo roztadowywacC napiecia wywotane ta dominacjq.
W koncu jednak bogaty rod Alkmeonidow porozumiat sie ze
Spartg, by wystata ona wojsko celem obalenia Hippiasza. Ta
niezwykla decyzja wynikala z przekonania Spartan, ze jako
obywatele najpotezniejszej greckiej polis majg obowigzek bronic
wolnosci innych Grekow (wylaczywszy co prawda Helotow).
W powstatej prozni politycznej przywodca Alkmeonidow,
Klejstenes, starat si¢ pozyskaC masy, obiecujac szeroko



zakrojone reformy demokratyczne. Jego obietnice wymierzone
byly w jego najzagorzalszego wroga, Isagorasa, ktory w r. 508
p.n.e. zostal archontem. Isagoras starat si¢ zablokowac reformy
Klejstenesa, ponownie wzywajac na pomoc Spartan. Ci
odpowiedzieli przychylnie, uznawszy Isagorasa za prawdziwego
obronce atenskiej wolnosci — zdaniem Spartan demokracja nie
oznaczala wolnosci, lecz nieograniczone uleganie kaprysom
mas. Wobec obcego najazdu wickszos¢ Atenczykow zjednoczyla
sie¢ przeciwko Isagorasowi i jego sprzymierzencom. Ta niezwykta
demonstracja woli oporu szybko przyniosta kres konfliktowi
miedzy Atenami a Spartg. Konflikt ten zasiat jednak ziarno
nieufnosci pomiedzy obydwoma panstwami-miastami, ktore
mialo przynies¢ gorzkie owoce w postaci wojny toczonej przez
kolejne pokolenie, poczgwszy od potowy V w. p.n.e.

Gotowosc¢ zwyktych ludzi do przelewania krwi w obronie
planow Klejstenesa umozliwita mu jeszcze wicksze poglebienie
demokracji i stworzenie systemu, z ktorego Ateny miaty
zaslyng¢ w catej Helladzie. Trwalosc¢ jego reform sprawita, ze
poOzniejsi Atenczycy widzieli w nim giownego tworce demokracji
okresu Kklasycznego. Klejstenes przede wszystkim uczynit
z istniejgcych wczesniej wiosek Attyki, natomiast z przedmiesc
Aten (nazywanych ,demami”, demoi) elementy atenskiej
organizacji politycznej. Obywatele zorganizowani w demach
zajmowali si¢ bezposrednio zarzadzaniem Kkrajem. Przede
wszystkim dbali o prowadzenie ewidencji obywateli w kazdym
demie, czyli listy mezczyzn powyzej 18 roku zycia
uprawnionych do glosowania na zgromadzeniu. Kazdy dem byt
takze, w zaleznosci od potozenia, przydzielony do jednego
z trzydziestu posrednich szczebli organizacji zwanych trytiami,
po dziesiec dla kazdego z trzech regionow Attyki (dziesiec trytii
dla wybrzeza, dziesie¢ dla rownin i dziesie¢ dla miasta).
Wreszcie istniato tez dziesieC okregow administracyjnych
zwanych phylai, fylami (gr. ,plemiona”), utworzonych przez
przydzielenie po jednej trytii z kazdego regionu Aten; nie byly
to, wbrew nazwie, jednostki utworzone na zasadzie wspolnego



pochodzenia.

Ten skomplikowany system podziatu gtosujacych, zastepujacy
wczesniejszy podzial na cztery {yle, skladat sie zatem
z dziesieciu grup, ktorych cztonkowie nie zamieszkiwali jednej
okolicy. Reorganizacja mapy politycznej Aten oznaczata zatem,
ze miejscowi notable nie mogli juz tatwo kontrolowac przebiegu
wyborow przez naciski na biednych mieszkancow swej okolicy.
Klejstenes zapewne zamierzatl w ten sposob ztamac sile swych
oligarchicznych rywali. W kazdym razie system dziesieciu fyli,
kazdej ztozonej z demow z roznych czesci Attyki, stanowit
administracyjng podstawe¢ umozliwienia petnienia urzedow
w Atenach przedstawicielom mozliwie szerokiego grona
obywateli. Szczegolnie istotna byla wprowadzona przez
Klejstenesa innowacja w postaci wybierania w drodze losowania
po piecdziesieciu przedstawicieli kazdej fyli, by przez rok
zasiadali w Radzie Pieciuset (zastepujacej Rade Czterystu
Solona). Liczba reprezentantow 2z kazdego demu byla
proporcjonalna do liczby ludnosci. Co najwazniejsze, dziesieciu
mezczyzn pelnigecych co roku funkcje wodzow (strategoi),
dzierzacych najwicksza wladze cywilng i wojskowag w panstwie-
miescie, wylanianych bylo w wyborach po jednym dla kazdej
z fyl. Fyle stanowily takze podstawe organizacji pospolitego
ruszenia wojskowego. Stworzona przez Klejstenesa organizacja
administracyjna byla skomplikowana, jednak jej celem byto
roztadowywanie konfliktow pomiedzy obywatelami przez
zwickszanie partycypacji we wiadzy politycznej. Nie jest latwo
zidentyfikowac rzeczywiste motywy kierujgce Klejstenesem,
jednakze  podkopywanie  przezen @ istniejacych  sojuszy
politycznych pomiedzy cztonkami elit bez watpienia sprzyjato
poglebianiu demokracji i promowaniu stabilnosci polityczne;j.

Okoto 500 r. p.n.e. Klejstenes zakomnczytl zatem budowe
systemu rzgdow opartego na bezposredniej partycypacji
mozliwie wielu obywateli. To, ze stworzony przez niego
w okresie zametu system okazat sie trwaly i zdolny do dalszych
reform ku demokracji, oznacza, ze musial opiera¢ si¢ na



istniejacych wczesniej dgzeniach do systemu demokracji
bezposredniej, nie przedstawicielskiej. Z pewnoscig, bedac
czlonkiem atenskiej elity zabiegajacym o poparcie, Klejstenes
kierowat si¢ takze pragnieniem dania ludowi tego, czego ten
pragnat. To, ze opart si¢ na demach, w wickszosci znajdujacych
si¢ poza miastem, oznacza, ze czynniki sprzyjajace demokracji
musialy mie¢ swe zrodta w tradycyjnych formach zycia
wiejskiego. Zapewne poparcie dla koncepcji szerokiej
partycypacji w rzgdach wynikatlo z faktu, 2ze wsrod
mieszkancow wsi panowal wzgledy egalitaryzm. Kazdy miatl
prawo glosu w sprawach codziennego zycia i musial
przekonywac¢ innych do poparcia swych pomystow, nie zas
uciekac si¢ do przymusu. W codziennych sprawach malej
spotecznosci, zwlaszcza w sprawach dotyczacych organizacji
swiat religijnych i sktadania ofiar, musieli bra¢ udzial wszyscy
mieszkancy, od mnajbiedniejszego chtopa po najbogatszego
ziemianina; ze wzgledow praktycznych musieli dyskutowac
i zawieraC kompromisy, przynajmniej jezeli pragneli osiggnac
cokolwiek jako spotecznosc.

Co wiecej, poniewaz w tym okresie wielu bogatych atenskich
wlascicieli ziemskich zdawato si¢ mieszka¢ w granicach miasta
(nawet jesli utrzymywali tez dom pod miastem), w wyniku
reform Klejstenesa tracili oni mozliwos¢ dominowania
w dyskusjach i codziennym zyciu demow wiejskich. W kazdym
razie idea, ze mechanizm podejmowania decyzji politycznych
powinien opieraC Si€ na perswazji, nie zaS na narzucaniu
pogladow, odpowiadala duchowi przemian intelektualnych,
jakie nastepowaly w schylkowym okresie archaicznym.
Propozycje ustrojowe musialy byC poparte wiarygodnymi
i przekonujgcymi argumentami, odpowiadajacymi nowym
pradom myslowym. Wilasnie te prady mialy si¢ stac¢ jednym
z najbardziej trwatych osiggniec cywilizacji greckie;j.

Nowa literatura i nowa mysl



Az do schytku okresu archaicznego jedyna greckg formag
literackg byta poezja. Najstarsza poezja grecka — dzieta Homera
i Hezjoda — tworzone byly w jednym rytmie. Znacznie bardziej
zroznicowana rytmicznie byla nowa odmiana poezji — liryka,
ktora wyksztatcila sie w konicu okresu archaicznego. Poematy
liryczne byly o wiele krotsze od epopei Homera czy poematow
dydaktycznych Hezjoda. Siegaly one po wiele tematow, jednak
wykonywane byly zawsze przy akompaniamencie muzycznym,
najczesciej liry (rodzaju matej harfy, od jej nazwy pochodzi
nazwa gatunku literackiego) lub tez instrumentu detego
zwanego aulos. Poeci tworzgcy utwory na chor, tacy jak Alkman
ze Sparty, pisali piesni przeznaczone na uroczystosci na czesc
bogow, upamietniajgce wazne wydarzenia z dziejow panstwa-
miasta, stawigce zwyciestwa w zawodach lub na wojnach lub
tez dla orszakow Slubnych. Poeci liryczni piszacy piesni dla
jednego wykonawcy podkreslali znaczenie indywidualnej
ekspresji na najrozniejsze tematy.

Najbardziej osobistym tematem bylo wuczucie mitosci,
a najslynniejsza poetka tworzaca liryke milosng byla Safona.
Urodzona okoto 630 r. p.n.e. na wyspie Lesbos, w wieku
trzydziestu lat byla juz stawna dzi¢ki swej tworczosci. Zostata
zmuszona do emigracji na odlegla Sycylie, zapewne ze wzgledu
na fakt, ze ona i jej rod sprzeciwiali si¢ rzgdom tyrana rodzimej
Mityleny. Jej poematy z pasja opisuja psychologiczne skutki
mitosci, niewiele jednak mowig o mitosci fizycznej. Przykladem
jest jej kunsztowny wiersz na temat uczuc¢ zywionych wobec
innej kobiety:

Wydaje mi si¢ dorownywac bogom
Mezczyzna, ktory naprzeciwko ciebie
Siedzi i chtonie z bliska, urzeczony,
Stodkie twe stowa,

Stuchajgc smiechu, co budzi pragnienie.
I moje serce w piersi on dzis sptoszyl,
Bo ledwie spojrze na ciebie, nie umiem
Doby¢ juz glosu,



Jezyk sie tamie, delikatny ogien

Pod skorg cialo me nagle przebiega,

W oczach mrok, widziec przestaje zupelnie,
W uszach mi szumi,

Pot mnie oblewa, dreszcz przejmuje cala,
Robi¢ sie bardziej zielona od trawy

I sama sobie bliskg Smierci wtedy,

Juz si¢ wydaje.

Safona, fragment 31, przel. Jerzy Danielewicz

Archiloch z Paros, ktory zyl zapewne w pierwszej potowie
VII w. p.n.e., zastynal z wierszy na tematy tak odmienne jak
zaginieni na morzach przyjaciele, kpina z odwagi na polu bitwy
oraz zawiedzionej mitosci. Gorzka sita jego poetyckich
szyderstw miata rzekomo skloni¢ ojca i dwie corki do
samobojstwa po tym, jak Archiloch wykpit ich w swych strofach
W zemscie za przerwanie przez ojca romansu miedzy
Archilochem a jedna z corek, Neobulg. Niektorzy wspolczesni
krytycy uwazaja, ze wiersze o Neobuli i jej rodzinie dotyczg
raczej fikcyjnych osob i mialy za cel jedynie wykazanie
przesmiewczych umiejetnosci Archilocha, ktorego poezja kpigca
stanowita lustrzane odbicie wierszy stawigcych. Mimnermos
z Kolofonu, inny poeta liryczny tworzacy w VII w. p.n.e., pisat
rapsodie stawigce mlodosc¢ i uzalajace si¢ nad jej ulotnoscig:
.nie dtuzsza niz czas, gdy stonce oswieca rownin¢” (Fragment
2).



Waza malowana w stylu czarnofigurowym stosowanym w okresie archaicznym,
pokazuje procesje stanowigca element greckiego rytuatu weselnego. Malzenstwo byto
prywatnym porozumieniem pomiedzy rodzinami, na mocy ktorego panna miloda
przenosita sie¢ do domu pana mlodego. Mniejsza scena na obwodzie naczynia ukazuje
Tezeusza zabijajacego Minotaura.

Poeci liryczni pisali takze na tematy aktualne i polityczne —
z takich wierszy styneli szczegolnie Solon i Alkaios. Tematyke te
kontynuowali Simonides, jego bratanek Bakchylides oraz
Pindar tworzgcy w VI i V w. p.n.e. Upami¢tniali oni heroiczne
czyny wojenne oraz sukcesy w ogolnogreckich zawodach
sportowych. Zawody takie przyciggaly zamoznych zawodnikow,
gotowych nagradzac¢ poetow zdolnych umiejetnie stawic ich
zwyciestwa. Niekiedy poeci liryczni sSwiadomie zajmowali
krytyczne stanowisko wobec tradycyjnych wartosci, takich jak
przewagi wojenne. Safona na przyklad napisata w jednym
z wierszy: ,Ci mowig: «ezdzcy», tamci zas «piechotar, Inni
«okrety na tej czarnej ziemi sg najpi¢ckniejsze», ja tymczasem
mowi¢: «To, co ktos kocha»” (Fragment 16, przel. Jerzy
Danielewicz). Zwrot ku uczuciom indywidualnym, jaki nastgpit
u poetow lirycznych, takich jak Safona, stanowil nowy etap
rozwoju greckiej wrazliwosci literackiej i stanowi inspiracje dla



poetow az po dzien dzisiejszy.

U schytku okresu archaicznego datujg si¢ takze
najwczesniejsze dzieta greckiej prozy. Mysliciele, dzisiaj zwykle
okreslani mianem filozofow, ktorzy rownie trafnie mogliby byc
nazywani naukowcami-teoretykami badajacymi zjawiska
fizyczne, tworzyli utwory prozatorskie, w ktorych dawali wyraz
nowym sposobom myslenia. Niektorzy z nich wyrazali swe idee
takze przez utwory poetyckie. Mysliciele ci, pochodzgcy giownie
z panstw-miast Jonii, rozwijali radykalnie nowe idee na temat
Swiata ludzkiego i jego relacji ze Swiatem nadprzyrodzonym.
W ten sposob powstata w Grecji filozofia. Potozenie geograficzne
Jonii, sgsiadujgcej z niegreckimi kulturami Azji Mniejszej,
kontakty ze starszymi cywilizacjami Egiptu i Bliskiego Wschodu
pozwalaly jonskim myslicielom na poznawanie i czerpanie
inspiracji od swych sgsiadow ze wschodniej czesci basenu
Morza Srodziemnego. Poniewaz w tym czasie w Grecji nie
istniaty zadne formalne szkoly, mysliciele tacy jak jonscy
przekazywali swoje idee, biorgc uczniow i wygtaszajgc publiczne
wyktady, jak rowniez tworzgc teksty prozatorskie i poetyckie, te
ostatnie celem recytacji przed zainteresowanymi osobami.
Osoby uczace sie u takich myslicieli lub uczeszczajace na ich
wystepy mogly pozniej rozpowszechniac te idee.

Wiedza zdobyta na Bliskim Wschodzie wptyne¢ta na jonskich
myslicieli tak samo jak tamtejsza sztuka na greckich artystow.
Artysci zdobigcy wazy oraz rzemieslnicy dekorujacy metalowe
naczynia nasladowali bliskowschodnie motywy zwierzece
i roslinne. Greccy rzezbiarze tworzyli reliefy narracyjne na wzor
asyryjskich oraz posagi o znanej z Egiptu orientacji frontalne;j.
Egipt zainspirowat tez greckich architektow do
wykorzystywania kamienia do budowy kolumn, stosowania
ornamentacji, a takze inspirowal forme¢ calych budowli.
Podobnie ze wschodu na zachod naptywala wiedza na temat
regularnosci w ruchu gwiazd i planet, odkrytych przez
babilonskich astronomoéow. Wiedza ta okazala si¢ szczegodlnie
przydatna jonskim myslicielom w sformulowaniu wnioskow na



temat natury swiata fizycznego. Pierwszy z jonskich teoretykow,
Tales z Miletu (ok. 625-545 p.n.e.) mial przewidzie¢ zacmienie
stonca w roku 585 p.n.e., co oznacza, ze musiat posigsc wiedze
wypracowang w Babilonie. Wspolczesni astronomowie watpig,
by Talesowi rzeczywiscie udalo si¢ przewidzie¢ zacmienie;
historia ta dowodzi jednak, jak duzy byl wpltyw wschodniej
nauki i matematyki na jonskich myslicieli. Opierajgc si¢ na
znajomosci faktu, ze ruchy cial niebieskich sg regularne,
mysliciele tacy jak Tales, a takze pochodzacy z Miletu
Anaksymander (ok. 610-540 p.n.e.), wyciggneli rewolucyjny
wniosek, ze Swiatem fizycznym rzadzg pewne prawa natury, nie
zas arbitralne decyzje istot nadprzyrodzonych. Pitagoras, ktory
okoto 530 r. p.n.e. emigrowal z Samos do potudniowej Italii,
uwazal, ze caly swiat mozna bylo wyjasni¢ za pomoca liczb.
Jego doktryny inspirowaly do systematycznego studiowania
matematyki oraz numerycznych aspektow harmonii muzycznej,
jak rowniez do uznania istnienia duszy ludzkiej jako formy
nieSmiertelne;.

Mysliciele ci proponowali radykalnie nowy sposob rozumienia
rzeczywistosci. Ich zdaniem ludzie mogli badac¢ oraz wyjasniac
zasady funkcjonowania Swiata, poniewaz fenomeny natury nie
byly wynikiem ani przypadku, ani tez arbitralnej woli. Ten
nacisk na istnienie praw rzadzgcych naturg stanowil podstawe
pozniejszej mysli filozoficznej i naukowej. Swiat i wszystkie byty
nazywano kosmosem - jako ze stowo to oznaczalo pickny
porzadek (stad mnasze slowo ,kosmetyka”). Postulowane
uporzadkowanie  jako  charakteryzujace @ kosmos  bylo
postrzegane jako pickne, poniewaz nie bylo przypadkowe.
Regularnos¢ wszechswiata obejmowata nie tylko ruchy ciat
niebieskich, ale takze wszystko inne: pogode, zycie roslin
i zwierzat, fizycznosc i psychike cztowieka oraz wszystko inne.
Poniewaz wszechswiat byl uporzadkowany, byt zatem mozliwy
do zrozumienia. Poniewaz mozna bylo go zrozumiec, ludzie byli
w stanie wytlumaczy¢ wydarzenia dzi¢cki przemysleniom
i doswiadczeniom. Tworcy powyzszych pogladow uwazali za



konieczne opieranie swych wnioskow na przestankach, tak by
moc przekonywac innych, przedstawiajgc im dowody. Innymi
stowy, wierzyli w site logiki (stowo pochodzace od greckiego
stowa logos, oznaczajacego miedzy innymi ,rozumowe
wyjasnienie”). Myslenie oparte na rozumie stanowito
decydujacy pierwszy krok na drodze ku znanej nam dzisiaj
postaci filozofii i mnauki. Zywione przez tych myslicieli
przekonanie, ze za zjawiskami naturalnymi stojg przyczyny
i prawa, bylo diametralnie odmienne od tradycyjnego
postrzegania przyczyn zjawisk w mitologicznym wptywie bostw.
Oczywiscie wielu wspotczesnym trudno bylto zaakceptowac tak
ogromng zmian¢ w sposobie rozumienia Swiata, dlatego starsza
tradycja wyjasniania zjawisk jako aktow woli bogow
wspotistniata z nowymi ideami.

Idee jonskich myslicieli rozprzestrzenialy si¢ zapewne powoli,
poniewaz nie istnialy wowczas zadne Srodki masowego
przekazu. Niewielu ludzi moglo tez sobie pozwoli¢ na to, by
zosta¢ zwolennikami tych myslicieli, po c¢zym powrocic
w rodzinne strony i przekazywac¢ ich mysl innym. Dla
wickszosci zwyklych 1ludzi codziennoscia byly magiczne
praktyki oraz wiara w bogow i boginie, ktore bezposrednio
wptywaly na zycie, zdrowie i dobrobyt oraz na zjawiska natury.
Pomimo dos¢ ograniczonego wplywu jonskich myslicieli na
Swiat starozytny dokonali oni ogromnie waznego kroku
w dziejach intelektualizmu — rozdzialu nauki od mitu i religii.
Demonstrujac niezaleznosS¢ umystu charakteryzujgcg ten nowy
kierunek myslenia, Ksenofanes z Kolofonu (ok. 580-480 r.
p.n.e.) ostro skrytykowat tradycyjne postrzeganie bogow jako
niewiele wiecej niz bardzo zepsutych ludzi, ktorzy przypadkiem
tylko sg nieSmiertelni. Potepial na przyklad przedstawienie
bogow w poezji Homera i Hezjoda, poniewaz bostwa posiadaty
ludzkie wady i stabosci, takie jak ztodziejstwo, rozwigztosc
i oszustwo. Ksenofanes odrzucat takze powszechne
przekonanie, ze bogowie przypominajg z wygladu ludzi:

Jest jeden bog, najwiekszy wsrod bogow i ludzi, ktory nie przypomina ludzi ani



ksztaltem ani mysla (...) Ludzie uwazaja, ze bogowie rodza si¢ tak jak oni, i ze
bogowie noszg ubrania i majg ciata jak ludzie i mowia tak samo (...). Jesli jednak
krowy, konie i lwy mialyby rece lub mogly rysowac¢ rekoma i wytwarzac
przedmioty takie jak ludzie, wowczas konie narysowatyby bogoéw w postaci koni,
krowy jak krow; uczyniliby ciata bogow podobnymi do tych, ktore ma kazde ze
zwierzat.

Clement, Miscellanies 5.109.1-3 = D-K 21B23, 14, 15

Niektorzy wspolczesni naukowcy nazywaja te przemiany
w Swiecie greckim narodzinami racjonalizmu, nieuczciwym
bytoby jednak okresla¢ mityczny czy religijny sposob myslenia
jako ,nieracjonalny”, jesli termin ten rozumie si¢ jako
.bezmyslny” czy ,glupi”. Starozytni rozumieli, ze ich zycie
nieustannie podlegato wptywowi sil, nad ktorymi nie panowali
ani ich nie kontrolowali, totez przypisywanie nadprzyrodzonych
przyczyn sitom natury czy tez epidemiom nie bylo w zadnym
wypadku czyms nieracjonalnym. Nowy, naukowy sposob
myslenia zakladat, ze dla logicznego wyjasniania konieczne jest
zaprezentowanie namacalnych dowodow. Popularnos¢ czy
przynaleznosc¢ do tradycji nie mogly juz dluzej wystarczyc, by
uznawac za prawde opowies¢ uwazang za wyjasnienie zjawiska
naturalnego. W ten sposob jonscy mysliciele odeszli od
tradycyjnego sposobu myslenia starozytnego Bliskiego
Wschodu, bogatego w mitologie, ktora zainspirowala takze mity
greckie.

Przyjecie pogladu, ze zamiast wyglaszaC¢ niepoparte niczym
stwierdzenia, ludzie muszg poda¢ powody wyjasniajace
wyznawane przez nich prawdy oraz przekonywac innych
o stusznosci swych wnioskow, bylo najwazniejszym
osiggnieciem wczesnych myslicieli jonskich. Racjonalizm oraz
przekonanie, ze swiat mozna zrozumiecC jako cos wiecej niz
jedynie zabawke w rekach niewidzialnej i niezrozumialej woli
boskiej, dawaly nadziej¢ na poprawe swego losu dzieki
wlasnym wysitlkom. Jak napisat Ksenofanes: ,Bogowie nie
ujawnili wszystkiego Smiertelnym od poczatku; z czasem, dzieki
poszukiwaniom, ludzie mogg odkryc¢ to, co lepsze” (Stobaeus,
Anthology, 1.8.2 = D-K 21B18). Jak inni mysliciele jonscy,



Ksenofanes wierzyl w istnienie bogow, ale odpowiedzialnosc za
doskonalenie zycia ludzkiego skladal wylgcznie na barki
samych ludzi. Zadaniem ludzkosci bylo zatem odkrywac to, co
najlepsze, po czym starac si¢ wcieli€ to w zycie.



Od wojen perskich do Atenskiego
Zwigzku Morskiego



Btad popelniony przez atenska dyplomacje uruchomit
najwicksze zagrozenie, z jakim kiedykolwiek musieli zmierzyc
si¢ starozytni Grecy, narazajgc Hellade na najazd ogromnych
wojsk Persji. W roku 507 p.n.e. Atenczycy lekali sie¢ ponownej
interwencji spartanskiej na rzecz sprzeciwiajacej sie reformom
Klejstenesa frakcji  oligarchicznej. Poszukujac  pomocy
przeciwko najwickszej potedze greckiej, Atenczycy wystali
poselstwo z prosba o ochrong ze strony wtadcy Persji Dariusza I
(pan. 522-486 r. p.n.e.). Persja byla zdecydowanie
najwiekszym, najbogatszym i najpotezniejszym militarnie
panstwem oOwczesnego Swiata. W Sardes, siedzibie perskich
wladz regionalnych Azji Mniejszej, atenscy postowie spotkali si¢
z gubernatorem i przedstawicielem perskiego wladcy (w perskiej
terminologii nazywanym satrapg). Gdy ten wystuchal prosby
o sojusz i opieke przeciwko Sparcie, odpowiedzial: ,Ale kim
jestes w Swiecie i gdzie mieszkasz?” (Herodot, Dzieje, 5,73).
Z perspektywy perskiej Ateny byly tak nieznaczne, ze satrapa
perski nigdy o nich nie styszal. Jednak dwa pokolenia pozniej
Ateny mialy panowa¢ nad obszarem zwanym Atenskim
Zwigzkiem Morskim. Przejscie Aten z niebytu do mocarstwowej
pozycji bylo zupelnie nieoczekiwane: nastgpilo po trwajgcym
pokolenie okresie desperackich dzialan zbrojnych, ktore
zapoczatkowaly okres klasyczny w dziejach Grecji (500-323
p.n.e.).

KALENDARIUM

507 p.n.e.: Atenczycy posylaja postow do Persji, probujac zawrzec¢ sojusz
500-323 p.n.e.: okres klasyczny dziejow Grecji

499 p.n.e.: wybuch powstania w Jonii

494 p.n.e.: Persowie tlumig ostatnie osrodki powstancow jonskich

490 p.n.e.: Dariusz posyta ekspedycje karng na Ateny; zwyciestwo atenskie pod



Maratonem

483 p.n.e.: odkrycie obfitych zl6z srebra w Attyce. Ateny na wniosek
Temistoklesa rozpoczynajg budowe silnej floty wojennej

482 p.n.e.: ostracyzm Arystydesa (wezwanego do powrotu z wygnania w 480 r.
p.n.e.)

480 p.n.e.: Kserkses na czele ogromnej armii najezdza Grecj¢. Zwyciestwo
perskie pod Termopilami i greckie pod Salaming

479 p.n.e.: bitwa pod Platejami w Grecji i pod Mykale w Azji Mniejszej

478 p.n.e.: Sparta posyla Pauzaniasza jako dowodce¢ wojsk greckich walczacych
z Persjg

477 p.n.e.: Ateny przejmuja przywodztwo Zwigzku Morskiego

475 p.n.e.: Kimon przywozi do Aten szczatki herosa Tezeusza

465 p.n.e.: katastrofalne trzesienie ziemi w Lakonii, bunt helotow w Messenii
465-463 p.n.e.: bunt wyspy Tazos przeciwko Zwigzkowi Morskiemu.

462 p.n.e.: Kimon na czele atenskich wojsk udaje si¢ na pomoc Spartanom, ci
pomoc odrzucaja.

461 p.n.e.: reformy Efialtesa; ugruntowanie demokracji bezposredniej
w Atenach.

460-450 p.n.e.: narastanie wrogosci miedzy Atenami a Sparta; poczatek
wyptacania diet sedziom i innym urzednikom w Atenach

454 p.n.e.: katastrofalna wyprawa Zwiazku Morskiego do Egiptu; przeniesienie
skarbca Zwigzku z Delos do Aten

451 p.n.e.: przyjecie ustawy Peryklesa o obywatelstwie

450 p.n.e.: przerwanie dzialan wojennych Zwiazku Morskiego przeciwko Persji
447 p.n.e.: poczatek programu budowli publicznych w Atenach

446-445 p.n.e.: Ateny i Sparta zawierajg sojusz, planowany na trzydziesci lat.
443 p.n.e.: ostracyzm glownego przeciwnika politycznego Peryklesa

441-439 p.n.e.: bunt wyspy Samos przeciw Zwigzkowi Morskiemu

440-430 p.n.e.: wzrost napi¢cia pomiedzy Atenami a Sparta

Dzieje tego incydentu miedzy Atenami a Persjg ujawniajg sity
prace do konfliktu, ktory miat zdominowac historie wojskowag
i polityczng Grecji w V w. p.n.e. Po pierwsze, dwie glowne potegi
Grecji kontynentalnej — Ateny i Sparta — pozostawaty nieufne
wobec siebie. Jak pisano wczesniej, Sparta postata w ostatniej
dekadzie VI w. p.n.e. armi¢ do Aten celem interwencji przeciw
Klejstenesowi i jego demokratycznym reformom. W wyniku tych
dziatan w obronie wolnosci (jak ja usprawiedliwiano) siedemset
rodow atenskich zostalo zmuszonych do wudania si¢ na
wygnanie. Wowczas jednak Spartanie zostali upokorzeni -



obywatele atenscy zebrali si¢ w armi¢ i zmusili obcych do
odwrotu,  jednoczesnie  zadajac cios ich  reputacji
niezwyciezonych wojownikow. Od tego momentu Spartanie
postrzegali Ateny jako wroga, rzecz jasna z wzajemnoscig. Po
drugie, ekspansja Persji w kierunku zachodnim doprowadzita
do podporzgdkowania greckich panstw-miast na wybrzezu Azji
Mniejszej; Persowie powierzyli je rzgdom podporzadkowanych
sobie tyranow. Jako ze Persja kontrolowala teraz wschodnie
wybrzeze Morza Egejskiego, Grecy mieli powody obawiacC si¢
perskich planéw co do ich wlasnych ziem. Poniewaz ani
Persowie, ani Grecy nie wiedzieli zbyt wiele o sobie nawzajem,
niezmiernie tatwo moglo dojs¢ do brzemiennych w skutki
nieporozumien.

Nierowny konflikt

Atenscy poslowie skierowani do Sardes naiwnie zaktadali, ze
Ateny stang si¢ rownowaznym partnerem perskiego wtadcy
zwigzanego obronnym sojuszem, poniewaz Grecy byli
przyzwyczajeni do zawierania traktatow na podobnych
warunkach. Gdy satrapa zazadal od Atenczykow ofiarowania
ziemi i wody jako symbolicznego dopelnienia zawarcia traktatu,
ci poczatkowo nie zrozumieli wlasciwie znaczenia tych gestow.
Z punktu widzenia Persow oznaczalo to oficjalne uznanie
zwierzchnosci perskiego wiladcy. Perska oficjalna ideologia
zakladala, ze wladca dominowal nad wszystkimi innymi
ludzmi, co wykluczalo mozliwos¢ zawierania traktatow na
rownych warunkach. Gdy postowie ateniscy zrozumieli
znaczenie gestow, niechetnie zgodzili si¢ publicznie okazac
podporzadkowanie swego panstwa-miasta, poniewaz nie chcieli
powracac do niego bez sojuszu. Po powrocie jednak spotkali si¢
zZ gniewnym przyjeciem zgromadzenia, oburzonego
symbolicznym podporzgdkowaniem si¢ obcemu panstwu przez
wlasnych postow. Mimo tej reakcji zgromadzenie nie postato do
Sardes kolejnego poselstwa celem zadeklarowania



jednostronnego wypowiedzenia traktatu przez Ateny. Dariusz
zatem nie miat zadnych powodow przypuszczac, by stosunki
persko-atenskie ulegly zmianie. Wedlug jego wiedzy Ateny
nadal byly jego dobrowolnym sojusznikiem, z czym wigzal si¢
obowigzek okazywania czolobitnosci i postuszenstwa wymagany
od wszystkich smiertelnikow. Atenczycy z kolei nadal uwazali
si¢ za niepodlegtych i niezwigzanych jakimikolwiek
obowigzkami wzgledem perskiego wiadcy.



~.Czarnofigurowa” waza przedstawia ci¢zkozbrojnych piechuréw w metalowych
helmach, kryjacych si¢ za swymi tarczami, podczas gdy nieopancerzeni lucznicy
ostrzeliwujg nieprzyjaciela. Stosowanie ré6znych formacji na polu walki sprawiato, ze
ubodzy mezczyzni, ktorych nie bylo sta¢ na kosztowny metalowy pancerz, mogli
stuzy¢ w obronie swej polis, uczgc si¢ uzywania tanszej broni miotajgce;j.

To niepowodzenie dyplomatyczne stalo si¢ przyczyna serii
wydarzen, ktorych kulminacja byl najazd na Grecje
kontynentalng przez ogromne perskie sily ladowe i morskie.
Ogromne panstwo perskie przewazalo nad Grecjg materialnie
pod kazdym wzgledem — od zasobow metali po liczbe zolnierzy.
Grecy byli wowczas w stanie wystawia¢c na drodze pospolitego
ruszenia obywateli armie zlozone z  ciezkozbrojnej
i lekkozbrojnej piechoty, tucznikow i oszczepnikow, jazdy,
posiadali tez okrety wojenne. Czeste konflikty pomiedzy
panstwami-miastami nauczyly Grekow stosowania skutecznej
taktyki, jednakze perska przewaga liczebna czynita z konfliktu
cos na ksztatt walki stonia z niewielkim rojem komarow. W tak
nierownym konflikcie zwycigestwo greckie wydawalo si¢ malo
prawdopodobne, a nawet niemozliwe. Rownie
nieprawdopodobne, zwazywszy na sklonnos¢ do podziatow
miedzy panstwami-miastami — bylto to, ze az 31 polis (znikoma



mniejszosSC) polaczy sie sojuszem przeciwko tak ogromnie
przewazajacemu nieprzyjacielowi i pozostanie w nim wiernie,
mimo strachu i niezgody trapigcych je w ciggu lat zmagan
z nieporownywalnie potezniejszym wrogiem.

Panstwo perskie bylo tworem wzglednie nowym. Ojczyzna
Persow znajdowala si¢ w dzisiejszym potudniowym Iranie,
a jezyk perski wywodzit si¢ z pnia indoeuropejskiego. Dzisiejszy
jezyk uzywany w Iranie — farsi — pochodzi od starozytnego
jezyka perskiego. Zatozycielem imperium byt Cyrus (pan. 560-
530 p.n.e.), ktory obalil panstwo Medow. To ostatnie, ktorego
osrodek znajdowal si¢ w dzisiejszym polnocnym Iranie,
powstatlo w koncu VII w. p.n.e; Medowie razem
z Babilonczykami w 612 r. p.n.e. zniszczyli Asyrie. Wiladza
Medow rozciggata sie az po granice Lidii w srodkowej Azji
Mniejszej. W roku 546 p.n.e. Cyrus podbit Lidie, przez co
podporzadkowal sobie takze greckie panstwa-miasta na
zachodnim wybrzezu Azji Mniejszej, ktore podlegaly wiladzy
lidyjskiego witadcy Krezusa (pan. ok. 560-546 p.n.e.).

Za panowania Dariusza [ panstwo perskie rozciggalo si¢ na
tysigce kilometrow, od Egiptu i Azji Mniejszej przez
Mezopotami€ po dzisiejszy Afganistan i zachodnie granice Indii,
oraz od Azji Srodkowej po Ocean Indyjski. Zamieszkiwaly ja
dziesigtki milionow przedstawicieli wielu ludow i jezykow.
Panstwo przejeto strukture administracyjng od Asyryjczykow;
satrapowie wtadali ogromnymi terytoriami, wladca perski zas
nie przejmowat si¢ zanadto sposobem, w jaki traktowali jego
poddanych. Obowigzkiem satrapy bylo utrzymywanie
porzadku, wystawianie wojska na zadanie wladcy oraz
posytanie podatkow do krolewskiego skarbca. Podatki w postaci
zywnosci, cennych metali i innych dobr naptywaly do wiadcy
z calego terytorium panstwa; kontyngenty tworzace jego armie¢
posiadaly najrozniejsze uzbrojenie i wyposazenie, stosowaty
odmienne taktyki i postugiwaly si¢ najrozniejszymi jezykami.
Dowodzenie taka armia bylo niezwykle skomplikowane, jak
zawsze w przypadku armii zlozonych 2z ro6znorodnych



kontyngentow, zupelnie pozbawionych doswiadczenia we
wspotdziataniu na polu walki.

Podatki Sciggane z licznych poddanych daly perskim wiadcom
bogactwo niewytrzymujgce jakiegokolwiek poréwnania. Perscy
wladcy na wszelkie sposoby podkreslali swg wspanialosc
i wielkos¢ ponad kazdego innego cztowieka. Jako jedyni nosili
purpurowe szaty; rozScietanych przed nimi czerwonych
dywanow nie mogt tkng¢ stopa nikt inny; studzy w obecnosci
wladcy zastaniali twarze dtonmi, tak by wiladca nie oddychat
tym samym powietrzem co oni. Ich patace zdobily rzezby
przedstawiajgce wladcow jako wyzszych od wszystkich innych
ludzi. Aby wyrazic¢ troske o poddanych oraz ogrom posiadanych
zasobow, wiladca zywit okoto 15 tysiecy dworzan i innych
zwolennikow, sam jednak spozywal positki za zastong, ukryty
przed wzrokiem swych gosci. Grecy, zadziwieni potegg
i rozrzutnoscig perskiego wtadcy, nazywali go ,wielkim krolem”.

Wtladcy perscy nie uwazali si¢ za bogow, ale raczej za
narzedzia w reku najwyzszego bostwa religii perskiej — Ahura
Mazdy. Religia perska, oparta na naukach proroka Zaratustry,
postrzegala sSwiat na sposob dualistyczny - jako pole
nieustannej bitwy pomiedzy dobrem a ztem. W odro6znieniu od
innych ludow starozytnego Bliskiego Wschodu oraz Grekow
Persowie nie skladali ofiar ze zwierzat. Waznym elementem ich
rytuatow religijnych by! natomiast ogien, rozpalany na
specjalnych ottarzach. Religia starozytnych Persow dotrwata do
naszych czasow jako Zoroastryzm, ktorego wyznawcy zachowali
centralng role ognia w swoich praktykach. Mimo
autokratycznych rzadow, starozytni perscy wiadcy zwykle nie
ingerowali w sprawy religijne swoich poddanych. Zdawali sobie
sprawe, ze takie mieszanie si¢ w tradycyjne wierzenia i praktyki
moze staC sie¢ zrodtem destabilizacji i buntow, przed ktorymi
drza wiadcy imperiow.

Wybuch wojny



Najstynniejsze wojny w dziejach starozytnej Grecji — tak zwane
wojny perskie, ktore mialy miejsce w latach dziewiecdziesigtych
V w. p.n.e oraz w latach 480-479 p.n.e. — wybuchly wraz
z powstaniem mieszkancow panstw-miast Jonii (potozonych na
wybrzezu Azji Mniejszej oraz na przylegltych don wyspach)
przeciwko perskiej wladzy. Jak pisano wyzej, joniscy Grecy
utracili swojg niepodleglos¢ nie na rzecz Persji, ale wladcy Lidii
Krezusa w potowie VI w. p.n.e. Jak to barwnie opisat Herodot
w pierwszej ksiedze swych Dziejow, Krezus puszyl si¢ swymi
sukcesami i bogactwem, ktore stato si¢ ponadczasowe — do
dzisiaj mowimy o kims, ze jest ,bogaty niczym Krezus”. Lidyjski
wladca podjal nastepnie probe podbicia ziem nalezgcych
niegdyS do panstwa medyjskiego. Zanim jednak wyruszyt
z wyprawg, poradzit si¢ delfickiej wyroczni, czy warto siegngc
po ziemie, do ktorych prawa roscit sobie takze wtadca Persii.
Wyrocznia data znamienng odpowiedz, ze jesSli Krezus uderzy
na Persow, zniszczy wielkie krolestwo. Zachecony nig Krezus
w roku 546 wyruszyl na czele armii na wschod, zostal jednak
pobity i utracit swoje ziemie na rzecz perskiego wiadcy Cyrusa,
ktory w ten sposob przejal tez zwierzchnig wiladze nad Jonig.
Zwyciezca pozwolit nastepnie Krezusowi poskarzyC si¢
wyroczni, ze jej przepowiednia okazata si¢ katastrofalnie
fatszywa; ta jednak odpowiedziatla, ze gdyby Krezus byl
prawdziwym medrcem, zadatby wyroczni drugie pytanie: czyje
krolestwo zniszczy, perskie czy tez moze wilasne. Krezus ze
wstydem musial przyznac racje wyroczni.

W roku 499 p.n.e. joniskie panstwa-miasta wszczely rewolte
przeciwko rzgdzacym nimi tyranom — Grekom, ktorym Persowie
powierzyli zwierzchnos¢ nad rodakami po opanowaniu Azji
Mniejszej. Jonowie wystali poselstwa do kontynentalnej Grecji,
proszac o pomoc wojskowg. Krol Sparty Kleomenes wykluczyt
udzielenie jakiejkolwiek pomocy po tym, gdy ujrzat
przywieziong przez Jonow mape¢ i dowiedzial sie, ze uderzenie
w serce Persji wymagatoby trzech miesiecy marszu z terenu
Jonii. Tak jak inni Spartanie i Grecy, nie mial wczesniej



wiekszego pojecia na temat geografii Bliskiego Wschodu.
Tymczasem atenskie zgromadzenie przeglosowalo przylaczenie
si¢ do polozonego na pobliskiej wyspie Eubei panstwa-miasta
Eretria, i wystanie wojska na pomoc Jonom. Atenscy zolnierze
dotarli az do Sardes, dawnej stolicy Krezusa i siedziby perskie;j
satrapii. Wkrotce jednak Atenczycy i Eretrianie powrocili do
domow, gdy wojska jonskie zostaty rozbite przez perskie posiitki.
Perscy wodzowie nastepnie do 494 r. p.n.e. sttumili powstanie.
Dariusz skierowat do dJonii swego wodza Mardoniusza
z zadaniem zreorganizowania regionu; zaskoczyl! Jonow,
zastepujac niepopularne tyranie demokratycznymi rzgdami.
Poniewaz perski wladca zainteresowany byl wylgcznie
lojalnoscig swoich poddanych, gotow byt uczyc¢ sie na biedach
i pozwala¢ Jonom rzadzi¢ swymi sprawami wedle wlasnego
uznania, o ile tylko mialoby to zapewni¢ ich wiernosc
i powstrzymalo kolejne bunty przeciwko perskiej wiadzy.

WiesSc o pomocy udzielonej przez Ateny jonskiemu powstaniu
wywotala gniew Dariusza. Juz sam fakt zuchwalego
przeciwstawienia si¢ mu byt dos¢ oburzajacy; w dodatku
jednak wuczynili to po symbolicznym zadeklarowaniu swej
ulegtosci przez zlozenie jego satrapie darow z ziemi i wody.
Cho¢ w jego oczach Grecy nie mieli znaczenia, poprzysiggt
pomscic to wiarotomstwo dla zasady, by przywroci¢ rownowage
w Swiecie, ktory z natury powinien podlegac jego witadzy. Grecy
twierdzili pozniej, ze perski wladca kazal jednemu
z niewolnikow powtarzac przy kazdym positku ,Panie, pami¢taj
o Atenczykach” — tak by mniezliczone zagadnienia zwigzane
z rzgdzeniem tak wielkim panstwem nie sprawily, by zapomniat
o swej przysiedze (Herodot, Dzieje, 5, 105). W 490 r. p.n.e.
Dariusz postat zatem {flot¢ wiozaca wojska majgce ukarac
Eretrian i Atenczykow. Persowie zdobyli i spalili Eretrie, po
czym wylgdowali na pobliskim poétnocno-wschodnim wybrzezu
Attyki w poblizu wioski nazywanej Maraton. Wraz z Persami
przybyt stary Hippiasz, wygnany syn atenskiego tyrana
Pizystrata, ktory spodziewat si¢ odzyskania wladzy w Atenach.



Poniewaz zolnierze perscy znacznie przewyzszali liczebnie
pospolite ruszenie atenskie, Atenczycy poprosili Sparte i inne
panstwa-miasta o udzielenie im pomocy wojskowej. Atenski
goniec skierowany do Sparty zastyngt z przebycia 225
kilometrow dzielgcych Ateny od Sparty w ciggu zaledwie dwoch
dni. Jednak przed bitwg pod Maratonem do Atenczykow
zdazyto dotrze¢ wojsko wystawione przez Plateje, niewielkie
panstwo-miasto na terenie sgsiadujgcej z Attyka od poinocy
Beocji. Platejczycy uwazali, ze winni sg Atenom dtug
wdziecznosci za pomoc udzielong im trzydziesci lat wczesniej
przeciwko Tebom. Sptata tego dlugu wymagala ogromnej
odwagi, jako ze wszystkie znaki na niebie i ziemi wskazywaty
na to, ze ceng za dotrzymanie moralnego zobowigzania bedzie
zniszczenie ich miasta przez Persow.

Wszyscy spodziewali sie perskiego zwyciestwa. Zolnierze
greccy, ktorzy nigdy wczesniej nie widzieli wojsk perskich,
odczuwali strach na sam widok przerazajacych (dla Grekow)
obcych strojow, w tym spodni. W tych czasach Grecy nosili
jedynie tuniki i sandaty. Co wi¢cej, liczebnoS¢ wojsk perskich
pod Maratonem byla ogromna w poréwnaniu do kontyngentu
atenskiego i platejskiego. Ateniscy wodzowie — rada dziesi¢ciu
strategow wybieranych dorocznie oraz jeden urzednik wojskowy
— pozostawali pod ogromng presja szybkiego dziatania, gdyz
zwloka mogla skloni¢ zgromadzenie do przeglosowania
kapitulacji. Ponadto zwolennicy oligarchii wewnatrz Aten
mogliby pokusi¢ si¢ o zawarcie zdradzieckiego porozumienia
z Persami - w  koncu niedawne = zaprowadzenie
demokratycznych rzagdow w Jonii dowodzito, ze perski wiadca
gotow jest sie uklada¢ 2z kazdym, Kkto zapewni mu
postuszenstwo poddanych. Atenczycy i Platejczycy
przygotowywali sie¢ zatem do ataku na szerszy szyk perskKi;
w tym celu ostabili centrum szyku, wzmacniajac jednoczesnie
skrzydta. Aby skroci¢ do minimum czas narazenia swych
szykoOw na ostrzat perskich lucznikow, wodzowie greccy pod
kierownictwem Miltiadesa z Aten (ok. 550-489 p.n.e.) skierowali



swych hoplitow do ataku biegiem. Pokonujac naturalng chec do
ucieczki, greccy hoplici ruszyli przez réownine Maratonu pod
deszczem strzat do ataku na Persow. Gdy szyki zwarly sie,
Grecy, dzieki dlugosci swych wioczni i lepszemu uzbrojeniu
ochronnemu, pokonali przeciwnikow. W zacietej walce
wzmocnione skrzydta greckie rozbily perskie skrzydta, po czym
uderzyly z obu stron na centrum wrogiej armii. Persowie zostali
zepchnieci na mokradta, gdzie — niezdolni do ucieczki — jeden
po drugim padali ofiarg zwyciezcow.

Armia atenska pospieszyla nastepnie z powrotem do odlegtych
o 40 kilometrow Aten, by ochroni¢ swe miasto przed mozliwym
atakiem perskiej floty. Dzisiejsze biegi dlugodystansowe
upamictniajg nazwg i dystansem stynny bieg greckich zotnierzy
z 490 r. p.n.e. Gdy Persowie pozeglowali do domoéw, nie
atakujgc  Aten, mieszkancy (przynajmniej zwolennicy
demokracji) radowali si¢, pelni niedowierzania. Persowie, wrog
niebezpieczniejszy od wszystkich innych, wycofali si¢. Odtad
przez dziesieciolecia najwickszym zaszczytem dla Atenczyka
byto moc powiedziec: ,walczytem pod Maratonem”.

Symboliczne znaczenie maratonskiego zwyciestwa znacznie
przewyzszalo jego rzeczywiste skutki. Kleska ekspedycji karne;j
rozwscieczyta Dariusza, ktory uznat ja za obraze dla swego
prestizu, nie zas z powodu jakiegokolwiek zagrozenia dla jego
panstwa. Tymczasem zwykli obywatele atenscy, ktorzy tworzyli
rdzen atenskiej armii, dowiedli gotowosci do walki w obronie
swej wolnosci, nie poddajac sie¢ wrogowi, ktorego potega
i reputacja gwarantowata katastrofe w przypadku prawie
pewnej przegranej. Niespodziewane zwyciestwo odniesione pod
Maratonem podniosto pewnosc siebie Atenczykow; atenscy
zolnierze odtad mieli zawsze chwali¢ si¢, ze stane¢li do walki
przeciwko barbarzyncom, mimo ze Spartanie nie zdotali przyjsc
na czas z pomocg. Zawsze odtad stawili tez wiernos¢ swoich
platejskich sprzymierzencow.



Wielka inwazja perska

Zdobyta pod Maratonem pewnosc¢ siebie utwierdzita
Atenczykow w woli oporu przeciwko gigantycznemu najazdowi
perskiemu, ktory spadt na Grecje w 480 r. p.n.e. Dariusz
poprzysiagl zemste, jednak zgromadzenie kontyngentow
wojskowych ze wszystkich czesci ogromnego panstwa zajeto tyle
czasu, ze nie zdotat go ukonczy¢ przed swa Smiercig. To jego
syn Kserkses I (pan. 486-465 p.n.e.) poprowadzit zatem wojsko
i flote przeciwko Grecji. Wojsko perskie miato by¢ tak ogromne,
ze — jak twierdzili pozniej Grecy — przemarsz przez przerzucony
nad Hellespontem (cieSning rozdzielajagca Grecje od Azji
Mniejszej) most pontonowy zajmowal jej siedem dni i siedem
nocy — Kserkses spodziewal si¢, ze sama wieSC o potedze jego
armii sktoni greckie panstwa-miasta do poddania si¢ bez walki.
Uczynily tak greckie polis z poilnocnej i Srodkowej Grecji,
poniewaz znajdowaly si¢ bezposrednio na drodze najezdzcy,
a ich niewielka ludnos¢ nie dawata najmniejszych szans na
stawienie skutecznego oporu. Persow poparly tez Teby, wazne
panstwo-miasto w Beocji, lezace okoto 60 kilometrow na poinoc
od Aten, spodziewajgc si¢ zapewne uzyskania korzysci po
perskim zwyciestwie. Teby i Ateny byly od dawna w konflikcie
o to, czy Plateje powinny by¢ wolnym panstwem-miastem, czy
tez podlegac tebanskiej zwierzchnosci.

Przeciwko perskiemu najazdowi zawigzata si¢ koalicja 31
panstw-miast, w wi¢kszosci potozonych na terenie Grecji
srodkowej i Peloponezu. Za przywodce wybrano Sparte, jako
posiadajaca najsilniejszg armie lgdowg. Koalicja zwrocita si¢
o pomoc do Gelona, tyrana Syrakuz, najpotezniejszego
greckiego polis na Sycylii. Pomoc jednak nie nadeszta, gdyz
Gelon w zamian za wsparcie domagal si¢ otrzymania
dowodztwa nad catymi sitami greckimi, na co nie chcieli si¢
zgodzi¢ przywodcy Sparty i Aten. W tym samym czasie Gelon
toczyt tez wojne z Kartaging, poteznym fenickim miastem
w Afryce Polnocnej, zdotat jednak pokonac wielkg armi¢
kartaginska w bitwie pod Himerg na polnocnym wybrzezu



Sycylii. Mozliwe, ze kartaginska wyprawa na Sycylie i perska
inwazja w Grecji zostaly uzgodnione, by zaangazowacC Swiat
grecki w jednoczesng wojne na dwoch frontach.



unpoo1 | 0€ 0 mA(/é WHAIZAdOAdS (06) esasyasy emeidim == Ils134 eajuRIS BlUPOYIRZ ==
.f. TZ 0 W (06%) esaulalely | BSAlEQ BMEIAM oo aujesnau emysued _H_

4 f./ (z6¥) esowopieyy emesdim =0 ifsiad adkfelfzids emysued 55

ANSYId AMVEdAM 03apisus||aH My zbimz emysued ==

> anysiad Aufop

Jed

: =5-— HIMSNOT
=

Y-F)o2 w SOIUA DY,

@ LIV oY iols

SOUAYS S 08 m soyna‘y

e111213
os [6

olopfeUY

I %;@ H7Zd0NW

mhﬁmﬁammog\

0 m—u_u:n.n_

*
W_...
1

-. 2 m__nn_cbl \ e
/r 2 2

.!!Ir||..11

[ & @ £ A




Spartanie dowiedli swej odwagi, gdy trzystu z nich pod wodza
Leonidasa, wraz z innymi oddzialami greckimi, zatrzymato na
kilka dni armi¢ perskg w ciasninie zwanej Termopile (,gorgce
bramy”) u wschodniego wybrzeza srodkowej Grecji. Kserkses
byt zaskoczony, ze te niewielkie greckie sity nie wycofaly si¢ na
sam widok jego wspaniatej armii. Na Spartanach nie zrobito to
wrazenia. Jeden ze zwiadowcow Kserksesa, ktory dotart do
ciasniny, doniost, ze widzial Spartan spokojnie siedzacych
przed swymi umocnieniami i czeszacych dtugie wtosy. Persowie
byli zaskoczeni ta obojetnoscia; Spartanie jednak mieli zwyczaj
czesaC swe wlosy jako oznake przygotowania do bitwy. Ich
niezilomng  postawe podsumowata rzekoma odpowiedz
spartanskiego hoplity na stwierdzenie, ze perscy Iucznicy
wypuszczg tyle strzal, ze przestonia one stonce. ,Jesli Medowie
zaciemnig slonce, to walka z nimi odbedzie si¢ w cieniu, a nie
w sloncu” (Herodot, Dzieje, 7, 226, przel. Seweryn Hammer).
Przetecz byla tak waska, ze Persowie nie byli w stanie
wykorzysta¢ posiadanej przewagi liczebnej i pokona¢ Grekow,
ktorzy byli znacznie bieglejsi w walce wrecz. Dopiero gdy
okoliczny mieszkaniec, spodziewajgac si¢ nagrody od perskiego
wladcy, wskazat sciezke pozwalajgcg obejs¢ Termopile, Persom
udalo sie¢ schwyta¢ obroncow w potrzask i wybic ich do nogi.
Najezdzcy ruszyli dalej; , Trzystu” nie udato si¢ ich zatrzymac,
ale dowiedli oni, ze gotowi sg zgingc, lecz sie¢ nie poddac.

Takze Atenczycy wkrotce potwierdzili swg odwage i wole
walki. Zamiast si¢ poddac, gdy Kserkses wkroczy! na czele swej
armii do Attyki, porzucili miasto. Kobiety, dzieci i niezdolni do
walki spakowali swoOj dobytek i zostali przewiezieni na
polnocno-wschodnie wybrzeza Peloponezu. Kserkses zlupit
i spalil Ateny jako kare za ich postawe. Zniszczenie Aten
przerazilo mieszkancow Peloponezu; pragnienie wycofania
swych wojsk i floty dla bezposredniej obrony wybrzezy
potwyspu grozito rozpadem sojuszu. Greckie okrety znajdowatly
sie¢ wowczas przy zachodnim wybrzezu Attyki. Atenski dowodca



Temistokles (ok. 528-462 p.n.e.) zamierzal wykorzysta¢c waskie
wody pomiedzy Attykg a wyspag Salaming, tak samo jak
zolnierze wykorzystali przesmyk pod Termopilami. Znacznie
liczniejsza flota perska nie mogla si¢ rozwingc i otoczy¢ mniej
licznej floty greckiej. Temistokles zdotal nakloni¢ wahajgcych
si¢ sprzymierzencow do podjecia walki z flotg kolo Salaminy,
wystawszy do perskiego wiadcy wiadomosc, by ten zablokowat
oba wyjscia z ciesniny.



iwejidowsa) pod yappaid mojeizppo oxsimouels [
yonpatd yslom Aypni <—
2'ud 1 ggy m DAY op yonysiad yslom eSolp e

1 08¢ ‘[ensiad AmerdAm yejzs |
iwejidowsa] pod emug

VIAVMV
VMALLV o . pe : |
& ¥ 5 Do, VIVHOV
¥ aldleld i g . e, )
{ 0 y o o
. ) ST 4 - BN O q_...
VIDOHE e, e o gl
A1pq0 (
: . = VI'TOLH
nw,jojzs seopod L i

euoidojez
[apyssad Koy 350

Ay
S

H
» |

&
Doy
...n.\_.u..ﬁ 5
Jeee doeet L ................

‘y

..,_co wany /,

DD
- e~

LT TTT T T Ll

mupoyasy ) d ia | DIUpoysuz
_¥ D - Loy dws

Rl
dig
vese,,
.

> 0% Sz (4]




Najwicksza liczbe okretow greckich pod Salaming dostarczyty
Ateny, poniewaz zgromadzenie zatwierdzitlo fundusze na
budowe okretow od czasu odkrycia w roku 483 p.n.e. na
terenie Attyki bogatych zt6z srebra. Dochody z kopaln nalezaty
do panstwa; dzigki staraniom Temistoklesa zgromadzenie
przegtosowalo wykorzystanie nowego zastrzyku pieniedzy do
budowy floty wojennej celem obrony miasta, zamiast
rozdzielenia ich pomiedzy wszystkich obywateli. Podstawowym
okretem w tamtych czasach byla kosztowna jednostka
nazywana trierg, trojrzedowcem — naped zapewniali wioslarze
rozmieszczeni po trzy rzedy na kazdej burcie okretu. Smukte
i szybkie triery byty tak ciasne w srodku i malo stateczne, ze co
noc wyciggano je na brzeg — na pokladzie brakowato miejsca,
by ulozyc sie do snu czy spozywac positki. Na kazdej z trier
znajdowato si¢ po 170 wioslarzy, a podstawowym sposobem
walki byto taranowanie jednostki przeciwnika przez uderzenie
w jej kadlub okutym metalem taranem przymocowanym do
dziobu. Wi¢kszos¢ wioslarzy nie miala mozliwosci obserwacji
przebiegu walki, zas swiadomosc¢, ze w kazdej chwili burte
okretu moze przebi¢c taran jednostki wroga, powodowala tak
wielkie napie¢cie, ze niektorzy wioslarze wyprozniali si¢ na glowy
wioslarzy dolnego rzedu. Na poktadach trier znajdowalo si¢ tez
zwykle dziesieciu hoplitow i czterech tucznikow, ktorych
zadaniem byla walka z zalogg sczepionego z wlasng jednostkg
okretu wroga. Wraz z oficerami i personelem pomocniczym
zaloga triery wynosita 200 osob.

Ciasnota wod koto Salaminy nie tylko zniwelowata przewage
liczebng perskich okretow, ale uniemozliwila im tez
wykorzystanie lepszej manewrowosci ich jednostek. Ciezsze
okrety greckie wykorzystywaly swe tarany, zatapiajgc lzejsze,
przez co mniej skuteczne w taranowaniu jednostki perskie. Gdy
Kserkses dostrzegl, ze najskuteczniejszym z jego dowodcow
morskich wydawala si¢ kobieta, Artemizja, wladczyni Karii
(obecnie potudniowo-zachodnia Turcja), mial powiedziec:



.Mezowie stali si¢ u mnie kobietami, a kobiety mezami”
(Herodot, Dzieje, 8, 88, przel. Seweryn Hammer).

Greckie zwyciestwo pod Salaming w 480 r. p.n.e. sklonito
Kserksesa do powrotu do Persji, jako ze znikly szanse na
odniesienie szybkiego zwyciestwa nad Grekami — szczegolnie na
morzu, gdzie dowiedli swej wyzszosci. Nierozwazne ze strony
perskiego wiladcy byloby pozostawanie zbyt dilugo poza krajem
i potencjalnymi rywalami do tronu; musial utrzymywac kraj
w ryzach. Wladca powrocit zatem do domu, pozostawit jednak
potezng armi¢ pod wodza swego najlepszego wodza,
Mardoniusza. Wykonat tez zadziwiajacy (dla Grekow) gest
strategiczny — w poczatkach 479 r. p.n.e. zaproponowat
Atenczykom = zawarcie  separatystycznego  pokoju. Jesli
zgodziliby sie, pozostawitby im wolnos¢ (czyli nie mianowatby
tyrana w roli swego namiestnika), zaplacit za odbudowe
spalonych przez jego zolnierzy atenskich swigtyn oraz datby
Atenczykom nowe ziemie. Zdziwienie Grekow bylo nie na
miejscu — w koncu perski wladca zmienit swojg polityke po
sttumieniu powstania Jonodéw, zastepujgc tyranow rzadami
demokratycznymi, zapewniajgcymi postuch greckich
mieszkancow Azji Mniejszej. Kserkses zlozyl te propozycje
swiadom, ze bez atenskiej floty pozostali Grecy nie bedg mieli
szans na stawianie dalszego oporu.

Oferta Kserksesa byla szczera i kuszgca; jako sojusznicy
perskiego witadcy Atenczycy mogliby odbudowac swe zniszczone
miasto i uzyskac jego pomoc celem zdominowania swych rywali
i wrogow w Grecji. Na wieS¢ o propozycji Spartan ogarnatl
strach; dobrze rozumieli, jak kuszgca byla perska oferta. Byc¢
moze skrycie uwazali, ze sami przyjeliby podobnag propozycije,
gdyby zostata im zlozona. Co jednak niezwykle, atenskie
zgromadzenie odrzucilo w glosowaniu perskie propozycje
pokojowe. Spartanom powiedziano, ze nie ma tyle ztota ani tak
picknych ziem, by przekupi¢ Atenczykow i skloni¢ ich do
przyniesienia ,niewolnictwa” innym Grekom. Jak powiedzieli,
zamierzali walczy¢ o pomste na wrogach, ktorzy zbezczescili



posagi i swigtynie bogow. Laczyla ich, jak mowili, ,wspolnosc
krwi i jezyka wszystkich Hellenow, i wspolne siedziby bogow,
i ofiary, i jednakie obyczaje” (Herodot, Dzieje, 8, 144, przel.
Seweryn Hammer). Tak definiowana grecka tozsamosc¢ znaczyla
dla nich zatem tak wiele, ze byli gotowi zaryzykowac
catkowitym zniszczeniem z rak wcigz wielkiej armii perskiej, niz
porzucic przekonania o swej roli i pozycji w swiecie. Odrzucenie
przez Atenczykow propozycji na rzecz ideatow zasluguje na
uznanie jako jeden z punktow zwrotnych w dziejach Grecji.

Mardoniusz poprowadzil nastepnie swg armie¢ do Attyki, po
czym ponownie wyslal propozycje pokojowe. Gdy Lykides,
cztonek Rady Pieciuset, doradzit przyjecie oferty, pozostali
cztonkowie rady oraz zebrani stluchacze ukamieniowali go, zas
kobiety i dzieci atenskie, ustyszawszy o jego radzie, ruszyly na
jego dom i ukamieniowaly jego zone¢ i dzieci. Nastroje bytly
goragce, bo wszyscy zdawali sobie sprawe z wysokosci stawki.
Atenczycy po raz drugi opuscili swe miasto i ziemie,
odrzuciwszy wpierw oferte. Mardoniusz wowczas dokladnie
zburzyt Ateny i spustoszyt Attyke.

Tymczasem Spartanie przegrodzili przesmyk koryncki murem,
planujac zamkna¢ Persom droge na Peloponez; gotowi byli
zatem pozostawiC reszte Grekow na pastwe Persow. Decyzje
o wymarszu na polnoc celem wydania bitwy wrogowi podjeli
dopiero wowczas, gdy Atenczycy przypomnieli im wprost, ze
wcigz mogg jeszcze przyjac perskg oferte pokojowg i oddac swag
flote na jego ustugi, stajgc sie¢ w ten sposob panami Grecji.
Spartanie niechetnie postali wiec swg armie na poilnoc pod
wodzg krolewskiego syna Pauzaniasza (ok. 520-470 p.n.e.), by
dotgczyta do pozostatych sit greckich, gotowych walczy¢ ze
znacznie wiekszg armig perskg mna rowninach Beocji.
Mardoniusz  zajat  pozycje  koto  Platejow, poniewaz
uksztaltowanie terenu sprzyjato jego wojskom. Tam wiec w 479
r. p.n.e. Grecy i Persowie zmierzyli si¢ w ostatniej wielkiej
bitwie lgdowej wojen perskich. Widok tak wielu Persow w szyku
bojowym poczatkowo zaniepokoit wickszos¢ spartanskich



piechuréw, by zatem unikng¢ bezpoSredniego mierzenia si¢
z tymi wojownikami, spartanski dowodca poprosil o zamiane¢
miejsc w szyku z Atenczykami, tak by mogli najpierw walczyc
z perskimi sojusznikami. Atenczycy zgodzili si¢, ostatecznie
jednak jeden oddzial spartanski odmowil opuszczenia miejsca
w szyku, mimo wielkiego zagrozenia ze strony perskie;j;
zainspirowalo to pozostatych Spartan do podjecia walki
z liczniejszym i przerazajacym swym wygladem przeciwnikiem.
Gdy padl perski wodz Mardoniusz, jego armia utracitla ducha.
Na rowninach Platejow Grecy odniesli ogromne zwyciestwo.
Zbiegiem okolicznosci tego samego dnia (tak przynajmniej
zapamietali to Grecy), grecka flota stojgca u potudniowo-
zachodnich wybrzezy Azji Mniejszej koto miasta Mykale
natknela si¢ na flote perska niegotowg do walki. Grecy
odwaznie zeszli na lad, by uderzy¢ na zdezorganizowanych
Persow na brzegu. Zaskoczenie powiodlo si¢; w bitwie pod
Mykale zniszczone zostaly resztki perskiej floty.

Bitwy pod Platejami i pod Mykale w 479 r. p.n.e. stanowity
punkt zwrotny w walce z perskim najazdem na Grecje. Straty
ludzkie i materialne perskiej floty i armii mogly zostac
odbudowane; panstwo perskie byto zbyt wielkie i bogate, by
dtugo cierpie¢ skutki tych niepowodzen. Kluczowy okazal si¢
jednak czynnik moralny. Grecy, mimo ze w pewnych
momentach niemal ulegli z powodu leku i nieporozumien,
potrafili zmobilizowac wystarczajaco wiele odwagi
i determinacji, by nie przegrac. Ztamali ducha przeciwnika, co
stanowi Kklucz do zwyciestwa w bitwach starozytnosci,
odbywajacych si¢ gtownie twarzg w twarz z przeciwnikiem.

Koalicja 31 greckich polis zadziwila sSwiat. Mimo
niekonczacych si¢ trudnosci we wspotpracy ostatecznie zdotaty
one wspoOlnie broni¢ swojego kraju i niepodleglosci przed
najpotezniejszym mocarstwem na swiecie. Lepsze uzbrojenie
i pancerze Grekow oraz umiejetne wykorzystywanie przez
greckich dowodcow topografii celem zrownowazenia przewagi
liczebnej wroga wyjasnia odniesione zwyciestwa. Prawdziwie



pamiectnym wydarzeniem z wojen perskich byla jednak sama
decyzja zolnierzy-obywateli 31 panstw-miast, by w ogole stangc
do walki. Niezwykta jest tez ich determinacja do kontynuowania
oporu mimo kuszgcych drog wyjscia z konfliktu. Grecy mogli
tatwo si¢ poddac¢ i zgodzi¢ zosta¢ perskimi poddanymi, co
gwarantowato ocalenie zycia. Zamiast tego greccy wojownicy
postanowili walczy¢ mimo przytlaczajacej przewagi wroga. Ich
odwage wspieraly zachety, wrecz zgdania nieustepliwosci ze
strony cywilow z ich spotecznosci. Koryntianki na przyklad
postanowity wspolnie zanosi¢ modly do Afrodyty o zwyciestwo
Grekow. Poniewaz wojska greckie sktadaty si¢ nie tylko
z najbogatszych mezczyzn i hoplitow, ale takze z tysiecy
biedniejszych stuzgcych jako lekkozbrojni i jako wioslarze na
okretach, mozemy uznac opor przeciwko Persom jako zjawisko
niezalezne od podzialow spotecznych i ekonomicznych. Decyzja
o walce w obronie przed Persami dowodzi odwagi wynikajacej
z glebokiego oddania dla ideatu wolnosci politycznej,
wypracowanego w okresie archaicznym. Atenczycy, Kktorzy
dwukrotnie woleli pozwoli¢ Persom ztupiC¢ i zniszczyC swoje
miasto, zamiast dobi¢ z nimi targu, dowiedli determinacji
budzacej lek wsrod wrogow — i wszystkich pozostatych.

Zalozenie Atenskiego Zwigzku Morskiego

Zmagania z Persami przyniosly rzadki w starozytnosci okres
wspolpracy miedzy greckimi panstwami-miastami.
Najpotezniejsze panstwa — Ateny i Sparta — z trudem porzucity
nieufnosc¢ zrodzong w czasie starc z czasow reform Klejstenesa,
by stang¢ na czele zjednoczonych wojsk greckich. Jednak
wkrotce po odparciu Persow wspolpraca si¢ zatamala, mimo
naciskow niektorych prospartansko nastawionych Atenczykow,
ktorzy widzieli w obu panstwach-miastach partnerow, a nie
rywali. Z tego niepowodzenia wylonil si¢ tak zwany Atenski
Zwigzek Morski, zwany niekiedy Imperium Atenskim, dla
podkreslenia wojskowej i finansowej dominacji Aten nad



licznymi  greckimi panstwami-miastami, ktore niegdys
zjednoczyly si¢ w oporze wobec Pers;ji.

Po zwyciestwach 479 r. p.n.e. czlonkowie greckiej koalicji
postanowili kontynuowac dzialania morskie celem usuni¢cia
Persow z zajetych przez nich miejsc w poélnocnej Grecji
i zachodniego wybrzeza Azji Mniejszej, zwlaszcza Jonii. Jako
dowodce pierwszej wyprawy wybrano w 478 r. p.n.e.
Spartanina Pauzaniasza, zwyciezce spod Platejow. WKkrotce
jednak oskarzono go o aroganckie i brutalne traktowanie
sprzymierzencow oraz greckich mieszkancow dJonii, w tym
kobiet. Niektorzy wspolczesni badacze uwazaja, ze padl on
ofiarg intryg osobistych i wrogow politycznych. Jakkolwiek
byto, owczesnym Grekom tatwo bylo uwierzy¢, ze Spartanie
stanowili zagrozenie, zwlaszcza gdy spedzali dlugi czas poza
domem na kampanii w odlegtych krainach. Wydaje si¢ prawda,
ze wieloletni surowy rezim C¢wiczen nie uczyl Spartan
humanitarnego i wlasciwego zachowania w sytuacji, gdy
udawato im si¢ wydosta¢ spod ograniczen, jakim podlegali
nieustannie w swym rodzinnym panstwie-miescie. Krotko
mowigc, istnialo niebezpieczenstwo, ze Spartanie zapomnag
o tradycyjnej samokontroli, gdy tylko znajdg si¢ poza swoimi
domami i bedg dziatali samodzielnie.

W roku 477 atenskiemu przywodcy Arystydesowi (ok. 525-
465 p.n.e.) udato si¢ przekonacC innych sprzymierzencow, by
zazadali objecia przez Ateny przywodztwa w dalszym
prowadzeniu wojny przeciwko Persom w Azji Mniejszej.
Przywodcy spartanscy bez protestu zaprzestali przysylania
dowodcow — jak pisat atenski kronikarz Tukidydes (ok. 460-400
p.n.e.) — ,bojac sie, zeby nie ulegali oni zlym wplywom na
obczyznie jak Pauzanias, z drugiej strony chcac sie¢ wycofac
z wojny przeciwko Persom. Zresztg uwazali Atenczykow (...) za
oddanych sobie wowczas przyjaciol” (Wojna Peloponeska 1, 95,
przel. Kazimierz Kumaniecki, Wroclaw-Warszawa-Krakow
1991, s. 71). Ponadto Spartanie, liczacy si¢ nieustannie
z grozbg buntu helotow, musieli trzymac¢ swg armi¢ w poblizu



kraju i nie chcieli ryzykowac dilugotrwalych dziatan poza
Peloponezem.

Grecki sojusz przeciwko Persom zyskal odtgd stale formy
organizacyjne pod przywodztwem Aten. Panstwa-miasta
tworzgce sojusz skladaly uroczysta przysiege, iz nigdy nie
opuszczg sojuszu. Czlonkowie pochodzili glownie z poinocnej
Grecji, wysp Morza Egejskiego oraz z zachodniego wybrzeza Azji
Mniejszej — terenow najbardziej narazonych na perska agresje.
Tymczasem  wiekszos¢ niepodlegtych  polis Peloponezu
utrzymaly sojusze ze Sparta, zawigzane na dlugo przed
wybuchem wojen perskich. Tak oto Ateny i Sparta stalty sie
hegemonami dwoch koalicji. Sparta i jej sprzymierzency,
nazywani  przez wspotczesnych  historykow  Zwigzkiem
Peloponeskim, posiadaly zgromadzenie podejmujgce decyzje
polityczne, decyzje te jednak nie mogly by¢ wcielane w zycie bez
zgody spartanskich przywodcow. Sojusz kierowany przez Ateny
takze posiadal zgromadzenie przedstawicieli. W  teorii
cztonkowie sojuszu mieli podejmowac decyzje wspoOlnie,
w praktyce jednak rzadzily Ateny, poniewaz dostarczaly
najwickszej liczby okretow do zwigzkowej floty. Dominacje Aten
zwiekszaly tez specjalne ustalenia co do finansowania atenskiej
floty. Arystydes wustalit roézne poziomy datkow (dzisiaj
nazywanych ,haraczem”), ktore poszczegolni czlonkowie mieli
wptaca¢ kazdego roku w zaleznosci od swej wielkosci
i zamoznosci. Skarbiec Zwigzku znajdowal si¢ na wyspie Delos
w Swigtyni Apolla, ktoremu poswiecona byta cata wyspa. Z tego
powodu sojusz ten niekiedy nazywa si¢ Symmachiag Delijska,
najczesciej zas Atenskim Zwigzkiem Morskim.

Z czasem coraz wicksza liczba cztonkow Zwigzku wptacata
sktadki w gotowce, zamiast trudzi¢ si¢ budowg witasnych
okretow wojennych. Wigkszos¢ preferowala to rozwigzanie,
poniewaz nie oplacalo im si¢ posiadac¢ zaplecza do budowy
jednostek tak skomplikowanych i kosztownych jak triery,
trudno byto tez zadbac¢ o odpowiednie zgranie zatog i wioslarzy,
by pozwoli¢ okretom na ruch do przodu, do tytu i trawersem



w skomplikowanym szyku bojowym. Ateny, znacznie wicksze
od pozostatych czlonkow Zwigzku, posiadaty stocznie
i doswiadczonych szkutnikow gotowych budowac liczne triery,
oraz duza liczbe mezczyzn gotowych przejs¢é trudy szkolenia
i zarabiac¢ jako wioslarze. W ten sposob Ateny budowaty
i obsadzaly wiekszos¢ okretow floty Zwigzku, wykorzystujgc
sktadki sprzymierzencow do uzupelnienia wlasnego budzetu
obronnego. Atenczycy stuzgcy w roli wioslarzy pochodzili
z najbiedniejszej klasy spotecznej robotnikow (tetow). Stuzba we
flocie dawata im nie tylko zarobki, ale takze zapewniata wzrost
znaczenia w demokracji atenskiej, jako ze flota wojenna szybko
stawala si¢ filarem atenskiej potegi. Ateny nadal byly zdolne do
wystawienia licznej armii hoplitow, wickszej od pozostatych
panstw-miast, z czasem jednak to flota stala si¢
najpotezniejszym orezem atenskim.

Poniewaz z czasem wi¢kszoSC sojusznikow Aten przestata
utrzymywac flote lub posiadata niewiele okretow, wielu
cztonkow Zwigzku Morskiego nie mialo zadnej sily
przetargowej, jesli nie zgadzato sie z decyzjami podjetymi pod
atenskim przywodztwem. Atenskie zgromadzenie wkrotce
zdobylo hegemoni¢ nad Zwigzkiem dzi¢ki posylaniu poteznej
floty celem zmuszenia krngbrnych sprzymierzencow do
postuchu i regularnego wptacania skladek. Wspotczesne
nazywanie skladek haraczem ma mna celu podkreslenie
przymusowego charakteru tych optat. Jak pisat Tukidydes,
zbuntowane sprzymierzone panstwa zostaly ,pozbawione
niepodleglosci”, przez co panowanie przewodzgcych Zwigzkowi
Aten ,nie bylo tak mile widziane jak na poczgtku” (Wojna
Peloponeska, 1, 98-99, przel. Kazimierz Kumaniecki).

Najbardziej jaskrawym przykladem atenskiej pacyfikacji
opornego sojusznika bylo wyspiarskie panstwo-miasto Tazos
w polnocnej czesci Morza Egejskiego. W 465 r. p.n.e. Tazos
jednostronnie wycofato sie ze Zwigzku Morskiego po sporze
z Atenami w kwestii kontroli nad kopalniami ztota potozonymi
na nieodleglej wyspie. By zmusi¢ je do dotrzymania



zaprzysiezonego zobowigzania pozostania w Zwigzku po wsze
czasy, Atenczycy zorganizowali wyprawe przeciw krngbrnemu
Tazos. Po diugotrwatym oblezeniu w 463 r. p.n.e. wyspa
skapitulowata. Jako kare Zwigzek nakazal zburzenie murow
obronnych, wydanie wszystkich okretow wojennych oraz
wyplacenie ogromnej kontrybucji.

Zwigzek Morski osiggnal swoj glowny cel strategiczny — przed
uplywem 20 lat od bitwy pod Salaming w 480 r. p.n.e. sity
Zwigzku zlikwidowaty wickszos¢ perskich garnizonow na
poinocno-wschodnich wybrzezach Morza Egejskiego i wyrzucity
z niego flote perskg, likwidujagc w ten sposob na pol wieku
zagrozenie perskie. Tymczasem Ateny wzrosty w site dzieki
przypadajacej im czesci tupow zdobywanych na Persach oraz
sktadkach wptacanych przez sprzymierzencow. W potowie V w.
p.n.e. roczne skitadki cztonkow Zwigzku wynosity ekwiwalent
obecnych 300 milionow dolarow (zaktadajgc, ze Srednia dzienna
ptaca zwyklego robotnika wynosi 120 dolarow).

Obywatele uprawnieni do udzialu w Zgromadzeniu decydowali
o sposobie wydatkowania dochodow panstwa-miasta. Dla polis
wielkosci Aten (okoto 30-40 tysiecy dorostych mezczyzn-
obywateli) roczny dochod ze sktadek, dochody z kopaln srebra
w Laurion oraz cet oznaczaty powszechny dobrobyt. Tak bogaci,
jak i biedni mieli interes w utrzymywaniu {loty wojennej
optacanej przez sojusznikow. Bogaci przywodcy tacy jak Kimon
(ok. 510-450 r. p.n.e), syn zwyciezcy spod Maratonu
Militiadesa, budowali swoja pozycje dzieki Kkierowaniu
skutecznymi kampaniami Zwigzku 1 oddawaniem czesci
zdobyczy na korzys¢ Aten. Kimon miat rzekomo zaptaci¢ za
fundamenty poteznych murow obronnych, ktore wkrotce
polaczyly Ateny 2z odlegtym o kilka Kkilometrow portem
w Pireusie. Od bogatych i wptywowych obywateli oczekiwano
datkow finansowych na cele publiczne. W starozytnych Atenach
nie istnialy partie polityczne; przywodcy dla realizacji swych
zamierzen budowali nieformalne stronnictwa przyjaciol
i zwolennikow. Spory pomiedzy ambitnymi przywodcami czesto



wynikaty w wiekszym stopniu z rywalizacji w wyborach na
najwyzsze urzedy panstwa-miasta oraz o wplywy na decyzje
Zgromadzenia niz z rzeczywistych sporow o polityke czy
finanse. Najczesciej dysputy dotyczyly sposobu, w jaki Ateny
mialy dysponowaC swojg rosngcg potega na arenie
miedzynarodowej, nie zas tego, czy nalezalo powstrzymywac sie
od mieszania w wewne¢trzne sprawy czlonkow Zwigzku
Morskiego celem realizacji atenskich interesow. Liczni
Atenczycy, ktorzy zatrudniali si¢ jako wioslarze na zwigzkowych
okretach, nauczyli sie¢ zy¢ z zarobkoéw podczas ekspedycji
wojskowych. Poniewaz stanowili oni najliczniejszg grupe wsrod
uprawnionych do glosowania na Zgromadzeniu - gdzie
uchwalano decyzje zwykla wickszoscig gltosow — mogli byc
pewni, ze Zgromadzenie bedzie wspierato ich interesy. Gdy
zatem interesy sprzymierzencow okazywaly si¢ sprzeczne
z interesami wickszosci atenskiego zgromadzenia, ci pierwsi nie
mieli wyboru poza podporzadkowaniem si¢ atenskiej
wickszosci. W ten sposOb sojusz zamienit si¢ w imperium,
mimo wspierania przez Ateny demokracji w niektorych
panstwach-miastach, w Kktorych wczesSniej istnialy rzady
oligarchiczne. Z atenskiego punktu widzenia przemiana ta byta
uzasadniona, poniewaz czynila sojusz wystarczajgco silnym dla
realizacji podstawowego celu, dla ktorego powstal — obrony
Grecji przed Persjg.

Demokratyczna reforma atenskiego wymiaru
sprawiedliwosci

Ubozsi mezczyzni z klasy tetow dostownie napedzali atenskg
flote, stanowili zatem kluczowy element obrony narodowe;j.
W efekcie po wojnach perskich rosto takze ich znaczenie
polityczne. Gdy ci ubozsi obywatele stopniowo zorientowali sie,
ze to oni stanowig podstawe bezpieczenstwa i dobrobytu Aten,
najpewniej uznali, iz nadszed! czas na zdemokratyzowanie
takze atenskiego wymiaru sprawiedliwosci i upodobnienia go do



otwartego dla wszystkich dorostych prawodawstwa. Cho¢ w tym
czasie Zgromadzenie moglo pelnic¢c role sadu odwotawczego,
wickszos¢ wyrokow wydawalo dziewieciu  wybieranych
dorocznie urzednikow — archontow — oraz przez Areopag, czyli
zgromadzenie bytych archontoéw. Archontow od 487 r. p.n.e.
wybierano nie w drodze gtosowania, lecz przez losowanie, dzieki
czemu dostep do tych urzedow zalezat od szczescia. W ten
sposéb  unikano zdominowania go  przez  cztonkow
najbogatszych klas spotecznych, ktorych sta¢ bylo na
prowadzenie kosztownych kampanii wyborczych. Wybor
urzednikow w drodze losowania uznawano za demokratyczny,
poniewaz dawal rowng szanse wszystkim uprawnionym do
ubiegania si¢ o stanowiska; uwazano, ze nad losowaniem
czuwaja  bogowie  zapewniajacy  wybor — odpowiednich
kandydatow. Jednakze nawet wybrani demokratycznie
urzednicy nie byli odporni na korupcje, podobnie jak
cztonkowie Areopagu. Konieczny byl zatem inny system
wymiaru  sprawiedliwosci, zapewniajacy  izolacje  o0sob
wydajgcych wyroki od naciskOw prominentow oraz pieniedzy
tych, Kktorzy byli wystarczajaco zamozni, by Kkupi¢ sobie
korzystny wyrok. Demokratyczne uchwalanie praw w Atenach
znaczyto niewiele, jesli nie byly stosowane uczciwie.
Ostatecznym impulsem dla reformy atenskiego wymiaru
sprawiedliwosci byt kryzys miedzynarodowy. Zrodtem Kryzysu
byto potezne trzesienie ziemi, ktore nawiedzito Sparte w 465 r.
p.n.e. Wstrzgsy zabily tak wielu Spartiatow, ze heloci z Mesenii
— greccy mieszkancy zachodniego Peloponezu, niegdys podbici
i zamienieni w niewolnikow przez Spartan — wszczeli wielkie
powstanie, Kkorzystajac ze stabosci swych ciemie¢zcow. Jak
pisano wyzej, ludnos¢ Sparty nigdy nie miata osiggngc poziomu
sprzed kataklizmu. Do 462 r. p.n.e. bunt osiggnagt tak wielkie
rozmiary, ze Spartanie poprosili o pomoc Ateny, mimo
ochlodzenia stosunkow pomiedzy obydwoma panstwami-
miastami od czasu wojen perskich. Napiecie pomiedzy bylymi
sojusznikami narastato, poniewaz zbuntowani cztonkowie



Zwigzku Morskiego otrzymali co najmniej obietnice pomocy od
przywodcow spartanskich, ktorzy uwazali, ze Ateny staly si¢
wystarczajgco potezne, by zagrozi¢ kiedys interesom Sparty na
Peloponezie. Kimon, bohater licznych kampanii prowadzonych
przez wojska Zwigzku Morskiego, rzucit na szale caly swoj
prestiz celem przekonania niechetnego Zgromadzenia do
postania atenskich hoplitow na pomoc Sparcie. Jak wielu
cztonkow atenskiej elity, Kimon zywil podziw dla Sparty i byt
dobrze znany z tego, ze jeSli sprzeciwial si¢ jakiejS propozyciji
padajacej na Zgromadzeniu, zwykl mawiac: .nie tak czynig
Spartanie” (Plutarch, Kimon, 16). Jednakze jego spartanscy
przyjaciele zawiedli go — wkrotce zmienili zdanie na temat
pomocy, odsylajgc go wraz z armig w niestawie z powrotem do
Aten. Przywodcy spartanscy lekali sie, ze demokratycznie
nastawieni zolnierze atenscy moga pomaga¢ helotom
w ucieczce spod spartanskiej wladzy, nawet jesli Kimon by si¢
temu sprzeciwial.

Ponizenie w postaci odrzucenia wystanej pomocy wywotato
oburzenie atenskiego Zgromadzenia. Stosunki pomiedzy
obydwoma panstwami staly sie¢ otwarcie wrogie. Niestawa
Kimona sptyn¢ta na calg atenskg elite, tworzac Kklimat
polityczny sprzyjajacy dalszym demokratycznym reformom.
W 461 r. p.n.e. skorzystal z okazji niejaki Efialtes, ktory
przekonat Zgromadzenie do przeglosowania ustaw
ograniczajgcych witadze Areopagu. Szczegdly sa niejasne,
wydaje sie jednak, ze do tego czasu Areopag mial prawo
osgdzania oskarzen wysuwanych przeciwko urzednikom, co
nazywano ,staniem na strazy praw”. Areopag skladal si¢
z byltych urzednikow, mozna zatem wiarygodnie zatozyc, ze byli
w dobrych stosunkach z aktualnymi urzednikami, a przeciez
mieli ich osgdza¢, w przypadku gdyby wurzednicy dziatali
niesprawiedliwie czy byli przekupni. Zwigzek ten sugerowat
istnienie konfliktu interesow; bez watpienia musialo dochodzic
do przypadkow tuszowania przestepstw urzedniczych czy
otwartego ich ulaskawiania. Reformy odbieraly to prawo



Areopagowi; ciato to zachowato natomiast prawo rozpatrywania
oskarzen o morderstwo czy zranienie 2z premedytacja,
podpalenie oraz o niektore wykroczenia przeciwko oficjalnym
kultom religijnym panstwa-miasta.

Najbardziej znaczgcg z reform Efialtesa bylo utworzenie
wymiaru sprawiedliwosci zlozonego z sgdow obsadzonych przez
obywateli w wieku powyzej 30 lat, wybranych przez losowanie
na roczng kadencje. Poprzednio wladza sgdownicza spoczywala
w znacznej mierze w rekach archontow i obsadzonego przez
bytych archontow Areopagu. Po reformach Efialtesa wymiar
sprawiedliwosci przeszedt w rece skladow sedziowskich
orzekajgcych w danej sprawie. W nowym systemie urzednicy
nadal wydawali wyroki w drobnych sprawach, Areopag
zachowywat niektore kompetencje sadownicze w okreslonych
sprawach, Zgromadzenie zas takze mialo prawo podjac
dziatania sgdownicze w interesie publicznym. Najszersze
kompetencje powierzono jednakze sgdom zlozonym z obywateli.
Sady te w praktyce definiowalty fundamentalne zasady
atenskiego zycia publicznego, poniewaz ich rolg bylo
interpretowanie prawa przez samodzielne decydowanie o jego
stosowaniu w codziennym zyciu. Skiady sedziowskie nie byty
instruowane przez jednego sedziego, nie mialy tez zwykle do
czynienia 2z napastliwymi prokuratorami czy adwokatami
obrony; czasami obywatel mogt zosta¢ wyznaczony do petnienia
roli oskarzyciela, gdy sprawa dotyczyla oskarzenia o naduzycia
urzednicze, lub gdy sprawa w sposOb oczywisty wigzala si¢
z interesem publicznym.

W wickszosci przypadkow oskarzenie wnosili obywatele;
jedynym przedstawicielem witadzy panstwowej byl urzednik
dbajacy o to, by podczas rozprawy nie dochodzito do bojek.
Wszystkie sprawy rozstrzygano w ciggu jednego dnia; sedziowie
wydawali werdykt po wystuchaniu stron. Sktadali przysiege, ze
beda uwaznie stuchac i sprawiedliwie sgdzi¢, jednak tylko oni
sami mogli oceni¢ swoje postepowanie — po zakonczeniu ich
kadencji sadowych nie przeprowadzano publicznej oceny ich



dziatalnosci, jak to miano w zwyczaju czyni¢c w przypadku
urzednikow atenskich. Nielegalne wptywanie na werdykt za
pomocg naciskow lub przekupstwa bylo bardzo utrudnione,
poniewaz sktad sadow byt bardzo liczny — od kilkuset do kilku
tysiecy tawnikow. Mimo to istniaty obawy o wptywanie na
decyzje sgdow; w poczgtkach IV w. p.n.e. wprowadzono wi¢ec
kolejng reforme, na mocy ktorej sedziow przydzielano do spraw
na drodze losowania, i to dopiero w dniu procesu.

Poniewaz w tym czasie trudno przypuszczaé, by sprawy
rozstrzygane byly dzieki dowodom naukowym lub Sledczym
podobnym do uzywanych w dzisiejszych  procesach,
najwazniejszym elementem postepowania sadowego byta
umiejetnos¢ wygltaszania przekonujacych mow. Przed atenskim
sagdem oskarzyciel i oskarzony musieli wystepowac osobiscie,
cho¢ mogli zaptaci¢ komus za napisanie mowy sgdowej; czesto
tez proszono inne osoby, by zaswiadczaly o prawdziwosci
argumentow lub o nieposzlakowanym charakterze jednej ze
stron. Dlatego cechy charakteru oraz reputacja oskarzycieli
i oskarzonych miaty wielkie znaczenie. Sedziowie pragneli
poznaC¢ pochodzenie osoby oraz jej zachowania w zyciu
publicznym, gdyz stanowily one wowczas czesC informacji
niezbednych do odkrycia prawdy. Sktad sedziowski podejmowat
decyzje zwyklg wickszoscig glosow. Nie bylo zadnego wyzszego
sagdu, do ktorego mozna byloby si¢ odwota¢, a zatem od
werdyktow sgdowych mnie bylo apelacji. Atenska wladza
sgdownicza z czasow po Efialtesie stanowita uosobienie sily
atenskiej demokracji. Jak przechwala si¢ sedzia w jednej
z komedii Arystofanesa z 422 r. p.n.e., mowigc o atenskim
systemie sgadowniczym: ,Nasza wladza w sadzie rowna jest
wladzy krola” (Arystofanes, Osy).

Struktura nowego sgdownictwa odzwierciedlala zasady
rzadzace odmiang demokracji, ktora obowigzywala w Atenach
od potowy V w. p.n.e., nazywang przez obecnych badaczy
.radykalng”. System ten wigzal si¢ z szerokag partycypacja
obywateli ze wszystkich warstw spotecznych, wybieraniem



wiekszosci urzednikow w drodze losowania, stosowaniem
wyrafinowanych mechanizmow chronigcych przed korupcja,
rowng ochrong prawna dla obywateli niezaleznie od majgtku
oraz pelng wiladzg wickszosci nad mniejszoscig czy jednostka,
w sytuacji gdy na szali znajdowaly si¢ zywotne interesy
panstwa. Ostatnia zasada przejawiala si¢ najostrzej w oficjalnej
procedurze wygnania danej osoby z Aten na okres dziesieciu
lat, nazywanej ostracyzmem. Kazdego roku Zgromadzenie
glosowato nad wdrozeniem tej procedury, Kktorej nazwa
pochodzi od stowa ostrakon, czyli ,skorupa stluczonego
naczynia”. Na takich skorupach wypisywano imiona osob, ktore
nalezalo wygnaé¢, po czym glosowano. Jesli w glosowaniu
zadecydowano o wdrozeniu procedury ostracyzmu, wszyscy
obywatele w oznaczonym dniu sktadali skorupy z wydrapanymi
imionami swoich kandydatow do wygnania. Jesli padlo szesc
tysiecy glosow, ten, ktorego imie powtarzalo sie¢ najczesciej,
musial na dziesieé lat przenie$¢ sie poza granice Attyki. Zadne;j
innej kary nie ponosil, a jego rodzina i majatek pozostawaty
nietkniete. Ostracyzm nie byl karg w sensie kryminalnym -
powracajacy z wygnania posiadali petni¢ praw obywatelskich.
Ostracyzm mial na celu ochrone¢ atenskiego systemu przed
prawdziwym lub wyobrazonym zagrozeniem. Z jednej strony
zapewnial mechanizm usuniecia obywatela, ktory wydawat sie
skrajnym zagrozeniem dla demokracji z racji dominowania na
scenie politycznej, nadmiernej popularnosci grozacej tyranig
czy tez rzeczywistego zaprzedania si¢ wrogom panstwa. Mowi
o tym slynna anegdota dotyczaca Arystydesa, ktory okreslit
pierwotng wysokos¢ sktadek dla cztonkow Zwigzku Morskiego.
Arystydes otrzymal przydomek ,Sprawiedliwy” ze wzgledu na
swa slynng uczciwos¢. W dniu sktadania ostrakonoéw pewien
niepiSmienny mieszkaniec prowincji wreczyl Arystydesowi
skorupe, proszac go ,zeby mu napisal na niej imi¢ Arystydesa”.
Ten zdziwiony zapytal, czy Arystydes wyrzadzit mu jakas
krzywde. Na to tamten odpowiedzial: ,Zadnej. Ja nawet nie
znam tego cztowieka. Ztosci mnie tylko, gdy stysze, ze wszedzie



nazywajg go sprawiedliwym” (Plutarch, Arystydes 7, przet.
Mieczystaw Brozek).

W wiekszosci przypadkow ostracyzm pozwalal zidentyfikowac
prominentnego obywatela, ktorego mozna bylo obarczy¢ wing
za nieudane posuni¢cia polityczne, niegdys co prawda
zaakceptowane  przez = Zgromadzenie, obecnie jednak
powodujace zamet polityczny. Przykladowo, Kimon zostat
poddany ostracyzmowi po nieudanej probie udzielenia pomocy
Sparcie podczas buntu helotow w 462 r. p.n.e. Brak dowodow
na to, by ostracyzmem nadmiernie szafowano. Mimo anegdoty
o Arystydesie, zapewne wygnano w ten sposob zaledwie
kilkunastu obywateli, zanim w 416 r. p.n.e. procedury
zaprzestano. Stalo si¢ to po tym, jak dwoch prominentnych
politykow zawigzato spisek celem wygnania kogoS nieznanego
zamiast jednego z nich. Ostracyzm jest niezbedny dla
zrozumienia atenskiej demokracji, poniewaz symbolizuje
zasade, ze interes grupy musi przewaza¢ nad interesem
jednostki, jesli wolnos¢ grupy i wolnosc¢ jednostki znalazly sie
W sporze w sytuacji zagrozenia panstwa. Pierwsze przypadki
ostracyzmu mialy miejsce w latach osiemdziesigtych V w.
p.n.e., po tym jak w roku 490 p.n.e. wraz z armig perskg
przybyt byly atenski tyran Hippiasz, co wzbudzito u niektorych
Atenczykow obawe przed ponownym przejeciem przezen
wladzy.

Cho¢ Arystydes zostal rzeczywiscie poddany ostracyzmowi
w 482 r. p.n.e. (dwa lata pozniej przywotano go z powrotem
celem walki z Persami), anegdota na temat jego spotkania
z niepiSmiennym obywatelem wydaje sie apokryficzna. Jest
jednak celna: Atenczycy zakladali, ze wlasciwym sposobem
ochrony demokracji byla nieodmiennie ufnos¢ w glosy
wiekszosci wolno wurodzonych mezczyzn obywateli, bez
ograniczen wynikajacych ze zdolnosci danej osoby do
pojmowania tego, co dla demokracji najlepsze. Przekonanie to
wymagato ustepstw na rzecz nieodpowiedzialnych osob, takich
jak ten opisany w anegdocie o Arystydesie. Jego oparciem byto



przekonanie, ze zbiorowa madros¢ wickszosci glosujacych
przewazy nad nieodpowiedzialnoscig mniejszosci.

Przywodztwo Peryklesa

Przekonanie, ze najlepsza dla demokracji byla mozliwie
szeroka partycypacja w niej dorostych mezczyzn, gorgco
popieral w latach piecdziesigtych V w. p.n.e. Perykles (ok. 495-
429 p.n.e.). Jego matka byla bratanica reformatora Klejstenesa,
ojciec zas zastuzonym politykiem. Jak niegdys Klejstenes,
Perykles wywodzit si¢ z warstwy uprzywilejowanej i zyskatl
ogromne wpltywy w Atenach dzigki przeprowadzeniu reform
umacniajacych egalitarne elementy atenskiej demokracji.
W latach piecdziesiatych V w. p.n.e. zdotal wprowadzi¢ zasade,
by z dochodow panstwowych wyptaca¢ dzienne diety dla tych,
ktorzy zasiadali w sadach, w Radzie Pig¢ciuset utworzonej przez
Klejstenesa, oraz pelnigcych inne urzedy wybierane przez
losowanie. Przed ustanowieniem diet ubozszym trudno byto
porzucac prace dla czasochtonnego peilnienia tych urzedow.
Suma otrzymywana przez se€dziow i urzednikow wystarczala na
przezycie, nie zas na wzbogacenie si¢. Z pewnoscig nie wynosita
wiecej niz dniowka zwyklego robotnika, pozwalala jednak
ubozszym Atenczykom na stuzbe publiczng. Z drugiej strony,
urzednicy obdarzeni najszerszymi kompetencjami — doroczna
rada dziesieciu strategow odpowiedzialnych za sprawy
wojskowe i cywilne, szczegolnie finanse publiczne - nie
otrzymywali diet. Wybieralo ich Zgromadzenie w drodze
glosowania, nie losowania, poniewaz ich stanowiska wymagaty
specjalistycznej wiedzy i doswiadczenia. Nie byli oplacani,
poniewaz wybierano ich sposrod ludzi bogatych, takich jak
Perykles, ktorzy posiadali wyksztalcenie oraz wolny czas
niezbedne do pelienia urzedu. Jedynym wynagrodzeniem
strategow byl zatem status 1 prestiz, jakie wigzaly si¢
z uzyskaniem takiego stanowiska.

Perykles i inne osoby 2z jego warstwy odziedziczyli



wystarczajgce majatki, by moc zajmowac si¢ politykg bez obawy
o Srodki do zycia. Wynagrodzenie za stuzbe publiczng byto
jednak niezbedne, by ateniska demokracja mogla byc¢ otwarta
dla mas tych, ktorzy utrzymywali siebie i swe rodziny z uprawy
ziemi lub pracy najemnej. Propozycja przyznawania
panstwowych diet dla sedziow przysporzyla Peryklesowi
ogromnej popularnosci wsrod zwyktych obywateli. Dzieki temu
od lat piecdziesigtych V w. p.n.e. byl on w stanie doprowadzic
do zdecydowanych zmian w atenskiej polityce wewnetrzne;j
i zagranicznej. W ramach reform wewnetrznych w 451 r. p.n.e.
Perykles doprowadzil do przyjecia regulacji, zgodnie z ktorg
prawa obywatelskie miaty odtad przypadac tym, ktorych oboje
rodzice byli obywatelami Aten - wczesniej obywatelami
zostawatly dzieci obywateli atenskich pojmujgcych zony spoza
grona obywatelek. Bogaci czlonkowie atenskich elit spotecznych
mieli w zwyczaju pojmowacC za zony coOrki bogatych
zagranicznych rodow; uczynit tak nawet dziadek ze strony
matki Peryklesa. Nowe prawo nie tylko umocnito poczucie
o szczegolnym charakterze atenskiego obywatelstwa, ale takze
uprzywilejowany status atenskich kobiet jako posiadaczek
obywatelstwa. W ten sposob prawa obywatelskie kobiet zostaly
umieszczone na jednym poziomie z prawami mezczyzn
w Kkluczowej kwestii przekazywania ich nowym pokoleniom
Atenczykow. Niedlugo po przyjeciu prawa o obywatelstwie
zorganizowano lustracje obywateli, by pozbawi¢ go tych, ktorzy
przyjeli je niezgodnie z prawem. WsSrod przywilejow obywateli
znajdowalo si¢ prawo partycypacji w polityce, zasiadania
w sadach, wywierania wptywu na decyzje majgce bezposredni
wplyw na zycie ich i ich rodzin, rowng ochron¢ prawng oraz
prawo posiadania ziemi i domow na terytorium Aten.
Obywatelki miaty mniejsze prawa bezpoSrednie, poniewaz nie
wolno bylo im partycypowac¢ w polityce, przed sadem w ich
imieniu wystepowal meski opiekun, nie miaty tez formalnego
prawa samodzielnego prowadzenia wickszych transakciji
finansowych. Posiadaly jednak podstawowe gwarancje



obywatelskie: prawo do kontrolowania swojego majgtku oraz
ochrony prawnej dla nich samych oraz ich wlasnosci.
Obywatele i obywatelki mieli zatem przywilej przynaleznosci do
panstwa-miasta, ktore cieszyto sie nieporownanym
dobrobytem, a jego potega miedzynarodowa napawata dumg.



@ anrzn)

DUMNPUDT

whtmnuns

(y

m:&:&/\\

DsNay
DIUATDIMS,

\
L]

DSAUIUIN DOYS

’ _ ~  Sodriag

uonmnyny

NSV DPOII]
a0y

Aapasdapyy
0oLz

r oo 0c o

esapjfuad J3ea}

esn8ny | Awoy elufyeims

OROF O,

Auayy elufybims eieys

Q)

elumoloiqz

soydewoid Ausyy Sksod

®

ale)Adoid

©

oZapjswAzy emisiessd [

o8appsusiiey [
esapyifiad eluemoued [

nsanjo z Iy mopng

TO0dOdId MY IMSNALY




Mniej wiemy o zaangazowaniu Peryklesa w polityke
zagraniczng. Nie znamy jego stosunku wobec zdecydowanej
interwencji atenskiej po stronie powstancow egipskich,
pragnacych  zrzuci¢  perskie  panowanie. Ekspedycja
zapoczatkowana zostata okoto roku 460 p.n.e., jednakze w roku
454 zakonczyla sie catkowitg kleskg. Stracono zapewne do 200
okretow wraz z zatlogami; zwazywszy, ze zatoga kazdego okretu
liczyta okolo 200 osob, oznaczalo to ogromne straty ludzkie.
Czesc ofiar stanowili sprzymierzency, nie Atenczycy, ale mimo
to taki upust krwi musial mie¢ dotkliwe konsekwencje. Po tej
katastrofie skarb Zwigzku przeniesiono z Delos do Aten,
oficjalnie celem zabezpieczenia go przed mozliwym perskim
odwetem, nie zas celem ulatwienia Atenom czerpania ze
zgromadzonych funduszy. Niezaleznie od rzeczywistej przyczyny
tej zmiany, symbolizowatla ona calkowitg dominacje, jaka
uzyskaly Ateny nad pozostatymi cztonkami Zwigzku Morskiego.

Lata piecdziesiate V w. p.n.e. byly okresem wzmozonej
aktywnosci  militarnej Aten 1 ich  sprzymierzencow.
Rownoczesnie z kampanig prowadzong przez sily Zwigzku
w Egipcie podjeto dziatania przeciwko interesom perskim we
wschodniej czesci Morza Srodziemnego. W dekadzie tej Perykles
wspart takze agresywne dzialania atenskie wymierzone we
wplywy Sparty na terenie Grecji. W 457 r. p.n.e. wojska
atenskie zostaly pobite przez Peloponezyjczykow w bitwie pod
Tanagra w Beocji, ale mimo to opanowaly te krain¢ wraz
z sgsiednig Fokis. Ateniczycy odniesli zwyciestwa nad nieodleglg
wyspa Eging oraz nad Koryntem, poteznym panstwem-miastem
z polnocno-wschodniego Peloponezu. Po Smierci w 450 r. p.n.e.
Kimona, ktory po powrocie z wygnania objal dowoddztwo
ekspedycji morskiej przeciw perskim posiadtosciom na Cyprze,
Zgromadzenie atenskie ostatecznie postanowilo zaprzestac
dzialan zbrojnych przeciwko Persji i wysylania kolejnych flot do
wschodniej czesci Morza Srodziemnego.

Atenskie dziatania wojenne w Grecji nie zdotaly doprowadzic



do trwalego pokonania sSrodkowogreckich sprzymierzencow
Sparty — w 447 r. p.n.e. Beocja i Fokis zrzucily zaleznosc¢ od
Aten. Na przelomie 446 i 445 r. p.n.e. Perykles doprowadzit do
zawarcia ze Spartg traktatu pokojowego obliczonego na
zamrozenie rownowagi sit! w Grecji na najblizsze trzydziesci lat
i zabezpieczenie w ten sposob dominujgcej pozycji Aten
w Zwigzku Morskim. Potem skierowal uwage na swych
przeciwnikow  politycznych ~w  Atenach, zazdrosnych
o posiadane przezen wplywy w radzie strategow. Dominujgca
pozycja polityczna Peryklesa w Atenach zostata potwierdzona
w roku 443, gdy zdotat doprowadzi¢c do wygnania poprzez
ostracyzm zamiast siebie swego najwickszego rywala
Tukidydesa (nie historyka). Przez kolejnych pietnascie lat
z rze¢du Perykles byt nastepnie wybierany jednym ze strategow.
Jego pozycja zachwiala si¢ jednak po tym, jak
w nieprzemyslany sposob opowiedzial si¢ po jednej ze stron
lokalnego sporu politycznego na wyspie Samos, co
doprowadzilo do wojny z tym waznym cztonkiem Zwigzku
Morskiego, toczonej w latach 441-439 p.n.e. Wojna z Samos nie
byta pierwszym konfliktem miedzy Atenami a ktoryms ze
sprzymierzencow po tym, jak w roku 450 p.n.e. Zwigzek
zaprzestatl dziatan przeciwko Persji, do czego zostal powotany
w roku 478 p.n.e. Narastaly napiecia pomiedzy Atenami
a sprzymierzencami pragngcymi opusci¢ Zwigzek i zaprzestac
wplacania sktadek, ktore przeznaczane byly teraz nie na
czynng walke z Persjg, ale jedynie na obron¢ w przypadku mato
juz prawdopodobnej perskiej agresji. Perykles zapewne uwazat,
ze Zwigzek wypetnial swoje podstawowe zadanie ochrony swych
cztonkow przed Persjg. Fakt, ze zadna perska flota nie
zapuszczata sie¢ daleko od swych baz we wschodniej czesci
Morza Srodziemnego, stanowil dowod na to, ze skargi
sprzymierzencow byly bezpodstawne. Inskrypcje powstale po
roku 440 p.n.e. Swiadcza o rosngcym niezadowoleniu atenskich
sojusznikow oraz o rosngcej determinacji Aten, by utrzymac
sprzymierzencow w Zwigzku.



Gdy w roku 446 p.n.e. panstwo-miasto Chalkis na wyspie
Eubei podniosto bunt przeciwko Zwigzkowi, Atenczycy wkrotce
go sttumili, zmuszajgc Chalkijczykow do zaprzysiezenia nowych
uzgodnien. Wyryte w kamieniu warunki umieszczono nastepnie
w Chalkis i w Atenach. Roznice w rotach przysigg obu stron
podanych na inskrypcji odnalezionej w Atenach ujawniajg skale
owczesnej imperialistycznej dominacji Aten nad Grecja.

Atenska Rada i wszyscy sedziowie zlozg nast¢pujaca przysiege: ,Nie wypedze
Chalkijczykow z Chalkis, nie spustosz¢ miasta ani nie pozbawi¢ zadnej osoby
praw, nie skaze zadnej osoby na kar¢ wygnania, nie wtrgce do wiezienia, nie
zabije, nie pozbawie¢ wlasnos¢ bez dania szansy wypowiedzenia si¢ przed sagdem
bez zgody Ludu (czyli Zgromadzenia) Aten. Nie zwolam glosowania - bez
powiadomienia o procesie — przeciwko wladzom ani osobom prywatnym. Gdy
poset [chalkijski] dotrze [do Aten], zadbam o to, by zostal wystuchany przed
Radg Ludu przed uplywem dziesi¢ciu dni, jesli bede mial wptyw na procedure.
Rzeczy te gwarantuje¢ Chalkijczykom, jesli beda postuszni ludowi Aten”.
Chalkijczycy ztoza nastepujaca przysiege: ,Nie bede buntowat sie przeciwko
Ludowi Aten, ani poprzez przewrotnosc¢, ani poprzez jakikolwiek spisek, ani
slowem ani czynem. Nie dotgcze do innych buntujacych si¢, a jesli ktos wszcznie
bunt, zdradze¢ go przed Atenczykami. Bede ptacit sktadki Atenniczykom, ktorych
wysokos¢ wyznaczg, i bede dla nich najlepszym i najwierniejszym sojusznikiem.
Wysle pomoc Ludowi Aten i bede¢ go bronil, jesli ktos napadnie Lud Aten, i bede
postuszny Ludowi Aten”.

Crawford, Whitehead, no. 134 - IG, wyd. 3, no 40

Choc jasne jest, ze w wyniku tej narzuconej umowy Atenczycy
zobowigzywali si¢ do przestrzegania zasad postepowania
w stosunkach ze sprzymierzencami, nie sposob uniknac
oczywistego wniosku, ze pozycje obu stron nie byly
rownowazne. NiegdysS niepodlegli i niezalezni sprzymierzency
Aten zostali oto wprost zobowigzani do bycia ,, postusznymi”.

W potowie lat trzydziestych V w. Perykles musial zmierzyc si¢
z wyzwaniem wiekszym niz stawiane przez niezadowolenie
i bunty sprzymierzencow. Bylo nim gwaltowne pogorszenie si¢
stosunkow Aten ze Spartg, mimo pokoju zawartego w latach
446-445 p.n.e. Impas nastgpil wtedy, gdy Sparta zagrozila
wojng, jesli Ateny nie zaprzestang mieszania si€¢ w sprawy
korynckich kolonii — Korkyryis] i Potiadei; Perykles wymogt



jednak na Zgromadzeniu odrzucenie wszelkich
kompromisowych rozwigzan. Jego przeciwnicy twierdzili, ze
trzyma si¢ twardej linii wobec Sparty i prze do sprowokowania
wojny tylko w celu wzbudzenia nacjonalistycznego ferworu
i uratowania w ten sposob swojej slabngcej pozycji
w Zgromadzeniu. Perykles odpowiedzial, ze porozumienie ze
Spartg nie bylo mozliwe, poniewaz na szali potozono swobode¢
dziatania Aten. W roku 431 p.n.e. bylo jasne, ze zawarty w 445
r. p.n.e. trzydziestoletni pok6j miedzy Atenami a Spartg zostat
nieodwolalnie zerwany. W tym samym roku wybuchta wojna,
nazywana przez dzisiejszych historykow peloponeskyg, toczona
pomiedzy Atenami 1 ich sojusznikami a Spartg i ich
sojusznikami. Nikt wowczas si¢ nie spodziewal, ze konflikt ten
trwac bedzie az 27 lat.

Atenski dobrobyt

W latach poprzedzajacych wybuch wojny peloponeskiej Ateny
osiggnely szczyt potegi politycznej i dobrobytu; okres ten
nazywany jest dzisiaj ztotym wiekiem atenskiej polis. Domy
prywatne tak w miescie, jak i na prowincji zachowaly swoj
tradycyjny skromny wyglad nawet w okresie prosperity.
Gospodarstwa najczesciej znajdowaly sie w  wioskach,
w ktorych domy zgrupowane byly ciasno wzdluz waskich,
kretych uliczek. Nawet domy najbogatszych budowane byly
wedlug jednego wzoru, w ktorym sypialnie, komorki, pokoje do
pracy i jadalnie otaczaly staty element kazdego wickszego
greckiego domostwa — dziedziniec. Byl on odgrodzony murami
od ulic, zapewniajgc zatem prywatnosc¢ stanowigcg glowny cel
greckiej architektury mieszkalnej. Wowczas jeszcze prywatne
domy nie byly ozdabiane freskami ani dzietami sztuki;
wyposazenie bylo skromne, a meble proste. Za toalete
najczesciej stuzyt dot wykopany tuz przy drzwiach frontowych,
oprozniany przez specjalnych robotnikow, ktorych zadaniem
bylo wynoszenie nawozu do miejsca polozonego w nakazanej



prawem odlegtosci od miasta. Biedniejsi wynajmowali domy lub
izby.

Datki najbogatszych pozwalaly na wulepszanie przestrzeni
miejskiej, na przyklad na obsadzenie drog ocieniajacymi je
drzewami i1 wykonanie kolein dla wozow, wykonane za
pienigdze Kimona. Na skraju agory, czyli gtéownego miejskiego
placu targowego i miejsca zgromadzen w sercu miasta, wznosit
si¢ ufundowany przez szwagra Kimona stawny budynek zwany
Stoa Poikile (Portyk Malowany). Stoa byly waskimi, otwartymi
z jednej strony budynkami, zapewniajacymi schronienie przed
stoncem lub deszczem. W Stoa Poikile gromadzity sie kazdego
dnia tlumy mezczyzn przybywajacych na agore celem
omawiania kwestii politycznych lub codziennych. Sciany tego
portyku  ozdabialy = malowidla  przedstawiajgce  wielkie
wydarzenia z dziejow Grecji, wykonane przez najstawniejszych
owczesnych malarzy — Polignota i Mikona. Jedno z malowidet
przedstawialo bitwe pod Maratonem z 490 r. p.n.e., w Kktorej
stawe zyskal ojciec Kimona Militiades; magz siostry Kimona
ufundowat budynek i przekazat go miastu. Wartosci spoteczne
atenskiej demokracji wymagaty od przywodcow takich jak
Kimon czy jego szwagier skladania takich darow dla uzytku
publicznego celem okazania ich troski o miasto i tym samym
zwickszenia wlasnego prestizu. Od zamoznych obywateli
oczekiwano takze skladania kosztownych liturgii, publicznych
datkow, takich jak organizowanie przedstawien teatralnych
podczas swigt miejskich czy ufundowanie i wyposazenie okretu
wojennego oraz dowodzenie nim na wyprawach wojennych.
System liturgii dla bogatych w pewnej mierze kompensowat
fakt, ze od czasow tyrana Pizystrata w czasie pokoju nie bylo
zadnych statych podatkow dochodowych ani majgtkowych.
(Zgromadzenie moglo uchwali¢ jedynie tymczasowy podatek
majgtkowy, zwany eisfora, celem pokrycia kosztow prowadzenia
wojny).

Ateny uzyskiwaly powazne dochody 2z optat portowych,
podatku  obrotowego, kopaln srebra oraz  skladek



sprzymierzencow. Z tych srodkow optacano wznoszenie
budynkow stanowigcych najwspanialsze przyktady architektury
miejskiej okresu klasycznego (V i IV w. p.n.e.). Rozmiary tych
budynkéw publicznych zwykle byly stosowne do ich
przeznaczenia, jak na przyktad kompleks budynkow po
zachodniej stronie agory przeznaczony na spotkania Rady
Pieciuset oraz przechowywanie archiwow miejskich. Poniewaz
Zgromadzenie zbierato si¢ pod gotym niebem na zboczu wzgorza
nad agora, nie wymagalo zadnego budynku poza podium dla
mowcow. W 447 r. p.n.e. z inicjatywy Peryklesa rozpoczeto
jednak wielkg budowe na szczycie Akropolu, stoliwie gorskim
W centrum miasta wznoszgcym si¢ nad Agorg. W ciggu
nastepnych pietnastu lat Atenczycy sfinansowali budowe
gigantycznego kompleksu bramnego ozdobionego kolumnami —
Propylejow — na zachodnim wejsciu na Akropol oraz nowej
Swigtyni Ateny — Partenonu, w ktorym znajdowal si¢ wielki
posag bogini. Koszt budowy tych obiektow wynosilt tyle co
wszystkie sktadki sojusznikow z okresu siedmiu lat, co jak na
warunki starozytnego greckiego panstwa-miasta bylo sumg
fenomenalng niezaleznie od zrodia dochodu. Budowle te byty
tak Kkosztowne, ze wrogowie Peryklesa oskarzali go na
Zgromadzeniu o marnotrawienie Srodkow publicznych.
Naukowcy spieraja sie co do tego, jaka czeS¢ Srodkow (jesli
jakakolwiek) wydanych na ten program budowlany pochodzita
ze sktadek cztonkow Zwigzku Morskiego, poniewaz zachowane
zestawienia finansowe sg niekompletne i niejednoznaczne.
Czes¢ funduszy z pewnoscig pochodzita ze skarbcow bogini
Ateny, ktorej sSwigtynie, tak jak wszystkie obiekty kultu
w Grecji, otrzymywaly sSrodki publiczne i datki prywatne.
Niezaleznie od zrodet finansowania, nowe budynki robily
ogromne wrazenie nie tylko ze wzgledu na ich koszt, ale takze
na ich rozmiary, dekoracje i potozenie na otwartej przestrzeni,
tak kontrastujace z budynkami prywatnymi wznoszonymi
w Atenach w V w. p.n.e.



W potowie V w. p.n.e. Atenczycy wzniesli bardzo kosztowny Pantenon na cytadeli
swego miasta (Akropolu), jako druga swigtynie swej patronki Ateny — symbol ich
bogactwa i militarnej potegi. Starsza swiagtynia Ateny znajduje si¢ po lewej stronie
dominujacego Panteonu.

Nowa swigtynia Ateny na Akropolu nosita nazwe ,Partenon”,
czyli ,dom bogini-dziewicy”. Atena byla bostwem opiekunczym
Aten; na Akropolu od dawna czczono jg w swigtyni Ateny Polias
(Lopiekunki miasta”) pod postacia drzewa oliwnego,
traktowanego jako sSwiety symbol bogini. Atena Polias
zapewniala dobrobyt rolnikom, a zatem catym Atenom.
Swigtynia Ateny Polias zostata w wiekszoSci zniszczona przez
Persow podczas plgdrowania przez nich miasta w roku 480
i 479 p.n.e. Przez trzydziesci lat Atenczycy celowo utrzymywali
Akropol w stanie ruiny, by przypominat o ofiarach poniesionych
przez miasto w czasie wojny. Znamienne, ze gdy Perykles
przekonal Zgromadzenie do uchwalenia odbudowy sSwigtyn
Akropolu, prace rozpoczeto nie od odbudowy miejsca kultu
drzewa oliwnego, ale od Partenonu. Ta wspaniala sSwigtynia
miala by¢ poswiecona Atenie wojowniczce, dbajacej
o zwyciestwa atenskiego oreza. W Partenonie umieszczono
wykonany ze zlota i kosci stoniowej, wysoki na 12 metrow
posag bogini przedstawiajgcy ja w pelnej zbroi; w wyciggniete;j



dioni Ateny znalazla si¢ wysoka na niemal dwa metry figura
bogini zwyciestwa Nike.

Jak wszystkie sSwigtynie greckie Partenon miatl stuzy¢ jako
dom dla bogini, nie zas za miejsce gromadzenia si¢ jej
wyznawcow.  Ogolne  zatozenia  budynku  odpowiadaty
powszechnemu wzorcowi greckiej sSwigtyni — czworokatny
budynek znajdujgcy si¢ na wyniesionym fundamencie -
zapewne wzorowany na kamiennych sSwigtyniach Egiptu.
Budynek otaczaly ze wszystkich stron kolumny wykonane
w prostym stylu, zwanym doryckim, odmiennym od bardziej
zdobnych  kolumn  jonskich czy  korynckich, czesto
nasladowanych w budowlach nowozytnych (w porzadku
korynckim wykonana jest fasada gmachu Sgdu Najwyzszego
w Waszyngtonie). Wstep do sSwigtyni mieli tylko kaptani
i kaptanki; publiczne ceremonie religijne odbywaly sie przy
oltarzu potozonym po zewnetrznej stronie wschodniego kranca
budynku.

Partenon by! niezwykly ze wzgledu na jego wielkie rozmiary
i koszt, ale jego prawdziwa wspaniatos¢ Kkryta si¢
w innowacyjnej konstrukcji i wyrafinowanych dekoracjach
rzezbiarskich. Budynek wzniesiono z 20 tysiecy ton attyckiego
marmuru. dJego rozmiary wynoszg 69 m dtugosci i 30
szerokosci. Krotsze boki budowli ozdobiono oSmioma
kolumnami zamiast szesSciu stosowanych zwykle w porzadku
doryckim, diluzsze Dboki zas siedemnastoma zamiast
zwyczajowych trzynastu. Ogromne wymiary budynku miaty
wywolaC wrazenie potegi. Jedna 2z hipotez dotyczacych
szczegotow  jego konstrukcji jest to, ze zastosowanie
rownoleglych linii budynku sprawitoby, ze na skutek ztudzenia
optycznego linie zewnetrzne wydawatyby sie zakrzywione.
Wedlug tej hipotezy w Kkonstrukcji Partenonu zastosowano
niewielkie pochylenia lub linie krzywe po to, by wydawaly si¢
proste. Kolumny lekko pogrubiono w Srodkowej czesci,
kolumny zewne¢trzne nieznacznie pochylono do wewngtrz
i umieszczono nieco blizej sgsiednich, zas fundament budynku



uczyniono lekko wklestym. Dzigeki zastosowaniu tych sztuczek
Partenon wydawal si¢ idealnie regularny. Wyrafinowana
architektura Partenonu niosta przestanie, ze czlowiek zdolny
jest do wznoszenia symboli porzadku wsrod naturalnego
chaosu.

Rzezbiarskie dekoracje Partenonu takze stuzyty
zadeklarowaniu niezachwianej wiary Atenczykow
w przychylnos¢ opiekujgcych sie ich miastem bogow. Wzdiuz
zewnetrznej strony budynku powyzej kolumn umieszczono
rzezbione panele, rzezbami ozdobiono takze trojkatng
przestrzen (tympanon) pod linia dachu na obu krancach
budynku. Ozdoby te byly charakterystyczne dla porzadku
doryckiego. Partenon posiadal jednak unikalng ozdobe¢
rzezbiarskg. Budynek otaczal cigg rzezb umieszczony po
zewnetrznej stronie belkowania nad kolumnami otaczajgcymi
budynek. Ciggly fryz wystepowat zwykle jedynie w budynkach
wzniesionych w porzgdku jonskim. Umieszczenie jonskiego
fryz7u na sSwigtyni wybudowanej w porzadku doryckim bylo
ostrym przetamaniem architektonicznej tradycji i miato na celu
zwrocenie uwagi na budynek, mimo ze same rzezby nie bytly
dobrze widoczne z poziomu gruntu. Fryz Partenonu
przedstawia zapewne atenskie sSwicto religijne, w trakcie
ktorego organizowano procesje na Akropol celem ofiarowania
Atenie w starej swigtyni nowej szaty, utkanej przez specjalnie
wybrane dziewczeta. Zgodnie z inng interpretacja fryz
przedstawia legendarng scen¢ zlozenia w ofierze corek
Erechteusza dla wybtagania ocalenia dla zagrozonego miasta.
Fryz, niczym klatki filmowe, przedstawia mezczyzn jadacych
konno, kroczace w procesji kobiety niosgce swiete symbole oraz
zgromadzonych na czele procesji bogow przygladajacych sie
swym wyznawcom. Jak zwykle w rzezbiarskich dekoracjach
greckich swigtyn fryz ozdabialy lSnigce elementy metalowe,
takie jak konskie uprzeze; figury i tto malowano zywymi
kolorami.

Zadne inne panstwo-miasto nie miato Swigtyni petnigcej jakas



inng role poza tradycyjng - wychwalania otaczanego
szczegolnym Kkultem boéostwa - 1 nie wumieScilo na niej
przedstawienia wlasnych obywateli. Fryz partenonski niost
zatem przeslanie o szczegdlnej relacji miedzy Atenami
a bogami, pokazujac Atenczykow w towarzystwie bogow, nawet
jesli postaci bogow wyryte na fryzie mialy by¢ rozumiane jako
odrebne lub niewidoczne dla zwyklych uczestnikow proces;ji.
Swigtynia z rzezbami obywateli miasta, nawet
wyidealizowanych, mowita o wyjatkowej bliskosci miedzy
panstwem-miastem a bogami oraz glosila przekonanie, ze
przedstawieni bogowie otaczaja miasto szczegolng opieks.
Zapewne oznaczalo to przekonanie o nadprzyrodzonych
zrodlach osiggniec, takich jak zwyciestwo w walce z perskim
najazdem grozacym upadkiem greckiej cywilizacji, zbudowanie
poteznego Zwigzku Morskiego oraz posiadanie dochodow
z podatkow, kopaln i skladek sojuszniczych, czynigcych Ateny
bogatszymi od innych miast Grecji kontynentalnej. Partenon,
tak jak pozostate budynki wzniesione przez Peryklesa, stawil
opiekujacych si¢ miastem bogow i wyrazal przekonanie
Atenczykow, ze bogowie sprzyjaja stworzonemu przez nich
imperium. dJak zapewne by powiedzieli, ich sukces byt
dowodem na to, ze bogowie sg po ich stronie.

Przedstawienia ciala

Tak jak ksztatt rzezb umieszczonych na Partenonie, ogromne
rozmiary i koszt znajdujacego sie¢ wewngtrz sSwigtyni posagu
Ateny wyrazal pewnosc siebie Atenczykow w potowie V w. p.n.e.
Tworca posagu, Atenczyk Fidiasz, zyskat tak wielkg stawe, ze
stat si¢ bliskim przyjacielem Peryklesa. Inne greckie polis
zapraszaly go do wykonania dla nich posggow bogow, na
przyktad ogromnej siedzacej postaci Zeusa w jego glownej
sSwigtyni w Olimpii.

W catej Grecji artysci i rzezbiarze eksperymentowali z nowymi
technikami 1 stylami artystycznymi, ale najtrwalszym



przejawem innowacji greckich artystow w przedstawianiu
ludzkiego ciata w V w. p.n.e. byly wolnostojace posagi. Tego
rodzaju rzezby mialy charakter publiczny w sensie
ufundowania ich ze Srodkow panstwowych - tak jak na
Partenonie, jak rowniez prywatny — gdy ich wykonanie optacaty
pojedyncze osoby lub rody. Te ostatnie jednak nie mialy
charakteru prywatnych dziet sztuki w nowoczesnym znaczeniu.
Grecy zamawiajacy wykonanie rzezb nie mnabrali jeszcze
zwyczaju ozdabiania nimi wnetrz swoich domow, lecz z roznych
powodow wystawiali je na widok publiczny. Zamowione
prywatnie rzezby bogow umieszczano niekiedy w swigtyniach
jako dowody bogobojnosci. Zgodnie z tradycjg ofiarowywania
bogom picknie wykonanych przedmiotow jako pamigtek
waznych osiggnie¢ prywatnych, takich jak udana transakcja
czy zwyciestwo w zawodach sportowych, ludzie niekiedy
ofiarowali Swigtyniom posgagi przedstawiajgce picknych ludzi.
Bogate rody zamawialy posagi przedstawiajgce przodkow,
zwlaszcza gdy ci zmarli mtodo; posagi te ustawiano nastepnie
na grobach jako pamigtki ich doskonalosci. Zamawiane
prywatnie rzezby zawsze mialy by¢ wystawione na widok
publiczny. W tym sensie prywatne rzezby w okresie ztotego
wieku petnily funkcje publiczng: zawieraly przestanie dla
publicznosci.

W okresie archaicznym posagi charakteryzowaly si¢ sztywnag
poza na podobienstwo posggow starozytnego Egiptu. Rzezbiarze
egipscy nie zmieniali tego stylu przez cate wieki. Tymczasem
artysci greccy mniej wiecej w okresie wojen perskich zaczeli
wprowadzac¢ zmiany. Wkrotce wolnostojgce posagi wykonywano
juz w nowych pozach, co stanowilo kontynuacje ewolucji
zmierzajacej do ukazywania ruchu, zapoczatkowang w rzezbach
swigtynnych. Postaci meskie prezentowano wcigz najczesciej
nago, jako atletow lub wojownikow, postaci kobiece zas zwykle
wystepowaly ubrane w pickne szaty. Ewolucja zmierzala
jednakze ku coraz wickszemu naturalizmowi. Podczas gdy
postaci meskie w epoce archaicznej prezentowano jako



wykonujace krok lewg noga 2z ramionami umieszczonymi
sztywno przy ciele, w okresie klasycznym cze¢sto zginano
ramiona lub przedstawiano postaC opierajaca ci€zar na jednej
nodze. Muskulatura, w VI w. slabo zarysowana lub wre¢cz
impresyjna, teraz odpowiadata budowie anatomicznej. Takze
postaci kobiece przedstawiano w bardziej swobodnych pozach
i strojach, ktore ksztaltowano tak, by podkreslaly ksztalty
kryjacego si¢ pod nimi ciala. Natomiast wyraz twarzy posgagow
okresu klasycznego by! nieprzenikniony i spokojny, zastepujac
powszechne w okresie archaicznym usmiechy.



W okresie klasycznym artysci greccy tworzyli efektowne i kosztowne posagi odlewane
z brazu, jak widoczny wyzej posag boga Zeusa ciskajgcego piorun (ktory znajdowat
si¢ w prawej dloni postaci) lub tez boga Posejdona zadajgcego cios trojzebem.
Naturalistyczne przedstawienie wysportowanego ciala i poza sugerujgca ruch byty
charakterystyczne dla 6wczesnej rzezby.

Ulubiony material wykorzystywany przez nowatorskich
tworcow to braz; popularny by? tez marmur. Rzezby odlewano
w glinianych formach, co wymagalo dobrze wyposazonego
warsztatu z piecami, narzedziami i robotnikami bieglymi
w sztuce metalurgii. Poniewaz rzezbiarze i artysSci pracowali
przy uzyciu wlasnych rgk, czlonkowie zamoznej elity uwazali
ich za cztonkow klas nizszych. Tylko najstynniejsi z nich, tacy
jak Fidiasz, obracali sie¢ wsrod towarzyskiej Smietanki. Dobrze
przygotowany stop brgzu byl wystarczajgco wytrzymatly, by
utrzymac ciezar wyciggnietych rgk i nog, a to w przypadku
marmuru wymagalo stosowania podpor. Wlasnie dlatego
w wykonanych z marmuru rzymskich imitacjach rzezb greckich
pojawiajg si¢ pnie drzew i inne rodzaje podpierajacych
przedmiotow. Rzymskie imitacje, jakie mozemy podziwiac
dzisiaj w muzeach, czesto stanowig jedyne ocalale wersje
oryginalow.



Wytrzymalos¢ i plastycznos¢ brazu pozwalalo bardziej
innowacyjnym rzezbiarzom, takim jak Atenczyk Mpyron czy
Poliklet z Argos, doprowadzi¢ rozwoj wolnostojgcego posggu do
granic fizycznych mozliwosci. Myron na przyklad wyrzezbit
posta¢ dyskobola gotowego wyrzucic dysk w powietrze,
zdecydowanie odmienng od prostych w swej symetrii posggow
okresu archaicznego. Jego dyskobol nie tylko przedstawiony
jest w pozie asymetrycznej, ale takze przepelnia go energia
napinajagcego miesSnie atlety. Stynna rzezba Polikleta
przedstawiajgca mezczyzne niosgcego wiocznie wyglada
zupelnie inaczej w zaleznosci od punktu widzenia, dajac
ogromne wrazenie ruchu. To samo tyczy si¢ wykonanego przez
nieznanego rzezbiarza posagu kobiecego (przedstawiajgcego byc
moze boginie milosci Afrodyte). Postac¢ poprawia wyprostowang
rekg swa przejrzysta szate. Dla podziwiajacych je starozytnych
rzezby te wyrazaly w sposOb zrownowazony energie, ruch
i asymetrie. Posagi okresu archaicznego robily wrazenie na
publicznosci swoja stabilnoscia; zdawato si¢, ze zaden cios nie
jest w stanie ich obali¢. Tymczasem rzezby okresu klasycznego
byly o wiele bardziej zroznicowane. Dynamiczne pozy
niektorych z tych rzezb stanowig wyraz przepetniajacej te czasy
energii, ale takze przemian i braku  stabilnosci
charakteryzujgcych ztoty wiek.

[3] Obecnie Korfu (przyp. ttum.).



Kultura i spoleczenstwo Aten
w okresie klasycznym



Jak wspomniano w poprzednim rozdziale, dobrobyt
i osiggniecia kulturalne Aten w polowie V w. p.n.e. sprawity, ze
okres ten nazwano zlotym wiekiem w historii Aten. Stan
zachowania zrodet, w wickszosci pochodzgcych wtasnie z Aten,
oraz fakt, ze wspotczesnie uwaga skupia si¢ na wspaniatych
zachowanych budowlach atenskich, sprawiajg, ze historia
Grecji tego okresu dotyczy prawie wylgcznie Aten. Z tych
powodow, gdy mowimy o ztotym wieku starozytnej Grecji,
zwykle dotyczy to tylko Aten.

Tak prominentna ich pozycja w historii starozytnej Grecji
Zz pewnoscig nie jest przypadkowa. Odzwierciedla ona
bezprecedensowe  zmiany, jakie zaszly w  kulturze
i spoteczenstwie atenskim w V w. p.n.e. Jednoczesnie gtowne
aspekty atenskiego zycia pozostaly niezmienione. Powstatl
w efekcie zbior elementow postepowych i zachowawczych
prowadzacych do mnapie¢, ktore bywaly tworcze Ilub
destruktywne. Rozw0j przezywal wspierany publicznie teatr
dramatyczny, zajmujgcy si¢ trudnymi problemami etycznymi
dotyczacymi zycia jednostki i zbiorowosci. W V w. p.n.e.
ksztaltowata si¢ tez nowa — niepokojgca dla tradycjonalistow —
forma ksztalcenia mlodych mezczyzn majgcych ambicje
polityczne. Dla kobiet z klas wyzszych zycie publiczne nadal
bylo ograniczane wymogami skromnosci oraz wykluczeniem
z zycia politycznego, ktore wypelnialo dni ich mezow.
Tymczasem kobiety z klas ubozszych mogly mieC szersze
kontakty ze swiatem meskim, poniewaz musialy pracowac,
a zatem kontaktowac si¢ z obcymi celem zarabiania pieni¢dzy
na utrzymanie siebie i rodziny. Interakcja miedzy trwatoscig
a zmiang tworzyla napiecia spoleczne, ale nie zagrazaly one
stabilnosci atenskiego spoteczenstwa; dopiero dodatkowe



napiecia wynikajgce z dlugotrwalej wojny ze Spartg
doprowadzily je na skraj zalamania. Niezmienna okazywata si¢
tradycyjna grecka religia, ktora zachowywala wazng pozycje
w zyciu publicznym i prywatnym. Ludzie nigdy nie utracili
wiary w to, ze wola bogow wywiera wplyw na ich los w zyciu
prywatnym oraz na dzialalnosc¢ publiczng.

KALENDARIUM

500-323 p.n.e.: okres klasyczny dziejow Grecji

458 p.n.e.: wystawienie trylogii tragicznej Ajschylosa: Oresteja (Agamemnon,
Ofiarnice, Eumenidy)

ok. 450 p.n.e.: Sofista Protagoras przybywa po raz pierwszy do Aten

ok. 447 p.n.e.: wystawienie tragedii Sofoklesa Ajaks w Atenach

444 p.n.e.: Protagoras spisuje prawa dla atenskiej kolonii w Thurii w
potudniowej Italii

ok. 441 p.n.e.: wystawienie tragedii Sofoklesa Antygona w Atenach
431 p.n.e.: wystawienie tragedii Eurypidesa Medea

Klasyczna religia grecka

Tak jak unaoczniaja to sceny 2z partenonskiego {fryzu,
w polowie V w. p.n.e. Atenczycy wierzyli w przychylnos¢ bogow
i byli gotowi wydatkowac¢ srodki publiczne — i to ogromne -
celem wzniesienia picknych, monumentalnych budowli na
czesC ochraniajgcych ich bostw. Przekonanie to wynikalo
z podstawowej zasady greckiej religii: ludzie indywidualnie
i zbiorowo oddawali czes¢ bogom, dziekujagc im za
dotychczasowa opieke i proszagc o dalsze taski. Czesc te
oddawano przez wznoszenie Swigtyn, sktadanie ofiar, datki na
Swigtynie oraz sprawowanie obrzedow obejmujgcych Spiewanie
piesni, tance, modlitwy i procesje. W zbiorach Bostonskiego
Muzeum Sztuk Picknych znajduje si¢ pochodzgca z VII w.
p.n.e. brgzowa statuetka, ofiarowana przez cztowieka imieniem
Mantiklos swigtyni Apolla jako wotum. Na jej nogach Mantiklos
wyryl napis wyjasniajgcy dokladnie, dlaczego te osoby sktadaty
takie dary: ,Mantiklos dat to ze swojej czesci Niechybnemu



Strzelcowi ze Srebrnym Lukiem: Teraz, Apollonie, uczyn cos
dobrego dla mnie” (BMFA, sygn. 03.997). Grecy rozumieli zatem
relacje pomiedzy bogami a ludzmi jako opartg na zasadzie
wzajemnosci. Bogowie nie kochali ludzi, chyba ze dostownie
w mitach opisujacych, jak bogowie wspierali wybranego
cztowieka lub tez brali sobie kochankow lub kochanki, by
ptodzic¢ potboskie potomstwo. Bogowie wspierali natomiast tych
ludzi, ktorzy oddawali im czesc¢ i nie wchodzili im w droge. Jesli
ludzie rozgniewali bogow, ci mogli ukarac ich za to zestaniem
klesk takich jak gtod, trzesienie ziemi, zaraza albo kleska
w wojnie. Katastrofy i nieszcze¢Scia mogly spotkac ludzi takze
z powodu naturalnego porzadku rzeczy, ktorego bogowie byli
czescig, ale nie gwarantowali jego trwatosci. Przykladowo
Smier¢, w tym morderstwo, wytwarzaly stan nieczystosci
(miasma). Zwloki musialy zosta¢ poddane oczyszczeniu
i pochowane celem likwidacji stanu nieczystosci i powrotu do
normy. Mordercy musieli zosta¢ sprawiedliwie ukarani za swe
zbrodnie; w przeciwnym wypadku nie tylko zbrodniarz, ale cata
spotecznos¢ mogla spodziewac¢ si¢ surowych konsekwencji,
takich jak bezplodnos¢, narodziny zdeformowanych dzieci,
nieurodzaj prowadzacy do gtodu oraz Smierc w wyniku zarazy.
Najwickszg trudnoscig w kulcie religijnym bylo odgadniccie,
jakie zachowania mogg rozgniewac ktoregos z bogow — rozziew
pomiedzy sSwiatem ludzi i bogow byl zbyt wielki. Nieliczne
standardy zachowania, jakich zdaniem wyznawcow oczekiwali
bogowie, zawieraly si¢ w tradycyjnych zasadach postepowania.
Grecy wierzyli na przyklad, ze bogowie domagajg si¢
goscinnosci wobec obcych oraz godnego pochowku dla
zmartych cztonkow rodzin. Uwazali, ze bogowie zsylajg kare na
mordercow i na wyjgtkowych pyszatkow lub arogantow (hybris).
Jesli doswiadczali nieszczeS¢, zwracali si¢ do wyroczni,
analizowali sny, odbywali rytualy jasnowidzenia i studiowali
proroctwa w poszukiwaniu wskazowek wyjasniajgcych, w jaki
sposob obrazili ktoregos z bogow. Bostwa mozna byto obrazic
zaniedbaniem zlozenia ofiary, bluznierstwem (czyli



bezposrednim zaprzeczeniem wiladzy bogow), zlamaniem
slubowania czci danemu boéstwu, lub tez zbezczeszczeniem
obszaru swigtyni. Bogowie mieli by¢ szczegolnie wrazliwi na
okreslone ludzkie przewinienia obrazajgce ich boski majestat,
takie jak ztamanie przysigg, w Kktorych wezwano ich na
swiadkow 1 gwarantow ich dotrzymania. Nie uwazano
natomiast, ze bogowie interesuja si¢ zwyklymi przestepcami;
radzenie sobie z nimi byto zadaniem ludzi.



Ulubionym gatunkiem sztuki starozytnej Grecji bylo malarstwo, zachowato si¢
jednak bardzo niewiele dziel. Widoczny wyzej obraz namalowany jaskrawymi
kolorami na drewnie przedstawia przygotowania do obrzedu zlozenia ofiary z owcy.

Greccy bogowie mieli wiesC zycie lekkie, latwe i przyjemne.
Doswiadczali niekiedy bolu we wzajemnych relacjach lub
smutku w razie niepowodzen ich ziemskich faworytow, ogolnie
jednak istnieli beztrosko jako potezni 1 nieSmiertelni.
Dwanascie najwazniejszych bostw, na czele z wladcg bogow
Zeusem, mialo ucztowac na szczycie gory Olimp, najwyzszego
szczytu Grecji, wznoszacego sie¢ na niemal 3000 metrow nad
poziom morza. Krolowa bogow byla malzonka Zeusa, Hera.
Posejdon, jego brat, wladatl morzami. Atena, narodzona wprost
z glowy Zeusa, byla boginig madrosci i wojny. Ares byl meskim
bogiem wojny, Afrodyta — boginia mitosci, Apollo — bogiem
stonca, Artemida zas boginig ksiezyca. Boginig rolnictwa byla
Demeter, Hefajstos bogiem ognia i techniki, Dionizos bogiem
wina, przyjemnosci i nieltadu, Hermes zas postancem bogow.
Hades, bog podziemnego Swiata, byl drugim bratem Zeusa,
jednak nie nalezal on do bostw olimpijskich, poniewaz caty czas
przebywal pod ziemia, zarzgdzajac rzeczywistoscig umartych.

Podobnie jak drazliwi wojownicy z eposow Homera, ktorzy
reagowali gniewem na najmniejsza ujme¢ dla ich prestizu,
greccy bogowie zawsze reagowali na zniewagi: ,Wiem, jak dalece
bostwo jest zmienne i zazdrosne” — tak wlasnie okresla nature
bogow Solon w stynnej anegdocie, ktora kaze mu udziela¢ rad



innej stynnej osobie, w tym przypadku Krezusowi, zanim ten
lidyjski wladca utracit swe krolestwo na rzecz Persow (Herodot,
Dzieje, 1.32, przet. Seweryn Hammer).

By okazac¢ bostwom szacunek, wierni modlili sie, Spiewali
pochwalne hymny, sktadali ofiary oraz wota odpowiednio do
obrzedow sprawowanych w odpowiedniej sSwigtyni w ramach
kultu danego bostwa. W Swigtyni boga czy bogini mozna byto
podzickowac za okazane taski lub tez starac si¢ przebtagac ich
w przypadku spotykajacych wiernego nieszczesc, postrzeganych
jako oznaki zawinionego boskiego gniewu. Skladano tez ofiary
w domach w obecnosci domownikow, do ktorych w takich
przypadkach zaliczano czesto takze niewolnikow. Publiczne
skladanie ofiar w ramach oficjalnych kultow bylo zadaniem
kaptanow i Kkaptanek, ktorych w wigkszosci przypadkow
wybierano sposrod obywateli, lecz ktorzy poza petnieniem
obowigzkow Kkultowych zyli jak zwykli obywatele. Kaptani
i kaptanki byli zwykle przypisani do okreslonej Swigtyni lub
sanktuarium i nie mieszali si¢ w kwestie polityczne ani
spoteczne. Posiadali oni wiedz¢ na temat sposobu sprawowania
obrzedow na czes¢ danego bostwa w okreslonym miejscu
zgodnie z pradawng tradycjg. Nie byli natomiast straznikami
ortodoksji teologicznej, poniewaz grecka religia nie znata
systematycznej teologii ani ustalonych dogmatow. Nie byto
takze zadnych organizacji ani hierarchii na podobienstwo
dzisiejszych przywodcow i instytucji religijnych, majacych za
zadanie strzezenie i egzekwowanie wlasciwej doktryny.

Kontakt pomiedzy bostwem a jego wyznawcami nastepowat
przede wszystkim poprzez rytuat skladania ofiar, stanowigcy
symboliczne przedstawienie wzajemnosci w relacjach miedzy
nierownymi stronami. Ogromna wiekszosc¢ ofiar odbywala si¢
regularnie w ramach obowigzujgcego w danej spotecznosci
kalendarza swigt. W Atenach pierwszych osiem dni kazdego
miesigca przeznaczano na okazywanie poboznosci obywateli
wobec oficjalnie czczonych bostw. Trzeci dzien kazdego
miesigca czczono jako urodziny Ateny, szosty natomiast jako



urodziny Artemidy, bogini dzikich zwierzgt, ktora byla takze
specjalng patronkag atenskiej Rady Pieciuset. Ateny szczycity sie
obchodzeniem najwickszej liczby swigt w catej Grecji — niemal
polowa dni kazdego roku byla mniejszym lub wickszym
swictem. Nie wszyscy brali w nich udzial; w umowach
robotnikow najemnych zastrzegano na przyklad liczbe
przystugujacych im dni wolnych na udziat w ceremoniach
religiinych. Wielkie Swieta, takie jak Panatenaje — zapewne
odbywana w jego ramach procesja zostata przedstawiona na
partenonskim fryzie - przyciggaly wielkg liczbe mezczyzn
i kobiet. W czasie Panatenajow odbywano procesje i sktadano
ofiary, ale takze organizowano zawody muzyczne, taneczne,
poetyckie i sportowe, ktorych zwyciezcy otrzymywali cenne
nagrody. Niektore obrzedy przeznaczone byly wylgcznie dla
kobiet; jedng ze slawniejszych uroczystosci kobiecych byto
trzydniowe swieto na czesc bogini Demeter, opiekunki rolnictwa
i ptodnosci, przeznaczone dla me¢zatek.

Cho¢ w poszczegolnych kultach istniaty najrozniejsze obrzedy,
centralne znaczenie miato skladanie ofiar. W ich trakcie
zarzynano niekiedy duze zwierzeta, ofiary byly tez jednak
bezkrwawe, gdy skladano owoce, warzywa i wypieki. Mozliwe,
ze tradycja ofiary krwawej siegatla Kkorzeniami czasow
prehistorycznych towcow, dla ktorych takie rytuaty mogty
stanowi¢ wyraz zaniepokojenia paradoksalng potrzebg zabicia
jednej istoty dla przetrwania innej. W okresie klasycznym Grecy
skladali w ofierze cenne i kosztowne udomowione zwierzeta,
takie jak bydlo, ktorego zawsze mieli niewiele z powodu
znikomego arealu ziemi nadajgcej si¢ na pastwiska; taka ofiara
miala wyrazac ich szacunek dla boskiego majestatu, wesprzec
prosbe o pomyslnos¢ dla miasta i jego obywateli, zaznaczyc
wladze ludzi nad Swiatem zwierzgt i wreszcie zapewni¢ wielu
rzadkg sposobnos¢ do spozycia miesa. Zlozenie w ofierze
duzego zwierzecia stanowito okazje do zgromadzenia si¢
spotecznosci i potwierdzenia swych wiezi ze Swiatem
nadprzyrodzonym, zasS spozycie pieczonego miesa ofiarnego



pozwalalo wiernym takze skorzystac osobiscie z korzystnych
relacji z bogami. Patrzac z perspektywy czasu na Ateny w V w.
p.n.e., poeta Lizjasz wyjasnit tradycje - i niezbednos¢ -
publicznych  ofiar: ,Nasi przodkowie przekazali nam
najpotezniejsza i najbogatszg polis w Grecji dzieki sktadaniu
przewidzianych ofiar. Jest zatem wtasciwe, bysmy skladali takie
same ofiary co oni, chocby tylko dla sukcesow wynikajgcych
z tych ofiar” (Lizjasz, Mowy, 30, 18).

Sktadanie zwierzecia w ofierze wigzalo sie¢ ze Scistym
przestrzeganiem zasad zapewniajacych czystos¢ obrzedu.
Szczegotowe wymogi dopuszczenia do skladania ofiary krwawej
dowodza, jak powaznie traktowali Grecy rytualny ubo6j zwierzat.
Ofiary wykonywano na oftarzach umieszczanych przed
Swigtyniami, gdzie mogli si¢ zebrac liczni wyznawcy — wnetrze
Swigtyni zarezerwowane bylo dla bostwa i kaptanow. Na ofiare
wybierano nieskalane zwierze, przyozdabiane girlandami
i zachecane do podejscia do oftarza z wilasnej woli.
Zgromadzony ttum musial zachowac zupelng cisze, by unikngc
mozliwych nieczystych komentarzy. Ofiarnik pryskat woda na
leb zwierzecia, tak by wstrzgsnieciem wydato sie¢ one wyrazac
zgode na ofiar¢e. Obmywszy dlonie, ofiarnik rozsypywal nasiona
jeczmienia na ogien ofiarny i na teb zwierzecia, po czym odcinat
kosmyk siersci i takze rzucat go w ogien. Odmowiwszy
modlitwe, szybkim ruchem podrzynat gardto zwierzecia,
podczas gdy muzycy zaczynali odgrywac piesn na fletach,
a zgromadzone Kkobiety wydawaly okrzyk celem wyrazenia
rytualnego zasmucenia Smiercig ofiary. Nastepnie dzielono
mieso, rzucajac czes¢ na ofiarny ogien celem oddania go wraz
z dymem bostwu, reszte zas rozdzielano pomiedzy
zgromadzonych.

Religia grecka zawierata jednak wiele elementow poza kultem
dwunastu bostw olimpijskich. Uroczystym wydarzeniom
rodzinnym - takim jak narodziny, sluby i Smier¢ — towarzyszyty
specjalne modty, ofiary i rytualy. W V w p.n.e. zwykli obywatele
— nie tylko czlonkowie elit — coraz czesciej zaczeli sktadac ofiary



na grobach swoich krewnych. Niemal wszyscy zwracali si¢ do
widzgcych z prosba o wyjasnienie znaczenia snow i znakow lub
tez do magikow o zaklecia poprawiajace ich zycie mitosne czy
tez o rzucenie klgtwy na wrogow. Szczegdlnie wazne dla
jednostek i spotecznosci byly, jak je dziS nazywamy, kulty
herosow; obrzedow dokonywano wowczas na grobach stawnego
mezezyzny czy kobiety, Kktorych szczatki mialy posiadac
szczegdlng moc. Atenscy zolnierze walczacy pod Maratonem
w 490 r. p.n.e. wspominali potem, ze widzieli wiodgca ich do
walki postac legendarnego herosa Tezeusza. Gdy w 475 r. p.n.e.
Kimon przywiozt do Aten kosSci uznane za szczatki Tezeusza,
ktory miat umrzec¢ na odleglej wyspie, Atenczycy uznali to za
wielki sukces miasta; szczgtki zostaty umieszczone w specjalne;j
kaplicy w centrum miasta. Kult herosa miat charakter lokalny
i mogl styng¢ z wyroczni, leczenia ran czy chorob czy
zapewniania pomyslnosci w wojnie. Jedynym greckim herosem,
ktorego kult miat charakter powszechny w calym Swiecie
srodziemnomorskim, byt sitacz Herakles (Herkules). Jego
nadludzkie osiggniecia w walkach z potworami i wypetnianiu
niemozliwych zadan sprawily, ze wiele panstw-miast uczynito
zen swe bostwo opiekuncze.

W innym sensie miedzynarodowy byl natomiast kult Demeter
i jej corki Kory (zwanej tez Persefong), ktorego centrum
znajdowalo si¢ w Eleusis, niewielkiej polis na zachodnim
wybrzezu Attyki. Glownym obrzedem tego kultu byly tak zwane
misteria eleuzynskie, seria ceremonii inicjacji w sekretne
arkana kultu; nazwa pochodzi od greckiego stowa mystes, czyli
~wprowadzac”. Ci, ktorzy odbyli misteria eleuzynskie, nabywali
tajemng wiedz¢ nieznang niezainicjowanym. Do wudziatu
w misteriach dopuszczani byli wszyscy wolni moéwigcy po
grecku — mezczyzni i kobiety, dorosli i dzieci — o ile byli czysci.
Inicjacje odby¢ mogli takze niektorzy niewolnicy sSwigtynni.
Proces inicjacji przebiegal w kilku etapach. Gioéwne rytualy
odbywaty sie podczas dorocznego Swicta trwajgcego niemal dwa
tygodnie. Ten tajemniczy kult stat si¢ tak wazny dla panstw



greckich, ze uzgodniono powszechnie respektowany okres 55
dni, w trakcie ktorych wszystkie polis gwarantowaty bezpieczng
podroz przez swe terytoria dla udajgcych sie¢ na misteria
i z nich powracajgcych. Przyszli inicjowani wykonywali seri¢
skomplikowanych  obrzedow, ktorych  kulminacjg byto
ujawnienie najwazniejszej tajemnicy Demeter po zachowaniu
jednodniowego postu. Ujawnienie to odbywalo si¢ w specjalnie
wzniesionym w tym celu budynku. Pod dachem o powierzchni
46 metrow kwadratowych wspartym na licznych kolumnach
miescily sie trzy tysigce inicjowanych, stojacych na stopniach.
Najbardziej wymownym dowodem na znaczenie misteriow
eleuzynskich na czes¢ Demeter i Kory jest to, ze cho¢ odbywaty
si¢ one przez tysigc lat, historia milczy o jakimkolwiek
przypadku ujawnienia sekretu inicjacji. Dzisiaj wiemy jedynie
tyle, ze sekret sktadat si¢ z zademonstrowania czynnosci,
wypowiedzenia slow i okazania przedmiotu. Pewne jest jednak,
iz Grecy oczekiwali, ze inicjacja przyniesie im poprawe
ziemskiego bytu oraz - co niezwykle istotne dla greckich
wierzen dotyczgcych zycia pozagrobowego — lepszy los po
Smierci. ,Szczesnym jest z ludzi zyjacych na ziemi ten, co je
widziat; Kto zas nie swiadom obrzedow i w nich udziatu nie
bierze, Tego po Smierci odmienny los czeka w zatechlych
podziemiach” (przet. Wlodzimierz Apel) — tak korzysci misteriow
stawi autor pochodzacego z VI w. p.n.e. Hymnu do Demeter
(480-482), czesc tak zwanych Hymnow Homeryckich.

Podobna troska o to, co czeka ludzi po Smierci, stanowita
centralny element innych tajemniczych kultow, Kktorych
sanktuaria znajdowaly si¢ w roéznych czesciach greckiego
Swiata. Wiekszos¢ z nich obiecywala wiernym ochrone¢ przed
duchami, chorobg, biedg, katastrofg morska czy innymi
codziennymi niebezpieczenstwami czyhajacymi na
smiertelnikow. Oczywiscie nadprzyrodzona opieka zalezna byta
od bogobojnego zycia, nie zas jedynie od abstrakcyjnej wiary
w bogow. Dla starozytnych Grekow byto oczywiste, ze bogowie
oczekujg hotdow i obrzedow; grecka religia wymagala zatem od



ludzi wypelniania okreslonych czynnosci i okreslonego
zachowania w zyciu codziennym. Grecy musieli odmawiac
modlitwy i Spiewa¢ hymny na czesS¢ bogow, skladac ofiary,
wspiera¢ organizacje swigt i odbywac¢ obrzedy oczyszczenia.
Rytualy te stanowily czynng odpowiedz na niebezpieczne
warunki ludzkiego zycia w swiecie, w ktorym powszechna byla
sSmier¢ w mtodym wieku z powodu choroby, wypadku czy
wojny. Grecy uwazali tez, ze za zsylanie pomyslnosci i klesk
odpowiedzialni byli ci sami bogowie. Solon przestrzegatl zatem
Krezusa: ,Przy kazdej jednak sprawie nalezy patrzec¢ na Koniec,
jak on wypadnie: wszak wielu ludziom bog tylko ukazat
szczescie, aby ich potem stragci¢ w przepasc” (Herodot, Dzieje,
1, 32, przel. Seweryn Hammer). Dlatego w okresie klasycznym
Grecy nie oczekiwali, ze automatycznie czeka ich kiedys zycie
w raju po tym, jak boska miloS¢ zwyciezy sity zila. Ich wizja
istnienia nie obejmowata mozliwosci zmiany w relacji miedzy
bogami a ludzmi. Relacja ta skladata si¢ z chwil radosnych
i smutnych, ze zdarzajgcymi si¢ co jakis czas boskimi karami,
oraz z nadzieja na taske bogow w zyciu doczesnym i przysztym
dla sprawujgcych misteria eleuzynskie i inne podobne tajemne
obrzedy.

Sztuki dramatyczne i zycie publiczne

Problematyczne relacje miedzy bogami a ludzmi stanowily
podstawe najtrwalszej innowacji kulturalnej dokonanej
w klasycznych Atenach: sztuk dramatycznych wykonywanych
kazdego roku p6zng wiosng w czasie trzech dni wielkiego swieta
ku czci boga Dionizosa. Sztuki te, ktore do dzisiaj wykonuje si¢
na scenach, w starozytnych Atenach stanowily element
konkursu dla autorow, zgodnie 2z duchem rywalizacji
przepelniajgcym greckie spoleczenstwo. Atenskie tragedie
osiggnely swoj szczytowy poziom rozwoju w V w. p.n.e.,
podobnie jak komedie, rownie istotny gatunek przedstawien
dramatycznych w Atenach (komedie omowiono w kolejnym



rozdziale).

Kazdego roku jeden z atenskich urzednikow wybieral trzech
autorow majacych zaprezentowac podczas Dionizjow cztery
sztuki swego autorstwa - trzy tragedie i jedng satyre. W tej
ostatniej aktorzy przedstawiali postaci satyrow, pot ludzi, pot
zwierzat (zwykle koni lub koziow), tworzac potgczenie dramatu
i farsy. Nazwa ,tragedia”, pochodzgca z nieznanych juz dzisiaj
przyczyn od zbitki dwoch greckich stow oznaczajacych ,kozta”
i ,piesn”, odnosi si¢ do sztuk, w ktorej akcji wystepowaly ostre
konflikty, a postaciami byli potezni ludzie i bogowie. Teksty
tragedii byly wierszowane, 2z zastosowaniem wysokiego,
uroczystego jezyka, tematem zas czesto gorzkie konsekwencje
relacji pomiedzy bogami a ludzmi. Sztuki czesto konczyly sie
rozwigzaniem problemu, jednak zwykle po okropnych
cierpieniach, burzliwych emocjach i gwattownych zgonach.

Greckie sztuki odgrywane byly w sposob niewiele
przypominajacy wspotczesne sztuki teatralne. Wykonywano je
za dnia w teatrach pod golym niebem. W Atenach teatr
znajdowal si¢ na poludniowym zboczu Akropolu. Poswiecony
byt Dionizosowi i miescit okoto 14 tysiecy widzow skupionych
nad okraglym obszarem przed nieco wzniesiong sceng. W V w.
p.n.e. siedzenia byly improwizowane; pierwszg kamienng
widowni¢ wybudowano dopiero w nastepnym stuleciu. By
zapewniC uczciwos¢ zawodow, wszystkie tragedie mialy byc
wykonywane przez te samag liczbe aktorow, wytgcznie mezczyzn:
trzech aktorow mialo odgrywac wszystkie mowione role meskie
i zenskie, kolejnych pietnastu zas stanowito chor wykonujacy
piesni i tance na okraglym obszarze przed sceng, nazywanym
orchestra. Chor miat lidera, ktory co pewien czas nawigzywal
dialogi z aktorami wystepujacymi na scenie. Poniewaz
wszystkie  kwestie aktorow napisane byly wierszem
w specjalnym rytmie, choralne sSpiewy mialy na celu
podkreslenie poetyckiej natury atenskiej tragedii, tance zas
mialy zrobi¢ wrazenie na widzach.

Mimo ze scenografia byta skgpa, dobrze napisana i wykonana



tragedia stanowila ciekawy spektakl dla licznie zgromadzonej
widowni. Czlonkowie choru nosili wspaniate Kkostiumy
i miesigcami ¢wiczyli skomplikowane uktady taneczne. Aktorzy
nosili maski i wykonywali szerokie gesty, widoczne dla
zasiadajacych w ostatnich rzedach widzow. Musieli tez ¢wiczycC
emisje¢ gltosu, by byc¢ styszanymi mimo wiejgcego nad otwartg
widownig wiatru i szumu glosow, nieuniknionego w tak
licznych zgromadzeniach ludzkich; te przeszkadzajgce odglosy
mogly zniwelowac zalety swietnej akustyki, o jaka dbano przy
budowie teatrow w duzych panstwach-miastach. Mocny gtos
i dobra dykcja byly niezbedne dla aktora tragicznego, poniewaz
dialogi i dtugie monologi byly wazniejsze dla przekazania tresci
tragicznych niz gra aktorska. W spektaklach wykorzystywano
natomiast efekty specjalne — aktorzy odgrywajgacy role bogow
bywali sprowadzani na scen¢ za pomocag zurawia, by mogli
przylatywac na scen¢ niczym superbohaterowie wspotczesnego
kina. Aktorzy grajacy glowne role, zwani protagonistami
(.pierwszymi zawodnikami”), rywalizowali miedzy sobg o laur
najlepszego aktora. Jakosc¢ aktora byta tak istotna dla sukcesu
w konkursie dla autorow, ze najlepsi aktorzy byli przydzielani
czolowym dramaturgom w drodze losowania, tak by dac
kazdemu rowne szanse na zebranie najlepszej obsady. Wielcy
protagonisci zyskiwali ogromng stawe, cho¢ — w odroznieniu od
autorow sztuk — zwykle nie zaliczali si¢ do elity spotecznej.
Autor serii tragedii wystawianych podczas Dionizjow byt
jednoczesnie rezyserem, producentem, kompozytorem muzyki,
choreografem, a niekiedy nawet jednym z aktorow. Tylko bogaci
mezcezyzni mogli sobie pozwoli¢ na poswiecanie ogromnej ilosci
czasu na takg dziatalnosc¢, poniewaz nagrody w konkursach
byly zapewne skromne, zas intensywne proby trwaty catymi
miesigcami. Jako obywatele autorzy musieli wypetniac
normalne obowigzki wojskowe i polityczne Atenczyka.
Najbardziej znani tragicy atenscy — Ajschylos (525-456 p.n.e.),
Sofokles (ok. 496-406 p.n.e.) i Eurypides (ok. 485-406 p.n.e.) —
w czasie swojej kariery stuzyli tez w wojsku lub pemili urzedy



publiczne. Ajschylos walczytl pod Maratonem i pod Salaming.
Wyryte na jego grobie epitafium nie mowi nic na temat jego
wielkich sukcesow jako dramaturga, zdradza natomiast, jak
wysoko cenit sobie stuzbe dla ojczystej polis jako zoinierz: ,Pod
tym kamieniem spoczywa Ajschylos Atenczyk, syn Euforiona
(...) Las pod Maratonem i Persowie tam ladujacy byli swiadkami
jego odwagi” (Pauzaniasz, Wedrowki po Helladzie 1.14.5).



Dobrobyt, jaki zapewniala stawna sSwigtynia boga lekarzy Asklepiosa, pozwalat
miastu-panstwu Epidaurus na Peloponezie wznies¢ w IV w. p.n.e. teatr na 15 tysi¢cy
miejsc, w ktorym wystawiano sztuki i odbywaty si¢ wystepy okolicznosciowe. Stynie
ze znakomitej akustyki: slowo wypowiedziane cicho na scenie w bezwietrznych
warunkach stycha¢ w najdalszym rzedzie.

Duma, jaka odczuwal Ajschylos z powodu swojej stuzby
w obronie ojczyzny, wskazuje na jedng z podstawowych cech
atenskiej tragedii: Byt to publiczny gatunek sztuki, badajacy
dylematy etyczne istot ludzkich skonfliktowanych z bogami
i sobg nawzajem w spotecznosci polis. Akcja wiekszosci z nich
rozgrywala si¢ w przesztosci, przed powstaniem polis, kiedy to
wedlug legend w Grecji rzadzili krolowie. Bardzo popularnym
motywem byly opowiesci z czasow wojny trojanskiej. Jednak
problemy moralne, jakie ukazywali autorzy tych legendarnych
opowiesci, zawsze dotyczyly spoteczenstwa i obowigzkow
obywatelskich wspolczesnej im polis. Sofokles na przykiad,
zapewne w 447 r. p.n.e., wystawit sztuke pod tytutem ,Ajaks” -
bytlo to imi¢ drugiego najlepszego wojownika greckiego pod
Troja (pierwszym byl Achilles). Gdy pozostali wojownicy
obozujacy pod Troja przeglosowali, ze pancerz poleglego
Achillesa przypadnie przebieglemu i wymownemu Odyseuszowi,
nie zas silniejszemu, lecz mniej bystremu Ajaksowi, przegrana
w tej rywalizacji o zaszczyt przywiodta Ajaksa do szalenstwa
i napasci na swych bylych przyjaciot z greckiej armii. Bogini
Atena powstrzymuje Ajaksa, poniewaz ten niegdys arogancko
odrzucit jej pomoc w bitwie. Zhanbiony nieudang probg



zemszczenia sie, Ajaks popelnia samobojstwo mimo btagan jego
zony Tekmessy, by nie porzucal rodziny na taske nieprzyjaciot.
Potem Odyseusz wykorzystal swoj dar przekonywania, by
skloni¢ wrogo nastawionych greckich wodzow do pochowania
Ajaksa: jak mowil, bezpieczenstwo armii oraz obowigzki
przyjazni nakazuja speinia¢ boski nakaz chowania umartych
niezaleznie od ich wczesniejszego zachowania. W argumentacji
Odyseusza za pogrzebaniem Ajaksa potraktowano armie¢ tak,
jakby byta polis, a wykorzystanie przekonujgcych argumentow
celem pogodzenia sprzecznych interesow dla wspolnej korzysci
odpowiada temu, w jaki sposOb nalezalo rozstrzygac spory
w Atenach wV w. p.n.e.

W ,Antygonie” (zapewne wystawionej w 441 r. p.n.e.) Sofokles
przedstawit dramatyczny konflikt miedzy obowigzkiem
moralnym pochowania zmartych krewnych a zdominowanymi
przez mezczyzn wladzami polis, zmuszonymi broni¢ porzadku
i wartosci spotecznych. Antygona, corka zmartego witadcy Teb
Edypa, popada w konflikt ze swym wujem Kreonem, gdy ten
zakazal pogrzebania jednego z jej braci pod zarzutem zdrady.
Brat ten zaatakowal Teby po tym, jak drugi brat ztamat umowe,
ze beda wspodlnie rzadzili. Doszlo do bitwy, w ktorej zgineli obaj
bracia; wuj Antygony pozwolit jednak pochowac tylko tego
z braci, ktory rzadzit w Tebach. Gdy Antygona tamie zakaz wuja
i symbolicznie chowa brata-rzekomego zdrajce, wuj skazuje ja
na Smier¢. Pojmuje swoj blad dopiero wowczas, gdy skladane
ofiary nie sg przyjmowane, co oznaczalo, ze wystgpienie Kreona
przeciwko  starodawnej  zasadzie  grzebania  zmartych
rozgniewato bogow. Decyzja o ukaraniu Antygony konczy si¢
dla Kreona katastrofg - jego syn, ktory kochal Antygone,
popetnia samobojstwo, a potem to samo czyni jego zrozpaczona
stratg syna zona. Za pomocg tej historii petnej gniewu, dumy
i Smierci Sofokles swiadomie ukazuje, ze wszystkie strony
konfliktu miaty wiele racji. Cho¢ wuj Antygony ostatecznie
pojmuje, ze przywodca musi stuchaé¢ swego ludu, widz nie
dowiaduje si¢, ze wybor pomiedzy sprzecznymi wartosciami —



sankcjonowang przez bogow tradycja, popierang przez kobiete,
oraz zasadami politycznymi panstwa popieranymi przez
mezcezyzne jest tatwy.

Uderzajacym aspektem greckich tragedii jest to, ze choc
napisane przez mezczyzn i odgrywane przez mezczyzn, czesto
umieszczajg postaci kobiece w centralnej i czynnej roli. Z jednej
strony, czeste umieszczanie w tragediach postaci zenskich
pozwalalo mezczyznom, przywyklym do spedzania wickszosci
czasu wsrod innych mezczyzn, do spojrzenia na wyobrazony
przez nich Swiat kobiet. Bohaterki atenskich tragedii z V w.
p.n.e. czesto  stuzyly  zbadaniu  napie¢  wpisanych
w obowigzujace kody postepowania cze¢sto przez reagowanie na
tamanie tych kodow przez mezczyzn. Szczegolnie, gdy dotyczyto
to rodziny oraz ich pozycji i honoru jako kobiet. Sofoklesowska
Antygona na przykitad sprzeciwia si¢ wladcy miasta, poniewaz
ten pozbawit jej rodzine tradycyjnego prawa do pogrzebania
swych zmartych. Antygona wzbudza podziw nieustraszong
krytyka poteznego mezczyzny, przeprowadzong w publicznej
debacie nad tym, co dobre, a co zte. Innymi slowy, Sofokles
ukazuje kobiete zdolng wypowiadac si¢ publicznie tak jak
kazdy atenski obywatel — mezczyzni mieli prawo mowic to, co
myslg, nawet Swiadomi, ze ich stowa wzbudzg niechec¢ lub
nawet gniew. Przez swe slowa i czyny sceniczne heroiny takie
jak Antygona pozwalaly zatem ukazac¢ cnoty odwagi i dzielnosci,
do ktorych dazyli w swym zyciu mezczyzni w roli
zaangazowanych politycznie obywateli.

Inng bohaterka tragedii, dorownujaca kazdemu mezczyznie
zdecydowaniem, byla Klitajmestra, zona Agamemnona, wodza
Grekow w wojnie trojanskiej, wystepujgca w sztuce
Agememnon Ajschylosa (wystawionej w 458 r. p.n.e.). W sztuce
tej Klitajmestra bierze sobie kochanka i rzadzi miastem podczas
nieobecnosci meza, ktory tymczasem sklada w ofierze ich corke
celem przebtagania rozgniewanej bogini, uniemozliwiajgcej
greckiej flocie wyjscie w morze przeciw Troi. Przez kolejnych
dziesiec¢ lat Agamemnon walczy pod Troja, po czym wraca,



przywozac ze sobg pojmang trojanskg ksiezniczke z zamiarem
utrzymywania jej jako kochanki na réwni z prawowitg
matzonka. Klitajmestra, zdradzona i zniewazona publicznie
jako matka, zona i krolowa, zawigzuje spisek celem zgtadzenia
Agamemnona. Klitajmestra msci si¢, dajac jednoczesnie powod
swoim dzieciom, by te z kolei zabily ja i jej kochanka w zemsScie
za Smierc ojca.

Sposrod trzech  najstawniejszych  atenskich  tragikow
najbardziej sensacyjne bohaterki stworzyl Eurypides. Medea,
bohaterka tragedii pod tym samym tytutem wystawionej w 431
r. p.n.e., reaguje straszliwym gniewem, gdy jej maz Jazon
postanawia si¢ z nig rozwieSC celem poslubienia bogatszej
kobiety ze stawniejszego rodu. Plany Jazona mnaruszaty
spoteczny kodeks dotyczgcy malzenstwa: magz nie miatl
moralnego prawa rozejSC¢ si¢ z zong, ktora wypetnita swoj
podstawowy obowigzek przez urodzenie mu dzieci, zwlaszcza
synow. Szukajgc zemsty, Medea z pomocg magii doprowadza do
Smierci wlasnych dzieci oraz nowej zony dJazona. Mord
popetniony na wlasnych dzieciach niszczy jej pozycje jako zony
i matki, Medea domaga si¢ jednak zmian w tej roli. Twierdzi, ze
kobiecie rodzgcej dzieci nalezy si¢ szacunek co najmniej taki,
jakim cieszyli si¢ walczacy na wojnach hoplici: ,Mowig, ze niby
my zywot bez trwogi Pedzimy w domu, oni zbrojnie walczg — C6z
za ghupota! Wolatabym trzykro¢ Z tarczg w boj ruszac nizli raz
urodzic!” (Medea, wersy 248-251, przet. Jerzy Lanowski).

Mimo czesto ponurych zakonczen, sztuki Sofoklesa cieszyty
si¢ ogromng popularnoscig, co uczynilo z niego ulubionego
atenskiego tragika. W czasie szeScdziesiecioletniej Kkariery
autorskiej uczestniczyt on w okoto trzydziestu konkursach
podczas Dionizjow. Zwyciezyt w co najmniej dwudziestu,
w pozostalych zas zajgl drugie miejsce. Poniewaz zwycieskie
sztuki wybierane byly przez grupe zwyklych obywateli,
najpewniej biorgcych pod uwage reakcje publicznosci, sukcesy
Sofoklesa jasno dowodzg, ze jego tragedie podobaty si¢ licznym
obywatelom uczeszczajacym na przedstawienia konkursowe.



Publicznos¢ skladata sie¢ zapewne 2z Kkobiet na rowni
Zz mezczyznami, totez poruszane w sztukach kwestie
obejmowaly role rodzinne i spoleczne plci. Nie wiemy, jak
widzowie rozumieli przestanie Sofoklesa i innych tragikow, ale
publicznos¢ musiala by¢ swiadoma, ze giowni bohaterowie
sztuk doswiadczali utraty pozycji i spektakularnej kleski. Do
tych bolesnych nieszczes¢ dochodzito nie dlatego, ze
bohaterowie ci byli zli, ale dlatego, ze jako ludzie narazeni byli
na omylnos¢, nieswiadomi i czesto zadufani w sobie, co
sprowadzato na nich kare bogow.

Gdy Sofokles wystawial swe sztuki, Ateny znajdowaly sie
u szczytu potegi. Przedstawienia podczas Dionizjow poprzedzata
procesja w teatrze, stuzaca okazaniu dochodow uzyskiwanych
przez Ateny ze skladek sojusznikow Atenskiego Zwigzku
Morskiego. Wszyscy Atenczycy obecni na widowni byli lub mieli
si¢ staCc zolnierzami obywatelskiej armii, a zatem mieli do
czynienia z doswiadczeniem stosowania lub doswiadczania
przemocy w stuzbie dla swojego ojczystego miasta. Zdolni do
refleksji widzowie zapewne rozwazali mozliwosC¢, ze potega
i prestiz Aten, rzgdzonych przez ludzi poprzez demokratyczne
Zgromadzenie, byly zakladnikami tych samych sit, Kktore
w sztukach ksztattowaty czesto krwawy los bohaterow
i bohaterek tragedii. Poza zatem rozrywka samg w sobie
tragedie pelnily takze role edukacyjng: przypominaly
obywatelom, zwlaszcza tym, ktorzy poprzez glosowania
ksztattowali polityke panstwa-miasta, ze sukcesy i niezbedna
do ich osiggniecia sita rodzila skomplikowane problemy
moralne, zbyt wielkie, by je traktowac z lekcewazeniem.

Zycie atenskich kobiet

Pozycja spoteczna i wladza kobiet atenskich w zyciu
prywatnym i publicznym wyrazalty sie¢ poprzez ich centralng
role odpowiednio w zyciu rodzinnym i religijinym. Formalne
wykluczenie z polityki oznaczato jednak, ze ich wklad w zycie



panstwa-miasta bywal niezauwazany przez mezczyzn.
Melanippa, bohaterka jednej z tragedii Eurypidesa, wypowiada
si¢ w ten sposOb w swej slynnej mowie potepiajacej mezczyzn
lekcewazacych kobiety. Jej odczucia brzmig nieco wspotczesnie:

Puste sa oszczercze zarzuty, jakie kobietom stawiaja mezczyzni. To nic wigcej
poza napinaniem luku bez strzalty; kobiety lepsze sg od mezczyzn, i dowiode
tego; kobiety zawierajg umowy bez potrzeby sSwiadkow gwarantujacych
uczciwosé (...) Kobiety dbajag o dom i chronig jego majatek. Bez kobiety zaden
dom nie jest czysty ani bogaty szczesciem. Zas w sprawach boskich - tu tkwi
nasz wklad najwiekszy — to nam przypada lwia czes¢. W wyroczni w Delfach
przekazujemy wole Apolla, zas w wyroczni Zeusa w Dodonie ujawniamy wole
Zeusa kazdemu Grekowi, ktoéry pragnie jg poznac. Mezczyzni nie potrafig
wlasciwie wykonac¢ swietych obrzedow Mojr ani Bezimiennej Bogini, kobiety zas
robig to biegle...

Melanippa Branka, Fragment 13a

Greckie sztuki dramatyczne czasami skupialy sie¢ na tych
obszarach zycia, w ktorych kobiety w sposob mnajbardziej
widocznych dzialalty na korzys¢ polis - na dziatalnosci
kaptanskiej, rodzeniu i wychowywaniu legalnego potomstwa na
przysztych obywateli panstwa miasta oraz zarzadzaniu
domowym majgatkiem. Prawa wlasnosciowe kobiet w okresie
klasycznym dziejow Aten odzwierciedlaly zaréwno znaczenie
kobiecej kontroli nad majatkiem, jak i sklonnosci Grekow do
promowania zakladania i ochrony domoéw przez mezczyzn —
wlascicieli majagtkow. W warunkach atenskiej demokracji
kobiety mogly posiada¢ majatek, a nawet ziemi¢ — najbardzie;j
ceniony rodzaj majatku — jako posag lub przez dziedziczenie,
cho¢ ich prawo do sprzedazy lub darowania majgtku byto
w porownaniu z mezczyznami utrudnione. Tak jak w przypadku
mezczyzn, obowigzkiem kobiet bylto zabezpieczanie majatku
celem przekazania go dzieciom. Jesli malzenstwo posiadato
synow, corki nie dziedziczyly majgtku ojca, otrzymywaty
natomiast jego czesc¢ jako wiano w chwili zawarcia malzenstwa.
Podobnie syn posiadajacy zyjacego ojca w chwili zawierania
malzenstwa mogt otrzymac przed czasem czesSC majatku, by
moc zaltozy¢ wlasny dom. Okolo jedna na piec€ rodzin posiadala



wylgcznie corki, w ktorym to przypadku majatek przechodzit
w drodze dziedziczenia na corki. Kobiety mogty tez dziedziczyc
od innych meskich krewnych nieposiadajgcych synow. W chwili
slubu mgz przejmowal prawng Kkontrole nad majgtkiem
wniesionym przez zon¢ w posagu; ich majatki czesto mieszaty
si¢ ze sobg. W tym sensie mgz i zona byli wspotwlascicielami
majatku domowego. Rozdziatu dokonywano tylko w przypadku
rozwodu. Maz byl prawnie zobowigzany utrzymywac posag
nienaruszony i korzysta¢ zen dla utrzymania i zapewnienia
komfortu zonie i urodzonym przez nig dzieciom; pan mtody
czesto musiat zatozyC¢ ze swego majgtku cenng nieruchomosc
jako gwarancje nienaruszalnosci posagu. Po Smierci matki
posag byl dziedziczony przez jej dzieci. Wymog posiadania
wiana sprawial, ze malzenstwa zawierano zwykle pomiecdzy
rodzinami o podobnym statusie i zamoznosci. Jesli chodzi
o prawa kobiet do dziedziczenia, zwyczajowe warunki dotyczace
posagu wspieraly spoteczny cel, jakim bylo umozliwienie
mezezyznom zawierania i utrzymywania wilasnych domow -
poniewaz spadki corek byly zwykle mniej warte od czesci
majatku przypadajacej synom, wickszoS¢ majatku ojca
pozostawata przy synach.

Ten sam cel widoczny jest jasno w atenskim prawie
dotyczacym dziedziczek majatkow. Jesli zmarly ojciec osierocit
tylko corke, jego majatek przypadatl jej jako jego dziedziczce; nie
byla ona jednak wtascicielkg tego majatku w nowoczesnym
znaczeniu tego stowa, czyli nie miata prawa dysponowac nim
wedle wlasnego uznania. Prawo atenskie (w najprostszym
przypadku) wymagato od najblizszego krewnego ojca — ktory po
Smierci zostawal jej prawnym opiekunem - poslubienia jej
celem splodzenia syna. Odziedziczony majatek przypadatl
nastepnie temuz synowi w chwili osiggniecia pelnoletnosci. Jak
rzekl uczestnik prawnego sporu o dziedziczenie z IV w. p.n.e.:
~Uwazamy, ze najblizszy krewny powinien jg poslubic, i ze
majatek powinien naleze¢ do dziedziczki dopoki nie urodzi
synow, ktorzy przejma majatek dwa lata po osiggnieciu wieku



meskiego” (Izajos, Oracje, fragment 25).

Prawo o dziedziczkach sluzylo zatrzymaniu majatku
w rodzinie ojcow. Czasami wymagalo — przynajmniej w teorii —
powaznych wyrzeczen osobistych od dziedziczki i jej
najblizszego meskiego krewnego. Bylo tak, poniewaz prawo to
stosowano niezaleznie od tego, czy dziedziczka miala juz meza
(dopoki nie urodzila synoéw) ani czy najblizszy meski krewny
mial juz zone¢. Dziedziczka i krewny mieli zatem rozwiesc si¢
z aktualnymi matzonkami, po czym zawrze¢ malzenstwo, na co
niekoniecznie musieli mie¢ ochote. W praktyce zatem
znajdowano zawsze sposOb na obejscie tego wymogu, stosujac
liczne kruczki prawne. W kazdym razie prawo to miato za
zadanie zapobiec wzbogacaniu si¢ bogatych mezczyzn przez
przekupywanie opiekunow dziedziczek celem poslubienia
kobiety i potaczenia majgtkow, a przede wszystkim mialo
zapobiec kumulowaniu majatku przez niezame¢zne kobiety. Jak
pisal Arystoteles, w Sparcie doszto do takiej kumulacji majatku
poza kontrolg mezczyzn, jako ze kobiety dziedziczyly majatek
lub otrzymywaly go jako wiano bez — zgodnie z przekonaniami
Arystotelesa — wlasciwych regulacji prawnych zmuszajacych je
do ponownego zamagzpojscia. Twierdzil, ze na skutek tego
procesu kobiety staty sie wtascicielkami 40 procent terytorium
Sparty. Prawo w Atenach najwyrazniej bylo skuteczniejsze
w regulowaniu praw kobiet do posiadania majgtku tak, by
promowacC powstawanie domow pozostajacych witasnoscig
MEZCZyZzZn.

W sztuce Eurypidesa Medea wypowiedz tytulowej bohaterki
wyrazajaca meskie przekonanie, iz kobiety cieszg si¢
bezpiecznym zyciem w domach, odzwierciedlalo istniejgce
w atenskim spoteczenstwie oczekiwanie, ze kobiety z Kklasy
posiadajacej beda unikaly bliskich kontaktow z mezczyznami
nienalezgcymi do ich rodzin lub grona najblizszych przyjaciot.
Kobiety z tego szczebla socjoekonomicznego mialy zatem
spedza¢ wigckszos¢ czasu w domach lub w domach swych
przyjaciotek. W domach Kkobiety ubieraty sie¢, sypiaty



i pracowaly w wewnetrznych izbach lub na wewnetrznym
dziedzincu charakterystycznym dla greckiego budownictwa.
Mezczyzni przybywajacy w gosci nie mieli wstepu do czesci
domu przeznaczonej dla kobiet, co nie znaczylo, ze czesci tej
kobiety nie mogly opuszczac. Wyznaczano je do prowadzenia
zajec typowo kobiecych; tam kobiety przedly weilne na ubrania,
rozmawialy z przyjaciotkami, bawily si¢ z dziec¢mi i kierowaly
pracami niewolnic. Na wewnetrznym dziedzincu, gdzie kobiety
mogly przebywac z mezczyznami, wypowiadaty sie w sprawach
rodzinnych i publicznych w rozmowach z mezczyznami. Jedno
z pomieszczen w domu przeznaczano zwykle na jadalnie meskag
(andron), gdzie maz mogt zapraszac przyjaciot. Tam, potlezac na
szezlongach, mezczyzni biesiadowali, nie Kkontaktujgc si¢
z kobietami, nie liczgc niewolnic. Biedne kobiety mialy znacznie
mniej czasu na zajecia domowe, poniewaz — podobnie jak ich
mezowie, synowie i bracia — musiaty pracowac poza domem (lub
zattoczong wynajeta izbg). dJako reprezentantki drobnej
przedsi¢biorczosci prowadzity kramy z pieczywem, warzywami,
prostymi tekstyliami lub ozdobami. Ich krewni mieli wickszg
swobode w wyborze zajecia, pracowali najczesciej jako
robotnicy w warsztatach, odlewniach metalu czy na budowach.

Wymog skromnego zachowania sprawial, ze kobieta
posiadajgca stuzbe, ktora osobiscie otwierataby drzwi przed
goscmi, zostalaby potepiona jako niedbajgca nalezycie o swojg
reputacje. Z podobnych przyczyn porzadna kobieta wychodzita
poza dom jedynie z odpowiednich powoddéw, nakrywajgc przy
tej okazji gltowe szalem. Na szczescie atenskie zycie dawato
kobietom liczne okazje na wyjscie do miasta: uroczystosci
religijne, pogrzeby, narodziny dzieci w domach krewnych
i przyjaciol oraz wyprawy do rzemieslnikow celem zakupu
butow czy innych przedmiotow. Niekiedy kobiecie towarzyszyt
maz, czesciej jednak ktos ze stuzby lub przyjaciotki, co dawato
im wiecej niezaleznosci. Obyczaj nakazywal, by mezczyzni nie
uzywali imion szanowanych dam w rozmowach ani
w przemowieniach sgdowych, o ile nie bylo to niezbednie



konieczne.

Poniewaz Kkobiety pozostawaly przez tak dlugi czas pod
dachem, bogate, niepracujgce damy mialy bardzo blada cere.
Byta to cecha bardzo podziwiana, poniewaz stanowita oznake
luksusowego i wygodnego zycia, tak jak dzisiaj z tych samych
powodow ceni si¢ opalenizne. Kobiety regularnie stosowaty
sproszkowany otow do odpowiedniego wybielania twarzy.
Zapewne wiele kobiet z wyzszych sfer cenilo sobie ograniczony
kontakt z mezczyznami spoza domu, gdyz byla to oznaka ich
wysokiego statusu spotecznego. W podzielonym plciowo
spoteczenstwie, takim jak w bogatych Atenach, Kkobiety
z wyzszych sfer mogly nawigzywac¢ kontakty gtownie ze swymi
dziecmi oraz z innymi kobietami, z ktorymi spedzaty wickszosc
czasu.



Czerwonofigurowa waza przedstawia sympozjon (meska pijatyke), na Kktorej
~towarzyszka” (hetera) zabawia gosci, grajac na aulos, detym instrumencie
z otworami na palce. Dwoch mezczyzn gra w kottabos, raczej niechlujng zabawe
w strzasanie kropel wina z plytkich czarek.

Narzucane kobietom przez spoleczenstwo ograniczenia
w poruszaniu si¢ stuzyly meskiemu wymogowi pewnosci co do
ojcostwa dzieci; dzieki temu ograniczeniu malala szansa na
niewiernosc¢ zon i utrate dziewictwa przez corki. Zwazywszy na
znaczenie obywatelstwa jako budulca struktury spotecznej
panstwa-miasta i praw mezczyzny, atenski mezczyzna, jak
kazdy Grek i praktycznie kazdy inny, uwazal za niezwykle
wazne, by mieC¢ pewnosc, ze jego syn byl splodzony przez niego,
nie zas przez innego mezczyzne, ktory mogt byc
obcokrajowcem, a nawet niewolnikiem. Co wiecej, dgzenie do
utrzymania majgtku w linii ojca oznaczalo, ze synowie
dziedziczacy czesci majatku musieli by¢ prawowici. W takim
patriarchalnym systemie prawa obywatelskie i prawa
majgtkowe prowadzily do ograniczenia swobody poruszania si¢
kobiety w spoteczenstwie. Gdy jednak kobieta urodzita dziecko,
jej status natychmiast wzrastal, podobnie jak jej swoboda. Jak
wyjasnit przed sadem pewien Atenczyk oskarzony o zabicie
kochanka zony przylapanego in flagranti: ,Po Slubie



poczatkowo nie niepokoilemm nazbyt Zony, ale nie dawalem jej
tez za wiele swobody. Mialem jg na oku (...) Gdy jednak
urodzita dziecko, zaczgtem bardziej jej ufac i powierzytem jej
moje sprawy, uwazajac, ze nasz zwigzek jest teraz Dbliski”
(Lizjasz, Oracje, 1.6). Rodzenie chtopcow przynosito kobiecie
szczegolng chlube, poniewaz synowie oznaczali bezpieczenstwo
dla rodzicow. Dorosli synowie mogli wystepowac przed sgdem
dla wsparcia rodzicow oraz chronic¢ ich na ulicach miasta, na
ktorych przez wickszoS¢ starozytnosci nie bylo zadnych
zorganizowanych sit policyjnych. Prawo wymagalo od synow
utrzymywania rodzicow na staros¢, co bylo Kkonieczne
w spoleczenstwie nieposiadajacym zadnego panstwowego
systemu wspierania ludzi w podesztym wieku, takim jak opieka
spoteczna w Stanach Zjednoczonych. Presja na rodzenie synow
byta tak wielka, ze krazyly plotki o bezplodnych Kkobietach,
ktore podawaly za swoje dzieci urodzone przez niewolnice.
Takie opowiesci, ktorych prawdziwosS¢ trudno ocenic, byty
uznawane za wiarygodne tylko dlatego, ze mezowie, zgodnie ze
zwyczajem, nie brali udzialu w porodzie.

Mezczyzni, w odroznieniu od kobiet, mieli okazje na bezkarne
pozamaltzenskie kontakty seksualne. ,I nie powinienes sadzic,
ze ludzie wylagcznie dla przyjemnosci zmystowych rodza
potomstwo, dla zaspokojenia tego pragnienia nie brak przeciez
srodkow na ulicach i w domach nierzadu” (Ksenofont,
Wspomnienia o Sokratesie, 2, 2, 4, przel. Leon Joachimowicz).
Poza uprawianiem seksu z niewolnicami, ktore nie miaty prawa
odmawia¢ swym wlascicielom, mezczyzni mieli mozliwosc
korzystania z prostytutek roznych kategorii cenowych.
Mezczyznie nie wolno bylo jedynie utrzymywac prostytutki
w tym samym domu, w ktorym mieszkata jego zona, poza tym
jednak korzystanie z platnego seksu nie Sciggato niestawy.
Najdrozsze prostytutki nazywane byly ,towarzyszkami”
(Hetairai, stad ,hetery”). Pochodzily one zwykle z innego
panstwa-miasta i  uzupelnialy  atrakcyjnos¢  fizyczng
umiejetnoscig Spiewu i gry na instrumentach podczas meskich



biesiad, na Kktore nie zapraszano malzonek. Zycie wielu
towarzyszek bylo niebezpieczne, jako ze narazone byly na
przemoc ze strony Kklientow. Z ich ustug korzystali jednak
cztonkowie najwyzszych Kklas, zarabialy tez na tyle duzo, ze
mogly sobie pozwoli¢ na luksusowe zycie. Niezaleznosc¢ osobista
i finansowa mocno odrozniala je od zamoznych mezatek,
podobnie jak ich swoboda wyrazania wlasnej seksualnosci.
Podobnym wyroznikiem byta pilnie rozwijana przez nie
umiejetnos¢ publicznego konwersowania z mezczyznami. Tak
jak japonskie gejsze, w starozytnej Grecji towarzyszki bawity
mezezyzn umiejetnoscig prowadzenia btyskotliwej konwersacii.
Umiejetne postugiwanie si¢ sarkazmem i drwing dawatly
towarzyszkom sil¢ wymowy, niedostepng wigckszosci kobiet.
Tylko bardzo zamozne i starsze wiekiem obywatelki, takie jak
Elpinike, siostra stynnego wodza Kimona, cieszyly si¢ podobng
swobodg wypowiedzi. Pewnego razu Elpinike publicznie zganita
samego Peryklesa za chlubienie si¢ zdobyciem przez wojska
atenskie zbuntowanej polis na wyspie Samos. Gdy inne Atenki
stawily przywodce za odniesiony sukces, Elpinike stwierdzita
sarkastycznie: ,Zaiste, godne to wszystko podziwu i tych
wiencow, Peryklesie, za to, zes nam zgubit tylu dzielnych
obywateli, i to nie w wojnie z Fenicjg czy Persjg, jak moj brat
Kimon, lecz przy przywracaniu do porzadku miasta, zwigzanego
z nami wezlami przymierza i krwi” (Plutarch, Perykles, 28,
przet. Mieczystaw Brozek).

Pewien cztowiek wystepujacy przed sgdem trafnie opisatl
teoretyczne role przypisane przez mezczyzn roznym Kkategoriom
atenskich kobiet: ,Mamy «towarzyszki» dla przyjemnosci,
zwykle prostytutki dla codziennego zaspokajania naszych
potrzeb fizycznych, i zony, by rodzily nam prawowitych
potomkow i wiernie strzegly domowego ogniska” (Demostenes,
Mowy, 59.122). W praktyce rzecz jasna role wypetniane przez
kobiety nie musialy doktadnie odpowiada¢ temu idealnemu
schematowi. Mgz mogt oczekiwac od zony, ze wypelni je
wszystkie. Marginalna rola spoteczna towarzyszek — czesto nie



byly obywatelkami, nie mogly legalnie zawiera¢c malzenstw,
a ich reputacja nie byla dobra — dawata im mozliwos¢ swobody
seksualnej i wypowiedzi, poniewaz z samej definicji ich rola
polegala na tamaniu norm przyzwoitosci. Inne Kkobiety
tymczasem, dzieki wypetnianiu przypisanych im rol
spotecznych, zaskarbialy sobie szacunek i pozycje spoteczng.

Wychowanie do zycia publicznego

Atenczycy zapoznawali si¢ z normami zachowania nie
w szkotach, ale wuczyli si¢ ich od mezczyzn i od kobiet
w najrozniejszych codziennych kontaktach spotecznych
i rodzinnych. Formalnej edukacji w dzisiejszym tego slowa
znaczeniu nie bylo — panstwo nie finansowalo zadnych szkotl.
Tylko zamozne rodziny mogly sobie pozwolic na oplacanie
prywatnych nauczycieli; posytano do nich synow celem nauki
czytania, pisania, moze tez nauki gry na instrumencie lub
Spiewu oraz ¢wiczen fizycznych przygotowujacych do zawodow
sportowych oraz stuzby wojskowej. Mezczyzni, ktorzy w wieku
od 18 do 60 lat mogli zosta¢c wezwani do stuzby wojskowej,
dbali o sprawnos¢ fizyczna; bylo to na tyle wazne, ze polis
zapewniala specjalne place do codziennych cwiczen, nazywane
gimnazjonami. W gimnazjonach prowadzono takze rozmowy
polityczne 1  przekazywano najswiezsze wiesci. Corki
z zamoznych rodzin takze uczono czytania, pisania i prostego
liczenia, @ zapewne w domach. Dysponujgce takimi
umiejetnosciami dziewczeta byly lepiej przygotowane do
zajmowania si¢ gospodarstwem domowym swojego przysziego
meza.

Ubozsze dziewczeta i chtopcy uczyli sie rzemiost i zapewne tez
nieco pisma dzi¢ki pomocy rodzicom w codziennych zajeciach
lub - jesli mieli szczescie - dzieki pojsciu na nauke do
wykwalifikowanego rzemieslnika. Jak pisano wyzej, pochodzgace
od Solona prawo nakazywalo ojcom uczy¢ synow zawodu
pozwalajacego na utrzymanie. Gdyby tego nie uczynili, synowie



byli zwolnieni z obowigzku utrzymywania ojca na starosc¢, gdy
ten nie mogl juz pracowac. Liczba piSmiennych o0sob
w Atenach, nie liczgc elit, byla zapewne niska jak na dzisiejsze
standardy. Tylko niewielka czesc biedoty potrafita cos wiecej niz
si¢ podpisac. Analfabetyzm nie stanowil powazniejszego
problemu dla wieckszosci ludzi, gdyz mozna bylo zawsze znalezc
kogos, kto potrafit przeczytac na glos potrzebny tekst.
Komunikacja opierata si¢ na przekazie ustnym, nie pisemnym;
ludzie byli przyzwyczajeni do przyswajania informacji ze stuchu
(ci, ktorzy umieli czytac, czytali zwykle na glos). Grecy bardzo
lubili tez piesni, mowy, opowiesci oraz zywa konwersacje, byli
przyzwyczajeni do powtarzania zaslyszanych informacji. Tak
jak syn stynnego atenskiego wodza Nikiasza, niejeden Grek
nauczy? si¢ na pamie¢c catej Iliady i Odysei.

Mtodzi mezczyzni z bogatych domow zwykle nabywali
umiejetnosci niezbednych dla partycypacji w zyciu publicznym,
przygladajac sie, jak ich ojcowie, stryjowie i inni starsi
mezezyzni wystepowali w Zgromadzeniu, zasiadali w Radzie czy
wypowiadali si¢ przed sadami. Najistotniejszg umiejetnosciag
bylo wyglaszanie przekonujgacych mow publicznych. Czesto
starszy mezczyzna wybieral sobie jednego z mtodziencow jako
swego ucznia. Chlopiec poznawal tajniki uczestnictwa w zyciu
publicznym dzieki spedzaniu czasu w towarzystwie swego
mentora i jego przyjaciol. W ciggu dnia chlopiec mogt
przystuchiwa¢ si¢ mowom mentora na agorze, podczas
Zgromadzenia lub przed sgdem, pomaga¢ mu wypetniac
obowigzki urzednicze oraz ¢wiczgc wraz z nim w gimnazjonie.
Wieczorami organizowano sympozjum, czyli meskag biesiade
polaczong z piciem wina. Sympozjony mogly przybiera¢ rozng
postac — od powaznych dyskusiji politycznych lub filozoficznych
po hulaszcza pijatyke.

Taka relacja mistrz-uczen czesto przybierata charakter
homoseksualny, stanowigcy wyraz wiezi 1aczacych chlopca
i starszego mezczyzne, zwykle zonatego. Jak wspomniano wyzej
w rozdziale dotyczgcym Sparty, trudno jest stosowac



wspolczesne Kategoryzacje i oceny dla starozytnych norm
obyczajowych. Owczesne oceny byly zréznicowane - od
akceptacji po potepienie i zarzuty pederastii. W kazdym razie
dla owczesnych Grekow czymsS naturalnym dla starszego
mezezyzny byto czué¢ seksualny pocigg do picknych miodych
chtopcow (tak jak i picknych dziewczgt). Mitos¢ miedzy
starszym kochankiem (erastes) i ,ukochanym” (eromenos) nie
wynikata tylko z pozgdania. Erotyczny aspekt takiego zwigzku
rozgrywany byl na podobienstwo rywalizacji o status. Mtodszy
mezezyzna  pragngl  budzic  pozadanie, lecz zachowac
wystarczajgco wiele kontroli, by odrzuca¢ lub wplywac¢ na
ksztalt zadan = starszego, ten ostatni zas pragnatl
zademonstrowacC swojg przewage i umiejetnosc¢ przezwyciezania
oporu i zdobyc¢ dla siebie obiekt swych zapedow. Kontakty
homoseksualne mezczyzn poza relacjami mistrz-uczen oraz
wszystkie kontakty homoseksualne kobiet wigzaly si¢
z niestawg. Natomiast relacje mistrz-uczen byly akceptowane
w wiekszosci, lecz nie we wszystkich panstwach-miastach, o ile
starszy mezczyzna nie wykorzystywatl mtodszego wytgcznie dla
zaspokojenia pozgdania, nie uczgc go tajnikow partycypacji
w zyciu publicznym. Platon opisal prostolinijnego Atenczyka
wyglaszajgcego najpewniej powszechng opini¢ na temat
odpowiedniej mitosci homoseksualnej mezczyzn:

Doprawdy, nie umiem powiedzie¢, jakie wicksze dobro zdoby¢ moze czlowiek
zaraz w pierwszej mlodosci, jesli nie mitosnika dzielnego albo oblubienica. Bo
takiego steru na cale zycie, jakiego potrzebuje cztowiek, ktory chce zyc¢, jak
nalezy, nie potrafia mu dac¢ ani zwiazki krwi w tak pieknej formie, ani zaszczyty,
ani bogactwa, ani nic innego, tylko Eros. C6z za ster mam na mysli? Oto wstyd
i wstret do postepkow podlych, i ambicje skierowang do czynow pieknych. Bo
bez tego nie dokona wielkich i piecknych dziet ani panstwo, ani prywatny
czlowiek (...) Tacy [kochankowie] chocby ich mato bylo, zwyciezyliby, powiem,
caly swiat. Bo mezczyzna, ktory kocha, raczej zniostby, zeby go wszyscy inni, niz
zeby go oblubiency widzieli, jak szeregi opuszcza albo bron rzuca; wolatby sto
razy zging¢, a co0z dopiero opusci¢ oblubienca albo mu nie pomoc
w niebezpieczenstwie.

Platon, Uczta, 178c — 179a, przel. Wactaw Witwicki



W drugiej potowie V w. p.n.e pojawil sie¢ nowy rodzaj
samozwanczych nauczycieli, oferujgcych bardziej
zorganizowane ksztatcenie mtodych mezczyzn, ktorzy chcieli
rozwijaC talenty oratorskie niezbedne dla udanej Kkariery
politycznej. Nazywano ich sofistami (,medrcami”), ktore to
okreslenie nabrato sensu pejoratywnego (co przetrwato w stowie
.sofistyka”), poniewaz byli niezmiernie biegli w publicznym
przemawianiu i prowadzeniu debat filozoficznych. Wiele osob
o tradycyjnym nastawieniu gardzito nimi lub nawet si¢ ich
lekalo, poniewaz zagrazali ich opiniom i wplywom. Pierwsi
sofisci pojawili si¢ poza Atenami, jednak od okoto 450 r. p.n.e.,
gdy Ateny osiggnety szczyt bogactwa i kulturalnego znaczenia,
zaczeli tam przybywac w poszukiwaniu uczniow zdolnych
optacic¢ stone honoraria, jakie pobierali za swe nauki. Zamozni
mlodziency tlumnie przybywali na pokazy oszalamiajacej
wymowy i sily przekonywania, urzadzane przez wedrownych
nauczycieli celem prezentacji swych umiejetnosci, Kktore
obiecywali przekaza¢. Prawie Kkazdy ambitny mtodzieniec
pragngt posigsSC¢ te umiejetnoSC, poniewaz najwazniejsza
z umiejetnosci, jakg mogt zdoby¢ atenski obywatel, byla
zdolnos¢ do przekonywania innych obywateli podczas debat
Zgromadzenia oraz posiedzen sgdowych. Dla tych, ktorzy nie
chcieli lub nie potrafili zdoby¢ nowych umiejetnosci
krasomowczych, sofisci (za stong optatg) pisali mowy, ktore
nabywcy wyglaszali potem jako wlasne. Ogromne znaczenie
umiejetnosci perswazji w kulturze ustnej starozytnej Grecji
wzbudzalo u wielu osob strach przed sofistami, poniewaz
nauczyciele ci oferowali swym uczniom poznanie narze¢dzia
wladzy, ktore zdawalo sie¢ mie¢ potencjal destabilizujgcy
tradycje polityczne i spoteczne.

Najstawniejszym 2z sofistow byl Protagoras, wspolczesny
Peryklesowi, pochodzacy z Abdery w poilnocnej Grecji. Okoto
450 r. p.n.e. wowczas czterdziestoletni Protagoras przeniost sie
do Aten, by spedzic w nich wiekszos¢ swej kariery. Jego
umiejetnosci krasomowcze i prostolinijny charakter zrobity tak



wielkie wrazenie na Atenczykach, ze c¢i poprosili go
o sporzadzenie kodeksu praw dla nowej panhellenskiej kolonii
zatozonej w 444 r. p.n.e. w Thurii w poludniowej Italii. Niektore
pomystly Protagorasa byly jednak szokiem dla tradycjonalistow,
ktorzy lekali sie ich wplywu na spotecznosc. Jedng z nich byt
jego agnostycyzm. ,,O bogach nie moge wiedziec¢ ani ze istniejg,
ani ze nie istniejg; wiele jest bowiem przeszkod na drodze do
zdobycia  takiej wiedzy, ze  wymieni¢ niemozliwosc
doswiadczenia zmystowego w tej dziedzinie i krotkos¢ ludzkiego
zywota” (Diogenes Laertios, Zywoty i poglady stynnych
filozofow; Protagoras, IX, 8, 51, przel. Irena Kronska, Kazimierz
Lesniak i Witold Olszewski) 9.51 = D.-K. 80B4). Latwo dostrzec,
ze takie poglady mogly by¢ uznane za budzgce gniew bogow, co
z kolei mogto prowadzi¢ do sprowadzenia przez nich kar na
panstwo-miasto, ktore pozwalalo Protagorasowi na dawanie
nauk na swym terytorium.

Rownie kontrowersyjne bylo zaprzeczenie przez Protagorasa
absolutnej prawdzie przez stwierdzenie, ze kazda kwestia
sktada si¢ z dwoch niemozliwych do pogodzenia stron. Jesli na
przyktad jeden czlowiek odczuwajgcy powiew wiatru uzna go za
ciepty, podczas gdy inna osoba uzna ten sam powiew za
chtodny, zdaniem Protagorasa nie bylo sposobu na okreslenie,
ktory z nich ma stusznoSc¢, poniewaz wiatr po prostu dla
jednego z nich jest ciepty, dla drugiego zas chlodny. Protagoras
podsumowat zatem swoj subiektywizm (przekonanie, ze nie ma
obiektywnej rzeczywistosci niezaleznej od odczuwania) w czesto
cytowanych pierwszych zdaniach jego traktatu zatytutowanego
~.prawda”: ,,Czlowiek jest miarg wszystkich rzeczy, istniejgcych,
ze istniejg, i nieistniejacych, ze nie istniejg” (Diogenes Laertios,
Zywoty i poglady stynnych filozofow; Protagoras, IX, 8, 51,
przel. Irena Kronska, Kazimierz Lesniak i Witold Olszewski;
Platon, Theateus, 15le = D.-K. 80B1). ,Czlowiek” w tym
fragmencie (gr. Anthropos, stad nazwa ,antropologia”) zdaje si¢
odnosi¢ do pojedynczej istoty ludzkiej, kobiety i mezczyzny,
ktorych Protagoras czyni jedynymi sedziami swoich wrazen.



Krytycy Protagorasa potepiali go za gloszenie tych pogladow,
oskarzajac, ze naucza swoich uczniow umiejetnosci sprawienia,
by stabsze argumenty wydawaly si¢ mocniejsze, i zwodzenie
w ten sposob innych za pomocg przekonujacych, lecz w istocie
fatszywych argumentow. Stanowilo to ich zdaniem zagrozenie
dla demokracji, ktora zalezna byla od uzywania argumentow
opartych na prawdzie i dla dobra spotecznosci.

Wplyw nowych idei

Idee i sposoby argumentowania nauczane przez sofistow
takich jak Protagoras niepokoily lub gniewaly wielu
Atenczykow. Dzialo si¢ tak zwlaszcza dlatego, ze wielu
czolowych obywateli, takich jak Perykles, garneto si¢ do nauk
u sofistow. Szczegolne kontrowersje wzbudzaty dwa powigzane
ze soba twierdzenia sofistow: (1) ludzkie instytucje i wartosci
nie byly dzietem natury (physis), lecz zwigzane ze zwyczajem,
konwencjg lub prawem (nomos) oraz (2) poniewaz prawda jest
wzgledna, mowcy powinni potrafic rownie przekonujgco
wspiera¢c lub obala¢ kazdg kwestie. Pierwsze twierdzenie
implikowalo, ze tradycyjne instytucje ludzkie zostaty ustalone
arbitralnie, a nie wynikaly z niezmiennej natury rzeczy, drugie
zas zmieniato sztuke retoryki w amoralng technike perswaz;ji.
Kombinacja obu twierdzen wydawala sie szczegolnie
niebezpieczna dla spoteczenstwa, ktore tak bardzo polegalo na
slowie mowionym, zagrazalo bowiem obaleniem powszechnie
uznawanych w polis wartosci i moglo prowadzi¢c do
nieprzewidywalnych konsekwencji. Sam Protagoras twierdzil, ze
jego doktryny intelektualne oraz techniki skutecznego
przemawiania nie byly zagrozeniem dla demokracji. Jak glosit,
kazda osoba posiada zdolnos¢ osiggniecia doskonatosci,
a przetrwanie ludzkosci zalezalo od szanowania praw
zakorzenionych w sprawiedliwosci. Czlonkowie spolecznosci
jego zdaniem powinni zostaC przekonani do przestrzegania
praw nie dlatego, ze wynikaly one z prawdy absolutnej — taka



nie istniata - ale dlatego, ze zycie zgodnie z ustalonymi
w spolecznosci standardami postepowania bylo korzystne dla
ich wlasnych interesow. Ztodziej na przyktad, ktory bronitby si¢
twierdzeniem, ze prawo zabraniajgce kradziezy nie jest wigzace,
musialby zosta¢ przekonany, ze prawo zabraniajgce kradziezy
dziata w jego wlasnym interesie, chronigc jego majgtek oraz
dobrostan spoteczenstwa, w ktorym on sam zyl i mogt si¢
rozwijac.

Takie zalecenia Protagorasa wydaly si¢ niektorym Atenczykom
absurdalnym dzieleniem wlosa na czworo. Jeden z synow
Peryklesa, porozniony z ojcem, drwil z prowadzonych przezen
dysput z Protagorasem na temat przypadkowej Smierci widza
ugodzonego oszczepem cisnietym przez jednego z zawodnikow.
Polityk i sofista spedzili caty dzien na dyspucie, czy
odpowiedzialnoS¢ za tragiczny zgon spada na oszczep,
zawodnika czy sedziow zawodow. Krytyka ta rozmijata si¢
jednak z sensem nauk Protagorasa, ktory nigdy nie zamierzat
pomaga¢ zamoznym mlodziencom podwazac spolecznego
porzadku w tradycyjnym panstwie-miescie. Niektorzy pozniejsi
sofiSci mieli jednak mniej skrupulow co do zastosowania
nauczanych przez siebie technik perswazji. Anonimowy
podrecznik napisany w koncu V w. p.n.e. dawal przyktady, jak
przy uzyciu logicznej argumentacji mozna bylo zaprzeczyc
zdrowemu rozsgdkowi.

Grecy zainteresowani filozofia proponuja podwojna argumentacj¢ za dobrem i za
ztem. Niektorzy z nich twierdzg, ze dobro to jedno, zto zas jest czyms innym. Inni
jednak twierdzg, ze dobro i zlo sg tym samym. Ta druga grupa mowi tez, ze to
samo dla jednych moze by¢ dobre, dla innych zas zte, lub tez w pewnym
momencie dobre, w innym zas zle dla tej samej osoby. Ja zgadzam si¢ z tymi
drugimi, co objasnie, biorgc sobie za przyklad Zzycie ludzkie i wigzgce si¢ z nim
potrzeby jedzenia, picia i rozkoszy plciowych: te rzeczy sa zte dla czlowieka, jesli
jest chory, zas dobre, gdy jest zdrowy i ich potrzebuje. Co wiecej, nadmierne
zaspokajanie tych potrzeb jest zte dla kogos, kto to czyni, dobre zas dla tych,
ktorzy wzbogacaja si¢ na sprzedawaniu tych rzeczy tym, ktorzy nadmiernie ich
uzywaja. Kolejny argument: choroba jest rzeczg zlg dla chorego, dobrg zas dla
lekarza. Smier¢ jest zta dla tych, co umarli, dobra zas dla grabarzy i kamieniarzy
(...) Katastrofy morskie sg zte dla armatoréw, dobre zas dla szkutnikow. Gdy



narzedzia stajg sie tepe i zuzyte, jest to zle dla ich wtascicieli, dobre jednak dla
wykonawcy narzedzi. Zas jeSli ceramiczne naczynie peknie, jest to zte dla
wszystkich poza garncarzem. Gdy but znosi si¢ i rozpadnie, to zte dla noszacych,
dobre zas dla szewca (...) W zawodach na stadionie zwyciestwo jest dobre dla
zwyciezcey, zte zas dla przegranych.

Dissoi logoi [podwgjna argumentacjal] 1.1-6

Umiejetnos¢ argumentowania za lub przeciw czemus oraz
relatywistyczne podejscie do kwestii tak fundamentalnych jak
moralne umocowanie rzgdow prawa w spoleczenstwie nie byty
jedynymi aspektami nowych prgdow intelektualnych, ktore
niepokoity wielu Atenczykow. W V w. p.n.e. mysliciele
i filozofowie tacy jak Anaksagoras z Kladzomen w Jonii czy
Leukippos z Miletu propagowali wywrotowe teorie na temat
natury kosmosu, pozostajgc pod wplywem idei wypracowanych
przez jonskich myslicieli wieku VI. Stworzona przez
Anaksagorasa teoria wszechrzeczy - zakladajgca istnienie
porzadkujacej wszechswiat abstrakcyjnej sity, ktora nazwat
~umystem” — byla zapewne dla wiekszosci zbyt abstrakcyjna, by
budzi¢ niepok¢j. Jednak niektore aspekty jego przemyslen
mogly razi¢ osoby wierne zatozeniom tradycyjnej religii.
Twierdzil on na przykitad, ze stonce w rzeczywistosci byto
jedynie kawalkiem ptongcej skaly, nie zas boskim bytem.
Leukippos, ktorego doktryny rozstawit jego uczen Demokryt
z Abdery, wysnul teori¢ atomu celem potwierdzenia, ze zmiana
jest mozliwa i w rzeczywistosci nieustanna. Glosit, ze wszystko
zbudowane jest z malenkich, niewidocznych czgstek
znajdujacych sie w cigglym ruchu. Niekonczace sie¢ zderzenia
czastek sprawiajg, ze 1gcza sie one w nieskonczenie roznorodne
formy. To fizyczne wyjasnienie zrodet zmian, podobnie jak
twierdzenia Anaksagorasa o naturze stonca, zdawaly si¢
podwazac calg konstrukcje tradycyjnej religii, ktora wyjasniata
zjawiska jako efekt dziatania sit nadprzyrodzonych i woli
bogow.

Wielu Atenczykow lekato sie, ze nauki sofistow i filozofow
mogg obrazi¢ bogow, a zatem pozbawi¢ Ateny boskiej opieki,
jaka ich polis ich zdaniem si¢ cieszyla. Tak samo jak morderca,



rowniez nauczyciel propagujacy doktryny niemite bogom mogt
uczyniC¢ miasto nieczystym, a co za tym idzie, sprowadzic¢ kare
boska na catg spotecznosc. Lek ten byl na tyle silny, ze
przyjazn Peryklesa z Protagorasem, Anaksagorasem i innymi
kontrowersyjnymi intelektualistami stata sie¢ dla jego rywali
bronig, wykorzystang w chwili kryzysu politycznego w 430 r.
p.n.e. zwigzanego z grozbg wybuchu wojny ze Sparta.
Przeciwnicy oskarzyli Peryklesa, ze poza autokratycznym
sprawowaniem wladzy sprzyja niebezpiecznym nowym ideom.

W potowie V w. p.n.e. nie tylko sofisci propagowali nowe idee.
Urodzony w konicu VI w. p.n.e. Hekatajos z Miletu przetart
szlak ku szerszemu i bardziej Kkrytycznemu spojrzeniu na
przesztos¢. Napisal obszerny przewodnik opisujgcy znany mu
Swiat oraz traktat Kkrytyczny wobec tradycji mitologiczne;j.
Greccy historycy piszacy zaraz po nim skupiali si¢ na dziejach
swoich rodzinnych stron. Stosowali oszczedny, kronikarski styl,
ktory czynil z historii niewiele wiecej niz wyliczenie faktow
i miejsc. Jak wspominano w rozdziale 1, Herodot z Halikarnasu
(ok. 485-425 r. p.n.e.) stworzy! zupelnie nowe perspektywy dla
opisywania przesztosci, tworzac swe ogromne, szeroko
zakrojone i prowokacyjne Dzieje. Szerokie ramy geograficzne
jego narracji, krytyczne podejscie do przekazow historycznych,
skomplikowana interpretacja sprawiedliwej natury kosmosu
oraz pelne szacunku badanie kultury i idei wielu ludow - tak
greckich, jak i barbarzynskich - stanowily zupelnie nowg
jakosc¢. By opisaC i wyjasni¢ zderzenie pomiedzy wschodem
i zachodem podczas wojen perskich, Herodot poszukiwat zrodet
konfliktu, siegajac gleboko w przesztosc, badajgc tradycje
i przeswiadczenia wszystkich zaangazowanych ludow. Dzieki
swym etnograficznym zainteresowaniom dostrzegal znaczenie
studiowania obcych kultur jako elementu badan historycznych.
Jego subtelne badanie tego, co uwazal za dowody na istnienie
wymuszanej przez wszechswiat sprawiedliwosci dziejowej,
stanowig wspanialg i niekiedy wzbudzajaca niepokoj analize
losu czlowieka na tej ziemi.



Tak jak Herodot rewolucjonizowal historie, tak samo
rewolucjonizowal medycyne nieco mtodszy od niego Hipokrates,
ktorego imi¢ stalo si¢ stynne wsrod licznych autorow
starozytnych greckich traktatow medycznych. Niewiele wiemy
na temat zycia 1 pogladow tego wplywowego lekarza
pochodzgcego z wyspy Kos na Morzu Egejskim. Jednak
zachowane przypisywane mu traktaty dowodzg, ze dokonat
wiele dla oparcia diagnozy i leczenia na podstawach
naukowych. Wktad Hipokratesa w medycyne¢ pami¢ctamy dzisiaj
dzieki przysiedze jego imienia, Kktorg zwyczajowo sktadajg
lekarze na poczgtku swojej zawodowej praktyki. Wczesniejsza
medycyna grecka opierala si¢ na magii i rytuatach. Hipokrates
przyjat zupelnie odmienne podejscie, traktujgc ludzkie ciato
jako organizm, ktorego czesci nalezalo postrzegac jako zalezne
od siebie, zas ich funkcjonowanie i zaburzenia funkcjonowania
jako wynikajgce z przyczyn fizycznych. Juz w starozytnosci
autorzy medycznych traktatow nie zgadzali sie co do
teoretycznych podstaw pogladow Hipokratesa. Niektorzy
przypisywali mu popularny w pozniejszych czasach poglad, ze
ludzkie ciato sktada si¢ z czterech plynow zwanych humorami:
krwi, flegmy, czarnej zolci i zottej zolci. Bycie zdrowym
oznaczalo bycie ,w dobrym humorze”. Ten system odpowiadatl
podziatowi przyrody nieozywionej na cztery zywioly: ziemie,
powietrze, ogien i wode.

Pewne jest natomiast, ze Hipokrates wymagatl od lekarzy
opierania swej wiedzy i podejmowania decyzji na doktadnych
obserwacjach pacjentow oraz reakcji chorych na zastosowane
leki i zabiegi. Uczyl, ze najlepszym zrodtem wiedzy medycznej
jest doswiadczenie oraz ze zastosowane sSrodki przede
wszystkim ,nie moga szkodzi¢ pacjentowi” — jak gtosi tekst jego
przysiegi. Zdawat sobie sprawe, ze medycyna moze zar0wno
leczy¢, jak i wyrzadzac¢ ogromne krzywdy. Leki mogly rownie
dobrze otruc pacjenta, jak i zwalczac jego chorobe. Stosowanie
terapii pozbawionych wiarygodnych dowodow skutecznosci byto
zatem nieodpowiedzialne. Najbardziej niezwykla innowacjg



doktryny Hipokratesa byto to, ze niewiele w niej byto miejsca na
bogow jako przyczyne chorob i zrodio wyleczenia. Oznaczato to
podwazenie licznych kultow medycznych wchodzgacych w skiad
greckiej religii, przede wszystkim kultu boga Asklepiosa, ktory
obiecywal zdrowie pacjentom modlagcym sie w  jego
sanktuariach. Bylo to radykalne zerwanie 2z tradycja,
oddzielenie bogow od medycyny, ale Hipokrates wierzyl, ze
czyni to dla dobra swoich pacjentow.

Niestety, nie dysponujemy wieloma bezposrednimi przekazami
pozwalajgcymi okreslic wplyw nowych pradow w historii
i medycynie na zwyklych ludzi, odnotowano natomiast ich
obawy, a nawet wrogoSC¢ wobec intelektualnych nowinek
w edukacji, retoryce i filozofii, z ktorymi kojarzony byt Perykles.
Te nowe prady staly sie jednym z czynnikow prowadzgcych do
narastania napie¢ w Atenach w latach trzydziestych V w. p.n.e.
Sciste powigzania sfery politycznej, intelektualnej i religijne;
sprawiaty, ze skutki pojawienia si¢ nowych idei byly ogromne.
Osoba mogta mowi¢ o polityce zagranicznej i wewnetrznej
panstwa-miasta, innym razem o nowych teoriach na temat
natury Swiata, zawsze natomiast o tym, czy bogowie byli
przychylnie czy tez wrogo nastawieni do spotecznosci. W koncu
lat trzydziestych V w. p.n.e. Atenczycy mieli wiele nowych
powodow, by wszystkie te istotne dla ich zycia obywatelskiego
i prywatnego zagadnienia budzity u nich gteboki niepokgj.



Wojna peloponeska i jej skutki dla
Aten



Ateny i Sparta byly sojusznikami w walce z najazdem
Kserksesa na Grecje w latach 480-479 p.n.e., ale w polowie
V w. p.ne. stosunki miedzy dwoma najpotezniejszymi
panstwami kontynentalnej Grecji ulegly tak wielkiemu
pogorszeniu, ze doszto do star¢ zbrojnych. Zawarty w latach
446-445 p.n.e. pokoj miat trwac przez trzydziesci lat, jednak
w latach trzydziestych V w. p.n.e. napiecia miedzy nimi okazaty
si¢ niemozliwe do roztadowania. Wojna nazwana peloponeskg
trwata cate pokolenie - 27 lat, od 431 do 404 r. p.n.e.,
ogarniajgc w roznych swych fazach wigkszosc greckiego swiata.
Ten niezwykly dla dziejow Grecji, dilugotrwaly, krwawy
i kosztowny konflikt wewnatrzgrecki zniszczyl! harmoni¢
spoteczng i polityczng Aten, podkopat ich pozycje ekonomiczna,
zdziesigtkowal ludnosc¢ i wywrocit jej zycie do gory nogami.
Wojna ujawnila giebokie podziaty wsrod obywateli atenskich co
do sposobu zarzgdzania miastem oraz tego, czy kontynuowac
pochtaniajacy coraz wiecej krwi i pieniedzy Kkonflikt.
Wewnetrzne spory Atenczykow znalazly odzwierciedlenie
w komediach Arystofanesa (ok. 455-385 p.n.e.) powstatych
podczas wojny. Byli tez inni autorzy komiczni, ktorych sztuki
oparto na kanwie atenskich sporow, ale jedynie teksty
Arystofanesa dotarly do naszych czasow w catosci. W 403 r.
p.n.e. wojna dobiegla konca, ale napi¢cia i pragnienie rozliczen
w atenskim spoleczenstwie nie ostabty, czego przykladem jest
proces i stracenie filozofa Sokratesa w 399 r. p.n.e.

KALENDARIUM

433 p.n.e.: konflikt Aten i Koryntu o bylego sprzymierzenca Koryntu
432 p.n.e.: Ateny nakladaja sankcje gospodarcze na Megare

431 p.n.e.: wybuch wojny; najazd Sparty na Attyke i atenskie ataki morskie na
Peloponez



430-26 p.n.e.: epidemia w Atenach

429 p.n.e.: Smierc Peryklesa w wyniku epidemii

425 p.n.e.: Atenczycy pod wodza Kleona biorg do niewoli spartanskich hoplitow
w Pylos; w Atenach wystawiona zostaje komedia Arystofanesa Acharnejczycy
424 p.n.e.: w Atenach wystawiona zostaje komedia Arystofanesa Rycerze

422 p.n.e.: Smier¢ Kleona i Brazydasa w bitwie pod Amfipolis

421 p.n.e.: pokoj Nikiasza, powrot do przedwojennego ukladu sit

418 p.n.e.: kleska atennska pod Mantineg; wznowienie wojny ze Spartg.

416 p.n.e.: najazd atenski na wyspe Melos

415 p.n.e.: wyruszenie atenskiej wyprawy na Syrakuzy na Sycylii; Alkibiades
przechodzi na strone¢ Sparty

414 p.n.e.: w Atenach wystawiona zostaje komedia Arystofanesa Ptaki.

413 p.n.e.: zniszczenie atenskiej ekspedycji na Sycylii; utworzenie atenskiej
bazy w Deklei w Attyce

411 p.n.e.: zawieszenie demokracji atenskiej; w Atenach wystawiona zostaje
komedia Arystofanesa Lizystrata (Gromiwoja)

410 p.n.e.: zwyciestwo floty atenskiej pod wodza Alkibiadesa pod Kyzikos;
przywrocenie demokracji w Atenach

404 p.n.e.: kapitulacja Aten przed arig spartanska dowodzong przez Lizandra
404-403 p.n.e.: krwawe rzady Trzydziestu Tyranow w Atenach

403 p.n.e.: obalenie Trzydziestu Tyranow; przywrocenie demokracji w Atenach
399 p.n.e.: proces i egzekucja Sokratesa w Atenach

do 393 p.n.e.: zakonczenie odbudowy Dlugich Murow w Atenach

Straty poniesione przez Ateny podczas wojny peloponeskiej
stanowig smutny, choc¢ nieoczekiwany wowczas skutek niecheci
obywateli zasiadajacych w Zgromadzeniu do podjecia negocjacji
pokojowych. Pragnac pelnego zwyciestwa, doprowadzili do
catkowitej kleski. Z drugiej strony wojna dowiodla niezwyklej
wytrzymatosci Atenczykow, zdolnych podnosi¢c si¢ po
wojennych kleskach i wielkich stratach ludzkich. Skala
konfliktu oraz fakt, ze byl to pierwszy tego rodzaju konflikt
opisywany na biezgco, cho¢ kontrowersyjnie, przez Tukidydesa
sprawiajg, ze wspolczesni historycy i politolodzy poswiecaja
wiele uwagi badaniu przebiegu tego konfliktu oraz jego wplywu
na prowadzgce go strony.

Przyczyny wojny peloponeskiej



WickszoS¢ naszej wiedzy na temat przyczyn i przebiegu tej
diugiej i krwawej wojny pochodzi z jej historii spisanej przez
Atenczyka Tukidydesa (ok. 460-400 p.n.e.). W pierwszej fazie
wojny Tukidydes petnit role dowodcy wojsk atenskich
w polnocnej Grecji. W roku 424 p.n.e. Zgromadzenie wygnato
go na 20 lat za to, ze nie zdolatl zapobiec przejsciu na strone¢
Sparty waznego miasta Amfipolis. W czasie wygnania
Tukidydes rozmawiat ze sSwiadkami wydarzen obu stron
konfliktu. W odroznieniu od Herodota skupial si¢ on na
wydarzeniach biezgcych 1 stworzytl chronologiczny opis
wydarzen, tylko niekiedy od niego odchodzgc. Podobnie jak
Herodot, wigczyt do narracji tres¢ wygtaszanych mow, ale jego
mowy sg dluzsze i bardziej skomplikowane; w wyrafinowany
i atrakcyjny sposob opisujg one giowne wydarzenia i problemy
wojenne. Zwykle w mowach poznajemy motywacje uczestnikow
zmagan. Badacze spierajg si¢ co do tego, w jakim stopniu
Tukidydes wkladal stowa i idee w usta swoich bohaterow,
wydaje sie¢ jednak niezaprzeczalne, ze dotycza one kwestii
moralnych 1 politycznych, ktore dla Tukidydesa miaty
decydujace znaczenie dla zrozumienia wojny peloponeskiej oraz
wszelkich konfliktow miedzyludzkich. Komentarze samego
Tukidydesa zawierajg szerokie i czesto pesymistyczne uwagi na
temat natury i zachowan ludzkich. Stworzona przezen kronika
wydarzen z niepokojacymi interpretacjami ludzkich motywacji
stanowi pionierskg prace historyczng opisujaca wielkie
wydarzenia wspotczesne i polityke mocarstwowa.

Tak jak w przypadku wickszosci wojen, przyczyny wybuchu
wojny peloponeskiej byly zlozone. Tukidydes zdradza, ze
bezposrednia przyczyna byly toczone w latach trzydziestych
V w. p.n.e., pomiedzy Atenami a Spartg, spory o polityke
prowadzong wzgledem sprzymierzencow drugiej strony. Do
eskalacji doszto w kwestii udzielenia przez Ateny pomocy
Korkyrze (wyspiarskiemu panstwu-miastu znajdujgcemu si¢
w konflikcie z Koryntem, glownym sprzymierzenncem Sparty),
kwestii sankcji ekonomicznych natozonych przez Ateny na



Megare (sprzymierzong ze Spartg polis sgsiadujacg od zachodu
z terytorium Aten) oraz atenskg blokade Potidaji (strategicznie
polozonego panstwa-miasta w polnocnej Grecji, niegdys
sprzymierzonego z Atenami, obecnie jednak zbuntowanego
i wygladajacego pomocy od Koryntu). Giebszymi przyczynami
byly dazenia obu stron do zdobycia hegemonii w Grecji, lek
przed wzrostem potegi drugiej strony, oraz pragnienie
zachowania niezaleznosci wobec poteznego i  wrogo
nastawionego rywala.

Wybuch wojny nastgpit w momencie wystosowania przez
Sparte ultimatum, odrzuconego przez atenskie Zgromadzenie
wezwane do tego przez Peryklesa. Spartanie grozili otwartg
wojng, jesli Ateny nie zniosg sankcji ekonomicznych wobec
Megary i nie przerwa blokady Potidaji. Atenczycy zabraniali
Megarczykom prowadzenia handlu we wszystkich portach
Zwigzku Morskiego, co bylo powaznym ciosem dla Megary
zaleznej od zyskow z handlu morskiego. Atenczycy narzucili
sankcje w odpowiedzi na rzekome naruszenie przez Megare
swietych  ziem przygranicznych. Potidaja  natomiast
utrzymywala relacje 2z Koryntem, ktory byt dla niej
macierzystym panstwem-miastem. Sprzymierzony ze Spartg
Korynt protestowat przeciwko natozeniu przez Ateny blokady na
swa Kkolonie. Relacje Aten z Koryntem byly juz wowczas
nadszarpni¢te z powodu udzielenia przez Ateny wsparcia
posiadajgcej silng flote Korkyrze we wczesniejszym konflikcie
z Koryntem oraz zawarcia z nig sojuszu. Spartanie wystosowali
ultimatum celem potwierdzenia swego poparcia dla Megary oraz
Koryntu, ktory takze dysponowal potezng {flotg wojenng.
Koryntczycy poinformowali Sparte wprost, ze wycofajg sie ze
Zwigzku Peloponeskiego i przylacza si¢ do Aten, jesli Sparta
natychmiast nie wesprze ich w kwestii Potidaji. W ten sposob
Sparta byta zmuszona postawi¢ sprawe na ostrzu noza.

Sparta zazagdata zatem od Aten pod grozbg wojny odwotania
dekretu megarskiego, jak woOwczas nazwano ustanowienie
sankcji. W odpowiedzi na to 2zadanie Perykles miat



odpowiedzie¢ lodowato, ze Zgromadzenie atenskie uchwalito
prawo zakazujgce komukolwiek zdejmowania tablicy, na ktorej
wypisano tekst dekretu ustanawiajgcego sankcje przeciw
Megarze. ,Nie potrzebujesz jej zdejmowac — powiedziatl jeden
z postow spartanskich — wystarczy, jezeli ja odwrocisz napisem
do Sciany. A tego ci chyba zadna ustawa nie zabrania”
(Plutarch, Perykles, 30, przel. Mieczystaw Brozek). Anegdota
dotyczgca dekretu megarskiego zdradza wrogosc¢, jaka
cechowaly si¢ stosunki spartansko-atenskie w koncu lat
trzydziestych V w. p.n.e. Ostatecznie jednak to dzialania
mniejszych panstw popchnely mocarstwa do wojny w 431 r.
p.n.e.

Spor o atenskie sankcje nalozone na Megare, jak rowniez
uzycie sity przeciwko Potidaji i sojusz z Korkyrg odzwierciedlaty
szersze aspekty wrogosci pomiedzy Atenami a Sparta.
Przywodcy Sparty lekali sie, ze Atenczycy dzicki mozliwosci
dalekosieznych dziatan przy pomocy floty Zwigzku Morskiego
zniszcza pozycje Sparty w Zwigzku Peloponeskim. Natomiast
wickszosc atenskiego Zgromadzenia z niechecig przygladala sie
Sparcie ograniczajgcej ich swobode dzialania. Tukidydes
w swym opisie umiescit na przyklad nastepujgcga mowe
Peryklesa:

I niechaj nikt z was nie sadzi, ze wojn¢ bedzie prowadzil o rzecz malej wagi (...)
Ten bowiem drobiazg jest proba waszej postawy: jesli sie zgodzicie, zaraz
wystgpia z wiekszymi zgdaniami uwazajgc, zescie ze strachu juz raz ustagpili.
Udzieliwszy im za$ stanowczej odmowy zmusicie ich, by si¢ do was odnosili jak
rowni do rownych. (...) Ustepstwo bowiem zarowno w matej, jak i wielkiej rzeczy,
wymuszone na sgsiedzie przez rownego mu przeciwnika przed skierowaniem

sprawy na droge¢ prawng, oznacza taka sama niewole.
Wojna peloponeska 1, 140-141, przel. Kazimierz Kumaniecki,
Wroctaw-Warszawa-Krakow 1991, s. 105-106

Tukidydes wklada zatem w wusta Peryklesa radykalny
argument o ,rowni pochylej”, jakoby kompromis nieuchronnie
prowadzil do ,niewoli”; z pewnoscig jest w nim nieco prawdy.
(Nie jest przypadkiem, ze historycy krytykuja angielskiego



premiera Neville’a Chamberlaina za ustepstwo w 1938 r. wobec
zgdan Adolfa Hitlera, ktory domagatl sie anektowania
nalezgcych do Czechoslowacji Sudetow, poniewaz osmielilo to
nazistowskiego dyktatora do jeszcze bardziej zuchwalych
zgdan). Ludzie nadal cytujg powiedzenie ,Daj palec, a wezmg
calg reke”, poniewaz czesto tak wlasnie sie dzieje. Nie mozna
jednak zapominac¢, ze w wielu przypadkach kompromis
z przeciwnikiem ma sens jako sposob na unikni¢cie niszczacej
wojny, ktorej wynik pozostaje nieprzewidywalny. Czy takie
dziatanie, choc¢ rozsadne, jest jednak niehonorowe? Czy ma to
znaczenie? Czy Atenczycy, gdy przekonani w 431 r. p.n.e. przez
Peryklesa odrzucali spartanskie ultimatum, Kkierowali si¢
pamiecig o wlasnej odpowiedzi na perskie propozycje pokojowe
z 479 r. p.n.e., ze zadna propozycja perskiego witadcy nie skloni
ich do wspotpracy przy sprowadzeniu Grekow do pozycji
.niewolnikow”™? Czy okresSlenie ,niewola” bylo witasciwg
metaforg dla okreslenia sytuacji, jaka nastgpitaby w przypadku
bardziej ustepliwego stanowiska Aten w 431 r. p.n.e.? Czy moze
Spartanie rzeczywiscie nie dali im zadnego wyboru poza wojng?
Roznorodne interpretacje czynnikow  prowadzacych do
wybuchu wojny peloponeskiej, tak btyskotliwie zaprezentowane
przez Tukidydesa motywacje Atenczykow i Spartan stanowig
dla mnie fascynujgcy przyktad tego, jak grecka historia
starozytna moze stac si¢ ,materialem do przemyslen” na temat
ponadczasowego pytania o to, kiedy mozna z wrogiem iSC na
kompromis, a kiedy jest to niemozliwe.

Przypisujac formalng wine¢ za wybuch wojny jednej ze stron,
nie mozemy zapominac, ze Atenczycy zaproponowali poddanie
spartanskich zgdan pod arbitraz, ktorg to procedure¢ formalnie
uwzgledniono w zaprzysiezonych warunkach pokoju z lat 446-
445 p.n.e. Mimo zlozonej wowczas przysiegi Spartanie
mozliwos¢ arbitrazu odrzucili, poniewaz niekorzystny dla nich
wynik oznaczatby wyjscie Koryntu ze Zwigzku Peloponeskiego,
na co nie mogli sobie pozwolic. Spartanie potrzebowali
korynckiej floty, by moc mierzy¢ si¢ z potega morskg



pozostajagcga w  dyspozycji Aten. Odmowa wypeklienia
zaprzysiezonego zobowigzania przez Spartan rownata si¢
swictokradztwu. Cho¢ Spartanie obwiniali Ateny z powodu
odmowy pojscia na jakiekolwiek ustepstwa, czuli gleboki
niepokoj, ze bogowie moga ukarac ich za zlamanie danego
stowa. Atenczycy natomiast byli przekonani, ze bogowie beda
im sprzyjali, poniewaz dotrzymali zaprzysiezonych przed nimi
warunkow co do joty.

Strategia Peryklesa

Silna atenska flota i solidne fortyfikacje calkowicie
zabezpieczaly miasto i glowny port w Pireusie przed
jakimkolwiek atakiem. Juz w latach piecdziesigtych V w. p.n.e.
Ateniczycy otoczyli miasto poteznymi murami, umocnili takze
podwojnymi murami szeroki korytarz wiodgcy do odlegtego
o ponad szes¢ kilometrow Pireusu. W koncu lat
szescdziesigtych V w. p.n.e. Kimon wydat znaczne sumy na
potozenie fundamentow pod pierwszy z dwoch — jak je zwano —
Dtugich Murow, zas Perykles doprowadzil do ich ukonczenia
z funduszy publicznych. Okoto 445 r. p.n.e. wzniesiono trzeci
mur. Owczesna technika obleznicza nie byla wystarczajgco
rozwini¢ta, by pozwolic na przetamanie fortyfikacji tak
imponujacych, jak atenskie Dlugie Mury. Dlatego niezaleznie
od zniszczenia przez wojska spartanskie terenow rolniczych na
terenie Attyki, Ateny mogly wyzywiC si¢ dzieki sprowadzaniu
zywnosci poprzez ufortyfikowany port na pokladach statkow
chronionych przez potezng flote. Mogli ptaci¢c za zywnosc
i transport z ogromnych rezerw finansowych, zgromadzonych
dzieki Scigganiu skladek od czlonkow Atenskiego Zwigzku
Morskiego oraz dochodow 2z kopaln srebra w Laurion.
Z wydobytego srebra bito monety, ktore -cieszyly si¢
powszechnym uznaniem jako miedzynarodowy Srodek
platniczy. W razie ataku silniejszej armii spartanskiej wojska
atenskie mogly schronic si¢ za swymi murami. Z tej bezpiecznej



bazy mozna bylo wyprowadzac zaskakujgce ataki na terytorium
spartanskie, wysytajgc zespoly okretow i wysadzajac desanty
na tylach wroga. Niczym samoloty przed wynalezieniem
radarow wczesnego ostrzegania, atenskie okrety mogly nagle
nadplyngc¢ i uderzy¢ na wrogow, zanim ci zdazyli przygotowac
sie¢ do obrony. Dlatego Perykles opracowal dwutorowg strategie
wojenng: unikac¢ walnej bitwy ze Spartanami, nawet gdy ci
pustoszyli Attyke, wykorzystac jednak flote do atakowania
terenow Sparty i jej sojusznikow. Przewidywal, ze wicksze
zasoby ludzkie i materialne Aten pozwola na osiggniecie
zwyciestwa dzieki wyczerpaniu przeciwnika. Osiggniecie tego
zwyciestwa wymagato statosci politycznego kierownictwa Aten
oraz wytrzymatosci mieszkancow. Wszystkich czekaty
cierpienia, jednak ostatecznie mialo czekac¢ ich zwyciestwo —
jesli beda mieli dosc sily, by nie zboczy¢ z raz obranej drogi.
Najwickszg trudnos¢ w prowadzeniu wojny wedlug planu
Peryklesa stanowito to, ze wielu Atenczykow mieszkajacych
poza miastem musialo rokrocznie porzucac¢ swoje domy i pola,
ktore rabowata i palita spartanska armia regularnie
najezdzajaca Attyke. Jak pisze Tukidydes, opuszczenie domow,
gdzie wiekszos¢ z nich urodzita si¢ i wychowata, wywotato
ogromng niechec, gdyz .ciezko im bylo zmienia¢ tryb zycia
i kazdemu sie zdawato, ze opuszcza wlasng ojczyzne” (Wojna
peloponeska 2.16, przet. Kazimierz Kumaniecki, Wroctaw-
Warszawa-Krakow 1991, s. 124). W 431 r. p.n.e. Spartanie
rozpoczeli dzialania wojenne, wkraczajgc po raz pierwszy do
Attyki i pustoszac ja, w nadziei na wywabienie Atenczykow
w pole do otwartej bitwy. Mieszkancy Attyki z gniewem
obserwowali z murow miejskich dymy i ltuny unoszgce si¢ nad
ich domami i polami. Szczegolnie boleli mieszkancy Acharnow,
najludniejszego demu w Attyce, rozciggajacego si¢ na poinoc od
murow miasta. Peryklesowi z trudnoscig udalo si¢ powtrzymac
ochotnikow przed wycieczkga 2z miasta 1 starciem ze
spartanskimi hoplitami w otwartym polu. Zdotal tez zapobiec
zwolaniu  Zgromadzenia celem = przeglosowania zmiany



w przyjetej strategii; Tukidydes nie zdradza, jak dokladnie
udato sie Peryklesowi zablokowa¢ w tym momencie
funkcjonowanie demokratycznych procedur. Po okolo miesigcu
armia spartanska powrocita do domow, poniewaz nie byla
w stanie wyzywi¢ si¢ dluzej w Attyce, ponadto nie mogla
ryzykowac dluzszego pozostawania poza krajem z obawy przed
buntem helotow. Z tych powodow spartanskie najazdy na
Attyke, przeprowadzane kazdego roku w pierwszej fazie wojny,
nigdy nie trwaly wiecej niz czterdziesci dni. Nawet tak krotki
czas wystarczal jednak Spartanom do wyrzgdzenia strat
materialnych, ktore dotykaly osobiscie i bolesnie wielu
obywateli Aten przebywajacych za murami miasta.

Nieprzewidziana katastrofa

Wkrotce jednak strategie Peryklesa podkopato — jak to bywa
w kazdej wojnie — nieprzewidziane wydarzenie: w 430 r. p.n.e.
w Atenach wybuchta epidemia, ktora miala dziesigtkowac
ludnos¢ miasta przez kilka nastepnych lat. Zaraza wybuchta,
gdy w miescie przepelnionym na skutek naptywu ludnosci
wiejskiej za mury pogorszyly si¢ warunki sanitarne. Brak
odpowiednich domow i urzadzen pozwalajacych zaspokoic
potrzeby gwattownie zwickszonej populacji miasta stanowil
katastrofalny btad Peryklesa i innych przywodcow. Tukidydes
szczegolowo opisal objawy choroby: wymioty, konwulsje,
bolesne wrzody, biegunka oraz gorgczka tak wysoka, ze
cierpigcy na nig rzucali si¢ do zbiornikow wodnych, na prozno
usitujac znalez¢ ulge w chlodnej wodzie. Liczba zgonow byla tak
wielka, ze brakowato ludzi do obsadzenia okretow niezbednych
do realizacji drugiego elementu peryklesowskiej strategii -
morskich ekspedycji na tereny przeciwnika. Sam Perykles
zmarl w wyniku zarazy w 429 r. p.n.e. Zapewne nie oczekiwalt,
jak wielkg szkodg dla atenskiego wysitku wojennego bedzie
utrata jego kierownictwa. Epidemia podkopala takze wysilek
wojenny na skutek utraty dotychczasowego przeswiadczenia



Atenczykow, ze bogowie stoja po ich stronie. Jak pisat
Tukidydes: ,Jesli chodzi o bogow, zdawalo si¢ nic nie znaczyc,
czy ktos ich czcit czy nie, poniewaz tak dobrzy, jak i wystepni
umierali tak samo” (Wojna peloponeska, 2.53).

Epidemia powaznie ostabila potencjat demograficzny Aten,
zabrata im ich czotowego przywodce Peryklesa oraz podkopata
pewnosc siebie, ostabiajgc wiezi spoteczne i religijne. Mimo to
Atenczycy nie rezygnowali z walki. Pomimo utraty ludnosci
w wyniku Smiertelnej zarazy atenskie sily zbrojne dowiodty
swojej wartosci bojowej. Potidaja, atenski sojusznik, ktorego
bunt pogorszyt stosunki pomiedzy Atenami a Koryntem, zostat
zmuszony w 430 r. p.n.e. do kapitulacji. Atenska flota wojenna
pod dowodztwem Formiona odniosta w 429 r. p.n.e. dwa wielkie
zwyciestwa kolo przyladka Rhion niedaleko Naupaktos[4l.
Wielki bunt sprzymierzencow, jaki mial miejsce w latach 428-
427 na wyspie Lesbos pod wodzg Mityleny, zostal brutalnie
sttumiony. Jednym 2z mnajslynniejszych {ragmentow pracy
Tukidydesa sg mowy dokltadnie opisujgce los mieszkancow
Mityleny, jakie wyglosi¢ mieli atenscy mowcy Kleon i Diodot
(Wojna peloponeska, 3, 37-48). Jeden z mowcow domagal sie
surowej kary dla spelnienia wymogu sprawiedliwosci, drugi zas
taski wynikajgcej z roztropnosci. Argumenty przytaczane przez
obu mowcow sg mocne i prowokacyjne i majg bardziej ogolny
charakter, jako ze dotycza nie tyle dyskusji nad losem
pokonanej Mityleny, ale bardziej ogolnej kwestii etycznej —
skutecznosci kary jako narzedzia odstraszania.

Rownie imponujacy 1 jeszcze bardziej poruszajacy jest
tukidydesowski opis wojny domowej, jaka wybuchta w 427 r.
p.n.e. na wyspie Korkyrze, gdzie starly si¢ ze sobg frakcje
proatenska i prospartanska. Tukidydes chlodno analizuje
mechanizm, za pomocag ktorego wojna domowa wydobywa na
wierzch to, co najgorsze w naturze ludzkiej, i jak wzbudza
mordercze emocje nawet wsrod tych, ktorzy od lat zyli w zgodzie
jako sgsiedzi:

[strona prodemokratyczna wojny domowej w Korkyrze] mordowali (...) kazdego



schwytanego przeciwnika (...) Nastepnie udawszy sie do swiatyni Hery namowili
mniej wiecej piecdziesieciu sposrod szukajgcych schronienia [z przeciwnej
frakcji], zeby stawili si¢ przed sadem, i wydali na nich wszystkich wyrok smierci.
Ci zas, ktorzy pozostali w Swigtyni Hery i nie dali si¢ do wyjscia namoéwic,
widzac, co si¢ dzieje, wzajemnie sobie Smier¢ zadawali, wieszajac si¢ na
drzewach albo w inny spos6b pozbawiajac si¢ zycia. [przez tydzien] Korkirejczycy
mordowali wszystkich wspotobywateli, ktorzy wydawali si¢ im przeciwnikami
politycznymi, pod pozorem, ze dazyli oni do obalenia ustroju demokratycznego;
zgineto takze troche ludzi wskutek porachunkoéw osobistych, a inni z rgk swoich
dluznikow. Mordowano w najrozniejszy sposob, popelniano wszelkiego rodzaju
okropnosci, jakie zwykle dzieja si¢ w takich wypadkach, a nawet jeszcze
straszniejsze. Ojciec bowiem zabijat syna; ludzi odciggano od ottarzy i tuz obok
usmiercano, niektorzy nawet zgineli zamurowani w Swigtyni Dionizosa [skazani
na sSmierc¢ glodows].
(...)
Wiele (...) dotkliwych klesk spadio na rozne panstwa z powodu walk partyjnych,
ktore zdarzajg sie¢ i zawsze zdarza¢ bedg, jak dlugo natura ludzka pozostaje
niezmienna (...) W czasach pokojowych i w dobrobycie zarowno panstwa, jak
i jednostki kieruja si¢ stuszniejszymi zasadami, gdyz nie znajdujg si¢ pod
jarzmem koniecznosSci; wojna zas$ niszczgc normalne, codzienne zycie jest
brutalnym nauczycielem ksztaltujgcym namietnosci ttumu wedlug chwilowe;j
sytuacji. Walki partyjne wstrzagsaly panstwem, a te, ktore wybuchly poézniej,
braly sobie za wzor poprzednie i w niezwyklosci pomystow szly jeszcze o wiele
dalej, zarowno jesli chodzi o przemyslnosc i podstep w urzagdzaniu zamachow jak
i o wyrafinowana zemste. Wtedy rowniez zmieniano dowolnie znaczenie wielu
wyrazow. Nierozumna zuchwalos¢ zostala uznana za pelna poswi¢cenia dla
przyjaciol odwage, przezorna wstrzemiezliwos¢ — za szukajace pieknego pozoru
tchorzostwo, umiar — za ukrytg bojazliwos¢, a kto z zasady radzit si¢ rozumu,
uchodzit za cztowieka wygodnego i leniwego; bezmysSlng zuchwalos¢ uwazano za
ceche prawdziwego mezczyzny, a jesli ktos sie nad czyms spokojnie zastanawiat,
sadzono, ze szuka dogodnego pretekstu, aby si¢ wycofac¢. Ten, kto si¢ oburzat
i gniewal, zawsze znajdowal postuch, ten, kto mu si¢ sprzeciwiat — byl
podejrzany. (...) Zwiazki krwi staly si¢ stabsze od zwigzkow partyjnych, gdyz
przyjaciel partyjny chetniej wazyt sie na rzeczy smiate i bezwzgledne.

Wojna peloponeska, 3, 81-82, przel. Kazimierz Kumaniecki



Srebrne monety bite w Atenach staly si¢ powszechnie uznawanym sSrodkiem
ptatniczym, poniewaz powszechnie ufano w ich zawartosé¢ kruszcu. By nie wystawiac
na probe zaufania rynku, Atenczycy przez stulecia nie zmieniali wzoru monet. Ten
egzemplarz z V w. p.n.e., jak wszystkie inne, przedstawia na awersie profil Ateny, na
rewersie zas sowe, jej Swietego ptaka. Potocznie monety te nazywano ,,sowami”.

Straty ludzkie spowodowane epidemig uniemozliwily Atenom
prowadzenie tak skutecznych i aktywnych dzialan morskich,
jak to zaktadat Perykles. W pierwszej potowie lat dwudziestych
V w. p.n.e. obie strony poniosly straty, nie majgc okazji na
odniesienie decydujgcego zwycigestwa. W 425 r. p.n.e. Ateny
stanety przed znakomita okazjg doprowadzenia do korzystnego
pokoju, gdy atenski wodz Kleon odniost niespodziewane
zwyciestwo, biorgc do niewoli okoto 120 Spartan i 170 ich
sojusznikow po dlugotrwatych zmaganiach na niewielkiej
wysepce Sfakterii u wejscia do portu Pylos na zachodnim
wybrzezu Peloponezu. Dotychczas nigdy nie zdarzylo sie, by
spartanscy wojownicy ztozyli bron - zawsze byli postuszni
wezwaniu legendarnej matki spartanskiej, ktora podawala
tarcze wyruszajagcemu na wyprawe synowi ze slowami: ,,Wroc
z nig, lub na niej” (Plutarch, Moralia, 241F), co oznaczalo, ze
ma powroci¢ zwycieski lub martwy. Do tego czasu jednak
populacja mezczyzn w Sparcie spadila tak bardzo, ze
bezpowrotna utrata nawet takiej garstki uwazana byta za nie
do zaakceptowania. Spartanscy przywodcy zaoferowali zatem
Atenom korzystne warunki pokojowe w zamian za zwolnienie
jencow. Niespodziewany sukces Kleona odniesiony w Pylos



zapewnil mu silng pozycje polityczng; zachecal on do sztywnego
stanowiska wzgledem Sparty. Tukidydes, ktory najwyrazniej nie
szanowal Kleona, napisat o nim: ,czlowiek w ogodle niezwykle
gwaltowny” (Wojna peloponeska, 3, 36, przel. Kazimierz
Kumaniecki, s. 212). W efekcie zgromadzenie atenskie odrzucito
spartanskie propozycje pokojowe - Kleonowi udato si¢
przekonac¢ wspotobywateli, ze zdotaja wywalczyc¢ jeszcze wiecej,
postanowili zatem zaryzykowac.

Nierozwaznos¢ tej atenskiej decyzji stala si¢ jasna po
kolejnym niespodziewanym wydarzeniu: zmianie tradycyjnej
spartanskiej zasady nieprowadzenia dluzszych dzialan
bojowych z dala od kraju. W 424 r. p.n.e. spartanski wodz
Brazydas poprowadzit wojsko w Smialej kampanii przeciwko
pozycjom atenskim w potnocnej Grecji, setki kilometrow od
Sparty. Jego najwickszym sukcesem bylo naklonienie do
przejscia na strone Sparty strategicznie potozonego miasta
Amfipolis, atenskiej kolonii na wybrzezu Macedonii. Dzi¢ki tej
Smiatej wyprawie Brazydas pozbawil Ateny dostepu do kopaln
zlota i srebra oraz sporej czesci drewna do budowy okretow.
Mimo ze Tukidydes nie byl bezposrednio odpowiedzialny za
utrate Amfipolis, Zgromadzenie atenskie pozbawilo go
dowodztwa i zmusito do udania si€ na wygnanie, poniewaz byt
dowodcg odpowiedzialnym za dziatania atenskie w regionie,
w ktorym doszto do tej kleski.

Zbrojny pokoj

W 422 r. p.n.e. zadanie powstrzymania Brazydasa powierzono
Kleonowi, ktory po zwyciestwie pod Pylos trzy lata wczesniej byt
najstynniejszym i najbardziej wptywowym atenskim dowoddcy.
W tym samym roku Kleon i Brazydas zgineli w bitwie 1adowej
pod Amfipolis, wygranej przez wojska spartanskie. W ten
sposOb obie strony utracily swych najlepszych dowodcow
wojskowych, co otworzylo droge do negocjacji. Pokoj zawarto
w 421 r. p.n.e., gdy obie strony zgodzily si¢ na powrot do



sytuacji sprzed dziesieciu lat. Ugode te nazwano pokojem
Nikiasza, od imienia atenskiego wodza, Kktory przekonat
Zgromadzenie do zgody na zawarcie pokoju. Zgoda Sparty
ujawnita rozdzwicki w koalicji antyatenskiej — Koryntczycy oraz
Beocjanie odmowili zawarcia pokoju.

Pokoj Nikiasza nie uciszyl tych, ktorzy pragneli
kontynuowania wojny do ostatecznego zwyciestwa. Szczegolnie
czynnym przeciwnikiem pokoju byl zuchwaly, bogaty
mitodzieniec imieniem Alkibiades (ok. 450-404 p.n.e.). Pochodzit
on z jednego z najzamozniejszych i najbardziej zastuzonych
atenskich rodow. Po smierci swego ojca w 447 r. w bitwie ze
sprzymierzencami Sparty okolo trzyletni Alkibiades trafil na
wychowanie do domu Peryklesa. Gdy mial okoto trzydziestu lat,
co jak na warunki atenskie byto wiekiem niezwykle mtodym dla
polityka, Alkibiades zaczal zyskiwacC poparcie w Zgromadzeniu
dla dziatan przeciwko spartanskim wplywom na Peloponezie.
Mimo formalnego traktatu pokojowego miedzy Spartg
a Atenami Alkibiades zdotal stworzy¢ nowy sojusz zlozony
z Aten, Argos i kilku innych poréznionych ze Spartg panstw-
miast na Peloponezie. Najprawdopodobniej uwazal, ze
bezpieczenstwo i potega Aten oraz jego wilasna Kkariera
rozkwitng dzieki dalszemu oslabianiu Sparty. Lezaca
w polnocno-wschodniej czesci Peloponezu Argos blokowata
glowng droge wiodgcg do Sparty z poinocy, totez Spartanie
mieli prawo obawiac¢ si¢ nowego sojuszu zbudowanego przez
Alkibiadesa. W razie utrzymania si¢ go, Argos wraz
z sojusznikami mogta zablokowa¢ armi¢ spartanskg na
rodzimym terytorium. Mimo to poparcie Atenczykow dla
nowego sojuszu bylo najpewniej chwiejne, gdyz dziesiec lat
dopiero co zakonczonego konfliktu pozostawalo Swiezo
W pamie¢ci. Spartanie rozumieli zagrozenie i w 418 r. p.n.e.
pobili sity koalicji w bitwie pod Matineg w potnocno-wschodnie;j
czesci Peloponezu. Pokoj Nikiasza byl obecnie martwa litera,
mimo ze wojny oficjalnie nie wznowiono. Gdy jednak poOzniej
Ateny przeprowadzily rajd na terytorium spartanskie, wojna



wybuchla na nowo. Zdaniem Tukidydesa wojna peloponeska
nie zostala wcale przerwana mimo zawarcia pokoju. Wrogosc
pomiedzy Atenami a Spartg zakorzenita sie zbyt silnie, by
mozna bylo ja zalagodzi¢ traktatem. Prawdziwe zakomnczenie
wojny mogto przyniesc tylko zwyciestwo jednej ze stron.

W 416 r. p.n.e. sily atenskie oblegly niewielkie panstwo-
miasto potozone na wyspie Melos na potudniowy wschod od
Peloponezu. Melianie sympatyzowali ze Spartg, jednak nie brali
czynnego udzialu w wojnie; pewna inskrypcja bywa
interpretowana jako dowod na wspieranie Sparty finansowo.
(Jest mozliwe, ze inskrypcja odnosi si¢ do czasu po upadku
miasta, gdy uchodzcy z Melos przekazywali pienigdze
Spartanom w nadziei na zyskanie ich przychylnosci). W kazdym
razie Ateny uwazaly Melos za wroga; jeszcze w roku 426 p.n.e.
Nikiasz bez powodzenia probowat zdobyc¢ ich miasto. Atenczycy
zazadali od Melian przylaczenia si¢ do antyspartanskiego
sojuszu pod grozbg zniszczenia ich miasta, ci jednak odmowili
mimo przyttaczajgcej przewagi sit atenskich. Trudno ocenic, co
Ateny pragnely osiggnac dzieki tej kampanii, jako ze Melos nie
dysponowato powazniejszymi zasobami ani nie bylo
strategicznie potozone. By¢ moze Atenczycy po prostu nie mogli
znies¢ odmowy spelnienia swoich zgdan przez malenkie Melos.
Gdy obroncy ostatecznie musieli si¢ poddac¢ oblegajacym je
wojskom ateniskim i sprzymierzonym, mezczyzni zostali zabici,
kobiety i dzieci zas sprzedano w niewole. Nastepnie na wyspie
zatozono koloni¢ atenskg. Tukidydes przedstawia motywy
atenskie w tych wydarzeniach wylgcznie jako amoralne uzycie
sity, podczas gdy mieszkancy Melos w jego narracji polegajg na
zasadzie sprawiedliwosci, jaka powinna ich zdaniem kierowac
stosunkami miedzynarodowymi. U Tukidydesa przywodcy obu
stron spotykajg si¢ osobiscie i dyskutujg na temat wszystkich
aspektow sprawy. Fragment ten, nazwany dialogiem melijskim
(Wojna Peloponeska 5, 84-114) daje nam niezwykle realistyczny
wglad w konflikt miedzy silg a etykg w polityce
miedzynarodowej, stanowigc ponadczasowy przyktad



wnikliwosci i bezposredniosci.

Wyprawa na Sycylie

Wojna zatem bez watpienia zostala wznowiona, gdy w 415 r.
p.n.e. Alkibiades przekonal atenskie zgromadzenie do
przeprowadzenia wielkiej wyprawy morskiej przeciwko
Syrakuzom, sprzymierzonej ze Spartg polis potozonej na
bogatej Sycylii. Bogate miasto lezagce w poltudniowo-wschodniej
czesci wyspy stanowito jednoczesnie kuszgcy cel i najwicksze
zagrozenie dla Aten, gdyby zechciato udzielic pomocy Sparcie.
Atenczycy i ich sprzymierzency pragneli zdoby¢ bogactwa
Syrakuz i uniemozliwi¢c tamtejszym panstwom-miastom
przytaczenie sie¢ do Sparty. Oficjalnym pretekstem do
przeprowadzenia wyprawy stala si¢ dla Aten prosba o pomoc ze
strony sycylijskiego miasta Egesty (znanego tez jako Segesta),
z ktorym wczesniej Ateny zwigzaly sie sojuszem. Mieszkancy
Egesty wzywali Atenczykow do przygotowania wyprawy na
Sycylie, wyolbrzymiajac sumy, jakie gotowi byli wylozy¢ na
wsparcie kampanii przeciwko wrogom Aten na wyspie.

W trakcie debaty poprzedzajacej glosowanie w kwestii
wyprawy Alkibiades i jego zwolennicy argumentowali, ze liczaca
wiele okretow flota Syrakuz stanowila potencjalnie wielkie
zagrozenie dla bezpieczenstwa Zwigzku Morskiego, gdyz
w kazdej chwili mogla przejs¢ na wody greckie i przytaczyc sie
do Sparty w atakach na sity zwigzkowe. Przywodca stronnictwa
sprzeciwiajgcego sie¢ ekspedycji byt Nikiasz, ale jego przestrogi
nie zdotaty zrownowazyc¢ entuzjazmu wzbudzonego przez mowy
Alkibiadesa. Ten ostatni roztaczal obrazy przysziej chwaly,
ktore trafialy szczegolnie do mlodych mezczyzn, ktorzy nie
doswiadczyli  jeszcze  brutalnej  rzeczywistoSci — wojny.
Zgromadzenie znaczng wickszoscia poparto wizje Alkibiadesa,
uchwalajgc wystanie na Sycylie najwickszych sil, jakie
kiedykolwiek wyruszytly z Grecji.

Jawnie ekstrawagancki tryb zycia Alkibiadesa i jego



nieskrywane ambicje polityczne narobilty mu w Atenach
licznych wrogow. Eskalacja tej wrogosci nastgpita tuz przed
wyptynieciem wyprawy, gdy Alkibiades zostat niespodziewanie
oskarzony o udzial w sSwietokradczych incydentach. Jeden
z mnich dotyczyt atenskich herm, Kkamiennych stupow
ozdobionych wyobrazeniem fallusa i popiersiem boga Hermesa,
ktore w Atenach pelnily role straznikow domow, granic i miejsc
publicznych. Hermy ustawiano na przyklad na niemal kazdym
skrzyzowaniu ulic, poniewaz przejScia przez nie uwazano za
szczegolnie niebezpieczne. W przeddzien wyptyniecia wyprawy
nieznani wandale utrgcili fallusy z wielu hermow. Gdy wsrod
oskarzonych o ten wandalizm znalazt si¢ Alkibiades, jego
wrogowie natychmiast dotgczyli do atakow, twierdzac, ze
wczesniej dopuscil sie¢ zorganizowania parodii misteriow
eleuzynskich. Bylo to oskarzenie niezwykle powazne i stato si¢
przyczynag kolejnego kryzysu: Alkibiades zazadat
natychmiastowego procesu, dopoki byt u szczytu popularnosci,
a popierajacy go zolierze wcigz jeszcze przebywali w Atenach.
Jego wrogowie przebiegle doprowadzili jednak do odlozenia
rozprawy pod pretekstem, ze nie mozna odkladac¢ rozpoczecia
wyprawy. Alkibiades wyruszy! zatem wraz z flotg, ale wkrotce
wystano za nim postanca wzywajgcego go do powrotu do Aten
na proces. Alkibiades zareagowal radykalnie — przeszedl na
strone Sparty.

Zdrada Alkibiadesa pozbawila atenskg wyprawe silnego
i zdecydowanego dowodztwa. Flota atenska byta tak wielka, ze
nawet bez blyskotliwego wodza zdotata kilkakrotnie pokonac
sity Syrakuz i ich sprzymierzencow, jednak brak zdecydowania
Nikiasza nie pozwolil ich wykorzysta¢. Zgromadzenie atenskie
w odpowiedzi na pierwsze porazki skierowalo na Sycylie
znaczne positki pod wodza Demostenesa, ale nawet
wzmocnione sity atenskie nie zdotaty zwyciezy¢ Syrakuz, ktore
poza znacznymi zasobami materialnymi posiadaly skuteczne
dowodztwo. Do tego w decydujacy sposOb przyczynit si¢
Alkibiades, poniewaz to on doradzil Spartanom, by wystali na



Sycylie doswiadczonego wodza celem pokonania ekspedycji
atenskiej. W 414 r. do Syrakuz udat si¢ Gylippos, ktory okazat
si¢ zdolniejszym wodzem od obecnych na wyspie wodzow
atenskich. Osoby takie jak Gylippos nazywano w Sparcie
mothax (,ktos, kto nie pozostaje na swojej pozycji spotecznej”);
wlasnymi sitami wydzwignat sie z pozycji potobywatela — byt
synem Spartiaty i helotki (wzglednie bardzo ubogiej obywatelki).
Liczba obywateli w Sparcie spadta w czasie wojny peloponeskiej
tak dalece, ze pozwalano bogatszym obywatelom na
sponsorowanie utalentowanych chtopcow mieszanego
pochodzenia, by mogli zasiadac¢ przy wspolnym stole oraz byc¢
szkoleni na wojownikow i potencjalnych dowodcow.

Spartanie i ich sycylijscy sprzymierzency ostatecznie zdotali
zablokowac¢ Atenczykow w zatoce Syrakuzkiej; w 413 r. flota
atenska zostata catkowicie zniszczona. Ocaleli zoinierze
usitowali przebic¢ si¢ do sprzymierzencow, zostali jednak wybici
lub schwytani do niewoli, wsrod nich Nikiasz. Wyprawa na
Sycylie zakonczyta sie calkowitg kleska atenska i zniszczeniem
znacznej czesci jej floty, stanowigcej dotychczas podstawe ich
morskiej potegi. Gdy wiesci o tej katastrofie dotartly do Aten,
zszokowani obywatele zawodzili z rozpaczy.

Ostatnich dziesi¢c¢ lat wojny

Mimo obaw Atenczycy nie poddali sie, chociaz po katastrofie
na Sycylii czekaty ich kolejne klopoty. Zdrada Alkibiadesa
sprawila Atenom kolejne problemy, gdy za jego radg Spartanie
w 413 r. p.n.e. zalozyli stala baze na terenie Attyki.
Wykorzystujgc stabos¢ Aten po utracie ogromnej liczby ludzi
i zasobow, Spartanie umiescili garnizon w Dekelei w poinocno-
wschodniej czesci Attyki, skad wida¢ bylo mury Aten. W ten
sposob wojska spartanskie mogly nekac Attyke przez caty rok;
dotychczas zapuszczaly si¢ one na tereny atenskie tylko na
kilkadziesigt dni, i to jedynie w ciggu letnich miesiecy dobrej
pogody. Obecnos¢ wrogiego garnizonu w Attyce utrudniata



upraw¢ pol i zmuszala zamknietych za murami miasta
obywateli do polegania w wiekszym stopniu na zywnosci
sprowadzanej droga morskg. Atenskie klopoty wzrosty, gdy 20
tysiecy niewolnikow zbieglo z miasta, szukajac schronienia
w obozie spartanskim. Niektorzy z nich pracowali wczesniej
w kopalniach srebra w Laurion, co zmniejszyto dochody z tego
waznego zrodla. Kryzys wywotal tak wielkie napiecia w Atenach,
ze przeprowadzono niezwykla zmiane¢ w atenskim rzadzie:
sprawami  miasta zajmowacC si¢ miala ~mianowana
dziesiecioosobowa rada. Niekonczgca, zdawaloby si¢, wojna
przekonala obywateli, ze normalne procedury demokratyczne
sg niewystarczajgce dla zapewnienia im bezpieczenstwa.
Stracili zaufanie dla wlasnych zasad. Jak pisatl Tukidydes,
~-wojna (...) jest brutalnym nauczycielem” (Wojna peloponeska,
3, 82, przet. Kazimierz Kumaniecki, s. 245).

Katastrofalne konsekwencje Kkleski sycylijskiej poglebily sie
jeszcze bardziej, gdy w sprawy greckie kolejny raz wmieszata si¢
Persja, opowiadajgc si¢ po stronie Sparty. Stabos¢ Aten
zdawata si¢ stanowi¢ okazje dla odzyskania przez Persje
wptywow na zachodnim wybrzezu Azji Mniejszej przez pobicie
tamtejszych sprzymierzencow Aten. Satrapowie perscy zaczeli
zatem dostarcza¢ Spartanom i ich sprzymierzencom pieniedzy
na budowe¢ i obsadzenie okretow wojennych. Jednoczesnie
niektorzy = rozczarowani = sojusznicy  atenscy  korzystali
z ostabienia Aten, by opusci¢ Zwigzek Morski; sygnat do tego
dalo potezne panstwo-miasto wyspy Chios we wschodniej czesci
Morza Egejskiego. Kolejny raz przytozyt do tego rcke Alkibiades,
wystany w 412 r. p.n.e. przez Spartan do Jonii celem
podburzania sprzymierzencow atenskich do buntu. Poniewaz
z portow Jonii mozna bylo dogodnie atakowac szlaki morskie,
ktorymi sprowadzano do Aten zboze z Morza Czarnego
i z Egiptu, ich utrata grozita Atenom glodem.

Mimo rosngcych zagrozen i trudow spotecznosc ateniska nadal
zachowywata wole walki o swa niepodlegtos¢. Skape pozostate
zasoby poswiecono na odbudowe floty wojennej i szkolenie



nowych zalog; siegnieto przy tym po fundusze, ktore w chwili
wybuchu wojny odlozono na czarng godzin¢ na Akropolu.
W latach 412-411 flota atenska zostala na tyle odtworzona, by
uniemozliwi¢ flocie korynckiej udanie si¢ na pomoc Chios,
przewiez¢ wojska na te wyspe celem oblezenia zbuntowanego
miasta i odnies¢ szereg sukcesow przy wybrzezach jonskich.
Atenczycy najwyrazniej nie powiedzieli jeszcze ostatniego slowa
w tej wojnie.

Mimo odrodzenia militarnego gleboki zamet w atenskiej
polityce i1 gwattowny spadek dochodow w wyniku Kkleski
sycylijskiej utorowal droge grupce przedstawicieli spotecznych
elit, od dawna niechetnie spogladajgcych na demokratyczne
rzady w ich polis, do przeprowadzenia oligarchicznego zamachu
stanu. Twierdzili oni, ze oczywiste kleski poniesione pod
rzgdami demokratycznego zgromadzenia doprowadzily do
sytuacji, w ktorej konieczne byto powierzenie rzadow w Atenach
nielicznej grupce elitarnych przywodcow. Alkibiades wspierat te
dgzenia, informujgc o mozliwosci zawarcia sojuszu z perskimi
satrapami i uzyskania dla Aten subsydiow finansowych — ale
pod warunkiem zlikwidowania demokracji i utworzenia rzadow
oligarchicznych. Mial najpewniej nadzieje, ze zmiana systemu
rzagdow otworzy mu droge powrotu do Aten; byl tym zywotnie
zainteresowany, gdyz jego negocjacje z satrapami wzbudzity
stuszne obawy Spartan, ze Kkieruje si¢ on raczej wlasnym
interesem niz dobrem Sparty. W dodatku uczynit sobie wroga
z Agisa, jednego z krolow Sparty, uwodzac jego zone.

Dzicki Alkibiadesowi kuszgcemu perskim zlotem jego
zwolennicy w Atenach zdotali rozegnac Ileki i1 nadzieje
zgromadzenia. W 411 r. przekonali oni zgromadzenie do
przekazania catej wladzy grupie czterystu mezczyzn.
Glosujacych przekonano, ze to szczuplejsze cialo bedzie
skuteczniejsze w prowadzeniu polityki zagranicznej oraz, co
najwazniejsze, uzyska wsparcie finansowe dzieki ulozeniu si¢
z witadcg Persji. Tych czterystu Atenczykow miato z kolei
wybieraC¢ piecC tysiecy przedstawicieli, ktorzy mieli stanowic



najwyzsze cialo rzadzgce miasta. W ten sposob stworzono dosc¢
szerokg oligarchie¢ rzgdzaca. W rzeczywistosci jednak czterystu
zachowato w swoich rekach pelnie wladzy, nie pozwalajac
wybranym pieciu tysigcom na wywieranie jakiegokolwiek
wptywu na rzady. System ten juz wkrotce zaczal sie rozpadac,
gdy oligarchowie pograzyli sic w walce o wtadze. Zaden z nich
nie byl gotow ulega¢ woli innego oligarchy. Koniec tego nowego
rzagdu nadszedl, gdy zalogi atenskiej floty wojennej,
stacjonujgcej w porcie sprzymierzonego Samos, zagrozily
powrotem do Aten i przywrocenia demokracji silg, o ile
oligarchowie nie ustgpig dobrowolnie. W odpowiedzi utworzono
mieszane rzady  demokratyczno-oligarchiczne, nazwane
konstytucja pieciu tysiecy. Tukidydes opiewal nowy ustroj jako
.najlepszy ustroj (...), przynajmniej za mojego zycia” (Wojna
peloponeska, 8, 97, przet. Kazimierz Kumaniecki). Nowe wladze
przegtosowaly przywotanie z powrotem Alkibiadesa i innych
prominentnych Atenczykow przebywajacych na wygnaniu
w nadziei, ze ci doswiadczeni wodzowie usprawnig dowodzenie
sitami atenskimi i pozwolg odzyskac przewage nad Spartg.

Z Alkibiadesem wsrod dowodcow odbudowana atenska flota
odniosta w poczatkach 410 r. p.n.e. wielkie zwyciestwo nad
Spartanami pod Kyzikos w Azji Mniejszej. Zwyciescy Atenczycy
przejeli lakoniczng wiadomoSc¢ postang przez pokonanych do
rodzimej polis: ,Przepadly pudia [okrety]. Minandra [dowodcy]
juz nie ma. Ludzie gtodujg. Nie wiemy, co czyni¢” (Ksenofont,
Historia grecka, I 1, 23, przet. Witold Klinger). Zalogi atenskich
okretow ponownie zazagdaly przywrocenia w Atenach peinej
demokracji. W ciggu kilku miesiecy po zwyciestwie pod Kyzikos
rzagdy w Atenach powrocily do swojej formy sprzed
oligarchicznego przewrotu, jaki dokonal si¢ rok wczesniej.
Powrét do  demokracji  oznaczal tez  powrot do
bezkompromisowej wojowniczosci, jaka charakteryzowata
atenskie zgromadzenie w pierwszej fazie wojny. Tak jak po
klesce pod Pylos w 425 r. p.n.e., po Kyzikos Spartanie
zaoferowali Atenom pokoj, jednak atenskie zgromadzenie



odrzucito propozycje. Flota atenska nastepnie ubezpieczata
dostawy zboza do portu w Pireusie i podjeta wyprawy celem
zmuszenia niektorych zbuntowanych sojusznikow do powrotu
do Zwigzku Morskiego.

Na nieszczescie dla Atenczykow, zwycieska bitwa nie data im
zwyciestwa w wojnie. Rzutki spartanski wodz Lizander
pogrzebal atenskie nadzieje, gdy dzieki uzyciu perskiego ztota
odbudowal spartanskag flot¢ i zadbat o najlepszych dowodcow
dla niej. Gdy w 406 r. p.n.e. pokonal flote atenskg koto Notion
niedaleko Efezu w Azji Mniejszej, Atenczycy obwinili o to
Alkibiadesa, mimo ze ten nie przebywal wowczas z flotg;
ostatecznie zostal on zmuszony udac¢ si¢ na wygnanie. Flota
atenska odniosta w tym samym roku kolejne zwyciestwo koto
wysp Arginuz niedaleko Lesbos, ale sztorm uniemozliwit
podjecie z wody zalog zatopionych okretow. Strata tak wielu
ludzi wywotata w Atenach wielka rozpacz; wszystkich
dowodcow postawiono zbiorowo przed sadem, mimo ze decyzja
ta stanowila ztamanie gwarantowanego przez prawo
indywidualnego procesu. Zostali oni skazani na Smier¢ za
rzekome zaniedbanie. Nastepnie Zgromadzenie odrzucito
ponowione spartanskie propozycje pokojowe zakladajgce
utrzymanie status quo. W odpowiedzi Lizander zapewnit sobie
dalsze subsydia perskie i wzmocnit swojg flote, by w 405 r.
p.n.e. ostatecznie rozgromic flote atenska u ujsScia rzeki
Ajgospotamoj, niedaleko Lampsakos na wybrzezu Azji
Mniejszej. Ateny staly sie bezbronne; Lizander zablokowal port
w Pireusie, zmuszajac Ateny w 404 r. p.n.e. do kapitulacji. Po
niemal 27 latach niemal nieprzerwanych dzialan wojennych
Atenczycy znalezli si¢ na tasce swoich przeciwnikow.

Na szczescie dla Atenczykow Spartanie odrzucili zgdania
swoich sprzymierzencow Koryntczykow, najzacieklejszych
wrogow Aten, by calkowicie zniszczy¢ pokonane miasto.
Spartanie lekali sie, ze posiadajgcy silng flote i strategicznie
polozony na przesmyku Korynt moze nadmiernie urosngc
w site, jesli zniknie przeciwwaga w postaci Aten. Zamiast wiec



burzy¢ Ateny, Spartanie pozostawili tam grupe wrogich
demokracji kolaborantow jako rzad podbitego miasta; nazwano
ich Trzydziestoma Tyranami. Atenczycy ci wywodzili si¢
z bogatej elity, wsrod ktorej zawsze silne byly nastroje
niechetne demokracji. Oligarchowie brutalnie tlumili wszelkg
opozycje wewnetrzng i1 bez skrupulow okradali obywateli
winnych jedynie posiadania majatku, przez osiem miesiecy
terroryzujac miasto. Przyszly stynny autor mow, metojk Lizjasz,
ktorego ojciec przeniost sie¢ do Aten z Syrakuz na zaproszenie
Peryklesa, pisat na przyktad, ze poplecznicy Trzydziestu pojmali
jego brata i zamierzali go straci¢ celem kradziezy rodzinnych
kosztownosci. Zadni lupéw rabusie wyrwali nawet kolczyki
Z uszu jego szwagierKki.

Rzady Trzydziestu Tyranow staly sie tak nieznosnie brutalne
i haniebne, ze Spartanie nie interweniowali, gdy w 403 r. p.n.e.
w  Atenach  wybuchty walki miedzy  stronnictwem
demokratycznym a oligarchami, zakonczone powrotem do
demokracji. By polozy¢ kres walkom = wewnetrznym
zagrazajacym istnieniu miasta, demokraci ogtosili powszechng
amnestie, pierwszy tego rodzaju akt w dziejach Zachodu.
Zgodnie 2z jej warunkami wszystkie oskarzenia i skargi
dotyczace przestepstw popelnionych podczas rzgdow terroru
mialy by¢ odtad uznane za niebyte. W Atenach powrocily rzady
demokratyczne, ale ich potega wojskowa i finansowa zostata
zlamana, a mieszkancy zachowali pamie¢ o wyrzadzonych
krzywdach 1 wrogosci, ktorej nie mogla zapobiec zadna
amnestia.

Ateny czasu wojny. Komedia atenska

Wojna peloponeska wydrenowata skarb Aten, zburzyla
harmoni¢ polityczng i zniszczyla potege militarng miasta.
Szkody wyrzgdzone przez konflikt siegaty jednak glebiej. Niemal
trzydziesci lat wojny wywarto gleboki wplyw na zycie
wewnetrzne Aten. Wielu mieszkancow miasta i prowingji



stracito w wyniku dziatan zbrojnych swe zrodia utrzymania.
Szczegolnie ciezki los stat sie udziatem pozbawionych majgtkow
kobiet, ktorych mezowie i mescy krewni zgineli na wojnie.
Koniecznos¢ zmusita je do robienia czegos, czego nie robity
nigdy wczesniej: do szukania pracy poza domem celem
utrzymania siebie i dzieci.

Najwicksza ruina spotkala licznych obywateli atenskich,
ktorzy mieszkali na spustoszonych terenach Attyki poza
murami miasta. Musieli oni regularnie chroni¢ si¢ w miescie,
podczas gdy spartanscy najezdzcy palili ich gospodarstwa
i niszczyli plony. Jesli nie posiadali drugiego domu lub
krewnych wewnatrz, musieli obozowac na publicznych placach
Aten w wielkim Scisku i ztych warunkach sanitarnych, kazdego
dnia starajgc si¢ zapewniC sobie wszystko co niezbedne do
przezycia. Naptyw tak wielkiej liczby wuchodzcow do
zattoczonego miasta musial w efekcie doprowadzi¢c do wzrostu
napiec¢ miedzy nowoprzybytymi a mieszkancami miasta.

Wojna oznaczata gwaltowng zmiane w zrodtach dochodu
wielu atenskich gospodarstw domowych. Zmiany dotknety tak
osoby utrzymujgce si¢ z rolnictwa, jak i drobnych
przedsicbiorcow. Bogate rodziny dysponowaly zapasami
pieniedzy i kosztownosci pozwalajgcymi im przetrwac Kkryzys,
wickszos¢ ludzi jednak takich rezerw nie posiadata. Gdy
nieprzyjaciel niszczyt! tereny rolnicze, uprawiajacy je ludzie
musieli szukac¢ zarobku w miescie jako robotnicy dniowkowi.
O taki zarobek bylo coraz trudniej, gdyz liczba mezczyzn
w miescie caly czas rosta. Ci, ktorzy zatrudnili sie¢ jako
wioslarze na atenskich okretach, mieli staly zarobek, jednakze
musieli godzi¢c si¢ z ogromnymi niewygodami, dilugotrwalg
rozlaka z rodzinami oraz ryzykiem smierci w bitwie lub podczas
sztormu. Mezczyzni i kobiety pracujacy w rzemiosle oraz
handlu zachowali zZrodta utrzymania, ale ich dochody zmalaty
na skutek spadku popytu w wyniku ogolnego zubozenia
ludnosci.



Ta gleboka waza, przeznaczona do mieszania wina z wodg na przyjeciach, zostata
ozdobiona obrazem aktora komicznego z Wielkiej Grecji, noszacego maske
i wypchany kostium z karykaturalnie powi¢kszonymi ksztaltami. Starozytna
komedia grecka przybierata wiele form, popularne byly parodia, farsa i satyra

krytykujaca politykow.

Ciezar wojny dzwigany przez atenskie spoleczenstwo
uwidocznil si¢ szczegolnie w warunkach zycia licznych
zamoznych dotychczas kobiet, ktorych mezowie i bracia zgineli
w walce. Kobiety z tej sfery spoleczno-ekonomicznej tradycyjnie
zajmowaly si¢ przedzeniem w domach oraz zarzadzaniem pracg
niewolnikow domowych, podczas gdy utrzymanie rodziny byto
zadaniem mezczyzn uprawiajgcych pola lub uprawiajgcych
rzemiosto lub handel. Gdy jednak mezczyzny brakowalo,
kobiety musialy z koniecznosci zarabiac. Dostepne dla nich
byly wylgcznie nisko platne zajecia, takie jak mamka, przadka
czy nawet robotnica w winnicy, gdy brakowalo mezczyzn do
prac polowych. Okolicznosci wypchnetly wiccej kobiet poza swe
domy i pozwolily im na znacznie cze¢stsze kontakty z obcymi,
ale zmiana ta nie doprowadzila do powstania jakiegokolwiek
kobiecego ruchu w sensie nowoczesnym ani tez do wigczenia
kobiet w zycie polityczne Aten. Po zakonczeniu wojny
Arystofanes napisal komedi¢ pod tytutem Kobiety ze



Zgromadzenia (ok. 392 r. p.n.e.), przedstawiajacg kobiety
przebierajgce si¢ za mezczyzn celem przejecia  wladzy
w Zgromadzeniu 1 zmuszenia wladz do rozwaznego
wydatkowania pieniedzy, zgodnie 2z zasadami planowania
wydatkow stosowanymi przez kobiety zarzadzajgce majgtkami
mezow. W zakonczeniu sztuki Arystofanesa mezczyzni sg
ostatecznie zmuszeni przyzna¢, ze Kkobiety rzadzityby
panstwem-miastem lepiej od nich. W rzeczywistosci jednakze
wizja kobiet posiadajacych prawa polityczne miala racje bytu
jedynie w przedstawieniach.

W ostatnich latach wojny peloponeskiej sytuacja finansowa
Aten stala si¢ katastrofalna. Wynikato to z wielkich szkod
wyrzadzonych rolnictwu oraz utracie znacznej czesci dochodow
z kopaln srebra, co nastgpito po zatozeniu przez Sparte statego
garnizonu w Dekelei na terenie Attyki w 413 r. p.n.e. Wrog
zagrazal teraz przez caly rok, przez co tak wazne dla dochodow
panstwa kopalnie srebra w nieodlegtlym od obozu przeciwnika
Laurion nie mogly funkcjonowa¢ 2z pelng wydajnoscia.
Kontynuowano niektore inwestycje budowlane w miescie, takie
jak Erektheum, Swigtynie¢ Ateny na Akropolu, co miato na celu
zademonstrowanie atenskiej woli walki oraz wprowadzenie
nieco gotowki do gospodarki przez optacanie robotnikow
budowlanych. Wojna wysysala jednak fundusze z licznych
niemilitarnych dziatalnosci. Trzeba bylto ograniczy¢ wydatki na
organizowane kazdego roku wielkie konkursy teatralne.
Sytuacja finansowa panstwa stata sie tak krytyczna, ze
w koncu wojny Atenczycy musieli zastgpi¢c w obiegu
wewnetrznym swoje srebrne monety tymczasowa moneta,
wykonang z brgazu pokrytego cienkg warstwg srebra.
Dotychczasowe monety srebrne oraz ztote, bite z przetopionych
kosztownosci pozyczonych z atenskich swigtyn, wykorzystano
do optacania wydatkow wojennych. Utworzenie tej tymczasowej
monety pozbawionej pokrycia w Kkruszcu celem zastgpienia
posiadajacych pokrycie monet oznaczato, ze Ateny znalazly si¢
na skraju bankructwa.



Fabuta i postaci atenskich komedii powstalych w latach
wojny  peloponeskiej  odzwierciedlaly = wzrost  napiecia
w codziennym zyciu w ciggu trzech dziesiecioleci Smierci,
zniszczenia 1 rozpaczy. W starozytnej Grecji, podobnie jak
w kazdej innej spotecznosci ludzkiej, komedia byta gatunkiem
niezwykle popularnym i istniala w wielu formach. W Atenach
sztuki komiczne stanowily obok tragedii glowne formy
sceniczne. Tak samo jak tragedie, komedie pisano wierszem
i wystawiano corocznie w miescie od pierwszych lat V w. p.n.e.
Prezentowano je w ramach osobnego konkursu w czasie
atenskich obchodéw Dionizjow w tym samym teatrze co
tragedie. Starozytne zrodla nie pozwalajg jasno stwierdzic, czy
kobiety mogly uczeszcza¢ na przedstawienia komediowe, jesli
jednak wolno im bylo oglagda¢ tragedie, wydaje si¢
prawdopodobne, ze tak samo bylo w przypadku komedii.
Zlozona wylacznie z mezczyzn obsada sztuk komediowych
sktadata si¢ z 24-osobowego choru oraz aktorow.
W odroznieniu od tragedii w komedii nie istniato ograniczenie
liczby aktorow obecnych jednoczesnie na scenie do trzech.
Pieckno wzniostych poematow Spiewanych przez chory iaczyto
si¢ z btyskotliwoscig fabuly, zwienczeniem ktorej niemal zawsze
bylo radosne rozwigzanie  poczatkowych = problemow.
Przykladowo, fabula Ptakow Arystofanesa, wystawionych w 414
r. p.n.e. w trakcie wyprawy na Sycylie, opowiada los dwoch
mezezyzn starajgcych sie umknagé przed codziennymi trudami
i rozczarowaniami zycia w Atenach oraz przepisami Zwigzku
Morskiego i szuka¢ nowego zycia w Kkraju nazwanym
~chmurokukutkowem”, zamieszkanym przez mowigce ptaki,
ktorych role odgrywat chor przebrany w barwne ptasie
kostiumy. Na nieszczescie ptasich mieszkancow tego raju
ludzcy uchodzcy postanowili przejag¢ nad nim wiladze dla
wlasnej przyjemnosci, zamierzajgc tez sktadac ptaki w ofierze.

Bezposrednim celem autora komedii byto stworzenie picknych
poematow i doprowadzenie publicznosci do Smiechu w nadziei
na zwyciestwo w konkursie na najlepsza komedie. Fabuta



atenskich komedii tworzonych w V w. p.n.e. dotyczyta giownie
zagadnien i postaci wspotczesnych, podczas gdy znaczng czesc
humoru stanowily odniesienia do seksu i czynnosci
naturalnych; dialogi nie byly cenzurowane i zawieraly sporo
wyrafinowanych przeklenstw. Codziennoscig scen komediowych
byly stowne ataki na stawne osoby, takie jak Perykles czy
zwyciezca spod Pylos Kleon. Perykles najpewniej usitowat
doprowadzi¢ do wprowadzenia zakazu uprawiania takich
scenicznych praktyk, co bylo reakcjg na zmasowanag krytyke
sceniczng jego osoby po buncie Samos w latach 441-439 p.n.e.,
ale jego wysitki przyniosly jedynie krotkotrwaly efekt.
W pozniejszych latach Kleon byt tak oburzony sposobem
przedstawienia jego osoby przez Arystofanesa, ze pozwal
dramaturga do sadu. Przegral, a Arystofanes bezlitoSnie
sparodiowat go jako zdegenerowanego = zagranicznego
niewolnika w sztuce Rycerze z 424 r. p.n.e. Nawet wysoko
postawione osoby, ktore nie wystepowaly jako postaci
w komedii, mogly staC si¢ celem zniewag w dialogach, gdzie
przedstawiano je jako zniewieSciale i tchorzliwe. Tymczasem
postaci kobiece uczynione obiektem drwin najpewniej bytly
postaciami fikcyjnymi, nie zas karykaturami rzeczywistych
kobiet z atenskiego towarzystwa.

Ostra satyra wymierzona w ogot obywateli najpewniej nie byta
dopuszczalna w owczesnej atenskiej komedii, natomiast czesto
krytykowano pojedynczych przywodcow za decyzje, ktore
zostaly przyjete w glosowaniu przez cate zgromadzenie. Silny
element Kkrytyczny zawarty w komediach uwidocznit sie
najmocniej w czasie wojny. Bohaterowie wielu popularnych
komedii Arystofanesa doprowadzali do zawarcia pokoju ze
Spartg, mimo ze powstawaly w trakcie dziatan wojennych, gdy
kolejne  propozycje  pokojowe byly odrzucane = przez
zgromadzenie. W Acharnejczykach z 425 r. p.n.e. na przyktad
glowny bohater doprowadza do separatystycznego pokoju dla
siebie i swej rodziny, zas jeden 2z oOwczesnych atenskich
strategow zostaje wydrwiony. Innymi slowy, stawionym



bohaterem sztuki byt zdrajca, ktéremu zdrada Aten uszta na
sucho. Sztuka zdobyla w tym roku pierwsze miejsce
w konkursie komediowym. Dowodzi to tego, jak silnie
zakorzeniona byla w okresie klasycznym wolnosc stowa, a takze
tego, jak wielu obywateli pragneto konica wojny i powrotu do
normalnego zycia.

Najbardziej niezwyklymi komediami Arystofanesa sg te,
w ktorych glownymi bohaterami sg kobiety wykorzystujgce
spryt i kobiecg solidarnos¢, by zmusi¢ mezczyzn do zmiany
prowadzonej polityki ateniskiej. Najstynniejszg sposrod komedii
o kobietach jest Lizystratals] z 411 r. p.n.e. Tytutowa bohaterka
wraz z innymi kobietami atenskimi naklaniajg mezow do
zakonczenia wojny peloponeskiej. Kobiety najpierw uciekajg si¢
do przemocy, blokujac Akropol i znajdujace si¢ na nim rezerwy
finansowe Aten, by uniemozliwiC mezczyznom zmarnowanie
tego kapitatu na wydatki wojenne. Nastepnie odpierajg atak
zorganizowany  przez starszych mezczyzn  pozostalych
w miescie, podczas gdy mitodsi znajdowali si¢ na wyprawie
wojennej. Gdy wreszcie do miasta wracaja mezowie, kobiety
odmawiajg uprawiania seksu. W tym ostatnim sprzymierzajg
si¢ ze Spartankami, co ukazane jest przy pomocy serii
niedwuznacznych epizodow komicznych; ostatecznie swym
strajkiem zmuszajg Atenczykow i Spartan do zawarcia pokoju.

Lizystrata  przedstawia  kobiety  dziatajgce  odwaznie,
agresywnie oraz solidarnie, wspolpracujac ponad granicami
przeciwko mezczyznom; ci ostatni zdajg si¢ gotowi niszczyc
zaroOwno zycie rodzinne, pozostajac miesigcami na wyprawach
wojennych, jak 1 zycie panstwa-miasta, Kkontynuujgc
bezsensowna wojne. Innymi stowy, silne bohaterki sztuki
przejmujg role meskie celem obrony tradycyjnego sposobu zycia
spotecznosci. Podkresla to w swojej mowie sama Lizystrata,
jednoczesnie podkreslajac, ze kobiety dysponuja inteligencja
i rozumem pozwalajgcymi na podejmowanie  decyzji
politycznych. Jak pisze, ksztalcita si¢ tradycyjnie: ,Wprawdzie
niewiastg jestem z pici i lica; Lecz rozum bystry data mi natura;



Doma zas rozmow shluchajac rodzica; Z ludzmi starszymi,
wzrastatlam w madrosci” (Lizystrata (Gromiwoja), przet. E.
Cieglewicz). Bohaterka tlumaczy, ze zdobyla wyksztatcenie
w tradycyjny sposob, uczac si€¢ od starszych. Jej staromodne
ksztalcenie i rozum pozwolily jej dostrzec droge wiodgaca do
uratowania miasta. Podobnie jak bohaterki tragiczne,
Lizystrata jest reakcjonistka: pragnie powrotu do tego, co byto
kiedys, w lepszej przeszilosci. By to osiggngc¢, musi jednak
dziata¢ jak rewolucjonistka. Plyngce ze sztuki przestanie, ze
Atenczycy powinni chroni¢ dawne wartosci, zanim bedzie za
pozno, nie trafilo zgromadzeniu do przekonania, gdyz nie
przystalo ono na zakonczenie wojny, mimo przyktadu danego
przez Lizystrate. Jak mozna przypuszczacC, pragnienie
utrzymania niepodlegltosci i potegi panstwa-miasta przewazato
nad pragnieniem pokoju. Mozemy tez zastanawiac si¢ nad rola,
jaka w sttumieniu dgzen pokojowych odegraly duma i honor.
Historia pelna jest przykltadow tego, jak wazne sg te uczucia dla
ludzi - i jak straszne ma to niekiedy konsekwencje.

Spoleczenstwo atenskie po wojnie peloponeskiej

Straty ludzkie, epidemie oraz zapas¢ finansowa wywotane
wojng pograzyly Ateny w dlugotrwalym Kkryzysie. Nawet
amnestia zarzgdzona w 403 r. p.n.e. po odbudowaniu rzadow
demokratycznych nie zdotala sttumic wszystkich
resentymentow narostych podczas wojny i w okresie rzgdow
Trzydziestu Tyranow. Najstynniejszg ofiarg tych napi¢c stat si¢
stynny filozof Sokrates. W 399 r. p.n.e. trafit on przed sad za
bezboznosc i zostal skazany na sSmier¢. Mimo to tradycyjna
instytucja atenskiego domu - rodziny oraz domowych
niewolnikow - przetrwata wojne jako podstawowy element
spoleczenstwa i gospodarki panstwa-miasta. Z czasem Ateny
odzyskaly wickszos¢ swej dawnej swietnosci oraz pozycje lidera
Hellady, nigdy jednakze nie powrodcilty do dawnej potegi.
Ostabiona pozycja Aten w IV w. p.n.e. miatla mie¢ ogromny



wplyw mna losy panstwa-miasta, gdy w polowie wieku
niespodziewanie pojawilo sie zagrozenie ze strony Macedonii
rzgdzonej przez Filipa II.

W czasie wojny peloponeskiej wiele atenskich domow utracito
ojca, syna czy brata, ale przedsi¢cbiorcze rodziny zdotaty znalezc
sposob na zrekompensowanie dotykajacych ich w pierwszych
dekadach IV w. p.n.e. gospodarczych konsekwencji tych
rodzinnych tragedii. Jak pisal Ksenofont (ok. 428-354 p.n.e.),
pewien atenczyk imieniem Aristrachos cierpiat na klopoty
finansowe, gdyz wojna powaznie ograniczyla jego dochody,
a w dodatku musial utrzymywa¢ w swoim domu siostry,
bratanice i kuzynki. Nie byl w stanie utrzymac 14
domownikow, nie liczac niewolnikow. Wowcezas jego przyjaciel
Sokrates przypomnial mu, ze jego krewne doskonale potrafity
szyC¢ meskie i damskie ptaszcze, koszule, chitony i suknie —
.~umiejetnosci, ktore w opinii ludzkiej sg najpickniejsze
i najodpowiedniejsze dla niewiast” (Ksenofont, Wspomnienia
o Sokratesie, II, 7, 9, przel. Leon Joachimowicz). Niegdys
kobiety szyly stroje dla cztonkow domu i nigdy nie musiaty
sprzedawa¢ swoich wyrobow dla zysku. Jednak inni
utrzymywali si¢ ze sprzedazy ubran czy z produkcji i sprzedazy
wypiekow, dlatego Aristrachos mogt naktoni¢ kobiety ze swego
domu do tego samego. Rada przyniosta finansowy sukces,
kobiety jednak zaczely sie skarzy€, ze oto Aristrachos stal si¢
jedynym domownikiem, ktory je, choC nie pracuje. Sokrates
poradzit przyjacielowi, by odpowiedziat, ze kobiety powinny
traktowac go tak, jak owce traktujg psa owczarka: zastugiwatl
na swe utrzymanie pilnujgc, by wilki trzymaty si¢ z dala od jego
owczarni.

Wickszosc¢ atenskich wyrobow rzemieslniczych wykonywana
byla w domach takich jak ten Aristrachosa lub w niewielkich
warsztatach, choc¢ istnialo takze kilka wickszych. Wsrod nich
byly kuznie, garncarnie oraz manufaktura wykonujgca tarcze,
zatrudniajgca 120 niewolnikow nalezgcych do rodziny Lizjasza
(ok. 459-380 p.n.e.); wicksze przedsicbiorstwa byly wowczas



nieznane. Lizjasz byl metojkiem; gdy w 404 r. Trzydziestu
Tyranow zajeto jego majatek, wykorzystat swojg edukacje
i utrzymywat si¢ z pisania mow na zlecenie. Metojkowie nie
mogli posiadac¢ ziemi w Atenach bez specjalnego zezwolenia,
cieszyli sie¢ jednak - w przeciwienstwie do innych
obcokrajowcow — ochrong prawng atenskich sgdow. W zamian
za to placili podatki i na wezwanie musieli stuzy¢ w atenskiej
armii. Lizjasz mieszkal niedaleko atenskiego portu Pireusu,
gdzie zamieszkiwato wielu metojkow, ktorzy odgrywali wielkg
role w handlu zbozem, winem, ceramikg oraz srebrem
pochodzgcym z ateniskich kopalni, ktore to towary przechodzity
przez Pireus. Atenski handel morski zostat ponownie
zabezpieczony do 393 r. p.n.e., kiedy to zakonczono odbudowe
zburzonych po wojnie peloponeskiej Ditugich Murow, 1gczacych
miasto z portem. Kolejng oznakg poprawy gospodarczej
w Atenach bylo wznowienie w koncu lat dziewiecdziesigtych
IV w. bicia stynnych srebrnych drachm, ktore zastgpity
bezwartosciowe tymczasowe monety z ostatnich lat wojny.
Import zboza przez Pireus nadal odgrywat giownag role
w zaspokajaniu potrzeb zywnosciowych ludnosci Aten. Juz
przed wojng pola Attyki nie byly w stanie wyprodukowac ilosci
ziarna wystarczajgcej dla wyzywienia catej populacji. Sytuacje
te pogorszyly zniszczenia gospodarstw prowadzone przez armi¢
spartanska podczas inwazji Attyki. Utworzenie przez Spartan
calorocznej bazy w Dekelei w latach 413-404 p.n.e. pozwolito
im na wyrzadzanie znacznie wickszych szkod, niz bylo to
mozliwe wczesniej podczas Kilkutygodniowych kampanii
letnich. Najezdzcy by¢ moze mieli doS¢ czasu na wyciecie wielu
gajow oliwnych, ktorych produkt znajdowat wiele zastosowan
domowych i byt wartosciowym towarem eksportowym. Drzewa
oliwne rosng bardzo dtugo, a zatem wyrownanie tej straty zajeto
cale pokolenie. Atenscy wlasciciele ziemscy po wojnie musieli
ciezko pracowa¢c nad odbudowg swoich gospodarstw
i wznowieniem produkcji — nie tylko dla siebie, ale takze dla
kolejnych pokolen. W Atenach panowato przekonanie, ze



majatek ziemski, pieniezny czy w postaci ruchomosci, stanowi
kapitat, ktory nalezy chroni¢ dla przysztych pokolen. Z tego
powodu prawo atenskie pozwalato na postawienie przed sadem
kogos, kto roztrwonil swoje dziedzictwo.

Wiekszos¢ pracujgcych zarabiala zapewne niewiele wiecej, niz
potrzebowali na odzianie i wyzywienie swoich rodzin. Atenczycy
spozywali zwykle tylko dwa positki dziennie, lekki positek przed
potudniem i bardziej obfity wieczorem. Glownym elementem
diety byt chleb wypiekany z jeczmienia, zas dla bogatszych
mieszkancow z pszenicy. Rodzina nabywata chleb na
niewielkich stoiskach ulicznych, czesto prowadzonych przez
kobiety, lub tez wypiekata go samodzielnie; wowczas pani domu
nadzorowala i wspomagala prace niewolnikow przy mieleniu
ziarna, wyrabianiu ciasta i wypieku w piecu garncarskim
opalanym weglem drzewnym. W nielicznych domach
wystarczajaco bogatych, by pozwolic sobie na spozywanie
miesa, czesto pieczono je na ruszcie do wypalania naczyn
ceramicznych, bardzo  podobnym  do = wspoéiczesnych
przenosnych rusztow ogrodowych. Odmiane diety stanowity
warzywa, owoce, oliwki i sery; wielu mieszkancow spozywato
mieso tylko w niewielkich iloSciach podczas skladania w ofierze
duzego zwierzecia, oplaconego przez bogatych obywateli.
Wszyscy pili wino, zwykle mocno rozrobione wodg, pochodzace
z miejscowych winnic. Wode¢ z publicznych fontann trzeba bylo
nosi¢c do domow w duzych dzbanach, co bylo zadaniem
domowniczek lub tez domowych niewolnic. Wsrod wojennych
strat ekonomicznych Aten znalazta si¢ duza liczba niewolnikow
pracujacych w kopalniach srebra poza miastem, niewielu
jednak niewolnikow domowych probowalo zbiec. Zapewne
zdawali sobie sprawe, ze jesli nawet uda im si¢ uciec z Aten,
Spartanie po prostu ich schwytaja i sprzedadza. Dlatego
wszystkie atenskie rodziny poza najbiedniejszymi posiadaty
jednego czy dwoch niewolnikow uzywanych do prac domowych
lub do opieki nad dzie¢mi. Jesli matka nie dysponowata
niewolnicg, ktora mogla peli¢ role mamki dla jej dzieci,



wowczas wynajmowala w tym celu ubogg wolng kobiete — o ile
oczywiscie mogta sobie na to pozwolic.

Kariera Sokratesa

Najstynniejszym epizodem 2z pierwszych lat po wojnie
peloponeskiej byl proces, skazanie i stracenie Sokratesa (469-
399 p.n.e.), najslynniejszego filozofa z V w. p.n.e. Sokrates
poswiecil zycie zwalczaniu idei, ze sprawiedliwos¢ powinna byc¢
utozsamiana z forsowaniem wlasnej woli ponad wole innych.
Jego pasja poszukiwacza wlasciwych zasad dobrego zycia oraz
dowodu na to, ze sprawiedliwos¢ jest w kazdych
okolicznosciach lepsza od niesprawiedliwosci, skierowala mysl
greckg w nowy kierunek badan nad etyka. Chociaz juz przed
nim inni mysliciele, zwlaszcza poeci i dramatopisarze,
zajmowali si¢ kwestiami moralnymi, to jednak Sokrates jako
pierwszy uczynil z etyki i moralnosci swoj glowny obszar
zainteresowan. Jego sSmier¢ w okresie powojennego zametu
politycznego i spolecznego uwidaczniala stabos¢ atenskich
zasad sprawiedliwosci, poddanych probie w okresie gtebokich
podziatow i resentymentow narostych po rzagdach Trzydziestu
Tyranow.



Statuetka przedstawiajgca kontrowersyjnego atenskiego filozofa Sokratesa. Wsrod
jego licznych dziwactw stynny byl fakt, ze przez caly rok chodzit w tych samych
ubraniach i nie nosil nigdy obuwia.

W porownaniu do sSwietnie prosperujacych finansowo
sofistow, Sokrates zyl! w nedzy i jawnie pogardzal bogactwem
materialnym, mimo to jednak udawato mu si¢ stuzyc¢ jako
hoplita w armii oraz utrzymywac zong i kilkoro dzieci. By¢ moze
odziedziczytl jakiS majatek, otrzymywat takze prezenty od
zamoznych wielbicieli. Mimo to poswiecat tak mato uwagi
swemu wygladowi i ubiorowi, ze wielu Atenczykow uwazalo go
za ekscentryka. Jak sam mawial, posiadat ,brzuch nadmiernie
otyly” (Ksenofont, Uczta, 2, 18, przel. Leon Joachimowicz).
Sokrates przez caly rok nosil ten sam cienki ptaszcz
i niezaleznie od pogody chodzil bez obuwia. Jego wytrzymatosc
fizyczna przeszta do legendy — gdy byl zolnierzem w atenskiej
armii, zaden piechur nie dorownywat mu wytrwatoscig. Podczas
sympozjonu nikt nie byt w stanie go przepic.

Czy to na sympozjonach, czy to na agorze, czy tez podczas



obserwowania mlodziencow C¢wiczacych w  gimnazjonie,
Sokrates spedzat czas na rozmowach i kontemplowaniu. W tym
pierwszym przypominal innych Atenczykow, ktorzy niezwykle
cenili sobie mozliwoS¢ prowadzenia dyskusji. Sam nic nie pisat;
znamy jego idee z pism innych autorow, zwlaszcza jego ucznia
Platona (ok. 428-347 p.n.e.). Dialogi Platona, nazywane tak ze
wzgledu na przedstawienie Sokratesa 1 innych o0sob
w diugotrwalych dyskusjach filozoficznych, przedstawiajg go
jako  niestrudzenie  przepytujacego innych  obywateli,
obcokrajowcow oraz sofistow. Pytania Sokratesa bytly
prowokacyjne, miaty sklania¢ rozmowcow do przemyslenia
podstawowych zatozenn, na ktorych opierali swoje zycie.
Stosujgc to, co miato zosta¢ nazwane metodg sokratyczna,
Sokrates nigdy bezposrednio nie pouczatl swoich partnerow
w dyskusiji, ale raczej zachecal ich do wyciggania wnioskow
w odpowiedzi na swoje wnikliwe pytania oraz kwestionowanie
wyznawanych przez  nich, lecz  nieprzepracowanych
intelektualnie przekonan.

Sokrates zwyk! rozpoczynac¢ swoja konwersacje, proszac
kogos o zdefiniowanie jakiejs abstrakcji, takiej jak na przyklad
szczescie, doskonalos¢ czy odwaga. W dialogu Laches,
nazwanym tak od imienia atenskiego wodza be¢dgcego jednym
z uczestnikow dialogu, Sokrates zapytuje jego oraz innego
stawnego atenskiego dowodce o to, co czyni z obywatela
dzielnego zolnierza. Nastepnie zadaje Kkolejne pytania celem
ukazania, ze definicje odwagi oraz przyklady odwaznego
zachowania podawane przez  jego roZmowcow sa
W rzeczywistosci sprzeczne z ich przekonaniami o tym, jakie
zachowania skladajg si¢ na odwage. Innymi slowy udowadnia,
ze w rzeczywistosci nie wiedza, o czym mowig, mimo ze kwestia
ta jest jednym z najistotniejszych elementow ich profesiji.

Ta posrednia, lecz bezlitosna metoda poszukiwania prawdy
czesto wpedzata interlokutorow Sokratesa w stan zdziwienia
i niezadowolenia, poniewaz Sokrates zmuszal ich do
przyznania, ze nie majg pojecia o czyms, co na poczatku



dialogu uwazali za doskonale sobie znane. Byli zmuszani do
niewygodnej Kkonstatacji, ze zasady, ktorymi w swym
mniemaniu  kierowali si¢ w zyciu, nie wytrzymuja
doktadniejszej analizy. Sokrates podkreslal, ze on sam takze
nie zna najlepszej definicji doskonalosci, ale ze jego madrosc
polega na Swiadomosci wlasnej niewiedzy. Staral sie raczej
rozwingC niz obali¢ wartoSci swoich rozmowcow, choc¢ jeden
z nich przyznal, ze rozmowa z Sokratesem wprowadzala
w odretwienie niczym po ukaszeniu ptaszczki. Sokrates pragnat
na drodze rozumowania odkry¢ uniwersalne standardy
usprawiedliwiajgce zasady moralne. Szczegolnie ostro zwalczat
poglad sofistow, iz tradycyjna moralnosc¢ to ,wiezy krepujace
natur¢” (Platon, Protagoras, 337d); zdaniem Sokratesa
sprowadzato si¢ do zrownania ludzkiego szczescia z wiladzg
i ,gromadzeniem dobr”.

Sokrates gorgco wierzyl, ze sprawiedliwe czyny byty dostownie
lepsze dla ludzi niz niesprawiedliwosc. Sprawiedliwosc
prowadzila do prawdziwego szczescia i dobrobytu. Uwazal, jak
si¢ zdaje, ze sprawiedliwe postepowanie, czyli jego zdaniem
prawdziwa doskonalosc¢, byla tozsama z wiedzg. Prawdziwa
wiedza nieodmiennie prowadzi do wybierania dobra ponad zto,
a co za tym idzie, do szczesSliwego zycia, niezaleznie od
posiadanego majatku czy wygod. Jego zdaniem biedacy takze
mogli by¢ prawdziwie szczesliwi. By¢c moze nawet tatwiej byto
im o szczescie niz bogaczom, ktorzy musieli mierzyC sie
z problemami zarzgdzania i pomnazania swego majatku, co nie
przyczyniato sie¢ do sprawiedliwego zycia. Poniewaz Sokrates
uwazal, ze do szczesScia wystarcza wiedza, stwierdzit, ze nikt nie
czyni zta swiadomie, oraz ze sprawiedliwe postepowanie zawsze
bylo w interesie jednostki. Cho¢ moglo si¢ wydawac, ze
jednostki rozwijaty sie¢ przez oszukiwanie i brutalizowanie
stabszych, takie przekonanie bylo zwodnicze. Wiara w to, ze
najlepsze w zyciu jest posiadanie nieograniczonej wladzy
i zaspokajanie wszelkich kaprysow, byta w istocie przejawem
ignorancji. Najbardziej pozgdane w zyciu bylo osiggniecie



doskonalosci i kierowanie si¢ racjonalnym pogladem na
sprawiedliwos¢. Taka czysta wiedza moralna byla wszystkim,
czego zdaniem Sokratesa potrzeba do dobrego zycia.

Proces 1 stracenie Sokratesa

Chociaz Sokrates skupial si¢ wylgcznie na sprawiedliwosci,
a w odroznieniu od sofistow nie nauczal ani nie ksztalcil
mlodych ludzi odplatnie, wplyw jego pogladow na
spoleczenstwo byt rownie powazny, co relatywizmu gloszonego
przez sofistow. Niektorzy z jego partnerow w rozmowach
reagowali gniewem na podwazanie najdrozszych im wartosci.
Wsrod nich najgniewniejsi byli ojcowie, gdy synowie probowali
wykorzystywa¢ na nich zaslyszane techniki konwersacyjne
Sokratesa. Ci, ktorzy doswiadczyli takiego odwrocenia
tradycyjnej hierarchii — to ojciec powinien uczy¢ syna, a nie na
odwrot — uwazali, ze skutkiem nauk Sokratesa— nawet jesli nie
to bylo celem filozofa — jest naruszenie stabilnosci atenskiego
spoleczenstwa przez kwestionowanie tradycji i podburzanie
mlodziencow do czynienia tego samego.

Nie mozemy stwierdzic, jakie bylo zdanie kobiet o Sokratesie
czy Sokratesa na temat kobiet. Jego poglady na zdolnosci
i postepowanie czlowieka mozna bylo odnies¢ do obu ptci. By¢
moze zatem uwazal, ze tak kobiety, jak i mezczyzni posiadajg
doktadnie takg samg zdolnos¢ do  sprawiedliwego
postepowania. W warunkach panujgcych w Atenach poglady
Sokratesa funkcjonowaly jednak giownie wsrod mezczyzn, i to
im przekazywal on swoje idee. Ksenofont pisze, ze Sokrates
odbyl wiele rozmow z Aspazja, wieloletnig towarzyszka zycia
Peryklesa. Wedlug Platona Sokrates przypisywal swoje idee na
temat mitosci kobiecie, kaptance z Mantinei imieniem Deotyma.
Czy rzeczywiscie byli w kontakcie, pozostaje niepewne.

Wielu ludzi podejrzewato, ze Sokrates stanowi zagrozenie dla
tradycyjnych wartosci spajajacych atenskie spoteczenstwo.
Podejrzenie to zainspirowato Arystofanesa do napisania w roku



423 r. p.n.e. komedii zatytutowanej Chmury, nazwanej od roli
odgrywanej przez chor. W tej sztuce Sokrates przedstawiony
jest jako cyniczny sofista, ktory w swojej szkole za optatg uczy
technik forsowania w dyskusiji stabszego argumentu, tak jak to
czynil Protagoras. Nauki Sokratesa zmieniajg glownego
bohatera sztuki w mistrza wymowy, zdolnego udowodnic¢ prawo
syna do bicia wlasnych rodzicow. Zwyciezywszy w dyskusji, bije
ojca, by na koniec sztuki spali¢ prowadzony przez Sokratesa
~.Kram z myslami”.

Atenczycy lekajacy sie o wplyw Sokratesa na ludzi znalezli
dowod na stusznosc¢ swych obaw w postaci kariery Alkibiadesa
czy tez Kritiasa, jednego z Trzydziestu Tyranow. Krytycy
oskarzali Sokratesa o wpojenie Alkibiadesowi pogardy dla
konwenansow, jako ze byl on jednym 2z najzagorzalszych
zwolennikow filozofa. Podobnie zwolennikiem Sokratesa byt
Kritias, Kktory brat wudzial w rabunkach i mordach
prowadzonych przez Trzydziestu Tyranow w latach 404-403
p.n.e. Kritias zastynat takze z gltoszenia, ze bogowie i oparte na
religii zasady moralne byly wylacznie cynicznym wynalazkiem
prawodawcow, ktorzy chcieli wymusic¢ przestrzeganie prawa,
wpajajac ludziom ide¢ bostw widzacych 1 karzacych ich
postepowanie nawet wowczas, gdy nie bylo zadnych swiadkow
przestepstwa. Oskarzajac Sokratesa o sprawstwo zbrodni
Kritiasa, nie pamietano o sprzeciwie filozofa wobec rzgdow
Trzydziestu Tyranow oraz o krytykowaniu przezen gloszonej
i praktykowanej przez Kritiasa amoralnosci.

Wrogos¢ niektorych atenczykow wobec Sokratesa po
brutalnych rzadach Trzydziestu Tyranow sktonita do dziatania
obywatela imieniem Anytos, zwolennika demokracji, niegdys
obiektu szyderstw Alkibiadesa oraz ojca, ktoremu syn
przeciwstawit sie, stuchajgc Sokratesa. Anytos wraz z dwoma
innymi w 399 r. p.n.e. postanowil oskarzy¢ Sokratesa.
Poniewaz amnestia uniemozliwiala im uzycie jako przedmiotu
oskarzenia jakichkolwiek wydarzen z okresu tyranii (404-403
p.n.e.), postanowili oskarzy¢ Sokratesa o brak szacunku



w stowie i czynie wobec czczonych w polis bogow (zarzut
~bezboznosci”). Przestepstwo to traktowano niezwykle powaznie
ze wzgledu na wiare, ze bogowie za bezboznikow zsytajg kare na
calg spotecznosc. Atenskie prawo nie precyzowalo jednak, jakie
konkretnie czyny i wypowiedzi uwaza si€ za bezbozne.
Oskarzyciele musieli zatem przekona¢ wybranych do sprawy
sedziow, ze czyny, stowa i przekonania Sokratesa oznaczaja, ze
byt on bezboznikiem. Jak zwykle w atenskich procesach nie
bylo przewodniczacego sgdu decydujacego, jakie dowody byty
dopuszczalne ani jak stosowac prawo. Oskarzyciele, ktorzy
zgodnie 2z atenskim prawem wystepowali przed sgdem
osobiscie, oskarzali Sokratesa przed sgdem zlozonym z 501
tawnikow, wylosowanych sposrod tegorocznego grona jurorow,
wybieranych - jak pamietamy — sposrod obywateli w wieku
powyzej trzydziestu lat.

Oskarzenie Sokratesa wynikalo 2z pobudek religijnych
i moralnych. Z religijnego punktu widzenia oskarzyciele winili
Sokratesa o niewiar¢ w oficjalnych bogow i o wprowadzanie
nowych bostw. Z punktu widzenia moralnego zarzucali mu
odcigganie atenskich mtodziencow od obowigzujacych
w Atenach standardow 1 idealow. Po wygloszeniu mow
oskarzycieli gtos zabral Sokrates, przemawiajacy zgodnie
z atenskim prawem we wlasnej obronie. Platon opisuje, ze
Sokrates nie starat si¢ obali¢ zarzutow oskarzycieli ani tez nie
zabiegal o przychylnosc¢ sedziow, proszac o litos¢, lecz zuchwale
powtorzyl swoje nieztomne oddanie sprawie naklaniania
wspotobywateli do podawania w watpliwos¢ wlasnych
przekonan. Zycie bez zrozumienia nie bylo warte zycia — miat
powiedzieC. Zalecane przezen nieustanne kwestionowanie
pomagalo obywatelom zy¢ doskonale, zatem nigdy nie zamierzat
tego zaprzestac, niezaleznie od kary, jakg moglo to na niego
sprowadzic. Co wiecej, nie powinno si¢ dba¢ o dobra
materialne, ale o czynienie samych siebie, swoich dusz, tak
dobrymi, jak tylko to mozliwe. Nic innego nie bylo wazne.
W razie uniewinnienia — stwierdzil zuchwale — zamierza nadal



kasac ich sumienia, niezaleznie od mozliwych konsekwencji.

Po tym, jak niewielkg liczbg glosow Sokrates zostat uznany za
winnego, atenska procedura zakladata wybor miedzy rodzajem
kary proponowanym przez oskarzenie i oskarzonego. Anytos
i jego poplecznicy zaproponowali Smierc. W takich przypadkach
skazany zwyk! proponowac jako alternatywe wygnanie, co sad
zwykle wybieral. Sokrates jednak odpowiedziat zuchwale, ze
nalezy mu si¢ raczej nagroda niz kara; zszokowani tym jego
przyjaciele zdotali go przekonac¢, by zaproponowatl jako
alternatywe grzywne. Sad wybral jednak kare smierci wickszg
liczbg glosow niz w przypadku wydania wyroku skazujgcego.
Sokrates przyjat wyrok obojetnie, poniewaz, jak stwierdzit, ,do
cztowieka dobrego nie ma przystepu zadne zto ani za zycia, ani
po smierci” (Platon, Obrona Sokratesa, 41d). Innymi stowy nic
nie moze odebrac¢ czlowiekowi wiedzy prowadzacej do
doskonalosci; tylko zagubienie tej wiedzy stanowi prawdziwe
zto.

Po skazaniu Sokrates musiat spedzi¢ nieco czasu w wi€zieniu
w oczekiwaniu na egzekucje, poniewaz Ateny wystaty w tym
czasie delegacje na wyspe Delos celem oddania czci Apollonowi,
a podczas trwania takich delegacji niedopuszczalne byto
wykonywanie egzekucji. W okresie oczekiwania na wykonanie
kary regularnie odwiedzal Sokratesa jego zamozny zwolennik
imieniem Krition, ktory starat si¢ go przekonac¢ do ucieczki
z Attyki i schronienia si¢ u przyjaciot za granicg. Krition byt
przekonany, ze wraz ze swymi przyjaciolmi bedzie w stanie
uwolni¢ go dzieki przekupstwu. Sokrates jednak odmowit,
ttumaczgc powody w formie dialogu pomiedzy sobg
a uosobionymi prawami Aten, ktore przedstawialy swg
stusznos¢, odwotujgc si¢ do koncepcji dobrowolnego
porozumienia spotecznego pomiedzy obywatelami a panstwem.

Przypatrz si¢ wigc Sokratesie — powiedzialyby z pewnoscia prawa — czy my to
stusznie mowimy, ze niesprawiedliwie chcesz w tym wypadku z nami postapic?
(tzn. uciec z wigzienia i unikngc¢ egzekucji). Mysmy ciebie zrodzity, wychowaty,
wyksztalcity, obsypaly wszelkimi dobrami, jakimismy tylko mogly, i ciebie,
i wszystkich innych obywateli, a jednak oglaszamy wszem wobec i pozwalamy



kazdemu Atenczykowi, ktory tylko zechce i uzyska prawa obywatelskie, przyjrzy
sie stosunkom w panstwie i nam, prawom, a my mu si¢ nie spodobamy, to wolno
mu zabra¢ manatki i iS¢, dokad zechce. Zadne z nas, zadne prawo nie stoi mu
na przeszkodzie i nie zabrania; moze sobie przeciez kazdy z was p06js¢ do kolonii,
jezeli mu si¢ my nie podobamy i panstwo, a jesliby si¢ chciat gdzies indziej
przeniesc i tam pojs¢, niech sobie idzie, gdzie chce, i zabierze ze soba, co tylko
ma. Ale jesli ktory z was siedzi na miejscu i widzi, jak my tu sadzimy sprawy
i jak my w ogole panstwem rzadzimy, taki juz, uwazamy, czynem zawarl z nami
umowe, ze bedzie spelnial wszystkie nasze rozkazy; wiec kto nie stucha, ten
potrojng, powiadamy, zbrodni¢ popetnia, bo nam, rodzicom wilasnym, nie jest
powolny, i wychowawcom i umowiwszy si¢ z nami o postuszenstwo ani nas nie
slucha, ani nas nie przekonywa, jezeli cos niedobrze robimy. A przeciez my mu
przedkladamy rzecz, a nie narzucamy nigdy rozkazow w sposob ordynarny;
zawsze zostawiamy jedno z dwojga: albo nas przekonaj, albo rob; a on nie robi
ani jednego, ani drugiego.

Platon, Krition 51 cd, przel. Wiadystaw Witwicki

Odmawiajgc przyjaciotom blagajacym go o ucieczke, Sokrates
zostat stracony w zwykly sposob, czyli przez podanie trujgcego
napoju ze sproszkowanej cykuty. Intelektualne kontrowersje
wywolane przez Sokratesa za zycia mialy trwac po jego smierci,
jako ze filozofowie i sofisci pisali wiele prac z gatunku
nazywanego ,dialogiem sokratejskim”, argumentujgc za
i przeciw kwestiom przypisywanym Sokratesowi. Ksenofont,
wspominajgc Sokratesa zapewne dziesi¢ciolecia po jego
straceniu, tak podsumowat uczucia jego zwolennikow: ,Ludzie,
ktorzy znali Sokratesa i wiedzieli, jaki byl w rzeczywistosci,
a ktorzy usilnie dgza do cnoty, wszyscy ci ludzie jeszcze dzisiaj
go szczerze zalujg, poniewaz byl im bardzo pomocny
w osigganiu doskonalosci” (Wspomnienia o Sokratesie 4.8.11,
przet. Leon Jachimowicz).

[4] Tak lokalizuje bitwe T. Loposzko, Starozytne bitwy morskie, Gdansk 1992, s.
132n.
[5] Lub Gromiwoja (przyp. ttum.).



Od wojny peloponeskiej do
Aleksandra Wielkiego



Tragiczny przyklad wojny peloponeskiej nie potozyl kresu
tradycji walk pomiedzy greckimi panstwami-miastami
o dominacje. W ciggu kolejnego piecdziesieciolecia doszio do
konfliktow militarnych pomiedzy Spartg, Tebami i Atenami,
walczacymi miedzy sobg o hegemonie. Walki te spowodowaty
jednak jedynie wzajemnie oslabienie i wytworzenie w Grecji
prozni, wypelnionej przez niespodziewanie wyroslg potege
militarng Macedonii za panowania Filipa II (pan. 359-336 r.
p.n.e.). Zreorganizowanie przez Filipa wojska macedonskiego
pozwolito krolestwu obroni¢ si¢ przed najazdami poéoinocnych
sgsiadow i rozszerzyC swe wpltywy na wschod i poludnie na
terytorium Grecji. Odniesione przez Filipa zwyciestwo nad
koalicja greckich panstw-miast pod Cheroneg w 338 r. p.n.e.
pozwolito mu utworzy¢ Zwigzek Koryncki, planujgc na czele
wojsk macedonsko-greckich uderzy¢ na Persj¢ w ramach
odptaty za najazdy sprzed 150 lat.

Filip II nigdy nie osiggnat tego celu — zamordowano go w 336
r. p.n.e., zanim zdotal wyruszy¢ na wyprawe. To jego syn,
Aleksander Wielki (pan. 336-323 p.n.e.) zadziwil swiat,
wcielajac w zycie marzenie Filipa. Zapierajgce dech w piersiach
podboje Aleksandra objely tereny od Grecji po zachodnie
granice Indii i napelnily go przekonaniem, ze jest jednym
z bogow. W 323 r. p.n.e. Aleksander nagle zmarl, nie
pozostawiajgc po sobie dorostego nastepcy; nie stworzyl tez
w Grecji nowego systemu rzgdow, ktory odpowiadatby
warunkom z konca IV w. p.n.e. W ten sposob jego wspaniate
podboje nie przyniosty rozwigzania problemu organizacji
politycznej Grecji, gdy wojska panstw-miast nie byly juz
w stanie pokona¢ najemnych armii stuzgcych ambitnym
dowodcom Aleksandra, ktorzy obwolali si¢ krolami i pragneli



wladac¢ swiatem. Trwatg konsekwencja wyprawy Aleksandra
bylo zaciesnienie kontaktow pomiedzy Grecja a Bliskim
Wschodem. Jednoczesnie panstwa-miasta Grecji, wysp
egejskich oraz Azji Mniejszej nie byly juz wystarczajgco silne,
by prowadzi¢ samodzielng polityke zagraniczng; miaty odtad
zostac podporzadkowane temu czy innemu monarsze.

KALENDARIUM

ok. 400-380 p.n.e. (poczatek IV w. p.n.e.): Platon zaklada w Atenach swojg
szkote, Akademie

395-386 p.n.e.: wojna koryncka pomiedzy Spartg a koalicjg panstw greckich
400-370 p.n.e.: wyprawy spartanskie na Azje Mniejszg i na Grecje

386 p.n.e.: krolewski pokoj miedzy Sparta a Persja

377 p.n.e.: odbudowa Atenskiego Zwigzku Morskiego

371 p.n.e.: kleska Sparty w bitwie pod Leuktrami w Beocji

370 p.n.e.: zamach na Jazona, tyrana Fer w Tesalii

369 p.n.e.: armia tebanska pod wodza Epaminondasa wyzwala Messeni¢ spod
wladzy spartanskiej

362 p.n.e.: klgska Sparty w bitwie z Tebami pod Mantineg na Peloponezie.
Smier¢ wielkiego wodza tebanskiego Epaminondasa

359 p.n.e.: Filip Il wstepuje na tron Macedonii

357-355 p.n.e.: rozpad Atenskiego Zwigzku Morskiego

338 p.n.e.: Filip II pokonuje zjednoczone miasta greckie pod Cheroneg w Beocji
i zaklada Zwiazek Koryncki

336 p.n.e.: zamordowanie Filipa II; na tron wstepuje jego syn, Aleksander
(Wielki)

335 p.n.e.: Arystoteles zaklada w Atenach Liceum

334 p.n.e.: Aleksander wyrusza na czele armii przeciwko Persji; zwyciestwo nad
Granikiem w polnocno-zachodniej czesci Azji Mniejszej

333 p.n.e.: Aleksander zwyci¢za pod Issos w poludniowo-zachodniej Azji
Mniejszej

332 p.n.e.: Aleksander po dlugim oblezeniu zdobywa umocnione miasto Tyr,
potozone na wyspie u wybrzezy dzisiejszego Libanu.

331 p.n.e.: Aleksander zajmuje Egipt i zaklada Aleksandri¢; zwyciestwo nad
perskim wtadcg pod Gaugamelg

329 p.n.e.: Aleksander dociera do Baktrii (dzisiejszego Afganistanu)

327 p.n.e.: Aleksander poslubia baktryjska ksi¢zniczke Roksane¢

326 p.n.e.: bunt armii Aleksandra nad rzeka Hyphasis w Indiach

324 p.n.e.: Aleksander powraca do Persji po morderczym przemarszu przez
pustynie Gedrozji (dzisiejszy potudniowy Iran)

323 p.n.e.: Smierc¢ Aleksandra w Babilonie (wspolczesny Irak)



Konflikty po wojnie peloponeskiej

Po wojnie peloponeskiej Ateny nigdy nie odzyskaty swej sity
militarnej i politycznej z polowy V w. p.n.e.; by¢ moze bylo to
spowodowane zmniejszeniem wydobycia w kopalniach srebra.
Ksenofont stworzyl plan jego zwiekszenia przez zainwestowanie
publicznych srodkow w zakup wigkszej liczby niewolnikow,
jednak nigdy nie wcielono go w zycie, by¢ moze dlatego, ze
panstwo-miasto nie dysponowato juz funduszami niezbednymi
do sfinansowania takiego zakupu. Po przywroceniu demokracji
w 403 r. p.n.e. Ateny odzyskaly wystarczajgco wiele ze swego
potencjatu, by ponownie odgrywac istotng role w greckiej
polityce. Wraz z innymi panstwami-miastami Ateny przy uzyciu
srodkow dyplomatycznych i militarnych przeciwstawialy sie
probom narzucenia dominacji calej Grecji przez Sparte,
osmielong zwycieska wojng peloponeska. Jednak nawet
wrogos¢ wobec Sparty nie byla wystarczajgco silnym
czynnikiem jednoczgcym, dlatego pierwsza potowa IV w. p.n.e.
byla okresem cze¢stych zmian sojuszy pomiedzy licznymi
greckimi polis. Gdy jakies panstwo-miasto uznalo sie za
slabsze, sprzymierzalo si¢ z innymi przeciwko temu polis, ktore
aktualnie bylo najsilniejsze - mnawet jesli oznaczalo to
sprzymierzenie si¢ ze Spartg; gdy wspolny wrog zostat
poskromiony, sojusze natychmiast si¢ rozpadaly.

Krotko po wojnie, w 401 r. p.n.e., perski satrapa Cyrus
wynajal armi¢ greckich najemnikow, zamierzajgc obalic
panujacego od trzech lat perskiego wiladce Artakserksesa II.
Cyrus by? krolewskim synem i pragnal zdobyc¢ dla siebie tron
wielkich krolow. W wyprawie udziat wzigt atenski kronikarz i -
jak sie okazuje — towca przygod Ksenofont, ktory zostawit po
sobie ekscytujgcy opis dilugiego marszu i wielu bitew
stoczonych przez greckich zolnierzy w stuzbie perskiego
satrapy. Gdy w bitwie pod Kunaksg w poblizu Babilonu
w Mezopotamii Cyrus stracit wigkszos¢ armii i zycie,



osamotnieni Grecy zorganizowali si¢ w ruchomg polis,
wywalczyli sobie droge pomiedzy otaczajacymi ich wrogami, po
czym ruszyli w pelng trudow i walk droge powrotng, forsujac
gory pokryte warstwg Sniegu si¢gajacg piersi i przedostajgc si¢
do Azji Mniejszej. Ta demonstracja umiejetnosci i odwagi
hoplitow przypomniata perskiemu krolowi — jesli o tym nie
pamictal — ze Grecy stanowig potencjalnie ogromne zagrozenie
dla jego panstwa, jesli tylko znalezliby sposob pozwalajacy im
si¢ zjednoczyc. Artakserkses wyciggngl z tego wniosek, ze
W jego interesie jest dzialta¢c na rzecz utrzymania Grekow
w rozdrobnieniu i skiéceniu, by nigdy nie postanowili siegnac
po ziemie i bogactwa jego imperium.

Niebezpieczenstwo to niemal =ziscitlo si¢ w latach
dziewiecdziesigtych, gdy spartanski wodz Lizander i krol
Agesilaos podjeli probe wykorzystania zwyciestwa w wojnie
peloponeskiej i podjecia aktywnych dziatan na terenie Azji
Mniejszej oraz w poinocnej Grecji. Inni wodzowie spartanscy
usitowali rozszerzy¢ wptywy swej polis na Sycylii. Agesilaos byt
najlepszym wodzem w dziejach Sparty; po serii sukcesow gotow
byt kontynuowac¢ podb¢j Persji, musial jednak zrezygnowac,
gdy odwotano go z powrotem do Sparty celem obrony
macierzystego terytorium przed innymi Grekami. Wierny swej
ojczyznie Agesilaos postuchat wezwania. Gdyby pozwolono mu
nadal dziata¢ w Azji, by¢ moze dzisiaj wspominalibySmy jako
pogromce Persji nie Aleksandra, ale Agesilaosa Wielkiego.

W odpowiedzi na spartanskie dgzenia do zdobycia hegemonii
w Grecji panstwa-miasta Teby, Ateny, Korynt i Argos
zapomnialy o dotychczasowej wrogosci 1 zawigzaly sojusz
wymierzony przeciw Sparcie. Lekaty sie, ze ekspansjonistyczna
polityka Sparty moze zagrozi¢ ich bezpieczenstwu i interesom.
Odwrotnie niz podczas wojny peloponeskiej, wtadca Persji
sprzymierzyt si¢ poczatkowo z Atenami i innymi wrogami
Sparty podczas tak zwanej wojny korynckiej, toczonej w latach
395-386 p.n.e. Artakserkses kalkulowat, ze wspierane przezen
greckie panstwa-miasta beda na dltuzszg mete mniej grozne niz



Sparta. Zamierzat doprowadzic do impasu w Grecji
i zneutralizowania w ten sposob jakiegokolwiek zagrozenia dla
Persji. Sojusz ten rozpad! si¢, gdy greccy sojusznicy perskiego
wladcy zrozumieli, ze Persji nie chodzi o catkowite pokonanie
Sparty. Narzucone przez Persje rozstrzygniecie konfliktu dawato
wielkiemu krolowi kontrole nad panstwami-miastami Jonii przy
zagwarantowaniu autonomii Grecji kontynentalnej. Spartanie
probowali ukazywac¢ ten traktat jako dzialanie w obronie
greckiej wolnosci, jednak w rzeczywistosci widzieli w nim zgode¢
perskiego wladcy na ich plan zdobycia hegemonii w Grecji.
Krolewski pokoj z 386 r. p.n.e. czynit z Grekow z Azji Mniejszej
ponownie perskich poddanych, tak jak to miato miejsce przed
greckim zwyciestwem w wojnie perskiej w latach 490-479 p.n.e.
Podobnie jak w koncowej fazie wojny peloponeskiej, Sparta
utozyta si¢ z Persjg celem uzyskania pomocy przeciwko swoim
wrogom w Grecji, mimo roszczenia sobie pretensji do miana
wyzwolicielki i obronczyni niepodlegtosci politycznej greckich
panstw-miast.

Po zawarciu pokoju krolewskiego Sparta zaczeta atakowac
kolejne greckie panstwa-miasta. Tymczasem Ateny ponownie
zabezpieczyly sie przed najazdem poprzez odbudowe Dtugich
Murow lgczgcych miasto z portem. Atenski wodz Ifikrates
opracowal tymczasem = skuteczng taktyke walki dla
lekkozbrojnych nazywanych ,peltastami” — od nazwy noszonej
przez nich lekkiej tarczy. By umozliwic tym ruchliwym
wojownikom walke z ciezkozbrojng piechotg, przedtuzyt ich
bron, zastgpit metalowe napiersniki lekkimi pancerzami z gesto
tkanego Inu i opracowat lepsze obuwie. Ateny odbudowaty
takze flote wojenng; w 377 r. p.n.e. Ateny ponownie staty na
czele morskiego sojuszu. Tym razem jednak prawa jego
cztonkow zostaly spisane i udostepnione publicznie w formie
inskrypcji. W ten sposob zabezpieczano si¢ przed dominacjg
Aten, ktora charakteryzowata Zwigzek Morski w V w. p.n.e.

Nadzieje Sparty na uzyskanie trwatej hegemonii w Grecji
w okresie zametu po wojnie peloponeskiej zostaty ztamane



w 371 r. p.n.e., gdy armia tebanska dowodzona przez
znakomitego wodza Epaminondasa pokonata armi¢ spartanskag
pod Leuktrami w Beocji. Spartanie przegrali, gdy ich zepchni¢ta
z pola jazda wpadla na wlasng piechote i zlamata falange.
Spartanski dowodca Kleombrotos zgingt, a wraz z nim wielu
hoplitow. Zwyciezcy ruszyli nastepnie na samg Lakonie, ktora
po raz pierwszy miata doswiadczy¢ mnajazdu. Zwyciezcy
Tebanczycy zdawali si¢ gotowi rzuci¢ wyzwanie ambitnemu
Jazonowi - tyranowi lezacych w Tesalii Fer — o pozycje
hegemona w Grecji.

Zagrozenie  tesalskie niespodziewanie znikneto — wraz
z zamordowaniem Jazona w 370 r. p.n.e. W roku nastepnym
Epaminondas poprowadzit kolejng wyprawe na Sparte, podczas
ktorej uwolnit Meseni¢ spod spartanskiego panowania. Byt to
punkt zwrotny w dziejach Sparty - utrata dochodow
wypracowywanych przez tamtejszych helotow stanowila
nokautujgcy cios, z ktorego Sparta juz nigdy si¢ nie podniosta.
Tebanczycy zdawali si¢ by¢ o krok od zdobycia pozycji
najpotezniejszej polis ladowej, w obawie przed czym doszto do
sojuszu dawnych wrogow — Sparty i Aten. Kulminacja nowej
wojny byta bitwa pod Mantineg na Peloponezie w 362 r. p.n.e. —
armia tebanska odniosta zwyciestwo, jednak za cen¢ Smierci
Epaminondasa, co pozbawilo Teby najzdolniejszego dowoddcy
wojskowego. W ciggu kolejnych dwoch dekad potega Teb
stopniowo stabta w kolejnych wojnach z sgsiednimi panstwami
greckimi oraz rosngcg w site Macedonig Filipa II. W tym samym
czasie Ateny i Sparta ponownie znalazly si¢ w stanie wojny.
W 350 r. p.n.e. rozpadt si¢ II Atenski Zwigzek Morski, gdyz
Ateny nie byly w stanie utrzymac¢ w ryzach buntujacych si¢
sojusznikow. Pogrzebalo to ateniskie sny o powrocie do potegi,
jaka dysponowaly sto lat wczesniej w zlotym wieku swej
historii.

Ksenofont ponuro podsumowat sytuacje w Grecji po bitwie
pod Mantineg: ,nie bylo nikogo, kto by nie myslat, ze jesli
dojdzie do bitwy, to zwyciezcy bedg rzadzic, zwyciezeni zas ich



stuchac (...) lecz po tej bitwie zamet i zamieszanie staly sie
w Grecji jeszcze wicksze, niz byly przedtem” (Historia grecka,
VII, 5, 25, przet. Witold Klinger). Miat stusznos¢ — wszystkie
proby narzucenia Grecji hegemonii przez jedng z polis
w  pierwszej polowie IV w. p.n.e. zakonczyly si¢
niepowodzeniem. W latach 360-340 p.n.e. zadna z greckich
polis nie miala dosc¢ sily, by mnarzuci¢ rzady pozostatym.
Rozpoczeta 80 lat wczesniej wraz 2z wybuchem wojny
peloponeskiej walka o hegemoni¢ w Grecji doprowadzita do
impasu w wyniku militarnego i politycznego wyczerpania
panstw greckich. Kwitla natomiast grecka kultura — na ten
okres przypadajg liczne wielkie osiggniecia intelektualne
greckiej cywilizacji.

Kariera Platona

Najstawniejszym Grekiem zyjacym w pierwszej polowie IV w.
p.n.e. nie byt wodz ani polityk, ale najwickszy z uczniow
Sokratesa, filozof Platon z Aten (ok. 428-347 p.n.e.). Jego pisma
bez watpienia stanowig najwicksze dziedzictwo intelektualne
tamtych czasow. Choc elitarne pochodzenie wrozylo mu od
wczesnego wieku kariere polityczna, po 399 r. p.n.e. wycofal sie
z zycia publicznego. Proces i Smierc Sokratesa najpewniej
przekonaty Platona, ze w warunkach demokracji obywatele nie
byli zdolni wznieS¢ si¢ poza wasko pojmowany wlasny interes
i zglebia¢ uniwersalnych prawd, co jego zdaniem bylo
rownoznaczne z dobrym zyciem. W swoich pracach
teoretycznych dotyczacych organizacji spoteczenstwa ludzkiego
Platon gorzko krytykowat demokracje, nazywajac ja najgorszym
~,sposrod wszystkich praworzadnych ustrojow” (Platon, Polityka,
303 a, przel. Wiadystaw Witwicki). Stwierdzil, ze wprowadzenie
przez Peryklesa odptatnosci za stuzbe publiczng, co
umozliwialo szeroka partycypacje spoleczenstwa
w sprawowaniu wladzy, uczynilo Atenczykow ,leniwymi,
zachlannymi i chciwymi” (Gorgiasz, 515 e€). Przez swojg wersje



mowy Sokratesa podczas procesu stwierdzal, ze zaden uczciwy
cztowiek dazacy do doskonalosci nie mogt bra¢ udziatu
w atenskim zyciu publicznym, nie narazajgc si¢ na nienawisc
i Smiertelne niebezpieczenstwo (Obrona Sokretesa, 32e).

Krytykujgc tak ostro wlasne panstwo-miasto, Platon opisuje
nastepnie swoj ideal organizacji politycznej i spotecznej,
kierowanej przez przywodcow posiadajgcych wiedze filozoficzng.
Jego utopijna wizja nie wywarla niemal zadnego wptywu na
biezgca polityke Aten, zaS proby udzielania rad tyranowi
Syrakuz Dionizjuszowi II (pan. 367-344 p.n.e.) zakonczyly sie
catkowitym niepowodzeniem. Jednak filozofia polityczna
stanowita tylko czeS¢ bardzo zroznicowanych zainteresowan
Platona, obejmujgcych  astronomi¢, matematyke oraz
metafizyke (teoretyczne wyjasnianie zjawisk niemozliwych do
ujecia przez doswiadczenie ani eksperymenty). Idee Platona
trwaly po jego sSmierci w potowie IV w. p.n.e., by zostac¢ przyjecte
przez chrzescijanskich teologow rozwazajgcych nature duszy
ludzkiej oraz inne skomplikowane aspekty relacji czlowieka
z Bogiem. Sila oddzialywania skomplikowanych mysli Platona
oraz wzbudzanych przez nie kontrowersji uczynily zen jednego
z najwickszych filozofow w dziejach swiata.

Platon nie tworzyl traktatow filozoficznych opartych na
abstrakcjach, podobnych do nowszych badan filozoficznych.
Zamiast tego pisat prace nazywane dialogami, gdyz przybieraty
one forme¢ zapisu rozmow. Przypominaly niemal scenariusz
sztuki teatralnej, umieszczone byly w okreSlonym miejscu
i toczone byly pomiedzy okreslonym gronem rozmowcow,
obejmujgcym czesto Sokratesa i inne osoby dyskutujgce nad
problemami filozoficznymi. Oddzielanie filozoficznej tresci
platonowskich dialogow od ich formy literackiej jest
z pewnoscig bledem — muszg one byc¢ postrzegane jako calosc.
Interpretacja dialogu musi bra¢ po uwage zaré6wno jego forme,
jak i tresc. Przebieg dialogow i zawarte w nich czesto posrednie
i niedopowiedziane wzmianki o kwestiach filozoficznych miaty
na celu sprowokowanie czytelnikow do wtasnej refleksji, nie zas



przekazanie gotowych rozwigzan czy doktryn.



Ta pozna mozaika z rzymskiego miasta Pompeje przedstawia scene z platonskiej
Akademii w Atenach, gdzie studenci gromadzili si¢ celem omawiania trudnych idei
filozofa o naturze rzeczywistosci oraz o wnioskach, jakie wynikaly z nich dla
ludzkiego zycia. Platonska ,szkota”, jak si¢ zdaje, nie pobierala czesnego, pozostajac
na prywatnym majatku filozofa i sktadkach jego uczniow.

Co wiecej, poglady Platona najpewniej z czasem si¢ zmienialy,
totez nie znajdziemy w jego pismach jednolitego zestawu
pogladow. Nie zgadzal si¢ raczej z twierdzeniem Sokratesa, ze
fundamentalna wiedza rowna si¢ wiedzy moralnej opartej na
osobistym doswiadczeniu i refleksji. Platon twierdzit, ze wiedza
wynika z odkrywania niezaleznych od obserwatora prawd
Swiata widzialnego i ze tak pojmowana wiedza moze bycC
przekazywana innym. W poczatkach IV w. p.n.e. zrealizowat to
przekonanie, tworzgc szkol¢ w miejscu nazywanym Akademiag,
nieopodal murow Aten. Bylo to zacienione miejsce nazwane od
imienia upami¢tnionego w poblizu legendarnego atenskiego



bohatera Akademosa. Szkota Platona, nazywana Akademig, nie
byla uczelnia czy osrodkiem badawczym w nowozytnym
znaczeniu tego slowa, ale raczej nieformalng grupg dorostych
osOb  zainteresowanych  zglebianiem  tajnikow filozofii,
matematyki oraz teorii astronomii; jej czlonkowie wspodlnie
¢wiczyli i spedzali czas na rozmowach pod kierunkiem Platona.
Akademia stala si¢ tak stawnym miejscem gromadzenia si¢
myslicieli, ze po sSmierci Platona miala funkcjonowac¢ przez
dziewiecset lat wzlotow i upadkow, zaleznie od tego, czy na jej
czele stat filozof wybitny czy mierny.

Proba podsumowania calosci dialogow Platona jest dosc
ryzykowna. Zapewne jednak niedalekie od prawdy jest
stwierdzenie, ze Platon w swych dialogach stwierdza
niemoznosc¢ zdefiniowania i zrozumienia doskonatych wartosci,
takich jak Dobro, Sprawiedliwosc¢, Pickno czy Rownosc¢ poprzez
doswiadczenie tych wartosci we wlasnym zyciu. Wszelkie
przykltady z ziemskiego zycia przedstawione w innym
kontekscie moga stuzy¢ ukazaniu wartosci przeciwstawnych.
Przyktadowo, bezwzgledne zwracanie rzeczy pozyczonej moze
wydawac sie sprawiedliwe. Co jednak w sytuacji, gdy wtasciciel
pozyczonej broni zada jej zwrotu z zamiarem popelnienia
morderstwa? W takim przypadku zwrot pozyczonej rzeczy bytby
niestuszny. Przypadki rownosci takze sg wzgledne. Laska
dtugosci dwoch stop stanowi przyktad rownosci, gdy potozyc ja
obok drugiej tej samej dlugosci, natomiast przyktad
nierownosci, jesli potozyc jg obok laski dlugiej na trzy stopy.
W sSwiecie doswiadczanym przez ludzi za pomocg zmysiow
kazdy przykitad doskonalosci jakiejs cechy jest w pewnym
sensie wzgledny.

Platon mnie chciat zaakceptowac wzglednosci wartosci
doskonatych; jego zdecydowane odrzucenie relatywizmu stato
w sprzecznosci z niektorymi doktrynami sofistow. Platon
wypracowat teorie, ze doskonatosci nie mogg zosta¢ odkryte za
pomocg doswiadczenia, ale sg wartoSciami absolutnymi,
uchwytnymi tylko w drodze rozumowania, istniejgcymi



niezaleznie od ludzi. W niektorych dialogach Platon odnosi si¢
do ostatecznych form czystej doskonalosci, nazywajac je
oJormami” lub ,ideami”. Formy to niematerialne wartosci
uniwersalne, istniejagce niezaleznie 1 nieosiggalne dla
bezposredniego ludzkiego doswiadczenia. Sg niewidoczne,
niezmienne, doskonate i wieczne; istniejg w innej rzeczywistosci
poza doswiadczalnym Swiatem ludzkim. Wsrod tych form sg
Dobro¢, Sprawiedliwosé, Piekno i Rownosc¢. Zdaniem Platona
formy sg jedyng prawdziwg rzeczywistoscig; za posrednictwem
zmystow ludzie doswiadczajg jedynie cieni lub namiastek tych
archetypicznych wartosci. Koncepcja niematerialnych form
wymaga wiary, ze wiedza o nich pochodzi nie od ciata, lecz od
duszy, ktora musi by¢ niesmiertelna. Gdy dusza znajdzie si¢
w ciele, przynosi ze sobg zdobytg wiedze na temat istnienia
form. Wowczas dusza uzywa rozumu, nie zas doswiadczenia
zmyslowego, by ponownie zgromadzi¢ zdobytg wczesniej wiedze.
W swych pogladach na nature i znaczenie form Platon nie byt
konsekwentny, a w swych pozniejszych pracach zdawal si¢
nawet od niej dystansowac. Mimo to formy stanowig dobry
przyktad na ztozonosc, jak i gtebie mysli platonskie;j.

Poglad Platona, ze ludzie posiadajg niezalezne od ciata,
nieSmiertelne dusze, oznaczal  narodziny  dualizmu,
zakltadajgcego rozdzielnosc¢ bytu cielesnego i duchowego. Idea
odrebnosci duszy i ciata miata odegrac wielkg role w pozniejsze;j
mysli filozoficznej i religijnej. W dialogu napisanym
w schytkowym okresie zycia, pt. Timajos, Platon glosi, ze
wczesniejsza wiedza posiadana przez niesmiertelng ludzka
dusze w rzeczywistosci jest wiedzg znang najwyzszemu bostwu.
Platon nazywa tego boga ,Demiurgiem” (rzemieslnikiem),
poniewaz uzyl on swej wiedzy o formach do stworzenia istot
zywych z czystej materii Swiata. Wedlug tej doktryny
platonskiej Swiat zostat stworzony przez rozumnego boga, a to
oznacza, ze jest on wuporzadkowany. Co wiecej, istoty
zamieszkujagce ten Swiat majg swoje cele, czego dowodem sg
zwierzeta dostosowujgce sie do sSrodowiska, by przetrwac



i mnozyC si¢. Zamierzeniem Demiurga bylo odtworzenie
w materii doskonatosci form, jednak stworzony przezen Swiat
nie okazat si¢ tak doskonaty, poniewaz materia ze swej natury
wcale nie jest doskonata. Platon sugeruje, ze ludzie powinni
szukac doskonalego porzadku i czystosci we wlasnych duszach,
przez poddanie nieracjonalnych pragnien kontroli racjonalnego
umystu. Pragnienia nieracjonalne wyrzgdzaja mnajrozniejsze
szkody. Przykladowo pragnienie nadmiernego picia wina nie
jest racjonalne, poniewaz pijacy nie bierze pod uwage
czekajgcego go nazajutrz kaca. Ci, ktorzy kierujg sie
nieracjonalnymi pragnieniami, nie biorg pod uwage przysztosci
tak ciata, jak 1 duszy. Wreszcie, poniewaz dusza jest
w przeciwienstwie do ciala niesmiertelna, nasze doczesne
nieczyste istnienie jest jedynie przejsciowg fazg istnienia we
wszechswiecie.

Platon stosuje swojg teori¢ form nie tylko w spekulacjach
metafizycznych na temat stworzenia swiata ludzkiego, ale takze
dla wyjasnienia idealnej struktury spolecznej. Jedna z wersji
utopijnego spoleczenstwa znajduje si€¢ w jego najbardziej
znanym dialogu pt. Panstwo. Dzieto to, ktorego grecki tytutl
Politeia lepiej przeklada si¢ jako ,system rzadow”, dotyczy
glownie natury sprawiedliwosci i powodow, dla ktorych ludzie
powinni zachowywac si¢ sprawiedliwie zamiast
niesprawiedliwie. Jak pisze Platon, sprawiedliwosc¢ jest
korzystna. Sklada si¢ z podporzadkowania nieracjonalnego
pierwiastka racjonalnemu pierwiastkowi duszy. Wykorzystujac
jako wzor prawdziwie sprawiedliwe, a zatem wyobrazone
panstwo-miasto jako przyktad ilustrujgcy poglad o wlasciwym
podporzadkowaniu duszy, Platon prezentuje swg wizje¢ idealnej
struktury spotecznej jako analogie sprawiedliwej i moralnej
duszy jednostki. Tak jak sprawiedliwa dusza, rowniez
sprawiedliwe spoteczenstwo jest podzielone hierarchicznie, co
Platon w Panstwie prezentuje jako trzy warstwy spoleczne,
wyrozniajgce sie zdolnoscig rozumienia natury form. Najwyzsza
klase tworza wiadcy, czyli — jak nazywa ich Platon - ,straznicy”,



znajacy matematyke, astronomi€¢ i metafizyke. Nastepni sg
~-pomocnicy”, ktorych zadaniem jest obrona panstwa-miasta.
Najnizsza klase tworzg ,producenci’, ktorzy wytwarzajg
zywnosC i przedmioty potrzebne catej spolecznosci. Kazda
z warstw przyczynia si¢ do istnienia spotecznosci przez
pelnienie odpowiednich dla siebie zadan.

W utopijnej wizji platonskiej ,straznikami” mogg byc¢ tak
mezcezyzni, jak i kobiety, poniewaz posiadajg one te same cnoty
i umiejetnosci co mezczyzni, jesli nie liczy¢ roznicy w sile
fizycznej miedzy przecietng kobietg a przecietnym mezczyzng.
Aksjomat uzasadniajgcy wiaczenie kobiet — ze doskonatosc jest
taka sama u kobiet, jak u mezczyzn - Platon zapozyczyt
zapewne od Sokratesa. Wlaczenie kobiet do klasy panujacej
w utopijnym platonskim panstwie-mieScie bylo przeciwne
powszechnej praktyce jego czasow. Nigdy wczesniej w dziejach
Zachodu, nawet w dzietach fantastycznych - do ktorych
wyobrazona polis z Panstwa z pewnoscig si¢ zalicza — nie
przypisywano rol spotecznych niezaleznie od ptci. Niemal
rownie radykalne byly platonskie zalecenia co do tego, jak
powinni zyc¢ straznicy polis. By mozliwie mato odciggato ich od
pracy, nie powinni posiadac¢ prywatnej wlasnosci ani zakladac
rodzin. Straznicy i strazniczki powinni zy¢ we wspolnych
domach, jes¢ przy wspolnym stole i ¢wiczy¢ w tych samych
gimnazjonach. Ich dzieci powinny by¢ wychowywane razem
w jednym otoczeniu przez specjalnie dobranych opiekunow.
Chociaz miato to na celu zwolnienie strazniczek od obowigzku
opieki nad dziec¢mi, tak by mogly sprawowac¢ rzgdy na rowni
z mezczyznami, Platon nie bral pod uwage faktu, ze ich zycie
bytoby trudniejsze od zycia mezczyzn ze wzgledu okresy cigzy
oraz trudne porody. Nie uwaza on jednak, ze to dyskwalifikuje
kobiety do rzadzenia. Straznicy lub strazniczki, Kktorzy
w idealnym spoteczenstwie platoniskim osiggneli najwyzszy
stopien wiedzy, kwalifikowaliby si¢ do wladania nimi jako
wladcy-filozofowie.

By zosta¢ straznikiem, dana osoba musiata by¢ od



dziecinstwa ksztalcona w matematyce, astronomii i metafizyce
celem zdobycia wiedzy, ktora zdaniem Platona byla niezbedna
dla wspolnego dobra. Takie wyszczegolnienie wymogow
edukacyjnych czyni z Platona pierwszego w dziejach mysliciela,
ktory czyni z edukacji ¢wiczenie umystu i charakteru, nie zas
proste pozyskiwanie informacji i umiej¢tnosci. Panstwo oparte
na takim systemie edukacji z koniecznosci musiato byc
panstwem autorytarnym, poniewaz tylko klasa panujaca
dysponowataby wiedza umozliwiajacg sprawowanie rzgdow.
Straznicy decydowaliby nawet o reprodukcji, dobierajgc
partnerow z mysla o plodzeniu przez nich najlepszych dzieci.
Surowe reguly zycia proponowane przez Platona dla idealnie
sprawiedliwego panstwa odzwierciedlaty jego zainteresowanie
kwestig dgzen racjonalnej jednostki oraz uznaniem przezen
moralnosci jako klucza do wyjasniania tej kwestii. Co wiecej,
jego zdaniem polityka i etyka stanowig przestrzen, w Kktorej
mozna odnalez¢ obiektywne prawdy dzieki rozumowemu
poznaniu. Mimo surowej krytyki istniejgcych rzgdow, takich jak
demokracja atenska, oraz pogardy, jaka zywil wobec roli
retoryki w jej funkcjonowaniu, Platon dostrzegal takze
obiektywne trudnosci we wprowadzaniu radykalnych zmian
w istniejgcym sposobie zycia ludzi. Inny z jego poznych
dialogow, zatytutowany Prawa, zmaga si¢ 2z Kkwestig
udoskonalenia rzeczywistego Swiata w sposob znacznie mniej
radykalny niz zaprezentowany w Panstwie, cho¢ nadal wedtug
autorytarnych zasad. Platon miatl nadzieje, ze zamiast
politykow wladze obejmg ludzie znajacy prawde i zdolni dziatac
na rzecz wspolnego dobra, jako ze rzady takich jednostek
bylyby korzystne dla interesow wszystkich cztonkow
spotecznosci. Byla to glowna przyczyna, dla ktorej uwazat
zglebianie filozofii za zaj¢cie majgce wplyw na zycie ludzi.

Dociekania naukowe i filozoficzne Arystotelesa
W drugiej polowie IV w. p.n.e. Grecja wydata drugiego



mysliciela, ktorego spuscizna intelektualna  osiggneta
prawdziwie gigantyczne rozmiary. Arystoteles (384-322 p.n.e.),
najbardziej blyskotliwy z nastepcow Platona, zaskarbit sobie
trwate miejsce w dziejach filozofii i nauki dzieki swym
przetomowym pracom promujacym badania naukowe sSwiata
naturalnego oraz wypracowaniu rygorystycznego systemu
logicznej argumentacji. Ogromny wptyw dziet Arystotelesa na
pozniejszych uczonych, zwlaszcza w Sredniowiecznej Europie,
czyni go jedng z najwazniejszych postaci w dziejach zachodnie;j
nauki i filozofii, rowng Platonowi, a zdaniem niektorych nawet
go przewyzszajaca.

Arystoteles byl synem zamoznego lekarza ze Stagiry
w polnocnej Grecji, pracujacego dla krolewskiego dworu
Macedonii. W wieku siedemnastu lat przybyt do Aten, by
pobiera¢ nauki w Akademii Platona. W 335 r. p.n.e. zalozyt
w Atenach wlasng szkote filozoficzng, ktorg nazwal Liceum,
poOzniej zas szkolg perypatetyczng od nazwy krytego kruzganka
(peripetos), ktorym wuczniowie i nauczyciel przechadzali sie
podczas rozmow, Kkryjac sie przed palgcym Srodziemnomorskim
stoncem. Arystoteles udzielal nauk 2z niemal wszystkich
dziedzin wiedzy: biologii, medycyny, anatomii, psychologii,
meteorologii, fizyki, chemii, matematyki, muzyki, metafizyki,
retoryki, politologii, etyki i krytyki literackiej. Wypracowat takze
skomplikowany system logiczny sluzacy precyzyjnemu
argumentowaniu. Tworzgc wyrafinowany system identyfikujgcy
postaci zasadnych argumentow, Arystoteles stworzy! podstawy
rozroznienia miedzy argumentacjg opartg na logice a zwyklg
perswazja. Nadal nazwy wartosciom przeciwstawnym, takim jak
0got i szczegol czy zatozenie i teza, ktore odtad powszechnie
obowigzujga w mysli i mowie. Badal takze sam proces
wyjasniania, formutujgc wptywowg doktryne czterech przyczyn.
Zdaniem  Arystotelesa istniejg cztery rozne Kkategorie
wyjasniania, ktorych nie mozna sprowadzi¢ do jednej catosci:
forma (opisujgca cechy charakterystyczne), materia (opisujgca
czesci skladowe), zrodto ruchu (cos, co dzisiaj okreslamy jako



~przyczyna”) oraz telos (cel lub przeznaczenie). Ztozonosc takiej
analizy ukazuje troske Arystotelesa o to, by nadmiernie nie
upraszczac rzeczywistosci.

Arystoteles byt najpewniej inspirujgcym nauczycielem. Swoich
uczniow zachecal do prowadzenia badan w  wielu
specjalistycznych  dziedzinach. Przykladowo zlecit swoim
uczniom sporzadzenie opisow systemow politycznych 158
greckich panstw-miast. Wiele mysli filozoficznych Arystotelesa
odzwierciedlato wptywy Platona; czes¢ pogladow swego
nauczyciela rozwingl, niektore zas odrzucil. Zaprzeczat
slusznosci  platonskiej teorii form, argumentujgc, ze
postulowane ich istnienie niezaleznie od Swiata nie ma sensu.
Stanowisko to jest przykladem tendencji Arystotelesa do
akceptowania wyjasnien opartych na logicznym rozumowaniu
oraz na doswiadczeniu zamiast dociekan metafizycznych.
Wedlug standardow nowozytnych jego mysl naukowa
w niewielkim stopniu opierala si¢ na matematycznych
modelach  wyjasniania i argumentacji ilosciowej, ale
matematyka nie byla jeszcze wowczas wystarczajgco rozwinieta.
Jego metoda roznita sie tez od stosowanych przez
wspoticzesnych naukowcow tym, ze nie uwzgledniala
prowadzenia kontrolowanych eksperymentow. Arystoteles
uwazal, ze badaczom tatwiej zrozumiecC przedmioty i istoty przez
obserwowanie ich w naturalnym Srodowisku niz w sztucznych
warunkach laboratorium. Stosowanie przezen szczegotowej
obserwacji z rozumowaniem sprawdzato si¢ szczegolnie dobrze
w naukach takich jak biologia, botanika i zoologia. Arystoteles
byt na przykitad pierwszym naukowcem, Kktory podjat probe
zgromadzenia wszelkiej dostepnej wiedzy na temat zwierzat
oraz sklasyfikowania ich; opisat ponad piecset gatunkow
zwierzat, w tym owadow. Chociaz jego wnioski na temat
ludzkiej ginekologii byly szczegdlnie niedoktadne, wiele jego
opisOw stanowilo znaczacy postep w nauce. Odkryt na
przykilad, ze wieloryby i delfiny sg ssakami, co poOzniejsi
badacze przeoczyli, i co zostalo odkryte ponownie dopiero dwa



tysigce lat pozniej.

W swych badaniach nad Swiatem zwierzecym Arystoteles
przedstawial teleologiczne spojrzenie na nature: uwazal, ze
sposOb rozwijania si¢ organizmow zywych prowadzi do
naturalnego celu (teleos), albo, jak okreslamy to dzisiaj, funkc;i.
Jak twierdzil, by wyjasni¢ dane zjawisko, nalezy najpierw
odkry¢ jego cel — czyli zrozumiec¢, ,dla jakiej przyczyny”
zaistniato. Prostym przykladem na takie wyjasnienie sg blony
ptawne na stopach kaczek. Zgodnie 2z rozumowaniem
Arystotelesa, kaczki majg blony ptawne po to, by mogty ptywac,
ktora to zdolnosc¢ przyczynia sie do celu istnienia kaczek, czyli
utrzymania si¢ przy zyciu przez zdobywanie pozywienia
w wodzie. Arystoteles glosit, ze naturalnym celem ludzi jest
zycie w spoteczenstwie panstwa-miasta i ze panstwo-miasto
powstato celem zaspokojenia ludzkiej potrzeby zycia
w gromadzie, jako ze ludzie zyjacy oddzielnie od innych nie sg
samowystarczalni. Co wi¢cej, panstwo-miasto dawalo swoim
obywatelom mozliwoS¢ spokojnego, doskonatego zycia.
Srodkami prowadzgcymi do doskonatego zycia byly rzady
prawa oraz proces cigglej wymiany miejsc pomiedzy rzadzgcymi
a rzadzonymi.

Niektore sposrod  najbardziej nosnych  przemyslen
Arystotelesa skupialy si¢ na zrozumieniu zjawisk ilosciowych
przyjmowanych przez ludzi za pewne, takich jak czas,
przestrzen, ruch i zmiana. Jego argumenty si¢gaty do
problemow filozoficznych, jakie staty za tymi — zdawaloby si¢
oczywistymi — zjawiskami, a jego poglady na nature¢ rzeczy
wywarly ogromny wptyw na pozniejszych myslicieli.

Poglady Arystotelesa na mniewolnictwo nie odbiegaly od
powszechnie wowczas obowigzujacych — uwazat je za naturalne,
poniewaz jego zdaniem niektorym ludziom brakowato
racjonalnej czgstki duszy, jaka powinna kierowac cztowiekiem,
a zatem naturalnym losem takich ludzi byto niewolnictwo.
Bardzo niewielu oOwczesnych myslicieli sprzeciwiato si¢
niewolnictwu. Wsréd nich byl zyjacy w IV w. p.n.e. orator



Alkidamas, ktory twierdzit, ze ,bog uczynit wszystkich wolnymi,
natura nie uczynita z nikogo niewolnika” (Fragment 3 -
scholium do Retoryki, 1373b). Arystoteles podzielal takze
powszechne wowczas przekonanie, ze kobiety sg gorsze od
mezezyzn. Swoj poglad opieral na blednych przestankach
biologicznych. Niestusznie uwazal na przyktad, ze podczas
prokreacji to mezczyzna swym nasieniem nadawal ksztalt
ptodowi, podczas gdy rolg kobiety bylo wylgcznie bierne
dostarczenie materii tworzacej dziecko. Stwierdzenie, ze samice
byly mniej odwazne od samcow, Arystoteles uzasadniat
watpliwymi przykladami 2z Zycia zwierzecego, opieral na
watpliwych informacjach, jakoby samiec kalmara gotow byt do
obrony, jesli jego partnerka zostala przebita, podczas gdy
w sytuacji odwrotnej samica uciekata. Mimo ze btedne
przestanki biologiczne sklonity Arystotelesa do uznawania
samic za niedoskonale wersje samcow, uwazal, ze ludzkie
spotecznosci moga cieszyC sie¢ szczesciem i dobrobytem tylko
wowczas, jesli przyczyniac sie bedg do tego wspolnie mezczyzni
i kobiety. Zdaniem Arystotelesa malzenstwo mialo na celu
zapewnienie obojgu stronom pomocy i komfortu, jednak wiadza
w nim nalezata si¢ mezowi. Nalezy zatem powiedziec, ze
w swych pogladach na temat niewolnictwa i kobiet Arystoteles
nie trzymal si¢ surowych standardow rozumowania
i obserwacji, jakie wpajal studentom. W moim przekonaniu jest
to lekcja pokory dla kazdego, komu droga jest sprawiedliwosc:
oto nawet tak blyskotliwy badacz i filozof jak Arystoteles nie
podotatl zadaniu rzetelnego zanalizowania zapalnych kwestii
dotyczacych tego, jakie roznice dzielgce ludzi mogg
usprawiedliwia¢ odmienne ich traktowanie.

Arystoteles odcigt sie od sokratejskiej idei, ze do
sprawiedliwego postepowania wystarczg jedynie znajomosc
sprawiedliwosci i dobra. Jego zdaniem ludzie w swych duszach
czesto wiedzieli, co jest stuszne, jednak ich nieracjonalne
pragnienia przezwyciezaly te wiedze i prowadzity do ztych
czynow — przyktadowo sSwiadomosS¢ wystgpienia kaca nie



zniecheca ludzi do picia. Uznajac istnienie konfliktu pragnien
w ludzkiej duszy, Arystoteles zwrocit szczegolng uwage na
kwestie osiggniecia samokontroli. Prowadzi¢ mialy do niej
¢wiczenia umystu oraz przyzwyczajanie si¢ do przezwyci¢zania
instynktow 1 nami¢tnosci. Samokontrola nie oznaczata
ttumienia ludzkich pragnien i pozgdan, ale rownowage miedzy
kontrolowaniem a zachtannym zaspokajaniem pragnien
fizycznych, czyli znalezieniem ,umiarkowania”, ktore — jak uczyt
Arystoteles — stanowito klucz do dobrego zycia. Rownowage te
dla wszystkich aspektow zycia okreslac powinien rozum,
poniewaz inteligencja jest najpickniejsza z ludzkich cech, umyst
zaS stanowi wyraz prawdziwej natury jednostki, jej boski
pierwiastek. Wprost ostrzegal mtodych ludzi, by byli niezwykle
rozwazni przy nabywaniu nawykow zyciowych. Jak mowit,
w przysztosci moze nadejs¢ dzien, gdy bedzie si¢ chciato
osiggng¢ nowe rzeczy lub zachowacC inaczej, a bedzie to
wowczas niemozliwe do osiggniecia ze wzgledu na
powstrzymujacy wptyw nabytych wczesniej nawykow.
Arystoteles uwazal nauke i filozofi¢ nie za odrebne od
codziennosci abstrakcje, ale za usystematyzowane
poszukiwanie wiedzy na temat wszystkich aspektow ludzkiego
zycia. Poszukiwanie to jest podstawg ludzkiej dziatalnosci,
ktora jako jedyna moze przynieS¢ dobre zycie i prawdziwe
szczescie. Niektorzy pozniejsi krytycy zarzucili Arystotelesowi
brak jasnych zasad moralnych, ale tak naprawde bardzo
przystuzyt si¢ on moralnosci, ze zasady okreslajgce dobro i zto
majg wartosc¢ jedynie wowczas, jesli sg zakorzenione w cechach
charakteru i wynikajg z tkwigcego w ludziach dobra, a nie tylko
stanowig liste abstrakcyjnych nakazow takiego czy innego
zachowania. Oznacza to, ze system etyczny musi odnosic si¢ do
rzeczywistych wyborow moralnych, przed jakimi staja ludzie
w trakcie swojego zycia. W etyce, tak samo jak w innych
dociekaniach, Arystoteles sie wyroznit, ktadgc nacisk na to, ze
zycie umystowe 1 doswiadczenie realnego Swiata sg
nieodlgcznymi elementami poszukiwania przez ludzi sposobu



na dobre zycie.

Arystoteles uwazal, ze szczeScie — ktorego nie nalezy mylic
Z prostg pogonig za przyjemnoscia — rodzi si¢ z realizacji
potencjatu jednostki. Potencjat ten mozna rozpoznacC przez
dokonywanie racjonalnych wyboréw, rozumowg oceng,
przyzwyczajanie si¢ do doskonatosci oraz unikanie skrajnosci.
Najwickszym moralnym utrapieniem jest niemal powszechna
sktonnos¢ ludzi do gromadzenia jak najwiecej oraz do
niesprawiedliwosci w sprawowaniu jakiejkolwiek wiadzy. Celem
edukacji jest zatem zwalczanie w ludziach tych sktonnosci,
ktore sg najbardziej szkodliwe, jesli wigzg si¢ z gromadzeniem
pieniedzy lub zaszczytow. W tym konteksScie Arystoteles myslat
o0 me¢zczyznach zaangazowanych w zycie publiczne poza domem
i jego zdaniem niebezpieczny nietad wywotany przez pragnienie
gromadzenia jak najwiecej moze wystgpic¢ tak w demokracjach,
jak i w oligarchiach. Podobnie jak Platon, Arystoteles
krytykowat demokracje, gdyz uwazat ja za rzady stanowigcej
wiekszosc biedoty, nie zas wyksztatconej elity. Arystoteles przez
wiele lat mieszkal w Atenach, ale panujgca w nich radykalna
demokracja bezposrednia nigdy nie spotkata sie z jego
uznaniem. Celem demokracji, jak mowit, bylo zy¢ dokladnie
tak, jak sie chce, a na takiej zasadzie nie sposob zbudowac
dobrych rzgdow. Prawdziwa wolnos¢ jego zdaniem sktadata si¢
z rzadzenia i bycia rzadzonym, i nie zawsze wigzala si¢
z zaspokojeniem pragnien jednostkKi.

Izokrates o retoryce i spoleczenstwie

Pomimo zainteresowania tematami zwigzanymi z polityka,
takimi jak historia ustrojow panstw oraz teoria i praktyka
retoryki, Arystoteles pozostal - podobnie jak Platon -
teoretykiem. Sprzeciwiat si¢ demokracji obejmujacej wszystkich
obywateli, takiej jak w Atenach, gdzie najcenniejszg
umiejetnoscig bylto przekonujgce przemawianie. Odrozniat sie
w ten sposob od silnego trendu w edukacji panujgcego w IV w.



p.n.e., ktory podkreslat praktyczne umiejetnosci majgce
bezposrednie zastosowanie w zyciu publicznym obywateli
panstwa-miasta. Najwazniejszym przedmiotem w tym trendzie
byla retoryka, czyli techniki publicznego przemawiania
i argumentacji. Skuteczna retoryka wymagala nie tylko
bieglosci oratorskiej, ale takze znajomosci Swiata i ludzkiej
psychologii.

Wptywowych zwolennikow praktycznej wiedzy oraz retoryki
znalez¢ mozna bylo nawet posrod zwolennikow Sokratesa, ktory
sam nie cenil demokracji ani sztuczek retorycznych. Ksenofont
na przykitad znal Sokratesa dosc¢ dobrze, by napisac rozlegte
wspomnienia, przywotujgce liczne rozmowy z wielkim filozofem.
Pisal tez jednak wiele o historii, ludziach, zarzadzaniu
majatkiem, jezdzie konnej oraz dochodach publicznych Aten.
Tematy tych traktatow dowodzg, jak wiele zagadnien ich autor
uwazal za niezbedny element ksztatcenia mtodych obywateli.

Prace Izokratesa (436-338 p.n.e.) byly najbardziej wplywowym
podkresleniem = znaczenia  retoryki jako  umiejetnosci
praktycznej. Pochodzit on z zamoznej rodziny; ksztalcit sie
u Sokratesa i sofistow. Wojna peloponeska pozbawila go
majatku, zmuszajac do zarabiania na zycie jako pisarz
i nauczyciel. Jako ze slaby glos nie pozwalal mu na
przemawianie do tlumow, skupial si¢ na pracy naukowej
zamiast angazowaC w polityke; pisywal przemowienia dla
innych i starat si¢ wptywac na opini¢ publiczng, publikujac
traktaty o edukacji i polityce. Widzac w edukacji przygotowanie
dla wuzytecznego zycia i czynienia dobra w sprawach
publicznych, staral sie¢ znalez¢ zloty Srodek miedzy
teoretycznym  studiowaniem = abstrakcyjnych idei  oraz
praktycznym c¢wiczeniem umiejetnosci retorycznych. W ten
sposob Izokrates wyznaczal pozycje miedzy niemozliwymi do
osiggniecia idealami Platona a sofistami obiecujgcymi wpoic
umiejetnosc perswazji jako narzedzia do promowania wlasnych
interesow. Izokrates niekiedy krytykowal demokracje atenska,
poniewaz oznaczata ona partycypacje absolutnie kazdego, nigdy



jednak nie przestat by¢ dumny ze swego panstwa-miasta.
Bedac juz po dziewiecdziesigtce, napisal diugi traktat pt.
Panathenaikus, stawigc Ateny za ich przywodcza role w Grecji
oraz podkreslajac przewage nad Sparta na bezlitosnej arenie
polityki zagranicznej.

Izokrates staral si¢ rozwijaC w uczniach umiejetnosci
retoryczne, ale jego zdaniem biegloS¢ w niej osiggng¢ mozna
byto wylacznie dzieki wrodzonemu talentowi rozwijanemu przez
praktyke dziatalnosci publicznej. Doswiadczenie  bylo
niezbednym elementem Kksztalcenia mowcow, gdyz pozwalato
rozumieC sprawy publiczne oraz poznac¢ psychologie ludzi,
ktorych nalezato przekonac¢ do dzialania na rzecz wspolnego
dobra. Izokrates nie widziat zatem w retoryce sSrodka do
cynicznego promowania wilasnej osoby, ale potezne narzedzie
dziatania na rzecz poprawy ludzkiego bytu, o ile powierzato si¢
je uzdolnionym i wyszkolonym ludziom posiadajagcym
odpowiednio uksztaltowane sumienie. Ksztalcenie nie
obejmowalo kobiet, poniewaz nie mogly one brac¢ udziatu
w zyciu politycznym. Nacisk Izokratesa na retoryke i jej
zastosowanie w codziennym zyciu politycznym zaskarbil mu
znacznie wickszg popularnos¢ w Swiecie greckim i pozniej
w rzymskim niz platonska wizja zycia filozoficznego. Jego nauki
mialy zosta¢ odkryte na nowo dwa tysigce lat pozniej,
w Europie okresu renesansu.

Przez cate zycie Izokrates proponowal rozwigzania
najpowazniejszych problemow swoich czasoéw. Szczegdlnie
niepokoity go rosngce w catej Grecji niepokoje spoleczne,
wynikajace ze sporow pomiedzy bogatymi a biednymi.
Szczesliwie dla Aten w IV w. p.n.e. udalo im si¢ uniknagc
wiekszych konfliktow miedzy klasami, by¢ moze dlatego, ze jej
demokracja zmuszata bogatych do lozenia na rzeczy korzystne
dla catej spotecznosci, zwlaszcza przez system liturgii.
Czlonkowie elity musieli wiec ptacic, a niekiedy takze osobiScie
uczestniczy¢ w dzialaniach wspierajgcych panstwo-miasto,
takich jak wyposazanie okretow wojennych i dowodzenie nimi



czy tez finansowanie kostiumow i prob chorow wystepujacych
podczas publicznych konkursow dramatycznych. W ten sposob
zaskarbiali sobie wdziecznosc¢ ludnosci (charis, skad bierze si¢
wspoiczesny przymiotnik ,charytatywny”), gdyz oddawali czesc
swojego majatku w stuzbe demokratycznym celom. Kazdy
bogacz stajacy przed sadem probowat zaskarbic¢ sobie sympatie
wybieranego losowo sadu, w ktorym znajdowalo si¢ wielu ludzi
niezamoznych, przypominajgc wszystkie liturgie wypetnione
przez niego i rodzine. We wszystkich publicznych wystgpieniach
ludzie bogaci musieli zaznaczac swoja  wiernosc
demokratycznym idealom, by zyskacC poparcie. W ten sposob
zasada charis zmniejszala napiecia spoteczne miedzy bogatymi
i biednymi mieszkancami Aten.

W innych czesciach Grecji tego rodzaju napiecia byly o wiele
powazniejsze. Zwickszala je ponadto tradycyjna wrogosc
i rywalizacja miedzy poszczegolnymi panstwami-miastami; polis
rzadko potrafity wspotdziata¢ celem rozwigzywania wiasnych
problemow. Dla Izokratesa sytuacja w Grecji stata si¢ tak
powazna, ze konieczne bylo zastosowanie radykalnego
rozwigzania: panhellenizmu, czyli zaprowadzenia rownowagi
politycznej w Grecji. Jednak nie Grecy mieli wcieli¢ to w zycie;
uczyni¢ to miat Filip II, krol Macedonii, jednoczac Grekow
w krucjacie przeciwko Persji i przywotujgc wspaniate sukcesy
odniesione w wojnie toczonej poltora wieku wczesniej. Sojusz
ten mial, zdaniem Izokratesa, potozyCc kres wojnom miedzy
panstwami-miastami i zmniejszy¢ napi¢cia spoleczne dzieki
utworzeniu licznych nowych greckich kolonii na podbitych
ziemiach perskiego panstwa. To, ze slynny i dumny Atenczyk
mial apelowa¢ do macedonskiego krola o ratunek dla Grekow
przed nimi samymi, bylo efektem zupelnie nowej sytuacji
politycznej w greckim Swiecie drugiej potowy IV w. p.n.e.

Krolestwo Macedonii i Filip II

Wzrost znaczenia Macedonii wynikal z prozni politycznej,



ktora powstata w Swiecie greckim na skutek bezowocnych
wojen miedzy panstwami-miastami w IV w. p.n.e. Dostrzegt ja
juz Ksenofont w swej ponurej ocenie sytuacji po bitwie pod
Mantineg, umieszczonej w zakonczeniu Historii greckie;.
Potozona na poélnoc od Grecji Macedonia byla Kkrajem
gorzystym, trudniejszym do zycia niz Grecja ze wzgledu na
chtodniejszy klimat oraz czeste najazdy sgsiadow z zachodu
i polnocy. Ludnos¢ Macedonii byta na nie szczegolnie narazona,
poniewaz zamieszkiwata glownie niewielkie wioski oraz miasta
nieposiadajgce murow obronnych. Kraj miat natomiast wi¢cej
zasobow naturalnych niz Grecja, szczegolnie drewna oraz
metali szlachetnych. To, ze to dotychczas nieznaczace
krolestwo w drugiej polowie IV w. p.n.e. stato si¢ hegemonem
w Grecji, a nastepnie podbito ogromne panstwo perskie, jest
jedng z wielkich niespodzianek starozytnej historii wojskowej
i politycznej.

Wtadza Kkrolow Macedonii ograniczona byta tradycyjnym
obowigzkiem stuchania swoich poddanych, ktorzy przywykli do
zwracania si¢ do swego monarchy bezposrednio i swobodnie.
Krol byt w stanie skutecznie rzgdzi¢ tylko wtedy, gdy miatl
poparcie najwazniejszych macedonskich rodow, ktorych
przywodcy byli uwazani za rownych witadcy i Kkontrolowali
licznych krewnych i zwolennikow. Mezczyzni ci spedzali czas na
walce, na polowaniach oraz na pijatykach; od wiadcy
oczekiwano wykazywania swoich umiejetnosci w powyzszych
dziedzinach — w ten sposob dowodzil on swoich umiejetnosci
dobrego rzgdzenia krajem. Macedonskie krolowe i krolowe
matki cieszyly si¢ szacunkiem w tym zdominowanym przez
mezczyzn spoteczenstwie, poniewaz wywodzity sie z poteznych
rodow macedonskich lub tez z domow panujgcych krajow
osciennych oraz rodzily dziedzicow niezbednych do przetrwania
dynastii. Pod nieobecnos¢ wtadcy kobiety te mialy rywalizowac
z mianowanym przez krola namiestnikiem o wtadze na dworze.

Macedonczycy posiadali wlasny jezyk  spokrewniony
z greckim, ale czlonkowie dominujacej w kraju elity zwykle



uczyli sie greki, poniewaz uwazali siebie oraz wszystkich
Macedonczykow za  potomkow  Grekow.  Jednoczesnie
w Grekach z poludnia widzieli mieczakow niezdolnych znosic
trudow zycia w Macedonii, za co ci odwdzieczali si¢ pogards.
Stynny atenski mowca Demostenes (384-322 p.n.e.) besztal
macedonskiego krola Filipa II (382-336 p.n.e.) jako ,nie tylko
nie Greka, nie spokrewnionego z Grekami, ale nawet nie
barbarzynce z godnego wzmianki kraju; nie, on jest plaga
z Macedonii, tam gdzie nawet nie da si¢ kupi¢ niewolnika
wartego swojej ceny” (Mowy 9.1). Tego rodzaju ostre ataki
stowne charakteryzowatly mowy Demostenesa wyglaszane
w atenskim zgromadzeniu, gdzie nieustannie starat si¢
przekonywac swoich rodakow do przeciwstawienia si¢
wzrostowi macedonskich wptywow w Grecji. Jego niezwykle
umiejetnosci retoryczne uczynity tez z niego czotowego autora
pisanych na zlecenie mow sgdowych.

Demostenes tak ostro przemawiatl przeciwko Filipowi II,
poniewaz rozumial skale ambicji krola, ktory gitownie wlasnym
wysitkiem wydzwignat Macedoni¢ mimo wszelkich trudnosci do
pozycji mocarstwa. Spory w rodzinie krolewskiej oraz pomiedzy
czolowymi rodami byly tak powszechne, ze przed panowaniem
Filipa II Macedonia nigdy nie byla wystarczajgco zjednoczona,
by zmobilizowac¢ caly swoj potencjal wojskowy. Macedonscy
krolowie tak bardzo obawiali sie¢ wlasnych poddanych, ze
u wrot swoich sypialni umieszczali wartownikow. Ponadto
macedonscy Kksigzeta zenili si¢ wczesniej niz wickszosc
mezezyzn, tuz po dwudziestym roku zycia, poniewaz
niestabilna pozycja krolewska wymagata mozliwie szybkiego
uzyskania dziedzica.

W 359 r. p.n.e. nastgpil kryzys w polityce macedonskiej, gdy
krol Perdikkas i cztery tysigce zolnierzy macedonskich zostato
zabitych w walce z Ilirami, wrogim plemieniem zamieszkujgcym
tereny polozone na poilnoc od Macedonii. Filip miat niewiele
ponad dwadziescia lat. Mimo wzglednie mlodego wieku nie
brakowalo mu jednak charyzmy, by przekonac gtowy rodow do



uznania krolem jego, nie zas nieletniego bratanka, dla ktorego
pelnil funkcje regenta po smierci ojca. Filip wkrotce zaskarbit
sobie zaufanie wojska, uczac macedonskg piechote nowej,
rewolucyjnie skutecznej taktyki. Przekonal macedonskich
piechurow, by nosili dtugie, 4-, 5-metrowe wilocznie, uzywane
oburgcz. Zothierze byli szkoleni w uzywaniu tej broni w szyku
falangi, najezonej grotami, natomiast jazda ostaniala ich
i pelnita role¢ uderzeniowg. Zreformowana armia Filipa
umozliwita mu rozbicie wrogow na polnocy oraz stlumienie
opozycji wobec mtodego krola.

Nastepnie Filip rozpoczal szeroko zakrojong kampanie celem
podporzadkowania sobie kolejnych greckich polis za pomoca
dyplomacji, przekupstwa i dziatan zbrojnych. Na swe dziatania
nie zalowal monet bitych ze zlota i srebra pochodzgcego
z kopaln w Macedonii oraz niedawno zdobytych z16z w Tracji.
Nie powstrzymala go nawet odniesiona w bitwie ci¢zka rana,
ktora kosztowata go oko. Wspotczesny mu historyk Teopomp
z Chios nazwat Filipa ,nienasyconym i ekstrawaganckim:;
wszystko czynit w pospiechu (...) Byt zolnierzem, i nigdy nie
marnowal czasu na porownywanie swych wydatkow
z dochodami” (Atenajos, Uczta medrcow [Deipnosophistae]
4.1661-167a=FGrH 115 F224). Filip osiggngl wielki sukces
polityczny w latach piecdziesigtych IV w. p.n.e., przekonujac
przywodcow Tesalii, bogatej krainy w srodkowej Grecji na
poludnie od Macedonii, by wybrali go hegemonem ich zwigzku,
co uczynito zen dobrowolnie wybranego greckiego przywodce.
Tesalscy przywodcy usprawiedliwiali wybor Macedonczyka
stwierdzeniem, ze Filip byt potomkiem legendarnego Heraklesa,
a zatem krewniakiem godnym sprawowania tej funkcji.

W polowie lat czterdziestych Filip interweniowal zbrojnie
w spor dotyczacy sSwictokradztwa rzekomo popelnionego
w wyroczni Apolla w Delfach przez Fokejczykow, tradycyjnych
wrogow Tesalczykow. W tak zwanej wojnie swictej Filip i jego
greccy sprzymierzency starli sie z Fokejczykami i ich greckimi
sprzymierzencami, wsrod ktorych znalazty sie tez Ateny. Strona



Filipa w tym konflikcie byla gora, dzieki czemu w koncu lat
czterdziestych macedonski krol zdotat — dzieki perswazji i sile —
sktoni¢c wickszg czes¢ polnocnej i Srodkowej Grecji do
podporzadkowania mu swej polityki zagranicznej. Odtad jego
celem stalo si¢ poprowadzenie zjednoczonej armii grecko-
macedonskiej na wyprawe przeciwko Persji. Powod wojny
stanowil jeden z najwazniejszych motywow greckiej pamieci
o konflikcie — koniecznosci odplacenia si¢ za perski najazd na
Macedonie¢ i Grecje w 480 r. p.n.e. Filip lekal sie takze
o stabilnos¢ swej wtadzy, jesli jego zreformowana armia
pozostanie bezczynna. By jednak rozpocza¢ to ambitne
przedsiewziecie, potrzebowal wzmocni¢ swoj sojusz przez
przylaczenie don zasobow poludniowej Grecji.



Dokonana dzi¢ki technice kryminalistycznej rekonstrukcja glowy Filipa II, krola
Macedonii, ojca Aleksandra Wielkiego. Filip stracit oko ugodzony strzalg przez
jednego z obroncow miasta Methone, obleganego przez macedonskiego wtadce w 354
r. p.n.e.

W Atenach Demostenes si¢egal po caly swoj kunszt retoryczny,
by potepiac Grekow za nieskuteczne przeciwstawianie si¢
Filipowi. Stali — grzmial - ,jakby Filip byt gradobiciem; modlg
sie, by ich omingl, nic jednak nie czynig, by si¢ mu
przeciwstawic” (Mowy 9.33). Atenczycy byli podzieleni co do
tego, czy walczy¢ z Filipem, czy tez rozpoczacC z nim wspolprace,
nie udato mu si¢ zatem wypracowac wspolnego stanowiska,
pozwalajacego na przeznaczenie ograniczonych srodkow
publicznych na przygotowania wojenne. W koncu jednak Ateny
dotgczyly do dawnego wroga — Teb — formujac sojusz panstw
potudniowej Grecji i gromadzgc armi¢ celem odparcia najazdu.
Bylo to za malo. W roku 338 p.n.e. Filip i jego greccy
sprzymierzency rozbili sily sojusznicze w bitwie pod Cheroneg
w Beocji.

Pokonane panstwa greckie zachowaly autonomi¢ wewnetrzng,



musialy jednak przystgpic do sojuszu kierowanego
niepodzielnie przez macedonskiego krola, nazwanego przez
wspotczesnych badaczy Zwigzkiem Korynckim (od nazwy jego
siedziby). Poza Zwigzkiem zdolala si¢ utrzymac¢ Sparta,
jednakze jej dni miedzynarodowego znaczenia nalezaly juz do
przesziosci z powodu strat demograficznych. Bitwa pod
Cheroneg byta punktem zwrotnym w dziejach Grecji. Odtad juz
nigdy greckie panstwa-miasta nie mialy prowadzi¢ samodzielne;j
polityki zagranicznej bez konsultowania si¢, a najczesciej
wypelniania woli panstw oSciennych. Zmiana ta oznaczala
koniec epoki panstw-miast jako samodzielnych podmiotow
polityki zagranicznej, choc¢ bez watpienia zachowaly swoje
znaczenie gospodarcze i spoteczne jako podstawowe jednostki
organizacyjne greckiego swiata. Odtad jednak petnity role
podlegla jako sojusznicy lub poddani wiladcy Macedonii, zas po
smierci Aleksandra Wielkiego w 323 r. p.n.e. — jednego
z krolestw utworzonych przez dawnych wodzow zmartego krola.
Panstwa hellenistyczne i pozniejsze prowincje rzymskie nadal
opieraly si¢ na miejscowych przywodcach greckich panstw-
miast w kwestii Sciggania podatkow i zapewniania postuchu
przez pozostatych obywateli. W ten sposob panstwa-miasta
pozostaly waznymi elementami organizacji greckiego sSwiata
i zachowaly istotng role swych obywateli, nigdy jednak nie
mialy by¢ w pelni suwerennymi bytami politycznymi.

Mozna zadac pytanie, czy Grecy mogli unikngc tej degradacji
politycznej, gdyby zachowali si¢ inaczej. Czy ich los wynikat
z przegranej w starciu z przeciwnikiem, ktory przypadkowo
dysponowat lepszym przywodztwem i dostepem do wigckszych
zasobow naturalnych? Czy greckie panstwa-miasta mogly
odeprze¢ Filipa II, gdyby nie byly tak bardzo ostabione
i podzielone po dziesiecioleciach kosztownych bratobojczych
walk? Czy mogly powazycC si¢ na mniejszg bezkompromisowosc
we wzajemnych stosunkach, czy tez zawieranie kompromisow
byloby - jak to mowit Perykles Atenczykom przed wojng
peloponeska — rownig pochyla wiodaca do ,,niewoli”? Kwestie te,



ktore z pewnoscia znajdujg swoje analogie w naszych czasach,
stanowig jeden z wielu przykladow na to, ze grecka historia
starozytna stanowi dobry materiat do przemyslen.

Podboje Aleksandra Wielkiego

W 336 r. p.ne. Filip II zostal zamordowany przez
zniewazonego  wczesniej  przez  siebie = Macedonczyka.
Niepotwierdzona plotka mowita, ze mord zostal zorganizowany
przez jedng z jego zon, epirska ksiezniczke Olimpias i matke
Aleksandra (356-323 p.n.e.), syna Filipa. Po sSmierci ojca
Aleksander niezwlocznie zlikwidowal potencjalnych rywali do
tronu i zostal uznany krolem, cho¢ miat zaledwie dwadziescia
lat. W kilku blyskawicznych kampaniach spacyfikowat
tradycyjnych wrogow Macedonii na polnocy i zachodzie.
Nastepnie zmusil do postuchu panstwa-miasta potudniowej
Grecji, ktore zbuntowaly sie po smierci Filipa. (Podobnie jak za
rzadow Filipa, Sparta pozostata poza Zwigzkiem Korynckim). By
dac¢ przyklad ceny, jaka placi si¢ za niepostuszenstwo, w roku
335 p.n.e. Aleksander zniszczytl Teby. Ten akt terroru jasno
dowodzil, ze choc¢ Aleksander mogt twierdzi¢, ze przewodzi
greckim panstwom-miastom za ich zgoda (jezyk grecki nazywat
takiego przywodce hegemonem), w rzeczywistosci jego wiladza
byta oparta na sile i niezachwianej woli jej uzycia. Aleksander
zawsze nagradzal tych, ktorzy uznawali jego wladze, nawet jesli
kiedys byli jego wrogami. Bezlitosnie karat jednak tych, ktorzy
zdradzili jego zaufanie lub przeciwstawili si¢ jego zamierzeniom.

Po zmuszeniu Grecji do postuszenstwa w roku 334 p.n.e.
Aleksander poprowadzil sprzymierzong armi¢ macedonsko-
grecka do Azji Mniejszej celem zrealizowania planu ojca, by
wywrzeC odptate na Persach w imieniu Grecji. Oszatamiajacy
sukces, jaki mial odnies¢ w najblizszych latach Aleksander
w postaci podboju catego perskiego panstwa, zaskarbil mu
w pozniejszym okresie przydomek ,Wielki”. Za zycia jego
wielkoSC przejawiala si¢ w umiejetnosci nakltonienia swoich



zolnierzy, by podagzali za nim na wrogie, nieznane ziemie, poza
granice znanej im cywilizacji, oraz dostosowywania swej taktyki
do zmieniajgcych si¢ warunkow militarnych i spotecznych, gdy
jego armia zapuszczala si¢ coraz dalej i dalej od krajow i ludzi
znanych mu z dziecinstwa. Aleksander porywal swych zoinierzy
szalenczg pogardg dla wlasnego bezpieczenstwa. Czesto jako
pierwszy uderzal na wroga, dzielgc niebezpieczenstwo ze
zwyklymi zolnierzami w pierwszej linii. Rzucal si¢ w oczy
W swoim strojnym helmie, jaskrawym plaszczu
i wypolerowanym na blysk pancerzu. Tak bardzo pragnat
podbi¢ odlegle ziemie, ze odrzucit rady, by wyruszy¢ na
wyprawe dopiero po zawarciu malzenstwa 1 splodzeniu
nastepcy, by zapobiec zametowi w przypadku swej Smierci.
Jeszcze bardziej zaniepokoil swojego glownego doradce -
starego i doswiadczonego cztowieka — oddaniem niemal catego
swego majgtku i ziem na wzmocnienie armii, tworzac w ten
sposob nowych wtascicieli ziemskich dostarczajacych zolnierzy.
Jeden z doradcow pytat go, co zostawit dla siebie. ,Nadzieje” —
odpart Aleksander (Plutarch, Aleksander 15). Nadzieje te
opieraly si¢ na budowaniu przezen heroicznego obrazu samego
siebie jako wojownika rownego homerowskiemu Achillesowi.
Aleksander zawsze trzymal pod poduszka egzemplarz Iliady,
razem ze sztyletem. Jego aspiracje i zachowanie stanowily
ostateczny  wyraz  homeryckiego obrazu = wspaniatego
zwycieskiego wojownika, ktory pragnie ,zawsze byc¢ najlepszy”
i zdoby¢ niesmiertelng stawe.



w00 (13514 (]

IS AUdNIT

NVHDO

J
(emosauy eLpuesyaly)

| 31eY2s] eLpUES 3|y [

sessel riaey,

i1

w_b.m_.ua.\_“

/

elpuesya)y zazid auozojez eyselw &
esoyIeaN BMeIdAM «eesee
o es0Ja3el)| EMeIdAM g=mms
eipuesyaly emeidim <—
vIpURSYa|Y PO 2uza|ez emisued B
eipuesyaly omsued 7]

o3aneIp eipuesyaly AmerdApp

[PUoIuoWW Y
Ol
7 EHPUESARY " Tlouonered
N
N g 7
=

elpue

B Xk




Po sforsowaniu Hellespontu oddzielajacego Europe od Azji
Aleksander cisngl wloczni¢ w ziemie¢ Azji Mniejszej, by
symbolicznie zajgc¢ ten kraj w stylu homeryckim jako ,ziemie¢
zawojowang wlocznig” (Diodor Sycylijski, Biblioteka, 17, 17, 2).
Pierwsza bitwa Kkampanii, stoczona nad rzekga Granikos
w zachodniej czesci Azji Mniejszej, dowiodia wartosci
macedonskiej i greckiej jazdy, ktora szarzg przez rzeke rozbila
stojacych na przeciwleglym brzegu Persow. Jeden z perskich
wojownikow byt o wlos od rozplatania glowy Aleksandra
mieczem, jednak w ostatniej chwili jeden z macedonskich
wodzow uratowal prowadzacego szarze krola, odrgbujac
napastnikowi ramie. Nastepnie Aleksander wkroczyt do miasta
Gordion we Frygii, stolicy legendarnego krola Midasa, gdzie
znajdowal si¢ stary woz z niemozliwie splgtanym weztem
taczacym jarzmo i dyszel. Wedlug stow wyroczni ten, kto zdota
rozwigzac wezel, zostanie panem Azji. Mtody Macedonczyk miat
po prostu rozcig¢ wezet mieczem. W 333 r. p.n.e. krol perski
Dariusz stangl wreszcie naprzeciw Aleksandra pod Issos, na
potudniowo-wschodnim skraju Azji Mniejszej. Aleksander
pokonat liczniejszego przeciwnika za pomocg
charakterystycznej dla siebie zuchwatej szarzy na lewe skrzydto
przeciwnika i uderzenie wprost na pozycje Wielkiego Krola
w centrum perskiego szyku. Dariusz musiat ucieka¢ z pola
walki, by unikng¢ niewoli, pozostawiajgac za sobg swe zony
i corki, ktore zgodnie z perskg tradycja towarzyszyly mu
podczas kampanii. Bezprzykladnie godne potraktowanie
ksiezniczek przez Aleksandra mialo mu zaskarbi¢ uznanie
ludoéw zamieszkujacych perskie panstwo.

Gdy Tyr, silnie ufortyfikowane miasto potozone na wybrzezach
dzisiejszego Libanu, odmowito otwarcia bram, Aleksander uzyt
opracowanych przez swego ojca machin oblezniczych
i katapult, zdobywajgc potozone na przybrzeznej wyspie miasto
po dlugotrwatym oblezeniu w 332 r. p.n.e. Upadek Tyru ukazat,
ze ufortyfikowane miasta nie sg juz calkowicie bezpieczne. Choc



oblezenia nadal byly przedsiewzieciem bardzo trudnym, gdyz
mury obronne wcigz pozostawaly wielka przeszkoda, sukces
Aleksandra w Tyrze zwickszyl lek ludnosci miejskiej przed
oblezeniem. Mieszkancy miast nie mogli juz zakladac, ze ich
mury obronne bedg w stanie odpiera¢ ataki przeciwnika
w nieskonczonosc¢. Obawa, ze przeciwnik zdota przelamac mury
miejskie, znacznie utrudnita panstwom-miastom
przeciwstawianie si¢ zakusom przeciwnikow w postaci wltadcow
panstw.

Nastepnie Aleksander opanowal Egipt, gdzie istniejg
inskrypcje hieroglificzne sugerujgce - zdaniem niektorych
badaczy — ze macedonski wtadca przedstawial si¢ jako nastepca
perskiego krola, nie zas jako nowy egipski faraon. Nie jest to
pewne, ale w egipskiej sztuce Aleksander przedstawiany byt
w tradycyjnym stroju dawnych egipskich wtadcow. W praktyce
Aleksander zostal faraonem, co stanowilo jedng z pierwszych
oznak jego gotowosci do przyjecia wszelkich obcych zwyczajow
i instytucji, moggcych zapewnic¢ kontrole nad zajetymi ziemiami
i potwierdzajgcych jego zwierzchnictwo. Na zachod od ujscia
Nilu Aleksander zatozyt w 331 r. p.n.e. nowe miasto, nazwane
od jego imienia Aleksandriga. Bylo to pierwsze z wielu
zalozonych przezen miast od Egiptu po dzisiejszy Afganistan.
W czasie pobytu w Egipcie Aleksander ztozyl wizyte takze
W pustynnej oazie Siwa, w wyroczni boga Amona, uwazanego
przez Grekow za postac¢ Zeusa. Wladca nikomu nie ujawnit
przestania wyroczni, a zaczety krazy¢ pogloski, ze jest synem
boga, co Aleksander przyjmowat z radoscig.

W 331 r. p.n.e. Aleksander rozbit armi¢ perskiego krola pod
Gaugamelg w polnocnej Mezopotamii, mnieopodal granic
dzisiejszego Iraku i Iranu. Nastepnie oglosit sie¢ wladcag Azji
w miejsce perskiego krola. Odtad nie mial byc¢ jedynie wiadcag
Macedonii i hegemonem Grecji. Dla rodzimej ludnosci panstwa
perskiego wstgpienie na tron Macedonczyka nie oznaczalo
praktycznie zadnej zmiany w ich zyciu. Nadal ptacili podatki
dla wiadcy, ktorego wilasciwie nigdy nie widzieli. Podobnie jak



w Egipcie, Aleksander pozostawil istniejaca administracje
nietknietg, zachowat nawet niektorych perskich satrapow. Jego
dtugofalowym celem bylo najpewniej stworzenie Kkorpusu
administracyjnego zlozonego z Macedonczykow, Grekow
i Persow, wspolnie zarzgdzajacych terenami podbitymi przez
jego armi¢. Aleksander potrafil poznac si¢ na ludziach i zaczatl
w coraz wickszym stopniu opiera¢ si¢ na ,barbarzynskich”
wspotpracownikach i urzednikach. Zdawat si¢ dziata¢ na rzecz
wzmocnienia systemu przez mieszanie tradycji i osob z roznych
ludow. Arystoteles, ktory swego czasu byt nauczycielem
nastoletniego Aleksandra, glosil, ze natury mieszane byly
najsilniejsze i najdoskonalsze.

Po granice Indii

Aleksander poprowadzil nastepnie swoja armie daleko na
wschod, na ziemie niemal nieznane Grekom. Ograniczyt
liczebnos¢ swojej armii, by moc jg tatwiej wyzywi¢ na suchych
terenach, na ktorych mial prowadzi¢c kampani¢. W armiach
greckich kazdy hoplita mial zwykle ze sobg stuge noszgcego za
nim pancerz i sprzet. Aleksander, nasladujac swego ojca,
wyszkolit swych ludzi do noszenia wlasnych rzeczy
samodzielnie, w ten sposob ogromnie zmniejszajgc liczbe
towarzyszgcych armii stug. Jak jednak za wszystkimi armiami
starozytnosci, tak i za armig Aleksandra ciggneta znaczna
liczba niewalczgcych: kupcow rozktadajacych niewielkie kramy
na kazdym postoju, kobiet zolnierzy wraz z dziecmi, kuglarzy
i prostytutek. Chociaz zaopatrywanie tych ludzi nie bylo
obowigzkiem Aleksandra, zdobywanie przez nich zywnosci
utrudnialo kwatermistrzom krola zapewnianie niezbednych
wiktualow zolnierzom.

Koniecznos¢ wyzywienia armii sprawiala, ze trasa jej
przemarszu byla pustoszona i ogalacana z zywnosci, co
powodowalto gtdéd wsrod ludnosci zamieszkujgcej te tereny.
Wrogie armie po prostu braly, co chcialy, natomiast wtasne lub



sojusznicze oczekiwaly od mieszkancow dostarczania za darmo
lub sprzedawania zywnosci kwatermistrzom oraz podgzajacym
za armig kupcom. Przedsiebiorcy ci nastepnie odsprzedawali
pozyskane produkty zolnierzom. Poniewaz w starozytnosci
wickszos¢ rolnikow nie posiadata wickszych nadwyzek na
sprzedaz, spelnianie oczekiwan — a w praktyce zadan — armii
bylo ogromnym nieszczesciem. Otrzymywane w zamian
pienigdze byly mato przydatne, gdyz niewiele mozna byto za nie
kupi¢ w okolicy, w ktorej wszyscy sasiedzi brali udziat w tym
przymusowym handlu zywnoscig.

W 329 r. p.n.e. Aleksander wyruszyl z serca Persji na
polnocny wschod, na bezdroza Baktrii (wspotczesnego
Afganistanu). Gdy nie udato mu si¢ catkowicie podporzadkowac
lekkozbrojnych miejscowych, ktorzy unikali otwartej bitwy,
prowadzac wojne szarpang, Aleksander postanowil zawrzec
z nimi przymierze przypieczetowane w 327 r. p.n.e.
matzenstwem z baktryjskg ksiezniczkg Roksang. W tym samym
czasie krol z zimng krwig sttumit rzeczywisty i wyobrazony opor
wobec tego malzenstwa wsrod swoich oficerow. Tak jak
w przeszlosci, teraz rowniez uwazal oskarzenia o zdrade czy
nielojalnos¢ za  usprawiedliwienie do  stracenia tych
Macedonczykow, do ktorych stracit zaufanie. W ten sposob, tak
jak przez zniszczenie Teb w 335 r. p.n.e., Aleksander dowodzit,
ze rozumie skutecznosc¢ terroru jako srodka zniechecajgcego do
buntow.

Z Baktrii Aleksander pomaszerowal na wschod, do Indii.
Zamierzal zapewne dotrze¢ az do Chin, w poszukiwaniu
najdalszych terenow lgdowych na ziemi, o ktorej Arystoteles
uczyl go, ze jest kulg. Jednakze siedemdziesigt dni marszu
W nieprzerwanym monsunowym deszczu ztamalo wole jego
zolnierzy. Wiosng 326 r. p.n.e. nad brzegiem rzeki Hyphasis
(obecnie Bjas) w zachodnich Indiach doszto do buntu.
Aleksander musial si¢ zgodzi¢, ze poprowadzi ich w kierunku
domow. Wcezesniej, gdy jego ludzie tracili ducha, Aleksandrowi
zawsze udawalo sie ich zawstydzac i sklania¢ do dalszych



wysitkow — tak jak Achilles w Iliadzie, chowat si¢ przed nimi na
cale dnie w namiocie. Tym razem jednak Zolnierze naprawde¢
mieli dosc.



Wykonany w czasach rzymskich ztoty medalion z podobizng Aleksandra Wielkiego
ubranego w ozdobny pancerz, cho¢ bez zakrywajacego twarz helmu. Aleksader
spoglada w gore na niebo, ktorg to poze macedonski zdobywca miatl wybrac¢ do
uzywania w swoich podobiznach.

Nie mogac iS¢ dalej na wschod, Aleksander skierowat sie na
poludnie wzdluz Indusu. Po drodze wyladowywatl swojg
frustracje z powodu pokrzyzowanych planow, podbijajac
napotykane indyjskie plemiona i jeszcze bardziej ryzykujac
zycie. Kulminacja jego frustracji nastgpita podczas szturmu na
umocnione miasto, gdy jako pierwszy skoczy? przez mur niczym
homerycki heros. Jego przerazonym przybocznym ledwie udato
si¢ go uratowac, otrzymat jednak niemal Smiertelne rany.
U ujscia Indusu do Oceanu Indyjskiego Aleksander skierowat
jedng czes¢ armii na zachod przez pustynie Gedrozji, drugg
postal mniej morderczg trasg w glgb ladu, trzecia zas wyprawit
morzem wzdluz wybrzeza, starajac si¢ wyszukac¢ mozliwie jak
najwiecej miejsc nadajgcych sie do zatozenia nowych osiedli
i portow, aby stworzyC polaczenie miedzy Mezopotamia oraz
Indiami. Sam Aleksander poprowadzil marsz przez pustynie,
zamierzajac przewyzszyC dawnych wodzow, pokonujac
terytorium uwazane dotychczas za nieprzebyte. Warunki
marszu byly skrajnie surowe. Po drodze nagla ulewa zabila
wickszos¢ towarzyszgacych wojsku osob — nieopatrznie rozbily



oboz w wyschnietym Kkorycie rzeki, ktore btyskawicznie
wypelito sie¢ wodg. Wielu zolnierzy zmarto na palgcych
piaskach pustyni z pragnienia i gorgca — w tym rejonie
temperatury si¢gaja 53°C w cieniu. Aleksander jak zawsze
dzielit trudy ze swymi ludzmi. Do legendy przeszedl pewien
epizod z tego koszmarnego marszu, gdy jeden z patroli miat
przywiezc¢ krolowi helm wypetlniony wodg ze znalezionego zrodia
— Aleksander wylal wode na piasek, nie chcac pi¢ wiecej niz
mieli jego zolnierze. Jak zapisano, za to zotnierze pokochali go
bardziej niz za wszelkie dotychczasowe gesty i zwyciestwa. Gdy
resztki armii dotarly wreszcie do Persji w 324 r. p.n.e.,
Aleksander natychmiast zaczgt snuc¢ plany wyprawy na
Potwysep Arabski, a potem przez Egipt na Afryke Polnocna.

Po powrocie do Persji porzucit wszelkie pozory i zaczat rzadzic
jak wladca absolutny. Mimo wczesniejszych obietnic
szanowania autonomii greckich polis, teraz jg naruszyl,
nakazujgc im przywroci¢ prawa obywatelskie licznemu gronu
blakajacych sie po greckim sSwiecie wygnancow. Dziesi¢ciolecia
wojen wewnetrznych stworzyly liczne grono takich osob, ktore
jako bezpanstwowcy stawaly si¢ przyczyng nietadu. Jeszcze
bardziej uderzajace bylo zakomunikowanie panstwom-
miastom, ze Aleksander oczekuje teraz od swych poddanych
traktowania naleznego bostwom. Poczatkowo zaskoczeni,
przywodcy wickszosci greckich miast wkrotce wystali do niego
delegacje majace odda¢c mu boskg czesc¢. Spartanin Damis
zwiezle zdefiniowal jedyna rozsgdng reakcje, jaka pozostala
Grekom wobec zgdan wladcy: ,Jesli Aleksander zyczy sobie byc
bogiem, bedziemy nazywacC go bogiem” (Plutarch, Moralia,
219e).

Naukowcy wcigz debatuja nad tym, z jakich powodow
Aleksander domagat si¢ od Grekow oddawania sobie boskiej
czci. Niewielu obecnie nadal opowiada si¢ za dawnym
pogladem, ze w rzeczywistosci Aleksander nie uwazat sie¢ za
istote boska, lecz przypisal sobie ten status z powodu
przekonania, ze dzicki temu greckie panstwa-miasta ocalg



twarz, mogac bez hanby wypelmia¢ jego rozkazy jako
pochodzgce od bostwa stojgcego ponad wszelkim ludzkim
prawem. Lepszym wyjasnieniem zgdania Aleksandra sg powody
osobiste, a nie polityczne. Z pewnoscig nabral przekonania, ze
faktycznie jest synem Zeusa, bo przeciez grecka mitologia petna
byta historii o dzieciach ptodzonych przez Zeusa w zwigzkach
z ludzkimi kobietami. Wiekszosc tych legendarnych potomkow
boga byto Smiertelnikami, ale podboje Aleksandra dowiodty, ze
przewyzszyl ich wszystkich. Odniesione przezen sukcesy
przekraczaly — jak musiat uznac¢ — granice mozliwosci zwyktego
cztowieka. W ten sposob udowadniat sobie, ze posiada boskag
wladze, a zatem sam tez musi by¢ bogiem, cho¢ nadal w ciele
cztowieka. Zdaniem Aleksandra ten nowy rodzaj boga stanowit
naturalng konsekwencje jego osiggnie¢c i wiladzy. Musimy
powaznie traktowac starozytne przekazy mowigce o tym, ze
Aleksander wierzyl, ze jest jednoczesnie bogiem i czlowiekiem.
Idea ta miata znacznie go przezyc.

Polityczne i wojskowe cele Aleksandra byty ze sobg powigzane.
Zamierzal podbi¢ caly znany Swiat i zapanowac¢ nad nim oraz
zbadac i by¢ moze skolonizowac to, co znajdowato si¢ poza jego
granicami. Podboj militarny od dawna przysparzal chwaty
ambitnym macedonskim krolom. Aleksander wiaczal do swej
armii i administracji przedstawicieli innych ludow nie dlatego,
ze wierzyl w jakas abstrakcyjng wizje ,braterstwa ludzkiego”,
ale poniewaz potrzebowat ich wiedzy i doswiadczenia. Wyprawy
Aleksandra przyniosty Kkorzys¢ wielu dziedzinom nauki, od
geografii po botanike, poniewaz zabieral ze sobg pisarzy
o zainteresowaniach badawczych, ktorych zadaniem bylo
gromadzenie i spisywanie pozyskiwanej wiedzy. Zakladane
przezen miasta stuzyly jako lojalne osrodki stuzgce
utrzymywaniu podbitego terenu w postuszenstwie
i informowaniu o ewentualnych zalgzkach buntow. Stanowity
tez osrodki handlu cennymi towarami, takimi jak przyprawy,
ktorych nie dostarczat swiat srodziemnomorski.

Plany podbicia Arabii i Afryki Polnocnej pokrzyzowata



przedwczesna smier¢ Aleksandra 10 czerwca 323 r. p.n.e.
w  Babilonie. @ Wiladca  dostal  gorgczki,  pogorszonej
odwodnieniem wynikajagcym 2z picia wina, Kktore zdaniem
Grekow byto lekarstwem na wiele chorob. Od miesiecy cierpiat
na depresje z powodu Smierci jego najlepszego przyjaciela
Hefajstiona. Aleksander i Hefajstion wychowywali sie razem:;
niektorzy uwazaja, ze byli kochankami, cho¢ wiekszosc
zachowanych starozytnych zrodet nie wypowiada si¢ wprost na
ten temat. Sugeruja jednak, ze Aleksander — podobnie jak inni
owczesni mezczyzni z greckiego kregu cywilizacyjnego — szerzej
traktowat to, co dopuszczalne w meskim zyciu erotycznym, niz
jest to powszechnie przyjete dzisiaj. Mial na przyktad posiadac
picknego eunucha zapewniajacego mu uslugi seksualne.
W kazdym razie gdy Hefajstion zmart po wielodniowej pijatyce,
Aleksander wpadl w rozpacz, ktorej skale obrazuje pragnienie
wzniesienia na czesC zmarlego wielkiej Swigtyni, w Kktorej
czczono by go jako boga. Tymczasem krol gorgczkowo prowadzit
przygotowania do wyprawy arabskiej, badajgc bagniste tereny
poludniowej Mezopotamii. By¢ moze to wlasnie podczas jednego
z takich wyjazdow Aleksander zarazil si¢ malaryczng goraczka,
ktora zabita go w wieku zaledwie 32 lat. Aleksander nie
poczynit zadnych przygotowan na wypadek swojej naglej
Smierci. Jego zona Roksana urodzila ich pierwsze dziecko
dopiero kilka miesiecy po jego smierci. Gdy na tozu Smierci
wodzowie zapytali Aleksandra, komu pozostawia swoje
krolestwo, wumierajacy odpart: ,Najsilniejszemu” (Arrian,
Wyprawa Aleksandra Wielkiego, 7, 26, 3).

Atenski mowca Ajschines (ok. 397-322 p.n.e.) doskonale
wyrazil zadziwienie wielu ludzi czynami Kkrotkiego zycia
Aleksandra: ,Jakie dziwy 1 niezwyklosci wydarzyly sie
w naszych czasach? Nasze zycie nie bylo zwyklym zyciem
ludzkim; narodziliSmy si¢ po to, by by¢ podziwianymi przez
potomnosc”. (Mowy, 3.132). Sam Aleksander zyskatl ogromng
stawe, ktora miala trwa¢ bardzo dilugo po jego Smierci.
Opowiesci o jego niezwyktych czynach zyskaly popularnosc



w calym Swiecie starozytnym, docierajac nawet tam, gdzie
nigdy nie dotarl sam Aleksander, na przykltad do Afryki
subsaharyjskiej. Popularnos¢ legend o Aleksandrze -
najwickszym herosie starozytnosci — stanowita jego najtrwalszg
spuscizne dla potomnosci. Innym trwatym skutkiem jego
niezwyklego  zycia  bylo  zblizenie  Swiata  greckiego
i bliskowschodniego. Pod wzgledem politycznym i militarnym
jednak bezposrednio po jego Smierci nastgpil okres zacietych
wojen pomiedzy jego wodzami, Kktory doprowadzit do
wyksztalcenia si¢ Swiata hellenistycznego.



Epoka hellenistyczna

10



Okreslenie ,hellenistyczny” ukuto w XIX wieku celem
wyznaczenia okresu w dziejach Grecji i Bliskiego Wschodu od
smierci Aleksandra Wielkiego w 323 r. p.n.e. az do Smierci
Kleopatry VII, ostatniej macedonskiej wtadczyni Egiptu w 30 r.
p.n.e. W pierwszych latach epoki hellenistycznej wyksztalcita
si¢ nowa forma monarchii, oparta na tradycjach macedonskich
i bliskowschodnich, ktora stala sie¢ dominujaca forma rzadow
we wschodniej czesci basenu Morza Srodziemnego. Panstwa
hellenistyczne zostaly zatozone przez wodzow Aleksandra,
ktorzy ogtosili si¢ krolami, cho¢ nie byli spokrewnieni z zadnym
krolewskim rodem ani tez nie posiadali historycznych praw do
jakiegokolwiek terytorium. Czynili z siebie krolow, majac za swe
oparcie wylgcznie sit¢ militarng, prestiz i wlasne ambicje.

Okreslenie ,hellenistyczny” mowi nam takze, ze po podbojach
Aleksandra we wschodniej czesci basenu Morza Srodziemnego
wyksztalcit si¢ model zycia spotecznego i kulturalnego
stanowigcy potaczenie tradycji hellenskich (czyli greckich)
z miejscowymi. Krolowie hellenistyczni stymulowali proces
ksztaltowania si¢ tego modelu, osiedlajgc  Grekow
w istniejgcych wcezesniej spotecznosciach oraz zaktadajac liczne
nowe miasta. Poniewaz osiedlency zamieszkiwali glownie
miasta, greckie zwyczaje i idee wywarly najwickszy wptyw na
spolecznosci miejskie Egiptu i poludniowo-zachodniej Azji.
Natomiast wi¢ckszosc¢ bliskowschodnich rolnikow, ktorzy rzadko
odwiedzali miasta, miala niewielki kontakt z grecka kulturg.
Poniewaz wladcy sprzyjali wlasnie kulturze greckiej, byta ona
przejmowana przez czlonkow elit hellenistycznych krolestw
niezaleznie od ich pochodzenia etnicznego. Jednoczesnie
przenoszenie greckiej kultury do tak wielu nowych miejsc poza
swiatem greckim musialo doprowadzi¢ do przeksztalcenia



pojecia ,bycie Grekiem” czy tez zycia ,na sposob grecki”.

KALENDARIUM

ok. 320-301 p.n.e.: macedonscy wodzowie Antygonos i jego syn Demetriusz
walcza z innymi ,diadochami” celem odbudowy panstwa Aleksandra, jednak
utrzymuja si¢ jedynie w Macedonii i Grecji

310 p.n.e.: zamordowanie syna Aleksandra, ostatniego meskiego czlonka
macedonskiego rodu krolewskiego; Zenon zaklada w Atenach szkole filozoficzng
stoikow

307 p.n.e.: Epikur zaklada w Atenach swojg szkote filozoficzng

306-304 p.n.e.: .Diadochowie” (nastepcy) Aleksandra oglaszaja si¢ krolami

303 p.n.e. Seleukos ofiarowuje wschodnie krance swego panstwa indyjskiemu
krolowi Czandragupcie

301 p.n.e.: Antygonos ginie w przegranej bitwie pod Ipsos w Azji Mniejszej
300 p.n.e.: Ptolemeusz I zaklada Muzeum w Aleksandrii

Ok. 284-281 p.n.e.: Zalozenie Zwigzku Achajskiego w potudniowej Grecji
279 p.n.e.: najazd Galow na Macedonig¢ i Grecje

256 p.n.e.: indyjski wtadca Asoka z dynastii Mauriow oglasza buddyjska misje
do Grekow

239-130 p.n.e.: niezalezne greckie krolestwo w Baktrii (wspotczesny Afganistan)
238-227 p.n.e.: Attallos I pokonuje Galow, ograniczajac ich wtadze¢ do Galacji

167 p.n.e.: Antioch IV narzuca kult syryjskiego boga Baala w Swigtyni
w Jerozolimie

30 p.n.e.: Smier¢ Kleopatry VII, krolowej Egiptu, ostatniego wtadcy
macedonskiego okresu hellenistycznego

Ksztaltowanie si¢ panstw hellenistycznych

Przez kilka lat po Smierci Aleksandra jego matka, Olimpias,
usitowala zapewni¢ panowanie w Macedonii swemu wnukowi,
synowi Aleksandra i Roksany. Nie udato jej si¢ to, poniewaz
wodzowie Aleksandra byli gotowi na wszystko, by tylko zdobyc
wladze dla siebie. Przed uplywem dwudziestu lat trzech
najsilniejszych z nich utworzylo nowe krolestwa, wykrawajac
dla siebie czesci panstwa Aleksandra. Antygonos (ok. 382-301
p.n.e.) i jego syn Demetriusz (ok. 336-283 p.n.e.) przejeli
Macedoni¢ i Grecje, Seleukos (ok. 358-281 p.n.e.) zdobyt dla
siebie Syri¢ i dawne tereny Persji (siegajace po dzisiejszy
Afganistan i granice Indii), Ptolemeusz zas (ok. 367-282 p.n.e.)



objat rzady w Egipcie. Poniewaz to oni objeli wiladze po
Aleksandrze, jakby byli jego dziedzicami (cho¢ nigdy nie byli
z nim spokrewnieni), okresla si¢ ich diadochami (nastepcami).
Pierwsi witadcy hellenistyczni stane¢li przed takim samym
wyzwaniem, jak kazda nowa wtadza - musieli zdobyc
legitymizacje swojego panowania. Uznanie przez poddanych
bylo niezbedne, by byli wodzowie Aleksandra mogli zatozyc
dynastie zdolne utrzymac si¢ na tronie po ich sSmierci. Dzi¢ki
temu hellenistyczne krolowe cieszyly sie¢ wysokim statusem
jako potomkinie wielkich rodow i matki krolow. Pozycja
diadochow zalezala jednak przede wszystkim od osobistych
zdolnosci i sity militarnej; nie byli automatycznie uznawani za
prawowitych wladcow. Inskrypcja na czes¢ syna i dziedzica
Seleukosa — Antiocha I (pan. 281-261 p.n.e.), umieszczona
w miesScie Ilion w poéinocno-zachodniej czesci Azji Mniejszej,
opisywata te sytuacje: ,Przyniost chwate i dobrobyt swemu
krolestwu gtownie poprzez wlasng doskonalosc¢, ale takze
z pomoca swych przyjaciot i wojsk” (Austin, The Hellenistic
World no. 162 = OGIS 219). Podsumowujgc, Kkrolestwa
hellenistyczne powstawaly dzieki osobistym przymiotom
wladcy, nie zas z odziedziczonych przywilejow i praw. Z tego
powodu czesto okresla si¢ je ,monarchiami personalnymi”.
Ksztaltowanie si¢ trwatych granic nowych krolestw trwato
przez Kkilkadziesigt lat po Smierci Aleksandra. Antygonos
usitowal rozszerzyC swoje panowanie, atakujgc pozostatych
diadochow, ci jednak w odpowiedzi zawigzali tymczasowy
sojusz, pokonujac go w bitwie pod Ipsos w Azji Mniejszej w 301
r. p.n.e., w ktorej polegl. Jego syn Demetriusz odzyskal tron
Macedonii w latach 294-288 p.n.e., jednak odniesione poézniej
porazki sprawily, ze reszte zycia spedzil w luksusowej niewoli
jako bezsilny gos¢ Seleukosa. Syn Demetriusza, Antygonos
Gonatas (ok. 320-239 p.n.e.), do roku 276 zdotat odbudowac
panstwo Antygonidow z osrodkiem w Macedonii. Panstwo
Seleukidow wczesnie sprzedalo swe wschodnie ziemie
indyjskiemu wltadcy Czandragupcie (pan. 323-299 p.n.e.),



zatozycielowi dynastii Mauriow, za 500 stoni bojowych, poznie;j
zasS utracito wiekszosc¢ Persji na rzecz Partow, pochodzgcych
z dzisiejszego polnocnego Iranu. Nawet po tych uszczupleniach
panstwo Seleukidow pozostalo ogromne. Ptolemeusze zdotali
utrzymac panowanie nad bogatym Egiptem, ktorego tatwo byto
bronic, jako ze pustynie pozostawialy niewiele drog dla inwazji
ladowej. W potowie III w. p.n.e. te trzy panstwa diadochow
osiggnely rownowage sit, ktora uniemozliwiata im wickszg
ekspansje. Mimo tego wtadcy hellenistyczni, podobnie jak przed
nimi greckie panstwa-miasta, rywalizowali pomiedzy soba,
toczac liczne konflikty graniczne. Ptolemeusze i Seleukidzi na
przyktad regularnie walczyli o panowanie nad Palestyng i Syrig.



Rzezba egipska z okresu hellenistycznego, przedstawiajaca krolowa lub bogini¢
z nakryciem glowy z podobizng sepa. Grecki rod Ptolemeuszow rzgdzacy Egiptem po
Smierci Aleksandra Wielkiego przedstawiany byl w tradycyjnym stylu dworskim,
przypominajacym styl faraonow starozytnego Egiptu.

W okresie hellenistycznym wyksztatcilo sie takze kilka
mniejszych panstw. Najstynniejszym 2z nich bylo panstwo
Attalidow w Azji Mniejszej, ze stolica w bogatym miesScie
Pergamon. Attalidzi byli wystarczajgco silni, by pokonac silng
grupe celtyckich najezdzcow nazywanych Galami, Kktorzy
najechali ich panstwo w III w. p.n.e.; armia Attalidow zdotata
zamkngC ich na ograniczonej przestrzeni, nazywanej odtad
Galacja. W Azji Srodkowej, na terenach dzisiejszego
Afganistanu, Diodotos I w potowie III w. p.n.e. poprowadzit
udane powstanie Grekow baktryjskich, formujac nowe
krolestwo. Ci Grecy, potomkowie osiedlencow Aleksandra
Wielkiego, osiggneli dobrobyt dzieki usytuowaniu na przecieciu
szlakow handlowych wiodgcych z regionu Morza Srodziemnego
do Chin i Indii. W koncu I w. p.n.e. Baktria padia po najezdzie
azjatyckich plemion przybytych zza rzeki Oksus (obecnie Amu
Daria), jednak region ten nadal stanowit tygiel, w ktorym
mieszaly sie tradycje artystyczne, filozoficzne i religijne



Wschodu i Zachodu; widoczne byly tam nawet wplywy
buddyjskie.

Wszystkie krolestwa hellenistyczne we wschodniej czesci
basenu Morza Srodziemnego zostaly w koncu podbite przez
Rzymian. Bledy dyplomatyczne i militarne wladcow Macedonii
popetnione w III w. p.n.e. wciggnety Rzymian do Grecji, gdzie do
polowy II w. p.n.e. stali si¢ dominujgcg sitg. Odtad dzieje
greckie staly sie czescig historii Rzymu. Mniejsze panstwa,
takie jak panstwo-miasto Rodos czy krolestwo Attalidow
w Pergamonie, poszukiwaly ochrony przed potezniejszymi
sgsiadami, co zachecilo Rzym do interwencji we wschodniej
czeSci Morza Srédziemnego. Mimo utraty terytoriow oraz
poOzniejszych problemow wewnetrznych i najazdow, panstwo
Seleukidow przez dwa stulecia pozostalo waznym czynnikiem
politycznym na Bliskim Wschodzie. W koncu jednak i ono
w polowie I w. p.n.e. dostalo si¢ pod rzymskie panowanie.
Najdtuzej przetrwato panstwo Ptolemeuszy. Poglebiajgca si¢
stabosc¢ sklonita wreszcie krolow egipskich do zwroécenia sie
w [ w. p.n.e. o pomoc do Rzymian, ktorej ci udzielili pod
charakterystycznym warunkiem, ze beneficjenci pomocy bedg
odtad stosowali si¢ do ich woli. Gdy krolowa Kleopatra
postanowita ostatecznie wesprzecC przegrang stron¢ w rzymskiej
wojnie domowej, rzymska inwazja w 30 r. p.n.e. przyniosta kres
rzgdom jej samej oraz dtugiej dynastii Ptolemeuszy. Egipt zostatl
rzymska prowincjg, czynigc Oktawiana (przysztego Augusta,
pierwszego cesarza rzymskiego) najbogatszym czlowiekiem
Swiata.

Sily zbrojne i administracja panstw
hellenistycznych

Armie i floty wojenne panstw hellenistycznych stuzyly nie
tylko obronie przed najazdem, ale takze chronily przed
buntami. Wojska krolow hellenistycznych zlozone bytly
z zawodowych zolnierzy; w okresie hellenistycznym takze



panstwa-miasta w coraz wickszym stopniu opieraly si¢ na
najemnikach zamiast na pospolitym ruszeniu obywateli. By
zwickszyC swoOj potencjal militarny, Ptolemeusze i Seleukidzi
gorgco zachecali do imigracji Grekow i Macedonczykow, ktorzy
otrzymywali nadzialy ziemi w zamian za obowigzek stuzby
wojskowej. Gdy to zrodlo wyschto, krolowie rekrutowali
zolnierzy sposrod miejscowej ludnosci, zaciggajagc na swag
stuzbe¢ rodzime wojska. Wydatki wojskowe wcigz rosty,
poniewaz krolowie musieli dba¢ o regularne optacanie
najemnikow oraz ponosi¢ wydatki na nowe machiny wojenne,
takie jak katapulty zdolne miotac niemal
osiemdziesieciokilogramowe pociski na odleglos¢ ponad 150
metrow. Takze floty wojenne byly w okresie hellenistycznym
niezwykle kosztowne, poniewaz okrety staty sie wieksze;
niektore giganty posiadaty kilkusetosobowe zatogi. Utrzymanie
bojowych stoni, broni popularnej w armiach hellenistycznych ze
wzgledu na przerazenie wzbudzane u przeciwnikow, rowniez
sporo kosztowalo — zwierzeta jadly duzo i przez caty rok.
Najwyzsze szczeble administracji panstw hellenistycznych
poczatkowo tworzyli sprowadzani Grecy i Macedonczycy.
Wewnetrzny krgg doradcow i czlonkow dworu nazywany byt
~-przyjacioltmi krola”. Tak jak niegdys Aleksander, rowniez
Ptolemeusze i Seleukidzi obsadzali Srednie i nizsze szczeble
swej administracji miejscowymi. Dyskryminacja nie-Grekow
trwala; nawet najzdolniejsi miejscowi cztonkowie administracji
bardzo rzadko byli dopuszczani do najwyzszych urzedow czy do
grona przyjaciot krola. Grecy (i Macedonczycy) zwykle uwazali
si¢ za lepszych i nie utrzymywali stosunkoéw spotecznych
z miejscowymi. Najcenniejszg umiejetnoscia, jakg mogli nabyc¢
miejscowi urzednicy, bylo czytanie i pisanie po grecku oraz
w swych rodzimych jezykach. Dzieki temu mogli przekazywac
polecenia najwyzszych urzednikow - ktorymi byli niemal
wylgcznie Grecy 1 Macedonczycy — miejscowym rolnikom,
robotnikom i rzemieslnikom, Kktorych zadaniem bylo ich
wykonywanie. Urzednicy ci uczyli si¢ koine (wspolny grecki),



standardowego i uproszczonego dialektu opartego na dialekcie
atenskim. Przez cate stulecia koine byla jezykiem powszechnie
uzywanym w handlu i kulturze od Sycylii po granice Indii. To
w tym jezyku spisano w czasach wczesnego Cesarstwa
Rzymskiego Nowy Testament, i to on stal sie¢ podstawag greki
uzywanej w Bizancjum, a takze greki wspolczesne;j.

Gtownym obowigzkiem urzednikow hellenistycznych krolestw
byto utrzymywanie porzadku i zarzadzanie systemem podatkow
bezposrednich i posSrednich, ktore stanowily glowne zrodto
krolewskich dochodow. Hellenistyczny system administracji
pod wieloma wzgledami przypominat wczesniejsze
administracje Asyrii, Babilonii i Persji. Instytucje utrzymywaty
porzadek wsrod poddanych, rozstrzygajgc spory na drodze
arbitrazu, ale w razie potrzeby mogly wezwac na pomoc wojsko.
Nadzor nad  Scigganiem = podatkow  bywal  niekiedy
skomplikowany. Przyktadowo W Egipcie, najlepiej
zorganizowanym panstwie hellenistycznym, krolewscy
urzednicy Sciggali cta w wysokosci 50, 33 1/3, 25 lub 20
procent, w zaleznosci od rodzaju towaru. Centralizacja stynnej
administracji Egiptu Ptolemeuszy stanowila dziedzictwo
znacznie wczesniejszych czasow w dziejach Egiptu. Urzednicy
dbajacy o krolewskie monopole, jak na przykiad o produkcje
oleju roslinnego, mieli za zadanie maksymalizowac¢ uzyskiwane
dochody. Administracja ptolemejska, przypominajaca bardziej
wspoiczesne rodzaje centralizacji rolnictwa, decydowata
o areale upraw roslin oleistych, nadzorowata produkcje
i dystrybucje oleju oraz wyznaczata ceny i zarobki we
wszystkich  stadiach produkcji 1 sprzedazy. Krol za
posrednictwem swoich urzednikow zawigzywat takze spotki
z prywatnymi inwestorami celem dalszego zwickszania zyskow.



{ h | Z

T & a'ud 1 05T op Yyopyslhipieq moxain azakqopz 277 mopie] omysajouy [
IJDSITCrAdNI aud 1007 Mo Ypisihipreq moxaio omysajony [N ‘aud ‘M || M apjswiAzi psojpeisod [TT]

°urd "M || BIUOY Op MOped 323Aqopz ] 2'ud 4 00g o Moppinajas omisajony [

NVHD O a'ud 1 00z Mo moped omysajony [ arurd U 00 MO MOPDIN3JRS EMIS|0N SIUBIS S
Auzfysiua)jay jeimg

=
~
G

\\\. 3 = = |||o.anv
. 7 L1pUEs; e P50 iqeg oW
/ e celanaje
. LERI9G,,
Jzseweq
7
s
7
&
rd

s 2 ! 2 > L L )
g e S 1 e S
X ; - -

e : . O . IO \VINO A v
—_— St . VMIT _
(e’ e Do : ! h0a v..@.vuw\ et L |

§




Miasta  stanowily centra gospodarcze i  spoteczne
hellenistycznych krolestw. W Grecji niektore miasta staraty sie
rownowazycC site krolestw, !gczac sie w sojusze, takie jak
utworzony w latach osiemdziesigtych III w. p.n.e. na
Peloponezie Zwigzek Achajski. Posiadal on rade¢ przedstawicieli,
w ktorej podejmowano decyzje dotyczgce wspolnych projektow,
takich jak ujednolicenie monet, miar i wag oraz ochrony
prawnej obywateli. Wielu Grekow 1 Macedonczykow
zamieszkiwalo w miastach zalozonych przez Aleksandra
i diadochow na Bliskim Wschodzie. Krolowie hellenistyczni
ponownie zakltadali takze istniejgce miasta, by pomnozy¢ swoj
prestiz oraz wprowadzi¢c nowych osadnikow i nowe formy
organizacyjne. Nowe miasta budowano na podobienstwo
greckich polis, posiadaly wiec gimnazjony i teatry. Cho¢ miasta
te miaty takze tradycyjne instytucje polityczne panstwa-miasta,
takie jak zgromadzenia obywateli, ich niepodlegtosc¢ byta scisle
ograniczona przez wole wiladcy. Piszac do rady miasta, krol
mogl stosowac forme uprzejmej prosby, oczekiwatl jednak
spetnienia jej na rozkaz. Ponadto miasta czesto ptacity podatki
bezposrednio do krolewskiego skarbca.

Krolowie potrzebowali poparcia najbogatszych i najbardziej
wptywowych mieszkancow miast, czyli grecko-macedonskich
elit miejskich — by utrzymywac porzadek i zapewnicC staty
naplyw dochodow podatkowych. Ci bogaci ludzie odpowiadali
za Scigganie podatkow z miasta i jego okolic oraz przesylanie
ich do skarbu krola. W zamian wladcy wspierali i honorowali
czlonkow elit celem zapewnienia sobie ich poparcia
i wspolpracy. Faworyzowane miasta otrzymywalty od krola
dotacje na optacenie kosztownych budowli publicznych, takich
jak swigtynie czy teatry, lub na odbudowe¢ po zniszczeniach
wywolanych trzesieniem ziemi. Bogaci mezczyzni i kobiety
z wyzszych klas miejskich odptacali si¢ dziataniami stuzgcymi
zadowalaniu ludnosci miasta. Oplacali dostawy zboza na
wykarmienie ludnosci lub udzielali na to pozyczek, optacali



nauczycieli i lekarzy oraz fundowali budowle publiczne. Grecka
tradycja, nakazujgca cztonkom elit wydatkowanie pieniedzy dla
wspolnego dobra, znalazta zatem swa kontynuacje
w  panstwach  hellenistycznych ~w  postaci  dzialan
prospotecznych krolow i wyzszych klas miejskich.

Zamozni przedstawiciele miejscowej ludnosci takze mieli duze
znaczenie dla krola. Poniewaz w Syrii i Palestynie od dawna
istnialy juz potezne miasta, krolowie musieli utrzymywac dobre
stosunki 2z ich elitami. Mieszkancy terenow wschodnich
migrowali takze mna zachéd do hellenistycznych miast.
Zwtaszcza Zydzi migrowali z Palestyny do Azji Mniejszej, Grecji
i Egiptu. Zydowska spotecznos¢ stata sie wkrotce wptywowa
w Aleksandrii, najwazniejszym miescie hellenistycznym.
W Egipcie wladcy z dynastii Ptolemeuszy musieli tez ulozyc
sobie stosunki z kaptanami, ktorzy kierowali sSwigtyniami
tradycyjnych bogow egipskich, poniewaz do Swigtyn nalezatl
znaczny areal ziem uprawnych oddawanych dzierzawcom.
Wtadcy macedonscy starali si¢ okazywac¢ szacunek tradycjom
egipskim, kazgc wykonywac swe wizerunki w stylu egipskim.
Hellenistyczne krolestwa opieraly si¢ zatem na wspoétdziataniu
krola i czotowych obywateli - Grekow, Macedonczykow
i miejscowych - Kktorzy stali si¢ starszymi i mlodszymi
partnerami w sprawowaniu rzadow i w kontroli nad finansami
publicznymi.

Mimo wszelkich wysitkow panstwa diadochow byly jednak
formg obcego panowania, sprawowanego przez krolow i krolowe
pochodzenia grecko-macedonskiego. Wladcy musieli szanowac
miejskie elity i faworyzowac¢ ludnos¢ naptywowg, ale wladza
krolewska gwarantowata tez bezpieczenstwo wszystkim
poddanym, przede wszystkim poprzez system sadowniczy.
Seleukos na przykilad glosit nastepujacg maksyme: ,Nie
powotuje sie przy tym przed wami na obyczaje Persow czy
innych narodow, ile raczej na te wspolng wszystkim zasade¢:
«To, co krol postanowil, jest zarazem sprawiedliwe»” (Appian,
Historia Rzymska, XI, 61, przet. Ludwik Piotrowicz). Nawet



nastepcy Antygonosa, ktorzy gtosili, ze kierujg dobrowolnym
sojuszem = Grekow  stanowigcym = odrodzenie = Zwigzku
Korynckiego 2z czasow Filipa 1II, czesto mieszali si¢
w wewnetrzne sprawy panstw-miast. Tak jak inni krolowie,
czesto instalowali swoich namiestnikow oraz garnizony
w miastach, ktorych wiernos¢ byta niepewna. Odtad starozytni
Grecy juz zawsze mieli zyC w cieniu monarchii, czasami
odlegtej, niekiedy niebezpiecznie bliskie;j.

Spoleczenstwo i gospodarka krolestw
hellenistycznych

Spoteczenstwo panstw hellenistycznych we wschodniej czesci
basenu Morza Srodziemnego charakteryzowaly wyrazne
podziaty. Na szczycie drabiny spotecznej znajdowata si¢ rodzina
krolewska, za nig zas przyjaciele krola. Kolejny szczebel
stanowily greckie i macedonskie elity glownych miast.
Nastepnie bogate elity miejscowe, przywodcy glownych
mniejszosci miejskich oraz tradycyjni witadcy terytorialni,
istniejacy na niektorych obszarach wiejskich. Najnizszy
szczebel wolnej ludnosci stanowitly masy wolnych kupcow,
rzemieslnikow i robotnikow. Niewolnicy znajdowali si¢ tam,
gdzie zawsze — poza strukturg spoteczna, choc ci z nich, ktorzy
pracowali na dworze, czesto zyli w materialnym komforcie.

Biedni wykonywali wi¢ekszoS¢ prac niezbednych dla
utrzymania gospodarki krolestw hellenistycznych. Podstawg
gospodarczg byto nadal rolnictwo; warunki zycia gospodarzy
i robotnikow rolnych nie ulegaly wickszym zmianom. Wielu
rolnikow pracowalo w wielkich majgtkach ziemskich
nalezacych do rodziny krolewskiej. Jednak w tych panstwach-
miastach, ktore zachowaty swoje tereny wiejskie, nadal istnieli
wolni chtopi uprawiajgcy swoje dzialki oraz wi¢cksze majgtki
nalezgce do miejscowej elity. Rolnicy wstawali wczesnym
rankiem, by pracowa¢ przed nadejSciem upatow. Uprawiali
i hodowali to samo, co ich przodkowie, korzystajac z takich



samych prostych narzedzi i zwierzecej sily pociggowe;.
Ograniczony postep techniczny w rolnictwie sprawial, ze
zapewne 80 procent wszystkich dorostych mezczyzn i kobiet —
wolnych, jak i niewolnikow — zajmowalo sie fizyczng pracg na
roli, niezbedng dla wyzywienia calej populacji. Kwitt jednak
handel morski wzdtuz niektorych szlakow handlowych. Na
terenie ptolemejskiego Egiptu znaleziono na przyktad dziesigtki
tysiecy amfor (duzych ceramicznych naczyn stuzgcych do
przewozu towarow takich jak oliwa czy wino) wykonanych na
greckiej wyspie Rodos. Wielonarodowe spotki kupcow zamienity
egejskg wyspe Delos w ruchliwy osrodek handlu réznymi
towarami, na przykiad niewolnikami — port na Delos mogt
zaladowac¢ i wyladowa¢ 10 tysiecy niewolnikow dziennie.
W miastach biedni mezczyzni i Kkobiety pracowali jako
handlarze, domokrgzcy i rzemieslnicy wytwarzajacy rozne
towary, takie jak narzedzia, ceramike, tekstylia i meble.
Mezczyzni mogli zaciggac sie do zatog statkow handlowych
pltywajacych po Morzu Srodziemnym i Oceanie Indyjskim.
W koncu okresu hellenistycznego istnial juz regularny szlak
morski do Indii, wytyczony wzdtuz wybrzezy zbadanych przez
flote Aleksandra Wielkiego w drodze powrotnej.

W panstwach Seleukidow i Ptolemeuszy znaczna czeSc
ludnosci wiejskiej zyta w stanie zawieszenia miedzy wolnoscig
a niewolnictwem. ,Ludy”, jak ich nazywano, uprawialy ziemie¢
nalezagcg do wladcy, ktory byt najwickszym wlascicielem
ziemskim w panstwie. Krol teoretycznie mogt roscic sobie prawa
do catej ziemi na terenie panstwa, poniewaz zostala ona,
zgodnie z terminologia Aleksandra, ,zawojowana wlocznig”.
W rzeczywistosci jednak wiladcy hellenistyczni oddali rozlegle
ziemie miastom, Swigtyniom 1 swym faworytom. Ludy
natomiast nie byly wilascicielami ziemi, ale przypisanymi do
ziemi dzierzawcami. Cho¢ nie mozna byto ich sprzedawac jak
niewolnikow, nie wolno im bylo rowniez zmienia¢ miejsca
pobytu ani zrezygnowac z dzierzawy. Byli obowigzani oddawac
pewna czesc zbiorow wiadcy, tak jak dzierzawca ptaci czynsz.



Czesc ta byla wystarczajaco duza, by dzierzawcy ci nie mogli
znaczaco poprawic swoich warunkow bytowych.

Kobiety znajdujgce si¢ na szczycie hierarchii spotecznej swiata
hellenistycznego - czyli czlonkinie domoéw panujgcych -
osiggnely bezprecedensowe w Swiecie greckim bogactwa
i wplywy. Hellenistyczne krolowe zwykle mogly sprawowac
wladze polityczng i militarng jedynie w stopniu, w jakim byty
zdolne wplywac¢ na swych matzonkow, jesli jednak wtadca nie
mial meskiego potomka, samodzielna wtadza przypadata jego
corce. Poniewaz w krolewskim rodzie Ptolemeuszy ze wzgledow
dynastycznych  przyzwalano na = malzenstwa = miedzy
rodzenstwem, tron dziedziczyli tak synowie, jak i corki. Arsinoe
II (ok. 316-270 p.n.e.), corka Ptolemeusza I, wyszla za
Lizymacha, jednego z diadochow, ktory ofiarowal jej cztery
miasta jako osobiste dominium i zrédio dochodu. Po Smierci
Lizymacha poslubita swego brata Ptolemeusza II i miala taki
sam wplyw na polityke panstwa jak jej brat. Publicznie
stawione cnoty krolowych odpowiadaty tradycyjnym wartosciom
greckiej kobiety. Okolo 165 r. p.n.e. miasto Hierapolis
przegtosowato uchwate stawigcg krolowg  Apollonis
z Pergamonu. Stawiono jg za poboznos¢, szacunek okazywany
rodzicom i mezowi oraz harmonijne relacje z jej .picknymi
prawowitymi dziecmi” (Austin, The Hellenistic World, no. 240 =
OGIS no. 308).

Niektore krolowe zwracaly szczegolng uwage na sytuacje
kobiet. Okolo 195 r. p.n.e. seleukidzka krolowa Laodika
utworzyta fundusz dla miasta Jazos w potudniowo-zachodniej
Azji Mniejszej, z ktorego dawano posagi ubogim dziewczetom.
Pomoc finansowa dla ubogich kobiet stanowila przyklad coraz
wickszej troski czesci zamoznej elity o los gorzej sytuowanych
mieszkancow hellenistycznych  krolestw. Przyklad takiej
filantropijnej dziatalnosci dawaty krolewskie rody, starajgce si¢
kultywowac obraz szczodrobliwosci godnej wielkich wtadcow
i wladczyn, zgodnie z dawng grecka tradycja zobowigzujacej
elity do tozenia na dobro wspolne. Fakt, ze Laodika fundowata



posagi ubogim dziewczetom, oznacza, ze rozumiata znaczenie
posiadania przez kobiety majgtku, stanowigcego gwarancje
szacunku i pewnej wltadzy w ich domach.

Mimo to zycie wigekszosci kobiet w okresie hellenistycznym
pozostawato zalezne od decyzji podejmowanych przez mezczyzn.
Wcigz dominowato przekonanie zawarte w stowach: ,Ktoz moze
lepiej od ojca ocenic, co jest najlepsze dla jego corki?” (Isaeus,
Orations, 3, 64). Kobiety z wyzszych sfer nadal bytly
w wickszosci odseparowane od mezczyzn spoza rodziny,
natomiast biedne nadal pracowaly w miejscach publicznych.
Grecy wcigz porzucali niemowleta, ktorych nie byli w stanie lub
nie chcieli wychowywac¢ - dziewczynki znacznie cz¢sciej niz
chlopcow. Inne ludy, jak Egipcjanie czy Zydzi, nie praktykowali
natomiast porzucania czy, jak je nazywano, ,wystawiania”.
Wystawienie roznito si¢ od dzieciobojstwa, jako ze oczekiwano,
ze ktos inny znajdzie niemowle i je wychowa, choc¢ zwykle jako
niewolnika, a mnie adoptowane dziecko. Poeta komiczny
Posejdippos, choc¢ przejaskrawial, potwierdzat te bezsprzeczna
tendencje do faworyzowania chtopcow: ,Syna wychowa nawet
biedak, corke wystawi nawet bogacz” (Stobaeus, Anthology,
77.7 = CAF Fragment 11). Corki bogaczy rzecz jasna zwykle nie
byly porzucane, jednak wsrod mniej zamoznych odsetek
porzuconych dziewczat mogt siegac 10 procent.

Cho¢ w ograniczony sposob, kobiety zyskaly jednak w okresie
hellenistycznym nieco wieksza kontrole nad wlasnym zyciem.
Wyjatkowo zamozna kobieta mogla wilaczy¢ sie w zycie
publiczne dzieki udzieleniu darowizny lub pozyczki na rzecz
miasta, co nastepnie wynagradzano oficjalnym wilgczeniem do
wladz spotecznosci. Oczywiscie wladza miejska wiele stracita na
prestizu i znaczeniu od czasow niepodleglych panstw-miast,
gdyz teraz prawdziwa wiladza znajdowata si¢ w rekach krolow
oraz ich administracji. W Egipcie kobiety mialy wiecej do
powiedzenia w sprawie warunkow malzenstwa, poniewaz
powszechnie stosowane Kkontrakty matzenskie stopniowo
zmienily si¢ z umoéw zawieranych pomiedzy rodzicami pary



W umowy zawierane pomiedzy przyszig zong a mezem.

Cho¢ centrami finansowymi i spolecznymi hellenistycznego
Swiata byly miasta, wickszos¢ ludzi nadal zamieszkiwata tam,
gdzie zawsze — w niewielkich wioskach. Zyly w nich obok siebie
rozne grupy ludzi, zwykle niemieszajgce si¢ ze sobg. W jednej
z krain Azji Mniejszej uzywane byly 22 rozne jezyki. Zycie
w nowo- i powtornie zalozonych miastach hellenistycznych
zwykle rozwijalo si¢ niezaleznie od zycia rodzimej ludnosci
wiejskiej. Zycie miejskie stato sie bardziej intensywne, poniewaz
greccy i macedonscy mieszkancy tych miast, stanowigcy wyspy
wsrod miejscowej ludnosci, zwykli pozostawa¢ w miastach
czesciej niz ich przodkowie w okresie klasycznym, ktorzy mieli
zwyczaj czesto przebywac¢ poza miastem, dogladajgc swoich
majatkow, biorgc udziat w lokalnych swietach i modlac sie
w wiejskich sanktuariach. Teraz zycie mieszkancow miast
skupialo si¢ przede wszystkim w miastach. Byli oni bardziej
przywigzani do swoich miast, poniewaz zamozni, 2zgodnie
z tradycjami elit miejskich okresu klasycznego, coraz czesciej
finansowali rozne wudogodnienia, czynigce zycie miejskie
bardziej komfortowym od zycia na prowincji. Na wyspie Samos
zamozni obywatele zalozyli fundusz pozwalajgcy na rozdawanie
zboza wszystkim obywatelom, tak by brak zywnosci nie
stanowil obcigzenia dla miasta. W roznych miastach
hellenistycznych pojawialty si¢ finansowane publicznie szkoty
dla mtodziezy, czesto wspolfinansowane przez zamoznych
darczyncow. W niektorych miastach do szkot uczeszczaly
oprocz chtopcow takze dziewczeta. Wiele miast zaczelo tez dbac
o opieke medyczng, finansujgc praktyki lekarskie. Pacjenci
musieli placi¢ za leczenie, ale mogli przynajmniej liczy¢ na to,
ze W razie potrzeby w mieScie w ogodle dostepny bedzie lekarz.
Zaplatg bogatych tozacych na rozne udogodnienia miejskie byt
wickszy prestiz i1 szacunek ze strony wspolobywateli.
Filantropia mogla miec¢ zasieg miedzynarodowy. Gdy trzesienie
ziemi zniszczylo Rodos, wiele miast, krolow i krolowych postato
datki majace pomoc Rodyjczykom odbudowac swoje miasto. Ci



z kolei obsypywali darczyncow podzieckowaniami i zaszczytami.

Bogacze wywodzacy si¢ z rodzimej ludnosci w coraz wickszym
stopniu przejmowali grecki sposob bycia, dostosowujgc sie do
wymogow nowej hierarchii spotecznej. Diotimos z Sydonu
(dzisiejszy Liban), cho¢ z urodzenia nie byt Grekiem, uzywat
greckiego imienia i uprawiat arcygrecki sport - wyscigi
rydwanow. Udat si¢ do Nemei na Peloponezie, by wystartowac
W organizowanym tam prestizowym wysScigu w czasie swicta
Zeusa. Po zwyciestwie ufundowat inskrypcje w jezyku greckim
gloszacy, ze zwyciezyl jako pierwszy Sydonczyk. Swoj tryumf
obwiescil po grecku, poniewaz koine, jak dzisiaj jezyk angielski,
stat sie jezykiem miedzynarodowym, powszechnie znanym na
wybrzezach wschodniej czesci Morza Srodziemnego. Gwattowny
wzrost popularnosci greki wsrod nie-Grekow stanowit najlepszy
dowod na wyksztalcenie sie¢ miedzynarodowej kultury opartej
na wzorach greckich, przyjetej w okresie hellenistycznym przez
wladcow 1 ich dwory, elity miejskie oraz intelektualne.
Najbardziej wymownym dowodem na zasi¢g oddzialywania
Grekow i jezyka greckiego w sSwiecie hellenistycznym jest
znalezisko w Afganistanie. Asoka (pan. 268-232 p.n.e.), wladca
z dynastii Mauriow i konwertyta na buddyzm, stosowat greke
jako jeden z jezykow na inskrypcjach upamietniajgcych jego
wysitki zaszczepienia swym podanym buddyjskich tradycji
samokontroli, w tym powstrzymywania si¢ od spozywania
mie¢sa. Nawet w odleglym Afganistanie nie-Grecy uzywali greki
celem porozumiewania si¢ ze spotykanymi Grekami.

Grecka literatura i sztuka nowej epoki

Jako ze znajomosc¢ jezyka greckiego stawata si¢ w okresie
hellenistycznym coraz bardziej powszechna, literatura grecka
zaczela odzwierciedla¢c zmienione warunki zycia. W Atenach
skupienie na wydarzeniach biezacych i zaciekle ataki na
politykow, jakie charakteryzowaly komedie w V w. p.n.e.,
ustgpily wkrotce po  utracie przez  panstwa-miasta



suwerennosci na rzecz krolow. Komicy tacy jak Menander (ok.
342-289 p.n.e.) i Filemon (ok. 360-263 p.n.e.) przedstawiali
w swoich sztukach bezczasowe intrygi przedstawiajgce losy
fikcyjnych kochankow, przypominajgce dzisiejsze opery
mydlane. Te komedie sytuacyjne staty si¢ tak popularne, ze
mialy by¢ pozniej SciSle nasladowane przez komediopisarzy
rzymskich.

Poeci, jak Teokryt z Syrakuz (ur. ok. 300 p.n.e.) i Kallimach
z polnocnoafrykanskiej Cyreny (ok. 305-240 p.n.e.), ktorzy
przybyli do Aleksandrii w poszukiwaniu mecenatu wladcow
z dynastii Ptolemeuszy, skupiali si¢ w swych dzielach na
uczuciach jednostki. Ich poezja byla przelomowa, gdyz
wymagata od stuchaczy znacznego wysitku intelektualnego oraz
emocjonalnego zaangazowania. Tylko erudyta potrafit w petni
docenic aluzje i wyrafinowane odniesienia do mitologii, jakie
poeci ci wplatali w swoje eleganckie wiersze. Teokryt byt
pierwszym poeta greckim, Kktory wyrazit rozziew Kkulturalny
pomiedzy miastem a  prowincjg, co  odzwierciedlato
rzeczywistosc. Jego  sielankowe  wiersze w  zbiorze
zatytutowanym Idylle podkreslaty brak ciggtoSci miedzy miejska
rzeczywistoscia a spokojnym zyciem mieszkanca prowingji,
cho¢ mieszkancami prowincji z poezji Teokryta byli Grecy, nie
zas prawdziwi egipscy rolnicy. Mimo to jego poza literacka
odzwierciedlata fundamentalng oS podzialu spoteczenstwa
ptolemejskiego Egiptu pomiedzy miejskich konsumentow oraz
producentow z prowincji.

Liczne wiersze Kallimacha wydobywaly natomiast istniejgcy
w hellenistycznym spoteczenstwie podziatl na wyksztatcong elite
oraz niewyksztatcone masy. To, co napisal rzymski poeta
Horacy: ,Nienawidze zwyklego ttumu i trzymam go na dystans”
(Ody, 3, 1), mogloby podsumowywac takze autorskg postawe
Kallimacha wobec poezji i swojej publicznosci. Porownanie
pomiedzy tworczoscig Kallimacha a jego zacieklego rywala
Apolloniusza z Rodos podkresla rozwoj wymagajacej
intelektualnie poezji hellenistycznej, przeznaczonej wylgcznie



dla wyksztatconej elity. Mimo ze Apolloniusz napisat dlugi
poemat epicki o Jazonie i Argonautach, nie zas krotkie wiersze
jak Kallimach, byt takze autorem erudycyjnym, ktorego w peini
doceni¢c mogli jedynie znajacy literature odbiorcy. Tak jak
wczesniejsi poeci liryczni z VI i V w. p.n.e., ktorzy czesto pisali
wiersze z zamiarem przypodobania si¢ zamoznym patronom,
poeci hellenistyczni musieli bra¢ pod uwage gusta domow
krolewskich, na ktorych utrzymaniu pozostawali. W wierszu
wprost stawigcym swego dobroczynce Ptolemeusza II Teokryt
wprost ujal kompromis, jaki wynikat z patronatu nad poezj3:
.Rzecznicy muz [poeci] stawig Ptolemeusza w zamian za jego
szczodrobliwosc” (Idylle, 17, 115-116).

Wtadcy hellenistyczni stymulowali zycie intelektualne gtownie
przez oferowanie uczonym wsparcia finansowego w zamian za
przeprowadzke do stolicy, gdzie mieli stanowic¢ zywy dowod
szczodrobliwosci i wielkosci wladcy. W tej formie rywalizacji
miedzy wiladcami zwyciezyli Ptolemeusze, czynigc z Aleksandrii
centrum intelektualne hellenistycznego swiata. W swej stolicy
zatozyli pierwszy w dziejach osrodek badan naukowych. Wielka
biblioteka miata za zadanie gromadzi¢ wszystkie ksiegi (czyli
rekopisy) swiata; wkrotce jej zbiory rozrosty si¢ do p6t miliona
zwojow, co jak na owe czasy bylo liczbg gigantyczng.
Z gmachem biblioteki potaczony byt budynek, w ktorym
optacani naukowcy spozywali wspolne positki i pisali
encyklopedie wiedzy, takie jak Cuda swiata czy O Rzekach
Europy Kallimacha - wsrod ponad 800 utworow tego autora
znajdowaly sie¢ tez pisane prozg prace specjalistyczne, z ktorych
zadna nie dotrwata do naszych czasow. To towarzystwo
uczonych utworzone przez Ptolemeuszy w Aleksandrii
nazywano Muzeum (czyli ,dom muz”, greckich bogin nauk
i sztuk), ktore to okreslenie przetrwalo po dzis dzien jako nazwa
instytucji stuzgcych przechowywaniu i udostepnianiu wiedzy.
Uczeni aleksandryjscy byli niezwykle ptodni. Przodowat wsrod
nich Didymos (ok. 80-10 p.n.e.), o ktérym mowiono, ze ma
~wnetrznosci ze spizu”, jako ze zdotal napisa¢ niemal cztery



tysiace prac.

Zadna z poetek tworzgcych w czasach hellenistycznych
najpewniej nie zdotala pozyskac krolewskiego mecenatu. Mimo
to zdobyly stawe dzigki tworzeniu epigramow, krotkich wierszy
pierwotnie przeznaczonych jako epitafia pogrzebowe, z ktorych
styngt Kallimach. W tym okresie epigram zmienit si¢ w Srodek
wyrazania najprzerozniejszych uczuc¢, przede wszystkim
mitosci. Do naszych czasow dotrwaly eleganckie epigramy
napisane przez kobiety z roznych stron hellenistycznego swiata,
jak Anyte z Tegei na Peloponezie, Nossis z Lokr w potudniowej
Italii oraz Moiro z Bizantionu u wejscia na Morze Czarne.
Kobiety, od kurtyzan po szanowane matrony, byly czestym
tematem ich wierszy. Zadna literatura hellenistyczna nie
przekazywata lepiej glebi ludzkich uczuc¢ od tych epigramow,
a szczegolnie poematu Nossis o potedze Erosa (mitosci,
uwazanej za bostwo): ,Nic stodsze nad Erosa, jest on nad
wszelkie rozkosze; miod przy nim nawet wstretny; To mowi
Nossis: kto nie zakosztowal ust Afrodyty, nie zna jej kwiatow”
(Antologia palatyniska, s. 170).



Figura z brgzu z okresu hellenistycznego, przedstawiajgca zastonietg welonem
tancerke. Taneczne przedstawienia byly waznym elementem starozytnej kultury
greckiej zarowno w przedstawieniach teatralnych, jak i w obrzedach religijnych.

Tak jak owczesni literaci, hellenistyczni rzezbiarze i malarze
rowniez podkreslali emocje jednostki. Artysci okresu
klasycznego zwykle przedstawiali swe tematy ze spokojnym
wyrazem  twarzy, reprezentujacym = raczej ideat niz
rzeczywistosc. Natomiast rzezbiarze hellenistyczni dazyli do
bardziej naturalnego przedstawienia emocji w najrozniejszych
stylach. W rzezbie portretowej stynne popiersie Aleksandra
Wielkiego dituta Lizypa uchwycilo pelne pasji marzycielstwo
mlodego wodza. Rzezba z Pergamonu nieznanego autora z III w.
p.n.e. upamictnia zwyciestwo Attalidow nad Gallami, ukazujac
pokonanego galijskiego wojownika przebijajgcego si¢ mieczem
nad ciatlem zony, zabitej celem uchronienia jej przed niewolq.
Scena ta przedstawia rozpacz i ofiarnos¢ wymagang przez
kodeks honorowy, przedkitadajacy samobojstwo nad hanbe
niewoli. Duzy obraz przedstawiajacy Aleksandra w bitwie



z Dariuszem takze podkresla ogromng koncentracje Aleksandra
i przerazenie Dariusza. Artysta, zapewne Filoksenos z Eretrii
lub Helena z Egiptu (Greczynka, jedna z pierwszych malarek
znanych z imienia), wykorzystal skrocong perspektywe i silny
Swiattocien celem wyrazenia emocji na ptotnie.

By w pelni docenic¢ jakosc¢ hellenistycznej rzezby, nie mozna
zapominac, ze tak jak wczesniejsze rzezby greckie, dziela te
malowano przy uzyciu jaskrawych kolorow. Tworzacy w IV w.
p.n.e. Praksyteles mial nawet mawiacC, ze jego najlepszymi
rzezbami sa .,te pomalowane przez Nikiasza”, czotowego
owczesnego malarza (Pliniusz Mlodszy, Historia naturalna, 35,
133). Sztuka hellenistyczna roznita si¢ od Kklasycznej swoim
kontekstem spolecznym. Dziela sztuki okresu klasycznego
zamawiane byly przez panstwa-miasta i przeznaczone do
publicznego eksponowania; zamawialy je bogate osoby
pragnace ofiarowac je swej polis. Obecnie rzezbiarze i malarze
coraz czesciej pracowali na zamowienie wladcow i cztonkow elit,
ktorzy pragneli zademonstrowac, ze ich artystyczne gusta nie
odbiegajg od gustow najwyzej postawionych osob w panstwie.
By odniesS¢ sukces, artysci musieli zatem zadowala¢ swoich
zamoznych patronow; rosngca liczba tematow w okresie
hellenistycznym byc¢ moze odzwierciedlata to, czego oczekiwali
krolowie, krolowe i cztonkowie elit. Ten nowy trend najlepie;j
oddaje rzezba, przedstawiajaca postaci ludzkie
W najrozniejszych pozach i sytuacjach, czesto w sytuacjach
prywatnych, co ponownie stanowito kontrast w porownaniu
z okresem Kklasycznym. Rzezbiarze hellenistyczni przedstawiali
tematy nieznane w poprzednich epokach: obcokrajowcow
uosabiajgcych honorowe czyny (jak umierajacy Gall), pijakow,
pokonanych atletow czy starcow. Szczegolnie ceniono kobiece
akty. Naga Afrodyta, wyrzezbiona przez Praksytelesa dla miasta
Knidos, stala si¢ tak znana, ze Nikomedes, krol Bitynii w Azji
Mniejszej, zaoferowal splate wszystkich dlugow miasta
w zamian za te¢ jedng rzezbe; mieszkancy Knidos jednak
odmowili.



Szczegolnie popularnym tematem w hellenistycznej rzezbie
byly alegoryczne postaci abstrakcyjnych idei. Posggi tego
rodzaju przedstawialy cechy tak roéznorodne jak pokoj czy
szalenstwo. Do tej samej tradycji nalezg nowozytne rzezby,
takie jak Statua Wolnosci w Nowym Jorku. Takze wspotczesna
architektura klasycystyczna nasladuje styl okresu
hellenistycznego, gdy architekci czesto Smiato tgczyli porzadki
dorycki i jonski w tym samym budynku oraz ozdabiali styl
koryncki kunsztownymi dekoracjami.

Nowe idee w filozofii 1 nauce

W okresie hellenistycznym grecka filozofia znacznie
powickszyla swo6j Kkrgg oddziatywania. Chociaz masy
pracujacych biedakow jak zwykle nie mialy ani czasu, ani
pieniedzy, by uczeszcza¢ na wyklady czy czytac¢ traktaty
filozoficzne, bardziej zamozni cztonkowie populacji coraz liczniej
zglebiali tajniki filozofii. Na atenskie wyklady Teofrasta (ok.
370-285 p.n.e.), najstynniejszego ucznia Arystotelesa,
przybywaly nawet dwa tysigce stuchaczy. WickszosS¢ o0sob
studiujacych filozofi¢ nadal stanowili mezczyzni, jednak kobiety
rowniez bywaly czlonkiniami grup towarzyszgcych danemu
filozofowi. Krolowie rywalizowali miedzy sobg, pragngc zachecic
stynnych myslicieli do zwigzania si¢ ze swym dworem, a greccy
osadnicy rozpowszechniali zainteresowanie filozofig jako
przewodniczka zycia w najdalszych zakgtkach hellenistycznego
Swiata. @ Badania  archeologiczne nad rzeka  Oksos
w  Afganistanie przyniosty odkrycie greckiego tekstu
filozoficznego oraz inskrypcje 2z poradami moralnymi,
przypisywane wyroczni Apollona w Delfach.

Spadlo zainteresowanie metafizykg. Zamiast tego filozofowie
zajmowali sie¢ materializmem, zaprzeczajac platonskiej
koncepcji duszy ludzkiej i odrzucajac wszelkie byty, ktorych
istnienia nie mozna byto stwierdzi¢ za pomocg zmystow. Celem
znacznej czesci filozoficznych dociekan byto uniezaleznienie



cztowieka od wplywow przypadku oraz innych problemow
terazniejszosci. Badania Swiata fizycznego coraz wyrazniej
uniezalezniatly sie od filozofii. Sama filozofia w okresie
hellenistycznym byta podzielona na trzy powigzane ze sobg
dziedziny: logike (proces odkrywania prawdy), fizyke
(podstawowe prawdy dotyczgce istnienia) oraz etyke (sposoby
osiggania szczescia 1 dobrostanu przez jednostke jako
konsekwencje logiki i fizyki). Najstawniejsza szkotg mysli
filozoficznej tego okresu byly epikureizm i stoicyzm, ktorych
doktryny mialy pozniej zyska¢ ogromng popularnos¢ wsrod
wyzszych klas Rzymu.

Poszczegolni filozofowie okresu hellenistycznego badali
w pewnym sensie to samo zagadnienie: Jak powinni zy¢ ludzie?
Poszczegolne filozofie proponowaty rozne drogi wiodgce do tego
samego celu: jednostki musza osiggnaé wewnetrzny spokoj
celem uniezaleznienia si¢ od czynnikow zewnetrznych. Ten cel
filozoficzny  miatl szczegolne znaczenie dla  Grekow,
doswiadczajgcych  przemian politycznych 1 spolecznych
towarzyszacych przejeciu wiadzy przez krolestwa macedonskie
i hellenistyczne. Sily zewnetrzne w postaci agresywnych krolow
pozbawily panstwa-miasta posiadanej przez nie niegdys
wolnosci; los panstw-miast i jednostek spoczywat teraz
w rekach odlegltych, niekiedy chimerycznych wtadcow. Bardziej
niz kiedykolwiek przedtem wydawato si¢, ze kierowanie ludzkim
zyciem zostato odebrane z rgk jednostek. Miato wiec sens — jesli
posiadato si¢ wystarczajacy majagtek - studiowanie wraz
z filozofami najlepszych odpowiedzi na te niepokojgce, nowe
warunki zycia w epoce hellenistyczne;j.

Epikureizm wzigl nazwe od imienia zatozyciela, Epikura (341-
271 p.n.e.), ktory swoich nasladowcow osiedlit w atenskim
domu z bujnym ogrodem (stagd nazwa tej nieformalnej szkoty
byt ogrod). Pod kierunkiem Epikura studiowanie filozofii
zyskalo nowa jakosc spoteczng, gdyz dopuscit do swojej grupy
niewolnikow i kobiety. Jego kochanka Leontion zastynetla
traktatem krytycznym wobec pogladow Teofrasta. Epikur



uwazal, ze ludzie powinni dgzy¢ do przyjemnosci, jednak
pojecie to rozumial nieco inaczej niz mogloby sie wydawac.
Glosil, ze prawdziwg przyjemnoscia jest ,brak przeszkod” ze
strony bolu i codziennych ktopotoéw, namietnosci i zadz zwyktej
ludzkiej egzystencji. Spokoj ducha zapewni¢ moglo spokojne
zycie wsrod przyjaciol, z dala od trosk codziennego swiata.
Nauki te stanowily powazne wyzwanie dla greckich ideatow
obywatelskich, ktore wymagaty od zamoznych mezczyzn brania
udzialu w zyciu publicznym panstwa-miasta, od kobiet zas
uczestnictwa w oficjalnych miejskich obrzedach religijnych.

Epikur nauczal, ze ludzie powinni przede wszystkim byc¢ wolni
od strachu przed Smiercig. Poniewaz, jak uczyli wczesniej
Demokryt i Leukippos, catla materia sktadata si¢
z mikroskopijnych atomoéw znajdujacych sie w ciggtym ruchu,
Smierc postrzegal jako bezbolesne rozdzielenie si¢ tworzgcych
cialo atomow. Co wiccej, cala wiedza ludzka moze byc
wylgcznie empiryczna, czyli pochodzic z doswiadczenia
i percepcji. Zjawiska rozumiane przez ludzi jako dzialania
bogow, takie jak piorun, nie wynikajg z nadprzyrodzonej
interwencji w sprawy swiata. Bogowie zyjg daleko w idealnej
harmonii i nie zwracajg uwagi na ludzi. Ludzie nie muszg
zatem obawiac si¢ bogow — ani za zycia, ani po Smierci.

Stoicy prezentowali odmienny, bardziej czynny poglad na
zycie jednostek. Zatozycielem stoicyzmu byt Zenon z Kitionu na
Cyprze (ok. 333-262 p.n.e.), jednak najwiecej dla uczynienia
zen Kkompletnego przewodnika zyciowego uczynitl Chryzyp
z Cylicji w Azji Mniejszej (ok. 280-206 p.n.e.). Stoicy uwazali, ze
ludzie powinni uczyni¢ swym zyciowym celem osiggniecie
doskonatosci. Oznaczato to uzyskanie harmonii z uniwersalng
naturg, racjonalng sitg boskiego pochodzenia, ktora rzadzita
calym istnieniem jako przeznaczenie. Droge do osiggniecia tej
harmonii dyktowa¢ powinny rozum oraz doswiadczenie, co
wymagato  ,idealnych”  cnot, takich  jak  rozsadek,
sprawiedliwos¢, odwaga 1 umiarkowanie. Wedlug stoikow
doktryny Zenona i Chryzypa dotyczyly tak mezczyzn, jak



i kobiet. W swojej kontrowersyjnej pracy O panstwie (Politeia),
zachowanej do naszych czasow jedynie we fragmentach, Zenon
glosit, ze w idealnym spoleczenstwie zarzgdzanym wedtug zasad
filozofii powinny istnie¢c jednolite, uniwersalne stroje,
zacierajgce niepotrzebne rozroznienia pomiedzy kobietami
a mezczyznami.

Przekonanie  stoikow, ze za  wszystkie wydarzenia
odpowiedzialne jest przeznaczenie, zrodzilo pytanie, czy ludzie
majg wolng wole. Siegajgc po jedno z najbardziej subtelnych
rozumowan zastosowanych do rozwigzania tego problemu,
stoicy doszli do wmniosku, ze ludzkie czyny majg znaczenie.
Stoik powinien zatem przeciwstawia¢ sie ztu, uczestniczac
w zyciu politycznym. Natura, sama w sobie dobra, nie
zapobiega istnieniu zta, poniewaz w przeciwnym razie
doskonalos¢ moralna bytaby pozbawiona wartosci. Wartosc
mialo zatem dagzenie do dobra, ale nie rezultat. Ponadto bycie
stoikiem oznaczato wyzbycie si¢ zadz i gniewu oraz spokojne
znoszenie przeciwnosci i nieszczeSC, w czym zawiera Si€
znaczenie uzywanego dzisiaj przymiotnika ,stoicki’. Dzieki
wytrzymatosci i samokontroli cztowiek mogt przezyc zycie
wielokrotnie, doktadnie w taki sam sposob — zdaniem stoikow
Swiat jest regularnie niszczony przez ogien i odradza si¢ z niego
na nowo.

Inne szkoty filozoficzne kontynuowaly mysl wczesniejszych
myslicieli, takich jak Platon i Protagoras. Inni, jak sceptycy czy
cynicy, podazali w rozbieznych kierunkach. Sceptycy zamierzali
doprowadzi¢ do podobnej niewzruszonosci co epikurejczycy,
kierowali si¢ jednak zupelnie innymi zatozeniami. Zgodnie
z doktrynami Pyrrona z Elidy na Peloponezie (ok. 360-270
p.n.e.) uwazali, ze uzyskanie wiedzy na temat czegokolwiek jest
niemozliwe, poniewaz ludzkie zmysty dostarczajg sprzecznych
informacji na temat Swiata. Wszystko, do czego zdolni sg
ludzie, to poleganie na wrazeniach i powstrzymywanie si¢ od
sgdzenia na temat rzeczywistosci. Mysl Pyrrona pozostawata
pod wplywem indyjskich ascetow, ktorych napotkat on w czasie



wyprawy Aleksandra, w Kktorej wzigl udziat. Podstawowe
zalozenie  sceptycyzmu  wykluczalo zatem = stworzenie
jakiejkolwiek spdjnej doktryny.



Niewielka figurka z brazu przedstawiajgca egipska bogini¢ Izyde w stroju greckim.
W okresie hellenistycznym jej kult zyskal ogromng popularnos¢ w Swiecie greckim.
Ceniono jej zwiazek z miloscia i sprawiedliwoscia, wymaganie od wiernych zycia
zgodnego z moralnoscia oraz matczyna mitos¢ wobec ludzi.

Cynicy ostentacyjnie odrzucali wszelkie konwenanse
normalnego zycia, zwlaszcza bogactwo i komfort. Ludzie
powinni dgzy¢ do zupelnej samowystarczalnosci zyciowej. To,
co naturalne, bylo dobre i mogto by¢ wykonywane przed ludzi
bez zadnego wstydu - zgodnie z tg ideg dopuszczalna byla
nawet publiczna defekacja czy wspotzycie plciowe. Kobiety
i mezczyzni mieli mie¢ pelng swobode w realizacji swoich
sklonnosci plciowych. Przede wszystkim jednak cynik powinien
gardzi¢ wszelkim zbytkiem i luksusowym zyciem. Okreslenie
.cyniczny”, czyli ,jak pies”, podsumowywalo ten ascetyczny
i niekonwencjonalny sposob zycia. Najstynniejszy ze wczesnych
cynikow, Diogenes z Synopy nad Morzem Czarnym (ok. 400 -
ok. 325 p.n.e.), mial rzekomo uzywac wylacznie pozyczonych
ubran - i to bardzo skgpych - i spa¢ pod golym niebem
w beczce. Niemal rownie stawna byla Hipparchia, cyniczka



dziatajaca w koncu IV w. p.n.e. Pewnego razu pokonala
w debacie oponenta imieniem Teodoros Ateista, uzywajac
nastepujacych argumentow, przywodzacych na mysl stawng
konfrontacje ojca z synem w Chmurach Arystofanesa: ,To, co
nie jest niesprawiedliwe, jezeli to czyni Teodor, nie moze byc
nazwane niesprawiedliwym, jezeli to czyni Hipparchia. Teodor
nie postepuje niesprawiedliwie, bijac sam siebie, wiec
i Hipparchia, bijac Teodora, nie postepuje niesprawiedliwie”
(Diogenes Laertios, Zywoty i poglady stawnych filozofow, s.
357).

W okresie hellenistycznym nauka korzystala z coraz
wiekszego dystansu dzielgcego ja od filozofii. Historycy nazwali
ten czas zlotym wiekiem nauki starozytnej. Do tego rozkwitu
mysli naukowej przyczynito sie wiele roznych czynnikow.
Wyprawa Aleksandra, na ktorag wzigt naukowcow, zwickszyla
wiedze o sSwiecie i pobudzata ciekawos¢ badawczg. Patronat
wladcow  hellenistycznych  dat naukowcom = mozliwosc
prowadzenia prac, zas zgromadzenie naukowcow w Aleksandrii
stworzytlo sSrodowisko naukowe umozliwiajagce nieustanng
wymiane idei, co w innym przypadku byloby niemozliwe
w czasach, gdy podrozowanie wcigz bylo bardzo trudne.
Najwickszych postepow dokonano w geometrii i matematyce.
Euklides, nauczajgcy w Aleksandrii okoto roku 300 p.n.e.,
dokonat rewolucyjnych postepow w swoich analizach
przestrzeni dwu- 1 trojwymiarowej. Slawa 1 uzytecznosc
geometrii Euklidesa trwa po dzis dzien. Archimedes z Syrakuz
(287-212 p.n.e.) byl arytmetycznym polimatg; obliczyt
przyblizong wartosc liczby ,pi” i opracowal sposoby obliczania
bardzo duzych liczb. Wynalazt tez hydrostatyke (nauke
o rownowadze ptynow) oraz urzgdzenia mechaniczne, takie jak
srubowy podnosnik do wznoszenia wody na wyzszy poziom.
Wspotczesne wyrazenie ,Eureka!” przypomina o pami¢tnym
okrzyku Archimedesa (.,eureka” znaczy ,znalaztem!”), gdy
rozwigzanie problemu przyszio mu do glowy w chwili, w ktorej
zanurzal si¢ w basenie (Witruwiusz, O architekturze ksigg



dziesiec, ks. 9, wstep 10).

Kunszt hellenistycznych matematykow przynosit korzysci na
polu badawczym, wymagajacym prowadzenia skomplikowanych
obliczen. Arystrach z Samos w poczatkach III w. p.n.e. jako
pierwszy zaproponowatl prawidtowy model uktadu stonecznego,
w ktorym ziemia krgzyta wokot stonca, uznawanego przezen za
wicksze i bardziej odlegle od ziemi, niz si¢ wydawato. Pozniejsi
astronomowie odrzucili heliocentryczny model Arystracha na
rzecz bardziej tradycyjnego modelu geocentrycznego, poniewaz
obliczenia proponowanej przezen orbity ziemi nie odpowiadaty
zaobserwowanym pozycjom cial niebieskich. Mialo ming¢ tysigc
osiemset lat, zanim stusznosS¢ modelu heliocentrycznego
potwierdzit polski astronom Mikotaj Kopernik (1473-1543 n.e.),
tworca nowozytnej astronomii. Eratostenes z Cyreny (ok. 275-
194 p.n.e.) byl pionierem geografii matematycznej. Obliczyt
obwod ziemi z zadziwiajacg dokltadnoscig, biorgc za wzor
dtugosc cienia rzucanego przez odlegte od siebie budowle takiej
samej wysokosci. Pozniejsi naukowcy, zwlaszcza astronom
i geograf Ptolemeusz pracujgcy w Aleksandrii w II w. n.e.,
udoskonalili opis Swiata naturalnego wypracowany przez
naukowcow hellenistycznych, ale ich podstawowe idee miaty
dominowac w mysli naukowej az do pojawienia si¢ nowoczesnej
nauki.

Nauka grecka byla mozliwie kwantytatywna, zwazywszy na
ograniczenia dokladnosci pomiarow wynikajace ze stanu
owczesnej techniki. Niemozliwe byto prowadzenie doktadnych
eksperymentow, poniewaz nie istnialy wowczas sposoby
dokonywania precyzyjnych pomiarow w bardzo krotkim czasie.
Mierzenie niewielkich iloSci materii takze byto praktycznie
niemozliwe. Duch wynalazczosci kwitl jednak mimo tych
ograniczen. Ktesibos z Aleksandrii, wspolczesny Arystrachowi,
projektowal machiny poruszane cisSnieniem powietrza. Poza
wynalezieniem pneumatyki zbudowal tez dzialajgcg pompe
wodng, organy wodne oraz pierwszy dzialajgcy zegar wodny.
Inny Aleksandryjczyk, Heron dziatajacy w I w. n.e.,



kontynuowal hellenistyczne tradycje, budujgc obrotowg sfere
napedzang parg. Wynalazek ten nie doprowadzit do powstania
maszyny parowej zapewne dlatego, ze owczesne rzemioslo nie
bylo w stanie dostarczy¢ odpowiednich metalowych rur,
mocowan i Srub. Wiele wynalazkow technicznych okresu
hellenistycznego znalazlo zastosowanie - tak jak dzieje si¢
i dzisiaj — na wojnie. Krolowie zatrudniali inzynierow do
projektowania poteznych katapult, wielopietrowych, ruchomych
wiez oblezniczych zdolnych przetamac fortyfikacje obleganego
miasta oraz wielkich okretow wojennych. Najstynniejszym
cywilnym zastosowaniem inzynierii byta budowa ponad
stumetrowej latarni morskiej na wyspie Faros u wejscia do
portu W Aleksandrii. Dzieki uzyciu zwierciadet
z wypolerowanego metalu plongcy na szczycie wiezy ogien
widoczny byt z odlegtosci wielu mil. Zadziwieni zeglarze uwazali
latarnie za jeden z cudow Swiata.

Duch postepu stymulujacy rozwodj hellenistycznej nauki
dziatat takze w medycynie. Nasilone kontakty miedzy Grekami
a ludami bliskiego wschodu umozliwily poznanie wiedzy
medycznej starych kultur Egiptu i Mezopotamii oraz dato
impuls dla lepszego zrozumienia trapigcych ludzi choréb. Okoto
roku 325 p.n.e. Praksagoras z Kos odkry! znaczenie pomiaru
ludzkiego tetna w diagnozowaniu chorob. Nieco pozniej Hierofil
z Chalcedonu dziatajacy w Aleksandrii zostal pierwszym
naukowcem zachodu studiujgcym anatomi¢ przez dokonywanie
sekcji ludzkich zwlok. Innym sukcesem hellenistycznych
medykow bylo odkrycie roli nerwoéw i systemu nerwowego.
Wiedza anatomiczna wyprzedzata jednak znajomosc¢ ludzkiej
fizjologii. Wczesniejsza idea, ze zdrowie zalezalo od rownowagi
czterech humorow w organizmie, dominowata takze w okresie
hellenistycznym. Osoba byta zdrowa — ,w dobrym humorze” —
tak dilugo, jak zawarte w ciele humory pozostawaty
w odpowiednich proporcjach. Poniewaz choroba miata byc
wynikiem zaburzenia rownowagi humorow, lekarze przepisywali
najrozniejsze srodki lecznicze, diete oraz C¢wiczenia majgce



rownowage te przywrocic. Lekarze uwazali tez, ze upuszczanie
pacjentom krwi moze pomoc humorom wroci¢c do rownowagi;
praktyka ta miala przetrwa¢ w medycynie az do XIX w. n.e.
Wiele chorob kobiecych diagnozowano jako skutek przesuniecia
macicy - jak wowczas btednie uwazano, organ ten
przemieszczat si¢ po ciele.

Zycie religijne hellenizmu

Roznicowanie si¢ wiedzy o Swiecie, charakteryzujgce okres
hellenistyczny, zbiegalo si¢ w czasie z rosngca roznorodnoscig
greckich praktyk religijnych. Tradycyjne wierzenia greckie
nadal byly bardzo popularne, pojawity si¢ jednak nowe, takie
jak kulty wuznanych za bogow panujacych Kkrolow,
odpowiadajgce zmienionym warunkom politycznym
i spolecznym. Wczesniejsze wierzenia lokalne, takie jak kult
greckiego boga zdrowia Asklepiosa czy mistyczny kult egipskiej
bogini Izydy, rozprzestrzenily si¢ na caty hellenistyczny swiat.
W wielu przypadkach wierzenia greckie oraz rodzime kulty
bliskowschodnie zaczely sie przenikac i przejmowac od siebie
poszczegolne obrzedy. To tgczenie si¢ tradycji bylo mozliwe,
poniewaz odmienne wierzenia wigzaly podobne zalozenia co do
sposobu radzenia sobie z troskami codziennego zycia. W innych
przypadkach wierzenia greckie i miejscowe po prostu istniaty
obok siebie. Mieszkancy wiosek w egipskiej prowincji Fajum
czcili na przyklad nadal swojego boga pod postacia krokodyla
i mumifikowali zmartych, jednoczesnie oddajgc czesc¢ takze
bogom greckim. Zgodnie z tradycjga politeizmu ci sami ludzie
mogli swobodnie oddawac czesc¢ starym i nowym bogom.

Roznorodne wierzenia wyznawane w swiecie hellenistycznym
taczyl istotny motyw filozoficzny: relacja pomiedzy jednostkg
oraz wszechwladng, nieprzewidywalng silg przypadku lub
szczescia. Religia grecka zawsze uwzgledniata te relacje, ale
chaos polityczny panujacy od czasu wojny peloponeskiej
prowadzil do rosngcej obawy przed tym, co nieprzewidywalne.



Rozwo0j astronomii ujawnil natomiast matematyczng precyzje,
z jakag poruszajg si¢ ciala niebieskie. Praktyka religijna musiata
zatem odnies¢ si¢ do rosngcej rozbieznosci miedzy
przewidywalnoscig sfery niebieskiej a bezksztaltnym chaosem
charakteryzujgcym egzystencje na ziemi. Jednym
z popularniejszych rozwigzan tego problemu bylo sieganie po
przepowiednie astrologiczne, dedukowane 2z ruchu ciat
niebieskich uznawanych za bostwa.

Innym rozwigzaniem proponujgcym wiernym ochrone przed
okrucienstwami przypadku bylo roznego rodzaju zbawienie
oferowane przez bostwa hellenistyczne. Jedng z form
bezpieczenstwa miata by¢ opieka poteznych wiadcow, wiadnych
chronic¢ ludzi ze wzgledu na nadany im boski status. Kulty
wladcow powstawaly w podziece dla dobroczyncow. Atenczycy
na przyklad dokonali deifikacji zyjacych Macedonczykow -—
Antygonosa i Demetriusza — w 307 r. p.n.e., po tym, jak ci
wreczyli miastu ogromne dary 1 przywrocili demokracje
(obalong pietnascie lat wczesniej przez innego macedonskiego
wodza). Jak wieckszos¢ kultow wiladcow, ten rowniez stanowit
odzwierciedlenie spontanicznej wdziecznosci i pochlebiania
rzagdzacym w nadziei na dalsza przychylnosc¢. Zgodnie
z macedonskimi zwyczajami wladcy z dynastii Antygonidow nie
byli czczeni jako bogowie we wlasnej ojczyznie, natomiast wiele
miast w panstwie Ptolemeuszy i Seleukidow wprowadzato kulty
swoich krolow i krolowych. (Wtadcy i wladczynie z dynastii
Ptolemeuszy byli uznawani za bogow zgodnie z tradycjami
starodawnej religii egipskiej). Inskrypcja umieszczona przez
egipskich kaptanow w roku 238 p.n.e. zwi¢zle opisuje cechy
boskiego krola i krolowej: ,Krol Ptolemeusz III i krolowa
Berenika, jego siostra i malzonka, Bostwa Opiekuncze (...)
sprawowali madre rzady (...), zas [po suszy] ofiarowali znaczng
czes¢ swych dochodow na ratunek ludnosci, 1 dzieki
sprowadzaniu zboza (...) ocalili mieszkancow Egiptu” (Austin,
The Hellenistic World, no. 271 = OGIS 56).

Inng ochron¢ oferowaly wyznawcom bostwa lecznicze.



Naukowa medycyna grecka odrzucata teorie
o nadprzyrodzonym pochodzeniu choréb i1 leczenia
przynajmniej od czasu utworzenia przez Hipokratesa szkoty
medycznej na wyspie Kos w koncu V w. p.n.e. Mimo to
w okresie hellenistycznym rosta popularnosc¢ kultu Asklepiosa,
syna Apollona, ktorego liczne swigtynie oferowaly leczenie
chorob i ran. Wierni proszacy o jego pomoc spali w specjalnych
dormitoriach w nadziei, ze bog we Snie przekaze im informacje¢
o koniecznej terapii. Zalecenia te obejmowaly glownie diete
i aktywnosc¢ fizyczna, jednak liczne inskrypcje fundowane przez
wdziecznych pacjentow swiadczg o cudownych uzdrowieniach,
a nawet zabiegach dokonywanych przez bostwo podczas snu.
Jedna z typowych inskrypcji glosi: ,Ambrozja z Aten byla Slepa
na jedno oko (...) drwila z niektorych lekow [opisanych
w  inskrypcjach umieszczonych  w swigtyni]  jako
niewiarygodnych (...) Gdy jednak zasne¢ta, wujrzala boga
stojgcego koto niegj (...) Otworzyt chore oko i wlal w nie lek. Gdy
dzien nastal, odeszta uleczona” (Austin, The Hellenistic World,
no. 146 = 1G 4 Sec. Ed. 1, no. 121.1V).

Inne wierzenia oferowaly wiedz¢ tajemng, stanowigcg klucz do
zbawienia za zycia i po Smierci. Jako ze codziennosc peina byta
niebezpieczenstw i wielu ludzi mtodo umierato, ochrona przed
fizycznymi zagrozeniami miata wigeksze znaczenie praktyczne od
dbania o dusz¢ czy los zmarlego w zaswiatach. W okresie
hellenistycznym religie coraz czesciej podkreslaty jednak
koniecznos¢ moralnego przygotowania si¢ do zycia po Smierci.
Z obu tych powodow nadal popularne byly Misteria
Eleuzynskie, popularnosc¢ zyskiwaly jednak rowniez mistyczne
kulty greckiego boga Dionizosa oraz szczegolnie egipskiej bogini
Izydy. Ta ostatnia, tak jak czczona w Syrii Atargatis czy
wyznawana we Frygii i Cylicji (Azja Mniejsza) Kybele (Wielka
Matka), byta boginig, ktorej kult rozprzestrzenit si¢ na niemal
wszystkie krance hellenistycznego swiata. Popularnosc¢ Izydy
wzrosta dzi¢ki patronatowi krola Ptolemeusza I, ktory utworzyt
oficjalne miejsce jej kultu w Aleksandrii. Przeksztalcit tez



egipskiego boga Ozyrysa na modle grecka jako Serapisa,
petnigcego role malzonka Izydy. Serapis mial ratowac przed
Smiercia w katastrofach morskich i od chorob. Kult Izydy
obejmowal skomplikowane rytualy zaczerpnicte =z religii
egipskiej przemieszanej z elementami greckimi. Stata si¢ ona
najpopularniejszg boginia w Swiecie Srodziemnomorskim.
Wyznawcy Izydy mieli nadzieje na osiggniecie osobistego
oczyszczenia oraz liczyli na pomoc bogini w przezwyciezeniu
demonicznego wptywu przypadku i szczescia.

Fakt, ze egipski kult Izydy osiggngl ogromng popularnosc
wsrod Grekow (a  pozniej takze Rzymian) rownolegle
z wyznawanymi nadal bostwami greckimi, jest najlepszym
dowodem na przenikanie si¢ kultur hellenistycznego swiata.
Rownie uderzajgce jest to, ze wielu Zydow przyjeto jezyk grecki
i wiele elementow greckiej kultury. Dziato si¢ to najczesciej
w zydowskich spotecznosciach poza samg Palestyng, jak
w Aleksandrii. Tam tez w poczatkach III w. p.n.e.
przettumaczono na greke Stary Testament, co miato nastgpic
na zyczenie Kkrola Ptolemeusza II. Zhellenizowani Zydzi
zachowali praktyki religijne i zwyczaje tradycyjnego judaizmu,
odmawiali takze czczenia greckich bogow, ale ich zycie stato si¢
.bardziej greckie”. Przemiany polityczne i kulturowe okresu
hellenistycznego wplynely takze na zycie Zydow pozostatych
w Palestynie. Region ten stanowil teren sporny pomiedzy
poteznymi panstwami Ptolemeuszy i Seleukidow; znajdowat si¢
w posiadaniu Ptolemeuszy w III w. p.n.e i Seleukidow w II w.
p.n.e. Obie dynastie pozwalaly Zydom na zachowanie
wewnetrznej] autonomii  pod przywodztwem — arcykaptana
w Jerozolimie. W II w. p.n.e. wsrod Zydow doszto do konfliktow
wewnetrznych o dopuszczalng skale wplywow  greckich
w tradycyjnym judaizmie. Seleukidzki wtadca Antioch IV (pan.
175-163 p.n.e.) interweniowal na rzecz skrajnie zhellenizowanej
frakcji judaizmu, ktora przejeta urzagd arcykaptanski. W roku
167 p.n.e. Antioch zmienit Swigtynie w Jerozolimie na
przybytek ku czci syryjskiego boga Baal Szamena, ktorego



wyznawal, i zakazal sprawowania tradycyjnych zydowskich
obrzedow, takich jak zachowywanie Szabatu i obrzezania. Bunt
wzniecony przez Jude Machabeusza po dwudziestopi¢cioletnich
zmaganiach przyniost Zydom wyzwolenie spod wtadzy
Seleukidow. Najstawniejszym wydarzeniem powstania
Machabeuszy bylo odzyskanie przez Zydow Swigtyni
w Jerozolimie i ponowne rozpoczecie w niej kultu zydowskiego
Boga, tryumf upamietniany przez Zydoéw do dzisiaj w Swiecie
Chanuka. Fakt, ze kultura grecka okazata si¢ atrakcyjna
przynajmniej dla czeSci posiadajacych starodawne tradycje
Zydow, stanowi namacalny dowod skutecznosci  jej
oddziatywania na ludnos¢ - cho¢ na pewno nie calg -
hellenistycznego swiata.

Wsrod elementow tworzacych roznorodnoS¢ owczesnego
Swiata bylo wiele nowosci. Powstanie krolestw zmienito mape
polityczng i  dynamike  spoleczng  greckiego  sSwiata.
Hellenistyczne krolowe cieszyly sie¢ wiekszym bogactwem
i wladza niz najwazniejsze Kkobiety greckiego Swiata
klasycznego. Filozofowie wypracowywali doktryny mysSlenia
i dziatania, ktore miaty przyniesc jednostkom osobisty spokoj
w pelnym zametu Swiecie. Naukowcy i lekarze dokonywali
nowych odkry¢; znacznie rozszerzyli wiedze o sSwiecie, chocC
niewiele wniesli do praktycznego zastosowania nauki. Rytuaty
i wierzenia nowych kultow religijnych miaty chroni¢ swych
wyznawcOow przed niebezpieczenstwami losu i zapewnic lepsza
lacznos¢ z bostwem. Wsrod tych przemian zachodzacych
w szerokim sSwiecie, do jakiego przeniesiona zostala grecka
kultura, podstawy codziennego zycia wiekszosci populacji
pozostaly niezmienione — wigzaly si¢ z pracg fizyczng, bieda,
niewolnictwem oraz ograniczonymi mozliwoSciami awansu
materialnego 1 spolecznego. Wickszos¢ ludzi, tak jak ich
przodkowie, spedzata czas w pracy na polach, w winnicach, na
pastwiskach, w zakladach rzemieslniczych i na targowiskach.
Elementy te byly niezmienne przez wickszoSC starozytnej
historii greckiej, o czym nie mozna zapominac¢, gdy mysli si¢



o wspaniatych osiggnieciach starozytnych Grekow. Nie mozna
dokonac ogolnej oceny starozytnej Grecji, nie biorgc pod uwage
obu aspektow jej historii.



Epilog: Koniec jako nowy poczatek



Zgodnie z podejsciem do |historii starozytnej Grecji
nakreslonym na poczatku tej ksigzki, wydaje si¢ zasadne
oprze¢ sie pokusie zamieszczenia w jej zakonczeniu
konkretnych wnioskow. Przede wszystkim, jak pisatem
w rozdziale pierwszym, historia grecka nie konczy si¢ na
okresie hellenistycznym. Po drugie, ramy objetoSciowe nie
pozwolily zajac¢ si¢ wnioskami i ocenami, jakie w odniesieniu do
wlasnej historii sformutowali sami Grecy. W moim przekonaniu
uczciwos¢ nakazuje historykom zwraca¢é uwage przede
wszystkim na to, co ludzie mowig sami o sobie. Dopiero
wzigwszy pod uwage ich punkt widzenia, wolno prezentowac
wyniki wlasnych przemyslen. W tej ksigzce nie ma na to
miejsca.

Przede wszystkim jednak pragne zacheci¢c czytelnikow do
poswiecenia czasu na wypracowanie wlasnych wnioskow dzieki
wyjsciu poza te sSwiadomie skrotowa i wybiorcza narracje.
Sposobem na rozpoczecie tych wartosciowych poszukiwan — by
ponownie podkreslic slowa z pierwszego rozdzialu - bedzie
siegniecie do zrodet antycznych i studiowanie ich jako
kompletnych prac, a nie we fragmentach wyrwanych z ich
pelnego kontekstu. Kolejnym krokiem moze bycC siegniecie po
wspolczesne opracowania historyczne. Jak zauwazyt pami¢tnie
Pauzaniasz, niemal wszystko w dziejach starozytnej Grecji jest
tematem sporow. Tak wtasnie powinno by¢ w przypadku
kultury, ktora traktowala wszelka ludzka dziatalnos¢ - od
polityki przez sport az po mitosc¢ — jako rywalizacje. Dotyczyto to
nawet wnioskow wycigganych przez Grekow na temat ich
wlasnej historii, co widzimy u Strabona, autora prac
geograficznych i etnograficznych, piszgcego w I w. n.e. Byt to
punkt zwrotny w historii europejskiej, jako ze bylo juz



oczywiste, ze Imperium Rzymskie nie bedzie efemerydg. Rownie
oczywiste bylo tez, ze Grekom nie uda si¢ odzyskac
niepodleglosci  politycznej 1 miedzynarodowego statusu
utraconego na rzecz Rzymian.

W jednym z {ragmentow Strabon uzywa ostrego jezyka
przeciwko innym greckim autorom, ktorzy jego zdaniem
niewlasciwie piszg o .prawych i szlachetnych barbarzyncach”
porownywanych z Grekami. Przeciwstawial im jako znacznie
lepsze wlasne prace, w ktorych zaskakujgco bezposrednio mowi
o szkodliwych skutkach szerzenia kultury greckiej na inne
ludy: ,Nasz sposob zycia zainicjowal zmiany na gorsze niemal
wsrod wszystkich, przynoszac przyjemnosci i luksusy oraz
niezliczcone wymowki dla zdobywania coraz wigcej i wiecej,
i tylko po to” (Geografia, C 301 = 7.3.7). By¢ moze Strabon
krytykowat pozostatych Hellenow, gdyz ograniczenie greckich
wplywow w Swiecie napelnito go zgorzknieniem. By¢ moze
staral si¢ po prostu zyska¢ kilka dodatkowych punktow
w rywalizacji z innymi autorami. W kazdym razie fragment ten
przypomina nam, ze starozytni Grecy nie wahali si¢ krytycznie
oceniac wilasnej kultury.

Niezaleznie od motywacji sklaniajgcej Strabona do
dokonywania krytycznej oceny kultury greckiej, fakt, ze to
uczynil, przypomina nam o wolnosci stowa, jaka szczycili si¢
starozytni Grecy. Najistotniejszym elementem tej wolnosci byta
dla Grekow mozliwos¢ mowienia ludziom tego, co niekoniecznie
musialo si¢ im podobac¢. Wydaje mi si¢ to godne zapami¢tania
dla tych, ktorzy sg gotowi podjac przynoszacy satysfakcje
wysitek badania zrodet, jako ze wowczas zyskaja mozliwosc
wyciggania wartosciowych wnioskow, opartych na wnikliwej
i pokornej refleksji nad starozytnymi tekstami. Wykonanie tej
pracy pozwala takze na najbardziej nawet zdecydowane
odrzucanie cudzych wnioskow, ktore uznaja za bledne. Dzieje
osiggniec i niepowodzen starozytnych Grekow zawierajg nadal
mnostwo niewiadomych. Fakt ten nie powinien zniechecac,
a wrecz przeciwnie — popychac czytelnikow do samodzielnego



zaglebiania si¢ w to zagadnienie i do swobodnego rywalizowania
ze Strabonem, ze mnag, i z kazdym innym autorem piszacym
o starozytnej Grecji w formulowaniu i wyrazaniu witasnych
wnioskow na temat historii, z ktorej tak wiele pozostato z nami
po dzis dzien.



Bibliografia

Aeschines, Aeschines, przet. Chris Carey. Austin: University of
Texas Press 2000 (zawiera Mowy).

Ajschylos, Tragedie, przet. Stefan Srebrny. Krakow: Homini
2005.

Ajschylos, Dzieje Orestesa, przet. Jan Kasprowicz. Lwow:
Towarzystwo Wydawnicze 1908.

Alcaeus, zob. Greek Lyric: An Anthology in Translation (1996).

Alcidamas, The Works and Fragments, przet. J. V. Muir.
London: Bristol Classical Press 2001.

Alcman, zob. Greek Lyric: An Anthology in Translation (1996).

Anaxagoras zob. The First Philosophers (2000).

Anyte, zob. Sappho’s Lyre (1991).

Apollonios z Rodos, Wyprawa Argonautow po zlote runo
(Argonautika), przet. Emilia Zybert-Pruchnicka. Wroctaw:
Wydawnictwo Uniwersytetu Wroctawskiego 2012.

Appian z Aleksandrii, Historia Rzymska, t. 1-2, przel. Ludwik
Piotrowicz. Wroctaw: Ossolineum 1957.

Archilochus zob. Greek Lyricc An Anthology in Translation
(1996).

Arystofanes, Gromiwoja, przel. Edmund Cig¢glewicz. Krakow:
Gebethner i sp. 1910; www.wolnelektury.pl

Arystofanes, Ptaki, przel. Artur Sandauer. Warszawa: PIW
1965.



Arystofanes, Zaby, przet. Artur Sandauer. Warszawa: PIW
1956.

Arystoteles, Dziela wszystkie, t. I-VII, Warszawa: PWN 1990-
2003.

Arrian, Wyprawa Aleksandra Wielkiego, przet. Hanna Gesztoft-
Gasztotd. Wroclaw: Ossolineum 1963 (repr. Warszawa:
DeAgostini 2004).

Atenajos, Uczta medrcow, przel. Krystyna Bartol, Jerzy
Danielewicz. Poznan: Wydawnictwo Poznanskie 2010, 2012.
Atthidographers, The Story of Athens: The Fragments of the
Local Chronicles of Attika, przet. Philip Harding. London:

Routledge 2008.

Callimachus, The Poems of Callimachus, przet. Frank Nisetich.
Oxford: Oxford University Press 2001.

Chrysippus, zob. The Stoics Reader (2008).

Clement, Miscellanies. The Ante-Nicene Fathers: Translations of
the Fathers Down to A.D. 325, vol. 2, Peabody: Hendrickson
1994, s. 299-567.

Critias, zob. The Older Sophists (1972), s. 241-270.

Curtius Rufus, Quintus, The History of Alexander, przel. John
Yardley. London: Penguin Books 2004.

Democritus, zob. The First Philosphers (2000).

Demosthenes, Demosthenes, vol. 1-7, Cambridge: Harvard
University Press 1930-1949.

Demostenes, Wybor mow, przet. Romuald Turasiewicz,
Wroctaw-Warszawa: Ossolineum 2005.

Didymus, Didymos on Demosthenes, przel. Philip Harding,
Oxford: Clarendon Press 2006.

Diodorus Siculus, Library of History, przel. C. H. Oldfather, vol.
1-12. Cambridge: Harvard University Press 1933-1967.

Diodorus Siculus, The Persian Wars to the Fall of Athens, Books
11-14.34 (480-401 p.n.e.), przel. Peter Green. Austin:
University of Texas Press 2010.

Diogenes Laertios, Zywoty i poglady stynnych filozofow.
Warszawa: Wyd. Nauk. PWN 2012.



Dissoi Logoi [Podwojne argumenty], zob. The Older Sophists
(1972).

Epicurus, The Epicurus Reader: Selected Writings and
Testimonia, przet. Brand Inwood, L. P. Gerson. Indianapolis:
Hackett 1994.

Euclid, Elements, przet. Thomas L. Heath. New York: Dover
1956.

Eurypides, Tragedie: Alkestis; Medea; Hippolytos; Trojanki;
[jon, przel. Jerzy Lanowski. Warszawa: PIW 1967.

Eurypides, Tragedie: Cyklop; Hekabe; Andromacha; Oszalaly
Herakles; Helena; Orestes, przel. Jerzy Lanowski. Warszawa:
PIW 1972.

Excerpta de insidis. The First Philosophers: The Presocratics and
the Sophists, przet. Robin Waterfield. Oxford: Oxford
University Press 2000.

Fragment of Old Comedy, przet. lan C. Storey. Cambridge:
Harvard University Press 2011.

Gorgias, zob. The First Philosophers (2000); The Older Sophists
(1972).

Greelk Elegiac Poetry: From the Seventh to the Fifth Centuries
b.c., przet. Douglas E. Gerber. Cambridge: Harvard University
Press 1999.

Greek Lyric, przel. David A. Campbell, vol. 1-5. Cambridge:
Harvard University Press 1982-1993.

Greek Lyric: An Anthology in Translation, przet. Andrew M.
Miller. Indianapolis: Hackett 1996.

Liryka starozytnej Grecji, przet. Wtodzimierz Appel i in. Rozne
wydania, np. Warszawa-Poznan: PWN 1996.

Hecataeus, Brill's New Jacoby. Platne repozytorium
internetowe, tekst grecki 2z angielskim przekladem:
http:/ /referenceworks.brillonline.com/browse/brill-s-new-
jacoby

The Hellenistic Philosophers, vol. 1: Translations of the Principal
Sources, with Philosophical Commentary; vol. 2: Greek and
Latin Texts with Notes and Bibliography, red. A. A. Long, D. N.



Sedley. Cambridge: Cambridge University Press 1987; zawiera
fragmenty O Paristwie.

Hellenistic Poetry: An Anthology, przel. Barbara Hughes Fowler.
Madison: University of Wisconsin Press 1990.

Herodot, Dzieje, przet. Seweryn Hammer. Warszawa: Czytelnik
2004.

Hezjod, Narodziny bogow (Theogonia), Prace i dni, Tarcza, przet.
Jerzy Lanowski. Warszawa: Proszynski i S-ka 1999.

Hippocrates, Hippocratic Writings, przet. J. Chadwick i in.
London: Penguin Books 1983.

Homer, Iliada, przel. Kazimiera Jezewska. Wroctaw:
Ossolineum 1986.

Homer, Odyseja, przel. Lucjan Siemienski. Wroclaw:
Ossolineum 1965.

Hymnoi homirikoi czyli Hymny homeryckie, przet. Wtodzimierz
Appel. Torun 2001

Horace, The Complete Odes and Epodes, przel. David West.
Oxford: Oxford University Press 1997.

Isaeus, Isaeus, przet. Michael Edwards. Austin: University of
Texas Press 2007.

Isocrates, Isocrates I, przel. David Mirhady, Yun Lee Too.
Austin: University of Texas Press 2000.

Isocrates, Isocrates II, przet. Terry L. Papillon. Austin:
University of Texas Press 2004.

Justin, Cornelius Nepos and Eutropios, przel. John Selbey
Watson. London: H. G. Bohn 1853.

Ksenofont, Historia grecka, przet. Witold Klinger. Wroclaw:
Ossolineum 1958, repr. Warszawa: De Agostini 2004.

Ksenofont, Pisma sokratyczne: Obrona Sokratesa.
Wspomnienia o Sokratesie. Uczta, przel. Leon Joachimowicz.
Warszawa: PIW 1967.

Ksenofont, Ustrgj polityczny Sparty, przet. Andrzej Zinkiewicz
1 in. Warszawa: Instytut Historyczny UW 2008,
http:/ /repozytorium.lectorium.edu.pl/handle/item/800

Ksenofont, Wyprawa Cyrusa, przel. Wladystaw Madyda.



Warszawa: Czytelnik 2003.

Leucippus, zob. The First Philosophers, 2000.

Libanius, Orations,

Lucian, Selected Dialogues, przet. C. D. N. Costa. Oxford:
Oxford University Press 2005.

Lysias, Lysias, przel. S. C. Todd. Austin: University of Texas
Press 2000.

Menander, The Plays and Fragments, przel. Peter Brown.
Oxford: Oxford University Press 2001.

Mimnermos, zob. Liryka starozytnej Grecji.

Moiro, zob. Sappho’s Lyre (1991).

Nicolaus of Damascus, Brill's New Jacoby. Platne repozytorium
internetowe, tekst grecki 2z angielskim przekladem:
http:/ /referenceworks.brillonline.com/browse /brill-s-new-
jacoby

Nossis, zob. Sappho’s Lyre (1991).

The Older Sophists: A Complete Translation by Several Hands of
the Fragments in Die Fragmente der Vorsokratiker edited by
Diels-Kranz with a New Edition of Antiphon and Euthydemus,
red. Rosamund Kent Sprague. Columbia: University of South
Carolina Press 1972.

Palatine Anthology, The Greek Anthology, przet. W. R. Paton,
vol. 1-5. Cambridge: Harvard University Press 1925-1927.

Antologia Palatynska, wybral, przet. i oprac. Zygmunt Kubiak.
Warszawa: LSW 1992.

Pauzaniasz, Na olimpijskiej biezni i w boju. Z Pauzaniasza:
Wedrowki po Helladzie ksiegi V, VI i IV, przel. Janina
Niemirska-Pliszczynska. Wroctaw: Ossolineum 1968.

Pauzaniasz, U stop boga Apollona. Z Pauzaniasza: Wedrowki po
Helladzie ksiegi VIII, IX, X, przel. Janina Niemirska-
Pliszczynska, Henryk Podbielski. Wroctaw: Ossolineum 1989.

Pauzaniasz, W swiatyni i w micie. Z Pauzaniasza: Wedrowki po
Helladzie ksiegi I, II, III i VII, przel. Janina Niemirska-
Pliszczynska. Wroctaw: Ossolineum 1973.

Philemon, The Fragments of Attic Comedy After Meineke,



Bergk, and Kock, przel. J. M. Edmonds. Leiden: Brill 1957-
1961.

Platon, Dialogi, t. 1-2, przel. Wiadystaw Witwicki. Kety: Wyd.
Antyk 1999.

K. Pliniusza Starszego Historyi naturalnej ksigg XXXVII, przet.
Jozef Lukaszewicz, t. 1-10. Poznan: Ksi¢garnia i drukarnia J.
Lukaszewicza 1845 (http://polona.pl)

Plutarch, Zywoty stawnych mezow, przet. Mieczystaw Brozek, t.
1-3. Wroctlaw: Ossolineum repr. Warszawa: De Agostini 2004-
2006.

Plutarch, Moralia: wybor pism filozoficzno-popularnych, przet.
Zofia Abramowiczowna. Wroctaw: Ossolineum 1954, repr.
Warszawa: De Agostini 2005.

Pollux, Onomasticon. Angielskiego tlumaczenia brak. XIX-
wieczne wydanie greckie: Iulii Pollucis Onomasticon ex
recensione Immanuelis Bekkeri, Berlin: F. Nikolai 1846, jest
dostepne online jako darmowy e-book na Google Books.

Polibiusz, Dzieje, t. 1, przet. Seweryn Hammer. Wroctaw:
Ossolineum 1957, t. 2, przet. Seweryn Hammer, Mieczystaw
Brozek. Wroctaw: Ossolineum 1962.

Posidippus, The Fragment of Attic Comedy After Meineke, Bergk,
and Kock, przetl. J. M. Edmonds. Leiden: Brill 1957-1961.

Protagoras, zob. The First Philosophers (2000), The Older
Sophists (1972).

Safona, zob. Liryka starozytnej Grecji.

Solon, zob. Liryka starozytnej Grecji.

Antologia tragedii greckiej. Ajschylos, Sofokles, Eurypides,
przel. Stefan Srebrny, Kazimierz Morawski, Jerzy Lanowski.
Krakow: Wydawnictwo Literackie 1989.

Stobaeus, Anthology. Angielskiego tlumaczenia brak. XIX-
wieczne wydanie greckie: loannis Stobaei Anthologium, vol. 1-
5, red. Curtius Wachsmuth, Otto Hense, Berlin: Weidmann
1884-1912, jest dostepne online jako darmowy e-book na
Google Books.

The Stoics Reader: Selected Writings and Testimonia, przet.



Brad Inwood. Indianapolis: Hackett 2008.

Strabo, Geography, przel. Horace Leonard Jones, vol. 1-8.
Cambridge: Harvard University Press 1960-1970.

Theocritus, Idylls, przel. Anthony Verity. Oxford: Oxford
University Press 2002.

Teognis, zob. Liryka starozytnej Grecji.

Theophrastus, Characters, przet. Jeffrey Rusten. Cambridge:
Harvard University Press 2003.

Theopompus, Brill's New Jacoby. Platne repozytorium
internetowe, tekst grecki 2z angielskim przekladem:
http:/ /referenceworks.brillonline.com/browse/brill-s-new-
jacoby

Tukidydes, Wojna peloponeska, przel. Kazimierz Kumaniecki.
Warszawa: Czytelnik 1988.

Tyrtajos, zob. Liryka starozytnej Grecji.

Vitruvius, Ten Books on Architecture, przet. Ingrid D. Rowland.
New York: Cambridge University Press 1999.

Xenophanes, zob. The First Philosophers (2000).

Zenon z Kition, zob. The Stoics Reader (2008).

Zbiory zrodetl

W ksigzkach zawarto tlumaczenia starozytnych zrodet
ulozonych w porzadku chronologicznym lub tematycznym.

Austin Michael, The Hellenistic World from Alexader to the
Roman Conquest. A Selection of Ancient Sources in Translation.
Cambridge: Cambridge University Press 2006.

Crawford Michael, Whitehead David, Archaic and Classical
Greece: A Selection of Ancient Sources in Translation.
Cambridge: Cambridge University Press 1983.

Davison Claire Cullen, Pheidias: The Sculptures and Ancient
Sources. London: Institute of Classical Studies 2009.

Dillon Matthew, Garland Lynda, Ancient Greece: Social and



Historical Documents from Archaic Times to the Death of
Alexander. London: Routledge 2010.

Emlyn Jones C. J., The Ionians and Hellenism: A Study of the
Cultural Achievement of Early Greek Inhabitants of Asia Minor.
London: Routledge&Kegan Paul 1980.

Irby-Massie Georgia L., Keyser Paul T., Greek Science of the
Hellenistic Era: A Sourcebook. London: Routledge 2002.

Kearns Emily, Ancient Greek Religion: Sources and Documents.
Cambridge: Cambridge University Press 1990.

Letkowitz Mary R., Fant Maureen B., Women’s Life in Greece
and Rome: A Source Book in Translation. Baltimore: Johns
Hopkins University Press 2005.

Pollitt J. J., The Art of Ancient Greece: Sources and Documents.
Cambridge: Cambridge University Press 1990.

Pritchard James B., Ancient Near Eastern Texts Relating to the
Old Testament. Princeton: Princeton University Press 1969.

Rhodes P. J., The Greek City-States: A Source Book. Cambridge:
Cambridge University Press 2007.

Rhodes P. J., Osborne Robin, Greek Historical Inscriptions: 404-
323 BC. New York: Oxford University Press 2003.

Robinson Eric W., Ancient Greek Democracy: Readings and
Sources. Malden: Blackwell 2004.

Rusten Jeffrey (red.), The Birth of Comedy: Texts, Documents,
and Art from Athenian Comic Competitions, 484-280, przet.
Jeffrey Henderson. Baltimore: Johns Hopkins University
Press 2011.

Samons Loren J., Athenian Democracy and Imperialism.
Boston: Houghton Mifflin 1998.

Opracowania wspolczesne

Wspolczesna literatura dotyczaca historii starozytnej Grecji
jest ogromna, miedzynarodowa i wielojezyczna. Niniejszy
ograniczony wybor obejmuje prace w jezyku angielskim



dotyczace tematow zawartych w niniejszej ksigzce. Czytelnik
nie powinien zakltadac¢, ze prace te zawierajg ostateczne
ustalenia i wnioski ani ze zgadzam si¢ z nimi w calosci.

Acton, Lord (John Emerich Edward Dalberg), Historical Essays
and Studies, red. J. N. Figgis, R. V. Laurence. London:
Macmillan 1907.

Adkins A. W. H., Moral Values and Political Behaviour in Ancient
Greece: From Homer to the End of the Fifth Century. London:
Chatto&Windus 1972.

Balot Ryan, Greed and Injustice in Classical Athens. Princeton:
Princeton University Press 2001.

Biers William, The Archaeology of Greece. An Introduction.
Ithaca: Cornell University Press 1996.

Blundell Sue, Women in Ancient Greece. Cambridge: Harvard
University Press 1995.

Boardman John, The Parthenon and Its Sculptures. Austin:
University of Texas Press 1985.

Boedeker Deborah, Raaflaub Kurt (red.), Democracy, Empire,
and the Arts in Fifth-Century Athens. Cambridge: Harvard
University Press 1998.

Borza Eugene N., Before Alexander: Constructing Early
Macedonia. Claremont: Regina Books 1999.

Bosowrth A. B., Conquest and Empire: The Reign of Alexander
the Great. Cambridge: Cambridge University Press 1988.

Bosworth A. B., Alexander and the East: The Tragedy of
Triumph. Oxford: Oxford University Press 2004.

Bowden Hugh, Mystery Cults of the Ancient World. Princeton:
Princeton University Press 2010.

Briant Pierre, From Cyrus to Alexander: A History of the
Persian Empire. Winona Lake: Eisenbrauns 2002.

Briant Pierre, Alexander the Great and His Empire: A Short
Introducton, przel. Amelie Kuhrt. Princeton: Princeton
University Press 2010.

Buckler John, Beck Hans, Central Greece and the Politics of



Power in the Fourth Century BC. Cambridge: Cambridge
University Press 2008.

Bundrick Sheramy D., Music and Image in Classical Athens.
Cambridge: Cambridge University Press 2005.

Burkert Walter, Greek Religion: Archaic and Classical, przet.
Johan Raffan. Oxford: Blackwell 1985.

Cambridge Ancient History, vol. 1-7. Cambridge: Cambridge
University Press 1970-1994.

Camp John McK, The Athenian Agora: Excavations in the Heart
of Classical Athens. London: Thames & Hudson 1992.

Cartledge Paul, The Spartans: The World of the Warrior-Heroes
of Ancient Greece. Woodstock: Overlook Press 2003.

Cartledge Paul, Alexander the Great: The Hunt for a New Past.
London: Macmillan 2004.

Castleden Rodney, Mycenaeans. London: Routledge 2005.

Chadwick John, Linear B and Related Scripts. Berkeley-Los
Angeles: University of California Press 1987.

Cherry Kevin M., Plato, Aristotle, and the Purposes of Politics.
New York: Cambridge University Press 2012.

Cline Eric H., The Oxford Handbook of the Bronze Age Aegean.
Oxford: Oxford University Press 2010.

Cohen David, Law, Sexuality, and Society: The Enforcement of
Morals in Classical Athens. Cambridge: Cambridge University
Press 1991.

Cohen Edward E., Athenian Economy and Society: A Banking
Perspective. Princeton: Princeton University Press 1992.

Cosmopoulos Michael B. (red.), The Parthenon and Its
Sculptures. Cambridge: Cambridge University Press 2004.

Crane Gregory, Thucydides and the Ancient Simplicity: The
Limits of Political Realism. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 1998.

Cunliffe Barry (red.), Prehistoric Europe: An Illustrated History.
Oxford: Oxford University Press 1998.

Dalby Andrew, Siren Feasts: A History of Food and Gastronomy
in Greece. London: Routledge 1996.



Davidson James N., The Greeks and Greek Law: A Radical
Reappraisal of Homosexuality in Ancient Greece. London:
Weidenfeld & Nicolson 2007.

Demand Nancy H., The Mediterranean Context of Early Greek
History. Malden: Wiley-Blackwell 2011.

Dickinson Oliver, The Aegean Bronze Age. Cambridge:
Cambridge University Press 1994.

Dickinson Oliver, The Aegean from Bronze Age to Iron Age:
Continuity and Change Between the Twelfth and Eighth
Centuries BC. London: Routledge 2006.

Dillon Sheila, Ancient Greek Portrait Sculpture: Contexts,
Subjects, and Styles. New York: Cambridge University Press
2006.

Donlan Walter, The Aristocratic Ideal in Ancient Greece:
Attitudes of Superiority from Homer to the End of the Fifth
Century B.C. Lawrence: Coronado Press 1980.

Dougherty Carol, Prometheus. London: Routledge 2006.

Dowden Ken, Livingstone Niall, A Companion to Greek
Mythology, Malden: Wiley-Blackwell 2011.

Easterling P. R., Muir J. V. (red.), Greek Religion and Society.
Cambridge: Cambridge University Press 1985.

Ebbinghaus Susanne, Gods in Color: Painted Sculpture of
Classical Antiquity, Arthur M. Sackler Museum, Sept. 22,
2007 - Jan. 20, 2008. Cambridge: Harvard University Art
Museums 2007.

Ehrenberg Margaret, Women in Prehistory. Norman: Oklahoma
University Press 1989.

Ferguson John, Morals and Values in Ancient Greece. Bristol:
Bristol Classical Press 1989.

Ferrari Gloria, Alcman and the Cosmos of Sparta. Chicago:
University of Chicago Press 2008.

Figueira Thomas J., Mess Contributions and Subsistence at
Sparta, ,Transactions of the American Philological
Association” 114, 1984, s. 87-109.

Fisher N. R. E., Slavery in Classical Greece. London: Bristol



Classical Press 1993.

Forsyth Phyllis Young, Thera in the Bronze Age. New York: P.
Lang 1999.

Foxhall Lin, Olive Cultivation in Ancient Greece: Seeking the
Ancient Economy. Oxford: Oxford University Press 2007.

Fredal James, Rhetorical Action in Ancient Athens: Persuasive
Artistry from Solon to Demosthenes. Carbondale: Southern
[llinois University Press 2006.

Fredricksen Rune, Greek City Walls of the Archaic Period, 900-
480 BC. Oxford: Oxford University Press 2011.

Gagarin Michael, Writing Greek Law. Cambridge: Cambridge
University Press 2008.

Garland Robert, Daily Life of the Ancient Greeks. Westport:
Greenwood Press 2009.

Golden Mark, Children and Childhood in Classical Athens.
Baltimore: Johns Hopkins University Press 1990.

Green Peter, Alexander the Great and the Hellenistic Age.
London: Weidenfeld & Nicolson 2007.

Green Peter, The Hellenistic Age: A Short History. New York:
Modern Library 2008.

Grethlein Jonas, The Greeks and Their Past: Poetry, Oratory
and History in the Fifth Century BCE. Cambridge: Cambridge
University Press 2010.

Gruen Erich S., Heritage and Hellenism: The Reinvention of
Jewish Tradition. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 1998.

Guthrie W. K. C., A History of Greek Philosophy, vol. 1-6.
Cambridge: Cambridge University Press 1962-1981.

Hansen Morgens Herman, Polis: An Introduction to the Ancient
Greek City-State. Oxford: Oxford University Press 2006.

Hanson Victor Davis, The Western Way of War: Infantry Battle
in Classical Greece. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 2000.

Henderson Jeffrey, The Demos and Comic Competition, (w:)

Nothing to Do with Dionysus? Athenian Drama in Its Social



Context, J.Winkler, F. Zeitlin (red.). Princeton: Princeton

University Press 1990, s. 271-313.

Herrmann John J., Kondeleon Christine, Games for the Gods:
The Greek Athlete and the Olympic Games. Boston: MFA
Publications 2004.

Holleran Claire, Pudsey April (red.), Demography and the
Graeco-Roman World: New Insights and Approaches.
Cambridge: Cambridge University Press 2011.

Holt Frank Lee, Last World of the Golden King: In Search of
Ancient Afghanistan. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 2012.

Howe Timothy, Pastoral Politics: Animals, Agriculture, and
Society in Ancient Greece. Claremont: Regina Books 2008.

Hughes Alan, Performing Greek Comedy. Cambridge:
Cambridge University Press 2011.

Hughes Bettany, The Hemlock Cup: Socrates, Athens, and the
Search for the Good Life. New York: Knopf 2011.

Hurwit Jeffrey M., The Art and Culture of Early Greece, 1100-
480 BC. Ithaca: Cornell University Press 1987.

Hurwitt Jeffrey M., The Acropolis in the Age of Pericles.
Cambridge: Cambridge University Press 2004.

Jouanna Jacques, Hippocrates. Baltimore: Johns Hopkins
University Press 1999.

Kraay Colin M., Archaic and Classical Greek Coins. Berkeley-
Los Angeles: University of California Press 1976.

Krentz Peter, The Battle of Marathon. New Haven: Yale
University Press 2010.

Kuhrt Amelie, Sherwin-White Susan (red.), Hellenism in the
East: The Interaction of Greek and Non-Greek Civilizations
from Syria to Central Asia after Alexander. Berkeley-Los
Angeles: University of California Press 1987.

Kukre Leslie, Coins, Bodies, Games, and Gold: The Politics of
Meaning in Archaic Greece. Princeton: Princeton University
Press 1999.

Langdon Susan Helen, Art and Identity in Dark Age Greece,



1100-7000 B.C.E. Cambridge: Cambridge University Press
2008.

Levi-Strauss Claude, Totemism, przet. Rodney Needham.
Boston: Beacon Press 1963.

Lewis John, Solon the Thinker: Political Thought in Archaic
Athens. London: Duckworth 2006.

Lissrrague Francois, Greek Vases: The Athenians and Their
Images, przet. Kim Allen. New York: Riverside Book 2001.

Llewellyn-Jones Lloyd (red.), Women’s Dress in the Ancient
Greek World. London: Duckworth 2002.

Long A. A., Hellenistic Philosophy: Stoics, Epicureans, Sceptics.
Berkeley-Los Angeles: University of California Press 1986.

Loomis William T., Wages, Welfare Costs, and Inflation in
Classical Athens. Ann Arbor: University of Michigan Press
1998.

MacDowell Douglas M., The Law in Classical Athens. Ithaca:
Cornell University Press 1978.

Mallory J. P., In Search of the Indo-Europeans: Language,
Archaeology and Myth. London: Thames & Hudson 1989.

Manning J. G., The Last Pharaohs: Egypt Under the Ptolemies,
305-30 B.C. Princeton: Princeton University Press 2010.

Marincola John (red.), Greek and Roman Historiography.
Oxford: Oxford University Press 2011.

Martin Luther, Hellenistic Religions: An Introduction. New
York: Oxford University Press 1987.

Martin Richard P., Myths of the Ancient Greeks. London:
Penguin Books 2003.

Martin Thomas R., Herodotus and Sima Qian: The First Great
Historians of Greece and China. A Brief History with
Documents. Boston: Bedford Books 2009.

Martin Thomas R., Blackwell Christopher W., Alexander the
Great: The Story of an Ancient Life. New York: Cambridge
University Press 2012.

Middleton Guy D., The Collapse of Palatial Society in LBA
Greece and the Postpalatial Period. Oxford: Archaeopress



2010.

Mikalson Jon D., Ancient Greek Religion. Malden: Wiley-
Blackwell 2010.

Miller Stephen G., Ancient Greek Athletics. New Haven: Yale
University Press 2004.

Mirto Maria Serena, Death in the Greek World: From Homer to
the Classical Age, przel. A. M. Osborne. Norman: University of
Oklahoma Press 2012.

Missiou Anna, Literacy and Democracy in Fifth-Century
Athens. Cambridge: Cambridge University Press 2011.

Mohen dJean-Pierre, Eluere Christian, The Bronze Age in
Europe. New York: Harry N. Abrams 2000.

Morris Ian, Burial and Ancient Society: The Rise of the Greek
City-State. Cambridge: Cambridge University Press 1989.

Morrison John S., Coates J. F., Rankov N. B., The Athenian
Trireme: The History and Reconstruction of an Ancient Greek
Warship. Cambridge: Cambridge University Press 2000.

Murray William M., The Age of Titans: The Rise and Fall of the
Great Hellenistic Navies. New York: Oxford University Press
2012.

Niels Jenifer, Women in the Ancient World. Los Angeles: J. Paul
Getty Museum 2011.

Nielsen Thomas Heine, Olympia and the Classical Hellenic
City-State Culture. Copenhagen: Det Kongelige Danske
Videnskabernes Selskab 2007.

Nixon Lucia, Price Simon, The Size and Resources of the Greek
Cities, (w:) The Greek City: From Homer to Alexander, red.
Oswyn Murray, Simon Price. Oxford: Clarendon Press 1990,
s. 137-170.

Nussbaum Martha C., The Fragility of Goodness: Luck and
Ethics in Greek Tragedy and Philosophy. Cambridge:
Cambridge University Press 1993.

Oakley John H., Sinos Rebecca H., The Wedding in Ancient
Athens. Madison: University of Wisconsin Press 1993.

Ober dJosiah, Democracy and Knowledge: Innovation and



Learning in Classical Athens. Princeton: Princeton University
Press 2008.

Osborne Robin, Pots, Trade, and the Archaic Greek Economy.
LAntiquity” 70, 1996, s. 31-44.

Osborne Robin, Greece in the Making, 1200-479 BC. London:
Routledge 2009.

Padgett Michael J., The Centaur’s Smile: The Human Animal in
Early Greek Art. Princeton: Princeton University Art Museum
2003.

Parker Robert, Athenian Religion: A History. Oxford: Clarendon
Press 1996.

Parker Robert, On Greek Religion. Ithaca: Cornell University
Press 2011.

Patterson Cynthia B., The Family in Greek History. Cambridge:
Harvard University Press 1998.

Pomeroy Sarah B., Spartan Women. New York: Oxford
University Press 2002.

Powell Anton, Athens and Sparta: Constructing Greek Political
and Social History from 478 BC. London: Routledge 2001.

Preziosi Donald, Aegean Art and Architecture. Oxford: Oxford
University Press 1999.

Price Simon, Religions of the Ancient Greeks. Cambridge:
Cambridge University Press 1999.

Pritchard David M. (red.), War, Democracy and Culture in
Classical Athens. Cambridge: Cambridge University Press
2010.

Raaflaub Kurt A., The Discovery of Freedom in Ancient Greece,
przel. Renate Franciscono. Chicago: Univeristy of Chicago
Press 2004.

Raaflaub Kurt A., Ober Josiah, Wallace Robert W. (red.),
Origins of Democracy in Ancient Greece. Berkeley-Los
Angeles: University of California Press 2007.

Rawlings Louis, The Ancient Greeks at war. Manchester:
Manchester University Press 2007.

Reden Sitta von, Money in Classical Antiquity. Cambridge:



Cambridge University Press 2010.

Renfrew Colin, Before Civilization: The Radiocarbon Revolution
and Prehistoric Europe. Cambridge: Cambridge University
Press 1979.

Rihil Tracey Elizabeth, Greek Science. Oxford: Oxford
University Press 1999.

Robinson Eric W., Democracy Beyond Athens: Popular
Government in the Greek Classical Age. Cambridge:
Cambridge University Press 2011.

Roisman Joseph (red.), Bril's Companion to Alexander the
Great. Leiden: Brill 2003.

Ruffell I.A., Politics and Anti-Realism in Athenian Old Comedy:
The Art of the Impossible. Oxford: Oxford University Press
2011.

Sallares Robert, The Ecology of the Ancient Greek World.
Ithaca: Cornell University Press 1991.

Samon Loren J. (red.), The Cambridge Companion to the Age of
Pericles. Cambridge: Cambridge University Press 2007.

Sandars N. K., The Sea Peoples: Warriors of the Ancient
Mediterranean, 1250-1150 B.C. London: Thames & Hudson
1978.

Scarre Christopher, Stetoff Rebecca, The Palace of Minos at
Knossos. New York: Oxford University Press 2003.

Scheidel Walter, Demography and Sociology, (w:) Oxford
Handbook of Hellenic Studies, red. George Boys-Stones,
Barbara Graziosi, Phiroze Vasunia. Oxford: Oxford University
Press 2009, cz. 4, rozdz. 54.

Schofield Louise, The Mycenaeans. Los Angeles: J. Paul Getty
Museum 2007.

Schwartz Adam, Reinstating the Hoplite: Arms, Armour and
Phalanx Fighting in Archaic and Classical Periods. Stuttgart:
Franz Steiner 2009.

Scott Michael, Delphi and Olympia: The Spatial Politics of
Panhellenism in the Archaic and Classical Periods.
Cambridge: Cambridge University Press 2010.



Seaford Richard, Money and the Early Greek Mind: Homer,
Philosophy, Tragedy. Cambridge: Cambridge University Press
2007.

Sherwin-White Susan, Kuhrt Amelie, From Samarkhand to
Sardis: A New Approach to the Seleucid Empire. Berkeley-Los
Angeles: University of California Press 1993.

Shipley Graham, The Greek World After Alexander, 323-30 BC.
London: Routledge 2000.

Sommerstein Alan H. (red.), Brill's Companion to the Study of
Greek Comedy. Leiden: E. J. Brill 2010.

Stansbury-O’Donnell Mark, Vase Painting, Gender, and Social
Identity in Archaic Athens. New York: Cambridge University
Press 2006.

Steiner Deborah, Images in Mind: Statues in Archaic and
Classical Greek Literature and Thought. Princeton: Princeton
University Press 2001.

Stewart Andrew F., Classical Greece and the Birth of Western
Art. Cambridge: Cambridge University Press 2008.

Stoneman Richard, The Ancient Oracles: Making the Gods
Speak. New Haven: Yale University Press 2011.

Strauss Barry, The Battle of Salamis: The Naval Encounter
That Saved Greece — and Western Civilization. New York:
Simon & Schuster 2004.

Strauss Barry, The Trojan War: A New History. New York:
Simon & Schuster 2006.

Stuttard David, Power Games: Ritual and Rivalry at the Ancient
Greek Olympics. London: British Museum Press 2011.

Swaddling dJudith, The Ancient Olympic Games. Austin:
University of Texas Press 2008.

Thorley John, Athenian Democracy. London: Routledge 2004.

Todd S. C., The Shape of Athenian Law. Oxford: Clarendon
Press 1993.

Treister M. Ju, Trade in Metals in the Greek World. From
Archaic into the Hellenistic Epoch. ,Bulletin of the Metals
Museum” 18, 1992, s. 29-43.



Tsetskhladze Gocha R. (red.), Greek Colonisation: An Accound
of Greek Colonies and Other Settlements Overseas, vol. 1-2.
Leiden: Brill 2006-2008.

Valvanes Panos, Games and Sanctuaries in Ancient Greece:
Olympia, Delphi, Isthmia, Nemea, Athens. Los Angeles: J.
Paul Getty Museum 2004.

Vasunia Phiroze, The Gift of the Nile: Hellenizig Egypt from
Aeschylus to Alexander. Berkeley-Los Angeles: University of
California Press 2001.

Wees Hans von, Greek Warfare: Myths and Realities. London:
Duckworth 2004.

Weiberg Erika, Thinking the Bronze Age: Life and Death in
Early Helladic Greece. Uppsala: Uppsala University 2007.

Wickkiser Bronwen L., Asklepios, Medicine, and the Politics of
Healing in Fifth-Century Greece: Between Craft and Cult.
Baltimore: Johns Hopkins University Press 2008.

Worman Nancy, Abusive Mouths in Classical Athens.
Cambridge: Cambridge University Press 2008.

Worthington lan, Philip II of Macedonia. New Haven: Yale
University Press 2008.

Wrenhaven Kelly L., Reconstructing the Slave: The Image of the
Slave in Ancient Greece. Bristol: Bristol Classical Press 2012.
Wycherly W. E., How the Greeks Built Cities. New York: Norton

1976.



POLECAMY ROWNIEZ:

THOMAS R. MARTIN

STAROZYTNY

RZYM

OD ROMULUSA DO JUSTYNIANA

Niezwykla i dramatyczna historia o tym, jak mata, staba osada stala si¢ potega
rzadzaca Srodziemnomorskim swiatem.

~Starozytny Rzym” to jedyna na rynku polskim ksigzka oferujgca tak kompleksowe
spojrzenie na cywilizacje, ktora wptyneta na bieg dziejow.



	Spis treści
	Podziękowania
	Nota o cytatach, źródłach i datach
	Wykaz skrótów
	Wstęp
	Początki historii starożytnej Grecji
	Od Indoeuropejczyków do Mykeńczyków
	Wieki ciemne
	Okres archaiczny
	Oligarchia, tyrania i demokracja
	Od wojen perskich do Ateńskiego Związku Morskiego
	Kultura i społeczeństwo Aten w okresie klasycznym
	Wojna peloponeska i jej skutki dla Aten
	Od wojny peloponeskiej do Aleksandra Wielkiego
	Epoka hellenistyczna
	Epilog: Koniec jako nowy początek
	Bibliografia

