

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

## Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

## Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/

": Slav 68 30, 15-5-



Bought with the income of
THE
SUSAN A.E.MORSE FUND
Established by
WILLIAM INGLIS MORSE
In Memory of his Wife



Harvard College Library



 1.1.1.





## ANTONI POTOCKI

## SZKICE I WRAŻENIA LITERACKIE

(H. SIENKIEWICZ. WŁ. ST. REYMONT. IG. DĄBROWSKI. ST. ŻEROMSKI. W. SIEROSZEWSKI. K. TETMAJER. J. KASPROWICZ. ANT. LANGE I INNI).

LWÓW — NAKŁADEM TOWARZYSTWA. WYDAWNICZEGO — 1903.

# Slav 6830.155

HARVARD UNIVERSITY LIL Y SEP 28 1962 wie żen bec

noś zaż sto tw

ni pt

gi tę

n d

KRAKÓW. – DRUK W. L. ANCZYCA I SPÓŁKI.

## OD AUTORA.

Wydając w jednym tomie te rozproszone po wielu pismach w ciągu kilku lat szkice i wrażenia — ulegam nie samej tylko autorskiej wobec własnych utworów pieczolowitości.

Mniemam, że pomiędzy krytykiem a publicznością jego zachodzić powinien związek ścisły, zażyły. Taki tylko związek bodaj w pewnym stopniu uchronić może czytelnika od zbyt łatwych w sprawie sądu i wrażenia literackiego nieporozumień. Krytyk rozwija się, uczy, postępuje lub cofa w swej pracy; pisarze, o których głos zabiera, zmieniają się, przekształcają, potężnieją lub upadają. Ten ustawiczny tok przemian, stanowiący atmosferę samą wszelkiego dzieła tworzenia, jest źródłem nieporozumień pomiędzy krytykiem a publicznością, tam zwła-

szcza, gdzie krytyk szczególnie upodobał twórczość żyjących, ową falę «niewierną a tak wierną», odźwierciadlającą w sobie duszę współczesną. Wtedy zmieniają się nieustannie perspektywy i ustosunkowania literackie; nowe dzieło przynosi nową prawdę o autorze lub o społeczności. Nie kategoryczne formułki, nie martwe kanony, lecz słowa protestu albo uwielbienia cisną się na usta każdemu, kto w fali tej sam się czuje żywym nie umarłym.

Krytyk do swoich autorów powraca, zmienia kat widzenia, gdy oni lub otoczenie ich się zmienia. Niekiedy warto dla jednej błyskawicy twórczej, na chwilę rozświetlającej horyzont literacki, oderwać się od pracy systematycznej i w jednej jakiejś improwizacyi wypowiedzieć wszystko, co błyskawica w duszy obudziła. Niekiedy warto, pozostawiwszy na uboczu rys zasadniczy pisarza, zająć się badaniem jakiejś jego naleciałości, jakiegoś zboczenia, w którem się na chwilę streścił duch czasu.

I w ten sposób — w pielgrzymkach i powrotach, wśród starć i zaprzeczeń, w szczegółach i w ujęciach zasadniczych — formuje się w krytyku jego o sobiste widzenie epoki.

Otóż, jeżeli krytyk pragnie być zrozumianym przez swego czytelnika do głębi, jeśli sprawę

tego zrozumienia się wzajemnego szanuje — wówczas, podając przed oczy ogółu sam tok swojej pracy, jak powstawała i formowała się — prawdziwie bliższym będzie swego celu, niż gdyby ad hoc napisał «syntetyczną» książkę.

Tej zażyłości pomiędzy sobą, a swoim czytelnikiem pragnątem i pragnę. W niej bowiem, zdaniem mojem, tkwi jedyna wartość literatury krytycznej. Upadają formuły i przepisy estetyczne, zmieniają się same podstawy sądu — pozostaje człowiek o takim, a nie innym składzie umysłu, sentymentu, o takich, a nie innych rozterkach, pragnieniach. I wartość wszelkiego sądu estetycznego da się mierzyć jedynie w świetle takiego całokształtnego obcowania krytyka z czytelnikiem, który go sobie obrał za powiernika.

Dlatego to rozproszone swoje szkice i wrażenia zebrałem w tym tomie jakkolwiek dziś pisząc o tych samych tematach — niewątpliwie o każdym napisałbym inaczej. Żadnegobym z tych szkiców nie przepisał, choć żadnegobym się nie zaparł. Przynoszą one jednak echa niedalekiej bardzo przeszłości — i właśnie, zdaniem mojem, ta ich «cechowość» może mieć pewną wartość dla czytelnika.

Przeważna większość tych «szkiców» po-

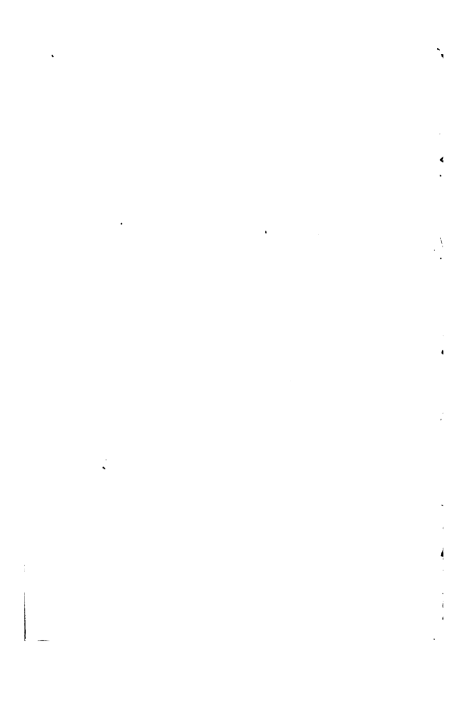
jawiła się w druku między 1890 a 1900 rokiem, dając wyraz prądom czy porywom literackim, zaprzątającym nas w owym czasie. Już «wrażenia« przynoszą znaczne poprawki do «szkiców», jako pisane nieco później. Ale sama nieobecność w tym tomie autorów takich, jak Przybyszewski, Wyspiański, Miriam, nadaje mu jakiś ton... wczorajszy. Niech to służy za miarę bystrego prądu twórczości naszej w kilku ostatnich latach. Bardzośmy dużo i mocno przeżyli w tych imionach.

Co się tyczy tych, którzy się w tomie znaleźli — to wielu z nich — że to przeważnie o «młodych» była mowa — zmieniło się, dojrzało, ukształtowało. Jednak nie zaparłbym się, powtarzam, istoty tych sądów i wrażeń, a czasem nawet — tak mi się zdaje — niektóry z tych wizerunków przynosi rys zasadniczy, silniej, wyrażniej zaakcentowany w rozmachu twórczości młodzieńczej, niż go dziś w bledszych i kompromisowych kopiach pisarza, kopijującego siebie samego, odnajdujemy.

Jeszcze jedno: nigdy autor tych szkiców nie powodował się przy ich pisaniu jakimkolwiek względem ubocznej, bądź osobistej, bądź redakcyjnej natury. Choć w różnych pismach je drukował — nie naginał nigdy ich tonu do

programu pisma, krępując się co najwyżej rozmiarami — nigdy zastrzeżeniami co do zupełnej, bezwzględnej szczerości. Tę właśnie szczerość spowiedniczą wrażeń pragnąłbym w tomie niniejszym ofiarować kolu swych czytelników na zadatek zażyłości w dalszej pracy.

SZKICE.



## HENRYK SIENKIEWICZ.

Tuzin kartek z tytułem «Henryk Sienkiewicz». i z rozpoczetem, a urwanem zdaniem zalega mi stól. Czuję lekką gorączkę, trochę mi schnie w gardle, jak kiedy czasem ma się wypowiedzieć jakieś bardzo ważne i stanowcze słowa do bardzo drogiej osoby. Jednocześnie przychodzi mi swawolna myśl, że gdybym tak teraz, w tej chwili mógł uściskać Sienkiewicza, to nawet gotówbym skwitować z artykułu. Czuję oto poprostu, że on — ta kochana głowa jest jakis ogromnie mily i taki bardzo mój... przez chwilę raduję się Sienkiewiczowską grą określeń, a potem walczę z tym nastrojem i chce się doprowadzić do porządku - to znaczy przejrzeć notatki i cytaty, przygotowane do pracy, rozdzielić je systematycznie i zabrać się spokojnie do pracy...

SZKICE LITERACKIE.

I nagle olśniewa mnie świadomość, że przecież ten właśnie nastrój, z którym napróżno walczę, jest moją indywidualną prawdą o Sienkiewiczu i że wszelkie systematyczne rozdzielanie, jeśli nawet całkiem tej prawdy nie zatraci, to zawsze coś z niej uroni. I że o tym pisarzu, z którym się obcowało przez tyle lat i tak serdecznie, można przecież i nawet należy napisać raz, nie zaglądając już do cytat i notatek, lecz improwizując niejako o nim z własnej duszy, z tego, co tam się skrystalizowało dokoła niezatartych zgłosek: Henryk Sienkiewicz?...

I.

I przedewszystkiem – który z tych kryształów skupia w sobie najpotężniejszą grę promieni – jaki utwór sienkiewiczowski najsilniej tkwi w mojej duszy?

Jak kiedy orzeł, piorunowi podobny, uderzy na lecące stado łabędzi, a one pierzchają na wsze strony i wkrótce on sam tylko zostaje i płynie w podniebiu, tak przed oczyma duszy pierzchają i znikają (na czas niedługi) widzenia różnych utworów Sienkiewicza przed tem jedynem widzeniem Trylogii. (Ta budowa z grecka Sienkiewiczowskiej przenośni jest prawie reminiscencyą z niego). Tłum widziacel, a raczej za-

stęp zastępów i jakiś chorał olbrzymi przystaniają myśl, silącą się jednem ogarnięciem objąć całość pracy Sienkiewiczowskiej. W wyobraźni jest jakby dzień sądu, bo tłum tłoczących się w niej zdarzeń i postaci jest istotnie niebywały. Ale oto przez ten tłum przedziera się ku przodowi ów zbrojny lud, ów pelen chrzęstu pancerny hufiec. Czyni się nad głową jakiś szum i szelest, jakby właśnie nadlatywała gromada orłów — to Trylogia.

Konno, zbrojno, rojno, jak na pospolite ruszenie, jawi się ten tłum szlachecki. Ich harców wzrok nawet nie potrafi ścigać, pamięta tylko nieopisaną rozkosz tego zamętu barw jaskrawych i bogatych, jak w obrazie Matejkowskim. A oto, gdzieniegdzie w tym tłoku kolorowym i kotłującym, miga jakaś znajoma twarz. Ówdzie nieopodal dzbana drga uśmiechem geba Zagloby - tam rysuje się ostro surowy kontur Podbipięty – tam mały rycerz wywija szabelką – tam zbrojny rycerz wspiera się na mieczu: to Skrzetuski, takich widziałeś przy grobowcach rycerskich; - Kmicic, i Rzędzian, i Roch Kowalski: Laudańscy, a przed tym stalowym wałem rycerstwa z niepokryta głowa, w srebrnych blachach, tak właśnie jakby zstąpił ze starego portretu do trylogii, bulawą w bok podparty - hetman Jarema. Wieją delie, chwieją się buńczuki, szumią skrzydła husaryi, huczy jakiś gwar rubaszny,

bucha z tego tłumu ogromny zgiełk. I widzenie rozwija się jakby na nieprzejrzanem błoniu w szyk bojowy, całe w kłębach purpurowej i złotej kurzawy, ponad którą płyną w jasnej gloryi sztandary...

Gdzież na świecie jest drugi taki obraz? Gdzie drugie takie widzenie, jak widzenie całości Trylogii? Pod tym względem, pod względem potęgi plastyki, kolorytu, rysunku i malowniczego rzutu całości nic równego nie znam. To podobno wszyscy już powiedzieli, a jednak nie sposób pójść dalej, nie powtórzywszy tego od siebie.

Iest przecież w tem dziele coś innego, niż to genialne malowidło - jest jakaś głąb' nie wszystkim — niestety — odsłaniająca się i coś, co spaja w jedną całość tę powódź zdarzeń i ludzi. Prawda, że niema tu architektonicznie wymęczonej budowy, którą nużą zresztą wielkie nawet dzieła (Salambo np.). Ale nie jest to również pusta gonitwa awantur, jak u Dumas'a w dobrej polowie pracy. Tu każdy epizod ma swoją wartość dla akcyi - jaką? Tu w tym tłumie bohaterów, gdzie, jak niektórzy twierdzą, brak jednego bohatera dla jedności dzieła, niema ani jednego intruza, ani jednej postaci pożyczonej lub sfalszowanej. Zagłoba niech sobie przypomina Falstafa, wolno mu, ale Falstaf jest w każdym calu anglo-sasem, a Zagłoba kichnać nawet nie potrafi inaczej, jak po szlachecku. A takich ludzi, prawdziwych ludzi, tu nie przeliczyć: Skrzetuski, Wołodyjowski, Kmicic, Bohun, Oleńka, Kurcewiczowa, Czarnecki, Azya, Tuhaj-bej, Chmielnicki — jakiż to poczet! Możnowładcy i królewięta, statyści i dwór przy królu, czerń na rynku, hufce pancernych, fraucymery, zaścianki szlacheckie, rojne zamki i klasztory, grody oblężone, armie naprzeciw siebie stojące, województwa, prowincye całe z wysokości sokolego lotu widziane — to treść Trylogii! Byłażby to cała Polska ówczesna?

Biadają niektórzy, że wśród tej wspaniałości i bogactwa niesłychanego życia pominiętą została całość, jedność dzieła, bo brak ma być ogniskującej to wszystko postaci i brak jednoplanowej akcyi w dziele. I otóż zdaje mi się, że i taka postać ogniskowa i taka jedność akcyi w Trylogii jest zachowaną. Postać ta nie ma rysów Kromwela, Napoleona ni Mahometa, bo ich niema w tej historyi. Ale ponad tą powodzią ludzi i zdarzeń ja widzę wyraźnie wstające widmo — aż nadto znajome nam z dziejów. I jest ta postać żywotna lub niemocna wraz z narodem, jeśli sama nie stanowiąca narodu, to stanowiąca o losach jego, we wszystkiem w dziejach naszych konieczna, obecna, wszechwładna.

Postacia ta jest szlachetczyzna, g m i n s z l ac h e c k i.

Sienkiewicz dał nam to nie w formie symbo-

licznego bohatera, lecz postawił przed oczy nasze sam ten gmin w całej swej niemal liczebności, we wszystkich swoich odmianach i tak w całość powiązany, jak się sam wiązał w dziejach. Za tę śmiałość prawie bezprzykładną można go wielbić. Ja wolę takie dzieło wskrzeszenia, takie szerokie pojęcie artystycznej twórczości od wszelkiej bohateromanii i symbologii.

Jaki bohater — taka akcya. Skarżą się niektórzy, że w Trylogii tyle burd, tyle epizodów brzmiących, jak dykteryjka, że wieje stamtąd coś lekkomyślnego. To wszystko rzeczywiście znajdzie się w Trylogii. Śmiesznemby było twierdzić, że ona jest tak harmonijna, jak grecka kolumna.

Ale ta lekkomyślność jest tu wzięta w jakimś niesłychanie odczutym dyapazonie z lekkomyślnością tych szaławiłów, skłonnych do poświęceń, rycerzy skłonnych do hultajki, którymi się roił cały wielki świat szlachecki. Dla mnie lekkomyślność ta i pewna, że tak powiem, przeciętność akcyi jest tu czemś genialnem. Wszakże są tu i wiekopomne podniesienia ducha, jakie zdolen zaimprowizować geniusz tłumu — jak Zbaraż, jak ocknięcie się pod Szwedem — są i straszliwe upadki owej zbiorowej postaci szlacheckiej, jak sromotna zdrada powszechna pod Ujściem. Ale, że na ogół akcya ta się rozpierzcha i znów kleci w tysiącu epizodów, toż właśnie tak być powinno. Wszakże to tak — nie

inaczej - takimi szlakami od zaścianka do zaścianka, od magnata do magnata, z wojenki na wojenkę, wodził się po swych ziemiach ów pokumany i spowinowacony, waśniący się i przyiaźniacy z krańca w kraniec rzeczypospolitej bohater zbiorowy – gmin szlachecki. Wszakże to tak szła z nim rzemiennym dyszlem jego epopeja - pół naszej historyi. Tak rozumiem bohatera i akcyę Trylogii, a jest mi nawet rzeczą obojetna, czy tak rozumiał autor. I taka Trylogia nie jest zapewne epopeją narodową, bo szlachta przecież nie była narodem, ni dzieje jej -- epopeja. Ale jest to jakby powieść gminno-szlachecka, w której zmartwychwstał nieomal sam ów gmin. Stanowi to, zdaniem mojem, genialnie odczuty i wykonany zamiar artystyczny.

Przedtem jeszcze, nim zda się sobie sprawę z ogromu tej pracy, myśl, jak dziecko napierające się sekretu zabawki, radaby dociec, czem taka praca stanęła, jaką jest jej geneza? Odpowiedź na to samemu sobie zwykle się jakąś znajduje — bo taka potrzeba ducha. Co do mnie odtrącam tu przedewszystkiem wszelką, maniactwem trącącą, myśl oglądania się na wpływy obce. Walter-Scott, Dumas, Flaubert wpłynął zapewne, ale także Homer lub Dante, Ariosto czy Rabelais, albo — proszę się nie gniewać — Mayne Reid, Fenimor Cooper. Wszyscy naraz i żaden więcej niż inni, a najmniej — obcy pisarze hi-

storyczni. Nie wierzę tu we wpływy obce przedewszystkiem dlatego, że my się niczego od obcych w powieści historycznej nie nauczymy. U nas powieść historyczna stała sie niemal od poczatku zjawiskiem tak samorodnem i koniecznem, że nie było prawie polskiego pisarza, którvby na jakiś sposób jej nie próbował. Nie bede tlumaczył przyczyn, bo są jasne. W mistrzowstwie zaś artyzmu historycznego także nikomu od początku nie ustępujemy. Tu warto wskazać przyczyne, zdaniem mojem, główna. Jest nia ta okoliczność, że w umiłowanej przez nas przeszłości znaleźliśmy już mistrzów jej powieściowego odtworzenia. Mistrzami tymi są nasi pamiętnikarze. U Paska, Jerlicza, u Obuchowicza czy Michałowskiego, we fragmentach o Pulaskim - zawsze i wszędzie na tych kartach pożółkłych drga taka pełnia życia, plastyki, taki tam koncept, taka barwa, jędrność mowy, że Niemcaby jeszcze to nauczyło rozumieć koloryt epoki. Są też i inni mistrze nad mistrzami, chrzczący nas od pół wieku z ducha. Mówię o wielkich naszych romantykach. Oni to z jasnowidzenia własnego wydobyli światło, które z końca do końca rozświetliło całość naszych dziejów. Oni dali pierwszy ton i pierwszy nastrój. I znowu trzeba powiedzieć, że obcyby jeszcze, rozczytawszy się w nich, zdołał zrozumieć ducha epoki i ducha narodu. To

daje genezis całkowita, bo z formy i nastroju, iakby z ciała i z duszy, naszej powieści historycznej. I tego dość, by poteżny talent twórczy, dobywszy z siebie własną moc i miłość, stworzył arcydzielo powieści historycznej, jakiego żaden naród nie posiada. Chciałoby sie jeszcze zapytać, dlaczegóż ten potężny talent podjał sie tego zadania? – Może dlatego, że był właśnie potęźny, może dlatego, że w tych czasach gryzie nas taka nieznośnie szara bieda, że uczuł konieczność rzucenia przed oczy zbiedzonym tej purpury dziejów? Ale jest jeszcze jedna okoliczność, która mogła oddziałać właśnie na tego rodzaju człowieka i właśnie w tej epoce. Mogła się ona stać w dziele poczęcia Trylogii ta kropla kwasu, która w rozczynie chemicznym wywołuje krystalizacyę.

Sienkiewicz, jak wiemy, jest obdarzony talentem iście malarskim — musi więc być na wszelki efekt malarski nadzwyczaj wrażliwym.

Otóż epoka, w której talent jego dojrzewał, była szczególniejszym zbiegiem okoliczności, tryumfem polskiego malarstwa. I co więcej: malarstwo to, jak ongi poezya, zabłysło właśnie w formie malarstwa historycznego. Brandt, Matejko, Kossak darzyli publiczność polską-zaporożcami, pancernymi, skrzydlatą husaryą, dawną wojenką, purpurą historyi. Pomiędzy temi malowidłami, a malowidłem Trylogii, widzę wielkie

pokrewieństwo ducha i formy, jakże większe, niż między Trylogią, a wszystkimi razem wpływami literackimi obcych! Po trosze i pisarz i malarze ulegli wspólnej tęsknocie do jasnych barw, w owej szarej codzienności rzadkich — po trosze zaś może pisarz zapatrzył się na obrazy swem okiem prawie — malarskiem. To pewna, że ten ciekawy okres rozkwitu naszego malarstwa dostarczy więcej niż się spodziewamy komentarzy do życia literackiego epoki...

Bywały dzieła w naszej literaturze, które wywoływały niezmierne zainteresowanie ogółu dzieła niejednakiego kalibru, ale mające w sobie jakaś wspólną poetyckim utworom żywotność, zdolność elektryzowania ogółu. Sa i takie, które już przetrwały pod tym nawet względem próby wieków. Trylogia Sienkiewicza stanęła odrazu w rzędzie najpoczytniejszych, a bodaj czy nie była wprost najpoczytniejszą z naszych książek. Książka ta otwierała nawet najbardziej zakute Iby, w których pod ongi podgolona czupryna zaświtały może po raz pierwszy w życiu sympatye literackie - sympatye do pana Zagłoby. Gdzieindziej książka Sienkiewicza uczyniła cud nawrócenia: niejeden Litwin kresowy, nawpół już zrusyfikowany, spolszczył się jednym tchem, placząc nad śmiercią Podbipięty. To są jakby dwa krańce, dwa bieguny tej skali serc, na których mistrz grał przez lata całe. O tem zresztą wiemy wszyscy, wiedzą nawet ci subtelni niby i nowocześni, a w gruncie rzeczy trochę dychawiczni ludzie, dla których rubaszny geniusz Trylogii był za mocną na wątłe duszyczki próbą. Czemże się działa ta powszechność obcowania ogółu z autorem? W czem tajemnica niezrównanej poczytności i wpływu?

W przedziwnej plastyce, mówia jedni, bo niema malarza nad Sienkiewicza. W wielkiem umiłowaniu tematu, które się przez samą moc swoją udzielało ogółowi - mówią inni. I można przytoczyć jeszcze nie mało takich opinii, a każda bedzie prawdziwa, bo ten talent zawarł istotnie skarb bogactw. Ale jest pewna cecha wśród tych wielu, którą chciałbym szczególnie podkreślić. Potrącałem już o nią poprzednio. To dzieło «w niemałym trudzie pisane», jak już zaznaczałem, ma w sobie jakiś genialny ton przecietności. Tu postacie rysunkiem przypominają to, co każdy z nas widywał na starych portretach, przy rycerskich grobowcach. Tu, jeśli się pokaże Czarniecki, to prawie podobny do tego, któregośmy znali z książki dziecinnej. Zdarzenia te tak jakoś mało przeinaczone, tak mało odskakują od gminnej wiedzy. Tu, jak w jaselkach, każda figura występuje ze swoim dodatkiem stałym. Kiedy Wołodyjowski, to już wnet rusza wasikami i macha szabelka, kiedy Zagloba - to zaraz z dzbanem i konceptem, kiedy

Podbipieta - to nie bez wzmianki o Zerwikapturze, kiedy Anusia - to z figlarnem zerkaniem, kiedy Kiettling - to z wzdychaniem itd. itd. Jest to proceder homeryczny, bardzo zacny, jakby tamci powiedzieli, ale skoro homeryczny to i gminny. Każdy wie, że to żyje, bo tak szeroko malowane postacie każdy ogarnie. I rzecz cała toczy się tak szeroko, tak swobodnie, jak gaweda szlachecka. Te rozdziały, te opizody pomykaja wprost, jak dykteryjki - te same dykteryiki, które panom braciom do dziś dnia zastępuja literature. Nie brak nawet tego samego rubasznego, że tak powiem, bogobojnie nieprzyzwoitego dowcipu, którym szlachcic dykteryjkę zaprawia. Wszak wstając od tej książki można zaśpiewać tę oto znaną panom braciom, a pełną im zwyczajnych zestawień zwrotke:

> Polak niech nie zapomina, Że jest pierwszym w Słowiańszczyznie, Niechaj spija miód i wina — I pamięta o ... ojczyźnie!

Prawdziwie — tak bardzo, tak w każdym calu po szlachecku pisanego arcydziela jeszcześmy nie mieli. Pan Pasek mógłby to napisać, gdyby na czasy swoje spojrzał z odległości naszych czasów. To jest niewątpliwie bardzo polskie, ale jest przytem bajecznie szlacheckie. Kiedy się ma do tego na rozkazy taką plastykę,

jakgdyby się wraz z pradziadami szlacheckimi wzrok ostrzyło na roli, na łowach i na wojence — to niedziw, że się ich prawnukom każe niemal klękać przed swem dziełem. Wówczas jest się blizkim żywiołowej mocy, którą jawi sam geniusz gatunku czy to w pieśni gminnej, czy w podaniu szlacheckiem. A między nami jest tylu jeszcze — więcej niż o tem wiemy — szlachciców.

#### II.

Niech szkic ten do końca już będzie tem, czem był od początku, to znaczy wykroczeniem przeciwko wszelkiej metodyczności, lecz zato szczerą spowiedzią z wrażeń i refleksyi o Sienkiewiczu. Otóż w szeregu tych wrażeń, graniczących tak często z najwyższą rozkoszą i w szeregu tych refleksyi, trącących zlekka dogmatyzmem kultu — jest coś, co poprzedza wszelką szczegółową analizę utworów Sienkiewiczowskich, coś, co wita czytelnika w każdym z nich, i pociąga go, i czaruje, i upaja. Jest to, krótko mówiąc, wielki urok Sienkiewiczowskiej mowy.

Kiedy po wszelkiej innej książce współczesnej otwieram książkę Sienkiewicza, doznaję wrażenia, jakbym się zamknął w jakiejś niewymownie czystej i przeźroczej kryształowej toni. Ja tu rozumiem wszystko, bo wszystko jest ja sne, wszystko się tłómaczy. I ten pierwszy warunek zupełnego rozumienia autora, napożór niemal banalny, w istocie zaś bynajmniej nie powszedni, jest już ogromną zaletą języka, zwłaszcza języka powieściowego. Bo mowa jest, jak owa «niewierna fala — a tak wierna», która podaje nam odbicie ruchome, lecz jednak zrozumiałe dopóty, dopóki nie jest zmąconą. Tymczasem zmącenie mowy, zanieczyszczenie jej badź z wewnątrz, badź z zewnątrz płynące, jest zjawiskiem u nas, niestety, aż nadto częstem. Najzdolniejszym jeszcze mowa się plącze, kiedy się plącze tok myśli i przybiera brudem lub zakwita śniedzią, jeśli nie potrafi zwalczać naleciałości, sama siebie z nich oczyścić. Piszący te słowa miewał niejednokrotnie smutną sposobność wytykania błędów gramatycznych autorom, uprawiającym już nietylko powieść, lecz nawet krytykę, a więc mającym przed innymi obowiązek czuwania nad każeniem się języka. Cóż dopiero mówić o wytworności mowy, o jej wierności, opartej na glębszem znawstwie słowa rodzimego, o muzyce mowy itp. Skutkiem dziwnego u nas oblędu treść rzeczy od jej formy umieją ludzie tak dziwnie odłączyć, że się jedna z drugą kłócą i stoją w sprzeczności, zamiast się zlewać w jedność i harmonie. Kult języka doprowadzony np. w prozie francuskiej do powagi dogmatu i więcej jeszcze, bo do bezwiednego wprost nalogu piszących, u nas jest dotąd przywilejem poetów! Co zaś do prozaików, to o wielu z nich daloby się powiedzieć ze Słowackim:

- Każdy ma język swój, co jest - kulawym.

Istotnie «swój» język, bo tego często nie można nawet uważać za język polski... Składa się na to niemało okoliczności, pomiędzy któremi najzgubniejsza, jak w Królestwie np., jest wpływ obczyzny, każącej nieukształtowaną jeszcze mowę dziecka. Ale jest i pewna «literacka» okoliczność, tkwiąca w prądach powieści współczesnej - mianowicie płytkie i nieartystyczne pojmowanie realizmu w literaturze, jako kopiowania z natury bez przeróbki. «Trzeba tak pisać, bo tak mówią» – twierdza niektórzy – a że zachowanie się takie wygadza lenistwu natur biernych i słabych artystycznie, więc w fejletonie wielmożni się na dobre proza gazeciarska, która jest dla powieści tem, czem dla poezvi - czestochowski wiersz.

Proza Sienkiewicza nigdy, w najstabszych, najbardziej młodocianych utworach — nie grzeszyła tym grzechem zdawkowej potoczności. I Sienkiewicz nie wolny od błędów mowy, które łaskawy czytelnik znajdzie, jako curiosum, w pierwszych jego utworach. Ale już w tych pierwszych utworach ma język jego przedsmak uroku, którym zakwitnie w dobie dojrzałej.

Przerzucając kartki «Hani», Starego Sługi» «Szkiców weglem», natrafiamy co krok na rzeczy świetne, czasem jednak sasiadujące z tuzinkowym zwrotem, z przenośnią lub porównaniem wytartem już. Jestto poprostu młodzieńczo nierozważny i niedoświadczony wybór. Ale za to jest wszędzie coś, co dech czytelnikowi zapiera, co go porywa w tej «młodzieńczo nierozważnej, lecz i młodzieńczo szlachetnej» gonitwie słów. Tem czemś jest to zlote serce, które bije jak na dloni w tej uniesionej, zapamietalej, serdecznej mowie. Proszę tego nie uważać za przenośnie. My nawet w życiu mówimy stosownie do nastroju coraz to innym językiem. Otóż Sienkiewicz w pierwszych nowelach mówi z tem uniesieniem i wylaniem młodej serdeczności, która znajdujemy w sobie, zwracając się do blizkich, do przyjaciół, do ukochanych. I to uchroniło go od wszelkiej powszedniości, nadało językowi jego jakiś zapalony i szlachetny ton, który podbił wówczas całą młodzież. On miał szczególny dar pisania, że tak powiem, rodzinnym językiem. I dar ten, przepysznie rozwiniety w późniejszych utworach, stanowi może najindywidualniejsza właściwość mowy Sienkiewiczowskiej. Czyż nie prawda, że w «Rodzinie Połanieckich», w «Bez dogmatu», w nowelach — wszędzie zresztą — Sienkiewicz czaruje przedewszystkiem jakiemś ciepłem, jakimś zwierzającym się jakby nastrojem swej mowy, słownictwem tak bogatem w tony serdeczne, najbliższe, jakbyśmy ciągle mówili z kimś naprawdę najbliższym? Mamy wprost chwilami, jakby widzenie tej «kochanej głowy» gdzieś tu, przy nas, w kręgu lampy domowej... To jest bardzo wielka potęga w ręku mistrza — potęga blizkiego obcowania z czytelnikiem, mocą której dzieje się w jego duszy to właśnie, czem ją chce natchnąć artysta. Autor obdarzony tą potęgą, przy średniej nawet plastyce słowa, może duszami swych wiernych władać, jak mocarz.

Ale tu, jak wiemy, niema mowy o «średniej» plastyce. Tu na rozkazy artysta ma takie słowa wybrane, że ryć niemi może, jak rylcem, rysunek w duszy czytelnika i ma również takie poczucie kolorytu, takie oko malarskie, że rysunek ten nasyca w mgnieniu oka barwami życia i pełnia światła. Ma wreszcie ten autor ucho tak czule na harmonie dźwieków, że w chorale głosów ludzkich wyróżnia odrębny ton każdej istoty, każdego nastroju. I - nigdy nie kopiując ślepo – dostraja język każdej osoby w swych utworach do nastroju i charakteru jej, przytem często, jak w powieściach historycznych np., za modle tej pracy ma istotnie niewiele co wiecej nad to swoje cudowne ucho wewnętrzne. I wymieniałbym jeszcze tak długo przymioty języka Sienkiewiczowskiego, bo jest ich więcej, niż cnót SZKICE LITERACKIE.

'n

il

IJ,

þ

24

iie

eı

noś

r0

teologicznych. — Mówiłbym o niezrównanej jego sile przyswajania: z kronik, z gwary ludowej, z gawędy potocznej czerpie Sienkiewicz zasoby swego słownictwa. Jestem pewien, że gdy taki opat «prasnal» workiem o ziemię, lub gdy taki Zbyszko siedział na «przyłapie», to Sienkiewicz sam siedział przedtem, czy jednocześnie w Zakopanem i chłonał w siebie jędrne słownictwo góralskie. Zreszta mniejsza o słownictwo: słów niepotrzebnych tam nie bywa i choćby mi nawet wykrywano błędy w wyrazach, udawadniajac np., że taki a taki wyraz za czasów Zbyszka lub Zagłoby nie istniał, to zawsze pozostanie jeszcze ten genialny ton ogólny, ten nastrój jezyka archaiczny, a literacki, naiwny i tchnacy zamierzchłą epoką, a jednak uchu współczesnemu nieobcy, który to właśnie stanowi najwyższy artyzm w powieści historycznej. Bo nie sztuka urwać setke starych wyrazów ze starej kroniki - sztuka nadać taki skład i ton mowie, żeby ona pomimo, że jest niemal współczesną przypominała epokę, malowała ja. To robi Sienkiewicz, a pierwsze uczynić może każdy cierpliwy archiwista. Mówiłbym dalej o wytwornym sposobie pisania, który ustęp każdy, każdy rozdział długiej powieści daje w takiem wykończeniu słowa, jak to gdzieindziej spotykamy zaledwie w nowelach krótkich i specyalnie «artystycznie» pisanych. Nadewszystko zaś mówilbym o ukochaniu mowy polskiej przez Sienkiewicza, które bije z każdego zdania i które tłómaczy nam to, czego już nawet mistrzowstwo talentu nie tłómaczy.

Ostatecznie jednak zaczyna mię, jak zwykle przy charakteryzowaniu czegoś lub kogoś, trapić kwestya - z kim ten autor jest w najbliższem pokrewieństwie mowy? Czuję znakomicie jego właściwości osobiste - ale czuję również i te, które go łączą z jakimś całym światem pisarzy znanych mi, bardzo znanych. Kiedy Sienkiewicz mówi o dziewczynie, «miała pełne piersi łkań» lub o kimś, że począł mówić «z twarzą pełną uśmiechów», kiedy opisuje «zamyślenie morza» - zarazem «słoneczne i błękitne», kiedy mówi o tej «jasności, jakby popychanej zaświatowym wiatrem», kiedy opisuje mi «niebieskie oczy podobne w blasku księżyca do kwiatów mistycznych i również zroszone jak kwiaty», kiedy pisze, że «ona pochyli się ku mnie jak kwiat złamany» kiedy mówi o «liliowej» nirwanie nocy włoskich, kojącej «zaświatowem ukojeniem» kiedy pisze o kwiatach podobnych do «kolorowych gwiazd, ponabijanych w ciemną zieleń», kiedy woła «ogromnie moja», kiedy, słowem, kocha i maluje, pisząc n owele, «Bez dogmatu», «Polanieckich» - to ten przepych kolorytu, rozmiłowanie się w gwiazdach, kwiatach i barwach, i ta śmiałość zestawień, i rozmarzenie, i nastrojowość mowy jest dla mnie uderzającem przypomnieniem...

Jestem pewien, że mamy z czytelnikiem ten sam wyraz na ustach. Ja przynajmniej, kiedy czytam np.: «Na cyprysach zgasły ostatnie liliowe odblaski i ogród począł się srebrzyć od księżycowego sierpa», to zaraz dalej mógłbym szeptać te słowa:

Skąd pierwsze gwiazdy na niebie zaświecą, Tam pójdę — aż na ciemnych skał krawędzie, Spojrzę w lecące po niebie łabędzie I tam polecę, gdzie one polecą...

I mógłbym zgoła przerywać tę prozę dla poezyi Słowackiego, przechodząc od opisów i zwierzeń Sienkiewicza do pieśni «W Szwajcaryi» i naodwrót. Nie czułbym rozdźwięku: przeciwnie — mając Sienkiewicza w kole poetów romantycznych, czułbym, że stoi wśród swoich.

Jest-że Sienkiewicz romantykiem? — Nie, ale proza jego z całej prozy współczesnej stoi najbliżej romantycznej poezyi. Rzekłbym o Sienkiewiczu to, co gdzieś Słowacki mówi o sobie:

...Niech się dobrze wtajemniczą, A ujrzą, żem jest coś, jak grecki antyk, Lecz panteista trochę — i romantyk.

Cały nasz język współczesny wyszedł z przetopienia starej polszczyzny w żarach serdecz-

nych romantyzmu. Najgorzej piszac - piszemy jeszcze tym językiem, który stworzyli Mickiewicz, Słowacki, szkoła ukraińska. Tylko że dziś prozaicy często bardzo wprost świadomie gaszą blask mowy romantycznej, dla przesądów «trzeźwości i prostoty». Inni zaś, mając organizacye skłonne do abstrakcyi, nie widzą, nie czują barwy i kształtu rzeczy, co jest tak niezmiernie odczute u romantyków. Tymczasem Sienkiewicz właśnie jak ongi romantycy - kocha się w pięknie (współcześni często się ludzą, że umilowali brzydote); jak romantycy widzi i słyszy cała świeżością zachwyconych światem zmysłów (współcześni znów cierpią raczej na pewne ich przytępienie); jak romantycy jest uczuciowy i serdeczny (współcześni lubią intellektualizm raczej niż sentymentalizm); jak romantycy wreszcie rozkochany jest w mowie samej (współcześni zaś i dla tej «formy» umieli okazać pogardę, w imie... «treści»!...)

Te to pokrewieństwa z wielką rodziną romantyczną sprawiły, że mowa Sienkiewicza blizką jest bardzo do ich mowy: odbarwionemu językowi prozy dzisiejszej Sienkiewicz przywrócił cały przepych romantycznej kolorystyki. Poddał jednak przedtem całe słownictwo wyrafinowanej ocenie swego smaku artystycznego, swego poczucia najwnętrzniejszej treści wyrazów. Dlatego w jego języku jest ta niezwykła zgodność

najdrobniejszego słowa z całościa nastroju i dlatego (miedzy innemi) jest Sienkiewicz jednym z najlepiej, najzgodniej z zamiarem artysty, rozumianym przez czytelników autorem. Wreszcie ustrzegł się Sienkiewicz, nawet powtarzając jakiś zwrot nieco ograny, pozorów powtarzania. Pomaga mu w tem jego ulubiony, charakterystyczny wyraz: «po prostu». Sienkiewicz porówna czasem, jak tylu przed nim, oczy do gwiazd - nie powie jednak: «oczy miała jak gwiazdy», ale: «oczy miała po prostu jak gwiazdy». Czytelnik jest tu zasuggestyonowany tem «po prostu», autor zaś ustrzegł się stereotypu afektacyi i naprawdę odnowił rzecz bardzo starą. Jest wreszcie jeszcze jedna bardzo osobista właściwość języka Sienkiewiczowskiego, mianowicie - z m y sło w o ść. Romantycy miewali rozanielenia zmysłów, dochodzili do ich ekstazy, zgoła byli, jak Goethe mówi: «nadzmysłowymi zmysłowcami». Sienkiewicz się nie rozaniela, ale jest właśnie po prostu zmysłowym - zmysłowym, jak satyr, czasem jak stary satyr nawet... Na dowód przytoczę tu tylko owe stynne «puszki i włoski» jego bohaterek, które to akcesorya ciała kobiecego, czy są «specyalnym zarostem czoła, czy zdobią górną wargę Anielki, czy czyjś «karczek», mają wielką moc pobudzania zmysłowości męskiej. W opisach zaś kobiet Sienkiewicza ten rys zmysłowej obserwacyi wydobywa z nich to, co możnaby grzecznie nazwać kobiecością — w ciasniejszem rozumieniu wyrazu... U nas proceder ten jest stosunkowo nowy — i to bardziej jeszcze podnosi plastykę Sienkiewiczowskiego języka.

Przyszliśmy jednak do kresu, gdzie coraz trudniej mówić o języku samym (t. j. o słownictwie, o układzie słów, o słowach dla autora charakterystycznych) i gdzie coraz częściej sięgać trzeba do wewnętrznych właściwości artysty. Zanim się całkiem w nich pogrążymy (co znaczyć może: zabłądzimy) raz jeszcze spojrzmy na tę całość: piękną jest wszędzie, rzadko za piękną, nigdy trywialna. W tej mowie Sienkiewiczowskiej myśmy w ostatnich czasach kochali się po trosze wszyscy i podobno wszyscy czujemy, że jest ona pierwszym bodźcem, pierwszym tryumfem w odnowieniu się prozy naszej, nieco zaniedbanej w okresie wielmożnego gazeciarstwa. Jest to może pierwsza, przepysznie udana próba polskiej «écriture artiste» - nowożytna w nastroju, a nawskróś rodzima w swych pierwiastkach. Język Sienkiewiczowski jest tak samo cennym nabytkiem dla polskiego pisarza, jak Trylogia - dla polskiego czytelnika.

## III.

— Czy pan naprawdę myśli o Sienkiewiczu wszystko to, co pisze? — Takie pytanie zadawano mi kilkakrotnie w toku ukazywania się tych wrażeń Sienkiewiczowskich.

Pierwszy zadał je pewien przenikliwy pan. Bywają bowiem tacy przenikliwi panowie, a jakże, którzy wzrok swój, jak sondę, zapuszczają w sumienia bliźnich. Panowie tacy mówią głębokim głosem, ale, zresztą, nie słuchają nigdy odpowiedzi na swe głębokie pytania. Nie są jej ciekawi, ponieważ sami już przedtem — przeniknęli — przeniknęli nawskróś, do głębi...

Następnie pytał mnie o to pewien autor, który zbyt jest inny, po prostu inny niż Sienkiewicz, ażeby go mógł gorąco odczuć. Wszelki rozmach twórczy niesie w sobie jakąś siłę odśrodkową, która odrzuca, odpycha od siebie pierwiastek innej twórczości, jak przeszkodę, jak zaprzeczenie sobie. To jest zrozumiałe. Pytało mnie wreszcie dwóch młodych ludzi, z których jeden jest wcieleniem postępowości, drugi zaśżyje w monogamicznej wierności ducha dla Maeterlincka. Pierwszy wykazał mi pokrótce, że ideały szlacheckie już zbankrutowały, że rodzina (monogamiczna) jest instytucyą niemoralną i że, wogóle, proletaryat miejski nic nie ma z dzia-

łalności literackiej Sienkiewicza. Drugi, zaznaczywszy na wstępie, że indywidualizm jest jedynym probierzem wartości artystycznej, skończył na tem, że Sienkiewicz nie jest w niczem podobny do Maeterlincka, nie ma więc racyi bytu.

Zdumiewającą jest wogóle skłonność ludzka do zepsucia sobie wszelkiej rozkoszy. Oto jeszcze krynica pełna prawie i nienaruszona i możnaby usta chłodzić u czystego źródła, a już taki przenikliwy pan, z którego coś każdy ma w sobie, patrzy spodu, grzebie w mętach, trzymających się dna.

— Czy pan naprawdę myśli wszystko to, co pisze o Sienkiewiczu?

Tak jest: naprawdę myślę to, co piszę, a nawet lepiej, niż myślę, bo czuję to. To i wiele innych rzeczy, których np. nie powiem wcale, uważając je za jeszcze mniej potrzebne, niż uwagi powyższe. Tymczasem jednak idźmy dalej.

Dobrą połowę prac Sienkiewicza stanowią utwory, któreby nazwano dawniej powieścią obyczajową, a które dziś uważamy za powieść czy nowelę psychologiczną. W tych to utworach zazwyczaj zdradza się autor ze swemi ukochaniami i nienawiściami, ze swą indywidualną filozofią życia. I chociażby nawet należał do szkoły najzagorzalszych «objektywistów», jak twórca

«Pani Bovary» np., to i wtedy jeszcze zobaczymy go, odczujemy jego moralna istote, jak odczuwamy Flauberta — bodaj przez przeciwstawienie do nieśmiertelnie aptekarskiej duszy pana Homais... Sienkiewicz zreszta nigdy objektywista nie był. Wszystkie jego utwory maja pewien podkład moralny, przeniknięte są aż nadto widocznie uczuciem. Uczucie tak bezpośrednie, tak udzielające się, że chciałoby się niejeden z tych utworów uważać za rodzaj liryki, kunsztownie zawartej w kształtach plastycznych eposu. Do takich należa wszystkie niemal nowele Sienkiewicza od «Hani», aż do tego wielkiego zbioru nowel, które podobało się autorowi zawrzeć w powieściowych ramach «Rodziny Połanieckich».

W tem miejscu warto może zaznaczyć, że Sienkiewicz jest u nas jeśli nie twórcą, to w każdym razie jednym z twórców noweli. Nowela rozwinęła się u nas lat temu kilkanaście stosunkowo dość nagle, odpowiadając potrzebie prasy peryodycznej i będąc niejako echem tryumfów noweli francuskiej, bujnie rozkwitającej w tym samym czasie. Wraz z Sienkiewiczem wystąpiło na pole nowelistyki kilka wielkich talentów — Orzeszkowa, Prus i nieco później cały szereg młodszych. Zdaje mi się jednak, że nowele Sienkiewicza bardzo szybko skupiły na sobie najwyższą uwagę zarówno czytających, jak i pi-

szacych. Pierwsze pięć czy sześć tomów Sienkiewicza zawierają niejedno arcydzielo nowelistyki, które jak np. «Janko muzykant», «Latarnik». «Jamiol», «Szkice weglem» wydały cale potomstwo literackie, dostarczając, jeśli, nie tematu wprost, to gotowej formy i nastroju. I odrazu w tych pierwszych utworach poznajemy to jakieś nieuchwytne zacięcie nowelistyczne, które sprawia, że nowela nie jest ani małą powieścią, ani urywkiem czy scena rodzajowa, lecz właśnie odrebnym rodzajem literackim. Bardzo niewielu pisarzy posiadało w zupełności ten dar nowelistyczny - dar wydawania jednym tchem takiej całości artystycznej, którą znów jednym tchem, jednym rzutem nastroju objać może czytelnik. Umieli to Merimée, Turgieniew, Maupassant, Bret-Harte - do tej samej rodziny nowelistów należy Sienkiewicz. Chciałoby się nawet upatrywać podobieństwo między np. «Hania» a młodzieńczą erotyką Turgieniewa. I tu, i tam młodość goraca, rozlewna szumi, jak owe wezbrane wody wiosenne, które Turgieniew wział za symbol jednej z najpiękniejszych swych nowel. Ale znowu gdzieindziej w «Bartku», w «Szkicach weglem», w «Jamiole» odnaleźćby można podobieństwa do Maupassanta, wielkiego, przy całej swej przedmiotowości, liryka realizmu. I tu, i tam boleśnie wierna, bezlitośna obserwacya brutalnej tragedyi życia. Tylko, że u jednego pierwiastkowa boleść przetwarza się coraz bardziej w beznadziejność i obrzydzenie, zamaskowane niebywałym pozorem bezstronności, u drugiego zaś wylewa się w młodzieńczych wyrazach żalu i «społecznikowania». Zgoła nastrój, budowa moralna, glęboka szczerość, bezpośredniość noweli Sienkiewiczowskiej czyni ją zjawiskiem najzupełniej samorodnem i rodzimem, mimo tych luźnych podobieństw. W późniejszych utworach, a raczej w ich kierunku raz mistycznym («U źródła», «Lux in tenebris lucet»), raz archaicznym («Wyrok Zeusa», «Pójdźmy za nim!») może znalazłoby się więcej mody, która i we Francyi np. wydała rozmaite neo-helenizmy, neo-katolicyzmy i t. p. Ale to świadczy tylko o niezmiernej wrażliwości Sienkiewicza, który, jak płochy kochanek, pieści po kolei wszystkie rodzaje piękna i zazdrościłby niejako innemu, gdyby sam nie dotknął każdego tematu, każdego nastroju. Taka zazdrość, czy niecierpliwa płochość artystyczną miał Słowacki, kiedy pisał i «Pana Tadeusza», i «Walenroda» i cały szereg powieści wschodnich - bo inni pisali.

Wróćmy jednak do tego, co daje nam liryka utworów Sienkiewiczowskich. Kilka pierwszych tomów odsłoniło w zupełności moralną istotę autora. W tym znakomitym artyście poznaliśmy odrazu człowieka o silnych, wyraźnych sympatyach i antypatyach. I był w nich może raczej

cokolwiek za natarczywy, niż niezdecydowany. Proszę przypomnieć sobie te pełne żaru, a trochę naiwne wycieczki przeciwko panu Skorabiewskiemu i pannie Jadwidze w «Szkicach węglem», i ten zlekka romantyczny realizm «Jamioła», i owe znowu nieco naiwne, ale gorące ujęcie się za Jankiem. To wszystko maluje człowieka bardzo młodego, ale bardzo szlachetnego i rwącego się do życia z walecznym zapałem. Wypowiedzmy nawet ten wyraz specyalnie nielubiany przez mydłków literackich: tendencya.

Tak jest: wszystkie utwory Sienkiewicza zawierają tendecyę -- od «Latarnika» do «Quo vadis?» Otóż tendencya tj. podkład czy zamiar moralny autora «Bartka zwycięzcy», «Szkiców weglem», «Janka muzykanta», «Jamioła», «Niewoli tatarskiej», «Latarnika» drga cala pelnia życia, jak serce, bije w takt z obiegiem trosk i pragnień powszechnych w tej dobie. Nawet to właśnie poczucie bardzo głębokie i bardzo trafne tych trosk i tych pragnień daje artyście moc twórczą w kreśleniu Bartka wśród Niemców, nieporównanej rozmowy kuma z kumą w «Jamiole», sceny karczemnej w «Szkicach węglem», tragedyi starego rozbitka w «Latarniku». Tak właśnie mocą odrazy lub mocą sympatyi powstają postacie Zolzikiewicza, Rzepowej, Bartka, należące do najznakomitszych w galeryi Sienkiewiczowskiej. Tu również możnaby twierdzić, że nawet później, nawet prowadząc czytelnika przez wszystkie zgrozy Neronowskie, nie dał Sienkiewicz tak przejmującego momentu, jak owa scena uśmiercenia «niebogi» Rzepowej przez Rzepę.

Czytelnik zapewne zrozumie, że kiedy tu mówię o tendencyi w sztuce i podnoszę jej wpływ na sam przebieg artystycznego tworzenia, to nie powodują mną względy na «postępowość» ani na «wstecznictwo» autora. I że nie chodzi tu o zamaskowanie pochwały czy nagany za przynależność artysty do tej czy innej «frakcyi» przekonań. Tu chodzi li tylko o psychologiczną stronę faktu: o stwierdzenie tego, że żywioł etyczny, podkład nie obojetności, lecz właśnie głębokiej wrażliwości moralnej, od pierwszych utworów przenika roboty Sienkiewicza. Powiedziałbym, że jest to nawskróś słowiańska organizacya (na wzór zresztą greckiego idealu), organizacya, w której zmysł moralny zdwaja potege twórczą. To nie «zwierciadło odbijające podróżnych i drogę», jak skreślił romans pewien Francuz, to raczej dalsze, doskonalsze dażenia życia samego, jak u romantyków naszych, jak w glęboko słowiańskiej twórczości Tolstoja. Organizacye takie dają życie dzielom wielkim i ważnym dla świata pod warunkiem zupełnej, wprost kaplańskiej szczerości.

Otóż ten warunek ziszczonym jest w nowelach Sienkiewicza. Tu ta młoda dusza oddaje

się nam ze wszystkiem, co ją nurtuje i udziela nam swego drženia, swoich bólów. A ponieważ jest to istotnie jeszcze bardzo młoda dusza. zwłaszcza zaś niedoświadczony, choć genialny artysta, więc ta jej szczerość bywa nawet czasem niezgrabną -- wtedy np. gdy peroruje zamiast tworzyć. Ale to nie szkodzi; mistrzowstwo przyjdzie wraz z dojrzałością zupełną talentu i wypięknieniem duszy. Tej to dojrzałości, tego bogacenia się ducha musiał być ciekaw każdy, kto śledził za pracą Sienkiewicza - a tymczasem kończył się pierwszy szereg jego prac: Sienkiewicz rozpoczynał Trylogię. Nie powiem oczywiście, ażeby uważny psycholog w tym właśnie zwrocie do historyi, a potem w samem jej pojęciu nie znalazi materyalu (nawet bardzo pouczającego) do odtworzenia sobie nastroju autora. Czytaliśmy wszyscy Trylogię z niewymownem zajęciem i rozumieliśmy wraz z artystą, że ten obraz purpurowy jest jakby wyrwaniem się duszy z przygniatającej, dusznej atmosfery dzisiejszej. Ale podobno wszyscy czekaliśmy i końca tej roboty, ogromnie ważnej dla ogółu, zaszczytnej dla talentu, ale nie streszczającej w sobie tej bolesnej, nieustannej, koniecznej potrzeby ducha teraźniejszości – samoznajdywania się w rozterce, samopoznania.

Pragnęlibyśmy, żeby ten szczery, serdeczny,

bratni autor młodzieńczej noweli spowiadał się przed nami dalej — w dobie męskiej.

I wreszcie po długich podróżach, po historycznem wieloletniem *intermezzo* usłyszeliśmy go znowu — ale nie była to już spowiedź.

## IV.

«Bez dogmatu», «Rodzina Połanieckich», «Quo vadis», to także swego rodzaju trylogia. Niema tu ni jedności epoki, ni tożsamości osób, ale jest wielka wspólność nastroju. O tym właśnie nastroju ostatniej fazy twórczości Sienkiewicza chcę teraz pomówić bez ogródki.

Starałem się w poprzednich rozdziałach pozaznaczać przynajmniej w dziele Sienkiewiczowskiem strony niespożytego piękna i wielkiej zasługi. Tu więc nie będę już do nich powracał, choć trzy wymienione powieści dają znowu nie mało materyału do uwielbień dla artysty. Analiza historyi Płoszowskiego miewa miejscami przenikliwość niebywałą — w «Rodzinie Połanieckich» są pewne figury (Pławicki, Broniszowa), pewne pary małżeńskie, należące do arcydzieł galeryi Sienkiewiczowskiej. Są też w tej powieści dwie niezrównane nowele, jedna pod tytułem: «Litka», druga o pani Broniczowej i «Niteczce». W «Quo vadis» każdy niemal roz-

dział jest jak kamea rznięta w rubinie, ametyście lub opalu, a postacie Petroniusza lub Nerona nie wiele mają sobie równych w powiesci historycznej...

Ale trzeba urwać to nanizywanie klejnotów Sienkiewiczowskich, bo i tak już artykuł ten jest rodzajem ich różańca, służyć mogącego do szczególnej, pod wezwaniem Sienkiewicza, dewocyi.

Trzy wymienione wyżej powieści mają niewatpliwy wspólny podkład moralny i to w podwójnem znaczeniu. Po pierwsze - wspólna im jest tendencya, t. j. pewnego rodzaju prawda, która chciał w nich autor czytelnikom swoim opowiedzieć. Powtóre zaś wszystkie trzy odsłaniaja nam, niezależnie już od zamiaru autora, pewne jego właściwości, pewien rys charakterystyczny jego istoty moralnej. Co do pierwszego punktu, porozumieć się możemy z latwością. W «Bez dogmatu» pragnie autor ku zbudowaniu maluczkich wykazać całą nicość, niezdolność do życia istoty «przeanalizowanej» aż do wyzucia sie z pierwiastku wszelkiej wiary (niekoniecznie religii). W «Rodzinie Połanieckich» okazać chce, że wiara bez uczynków martwą jest - bo takie znaczenie musi mieć owa «służba boża», przez którą Marynia utrzymuje równowagę moralną, a znaczenie której Połaniecki rozumie dopiero przy końcu, choć w Rzymie już «uporządkował» stosunek swój z Panem Bogiem. W «Quo vadis»

wreszcie teza zwycięstwa ducha bożego nad duchem człowieczym rozszerza się, podnosi aż do obrazu walki dwóch światów, dwóch Rzymów pogańskiego i chrześcijańskiego. Jest to więc poniekad Trylogia, zawierająca akt wiary, podnoszącej się od zwatpienia jednostki, aż do potęgi cudu dziejowego. Tak mi się przedstawia szeroko pojeta tendencya trzech ostatnich powieści. Z tendencya ta spierać się nie będę. Potrzeba wiary w pewnych sferach współczesnych wyraziła się w formach różnorodnych i stworzyła niejedną próbę mniej lub więcej szczerego apostolstwa. Komuś się zdaje, że posiadł nowa prawdę lub że się nawrócił do starej - to sprawa jego sumienia. Nas, kiedy się z nami chce prawdą tą podzielić, obchodzić może przedewszystkiem szczerość tego apostolstwa i następnie sposób jego zrozumienia i interpretacyi.

I to prowadzi nas bezpośrednio do tej drugiej nauki, płynącej z trzech powieści, nie tej, którą w nich autor zawarł w formie tendencyi i morału, lecz tej, którą z samej ich budowy, z właściwości ich ducha i formy wyciągnie sam czytelnik.

Otóż co przedewszystkiem cechuje mojem zdaniem wszystkie te trzy moralne powieści, to pewien właśnie rozdźwięk moralny, zachodzący między zamiarami, a upodobaniem autora. Rzecz dziwna, jak tu cały blask miłości autorskiej, całe

tajne ukochanie, jaką ma twórca do swego stworzenia, pada właśnie na te postacie, które mają nam być wzorem nie do naśladowania. Z Płoszowskim już trudno było się zoryentować. Miejscami można było sądzić, że nietylko ciotki Płoszowskiego, ale sam autor uważa go za fine fleur kultury i głębokości umysłu. Autor nawet nie dopuszczał, żeby ktoś mógł z góry patrzeć na tego «ministra bez teki» i krytykowi, który sobie na to pozwolił, powiedział wręcz, że patrzy na Płoszowskiego «przez rurę do barszczu». Wiec czy Płoszowski naprawde jest genialny i zbawienie w takim razie w tem, żeby być głupszym od niego? W «Quo vadis» znowu całe piękno zdaje się opromieniać Petroniusza i Eunice (w gruncie rzeczy powieść mogłaby nosić ten właśnie tytuł). Poczciwy Winicyusz i cnotliwie piękna Lygia nie zdają się żyć, jak tylko odblaskiem starszego rodzeństwa swego... z «Ogniem i mieczem«. Są również potężnie i żywotnie skreślone postacie zbrodnicze, rozpustne lub komiczne w tych powieściach jak Neron, Chilon lub pani Broniczowa. Ale za to jakże blado, jak zbyt prerafaelicko wyglądają owi chrześcijanie z «Quo vadis!» Jak tam nic w nich nie żyje to ich uczucie, jak tam się czuje maszyneryę! A owa maszynerya cudu w scenie z bykiem! Już w obronie Częstochowy nie podobała się nam troska autora, żeby cud, którym

legenda ten klasztor otoczyła, uczynić zgodnym z «wymaganiami nauki». Nie wiedziało się dobrze, czy to cud, czy figiel? — Tu znowu ta troska występuje z całą siłą: sceptyk inaczejby cudu nie opisał. Święty Piotr występuje w powieści w sposób tak prosty, że aż na myśl przychodzi ta prostota świadoma siebie w malarstwie współczesnem, prostota robiona, teatralna. To też p. Tarnowski pisze, że po błogosławieństwie urbi et orbi św. Piotra należało: «Spuścić kurtynę». Bardzo szczęśliwe wyrażenie.

Tak jest - tu wszystko zanadto przygotowane, dociagniete do linii prawdopodobieństwa, które ma niejako okupić resztę, t. j. chłodne patos, zastępujące miejsce żarliwości i wiary w to, co się robi. Tu autor za często, ustawiając scenę, biega do owej kurtyny i patrzy przez dziurkę, jaką ma salę, jak ma dla niej rozlożyć efekty... I oto, wskutek tego wrażenia rzeczy robionych, poczyna się w umyśle czytelnika legnąć pewna męcząca watpliwość. Widzi się potężną, niezrównaną plastykę takich figur jak Neron, Chilon, Tigellinus, widzi się aureolę poezyi nad głową Petroniusza i Eunice, czuje się słowem, że tu, czy nienawidząc, czy kochając szczerze, autor jest artystą niezrównanym i przelewa w te postacie całą moc nienawiści, cała moc ukochania. Wezbranie i dojrzałość talentu jest tu prawie niebywała w Sienkiewiczu. Dlaczegóż obok te figury blade i jakby zdawkowe, kreślone ze zbyt wielkiem poczuciem «miary» i smaku»? Czyżby one nie dawały całej prawdy – nie tej dydaktycznej, ksztalt moralu majacej prawdy tendencyjnej, lecz tej drugiej - wewnętrznej, ukochanej, psychologicznej prawdy autora? Zdaje mi się, że w nich tej drugiej prawdy niema. Czy Sienkiewicz nie wział czasem poczucia potrzeby jakiejś prawdy za sama prawdę? Czy czasem nie przecenił tego, co miał w tej sprawie do powiedzenia?... W artykule swoim o Zoli, pisze Sienkiewicz o literaturze «szukających», że widać w niej «niepokój ogromny» i że ludzie w tym niepokoju «wyjścia nie znajdują, bo do tego potrzeba - wielkiej idei». Nie pytamy go, czy znalazi sam tę wielką ideę, bo na to sami sobie odpowiadamy, że nie, ale czy sam on przynajmniej naprawde wierzy, że ją znalazi? Trzy moralne powieści o tem nas nie przekonały i jeżeli one uśmierzyły w nim ów «niepokój ogromny», to to mu nawet nie zazdrościmy.

Zamiast jednakże gubić się w domystach, które teraz mogłyby nastąpić, co do intencyi autora — poszukajmy w samych jego utworach czegoś, co ułatwi nam zrozumienie wyżej zaznaczonego rozdźwięku.

Ĺ

Na innem miejscu wspomniałem o pewnej przeciętności, którą się odczuwa w posta-

ciach Sienkiewicza. Była wówczas mowa o figurach takich, jak Zagłoba, Wołodyjowski, Skrzetuski, o całym nastroju «Trylogii» historycznej i wówczas ten zmysł przeciętności nazwałem genialnym, bo zbliżającym autora wprost do twórczości gminnej, do charakteru narodowego. Otóż w trzech powieściach moralnych jest także pewien taki zmysł przeciętności. Ponieważ iednak tu Sienkiewicz porusza zagadnienia najsubtelniejsze i najgłębsze, dotyka ran sumienia współczesnego najbardziej palących - przeciętność ta już mu na dobre nie wychodzi. I tak naprz, pewna dwuznaczność Płoszowskiego, który jest niby prawie genialnym, a jednocześnie płytkim, płynie stad, że Sienkiewicz za mało opracował filozofie swojego bohatera. Kiedy Płoszowski zwycięsko «gromi» Śniatyńskiego, to obaj rozmawiają właściwie tak młodo, jak bardzo młodzi studenci. Płoszowski głosi moc ogólników z mina, jakby wygłaszał głębokie pewniki filozofii przez siebie stworzonej. Tymczasem jest to przecież mily, ale płytki chłopak, którego glowa jest jakby stworzona na podnóżek dla pięknych pań, w którego kędziorach piękne panie mogą, powinny nawet, zatapiać białe raczki. Nieszczęściem jego jest to, że ma «duszę tkliwa i słabą, opanowaną przez doktrynę dyletantyzmu absolutnego, która jest dla niej za mocna». Cudzysłów ten wyjąłem z rozprawy Lemaitre'a

o «Monsieur de Camors» Feuilleta, który jest bardzo blizkim krewnym Płoszowskiego. Wvimuje stamtąd jeszcze następujące słowa: «Spirytualizm jego (Feuilleta) rozwija się w sposób coraz poważniejszy i bardziej stanowczy. Otóż to bardzo dobrze być spirytualistą i my wszyscy tem iesteśmy, ale na nieszczęście spirytualizm Feuilleta nie zawsze jest dość wyrafinowany... Jest w nim coś powierzchownego, konwenansowego...» I dalej mówi o katolicyzmie Feuilleta: «Obawiam się, że wiara ta jest właściwie owa wiara klas uprzywilejowanych, owym katolicyzmem osób dobrze wychowanych, który nie sprzeciwia się zresztą ani lenistwu, ani wyrafinowaniu zbytków, ani gołym wystawionym na pokaz ramionom i biustom». «Jest on (Feuillet) chrześcijaninem — o tem nie watpie, ale jest też panem «dobrze myślącym» co bywa często pewną formą bezmyślności».

Ostatnie słowa warto może zastosować do Połanieckiego. Nie znam nieprzyjemniejszego osobnika. Jest to taki pan, który wszystko stara się robić «porządnie». Jest w porządku z Panem Bogiem, w porządku z interesami, w porządku, zapewne, z żołądkiem. To mu zresztą nie przeszkadza w sposób całkiem bydlęcy — bez namiętności nawet, bez zepsucia, ot tak — uwieść żonę znajomego i zdradzić swoją w pół roku po ślubie. Pan Tarnowski radzi za takich wła-

śnie wydawać panny na wydaniu. Sienkiewicz zaś zdaje się łudzić, że stworzył typ przeciętnego męża ze sfery szlacheckiej. Nie — oni są może nawet jeszcze brutalniejsi, ale mniej «porządni» i mają więcej bodaj już temperamentu, jeśli nie duszy. Nie — taki pan nie jest «przeciętnym» nawet, bo ludzie zwykli, najzwyklejsi coś kochają, czegoś chcą, czegoś nienawidzą, są gorsi, albo lepsi, ale nie są tacy.

Rzecz zdumiewająca, jak powieści te są ubogie w pierwiastek idealniejszy. Są tam ludzie rozumni - ale ci źle kończą, umierają, zabijają się. Sa – idealiści, ale ci przychodzą do nas zza świata jak widmowa postać Waskowskiego. A najczęściej są to postacie, jak Płoszowski, Petroniusz lub Bukacki, reprezentujący nie tyle arystokratyzm, ile sybarytyzm ducha. Ludzi dzielnych, potężnych dusza poprostu niema. Równowage moralna reprezentuja znów takie osoby, jak Marynia, Lygia, no i zapewne Płoszowski castigatus. Dwie pierwsze niewątpliwie są błogoslawione, ale przez ubóstwo ducha głównie, a to świata nie odmładza. Co do Połanieckiego, to iest on świadectwem tego chyba, że Sienkiewicz smutnie patrzy na świat, bardzo smutnie. I oto ten względnie najlepszy ze zdatnych do życia, o ileż jest marniejszy nawet od takiego «przerafinowanego» Płoszowskiego!

Mnie się zdaje chwilami, że Sienkiewicz za-

nadto seryo wziął pewne twierdzenie o wielkich prawach, które bywaja proste. Prostota odznaczają się również ogólniki, z których prawdę czas dawno wyłuskał... Zdaje mi sie również. że Sienkiewicz, w sposób tak krzywdzący odzywający się o Zoli, również zbyt literalnie, zbyt «po prostu» zapatruje się na kwestyę «gorszenia» maluczkich. Ten, kto dociera do dna swojej prawdy, choćby ta prawda była wstrę. tna i bolesna, nie gorszy nikogo i jest wyrazem koniecznej fazy w rozwoju społeczności. Łudzi się znowu ten, kto pragnac nauczyć — nie podaje calej swojej prawdy, ale tylko jakieś jej konwencyonalne zastosowanie. Myśl ludzka przejdzie po tem, nie zatrzymując się, bo myśl ludzka żywić się musi tylko bezwzględną, zupełną, najgłębsza szczerościa.

Zdaje mi się, że Sienkiewicz sam nie jest wolny od owego «ogromnego niepokoju», który trawi całą myślącą ludzkość... Zdaje mi się, że taki niepokoj jest rzeczą świętszą od wszelkiej spokojnej pół prawdy. Głębszem pięknem, większem dobrem będą dla nas te utwory, których rozdźwięku duszy nie pokryje autor ni kompromisem z przeciętnością, ni zbyt potoczną harmonią.

## Wł. St. REYMONT.

Trzy sfery zaprzątały dotychczas głównie powieść polską: wielkomiejska, szlachecka i ludowa. Od niedawna poczęto bliżej interesować się mieszczaństwem i Żydami; robotników dotykano się najmniej. Aż oto w ostatnich czasach powieść odkryła nowy teren, nowych bohaterów — prowincyę.

Wszakże mieliśmy oddawna parę klasycznych monografii plotkarstwa i śmiesznostek prowincyonalnych, parę fotografii Ongrodów i Onwilów, trochę szkiców z «Zakutego Grodu», kilka scen jarmarcznych o zabarwieniu kalendarzowem Junoszy; prowincya jednak w tem wszystkiem nie odzwierciedliła się tak, jak np. wieś odźwierciedliła się w powieściach Sewera, Dygasińskiego, Orzeszkowej, Prusa, Sienkiewicza. Bo czemże właściwie jest dzisiejsza prowin-

cya? To pewna, że dwór i wieś, w połączeniu nawet z rojącemi się od żydostwa miasteczkami, dziś jej nie wyczerpują. Sieć kolei żelaznych zmieniła nie tylko krajobraz rodzimy: wzdłuż jej licznych odnóg, na węzłach jej ważniejszych przecięć, osiadła nowa ludność. Przed laty trzydziestu nie istniał wcale typ kolejarza; dziś istnieje cała bardzo liczna sfera, całe plemię ludzi, zawieszonych między wsią a miastem, mających swe odrębne interesy, zwyczaje, rysy charakterystyczne — sfera kolejarzy.

Przed 30-tu laty nie istniały wcale «ogniska polskiego przemysłu». Dziś potężnie rozkrzewiły się te ogniska. Łódź, Zgierz, Pabianice, Częstochowa, Dąbrowa, Sosnowiec — zaroiły się od nowych ludzi, inżynierów i handlarzy, milionerów prowincyonalnych i swego rodzaju «królewiąt», panoszących się na kresach wielkiego przemysłu, jak ci z przed wieków panoszyli się na kresach starej, chrześcijańskiej cywilizacyi. Ci nowi ludzie mało są podobni do wymarzonych niegdyś przez organiczników idealnych inżynierów, doktorów i kupców. Nałogi stołeczne i barbarzyńskie warunki egzystencyi złożyły się w domorosłych Manchestrach na dziwaczną egzystencyę i dziwaczne typy.

Prócz ludności kolei żelaznej i ognisk przemysłowych, wzmógł się też bardzo po miasteczkach, a nawet po wsiach, żywioł wyższej kul-

tury — wykwitły bowiem jej oazy w postaci siedzib lekarzy, adwokatów, wyższych fachowych oficyalistów i t. d., którzy z rojowisk wielkomiejskich wyruszyli za chlebem na prowincyę.

Łatwo zrozumieć, że wobec tych ogromnych przemian w zaludnieniu i motorach życia prowincyi, nie wystarczają już w literaturze okazy śmiesznych notaryuszów, zatabaczonych konsyliarzów i małomiasteczkowych dewotek. Na prowincyi wzrósł potężnie nowy żywioł — żywioł t. zw. inteligencyi profesyonalnej, ludzi wolnych profesyi, i ten to żywioł musiał w końcu skupić na sobie uwagę obserwatora, jak skupił w swem łonie lwią część energii i interesów kraju.

Trzeba też mieć niemały zapas żywotności własnej i pewnego rodzaju wnętliwej ciekawości, ażeby wejść w taką nową, tworzącą się atmosferę i wydobyć z niej motywy literackie. Powieść, co prawda, od powstania swego cechuje się takiem nowatorstwem i, nie lękając się parweniuszostwa, śmiało zrywa z klasycznością, byle zdobyć jakiś nowy teren życia. Sztuka Balzac'ów, Dickens'ów, Zolów — ma rozmach pionierski i coś z pionierskiej pogardy dla utartych szlaków.

Bardzo dużo takiej wnętliwej, pionierskiej ciekawości i energii rozwinął najpłodniejszy z młodszych pisarzów, Władysław Reymont.

Zjawił się Reymont w literaturze naszej z ta-

kim zasobem spostrzeżeń, z taką, że tak powiem, rzeczową znajomością faktycznych przemian, jakim uległa prowincya, jak zgoła nikt chyba w jego pokoleniu.

Reymont jest młody; gdyby się nawet o tem nie wiedziało, czułoby się to w samej świeżości jego pracy. Tymczasem ta młodość jest wprost wyjatkowo uposażona w materyał obserwacyi, wspomnień, osobliwszych a «prawdziwych» zdarzeń – zgoła jakby się miało do czynienia ze starym wyjadaczem, który pół świata zbiegł i pół wieku przeżył. Mam wrażenie, że niema takiej dziury u nas, przez którąby Reymont różnymi czasy nie przewędrował. Łódzkie Cosmopolis, częstochowską czarniawę pielgrzymów, kaliską czy piotrkowską cyganeryę teatralną, kolejarzy stacyj Bukowca – poznał Reymont, i to w sposób zapewne każdej z tych sfer właściwy. Możnaby powiedzieć, że Reymont nie poznał, lecz przeżył dla przykładu czy z potrzeby każda z tych sfer.

To jeden z tych temperamentów, dla których realizm w sztuce nie jest szkołą ni kierunkiem, lecz po prostu koniecznością wyładowania jakiejś ogromnej, wnętliwej, wszędobylskiej ciekawości do życia. I to «życie» wielokształtne, obrazowe, zdarzeniowe nagromadza się w ich duszy tak właśnie, jak w marzycielskiej duszy nagromadza się marzenie. Przytem wcale to

nie znaczy, że temperament taki pomija wnętrzniejszą, psychologiczną stronę życia. Owszem, Reymont chłopa naprzykład zna i rozumie przez skórę, a nie wdając się w gabinetowo-etnograficzne kopiowanie gwary ludowej, jak nikt może inny zgłębia psychologię chłopską. Dość przeczytać nowelę p. t. «Śmierć», lub opis pogrzebu Walkowej, lub przypomnieć sobie postaci ojca, matki i syna Grzesikiewiczów: bardzo mało mamy takich kart w literaturze. W tych chłopach przedewszystkiem nic niema kmiotków, ani nawet ludu; ci chłopi są po chłopsku wprost odczuci, nie przysłania ich żadna formułka, ani tak zwyczajny nam sentymentalizm.

Są artyści, — jak Prus i angielscy romansopisarze — którzy obserwują ludzi zawsze z pewną życzliwością. Tego o Reymoncie powiedzieć nie można. Reymont obserwuje trafnie, ale twardo. W jego powieści panuje zawsze bardzo trzeźwy dzień.

Reymont, że tak powiem, zjeżdża do swych bohaterów, jak komornik na subhastę; nic nie ujdzie jego taksującej uwagi. I zapewne wskutek tego nieco twardego stosunku do ludzi i rzeczy, w tym trzeźwym dniu jego powieści, biedne ułomności ludzkie wyglądają tak bezlitośnie nago, jak sprzęty wystawione na licytacyę. Chciałoby się czasem w dyskretniejszem świetle widzieć bzika Orłowskiego, papinkowatość Sta-

sia, epileptyczną dzikość Świerkowskiego, kwardość starego Grzesikiewicza, flądrowatość Zaleskiej, zagadkowość Witowskiego, porządność Głogowskiego, nadziemkość Witowskiej...

Ale nie stawiajmy życzeń przeciwnych może talentowi. Gdyby Reymont był inny, nie mielibyśmy takiej właśnie nieporównanej rodziny Grzesikiewiczów i «samego Cabińskiego» razem z całą trupą. Byłaby to szkoda niepowetowana dla naszej galeryi malarstwa rodzajowego.

Wracając do psychologii Reymonta, nazwałbym ją również psychologią rodzajową. Reymont ma dar przedstawienia nie uczuć wogóle, w ich wewnętrznej dyalektyce, w ich pierwiastku wszechludzkim, lecz właśnie uczuć w całej malowniczej, zewnętrznej różnicy typów ludzkich.

Interesują go nie tyle nastroje same, ile to, jak się one objawią u chłopa, handlarza, kolejarza. Interesuje go np. cała zewnętrzna, obrzędowa i, że tak powiem, stanowa strona uczuć w takim np. pogrzebie Walkowej. Tu autor posługuje się nie tyle intuicyą, ile fotografią z natury. Jest to psychologia, mająca zawsze wykończony kształt i kontur i raczej przerysowana w rysunku rodzajowym, a nigdy nie rozpływająca się w liryce uczuć samych w sobie.

Jest to, zdaniem mojem, rys bardzo charakterystyczny u pisarzów, zachłannych na życie,

rozmiłowanych w jego kształtach i objawach, skłonnych, słowem, do epickiej raczej twórczości. Ten nastrój epicko-rodzajowy przy wielkiej płodności pióra, nadaje Reymontowi odrębną fizyognomię w całem gronie młodszych pisarzów. Bo może nigdy nie krzewił się tak obficie liryzm, jak w tej właśnie grupie dzisiaj.

Utwory młodszych przesiąkłe są tęsknotą, zwątpieniem, żółcią, miłością, partyjnym fanatyzmem, zgoła liryką we wszelkiej postaci. I choćbyśmy się nie doszukali w którymś z tych utworów wyraźnej tendencyi, to odczujemy zawsze moralną fizyognomię jego autora.

Pisarze tacy, nie mówiąc wcale wprost o sobie, są jednak zawsze obecni w swych utworach, przenikają je nastrojem własnej duszy. Do tych należą: Żeromski, Sieroszewski, Tetmajer, Niedźwiecki, Brolis, Niemojewski, Dąbrowski, zgoła wszyscy niemal młodzi.

Są zaś inni, którzy, wprowadzając nawet siebie w charakterze jednej z osób działających w powieści, zdają się mimo to być w niej nieobecnymi. Do takich należy Reymont. Przynajmniej trudno mi w «Komedyantce», «Fermentach», «Ziemi obiecanej», doszukać się tej właśnie myślącej i czującej jedności, z której utwory te powstały. Może je wydała jakaś inteligencya bardzo zamknięta w sobie, a bogata, może zaś powstały te kroniki typów i zdarzeń w pewnego

rodzaju aparacie fotograficznym, funkcyonującym mechanicznie wiernie, ale i mechanicznie bezdusznie? Rzekłbyś, że trochę w tej bujnej i pewnej robocie brak jakiejś idei organizującej, jakiegoś «planu stworzenia».

Tłómaczy się to w pewnej mierze bez wątpienia wzmiankowaną wyżej skłonnością epicką autora. Epos ma w sobie istotnie pewną twardość, pozorną kalejdoskopowość i rozwija obraz za obrazem tak właśnie, jak owa tarcza Achillesa.

Ale jednak, również jak owa tarcza, musi być w sobie skupiony i zamknięty w całość według pewnego planu stworzenia; inaczej przestaje być eposem i staje się panoramą.

Śmiały, wnętliwy, żywotny talent Reymonta, talent bez przesądów, że tak powiem, stworzony jest, jakby się zdawało, na to, ażeby dostrzedz i wyciągnąć na światło dzienne nasze domorosłe okazy Rastignac'ów, Vautrin'ów, Grandet'ów. Proszę się nie dziwić tym starym nazwiskom: komedya ludzka nie starzeje się nigdy, a kto wie, czy epoka dzisiejsza u nas, epoka dorobku i rozpierania się łokciami, epoka rozprzęgania się szlachetczyzny i powstawania zbrojnej w apetyt burżuazyi — nie odpowiada właśnie bardziej, niż by się zdawało, epoce, którą we Francyi Balzac był odtworzył w pierwszej połowie wieku. A skoro się już wymówiło nazwisko człowieka,

który wśród autorów, mających «ciekawość do życia», stoi i stać będzie jako ich magnus parens, to powiedzmy również, że jeśli kto z dzisiejszych pisarzów, to właśnie Reymont umie się zoryentować i przepchać niejako przez tę targowicę «walki o byt», rozpoznać okazy i dotrzeć do różnych zaułków życia, gdzie się odegrywa niejeden epizod «komedyi ludzkiej».

Poniekąd czyni to, gdy daje nam Cabińskiego lub taką rodzinę Grzesikiewiczów. W postaci zaś Borowieckiego z «Ziemi obiecanej» widzielibyśmy znowu projekt na polskiego Rastignac'a. I gdyby autor nie uniósł się w końcu powieści pewną wspaniałomyślnością względem swego bohatera, mielibyśmy może naprawdę skończony typ domorosłego, wygłodzonego «syna szlacheckiego», torującego sobie z bezwzględnością wilczego apetytu drogę do władzy i użycia.

Nie każda odmiana ekscentryczności moralnej jest typową, nie każdy epizod, a tembardziej anegdota zawierają w sobie materyał do sceny powieściowej. A właśnie w tych nowych sferach, wśród których poruszają się postaci Reymonta, obfitość ekscentryczności i materyału anegdotycznego łatwo może wprowadzić na manowce twórczość artysty.

Tu sama ciekawość do życia już nie wystarcza; trzeba jeszcze, ażeby smak niepochybny uczynił wybór w tem pozornem często bogactwie szczegółów.

I otóż tu jest poważny szkopuł. Zdawałoby się, że na to, żeby oddać pandemonium życia, wystarczy sama zachłanność na życie, dar obserwacyi i wszędobylski rozmach talentu; nieprawda — tu właśnie w chwili wyboru — niezbędną się staje silna indywidualność; bodaj nawet potężny mózg ideologa, któryby siłą własnej koncepcyi dokonał tego wyboru, a epizody związał w całość organiczną — po prostu osadził je na tęgo zbudowanym kręgosłupie jakiejś logiki życia (swojej, rzecz prosta).

Inaczej utwór będzie zawsze tylko zbiorem fragmentów, różańcem osobliwości, nanizanych na cienką nić intrygi — zgoła czemś nawet może bardzo ciekawem, zwłaszcza jeśli talent duży, a zjawiska nowe — nie będzie jednak nigdy skończonym w budowie światem, gdzie nic nie zbacza z wykreślonych sobie dróg.

Szeroko rozparł się dziś talent Reymonta: dobrze mu, nie obco mu na targowisku ludzkiem. I tu, i tam go nęcą epizody, właśnie jak chłopa na jarmarku.

Ale niech chłop raz zrobi wybór i zawróci w swoją stronę, wtedy dopiero, jak szeroko przedtem rozglądała się jego «ciekawość» — tak głęboko tryśnie szczera, pełna, chłopska radość.

## IGNACY DABROWSKI.

Dąbrowski, Żeromski, Sieroszewski, o których kolejno będziemy mówili, uderzają każdego, kto wczytał się w ich utwory, pewną przeciwstawnością zasadniczą do Reymonta. Należą wszyscy czterej do jednego pokolenia, a jednak trzej pierwsi wyraźniej zarysowują się jako pewna grupa pisarzów, i nowość ich talentów, nie przesądzając wcale siły, wydaje się może bardziej nowatorską. Czy wrażenie to jest słuszne? czy i w jakim stopniu możemy je skontrolować?

Przedewszystkiem, obejmując okiem całość dotychczasowej pracy trzech powyżej wymienionych autorów, widzimy odrazu, że ilościowy zasób ich tematów, ilość, wciągniętych w pole obserwacyi, typów i sfer jest tu bodaj czy nie

szczuplejszą, niż w takiej jednej «Ziemi obiecanej».

I — rzecz szczególna — w tej uszczuplonej na pozór sferze zjawisk nie jest nam wcale ciaśniej, niż bywało wśród tak wielokształtnej panoramy «Fermentów» lub «Ziemi obiecanej» — owszem, prawie, że nam tu przestronniej.

Zdaje się, jak gdyby nurt życia płynał tu bystrzej i unosił myśl naszą w jakąś bardziej nieskończoną dal; zdaje się, że na każdym skręcie tego nurtu otwiera się oczom naszym jakaś bardzo głęboka perspektywa - na co? Na dusze ludzką. Żadna rodzajowość, żaden najcharakterystyczniejszy kiermasz ludzki, nie daje wrażenia takiej głębi, takiej perspektywy artystycznej, jak proste uchylenie rąbka ludzkiej duszy. Każde ludzkie ja, czy jak obecnie mówimy: indywidualność, najniklejsza nawet, najuboższa, jest jednak oknem na nieskończoność. Lubimy patrzeć przez to okno, bo przez nie dostrzegamy przestworza i gwiazdy ludzkiego ducha. Czytając rzeczy Dąbrowskiego, Żeromskiego, Sirki, doznaję ciągle tego wrażenia, i dlatego uważam je za najcharakterystyczniejsze dla calej grupy.

Nie wiem, czym dość jasno wypowiedział, że nie chodzi mi o t. zw. psychologię w powieści. Chodzi o duszę samychże autorów, bo koniec końców, to zawsze ona sama, nie zaś

skomplikowane matactwa psychiki, in anima vili praktykowanej, daje nam to pożądane, istotę poezyi stanowiące, złudzenie nieskończoności. Nazwijmy to nastrojem, temperamentem artystycznym, indywidualnością, tendencyą, fizyognomią moralną wreszcie artysty, a będziemy mieli jedno z kursujących określeń rzeczy, o którą mi chodzi; każde z nich zresztą podaje ułamek jej za całość.

Ten silny podkład subjektywnego pierwiastku pod każdym fragmentem życia, sam w sobie już jest rysem dość charakterystycznego powinowactwa.

Ale ci trzej pisarze mają jeszcze jeden, szczegółowiej określający to powinowactwo, rys wspólny.

Każdy z nich jest, bez wątpienia, przedewszystkiem sobą samym, każdy oświetla rzeczy i ludzi sobie właściwym rodzajem i stopniem światła. Lecz światło to, padając na rzeczy i ludzi, zdradza pewien wspólny kąt załamania się, jak gdyby, wychodząc z różnych indywidualnie źródeł, przechodziło później po drodze, przez jakieś wspólne dla wszystkich medium, przez soczewkę, czy pryzmat jednaki. Tem medium, przez które prześwieca indywidualność artysty, jest jego otoczenie, środowisko, atmosfera obyczajowo-towarzyska, w której żyje, prąd pewien ideologiczny czasu, któremu najdłużej lub naj-

silniej ulegał. Otóż zdaje mi się, że Dąbrowski, Żeromski i Sieroszewski przebyli, że tak powiem, pokrewne szczepienia przekonaniowe, przeszli lub tkwią dotąd w pokrewnem, jeśli nie w tem samem zgoła, środowisku.

Aż nadto silnie odbija się to na twórczości każdego z nich poszczególnie; możemy więc teraz, nie wdając się w bliższą charakterystykę sfery, poznać samych artystów.

Smutną do głębi musiała być dusza młodego artysty, który pierwszą kartę swej twórczości pokrył notatkami o śmierci.

Umiera student Rudnicki na suchoty — oto jest temat «Śmierci» Dąbrowskiego. Ogromny temat nieobjęty, który mistrzom dawał treść do arcydzieł, a talentom miernym pole do popisów felczerskich. Na szczęście, Dąbrowski nie jest talentem miernym, tylko młodym.

«Śmierci jest tyle, ile pojęć o niej» — powiada gdzieś umierający Rudnicki. I Dąbrowski dał w istocie nie jakąś ogólną filozofię śmierci, nie demoniczny (jak rzadko demoniczność się udaje!) «taniec śmierci», ani nawet przyczynek do Hamleta, lecz coś jak gdyby elegię na śmierć przyjaciela. Dał obraz śmierci człowieka, którego cały proces umysłu mógł objąć bez sztucznego wysiłku, samą tylko mocą współczucia — i może również mocą dziwnej skłonności psy-

chicznej, którą nieustalona młodość zdradza tak często do zagadnień śmierci.

Rzecz tak pomyślana nie mogła się nie udać, zważywszy, że artysta, mówiąc o tem, co czuł, potrafił mówić szczerze, bez afektacyi. Dąbrowski tematu swego nie poetyzował — pozostawił mu tylko poezyę smutku, tkwiącą w samem założeniu przedwczesnej śmierci; nie ugrzązł również w realizmie suchot: był tyle właśnie realistą, ile trzeba było, przez wzgląd na sam nowoczesny typ studenta, i tyle, ile trzeba było dla odbarwienia, że tak powiem, śmierci suchotnika z tych fałszywych barw, w które je ubrał romantyzm.

W umieraniu studenta czujemy przedewszystkiem, że tu umiera cała dusza ludzka. Czujemy, że nieubłagana, zimna dłoń przesuwa się po niej, jak tchnienie nagłego chłodu po grzędzie wiosennych kwiatów. Coraz to jeden z nich pochyla główkę i obumiera, aż wreszcie, nim jeszcze wiatr wdepce je w ziemię, już stoją wszystkie poczerniałe i bez życia. Tak śmierć warzyła po kolei władze młodej duszy, stargawszy w niej naprzód równowagę, potem nadzieję, potem męską odporność ducha, potem miłość i współczucie, aż zatrzęsła nią, obnażając nawet z ostatnich strzępów świadomości i bezprzytomną waląc w nicość.

Dla szczerości i wdzięku, dla smutku i poe-

zyi, które stanęły w »Śmierci» na straży młodzieńczego artyzmu, utwór ten nazwałbym artystycznie szlachetnym. To jest naprawdę coś, jak elegia na śmierć przyjaciela, elegia «młodzieńczo nierozważna», ze względu na trudność zadania, ale i «młodzieńczo szlachetna» — wobec nastroju, w jakim jest napisana.

«Śmierci» nie uważam bynajmniej za wyższą artystycznie od «Felki» Dąbrowskiego. Nawet sądziłbym, że dopiero «Felka» odsłoniła nam, jako zasadnicze rysy talentu, to, co w «Śmierci» mogło być tylko przypadkowem perleniem się liryki osobistej.

Pomiędzy «Śmiercią» a «Felką» zachodzi przedewszystkiem ta niezmiernie ważna różnica, że kiedy pierwsza, wyrażając się z barbarzyńska psychologicznie, jest ejektem, druga już jest objektem w stosunku do autora. Łatwo to zrozumieć.

W «Felce» artysta panuje nad przedmiotem z wyższego niejako punktu, niż w «Śmierci». Małe, biedne, ubożuchne szwaczątko warszawskie, owa «szwajka», tak dobrze znana «sympatycznym mundurkom» — była bez wątpienia dla artysty przedmiotem, od którego mu łatwiej się było oddalić na odległość objektywizmu, niż owa dusza studenta. Chcąc dać rzetelny obraz śmierci, artysta musiał e jektywizować własną koncepcyę śmierci («śmierci jest tyle, ile pojęć

o niej»). Tymczasem z duszyczką biednej «szwajki» było inaczej. Stosunek artysty do niej musiał być taki, jak np. stosunek człowieka do ptaszyny, którą trzyma w dłoni.

Człowiek czuje każde trwożne puknięcie jej serduszka, czuje ciepło, prawie gorączkę jej ciałka, rozumie każde łyśnięcie czarnych jak paciorki ślepek, zgoła «współczuje» nastrojowi «psychicznemu» ptaszyny i przenika go nawskróś.

Ale z tem wszystkiem ptaszyna jest dla niego tylko biednem i miłem stworzeniem, trzyma ją i rozumie caluśką, na dłoni. W tym nastroju powstało nie jedno arcydzieło poezyi, zwłaszcza te, w których bohaterami są właśnie ptaszyny, dzieci i często — kobiety. Tak musiał odczuwać Andersen swoje przecudne dzieci z bajek, Sienkiewicz podobnie «rozumiał» Litkę, może i Anielkę, tak również zrozumiał Dąbrowski Felkę szwaczątko.

Jak bardzo delikatnej i pełnej współczucia duszy artystycznej wymaga takie traktowanie tematu, dowodem niech będzie charakterystyka powyższa. Czuję, że to, co jest w artyście lekkim, jak półuśmiech, nastrojem, tu — w ciężkiej formie rozumowania — brzmi już brutalnie. To porównanie duszy ludzkiej, najniklejszej, z ptaszyną powinno tylko mignąć przed oczyma. Pisząc zaś, już nie wolno artyście o nim pamię-

tać, bo najniklejszą duszę trzeba duszą wyrozumieć.

Na szczęście, wszyscy czytali, czytają i będą czytali «Felkę». A tam, w tych listach «do matki» trzepoce się i mili naprawdę dusza, nie ptaszyna. Czytelnik, czytając «Felkę», nie ustaje w rzewnym półuśmiechu, który przy ostatnich kartach dopiero zetnie się w gorzki posmak i uczucie żalu dla tego biedactwa.

«Felka», o parę lat późniejsza od «Śmierci», ma niewatpliwie staranniejszą od niej budowę. Tu artysta już jest zupelnym panem tematu. Szczegół po szczególe waży i wykończa z całą świadomością pracy; ani razu zbyt silne uczucie osobiste nie podsuwa tu spowiedzi zamiast opowieści.

Tem więc cenniejszy dla poznania Dąbrowskiego jest ten utwór, i tem wyraźniej właśnie występują tu cechy charakterystyczne jego indywidualności artystycznej.

Jakąż jest ta indywidualność? Nie podobna mi przytoczyć tu utworów Dąbrowskiego, coby było najlepszą odpowiedzią na to pytanie. Nie mogę jednak oprzeć się potrzebie przytoczenia jednego urywku. Jest to urywek z listu Felki o przedstawieniu «Damy Kameliowej».

«Dramat był prześliczny. Nawet dziwię się, że na afiszu nie napisali, że to sztuka oryginalna, bo była bardzo oryginalna i zajmująca. Ta dama kameliowa, to, wie mama, taka sobie, ale nie bardzo, tylko trochę, bo się w niej zaraz w pierwszym akcie jeden Armand zakochał. On był wicehrabia, więc się w żaden sposób nie mogli pobrać. Wreszcie była jeszcze jakaś siostra, która wcale na scenie nie występowala, i to ona właśnie chciała koniecznie wyiść za maź, a przez to nie mogła. Wtedy Marya zaczela udawać, że jest jeszcze gorsza, a on myślał, że to prawda, i rzucił w nia kartami. Zrobilo się okropne zamieszanie, ona się rozchorowala i w ostatnim akcie umarla na suchoty. Bardzo dużo osób płakało. Jak umierała, miała na sobie biały penioar koronkowy z długim trenem i kontrafalda z tylu, wolno puszczona od samej szyi»...

W urywku tym, jak w kropli wody odbija się całe źródło, odbił się cały utwór Dąbrowskiego. Ten drobiazg jest najczystszą perłą artyzmu. Otóż żeby w ten sposób odczuć duszyczkę Felki, trzeba, żeby talent posiadał ogromnie dużo daru współczucia psychologicznego. Jakaś łagodna życzliwość zdaje się w istocie stanowić tło indywidualności artystycznej Dąbrowskiego.

Żeby w ten sposób odtworzyć dziewczęcą naiwność, nie wpadając w sztuczność ani w czułostkowość, trzeba mieć ogromne poczucie miary artystycznej. — Jakis szczególny, dyskretny w dzięk stanowi urok Dąbrowskiego.

Żeby, mając talent pełen wdzięku i życzliwości, pełen tłumikowych tonów, módz ustrzedz się zawsze szablonu, ckliwości i tego, co malarze nazywają «wylizaniem», trzeba mieć dużo wrodzonej, nieudanej szczerości. Jakaś szczególna młodzieńczo-śmiała i szlachetna szczerość stanowi rys zasadniczy Dąbrowskiego.

Żeby zaś wreszcie objąć tematy tak różne, jak «Śmierć» i «Felka», trzeba mieć obszerną skalę i głęboki ton talentu.

Nic więcej dodać do tej charakterystyki nie potrafię: dalszy jej ciąg zależy od artysty.

Słów kilka należy się jeszcze owemu medium, przez które promień talentu przedziera się, nim padnie na rzeczy i ludzi. W Dąbrowskim wpływ jego znać stosunkowo najmniej. Spotykamy się tu ze sferą czy też środowiskiem tylko przypadkowo, i raczej domyślamy się, nie zaś wiemy, że artysta żył w niem. Nasamprzód zdradza ją charakterystyczny tok myśli studenta suchotnika i jego przyjaciela. Rozumiemy, że stoimy wobec młodzieży t. zw. postępowej. Student medycyny zdaje się nawet należeć do bardziej «uświadomionych».

Młody medyk «ma wszelkie warunki do zostania reformatorem. Jego porywająca nieraz wymowa, zapał i wiara w to, co mówi, zje-

dnywają mu wielu stronników. Przez kolegów jest nadzwyczajnie ceniony i uchodzi wśród nich za «tęgą głowę». «Muzykę niby lubi, choć teoretycznie odrzuca, jako niepotrzebny zbytek dla nerwów». To już warto zapamiętać, jak również to, że się «szczyci niewzruszoną siłą przekonań». Kocha się ów student medycyny też w sposób bardzo charakterystyczny; kocha się, iakby się, że tak powiem, «porozumiewal» z dziewczyną, «wyjaśniając jej swoje teorye społeczne». Przy łóżku chorego widzimy jeszcze Zosię, «konserwatystkę», udzielającą lekcyi muzyki po 50 kop. za godzine i oddająca cały zarobek na chorobe brata, i Anielke, nauczycielke, która spłaca długi rodziców i troska się o młodszych. Zjawienie się Anielki przy umierającym bracie jest, nawiasem mówiąc, jedną z najpiękniejszych kart «Śmierci».

Ale nie mówmy zbyt wiele o «środowisku». Tu, w pokoju konającego, oczywiście gwar jego cichnie, ludzie stąpają na palcach i mimowoli przekształcają się pod grozą śmierci. Nie jest to właściwy teren do roztoczenia rysów charakterystycznych «sfery». To też spotkamy się z nią w całej pełni gdzie indziej, mianowicie u Żeromskiego.

# STEFAN ŻEROMSKI.

Wyobraźmy sobie, że z pokoju, w którym umiera młody suchotnik Dabrowskiego, przeszliśmy o piętro wyżej, na «czwartak» studencki, do mieszkania, w którem mieszka i skupia się inna «paczka» kolegów. «Szczycący się niezłomnością przekonań» przyjaciel suchotnika tu właśnie, wśród tej paczki, uważany jest za «tega głowę». Tu co wieczór krzyżuje się gęsty ogień zapalonych dyskusyi - koledzy «porozumiewaja się» między sobą lub też «uświadamiają» nieświadomych. Oto np. obrazek tego życia z «Siłaczki» Żeromskiego: jeden z kolegów doktora Obareckiego t. zw. «ruch w przestrzeni», wielki społecznik, zaczynający wiecznie pisać wstępne artykuły, których dokończyć nie pozwalał mu nigdy brak potrzebnych po temu książek, nagle i niespodziewanie w z i a i ożenil się z uboga, jak mysz kościelna, emancypantka...

«Młodzi małżonkowie zamieszkali na czwartem piętrze i zaczęli zaraz po ślubie głodem przymierać. Dom ich jednak stał się punktem, do którego zmierzał wieczorem każdy «społecznik» w zabłoconych sandałach, aby się wysiedzieć na fotelu, napalić cudzych papierosów, nagadać do ochrypnięcia i wydać ostatnie kilka groszy na składkę, za którą uprzejma gospodyni kupowała bułki i serdelki, układała artystycznie na talerzyku i częstowała gościnnie. Można się tam było zawsze z kimś spotkać, zaznajomić z nieznanymi do owej pory wielkimi ludźmi, z koleżankami gospodyni, a niejednokrotnie można było nawet pożyczyć 40 groszy».

Oto jest atmosfera, scharakteryzowana w kilku słowach. Może tylebym tu zmienił, że gospodynie te nie «układają artystycznie» wędliny na talerzykach, pozwalając jej raczej leżeć w artystycznym nieładzie na papierze. Nie jest to zmiana zasadnicza. Chodzi nam o co innego: tędy, przez ten rozdyskutowany i uświadomiony czwartak przeszli wszyscy niemal bohaterowie Żeromskiego: I kolega «ruch w przestrzeni», i doktór medycyny Obarecki, i doktor chemii Piotr Cedzyna, i owa tragicznej pamięci «Siłaczka», i pan Władysław, który «przysiedział już był fałdów nad nauką społeczną», i nieprzyjemny Żydziak Wawelski, i Raduski, ideowy redaktor «Echa Łżowieckiego», i Grzybowicz, filar

literacki tegoż «Echa...» O mały włos, rozpędziwszy się, nie zaliczyłem do tych braci mlecznych z czwartaka i kapitana Le Gras'a z wielkiej armii «małego kaprala»; co prawda, kapitan Le Gras wyraża się «o szatach geniuszu francuskiego» takiemi kategoryami stylu, jakichby się nie wyparł sam Grzybowicz lub doktor Obarecki.

Natomiast nie ulega najmniejszej wątpliwości, że przez taki porozumiewający się czwartak przeszedł sam Żeromski — przeszedł bynajmniej nie w charakterze obojętnego obserwatora, lecz właśnie jako jeden z jego «braci mlecznych». Wpływy tej atmosfery są w Żeromskim tak wyraźne, że wprost narzucają się uwadze krytyka, przysłaniając na razie głękoką indywidualność artysty. Jeżeli talent Żeromskiego przyrównamy do jasnego płomienia, to wpływy środowiska przedstawią się nam, jako podmuchy jego prądów, kolejno podsycające lub tłumiące blask płomienia.

Proszę wczytać się glębiej w «Opowiadania» i «Utwory powieściowe»: to są właściwie fragmenty jednej powieści, jak gdyby stacye jednej mozolnej, udręczonej pielgrzymki ducha. Raduski, pod ciosami niemiłosiernych klęsk, trwający na stanowisku w Łżawcu; Obarecki, popadający w bezdennie gorzkie osłupienie, na widok zwłok zmarlej dla idei dziewczyny; Oba-

recki, zawierający gnuśny kompromis z potentatami Obrzydłówka: doktór Piotr, opuszczajacy ojca dla swej okrutnej, nieubłaganej «niezłomności przekonań» o nadwartości; pan Władysław, rozpędzający się w niedzielę, «po przysiedzeniu faldów nad nauka społeczna», za szwaczkami; młodzieniec, wędrujący na polowanie i stający wobec zatargu chłopa Obali i gajowego Lalewicza – czyż wszystko to nie są beznadziejnie gorzkie epizody jednej i tej samej bajki, jednego i tegoż dramatu? Raz chwyta artysta jakby jeden z odruchów tego dramatu («Zapomnienie»), drugi raz - jego scene kulminacyjną («Siłaczka», «Dr. Piotr»), innym znów razem sam final, lub znowu wszystkie jego perypetye («Promień»). Ale na wszelki sposób to jednak zawsze to samo — ta sama meka przy coraz nowej stacyi.

I jak bardzo zna ten artysta swoje kreacye — swoich «braci mlecznych!» Jak dobrze zna te profesyonalnie ideowe twarze t. zw. inteligentników i język ich, operujący «kategoryami stylu», zakuty w ciężką skorupę frazeologii abstrakcyjnej, z pod której kiedy niekiedy, w sposób nagły i niespodziewany, wybucha szczere uczucie, lub wydobywa się pewna, «młodym uczonym» właściwa nonszalancya słowa, lub wreszcie zakwitają kwiatki stylu, będące w mowie studenta medycyny tem, czem czaszka, popstrzona atra-

mentem, bywa na jego stole wśród nieładu papierów, książek, serdelków, kajzerek... Skóra na klaczy wisiała «jak sakpalto na szkielecie», powie taki inteligent z medycyny, albo mówiąc o barwie czyichś ust, powie, że były «o kolorze torebek owocu dzikiej róży», zamiast po prostu «koloru głogów». Jest to echo składni grubych tomów medycznych, która — o dziwo! — jest równie dotknięta elephantiasis języka, jak i składnia cienkich broszur ekonomicznych. Mało powiedzieć, że Żeromski z na tę sferę: on się w nią wgryzł sercem, ona zaś zaraziła go owym «skirem» nieuleczalnym, na który cierpi niejeden z jej bohaterów.

Zasadnicze rysy tej sfery wkorzeniły się tak głęboko w artystę, jak owa teorya nadwartości wkorzeniła się w mózg doktora Piotra i jak idea służby publicznej wrosła z nadludzką siłą w życie i śmierć «Siłaczki». I nawet owe właściwości mowy tej sfery uczepiły się stylu Żeromskiego, jak nitki pajęczyny, zawieszone w powietrzu, czepiają się twarzy przechodnia.

Żeromski, słowem, stał się wołaniem i wyrazem swojej sfery w literaturze. Jakaż to sfera i co stanowi dramat jej życia?

Jest to sfera naszej inteligencyi, a zwłaszcza tej grupy inteligencyi, w której przekonania stanowią najpotężniejszą, jeśli nie jedyną, namiętność. One to tworzą tu wiązania dramatu

życiowego. Ludzie rozczarowani cierpią tu nie na brak, lecz właśnie na nadmiar dogmatów w życiu, dogmatami żyją, przez nie umierają. Żeromski stworzył psychologię tej sfery, psychologię dramatu życia ideologów nowoczesnych.

Dlaczego ideologów, nie idealistów poprostu? Nie wchodząc w różnice gramatyczne dwóch określeń, warto zastanowić się nad różnicą nastroju dwóch typów. Pomiędzy idealistą a ideologiem, pomiędzy ideałem a najdespotyczniejsza formą przekonań – doktryną, zachodzą ogromne różnice. Idealisty prawie nie umiem sobie wyobrazić bez pewnego romantycznego iskrzenia się duszy. Ideolog zaś miewa częściej duszę mniej świetnie ubarwioną w te blaski, bardziej zaciętą, może cokolwiek oschłą. Brutalna ręka rzeczywistości, lub może surowsza samoanaliza, starła tu z duszy ów świetnie iskrzacy sie pyłek romantyzmu, jak ręka ludzka ściera pył ze skrzydel motylich. Ideal porywa duszę wzwyż i piękniej rozjaśnia życie - doktryna wyrywa się raczej w głab umysłu i życia nie rozjaśnia owem cudownem paleniem się Alp, nie ubiera go w wulkaniczne pióropusze szałów, lecz rozwidnia je przeraźliwem światłem świadomości. dziony ideal powoduje w duszy wybuch rozpaczy – owo tak poetyczne «pęknięcie serca». Zawiedziona doktryna, rozprzegając się w glębi

umystu, wypełnia całą duszę trucizną swego rozkładu, jak ów skir, owładający życiem, które, przeszedłszy przez stadya walki, apatyi, niewiary, zamiera wreszcie w bagnie cynizmu lub kompromisów, w Obrzydłówku.

To nie romantyczne «pęknięcie serca», to w istocie jakaś ohydnie beznadziejna nosacizna ducha, podobna do tej, która Raduskiemu wydziera w Łżawcu szczęście całego życia. Ale najgroźniejszą może cechą doktryny jest śmiertelny dla dusz jej bezwład. Ideał po to jest ideałem, żeby przyświecał życiu z wysoka. Ale doktryna wpija się w samo życie, chce je przekształcić, nagiąć po swej woli. Biada doktrynerowi, który nie może lub nie umie tej konieczności podołać: obezwładniona doktryna mści się na nim, staje się dla niego pneumatycznym dzwonem. Oddzielony od świata, umrze w nim na brak tchu.

Zapewne, że dramat przekonań jest tylko jedną z odwiecznych form tragedyi myśli. Ma wszakże owa tragedya dla każdej epoki i każdej społeczności pewne terminy specyalne, w których się wyraża. Żeromski nie stworzył tragedyi myśli, ale dał jej rzetelny wyraz dla nas i dla naszej doby — dał jej «dokument artystyczny».

Gdyby jednak «dokumenty» stanowiły wartość sztuki, to arcydziełami wszystkich epok

byłyby ich dokładne pamietniki. Tymczasem tak nie jest. Nawet tak ogólno ludzki dokument, jak «Zapiski myśliwca» nie byłyby arcydzielem sztuki, gdyby miały wartość li tylko dokumentu czasów pańszczyźnianych. To samo możemy powiedzieć o «Opowiadaniach» Żeromskiego. A nawet, gdybyśmy je ciągle tylko sądzili ze stanowiska sfery, która w nich znalazła wyraz, to w końcu musielibyśmy dojść i do ujemnych rysów tego «dokumentyzmu». – Kto wie, czy Żeromski, zbyt ściśle zespalając się ze sferą, nie grzeszy chwilami nadmiarem goryczy? Kasanie sercem jest niebezpieczne i łatwo przejść może w kasanie watroba. Smutek bywa niekiedy tylko pastwieniem sie i okrucieństwem. Życie, ogladane wiecznie tylko w zwierciadle ideologicznem, odbija się w niem, jak widnokrąg w owych baniach ogrodowych, kształtem bardziej płaskim i karykaturalnym, niż rzeczywistość sama. I dlatego właśnie indywidualność artysty jest wyższa od jego sfery, że umie te szkopuły ominać. Nie śmiem skłamać wrażeniom: Żeromski nie zawsze ominął te szkopuły. «Oko za oko», po części «Promień» mają coś z owych odbić w szklanej bani. Artysta zgrzeszył tu nadmiernem poddaniem się sferze. Skończmy z nia wreszcie.

Poznawszy już wszystkie epizody życia inteligentników, nagryziszy się razem z nimi i au-

torem ich zgryzotami, uderzywszy czołem przed znakomitem w nastroju i plastyce odtworzeniem sfery — przenieśmy teraz wzrok poza jej zazdrosny zakres tam, kędy się wzbija wolna już od wszelkich powinowactw indywidualność artysty. Oto są dwa obrazki z «Opowiadań»: «Zmierzch» i «Cokolwiek się zdarzy».

Czytam «Zmierzch», czytam może po raz dziesiąty, i zawsze doznaję dziwnego wzruszenia.

Oto zdaje mi się, że patrząc na te ginące w mroku wieczornym sylwety wyrobnika i wyrobnicy, którzy tak spieszą, żeby wybrać glinę «do palika», słyszę nietylko ich gorący, spieszny oddech, widze nietylko ich pochylone nad ziemia sylwetki. Zdaje mi się, że przez ten zmrok coraz czarniejszy słyszę jeszcze pieśń dzwonów wieczornych, dzwonów na Anioł Pański. Zdaje mi się, że nad temi głowami, majaczejącemi w cieniach nocy, pochylonemi w pocie czoła. zapala się jakaś gwiazda wieczorna. Pieśń płynie, gwiazda płonie na wysokościach — u dotu w coraz grubszy mrok zanurzają się otchłanie ludzkich nedz, coraz gorecej dysza piersi wyrobników. Ten obraz to nie dokument - to jest jakby «Anioł Pański» Bretona w polskiej i literackiej transkrypcyi - to jakieś «Ave Maria» literatury realistycznej, które przetrwa i sferę, i autora.

W drugim obrazku («Cokolwiek się zdarzy») leży chłop w szpitalu i umiera. Chłop jest zmarnowany i poczerniały, jak zgrzebna koszula. Gruźlica kości rujnuje mu żywe ciało, aż doktor się nad nim użalił:

«Od drzwi powrócił jeszcze na chwilkę, nachylił się nad chorym i nieznacznie, aby nikt nie widział, przesunął pieszczotliwie ręką po jego głowie. Chłopa zamroczyło nagle, jakby go znienacka bijakiem cepów ugodzono w ciemię. Zamknął oczy i leżał długo, aż nastała w nim cisza nieznana.

«Cicho leżał chłopowina ubogi na swym tapczanie i szedł po duszy jego jakby Chrystus po bałwanach wzburzonych morza, uśmierzając burzę...

«Odtąd przez długie noce, przez dni plugawe, patrzył na wszystko jakby z niezmiernego oddalenia, z dobrego miejsca, gdzie jest cicho i niewymownie dobrze, skąd wszystko wydaje się małe, trochę zabawne i głupiutkie, lecz godne miłości.

— A niech ta, niech ta! — szeptał do siebie — niech ta Pan Jezus da ludziom... Nie bój się! i mnie tu niezgorzej przecie!»

Niewielu wstąpiło do równie skrytych tajników duszy ludzkiej, a ci, którym się to udawało, wstępowali drogą tylko wielkiej miłości i tworzyli dzieła czyste i piękne. W tych dwóch obrazach odsłania się nam owa perspektywa na nieskończoną głębię duszy ludzkiej. Możemy dalej nie szukać, co stanowi duszę artyzmu Żeromskiego: stoi tu ona przed nami.

Dwie władze, jak dwa promienie, strzelają z niej i panują nad «sferą» artysty.

Pierwszą jest niczem niezbrukana czystość, rzetelność wzruszenia, której zawdzięczamy to, że sami poddajemy się wzruszeniu artysty.

Drugą, panującą w Żeromskim władzą, jest miłość. Ta miłość cierpi wśród tęsknot i porażek — czujemy ją jednak pod każdem drgnięciem jego pióra.

Wieść niesie, że kiedy morze wyrzuciło na brzegi zwłoki Shelleya, i Byron spalił je na stosie, spłonęły zwłoki, lecz serce zostało nietknięte. Shelley uzyskał przydomek «cor cordium» wśród poetów. — Podobnie w atmosferze trosk, rozczarowań, zgryzot, tęsknot i doktryn, przepalających na żużle nadzieje, porywy i idee, pozostaje nietkniętem serce Żeromskiego. Dlatego nazwałbym go «cor cordium» współczesnych nowelistów polskich.

## WACŁAW SIEROSZEWSKI.

Była to dusza pełna gorącej wiary w dobro i w tryumf ideału, dusza młodzieńczo życzliwa światu, idąca zawsze za pierwszym popędem serca, które wszechwładnie dyktowało prawa jej rozumowi.

Taką była, taką być musiała dusza Wacława Sieroszewskiego, nim «po dniach wielu i po latach wielu» poznaliśmy ją z pieśni, które nam wyśpiewała.

W dwóch zdaniach powyższych porwałem się na ujęcie z pierwszego wrażenia i samego artysty i utworów jego, które nazwałem pieśniami nie dla stylistycznej uciechy. Postaram się więc teraz, idąc krok w krok za własnem wrażeniem, zbudować przybliżony szemat tego, co jako całość artystyczną stworzył Sieroszewski.

Kiedy doktor Obarecki osiadł i zaaklimaty-

zował się w Obrzydłówku, doktor zaś Piotr, powodowany niezłomnościa przekonań, opuścił ojca, stojacego nad grobem, ażeby gdzieś w Szwecyi czy Norwegii odrabiać przywłaszczoną przez tegoż «nadwartość» — w Warszawie pozostał młodszy ich brat, Paweł. Paweł zżył się z Raduskim i Grzybowiczem, oraz z pewną blizką im paczką społeczników. Byli to wogóle ludzie równie «uświadomieni», jak doktór Obarecki, a nawet sam doktór Piotr. Mieli tylko serca młodsze i mniej kazuistycznie wyrobione poczucie obowiązku, niż ten ostatni. Mniej zaś niż pierwszy skłonni byli do owej charakterystycznej niemocy, którąby można nazwać melancholią doktryneryzmu, a która jest tem w świecie zwykłych ludzi przekonań, czem smetne przerafinowanie Płoszowskiego bywa w świecie niezwykłych bezdogmatowców, t. j. ludzi bez przekonań.

Jak długo Paweł pozostawał na bruku warszawskim w gronie towarzyszów, jak upływało im życie, jak wreszcie cała paczka się rozpierzchła, tego nam Sieroszewski nie opowiada. Od urwanego prologu przechodzimy odrazu do krajobrazów, które się oczom Pawła odsłoniły na kresach lasów.

«Dziwny widok przedstawia las podbiegunowy. Cmentarz to raczej, gdyż zaprawdę więcej tu leży pni zwalonych, niż żywych koron wznosi ku niebu. Tak, to pobojowisko! Tu się toczy walka zajadła, nieubłagana, między wichrami, jałowością gleby a lasem. Poległo już wielu bojowników, ale bój nie skończył się jeszcze, o czem świadczą wymownie młode latorośle, świeżo wyrastające pomiędzy chróstami. Chciwe słońca, powietrza, pewne praw swoich, szeroko rozstawiają kosmate łapeczki swoje, wyścibiają kędzierzawe pachnące czubki blado-zielonych iglastych gałązek, ponad ciałami zabitych i w cieniu umierających. Przyjdzie czas, że i one gwaltowną zginą śmiercią, ale nie zginą napróżno...

«Kiedyś, gdy rozkład i próchno umarłych zbogaci soki ziemi, zjawią się nowe pokolenia — liczne, silne, zdrowe — wspólnemi siłami odmienią klimat, wchłoną wilgoć, wstrzymają wichry, ulepszą i rozgrzeją glebę, a wówczas tam, gdzie niegdyś padli pierwsi bojownicy, pokorni i beznadziejni, zaszumi bór potężny i zielony, mogący oprzeć się wszelkiej wichurze...»

Taką jest tajga syberyjska, a raczej taką ją widzą tęskne oczy Pawła. Czyż to widzenie w lodach i śniegach zagrzebanej puszczy nie jest prawie wizyą poety?

W warunkach, w których Sieroszewski postawił Pawła, znacznie łatwiej było popaść w jałową i niemą rozpacz zmysłów, niż zachować całą godność człowieczeństwa i energię. Paweł mógł się rozpić, mógł zgorzeć w malignie ekstazy,

podsycanej dziwaczna rzeczywistościa, mógł wreszcie zataić w sobie życie, jak owe zwierzeta, które w ostępach zapadają w długi sen zimowy - do wiosny. Tymczasem z Pawlem nie stalo sie ani jedno, ani drugie, ani trzecie. Kto wie, czy przez te lata pobytu wśród Jakutów i Tunguzów Paweł nie żył potężniejszem, bardziej żywiotowem życiem, niż później, gdy już odszedł od nich. Był-że to cud?... lub może nizka temperatura dalekiej Północy lepiej konserwuje tegość ducha, niż jego sztuczne wylęgarnie na Południu? Może; ale na pewno, a pewność te daje nam dzieło Sieroszewskiego, twierdzić możemy jedno: oto, że Paweł był człowiekiem ogromnie żywotnym i wprost naiwnie świeżym.

Naiwność i świeżość dziecka wyraża się w jego bezgranicznej spostrzegawczości. Lada muszka czy liść zeschły dają pokarm wrażliwości dziecięcej. Dziecko widzi wszystko dokoła siebie tak wyraźnie, jak my np. widzimy przez lupę deseń, gruzełki, szparki i włoski, na odrobinie naskórka. Wskutek tej świeżości i skrzętności wrażenia, dziecko może się bawić lada czem, bo ostrym wzrokiem wszędzie dostrzega charakterystyczne rysy i widzi królewski przepych szczegółów tam, gdzie oko starszych widzi tylko abstrakcyjne kontury przedmiotu.

Oko dziecka, że tak powiem, indywidualizuje

każdą rzecz. W szeregu jednakowych dla nas przedmiotów, filiżanek dajmy na to, dziecko natychmiast spostrzeże fizyognomię każdej z nich. I «ta z kropką» będzie się dla dziecka ogromnie różniła od «tej z plamką», albo od «tej, co to ma wyszczerbione w jednem miejscu uszko».

Taką właśnie wrażliwość, naiwnie świeżą, indywidualizującą rzeczy, chwytającą w lot ich fizyognomię, posiada Paweł Sieroszewskiego.

Jest to specyalny rodzaj wrażliwości, różniącej się nieuchwytnym odcieniem naiwności od spostrzegawczości profesyonalnej, powieściopisarskiej. Jest to wrażliwość dzieci i poetów, na której opiera się znów specyalny rodzaj realizmu w literaturze — mianowicie realizm poetycki.

Żyjąc wśród Jakutów i Tunguzów, Paweł nie wmawiał w siebie jakiegoś specyalnego zamiłowania do robienia spostrzeżeń. Nie zabierał się z zawodowym apetytem do obserwacyi i doświadczeń in anima vili. Nie, on nawet zatykał nos i odwracał się ze wstrętem od tych uczt samojedzkich ze szpiku i surowej wątroby złożonych. Ale jednocześnie, mocą li tylko tej świeżej, szczerej naiwności wrażenia, Paweł poznawał niezawisły ton ich życia i pod maską tych twarzy, które dla przybysza były niemal jednakie u kobiety i u mężczyzny, ogromnie łatwo odnajdywał rysy ludzkie całkiem indywidualne.

I wkrótce, w zbitej gromadzie Jakutów, Paweł począł wyróżniać chciwego Andrzeja, dobrego Mateusza, poetycznego Ujbuńczyka, wiotką Lelię, zalotną Symnaj, poczwarną Simaksin.

A wówczas życie ich, biedne życie jakuckie, stanęło przed nim tak wyraźne w szczegółach, jak wnętrze rozkopanego przez dzieci mrowiska.

Cały ten proces «objęcia w posiadanie» życia dzikich przez Pawła jest niezmiernie charakterystyczny: świeżość wrażenia nietylko uratowała człowieka od śniedzi i śpiączki, lecz pozwoliła później artyście uniknąć maniery i «egzotyzmu» w pracy, jałowego liryzmu i zdradliwej, a tak łatwej w danym wypadku, ekstazy. Dlatego też «Na kresach lasów», «W matni», «Chajłach», w literaturze naszej różnią się stanowczo i zasadniczo od długiego szeregu utworów o temacie pokrewnym. «Szkice» Szymańskiego np. były jeszcze tylko najzrozumialszym, najbardziej, że tak powiem, współczesnym nam wyrazem oddawna wygranego motywu liryki syberyjskiej.

Utwory Sieroszewskiego zaś należą poprostu do zupełnie innej kategoryi literackiej, jest to niewątpliwie epos, chwilami epos o napięciu dramatycznym, nigdy liryka.

I tu rozumiemy, że dla stworzenia dzieła, które wśród utworów «młodych», najjawniej może zakrojem i nastrojem przypomina zdrową, szeroką, męską budowę eposu, nie wystarczała artyście sama tylko świeżość wrażenia; trzeba było czegoś więcej. Oto Paweł poznał i epizody życia Jakutów, i wnętrza jurt, i ich mieszkańców — cóż dalej?

Z tego materyału można zarówno zrobić odbitki fotograficzne, jak malowanki «egzotyczne», jak cenne, zresztą, szkice etnograficzne.

Tymczasem wiemy co stworzył Sieroszewski — stworzył biblijnie prostą a szeroką powieść o życiu całego plemienia. Odtworzył nam codzienny byt plemienia i jego pierwotnych bohaterów, harcowników, kapłanów; ukazał, jak na tle jurt i stad reniferowych, w tem mrowisku ludzkiem, przymierającem głodem lub obżerającem się na homerycznych ucztach, tak niby nieskomplikowanem a tak całkowicie ludzkiem, plączą się i snują pasma zwyczajnych ludziom namiętności, interesów, apetytów.

Obraz za obrazem rozwija przed nami ta powieść. Oto wyprawa łowiecka i wnętrze dziwnej, szumiącej «tajgi», karmicielki plemienia; oto sceny podbiegunowego przednowku — głód jest tu gościem zwyczajnym; zaraz potem obraz potwornie żarłocznej uczty dzikich, a dalej przyjazd kupców i obraz patryarchalny pierwotnego handlu — wymiany skarbów zdobytych w «tajdze» na dobrodziejstwa cywilizacyi, obraz zabiegów naiwnie przebiegłych, dzikiej, dziecinnej chciwości i uciech pierwotnych.

Dalej wyprawy rybackie, życie w jurtach i znowu nieubłagany pochód zimy podbiegunowej, wszechwiadnej potęgi, rozkazującej tym krajom i ludom...

To nie są rozdziały, to raczej pełnodźwięczne pieśni czy rapsody o przedhistorycznem bytowaniu dzikiej hordy; na tle ich jest nawet postać jedna, której poezya, nowość, siła mierzyć się może z najpiękniejszemi kreacyami literatury. Jest to Ujbańczyk, młody Jakut, któremu się marzą jakieś plany naprawy bytu plemienia; Ujbańczyk rozumie, czy tylko przeczuwa, potęgę, jaką daje zboże społeczeństwom osiadłym. Chciałby w rodzinnej «tajdze» stworzyć łany zbożowe. Nieśmiały, w obawie, że nawet zrozumianym nie będzie przez swoich, garnie się do Pawła i robi gdzieś w głębi puszczy próbę zasiewu. Zasiewa jęczmień. Później ukradkiem dojeżdża do swego łanu i z bijącem sercem śledzi wzrost młodej runi, patrzy, jak pęcznieją kłosy, chleborodne kłosy zboża. Przychodzą jednak zwyczajne mrozy na pusty jeszcze kłos jęczmienia. Ujbańczyk i Paweł jadą do «tajgi», do znajomego sobie zakatka:

«Na polance gęsta ściana zboża, opuściwszy na dół poczerniałe, zwarzone kłosy, stała smutna, bez ruchu, upokorzona, w chłodnem, zwycięskiem, wrogiem mu powietrzu, w obcem otoczeniu...» I młody Jakut-prometejczyk opuszcza głowę, jak kłos podcięty: rozwiane jego marzenia, skończona misya naiwnego apostolstwa.

— Nic, już my Jakuci... — powiada, a w słowach tych brzmi straszna, beznadziejna niemoc i poddanie się temu, co być musi.

Czyż ten pół-dziki, karłowaty, jak kosodrzewina północna, duchoborca jakucki, me jest naprawdę jakiemś najbiedniejszem, najsłabszem dziecięciem wszechludzkiej rodziny prometejczyków, i czy postać taka, skreślona z prostotą, nie jest kreacyą poety?

Tak odczuł i odtworzył swój temat Sieroszewski. Paweł, ten dziwny mieszkaniec tajgi, jest tu jedynie jakby przewodnikiem wrażeń do duszy naszej. Inaczej byłyby one naprawdę tylko jałowym «egzotyzmem», nie zaś poematem proza. Że Pawel tęskni, że dusza jego mdleje chwilami i upada pod krzyżem, o tem wiemy. Wiemy nawet, że jest ta dusza z tych, które mają «postać piękną i barwy rozmaite i skrzydła białe na ramionach». A dość jest przeczytać zacytowany wyżej obraz ludu podbiegunowego, żeby rozumieć, że nieraz dusza ta musiała z ciemnicy swojej odchodzić «po słupie światłości księżycowej» w kraj idealu. Ale jak dobrze, że Pawel już nie obnaża nam ran swoich, nie licytuje się w uczuciach i bólach na nowo z tem, co było juź powiedziane raz i na wieki!

Czujemy tylko, że ów Szaman pokazał mu wszystkie nieszczęścia tej ziemi, a potem w ciemności wielkiej, z brzemieniem myśli i tęsknot na sercu», zostawił go samego. Dzieje się tak w istocie na końcu tej wspaniałej powieści.

Roztoczywszy przed nami cały obraz codziennego życia hordy i codziennego obcowania z nią Pawła, autor daje nagle w finale poznać w całej grozie świat, który się dotąd wydawał powszednim. Na śnieżną tajgę i lodowe błonia schodzi mór.

Ciemność, którą niekiedy rozwidnia «wielka zorza i pożar chmur», ciemność nocy podbiegunowej zaległa świat, bo «słońce utonęło pod ziemią». Na jurty dzikich padł paniczny, nieokielznany strach. Wśród nocy krążą wieści o okropnej «babuli» — powietrzu morowem. Trup pada gęsto i nieszczęsne plemię ginie tak samo biernie i bezradnie, jak przedtem biernie i bezradnie istniało. Wśród okropnej, jak sad ostateczny, nocy, Paweł, jedyny człowiek wśród tych oszalałych i zezwierzęconych w przerażeniu istot, błaka się i nadaremnie wysila myśl na ratunek bliżnich. I mór i ciemność tryumfują. Paweł sam wpada w rozpacz i rzuca się w step na oślep, czując jak tchnienie śmierci podnosi mu włosy na głowie, jak zieje aż pod czaszkę tem samem żywiołowem, zwierzęcem przerażeniem, przez które wymarło całe plemię.

«Czuł, że życie go opuszcza; kilka razy upadł, ale się podniósł, nie chcąc przez dumę dobrowolnie skrócić swego bytu. Odzież zakrzepła od zimna chrzęściła na nim, jak zbroja z lodu, nie grzała go już wcale; nogi miał skostniałe, w głowie dudniło, przed oczyma przelatywały krwawe plamy.

"Zatrzymał się i raz jeszcze z tęsknotą, z ostatnim błyskiem opuszczającej go świadomości rozejrzał się po stepie. Z głębi pędziło coś ku niemu, hucząc i świszcząc, coś wielkiego, mglistego, niby jeden z tych pocisków, mających rozbić ziemię».

Ale nie był to pocisk, ani żadne wylęgłe z krwawej zorzy zjawienie, któreby z «okropnym tętentem» miało przelecieć nad światem. To był zaprząg renów, sanie z ludźmi, a z nimi wybawienie. Mniejsza o to.

W arcydziele Sienkiewicza p. t.: «Lux in tenebris lucet» jest miejsce, gdzie słodki głos mówi Kamionce:

### - Ależ tyś już umari!

I wtedy nagle na cały obraz pada wsteczne, nieziemskie światło i czytelnik wespół z Kamionką rozumie, że był w niebie.

— «Na kresach lasów» kończy się w sposób artystycznie podobny.

Final tej powieści wybucha takim miedzianym akordem grozy i staje w takiej nieludzkiej, nieprzeniknionej ciemności, że nagle rozumiemy wszystko. Rozumiemy, czem właściwie był ów pobyt na kresach lasów i nad upadającym bez sił Pawłem chcielibyśmy zawołać:

#### - Tyś był w piekle!

Powieść doskonale zbudowana zbliża się zawsze do eposu. Dlatego na wstępie powiedziałem, że utwór Sieroszewskiego składają pieśni, nie rozdziały. Z drugiej strony widzieliśmy pewne znamienne poetyckie cechy temperamentu artystycznego autora, tak w sposobie jego obserwowania, jak w sposobie wiązania całości. Jednakowoż epice towarzyszy zazwyczaj, zabarwia ją w pewien sposób — bądź liryzm, bądź też nastrój dramatyczny. I tu, w zabarwieniu powieści poetyckich Sieroszewskiego, znajdujemy jeszcze jeden rys niezmiernie charaktery styczny, wyróżniający go wśród całego grona młodszych autorów.

Final w historyi Pawla bynajmniej nie jest wyjątkiem w utworach Sieroszewskiego. I «Chajlach», i «W matni» i «W ofierze bogom» i ostatnia rzecz «Risztau», mają ten sam rys kompozycyi.

Oto kiedy wśród młodszych autorów, w zabarwieniu ich powieści przeważa wogóle liryzm, u Sieroszewskiego spotykamy się raczej z nastrojem dramatycznym. Finał jego utworów jest najczęściej potężnie skreślonym

obrazem dramatycznym, jakby punktem kulminacyjnym, z którego na całe budowanie pada nagle silne światło i który przynosi dramatyczne rozwiązanie całości. Niektóre utwory - «Chajlach» mianowicie, są całe od początku do końca pisane w jakimś scenicznym, potężniejacym w miarę rozwijania się akcyi, nastroju. «Chajlach», najbardziej skończona rzecz Sieroszewskiego, jest już prawie dramatem. Ostatnia scena gwaltu w zapartej chalupie ma niestychane napięcie, a ostatni obraz jej poprostu wydziera z gardła widza jakiś zdławiony ryk, jak owo pchniecie nożem w «Pajacach». «Risztau» kończy się wspaniałą sceną powodzi, wśród której człowiek dziki i Europejczyk zdają się toczyć pojedynek na moc ducha. «W ofierze bogom» całe jest obrazem scenicznym: tu znowu odbywa się pojedynek między kapłanem plemienia, stróżem tradycyi, a najbogatszym, najszczęśliwszym magnatem plemienia. Zwycięża tradycya, poczucie obowiązku, i sędziwy Selticzan oddaje życie w ofierze bogom, dla dobra narodu i wobec narodu. Poczucie pierwiastku dramatycznego w założeniu utworów, charakter rozwijający się w ich przeprowadzeniu i wreszcie silne, scenicznie efektowne ich zakończenie, stanowia, zdaniem mojem, charakterystyczny rys kompozycyi Sieroszewskiego. Powieść jego jest jakby zawsze gotowa, mocą nieznacznych zmian, stać się poematem dramatycznym.

Szkoda, że czasem względy drobnej natury psują wspaniałość tych finałów. Tak np. «Na kresach lasów» nie kończy się ani ową sceną z «huczącym pociskiem», ani nawet zjawieniem się renów, ale się kończy małoduszną wzmianką o «papierach»: poemat kończy się motywem z artykułu wstępnego!...

Sieroszewski, nie grzebiąc się w zniewieściałej mikropsychologii własnego ja, nie goniąc za egzotyzmem, nie szukając na obczyźnie brunatnych, żółtych i wogóle różnokolorowych wrażeń erotycznych à la Loti, zrozumiał swoje tematy w sposób zarazem prosty i głęboki.

Wśród nieznanego sobie, obcego otoczenia, stanął ze świeżą wrażliwością i prostotą dziecka. — I świat ów ukazał mu się jasno i wypukle, nie tając najdrobniejszego szczegółu swej egzystencyi.

Żyjąc w tym świecie, umiał po prostu i po ludzku przejąć się jego życiem, jednocześnie zaś sam mężniał i dojrzewał. — Dlatego też świat ów przedstawił mu się nie jako chaos oderwanych wrażeń, lecz jak perspektywa dalszych i bliższych planów życia plemienia, jako całość; w ten sposób powstaje zapewne samorodny epos plemion — w ten sposób też powstały wiązania powieści Sieroszewskiego.

Ale dla bohaterów eposu przebieg ich walk, zabiegów i uczt nie jest tem samem, czem dla spokojnie opisującego je poety. Dla nich, z wewnątrz patrzących, każda pieśń eposu jest właściwie aktem dramatu. Sieroszewski umiał niejako zespolić się ze swymi bohaterami o tyle, że odczuł wszędzie ów dramat prostych uczuć, tkwiacy w tym «materyale do eposu». Poczęści zaś, sam będąc bohaterem powieści, mógł tem silniej odczuć elementarne pasowanie się istnień i żywiołów, na którem głównie ów dramat, jak wszelki dramat zresztą, polega. Dopomogła mu w tem i owa świeżość wrażenia i pewna zapalczywość uczucia, mocą których naiwniej i poetyczniej dramatyzuje się bieg życia w umysłach twórczych.

## KAZIMIERZ TETMAJER.

Ī.

Zdarza się w grupie rówieśników, że każdy ma swój przydomek, swoją błyskawiczną charakterystykę, w której streszcza się jego rys najwybitniejszy. O jednym się mówi, że będzie dobrym ojcem rodziny, o innym, że ma wech do interesów, o trzecim, że jest filozofem i t. d.; o którymś wreszcie, zamiast takiego określenia, usivszeć można zdanie, że «to zdolna sztuka». Ktoś iest adwokatem, inny doktorem, jeszcze inny uczonym, ten zaś jest poprostu «zdolnym». «O, ten to zdolny człowiek, bardzo zdolny!» powiadaja o nim znajomi. I tak na długie lata, na całe życie niekiedy jedyną charakterystyką osobnika pozostaje takie uniwersalne przeświadczenie otoczenia, że to zdolny, bardzo zdolny pan. Jest to jakby jego specyalność, jego fach•

Coś podobnego przytrafiło się na wstępie niemal karyery literackiej Kazimierzowi Tetmajerowi. O ile z Kasprowiczem związało się pojęcie siły, z Langem — pojęcie kunsztownej retoryki, z Or-Otem — łagodnie przyjemnej erotyczności, z Wolskim — swojskiego dekadentyzmu i t. d., o tyle za Tetmajerem nieodmiennie chadza przydomek prawdziwego, istotnego nawet talentu. Rzeczzostała ostatecznie stwierdzoną przez wszystkich krytyków i przez czytający ogół. Sam Stanisław Tarnowski uznał młodego poetę za «talent prawdziwy». za rzeczywistego, że tak powiem, radcę liryki naszej.

Ta rzadka, a przychylna jednomyślność w przyznaniu zaszczytnego tytułu poecie, rozpoczynającemu zaledwie swój zawód, świadczy niewątpliwie o tem, że «coś w tem jest». Pośpiech zaś, z jakim sąd został wydany, świadczy zarówno o błyskotliwości i sile pierwszych występów poety, jak do pewnego stopnia i o tem, żeśmy się widocznie nieco wypościli co do «prawdziwej» poezyi, i dziś zabieramy się do niej z zaostrzonym apetytem...

II.

Bez wstępów i przygotowań dotknę w poezyi Tetmajera cechy, która mi go raz na zawsze z tysiąca swojskich poetów wyróżni. Weźmy wiersz p. t. «Życie», jestto jakby wyznanie wiary a rzadko akt spowiedzi zawiera tyle charakterystycznych znamion autora, co ten oto urywek, symboliczny obraz życia:

Straszna przedemną stała upiorzyca, Z piekielnych kędyś wyzionęta wrót. Trad jej okrywał trupio żółte lica, A oczy miała żarłoczne, jak sęp, Którego nigdy i nic nie zasyca. W zmierzwionych włosach gadów wił się kłab, Ohydna, straszna weszła mi na drogę Odziana w łachman gnijący i strzep. ...Ruszyć nie mogłem mych nóg, A wiedźma ku mnie zbliżała się ona Pełnemu wstretu i śmiertelnych trwóg, I zrozumiałem, że próżna obrona, Że nie potrafię ujść tych strasznych rak, Że mnie przyciśnie poczwara do lona I wśród piekielnych obrzydzeń i mak Zapładniać będę musiał tę ohydną I w jej uściskach pędzić dni mych ciąg. A ona dłonia bezczelnie bezwstydna Jela obnażać swój okropny ksztalt I w swej nagości stanęła mi widną ...I pochwyciła mnie w swe uściśnienia... O dziwna straszna ironio! — jam czuł Żądze wśród wstrętu, rozkosz wśród cierpienia.

Obraz nie nowy, ale na to, żeby znaleźć podobieństwo jego, trzeba się cofnąć aż do średniowiecznej, gorączką storturowanej wyobraźni.

١

Tam w pieśni o czterech rzeczach ostatecznych znajdzie czytelnik wizerunek piekielnej katuszy człowieka rozwiązłych obyczajów; wśród kłębów robactwa i «sprośnych pędraków» cierpi tam nędznik karę w uściskach ropuchy, — równającą się, nawet przewyższającą obraz «Życia» Tetmajera w ohydnej plastyce rozbestwienia. Tam również każdy wyraz dodaje obrzydzenia wyobraźni katującej zmysły i działa takim oto pierwiastkowym, a namacalnym wprost wstrętem, jak każdy wiersz powyższego urywka.

Przerzućmy się teraz od tej filozofii życia podanej w zmysłowych terminach do innego wiersza p. t. «Narodziny Afrodyty». Już «ze srebrzystych pian Afrodis wyszła biała» i blask ją osuszać biegł, woń obcierała z rosy, u nóg jej śnieżnych legł ocean modrowłosy,

A ona w słońcu swe suszyła ciało białe;
Zefiry pieszczą ją z rozkoszy oszalałe,
Ślizgają się od stóp po nogach jej do łona,
Całują piersi jej i szyję i ramiona,
W rozkosznych kładą się zagięciach i lubieżne
W lotny okrążą tan jej uda smukłe, śnieżne;
Z wolna się suną wzdłuż jej pełnych biódr, a potem
Ku ustom z wonią róż wzlatują nagłym wzlotem.

Jaka konsekwentna, wyrafinowana, a plastyczna zmysłowość w tym opisie! Tu całość powstaje w oczach naszych nie jako zamglony obraz na ekranie wyobraźni, lecz jak halucynacya wszystkich naszych władz cielesnych. Wonią, blaskiem, barwą, szmerem, muskaniem działa naraz ten język, stwarzający nie widmo, lecz rzeczywistość samą. Ta Wenus, jak o kilka stron dalej Leda, prawdziwie schodzi z piedestału, tchnąc na nas ciepłem oddechu:

A każdy członek, zda się, w oczach mięknie Od palącego rozkoszy nadmiaru I w cichym ruchu rzeźbi się przepięknie...

Opuszczam więc Ledę, leżącą o kartę dalej — ową Ledę, «w skrzydłach łabędzia z rozkoszy mdlejącą» i znowu przerzuciwszy dwie strony, znajduję następujące w «Zaciszach» uronione wyznania:

Są nieskończone zmysłów upojenia,
Bezdnie pożądań, bezkresy słodyczy...
Są wyszukanej rozkoszy porywy,
Wizye gwałcące natury, męczeństwa
Przerozbranych pragnień, niesytu szaleństwa,
Wśród szału żądzy okrucieństw popędy,
Jakiejś pieszczoty nieludzkiej, straszliwej
Pożądań wściekle, spienione oblędy...

I dalej znowu o kartę ten oto opis, czy zwierzenie:

> Lubię, kiedy kobieta omdlewa w objęciu, Kiedy w lubieżnem zwisa przez ramię przegięciu.

Gdy jej oczy zachodzą mgłą, twarz cała blednie I wargi się wilgotne rozchylą bezwiednie.

W wierszach tych - a takich urywków można przytoczyć z Tetmajera setkę - bije odurzająco silna, paląca zmysłowość. Taka «Leda», czy nawet taki żart «O Zuzannie i starcach», taka rozmowa «Sulamitki z Salomonem», taki opis poczwarnej upiorzycy życia, takie niezliczone, wszedzie rozsiane halucynacye wilgotnych ust, rozchylonych warg, lubieżnych dreszczów, aksamitu ciał - to prawdziwie aparat zmysłowości iście wschodniej, rzadko (może nigdy z taka sila) występujący w naszem romantycznem, rozkołysanem eterycznie marzycielstwie. Może tylko z jednym ze współczesnych nam pisarzy można porównać Tetmajera pod względem nadzwyczajnej wrażliwości zmysłów. Proszę przypomnieć opisy wsadzenia na pal Tuhaj-beja, lub opis areny podczas walki byków, lub opis rozbestwienia biesiadników Nerona w «Quo vadis», ba, nawet opis górnej wargi Anielki, lub stosunku Niteczki do Koposia, albo Połanieckiego do pani Maszkowej. Na jakich tam strunach gra nadzwyczajna spostrzegawczość autora, jak się jego nadwraźliwość zmysłów wsyca w czytelnika, drażni go, dreszczem przejmuje! Taki właśnie dar wraźliwości zmysłów, zdolnych wyczuć wszystko od ekstatycznego szału do aksamitnego puszku na listku róży, cechuje poezyę Tetmajera.

Dotychczas cytowałem urywki z wierszy jego, dając niejako kwintesencyę tej wrażliwości w odcieniu lubieżnym, erotycznym. Ale przerzućmy oba zbiorki, a znajdziemy tam co krok rzeczy, uderzające samą już tylko subtelnością wrażeń zmysłowych bez zabarwienia erotycznego. Oto mała próbka z cyklu tatrzańskiego:

Wolno i sennie chodzą
Po jasnem tle błękitu
Złocisto-białe chmurki
Z połyskiem aksamitu,
Niekiedy się zasrebrzy
Pod słońca blask z ukosa
Jaskółka śmigła, czarna,
Sunąca przez niebiosa...

Tu zniki palący oddech namiętności; tu obrazek malowany delikatnemi dotknięciami, robi wrażenie pastelu o niezrównanej świeżości barw, ale i tu czujemy, że mistrzowstwo poety polega na nieskończenie wyczulonej, subtelnej wrażliwości zmysłów. Gdzieindziej — jak w opisie mgieł nocnych nad stawem tatrzańskim — obraz zda się naprawdę drgać czarodziejskim, tanecznym ruchem:

Cicho, cicho, nie budźmy śpiącej wody w kotlinie, Lekko z wiatrem pląsajmy po przestworów głębinie... Okręcajmy się wstęgą naokoło księżyca, Co nam ciała przeźrocze tęczą blasków nasyca.

Tu zmysty są niemal wprawione w halucynacyę i czują nieuchwytny pląs mgiet w księżycowym kręgu.

Niekiedy przed wzrokiem poety powstaje widziadło; gra zmysłów stwarza obraz morza szumiącego, na niem «jak chmura pośród chmur» płynie rycerz w czarną stal od stóp do głów skowany». A potem, choć rycerz już «ginie pośród głusz, trąbiąc ponurą pieśń wojenną», — «długo jeszcze rogu dźwięk przez wód przelata puszcze, i wśród mgły słychać wichrów jęk i morze głucho płuszcze...»

Jest to bezsymboliczna gra nadmiaru wyobraźni, stwarzającej dla niesytych jeszcze rzeczywistością zmysłów nowe obrazy, tony, widziadła. I nieraz jeszcze z takiem bogactwem rozrzutnem spotkamy się u Tetmajera, a każde z tych widzeń, stanie przed nami ucieleśnione w całej pełni wrażeń i akcesoryów barwnych, dźwiękowych, dotykowych. Tu miejsce wspomnieć o obrazku scenicznym p. t. «Sfinks», w którym Tetmajer zbliża się bardzo do maniery Maeterlincka.

Rzecz to zresztą nie więcej, jak zręczna i dość naiwna w całym swym aparacie «dziwnych», «niezwykłych» akcesoryów. Dla nas na

razie ciekawa jest z tego powodu, że i tu autor nie przestaje być zmysłowcem. W temacie swoim caly tragizm sytuacyi oparl na wybujalych zmysłach dotyku i wechu Leona, w akcesorvach roztoczył całą gamę szelestów, półtonów, półbarw. Jest tu, jak wszędzie zreszta, «nadzmysłowem zmysłowcem» Goethego. W tem leży to. co Francuz nazywa qualité maitresse danego autora, w tem leży klucz do zrozumienia uroku, jaki poeta ten wywarł na czytających, zbyt często u nas karmionych konwencyonalnem kłamstwem, a nie sokiem rzeczywistych wrażeń życia zmysłowego. Stosunek Tetmajera do świata zewnetrznego zawarłbym w tym oto symbolu jego, który lepiej może, niż potworna fantasmagorva «Życia», streszcza skłonności poety:

> Olbrzymi świetny kwiat odurza nas swą wonią, Oślepia barwą, w sieć chwyta mię swych gałęzi. Próżno się wyrwać chce! wszędy mię one gonia, Gdziekolwiek jestem - sieć oplata mię i więzi. Lubieżny uścisk jej, jak ramion oplecenie, Szkarlat ma krasnych ust, ton śnieżności kielich kwiatu.

Szmer liści jako szept namiętny i westchnienie, Podobna jego woń do włosów aromatu. Czuję, jak serce me odrętwia kwiat olbrzymi, Jak mózg wysusza mój, jak siły wchłania moje; Wyssana ze mnie krew w kielichach jego dymi, Lecz próżno z siebie chcę gałęzi strącić zwoje.

#### Ш.

Cokolwiek o takiej poezyi powie pruderya (moralność weźmie rzeczy z innej strony), estetvka ma tvlko jedno do zaznaczenia: że taka niezmiernie czuła organizacya wrażeniowa jest dla poety nabytkiem cudownym. Jeśli na wstępie półżartem mówilem, żeśmy się nieco «wypościli» co do prawdziwej poezyj, to bynajmniej nie miałem zamiaru przeoczyć pracy współczesnych Tetmajerowi poetów. I owszem: każdy z nich rozwija się bardzo samoistnie i, jeśli mowa o poezyi współczesnej w ogólności, to wielu z nich znaczy w niej zapewne niemniej od Tetmajera. Jeżeli jednak każda śmielsza, silniejsza jednostka tem cenna jest dla ogólu, czem najbardziej zwycięsko wybija się ponad konwencyonalizm swojego czasu i otoczenia, to Tetmajerowi bezwatpienia wdzięczni być musimy za odświeżenie, oczyszczenie z szablonu, z frazesu, z kłamstwa konwencyonalnego liryki naszego życia wrażeniowego, zewnętrznego. Czuję, że wyraz «zewnętrzny» mało się tu nadaje, bo sam już sposób odczuwania świata zewnętrznego niesie w sobie zarody naszej filozofii życiowej, a zatem naszego najwewnetrzniejszego ja.

W poezyi naszej, może glębiej, niżby się zdawało, zakorzeniły się nalogi romantycznej percepcyi zjawisk. Pewnego rodzaju poza, pewnego rodzaju frazeologia uświęcona związała się u nas zwłaszcza z wyrazem uczuć. Wrażenie traci swa świeżość i bezpośredniość, przeszedlszy przez te frazeologię. Można powiedzieć, że samo spostrzeganie. obserwacya życia, jego wchłanianie, że tak powiem, odbywa się niekiedy w poezyi naszej pod pewną kontrolą tradycyjnych szablonów. Niektórzy zrywają z tem, przechodząc przez surowy realizm, inni zmieniają filozoficzny kat patrzenia, żeby patrzeć szerzej, wniknać glębiej. Tetmajer korzysta tu przedewszystkiem z tej cudownei budowy swego aparatu zmysłowego: jest tu taka bezpośredniość, taka świeżość, taka wraźliwość niezawodna i subtelna, jak gdyby samo życie przepływało przez poetę, przeciskając się wszystkiemi porami jego, ażeby nienaruszone, nietknięte w swej istocie zjawić się, jak promienie po drugiej stronie pryzmatu, w kształcie obrazu. Nazwalbym Tetmajera oczym a poezyi współczesnej, zaznaczywszy wpierw, że oko jest tu symbolem doskonałym mechanizmu wszystkich zmysłów. Gdyby można w jednym wyrazie zawrzeć charakterystykę pracy poety, caly dotychczasowy dorobek Tetmajera, nazwałbym odruchem na pierwsze wrażenie życia. Rozpatrzmy co się da z tych «odruchów».

Oprócz wspomnianej już fantazyi dramatycznej p. t. «Sfinks», całe dwa tomiki poety wypełnia właściwie liryka. W liryce tej można wyodrębnić mniej więcej trzy kategorye. Na pierwszą, zdaje się najobficiej zasilaną przez poetę,
składają się erotyki. Miłość jest, jak sądzę, tym
«kwiatem symbolicznym», o którym pisze poeta,
a on się garnie do niej, szuka jej wśród najrozmaitszych pozorów. Tu żywcem brzmią strofy
na ton raz na zawsze nastrojony «W Szwajcaryi», tu przesuwają się Venus, Leda, Sulamitka
i bardziej od nich swojska Hanusia, nie licząc
nieznajomych pań z towarzystwa, dyskretnie zagwiazdkowanych i westchnień, — niepoliczonych
westchnień poezyi.

Maja to jednak do siebie westchnienia Tetmajera, że są natarczywsze, bardziej palące, mniej bezprzedmiotowe, niż konwencyonalne westchnienia wielu poetów. Kto zna jego erotyki, ten uwierzy mu na słowo, że kochał i szalał więcej niż ci, którzy z pisania w albumach robią sobie specyalność. Przepiękny, porywający «Hymn do miłości» jest filozofia i streszczeniem, jest apoteoza tej kategoryi liryki Tetmajera. Możnaby stwierdzić, że «Hymn do Nirwany» stanowi streszczenie kategoryi drugiej, poświeconej wzlotom i upadkom myśli poety. Nirwany tej pożąda poeta tak zmysłowo, tak goraco, jakby ostatniej w życiu swem kochanki... Stad jednak do wniosku, że w filozofii Nirwany tkwi naprawdę filozofia poety, jest jeszcze daleko. Gdzieindziej spotkamy dość gorącego porywu do życia, gdzieindziej okrzyk: Eviva l'arte! zagłuszy wszelkie zwatpienie. W jednej i tej samej, a bardzo zasadniczej kwestyj, raz poeta zwatpi, raz błyśnie promienną nadzieją (str. 14 i str. 11 w I i II servi)... «Koniec wieku» ukazuje mu wszystko, wszystko w upadku: idea, modlitwa, walka, rezygnacya, użycie, rozpacz nawet - wszystko jest marnościa. Jest to jednakże tylko «odruch» filozoficzny, któremu inny, w innej chwili, z innego bodźca poczęty, zaprzeczy... Użycie? Użyciem nie gardzi poeta, pochwycony w sieć lubieżną symbolicznego kwiatu... Modlitwa?... Modli się, może nawet za często, przed posągiem «z ciemnego kamienia», który sam wzniósł na grobie «młodości mojej wiosny».... Powtarzam: filozofię tę sprowadzić można do niezmiernie rozmaitych, zawsze namiętnie silnych odruchów... W wierszu do współczesnych mówi poeta:

> Chcecie w nas widzieć dźwignię i obronę, Żądacie od nas zbawień i pomocy, Lecz my z waszego wykarmieni chleba, Jak wy, nie mamy odwagi, ni mocy.

Te szczere wyrazy trzeba zapamiętać. Są one istotnie kluczem do tego, cobym nazwał filozofią liryki Tetmajera. Jeżeli jednak filozofia ta nie ma odwagi, ni mocy sięgnać wyżej, czy da-

lej, niż filozofia ogółu, to ma przynajmniej zasługę niezmiernej szczerości. W każdej chwili, czytając najsprzeczniejsze wynurzenia poety, można być pewnym, jego szczerości, braku pozy. I więcej jeszcze: można być na chwilę bodaj pod wrażeniem jego nastroju.

Jest wreszcie jeszcze jedna kategorya tych odruchów, której określenie będzie nieco skomplikowanem. Przedewszystkiem zaliczyłbym do niej wszystkie poezye Tetmajera na tle tatrzańskiem. Jest tu cała serya obrazów: «Z Tatr», dalej «List Hanusi», «Pieśń o Janku Zbójniku» i kilka drobniejszych liryk z pierwszego tomu. Tatry odpłacają bogato tym, którzy je ukochali. Niedawnymi czasy «odkryl» je Chałubiński, uświęcił Witkiewicz i Matlakowski, a każdemu z tej tryady głębokich i serdecznych dusz Tatry stały się, jakby czarodziejskiem źródłem pracy twórczei. Potem kilku z młodszych, Kasprowicz i milczący od dłuższego czasu, Franciszek Nowicki, znaleźli tam kilka najpiękniejszych motywów swej poezyi. Czytając jednak tatrzańskie pieśni Tetmajera, przychodzi się mimowoli do wniosku, że chyba nikt nie zbratał się z tymi szczytami, nie przeniknął tej mowy, nie odczuł tej skarbnicy świeżości ludzi i przyrody, bardziej niż on, «List Hanusi», mową góralską pisany, to zapewne tylko figlik, «Pieśń Zbójnika» to jeszcze tylko próba, ale w próbie i figliku

buja jakiś poryw wielkiej siły, jak zresztą i w tych już literacką mową oddanych wrażeniach Morskiego Oka, Świnicy.

Może się teraz wydać dziwnem, że do tej samej kategoryi, co pieśni tatrzańskie, zaliczylbym caly szereg utworów Tetmajera takich, jak «Marzenie», «Na morzu polarnem». «Duch», «Nad polem pustem», «Wizya», «Sen rzeczywisty», «Exodus», «Widziadło»... Mówiłem już, że w pieśniach tych porusza się jakiś świat dantejski, jakieś legendarne, pierwotnej siły pełne postacie skandynawskich półbogów, szturmom morza wtórujące z potężnych piersi... Zgoła świat bohaterski, jakiś świat ogromnie inny, niż rzeczywistość, a widziany przez poetę niezmiernie plastycznie, jak wszystko zresztą, co staje przed jego oczyma. Świat wymarzony, a jednak nie świat duchów, lecz świat niemal brutalnie żyjacy, choć na pozór tylko w sennem marzeniu poety... Cóż jest wspólnego między motywami tatrzańskimi a tym światem? To, że jeden i drugi świat oblicze ma, jak Jehowa Słowackiego: «Błyskawicowe i ogromnej miary», to, że rozpetanych duchów on nie kiełza. Rzadko filister nie przeistacza się na Krzyżnem, nie podaje ucha na pieśń wolnych wichrów tatrzańskich. Rzadko filister, zawiesiwszy wzrok z przelęczy nad tym światem dziwów, które jednak są rze-

czywistością, nie słyszy jakiegoś głosu z oddalenia, głosu mówiącego mu, że jednak poza deptakiem szablonów istnienia codziennego jest inne życie, inny świat. Zbójnicka pieśń, góralski byt, serce Hanusi, skalne rozdroża, majaki wirchów – wszystko to, jak pierwiastki rzeczywiste jakiejś sagi bohaterskiej, woła o innem, innem, bezkreśniejszem życiu. Te same echa dobiegają ucha poety ze świata skandynawskich podań o Odynie; te same widzenia «błyskawicowe» stają przed nim w snach. I tu się spelnia tajemnica przeniknięcia się dwóch tych światów przez samą tęsknotę poety do innego życia, przez poryw, przez wezbranie młodych sił, szukających nowych torów istnienia. Najmniej powszednia z rzeczywistości – górski kraj – jest tu jakby stwierdzeniem, pierwszą przesłanką dla możliwości tych nowych torów. Dalej dusza poety pójdzie sama od ogniwa do ogniwa, nawiązując swe «rozkielzania» w jeden inny świat. I tak – pograniczem jawy i marzenia, bohaterskich snów i górskich szczytów, kto sile ma, wspina się ponad konwencyonalne istnienie. Owe tatrzańskie (niektóre), heroiczne, dantejskie pieśni, najpiękniejsze mojem zdaniem z tych, które napisał, są jakby odruchami wyniesionymi z tych wędrówek przez Tetmajera.

Obawiam się, że wszystko to nie jest jeszcze dość jasne. Zdarzyć się może, że czytelnik czy-

tać to będzie n. p. w porze poobiedniej, kiedy drzemka wzmaga jeszcze naturalną odporność osobnika względem wszelkich polotów. To nic! każdy ma swoje wspomnienie chwil, w których żył i żyć chciałby i naczej: silniej, przestronniej, bujniej. To wystarcza do nawiązania łącznika między poetą i słuchaczem.

Zaznaczatem już, że taka dążność do rozszerzania widnokręgów istnienia wyraża się u jednych w zerwaniu z formami, u innych w specyalnej, im właściwej filozofii, u innych jeszcze w zacięciu tyrteuszowem itd. U Tetmajera jestto jakby naturalny odruch bujności, bogactw, soczystości, że tak powiem, jego organizacyi. Może dlatego wśród tylu prawdziwych talentów Tetmajer otrzymuje niekiedy ów przydomek «rzeczywistego». Bo sądzę, że nic tak nie imponuje w życiu, jak pełnia życia, wezbranie sił żywotnych.

Kiedy Tetmajer, potrząsając sceptycznie skrawkami własnej (i potocznej) filozofii, mówi, że niema «większej odwagi ni mocy», niż otoczenie, wierzymy mu, z nim razem będąc sceptykami. Kiedy dalej, nie wypoczęty jeszcze po ostatniem widzeniu się z autorką «omdlałych wejrzeń», mówi nam: «czuję, jak mię odrętwia kwiat olbrzymi», wierzymy mu znowu, bo również się na tem znamy. Ale kiedy w kilku pieśniach przynosi nam echa jakiegoś innego, siłą,

wezbraniem tętniącego życia, czujemy, że drogi nasze są nieco różne.

On może jednak przenosić się czasami w pełniejsze światy, my, przynajmniej o własnej sile, często nie możemy. On te światy zapładnia nadmiarem własnej energii życiowej, my sami potrzebujemy nieraz zapłodnienia, i często, czując nawet ubóstwo rzeczywistości, nie mamy mocy do przekroczenia jej.

Wezbraniem sił żywotnych, porywem woli do lepszego życia można się odrodzić i dopomódz w odrodzeniu tym, którzy marnieją w anemii, którym tchu brak na mieliznach. Trzeba tylko wyjść z kontemplacyi trujących pędów «symbolicznego kwiatu», trzeba mniej modłów składać przed posągiem «z czarnego kamienia» na grobie «swej wiosny». Nawet zmysły można nie stłumić, o nie! — lecz wypromienić — rozpłomienić. W tym ogniu spłonąć już może jedna mara życia — konwenans. A życie źródłem jest wszelkiego odrodzenia.

Trzeba tylko umieć stać się mężem, przestając być — paziem.

# JAN KASPROWICZ.

I.

W przedmowie, poprzedzającej tom «Poezyi» Kasprowicza z 1889 roku, pisał T. T. Jeź: «Co do formy utwory wasze przedstawiły mi się, jako przeciwieństwo Bohdana Zaleskiego, który językowi nadał giętkość melodyjną, czyniącą z mowy polskiej jakąś promiennością przeniknioną pyłkowość, przeznaczoną na «kojenie serc i ucha», podczas kiedy akcenty mowy tej samej w ustach waszych mają w sobie coś surowego, twardego, szarpiącego, targającego i rzekłbym, dzikiego i mimo to, raczej dlatego właśnie, wywierającego urok dziwnie pociągający».

Spostrzeżenie to, skoro już raz zostało wypowiedziane, będzie z pewnością uznane za niezmiernie trafne przez każdego, kto czytał Kaspro-

wicza. Jest ono trafnem zarówno co do formy, jak i — dodajmy to odrazu — co do treści jego poezyi. Trafnem jest jeszcze to szczególniejsze porównanie przez przeciwstawienie w danym wypadku, nietylko dlatego, że istotnie ów Bohdan, ów «słowiczek» romantyzmu jest antytezą rytmiki Kasprowicza, lecz również i dlatego, że porównać Kasprowicza z kimkolwiek przez podobieństwo — jest dziś istotnie rzeczą niemożliwą. Jest coś odrębnego, całkiem własnego w mowie tego poety, coś, co jego samego wyodrębnia z pośród innych i pozwala go uważać za całą oddzielną kategoryę, cały rodzaj poetycki nowo-kreowany.

Jednocześnie — i tu jest dowód, że tak oryginalny talent nie jest jakiemś dziwactwem, jakiemś curiosum literackiem, lecz literackiem zjawiskiem doniosłego znaczenia — w odrębności tej ucho łowi ton potężnie swojski, głęboko właściwy mowie, bardzo usprawiedliwiony. Ledwie się ten wiersz, pozornie chropawy, odczytało, łamiąc trudność nowości, a już się jest głęboko przekonanym, że ta nowość leży jednak w naturze języka. Jest to wrażenie podobne do tego, kiedy ktoś, np. nawykły do gwary miejscowej, posłyszy inną, równie czystą gwarę tej samej mowy i mimo całej różnicy, odrazu czuje jej prawowitość.

I rzeczywiście: jedną z tajemnic oryginal-

ności mowy Kasprowicza jest niewątpliwie ta barwa wielkopolskiej odmiany mowy naszej, którą tak silnie akcentuje jego język, a z którą język literacki, głównie z małopolskich i mazowieckich źródeł dziś zasilany, zna się niezbyt blizko.

Jest jeszcze druga przyczyna tej odrebności. Czytelników Kasprowicza uderzają nietylko wyrazy z ludowego słownictwa czerpane lub na ludowych wzorach budowane - owe choróbska, kościska, dyrdy, mendle, a wej i t. d. - których autor nie żałuje, ale również i sam styl autora. Trudno nie zauważyć, że styl ten jest inny, niż styl nietylko literacki, ale nawet potoczny klas inteligentnych. Jest tu wprost inna budowa zdań złożonych, zgoła składnia inna przy rytmice, bardzo się z nia zgadzającej. Jest to istotnie składnia pogwarki ludowej, chłopska składnia. Nie ta składnia, znana już nam do zbytku z krakowiaków i kujawiaków i stanowiąca dziś jeden z utartych szematów pieśni naszej, ale składnia ludowej gawędy na dłuższa nute, ludowej mowy potocznej.

Proszę się nie dziwić, że w tem miejscu czuję potrzebę usprawiedliwienia się, dlaczego tak bez wstępu wypowiedziałem tych parę uwag o mowie poetyckiej Kasprowicza, o owej t. z. formie. U nas bo często trudno odróżnić sprawozdanie o tomie biblioteki naukowej od oceny tomu poe-

zyi. Najpierw idzie zawsze analiza i polemika z pojęciami, poglądami autora, wreszcie zaś w sposobie nawiasowym nieodzownych słów kilka «co do języka».

Ach, gdyby niedbający o «formę» a «treści» oddany krytyk chciał jednak baczniej rozejrzeć się w mowie naszych młodych pisarzy! Znałazłby nieraz w tej «formie» — w ubóstwie jej, w stereotypowości frazesów, w nielogicznem formowaniu neologizmów, w samym ich braku, w obfitości wyrazów cudzoziemskich, w szablonach rytmu — znalazłby nieraz wymowny komentarz i do samej «treści» utworów, i do psychologii ich autorów. W literaturze zresztą wogóle, w poezyi szczególnie, a w wypadku, o którym mowa, że tak powiem, nadszczególnie — sprawa formy zlewa się ze sprawą treści.

Jest wielka otucha, rozkosz niewymowna w stwierdzeniu takiej rdzennej odrębności mowy u jednego z rzeszy piszących. Wśród mnóstwa poetów, mniej lub więcej udatnie przedmuchujących na fleciku melodyjności zwrotki dawnych pieśni, ten silny samoistny głos, próbujący nowych tonów i nie dla przyjemności «szukania», lecz wyraźnie z potrzeby piersi samej, inaczej a szeroko zbudowanej nie jestże czemś, co na wstępie musi uderzyć?

Stąd to jednym tchem wypowiedziałem na wstępie to, co mnie w Kasprowiczu przede-

wszystkiem uderzyło i z czego można będzie snuć wnioski o znaczeniu jego pracy dla młodej literatury naszej.

Π.

Kasprowicz opowiedział się nam, z czem przyszedł, obficie i szybko. Rok po roku przyniósł «Poezve», «Chrystusa», «Świat sie kończy», «Z chłopskiego zagona», «Anima lachrymans», «Miłość» i wreszcie przekłady z Szekspira, Byrona, Shelley'a. Nie upłynęło jeszcze dziesięć lat od wydania pierwszego zbiorku autora, a wiec jest on niewatpliwie najpłodniejszym, lub może najpracowitszym z pośród młodych. Trzeba i ten rys zapamiętać. Kasprowicz pracuje nie na żarty; uczciwie oborywa swój zagon rok rocznie. Sa talenty - i nawet bardzo wybitne, które poezyi «oddają się» od czasu do czasu, na stale żyjąc czemś innem - np. flirtem, biurem, polityką. Oddają się one poezyi tak, jak np. ktoś, od czasu do czasu oddaje się zabawie, biorac na się wytworny kostyum balowy, lub ktoś, kto od czasu do czasu powoływanym bywa do pełnienia jakiejś funkcyi uroczystej, dla której przywdziewa szatę w rodzaju togi, bereta i innych «insygniów». Kasprowicz pisze inaczej: utwory jego robia wrażenie rzeczy istotnie z potrzeby pisania pisanych, płynacych już nietylko

z chęci wypowiedzenia się, lecz nawet z nalogu, z konieczności. Wiersze te są wyrazem nieświatecznego, lecz powszedniego nastroju poety; odbijają nie fajerwerki i wzloty jego myśli, lecz stała, nieustanna jej pracę. Jeżeli spostrzeżenie to jest słusznem, to przyzna czytelnik, że raz jeszcze talent Kasprowicza zdradza cechę wysoce odrębną. Jest to pisarz, dla którego «być poeta» nie jest wcale przenośnia. Kasprowicz naprawde jest poeta, nie zaś nim bywa w chwilach wyjatkowych. Ta niezmierna ciągłość nastroju sprawia, że utwory Kasprowicza muszą odbijać sam rozwój niejako jego życia duchowego. Można o tem wnosić z obfitości utworów jego, z ich różnostronności, prawdziwie wyczerpującej ramy ludzkiego istnienia i przedewszystkiem z ich żywotności. Jest jakiś akcent szczerości, jakaś barwa życia, coś, co sprawia, że utwory poetyckie Kasprowicza są utworami nietylko literackimi, lecz jeszcze czuć dają wyraźnie ciepło ludzkiego istnienia, pulsowanie życia, które im dalo początek. To właśnie nazywam żywotnością.

Po wyrazie twarzy, po brzmieniu szeptu, po korności postawy odróżnić można modlitwę, z głębi wiary, z głębi istnienia płynącą, od modlitwy z rytuału, z hipokryzyi, z fachu wreszcie odmawianej. Coś w tym rodzaju jest w poezyi:

inną jest – przy równym talencie – pieśń wyznawców, a inną pieśń fachowców poezyi.

Kasprowicz pisze, jak wyznawca, mieszając ciągłe bieg życia z biegiem natchnienia, jak każdy, kto wierzy szczerze, naiwnie. Z takiego tylko skojarzenia pierwiastków mógł powstać ten nieraz mozolny i powtarzający się, przechodzący w prozę ciąg utworów takich, jak «Miłość», jak 39 sonetów, jak obfite gawędy, obrazy i opowiadania, stanowiące rdzeń dotychczasowej pracy poetyckiej Kasprowicza. Spotka go zapewne kiedyś zarzut, stawiany przez krytykę poecie pokrewnemu, Niekrasowowi, że poezya jego przechodzi często w rymowany artykuł wstępny, w rytmiczną polemikę o kwestyę dnia.

Przyznaję, że tu i owdzie fakt ten może szkodzić wytworności utworów, może nużyć nawet czytelnika. Ale takie pełne, szczere, żywotne wypowiedzenie się duszy ludzkiej, takie integralne przeistaczanie się czyjegoś życia w pieśń — było i zawsze będzie prawdziwem źródłem nowych natchnień, nowych dróg, odrodzeń poezyi.

Szczęśliwy, komu dane wyśpiewać taki duet treści i formy, życia i marzenia, bo taki nie szukając, znajduje drogę i innych prowadzi.

Ten jest charakter poezyi Kasprowicza; charakter, którybym scharakteryzował parafrazą słów: «tyle życia, co jest w pieśni». U Kasprowicza «tyle pieśni, co jest życia». Nie jest to

dziś zbyt zwykłe — i to pomimo realizmu, naturalizmu, weryzmu. Nie chcę przez to powiedzieć, żeby Kasprowicz był krańcowym ideologiem jednego z tych kierunków. Ludzie, którzy sami w sobie przynoszą karm i siew nowy, którzy dają początek szkołom — sami swej roli nie traktują po szkolarsku.

Kasprowicz pisze sonety z życia zagrody wiejskiej nie dlatego, że jest realistą. Jego «Venus vulgivaga» jest tak ohydnie złachmaniona i tak rozpustą piekąca nie przez naturalizm. W pieśni o miłości nie «intrumentalizm» mu każe zmieniać rytmy; powieść o Maryanie Olchowiczu opowiada nam nie dlatego, że jest demokrata, i nie przez chłopomanie pisze to arcydzieło bolesnej prostoty: «Rumianek». Bezwatpienia, tłumaczowi Shelley'a nie obcą jest tęsknota dzisiejszej poezyi do panrytmizmu; współobywatelowi naszych czasów, naszych dążeń nie obojetne sa ich hasta, teorye, dogmaty, kierunki. Ale, pisząc, Kasprowicz ma inną troskę, niż służenie jakiejś ideologicznej potrzebie: spowiada się, skarży, wygaduje – zgoła żyje z pieśnia. Z pieśnią żyje jak z przyjacielem, ale nie takim, jakich miewamy od niezwykłych okazyi, lecz takim, jacy idą z nami przez całą codzienność i przez wszystkie święta - na śmierć i życie.

Więc pieśń ta jest i frasobliwa, i wesoła, i pro-

mienna, i nudna, i porywajaca, i nieznośna. Nie będę więcej obstawał przy tem. Wyznaję, że trudno mi określić ten nastrój pisarza, zwłaszcza wobec dzisiejszych pojęć o poecie. Że traktuje poważnie, servo swoja prace — to przecież chyba jasne. Że jest w nim szczerość, żywotność – to również. A jednak!... a jednak, chcąc jeszcze zbliżyć się nieco do zrozumienia nastroju tego, chciałbym czytelnikowi przypomnieć Carlyle'a improwizacye o duszach proroczych, naiwnych, w których żyje prastary duch bohaterski, czyniący z pogodną prostotą dziwnie piękne dzieło ze swego życia. Chciałbym wspomnieć o takich homerycznych obrazach, gdzie «poeta» jest to jeszcze naprawdę «działacz» i gdzie oto, ważac słowa opowieści, świadom jej wagi, prawi wpośród zgromadzonych. I on sam, i oni tworza grupę pełną wyrazu, po raz drugi przeżywającą dzieje opowieści. Tam to pieśń traktuje się «seryo» i tam w niej tetni «życie». Sa takie echa w nastroju Kasprowicza, takie poskrzypywanie geśli wśród dech tłumiacych słuchaczy.

### Ш.

Co i jak może interesować człowieka o znanych już nam zasadniczych cechach nastroju? Jak patrzeć mógł na życie człowiek, z urodzenia

seryo je biorący, człowiek, siejący słowo, jak chłop sieje zboże, ze skupieniem a z szerokim rozmachem garści; człowiek, któremu ust nie skrępowała żadna maniera? — człowiek bujny, szczery, młody — co człowiek taki mógł widzieć?

Dziś można być człowiekiem z «ludu», a jednak całe życie nie znać się z sukmaną; można mieć pierś szeroką, do wolnych oddechów stworzoną, a jednak całe życie nawpół dusić się w buduarowej, gabinetowej lub knajpiarskiej atmosferze. Więc «wrodzone» cechy stanowią dużo o rozpędzie sił, ale nie stanowią o kolei zmieniających się scen widzenia życiowego.

Człek żyje, kocha, mrze, podatki znosi A jako wiatr powieje — tak się poda.

Szczęście, że dziś wieje tyle wiatrów sprzecznych i jeden przeciw drugiemu użycza oparcia. We wstępie do «l'Amore desperato» charakteryzuje Kasprowicz «przyjaciela» (pewnie bardzo blizkiego) z którego zapisków korzysta, w ten oto sposób: «obraz nerwozy (przyjaciela), której podlega dziś większa część umysłów wybitniejszych, zmysłowych, drażliwych, postawionych na przełomie dwóch epok, zmuszonych oddychać ciężką atmosferą kończącego się wieku» — i dalej kreśli obraz sprzeczności życia i ducha, stanowiącej zwyczajne tło istnienia

współczesnego. I nietylko ten «przyjaciel», zrozpaczony w miłości, ale «dawny znajomy» poety (sążto Gustawy w stosunku do Konrada?) podobnym podlega cierpieniom — zbacza, grzeszy, kaje się, wątpi. Znajdziemy rozdźwięki w «Maryanie Olchowiczu», którego — «męczy to piekło życia», którego «duch przebiegłszy przez ten świat, jak burza», zanurzyć się pragnie w niebycie. Kobieta, walka o ideały, poczucie niemocy, zmaza na sercu — różne są źródła, z których duch, rozbrojony z sił własnych, czerpie konieczność rozkładu i śmierci. Konieczność tę zna poeta w całej rozmaitości pozorów, w jakie się myśl współczesna (i prastara zresztą) stroi — i woła:

Spłyń ku mnie w światła potoku
O śmierci, bolejących bytów zbawicielko!...

Jeżeli jednak bliżej przyjrzymy się tym ludziom, w bólu ręce do śmierci wyciągającym — zobaczymy, że łączy ich pokrewieństwem ducha pewien rys znamienny — że przedewszystkiem każdy z nich czuje, przyznaje się do swego zbłąkania, wykolejenia.

To bardzo ważne, bo są inne jeszcze dusze, które gasną ot tak — z braku życia, z braku soków, z rozsypania się. Ci zaś — to są jakby ludzie ranni, a każdy samą obfitością broczenia wykazuje, jaki skarb życia w sobie chowa. To jednak nie są te pół-martwo urodzone, zgniłe

i spróchniałe organizacye, które się tak plenią na schyłkach epok. To są połamani, pokaleczeni w walce życiowej, ale nie zdegenerowani. I czy boleść ta jest li tylko źródłem pożądań śmierci? Nie — woła do niej poeta — «bądź pozdrowiona» —

Źródło mej pieśni, macierzy natchnienia, Boleści ! . . .

Więc jest to razem źródło życia. Trudno szukać dyalektycznej jedności w kilkoletnich owocach pracy ducha. Nie o nią mi też chodzi, kiedy zestawiam te dwa okrzyki: jeden witający w boleści śmierć, drugi również w boleści pozdrawiający zarody życia. Chodzi mi o jedność duchową tych utworów, mimo kalejdoskopową różnorodność ich treści. To, co tę jedność stanowi, jest to ogólna, istotna, przyrodzona koncepcya życia ich autora. Koncepcya ta jest silna, jędrna, wojująca, żywotna. Raz po raz duch poety, jak piorunochron w czas burzliwy, może ściągać gromy we własne serce, ale choć zadrga pod ciosem, nie rozsypie się, nie runie, jeśli rdzeń mocny, taki dąb człowieczy.

Raz po raz z atmosfery tych sprzeczności, w której cierpią «blizcy znajomi» poety i w jego duszę przenika rozkładowy prąd — lecz w nim staje się «macierzą natchnienia», a raczej to jego dusza nie przestaje być «źródłem pieśni», bo jest

pełna życia. Ta właściwość, przebijająca silnie nawet w najbardziej pesymistycznych fragmentach poezyi Kasprowicza, różni go od wszystkiego, co nosi piętno dekadentyzmu w rzetelnem znaczeniu słowa.

Ze świata wspomnień wszechludzkich, zawartych w historyi, pociągają Kasprowicza tematy takie, jak prawalka Ormuzda z Arymanem, ulubiony mit prometeistów. Tenże pierwiastek zbliża go do Giordana Bruno:

Lecz przyjdą czasy, gdzie światłości żarem Rozpłomienieją martwe serca ludzi!

I jeszcze raz toż natchnienie dyktuje mu Ezechiela. Jakże pociągać musiał poetę ten prorok płomienny, potężny mąż, który, wziąwszy w siebie pierwiastek grzechów pobitego plemienia, przetrawił go w ogniu swej duszy. I oto Pan dał mu moc «prorokowania do kości», powołania do życia tego, co pobite było, leżało w prochu, dał mu tę moc za to, iż «był w sobie przepełen miłości...»

Prawdziwie — wśród postaci proroków niema bardziej prometejskiej od Ezechiela. Ale nietylko Ezechiela z księgi ksiąg bierze poeta. Oto «Hagar na puszczy», «Rebeka», «Judyt», «Baltazar», «Mojżesz», «Samson» przechodzą w pieśni jego, ażeby raz jeszcze przemówić do nas niewysłowioną pełnią swych czynów.

Postaci tych nie można pojąć inaczej, jak nam podały ich zrozumienie prastare księgi — w tem tkwi ich urok. Ale można położyć takie akcenty w pieśni o nich, takie dobrać tony, które poruszą w najsubtelniejszej, najbardziej skomplikowanej duszy gdzieś na dnie jeszcze leżące wspomnienia uczuć jednolitych, szczerych, prostych. Taki akcent mają pieśni Kasprowicza: jest w nich siła naiwności, owej najwierniejszej pono komentatorki tych rapsodów, którą znajdziemy w ludowych apokryfach i przypowieściach pisma świętego.

Bardzo zwyczajne, wiekom znane prawdy głoszą te strofy rytmów przenikliwych. Płyną proste słowa jakby spodziewanym, znajomym szeregiem, aż dziw bierze, skąd się nagle zjawił taki widomy kształt Mojżesza, czemu dreszcz przechodzi, skoro Samson «wstrząsa przybytkiem?»

Tej godziny Zginął tysiączny wróg...

I charakterystycznem jest to, że w tych melodyach biblijnych lub indyjskich Kasprowicz zjawia się przed nami bynajmniej nie jako poszukiwacz ładnych symbolów, alegoryi przejrzystych. Nie, owe akcenty szczerości, owo doskonałe utrafienie w ton zdradza raczej potrzebę, popychającą duszę tę do ludzi, czasów, czynów,

odznaczających się biblijną, homeryczną, aryjską wreszcie jasnością, jednolitością: znowu mi na myśl przychodzą postacie duchów naiwnych a proroczych Carlyle'a.

W tomiku «Anima lachrymans» znajdzie czytelnik szereg obrazów i gawęd, noszących za tytuł imiona własne. Są to same nieznane, ciemne, obskurne, że tak powiem imiona: Jan Rudawski, Maciej Kozarczyk, Hanka Olpińska, Marcin Szafran, Maryan Olchowicz. Do tego cyklu zaliczyć wypadnie ze względów, o których niżej, «Rumianek» i kilka fragmentów «z zapisków przyjaciół» z tomu «Miłość». Jeszcze dodać trzeba obrazki: «Batjara», «Venus vulgivaga», «Sonety chłopskie» itd.

Gdyby można było czarodziejstwem każdy z tych wierszy zamienić na postać — stanąłby tłum — ciżba szarych ludzi, którą się mierzy zazwyczaj liczbą. Każdy z tych wierszy jest miłosnym wysiłkiem poety ku tej ciżbie dla wydobycia ludzkiej jednej twarzy, ludzkiego jednego serca, jednego czyjegoś życia. I oto mocą tego wysiłku poznajemy Hankę Olpińską i jej zabiedzone dzieje, śmieszną nędzę Kozarczyka, profil batjara, szastającą się pod latarniami dziewczynę... Albo idą dalej postacie wykolejeńców takich, jak Olchowicz.

Liczba rozpryskuje się: bezimienny legion, kupa nieporządna, trzoda — przeistacza się w po-

chód dusz ludzkich, których ryte bólem rysy, jak paciorki żywego różańca, przejrzysz w całej odrębności jedne po drugich. Dziwna wizya! Dziwny dar zrozumienia i uszanowania w każdym z nieprzeliczonego tłumu — człowieka, brata.

Stojacy na ganku pan (nawet demokrata) widzi przed soba tylko czerniawe ludzką, tylko tłum sukman, ale ktoś, kto stoi w tej gromadzie, zna ja po imieniu i widzi razem wszystkich i każdego. Ten jest sposób obserwacyi Kasprowicza. Poeta z krużganka wszechzagadnień zszedł w ciżbę ludzką i przejrzał wiele jej twarzy, poznał imiennie bezimienne mrowie. Jest to wielka zasługa dla życia i sztuki. W ten sposób odgadujac znaczenie każdej z tych liczb, poznając każda te zgłoskę oddzielnie, poeta tworzy nowy poemat. W tej troskliwej i poszanowania pełnej pracy nad rozpoznaniem człowieka w tłumie, pracy pełnej fragmentów i początków, ale i całości o przeczystem wykończeniu – leży, zdaniem mojem, niewyczerpane bogactwo. Zrozumie ten, kto widział np. dokonane już dzieło życia takiego Meunier'a — ową epopeę pracy w rzeźbie. Natchniony rzeźbiarz rozłożył symbol pracy na jej ludzkie pierwiastki. I oto z pod dłuta jego wyszły postacie owych Siewców, Tragarzy, Żniwiarzy, Górników, Kowali, Rybaków – istny rapsod kamienny, wymowny potężną grą prężących się muskułów, skupionych twarzy, postaw wyrazistych. Kiedy się staje wpośród tych rzeźb — jest się jakby wśród kamiennej a życiem drgającej sagi — sagi o wysiłku odwiecznym człowieka. Symbol pracy przestaje być Symbolem, ażeby stać się bardziej ludzką — epopeą pracy.

Pieśni Kasprowicza niezmiernie żywo w założeniu swem przypominają dzieło Meunier'a.

Jak dalej poeta zrozumie swoje dzieło: czy te mnogie postacie, jak Meunier, skupi dokoła jakiejś idei; czy znajdzie dla nich wszystkich jedną formę — prawdziwą epopeję o tytule «Legion», czy poprzestanie na tem, co zrobił?...

Ale z tego punktu twórczości, który już życie samo w samej jego wszechkształtności sili się ogarnąć, drogi idą coraz rozbieżniej.

#### IV.

I oto nie poruszyłem wcale tego, co u nas właściwie nazywają «ludowością» w pisarzach. Nie mówiłem wcale o przepięknych utworach Kasprowicza, w których już wyłącznie odtwarza świat wiejski: chłopa, przyrodę. Nie zacytowałem nawet wiersza: «Z całej gęby roześmiał się dzionek», ani tej cudnej przygrywki:

Rozwiały się twoje włosy, Złote włosy twoje, Jak jutrzniane Blaski ranne Tak ci się rozwiały...

ani cudnego opisu zalotów góralskich «na opalowej grani» tatrzańskiej; ani tembardziej tych ustępów, w których opuszcza Kasprowicza (na krótką chwilę) zmysł świeżej prostoty, i do jędrnych pieśni zakrada się pod jej pozorami trywialne słownictwo dziennikarskiego żargonu; ani wreszcie żadnego z tych sonetów, których cykl miłośnie obejmuje szare chaty i lud ich szary:

Szare chaty! Nędzne chłopskie chaty!

Tak się z wami zrosło moje życie,

Jak wy proste, jak wy bez rozkoszy...

Dziś — wy dla mnie wspomnień skarb bogaty,

Ale wspomnień, co łzawią obficie —

Hej! czy przyjdzie czas, co łzy te spłoszy?!

Jeśli nie mówitem o niezwykle pięknych motywach, dotyczących wsi i przyrody u Kasprowicza, o jego chłopskich duszach, które porównać w trafności można tylko do szlacheckich dusz naszej dotychczasowej poezyi — to nie bez ważnego powodu. Oto — jakkolwiek piękne i pełne znaczenia są te rzeczy — są one jednak już tylko szczegółem w ogólnych rysach fizyognomii Kasprowicza. Kasprowicz poczynając od

mowy swojej — wielkopolskiej ludowej mowy — i aż do ostatniego ze swych tematów nie przestaje być «ludowym». Tylko, że ludowość jego nie jest ani chłopomanią, ani demokratyzmem, ani zamiłowaniem do chłopskich tematów, lecz jest samą jego organizacyą duchową, przenika go nawskróś żywiołowo.

Ta odważna świeżość rytmu i mowy, ta świeżość uczucia, ta prostota i siła, ta powaga i szczerość, które podnosiłem jako nastrój jego zasadniczy — nie sąż to głęboko «ludowe» cechy? Ta skłonność do przemawiających tematów biblijnych i ich utrafienie, ta zdolność uszanowania bliźniego, sąsiada niemal, w szarym człowieku z gromady — nie sąż to jeszcze rysy «ludowe?» W samem traktowaniu sztuki przez Kasprowicza tkwi jakiś, wolno mi to powiedzieć, naiwnie święty ton, taki prosty a niezwykły, jaki odnaleźć można wśród proroków i wśród ludu.

Bo nie jest to nawet ów znany nam z doby romantyzmu «wieszczy lot; nie, to jest dużo spokojniejszego coś, nie tak strzelistego, choć niemniej stanowczego.

Tak więc w całym swoim nastroju, w zasadniczej barwie temperamentu, czuciowości, umyśle — a jak na wstępie zaznaczyłem, w składni i słownictwie — jest dla mnie Kasprowicz jakby pędem, strzelającym wprost, bezpośrednio z rdze-

nia ludowego. I oto jest żywiołowa podstawa znaczenia jego w poezyi naszej.

A razem — ile tylko jest w nowożytnej poezyi dążenia do panrytmizmu, co tylko jest po Shelley'owskiej w tem spuścizny lub nowych dorobków — znajdzie czytelnik w tych fragmentach. Jak tam huczy z gór prometejską drogą rozpętany z wszelkich okiełznań rytm! Trzeba mieć pierś szeroką a w piersi dużo tchu, żeby za takim rytmem zdążyć.

Jakiś chłop – prometeista, jakiś prorok – brat wśród swoich prorokujący. W tych, na niezwykle potężną pierś dobranych połączeniach, jak w akordach olbrzymiego hymnu ludzkości wybucha pieśń Kasprowicza.

Szeroką skalę ogarnia jego twórczość, lecz kluczem jej zrozumienia — ten właśnie akord akord starszego braterstwa wśród spółczesnych.

Taki tylko poeta może dać tłumom pieśń, którą oni za nim z całej piersi powtórzą, jak powtarzają w huraganie chorału jakąś pieśń odwieczną:

»Bóg się rodzi — moc truchleje...«

## ANTONI LANGE.

T.

Metamorfozy... Ten oto wyraz, streszczający w sobie pierwsze wrażenie, powraca mi w pamięci nieustannie, ilekroć biorę do ręki poezye Langego. Chciałbym go wypisać na pierwszej karcie tomu, jako tytuł, tylko przez roztargnienie autora opuszczony. Poezye Langego są swego rodzaju rewią gatunków mowy wiązanej, galeryą kształtów poetyckich, są «panteonem stylów», o którym opowiada raz poeta, że:

Cyklopy zda się kładły fundamenta, A kolumnadę stawiał Grek; zaś Goty W renesans wplotły swoje ornamenta Na barwnych ścianach bizanckiej roboty Z wież maurytańskich sznurem...

Jeżeli nie uważam tego porównania za doskonałą charakterystykę poezyi Langego, to dlatego jedynie, iż przemiany, którym tu ciągle podlega nastrój i wiersz, mają w sobie jakąś błyskotliwość, lotność, rzutkość, której nie oddaje przenośnia architektoniczna.

Czytam z kolei kunsztowne sonety, proste prostotą świadomą siebie sielanki, rzewne rifiorita, stronelle, ronda ozdobne, willanelle, tchnące wiosenną świeżością i — mimo mistrzowstwa ich formy — nie zatrzymuję się, nie szukam w nich najwłaściwszego poecie rodzaju, lecz idę dalej, ciągle dalej. Czuję, że istotę tego talentu stanowi nie taki lub inny kształt doskonały, lecz ciągła przemiana kształtów.

Dwie tendencye przeciwstawiają się sobie wiecznie w poezyi. Jedną streszcza i wyraża doskonale każdy najdrobniejszy ustęp z «Pana Tadeusza»: wiersz tu jest defiladą posągowych kształtów, obrazów skończonych, faktów dokonanych. Drugą tendencyę odnależć można w każdej strofie «Beniowskiego» lub «Króla Ducha»: wiersz tu jest jak obłok zmienny, jak fala improwizatorski. I nad kształtem, obrazem, faktem ma tu przewagę nastrój, przemiana, ruch. Krasiński mówił o pierwszym rodzaju, że jest potęgą w c i e l a ń, o drugim — że jest potęgą r o z w i c h r z a ń.

Kiedy słowo tryska rozrzutne, pełne obietnic, wichrowe, równie łatwo przyjmując każdą formę, ażeby się z niej uwolnić w nowej prze-

mianie, mamy do czynienia z tą drugą tendencyą poezyi. Wówczas poeta dochodzi niekiedy aż do zrzucenia «supremacyi myśli nad słowem»; zdumiewa nas, jeśli jest bezdarnym, bezładem nagromadzonych wyrazów, lub porywa nas za sobą, jeśli jest talentem, w wir rozwichrzającego się, rozrzutnego, pełnego natchnień nieskrystalizowanych krasomówstwa.

Metamorfozy Langego, którym towarzyszy wielkie panowanie autora nad formą, są objawem tej właśnie drugiej tendencyi — przewagi słowa. Przerzucać się z taką giętkością od formy do formy znaczy więcej, niż być naśladowcą, nawet biegłym. To znaczy pływać w żywiole słowa, jak w żywiole rodzimym.

### TT.

Możnaby się na wstępie rozwieść nad wpływem obcych wzorów poetyckich na talent i kierunek Langego. Ostatecznie dziś każdy jest mniej lub więcej pielgrzymem, zwiedzającym te miejsca cudowne «najnowszych prądów»; Lange, tłumacz Baudelaire'a, Poego, Shelley'a, zna je i zna dobrze. Nie będę więc dalej badał, jakie prochy strząsa pielgrzym z obuwia swego. Obszernej skali form poetyckich w poezyi jego odpowiada niemniej obszerna skala nastrojów.

Mamy np. wiersz Langego p. t. «Pogrzeb Shelley'a», z którego całe ustępy żywcem mógłbyś przenieść do Słowackiego. Mamy szeregi jego erotyk, wcałe zasobny zbiorek doświadczeń stanowiących. Mamy próby poematów na większą skalę, cykle sonetów filozoficznych, sielanki wreszcie, dążące do szczerej prostoty. Pozornie, zewnętrznie biorąc, jest to wielka rozmaitość, rozbieżność niejako. Ta to właśnie zewnętrzna różnorodność tematów pozwoli nam wyciągnąć niebawem wniosek o wielkiej jedności tonu tych poezyi. Zacznijmy od rzeczy nieudanych.

Za najmniej udane uważałbym sielanki (przy których napis: *Plein-air*). Rzecz ciekawa, jak ten poeta, pełen wytwornego mistrzowstwa słowa, niedołężnie opisuje:

Jesion jasno malowany,
Jarzębiny — i kaliny,
I akacye — i kasztany,
I gdzie niegdzie też choiny.

To «też» przypomina wierszyki na malowankach dziecinnych. Albo to np.:

> Melancholia gęstych łanów Karmi tylko gąski białe, Stada owiec i baranów Gryzą słomki pozostałe.

Te «gąski» i «słomki» są rozpaczliwe. Oczywiście chodziło tu o prostotę, tymczasem zamiast

prostoty mamy, że tak powiem, froeblowskie uproszczenie przyrody. Albo jeszcze ten opis:

I powietrzną toń przebija
Namiętnością, ogniem, szałem,
Niespokojna melodyja,
Niewidzialnem wstrząsa ciałem
Naprzód dziwna ta ballada
Drga oderwanymi tony —
Później tryska jak kaskada
W dźwięk stłumiony — nieskończony?
I rozpiera, i rozdziera,
I upaja, i przestrasza —
I tęsknoty nam otwiera,
I do marzeń nas zaprasza,
I zdumiewa — i kołysze!

«To słowik!» — woła domyślny czytelnik. «Nie, to świerszcz» — odpowiadam skromnie (za autorem). Prawda, że dobór wyrazów ładny jest i przekonywający, ale — słowik czy świerszcz? Otóż ten opis, gdzie świerszcza wziąć można za słowika, jest niejako kluczem do nieporozumienia: Lange nie opisuje nam właściwie ani słowika, ani świerszcza, ale swoje przefiltrowane przez dar retoryczny wrażenie — wyobrażenie nawet, refleksye, swojego uczucia, proces wewnętrzny, a nie świat zewnętrzny. I wszędzie tam, gdzie chodzi o bezpośredniość wrażenia, o kształt zewnętrzny, poeta będzie łatwo popełniał takie błędy. Bo siłą jego nie jest

odtwarzanie wrażeń, ale ich przetwarzanie. W tych samych wierszach «Na roli» czytamy np. taki oto wizerunek oracza:

Włos ma płowy — szare oko —
Twarz od słońca ogorzałą —
Barki silne — pierś szeroką
I koszulę nosi białą.
W koszulisku swojem lnianem,
W białych lnianych spodniach — bosy —
W kapeluszu swym słomianym
Swoje ciche spełnia losy.

Ten ustęp może nie zadowoliłby malarskiego oka, ale oto dalej:

Dziwna postać ta oracza!
Idą — płyną pokolenia,
Jego nic nie przeinacza,
Jego ducha nic nie zmienia
I tak kroczy śród gorąca,
Jak na wyżni gdzieś Irańskiej,
Jakiś duch z przed lat tysiąca,
Jakiś wid starosłowiański.

Wizerunek, dość banalny na początku, zmienia się w ostatnich dwóch strofach w symbol, w wizyę i wtedy staje się prawdziwie potężnym. Z natury talentu swego należy Lange nie do ostrowidzów świata zewnętrznego, lecz do wizyonerów świata wewnętrznego. Stąd błahym jest często w opisach, a zawsze silnym

i zajmującym w symbolach, w wizyi, w obrazie syntetycznym.

Zrozumiemy to lepiej, przechodząc od sielanek do erotyków. Każdy wiersz poety jest tu problematem filozoficznym, od problematu się zaczyna i ciągnie się jako barwny, retorycznie piękny różaniec refleksyi. Nie będę notował ni «złotych listków» jego myśli, ni «pereł uczucia» jego, ale nadmienię nawiasowo, że ich tu nie brak w najszczęśliwszej formie świetnych aforyzmów. Pomijam również dziwnie piękne kwiaty egzotyczne, którymi autor przekłada gdzieniegdzie swe poezye, jak owe rifiorita. Ale oto wiersz: «Nie, jam nie kochał wcale...»

...Dzisiaj nasze serce
Tak mózgiem przesiąknięte, że już być nie umie
Sercem. Samo się mózgiem stało. Nie rozumie
Szału. Byliśmy niegdyś rozumni swym szałem,
Dziś jesteśmy rozumem szaleni. Kochałem
Mózgiem. Ale ja nie chcę, by mój mózg był w szale!
Nie, ja nie umiem kochać, jam nie kochał wcale!...

Jaki wspaniały krzyk, jakie słowo pełne znaczenia dobywa się w tym wierszu z bogatej retoryki! Może raz na cały ciąg tych poezyi uderza nas takie szczere, bezpośrednie wyznanie i oto wyznaniem tem jest właśnie skarga na utraconą bezpośredniość uczuć, na przewagę mózgu nad życiem.

Czytelnicy «Głosu» zapamiętali prawdopodobnie wiersz Langego, drukowany w Nr. 39 z r. 1889 p. t. *Vox posthuma*. Jest to fantazya żałobna na temat samobójstwa. Tam spowiada się dusza chora na nadmiar świadomości, którą powaliła samoanaliza:

Jady samobiczowań, co w duszę się wżarły, Szamotanie bezpłodne woli pół-zamarłej, Ironia gór olbrzymich wydających karły, Maligny chorobliwa niemoc — rumowisko Przepalonego ducha...

Wraz z okrzykiem: «Nie, jam nie kochał wcale!» wiersz Vox posthuma stanowi dla nas rodzaj samookreślenia się autora. Wierzymy temu tem chetniej, że dokoła siebie, w sobie czujemy na każdym kroku wybujania intelektualizmu. Że nasze serce jest «mózgiem przesiaknięte», że refleksya rozkłada lub zatruwa, a w każdym razie towarzyszy naszym wrażeniom, że zatraciliśmy bezpośredniość, żywiołowość życia, przynajmniej życia zmysłowego, na to się wszyscy zgadzamy. Otóż w wierszach swoich jest Lange doskonałym typem takiego człowieka-intelektualisty, mózgowca. Jeżeli jednak dwa powyżej przytoczone wiersze stanowią może najjaskrawszą demonstracyę tego stanu rzeczy, to nie znaczy bynajmniej, żeby poezye Langego charakteryzował rozdźwięk w nich zawarty.

Przeciwnie, Lange jest właśnie rzadkim dość dzisiaj okazem intelektualisty względnie zharmonizowanego w sobie, w swojej twórczości poetyckiej przynajmniej. Zajmuje nas w tej chwili nie filozofia życiowa poety, lecz stosunek jego organizacyi duchowej do własnego dzieła. Idźmy dalej i rozpatrzmy się w drugiej połowie tomu «Poezyi», w której utwory przybierają coraz wyraźniej kształt traktatów filozoficznych.

Oto naprzód w siedmiu sonetach Wedyckich — a każdy sonet jest tu jak kamea w słowie rzeźbiona — daje autor rdzeń filozofii, zawartej w «indyjskich mędrców świętym rytuale». Następują dalej Księgi Proroków, przepyszne kantaty rozśpiewanego nad zagadkami bytu ducha. Przez Jedność, Wielość, Walkę, Miłość i Konieczność wiedzie nas autor do Wyzwolenia, czyli księgi Buddy. Cytować tych rzeczy urywkami nie można – tak dalece każda z nich jest zwartą w nastroju, stylu, filozofii całością.

Sonety Wedyckie i Księgi Proroków stanowią jakby streszczenie historyczne i ewolucyjne wysiłków myśli ludzkiej, dążącej do poznania niepoznawalnego. Są one zarazem jakby wstępem autora do jego własnej filozofii, która się wyraźniej zarysowuje w przepięknej «Pieśni o Słowie».

W pieśni tej tak wybitnie, tak jednolicie wy-

raziła się indywidualność artystyczna poety, że uważać ją można za prawdziwy «dokument» dotychczasowej przynajmniej jego pracy:

Duch i natura są to wieczne osie,
Na których pieśni obraca się słowo,
Myśl czujnie krąży w tym mętnym chaosie,
Aż oto jutrznię ujrzy purpurową.
Wówczas nad dzikie potopu poswarki
Myśl ulatuje z chaosu w wyżyny,
I — niby biała gołębica z arki —
Wraca i dobre przynosi nowiny.

Ten początek pozwala nam przeczuć, że słowo, o którem śpiewać ma poeta, jest to owe słowo w znaczeniu greckiem: słowo-prawo, słowo-zro-zumienie, a zarazem biblijne słowo proroków: dobra nowina, mir i harmonia wszechbytu.

Bywają nieraz straszliwe potopy, Co trwają dłużej, niźli dni czterdzieści —

Wówczas w zamęcie powszechnym upada myśl, «biała gołębica», próżno bijąc skrzydłami o ciemność: Słowo, dobra nowina, zrozumienie nie przychodzi.

Bo jak rozwiązać te węzły subtelne, Gdzie patrzącego wzrok zlewa się z widzianym Światem?...

i dalej:

Tak duch patrzący na zewnętrze świata, Sam jest tym światem, w którym jest zamknięty; Tak duch, co wiecznie wokół osi lata, Sam jest ta osią! — Oto krag zaklęty! —

I nagłym zwrotem lirycznym poeta staje ponad nierozwiązalnem: rzekłbyś, że zadźwięczały znane słowa: «bo ty nie myśl, że z anioły tylko boża myśl przychodzi...»

Bo nie myśl, że to słowo jest gdzie w dali W uczonych księgach albo w słońc ogromie; Ono się nieraz w prostym krzaku pali, W prostaczej piersi żyje nieświadomie. I nieraz dziecko wieśniaczego proga, Wędrowny kramarz, albo dziad żebrzący Takie ci słowo powie pełne Boga, Że stajesz przed nim zdumiony i drżący...

Dalej pieśń staje się kaskadą wspaniałych zwrotów i omówień, dążących do odtworzenia całej potęgi słowa. Nieprzeliczone są postacie słowa i nieprzebraną jest obfitość swobodnie płynących porównań autora. Tu, sam jakby upojony tą bajeczną łatwością zażywania mowy, daje się autor niemal ponosić wyrazem... Zresztą o tej swobodzie, o tej łatwości rymu, przenośni, zwrotu retorycznego, najlepiej czytelnika przekona wiersz Ant. Langego, ostatnio drukowany w «Kuryerze», wiersz, który zwrócił na poetę niewątpliwie uwagę szerokiej publiczności.

Ale oto ostatni ustęp z «Pieśni o Słowie», który muszę przytoczyć w całości:

O słowo, które jesteś we wszechbycie, W pozorach zjawisk rozlane dla oka, Świeć sie twe imie! Opromień nam życie I dai nam wieku naszego proroka! Przyjdź twojej prawdy najwyższe królestwo, Wszechobjawiona stań się twoja wola, Pokój na każde ludzkie zlej jestestwo, Niechaj każdemu błyśnie dobra dola, Dai nam poznanie wszystkich praw natury, Byśmy codziennym nakarmieni chlebem Nie znali walki o jadło ponurej I wciąż za twojem mogli dażyć niebem. A tak wciaż wyżsi potega duchowa -Ucieleśniali twoje królowanie. Raj odzyskany, w którym jedno słowo Panuje - Milość. Tak niechaj się stanie!

Ta świetna parafraza modlitwy o chleb powszedni pozwala, że tak powiem, ręką dotknąć głównej, ton nadającej struny poety. Nie jest że to wielki dar módz spleść w taką artystyczną całość własne natchnienie z rytmem prastarej modlitwy ludzkości? Myśl, która «wieki jednoczy w ewolucyjną człowieczeństwa skalę», musi w swych akordach posługiwać się niejednym tonem użytym już. Talent, gibki aż do korzystania z parafrazy, a jednocześnie śmiały w zapanowaniu nad nią, pewny w jej wyborze – nie jest to talent naśladowczy, lecz syntetyczny.

### Ш.

Świat w poezyi Langego przedstawia się nam zatem nie jako mniej lub więcej urozmaicona panorama wrażeń zewnętrznych, lecz jako cykl przemian duchowych, nie jako widzenie, lecz jako wizya. Lange ma wyróżniający organizacye filozoficzne dar widzenia zjawisk w ich związku i zależności wzajemnej. Są to, że tak powiem, kategorye dyalektyczne, nie zaś same zjawiska. Oto taka np. «Venus żebraczka» nie jest że raczej kategoryą, syntezą usymbolizowaną zhańbionej miłości? Albo w urywku «Lilith» ta defilada typów kobiecych? Autor ciągle wiąże zjawiska w ich treści wewnętrznej, wiąże je dyalektycznie, szukając syntezy.

Jest że więc Lange filozofem, przypadkowo tylko bawiącym w dziedzinie poezyi?

Pytanie to nie jest tak śmiesznem, jakby się zdawało. Ludzie zdołali już oswoić się z tem, że poeta jest malowniczy lub melodyjny i nie każą mu być z tego powodu malarzem lub muzykiem. Ale dotąd mimo odwiecznych doświadczeń gotowi są wszcząć spór o ideę w poezyi.

Po prostu organizacye intelektualistyczne, typy «mózgowców» rzadsze są, niż organizacye wrażeniowe, niż typy «zmysłowców». Nawet ludzie, którym się zdaje, że lubią poezyę samą, często bardzo w poezyi raz jeszcze lubią przy-

rodę, świat zewnętrzny; lubią i szukają w niej odtworzenia bezpośrednich wrażeń - barw, dźwięków, zapachów, obrazów. Tymczasem świat duchowy ma odrębną swoją estetykę, bardziej dostepna dla pewnych - mianowicie intelektualistycznych organizacyi. Jak człowiek o subtelnych zmysłach czułym jest na wszelki odcień, wszelki półton świata zewnetrznego, tak podobnie owa organizacya intelektualistyczna specyalnie czuła jest na odcienie i półtony zjawisk duchowych. Poeta o takiej organizacyi, niedolężny czasem i obojetny wobec zjawiska zewnetrznego, ma dar dostrzegania najsubtelniejszych różnic w świecie myśli. I nietylko dostrzegania ich, lecz, co stanowi jego silę, wzruszenia się niemi. Kategorye filozoficzne, łańcuch przesłanek logicznych, dyalektyczny proces myślenia – przedstawiaja dla organizacyi takiej też sama żywość, dotykalność form, tęż samą grę pełną życia, co życie samo dla organizacyi «zmysłowca». Wówczas poeta kochać się może w odczuwanem pojęciu, jak w kobiecie, marzyć może o Cyfrze i o Słowie:

Cyfra z ziemi ku niebu — Słowo mknie z nieba na ziemię, Ku sobie płyną wciąż — przyjdzie spotkania ich czas! Tęskni za tą godziną duch nasz, gdy niby w Edemie W jedną złączone moc — gwiazdą zapłoną w nas.

To nie jest tendencya w wierszu, to nie jest nauka w sztuce, ani filozofia w poezyi, to jest poezya filozofii, to jest estetyka piękna duchowego, jasnowidzenie harmonii bezcielesnych kształtów myśli przed oczyma duszy. Słowo w tym świecie przestaje być narzędziem tylko, pośrednikiem między ja i nie ja, lecz nabiera niejako życia samoistnego. Nie jestże ono tam materyą, w którą się przyobleka «stający się duch?» I stąd w poetach tego rodzaju, w poetach dyalektykach ta niezmierna wrażliwość na słowo, jego bogactwo i samorzutność, niezrozumiałe wprost dla tych, którzy używają go tylko za posługacza rzeczywistości. Słowo samo staje się «żywiołem» z jego potęgą i samorództwem.

Poezye Langego są niewątpliwie wytworem takiej właśnie pracy «stającego się ducha», o czem świadczą zarówno ich drobne usterki, jak i wielkie zalety.

## JÓZEF STANISŁAW WIERZBICKI.

T.

Cokolwiek na uboczu od nowszych poetów, starszy od nich latami i nastrojem poezyi, stoi Józef Stanisław Wierzbicki.

Chcąc znaleźć punkt porównania dla poezyi Józefa Wierzbickiego, a nie chcąc cofać się zbyt daleko w czasy Bohdanów szkoły ukraińskiej, jednego tylko wymienić możemy współczesnego poetę — Włodzimierza Wysockiego. Ten do samej śmierci nie ustawał w opiewaniu swoich stepów i burzanów, jarów i oczeretów i dzwoniąc w teorban po dawnemu, opiewał krasę Oksan — czarnobrewek, jak za dawnych czasów... Od pierwszego do ostatniego wiersza, czy w «Laszce», czy w «Nowych Dziadach», czy w cudownej humorem fraszce «Wszyscy za jednego», czy we «Fragmentach opisowych» zponad «brzegów Horynia, Słucza, Taterewa» — nie

opuszczał Wysocki Ukrainy i zawisał nad żyznymi jej łanami, jak skowronek, wierny śpiewak swego zagonu. Proszę nie dziwić się porównaniom i doborowi wyrazów: nie przepisuję ich z książki o romantykach, ale same się cisną w uświęconym szyku, skoro mowa o ostatnim (dotąd) śpiewaku «dalekiej Ukrainy».

Józef Wierzbicki rozpoczął (jeśli się nie myle) swoja działalność poetycka pokrewnymi motywami. W r. 1888 wydał pierwszą na większą skalę rzecz p. t.: «Hanka» (powieść podolska, Warszawa 1888, Gebethner i Wolff). W dwa lata potem wyszła «Zosia» i «Księga pamiątek» i wreszcie w r. 1894 tom «Poezyi», oznaczonych cyfra I. Porównywajac Józefa Wierzbickiego z Wysockim, miałem na myśli li tylko fakt ich pokrewnego pochodzenia oraz pewien koloryt miejscowy, cechujący ich poezye. Poza tem zresztą żadnego podobieństwa w ich pracy upatrywać nie należy. Już nawet co do kolorytu lokalnego zachodzą znaczne różnice. Wysocki nie rozstał się z nim do ostatka i dziś w naszej pamięci jest nieodłączny ze swym krajobrazem stepowym i jego dziwnie rzewnym i świeżym smętkiem. W poezyi jego najbujniejsze poloty i najabstrakcyjniejsze myśli (tych zresztą było niewiele) splotły się w całość z typami i życiem najbliższego otoczenia poety.

W poezyach Wierzbickiego w dwóch tylko

(co prawda najznaczniejszych) utworach spotykamy się z wybitnie zaznaczonym charakterem lokalnym, w całej zaś swej liryce, dość obfitej dotychczas, porusza Wierzbicki tematy jaknajpowszechniejsze. W samym wreszcie opisie w krajobrazie lub kreśleniu figur rodzajowych nie ma on tego zmysłu malowniczości romantycznej, jeszcze tak ponętnej i świeżej u Wysockiego. Wierzbicki nie maluje, ale pisze pisze z zacięciem nie tyle marzycielskiem, ile realistycznem. Więc zamiast poetycznej panoramy napół zmyślonych scen malowniczych, mamy w «Hance» pracowity, pelen obserwacyi epizod współczesnego życia w przeciętnej wiosce podolskiej. Daleko tu jesteśmy od «Maryi» Malczewskiego, bliżej – «Katarzyny» Szewczenki, najbliżej zreszta współczesnej rodzajowej na tle ludowem powieści prozą.

Treść «Hanki» — formalnie biorąc — jest następująca: Iwan, syn bogatego chłopa Makara, kocha Hankę, córkę pijaczyny Hryca. Makar niszczy Hryca, Iwana od czarnobrewy odsadza, nie chcąc pozwolić na taki mezalians. Próżno Iwan i Hanka przysięgają sobie małżeństwo; Makar, przy pomocy żyda karczmarza, ekonoma Śnieżki, a nawet samego starszyny, zamiary ich łamie przemocą, niweczy podstępem. Iwan żeni się z bogatą Nastią, Hanka w świat wędruje. Kto powie, że jest to bajka znana, ten ją po-

chwali. Bo jest to istotnie typowa bajka życia, jakby z pieśni ludowej, a taka właśnie bajka nadaje się znakomicie na rame dla chłopskiej powieści. W «Hance» właściwa powieść, element epicki stanowić musi żvcie wioski Wvgody. Postacie wioskowe, jak arendarz Szloma, bogaty Makar, pijaczyna Hryc, pretensyonalny ekonom Śnieżko, «sam» starszyna, pisarz gminny Socki, czarnobrewa Hanka, wiedźma Horpyna, Nastia, stara Makarycha - są pełne charakteru, tłumaczą się świetnie. Dalej szarzeje gmin wioskowy, jeszcze dalej – pan dziedzic. Cała ta znajoma nam z życia gromada ludzka skłębia się, zabiega, chodzi około spraw swoich codziennych i światecznych - w karczmie, w polu, na jarmarku, w gminie. Świeci na to słońce swojskie, świeci szczerze. Tak sie przedstawia treść «Hanki» — tak ja ją właściwie przedstawiam.

Dla mnie w powieści tej prawdziwy węzeł dramatyczny, prawdziwą rolę bohaterską odgrywa postać zbiorowa — wieś Wygoda, Hankę zaś samą i jej miłość uważam za epizod bardzo zresztą ładny, bardzo charakterystyczny, doskonale nadający się do formalnego związania treści, ale drugoplanowy. Tymczasem autor robi z Hanki naprawdę bohaterkę poematu, miłość Hanki i Iwana traktuje jako treść powieści, życie zaś wioski Wygody jako tło, drugi plan. Z tego przestawienia wartości pierwiastków, składają-

cych całość, wynika pewne obniżenie jej poziomu. Hanka jest sobie czarnobrewka, jakich wiele, Iwan -- chłop, że aż ha! Ale cóż dalej? Ich milość i ich troski dobre sa na krótka nowele lub sielanke, ale nie stanowia dostatecznego skupienia podniet myśli i uczucia, ażeby mogły zająć umysł, nawykły zreszta skądinąd do takich postaci. Gdyby mi je pokazano tak np., jak Tadeusza i Zosię, poza tłumem rzeczy i wypadków, figury te zajęlyby mnie – byłaby to niby rozrywka dla oka. Skoro je widzę ciągle na pierwszem planie, mam prawo pytać, cóż mi dają nowego? Nie dają nic, mimo że są udatne, bo nic nie mają w sobie. One nie mogą utrzymać w napięciu uwagi czytelnika przez ciąg długiej na 190 stron rymowanej powieści; z drugiej zaś strony wieś Wygoda, odsunięta na plan dalszy, traktowana jako tlo romansu, znowuż nie dość skupia uwagi.

Jest to jasne: jarmark, karczma, żniwo wraz z dożynkami (wszystko zresztą znakomicie opisane) — to tylko sceny, epizody. Jako takie są nam znane. Byłoby inaczej, gdyby autor traktował je nie jako lużne, kalejdoskopowe obrazki, lecz jako jeden, w sobie całkowity i rozwinięty w akcyę dramat życia wioskowego. Oto np. scena dziadowska ze str. 45 musiałaby wówczas uróść do rozmiarów i napięcia tonu całej jednej pieśni, bo ten lud żebraczy przycerkiewny stanowi je-

den z nadzwyczajnie dramatycznych i barwnych czynników miejscowego życia. To materyał na kreacyę zbiorową, któraby w nowej poezyi zająć mogła miejsce takie, jakie np. postać lirnika zajmowała w dawnej. Tymczasem scena ta w powieści jest zaledwie podmalowana, puszczona, mówiąc po malarsku.

Przypomina sobie czytelnik genialna scene sejmiku w zaścianku Dobrzyńskim? Jak tam maleja nawet tak kanciaste postacie, jak «Maciek nad Mackami», lub zajadły klucznik. Jak sie tam osoby zlewają w tłum, i jak ten tłum. stając się najwyraźniej bohaterem pieśni, bucha werwa, żyje słowem, jakby postać samodzielna! Tego oto zdaniem mojem brak «Hance»; autor zbyt literalnie zrozumiał tytuł swej powieści i nie stworzył nam życia wsi Wygody, lecz dał romans Iwana i Hanki w wiosce Wygodzie. To duża różnica, nad którą zresztą rozwodzić się nie bede. Musiało to jednak obniżyć ton utworu, a może i samemu autorowi zbywało chwilami na podniecie, na rozmachu, któryby usprawiedliwil tak znaczny nakład pracy.

Dotknę zarazem innej cechy utworu, którą również nierad w nim widzę. Chodzi mi o język. Mniejsza o częste cudzysłowy i wprowadzanie świadome takich wyrazów, jak socki, dzidźko, doczka, ba! nawet suczy syn. Ostatecznie myto jeszcze strawić potrafimy. Mniej-

sza nawet o bezwiedne już używanie kamuszków, zamiast kamyczków, maluśki zamiast malutki, błękitny tam, gdzie jest właściwie niebieski, mniejsza o masami, mniejsza o zbyt podolski rym: chatke - rzadkie, bo nie skazi nam mowy ta nieco egzotyczna swoboda, a nie mało razy już ja bogaciła i jeszcze zbogaci. Ale jest pewna właściwość, jakby z przyrodzenia narzucona naszej poezyi, a z istota jej niestety sprzeczna, której się nie ustrzegł i p. Wierzbicki. Jest to gawędziarski, poufały a rozwiekły ton, którym pisuja u nas często poematy, balady i bajki, bodaj nawet sonety i pieśni. Wysocki w swej fraszce: «Wszyscy za jednego» określał wielomównego szlachcica temi słowy: «Powiedziawszy – jeszcze gada». Znakomite określenie! Rzadko utwór poetycki nie bywa u nas gawęda, rzadko ustrzeże się wszelkiej pospolitości, lada jakich wyrazów i lada jakich obrazów, którymi autor, jak piaskiem, swój skarb zasypuje. Pieśń ludowa nigdy nie jest rozgadana: jest jedrna mimo powtórzeń, jest mimo proste i dosadne zwroty - nieprostacza. Rozwlekłościa i pospolitościa odznaczają się raczej pogawędki (obrzydliwy wyraz!) panów braci a dobrodziejów... Ale dość o tem.

Pominąwszy dwie wyżej określone właściwości, «Hankę» uważam za jedną z dzielniejszych prób poezyi czasów ostatnich. Trzeba bądź co bądź mieć zapas odwagi poetyckiej niedzisiejszej, żeby dziś łamać się z rymowaną na duży tom powieścią! Już sama taka praca jest dziełem szanownem... Nie wielu subtelnym, jak pajęczynka, talencikom stałoby tchu w piersi na podjęcie roboty tej miary. Estetycy nerwowi, dumni z ojcostwa niedoszłych «cyklów»; nienapisanych wieloksięgów, z lekceważeniem patrzą na taka akademicka prace opisowa. Dla ogółu jednak ważną jest rzeczą wyczerpanie do dna treści jego życia. W «Hance» zadanie to spełnia poeta sumiennie. Dla tych, co znają ludową poezyę Ukrainy, utwory Szewczenki, zwłaszcza nowa scene ukraińską – sytuacye i postacie «Hanki» będą tylko przypomnieniem rzeczy znanych, lecz dla czytelników poezyi naszej szkoły ukraińskiej i jej epigonów - «Hanka» będzie nowością.

Nie mamy dziś często cierpliwości, my ludzie nerwowi, do przemierzania tych mil rymowanych. To szkoda, bo na popasach zdarzają się tam niekiedy sceny niezrównane w humorze, werwie i życiu. Czasem, wśród sceny karczemnej, na pogrzebie, lub w urzędzie gminnym zjawia się ciekawy, iście amatorski profil: jakiś zadzierzysty leb chłopa — wygi w rodzaju Makara, jakaś sylwetka niezatarta Hryca, «ladaszczego» pijaczyny, lub jeszcze jedna odmiana

Zolzikiewicza, lub bronzowa, smagla twarzyczka czarnobrewki.

П.

W «Hance» są epizody prześliczne, ale pełniej wypowiada się poeta w tych utworach, gdzie do rymu i obrazowania przybywa swoboda rytmu. Rytm jest, jak się zdaje, żywiołem Wierzbickiego; bywa chwilami bardzo wymowny, chwilami przechodzi wprost w melodyę. Tak w «Pożegnaniu» zwrotka, powtarzająca się po każdej strofie, prawie sama śpiewa:

Żegnaj — wołałem — i głos mój cichy Płynał przez światła i mgły, Nad sennych kwiatów wonne kielichy, Drżący, jak skarga, jak łzy...

Lubie również szalone tetno strof «Na parostatku:

»Parostatek leci w dal,
Niby widmo ciemnych fal,
W pióropuszu złotych skier;
Huczą koła, pluska ster,
W górę bucha dymu kłąb...
»Chodź i spojrzyj w ciemną głąb!...«

Lubie jeszcze to rozśpiewane «W spomnienie: Tam z tej komnaty, gdzie najglębsze cienie, Zda się wychodzi, jak senne widzenie I idzie ku mnie oczyma błyszcząca W tej nocy strasznej i długiej bez końca I niby mówi do mnie przez łzy: »Wszak ja tu byłam — pamiętasz ty?!...

Mógłbym cytować rytmy kunsztowniejsze, wolę te, gdzie muzykalny efekt wydobywa się sam własną mocą. Zarazem warto pamiętać, że nawet w tych trzech trafem dobranych melodyach autor rad używa rymów jednozgłoskowych. Jest to dość ważny warunek śpiewności, a Wierzbicki dowiódł, że umie go zażyć. Może to zresztą wpływ dumek ludu stepowego, tak widoczny w poezyi Bohdana Zaleskiego.

Jest w każdym razie obok tego i pewne świadome siebie «szukanie»; — w tym wypadku Wierzbicki łączy się w usiłowaniach z całą nowszą poezyą. Jednak bardziej, niż rytmy kunsztowne, wrażają mi się w ucho te nieco naiwne, a serdeczne rozśpiewania, których parę przykładów przytoczylem.

Dwa tematy wyróżniają się obfitością poświęconych im utworów w liryce Wierzbickiego. Pierwszym, jakżeby mogło być inaczej, jest miłość, miłostka, flirt. W «Księdze pamiątek» i w «Poezyach» znajdujemy tego sporo; zwłaszcza «Księga pamiątek» wygląda na sztambuch zbiorowy jakiegoś licznego fraucymeru... Dla

autora każdy wiersz tutaj ma zapewne swoją tajemną wymowę: w każdym święci się przedewszystkiem «obecność ukochanej» i jakiś psychologiczny moment życia. Dla nas — którzyśmy tam nie byli, cóż mówi np. ten czterowiersz:

Dlaczego! powiedz. Dlaczego przecie Ja pokochałem, marzyciel blady, Jak gdyby można wierzyć kobiecie? Jak gdyby słodko pić co dnia jady?!...

Pewnie, że nie, ale cóż nas to może obchodzić? My szukamy albo wrażeń nowych, albo doskonałego wyrazu wrażeń znanych. Rzadko sztambuch zawiera jedno lub drugie... Jeśli już trzeba koniecznie, to powiem, że miłość (flirt, miłostki) Wierzbickiego jest najmniej zajmującym z jego motywów. Jest w tych wierszach za dużo rzeczy, o których wiedzą tylko poeta i — piękna nieznajoma.

Ale jest inny temat, do którego autor powraca w lirykach równie często. Trudno go określić w paru słowach. W wierszu p. t. «Pamięć» tak Stwórca przemawia do człowieka:

> Będziesz ty w ciele, w naczyniu tem kruchem W spomnień i tesknot bezbrzeżnym łańcuchem,

## i później:

Pomnij więc, duchu, bo pamięć jest twoją Nieśmiertelnością, i mocą, i zbroją, Cierp i odradzaj się wiecznie w mogile. Bo wiedz przed mojem obliczem, Gdyby ci dano zapomnieć na chwilę, Stałbyś się marą i niczem.

«Stałbyś się — niczem» («marą» jest całkiem zbyteczne) — więc duch ludzki wiecznie przypomina i, choć się łudzi niekiedy co do tego, że ma coś «nie z przypomnienia zdarzeń», jednak sam w chwilach jasnowidzenia woła: «Ja nie tworzę, tylko przypominam...» Wspomnienie — oto ukochany temat Wierzbickiego. Olbrzymi temat — temat, który mógłby zabrać życie.

I niemało wspomnień tłoczy się w jego pamięci: od Sagi matki ziemi do Cieniów babki i dziadka.

Ja spać nie mogę — w owej zamroczy Robak pamięci serce me toczy.

woła autor w wierszu «Z mgły oddalenia» Z mgły oddalenia wychyla się doń postać matki:

O, ja przez przestrzeń czuję, jedyna, Że ty tam cierpisz, wołasz na syna, Bo głos twój słyszę, jak drga w mym uchu, Bo łzy twe palą ogniem me skronie, Bo ty, nademną, biały mój duchu, Stoisz w siwego włosa koronie...

Po matce woła doń rzewny głos ukochanej, woła z minionych lat ziemia rodzinna, woła z przebytych cierpień mara wieków, które nie powrócą...

Woła do niego głos po głosie, Mara po marze z mgły oddalenia Ku mnie się cicha, błada wychyla, W łzy mnie roztapia, w bół przepłomienia...«

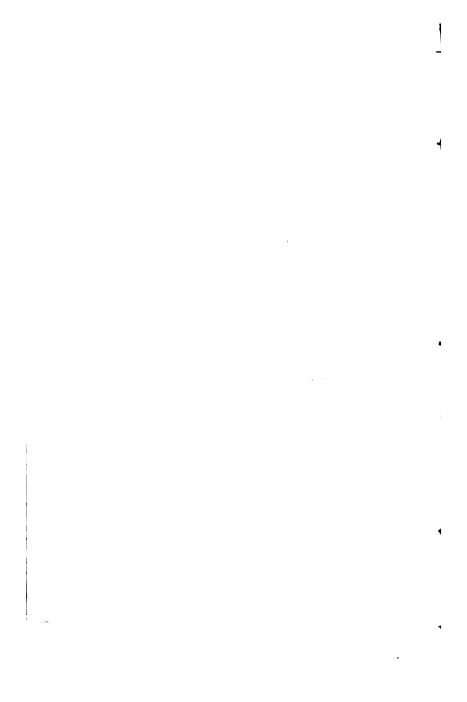
I znowu woła do matczynego cienia w siwego włosa koronie:

Gdzie cicha twa chata, gdzie myśl nie wzlata Nad wioski rodzinnej kres?
A strzecha choć nizka, tak nieba blizka, Świętością czynów i lez...
Wiatr w liście lopoce, groby sieroce
Bez krzyżów czernieją tam,
Aż serce ból zrywa, goląbko siwa,
U pustych twej chaty bram...

«Aż serce ból zrywa, goląbko siwa, u pustych twej chaty bram» — tego wiersza, może być pewien poeta, nikt przed nim nie napisał z taką siłą bolesną i zapamiętają go wszyscy, którzy przeczytali. Ja nie chcę pisać komentarza do tych strof o «siwej goląbce», które są więcej, niż poezyą.

Tym wierszom z pod serca wydartych westchnień i innym, które niosą jakby filozofię wspomnień, które podchodzą kędyś blizko do ich tajemnicy, wtóruje ciągle ów rytm niewyszukany, ale niewymownie rzewny. Nigdzie, w niezyich wierszach nie odczuwałem tak silnie, tak

przenikliwie owej nieuchwytnej, a serce krwawiacei melancholii przemijania: ona daje najwyższy nastrój lirykom Wierzbickiego, stanowiac ich najszlachetniejszy i najbardziej skończony artystycznie polot. Mimowoli w tem miejscu przypomina mi się prześliczny wiersz Edgara Poe «Kruk» i traktat jego, dowodzący właśnie najwyższej doniosłości melancholii, jako czynnika twórczego. Być może, iż tak jest w istocie. Może w całej poezyi «ja nie tworze, tylko przypominam» jest właśnie kluczem zrozumienia niewysłowionych jej ruchów. Ale tu chodzi o zakres szczuplejszy, mniej zasadniczy. Tu mamy do czynienia z jakąś szczególną melancholią wspomnień. Taka wieje niekiedy w duszę wędrowca z wylotu topolowej alei, otwierającej się na uboczu gdzieś od wielkiej bitej drogi, po której daży. Taka melancholia wieje też z poezyi tego poety o kolorycie lokalnym, stojącego nieco na uboczu od głównych szlaków poezyi współczesnei.



# WRAŻENIA.



# RYCERZ DOŁĘGA.

I.

Stało się w powieściopisarstwie polskiem rzeczą, obowiązującą niemal każdego autora, w ten czy inny sposób potracić o arystokracyę.

Starsi czy młodsi, z wyszukaną uprzejmością czy naprawdę nieco z grubijańska ją «potrącając», epizodycznie czy zasadniczo, z przekąsem, humorem, nienawiścią, rozczuleniem, lekceważeniem, z prawdziwem albo (częściej) podrabianem koneserstwem tej sfery — po kolei w powieści swej którejś muszą o zakład wprowadzić kwestyę bądź to «błękitnych», bądź «pierwszych rodów», bądź «morituri», bądź «przerafinowanych rasowców», bądź wreszcie tylko złotej czy pozłacanej młodzieży...

Zaczęło się to od bardzo dawna i możnaby tu z samych tylko powieściowych typów i sytuacyi ułożyć dziś monografię arystokracyi polskiej.

Od Okopów św. Trójcy z «Nieboskiej» do dziecinnych z szlachecka-szatańskich postaci Przybyszewskiego, od Kraszewskiego i Orzeszkowej uczciwie-satyrycznych powieści «stanowych» do lekkiej paplaninki Estei i do ciężkich dziwolągów Rodziewiczówny, od psychologii Płoszowskich, do psychomanii hrabiów Witoldów, od potężnej obserwacyi i humorystyki Prusa do watpliwych konceptów i pochwyconych w lot plotek «z wielkiego świata» Gawalewicza – kto i czego już nam o arystokracyi nie opowiedzia!! Było różnie: poznawaliśmy kolejno tragedyę tej sfery w naszem życiu, która znać winniśmy; widzieliśmy jej śmieszności i słabości, które znać bądź co bądź warto; oglądaliśmy wreszcie błazeństwa jej, na których oglądanie czasu szkoda, bo wszelkie błazeństwo jest nieciekawe i to, które ma do rozporządzenia więcej kieszonkowych pieniędzy lub powóz z herbem - wyjątku nie stanowi.

Po prostu — w zakresie powieściopisarstwa — każdy prawie autor polski przeszedł przez swego hrabiego.

P. Józef Weyssenhoff tyle się od innych powieściopisarzy różni, że z tej sfery hrabiowskiej — wcale nie wychodzi. Ledwie bowiem zainstalował w galeryi naszych typów nieporó-

wnaną, a podhrabską postać pana Podfilipskiego a oto znowu w ostatniej powieści urządza nam zabawę w tak «dobrem towarzystwie», że doprawdy, chciałoby się frak włożyć, czytając tę książkę — jakby się np. szło na raut, o którym sam pan Podfilipski orzekł, że był bardzo, ale to bardzo bien...

Powieści p. Weyssenhoffa mają tę charakterystyczną cechę, że budzą zaufanie do wysokiej, że tak powiem, nie przygodnej, lecz fachowej u autora znajomości sfer, które przedstawiają. I to do takiego stopnia, że — ponieważ autor daje im podkład satyryczny — czasami poprostu trudno określić, czy p. Weyssenhoff jeszcze kpi sobie ze smutnego baroku swych jaśnie oświeconych typów, czy też już sam weń wpada mimowiednie — ot, z nałogu towarzyskiego?

Na szczęście, p. Weyssenhoff jest nietylko fachowym znawcą sfer dobrze urodzonych — jest on przedewszystkiem artystą o rzadkiej czystości zamiaru twórczego. To, co odczuwa do glębi, wyda z siebie bez rozdźwięku w pięknej i pełnej formie. To zaś, w czem dostrzeżemy pewne jakby drgnięcie, skażenie estetyczne utworu — prawie napewno bywa u tego autora ostrzeżeniem, że w tym punkcie sam siebie nie poglębił i nie wysondował należycie. W Podfilip-

skim ten szczególny rys czystości artystycznej — rys zresztą typowy u autorów, których talent ma ogólnie poetycką, a nie zawodowo-literacką kulturę — sprawił, że nie wszyscy dobrze zrozumieli intencye autora. Subtelność ironii, a może najbardziej niespodziewanie sentymentalne zakończenie spowodowały, że typ Podfilipskiego jeszcze i dzisiaj bywa przytaczany jako wzór kultury — w dobrej wierze!

Tam jednak to nieporozumienie może się przytrafić tylko ludziom bardzo mało krytycznym i koniec końcem ogół wie, że w Podfilipskim posiadł nieporównaną karykaturę, nie zaś wzór do naśladowania.

Ale oto te same rysy występują i w «Sprawie Dołęgi». I tu, jak zobaczymy, autor swego bohatera tak oświetlił, że zachodzą przy końcu książki poważne wątpliwości, czy sam weń nie uwierzył?

Tylko, że tu postać Dotęgi jest naprawdę sympatyczną, przynajmniej przez pewien czas, że autor ją od początku miluje, że w przebiegu powieści wiążą się z nią epizody wprost urocze, że w założeniu jej zamiarów tkwi ukochanie rzeczy, godnych milości — czyli słowem, że w tej misternej budowie tem latwiej się zaplątać i wraz z autorem stracić jasność i stanowczość sądu.

Po cóż sąd? – zapyta czytelnik – przecież

w rzeczach artystycznych wolno żyć wrażeniem? Być może. Ale mniemam, że najartystyczniej zbudowana powieść, nie jest li tylko terenem wrażeń estetycznych — zwłaszcza zaś powieść-satyra, powieść na tle społecznem, powieść czy utwór wreszcie z wyraźną tezą.

Taki utwór wymaga właśnie sądu jasnego i stanowczego. Im większa zaś jego wartość estetyczna — tem silniej trzeba wydobyć falsz, który czar talentu przemyca mimowiednie. Tem wyraźniej trzeba zanalizować tezę, im głębiej tkwi w założeniu utworu — i to zarówno przez wzgląd na artystyczną, jak i przekonaniową wartość jego.

Studyum p. Weyssenhoffa, zdaniem mojem, zawiera właśnie pewną tezę, niezmiernie, jak to zaznaczyłem na początku, dla nas charakterystyczną.

Tezą tą jest stosunek ogółu do arystokracyi. W rozwiązaniu zaś zarówno artystycznem, jak i przekonaniowem tej tezy — zawiera piękny utwór p. Weyssenhoffa pewien misternie wszczepiony w jego talent falsz — falsz znowuż bardzo dla nas wszystkich charakterystyczny.

Falszem tym jest — szlachecki sentymentalizm.

II.

Oto więc znowu przeciąga przed nami korowód buńczucznych, karmazynowych nazwisk: dokoła starego zamczyska Waru, gromadzą się jego książęta Zbarascy. Dokoła Zbaraskich grupują się ich powinowaci i klienci: książęta Koryatowicze, Szafrańce, Zbąscy, Glińscy, jacyś szlachcice Zawiejscy, Szydłowscy, stare wysługusy przedwiekowe Marsowicze i Kordysze. Jest – jak kwiat rzadki, na tem karmazynowem tle wychylający śnieżne czoło – taka córa magnacka, piękna Halszka; jest przekwitła książęca pani Hortenzya; jest ciotka panna Temira Ostykówna, wizerunek Anny Jagiellonki...

Gdzie ten War? — mniejsza z tem: gdzieś wśród kniej, na uboczu, ale zawsze blizko od jakiegoś wielkiego historycznego szlaku — pod chmurami trochę, wpół istniejące, wpół wymarzone orle gniazdo, poetyczna siedziba «wielkiego rodu». Co to za rody? — Rody trochę wygasłe, jak sami Zbarascy lub Szafrańce z historyi, rody podupadłe, jak Koryatowicze — kniazie... Ale wygasłe, czy podupadłe, zawsze jednak świecące odblaskiem jakiejś chwały — choćby tylko przekazanej wraz z fortuną od dawnych rodówmateczników. Zresztą z baszt Waru dotąd bije hejnał rodowy, echo zamierzchłych wieków, kresowych walk:

Marsz, moje serce! W pobudkę biją — Strzelaj mordercę, A chwal Maryją...

Prawda, że pobudka ta nie wita już hetmanów i rotmistrzów z rodu, wracających do zamku z towarzyszami, lecz tylko czeredy rozbawionych gości po myśliwskiej pukaninie — ale przynajmniej stary sługa Marsowicz, jeśli nie jego jaśnie wielmożni protektorzy, czuje jeszcze rycerską moc pobudki.

Obyczajem wielkich panów jest wyręczać się sługami...

Tymczasem zaś książęta Zbarascy robią, co mogą: książe Janusz, głowa rodu, rysuje sobie projekty stylowego pieca, który ma stanąć w jadalni. Przekwitła, a książęca małżonka jego w pozach pięknie zaniedbanych, pisuje listy, pracując na sławę «wyjątkowej pod wszelkimi względami» istoty. Syn, przyszły dziedzic, książę Andrzej strzela, flirtuje i drwi po troszę z siebie i otoczenia. Piękna córa rodu, księżniczka Halszka, gra w tennisa, powozi, gra w bilard i śmieje się do słońca — słowem, każdy robi co może.

Na torze flirtu, zabaw i dostojnego używania renty, książęta Zbarascy spotykają się naturalnie z krewnymi, kuzynami, bliskimi — wogóle z ludźmi «ze swojej sfery».

Hrabia Szafraniec spędza czas na ugniataniu odziedziczonych milionów: «miliony pocą się złotem, a on je jako miód podbiera». Czas mu upływa na lustracyach dóbr, przeglądaniu rachunków, zaprowadzaniu oszczędności.

Hrabiostwo Glińscy, jak mogą, podtrzymują blask świetnego klejnotu z nieświetnych dochodów rodu; młody książę Koryatowicz szuka sobie żony.

Wszyscy ci panowie należą naturalnie do klubu sportowego, gdzie znów następuje jakby wtórny a luźniejszy proces rozszerzania «stosun-ków». Przybywa więc stamtąd «baron» Kersten i hrabia niemiecki, a attaché ambasady w Petersburgu, Reckheim.

Wychyla się też od zielonych stolików doskonały nos pana Włoskiewicza, partnera hrabiowskiego — doskonały nos, wietrzący plotki i nowiny, nos uprzejmy, wścióbski, pieczeniarski.

Aczkolwiek wszyscy ci razem wzięci nie bardzo przypominają obóz, czy armię przed rozpoczęciem kroków wojennych, to jednak mają swego — «wodza». Jest to naturalnie «wódz duchowy» — wyrocznia rodów, Pytya pici męskiej — wielki partner pana Podfilipskiego. Jak tamten w kulturze, tak ten w polityce ma monopol nieomylności, której zresztą nie nadużywa,

gdyż mówi monosylabami, niezrozumiatemi dla śmiertelnych. Jakoż o to chodzi tym, którzy status quo uczcili ponad wszystko.

Hrabia Karol Zbąski, starzec okazały, milczący, bladooki piastuje godność wodza duchowego. A to tak:

Gdy kuzynek księcia Koryatowicza wstępuje w związki małżeńskie — wódz duchowy przemawia, korzystając z okazyi zgromadzenia się «pierwszych» rodów.

«...Ale wara od wskrzeszania form umartych, które rzucone w prąd wypadków koniecznych, roznoszą gangrenę na niedojrzate jeszcze plony...»

«Są i inne piękne polskie wyrażenia» — powiada sejmikowy warchoł Szydłowski — «jak np. zaiste albo proszę siadać! — ale takie wara!» i jeszcze w dodatku na wstępie zdania, którego nikt do końca nie dosłucha, jest genialne.

Rozumie się, że wara! i wszystko, co stąd wypływa — na to się zgodzą odrazu i Koryatowicz, któremu pilno do żony, i Włoskiewicz, tęskniący do zielonego stolika, i hrabia Szafraniec, obmyślający nowy system oszczędności, i hrabia Andrzej, niecierpliwie oczekujący godziny schadzki z piękną baronową Hohensteg. Wara! — To prawie program — i próżno hrabia Andrzej udaję, że wódz duchowy mówi rzeczy,

Ł

których nikt nie rozumie. I jak jeszcze go rozumieją: od pierwszego słowa!...

Gdy znów młody Zbaraski pragnie (nie bardzo) ożenić się z panną Helle, słodką dziewczyną, którą podkompromitował flirtem — wódz duchowy mówi:

## - Nie tędy droga!

I znowu go wszyscy rozumieją, a najlepiej sam Zbaraski. Natrętnych, którzy chcieliby od zagadkowej wyroczni dowiedzieć się coś więcej — wódz po prostu zmiażdży swoim ogromem:

— Zawcześnie jeszcze, młodzieńcze, na moją odpowiedź!...

Umie wódz podtrzymać o sobie opinię człowieka o «ogromnych stosunkach», «doskonale poinformowanego». Oto np. wszyscy wiedzą, że w tym a tym urzędzie nastąpić mają wkrótce jakieś zmiany (prawdopodobnie mówił o tem sam «wysoki urzędnik» w klubie sportowym przy kartach), ale wódz tę samą «nowinę» powtórzy zniżonym głosem jednemu ze swych adjutantów, adjutant zadzwoni w talerz i wygłosi ją wobec przedstawicieli rodów, spożywających zupę, i nowina odrazu nabiera doniosłości enuncyacyi dyplomatycznej, a wódz może potem długo, długo mílczeć.

Przemówi znowu, gdy cały War z przyległo-

ściami przygotowuje się na przyjęcie jeszcze wyższego urzędnika z Petersburga.

Naturalnie, że przy tej okazyi ciągną Koryatowicze, Glińscy, Zbarascy do Waru na polowańka i partyę wista.

- -- Do starych gniazd -- pokiwa głową wódz duchowy.
- Zlatują się orły dokończy jaki taki szlachcie, biegły w rozwiązywaniu szarad.
- Prawie rzeknie wódz duchowy z zagadkowym uśmiechem.
  - O prawie!...

#### III.

Ale dlaczegoż nas te «prawie orły», te «prawie» mumje tak interesują? Dlaczego się jednak opowieści o Warze i Zbaraskich słucha z bolesnem zamieraniem serca? Dlaczego nie znużą nas i nie znudzą te od Okopów św. Trójcy powtarzane szturmy literackie do magnackich siedzib, do «pierwszych rodów?»

Naturalnie, że skoro mowa o literaturze, to pierwszym tu warunkiem jest wartość artystyczna utworu. Ot, powieść p. Weyssenhoffa w całej tej części panoramy Waru i jego sfery jest po prostu świetna. To najdyskretniejsza taille douce współczesnej polskiej satyry — to jakby

niesłychanie delikatnie wytrawiony sztych wytwornie a bezlitośnie karykaturujący tę sferę. Nic tam krzykliwego, ani jednej figury «hrabiowskiej» z parawanu, którejby autorowi mogła pozazdrościć Rodziewiczówna. Sylweta za sylwetą mija jak owe nieporównane chińskie cienie Riviere'a, Willette'a w *Chat-noir* — wyraźne, w niezapomnianym charakterystycznym ruchu.

W tłumie doskonałych kreacyi — kilka typów niezmiernie zaobserwowanych. — Taki pan i synek Zawiejscy, karyerowicze szlacheccy, to nowość, ostatnia nowość po Podfilipskim; taki wódz duchowy – to figura, której równym jest tylko «książę pan» Prusa — ten co wzdycha dla dobra «tego nieszczęśliwego kraju». Słowem — rzadki, cenny, wytworny sztych przybył znowu do galeryi naszych.

Ale sztych by się obejrzało, nacieszyło się nim i w końcu — odłożyło na bok. Tymczasem tu serce drży dziwnie, na coś się czeka w toku powieści, za kimś się tęskni w tłumie tych «prawie orłów». Sprawa Dołęgi przybiera w oczach czytelnika ten ostry, niepokojący charakter, który występuje nie w sztuce już, lecz w życiu — to także «prawie» sprawa ogółu.

Otóż słówko o tem «prawie». Serce drży i zamiera boleśnie przy czytaniu o Zbaraskich bośmy w nich nie przestali wierzyć. Interesują

nas te «prawie orły», bobyśmy radzi w nich naprawdę orłów witali: Szturmy do Okopów św. Trójcy w literaturze i w życiu będą szły bez przerwy dopóty, dopóki naprzeciwko siebie stać będą dwa obozy społeczne — dwie siły.

Nie tu miejsce na miarę i określenie wszechstronne każdej z dwóch sił. Lecz staniemy na stanowisku autora. Oto Zbarascy - siła w jego przedstawieniu niemal bierna, po części, że żołnierz lichy, po części, że duchowy wódz jest manekinem. Oto znów siła druga - siła młodszych warstw społecznych, które – przypuśćmy to na chwile — reprezentuje Dolega. Pierwsza siła ma olbrzymie środki materyalne, ma potegę rodowych i towarzyskich związków, urok lub groze tradycyi. Jeżeli w Galicyi samej sto sześćdziesiąt kilka dóbr rodowych obejmuje połowę całego obszaru własności wielkiej; jeżeli w Poznańskiem dobra rycerskie kryją pół kraju; jeżeli w Królestwie i poza niem magnackich fortun mamy na półkopki - to prawdziwie to siła te nasze «pierwsze rody» — nawet w rachunku kramarskim. Myśl zaś wyzwolenia tej siły i pchnięcia do pracy dla ogółu świtać musi w każdej myślącej głowie – świtać, aż do znaków różanych nadziei, aż do czerwonej luny stosownie do temperamentu i przekonań.

Druga siła, naprzeciwko czy obok tej pracująca, ma przedewszystkiem ogromne, pół bytu zajmujące, zadanie dźwignięcia samej siebie. Tu nawet praca na siebie jest dorobkiem społecznym. Bo ta druga siła, to miliony ogółu, czyli liczebnie biorąc, naród cały. Otóż naród cały na siebie produkcyjnie pracujący, to jest połowa codziennego zadania.

Przypuśćmy jednak, że to pół zadania naród spelnil: byt ma każdy zapewniony. Jednakże odrazu widzimy, że jeśli to tylko spełnił, to jeszcze nic nie spełnił, bo pozostała część zadania, t. j. nie utrzymanie bytu, lecz tryumf, rozkwit bytu, pełne, człowiecze szczęście narodowe, to dopiero całość zadania. I wtedy naród, choćby cudem własnej pracy jest nasycony, musi obejrzeć się na tych posiedzicieli dóbr rycerskich i musi postawić dylemat: albo niech oni, posiedziciele ci, pracują razem z narodem dla zdobycia tego, co byt codzienny przekształca w tryumf bytu, w byt narodu, -- albo niech posiedziciele oddadzą narodowi to, co mają, aby ogół mógł tej potegi sam użyć na okup owego tryumfu.

Innej drogi niema, gdyż wiecznie będą w społecznościach arystokracye liczebnie małe, a rozporządzające olbrzymią siłą i zawsze będzie dokoła nich olbrzymi legion milionów, zazdrośnie baczący, aby ta siła służyła temu, co uważać będzie on, ogół, za tryumf bytu.

Oto dylemat w najczystszej dyalektycznie

postaci: rzecz prosta, że choć już i tak wiecznie i nieprzejednanie ostry, zaostrzać się jednak musi ten stosunek tembardziej, im więcej do tryumfu bytu braknąć będzie ogółowi lub im mniej tryumfowi temu służyć będzie arystokracya ogółu.

Gdy brak zbyt bolesny, ogół cały niweluje na nowo swe poziomy wojną, morem albo rewolucyą. Gdy arystokracya nie spełnia swej funkcyi, ogół stwarza sobie nową, dawnej przeciwną: rodową w przeciwstawieniu do jaskiniowej arystokracyi pięści i przypadku, ekonomiczną w przeciwstawieniu do rodowej, intelektualną w przeciwstawieniu do ekonomicznej. Kiedyś pewnie stworzy arystokracyę uczucia w przeciwstawieniu do arystokracyi rozumu, ale o tem już zbyt pięknie pisał Słowacki.

W jakimże stadyum i stosunku spotykają się te dwie siły, które reprezentują Zbarascy i Dołęgowie? Znowu pójdźmy za autorem: Zbarascy reprezentują arystokracyę rodową, nie czyniącą już zadość swym funkcyom, gdyż jałową w ludziach i bezczynna w życiu.

Otóż każda arystokracya jest nią tylko przez czyn: czynem dziejowym arystokracyi rodowej była rada i obrona — ona była przez wieki sprawnością kraju w zewnętrznem i wewnętrznem życiu — ona sprawiała w nim urzędy i przełożeństwa.

Tu więc — w «Sprawie Dolęgi» mamy wypadek, gdzie arystokracya przestaje być tem, czem była — zaczem ogół ją pragnie zastąpić inną. A zanotować wypada, że jest to ogół bynajmniej nie z tych najbardziej kwitnących — owszem bardzo i głęboko łaknący. Więc tem niecierpliwiej dążyć będzie do zastąpienia nieużytecznej siły inną.

Ale tu właśnie zjawia się rycerz Dołęga i woła: «Nie zastąpić inną, lecz przerobić dawną!» Co mówiąc, rzuca się w obóz «pierwszych rodów» i zaczyna je cucić.

Wolno wątpić o zasadniczej wartości takiej pracy. Bo kogo tu właściwie przerobić? Czy ludzi tych, nad grobem stojących, znałogowanych — toż mrzonka zbyt dziecinna! Czy młodzież ich — złotą młodzież — czczą i cyniczną (tak chce autor) też bezużyteczne, bo ci młodzi nie są posiedzicielami siły, o którą chodzi, ale są za to spadkobiercami wygasłej energii swych rodzin — to właśnie młodzi są najbardziej może umarli.

Więc tylko trzeba zastąpić, wyprzeć, usunąć ze stanowisk tych, co ich zajmować nie są godni, ni zdolni — tak czyni cały świat.

Ale jednak wolno znowu pójść za autorem — szanujmy jego *liberum veto* artystyczne, to znaczy indywidualne. Wolno wierzyć z Dolęgą, że wśród tych młodych przecie są ludzie z sercem

i wolą — ci ocalą, co się da z dawnej siły rodów i pójdą służyć tryumfowi ogółu — stworzą nową, podwójnie jakby piękną arystokracyę ducha.

W ten sposób — po całym różańcu wyjaśnień i zastrzeżeń — wracamy do «sprawy Dołęgi». Na to, żeby ją poznać, trzeba było w istocie wpierw grunt oczyścić z powikłań, nieodłącznych od tej sprawy, jeśli się na nią patrzy ze stanowiska ogólnego.

Teraz zaś możemy spokojnie roztrząsnąć ten wypadek poszczególny, który p. Weyssenhoff — są na to dowody — pragnął by uznać niejako za klucz pozycyi, za wypadek typowy i podług niego uczynić sąd, wytknąć drogi.

Teraz stańmy tylko na gruncie wypadków i psychologii powieści — ażeby potem znowu powrócić do uogólnionych konkluzyi autora. To nie jest łamigłówka — to tylko szacunek zarówno dla artystycznej jak i ideowej strony utworu p. Weyssenhoffa. Chcąc poznać całość — obie trzeba uwzględnić.

### IV.

Któż jest ten rycerz Dołęga, który powiedzie nas do szturmu na stary War, gniazdo «pierwszych rodów?»

Mówi o tem panna Temira Ostykówna, ciotka Zbaraskich, żyjąca kronika wielu pokoleń:

- Zapewne wnuk pana Michała Dołęgi z Krosnowa?
  - Tak jest, proszę pani.
- Wszyscy Dołęgowie mieli jasne włosy.
   Znałam niegdyś dobrze dziada pańskiego i jego stryjecznego brata Ksawerego...

Czy szanowny czytelnik rozumie tę rekomendacyę? To znaczy innemi słowy, że przedewszystkiem rycerz Dołęga pochodzi z tych a prawdziwych Dołęgów, tych, co się «pieczętują», co to są «równi wojewodzie» i tam dalej. Potem, znaczy to jeszcze, że to i nie byle jaki szlachcic, skoro panna Ostykówna pamięta rodową cechę ich familii, a nawet aż paru Dołęgów znalazło się na drodze tej kobiety także z «pierwszych rodów».

No, więc jesteśmy spokojni: wiemy «kto go rodzi», pewni jesteśmy, że «nie wypadł sroce z pod ogona». Nieprawdaż, my to wszyscy lubimy? — my, którzy stworzyliśmy nawet specyalną odmianę socyalistów, dowcipnie przez kogoś nazwaną socyal-Lubicz-demokracyą... bo w głębi sumienia tai się w całej Polsce takie przekonanie o nie — szlachcie (z wykluczeniem włościan), jak owa bartkowa opinia o Niemcu, że «choć to nie grzech, ale zawsze paskudnie».

Więc uspokojeni na tym punkcie — idźmy dalej.

Rycerz Dołęga jest prócz tego — inżynierem, i przy tem znowu socyal-Lubicz-inżynierem. To znaczy, że swą wiedzę fachową chce poświęcić służbie dla ogółu, a znów służbę tę rozumie z szlachetną a szlachecką fantazyą. Tu znowu rozrzewni się inna grupa, — również dość liczna — czytelników: inżynier, technik — więc nie jakiś tam poeta, utopista i samozwaniec, ale pomazany, chcę mówić patentowany, producent dobra społecznego (wiadomo, że inżynierowie mają ten przywilej od poczciwych czasów powieści Bałuckiego i Orzeszkowej). Więc wiwat pozytywny stan!

Tak zarekomendowały nam rycerza Dołęgę dwa «sympatyczne» rysy: dyskretne poręczenie szlacheckiego klejnotu i patent, wizowany przez trybunał organiczno-pozytywnej pracy...

Z tem już można w Polsce róść na bohatera. Na wstępie jednak dodam małą rekomendacyę od siebie. Rycerz Dolęga od początku staje nam przed oczyma jako szlachetny i rozsądny chłopak. Jest prawdomówny, ma uczciwą ambicyę, młody jest i pociągający — zrazu wierzymy mu na słowo. Hrabia Andrzej mówi do niego:

 Tobie się nikt nie podoba. Jakbyś przesiał przez sito swoje, pozostałoby na wierzchu może kilka osób i to nieboszczyków: Mickiewicz, Batory i święta Kunegunda.

Więc to nawet trochę pedant i Kato — ma sąd surowy. Gdy znów dokoła niego zaczynają grać ambicyjki, on, dla dobra sprawy, nie waha się nawet sam ustąpić na dalszy plan — kocha więc istotnie rzeczy głębsze i świętsze.

Ten chłopak, raz jeszcze to bierzemy na wiarę, może wyróść na dzielnego człowieka.

Lecz tu właśnie, nim jeszcze urósł, zaczyna się jego sprawa. — Sprawa Dołęgi.

Młody człowiek obmyślił jakiś kapitalny system dróg, które przeciąwszy, a raczej połączywszy różne kąty kraju, podniosą dobrobyt, kulturę powszechną. Ogniskiem tego systemu są właśnie rozległe dobra Waru. Świetna sprawa — rozumuje rycerz Dołęga — razem i majątkowo Zbarascy i pierwsze rody zyskają i wyświadczą przysługę krajowi. Et hoc facienda et illud non omittenda. Pożyteczne i szlachetne, dobro jednostek i dobro ogółu biorą się za ręce w uroczysty tan dobrej woli.

Tak. A co najważniejsza to, że to takie «pozytywne», takie zdawałoby się «zdrowo-rozsądne».

I Dołęga zjednywa, jak mówi, księcia Janusza, księcia Andrzeja, hrabiego Szafrańca, wodza Zbąskiego i innych pomniejszych arystokra-

tów, ba, nawet jednego przemysłowca, milionera Hellego.

Wreszcie, jak to u nas, głównie przy pomocy dyplomacyi niewieściej hrabianki Halszki, która kocha Dołęgę, a więc i jego «koncesyę» — wyruszają przedstawiciele rodów, niczem nowi argonauci, po to złote runo do Petersburga.

To, co następuje potem, jest piorunująco przeciwne zamiarom rycerza Dołęgi. Ci panowie jadą, owszem do stolicy — więcej nawet — stolica przyjeżdża do nich. Ale w tem wszystkiem koncesya gdzieś przepada, a o drogach Dołęgi nikt prawie nie myśli.

Cóż się stało? – Stało się nasamprzód rumel w rumel to samo, co się trafiać zwykło najzwyklejszemu dziedzicowi z Wólki, nietylko «arystokracyi». Wyrusza taki szlachcie na jarmark koński w okolicy, a ma załatwić Bóg nie wie jakie interesa. Na jarmarku jednak trafia na starych znajomych, na karcięta, na paru wyjadaczy — no, i jakoś wraca w parę dni, niczego nie załatwiwszy. Potem zresztą w przystępie skruchy kaja się i winuje przed żoną:

 Moja duszko, nawet ci włóczki nie kupiłem, tak mię szelmy spłukały...

Rycerz Dołęga powinien był to znać: przecież sam jest «z tych Dołęgów». Powinien był chodzić, pilnować, pojechać za sławną deputacyą. Powinien był ze swego niby dalszego planu

kierować, czuwać — przecież wiedział, że jest duszą wszystkiego, a na parę dni przed tem grosza nie dawał za energię i dobrą wolę tych «arystokratów». I tu jest pierwszy błąd, nie największy jednak, rycerza Dołęgi.

To zwyczajne nasze ślamazarne «poświęcenie», jakaś śmieszna łatwowierność, że się dobre rzeczy «same zrobią» — to fałszywa duma szlachcica, który myśli, że «na dalszym planie» być, to znaczy być bezczynnym.

Ale to dopiero początek.

Ostatecznie, gdyby owe szosy były naprawdę takim złotym interesem dla Zbaraskich, toby prawdopodobnie «pierwsze rody» koncesyę dostać potrafiły.

Tu drugi błąd Dołęgi występuje w całej społecznej okazałości.

Panuje u nas bowiem jakieś przedpotopowe mniemanie, że ta «arystokracya» nie umie chodzić koło swoich interesów. Nie wiem skąd to się wzięło: myślę, że puścili tę plotkę w kurs... inżynierowie z powieści, którym nie udało się wśród «arystokratów» znaleźć funduszów na swoje przedsiębiorstwa.

Ależ każdy, znający stosunki, wyliczy z łatwością setki «rodów», które mają znaczną część fortun w przedsiębiorstwach przemysłowych i handlowych! A znajdzie się nie mało takich, którzy wcale nieżle spekulują; skupują place,

grają na giełdzie itp. Któż z tych panów, na mily Bóg, nie lubi grosza?

Zapewne, że część znaczna fortun, że to klasa przeważnie rolnicza, siedzi w ziemi, że w wielu razach ta ziemia nie jest dość racyonalnie wyzyskaną. Ale to znowu jest raczej objaw całego ziemiaństwa i z natury rzeczy, i z wielu innych warunków mniej, niżby należało, ruchliwego.

Rycerz Dołęga poprostu jest naiwny, sądząc, że nauczy chodzić koło własnych interesów takich starych lisów, jak Zbaraski Janusz, stary Zawiejski, lub nawet białooki wódz Zbąski. Koniec końcem ci ludzie mają swoich płatnych doradców i można im troskę o podniesieniu rentowności fortun pozostawić pour la bonne bouche.

Co innego znów życie nad stan, Monaco, wody itd. — ale, panie rycerzu «z tych Dolęgów» — a co to znaczą te obrazy Welaskezów czy Tenniersów w pańskiem mieszkaniu, te «nałogi» sybarytyzmu i komfortu, które pan sam tak misternie stara się usprawiedliwić? To przecież znajomy rys: «choć zastaw się, a postaw się» — znajomy aż do sfery chodaczkowej szlachty oszmiańskiej!

Dochodzimy jednak do najdonioślejszej strony sprawy Dołęgi. Jest nią ta dyplomacya magnacka, która ze skromnych szos uczyniła wielką, pustą łamigłówkę z nadziejami. Szczególnie wstrętną postać tej dyplomacyi wybrał p. Weys-

senhoff, więc z tem większą ostrożnością mówmy o tem.

Rycerz Dołęga i autor chcą nas przekonać, że ta sławna deputacya, pod wodzą hrabiego Zbąskiego spłodziła gorzej niż głupstwo. Nawet stary Marsowicz poznał się na tem i niema co tyle o tem gadać. Ale, że też rycerz Dołęga nie przewidział, że te stare matadory inaczej działać nie umieją, jak z pompą i wystawą. Że ich, naprawdę zresztą, jeśli w sprawie szos coś interesowało, to nasamprzód okazya wysunięcia się «na czoło» społeczeństwa, potem zaś — złudne widmo wielkiej «akcyi» dyplomatycznej?

Jedną tę właśnie funkcyę od wieków piastowały «pierwsze rody» — funkcyę reprezentantów i dyplomatów – i młody człowiek dziwi się, że one właśnie tę stronę jego sprawy pochwyciły?

To winien był rycerz dobrej woli przewidzieć i winien był od początku myśleć nie o zyskach z dróg, ani o cofaniu się na «dalszy plan», lecz tylko o niej, o tej ogólnej stronie sprawy. Gdyby znał historyę kraju i psychologię wielkich rodów, toby się przedewszystkiem na ostre starł z ich przedstawicielami, co do tej właśnie wielkiej dyplomacyi. Odpadłoby wówczas od sprawy Dołęgi dziewięć dziesiątych, lecz ci, coby zostali — przeprowadziliby ją, a może, możeby

nawet rycerza Dołęgę przekonali, że są większe, pilniejsze, świętsze potrzeby.

Tak bowiem jest, że w tym wypadku, choć gorzej niż pustą była dyplomacya wielkich rodów — jednak, że myśleli o niej, prawdziwie, mieli racye, bo szosy — to jednak szczegół.

I tu największa trzecia wina rycerza Dołęgi, lecz o tem pomówimy przy końcu. Tymczasem, dla wyświetlenia właściwego charakteru młodego człowieka, poznajmy dwie inne sprawy—rzuci to światło na tę najgłówniejszą.

## V.

Przedziwnie ten młody człowiek zgasił dokoła siebie i w sobie szczęście czworga pięknych istot — przedziwnie go zawiodła szlachetność serca zbyt wsparta na szlacheckich instynktach...

Młody książę Zbaraski, trochę lampart, trochę cynik, ale znowu «szlachetna natura» — chciejmy temu wierzyć — zaczął się prawie naprawdę kochać w pannie Maryni Helle, córce milionera-przemysłowca.

Panna Marynia, prawnuczka Dekerta, śliczne, jasne i łagodne dziewczę, kocha księcia Andrzeja.

Nieprawdaż, jaka to ładna sielanka, gdzie miliony i mitry «podają sobie ręce» przeważnie

dla interesu, poczem zazwyczaj obie strony przy pierwszej sposobności z interesu się wycofują. Ale i temu uwierzmy.

Nim książę Andrzej zdecydował się, czy może poślubić pannę Marynię (mezalians) — jakiś list anonimowy psuje wszystko. Ojciec Helle po prostu żąda oświadczyn.

Tu książę ma do wyboru: albo naprawdę pokochać pannę Marynię i ożenić się z nią — albo przerwać sielankę i wycofać się z zachowaniem pozorów.

W tej chwili, decydującej niemal o szczęściu Maryni i samego księcia Andrzeja, — pośrednictwa między nim a starym Helle podejmuje się Dołęga.

Sprawa wygrana! — wołają «szlachetne natury» — bo Dołęga, ten rycerz, ten «z prawdziwych», a razem ten inżynier, ten apostoł, ten zwalczający przesądy — potrafi przemówić, porwać księcia Andrzeja. Zresztą to tak łatwo, bo Dołęga jest jego przyjacielem, więc może mówić szczerze, książę zaś prawie kocha Marynię, więc łatwo da się przekonać (sam myślał o tem małżeństwie).

Powie Dolega:

— Człowieku, bierz że to szczęście, chwytaj w lot, bo w tym rozflirtowanym świecie nie spotkasz drugiej Maryni. Zapóźno zresztą ci rozumować, cofać się teraz, gdyś się dziewczynie oświadczył, to tak bolesne, — a symulować do tego oświadczyny oficyalne, po prawdziwych, tylko dla «ratowania pozorów», by być napewno odrzuconym — to takie podle.

Ale Dołęga tak nie mówi. On jest także «bien«, a jakże — on jest «reservé» — on jest taki dyskretny, taki delikatny, jak «sami Zbarascy», więc milczy. Milczy nawet wtedy, kiedy książę Andrzej wśród bezsennej nocy podchodzi aż pod drzwi jego sypialni, męcząc się w sumieniu własnem. Dołęga słyszy kroki, wyziera, widzi znikającą postać przyjaciela, domyśla się jego męki — i nie biegnie za nim, nie porywa go w ramiona, nie zapobiega podłości i nieszczęściu.

Jakoż nazajutrz książę przysyła mu obłudny list z pseudo oświadczynami i Dolęga wiezie go ojcu Maryni.

Oto, co znaczy po szlachecku być «bien», nie robić scen w takim okazałym «pałacu», a potem po ekonomsku wieżć taki palący list — no, bo to list — «z pałacu» także!

Tak gasi Dołęga jedno możliwe ognisko szczęścia i życia — on, który niby chce życie i szczęście stwarzać.

Zajrzyjmy jeszcze głębiej w tę duszę, kwitnącą dobrą wolą.

Dołęga sam pokochał księżnę Halszkę. A to znów dziewczyna porywcza i namiętna, dziewictwem, jak jasną zorzą bijąca, taka polska, wsiowa Dyana w pierwszym rozkwicie porywów, tęsknot i temperamentu. A szlachetne to w każdym calu: Dołęgę pokochała na wpół jeszcze dziecinnie, pokochała jego «koncesyę», bo wierzy, że to «musi być dobre». Swawolna młodością, naiwna, znająca jednak pustkę otoczenia — garnie się do «mistrza Jana», sama mu zarumienione czoło podaje.

Dolęga mówi, że ją kocha — któżby takiej nie kochał?

Idą w łąki, w jasny zachód stoneczny — idą oboje szczęściem, możnością szczęścia nieprzytomni, tak idą, jak iść umie wezbrana młodość w dni pierwszych zwierzeń, pewnych wielkich postanowień życia...

Halszka staje nagle przed Dołęgą — mają się rozstać znowu — i wybucha, czyste, śmiałe czystością serce:

- Do widzenia, mój...
- «A Dołęga spojrzał jak jastrząb w rozmiłowane oczy dziewczyny i przygarnąwszy ją do siebie, całował gorąco te oczy».

Potem — potem się rozstają. Dolędze podobno «nie wypada» o nią się teraz oświadczyć. Tu znów on nie przypuszcza właściwie, żeby był mezaljansem, «wszyscy Dolęgowie» itd. — ale powstrzymuje go duma. Nie ma jeszcze dość pieniędzy i pojechał je robić.

Potem mijają miesiące, podczas których Dołęga gromadzi te jakieś kilkadziesiąt tysięcy rubli (nawet mu to łatwo przychodzi). Przez ten czas Halszka, dziecko prawie, samiuteńka została wśród sztywnych i książęcych swych opiekunów. Ale Dołędze znowu «nie wypada» pisywać do niej — to także nie jest «bien». Naturalnie nawet mu przez myśl nie przyjdzie zwierzyć się bratu Halszki, przyjacielowi swemu to gminne.

Dochodzą go wieści, że Halszka data odprawę «świetnej partyi» obcokrajowemu hrabiemu Reckheimowi. Dolęga w glowę zachodzi, jakby za to «okazać» uwielbienie dla Halszki, ach! nic nie znajdzie, coby było godnem Zbaraskiej, zwłaszcza godnem jego, znającego się na tem, co «correcte».

Wreszcie, sama sobie pozostawiona dziewczyna, bez wieści o tym prawie bajecznym rycerzu, pod naciskiem krewnych, rodziców, przyjmuje hrabiego Szafrańca. Przyjmuje go i pisze smutny, dziecinny i rozrzewniający list do Dołęgi (Zbaraska — księżna — może sobie na to pozwolić, ale Dołęga — szlachcic — nie). List ten przychodzi w chwili, kiedy Dołęga już zgromadził wszystkie czy prawie wszystkie niezbędne tysiące i ma ustaloną pozycyę.

W odpowiedzi -- rycerz dobrej woli -- dostaje tyfusu.

Pomińmy to, jako rzecz losową, choć zawsze brzydką w takiej chwili, i idźmy dalej.

Oto w całym blasku męczeńskiej aureoli przeprowadza p. Weyssenhoff pieczołowitą rekonwalescencyę bohatera. Wszystko jak trzeba: półmroki w mieszkaniu, maligny, rubaszny doktor, poświęcająca się stróżka itd., itd. Potem, naturalnie, wizyty przyjaciół («sam» Zbaraski, książę Andrzej, Helle) i wreszcie — nieodmienne kwiaty od «niewiadomej kobiety» no, i wzmocnione oddychanie świeżego powietrza w oknie.

W tej to chwili przychodzi do mieszkania Dołęgi Halszka — tak jest, przychodzi we własnej osobie.

Przychodzi słodkie, dzielne, rozpłakane dziecko, które w tym czasie nagle dojrzało i poznało treść życia — przychodzi ratować ukochanego, bronić się przed pustką własnego życia.

- Będę twoją żoną mówią te usta dziewicze, te same, które tam na łąkach w pośród kwiatów same, jak kwiat, roztuliły się do miłości. Teraz pełne są bólu i przedsmaku dojrzałości. Ale Dołęga milczy i wreszcie wygłasza:
- Słowa, które obowiązują na zawsze, wymawiają się powoli...

Co to jest? Kto wygłosił ten pusty frazes? A jednak nie bladooki Zbąski, ale rycerz Dołęga mówi:

- Nie mogę przyjąć tej ofiary.

- Jakiej ofiary? Halszka przez Ikanie broni się rozpaczliwie.
  - To nie ofiara!

Ale Dołęga jakby już wziął święcenie od duchowego wodza na nową godność «świeckiego kapłana» prawi dalej o obowiązku, mówi rzeczy ckliwe i fałszywe: «Pójść razem przez życie nie możemy» — «dać szczęścia nie możesz skromnemu pracownikowi» itd. itd.

— Więc chyba pan radzi, żebym wyszła za Szafrańca?

Rycerz Dołęga Szafrańca nie lubi i zresztą «męska duma» każe mu się tu wzdrygnąć.

Ale jednak śmie rozgarniać włosy nad jasnem czołem Halszki, śmie ją trzymać — nie w ramionach, jak tam na łące — ale na klapie tużurka, jak brudną kamelię, śmie w tym upadku moralnym poczuwać się niemal do moralnego ojcowstwa!

Tak gasi rycerz dobrej woli drugie ognisko życia i szczęścia.

To jest ohydne, to jest jakiś okropny fałsz, jakieś skomplikowane, bezwiedne samo-oszustwo duszy.

To być nie może, żeby szlachetność płodziła dokoła siebie taką pustkę, żeby uczucia głębokie płodziły takie dziwolągi!

Pocieszmy się: to nie szlachetność — to tylko szlacheckość instynktów tak czyni, to nie są

głębokie uczucia — to tylko swojski rozlechtany a płytki sentymentalizm.

I tu wreszcie zbiegają się wszystkie nici sprawy Dołęgi.

#### VI.

Istnieje pewna metoda badań w psychologii, polegająca na wyprowadzaniu praw tej nauki z obserwacyi psychicznych zboczeń. W chorobach woli, osobowości, pamięci bystry obserwator z objawów rozprzęgania się organizacyi psychicznej — wyprowadza wnioski o tem, co jest funkcyonowaniem normalnem — z psucia się mechanizmu poznaje sam mechanizm.

Zdawałoby się, że p. Weyssenhoff pragnął zmysł krytyczny czytelnika wyćwiczyć w tej właśnie metodzie obserwacyi. Od chwili bowiem, gdy rycerz Dołęga zapada na ów losowy tyfus i poczyna nam się odsłaniać najpierw w malignie, potem w rekonwalescencyi — tracimy jedno po drugiem złudzenia, któreśmy mieli względem jego wartości i przekreślamy kredyt zbyt szeroki, któryśmy na początku sceny otworzyli jego «dobrej woli».

Uderza nas przedewszystkiem fakt, że Dołęga wpada w jakiś ton patetyczny, falszywie namaszczony, gdy mówi o swojem niepowodzeniu. «Cierpiał tak podniosłą boleścią, że wynikiem jej była nie gorycz, nie oburzenie, nie pogarda, lecz tylko wielka litość dla osób, biorąca swe źródło w ogromnej miłości dla kraju». «Czując w sobie ten skarb, tę siłę najdzielniejszą, z której urodziło się wszystko, co błogosławią ludy, nie potępiał ani klas, ani stronnictw, ani indywiduów... owszem... miał nawet dla nich tę dobroczynną rosę serc wielkich — litość».

«Wziął do serca tak ogromną część publicznego losu i troski o publiczne dobro...» «I pomyślał, że kochać nie znaczy: używać, ale poświęcić siebie i cierpieć dla umiłowania swego».

Oto są zaiste «ogromne», ale puste frazesy, jak na młodzika, który pokpił trzy dobre sprawy — sprawę swoją i Halszki, Andrzeja i Maryni, no i sławną sprawę szos. Prawdziwie, nawet tyfus nie daje prawa ludziom zwykłym a ułomnym poczuwać się do kapłaństwa, które szanujemy tylko w największych w pośród nas — w wieszczach i wodzach. Gdyby tyfus wyświęcał na kapłanów, to chybaby już pierwsze ząbkowanie — pasowało nas na rycerzy. Jakoż zdaje się, że dobry Dołęga tak rzeczy brał od początku.

I mimowoli od chwili tego dobroczynnego tyfusu cofamy się w tył i czynimy na nowo bilans sprawy Dołęgi. Na szczęście, jest to czynność bardzo zdrowa, gdyż to, co odkryjemy po ścisłym obrachunku w charakterze Dołęgi — stało się prawie naszą narodową wadą.

Widzieliśmy, jakie fatalne błędy popełnił Dołęga w sprawie szos: jak usuwając się na «dalszy plan», niby poświęcając własną ambicyę—dla dobra sprawy — w gruncie rzeczy wpadał w najszkodliwszą ambicyę — tę znaną u nas dziecinną ambicyę bezczynnego, ślamazarnego, bezmyślnego przypatrywania się ukochanej sprawie. Taką ambicyę mają właśnie dzieci, kiedy mówią: «na złość mamie niech mnie głowa boli» — a Dołęga był już taki duży chłopiec!

Powtóre widzieliśmy, że ulegał naiwnemu złudzeniu, sądząc, że on dopiero starych lisów nauczy, co trzeba robić dla podniesienia rentowności ich dóbr. To też orżnęli go Zawiejscy i Szafrańce jak pierwszego lepszego żółtodzióbka.

Po trzecie — zdradził nieznajomość historyi, zapominając, że jego delegatów umitrowanych mu si przedewszystkiem z natury wszystkich ich tradycyi nęcić rola reprezentantów i dyplomatów.

Po czwarte — był lichym psychologiem, gdy się schwycił za głowę na wieść, że puste, czcze i wygasłe ich dusze obróciły się tędy, kędy wiatr powiał...

Tyle co do sprawy szos.

W sprawie Maryni i księcia Andrzeja oka-

zał, że nie umie być ani dzielnym rycerzem czcidziewiczej, ani przyjacielem mądrym a uczciwym lekkomyślnego, lecz w gruncie dobrego chłopca. Wiemy, co mu przeszkodziło: troska o to, żeby nie wyjść z granic «przyzwoitości».

Dlatego to on tak «urządzał prawdę», kłamał milczeniem i «przygryzaniem warg», gdzie trzeba było wołać. A wreszcie podjął się powieźć list, któregoby na pewno nie przyjął od przeciętnego śmiertelnika — list obłudny, w intencyi nikczemny, ale za to list «z pałacu!»

W sprawie Halszki był wprost śmiesznym: nie «wypadało» mu czuwać nad dziewczyną; «nie wypadało» mu nawet zwierzyć się jej bratu, przyjacielowi swemu, «nie wypadało» prawdy powiedzieć starym. Znowu męczyło go nędzne widmo konwesansu, pozorów «correcte» i «bien»—w takiej sprawie!

Więc kłamał, kiedy mówił do Halszki: «Porzucimy nasze światki i pójdziemy razem w świat» — kłamał, bo przez cały czas to on właśnie pozostał nie w «światku» nawet, lecz po prostu w kurniku śmiesznych przesądów pseudo-arystokratycznych — a Halszka to właśnie rozpaczliwymi rzutami z nich się starała wyłamać. On jej nie dopomógł, tylko owszem pchnął w małżeństwo bez miłości, w świat bezduszny, w perspektywę flirtów, zabaw i fałszu. A na drogę dał jej pierwszy pocalunek nie-

prawy, zadatek przyszłych upadków. Ale było wszystko «bien» i «correcte».

A po tem wszystkiem poczuwa w sobie «ogromne» bóle litości, – przyznaje się do «wielkiego» serca i wygłasza namaszczone słowa! A jeszcze potem streszcza się w płaczliwym aforyzmie, że «kochać, to znaczy cierpieć i poświęcać się» – jak gdyby każde ludzkie uczciwe serce nie wołało wielkim głosem, że kochać – to dążyć do szczęścia i zwyciężać!

A mnie się zdaje, że rycerz Dołęga po najdłuższej rekonwalescencyi stanie się znowu takim sobie «przeciętnie zdrowym» epuzerem, że rozejrzawszy się dobrze, zakrząta się koło ożenku z milionową Marynią Hellówną (nie bez epizodu z panią Halszką Szafrańcową), że następnie, wyzłociwszy dobrze «klejnot» Dołęgów, znajdzie się na właściwem stanowisku wśród «pierwszych rodów», że wreszcie po śmierci «wodza duchowego», białookiego puszczyka Zbąskiego — to on właśnie ex-rycerz Dołęga będzie wygłaszał niezrozumiałe mądrością łamigłówki programowe...

Jeszcze jeden orzeł «prawie» powraca do starego gniazda — do złocistej klatki status quo...

A w każdym razie wybiorą Dołęgę w najbliższej przyszłości — na radcę Towarzystwa kredytowego ziemskiego.

Bo czyż wreszcie nie staje się dla nas prawdą oczywistą, że ten Dołęga jest przepysznym, rzec mogę, jak rumiane jabłko dojrzałym, symbolem naszych wad szlacheckich — prawie narodowych?

Te wszystkie przeprawy z falszywą ambicyą, te lekkomyślne rachuby, te porywania się «prawie» orle («nawet ci, duszko, włóczki nie kupiłem»), te śmieszne parafiańskie obawy o «bien» i «correcte», to słabe wobec «magnatów» miejsce koło «klejnotu», te patetyczne mówki do siebie samego zamiast surowej krytyki, ten w końcu płaczliwy ton wracającego do zdrowia, z przeproszeniem, żbika — czyż to razem nie jest cała znajoma, bolesna lub komiczna, gama naszych przywar?

 Twardy szlachcie! – mówi o Dołędze raz Zbąski.

I to jest jedyne mądre słowo, które mu się w tej książce udało powiedzieć.

O, bo szlachcic — tylko twardy tak, po naszemu — na miękko...

Dobry Jaś Dołęga, caca dobre chęci — ale jakaż tam w duszy sejmikowa anarchia myśli i instynktów! Jak w gruncie rzeczy na drobno i po zaściankowemu kłócą się one z sobą! A nad wszystkiem tem, w braku prawdziwie jednej wielkiej woli, jednego wielkiego ukochania, jednej wielkiej idei — w korowodzie rozsejmiko-

wanych wólek, miłostek i pomysłów — jedna naprawdę jest wielka, na rozpacz naszą, cecha narodowa — sentymentalizm.

To jest klucz do zrozumienia naszych Dołęgów i nie-Dołęgów.

To sentymentalizm podaje tanie poświęcenia tam, gdzie trzeba walki, usuwanie się na «dalszy plan», gdzie trzeba stanąć ciałem i duszą. To sentymentalizm przysłania oczy jakimś mokrym zmierzchem tam, gdzie trzeba sokoli wzrok mieć na wybór drogi i środków. To sentymentalizm w duszach z natury szlachetnych paczy prawość sądu i wyroku, podsuwając swoje złudy w miejsce obowiązku. To sentymentalizm każe Dołęgom wierzyć w jakąś chorągiew, powiewającą z rudery Waru, chorągiew, o której sami dziedzice jego wiedzą, że już nie powiewa.

I oto, podczas gdy taki rycerz Dołęga, chwytając się takich urojonych chorągwi, nie widzi jedynego znaku, pod którym dążyć winien — dostrzega go nawet cyniczny, lecz nie sentymentalny książę Andrzej, gdy «wyciągając nad szeroko rozpostartą krainą kochające ramiona» woła:

Ziemio moja!

# LILI I BRONKA 1).

Dwie dole, dwie sfery, dwa talenty, dwa rozczarowania pragnąłbym porównać pod świeżem wrażeniem dwóch przeczytanych książek: pp. Reymonta i Niemojewskiego. Często recenzent łączy z sobą w sprawozdaniu utwory, idąc jedynie tylko za przypadkową okolicznością ukazania się ich w jednym czasie. I gdyby chodziło tu o pokrewieństwo utworów, prawdziwie nie umiałbym wylegitymować się z połączenia «żałosnej idylli» Reymonta z pełnym rozterki protestem Niemojewskiego. Zbliżając je, miałem właśnie na uwadze pewne charakterystyczne pod względem literackim różnice tych utworów. Pierwszy bowiem, jak zwykle rzeczy Reymonta, jest wyrazem obserwacyi zewnętrznej, rektyfikowanej, jeśli rzec mo-

Wł. St. Reymont: »Lili«, żałosna idylla. — Andrzej Niemojewski: »Listy człowieka szalonego«.

żna, z wszelkiego subjektywizmu. Drugi zaś jest teoryą bolesnych i sprzecznych uczuć, które płyną z podrażnionej duszy autora, jak krew, pędzona gorączkowym pulsem, upływa z rany. Świat zewnętrzny jest tu, ściśle biorąc, potrzebny o tyle, o ile autor «chce» nam odsłonić zewnętrzne przyczyny tego krwawienia duszy.

I otóż ciekawem jest już samo w sobie zestawienie takiego przemagania się dwóch pierwiastków twórczości, obserwacyi i nastroju, w dwóch utworach. Ale nie koniec na tem. Każdy utwór artystyczny możnaby porównać do okrzyku, rzuconego na los przez artystę. Otóż każdy okrzyk, nawet bezcelowy, budzi echo. Niekiedy echo takie w labiryncie myśli ludzkiej, gdzieś w dalekiem już odbiciu, potrąca strunę, która mu odpowiada nagle z wielką siłą. Zdaje mi się, że oba te utwory, choć różną koleją ech, budzą drganie jednej takiej, strasznie dziś w nas napiętej, struny.

I.

Lili jest dziewczęciem o świeżej, jeszcze dziecinnej twarzyczce. Oczęta z takiej twarzy nie patrzą, tylko promienieją. Serce w takiej młodej piersi trzepocze się, jak skowronek w słońcu. W tych warunkach rączki takiej Lili mogą grabieć z zimna w dziurawej mufce, nogi mogą

dreptać w podartych bucikach, ale to nie przyćmi jej promiennych ocząt, nie zaboli ją. Lili taka maszeruje żwawym krokiem prosto do szczęścia. Jakie to szczęście? Gdzie ono? Rzecz zupełnie obojętna. Szczęście jest, czeka na nią to grunt. Jakieś ogromne, nieskończenie jasne szczęście, które się przecież zaczyna w tem skowronkowem zrywaniu się serca i ogarnia, naturalnie, cały świat!

Lili jest aktorką. To zapewne wielu wytrawnym i wyrafinowanym wyobraźniom zepsuje nieco wrażenie.

— Ach, taaak!...» — przeciągnie niektóry czytelnik. — «Więc to niby taka naiwna?»

Właśnie, że nie.

Jest to dziwny paradoks życia scenicznego, że owe «niby naiwne», rzadko bardzo w rzeczywistości mają w sobie szczerą, naiwną młodość. To jest raczej cechą «takich lirycznych». I ciągnąc dalej ów paradoks, nadmienić wypada jeszcze, że «taka liryczna» Lili, taka uśmiechnięta, jak wiosenny ranek, taka stworzona do szczęścia dziewczyna, nieodwołalnie prawie gaśnie we Izach i w bólu. Czem to się dzieje?

Reymont opowiada trochę o tem w swej «ża-łosnej idylli».

W matej jakiejś, śniegiem zawianej mieścinie, siedzi trupa aktorów. Oczywiście, nędza grasuje w trupie, gdyż «spektakle» robiły «klapę». Źle jest z garderobą, która idzie na

fanty, i tylko taki rzetelny, kabotyński humor ocała tych ludzi od śmierci głodowej, albo zamarznięcia. Zresztą, pomysły są: trupa przy święcie postanawia urządzić nadzwyczajne przedstawienie, i sam «dyrektor» wraz z «amantem» wybierają się z biletami po okolicznych dworach.

Trudno było wybrać moment charakterystyczniejszy dla rozsnucia niezawiłej baśni «żałosnej idylli». W nieskończenie barwnej panoramie epizodów przeciągają przed nami typy prowincyonalne. Wysuwa się oto naprzykład przez lufcik głowa szlagona z fajką, i słyszymy taki dyalog:

- Co za interes? zapytuje głowa z lufcika, puszczając kląb dymu.
  - Jesteśmy artyści dramatyczni.
  - Aktorzy! Niech Pan Bóg opatrzy!...

Gdzieindziej «pan dziedzic» mówi do «dyrektora»:

- Cicho, Pan!...

Ale bilety swoją drogą rozkupione i spektakl się odbędzie.

Inaczej znów reaguje na «sztukę» miasteczko.

W małym garnku życia drobnomieszczańskiego obecność trupy, aktorów i aktorek, musiała, oczywiście, nawarzyć zamieszania. Są więc zatargi i intrygi, plotki i odwracania się. Wreszcie, dla honoru miasta, przez dobrze zrozumianą miłość bliźniego, a głównie dla upoko-

rzenia tychże bliżnich, miasteczko, to jest pani aptekarzowa, burmistrzowa, konsyliarzowa, urządzają dzieło miłosierdzia na rzecz trupy. «Na gwiazdkę» otrzymują aktorzy i aktorki od potentatów miasta upominki w naturze i gotowiżnie: ciepłe kaftany, kiełbasę, cukier i herbatę, po dziesięć złotych w papierku, cukierki...

Mniej więcej tak samo koczuje i żebrze tabor cygański, i trudno określić, czy bardziej dziki i godny litości ów tabor, czy ci, których tabor bawi? Bo też i owa «trupa!»

Trudno o coś bardziej paradoksalnego, jak takie «towarzystwo dramatyczne». Są w niem zwichnięte w lotach ikarowych egzystencye; są wyaranżowane stare pudła z ulicy; są całkiem zażywne, starczo-egoistyczne i mieszczańskie znałogów stadła «artystyczne»; są rozpaczliwi nędzą rodzin komicy; są amanci «z warunkami», to jest lale z buzią równie dekoracyjną, jak glupią; są starzy i młodzi cynicy; subretki, grające hrabiny, i hrabiny, grające subretki; są talenty na dorobku i sa talenty - lachmany, które wystrzepiła w szmaty gorzka nędza, nieudane życie. Wszystko to razem składa tak zwane «towarzystwo artystyczne», któremu przewodzi zazwyczaj taki pólsprytny i pechowaty dyrektor Cabiński.

Reymont w «Komedyantce» dał już raz obraz cyganeryi artystycznej w naszym stylu; w «Lili»

maluje go po raz drugi, jako mistrzowskie tło «żałosnej idylli».

A otóż i ona: Lili pokochała pierwszy raz, po dziecinnemu prawie, młodego aktora, Zakrzewskiego. Zakrzewski pokochał Lili. Że zaś nierzadki traf zdarzył, że Zakrzewski jest synem «porzadnej familii», i na czas, z amatorstwa, przystał do trupy, więc kocha ją uczciwie i seryo myśli o ożenku. Przez kilka dni trwa to marzenie. Lili żyje w jakiemś bolesnem przeczuciami zachwyceniu. W głowie jej prawie się nie mieści, że będzie miała «prawdziwa» ślubna suknię, «prawdziwe wesele». Wierzy i nie wierzy w to ziszczające się szczęście. Wigilijny nastrój rzuca na ich młodzieńcze zakochanie jakieś rzewne i czyste światło, że najdoświadczeńszemu dyletantowi te kartki zapierają dech w piersi i każą nieświadomie życzyć bohaterom, «żeby to się dobrze skończyło». Niedobrze się kończy. Po owym sławnym spektaklu, na który «towarzystwo» malowało dekoracye na prześcieradiach, «obywatelska młodzież (a jakże!) wyprawiła huczną kolacyę całemu towarzystwu, które bibę przyjęło skwapliwie».

(Proszę zwrócić uwagę na ten frazes, daje on bowiem miarę ruchliwości wyobraźni autora: Jak tu świetnie ożeniona, «huczna kolacya», przez obywatelską młodzież «wyprawiona« z «biba», przez towarzystwo «skwapliwie przy

Pierwsze — to rzecz widziana od strony publiczności, drugie — od strony kulis. Całość jest arcydzielem charakterystyki, w jednem zdaniu zawartej).

Otóż po tej uczcie, Lili przyznaje się Zakrzewskiemu, że miała i ma kochanka, i Zakrzewski, cisnąwszy jej w twarz obelgę, ucieka.

I znowu widzę domyślny i pełen finezyi uśmiech na ustach wytrawnych i wyrafinowanych czytelników:

— «Aaa... no, tak... tego się można było spodziewać!»

Niestety, wytrawność ta nas zawiedzie, gdyż Lili — nie miała kochanka... Lili skłamała, skłamała własnemu szczęściu, własnej miłości, z rozpaczą w sercu oczerniła sama siebie w oczach kochanego człowieka.

Wymaga to, oczywiście, pewnego wyjaśnienia. Reymont je daje na swój sposób, i tu jest moje pierwsze rozczarowanie.

Lili ma matkę dziwaczkę, pochłaniającą całymi dniami romanse. Ta matka sama miała w życiu bolesny romans, i oto wytłómaczyła córce, że takie szczęście jest niemożliwe, że dziewczyna z ich sfery musi wcześniej czy później przypłacić szczęściem wdarcie się do sfery «porządnej». Lili się z tem zgadza, i jak nowa Małgorzata Dumasa, nie bez teatralnego

bohaterstwa, niweczy własną dolę, przynajmniej zaś — pierwszą i ostatnią idyllę swego życia.

Otóż jabym to tłómaczenie Reymonta uważał za niewystarczające. Zgoda na taką matkę i na taką rozmowę z córką. Dla Lili jednak ten punkt wyjścia może być tylko z e w nętrznym pretekstem samego postępku, nie zaś jego wewnętrznem umotywowaniem. Mnie się zdaje, że Lili musiała zerwać z Zakrzewskim, jak wogóle musiała z idylli wiośnianej swego życia wydobyć ból i łzy, z inných, bardzo głębokich przyczyn. Te przyczyny tkwią w charakterze i powołaniu aktorki z bożej łaski. Zakrzewski ofiarowywał jej ognisko rodzinne w zamian za życie na scenie. Otóż w Lili miłość sceny była silniejszą, niż miłość owego, w perspektywie widzianego, ogniska.

Młode dziewczęce serce nie umiało nawet sobie zdać sprawy z tej rozterki, lecz wybrało niepochybnie, bez obłudy, to, bez czego żyć nie mogło.

I dziwno mi, że Reymont po prostu i bez pozy nie dał nam wejść do tej dziewczęcej, zmąconej duszy, na której niespokojny geniusz sztuki położył swą płomienistą dłoń. Czy autor myślał, że artystka — Lili inaczej czuje wszechwładzę powołania, niż artysta — Reymont? Dusze artystów wszystkie jednako lecą ku powołaniu swemu, podobne do owych gołębi, które

nie zdołają oprzeć się fatalnej sile wzroku wężowego. Meta ich tylko odmienna i sila lotu.

I tu nastręcza się mimowoli uwaga, że oto w tym doskonałym objektywizmie opisowości, który z tła «Lili» stworzył arcydzieło, zabrakło autorowi czegoś na tę jedną, jedyną chwilę, kiedy trzeba było wcielić się w zmąconą duszę dziewczyny. Czego? Jeszcze przenikliwszej, jeszcze dalej idącej obserwacyi — takiej obserwacyi, która już jest prawie jasnowidzeniem. Więc, właśnie, mówiąc po prostu — subjektywizmu, uczucia, nastroju.

Całego, skończonego dzieła sztuki niema bez tego cudu przedzierżgnięcia się duszą w rzecz opisywaną.

## II.

Co się stało z Lili potem?

Na razie nie potrzebujemy się tem zaprzątać. Zostawmy ją pełną płaczu, wśród «młodzieży obywatelskiej» i kolegów-artystów, sami zaś przejdźmy do innego cygańskiego obozowiska. Znajdziemy tu również obfitość młodzieży, artystów-kolegów i — Bronkę.

O filistrach, których okazy w «Lili» odznaczały się przynajmniej typowością, mówić tu nie będziemy. W «Listach człowieka szalonego» p. Niemojewski nie pokazuje właściwych, czystego typu filistrów, choć o nich wspomina. Pokazuje natomiast świat malarski, czyli tak zwaną «malaryę». Mówiąc: «pokazuje», mamy na względzie samą tylko intencyę autora, nie zaś rzecz dokonaną.

Świat malarski nie da się tak łatwo scharakteryzować, jak świat aktorski. Tam, jak wiemy nieocenione usługi opisującemu oddaje istnienie tak zwanych «towarzystw dramatycznych», to jest trup. Dalej, scena i kulisy łączą aktorów w pewną całość charakterystyczną, której «zespół», nawiasem mówiąc, doskonalszym jest może w życiu samem, niż na scenie.

Inna rzecz z «malaryą».

W akademii, w szkole, jest to właściwie typ wielce pokrewny typowi studenta zagranicznego. Potem zaś, w życiu, malarze podlegają ogromnemu zróżniczkowaniu się typów, i twierdziłbym, że na ogół mniej jest między nimi profesyonalnego podobieństwa, niż naprzykład między lekarzami, lub adwokatami.

Zresztą, p. Niemojewski daje nam taką «kolonię» nie samych tylko malarzy, lecz wogóle ludzi, sztuce oddanych. Kto wie nawet, czy to pojęcie «malarz» nie jest wprost symbolem? Trochę na to wygląda.

I przyznaję się z góry, że w nastroju całości «Listów człowieka szalonego» nie szkodziłoby mi nic a nic, gdyby wszyscy występujący tu lu-

dzie byli tylko symbolami. Zrównoważyłoby to wówczas utwór, którego trzy czwarte i tak są właściwie nieco scholastyczną rozprawą. Tezę tej rozprawy formułuje p. Niemojewski w jednem miejscu, jak następuje:

«Geniusze grzeszą nieraz ciężko przeciw ludzkości, ale mogiłą tych grzechów jest olbrzymia góra ich zasług. Talenty natomiast zachowują się względem ludzkości niemal odwrotnie. Na strzelistej górze ich grzechów strzępi dumnie pióro pisklę ich dorobku duchowego.

«Czas strąca owo pisklę w otchłań wieczystego zapomnienia, a góra krzywd pozostaje».

Doktorantem tezy jest właśnie ów «człowiek szalony», który ją w formie «listów» podał publiczności.

Człowiek szalony! Jakaż to trudna rzecz być człowiekiem szalonym! Bo sądzę, że czytelnik domyśla się z góry, o jakiego rodzaju szaleństwo tu chodzi? Chodzi o ten szał, którym się różnią Mickiewicza «ludzie szaleni» od «ludzi rozsądnych», o ten, którym wołał: «bądźmy rozumni szałem!» Chodzi, słowem, o szał wodzów i proroków, szał natchnień, szał jasnowidzeń, szał myśli i uczuć przewodnich, które w ciemne noce dziejów rozpalają się przed pokoleniami w gorejące nieziemskim ogniem drogowskazy. Prawdziwie, szaleństwo takie jest równoznaczne z geniuszem, i napisać listy człowieka szalonego

znaczy tyleż, co napisać listy człowieka genialnego.

Dlatego doznałem rozczarowania, czytając książkę p. Niemojewskiego. Spowodował je rozdźwięk między narzucającem się koniecznie wymaganiem miary, a miarą, osiągniętą przez autora.

Są to bowiem listy człowieka zdenerwowanego, nie zaś szalonego. Oto ich osnowa, pozbawiona kazuistyki i zakreślona na siąg wykonania, nie zamiaru:

Pewien człowiek uczciwy, znalaziszy się w sferze artystów, spostrzegi, iż ich życie codzienne zawiera sporo brudu i że ich ideały w sztuce zawierają mało człowieczeństwa. Zmysły służą za podścielisko tym ideałom, które znów z kolei służą za obłudne pokrycie gry tychże zmysłów w życiu. Człowiek ten, słowem, dostrzegi to, co opisał naprzykład Max Nordau, i co specyalnie w osobie, czy symbolu malarza dał Sudermann w «Końcu Sodomy».

Zaczem z wielkim rozmachem i głosem, którego podniesienie można tylko wytłómaczyć silnem zdenerwowaniem, człowiek ów jął na nowo prorokować o tych, już powiedzianych, rzeczach. Że nie napisał po prostu rozprawy, nie oświetlił rzeczy dość wszechstronnie; że zaś jednak sprowadził rozprawę w wątek zdarzenia życiowego—uczynił, jak czynią kazuiści: zamknął uogólnienie

w zbyt konkretnem zebraniu. Stąd nieuchronne pęknięcie całości.

Ogromnie trudny to rodzaj, ów rodzaj mieszany. W ostatnich czasach mieliśmy jedną taką dobrą rzecz: «Żywot i myśli Podfilipskiego». Ta udała się między innemi właśnie dlatego, że zaczęta była z tonu niemal potocznej, banalnej rozmowy, nie zaś kazania, lub prorokowania. Na Zachodzie jeden może Anatol France robi te rzeczy w literaturze po mistrzowsku — i znowu dlatego, że przemawia w tonie niezmiernie dyskretnym, choć ma tyle do powiedzenia, i tak umie mówić!

Gubimy się już od dłuższego czasu w próbach ujęcia i scharakteryzowania «Listów człowieka szalonego». Nie jest to łatwe, zmieniamy bowiem punkt wyjścia za autorem. Raz próbujemy rzecz ująć ze stanowiska bajki powieściowej — braknie bajki; drugi raz ze stanowiska charakterystyki sfery — brak charakteru; to znów ze stanowiska prorokowania — brak siły proroczej. Nie jest ten utwór rozprawą, nie jest powieścią. Jest ogromnie subjektywnym wylewem uczuć i refleksyi, w formie wycieczek lirycznych i filozoficznych, przypomnianych scen i zdarzeń. I tu, zdaniem mojem, występuje na jaw zasadniczy błąd jego budowy.

Znamy p. Niemojewskiego z artykułów, poezyi i dawniejszych utworów jego prozaicznych.

Zdaje się nam, że jest to umysł, pracujący bardzo normalnie, metodyczny nawet w fantazyi, o silnie wyrobionych przekonaniach i równie silnie zaakcentowanych sympatyach i antypatyach. I wyobrażam sobie rzecz p. Niemojewskiego na ten sam temat pod tytułem: «Listy człowieka normalnego».

Pisząc taką rzecz, p. Niemojewski nie zrywałby sobie wyobraźni na ściganie niedościgłej mary «szaleństwa», lecz mógłby z całą, sobie właściwą, dosadną solidnością i trzeźwością przekonań założyć ów protest, o który mu chodzi. Odpadłoby wówczas z utworu wszystko, co tu w formie wysilonego aforyzmu, lub nie dość ścisłej obserwacyi razi kazuistyką. Rzecz natomiast zyskałaby na szczerości — pierwszym i zasadniczym warunku utworu subjektywnego. Bo utwór taki jest prawie spowiedzią, spowiedź zaś wszelka nie znosi pozy — nawet najszlachetniej przybranej.

I znowu tu stanęliśmy na owem pograniczu obserwacy i nastroju: trzeba poznać i zdać sobie sprawę z własnych sił bardzo objektywnie, żeby w rzeczach świadomie subjektywnych nie przeciągnąć tonu, nie uronić w niczem szczerości nastroju.

## III.

Nie mówiliśmy dotąd wcale o Bronce. Tymczasem postać jej z odczucia, obmyślenia i odtworzenia należy do najlepszych kart «Listów szalonego człowieka».

Bronka jest modelką. Była kiedyś córką «porządnej» rodziny, wyrosła na wsi i przywiozła na bruk miejski sielską, naiwną, dobrą wiarę w ludzi. Z tej dobrej wiary krwawo sobie zadrwił taki Stefek, którego niepotrzebnie robi autor malarzem, bo to jest zwykły szubrawiec. Co to ma wspólnego z farbami?

Odtąd Bronka przechodzi z rąk do rąk. Żyje z nią Julek, Staś, Gutek. Dziewczyna radaby zostać przy jednym, ale każdy z nich lubi zmianę i Bronka, trochę nieprzytomna, wędruje z pracowni do pracowni.

Trafia się wreszcie chłopak, który ją pokochał, i Bronka mu wzajemna. Ale wówczas budzi się «w szalonym człowieku» Hialmar, który każe Bronce koniecznie opowiedzieć przyszłemu mężowi: «ile razy?...» W powodzi frazesów nie spostrzega nawet «szalony człowiek», jak tę nieszczęsną spoiło znowu godne grono Julków i Gutków, i znowu doprowadziło do bezprzytomnego zbydlęcenia.

«Narzeczony» naturalnie znika, jak robiony

anioł na scenie na widok szatana. Bronka wreszcie cuci się na dobre i przeziera swoją dolę nawskróś — przejrzawszy, topi się w Wiśle.

Autor odczuł Bronkę głęboko i boleśnie. Jej dobroć porywczą i naiwną, ten dziwny czad plączących się myśli i nagłe ocknięcie się dziewczyny oddał znakomicie. Prawie, że sama tylko Bronka żyje w tym utworze pełnem życiem — tak ją ożywiło szczere, bolesne współczucie autora.

I rzecz szczególna. Tam, gdzie Lili, tak pysznie podmalowanej, brakło tylko jednego dotknięcia pędzla, żeby ożyła w niesłychanej sile kreacyi, tu, przeciwnie, przy dużych wadach tła, przy niewprawnem naszkicowaniu samej postaci, to jedno tchnienie jasnowidzącego współczucia czyni z Bronki tętniącą życiem postać obrazu.

Jeszcze po śmierci biednej modelki, po przez deklamacyę finału, której nie odmawia sobie «szalony człowiek», staje mi w oczach rozpłakana gorzko twarz tej dziewczyny nad Wisłą.

Ta twarz Bronki, idącej w śmiertelnej kąpieli obmyć się z grzechów i bólu, stoi mi w oczach po przeczytaniu «Listów szalonego człowieka», jak po przeczytaniu «żałosnej idylli» stawało w myśli pytanie: «Co będzie z Lili potem?»

Istotnie; dlaczego rzecz, w gruncie nie tak znów tragiczna, jak zerwanie narzeczeństwa (trafia się to najporządniejszym pannom po parę razy w życiu), pozostawia tu żal i gorycz? Dlaczego na Lili, która przecież ma cały świat pracy dla sztuki przed sobą, patrzymy, jak na skazaną?

I gdzieś w labiryncie myśli echo cichej skargi z «żałosnej idylli» łączy się z bezsilnym płaczem Bronki, i uderza w jakąś bolącą, a znajomą strunę duszy.

Twarz Bronki wypływa skażona i blada tuż obok dziecinnej twarzyczki Lili, jak złowieszcze ostrzeżenie życia.

Dlaczego?...

Co jest wspólnie przygnębiającego, bolesnego w tych dwóch dolach — co je wzajemnie uzupełnia, co je łączy w jakieś jedno upokorzenie człowieczeństwa?

W odpowiedzi wychyła się z ram «żałosnej idylli» rozbawione grono obywatelskiej młodzieży, dalej «skwapliwie przyjmujące bibę towarzystwo artystyczne», dalej sam Cabiński, dalej stare, o cynicznej masce aktorzyce, «robiące sobie twarz na scenę», dalej znani z «Komedyantki» «redaktorowie» za kulisami, dalej kilku «hrabiów», węszących w okolicy kulis, i tłum pokrewnych im mydłków gorszego urodzenia.

A gdybyśmy odwrócili kartę, znaleźlibyśmy

znów liczną kompanię «nadludzi», wyprawiających stypę i nurzających się w łoskocie frazesów o «sztuce». Tuż Bronka i jej towarzyszki illustrują tę «sztukę» poglądowo...

My znamy dobrze tę atmosferę nieczystych oddechów i gorączkowych miazmatów, w której hodujemy kwiaty swojej sztuki. Dlatego ogarnia nas smutek i budzą się echa jakiejś niesnaski sumienia, gdy jeszcze jedna egzystencya naiwnie dąży służyć naszym «idealom».

My wiemy, jak potrafimy zadrwić z tych dążeń, i w jakiej brudnej ułudzie je zgasimy...

## O "ZIEMI OBIECANEJ" REYMONTA¹).

Zdaje mi się, że to przedsiębierczy ród Yankes'ów wpadł pierwszy na pomysł t. zw. «Magazine of litterature». Odtąd miesięcznik literacki lub naukowy, forma czasopiśmiennictwa najarystokratyczniejsza może ze wszystkich, począł niesłychanie rosnąć w popularność. Ledwie genialny ów pomysł narodził się w kształcie rozpęczniałego bric à brac'u wszechrzeczy, a zarazem zaczęły się koło niego kupić tłumy prenumeratorów. «Magaziny» wśród publiczności, pragnącej raz wreszcie znaleźć «wszystko w jednej pieśni», zwerbowały 40 i 50-cio tysięczne armie czytelników. Rzecz prosta, że redakcye ich w New-Yorku lub Chicago mieszczą się w 7 lub 20 piętrowych domach, i że każdy szanujący się «Ma-

<sup>1)</sup> Wt. St. Reymont: »Ziemia Obiecana« Powieść w 2 tomach, 1899.

gazine» ma swoje telefony, telegrafy, windy, a nawet, nawet może i własne wagony dla rozwożenia w świat «wszystkiego w jednej książce». Powodzenie Magazine ow równać się może tylko z bajecznem powodzeniem owych olbrzymich nowotworów handlu nowoczesnego, owych piętrzących się jak Babilony bazarów w rodzaju Louvru, Au bon Marché i innych.

Co stanowi istotę takiego bazaru? — To, że jest w nim wszystko, od nieocenionej wartości koron lub złotogłowiu, aż do parogroszowych zabawek drewnianych i bezpłatnej szklanki wody sodowej dla kupujących pięknych pań. W «Magazinach» to samo: arcydzieło pióra Bret-Harte'a lub egzotyczny kwiat Rudyara Kipplinga obok modelu najnowszego systemu wyżymaczki, obok suto komentowanych przez reportera fotografii «najaktualniej» wstrząsającego nerwami tłumów wypadku w kopalni, obok artykułu pułkownika\*\*\* o przyszłej wojnie napowietrznej, obok protokółu z posiedzenia paryskiej akademii nauk, obok sezonowych żartów, sezonowych poezyi, sezonowych mód paryskich na suknie i na kapelusze.

Czyż zresztą można bodaj skatalogować treść pisma, «które zawiera w sobie wszystko?» — Niepodobna oczywiście. Nie twierdzę zresztą bynajmniej, że «Magazine'y» są czemś hańbiącem literaturę. Wcale nie: one raczej przynoszą zaszczyt handlowi. To są sklepy, olbrzymie sklepy

literacko-naukowo-społeczno... itd. One tylko nie sa całością artystyczną, one się z nikim i niczem jako całość organiczna nie zrastają. Opłakanym iest widok zwalonych na kupę w sklepie drewnianych zabawek - dopiero w reku dziecka, na progu sutereny i poddasza, drewniany konik bez nóg nabiera wyrazu, staje się wymownym. Najpiękniejszym zaś ze stosu przepysznych wachlarzy jest ten, z poza którego patrzą oczy kobiece. Z całej zaś takiej «książki o wszystkiem» jeden posiada właściwie tylko ten oto drobiazg Bret-Harte'a, inny studyum o wojnie, piękna pani - mody i kapelusze, i tylko może jakiś rzadki fryzyer - encyklopedysta cieszy się posiadaniem tej całości, t. j. do wtóru swym nożycom prawi po kolei o Bret-Harcie, przyszłej wojnie, najdowcipniejszej szaradzie i najświeższych kapeluszach.

I.

A teraz niech czytelnik zechce zapomnieć o «Magazine'ach» i bazarach, o tem co jest całością w sobie, a co tylko «wszystkiem» naraz. Przejdźmy do «Ziemi obiecanej» Reymonta.

Autora nowel chłopskich, «Komedyantki», «Fermentów» znamy już dobrze. Znamy zamaszystą i pewną rękę, która swe postacie umie osadzać mocno na nogach, znamy nieubłaganą,

jak oko celnika, obserwacyę Reymonta, znamy wreszcie jego nieomylną pamięć, która z dokładnością przyszłych jeszcze wynalazków Edisona powtarza naraz gest, słowo, barwę najruchliwszej, najhałaśliwszej, najbardziej pstrej gromady ludzi. Kto poznał «Samego Cabińskiego» i jego trupę w «Komedyantce», ten niech jużnie ma żadnej ciekawości do tego, jak wygląda sfera trupy ogródkowej «w rzeczywistości».

W rzeczywistości wygląda jak stereotypowe odbicie trupy Cabińskiego — stereotypowe, więc często nieco nawet bardziej zamazane od oryginału powieści Reymonta. Kto czytał pogrzeb Walkowej w «Fermentach», temu ani szczera wieś, ani Kolberg niepotrzebne. Kto widział pachnącego Stasia, telegrafistę ze stacyi Bukowiec, ten wywąchał już samą essencyę tego rodzaju indywidualności. Chyba, że ktoś bardzo lubi to jakieś rozpraszanie się najostrzejszych konturów, zmatowanie najjaskrawszych barw, które zawsze rozprasza i łagodzi dziwnie samo życie, a zawsze zbyt ostro i twardo rytuje rylec ludzkiej wyobraźni. Tylko obrazy starych mistrzów nic a nic nie «świecą».

W «Ziemi Obiecanej» nie opuściły Reymonta wyż wymienione przymioty ręki, oka i pamięci. Jeżeli zaś już w «Komedyantce» mieliśmy sposobność przekonać się, że autorowi temu najbardziej swojsko w licznej a zgiełkliwej groma-

dzie, to «Ziemia Obiecana» stwierdziła to ostatecznie. Jakiż tu tłok postaci! Jaki zamet, nawolywania, ciżba, potracanie się! Ile rozstajów, przecznic, zaułków! Furkocza i zgrzytają maszyny, brzęczy złoto, z żelaznym łomotem zatrzaskuja się drzwi ogniotrwałych kas. Nic dziwnego: jesteśmy w «polskim Manchesterze» -w «mieście» Łodzi. Każdy Manchester, zwłaszcza zaś polski, musi być zgielkliwy - polski specyalnie dlatego, że rej w nim wodzi wymowny i ruchliwy Izrael. Ten zaś, który maluje nam Reymont w «Ziemi Obiecanej», jeszcze i dlatego, że maluje go właśnie on, a nie kto inny. Jak widzimy, dość powodów, ażeby stracić watek lub się w watku zabłakać. Niestety, przytrafi się to nietylko czytelnikowi «Ziemi Obiecanei».

Ażeby jednak w jakiś sposób poradzić sobie w tym labiryncie mniej greckim, a bardziej izraelskim, spróbujmy trzymać się pewnej starej metody. Przypuśćmy na razie, że autor «Ziemi Obiecanej» miał t. zw. bohatera, oraz t. zw. bajkę, zabierając się do napisania swego utworu. Bohaterem tym niechybnie musi być Borowiecki, pan dobrze, więc szlachetnie urodzony, na dorobku, czy też na komornem w «ognisku polskiego przemysłu».

A teraz będę się starał opowiadać jego bajkę. Jeszcze jedno: proszę zwracać uwagę na nawiasy, które w miarę posuwania się opowieści będę otwierał:

Borowiecki, wykwalifikowany specyalista, prowadzi fabrykę największego łódzkiego fabrykanta Buchholca. Ma niezłomne postanowienie zrobienia karyery t. j. jak się z toku rzeczy wyjaśnia, wielkich pieniędzy. Tego równie pragną dwaj Łodzianie: Moryc Welt i Maks Baum — Izraelita i Niemiec. Zakładają więc we trzech fabrykę, zarobiwszy uprzednio na kryzysie bawełnianym. Borowiecki wkłada pieniądze narzeczonej. Maks — ojca, Moryc — także różne «swoje» to jest cudze, ale już wyraźnie ukradzione pieniądze.

Za każdym z trzech wspólników stoi jego rodzina, sfera: Borowiecki ma narzeczona, Anke, i ojca w stylu staropolskim; Baum - ma ojca i rodzinę w dawno-łódzkim, a więc bürgerskoniemieckim stylu. Moryc wreszcie wacha się z maklerami i komisantami, żeni się w sferze Grünspanów i robi interes do spółki z lichwiarzem - bankierem Grosglückiem. Na horyzoncie zaś tych zapasów ukazują się od czasu do czasu bogowie milionów łódzkich: Szaja Mendelsohn, Buchholc, Kessler, Müller, a znów, jak ciury i czeladź za obozem, ciagnie za bohaterami chmara oficyalistów, urzędników fabrycznych, sług, wysługujących się itd. Jest to zaledwie czoło tej nieprzeliczonej nawały, która ciagnie przez «Ziemię Obiecana».

Prócz tego wchodzimy tu do wnętrza kilkunastu rodzin: rodziny Müllerów, Borowieckich, Grünspanów, Mendelsohnów, Buchholców, Trawińskich, Malinowskich, Jaskólskich, Wysockich, Zuckerów, Endelmannów. Rodziny liczą po kilka lub kilkanaście członków: poznajemy ich. Niektóre, jak ród Grünspanów, rozrodziły się w niezliczone pokolenia — liczymy je.

Ale to jest jeszcze zabawka. Zwiedzamy i poznajemy inwentarz łódzkiego teatru, nocnych kawiarni, rynków, fabryk, parków, hoteli, stacyi kolei, kolonii podmiejskich; jedziemy za miasto do kawalerskiej arkadyi Kesslera; jedziemy dalej — jeszcze o parę wiorst — do p. Kurowskiego; jedziemy jeszcze dalej do majątku Borowieckich. Stamtąd wybieramy się do kościoła, zwiedzamy po drodze osadę, wstępujemy do klasztoru...

Wróćmy do Łodzi, ponieważ nie poznaliśmy jeszcze bardzo wielu osób. Na początek jest pensyonat cioci panny Kamy. Panna Kama ma narzeczonego Horna, ten Horn... Co prawda sam Borowiecki, prócz narzeczonej Anki i upragnionej Mady Müllerówny, miał jeszcze romans z Lucy i panią Lickertowa; ta Lickertowa...

W tem miejscu jednak muszę przerwać wyliczanie ludzi i rzeczy, pośrednio, lub bezpośrednio związanych z akcyą, chcę bowiem jeszcze powiedzieć parę słów o «nawiasach» w «Ziemi obiecanej». To jest tak. Jedziemy naprzykład do

Kurowa, żeby poznać rodzinną sferę Borowieckiego. Wówczas autor korzysta ze sposobności i «w nawiasie» opowiada nam także historyę niejakiego Keczmerka vel Keczmerskiego — jak się dorobił, jak wygląda, co czynić zamierza. Albo znów ukazuje nam w fabryce Bucholca Anglika Murraya i opisuje nam jego manię. Opisuje ją szczegółowo, żebyśmy nie mieli żadnej wątpliwości. Murray ciągle się kocha i sprawia coraz to nowe urządzenie do przyszłego gniazdka. Potem kocha się na nowo i na nowo się urządza.

Albo taki dr. Wysocki, wychodzi na spacer, spotyka chłopa z poranionemi nogami. Wnet autor przystępuje do szczegółowego opatrunku nieboraka, szkicując już zarazem i jego psychologię, i otoczenie najbliższe, i poniekąd przyszłość jego. Albo oto zaznajamia nas z osobą, tokiem myślenia i sposobem życia pewnego Heilperna, zagorzałego wielbiciela Łodzi. Albo sprowadza nas do gabinetu lekarza i każe asystować przy skargach pacyentów, owych typowych à la Junosza skargach na «delikatne zatkanie piersi...»

Otóż liczba takich «nawiasów», wtrąconych w tok opowieści, jest nieprzebrana. Poprzestańmy na tem jednak. Należy się czytelnikowi koniec bajki.

Borowiecki nie utrzymał się przy fabryce, spalił ją z wielkim dla siebie zyskiem Moryc

Welt, Borowiecki zaś rozszedł się z narzeczoną i ożenił się z Madą Müllerówną.

W streszczeniu powyższem staratem się świadomie o pewną potworność: o to mianowicie, ażeby wątek akcyi w porównaniu z natłokiem osób i epizodów zatracił się, zmalał, jak igła w stogu siana. Tak się bowiem ten stosunek przedstawia w «Ziemi Obiecanej». Jest ta powieść w budowie swej czemś w rodzaju nieskończonego systematu nawiasów. Nawiasy te pęcznieją, pękają i wysypują, jak groch w polu, niezliczoną ilość zdarzeń, epizodów, anegdot. Z każdego epizodu sypią się znowu starzy, młodzi, kobiety, dzieci. Całość zaś kończy się jakimś olbrzymim rozsiewem, z którego, gdyby tak przypadło, mogłoby się sypać, sypać, sypać bez końca.

## II.

Znamy tę sztuczkę ze streszczeniami! — odpiera czytelnik. W ten sposób Brandes w karykaturze streszczeń dowiódł np. że «Faust» jest to historya o starym lubieżniku, który uwiódł młodą dziewczynę — i nic więcej. W istocie streszczenie, podstawiające się na miejsce utworu artystycznego, jest zawsze tylko rodzajem paro dyi, karykatury, apoteozy lub poprostu ułamkiem całości. Stosuje się to wogóle do dzieł sztuki,

które wiernie oddać znaczy niemal tyleż, co powtórzyć. Cała rzecz w tem, że nie chodziło tu bynaimniej o streszczenie «Ziemi obiecanej». Chodziło o wydobycie dominującego jej wrażenia, o sztuczne parominutowe znużenie czytelnika tem właśnie, co nuży go w «Ziemi obiecanej» w ciagu kilkunastu godzin czytania. I nie dla rozrywki recenzenta starałem się o to, lecz ze względu na wyświetlenie pewnej zasadniczej cechy pisarza — cechy, która, zdaniem mojem, tak fatalnie i organicznie wiąże się z samą istotą jego ogromnego talentu, jak otylość wiąże się z tęgą, żywotną budową osobnika. Zdawałoby sie, że wszystko to, co ostra spostrzegawczość podaje lokalnej pamięci tego autora, wszystko to musi fatalnie zwalić się w ramy jego utworu. Właściwie stan bierny należy tu zastapić czynnym: to sam autor zwala owo «wszystko» na kupę, ręką pewną, zamaszystą... Czyni to pod parciem pewnego nalogu, lecz i nie bez udziału świadomości. Powieść nowoczesna, ta zwłaszcza, którą znamionują tendencye naturalistyczne, cierpi stale na takie otłuszczenie tkanek. Któż nie pamięta owych, podobnych do wystaw sklepowych, opisów Zoli - owej np. karty, na której panna, mówiąc o tem, jakie kwiaty zawiera jej ogród, wylicza â l'improviste około stu nazw botanicznych!... Podyktował je autorowi jakiś katalog ogrodniczy i tak żywcem zostały

wcielone w «artystyczna» całość wierzacego w nieomylność «dokumentów» autora. Znamy również nieustanne powracanie Zoli do pewnego motywu ze wszystkimi jego szczegółami. Ale odrazu powiedzmy, że i ta obfitość szczególów, i powtarzanie motywów, są tu zawsze prawie metoda wydobycia głównych, zasadniczych efektów utworu. Zola również wprowadza całe setki osób, mówi o każdej z nich osobna, wdaje sie w charakterystykę ich przeszłości, słowem, układa drzewo genealogiczne nietylko rodziny Rougon-Macquart'ów. Ale oto przychodzi nagle wielka. zbiorowa scena, jak np. w «Germinalu» - mamy wówczas przed sobą tłum robotniczy, huczący, stuglowy żywiol, a poznane przedtem pojedyncze postaci wchodzą w tłum, zlewają się z nim, podnoszac swą obecnością siłę, charakter, tragizm sytuacyi. I stary wyschły Maheud, i jego jędzowata żona, i rozpustno-odważna Mouquette, impresyonistycznie podnoszą wibrowanie kolorytu, stopień napięcia życia w obrazie zbiorowym, który, nakształt potężnego finału czy apoteozy, skupia naraz wszystkie motywy takiego «Germinalu».

Jestże ta obfitość epizodów i osób u Reymonta czemś pokrewnem? Nie zdaje mi się; w każdym razie w «Ziemi obiecanej» nie wynika ona z Zolowskiego operowania tłumami. Reymont daje ciżbę, tłok, zgiełk, ale nie daje

tłumu. Nie koniec na tem - owe «nawiasy», którymi pecznieje powieść Reymonta, nie stoją w żadnym związku z głównymi rysami dzieła, nie służa wcale gwoli wydobyciu ich, utrwaleniu, jak nagromadzenie szczególów i epickie powtarzanie u Zoli. Nie jest to więc równomierna hypertrofia tkanki powieściowej, lecz coś jak wole, kisty, guzy, nabrzmienia, narości, pod któremi zatraca się kształt budowania. Epizody «Ziemi obiecanej» nie mają charakteru przelotnych, bocznych sztrychów, lecz każdy z nich pasożytniczo dąży do rozrośnięcia się kosztem calości. Niewiedzieć poco np. spotykamy tu państwa Trawińskich i pana Kurowskiego - postaci absolutnie nie charakteryzujące Łodzi. Rozumiemy obecność Borowieckiego, Starży, Jaskólskiego, Warszawiaka Kozłowskiego - wszystko to są okazy polskich projektów na karyerę w przemyśle – ale co nam po Murrayu, co po wdzięcznym zresztą w sobie obrazku panny Kamy i Horna?

Rozumielibyśmy impresyonistyczne przypomnienie kolorytu sfery, z której wyszedł Borowiecki, lecz co nam po Keczmerku, ks. Liberacie? Dobry jest Wilczek, brudny i zażarty szakalik na śmietnisku łódzkiem, ale dlaczego poznajemy całą jego sferę, wszystkie jego interesy? Po co asystujemy w poczekalni lekarza, którą wszystkie «Muchy» i «Kolce» wyzyskały

oddawna? Dlaczego słuchamy ohydnego szwargotu kantorowiczów i nałogowych pijaków w nocnej knajpie przez 20 nie zaś przez 2 strony? A jeżeli Moryc Welt raz mówi do Mateusza: «Ja tobie zbiję ladny kawalek pyska»; jeżeli Bum-Bum, redaktor, Cohn, cala taka holota, raz sie przewija w polu naszego widzenia; to za co my jeszcze łykamy ten brud? Powieść nie powinna stawać się spluwaczka. Po co, odbiegajac od akcyi, idziemy za miasto bandażować chłopa -- to przecież mogło się stać w każdej innej powieści? I czy powinniśmy koniecznie znać wszystkie «kawały» łódzkie w rodzaju «to pan syn Horn i Weber?» (jakie to nowe!), wszystkie cynizmy moczymordów ulicznych i wszystkie aforyzmy Kurowskiego? Prawdziwie, ta daźność do objęcia «wszystkiego», niemożliwa zresztą do przeprowadzenia, jest czemś wręcz przeciwnem samemu pojęciu twórczości artystycznej. Wsadzić w tom wszystko - to hasło «magazinów». Artysta może tylko i powinien dać calość – «Ziemia obiecana» nie jest taka całością.

## Ш.

Wróćmy teraz do t. zw. bajki, zagubionej w tym chaosie. Od pierwszego rzutu oka widzimy jej nicość. Potężnej, na miarę Babilonów

nowożytnych, pełnej wirów i odmętów otchłani egoizmów «polskiego ogniska przemysłu», przeciwstawił autor anegdotkę o młodym człowieku, który chciałby mieć pieniądze, dużo pieniędzy, no i dostal je, bo mu się powiodło. Proszę to zanotować: Borowiecki robi majatek tylko dlatego, że mu traf pozwala. Żadnej walki, żadnego szamotania się tu niema - Anka sama się usuwa, ojciec mu w pore umiera, Müller sam mu oświadcza córkę, miliony w postaci posagu same mu gotowe wpadają do gąbki... Co to jest? -Może to ogromna gryzaca ironia, może to satyra na nicość charakterów «młodej Polski?» Byłaby to nawet bardzo śmiała i kto wie czy nie trafna koncepcya. Ale, niestety, tak nie jest. Borowiecki, a raczej autor za niego robi wszystkie miny, przybiera wszystkie pozy człowieka z charakterem, z temperamentem. Autor naprawdę wierzy, że ten pusty «chłop do wzięcia», to prawie silny Samson, wyjątkowa natura! Energię zastępuje brutalnością ruchów i słowa, którą nawet stangret Borowieckichby się nie zdobył, nie dopiero ów Aryjczyk i Europejczyk, w dodatku nobilitowany nie od dzisiaj.

Zupełna nicość, zupełny brak uczucia wyziera z tej lali; kłamstwem jest nawet to, żeby on seryo mógł pragnąć milionów. To nie takie łatwe, jakby się zdawało, bo takim ludziom wystarcza zazwyczaj niezły ożenek i porządna pen-

sya. Klamstwem jest również, że on coś może kochać na świecie. Ten człowiek od początku żyje z ludźmi, którym reki nie powinien podawać; dysputuje o rzeczach, za które można tylko walić w twarz lub odwrócić się z pogardą. Jest przy tem bez źdźbła poczucia nawet szlacheckiego honoru - kradnie telegram na schadzce z kobieta, ze zwinnością małpy oszukuje zdradzonego męża, babrze się w brudach, nie czując tego... To nie jest slowem ani Rastignac, ani jakiś zapóźniony rycerz z okopów św. Trójcy, ani nawet obrzydliwy typ «polaczka» - typ, niestety, lepiej znany w życiu, niż w literaturze. To jest po prostu pomylona figura powieściowa gipsowy odlew, imitujący marmury. Ta moralna nijakość Borowieckiego przewraca całą budowę powieści. Z Balzakiem możemy tykać ponure zepsucie wielkomiejskie, możemy deptać po śmietnikach Paryża, bo prowadzi nas i cuci nielitościwie młody szakal Rastignac. Czujemy, że tu oto w tej duszy naradza się nowa etyka miedzianej ery, etyka frymarku i użycia - straszliwsza od pordzewiałego w zbrodni sumienia eksgalernika Vautrin'a. Z Zolą puszczamy się na wycieczkę po ściekach i podziemnych kanałach, bo ostatecznie, choć ledwie żywi wśród tej zgrozy i obrzydliwości, mamy przed sobą potężną wizyę t. zw. cywilizacyi mieszczańskiej, Tu drepczemy beznadziejnie z kałuży do kałuży, stajemy pode drzwiami szynkowni tylko dla tego, że tędy «wypadło» iść takiej niewyraźnej lali, ucharakteryzowanej na bohatera powieściowego! Stąd rozdźwięk konieczny i nieuchronny niesmak tej powieści.

Bywają wreszcie utwory, gdzie nie jeden jakiś bohater związuje w węzeł całość rzeczy, lecz gdzie wyłania się ona z wzajemnego przeciwstawienia się szeregu obrazów, z gry wypadków i osób. Są to utwory, że tak powiem, panoramiczne. «Ziemia obiecana» do nich nie należy.

Tu niema tła i pierwszych planów — tu jest tylko gonitwa epizodów, z których każdy mógłby figurować w innej powieści.

Może jedyną, bardziej organiczną, ideą tej powieści jest chęć przedstawienia mieszaniny żywiołów polskiego, niemieckiego i semickiego. W potwornym zbiorniku, przystawionym do «ogniska polskiego przemysłu», jak w tyglu czarownicy, przetapiają się pospołu «rasowe» właściwości trzech sfer. Wytwarza to nieopisany swąd — ten jest oddany w «Ziemi obiecanej» aż nadto dosadnie. Ale musi to przecież wytwarzać i ludzi nowego spławu — tych tu właśnie nie znajdujemy. Jest taka Mela Grünspan, taki Horn, taki młody Baum, młody Malinowski, młody Jaskólski, ale wszyscy ci są traktowani oschle, epizodycznie, powierzchownie. Nikomu

z nich autor w duszy nie siedzi; więc niewiadomo, czy wogóle mają dusze — o jakiemś zaś spławianiu się pierwiastków na nowy metal psychiczny mowy być nie może. Raz tylko w rodzinie Grünspanów autor uchyla rąbek takiego łamania się dwóch kultur, dwóch etyk, ale zaraz zasypuje to nowymi epizodami, szwargotem «charakterystycznych» figur — i już koniec.

## IV.

Nie robię Reymontowi zarzutu z tego, że nie przeciwstawia w «Ziemì obiecanej» robotników i kapitalistów, wolno mu było wziąć tę lub inną koncepcyę. Koncepcya walki ras i etyk w sferze samej inteligencyi mogła być równie wspaniałem rusztowaniem dzieła, jak każda inna, ekonomiczna, społeczna, impresyonistyczna wreszcie.

Zarzucam mu natomiast, że koncepcyi tej, koło której chodził, nie wydobył, nie wcielił organicznie w utwór. Starałem się dać poznać, jakimi manowcami artysta odbiegł od swego zadania.

Zamiast stworzyć jakaś całość o Łodzi, chciał dać wszystko o Łodzi. Pchała go w tym kierunku własna, bajecznie obfita, obserwacya, bajecznie przepełniona pamięć. Począł więc po swojemu rzucać zamaszyście Ossy na

Peljony, epizody na epizody. Im więcej ich gromadził, tem natarczywiej może czuł ciągły jakiś brak w tem budowaniu. Epizody, dzięki rodzajowi swego talentu, mógł tworzyć bez wysiłku. Tymczasem na brak ów jedynym środkiem był potężny wysiłek ducha. Należało bowiem głębiej, bystrzej spojrzeć w gmatwaninę łódzką, ażeby utrwalić jakąś perspektywę. Ażeby zaś to uczynić, należało stworzyć jakąś o silnych wiązaniach charakteru, o wyraźnej etyce, istotę.

Reymont na poczekaniu wetknał w odmet łódzki synka szlacheckiego, zapomniawszy wyposażyć go duszą. Bohater bez duszy nie mógł oczywiście udźwignąć żadnej potężniejszej akcyi, nie mógł stać się soczewka tych rozpryśnietych, wirujących prądów i apetytów egoizmu, w które go pchnela wola autora. Wówczas Reymont akcye i dramat zastapił bajeczką, anegdotką o fabryczce. Znowu podsypał kilka garści osób, epizodów, scen rodzajowych i - znowu, może jeszcze silniej, odczuł organiczna wade budowania. Było to już przy końcu drugiego tomu. Autor czuł, że brak ten, ta wada wypływa z jakiejś fatalnej omyłki w planie, w kompozycyi. Czuł rozziew charakteru bohatera i płytkość dramatu. Na końcu więc, aż na kilkunastu kartkach, przyszywa na prędce skleconą walkę moralna, rodzaj dowodu, że Borowiecki miał duszę, a dramat miał psychiczną perspektywę.

«Chłop na wydaniu» znowu coś zatrąca o obywatelskich uczuciach, o potrzebach serca i duszy, o pustce życiowej.

Niestety — gdyby to, co jest tu morałem na końcu drugiego tomu, krążyło we krwi Borowieckiego, a z nim razem sprawiało wewnętrzny szyk dramatu tej powieści — to «Ziemia obiecana» byłaby potężną całością artystyczną...

Tak zaś jest tylko ogromnym dwutomowym Magasin of litterature.

#### V.

Jestem gorącym, szczerym wielbicielem talentu Reymonta. Wśród współczesnej dychawiczności, niedokrewności talentów ten imponuje mi rozmachem życia, znajomością życia, chciwością na życie.

Ale czyż dlatego mam teraz wyliczać i zachwycać się wszystkimi świetnie napisanymi kawałkami «Ziemi obiecanej», czyż mam rachować ludzi i rzeczy, które wywlókł Reymont po swojemu na jasny dzień z zamętu nowych sfer społecznych? Że on to umie — wiemy wszyscy. Tu raczej chciałbym wyrazić jedno gorące życzenie. Gdyby ten talent, potężny obserwacyą pamięcią i pewnością rysunku, zechciał się nieco skupić w sobie! Gdyby surowiej spojrzeć chciał

na zadanie artysty! Wówczas zrozumiałby niechybnie, że wydając z pamięci, jak ze spichlerza, należy powodować się zmysłem wyboru; że obserwując, należy przenikać aż do wnętrza rzeczy i ludzi; że rysując pewną ręką, trzeba znać i cień, i półcień... I że, wreszcie, stworzyć całość artystyczną można, tylko tworząc całą duszą, nie zaś wszystkimi zmysłami.

# O "CZUJĄCEM WIEDZENIU" ŻEROMSKIEGO").

»...Z czasem wszystko, co stanowi samo malowidło, szczególną rozwiewność barw, rysunek figur i pejzażu, prostotę środków i całą jakby fabułę utworu, przywaliły inne rzeczy i zostało tylko czujące wiedzenie o czemś nad wszelki wyraz bolesnem«.

»Ludzie Bezdomni«, t. I, str. 25.

...Nie wiem kiedy i na którym mianowicie zakręcie drogi przestałem sobie zdawać sprawę z tego, gdzie jestem. Przejmujący strach był mi przewodnikiem: szedłem, bo ból iść kazał, a im dalej szedłem, tem ból stawał się nieznośniejszym. Dygotały członki moje, choć czułem gorączkę i spieczenie ust. Drżałem, z ohydą sta-

<sup>1)</sup> Stefan Żeromski »Ludzie Bezdomni«, powieść. Warszawa. Nakł. Br. Natansona, 1900,

wiając każdy krok, gdyż grunt pod nogami był śliski i grząski. Stopy moje kurczowo odtrącały się od jakichś okropnych wężowisk, oczy z tęsknotą szukały kształtu w oparach kłębiących się dokoła.

Może to był labirynt grot podziemnych, bez wyjścia i bez nadziei, może dno jakiejś olbrzymiej huczącej i bałwaniącej się wody?

Nie mogłem badać ni rozumieć, gdyż niosło mię naprzód jedno dziwnej mocy wrażenie. Jak polip objęło mnie wrażenie to w nieludzkie sploty i przywarło wszystkiemi ssawkami do piersi, ssąc z niej wszelką moc.

Nie wiedziałem również czy w mózgu moim, czy w grocie podziemnej, czy na dnie huczącej fali dzieje się rzecz niesłychana. Oto z wężowisk, syczących krwią i łzami, brudne i kipiące zrazu strugi tryskały do góry i tężały w bólu, gdzieś, wysoko w koralowy krzew sturamienny — tryskały lzy gorące — i, ponad koralem krwi, ścinały się w najczystszy kryształ stalaktytów. W nieśmiertelnej chwale piękna spływała po nich smętna światłość duszy, która była sklepieniem tego świata. Może w pamięci mojej, która się stała nagle czującem wiedzeniem życia, a może wśród tych koralów krwi i stalaktytów lez błąkały się rozbite mary drogich istot, łkały znajome twarze.

Z głębin nieznanych patrzyły ku mnie bez-

brzeżnie tęskne, obłąkane oczy — oczy, które czytały w tym labiryncie mar i twarzy powieść skazańców życia...

W zbolatem ludzkiem sercu, w sercu śmiertelnie chorem na ból bez nazwy, na skir nieuleczalnej żałoby, przekrwione w męce serdecznej włókna stężały w krzew korali, wylane tzy, ścięły się w kryształ najczystszy.

Wejdźcie do świątyni tego serca, nim bić przestanie, nie rozsiadajcie się na grobowcach jego, ale wsłuchajcie się tu, jak huczy nad niem ogromne morze życia, jak ono drży boleśnie pod ciosem fali.

A gdy przejmie was «czujące wiedzenie» tego serca do głębi, patrzcie — dla ilu istnień rozbitych, bólów bez nazwy, łkań niewyłkanych jest ono żyjącym grobem.

Jest ono także portem milości dla żywych, mających dość silną duszę do żeglugi — przeciw nadziei.

I.

Czem jest powyższy urywek w stosunku do «Ludzi bezdomnych» Żeromskiego? Jest że to naprawdę próba krytyki, streszczenie, wyjątek z powieści tej?

A czem jest w stosunku do przejmującego nas do głębi wzruszenia, wyrzynająca się z bólem z pod powieki Iza? Jest że streszczeniem, czy wyjątkiem wzruszenia? Jest-li wogóle jakiem rozumnem jego ujęciem?

I Iza najczystsza, i mętny urywek powyższy są tylko pierwszym odruchem duszy czy zmysłów na wrażenie, niczem więcej. Pomiędzy wrażeniem a odruchem stoi cały człowiek — pryzmat mniej lub więcej koszlawo załamujący promień...

Otariszy izę, opanowawszy pierwszy odruch wrażenia, można o niem mówić dalej, samo ono wszakże, istota jego niewiele się przez to wyświetli. Może tylko to, czego się nie udało udzielić innym w ujęciu bezpośredniem, uda się udzielić przez rozumowania i opisy.

Otóż, zdaniem mojem, powieść Żeromskiego, przyniosła dwie głębokie i godne rozważenia prawdy.

Jedna z nich rzuca światło na autora «Ludzi bezdomnych». Można przy świetle tem widzieć także dusze pokrewne mu, cierpiące i pasujące się z życiem w niższych i najniższych kręgach istnienia ludzkiego.

Drugą prawdę przynosi sam utwór, rozważany jako całość artystyczna, jako nowa forma w sztuce powieściowej. Mniemam, że i tu światło tej prawdy oświeci drogę innym indywidualnościom artystycznym, łamiącym się z formą, to jest z najwłaściwszym wyrazem swej indywidualności, na rozmaitych szczeblach sztuki. Nasamprzód jednak, nim zacznę swym «entuzyazmem» na nowo obrażać zwolenników «bezstronnej» krytyki, — sprobuję skreślić coś w rodzaju planu «Ludzi bezdomnych». Będzie to, jak wszelki plan, rzecz umówiona, bezduszna, służąca li tylko dla oryentowania się w bogactwie tej duszy.

Nawiasem mówiąc, taki «plan» utworu jest niestety zbyt często utożsamiany z istotą krytyki — mianowicie przez ludzi, którzy cierpią na chroniczną potrzebę objektywizmu. O nich to mądry pewien Francuz powiedział: Ils se croient très libres d'esprit, parce qu'ils ne sont solidement attachés à rien...

W «Ludziach bezdomnych» Żeromski chciał dać naszą, rodzimą wersyę nędzy życiowej, która gdzieindziej powołała do życia obrazy «Nędzników», powieści Dickensa, wizye i cierpienia Dostojewskiego. W tym celu obrał sobie autor za bohatera utworu, pewnego lekarza, Tomasza Judyma. Młody lekarz «nizkiego» pochodzenia, po skończeniu medycyny w Paryżu zjeżdża do kraju. Początkowo stara się (bezskutecznie) o praktykę w Warszawie. Tu styka się z rozmaitemi postaciami nędzy we własnej rodzinie (rzemieślniczej), na mieście itd. Następnie przenosi się doktór Judym na prowincyę do miejscowości leczniczej, gdzie w dalszym ciągu uzupełnia swoją, iż tak rzekę, erudycyę w rze-

czach niedoli ludzkiej. Tu również kosztuje nieco rozkoszy życia i umitowuje pracę i kobietę. Kobietą jest panna Joanna, wraźliwa i inteligentna dziewczyna, nauczycielka. Doświadczenie jej serca jest niejako dalszym ciągiem doświadczeń Judyma.

Tymczasem i w Cisach nie udaje się Judymowi utrwalić swego losu — wygania go stamtąd fatalna siła przekonań, która stawia go w lecznicy w położeniu ibsenowskiego «wroga ludu». Judym trafem przenosi się w okolice kopalni węgla, znowu probuje ustalenia losu i znowu staje wobec bezlitośnego «dajmonion» własnych przekonań, które nakazuje mu oddać się całkowicie sprawie bezdomnych.

Tu zrywa Judym ostatnią nić szczęścia, narzeczeństwo z panną Joanną.

Sam na sam chce zostać z zadaniem swego życia — i zostaje. Zresztą źle mówię «zrywa», »chce», «zostaje». Judym jest bohaterem swych losów mniej więcej w tym stopniu, w jakim retorta jest rodnikiem związku, który w niej powstaje. «Dajmonion» Judyma, owo dziwne fatum duszy ludzkiej, wyrażające się naraz w uczuciach, przekonaniach, prądach czasu, bezlitośnie gna go w kierunku sobie wiadomym.

Judym zaś ma tyle właśnie świadomości ile jej ma człowiek w krwawym pocie, w męce trudu ziszczający dzieło własnego przeznaczenia, na które od czasu do czasu tylko z najmroczniejszych głębin duszy pada światło jasnowidzenia przyszłości. Ale to należy już właściwie do charakterystyki utworu.

#### П.

Wyobraźmy sobie tragicznego a ukochanego człowieka, który spotyka się z nami w jakiejś niezmiernie ważnej, decydującej chwili własnego życia.

Jutro może spełnią się jego losy — ale teraz, tymczasem w nocnej rozmowie, tak, jak przybył z drogi, człowiek ten opowiada nam dzieje swojego życia. Przedziwny tok mają takie opowiadania, jak bardzo niepodobny do spokojnych, szeroko i płynnie rozwijających się opowieści zawodowych opowiadaczy!

Czasu mało — noc minie – błyśnie wkrótce ranek przeznaczenia. Tymczasem ten kochany, ten brat opowiada. Oto opowiada prawie spokojnie rzecz «od początku» jak przyjechał, jak się urządził, jak zaczął żyć z ludźmi... Nagle przerywa ten porządny tok: «Bo trzeba wam wiedzieć» — i maluje jakiś szczegół z dzieciństwa, który teraz, w jasnowidzeniu całości życia, wydaje mu się niesłychanie ważnym. Potem znowu idą epizody jeden po drugim, i znowu

zrywa się, biegnie, przynosi jakiś kwiat czy list i pokazuje, jak relikwię przeszłości. Niektórych rzeczy wcale nie mówi – nastają chwile głębokiego milczenia. Te chwile - to wewnętrzne rozpalanie się gorączki. Chodząc i siadając, zrywając się i zamierając z osłupialemi oczyma opowiada tak człowiek dzieje swojego życia. I oto jedna po drugiej stają nam w wyobraźni perspektywy tych dziejów! To, co tam latami się spełniało - wiąże się w tej gorączkowej, przerywanej westchnieniem rozmowie, w jedną wizye całości. Po godzinie wiemy więcej, niż nam potem opowiedzą wszyscy biografowie razem wzięci w porządnych, systematycznych, chronologicznych i planowych biografiach tego człowieka.

Punktem wyjścia kompozycyi «Ludzi bezdomnych» jest takie właśnie improwizowanie treści życia w jasnowidzeniu jej. Szerokie obrazy, długie lata, całe sfery społeczne przesuwają się tu jakby nasiąknięte żywą barwą, stylizowane tła. A oto nagle zapala się jeden krótki jak błyskawica moment jasnowidzenia: «Ta łza co z oczu twoich spływa»... i jawną się staje tajna treść obrazów: życie jedną błyskawicą uczucia postąpiło o cały nowy krąg męki dalej. Z pozoru możnaby powieść Żeromskiego wziąć za cykl nowel, związanych pewną myślą przewo-

dnią, za rodzaj albumu, zawierającego wiązankę szkiców o pokrewnych motywach.

Jednakże to nie jest album, ani cykl nowel. Rzuca autor obraz po obrazie: oto Judym w stolicy świata, wśród przecudnych rzeźb i malowidel, pod stopami jego huczy Paryż, przy jego boku stoi kuszenie, upowite w rozkoszny ksztalt pięknej polskiej dziewczyny. A w Judymie zgrzyta i nurtuje dajmonion - noworodek: ostre poczucie swej własnej «chamskości». Oto Judym w rodzinnem mieście w «starej budzie», w Warszawie; przesuwają się przed oczami jego ulice Krochmalna, Ciepła - czarny tłum ludzki, własna w tym tłumie zatracona rodzina, wnętrza fabryk, wnętrza sklepików. Oto zgromadzenie lekarzy i jalowa prelekcya Judyma, i bardziej jeszcze jałowa od niej dyskusya. Nagle po tych trzech rozdziałach, całkiem porządnych rozdziałach powieściowych, następuje taka nieokreślona, nieprzewidziana w zwyczajnym szyku powieściowym rzecz – krótkie, skoncentrowane wezbranie liryczne ni to Judyma, ni to autora p. t. «Smutek». Niby to Judymowi smutno, niby ten «smutek» jest ostatecznym osadem przeszłych wrażeń. Ale odtad przy dalszych rozdziałach, choć mowy o smutku nie będzie, będzie on drgał w nastroju, jak drga wysoko napięty ton w szeregu później idących tonów średnich. I znowu wśród normalnych jakby obrazów dalszego toku opisujących nam praktykę Judyma, wyjazd na prowincyę — ukazuje się nagle rzecz pod tytułem «Swawolny Dyzio». Judym jedzie koleją, potem końmi i ni stąd, ni z owąd plącze mu się pod nogami taki przedziwny swawolny Dyzio, swojski, pokazujący język matce, ściągający pasażerom z nóg buty itd. Co to jest? Powiastka do «Wieczorów rodzinnych» o niegrzecznym chłopczyku?

Nie, to jest niezrównany «pech» ludzki, taki dobry w tej postaci «swawolnego Dyzia», jak i w każdej innej.

I znowu płyną dni krzątania się i urządzania się Judyma w Cisach. Odnalazł Judym urocze panny, które poznał w Paryżu, zasklepiły się w nim powoli bolesne obrażenia. Judym pragnie szczęścia w ten sam normalny, prosty sposób, jakby go pragnął każdy, kiedy wiosna rozkwita, kiedy żyć się chce i warto. I znowu daje tu autor przecudny akord wiosennych pragnień w kilkunastu wierszowym urywku poezyi prozą p. t. «Przyjdź».

Grom daleki, grom wiosenny przebrzmiał nad sadem. W czystem powietrzu drżały radośnie młodziutkie, chciwe światła listki. Jaśniał wysoko błękit nieba, Judym siedział u otwartego okna w swojem mieszkaniu.

«Płonął od głębokiej radości. W pewnych sekundach wznosiły się w jego sercu jakieś tchnienia uczuć, podobne do tych, co kołysały wierzchołki drzew. Wówczas na jego usta wybiegały dźwięki pieszczotliwe, a zapalające, jakby z ognia. Mówił nimi do drzew wielkich, do młodych krzewów, do jaskółek szybujących wysoko nad szczytami po świetlistej otchłani... Tajemnicza radość pociągała wzrok jego ku końcowi alei, a serce ulatywało z głębi piersi, jak zapach. Na coś niesłychanego czekał, na przyjście czyjeś».

Czyż nie jest cudna ta improwizacya liryczna?

Czy się nie czuje w tem krążenia wiosennych soków, które tak samo krążą w odwiecznym pniu, jak w młodej duszy ludzkiej?

I oto na owo «Przyjdź» wiosenne, jak kielich przeczystego kwiecia, rozchyla się dusza dziewicza — następuje rzecz p. t. «Zwierzenia», zawierająca dziennik Joasi, nauczycielki. Dziennik, będący jednym z najpiękniejszych utworów Żeromskiego, przynosi w tej rozranionej powieści gałęż oliwną, tchnienie dalekiego, czystego, możliwego w życiu szczęścia. «O jasne kwiaty mojej doliny...» kończy swą spowiedź Joasia — «O jasne kwiaty mojej doliny» — kończy tom pierwszy autor. Potem z doliny zejdziemy na padół.

Nie mogę nużyć dalej analizą kompozycyi «Ludzi bezdomnych». Jest to utwór pisany nie

7

według zwyczajnej formy powieściowej, narracyjnej. Jest to improwizacya obrazów przeplatana wezbraniami duszy. Jest to jakby wizya wszystkiego na raz, co mieści się w polu widzenia pewnego nastroju — w różnych odsłonieniach perspektyw, w różnych grupach społecznych. Na obrazy te, miejscami nasycone żywą barwą, miejscami pełne wrażającej się w mózg siły symbolów, pada, jakby z wysokości, jasność czującego serca. Z poza kart improwizacyi świecą, patrzą zadumane oczy poety, który obrazy te, symbole, dusze i twarze objął w ramiona i — nawet ukazując je ludziom — nie umie już, nie może rozstać się z niemi.

Ażeby zaś zrozumieć dokładnie na czem polega ten nierozerwalny związek poety i utworu, porzućmy na razie kompozycyę i przejdźmy do stylu autora.

«We wzroku tej dziewczyny było coś, jakby zimny, niepołyskujący blask księżyca, kiedy nad senną ziemią tarcza jego we mgłach się kryje».

«Każdy bystry ruch nogi wysmukłych panien był, jak drgnienie muzyczne».

«Z dziedzińców, drzwi, nawet ze starych dachów krytych blachą lub cegłą, wychylały się twarze chore, chude, długonose, zielone, moręgowate i patrzyły oczy krwawe, ciekące, albo zobojętniałe na wszystko w niedoli, oczy, które w smutku wiecznym śnia o śmierci». «Judym szedł predko, mruczac coś do siebie. Mury, o kolorze zakurzonego grynszpanu, albo jakiejś zrudziałej czerwoności niby pstre ubłocone galgany nasunely mu się przed oczy». «Cała ta banda (dzieci), sprawiała wrażenie śmieci podwórza, czy zeschłych liści, które wiatr miota z miejsca na miejsce». «Zdawało się, że nędzne okna, za któremi kryje się ubóstwo, to jakby znużone oczy chorego domu».—«Trawy obumieraly i dobrotliwy zapach lewkonii konal, nie mogąc zwyciężyć ludzkiego zaduchu». - «Czarne ranami okryte ściany dygotały jakby z wiecznego bólu». — «Brzmiał dźwięk mętny - niby akord gasnący w przestrzeni». - «Przy ścianie nudziła się stara sofa obita czemś wzorzystem«.

A oto wreszcie przepyszny opis pracy robotników we wnętrzu fabryki — pracy automatycznej, mechanicznie dokładnej. Jedna z robotnic zalepia lakiem paczki z tytuniem:

«Zamknięte oczy po każdym małpim ruchu otwierały się, gdy trzeba było przylepić lakiem różek papieru. Wtedy te oczy, spoglądając na płomyk gazowy, błyskały jednostajnie. Na spalonych, brzydkich, żydowskich wargach, co pewien czas łkał milczący uśmiech. Błysk pracowitych oczu i ten uśmiech wraz

z całą czynnością przypominały szalony ruch koła maszyny, na którego obwodzie coś w pewnem miejscu migota, jak płomyczek świecący. Gdy zaś raz ta maszyna-człowiek, omyliła się w ruchu, druga spojrzała na nią takim wzrokiem, jakim patrzeć by mogło chyba koło trybowe na drugie koło, gdyby tamto w biegu stanęło».

Sądzę, że żaden z piszących dziś naszych literatów nie użył tylu t. zw. przenośni. «Przenośnia» dla tych, wyżej przytoczonych zadziwiających zestawień rzeczy martwych z żywymi, jest zresztą określeniem zbyt ogólnikowem. Tu chodzi o coś bardziej silnego.

Pachnące barwy, kolorowe tony, czujące głazy, chore ściany, patrzące maszyny, dobrotliwe zapachy — splątały się tu nie jako lużne porównania, lecz poprostu wsiąkły, przenikły nawzajem jedne drugie, w stylu tym czuć jedno: oto wszystko, na czem spoczęły oczy artysty—artysta nasycił, że tak powiem, sobą. Możnaby powiedzieć, że on nie patrzy, nie słucha, nie wącha, nie dotyka, lecz wprost nasiąka sam każdą rzeczą z otoczenia i każdą rzecz — nasyca sobą. Wytwarza to przedziwny jakiś zindy widualizowany animizm wszechrzeczy. Artysta tu nie rzeźbi, nie maluje, nie gra, lecz nadłudzkim wysikiem wyłania niemal zmysłowe, substancyonalne byty z własnego mózgu.

To musi być aż bolesne. Twierdzili ongi okultyści, że myśli, przy ogromnem wytężeniu mózgu, przybierają substancyonalną formę larw, jakby mgławiczek, obłoczków, odrywających się od mózgu w kształcie pomyślanej rzeczy i nasiąkniętych bladym oparem krwi... Tu, w tym boleśnie czułym animizmie Żeromskiego, odbywa się podobne jakieś misterium.

Streśćmy teraz wywody dotyczące prawdy, którą przyniósł naszej sztuce powieściowej utwór Żeromskiego.

Utwór ten bardzo śmiało, bardzo wyraźnie przeciwstawił powieści narracyjnej — powieść nastrojową; zaś z rodzajem kompozycyi, w której punktem osiowym jest nie kolej i rozwój wypadków, lecz nastrój uczuciowy artysty — z rodzajem tym zespolił się i język — ów niesłychanie nasiąknięty bezpośrednim odczuciem animizm słowa.

Ponieważ lubimy licytować się w nowościach artystycznych, pośpieszam z góry zastrzedz się co do rozumienia nowości «Ludzi bezdomnych». Przed laty trzydziestu, analogiczny styl kompozycyi i języka w literaturze francuskiej wprowadzili bracia de Goncourt. Zresztą, nie wynależli go również, tylko zapożyczyli od poezyi i jedynie, że tak powiem, przełożyli na język prozy. Ten sposób kompozycyi nastrojowej

i mowy wszechzmysłowej nazwano wówczas écriture nerveuse, écriture artiste.

Odtąd, inowacya obiegła cały świat literacki i powołała do życia jeszcze dalej idące, samodzielne emancypacye powieści niemieckiej, duńskiej, skandynawskiej. Tak zwane «dziwactwa» Maeterlincków, Ibsenów, Hamsunów, Strindbergów itp. — w tem wyzwoleniu autora od szablonu powieści narracyjnej, w tem wyzwoleniu języka od opisowości objektywnej — mają źródło głębsze niż sądzimy. U nas wreszcie, w postaci naśladownictwa (Przybyszewski), styl ten zrobił wrażenie niesłychanej «nowości». Choć w prozie poetyckiej i w poezyi naszych wielkich romantyków były już wszystkie drogi tego odnowienia wskazane.

«Czujące wiedzenie» Żeromskiego, zastępujące w rzeczach pewnej kategoryi t. z. plastykę i malowniczość słowa, jest wyrazem coraz wyższego napięcia strun duszy ludzkiej.

«W umyśle budzą się skojarzenia, które milczą, chociaż istnieją, podobnie, jak dźwięk w natężonych strunach». Milczą do czasu, aż potężnieją w akord twórczy — wówczas zaś wyrażają się z mocą w formie, którą same sobie stwarzają. I otóż tyle właśnie jest prawdy artystycznej w «Ludziach bezdomnych», ile ta forma kompozycyi i stylu zawiera jej w sobie dla pewnych wezbrań duszy i ile szczere, bez-

pośrednie nie pozerskie, a na wskróś rodzime jej wypowiedzenie się zyskało w głębokim talencie Żeromskiego.

Tu jednak trzeba rozważyć indywidualność tego talentu.

## Ш.

Człowiek i artysta w sztuce stanowią jedno: rzemiosło tylko rozrywa ten związek. Wirtuozów, tj. rękodzielników sztuki, mieliśmy, chwała Bogu, do ostatnich czasów mało. Mieliśmy natomiast zdawna piękną i męzką rodzinę twórców, będących chlubą tej jedności duszy i sztuki.

Żeromski do tej rodziny należy, pochodzi z niej «po mieczu i po kądzieli» — z ducha i formy. Tej to, jak sądzę, okoliczności zawdzięcza żywą sympatyę nawet tych, którzy nie zawsze chcą lub mogą dzielić jego nastroje. Docierając więc do «prawdy», którą przyniósł z sobą Żeromski, będziemy potrącali to o człowieka, to o artystę, niekiedy zaś i o bohatera «Ludzi bezdomnych».

Porównywując wyżej utwór ten do gorączkowego opowiadania tragicznego człowieka, określiliśmy tem samem istotę jego artystyczną, to jest sposób, w jaki on czyni na czytelniku wrażenie. Człowiek, opowiadający drogiemu, blizkiemu sobie człowiekowi, swoje dzieje, działa nie za pomocą malowniczości, plastyki, dźwięczności, logiki opowiadania, lecz przedewszystkiem zapomocą u c z u c i a. Wzruszenie jego udziela się bezpośrednio stuchającemu: napięte, drgające struny jego duszy zarażają drganiem swem te drugie, mające oddźwięknąć, struny. Jest tu więcej poddawania myśli niż jej wykładu.

«Skupiona myśl, jak światło w ciemności wyławia z otoczenia wszystko, czegoby w innych warunkach nie dostrzegła, gdyby nie wiem jak nasuwało się na oczy». Oto jest właściwy przewodnik «czującego wiedzenia» z duszy do duszy.

W języku «Ludzi bezdomnych», w tem nasycaniu uczuciem każdej rzeczy, w budowie utworu, opartej na górnem oświetleniu wypadków błyskawicami uczuć, poznaliśmy już «sposób» Żeromskiego.

Lecz wzruszyć własnem wzruszeniem można tylko pod jednym warunkiem: — mianowicie, trzeba potrącić o struny powinowactwa — inaczej nie będzie oddźwięku. Dlatego brat, przyjaciel wzruszy nas łatwo, dlatego też obcy musi sięgnąć do trzewiów, do głębin duszy, żeby uderzyć wreszcie w strunę wspólną wszystkim ludziom.

Zgoła nie tak wiele, jak się nam niekiedy zdaje, posiadamy strun uczucia. Żeromski nie rozprasza się, nie ślizga po nich, lecz żyje czy też tworzy z brzmienia dwóch zasadniczych bardzo strum — miłości i nienawiści. Można to również nazwać nieustannem, zabiegliwem wyczuwaniem pierwiastków dobra i zła, tkwiących w życiu. Bardzo czuła, wprost już drażliwa, jak zadraśnięty nerw, wrażliwość, może dojść w wyczuwaniu takiem do takich niemych bólów lub niemych upojeń, o jakich nie śniło się duszom, normalnie zarządzanym przez normalny żołądek (zdrowy rozsądek). Żeromski zaś objawia niestychaną pobudliwość uczucia i zdolność spostrzegania; jedno potęguje drugie, a w co się łączą, gdy się zejdą razem w świecie ludzkich nędz, to zobaczymy przy końcu.

Żeromski zna tylko jeden rodzaj patrzenia na rzeczy: «Patrzy w przestrzeń i uderza ją silnemi oczyma». Patrząc, walczy wzrokiem. Walka ta bywa, bądź miłosna, gdy odpowiada dzielnemu prężeniu się, wezbraniu w duszy sił żywotnych, bądź nienawistna, gdy w duszy mrok i gorycz. Obojętnego patrzenia Żeromski nie zna, nie zna «patrzenia dla patrzenia». A jednak, jak rozkosznie widzą te oczy, najczęściej smutne, proszę posłuchać:

«...Czasami przylatał wiatr, rozbujał ten krzew lekko, równo, cicho — i wtedy cudowne strofy liści kołysały się w ciepłem, wilgotnem powietrzu sennymi akordami, niby muzyka, która onie-

miała i przybrawszy na się kształt tak przedziwny, zastygła». A oto jak widzi dr. Judym: «Z brzegu siedziała p. Natalia. Doktór poznał ja bardziej przez słodkie zemdlenie zmysłów, prze jakiś chłód wewnetrzny, ściekajacy po twarzy i piersiach, niż siła wzroku».--«Podniósł oczy na twarz panny Natalii i uczuł, jak zatapiaja się w nim zimne kly rozkoszv. Panienka miała, jak zwykle, oczy spuszczone. Czasami tylko jej brwi, dwie linijki nieznacznie zgięte, unosiły się nieco wyżej, niby dwie dźwignie, ciągnące do góry uparte powieki. Na wargach, z których dolna była leciutko odchylona, stał uśmiech nieopisany, uśmiech pełen jadu i swawoli». Opis ten zawiera w sobie tyle właśnie jadu zmysłowości, ile nie mają go wszystkie razem wzięte nagie cielska Zapolskiej. Ta «dolna warga» panny Natalii, jest jakby pendant do «górnej wargi» z puszkiem Anielki z «Bez dogmatu». Bywają takie pokrewieństwa. A teraz dalej: Panna Natalia wyczuła wzrok jego. Barwa jej policzków przeszła w bladość, która zdawało się roztopiła w sobie uśmiech otaczający usta. Wówczas jeszcze bardziej modrymi staly się cienie dokoła zamknietych oczu i ostrzejsza linia chrzastkowatego nosa»... Niedawno tak patrzeć i tak oczom odpowiadać umiał tylko «esteta» Płoszowski

i Anielka, a opisywać umiał tylko tak Sienkiewicz. Ale oto przerafinowany Płoszowski stworzył — szkołę, nawet wśród demokratów w rodzaju doktora Judyma...

Chodzi nam zresztą o co innego: o ustalenie tego niesłychanie wrażliwego sposobu patrzenia Żeromskiego. Trzeba, żeby czytelnik doskonale pamiętał jak Żeromski patrzy, żeby w przybliżeniu bodaj zdał sprawę, czem dla tego artysty stać się musiało «czujące wiedzenie».

Zaznaczytem wyżej, że w Żeromskim wibrują, najpotężniej dwie struny zasadnicze, nienawiść i miłość. O nienawiści doktora Judyma możnaby dużo powiedzieć, ale lepiej przytoczyć te krótkie słowa autora:

«Były to myśli (myśli Judyma), parweniusza, który trafem stanął u drzwi pałacu kultury. Tkwiła w nich przedewszystkiem skryta pod maską miłości ubogich drapieżna zazdrość indywidualna względem cudzego bogactwa. Od wieków płonęła, jak piekielny ogień, w sercu przodków była najsilniejszem choć najskrytszem ich uczuciem. W duszy ostatniego potomka...»

Słyszę, jak w tem miejscu kłapią wilczym śmiechem zęby filistrów, cieszących się z pohańbienia uczuć biednego parweniusza. Nie, niema pohańbienia, bo: «w duszy ostatniego potomka nie zionęła już z niej śmiertelna, ślepa zemsta, tylko wysnuwał się głęboki żal».

Tak, żal, ów dziwny, tak bardzo rodzimy, żal — pustokwiat cierpień, Izawnica uczuć, pierwszy uszlachetniający płomień bólu. I gdy mowa o nienawiści Żeromskiego, to naprawdę najwięcej w niej żalu, wielkiego, skruszonego żalu. Czasem tylko ozwie się w nim jakiś mściwy ból, nieprzepuszczający nawet osobom, płaczącym przed «Biednym rybakiem», których Izy bezlitośnie nazywa «lichemi Izami». Częściej zaś mściwość ta wywiera się w Żeromskim na pewnej kategoryi panien, na «pannach ze dworu». Dr. Judym miał nawet raz ochotę «zdzielić piękną kobietę pięścią między oczy».

Ale tej waśni uczuć niewiele jest w stosunku do ich wezbrania i w głębokiej toni oczyszczającego żalu niemasz w końcu śladu po nich. Ten żal Judyma przeradza się w Źeromskim w smutek: i jak tam żal przetrawia energie działacza, która się wreszcie wydobywa spazmatycznie, konwulsyjnie – tak tu smutek przepaja wszelką radość twórcy, która rzadko buchnie jasnym płomieniem, rzadko ozłoci karty tej książki. Żeromski piszac odwyka od wesela. Kiedy zaś się z nim zetknie niespodzianie w żarcie lub humorystycznym opisie, czyni to jakoś ciężko i dorywczo - i znowu powraca do tęsknot i smutków swoich. Dusza jego, jak nocny ptak, przeraziwszy się blasku, z wielkim lopotem skrzydeł odlatuje w ciemność.

Jeżeli zaś, terając się tak wśród licznych trosk, dając nam gorzki smak rwania się, Ikania, wrzodzenia się duszy współczesnej, Żeromski tyle nad nami może, tyle nam każe przyjąć z siebie, to dzieje się to za sprawą tej drugiej zasadniczej władzy jego ducha — miłości. Nikt się nie może chełpić jej nadmiarem, ale są organizacye, które wyposażył los zdolnością miłowania rzeczy i ludzi w stopniu wyższym. Wyższość tę posiadała w sposób genialny, że tak powiem, Madzia w «Emancypantkach» Prusa. W «Ludziach bezdomnych» posiada ją Joasia nauczycielka. Dziennik jej zawiera skarb dobroci szlachetnego serca (czasem coś tam zabrzmi zbyt brutalnie, ale to już wina autora, nie Joasi).

Ile razy doktór Judym spotyka się z nią, sam rozkwita w dobrem, jak pod działaniem promyka. Nie imponują mi w powieści tej opisy nędzy ludzkiej, ludzkiego charłactwa, dzielnic żydowskich, istnień robotniczych. Okropność bowiem tych rzeczy odczuć i odtworzyć tu mógł po prostu głęboki obserwator, miłośnik życia. Ale do głębi wzrusza mię jego odczuwanie, zrozumienie tej tkliwej dziewczyny i ten rodzaj miłości, którą ona nieci w Judymie.

«Tak z nim było, jakby kolor jej włosów, jakby ich nikły zapach na wieki stał się jego własnością. Jakaś bolesna troska i niewysłowiona czułość przystąpiła do serca,

jakaś omgłona litość, niby kwiaty pachnaca. Bylo to obce duchowi i budzilo swem przyjściem podziw i zadumanie». - «Nadewszystko. nad piękność, dobroć i rozum, kochał w niej swoją czy jej milość, ów zaklety wirydarz, gdzie człowiek wchodzący zdobywał nadziemska zdatność pojmowania wszystkiego». Judym przy Joasi «zajęty był radościa patrzenia w jej serce». Biedak, czyniac jej swe koszlawe, nienawykłe do szczęścia oświadczyny, ludzi się nawet, że je czyni z «prostotą», choć to była bardzo pozorna i skomplikowana prostota chorych dusz. Ale bądź co bądź odsłania nam Joasia w Judymie jeden biegun jego miłości. Potem wierzymy, że w nim już naprawde został z nienawiści tylko żal. Wiemy, że to nie deklamator, i czujemy, że serce w nim istotnie mogło się zapalić, gdy nadszedł czas.

Drugi biegun miłości leży w duszy jego za całem huczącem morzem zjawisk nędzy ludzkiej. Odsłania go znów w jednem powiedzeniu inżynier Korzecki:

«Spojrzyjcie w siebie. Czy nie zobaczycie tam ciemnej otchłani, w której nikt nie był? O której nikt nie wie? Siłą przymusu, ani żadną inną nie może być wytrzebione to, co nazywamy zbrodnią. Wierzę mocno, że w tym duchu nieogarniętym wszystko, prawie wszystko jest dobre. Niech tylko będzie wyzwolone.

Tak mówi Korzecki do parweniusza Judyma, tak do nas mówi w jasnowidzeniu autor. My wszyscy jesteśmy parweniuszami w rzeczach dobra i miłości, a gdybyśmy mieli «czujące wiedzenie» Judyma, wszyscybyśmy uczynili dla «wyzwolenia» to, co on uczynił. Otóż tu właśnie zjawia się okropny zgrzyt w tej powieści, który jednak potężniej ją zamyka, niżby to uczynił najharmonijniejszy akord.

# IV.

Wiemy, z jaką siłą patrzy Żeromski na rzeczy i ludzi, wiemy, ile w tym wzroku jest zmysłowej mocy, która potem przeradza się w nieustanny nałóg, i czyni z abstrakcyi nawet tego autora jakieś żywe, krwią poprószone byty zmysłowe. Wiemy, że takie oto oczy stały się przewodnikiem wrażeń do organizacyi, w której dwie struny potężne, miłość i nienawiść, brzmią niemal wszechwładnie. Wiemy wreszcie, że, wskutek tejto właściwości swej organizacyi, napisał autor «Ludzi bezdomnych», to jest rodzaj sonaty cierpienia w społeczności. Tak skoordynowane «czujące wiedzenie» nie mogło, prawdziwie, doprowadzić do idylli.

Nie trudno domyślić się, że w powieści tej wypadki życiowe nie mogą grać wielkiej roli. Bajki jej, perypetyi, autor po prostu nie mógł traktować konsekwentnie, z pożądanym dla czytelnika komfortem umotywowań rzeczowych, historycznych.

To też nie próbujmy tu nawet oceniać fabuły i stawiać w jakiejkolwiek zależności od niej siły i grozy zakończenia. Byle jakie wypadki musiały w tych warunkach posłużyć za punkt wyjścia.

«Czujące wiedzenie» jest tu wszystkiem. Trzeba odczuć samorzutną, nieodpartą moc rozrostu sumienia w takiej organizacyi. Wszystkie rozdźwięki jej trzeba boleśnie w sobie zestrzelić, a wtedy błyśnie z nich piorun losu, i zrozumiemy, co druzgocze już nie szczęście nawet, ale samą zdolność do szczęścia w ludziach, w których upodobał sobie zamieszkać «dajmonion» czasu.

Ni domu, ni głowy kochanej, ni pociechy, ni spokoju nie chce wiązać z losem swoim biedny parweniusz. Nie umie on dzierzgać koronkowych kompromisów, zanadto się rozszerzyły te źrenice w błyskach miłości, w mroku cierpień — swoich i cudzych.

Ni domu, ni głowy kochanej nie trzeba temu, nad którym płyną «obłoki jasne, zaczerwienione, święte obłoki». Nie trzeba mu nawet zrozumienia naszego — «z jednej strony i z drugiej strony, jakkolwiek, to jednak». Nie, on już tylko

z jednej strony widzi świat. On wie, że jest dla nas, «jak dźwięk za wysoki, który się chybocze bezsilny w jakimś zawrotnym, niedościgłym zenicie».

Wie o tem parweniusz dobra i miłości, czyniący wedle poczucia swego nieharmonijnego sumienia.

## V.

Książka Żeromskiego jest tak rodzimą, jak skiba ziemi krwawicą zroszona.—Zapewne dlatego trudno w niej się było czegoś doczytać tym, którzy umieją czytać tylko na importowanych, a już z marką fabryczną zagranicy, elementarzach wielkiej i małej «sztuki» (bo są podobno takie dwie).

Książka ta zawiera tyle nauki artystycznej, ile jej tylko dać może do głębi prawa praca twórcy.—Zapewne dlatego autorowi jej nie oszczędził zbawiennych rad «kompozyci powieściowej» lada kopista.

Zgoła zaś, z przedziwnym brakiem szacunku i miłości dla tych, którzy po staremu, czy z młodu nas żywią «w niemałym trudzie i ku pokrzepieniu serc», zatańczono dokoła młodego autora coś w rodzaju indyjskiego wojennego tańca. Miarą jego wartości miały być szturchańce, roz-

dawane w tym tańcu innym. Całość stworzyła krytykę «Ludzi bezdomnych».

A tymczasem Warszawa w ciągu kilku tygodni rozchwytała powieść.

Cóż się stało?

Nic nowego: oto potężniej zabiło w piersi jedno ludzkie serce. Odpowiedziały mu serca nieśmiałe, smutne, bolesne, które na chwilę przedtem biedne były, «bo bez echa w pierś samotną uderzały, przepełnione niepojętych pragnień krwią...»

I znowu znaczna gromada dusz ludzkich odnalazła się w duszy poety. Że zaś stało się to za sprawą «czującego wiedzenia» artysty, więc nowy tryumf święci — sztuka.

# MAREK I NINETKA 1).

Przed laty konkurs «Kuryera Warszawskiego» zaszczytnie odznaczył dwa utwory nieznanych przedtem wcale autorek. Były to «Kartki z życia kobiety» p. Estei i «Dewajtis» p. Rodziewiczówny. Od owej pamiętnej chwili, kiedy sąd konkursowy dał narodowi dwie nowe sławy, do dnia dzisiejszego — nie minął sezon wydawniczy bez ukazania się kilku utworów laureatek. W ten sposób lista ich zasług wobec czytelników stała się niebezpiecznie długą, zaś tak zwany talent podobno dojrzał całkowicie. Czas jest więc zerwać ten smaczny owoc... tembardziej, że pp. Esteja i Rodziewiczówna, początkowo sprzężone przygodnie jednakim losem konkursowym, dziś, mimo znacznych różnic

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) M. Rodziewiczówna: »Hrywda«. Nakład Arcta 1892 r. Esteja: »Fuga Bacha«. Nakład S. Lewentala 1892 r.

w stopniu i rodzaju uzdolnień zdradzają też nie mało cech wspólnych, a bardzo charakterystycznych. Są więc one jakby gwiazdą podwójną jaśniejącą w konstelacyi... wszechwładnego «Kuryera».

L

Nie sądzę, żeby zachodziła potrzeba streszczania utworów p. Estei: czytelnicy je znają, bo któż nie zna «wpływowych organów opinii publicznej», których szpalty otwierały się gościnnie przed «Mea», «Moim Testamentem», «Kartkami», «Za Oceanem», «Fuga Bacha» i t. d.? Zreszta, gdyby nawet czytelnik znał jeden z pomienionych utworów - to już tak, jakby znał wszystkie. Przekonamy się bowiem zaraz, iż właściwość charakterystyczna pani Estei stanowi coś, co tymczasowo nazwijmy: jednościa kompozycyi. Ta jednność stosuje się zarówno do personalu jej powieści, jak do sceneryi, języka i wreszcie tego, co rozumiemy pod akcyą, bajką, tendencya, psychologia utworu, a co jest wyrazem stosunków, zachodzących pomiędzy działającemi w niej postaciami.

Co do składu osobistego utwory pani Estei noszą charakterystyczne piętno, wspólne z wielu ostatnimi utworami p. Mańkowskiego, A. Krzyżanowskiego, Rodziewiczówny, hr. Rzewuskiego, W. hr. Łosia i innych '); są one po brzegi przepełnione utytułowanymi bohaterami — arystokracyą. W s z y s t k i e pierwszoplanowe postacie są to: ks. Ninetka, hr. Klima, bar. Lili oraz inne To-to i Ti-ti a w najgorszym razie naboby i milionerowie. Bardzo rzadko przemknie się postać jakiegoś Henryka malarza — zaś adwokatów i doktorów, o ile pamiętam, estetyczna pani Esteja nie toleruje wcale.

Przypomina to, co prawda, styl hotelowy w kapielowych miastach, gdzie przebiegły «maitre d'hotel» nie skapi «excelencyi» - cóż jednak czvnić, skoro pani Esteja może tworzyć w tym tylko stylu? Wynikają stąd jednak dalsze objawy «jedności kompozycyi»—noblesse oblige, jakby powiedziała sama autorka. Osobistości tak pięknie utytułowane nie mogą przebywać byle gdzie stąd scenerya p. Estei zna tylko trzy rodzaje miejscowości: 1) zwykłe t. j. Paryż i miejsca kapielowe; 2) niezwykłe t. j. Egipt, Ocean Atlantycki i Ameryka (północna, du Nord) i 3) bardzo niezwykłe, a więc n. p. «starodawne gniazdo ks. Braclawskich». Tej ostatniej zresztą miejscowości p. Esteja nie nadużywa, pozostawiając ją widocznie dla p. M. Rodziewiczówny. Rzecz prosta, iż akcya, odbywająca się między «gniazdem»

<sup>1) »</sup>Hrabia August«, »Hrabia Witold«, »Dwa prądy«, »Błękitni«, »Nocturn Szopena« i t, d.

a np. nowoczesnym Babylonem, wymaga cudzoziemskiej obsady. Jednak Angielki, Amerykanki i Rumunki występują tu tylko w razach niezwyklej egzotyczności tematu, ponieważ autorka sadzi, że flirt może już kwitnać i na swojskim (polski i francuski) gruncie... Niemniej ciekawa kwestya jest sposób porozumiewania się istot, stapających w tak niezwykłych regijonach... Olala! dzieje się jak najzwyczajniej. Honny soit qui mal y pense: Panie tu dorlotuja panów. Panowie brawują wszystkie niebezpieczeństwa, ba, nawet brawują śmierci (quel succes!) «Zreszta, Alles was ist, ist vernünftig», a trzeba pamiętać, że przecie serce ma swój osobny dykcyonarz...1). Bohaterki zadaja sobie czasem takie pytania: «W chwili, gdy Stefan taki przygnębiony, co jemu przychodzi do głowy». Inna wpisuje do dziennika poetyczne refleksye...: «jakiś niesumienny Bademajster z przestworzy nie zanurzył mnie dostatecznie w fali zapomnienia??...» 2). Jeden zaś z bohaterów «między niebem a ziemia, głowe ku sklepieniom niebios wznosząc, dziwny przewrót robi się w jego pojęciach» 8). To właśnie język p. Estei — «osobny» język...

<sup>1) »</sup>Fuga Bacha«.

³) »Mój Testament«.

<sup>8) »</sup>Mea«.

W ten sposób poznając kolejno skład osobisty, sceneryę i mowę utworów p. Estei, dochodzimy do wniosku, że «jedność kompozycyi» cechuje je istotnie. Cóż jest jej wyrazem — co łączy tak odległe krańce jak Egipt i «starodawne gniazdo», biegłą znajomość sezonowych pół-słówek Paryża i niegramatyczny szwargot w mowie ojczystej? Zdaje się, iż łącznikiem jest tu właśnie wspomniany parokrotnie «egzotyzm...» Ażeby jednak dokładnie poznać tę dźwignię twórczości p. Estei — zrozumiejmy najprzód jej tematy. Około jakich osi obracają się owe «Kartki», «Testamenty», Fugi» i t. d.?

W tym razie tytuły ich nic nam nie powiedzą. «W kartkach z życia kobiety» mamy właściwie tylko karnecik erotycznego wirowania ładniuchnej Frou-Frou-Ninetki; w «Moim Testamencie» to samo opisuje p. Elza; z miłości szaleje ekscentryczna na sposób amerykański «Mea»; «Za Oceanem» malarz Henryk kokietuje córki milionerów; Fuga Bacha na 371 stronicach rozbrzmiewa tylko dwa razy - a zawsze wtedy, gdy bohaterce słuchać przeszkadza - mężczyzna. Ktoś, co czytał «Kartki z życia kobiety», sadzi zapewne, że p. Esteja wyczerpała tam na wieczne czasy charakterystyke manii erotycznej, zwanej flirtem; mieliśmy go tam po francusku, po polsku, po niemiecku, po włosku i po rumuńsku!... Okazuje się jednak, że z tem nie tak łatwo skończyć; i w następnych powieściach panuje znowu - flirt (po angielsku i amerykańsku). Sądzę, iż p. Esteja pociesza się tu aforyzmem: C'est plus fort que moi! — i ma słuszność: jej indywidualność artystyczna jest w zupełnej poniewierce, na służbie u flirtu.

Nadaremniebyśmy tu szukali innych motywów; życie nie ma innej strony w utworze p. Estei, jak ta, którą zna «żywioł wszelki» w porze wiosennej — Flirt, flirt — prawdziwa rozkosz dla czcicieli czystego piękna; Esteja nie splamiła go żadną tendencyą, żadną ideą...

Dochodzimy do najtrudniejszego punktu analizy: nasuwa się pytanie, czy wśród utytułowanych próżniaków, flirtujących z równą swobodą na kozetkach i na płotach (K. z Ż. K.) starego i nowego świata, czy w galeryi tej jest choć jedna postać lub moment artystyczny, wykończony i poczęty przez p. Esteję? Jest to kwestya zawiła dlatego, że najtrudniej tu swe zdanie udowodnić wskazaniami całkiem objektywnemi. W tych razach krytykowi najłatwiej zarzucić brak zmysłu, poczucia, intuicyi artystycznej i stanąć tym sposobem w szrankach niezwyciężonych, bo zapoznanych geniuszów...

Pstry tłum zblazowanych lwów salonowych, kokietów i kokietek, utytułowanych wyjadaczów, viveur'ów, szlachetnych ojców i pierwszych kochanków, naiwnych, ekscentrycznych i zidyocia-

lych przesuwa się przed nami – jak sceny i osoby w szopce wigilijnej. Któż ich nie malował, jaka szkoła literacka ominęła tych p. t. Alfonsów, Henryków, te Idalje, Ninetki, Lili i t. d.? Można się było jeszcze łudzić przy «Kartkach z życia kobiety». Ninetka owa mistrzyni flirtu, Frou-Frou o serduszku i móżdźku ptasim, była wykonaną istotnie bez zarzutu. Lecz to cowpierwszym utworze można było wziać za trafna psychologię – w następnych okazało się po prostu jednostronnością, płytką i ograniczoną indywidualnością artystyczną autorki. Okazało się, iż p. Esteja nic innego «stworzyć» nie może tak dalece, że późniejsze utwory są plagiatami pierwszego. Owa Ninetka stała się w następstwie Elzą i zamiast kartek napisała Testament; później była hr. Lili w «Fudze Bacha«. Rys jej, jej leitmotif, polegający na dość artystycznem połaczeniu naiwności z mimowolnym tragizmem, stale się powtarzał przy każdej z następnych. Powtórzyły się nawet sytuacye: cierpienia za winy niepopełnione, czuwania przy chorych mężach, bezwiedna miłość i t. d. Lecz szczytem w tym szeregu przemian Ninetki było jej wcielenie się w... malarza Henryka. Dość uważnie przeczytać «Kartki» i za «Oceanem», żeby zrozumieć, że Ninetka a Henryk to jedno. Henryk również jest kokietem, również daje się zahypnotyzować w milości, jest równie niezepsutym

(w gruncie) i równie tragicznie kończy. Rozumie się, że jako mężczyzna przebywa te fazy Frou-Frou w sposób nieco odmienny.

Bankructwo indywidualności artystycznej autora nie może się zdradzić w sposób bardziej decydujący, jak przez plagiatorstwo własnych kreacyi. Jeżeli zaś dodamy, że p. Esteja, kreśląc nawet pierwszą sylwetkę, miała już wzór gotowy (Frou-Frou i inne) — to zrozumiemy, że mówić o tem dłużej — znaczy tylko d o r l o towa ć autorkę.

Czy jednak flirt, amanci i amantki moga zapełnić kilka tysięcy stron? Okazuje się, że takich cudów «jedności kompozycyi» dokonać można, lecz pod warunkiem – egzotyczności! Niektóre jej warunki poznaliśmy, zwiedzając kapielowe hotele, Egipt i Ameryke (północną), inne tłómaczy czar takich «mot», jak Pschutt, Vlan, Olala... Ale to tylko grube tlo, plan drugi kompozycyi. Akcya, życie w utworach p. Estei wlecze się prawdziwie żółwim krokiem - jego najważniejszym przejawem jest zmiana miejsca (changement de place...) Ta zmiana miejsca zastępuje w kompozycyi p. Estei i plan pierwszy; jest ona również prawdziwym warunkiem egzotycznym. Flirt więc może się odbywać na dnie przepaści, na cmentarzu arabskim, na szynach przed nadbiegającym pociągiem, wobec płynącego po oceanie lodowca... Ba! Estetyczna pani

Esteja nie gardzi nawet przypadłościami choroby morskiej, gdy chodzi o «egzotyczny» garnirunek ulubionego flirtu. Nastepnie może być five o clok, matinée, raut, soirée, wenta. To daje sposobność do opisania pokojów, mebli, kwiatów (pierwszeństwo mają storczyki) i wreszcie toalet damskich. Toaleta - to poemat: np. suknia bar. Klimy z czarnemi jaskółkami, albo suknia koloru lilas hr. Lili, która zresztą nawet «twarz ma tak bardzo podobna do świeżo rozwinietego bzu... 1). Czy jest w tym całym egzotyzmie choć jedna chwila grozy, uniesienia, namiętności czy buntu duszy?... Niema tego - niema nawet nigdzie opisu przyrody, bezpośrednio, całem jestestwem odczutej. Egzotyzm cały pani Estei poczatek bierze w czci «dla perel i atlasów», pada na twarz przed teatralnym efektem nadbiegającego pociągu, ma tylko czucie na to, co błyszczy lub pachnie.

Każda trupa wędrownych hecarzy w garderobie swej ma te rupiecie, których pani Esteja szuka aż za Oceanem! Lecz co jest jeszcze bardziej pouczającem dla czcicieli «estetyki» tego rodzaju, to, że australijski ptak — ogrodnik gniazdo swe upiększa skrawkami barwnych tkanin i kolorowymi kamykami, oraz urządza ogró-

<sup>1)</sup> Fuga Bacha.

dek z badyli i kwiatów. On również lubi perły, atłasy i... storczyki.

Uważne przeczytanie kilku tysięcy stron p. Estei, mimo całych furgonów egzotycznego balastu, którym autorka zasypuje niemiłosierne szczerby kompozycyi, mimo tłumu tak utytułowanego, a tak płaskich postaci — pozostawia pustkę rozpaczliwą.

Niech czytelnik nie weźmie za pobieżność pominięcia przez nas charakterystyki szczegółowej osób drugoplanowych: pani Esteja sama zapewne wie, że są to wszystko szablonowe postacie z komedyi, farsy i powieści światowej ostatnich lat kilkunastu.

Życie w jej powieściach jest tak monotonne, że mamy prawo nie wchodzić w rozbiór pojedynczych utworów, lecz odrazu rozpatrywać wszystkie. A w takim razie jedyną postacią zdolną zatrzymać uwagę badacza będzie Ninetka, jedynym tematem — flirt...

Gdzież jest piękno, siła twórcza, życie? Czyżby ptak australijski, maitre d'hotel, żywioł wszelki? Zgoda już na egzotyzm — na odgrzebywanie fakirów i czcicieli ognia, na zwiedzanie jaskiń, zwierzęcych wnętrzności i t. d. niech tylko w tem niezdrowem majaczeniu, jak na Zachodzie, czuję choćby chorą duszę ludzką, niech tylko będzie oddanie się, wgłębienie w treść.

Lecz gdzież na to siła w ptasim móżdżku i serduszku Ninetki?

\* \* \*

«Trzeba być odważnym, ażeby posiadać talent», powiada gdzieś Brandes. Gdyby nie głębokie przeświadczenie, że panna Rodziewicz jest zjawiskiem na wskróś swojskiem i samorodnem sadziłbym, iż działa głównie pod wpływem rzeczonego aforyzmu. Tak bowiem dalece zastosowuje w swych utworach... pierwszą jego polowę. Jeżeli rysem charakterystycznym p. Estei była «jedność wewnętrzna» jej artyzmu, która przy bliższem wejrzeniu okazała się ubóstwem ducha, zamaskowanym tanimi efektami, to znowu pannę Rodziewiczównę cechuje przedewszystkiem rzutkość – rzutkość nietyle pomysłowa i twórcza, ile nieznająca skrupułów. Powiedzialaby o tem p. Esteja je prends mon bien, ou je le trouve. Rzecz prosta, iż wobec tego zasadniczego uzdolnienia panny Rodziewiczówny nie można naraz mówić o wszystkich jej utworach, lecz trzeba je rozbić na jakieś kategorye.

Kim i czem zajmuje się p. Rodziewiczówna? W «Błękitnych» i «Dewajtisie» — inteligencyą; w «Szarym prochu» i «Hrywdzie» — ludem; w «Kwiecie Lotosu» i w «Ona» — psychologią jednostek. Prócz tego «Straszny Dziadunio» stoi

jakby na pograniczu między pierwszą a trzecią grupą, zaś kilka pomniejszych jak «Farsa panny Heni» mają charakter więcej anegdotyczny. O mały włos w szeregu utworów panny Rodziewiczówny nie wymieniłem «Tymko Medier», której tendencya i maniery zdają się być żywcem pożyczone od tej autorki 1). W każdym razie postawimy autora tuż obok p. Rodziewiczówny.

Rozgatunkowując w dalszym ciągu jej utwory, należy zwrócić uwage, że większość posiada to, co nazywają tendencyą t. j. jakieś bądź etyczne, badź filozoficzne założenie o doniosłości społecznej. Same tytuły już wskazują na obecność tego pierwiastku: «Błękitni» -- to arystokracya, szlachetna rasa i stosunek do społeczeństwa; «Szary proch» - to pospólstwo, milion maluczkich, a potęźnych w swej jedni; «Straszny Dziadunio», «Ona» i «Kwiat Lotosu» -- to znowu hart ducha, poświęcenie kobiety i demoniczność. Nieprawdaż, że są to wszystko koncepcye wzniosłe i szerokie, idee o takiej sile syntetycznej, że każda z nich może posłużyć za ognisko, skupiając w organiczną i potężną całość najróżnorodniejsze objawy życia? Zapewne i to tak dalece, że wszystkie i nieraz stawały się punk-

¹) »Tymko Medier«, powieść przez K. Rojana. Główny skład u T. Paprockiego. Warszawa 1892 r.

tem wyjścia dla twórczości artystycznej wielu pisarzów wysokiego polotu. Nic więc dziwnego, że p. Rodziewiczówna zapragnęła również wcielić je «w swoich myśli przędzę». Dziwną jest tylko, jak zobaczymy, ta ostatnia.

Trzecim wreszcie czynnikiem w powieści laureatki kuryerowej jest — bajka, akcya. U p. Estei, jak widzieliśmy, gra ona role podrzedna i wyraża się jedynie w przenoszeniu z miejsca na miejsce bohaterów; u panny Rodziewiczówny wręcz przeciwnie, bajka, tok wypadków jest niezwykle ożywiony i urozmaicony - naturalnie, że określenia te przyjmujemy do czasu. Rozpoczyna się, dajmy na to, powieść od powodzi: bohater w nurtach jej znajduje bohaterkę dziecko; następnie rzecz się przenosi do stolicy: gwar życia studenckiego, gorączka egzaminów, dalej tajemnicze porwanie dorastającej już bohaterki; rozpacz bohatera; śmierć jego przyjaciela; pełne grozy spotkanie się wnuka z dziadem w glebi familijnego grobowca; budowa «olbrzymiego» mostu na kolei; kradzież; pożar; bal; bunt robotników; upieczenie żywcem żyda; milion fortuny; wreszcie apoteoza czyli ślub jej z nim (Straszny dziadunio). Opuściłem naturalnie kilka chwil dramatycznych, ale wystarczy i tego, jak na Bogu ducha wina sfere mieszczańsko-obywatelską. W innej powieści (Dewajtis) szyk zdarzeń tak następuje: śmierć patryarchy

rodu i wydziedziczenie bohatera; intrygi i praca; administrowanie dobrami nieznanej bohaterki: bohaterka przyjechała z Ameryki; pożar (powodzi niema); wpadniecie bohaterki do lochów; milionowa fortuna; ślub; apoteoza - bohaterka bohaterowi konfitury smaży. Rzecz dzieje sie w sferze właścicieli ziemskich. W trzeciej powieści znowu widzimy demonicznego bohatera wśród studentów; zatarg leśniczówki z pałacem; exodus (noca i przez okno) demona do Monachium; sceny monachijskie w oświetleniu płonacego ponczu; pojedynek i śmierć nie-bohatera podczas burzy; demoniczny bohater w Indyach, Australii, Ameryce; śmierć drugiego nie-bohatera; zgwałcenie; exodus demonicznego bohatera w świat (noca). Powieść nosi tytuł «Kwiat Lotosu» - niema w niej apoteozy, fortuny i powodzi – rzecz dzieje się u nas na wsi.

Nie będę więcej «streszczał», ponieważ powyższe zestawienia powinny wystarczyć. Nie dodawałem nic dla tej chociażby przyczyny, że nic więcej najbujniejsza fantazya nie doda. Za to opuściłem bardzo wiele scen przejmujących. «Błękitni», «Ona», «Szary proch» i t. d. przepełnione są również buntami, pożarami, śmiercią, co raz na zawsze stwierdza, jak bardzo ożywioną jest akcya w powieściach panny Rodziewiczówny. Bohaterowie są tu w takim ruchu, . jakby działali pod zaklęciem z «Zemsty o mur graniczny»:

Jeśli nie chcesz mojej zguby Krokodyla! — daj mi luby!

Panna Rodziewiczówna jest odważniejszą, niż sam Papkin, a publiczność musi to ocenić!

Zaznaczona na poczatku, nieżenująca się niczem rzutkość autorki, zostaje w ten sposób wykazaną przez zestawienie głównych czynników iei powieści; sfery, tendencyi i akcyi. Nie to jest jednak jej rysem znamiennym. Najlepsza miara indywidualności artystycznej autora sa jego idee i postacie główne, ogniskujące w sobie życie utworu. Zwróćmy się do nich. U panny Rodziewiczówny we wszystkich znaczniejszych powieściach (z wyjatkiem «Ona») na planie pierwszym widzimy mężczyznę. Pierwszym w szeregu jest Marek Czertwan, obywatel ziemski z «Dewajtisa», dalej kniaż Lew z «Błękitnych», inżynier Biało-Piotrowicz ze «Strasznego dziadunia» i demoniczny Stefan, doktór i filozof z «Kwiatu Lotosu». Niech mi wolno bedzie do grona tego dołączyć inżyniera Michała Radlińskiego z wzmiankowanego «Tymka Mediera» zobaczymy, że jest tu na miejscu. O cóż chodzi autorce i co robia ci panowie?

Marek Czertwan jest to chłop duży, silny i przystojny; kobiety nosi na rękach, jak nic —

co było zawsze idealem anemicznych pensyonarek; wydziedzicza go kaprys patryarchy, lecz Marek rak nie opuszcza: pracuje i ku zdumieniu geszeftmacherów, z niczego w parę lat robi kilkanaście tysięcy! W charakterze jego znamiennym rysem jest zaciętość, głęboka jak ocean; jest przytem dumny i walczy z miłościa do bogatej dziewczyny. Prócz tego Czertwan popełnia czyny bohaterskie: zstępuje do lochów, gasi pożary i t. p. Trzeba tu odrazu rozróżniać dwa rodzaje postępków: jedne, które jakby dekorują Marka, drugie które się wiążą organicznie z całością, z charakterem i wreszcie tendencyą. Otóż tendencyą «Dewajtisa» jest ratowanie ziemi: bohater robi pieniadze, skupuje ziemie (wbrew zakazowi prawnemu), lecz trwa to niedługo, ponieważ w końcu żeni się i odrazu jest posiadaczem milionowej fortuny. Tu zauważe, że prastary dab Dewajtis, który nawiasem tak bardzo przypomina dęby Orzeszkowej z «Nad Niemnem», mógłby nie szumieć wcale, a majątek męża amerykanki nicby na tem nie ucierpial.

W ten sposób pełen «męskich zalet bohater» -- utrzymuje się na wysokości, dzięki wdziękom swej żony.

Kniaż Lew — mężczyzna ładny, wysoki, silny i odważny kobiety nosi na ręku i chętnie stawia czoło niebezpieczeństwu — w pojedynku lub w obec buntu. Otrzymaną w spadku fortunę

oczyszcza — niemca, który go okradł, wypędza; przy końcu powieści rozrasta się w barach, żeni się i — jest mu dobrze. Małżonka jego zajmuje się filantropią wiejską: ma szpital i coś tam jeszcze.

Kniaż Lew jest bohaterem... bo otrzymał w spadku majątek i zrobił go jeszcze większym.

Inżynier Biało-Piotrowicz: ładny, wysoki, silny, odważny; przepływa olbrzymią przestrzeń w powodzi, rozrywa po drodze płynący dach i wraca z dzieckiem na ręku — oczywiście przeciw prądowi. Mądry kaprys dziada każe mu pracować. Biało-Piotrowicz zdobywa stanowisko bardzo zyskowne, po małej pauzie żeni się (kobiety nosi na ręku) i staje się spadkobiercą milionowej fortuny.

Inżynier Białopiotrowicz jest bohaterem, bo... tak go nam przedstawia panna Rodziewiczówna.

Demoniczny Stefan jest również silny i t. d. i t. d. ponieważ jest demoniczny, więc po 1) nie nosi na rękach, lecz gwałci kobiety i po 2) za karę nie dorabia się milionowej fortuny.

Zupełnie tą samą koleją dąży Michał Radiński p. K. Rojana: odważny jest (nożem przebija adwersarza), ładny, głęboki jak ocean, od ojca nic nie ma, wędruje do Ameryki i... robi milionową fortunę!...

## Π.

Był czas, kiedy inni ludzie i w innych czasach wierzyli gorąco, że doktór medycyny, jako taki, może uzdrowić ludzkość, a inżynier - zbudować jej raj, według najlepszego systemu. Wypowiadano to szczerze i bez ogródek, w twardej prozie życiowej widziano poezyę - poezyę walki o byt. Ci ludzie dali nam dużo powieści - później zmienili swój poglad, niezależnie nawet od tego, że p. Jeske-Choiński napisał «Typy i ideały beletrystyki pozytywnej...» Czy w tych chorobliwie wyszrubowanych bohaterach czytelnik nie widzi owych adwokatów, doktorów i inżynierów z przed lat 15? Ów bożek-milion p. Rodziewiczównej czem-że jest, jeżeli nie leniwem przeżuwaniem tego, co dawno przestało być wiarą myślących, bo okazało się... sianem? Zresztą porównywać dalej nie będę, bo to czyni poniekad ujmę pradowi, który w swoim czasie miał wielką doniostość.

Wracając do bohaterów p. Rodziewiczównej, musimy raz jeszcze podnieść cechy wspólne im w wyższym jeszcze stopniu, niż naiwna flirtomania — Ninetkom pani Estei. Bohaterowie pani R. — to znowu odradzający się niezmordowanie Marek Czertwan, ów odznaczony na konkursie okaz tęgiego mężczyzny.

Taki Marek, czy jest inżynierem, czy obywatelem, Białopiotrowiczem, czy księciem Lwem — w kółko robi jedno i to samo: odznacza się w powodziach i pożarach (Michał Radliński również gasi ogień w teatrze!) nosi na rękach niewiasty, wyprawia karkołomne skoki w lochach i ruinach. I zawsze w apoteozie jego bohaterstwa biorą udział te same samcze rysy — upór, siła fizyczna, i tęga budowa; zawsze zaczyna od biedy a kończy na milionowej fortunie i szczęśliwej żeniaczce.

Jeżeli uwzględnimy, że mowa o bohaterach pięciu powieści naraz, to przyznamy, że chyba o większej jednostajności «typu» nie można marzyć. Należałoby dla uzupełnienia kolekcyi dodać jeszcze bohatera z «Szarego prochu», który zdradza te same zupełnie rysy i działa w podobnych sytuacyach. Wreszcie w powieści «Ona» występuje kobieta, której poświęcenie mocno przypomina zaciętość Marka. Tylko w najnowszej powieści, w «Hrywdzie», w której jest tyle prawie przygnębienia, co w «Nizinach» Orzeszkowej, bohater jest inny. Bajka zaś i w trzech ostatnich wybucha pożarami, wylewa powodzią, zawadza o lochy, mrozi śmiercią, otruciem itd. itd.!

Z chaosu tych cudów wynaturzonej wyobraźni wynurzają się coraz wyraźniej cechy znane już nam dobrze; spotykaliśmy się z niemi u pani Estei. Tak jest, skoro się okazuje, że bohaterowie panny Rodziewiczównej, ta kohorta mężów korpulentnych, dają się sprowadzić bez zachodu do Marka Czertwana, sam zaś Marek — do nader prostej kombinacyi zalet rozpłodowych i względnie tępej zaciętości. Bo wszak nie można brać na seryo «filozofii» demonicznego Stefana, który podobno czytał «Spencerów, Kantów i Spinozy», a który postępuje i myśli jak kiepski waryat. Filozofia ta w wypadkach najszczęśliwszych t. j. wtedy, gdy nie strzela bąków, nie przekracza poziomu t. zw. filozofii herbacianej zastawy i może służyć jedynie za dowód płytkości rozumującego.

Że zdradzając toż samo, co p. Esteja, ubóstwo ducha, panna Rodziewiczówna musiala użyć tych samych środków \*artystycznych - to już nasuwa się mimowoli.

Dla przyczyn jednak, o których niżej, egzotyzm p. Rodziewiczównej wyraził się nie w opisowości, lecz w bajce. Dziesiątej części dziwactw, nielogiczności i niespodzianek akcyi nie opowiedziałem tu — i mimo to sądzę, iż rzecz nie potrzebuje dowodzenia. Panna Rodziewiczówna, jako śmielsza, bardziej obcesowo zerwała z rutyną «bankrutującego realizmu». A wiemy co to znaczy dla pewnej kategoryi umysłów. To znaczy, że odtąd nie obowiązuje już «dwa razy dwa — cztery», lecz np. dwa razy

dwa — kwiczoł. U panny Rodziewiczównej dwa razy dwa wypada... bohater.

Chciałbym dotknać raz jeszcze tego, co zapowiadają tytuły powieści p. Rodziewiczównei owej «Hrywdy», «Szarego prochu», «Dewajtisa». Na smutki i nedze Hrywdy, zapadlej wśród blot osady, ma panna Rodziewiczówna swój sposób. W Hrywdzie mieszka stary Huc, karbowy z trzema synami, tegimi parobczakami. Huc z wioska nie trzyma, lecz chodzi do dworu na robote, gdzie jest dobrze widziany i gdzie mu pańska reka opatruje potrzeby. Tą wązką ścieżką z chaty Huca, wiodaca do dworu — chciałaby panna Rodziewiczówna prowadzić cała Hrywdę! Z tem trudno się spierać - o takiej pielgrzymce nie marzył nigdy nikt, prócz Mahometa, który chciał, żeby góra przyszła do niego... W «Szarym prochu» na chwile oczy autorki obejmują szerszy widnokrag - ale tylko na chwile. I tu i w Dewajtisie, w najmniej odpowiednich sytuacyach wygłaszane zostają niesmaczne i płytkie tyrady w kwestyi, która trzeba było wpierw poznać gruntownie.

O czem opowiada prastary Dewajtis? Opowiada baśń słodką w sielankowych brzmieniach. Jego liście niepoliczone szeleszczą melodyjnie, jak sturublówki milionowej fortuny, którą każdy Marek w końcu zdobywa... Tyle w tem prawdy i poezyi, że każdy porządny filister nie zawaha

się pod cień dębu zaprowadzić młodocianego Farysa. Prawda, że od Dewajtisa prowadzi ścieżka przez ruiny i powodzie; lecz któż nie wie, że to tylko dekoracya, że na końcu zawsze czeka — apoteoza: urocza małżonka, godne wezgłowie skołatanej w trudach bohaterskiej głowy — urocza, w białym fartuszku, smażąca pożyczkowe konfitury...

— Ave, Caesar, confituri te salutant! — jak powiada Bartoszewicz.

Dość tego: czegóż możemy wymagać od byczego mózgu i serca Marka Czertwana?

Po przeczytaniu artykułu, w którym sprawozdawca «beszta», czyli «jedzie» na kimś, oczekujemy zwykle, że nastąpi niebawem grzeczne «z drugiej jednak strony», będące niejako godłem mydłkowania krytycznego, a podnoszące badacza do godności bezstronnego sędziego.

O, gdybym był sędzią, postarałbym się wówczas zawiesić w czynnościach artystycznych pp. Esteję i Rodziewiczównę. Że jednak tak nie jest, wróćmy do egzotycznej rzeczywistości.

Jest kilka faktów, ukrywających się w jej głębiach, które mogą rzucić trochę światła na domorosłe wyroby pp. E. i R. To, że p. Esteja pisze tomy waryacyi na temat piosnki:

»Ma chére — czy ty znasz colonel'a postać Oh, comme je voudrais żoną jego zostać«

to, że Ninetka i Marek Czertwan odbierają chleb zawodowym linoskoczkom swojemi produkcyami «sztuki pięknej» — to wszystko mogłoby nas nie obchodzić, gdyby nie jedna okoliczność.

Okolicznością tą jest fakt, że szanowne artystki już nie tworzą, lecz wprost wyrabiają swe powieści jakby w jakiej odlewni stereotypów. W ten sposób pp. Esteja i Rodziewiczówna wraz z naśladowcami odlały w przeciągu pięciu lat niemniej, jak 30 do 40 utworów. Co prawda w porównaniu z «Tajemnicami», «Sekretami» i wreszcie «Sennikami», cyfra ta nie zatrważa, lecz zważmy, że to jest produkcya swojska, domowa, «oryginalna» i że fabrykantki mają pretensyę do zaspakajania potrzeb czytelników inteligentnych - tak wnosić należy przynajmniej z tytułów. Idźmy dalej: to, że wydawcy chętnie przyjmują ich utwory - również jest po części wskazówką poczytności autorek; mówię «po części», ponieważ, jak wiadomo, w redakcyach i ksiegarniach panuje szlachetny zwyczaj «wypychania» szpalt i obstalunków. Jest to całkiem niewinna rozrywka, polegająca na wtykaniu licznym kundmanom książek z własnego wyboru lub na podawaniu utworów tak sobie, na wiwat, dla znajomości. Rzecz prosta, że wobec tego

ukazywanie się często, a nawet względna pokupność pewnego autora nie zawsze równa się jego wziętości u czytelników... W danym jednak wypadku sztuka powtarzałaby się za często, jak na «wypychanie». Tembardziei. że posiadamy jeszcze parę danych stanowczo decydujących. Tak np. w sprawozdaniu «Czytelni Radomskiej» czytamy, że utwory p. Rodziewiczównej należą do najpoczytniejszych; P. Prażmowski w «Kuryerze codziennym» roku zeszłego wykazał w ciekawej tabelce to samo; czytelnie warszawskie (dwie znane mi osobiście) zarzucone sa zapotrzebowaniami «Strasznego Dziadunia», «Dewaitisa» i t. d. Ciesza się one powodzeniem u publiczności, czytającej bezpłatnie... Niestety! Statystyka czytelnictwa, która mogłaby czesto rzucić więcej światła na utwory, niż komentarze wielu akademii, nie istnieje, musimy sie przeto zadowolnić tymi kilkoma faktami. Postarajmy się je tylko poznać bliżej. Zestawienie wszystkich tych wskazówek świadczy przedewszystkiem, że p. Rodziewiczówna a wzglednie i p. Esteja należą do autorów poczytnych. Chodzi więc teraz o to, kto je czyta? Nie ulega kwestyi, że skoro, jak powiedziano wyżej, utwory ich ziawiły się «w wpływowych i poważnych organach», że w takim razie czytają je mniej więcej wszyscy, iż tak powiem, ex officio. W gruncie rzeczy, czyż to nie przyjemnie czytać o ta-

kich wielkich pieniadzach, o takich ladnych meżczyznach i kobietach? Inni zwabieni są hałasem krytyki, która gotowa była uwierzyć, że w żołedziach Dewaitisa naprawdę jest coś. Jeszcze inni zostawali pod wpływem rwetesu, panujacego w tych powieściach, który ma łudzące pozory życia i ruchu. Lecz oto p. Prażmowski podaje nam znowu cieniuchna nitke Aryjadny: «panna Rodziewiczówna więc cieszy się głównie poczytnościa wśród panien bez określonego zajecia». To już można zrozumieć: anemiczne serduszka biją żywiej, roziskrzone oczy przymykają się w błogiem marzeniu, bo... oto Marek Czertwan bierze na rece wiotką Ninetkę. O, słodkie omdlenie! O, magnetyczny pociągu! Zapowiedź pierwsza: Ninetka i Marek Czertwan i t. d. A zapowiedzi tych było bez liku, nie mówiąc o demonicznym Stefanie. Prócz p. Prażmowskiego wiedzą coś o tem nauczycielki, które znajdowały «Kwiat lotosu» tam, gdzie nie trzeba. Zdarza się nawet, że i amator «Wiecznego tułacza» lub «Złotej szajki» weźmie do rak «Strasznego Dziadunia», lecz to już, wyznać trzeba, rzadziej.

Oczywiście wszystkich tych faktów za mało dla wyciągnięcia wniosków pewnych. Dziewczątka czytają dużo rzeczy, czytelnicy p. Estei znają i Bourgeta, i Guy de Maupassanta. Czy jednak można całkiem pogardzić tą cieniuchną niteczką? Nie zdaje mi się — zbyt wiele jest

cech wspólnych między Ninetką i Czertwanem, a tymi, dla których dostojna para jest rozkoszą estetyczną. O to nam tylko chodziło: środki, typy, idee, akcya cała, ta przędza artystyczna, w egzotyczne kwiecie tkana, wszystko to dałoby się wyprowadzić z pierwiastków duchowych anemicznych panienek i lubiących przygody kantorowiczów. To stanowi o jej rodzaju, stopie artystycznej, o wartości mówić nie śmiem.

Skąd to wszystko do nas przypłynęto? Pytanie to jest bardzo ważne dla bliższej charakterystyki pewnego zjawiska literackiego.

Nie bez racyi mistrzynie nie tworzą lecz «odlewają» swe wyroby i nie bez racyi dorabiają następnie do wszystkich sos egzotyczny. Wiąże się to jak najściślej z rodzajem i źródłami ich «twórczości».

Zaznaczatem już parokrotnie, że Ninetka i Marek powtarzają się we wszystkich prawie utworach laureatek. Jest to charakterystyczne, niemniej jak fakt, który zdarzył się wkrótce po wyjściu «Dewajtisa». Niektóre dzienniki zarzuciły wówczas pannie Rodziewiczównej plagiat z jakiejś powieści niemieckiej. «Głos» podnosił znów uczepienie akcyj powieściowej do symbolicznego dębu — środek niedawno użyty przez Orzeszkową. Teraz znowu, kiedy czytamy «Hrywdę», mimo ogromnych, a naturalnych różnic,

czujemy w tem coś, co już znamy z powieści wiejskich — «Z Nizin», «Dziurdziów», «Chama...»

Plagiatu pannie Rodziewiczównie nie udowodniono, my również tego zrobić nie możemy. Wątpię, czy te podobieństwa mogą być czemś innem, jak tylko reminiscencyami rzeczy czytanych. Ale to całkiem wystarcza: wobec powtarzania nawet typów niby własnych, cóż dziwnego, że się do nieskończoności powtarza to, co się stało oddawna własnością każdego, przeciętnie oczytanego osobnika?

Pani Esteja ma tu niezmierna ilość lekkich, jak Ninetka, utworów literatury francuskiej; oczytanie się w nich takie, które pochłania tysiace tomów i już nie wie, gdzie kończy się myśl własna, a rozpoczyna cudza – oto i wszystko. Flirt i arystokracya mają to do siebie, że się kosmopolityzują z niezrównaną łatwością. Wszak to francuska literatura wywołała następujące uwagi znakomitego estetyka: «W tych maryonetkach zostało niewiele cech ludzkich - stad odtwarzanie ich może być tylko cieniem cienia. Romans światowy - to czcze świecidelko, klamiące sztukę. Bo chociaż artysta ma prawo zajmować się każdym przedmiotem, to jednak istnieja przedmioty blahe i puste - w takich razach pożądanem jest, ażeby przedmiot nad nim nie zapanowal, ażeby artysta rozumiał całą jego nicość.... Właśnie te same uwagi przychodza na

myśl przy czytaniu p. Estei. Trudno tu przesądzać, czy pustka stamtąd wiejąca jest wynikiem wczytania się w owe utwory, czy też wprost właściwością autorki i tematu? W każdym razie faktem jest, iż «typy» p. Estei — to także «cień cienia», t. j. cień dobrze znanych postaci «romansu światowego».

Panna Rodziewiczówna nie potrzebowała siegać do obcych. Powieści Orzeszkowei z pierwszego okresu jej twórczości, powieści Bałuckiego, Kraszewskiego i wielu, wielu innych roja się od inżynierów i doktorów. Cały okres pracy organicznej składał się na bohaterów p. Rodziewiczównej. Szablony, frazeologia, milionowe fortuny, wydziedziczenie — wszystko, wszystko było iuż gotowe. Należało tylko poczciwcom poprzewracać białka na sposób romantyczny i tego właśnie dokonała życiodawczyni Marka. Dopomogły jej w tem zresztą postacie młodzianów bez określonego bliżej zajęcia z powieści romantycznej; tam również znalazły się stare dekoracye teatralne, zarzucone przez trzeźwiejącą literaturę. Pozostają jeszcze idee: możnaby o nich nie mówić, bo są one podobne do arfy eolskiej nie wiedzą, czy je trąci wolny powiew wiatru, czy hecarz, któremu w tem miejscu wypadło przewrócić kozla.

Zresztą idee t. j. powieści, przeniknięte jakąś koncepcyą ogólną — to objaw literacki w swych

kształtach konkretnych najbliżej naszej chwili — to Wokólski, Witold, Ślimak, Płoszowski i t. d. Zważywszy zaś, że p. Rodziewiczówna daje ujęcie o tyle tylko odmienne od tych znanych, o ile płytkie i banalne — zrozumiemy, że i to jest «cień cienia» powieści współczesnej.

Postarajmy się teraz zsumować wnioski, jakie nastręczają nam utwory laureatek konkursowych.

Ze względu na treść, powieści pp. Rodziewiczównej i Estei są epopeą dwojga istot, Marka i Ninetki — samca i samiczki — których cechy uważane są przez autorki za męskość i kobiecość!

Epopea ta monotonna i jałowa, odznacza się niezwykłą jednostajnością swych typow głównych, oraz szablonowością drugorzędnych. Co do środków artystycznych, widzimy, że dzieje Marka i Ninetki utrzymywane są na poziomie najniższorzędnej estetyki zmysłów, estetyki kolorów i zapachów, erotycznych podrażnień i brutalnych tanich efektów. Poziom ten, o ile odpowiednim jest dla takich kategoryi czytelników, jak dorastające lub na wydaniu będące panny, oraz kantorowiczów — o tyle staje w najwyrażniejszej sprzeczności z wymaganiami estetyki rozwiniętej. Co do samej kompozycyi daje się zaznaczyć rzetelny brak związków pomiędzy założeniem utworów a ich epizodami, pomiędzy

np. poslannictwem Marka, a ta gmatwanina skandalicznych epizodów, zczepionych z watkiem powieści luźnie, gwoli rozciekawieniu i ubawieniu czytających. Co do stosunku wreszcie autorek do beletrystyki współczesnej, musimy przyznać, że utwory ich są po prostu niedolężną, chybiona reminiscencya z dziejów rozwoju powieści, w której romans światowy i powieść organiczna były źródłem głównem, zaś utwory kryminalne, egzotyczne i tendencyjne – pomocniczemi. Stąd ta niesmaczna mieszanina tendencyi z efektami hecarskimi, która zwłaszcza charakteryzuje powieści p. Rodziewiczównej. W tem również leży klucz dla ostatecznego zrozumienia artystycznej i twórczej wartości tej seryi powieści współczujacych, która jakby na uragowisko powstała w chwili ukazywania się «Lalki», «Nad Niemnem», «Bez Dogmatu», «Placówki», »Nizin». «Dziurdziów», i t. d. i t. d.

## PAN PODFILIPSKI.

I.

Dawno nie mieliśmy satyry w belletrystyce. Od czasu do czasu ktoś w powieści naszej ironizuje, niedawno zmarły Klemens Junosza obficie sypał humoreskami, ale satyry nie mieliśmy już dawno. Satyra nie leży bodaj w naszym temperamencie. Lubimy raczej rubaszny żart, koncept dobroduszny i wszelkie zgoła jovialitates. Lubimy również, ale to już od uroczystej okazyi, bicie się w piersi, jak ongi robili to najdumniejsi szlachcice, leżąc krzyżem coram populo, z tą samą fantazyą, z jaką kiedyindziej czynili gwałt i obrazę boską w tym samym kościele. To wszystko lubimy i my dzisiaj. Ale z pośród rozmaitych nowinek myśli tegoczesnej, które dość skwapliwie przeszczepiamy na grunt

swojski, najmniej niewatpliwie korzystamy z tej skłonności umysłu wielkomiejskiego, którą paryżanin określa wyrazem la blague. La blague wcale nie oznacza naszej domorostej, powiedziałbym warszawskiej (w Warszawie mówią: galicyjskiej) blagi. Lepiej może pojęciu temu odpowiada wyraz dworowanie. Dworować sobie z kogoś oznaczało niegdyś kpić w sposób niewidoczny dla wykpiwanego, z zachowaniem wszelkich pozorów respektu. Blaga nowożytna wielkomiejska, zwłaszcza owa osławiona blaga paryska, jest taka skłonnościa do dworowania sobie ze wszystkiego, nie wykluczając - to nawet konieczne — dworowania z siebie samego. Jest to rodzaj asekuracyj wobec blagi innych. Geneza takiego nastroju jest o tyle jasna, o ile skomplikowanymi były warunki, które go wydały. Możnaby ją rozpocząć od sakramentalnych słów: Nasz wiek, wiek nieubłaganego krytycyzmu, przed którym nie ostała się żadna świętość, żadna tradycya i t. d. Dalej należałoby się powołać na sceptycyzm (ostrzejsza forma krytycyzmu), oraz na dyletantyzm. Istotnie, zdaje się, że to właśnie połączenie krytycyzmu z pewną dyletancką wszechstronnością wydaje ów nastrój wszechblagi. Zwłaszcza chodzi ludziom o to, żeby ich nie posądzono o tak zwaną naiwność. Obawa przed naiwnością jest może najcharakterystyczniejszem znamieniem wielkomiejskiej kultury, w atmosferze której powstaje - la blague. Raczej cynizm, niż naiwność. Ale prosty, calkiem wyraźny cynizm jest także zbyt naiwną skłonnością duszy? Wiec przychodzi jeszcze jedna ogromnie ważna i charakterystyczna cecha wielkomiejskiego inteluktalizmu, która, że tak powiem, ratuje sytuacyę, niejako reguluje ostatecznie w mowie będący nastrój. Cechą tą jest wytworność, dobry smak, wyrafinowanie. Dobry smak zgladza kanty, poleruje chropowatość myśli, określa granice, do których może się posunąć sceptyczny dyletantyzm (lub odwrotnie), nie wpadając ani w patos moralizatorskie (to zbyt naiwne!) ani w wyzuty z wszelkiej moralności cynizm (to także naiwne i prócz tego – brutalne).

Tak mniej więcej wygląda wielkomiejska «indywidualność» w stylu *moderne*, rozpatrywana w najlepszych swych okazach od lakierków do cylindra, lub jeśli kto woli, od podstawy do zakończenia.

We spółczesnej literaturze francuskiej (można czytać paryskiej) ten nastrój umysłów jest może najefektowniejszem zjawiskiem chwili obecnej. Od «wielkiego uwodziciela» Renana, aż do ulubionych humorystów chwili obecnej, jak Capus, Grosclaude, Alfons Allais, od pism takich jak «La Vie Parisienne», których jedynem zresztą zadaniem zdaje się być lekkie nicowanie wszyst-

kiego – aź do wyżyn literackich, gdzie z wielkim wdziękiem górują nad pospolitością, niepospolite talenty Anatola France'a, Juliusza Lemaitre'a i t. p. – wszedzie panuje dziś zlekka wszechstronna, wytwornie cyniczna, nie bioraca sama siebie nazbyt seryo satyryczność. Dobre stare czasy patosu mijają najwidoczniej. Nikt się do niczego nie pali tak bardzo, nikt niczego zbyt głeboko nie nienawidzi. Najsilniejsze wstrety nowożytnego intelektualizmu to snobizm, naiwność, pospolitość - prawda, że ostatecznie wobec tych wstrętów katońska surowość byłaby czemś niewczesnem? – tu co najwyżej przystoi być plus au moins rosse — jak powiadają francuzi. Dawna satyra stawiała ludzi i rzeczy pod pręgierz, była rodzajem sadu, dzielacego życie na dobre i zie pierwiastki, ludzi - na ujemne i dodatnie typy. Nowoczesna satyryczność jest czemś zgoła innem. Ludzie i rzeczy nie otrzymują w niej bezpośredniej chłosty, lecz przechodzą przed okiem satyryków, jak czasem przed okiem kilku dowcipnisiów na werandzie kawiarnianej przechodzi tłum ulicy. Każdemu złośliwy obserwator przypnie charakterystyczną łatkę, ale za żadnym nie pogoni zbytkiem ironii, bo koniec końcem cóż go to wszystko obchodzi?! Tłum rzeczy i ludzi przemija, aby przeminal, i on, wytrawny i spokojny obserwator, cóż ma tak dalece wspólnego z tym tłumem? To, że i sam

przemija, aby przeminał bez śladu? Wiec tem mniej powodu do mierzenia i ważenia dodatnich i ujemnych właściwości, do «kasania sercem» i innych tym podobnych taksatorskich, ze stanowiska społecznego czynności. Społeczeństwo, względy utylitarno-społeczne — to znowu coś zbyt naiwnego, coś co trąci płaskością parlamentów, krzykliwością trybunów ulicznych. Na to nie pozwala w żaden sposób wy-ra-fi-no-wanie... Są jeszcze tacy naiwni, którzy znów niby zrywając ze społeczeństwem i wynoszac sie rzekomo po za nie, ida do Zarathustry i wracaja stamtad - z nową społeczną doktryną. Obserwatorowie z kawiarni tam nie pojdą - ca ne vaut pas la peine. - Lepiej już zostać na werandzie i mijając zwolna, dworować z mijających. Byleby tylko nikt nikomu zbyt boleśnie (niezgrabnie?) nie nastąpił na... odciski.

Taką jest nie mała część współczesnej literatury wielko-miejskiej, którąby można nazwać z powodu wielkiej przewagi refleksyi nad sercem intelektualistyczną w przeciwstawieniu do literatury uczuciowej, romantycznej. Poblażliwa, wszechstronna, nienajglębsza, z lekka mistyfikująca, naprawdę bardzo wytworna a nie naiwna satyryczność — stanowi jedną z jej cech najistotniejszych.

Przeciętny filister niebardzo smakuje w takiej literaturze: brak mu w niej tak wyraźnych umówionych z góry znaków porozumienia. Nie wiedzieć dobrze, czy autor kpi, czy o drogę pyta? Na mózg filisterski ten nastrój jest zanadto ambarasowny, a konsekwencye jego za mało solidne. Ale jest jakiś wabik w tem wszystkiem, coś niepokoi z tych kart, lechce, usta składa w subtelny pół-uśmiech i nie wiedzieć jak i kiedy »solidność» instynktów, »praktyczność« myślenia pierzchają gdzieś z duszy filistra pod złośliwym czarem wytwornej, sceptycznej «blagi».

Społeczeństwo, czy powiedzmy może, warstwy społeczne, młodsze w kulturze, mające jeszcze wiele do roboty koło swych pierwszych potrzeb, mają cudowny niemal instynkt samozachowawczy wobec takich nastrojów. Przypomina mi się w tem miejscu przepyszny ustęp z «Żywota i myśli Zygmunta Podfilipskiego» o niejakim Kołczanowiczu, przedpotopowym litwinie: «Mówiono przy stole o różnych wzniostych rzeczach, jakiś staruszek wniósł zdrowie «a że wszyscy kumy to samo — kochajmy się!» Litwin sluchal, jadl i rozrzewniał się. Tymczasem w gronie biesiadników był taki jeden «modernista», który pólgłosem robił różne uwagi nad ta «nasza, serdeczna» atmosfera. Mówił n. p.: «pisarzu, pisarzu, o wiele się troszczysz, a jednego ci trzeba - kultury. Zaprawdę powiadam wam, że łatwiej jest wielblądowi napisać powieść dla bliźnich swoich, niż jednemu z was wejść do królestwa helikońskiego. Tak mówi nie Chrystus, nie Zarathustra, jeno robaczek świętojański pragnie rozświecić trochę ciemności egipskie...»

Kolczanowicz słuchał tej płochej przemowy, trochę baranieje, trochę się jej dziwuje i zapewne czuje, chociaż niewyraźnie, że tu dzieje się jakieś niebezpieczeństwo jego, Kolczanowicza, tradycyom i nałogom.

- Da przestań pan nakoniec -- woła.
   Modernista mówi dalej:
- Przerwijmy nakoniec ten różaniec drewnianych formułek... W literaturze i w życiu jesteśmy senną gromadą dobrowolnych skazańców na pospolitość; grzebiemy w przebrzmiałych hastach, w niedotężnej tradycyi. Precz z tym śmietnikiem, z ta ojcowizna głupstwa i upadku! Zamiast tradycyjnego braterstwa w ślepocie wznoszę toast... ale tu przerwał, bo naprzeciwko niego oddzielona tylko przez stół, powstała postać groźna. Barczysty litwin wyrastał wolno z krzesła, opierając obie dłonie na stole, trząsł broda a straszne oczy wpijał w mówcę. Jak stary Cap, wspinający się na pochylość rósł, coraz wyżej; zdawało się, że wlezie na stól, który trząsł się od nacisku jego potężnych pięści. Aż pochylił czoło, niby do uderzenia rogami i odrywając wymownie prawa łapę od stolu, zawolal:

— Milcz asan! A to ja zacznę kuć w mord...». Bardzo to jest efektowna i bardzo symboliczna scena. Kołczanowicz nie rozumie, nie potrzebuje całego tego wytwornego bałamuctwa myśli, któremi się popisuje modernista. Kołczanowicz jeszcze nie zdołał nacieszyć się pierwiosnkiem uczuć ludzkich — owem «kochajmy się». I oto instyktem samozachowawczym wiedzion, zwraca się na nowego wroga tych uczuć — «jak zacznę kuć w mord...»

I to także argument — nawet bardzo silny argument. Tak bronią się naiwni i brutalni przeciwko wtargnięciu zbyt subtelnej i wytwornej «blagi» w przybytek swych bogów domowych. I — prawdziwie — groźniejsi, trudniejsi są do pokonania dla wytwornych sceptyków, niż ciężki, lecz otrzaskany z tranzakcyami filister.

O Kołczanowiczu, filistrach i książce o Podfilipskim pomówić warto obszerniej.

II.

Biorąc do ręki «Żywot i myśli Zygmunta Podfilipskiego» i przerzuciwszy kilka kart pierwszych, oraz przejrzawszy spis rozdziałów, miałem wrażenie jakby najautentyczniejszego «żółtego» tomu francuskiego za 3 fr. 50 cent. Ze wstępu przemawiało coś, jakby mistyfikująca

i subtelna dobroduszność Anatola France'a, scenerya (wyścigi, Monaco, kolej) zdawała się mieć coś z Bourget'a. Śmiem nawet powołać się na kolor okładki, gatunek druku i wreszcie skromny, lecz znaczący napis: «drugie wydanie», które u nas śmiało może iść w zawody z francuskiem vingtième mille np. Jednocześnie w zbiorowym głosie opinii publicznej rozróżniałem pewne przyjemne dysonanse. Nie było to owo, głośne Aaa!!... którem nasza opinia, jak pielgrzym wobec Czatyrdahu, wita każdą rzecz Sienkiewicza, nie było to jednak owo tak «swojskie i nasze» milczenie, które towarzyszy zazwyczaj nowościom Nie-Sienkiewiczów, t. i. reszty naszej literatury. O książce p. Weyssenhoffa mówiono i w «towarzystwach», i wśród arystokracyi ducha. Gdzieś, któryś «wytrawny krytyk» dał się złapać na «aforvzmy» Podfilipskiego, przytaczając je calkiem servo w rubryce tradycya uświeconej «złotych myśli». Co subtelniejsi starzy kawalerowie o wyższej kulturze widocznie «smakowali» książkę i wreszcie - o rozkoszy - panie i panny nie szczebiotaly o niej wcale na swych artystyczno-literackich przyjęciach! U nas, gdzie panie i panny w trzech czwartych rozstrzygają o powodzeniu utworu literackiego i gdzie znowu trzy czwarte autorów istotnie pisze dla pań i panien - był to już fakt doniosłego znaczenia. Zachęciła mię ostatecznie do odczytania ksiażki rozmowa z pewnym prywatnie mi znanym Kołczanowiczem. Kołczanowicz kupił książkę, zwiedziony brzmieniem tytułu: «Żywot i myśli i t. d.» przeczytał ją i przyniósł mi, szczególniej polecając rozdział pod tytułem: «Biesiada» oraz wizytę u pani Wegdamit Odęckiej.

— Złapatem się — rzekł do mnie — powieść nie powieść, nie wiedzieć co! Ale ten Ligęza wcale nie głupi człowiek. Nie wie pan, czy to jego prawdziwe nazwisko?

Ogromnie lubie ten rodzaj krytyki; jest tu pewna dziewiczość myśli i branie na seryo rzeczy, z któremi niezwykła się liczyć męska inteligencya w Polsce, nazywając je ryczał-«lekką» literaturą. Lubię również taki zamet w chórze opinii publicznej u nas, gdzie jest to jednym z rzadkich, lecz wymownych dowodów jej czuwania. Dawno nie czytałem tak dobrej książki. Dawno nie rozkoszowatem się taką szczerą męską wolą artysty (panie i panny miały racye!), a przytem, kto wie, czy nie poraz pierwszy czytałem w ten sposób wykonaną polską satyrę. W humorze - nic płaskiego, żadnej błaznowatości, w ironii – nic przesady, ni taniego patosu, w całości wreszcie zupelna wytworność, zupelny smak i poczucie miary. Smak artystyczny jest, jak sądzę, w ogóle rzadszym niż talent, u nas zaś szczególniej rzadko się w literaturze pojawia, sądzę, że nawet ów

Γ

właśnie wyborny smak artystyczny będacy swojego rodzaju wymiarem sprawiedliwości w literaturze, sprawił w opinii o Podfilipskim ów wyżej wspomniany zamet. Faktycznie są tacy nie najgłupsi - którzy ksiażkę tę uważają za rodzaj apologii Podfilipskiego! I to tylko dlatego, że autor jest smaczny w swej utajonej, lecz doskonale dającej się odczuć krytyce, jest umiarkowany w wypowiadaniu sądów o bohaterze, jest, że tak powiem grzeczny w wyrazie antypatyi, która żywi dla Podfilipskiego. Aż nadto powodów do nieporozumienia w literaturze, gdzie nawet taki «przerafinowany» Płoszowski daje swoją rafineryę tak suto, jakby to był bigos szlachecki, gdzie nawet na arcydzielach prawdziwych malarstwa historycznego - prześwieca częstochowski szych.

I jednocześnie — rzecz godna podziwu — ta książka o tak francuskich pozorach jest wytworem najzupełniej rodzinnym: Kołczanowicz nawet to odczuje, choć jej nie zrozumie. Takie książki — zarazem rodzime i europejskie — są rzadkością wszędzie i należą do najwyższej literatury — do literatury — we właściwem słowa znaczeniu — powszechnej. Jeżeli zaś postać Podfilipskiego nie stanie się tak powszechnie znaną jak Tartarin, Mr. Homai lub Rastignac — to już wina nie jego i nie autora.

Jak określić w niewielu słowach typ pana

Podfilipskiego? W młodości pan Podfilipski musiał mieć w sobie naprawdę coś z Rastignac'a: «...jak Zygmunt nie był pierwszej młodości tej dobrej i zadowolonej tuszy, w której niejeden z nas oglądał go jeszcze w zaprzeszłym roku. Fotografia z roku 1870 pokazuje go nam chudego i bez zarostu. Czy to pierwotność ówczesnej sztuki fotograficznej, czy inne powody — młodzieniec podobny jest na tym obrazku do głodnego wilka. Nie odrazu bowiem działo mu się dobrze».

«Miał zawsze dobry apetyt, nie ten pospolity apetyt na mieso i sen, który cechuje gminne natury, ale na śmietankę w każdem tego słowa znaczeniu.... Tak jest - to niewatpliwie był spóźniony, ostatni może syn z rodu Rastignac'ów. Syn nie z urodzenia, lecz z instyktów owej wygłodzonej burżuazyi, która gdzieindziej, we Francyi np. dorwała się dużo wcześniej do «śmietanki» kultury. Rastignac także miał «wilczy apetyt» i «śmietanki» łaknał przedewszystkiem. Ale były to czasy surowsze, ludzie, nawet wśród burżuazyi, romantyczniejsi, bardziej zdecydowani i drapieżni. Koleje Rastignac'a musiały być burzliwe, nawet gdyby Balzac nie był sam awanturnikiem. Inny był rozmach czasów, inna arena działania w kraju wolnym i fermentującym od dołu do góry. Podfilipski miał zadanie ulatwione: dość było umiejętnie się zająć kurtażem i mieć giętkość karku (patrz rozdział o stopniowaniu ukłonów Podfilipskiego oraz jego walkę z przekonaniami). We Francyi typ pokrewny Podfilipskiemu dorabia się w znacznej mierze przez kobiety — to narodowe: ou arrive par les femmes. U nas stanowi o powodzeniu raczej giętkość karku — jest to także narodowe a może słowiańskie.

Pan Podfilipski wcześnie bardzo dorwał się do «śmietanki», to znaczy zdobył możność t. z. użycia i stanał na t. z. «wyżynach kultury», to znaczy znowu, że poznał komfort hotelowy zagranicy, zwiedził miejsca kapielowe, kluby i domy gry, poznał użytek poczty pneumatycznej, wykłówaczek do zebów, no i waterclozetów. Również szybko uformowała się jego umysłowość - nie śmiem powiedzieć, dusza. Ludzie, którym się wiedzie, a takim jak Podfilipski nie wieść się nie może, mają szczególny tupet i szybkość dojrzewania. Pan Podfilipski wszystkie przykazania główne swego apetytu («na śmietankę») ubrał w madrość encyklopedyi podręcznej Larousse'a. Nadał im prócz tego tę solidną i lekką razem pewność, którą wyrabia w starych kawalerach systematyczne uczeszczanie na gieldę rano i na operetkę wieczorem.

W ten sposób w jednej osobie pana Podfilipskiego nastąpiła przemiana, która gdzieindziej wymaga 2—3 pokoleń. W zaraniu—głodny, w południu życia — syt «śmietanki», na schyłku jego

pelen «madrości życiowej» — pan Podfilipski nie jestże godzien zazdrości? W drugiej – dłuższej części swego istnienia - wydaje ze siebie Podfilipski ten sam rodzaj światła, którem rozświecał mroki swej prowincyi Mr. Homai. Oczywiście à tout seigneur tout honneur - Podfilipski nie był ani aptekarzem, ani republikaninem, zwracał sie zaś nie do małomiasteczkowych słuchaczy, lecz do ludzi utytułowanych, klubowców i do narodu. Stad też na «aforyzmy» Podfilipskiego zlapal się tu u nas jaki taki «filozof» lub «wytrawny krytyk». Pan Homai jest cały w swoich pompatycznych mowach i dysputach — Podfilipski zaś w aforyzmach. Jak komi-wojażer fabryki sukien ma ze soba cały zapas jej próbek, tak Podfilipski ma na każdą okazyę życiową próbke swej filozofii:

O uczuciu: «Instykty płynące z t. zw. serca są tylko przebraną głupotą».

O kobiecie: «Sfinksowatość kobiet polega na ich niepewnej i błahej logice...

Mężczyzna ma za sobą siłę i rozum, kobieta zaś słabość i zdradę... Gdyby kobieta przestała być zalotną, niepewną i zdradliwą, straciłaby nawet swój urok.

O kraju: «Mamy naturalnie swoją przeszłość a w tej przeszłości niektóre pierwiastki cywilizacyjne wspólne z innymi narodami. Te właśnie pierwiastki potęgować, zamiast marzyć o rze-

czać niepodobnych i absolutnie w historyi zakończonych... To wcale nie głupie przysłowie: ubi bene ibi patria...

e

ij

į-

1

e

1

۲,

Z historyzofii: «Głową muru nie przebijesz».

O sztuce: «Trzeba malować tak, aby innym zrobić przyjemność i znęcić nabywcę...

O kulturze: «Ja potrzebuję słuchać pulsu świata tam, gdzie bije najtężej. A wie pan, gdzie ten puls bije najtężej? Stań pan na skrzyżowaniu wielkich bulwarów z Avenue de l'Opera i posłuchaj...»

Kultura – wyższa kultura! Oto jest słowo Podfilipskiego. Jak bonz, obracający na wsze strony swego fetysza wobec łatwowiernych, wydobywa zeń nieodmiennie własną korzyść, tak taki Podfilipski ze swej «wyższej kultury» ciągnie wszystkie możliwe zyski. I śmiech, i żal zastanawiać się glębiej nad zawartością tej jego «kultury». Co tylko «używająca» Europa starokawalerskich rentierów wynalazła na usprawiedliwienie swego wygodnego sobkostwa, co tylko trąci owem Cosmopolis o komforcie hotelowym, w którym się od Biarritz i Nicei do Ostendy i Trouville pławią syte żołądki, co tylko trąci etyką starych wyjadaczów i ich towarzyszek z bulwarów paryskich - to wszystko zawarlo się w «aforyzmach» Podfilipskiego. Jest w tem cała martwa, bezduszna strona etyki burżuazyjnej. Tam, na zachodzie, ludzie tej kategoryi zdobyli sobie ongi przemocą miejsce w społeczeństwie, zabudowali kraje fabrykami, przecięli je sieciami kolei, wydarli władzę z rąk feudałów, puścili słowem w ruch cały potworny mechanizm życia nowożytnego. Później już zdegenerowani wnukowie tych pionierów, przychodząc do gotowego, wyrobili sobie całą ową filozofię sytych żołądków (ojcowie posługiwali się kłami i pazurami nie zaś filozofią). Od kamerdynera z Grand-Hotelu w Monte-Carlo do komiwojażerów «wyższej kultury» w rodzaju Podfilipskiego — pochwycił ją w lot cały świat żywiący się tandetą cywilizacyi...

## Ш.

Tak więc książka p. Weyssenhoffa posiada dla nas urok podwójnej nowości. Starałem się pobieżnie zaznaczyć o ile jest nową jako pewna odmiana satyry nowoczesnej. Nie sądzę, ażeby należało zapuszczać się zbyt głęboko w rozbiór samej faktury. Na pierwszy rzut oka rzecz wydaje się nieco «puszczona», jak mawiają malarze. Jest pewna jakby niezgrabność w sposobie oświetlenia Podfilipskiego przez Ligęzę, pewna chaotyczność w notatkach, przyciężkich w punkcie, gdzie zaczynają być «dokumentami». Ale może to zaniedbanie roboty czysto-literackiej jest

tu na miejscu, zważywszy sferę, w której rzecz się dzieje? W każdym razie można to tak zrozumieć. Specyalnie zaś dla krytyka, rozmiłowanego w szukaniu poza dzielem sztuki duszy ludzkiej, która je poczęła, jest to nawet dość pożadane. Zbytek «literatury», zanadto wielka wprawa w technice literacko-artystycznej, łatwość z jaką np. pisarz rasy romańskiej pokrywa kontur swej roboty ozdobną sztukateryą, zręcznem ustawieniem szczegółów, wszystko to razem odejmuje książce jej bezpośredni charakter dokumentu życiowego. Tymczasem tu, pomimo wielkiego, jak zaznaczyłem, umiarkowania w sadzie o bohaterze, pomimo widocznego wystrzegania się dydaktyzmu, jednakże czuje się coś więcej niż samą «literaturę».

Śmiałbym powiedzieć, że się czuje kastową niejako niechęć autora do swego bohatera. Kilka razy — z okazyi drzewa genealogicznego, przy qui-pro-quo z księciem Zbaraskim, na uczcie w suchym ukłonie Kostki i t. p. — czujemy, że tu nietylko wytworny artysta rozprawia się z komiwojażerem zdawkowej cywilizacyi, ale że załatwia tu pewien rachuneczek szlachcic z nienawistnym sobie parweniuszem. Wybucha to najwyraźniej w wykrzykniku lokaja Ligęzy (jakie dobre szlacheckie nazwisko), który woła na Hansa, ex-kamerdynera Podfilipskiego:

<sup>-</sup> Ech ty! - Podfilipie!...

Cała tajona pogarda »prawdziwego» Ligezy dla «nieprawdziwego» arystokraty wyraża się wtei rozprawie lokajskiej. Dobre sobie jest i to, że nie sam Ligeza, nie sam p. Weyssenhoff policzkuje w ten sposób bohatera, lecz każe to czynić swemu lokajowi. Nie jestże to prawdziwie «po szlachecku» w tej całkiem europejskiej zreszta książce? Chwilami zalatuje ten podmuch szlacheckich instynktów autora i w innych miejscach książki. Nie mówię o poczuciu wsi i przyrody, prawdziwie pięknem; bo to tylko rzadkie i jakby zatracone w planie całości kartki. Ale jakież to charakterystyczne, tradycyjne - swojsko-szlacheckie to uwielbienie Ligezy dla pań z Cisowa. «...I przyszło mi do głowy wiele uwag o tym rodzaju kobiet naszych, pełniacych męzkie obowiązki za mężów swych i synów, trzymających rodzinną ziemię i tradycyę w garści, i stwardniałych od zaparcia siebie samych - i umierających na bryczce. I litość, i przejęcie się losami Falbanki jest także taką cechą bardzo swojską. Ale nadewszystko owo zrozumienie w paru słowach doli naszych wiejskich pań «pełniących obowiązki za mężów i synów swoich!» U nas wszyscy dobrze urodzeni meżowie i synowie wiedzą coś o tem i wszyscy wiedzą, jakiem głupstwem, w tej przynajmniej dobrze urodzonej sferze, jest aforyzm Podfilipskiego, że «kobieta tyle jest warta, ile jest wart mężczyzna, który ją ma». Toż w takim razie trzy czwarte «pań z Cisowa» nicby nie było warte, a tymczasem mężowie ich i synowie wiedzą, że tak nie jest...

Śmiałbym nawet twierdzić, że ten zlekka kastowy, szlachecki akcent, który tak samorzutnie (a może świadomie) przebija się w satyrze p. Weyssenhoffa i który w znacznym niewatpliwie stopniu przyczynia się do swojskości jej tonu, jest z drugiej strony przyczyna, że autor pewne rzeczy, pewne zjawiska naszego życia ocenia nie pod dość rozwartym kątem widzenia — chyba że... chyba, że jego książka o Podfilipskim jest jeszcze śmielszą, a jeszcze bardziej zamaskowana satyrą, niż mi się zdało od początku? Może ów skromny acz niewatpliwie dobrze urodzony Ligęza chciał nam po przez indywidualność Podfilipskiego, jak po przez pustą banię szklaną pokazać pewne potworności świata, który go otacza - całego «dobrze - urodzonego» świata? Ciekawym jest bowiem, ani słowa, rodzaj Podfilipskich i nawiasem mówiąc, tacy tandeciarze cywilizacyi, tacy Podfilipi, pojawiają się nietylko w tei sferze - ma ich każda sfera. Ale co jest ciekawsze, to, że w żadnej sferze poza owa «dobrze urodzona», nie dochodza do takich godności, nie zdają się tak zupełnie być «na swojem miejscu», nie cieszą się takiem obywatelskiem uznaniem, jak w tej.

Pomyślmy tylko: dawniej taki dobrze urodzony sprzedawał las i zmykał za granice ba, nawet nie bez poczucia swej winy. Tymczasem Podfilipski nauczył go, że właściwie sprzedać las to tyle, co «do kraju wprowadzić obce kapitały». I dobrze urodzony, idac w ślady Podfilipskiego, mniema, że nawet to jest pewien czyn obywatelski... Dawniej jechał jaki taki do Paryża, bo tam sa kobiety i po prostu można się bawić. Teraz zaś Podfilipski wskazał tam nawet nowe źródło dochodów - kurtaż, a zreszta jedzie się, żeby «słuchać pulsu świata». I znowu dawne zwykle uciekinierstwo staje się rodzajem «wyższości kultury». Dawniej, dobrze urodzony mówił po francusku lub po angielsku po prostu dlatego, że tak inni mówili dokoła niego. A teraz oto Podfilipski wprowadza kosmopolityczny szwargot swoich «aforyzmów» znowu jako język «wyższej kultury...» Nie, nigdzie Podfilipi nie mogli się stać cenniejszym dla egoizmu nabytkiem, jak w owej właśnie sferze dobrze urodzonych. Nigdzie ta tandeta cywilizacyi, ta szulerka obowiązku, ten blichtr oświaty nie mógł tak zaimponować i tak się nadać, jak tu. Tu oddawna już na wszystkie sposoby praktykowano kurczenia ojczyzny, jakże więc błogo było znaleźć taki zagranicznej marki, patentowany na wyższość, na zasługę obywatelską, sposób!

I gdybyśmy tak dalej patrzyli po przez czczą

duszę Podfilipskiego jak po przez szklaną banię, na jego sferę — sferę dobrze urodzonych, to byśmy dostrzegli, że tu istotnie rozstrzyga się problemat wyższej kultury — kultury wogóle, że Podfilipski sam i sfera, która się w nim odbija, to w gruncie rzeczy straszna barbarya. Bo prawdziwie tylko dzicz koczownicza żyć musi takiem życiem — w wiecznej pogoni za żerem łatwych wrażeń, wśród biesiad i pikników, nie ponosząc żadnych ciężarów służby obywatelskiej, nie wydając z siebie ani odrobiny tej energii twórczej, która wraz z uobywateleniem instynktów stanowi właśnie ową «wyższą kulturę» zachodu...

Bo jednak trzeba prawdziwego zdziczenia tych instynktów, ażeby wytrwać w takiem wiekowem oderwaniu się od pnia własnej społeczności, w jakiem się znalazła u nas warstwa najlepiej urodzonych, gdy usuniętą została przez warunki polityczne od zaszczytu, lecz i ciężaru oficyalnego przodowania, sama zaś z siebie nowych pierwiastków swej wartości społecznej wydobyć nie potrafiła. I została tak czelnie w upokarzającej roli rezydentki na łaskawym chlebie u własnej społeczności — tem pyszna, że stać ją z tego żołdu na liberyę «wyższej kultury...»

Ale czuję, że przekraczam jakieś granice i zachowuję się na biesiadzie duchowej, którą nam autor zgotował, jak drugi Kołczanowicz.

Czuję nawet, że taki dobry dyalektyk, jak sam Podfilipski np., odrazu mógłby mnie zwalić potężnym argumentem.

— Jakto, panie dzicz — a nasze wyścigi? To prawda: czy wie Szanowna publiczność, że ci panowie hodują nam rasę koni, których «żelazne nogi wybijają sprężysty, pośpieszny rytm prawdziwym hexametrem», no, wobec tego...

Pośpieszam wreszcie zastrzedz się, że rzeczy powyższych o najlepiej urodzonych, książka o Podfilipskim nie zawiera wcale. Powtarzam, że wieje z niej owszem mile i pełne towarzyskiej wyrozumiałości pobłażanie dla tej sfery. Raz tylko notatki imć pana Ligęzy uchylają niejako draperyi, służącej za tło Podfilipskiemu i ukazują nam głębszą perspektywę społeczną. Ale wtedy właśnie bystry ten obserwator wypowiada spostrzeżenie, na które niestety, zgodzić się nie możemy.

Wobec historyi — mówi Ligęza — Podfilipski zostanie wybitnym okazem pokolenia pracy organicznej. Nam się zdaje, że tak nie jest. Hasło pracy organicznej — a pomijam w tym razie całą jego naiwność polityczną — było u nas w kierunku społecznem pierwszem systematycznem sformułowaniem się rodzimej burżuazyi.

Prawda, że burżuazya ta, nie mając szerokiej podstawy ani w przemyśle, ani w handlu, rekrutowała się nieco na ochotnika z różnych sfer, przeważnie z bankrutującej sfery ziemiańskiej i doktrynerskiej sfery wolnych profesyi. Ale koniec końcem i program sam, i ludzie, i praca ich nie zasługują na poniżające przedstawicielstwo w Podfilipskim. Nie — to byli i są ludzie związani z glebą rodzinną, użyźniający ją nawet dobrą wolą, twórczym wysiłkiem. Podfilipski wziął z nich to, co mieli najgorszego — ich niektóre aforyzmy, nie wziął zaś tego, co było dobre — ich instynktów.

I znowu pomytkę bystrego obserwatora, jakim jest niewątpliwie imć pan Ligęza, odnieśćby można na karb jego mocno szlacheckiej indywidualności, której właśnie dlatego najtrudniej jest tam, gdzie trzeba dojrzeć — szlachtę (najlepiej urodzoną). Zresztą któż wie, jakie zamiary żywił w głębi figlarny umysł imć pana Ligęzy?

Bierzmy tedy książkę pana Weyssenhoffa jak się nam przedstawia. Widzę najwyraźniej w figurze Podfilipskiego okaz do galeryi typów współczesnych. Niewiele mamy tak przepysznie i na dobie, a z takim artystycznym spokojem odtworzonych gatunków rodaka (o ironio!), powtóre zaświdzę w Podfilipskim coświęcej nad poszczególny okaz — coś jak pryzmat bardzo układny do patrzenia na najróżnorodniejsze grupy naszego społeczeństwa. I czuję, jak po kolei w każdej z tych grup, patrząc po przez Pod-

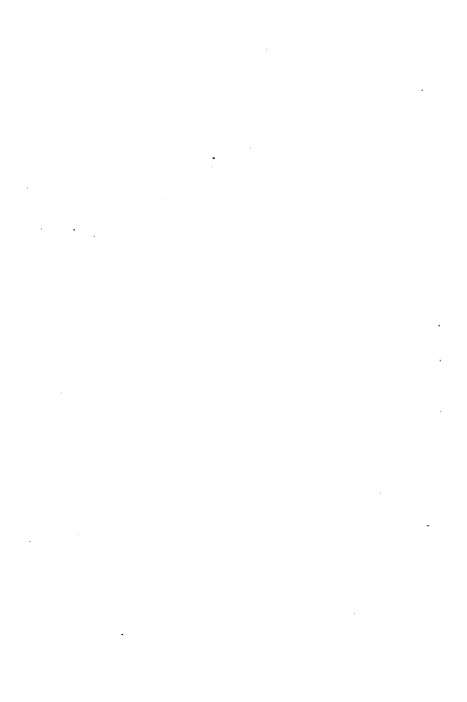
filipskiego, wykrywa się różne odmiany tej samej tandety cywilizacyjnej i chce się nie na jednego zawołać:

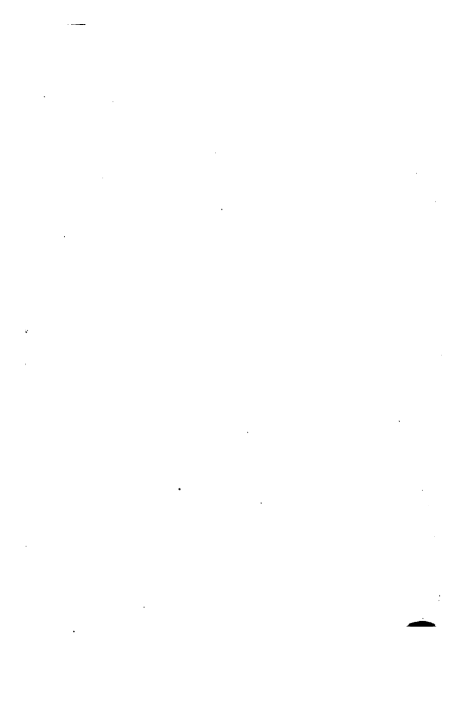
- Ech ty, Podfilipie!

Dobrą, męską, petną duszy książkę napisał p. Weyssenhoff.

## SPIS RZECZY.

| SZKICE:               |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | Str. |
|-----------------------|---|-----|-----|-----|----|----|----|--|--|--|--|--|--|--|------|
| Henryk Sienkiewicz.   |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 1    |
| Wi. St. Reymont       |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 42   |
| Ignacy Dąbrowski .    |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 52   |
| Stefan Żeromski       |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 63   |
| Wacław Sieroszewski   |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 74   |
| Kazimierz Tetmajer    |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 89   |
| Jan Kasprowicz        |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 107  |
| Antoni Lange          |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 127  |
| Józef Stanisław Wierz |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  |      |
|                       | W | /F  | A   | ŻE  | ΞN | ΊA | ٠: |  |  |  |  |  |  |  |      |
| Rycerz Dolęga         |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 159  |
| Lili i Bronka         |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 197  |
| O »Ziemi obiecanej« R | e | 711 | 101 | nta | ı  |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 215  |
| O »czującem wiedzeniu |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  |      |
| Marek i Ninetka       |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | 263  |
| Pan Podfilipski       |   |     |     |     |    |    |    |  |  |  |  |  |  |  | _    |





• • - This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

