

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

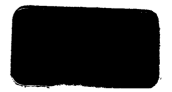
- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

### Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/







Of CHanna p. toyer', bige II to lethion. provoliona. Por 1845-46, 2. A. Nova King For

BERKELEY
LIBRARY
INIVERSITY OF
CALIFORNIA

Menanna p. teyer', bige II to Lethien. provendiona, Poin 1845-46, 2. A. Nona King To 

i i . .

# m y slini

CZYLI

### CAŁOKSZTAŁT

## LOIKI NARODOWÉJ

PRZEZ

### BRONISŁAWA FERDYNANDA TRENTOWSKIEGO.



NAKLADEM AUTORA U N. KAMIEŃSKIEGO I SPÓŁKI.

1844

### LOAN STACK

"Cognoscetia veritatem, et veritas liberabit vos."
(Joann. VIII. 32.)

B4691 T8M9 V.1

### PRZEDSŁOWIE.

Ktokolwiek z rodaków zastanawiał się nieco głębiéi i dlužéi nad dotychczasowa filozofia Europejska, a nieprzysięgając na ślepą wierność temu lub owemu zagranicznemu, ani nawet, jak to dziś jeszcze dziać się zwykło, Heglowskiemu systemowi, spojrzał na nią własném, samodzielném, polskiém okiem; ktokolwiek przewedrował w kilku kierunkach rozlegle obszary ludzkiego poznania i nabyl o nich należytego wyobrażenia; ten przekonać się musiał, że dotąd umiejętność. obrabiała dwa światy wprost sobie przeciwne. Światami temi są: Materyalizm i Spirytualizm, Realizm i Idealizm, Empirya i Spekulacya, Fizyka i Metafizyka, słowem zewnętrzność i wewnętrzność stworzona. Powtarzam tu stworzona, bo stwórczego, czyli transcendentalnego, boskiego ich jadra nieznano wcale. Pod dwa te kardynalne światy podciągają się wszystkie drobniejsze należące do nich świeciki i odcienia, jak np.: Intellektualizm i Racyonalizm, Racyonalizm i Mystyka,

Naturalizm i Supernaturalizm, praktyka i teorya, proza i poezya we wszelkiéj nauce. Pierwszemu s tych światów holduje, biorac rzecz w ogóle, szczep indo-romański, a drugiemu indo-germański. Oprócz tego sa w każdym kraju Experymentyści, co budują swą madrość li na doświadczeniu, i Ideologi, którym czyste myślenie stanowi kastalska prawdy i wiedzv krynice. Gdzie duch ogólny nierozwinał się zupełnie, tam przynajmniej przemysł i nauka zabieraja się do boju. W Pedagogice widzisz szkoly realne i uczone. Dwójca ta była i jest wszedzie. Już dawniej przedarła się z obrębów umiejetności na święte błonia religii, objawiając sie tu jako Hierologia i Libertyństwo, a dziś przechodzi także na widownia politycznego życia w postaci Historyzmu i Radykalizmu.

Autor téj książki, poświęciwszy się od dawna filozofii i poznawszy ją od początku do końca w najrozliczniejszych barwach, uderzon został tą umiejętną, wszystko przenikającą, wszędzie widoczną dwójcą. Dziękuje on niebu, że dozwoliło mu urodzić się i być Polakiem. Francuz albowiem, — pod którym się tu cały szczep romański, — widząc li w Empiryi prawdę, a w spekulacyi czcze umu widziadła; Niemiec znowu, mianując czystą ideę prawdą, naturę zaś i cały świat zmysłowy złudzeniem; zaczém, jeden i drugi niepojmując wcale umiejętnéj dwójcy, niemógł otrzymać od niéj głębokiego wrażenia. Polak zaś, z Łaski myślącego Stwórcy narodów i rozdawcy różnych przyrodzonych usposobień, opatrzon zarówno cie-

lesném, jak niecielesném okiem, wrażenia tego doznal, gdyż było to dlań rzecza możebna. Francuz, gdy go kiedy wieść dojdzie o naszéj umiejetnéj dwójcy, przezwie ja zarozumiale porodem słowiawiańskiej duszy, które wpływ germańskiej spekulacyi mrzonkami zapłodnił, a Niemiec rzeknie o niéj ze znana metafizyczna swa duma, że to owoc przeświadczenia, nieoswobodzonego całkowicie od zmysłowości i stad ugladającego w niej wiedzy potęgę, zdolna równoważyć sie z umysłem. Rzeknie podobnież i rodak, duchem sfrancuziały lub zniemczony. Tak tedy ani jeden, ani drugi, niepotrafi tu ujrzeć rzeczywistości i prawdziwego nauk stanu. dziw! Niemają oni oka polskiego; niepojmują, że Bóg stworzył szczep indo-słowiański nie bez ważnéj przyczyny, że przeznaczył mu spojrzenie w świat nowy, dotąd nieznany, ku uświetnieniu samego siebie i pomnożeniu europejskiéj madrości świeża, rozległa, trzecia dzielnica.

Badając naturę panującéj wszędzie dwójcy, spostrzegł w niéj autor Antynomią, t. j. przeciwieństwa polarne, czyli lice i ręby. Wnet przeciwieństwa antynomii téj okazały się mu jednostronnościami i ostatecznościami, zaczém półprawdą i półfałszem. Przekonanym będąc, że nie w ostatecznościach, nie w krańcach, nie w twierdzi lub przeciwtwierdzi, lecz w przeniknięciu się ich wzajemném, czyli we spółtwierdzi, leży pełna, istotna prawda, usiłował złać lice i ręby te w umiejętną całość. Oto

najpierwszy powód do jego filozofii. – Dotad Empiryk opiłowywał daną sobie trafakami realność a Metafizyk wywijał s klębka swéj głowy idealność, niepytając się o siebie nawzajem, niechcąc zgola nic wiedzieć o obcym sobie, w brew przeciwnym i z góry potępionym przedmiocie. był pierwszy, co okazał, że Empirya jest jedną, a Metafizyka, czyli Spekulacya druga, równie konieczna i od prawdy przedwiecznéj uprzywilejowana umiejętności biegunowa ostoja; że obie, przeniknawszy się na wylot, jak ciało i dusza, stanowia umiejetność całkowita, organiczną, żywą, równikowa, czyli filozofia. Tak tedy obok Empiryi i Spekulacyi stanela filozofia, jako umiejętność trzecia, udzielna, mająca dwie stare poprzedniczki swémi czynnicami, a przecież od nich odrębna, występująca w zupełnie nowém, jeszcze przed niedawną dobą ani nawet przeczuwaném znaczeniu. Realność stopiła się z idealnością i rozbłysła jako Rzeczywistość. Praktyka skojarzyła się s teorya i rozzieleniła się Syneza. Zewnętrzność i wewnętrzność przedzierzgnęły się w Całość. Doświadczenie uścisnelo się po bratersku s czystém myśleniem i przeobraziło się w prawdziwe Poznanie. Hasło: a posteriori, tudzież hasło: a priori, spotkały się po przyjacielsku w haśle trzeciém: a totali. Dwa światy dotyczczasowe okazały się oderwańcami bez istnienia za ludzkim mózgiem, a obok nich stanał świat trzeci, tak w ogóle, jak przez wszystkie najdrobniejsze rosstępy rzeczywisty, i pochłonał je w sobie. Miejsce powszechnéj

dwójcy zajęła powszechna Trójca. Panowanie głupiego albo Bartka albo Maćka ustało. Rostworzył się widok oryginalny, wielki i nader spaniały. Wszechświat niebył już ani li wszystkością empirvezna, ani téż li jednościa spekulacyjna, jak dawniej, ale filozoficzną obojgu całością, t. j. organicznym żywotem, kula bez granic, przedstawiającą człowieka in potentia, w której materya, żeniąc się z duchem, rodzi pojedyńczości, i rozmnaża je w nieprzeliczone myryady. Każda pojedynczość, choć jest całościa w pewnej kropli. powstaje i znika; calość zaś sama trwa wiecznie. - Autor, ujrzawszy okiem polskiém ten świat trzeci, świat rzeczywisty starał się w najpierwszych dziełach dać o nim wyobrażenie, i malował go, ile mógł, wiernie. Pisał po niemiecku wprawdzie, lecz o świecie polskim, trzecim, o którym tak romańskie jak germańskie plemie nigdy nieslyszało.

۶

Przedstawiając w dzielach swych świat ten trzeci, przekonał się autor wkrótce, że Całość Rzeczywistości, topiąca w sobie realną wszystkość i idealną jedność, czyli wszechmateryą i ogólnego ducha, że ta szczytna, wszelki um najbujniejszy ogromem swym korząca Rotunda Wszechistnienia, że ten żywotny bezmiar bez granic, niebył Stwórcą, lecz tylko Stworzeniem. Stworzenie takowe, przy całym swym boskości majestacie, jest pochodniej natury; jest wiecznością objawioną, lecz nie wiecznością samą; jest li czasem bez początku i końca, wyczyniającym się w nieskończonej przestrzeni wciąż nowym żywo-

tem. Jego pierwiastkiem jest Stwórca. Powstalo wiec nytanie: czém jest Bóg? Skoro owa Całość Rzeczywistości, przeniknieta wszechmaterva i wszechduchem w wiekuistym swym żywocie, niejest Bogiem, lecz jedynie godném jego dzielem, t, j. wszechświatem; to i Bóg niejest nia, być nia niemoże, różnić sie od niej musi. Również ten Holoteizm byłby Panteizmem. I okazało się nareszcie, iż Bóg jest pierwiastkową, hezwarunkowa, święta Calostka Wszechrzeczywistości, niejako Ilias in nuce, albo raczéj Homer sam; Całostką, która tchnąwszy bytem swym za siebie, czyli wyrzeklszy wszechmocne słowo, otoczyła się, jak słońce słońc, nieskończoną promienistą gloryą, t. j. stworzyla Całość Rzeczywistości, a na samym końcu podobną do siebie, lecz Zawarowana Całostke, zowiaca się na ziemi téj człowiekiem. Jak człowiek Boga, tak znowu Bóg człowieka jest obrazem i podobieństwem, a otworzycielka i zawornicą istniejącéj całości jest Całostka. Jak człowiek tak Bóg jest indiwiduem, lecz pierwszy stworzoném. a drugi stwórczém. Absolut niejest ogótem, jak go dotad mylnie pojmowano, ale pierwiastkową pojedyńczością, tworzącą ogół i szczegóły, a w końcu podobna do siebie pojedvnczość, czyli człowieka. Tylko na czelé i na ostatecznéj iglicy powszechnéj Całości stoi Indywiduum, Między jednym a drugim krańcem leżą tu albo lomy, albo kawalce. Indywiduum prawdziwe ma świadomość siebie, rozum i wolna wole, a jako całostka, jest środkiem w sobie,

ogniskiem i sercem Całości. W Bogu téż przeglada sie wszechświat na wieczności piersiach. a w człowieku na łopie czasu. Świat piewie sam o sobie: lecz wie o nim w niebie Bóg, a na ziemi człowiek. Człowiek jest przejściem, albo raczéj powrotem świata w Boga, wstęga cudowną między niebem a ziemią. Istotą każdéj rzeczy jest Słowo Boże, a istotą człowieka Tchnienie Boże, t. j. wolne, świadome siebie bóstwo, czyli Jaźń. Jaźni niema ani w naturze, ani w duchu; ona jest tylko w Bogu i w człowieku. W naturze i w duchu zastępuje miejsce jéj slowo Boże, które leży tu martwo, jak litera w książce, i dopiero stawszy się słowem człowieczem, czyli zabrzmiawszy w czasie, przychodzi do niebiańskiego swege pojęcia i wystepuje, jako nasze poznanie istotne, jako filozo-Realność oraz idealność sa już w Bogu i stanowia w Nim transcendentalna tożsamość, czyli Rzeczywistość stwórcza. istota Boga przenikają się nawzajem i rozbłyskują wciąż, jako Rzeczywistość stworzona. Li w głowie człowieczej istnieje między niemi różnica, wiodąca do krain natury, i krain ducha. Tożsamość ich zachodzi tu w transcendentalném Słowie Bożém, które jest filozofii przedmiotem i wymawia się przez nia w czasie. Również w człowieku ukazuja się one pod postacią ciała i duszy, a tożsamość swą pozyskują w transcendentalnéj jazni. Jazń ludzka niejest ciałem, ni duszą, lecz inną zupełnie, od obojgu różna istota; a znowu jest ciałem i dusza, biorac

rzecz transcendentalnie. Ona jest realnoidealném, czyli rzeczywistém bóstwem, które oblokiszy się w światową materya, staje się cialem. a odetchnawszy, iż tak rzekę, światowym duchem, robi sie dusza. Jaźń stanowi w nas świat trzeci, boski, a objawem jéj niejest duch fizyczny, czyli siła, ani ruch metafizyczny, czyli myślenie, ale wola, przedsięwzięcie i czyn moralny, dzielność charakteru, miłość prawdy, piękności i cnoty, świętość, religia i polityka, zdolność do poświęcenia się i najwiekszych ofiar dla Dobrego. ludzka różni sie od ciała i duszy, czyli od należącego do siebie zewnętrznego i wewnetrznego świata; tak Bóg różni się od natury i ducha; czyli od wszechświata, który jest Jego dzielem. jazń panuje nad ciałem i dusza; tak Bóg, ta jaźń kardynalno-środkowa w Całości, włada wszechświatem. - Tym sposobem świat trzeci, świat, którym jest Całość Rzeczywistości, ujrzał się w swym świętym i wiekuistym rdze-Materya i duch staly sie li czasowemi jego czynnikami, lub roskładnikami, on zaś sam strojącą się w tę znikomość Przedwieczno-Jego iścizną są: Bóg w niebie, Słowó Boże na ziemi i jaźń w człowieku. Realizm i Spirytualizm, Empirya i Spekulacya utracily przeto dotychczasowa teczowa maskę omamienia, bo wykryło się jawnie, iż trudniły się li zewnętrzną lub wewnętrzną czasowością, a filozofia przekonała się, że przedmiotem jéj właściwym jest jądrowa, zasadnicza transcenden-

talność, to wiekuiste źródło wszelkiej czasowości, czyli świat trzeci, boski. Całostka okazała sie alfa i omega całości, a całość dzielem, Słowem, Tchnieniem całostki naczelnéj, mającém się rozbudzić, rozegrzać i zagoreć przeświadczenia swego plomieniem na lonie czasu w całostce końcowej. Między całostką Bogiem, a całostką człowiekiem, pomimo wzajemnego podobieństwa, niezmierna zachodzi różnica. Pierwsza jest bezwarunkowa i siedzi na tronie przedwieczności, druga jest zawarowana i żyje wprawdzie wiekujście, lecz tylko w czasie, t. j. w przedświecie, w świecie i w pozaświecie. Między krańcowemi całostkami i całością wielka także różnica zachodzi, atoli nie antynomia, nie polarna przeciwność, gdyż we wszystkich trzech, lubo w innym rodzaju stapiaja sie zarówno antynomiczne, polarno przeciwne lice i reby, t. j. realność i idealność, tudzież wszystkie trzy tworzą Rzeczywistość. - Tak tedy świat trzeci przeobraził się nareszcie w świat boski, transcendentalny. Jak materya i duch są w świecie wiekuiście czasowym, niebonośnym balonem, - duch jest tu niejako spirytualnym gazem, dźwigającym tastę, tak boskość znowu jest wiekuistym w świecie ziemionośnym Atlasem. Ponieważ Świata Boskości niezna ani szczep romański, ani szczep germański; ponieważ pierwszy mieszał Boskość wciaż z Realnościa, a drugi z Idealnościa; ponieważ zgoła samo Chrześciaństwo, - które uprawiali dotad samodzielnie, a więc usposobieniem swém przyrodzoném jednostronnili Romanie

i Germanowie, a któremu Słowianie mają przywrócić wszechstronność, widziało Boga li w du chu, i dla tego Francuz.np. mniemial, że jedvnie Kościół naucza Spirytualizmu, a Niemiec sadził, że jego Spirytualizm, t. j. że jego idea, że jego duch ludzki jest transcendentalnością; ponieważ, mówie, świat nasz trzeci romańskiemu i germańskiemu plemieniu w swéj czystości, udzielności, odrębności i samodzielności był nieznany; przeto Bóg zachował go, jak się zdaje, dla poczynającego dziś pracować na polach umiejetnych słowiańskiego szczepu, pod którym jedňakże niegodzi się rozumieć Waregszczyzny, i wszystkiego co pochodzi od złotej hordy. Pilozofia zatém, dająca po raz pierwszy nowy świat ten trzeci i wyzywająca teologią, ażeby Chrześciaństwo z nowej, nie ze spirytualnej, jak dotad, lecz z filozoficznej, transcendentalnéj, jaźniowej strony pojeła, musi być słowiańską, a że objawia się dziś po wszystkich polskich głowach lepszych, polską. Jakoż świat nasz boski zowie np. Bochwic objawieniem Bożém, a Wroński Achrematycznością, i obadwaj uglądają w nim jedyną prawdę istotną, zdolna zaspokoić równie religijne jak filozoficzne przeświadczenie. Znamieniem historyczném Polaków jest Religijność, a nadto wcale odmienna, niż u innych chrześciańskich ludów. Bylo to przeczucie i wielbienie nieświadome świata boskiego, który ninie przychodzi do wiedzy o sobie i tchnać może w naród nasz zupelnie nowém życiem i świeża siłą, oraz prze-

nieść oświate Europeiska w najwyższa, istnie niebiańska sferę. Oto powody, czemu autor mianuje filozofia swa, które w Chowannie i innych pismach polskich daléj rozwijał, mądrością naro-Że świat boski jest równie rozległy, równie mnóstwa filozoficznych systemów zdolny, jak świat realny, lub idealny; że jest ważném, nadajacém madrości ludzkiej inną zupełnie postać, odkryciem; że wiedzie Chrześciaństwo do uznania w duchu Świetym, którego ono troskliwie od ducha światowego odróżnia, boskości, czyli jaźniowości, do poznania samego siebie w rdzeniu swéj istoty i do najświetniejszego tryumfu; dość tu na spomnieniu. Każdy z ludzi jest o tyle wielkim, o ile wolę swą umiał zjednoczyć z wola Boga rzadzacego światem, czyli, o ile stał sie woli Bożéj wyrabiaczém, lub, jak Pismo mówi, narzedziem. Wolność nasza tu niecierpi, bo zawisło od nas samych, chcieć iść za wolą Boga, które uglądamy, lub nie. Bochwic i Wroński, a po części także Cieszkowski, szukają zniesienia Antynomii, i wiecznéj syntezy. Bez miłości własnéj zatém, rzec może autor, że naród polski jest pelen młodzieńczego żywota i krzepkiego, olbrzymiego zdrowia; że czeka go najświetniejsza przyszłość, skoro dziś do odkrycia świata Boskości przychodzi i duchem swym prześciga zachodnia Europe.

Filozofia średniowieczna, czyli Scholastyka, osadziła Boga za światem. On królował gdzieś tam daleko na niebiosach, a Papież, samowładzca w Rzymskim Kościele, którego mądrość była nie-

omvlna, wykładając niby wole Boga, rządził ziemia, jak sie mu podobało. Spinossa przewiodł Boga z zaświata w świat, zrobiwszy Go Rozłoga powszechną, bedącą materyi i myślenia jednia. Rozloga ta odžyla w Absolucie Szellinga i w Idei Hegla. Bóg byl wieczna świata iścizna, czyli światem, a Panteizm utwierdził panowanie swe w filozofii. W dzisiejszych czasach nareszcie Feuerbach przeniosł Boga ze świata w człowieczeństwo, t. j. ujrzał Go w Duchu ludzkim, tym On zgoła idea najnowomodniejszym Absolucie. własnego mistrza depce nogami, wołając: "Duch. bezwarunkowy jest jeszcze średniowiecznoteologicznym duchem nieboszczykiem, i kolace w Heglowskiej spekulacyj jako nocna przeszkoda." Trzy sa, jak to Myślini okazuje, prawdoświeci: Bóg, świat i człowieczeństwo, czyli mówiąc technicznie: stnienie (transcendentalność, extramundalność, Boskość), istnienie i istnio-stnie-Bóg tedy przewędrował już w Chrześciańnie. skim świecie wszystkie trzy prawdoświeci, t. j. był stnieniem, istnieniem i istniostnieniem. — Autor widzi Boga samego za światem, czyli w stnieniu; w istnieniu zaś poznaje Słowo, a w istniostnieniu Tchnienie Boże. Jest to Bóg Stwórca i dwojaka, nieświadoma, oraz świadoma siebie, Bóg jest przenajświetsza stworzona Boskość. wszelkiéj transcendentalności krynicą; słowo Boże transcendentalnością w świecie zatopioną i stanowiaca jego wiekuiste rzeczywistości jadro, a tchnienie Boże transcendentalnością, przychodzącą w świecie do swego przeświadczenia i stającą się

przez to obrazem oraz podobieństwem transcendentalności źródłowej. Trzy te rodzaje transcendentalności tworzą świat boski, czyli jedyna, wiekuista rzeczywistość we swych prawdoświe-Tym sposobem filozofia narodowa, niewypedzajac Boskości ani s piersi człowieczeństwa, ani s pacierzowego szpiku świata, umie pojać istotnego, od wszech religii, a szczególniej od Chrześciaństwa rospowiadanego Boga, a kojarząc trzy dawniejsze jednostronności, pozyskuje wszechstronność. Co wieksza. Nowocześna filozofia zdobywala li stworzona Boskość, albo w świecie. albo w człowieczeństwie. Narodowa filozofia, nieutracajac świetnéj téj zdobyczy, lecz nadając jéj prawdziwe znaczenie, i niewracajac bynajmniéi w średnie wieki, okazuje Boskość niestworzona i stwórcza, t. j. prawdziwego, jednostkowego. świadomego siebie, wymaganiu serca wszech ludzkości odpowiedniego, słowem chrześciańskiego Boga. Autor, choć właściwie, jako najgorliwszy samodzielnego badania apostół, niekusił się nigdy o to, musi, zważając na otrzymane już wypadki, mieć i utwierdzać w sobie to przekonanie, że żaden s filozofów dawniejszych, zgoła sam Leibnic i Jakobi, niewystawił pierwiastków, tudzież zasad bardziéj chrześciańskich od tych, jakie na dnie jego nauki się ukrywają. Nawet Scholastyka niebyła tyle chrześciańska, bo, chociaż miała wech instynktowy dla prawdziwego Boga, niemarzyła przecież o Boskości stworzonéj w świecie i człowieczeństwie, która dopiero w trzech wiekach ostatnich do świadomości swéj przyszła,

a za prawa swe długo jeszcze wojować musi. Oprócz tego ona niepytała się wcale o istotę Chrześciaństwa, lecz była prostą ówcześnej nauki kościelnej, niby filozoficzną exegezą, a jako niewolnica z zawiązanemi oczami, niemająca ani wyobrażenia, czem jest umiejętna samodzielność, niezasługuje dziś na przewielebne filozofii miano.

Że Heglowska wsobistość, dlasobistość, oraz wso- i dlaso-bistość, czyli idea w sobie, w swym innobycie, oraz tryumfie nad nim i powrocie do siebie, t. j. że Heglowska łoika, filozofia natury i filozofia ducha, są li przedświatem, światem i pozaświatem, li światem in potentia, in actu et in sempiterno, li istniejącą przyszłością, teraźniejszością i przeszłością, zaczém w ogóle li czasowścia: to nieulega dziś już najmniejszej watpliwości. Hegel nieznał Boga jednostkowego, świadomego siebie i prawdziwego; znał tylko Boskość stworzona w trzech powiatach czasowości, tylko Słowo Boże w swym jawie. filozofia cala jest li jedną filozofii narodowéj dzielnica, t. j. filozofia świata. Loika jego, niejest loika, ale filozofią przedświata, t. j. czystą, aprvoryczną Ontologią. Że Hegel, którego spekulacya zaimponowała oświeconemu człowieczeństwu, utracił transcendentalność, smutne to nader wydarzenie; gdyż sławna u wszech ludów Europeiskich filozofia niemiecka, stanawszy na pyramidowym szczycie swego rozwoju, zrobiła bankructwo i dowiodła uroczyście, że niebyła nigdy zdolna poznać prawdziwego Boga. I rzecz to naturalna, albowiem wszelki, choćby najglębszy i najjenialniejszy Spirytualizm czysty, jako drugie rosczłonie znikoméj Antynomii umiejętnéj, czyli jako równie uprzywilejowany i jednostronny spółzawodnik Materyalizmu, niewiedzacy nic o świecie trzecim, boskim, niezdola nigdy przekroczyć granic czasowości i uchwycić za Przedwiecz-Jego badapia końcem zawsze bedzie: Duch ludzkości, albo zgoła: Duch mój jest Bogiem! Takowe rozbicie się poteżnéj flagi filozofii niemieckiej przejelo przyjacioł samodzielnego badania boleścia, a wrogów jego najgłośniejszą radością. Filistry umiejetne, albo raczéj nieumiejetne, te potulne kukawki przeważającej opinii publicznéj, zwatpili o wszechmocy i madrości filozofii, a postańce zwrotu zaśpiewali jej s szyderstwem: Requiescat in aeterna pace! Mniemano, że najpierwsza z Bogiń i poteg téj ziemi zostala już na zawsze trupem. To dało powód do jeszcze smutniejszego zjawiska. Wielu rzuciło się w objęcia Mystyki i tylko w cudowności uglądają zbawienie dla dzisiejszego świata. Podniósł głowę Supernaturalizm i rozlewa się w rozlicznych strumieniach. Sam wielki niegdyś Szelling występuje s przemadrzałą Gnostiką, jak gdyby czas nasz cofnał się nagle o piętnaście wieków w tyl. A Hierologowie religijni, poklaskując w dłonie, chwalą Scholastyke, jako najdoskonalsza, jedynie prawdziwa filozofia; zowią Kartezyusza, Bakona i wszystkich jego następców duchami zwrotu i nauczycielmi pogaństwa; robią coraz zuchwalsze uroszczenia, przywrócić na

gwałt pragna czasy średniowieczne. Nawet za granicami Niemiec czuć się daje żywo filozoficzne Francuzi np. śmieléi, niż to ziemi trzesienie. kiedykolwiek, deklamują przeciw filozofii, przezywaja ja Materyalizmem, a Spirytualizm ugladaja w ślepéj wierze. Nasz Witwicki jeździ po filozofii, choć o niéj niema ani wyobrażenia, jakby po drewnianych Karruselu konikach, a Mickiewicz wynosi pod obloki uczucie i axaltacya, prawi dziwne rzeczy o jakimś tam Messyanizmie. Tak okazała się na nowo prawdziwość przysłowia, że biada temu na świecie, kto sie potknie; że na pochylone drzewo zgoła kozy skacza! - Autor, wystepujac ze światem trzecim, boskim, transcendentalnym, wszystko wiecznościa swa przenikającym, i wyprowadzając filozofia przez to z dzisiejszego przykrego położenia, przywraca jej dawniejszą, ciężko pozyskaną dostojność, tudzież składa przy stopach jéj na powrot berlo panowania nad nowocześném człowieczeństwem. rozdziera tym sposobem rostropnie ułożone i już gotowiuteńkie plany różnorodnego nietoperzostwa. zabija świetne nadzieje oszustwa i niedolęstwa, które pragneloby okuć światło i zdolność w kajdany niby religijne, porwać za cugle rydwanu świata w imię piekła, przechrzczonego niebem, i przyjść znowu do średniowiecznego swego znaczenia. Że to wszystko ściąga na jego głowe siarczyste pioruny, rzecz snadna do pojęcia. Ale on ciosy tego rodzaju wytrzyma, a skoro prawda stoi mu przy boku, zaśmieje się w końcu z wrogów światła i postępu. On ma zgoła te śmiała

otuchę, iż może się mu powiedzie przeprowadzenie samodzielnéj filozofii z Niemiec do Polski i zrobienie przez to ukochanéj swéj Ojczyzny, na co od dawna zasługuje, najrzeczywistszą Słowiańszczyzny królową.

Po Bogu prawdziwym najdroższą dla ludzkości jest rzecza Nieśmiertelność. Wraz z bankructwem Spekulacyi niemieckiej zgubiono także pewność i niezawodność wiekuistego żywota. panuje, dość powszechnie, błędne to przekonanie, że duch ludzkości stanowi istotę pojedynczego człowieka, czyli że duch rodzaju jest treścia i rzeczywistościa jednostki. Jest to nauka zajste boskość naszę upodlająca, bo tylko w królestwie zwierzat może mieć znaczenie. Li w sobolu, żółwiu, krecie, ptaku, raku, lub robaku, rodzaj, do którego pewna jednostka, t. j. pewien exemplarz jednego dzieła należy, jest wiekuistą jéj osią i stanowczem pojęciem. Ale człowiek jest sam sobie i dia siebie udzielnym, że tak powiem, jednostkowym rodzajem. We wszystkich borsukach tażsama, lecz w Pawle zupelnie inna niż w Gawle objawiła się myśl Boża. Każda jaskółka lepi gniazdeczko swe, jak wszystkie inne, a to od wieków ciągle jednako, bez najmniejszego postępu; lecz każdy człowiek, bądź w Dobrém, bądź w Zlém, zdola być twórczym i oryginalnym. Człowiek, mający już w tem życiu, nie osóbną, udzielną, własnym swym światem bedaca niebiańską sobistpść, lecz duch ludzkości, swa istotą, czyli wyrażający już dziś li promień z Ogólu, jakże może spodniewać sie po śmierci

jednostkowego, osobistego, prawdziwego żywota? On wyszedł z ogółu, jest właściwie ogólem i wróci do ogółu. Istnienie jednostkowe, to czcza samolubów chimera! Umiejetna niepewność żywota wiecznego jest dziś tak wielka, że niejaki Kerning śmie w naszych czasach nauczać publicznie, że nieśmiertelność ma tylko dwa prawdziwe dowody, któremi sa: albo obcowanie z niehoszczykami, albo też rostworzenie w sobie cudownego oka proroczego. -Autor okazując, że jaźń człowiecza jest wiekuistém bóstwem, które żyje w przedświecie, t. j. nim się tu na ziemi urodziło, i w pozaświecie, t. j. po ziemskiej śmierci, równemze zupełnie życiem, co i w tym świecie; że przedświat, świat i pozaświat, przyszłość, teraźniejszość i przeszłość, są li względnemi rosstępami jednego i tegożsamego bezwzględnego życia; że do wszelkiego bóstwa, tego obrazu i podobieństwa Boga, przywiązana jest na wieki, równie jak do Boga samego, jednostkowość, osobistość i świadomość, ratuje starą pewność nieśmiertelności człowieka i popiera ją nowym, bespośrednim, niepodobnym do zbicia dowodem. Któreż bóstwo albowiem nieczuje się wprost i samo przez się bóstwem, t. j. istotą wieczną, nieśmiertelna? Tym sposobem obcowanie z nieboszczykami i cudowne oko prorocze, oraz podobne chorowite umidla, stają się rzeczą niepotrzebną i śmieszna, a prawda siada przecież na wóz tryumfalny. - Kerning utrzymuje wprost i bez obłazu, że nie każdy człowiek cieszyć się bedzie wiekuistym żywotem, lecz ten jedynie, co potrafił go w sobie własna wyrobić siła; że znajduje się w nas pewna moc nadziemska, np. widzenia nieboszczyków, prorokowania i działania cudów, lecz potrzebuje rozbudzenia sie samodzielnego ze snu matervalnéj śmierci, oraz długiéj i cieżkiéj wprawy: że modlitwa i post rospalaja w nas ogień zywota wiecznego, który wstepuje w końce palców i ulecza Chorych sposobem Chrystusa. Także nasz Wroński wymaga stanowczej Reformy Chrześciaństwa. On gniewa się na nie za to, że przyobiecuje uroczyście każdemu człowiekowi bez wyjątku żywot wieczny, a Reformę religijną, któréj sie spodziewa, opiera na takiém związaniu nieśmiertelności z moralnościa, jakie ma miejsce między skutkiem a przyczyną. Zywot wieczny jest, wedle niego, li żniwem, a moralność sieiba. Kto siał, ten jedynie oczekiwać tu może żniwa! - Autor, widząc w jaźni ludzkiej wiekuiste bóstwo, przyznaje każdemu człowiekowi nieśmiertelność i zgadza się tu s Chrześciaństwem. Bóstwo to jednakże jest, wedle niego, długo li iu potentia. Przychodzi dla tego s przedświata w świat, ażeby sie stało bóstwem in actu. obowiąskiem jest przeto, śród ciągu całkowitéj swéj teraźniejszości pracować nad wydobyciem s siebie złożonéj w sobie myśli Bożéj, czyli wyczynić się ze stanu in potentia w stan in actu i przeistoczyć się samodzielnie w bóstwo istotne. Stósownie do wysokości tego przeistoczenia, czyli kwiatowego sobistości swej świętej rozwicia, nastapi jego stan in sempiterno. Tak

wiec każdy spodziewać się ma nieśmiertelności, ale zvć bedzie wiecznie tylko wedle swéi dobrowolnéj zasługi, t. j. w niebie, lub w piekle. Nie nieśmiertelność sama, lecz Zbawienie, lub Potepienie wiąże się tak z moralnością, jak skutek s przyczyna. Chrześciaństwo zatém, które podobnież uczy, niepotrzebuje w punkcie tym Reformy, bo objawia nam istotną prawdę. Wroński zbładził, biorac zbawienie lub potenienie i nieśmiertelność same za jedno. Również Kerning wpadł na bezdroża i wilcze ścieszki. Prawda, że dysze w każdym człowieku moc nadziemska, bo on jest bóstwem in potentia. Prawda, że moc te zdołamy wydobyć s siebie li własna siła, bo mamy przeistoczyć się samodzielnie w bóstwo in actu. Ale rzeczy te, zupełnie naturalne, niepowinny nas pograżać w ciemnéi Mystyce i niewioda wcale, ani do obcowania z niehoszczykami, ani do prorokowania, ani do robienia cudów. – Moralność jest gościńcem do wiecznego Zbawienia, a niemoralność do wiecznego Potepie-Na czém polega moralność? Na tém, ażeby jaźń ludzka żyła i działała godnie saméj siebie, t. j. jak bóstwo z niebios. S tego powodu autor daje następne etyczne roskaźniki: "Tak żyj, ażebyś nigdy i w niczém bóstwa twéj piersi niesplamił! Tak działaj, jak Bóg-człowiek, t. j. dozwól przybijać się do krzyża za prawdę, piękność i cnotę, za świętość i wolność, za istotne dobra religii i polityki, za światło, prawo i postęp, za Ojczyznę i umiejętność! Poświęcenie i ofiara są twoją powinnością, lecz poznaj pierwéj to dobrze, za co dać chcesz gardło, ażebyś niebył, miasto Boga-człowieka, godnym politowania szaleńcem lub głupcem! Nie lękaj się śmierci, bo jaźń twoja, to bóstwo z niebios, umrzeć niemoże! Lepsza śmierć ziemska tysiąckrotna, niż wiekuiste spodlenie bóstwa twéj piersi niecnotą, nieświętością, lub niewolą!" O ile nauka ta żbawienna jest dla dzisiejszego człowieczeństwa, chorującego tak ciężko na piekielne samolubstwo; o ile jest zbawienna szczególniéj dla nas Polaków, patrzących z utęsknieniem w lepszą, oczekiwaną od dawna przyszłość; niepotrzeba tu tego dowodzić.

Bóg jest środkową, sercową transcendentalnościa we wszechświecie, a jaźń podobnaż transcendentalnością w człowieku. Jak do Boga przywiazana jest przedwieczność, tak do jaźni ludzkiéj wieczność, czyli nieśmiertelność. Przedwieczność, wieczność i nieśmiertelność należa także do dzielnic transcendentalności, gdyż są jéj przyroda (attributum). Trzecia tedy, główna w filozofii rzeczą, jest odkrycie źródła poznania dla téj transcendentalności, czyli okazanie, iż człowiek ma dla niéj bespośrednie oko. Jeżeli filozofia tego niedokaże, lada medrek ogłosi wszelką transcendentalność za płonny głów upiór i zostanie bezbożnikiem, w końcu zaś rzuci sie w uściski ślepéj wiary i szaleć będzie najnierozumniejszą bigoteryą. – Filozofowie greccy szukali długo bespośredniego oka dla transcendentalności, lecz besskutecznie. Chrześciański Kościół ogłosił mądrość ich za ciemną buntowniczkę

przeciw światłości Bożéj, i wyrzekł ukazowym sposobem, że transcendentalność jest li wiary przedmiotem. To było ostatecznym na polach tych starożytnego czasu wypadkiem. - W średnich wiekach wierzono w nauke Kościoła, wierzono w nia potulnie, ślepo i nader długo. Nareszcie rozbudziło się ogólne watpienie. knieto: "Chrześciaństwo każe nam wierzyć w transcendentalność, lecz nierostwarza w nas bespośredniego dla niéj oka. Jeżeli zupelném niepodobieństwem jest człowiekowi ujrzenie transcendentalności: jakże wiedzieć o niéj może Kościół? Jak zdoła człowiek rozumny wierzyć w rzeczy przechodzące niby ludzkości rozum? Skoro rozum niedostateczny jest do poznania prawdy rzeczywistéj, czémże przekonać sie można, iż nauka Kościoła jest prawdziwą?" To zwatpienie o wszechwiedzy, majacéj przesiadywać w czczewach wiary, i przechodzenie pod sztandar buntowniczego rozumu zakończyło czasy średniowieczne. - Rospoczeła sie historya nowożytna. Rozum objal berlo świata i podeptał wiarę. Wsławił on szczep Romański, a szczególniej Francuzów. Kartezyusz stał sie patryarcha dzisiejszej filozofii, a Wolter, Russo i inni Encyklopedyści przeszłowieczni przygotowałi sławną, okropną, przyszłością ciężarną i szczodrą już w ważne skutki, rewulucyą. — Szczep germański, szczególniej zaś Niemiec, inną, wprost przeciwną poszedł droga. On zrobił umysł jedynowładca nowego człowieczeństwa. Umvsł ten wywołał Reformacyą religijną i rozwinal się w świetnej Spekulacyi umiejętnej, jakiej

nigdy na ziemi niebyło. – Dziś dojrzał zupełnie rozum romański, a ostateczném jego dzielem sa: St. Symonizm, Socyalizm i Kommunizm. rzał także umysł germański, a jego owocem sa: spekulacya Hegla, Krytyka Chrześciaństwa Brunona Bauera i madrość Feuerbacha. – Ludzie myślący musieli zwrócić na wypadki te uwagę. 1 cóż się w końcu okazało? Rozum dowiódł przez wszystkie swe utwory, że ma li empiryczną On stworzył Realizm i Materyalizm. Czém jest on w pierwociu swéj istoty? Niczém wiecej, prócz wysoko wykształconym i od umiejetności ukoronowanym z mysłem. zmysł bespośredniém okiem w transcendentalność, w świat boski? Bynajmniéj; to jedynie bespośrednie oko w widzialna zewnetrzność, w przyrodze-Rozum przeto okazał się pod względem poznania Boga i nieśmiertelności ludzkiej niedo-Umysł znowu dowiódł przez wszystkie swe utwory, że jest li spekulacyjnéj natury. stworzył Idealizm i Spirytualizm. Czém sa te umiejętności kształty? Heglowska spekulacya, pomimo woli i wiedzy, przekonała świat nasz dostatecznie, że idealizm i Spirytualizm niezdobywają transcendentalności, lecz tylko metafizyczność, stanowiąca duszę skończenności, lub też ogólnego, naturalnego ducha; że obrabiają li czasowość, a nadto niewidzialną, będącą dla czlowieka doświadczenia nicestwem; że wiec są dla ludu Ni-Czém jest umysł w pierwociu swéj istoty? Niczém więcej, tylko poetyckim, radykalnym, libertyńskim, lecz rossadkiem popar-

tym i od umiejetności ukoronowanym umem, t. j. I jestże um. widzacy Olbrzymów, jeniuszów cudownych, Sylfy, Gnomy i Centaury, okiem w świat boski? Nie, to jedynie bespośrednie oko w niewidzialną wewnętrzność istnienia, w Psychę wielkiéj Izydy. Jak zmysł jest okiem cielesném dla ciałowości w ogóle, tak umysł iest okiem niecielesném, czyli okiem duszy dla duchowości, albo idei, atoli ani jeden ani drugi niesą okiem jaźni, niesą okiem bóstwa dla boga i boskości. Tak tedy również umysł okazał się pod względem prawdy nadziemskiéj niedolegą. – Wyświecona niemoc rozumu i umvslu co do poznania transcendentalności zabiła dawniejsze do filozofii zaufanie. Mnóstwo ludzi wróciło wrzkomo i wraca sie codzień w średniowieczność, wołając głośno, ile im podobna: "Tylko wiara jest na ziemi Boga i wszelkiéj boskości apostołką; tylko ona ma prawo uważać się za mądrość najwyższą, jedynie prawdziwą. – Zrobić lewo w tyl i skryć sie w stare rozwaliny, rzecz to najsnadniejsza, lecz w żadnym razie nieprzynosi czci takowym bohaterom! Ani romańska, ani germańska filozofia niewypracowała się jeszcze ze swego bankructwa. Tymczasem światu naszemu niejest bynajmniéj tajemnica, że zwrot był zawsze, zaczém i dziś, przeciw woli Boga; że jak niegdyś średniowieczna, tak teraz nowomodna ślepa wiara powiedzie wnet do Reformacyi i Rewolucyi, gdyż historya okazala już wybitnie jéj niedostateczność dla powszechnego szcześcia ludzkości i pogrzebala ja dawno, jako nadpeutego trupa; že wiara niejest bynajmniéj okiem bespośredniém dla transcendentalności, lecz jedynie ufnościa dobroduszna. w prawdziwość podań tego, co ongi oko takie wprost widzieć miało. Ponieważ nieznośny stan dzisiejszy owocem jest Chrześciaństwa; wiec krzyknieto w każdym niemał kraju, że Kościół ten już sie przeżył i świat nowej potrzebuje religii. Inniżadaja przynajmniej stanowczej Chrześciaństwa reformy. – Ze wszech stron poczęto szukać bespośredniego oka dla transcendentalności, pomniano sobie zgola, że w pierwiastkowym świecie ludzie widowali Boga, rozmawiali z Nim i odbierali od Niego roskazy. Czemu dziś tak się niedzieje? Oto dla tego, że człowiek zgrzeszył i upadł moralnie; że okalawszy swą świętość materyalizmem, został niegodzien obcowania z Bogiem; że oślepł jaźnia i utracił wzrok dla cudu. Wszedzie żyja podania, że ród ludzki zgubił coś wielkiego, a kamienia madrości szuka świat od wielu wieków. Co może być tą niesłychaną stratą, tym madrości kamieniem? Nic innego, tylko bespośrednie oko dla Boga. Dawniej byli Prorocy, t. j. meżowie świeci, którym Bóg dał nadziemska madrość i pewną miarę wszechwiedzy, dziś ich niema. Dawniéj jawili się ludzie s siła niebiańsko-olbrzymia, jak np. Samson, Dawid, Mojżesz. Bóg przelewał w nich swą wszechmoc i garstką Zbrojnych rozbijali nieprzeliczone wrogów zastępy. Dziś zowie się to hajką. Mamy odwieczne księgi święte, pochodzące od ludzi Boga i mieszczące w sobie dla nas ludzi świata, mądrość

transcendentalna. My ich nierozumiemy; dla tego też wydają się nam zbiorem niedorzeczności. Grzech pierworodny odebrał nam władze bespośredniego poznania wszelkiej istotnej prawdy. Co jest naszym obowiaskiem? Modlić sie dzień i noc. aż kości nauczą się pacierza, i odmawiać go beda, jakoby usta; pościć i suszyć, starać się wszystkiemi siłami o przebłaganie Boga. Gdy znaidzie nas czystymi, jako sam, rozedrze bielmo winy na źrenicy naszéj i będziem Go znowu widzieli. I rospoczął się po różnych punktach chrześciańskiego świata tybetański żywot ascetyczny. I znaleźli się ludzie, co głosza przed słuchającą ich przesadną gawiedzia, iż rostworzyło się w nich bespośrednie oko dla Boga; co występuja jak najbesczelniej ze swa madrościa nadziemska, i chca burzyć lub poprawiać Chrześciaństwo. Co jest tém okiem, ta madrościa? Oni zowia je jasnowidzeniem. Powstały zgoła uczone teorye, wskazujące środki do zdobycia jasnowidzenia. Oto źródło mnogich, włóczących się dziś po wszech krajach cudotwórców i fałszywych Proroków. Nawet Polakom okazało się Pseudo-niebo przychylne, bo zesłało im Towiańskiego. --Autor patrząc na te błazeństwa, na te świadome lub nieświadome szalbierstwa, rozmyślał, jak zaradzić Złemu. Bez modłów, postów i anachoretycznych komedyi, lecz zrobiwszy w filozofii, za łaską niebios, naturalny krok dalszy, odkrył wreszcie w istocie człowieka szukane zewszad - bespośrednie oko dla transcendentalności i usiluje pozwidnić je w swych ziomkach. Okiem tém jest

staro-polski, choć dniś dopiero do świadomości, pojecia i imienia przychodzący, niemający nazwy w żadnym obcym języku, mysł, to wiekuiste źródło i święty pierwiastek tak zmysłu, jak umvslu. Jaźń empiryczna, siedząc w ciele i przelewając się w ciało, ma oko dla ciałowości własnéj, oraz obcej, czyli dla materyi. Oko to widzi bespośrednio zewnetrzność świata, i zowie sie zmysłem. Jaźń znowu metafizyczna, stanowiąc dno duszy i będąc duszą, ma oko dla duchowości własnej oraz obcej, czyli dla duchat Oko to widzi bespośrednio wewnetrzność Jaźń wreszcie świata i zowie się umysłem. transcendentalna, czyli właściwa, ten korzeń jaźni empirycznéj i metafizycznéj, bedac sama bóstweni. ma oko dla boskości własnéj i obcej, a wiec także dla Boga. Oko to widzi bespośrednio boskość świata, t. j. słowo i tchnienie Boże; widzi boskości téj przedwieczne źródło, t. j. samegd Boga; widzi w istnieniu i za istnieniem stnienie a nazwą jego, jak już wiemy, jest mysł. Jak zmysł uglada bespośrednio materya, czyli zmysłowość, i jak umysł ugląda bespośrednio ducha, myślenie, czyli umysłowość; tak w człowieku, co poczuł się bóstwem, mysł ugląda bespośrednio Boga i cały świat boski, czyli mysłowość. słowość znaczy więc tyle, co widząca transcendentalność, co Wrońskiego achrematyczność. Tak tedy mysł polski, choć niema; jak niegdyś Chrystus, bicza, rospędza cudotwórców i falszywych : proroków, przychodzi filozofii oraz: Chrześciaństwu na pomoc, a dla Słowian

w ogóle karczuje plenno-otuszne nowiny dla przyszléj umiejętnéj chwały i idącéj w naszych czasach za nią tuż w tropy religijnéj tudzież politycznéj świetności.

Autor tedy daje rodakom prawdziwego, chrześciańskiego, lecz nie na saméj wierze, także na orzekonaniu snadném do zdobycia każdemu opartego, umiejętnie ugruntowanego, codzień jaśniej wyświecającego się w istocie śwej Boga i słowo oraz tchnienie Boże, czyli cały świat trzeci, boski; daje im jaźń i nieśmiertelność, tudzież wynikającą z boskiej ich natury nowa, heroiczną, najbardziej zbawiającą, prawdziwie boska moralność; daje im mysł, czyli oko bespośrednie dla transcendentalnej, wiecznéj, rzeczywistéj prawdy. Musial on tu rospisać się nieco obszerniej, albowiem przeświadczył się, zwłaszcza na opinii sfrancuzionych, płydkich a zarozumiałych emigracyjnych recenzentów, do których także ehory na duchu, bo od szatana Towiańszczyzny i Messyanizmu opetany, godzien lepszego losu, Mickiewicz należy, że niemiano o darze jego dotad ani wyobrażenia, że nawet i pod tym względem potrzeba było, jak to mówia, klaść lopata w glowe. Ze autor chce być nowym Chrystusem, że potępia Chrześciaństwo, że prześladuje kościół katolicki, że jego nieśmiertelnością i niebem są półki w paryskiéj bibliotece królewskiéj; te bezecne, wierutne, bezczelne kłamstwa, raniące na powrot głupich lub złośliwych potwarców? Zarzucano nam samochwalstwo, i najdziksze rze-

czy, a przecież zdawała się publiczność temu wszystkiemu wierzyć! Ma słuszność Göte mówiac: .. Man sagt. Eitles Eigenlob stinket. aber fremder ungerechter Tadel für einen Geruch habe, dafür hat das Publikum keine Nase!" - Ludzie są dziś za zwyczaj tak dumni na swe talenta i zdolności! Atoli czytając obszerne dzieło filozoficzne, nieumieją dostrzedz ani jego pierwiastku, ani kierunku istotnego, ani kardynalnego, stanowczego tchnienia, ani nawet stósowności do czasu. Im potrzeba rzeczy te ofiarować osobno i w skróceniu; a że czytają zwykle li przedsłowia, wiec oto je tu maja! Im potrzeba, przed daniem całkowitéj rostoczy systemu, przedstawić go tak, jak to czyni po śmierci filozofów historya filozofii. Niedziw! Sa to ludzie wyobraźni, szukają więc wyobrażenia, jako szczytu najwyższéj doskonałości; nieprzeczuwając tego, że wyobraźnia jest po zmyśle najniższą władza, i że nawet długouchemu niezbywa na wyobrażeniach! Otóż macie teleologiczne, wyobraźniowe ab régé! Autor dal je niechętnie, bo wolałby, ażebyście sami w nim rzeczy te odkryli.

Że świat trzeci, boski, i bespośrednie oko dla niego, czyli mysł; że całe to od korzenia do kwiatu przeobrażenie dotychczasowej filozofii romańskiej i germańskiej w filozofią słowiańską; że podniesienie to świętego, transcendentalnego ziarna prawdy, które dotychczosowy rozum i umysł europejski, ogryzując je ze skończennej plewy,

upuszczał w otchłań nicestwa; że to wszystko zmienia znakomicie stara, dotad powszechnie znana loike; rzecz naturalna. Stara loika była, biorac rzecz w ogóle, myśleniem realnego i idealnego myślenia. Narodowa lojka opiera dwa te myślenia na myśleniu transcendentalnego. myślenia. Dwa myślenia ziemskie, jedno rozumowe, a drugie zmysłowe, znajdują tu swą prawdę i jedność w myśleniu trzeciém nadziemskiém, boskiém, a przecież dalekiém od wszelkiego Hocus-pocus cudowności, czyli w mysłowém. Dawnéi loiki Dwóica, Dichotomia, przepływa w Trójce, w Trichotomia, która rozmnażać się daje przez różne stosunkowe kategorye. Wszystko, choć niestaje się loiką Heglowską, loiką nowa, będącą w gruncie Ontologia, czyli filozofia przedświata, t. j. kraju Zoroastrowskich Ferwersów i Platońskich Bożych pierwowzorów, nabiera innéj postaci, lub innego znaczenia; wiele świeżych i zupełnie oryginalnych rzeczy przybywa, a całość staje się żywotnym Organizmem. Przekona się o tém sam czytelnik w Dialektyce i Systematyce, czyli w drugiéj i trzeciéj części, lub też w tomie wtórym Myślini, gdzie stara loika przerobioną zostaje. Loika ta była li rzeczą dana, li empirycznym faktem, który należało sie ugruntować filozoficznie i naszego czasu, oraz narodowości polskiej i słowiańskiej godnie. nieczna ta potrzeba wywołała do bytu pierwszą część Myślini, t. j. Analytykę, będącą loiczną prawdy, wiedzy i poznania rozbierzą. Treść tomu pierwszego Myślini skłoniła niegdyś Kanta do napisania Krytyki czystego rozumu, Fichtego do wydania Nauki úmiejetności, a Hegla do wystapienia s Fenomenologia ducha. dziela sa najcelniejszemi utworami spekulacyi nie-Jest to teorya i umiejetne ugruntowanie samodzielnego poznania, zaczém kamień węgielny wszelkiej filozofii. Gdyby praca ta, t. j. Analytyka, okazać sie miała godna zajecia w filozofii polskiéj podobnegoż miejsca, co np. Kantowska Krytyka czystego rozumu w niemieckiéi: naówczas najgoretszém byłoby autora życzeniem, ażeby wkrótce zjawiła sie polska Nauka umiejętności i polska Fenomenologia ducha, t. j. orvginalno narodowe, świat boski rostaczające, odpowiednie namienionym niemieckim dzieła.

Autor słyszał rozmaite zdania, nieraz jak najsprzeczniejsze s soba, o swej Chowannie. Mię-- dzy innemi było i takie, że napisane jest zbyt popularnie: że filozof nie ogół publiczności, lecz najdzielniejsze w niéj głowy powinien mieć na baczeniu. Myślini dogodzi, ile spodziewać się wolno, temu wymaganiu. Ona przeznaczona jest li dla tych, co cenią istotną umiejetność, lub też, co stanowiąc wybór najzdolniejszéj młodzieży, szukaja szczerze wyższéj. w większéj części naszego kraju przytłumionéj oświaty. Wszelakoż nawet ona nierosstaje się s popularnością, a jasność uważa za naturalny przymiot wszelkiego prawdziwego światła. Jeżeli zbyt popularna Chowanna od tylu głośnych półmedrków niezrozumiana była, cóż bedzie z mniéj popularną Myślinią? Może spotka autora jéj nieoczekiwana, prawdziwie krotofilna komedya! Nietylko widze o aktorach lecz i aktorowie o widzach mają prawo do sądzenia!

Choć może Przedsłowie to, - sądzi się tu wedle doznanego już doświadczenia, - wydawać sie komu bedzie niemałći zarozumiałości, lub zgola samolubnéj próżności pieśnia, autor jednakże pisał je z najgłębszą skromnością i pokorą. On nieniesie, jak np. prorok Towiański, nowego Koranu, budzącego ciemny fanatyzm i wymagającego ślepéj wiary, starającego się nie o przekonanie głowy, lecz o zdobycie woli, co także Jezuici czynić nawykli; - nie żąda loiką tą nikogo usidlić w rosstawionych swych sieciach! Jego zamiarem jest równie teraz, jak i dawniéj, li rozbudzanie polskiego ducha, dla którego niepospolitéj zdolności, świeżości, twórczości i mocy ma rzetelny szaconek. Nie utworzenie Szkoły filozoficznéj, która jest także sektą, kastą, cechem, średniowieczna szczególnościa, stronnictwem, lecz samodzielność i wolność ogólnéj myśli narodowej ciąży mu na sercu. Nie uczniów i zwolenników, lecz spółzawodników w umiejetności wyższej, spółpracowników w jednymże celu pragnie on wywołać. On wie dobrze, iż jego usiłowania, jeżeli go inni niepoprą, skończą się na niczem, już dla tego, że byłoby to znakiem, iż naród nasz jeszcze niedojrzał do przyjęcia filozofii, lub też nieotrzymał z niebios do niej usposobienia. Dla tego

prosi on ziomków z duchem samodzielnym o pomoc w rospoczetym boju przeciw ciemnościom. i woła do nich uroczyście: "Mędrcy polscy, zabierzcie sie do pióra i pracujcie dla ukochanego narodu, bo wielka na was leży odpowiedzialność! Wy rostwieracie mu bramy przyszłości! Zdejmijcie mu z oczu przepaskę starą, ażeby ujrzał świetne słońce posłannictwa i przeznaczenia swe-Medrcy polscy, oświecajcie naród, ażeby wiedział, czém był, czém jest i czém być powinien; oświecajcie go, bo noc duchowa jest jedna z najokropniejszych śmierci. Prawcie mu co godzina, że wielka spaniała, wiekuista Boskość stanowi jaźń jego, że wiec nieumrze i umrzeć niemoże, że niema dlań śmierci, chyba iż sam zechce zagładzić w sobie nieśmiertelność nierozumem, ospałością moralną, tchórzostwem, brakiem własnego uczucia, niezdolnością do ofiar i podłemi Mędrcy, uczcie lud polski, tak zdolny z natury, myśleć, a przestana go dusić rozliczne przeklęte zmory; uczcie go myśleć, a pozna sam siebie, uczuje swą godność i niebędzie bił czolem przed marnym blaskiem, tytułem, ludzka łaska i innemi bałwanami; uczcie go myśleć, bo myśl idzie przed uczuciem i czynem, a świetne myśli wioda do świetnych dzieł. Uczcie lud myśleć, wy Rozumni, już z rostropności, a choćby li przez wzgląd na samych siebie, gdyż w dziedzinie rozumu Najrozumniejszy będzie zarazem Najjaśniewielmożniejszym! Wy zaś inni patryoci, podawajcie dłoń pomocną narodowym mędrcom, bo mądrość potrzebniejsza jest dziś bardziéj, niż kiedykolwiek Ojczyznie! Gdy będzie ogólna światłość, nastąpi ogólny dzień moralny naszego Zbawienia. Jeniusz narodu poczuje swą nadziemskość i Bóg będzie z nim!" — Nowego roku drodzy bracia Ziomkowie!

Frejburg w Bryzgowii, dnia 1. Stycznia 1844.

Autor.

#### OSNOWA

## Tomu pierwszego Myślini.

#### WSTEP.

| •            | Strong                                                                                                                                          |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| . 1.         | Pierwsze osnaczenie loiki                                                                                                                       |
| 2.           | Dalsze oznaczenia loiki                                                                                                                         |
|              | Oznaczenia loiki przez różnych jéj uprawiaczów rozjaśnia-                                                                                       |
|              | jące jéj istotę coraz wsaechstronniéj                                                                                                           |
| 4.           | Loika, jako czczewo, członiec i czyściec prawdy, wiedzy, oraz poznania                                                                          |
| 5.           | Awożność, jako pierworód loiczny 31.                                                                                                            |
|              | Początek loiki na Jonie ludzkości, oraz jej miesmienność                                                                                        |
|              | j niezawodność                                                                                                                                  |
| 7.           | Przykre położenie filozofa, który dziś loikę wykłada lub                                                                                        |
|              | wydaje                                                                                                                                          |
| 8.           | wydaje                                                                                                                                          |
| 9.           | Pozytek z ľoiki                                                                                                                                 |
| 10.          | Podział loiki na Analytykę, Dialektykę i Systematykę wszech myślenia                                                                            |
|              | ANALYTYKA                                                                                                                                       |
|              | jako Myślini część pierwsza.                                                                                                                    |
| . 11         | . Zagajenie i podział rzeczy na rozbierz prawdy, wiedzy i poznania                                                                              |
|              | A. ROZBIERZ PRAWDY                                                                                                                              |
| ja           | sko Analytyki telcenéj Oddelat pierwsby.                                                                                                        |
| . 12.<br>13. | Stnienie, istnienie i istniostaienie, czyli troista prawdoświeć, wraz ze swym wstępniem 64. Głębsze spojrzenie w istotę trzech prawdoświeci 79. |

#### OSNOWA.

|               | Strone                                                    |
|---------------|-----------------------------------------------------------|
| j. 14.        |                                                           |
|               | będące wszystkich loicznych zasad podstawami, t. j.       |
|               | względna różnia, bezwzględna jednia i filo-               |
|               | zoficzna różnojednia 91.                                  |
| 15.           | Byt, jako prawdobłam pierwszy, oraz jego prawdniki        |
|               | i umiejętniki                                             |
| 16.           | Nicestwo, jako prawdoblam drugi 124.                      |
| 17.           | Zywostan, jako prawdoblam trzeci                          |
| 18.           | Bozostan, jako prawdobłam czwarty i ostatni 159.          |
| 19.           | Domesto of                                                |
| 19.           | Rozmaitości                                               |
|               |                                                           |
|               | B. ROZBIERZ WIEDZY                                        |
| 3             | ako Analytyki loicenéj Oddział drugi.                     |
| <b>.</b> 20.  | Pierwsze oznaczenie wiedzy. – Cała rozbierz prawdy        |
| g             | jest wiedzoświecią                                        |
| 21.           | Wywód umiejętny czterech loicznych kategoryi, czyli       |
| - 41.         |                                                           |
| •             | czterech wiedzobłamów, jako początek właściwej            |
|               | Rozbierzy wiedzy                                          |
|               | Przedstawienie wiedzobłamów i podwiedzobłamów 196.        |
| 23.           | Wiedzniki ilości                                          |
| 24.           | Wiedzniki jakości                                         |
| 25.           | Wiedzniki stosunku                                        |
| 26.           | Wiedzniki stanu                                           |
| 27.           | Rozmaitości                                               |
|               |                                                           |
| 1.            |                                                           |
|               | C. ROZBIERZ POZNANIA                                      |
| . 3           | ako Analytyki loicznéj Oddział trzeci.                    |
| . 28.         | Pierwsze oznaczenia poznania. – Rozbierze prawdy          |
| •             | i wiedzy stanowią poznanioświeć 304.                      |
| 29.           | Źródła i władze poznania                                  |
|               | Pewniki poznania, oraz i bespośredniość 343.              |
|               | Przedmiot - podmiotowość, jako znamię istotnego           |
|               | poznania, tudzież dwa konieczne na łonie umiejętności     |
|               | jej pozory                                                |
| 20            | Sprawdzian poznania                                       |
| 99            | Deside de lette stanti anno anno de an iti acceste        |
| . 00.         | Przejście do loiki staréj, oraz rzut oka na jéj początek, |
|               | czyli Poznaniobłamy                                       |
|               | I. Pełmość, jako poznaniobłam pierwszy.                   |
|               | so warmana lavo hoseguinstem kieraszli                    |
| <b>5.</b> 34. | Respiętość poznania, ) (379.                              |
|               | Napiętość peznania, poznajniki pełności 385.              |
| 36            | Spiętość poznania,                                        |
|               | . ~ hidean changement                                     |

| §. 37. Znamiona przedmiotowe, jako poznajniki nauko<br>jasności | 395.<br>po- |
|-----------------------------------------------------------------|-------------|
|                                                                 |             |
| znania                                                          | 398.        |
| III. Prawdziwość, jako poznaniobłam tr                          | zeci.       |
| §. 39. Oznaczenie prawdziwości i jej poznajników                | 409.        |
| 40. Zasada sprzeczności                                         |             |
| 41. Zasada zgodności                                            |             |
| 42. Zasada dostatecznego powodu                                 |             |
| 43. Dalsze loiczne zasady                                       |             |
| 44. Nieprawdziwość poznania                                     |             |
| IV. Pewność, jako poznaniobłam czwa:<br>i ostatni.              | rty         |
| §. 45. Oznaczenie pewności i jej stopni, czyli poznajników      | v . 443.    |
| 46. Wiara                                                       |             |
| 47. Czyste myślenie                                             |             |
| 48. Poznawanie, poznanie, znanie i umienie.                     |             |
| 49. Rozmaitości                                                 |             |

Committee of the grown of the Section of the

(a) A substitute of the configuration of the con

The transfer of the second state of the second

2. Construction of the experience of a North Construction of the North Construction of the experience of the experien

The state of the s

A service of the original of the service of the ser

## WSTĘP.

#### S. 1.

#### Pierwsze oznaczenie loiki.

Ciemne są wierzeje, przez które świat wysunął się s powiatów wieczności; ciemny jest ogólnéj matki naszéj, ziemi zaczątek; ciemne jest każdej rzeczy, każdego zwierza i człowieka, ludzkości całej pierwocie; ciemna jest ta romantyczna gwiazda, co raj dzieciństwa świata i naszego dzieciństwa roskosznym swym brzaskiem złociła; ciemno jest przed wszelkim S ciemnic nocy występuje wszystko jak słońca wschodem. Afrodyta z głębin Oceanu. Nie bez głębokiej myśli Grek starożytny zrobił noc matką swych Bogów i świętą wszechistnienia głowatką. Każdy początek, zaczém i początek Myślini. Z zawiązanémi oczyma stoimy tu jest prawdziwym mżykiem. przeto i oczekujemy na pierwszy połysk loicznego dnia. ciaż i zrzucimy z oczu zawiąskę, zobaczym niewiele; gdyż oko nasze spotka jedynie zmrok przedsłoneczny, czyli lojczne zaranie. Jest tu bowiem obowiąskiem naszym oświadczyć, czém jest loika, t. j. dać pierwsze jej oznaczenie. Niech oznaczenie to będzie jasne, jak Oblicz Mojżeszowego Jehowy; niech otrzyma piętno najwyższej doskonałości; wszelakoż ćmy pierwiastkowéj nierospedzi. Czemu? Może to być li płomyk światła walczącego s ciemnością. Chociażby on i błyskawicą wybuchnał, to bardziej razi, niż oświeca. O przekonaniu czytelnika ani myśli. Pierwsze oznaczenie loiki niewyczerpnie, jak -

jest wszystkość, jedność i całość istnienia, jest wszelka prawda Calcem, na którym spoczywa, niejest i wszelka wiedza. samo czyste myślenie, jak to uczy szkoła Heglowska, ale empiryczne, metalizyczne i filozoficzne poznanie, oraz przekonanie na poznaniu těm oparte. Umiejetność prawdziwa jest jedna, jak jeden Bóg i jeden świat: w niéj jest wszystko. Ona jest madrością Boga, wymawiającą się na zmkomości smugach przez usta człowiecze; jest przeświadczeniem, świadomościa i własném uczuciem całego stworzenia. dość, woła tu czytelnik. Lepiéj odpowiedz mi krótko: umiejętność jest filozofią. Ale mi tu niechodzi bynajmniéi o umiejetność w ogóle, tylko o jednę umiejętność, nie o filozofią, tylko o loikę." Wybornie, odpowiadamy. Jedna umiejetność niejest umiejetnościa sama t. j. umiejętnością w ogóle, lecz jest — prosimy tu przebaczyć tożsamość (tautologia), służącą li do rospoczęcia rzeczy, - jest jedna umiejetnością, t. j. jedném umiejetności rosczłoniem, jedném jéj zwierciadłem, odbiciem i przedstawieniem, które zawiera w sobie w prawdzie całkowitą umiejetność, odsłania ją przecież li w jednej, pojedynczej Taką jedną umiejętnością, takiém jedném umiejetności rosczłoniem, taka pojedynczą umiejętności ostoją, Czémże wiec jest loika jako całość umiejęjest tedy loika. tności w jednej swej całostce? Czem jest ona po objaśni powyższéj? Na to nowe zapytanie dać można wtenczas dopiero odpowiedź, skoro umiejetność w ogóle, czyli filozofia, przedstawimy w jej podziale, bo, jeżeli loika jest jedném filozofii rosczłoniem, to można się jedynie obok rosczłoń innych · dowiedzieć, czem ona jest właściwie. Stanowisko, jakie loika w umiejetności całokształcie zajmuje, odkryje jej znaczenie i pokaże nam ją w prawdziwej postaci. Tylko środ całego Karpat łańcucha odgadniesz na gołe oko, jak wysoka jest ta góra, na któréj grzbiet się wdzierasz! A więc do podziału filozofii! Prosimy wszelakoż i tutaj naszego czytelnika o chwile cierpliwości. Umiejętność, którą jest także loika, niezna bowiem samowolnych satrapich wyroków, lecz jest obowiązaną, usprawiedliwić wszystko, s czém występuie. Przed podziałem filozofii, do którego się zbliżamy,

- musimy oo także należy do trudności początku, wyprawić naprzód pewien podziału tego wywód, (deductio); inaczej postępowalibyśmy nieumiejętnie. Wciąż znajdujem się jeszcze śród odmętu, s którego świat nasz ma powstać, i co tylko tu poruszysz, wymaga swego obrobienia, lub uporządkowania!
- 3) Cokolwiek uzna człowiek za prawdę niewatpliwa, czy to empiryczną nature, czy metafizyczną myśl, czy istniemie świata, czy byt swój własny, t. j. samego siebie, czy wreszcie wszystko to razem; zawsze zapytać się musi, na czém prawda ta spoczywa, i przyjdzie w końcu do Boga. Bóg tedy, wedle uznania i przekonania wszystkich narodów. nawet dzikich, a komu na tém niedość, wedle świadectwa mysłu całej ludzkości, oraz jego bespośredniego wiedzy pewnika, który na miejscu swém (S. 30. 4.) poznamy. wedle mysłu, stanowiącego własnej jaźni naszej istote, jest prawdą prawd wszelkich, prawdą pierwotną i zasadniczą, prawdą inne prawdy tworzącą, jest pełną, jądrowa, środkowa, bezwarunkowa prawda, zaczem także jedyną wiedzą istotna i najgłówniejszym przedmiotem ludzkiego poznania. Bóg, jako prawda prawd, jest wyniosła. piękną, jasną, mądrą i wszechmocną istotą; jest całostką ogniskową śród ogólnéj niezmierzonéj całości, jaźnią wieczną i twórcza; jest w naturze skościałą, a w duchu do myśli, oraz do słowa przychodząca umiejetnościa, albe raczej umiejetności téj świeta krynica; jest pierwiastkiem, t. i. pierwotwórcą, autorem wielkiej księgi stworzenia, którą w księgi ludzkie ciągle przechodzi. On jest jeden tylko, bo jeden tylko być może główny pierwiastek wszechistnienia; w jedności téj przecież jest trójcą, t. j. realnością, idealnością i rzeczywistością przedwieczną. On stworzył świat na wzór własnéj doskonałości. Świat przeto jest także jeden, lecz w jedności téj trójcą do Boga podobna. Jak Bóg i świat, tak filozofia, bedaca obu wierném zwieciadłem. Stego co wyłożyliśmy, wynika podział filozofii. Flozofia tedy rospada w następne rosczłonia.
- α) Filozofia Boga. Bóg jest, jako samoiściec (aseitas) przez własną swą prapierwiastkowości naturę, i jako

Stwórca, panem stworzenia; niezawisł więc od niego. Stwórca idzie, wedle najlichszéj nawet loiki, przed stworzeniem, pierwiastek przed rzeczami, które s siebie wywołał; Boga i świata wiec rozum ludzki stapiać w jedno njedozwala. Poznanie Boga jest wszelkiego innego poznania pierwiastkiem i źródłem całéj filozofii. Jak Stwórca idzie przed stworzeniem i różni się od niego, tak filozofia Boga idzie przed wszelką inną filozofią i różni się od każdej. Jak w całem stworzeniu nieznajduje się nic Bogu odpowiedniego; w całokształcie umiejętnym nieodpowiada nic filozofii Boga. Jest to filozofia jedyna i sama dla siebie istniejąca. S tego powodu możnaby ją nazwać wstępem, albo raczej kardynalna posada wszelkiej filozofii. Jak trójca w Bogu leżaca jest tworzycielką trójcy w stworzeniu, tak trójca w filozofii Boga przedstawiona, wywołuje trzy dalsze filozofie, do których przystępujemy:

β) Filozofia natury przedstawia realność stworzoną, będącą realności niestworzonéj obrazem. Jest to, że tak powiem, królestwo Boga Ojca, które dla siebie stworzył.

γ) Filozofia ducha jest umiejętnością idealności stworzonéj, będącéj niestworzonéj idealności obrazem. Jest to królestwo ducha Świętego, które dla siebie w czasowości

założył.

δ) Filozofia świata, w któréj filozofia natury i filozofia ducha stają się jednością, jest umiejętnością rzeczywistości stworzonéj, będącéj niestworzonéj rzeczywistości obrazem. Jest to królestwo Syna Bożego, które dla siebie utworzył. Królestwo to jest trojakie: przedświat, świat i pozaświat. Przedświat jest świętą krainą platońskich pierwowzorów i zoroastrowskich Ferwersów, t. j. rzeczywistością w przyszłości objęciach; świat jest rzeczywistością w teraźniejszości żyjącą, a pozaświat rzeczywistością w przeszłość przeniesioną i wieczném życiem obdarzoną. W pozaświecie przegląda się najdoskonaléj Bóg i kończy się jego dzieło, bo tutaj przedwieczność (aeternitas), pokazuje się jako wieczność (sempiternitas). Jest to najdoskonalsze królestwo Boże, oraz powrót stworzenia do swego stwórcy, końca w początek. Filozofia świata wszystko to przedsta-

wia i zaokrągliwszy koło ogólnego umiejętnego całokształtu, wylewa się w filozofią Boga.

- 4) Oto podział filozofii. Czytelnik rzecze: "I cóż na tém zyskałem? Niedowiedziałem się tu wcale tego, o co mi głównie idzie, t. j. czem jest loika!" Prosiny wiec znowu o cierpliwość! Muza umiejetna niejest ziemską ksieżniczka i nie ieździ rostawionémi końmi. Jej rydwan, zwłaszcza s poczatku, ciągną żółwie i ślimaki. Tylko na powolnéj drodze nastepstwa po nastepstwie dojść tu można do swoiego celu. A wiec daléi. Natura, duch i świat nieprzedstawiaja całkowitego istnienia, które Bóg stworzył, ale raczej jego treść troistą. Niema jądra bez łupiny; nie ma treści bez formy. Treść i forma są rzeczami nierozłącznémi, bo bez formy byłaby treść sama platońską, lub arystotelesowa przedstworzenna, nieoznaczona, ale oznaczyć się dozwalającą materyą, zaczém beskształtném miesa pierwociem, żydowskiem Tohu va Bohu, abrakadabra. Treść i forma sa w gruncie jedną istotą; rozdział ich przecież na łonie umiejetności jest konfeczny, albowiem niepodobna jest mówić o wszystkiém odrazu. Naprzód wiec . rosprawia się o treści; później o formie. Owoż filozofia natury, ducha i świata nieprzedstawia filozofii całkowitej, ale li filozofia treści. Za filozofia treści idzie filozofia formy, któréj jeszcze nieznamy. Bóg jest istota tworzaca równie treść, jak forme; żadne wiec rosczłonie filozofii treści i filozofii formy nieodpowiada filozofii Boga. Filozofia ta stoi na czele, tak filozofii treści jak filozofii formy. Trzy są przeto filozofie treści. Stąd wynika, że filozofia formy daje nam troista równoległograń, które przedstawiamy. Alfa stoi i tutaj na początku, a wiec:
  - β) Filozofia formy natury, która jest przestrzeń, czas i postać materyi. Jest to Jeometrya, Arytmetyka i Mechanika, czyli w ogóle filozofia matematyki.
  - γ) Filozofia formy ducha, którą jest myślenie. Jest to już co nas szczególniej obchodzi, umiejętność myślenia, czyli Loika.
  - 8) Filozofia formy świata, którą jest pewna prawność przechodu przedświata w świat, a świata w poza-

świat. Jest to umiejętność apoteozowania życia i rzeczywistości, czyli Estetyka. Ta gra rolę forma całkowita, i wstępując w kraj swego ubóstwienia, otacza się godną szacunku gloryą Świętych. W Estetyce jednoczą się matematyka i loika w jednę formalną całość.

5) Oprócz filozofii treści i filozofii formy jest jeszcze filozofia istoty, będąca obudwu stopem, najwłaściwszą filozofią, i umiejętnego całokształtu dokończeniem oraz usprawiedłiwieniem. Ponieważ nam jednak li o loikę chodziło, i ponieważ przyszliśmy wreszcie do loiki; więc niewdajemy się daléj w filozofią istoty.

Czemże jest teraz loika, luby czytelniku? Odpowiesz nam niezawodnie: jest umiejętnością formy ducha. Oto klejnot, którego szukaliśmy tak długo i pierwsze loiki oznaczenie. Niejest to drobnostka, bo przy téj zdobyczy poznaliśmy zarazem stanowisko, jakie loika w całokształcie filozoficznych umiejętności zajmuje, co rzuca na jéj istotę wielkie światło i znaczenie jéj podaje nam w całéj czystości. Wielkie stąd, jak przekonamy się nastychmiast i później, nastąpią wypadki.

Co jest forma ducha? Duch jest wewnętrznością. istnienia, duszą materyi. On materyą nieruchomą porusza i jest źródłem wszelkiej czynności na świecie. On jest przyczynowością, spirytualnością, idealnościa, robota duszy. W jakiejże formie objawia się ten duch roboczy? Namieniliśmy to już wyżej, i czytelnik sam bez trudu odpowie: w myśleniu. Myślenie tedy jest formą ducha. Duch działa w prawdzie w całej naturze, i występuje tu jako potega, góry z łona ziemi wyrzucająca, piorunami s chmur strzelająca, i t. p. Ale siła ta ślepa ma swe przeświadczenie w Bogu, a przeświadczenie to jest Myślenie zatém jest jéj jądrem i pierwiam váleniem. stkiem. Czemże więc jest loika, jako umiejętność formy ducha? Jest nauka, zajmującą sie myśleniem t. j. śledzącą i rozbierającą nam jego istotę. Ona uczy myśleć porządnie, i pokażuje nam naturę ogólnego, równie boskiego jak ludzkiego, t. j. równie w księdze natury, jak w księgach naszych objawiającego się myślenia.

- 6) Tu należą wypadki, o których nieco wyżej rzekliśmy, czyli, mówiąc loiki językiem, z oznaczenia pierwszego umiejętności naszej rodzące się pasynki (corollaria). Niewyliczamy wszystkich tych pasynków, ale najcelniejsze.
- a) Loika niejest ponura i samotna sowa Minerwy, czyli niejest niezawisła, pustelniczą i dla siebie saméj istniejaca nauka, albowiem jest jednym pierścieniem w ogólnym łańcuchu umiejetności, zwiazanym z obu stron innémi pierścieńmi s całością. Wtedy jedynie można ją należycie zrozumieć i filozoficznie przedstawić, skoro gotowi już jesteśmy ze wszystkiémi filozofiami treści i s filozofią matematyki, t. j. s kregami umiejetnémi, które ja poprzedzaja. Szczególniéi filozofia matematyki potrzebna jest do dokładnego lojki zrozumienia, bo loika jest, iż tak rzeke, matematyki dusza, a wszystkie rosczłonia loicznego całokształtu odpowiadają rosczłoniom całokształtu matematycznego. Widzieć będziem nieraz w naszéj Myślini podobieństwo pewne do Matematyki i arytmetyczne obliczenia. Loika, wyłożona po filozofii matematyki, zyskuje nadzwyczaj wiele na umiejętnym interesie, bo wykazuje rozliczne stósunki, których inaczej dotknać niepodobna. O ile to jest prawda, przekonać sie można, przynajmniej w głównych zarysach, z naszej Chowanny \$.51, gdzie dajemy obraz ogólny matematyki i loiki, oraz dotykamy stanowczych odpowiedniości w dwu tych naukach zachodzących. Wszelakoż loika, jak i każda inna umiejetność, zdoła występować osobno. Wszakże Pafia malować można bez otaczających ją Gracyi! W takowym razie utraca wiele Pafia; utraca wiele i loika. żdym pojedynczym członku ludzkiego ciała, tak i o każdéj pojedynczej umiejętności, wyrwanej z ogólnego filozofii całokształtu, rosprawiać wolno. My także rosprawiać będziem o loice, bez względu na inne jéj siostry. Że tym sposobem poświęcamy wiele pięknych zastosowań i widoków, wiele myśli świetnych i głebokich, wyznajemy tu otwarcie. Czytelnik przecież brać nam tego za złe niepowinien; inaczéj musielibyśmy mu pięć wielkich filozofii przedstawić, nimbyśmy mu dozwolili zapukać we drzwi loicznego kościoła.

A loika tymczasem gwałtowniejszą jest dla Polaków potrzeba, niż inna jakakolwiek nauka!

b) Loika niedotycze się naukowej treści, lecz naukowéj ogólnéj formy, czyli jest li formalną umiejetnościa. Niejest to marmur, ani jaspis, lecz sama postać czysta w umiejetnym Nioby posagu, którym jest filozoficzny całokształt. S téj strony lojka jest tańcującą po eterach ducha forma, czyli oderwaniem od rzeczywistości, płodem i przedmiotem samego tylko myślenia. matyk niepyta sie wcale o treść natury, które rozmierza, i z żelazem, ziemią, drzewem, domem postępuje jednako, mając li forme na oku; jak grammatyk, który jest wedle przeznaczenia swego estetykiem, gdyż grammatyka jest estetyczną propedeutyką, - jak grammatyk, zwłaszcza filozoficzny, nie uważa na ten lub ów język pojedynczy, t. j. na ciało i mieso językowe, na treść lingwistyczna, ale na naturę rzeczownika, przymiotnika, słowa, zaimka i t. p., t. j. na językowe formy; jak estetyczny sztukmistrz nareszcie treść, którą obrabia, np. bronz, gips i t.p., uznaje za rzecz obojetną, a nadanie pięknéj formy téj treści za rzecz główną i chwałę przynoszącą; – tak loik zatrudnia się nie treścią ducha, ale jego formą, t. j. kształtami porządnego myślenia. Jak malarzowi niewiele na tém zależy, na czém, czy to na papierze, czy na płótnie, czy na kamieniu, drzewie i t. p., nie zaś jak, t. j. czy dobrze lub źle maluje, bo to rzecz zupełnie inna; tak loik niekłopoci się o to bynajmniej, co kto myśli, ale o to, jak myśli, t. j. czy porządnie i loicznie, lub nie. Loik żyje ciągle w megarskiéj Agodze, téj nauczycielce młodej umiejętności naszéj. Czém jest matematyka dla badacza natury, grammatyka dla języka, a estetyka dla sztuki; tém jest loika dla myślenia. Rozmaite są ilości, a przecież jedna tylko matematyka; rozmaite są jezyki, a przecież w gruncie wszedzie jest tenże sam rzeczownik, przymiotnik, imiesłów, czyli jedna tylko grammatyka; rozmaite są sztuki piękne, a przecież jedna tylko estetyka; - podobnież rozmajte sa myślenia, np. rozumowe, umowe, rossądkowe, umysłowe, mysłowe, a loika tylko jedna. Loika jest matematyka, grammatyka

i estetyką myślenia ogólnego, a to nie jedynie par excellence, ale w rzeczy saméj, ponieważ, zwłaszcza przy tworzeniu umiejetnych całokształtów, ma także matematyczną regularność, grammatyczną prawidłowość i estetyczną sztuke na wzgledzie. Całokształt umiejętny powinien być jeszcze piekniejszy i dokładniej rozmyślony, niż plan do jakiego wielkiego estetycznego utworu. - Szkoła Heglowska, robiąca loikę kardynalną posadą, t. j. wsobistością (das Ansichsein) wszelkiéj filozofii, a myślenie bytem twierdzącym, zamieniająca więc loikę w spekulacyjną Ontologią, uważająca zatém loikę, nie za umiejetność saméj formy, ale za umiejetność treści, a nadto najgłówniejszej, najjedrniejszéi treści, znajduje sie w osobliwym i sobie właściwym błedzie. Jak matematyka, grammatyka i estetyka, tak i loika, ani jest, ani być może umiejetnościa treści, ale umiejetnością formy. Jak prawo nie jest czynem, ale czynu prawidłem, tak loika niejest filozoficzném myśleniem samém, ale tylko prawidłem dla tego myślenia. S tego powodu loika heglowska przestaje być loika właściwa i otrzymuje obce sobie przeznaczenie. Prawda, że Bóg stworzył świat nie bez loiki, ale loika niejest s tego powodu gniazdem wszystkich pierwiastków istnienia. To Ontologia.

c) Od niepamietnych czasów uważa świat loikę za nauke przygotowawczą i do innych nauk wprowadzającą, t. j. za ogólną umiejętną Propedeutykę. S tego wzgledu rosporządzono po wszystkich niemal europejskich krajach, ażeby uczeń młody, co przybywa do umiejetni (uniwersytetu), rospoczynał swą naukę loiką. Tu i owdzie zrobiono krok jeszcze dalszy i zaprowadzono loikę po szko-Tym sposobem zrobiono nauke te kluczem Ś. Piotra do całego naukowości nieba, chociaż ona tém niejest, lecz szóste piętro nieba rzeczonego stanowi. Błąd ten pochodzi ze starych dobrych czasów scholastycznych, w których li loike obrabiano, a przecież niemiano o niej należytego pojęcia. Pierwszy Kant wzniósł się nad ten przesąd powszechny i przyjął loikę w ciało swego krytycznéj filozofii całokształtu. Hegel zrobił także loike konieczném spekulacvi swej rosczłoniem. Ale u niego loika rostwiera filo-

zofia i jest najpierwsza jej umiejetnościa, ma przeto, przynajmniéj na pozór, propedeutyki postać. U nas występuje loika, jako jedno rosczłonie filozoficznego całokształtu, przecież nie pierwsze, jak u Hegla, ale dopiero szóste, t. j. uczymy, że li po poznaniu filozofii Boga, natury, ducha, świata i matematyki, można loikę pojąć należycie. Oświadczamy więc tu uroczyście, że loika niejest i być niemoże propedeutyką, i że ten, co ją tak uważa, istoty jéj niezna. Wtedy jedynie staje sie ona propedeutyką, skoro ją kto robi najpierwszym nauki swéj przedmiotem, t. j. skoro uczy się jéj pierwéj, niż wszelkiéj innéj umiejetności, do pereł ogólnego Minerwy naszyjnika należących. Ale naówczas iest wszelka inna umiejetność, jeżeli od niej poczynasz, równemże prawem dla Ciebie propedeutyką. To, co zowie się propedeutyka, niejest nigdzie umiejetnością, ale przygotowawcza doktryną, jaką jest np. w przedsieni historycznéj Heraldyka, Dyplomatyka, Chronologia. Loika, bedaca umiejetnościa w najściślejszém tego słowa znaczeniu, zapuszczająca w filozofii głębokie korzenie i stanowiąca jeden wielki powiat w iéi całokształcie, niejest li doktryna, li propedeutyka. Od czasów Kanta, a szczególniej Hegla, którzy usprawiedliwili filozoficzne stanowisko loiki w umiejetności ogólnym łańcuchu, od czasu wyjścia Myślini polskiej, grzeszy ten, co loike uważa za propedeutyke i tym sposobem wyżenia ia s harmonijnego wszech nauk wieca.

#### S. 2.

#### Dalsze oznaczenia loiki.

1) Natura, to z nocy nicestwa nasamprzód wywiedzione, i dla tego ciemne jeszcze dzieło przedwiecznéj Twórczości, to pierwsze wielkie umiejętności niebiańskiéj, odsłaniającej się oczom naszym przestworze, objawia już śród ślepych swych czynności tak bezdenną i niedościgłą mądrość, że podziwiając jej pokryte nieprzejrzystą chmurą topiele, czołem uderzamy przed Bogiem. Któryż wzrok, jaki teleskop do-

siegnie dna etérowych przepaści, téj niezmierzonej, wiecznie cieżarnéj mlecznych dróg i słonecznych światów matrzycy? Leez to fraszka. Któryż rozum wyśledzi s pewnościa zupełna, jak w matrzycy téj powstają zawiąski koczujących po niebie, złotych, ogromnych, niegdyś ubóstwionych Tytanów? Widzimy tu same dokonane już dzieła, pełne ruchu i życia, dajace świadectwo madrości, która wywołała je do bytu i przepisała im głębokie prawa ciążenia. Widzimy tu cudów mnóstwo, a przecież tak niewiele! Któż z nas poważy sie bowiem zawołać: "Wyszpiegowałem skryta Izyde we wszystkich jej krokach; odgadłem tajemne jej myśli; znam ja na wylot!" Od tylu tysiącoleć jest natura celem badania rodzaju naszego; codzień jednakże s przyczyny grubéj niewiadomości zarumienić się nam tu trzeba. Tyle jedynie wiemy dokładnie, że w naturze panują prawa niezmienne, zawsze téż same, zewszad rozmyślone, które swa przewybornościa dowodza, z jakiego źródła wypłyneły; że natura jest świętym praw bożych kodexem. Lecz matka ta nasza ogólna. choć faluje wszedzie wielkiémi błyskawicami swego słonecznego, z milionowych punktów wystrzelającego światła, niema w sobie najjaśniejszéj błyskawicy, świadomościa Ona nic niewie o madrości, która ja przepełnia, i nakształt wewnętrznego ciepła duszę jéj stanowi. piero w człowieku, w tém ostateczném swém dziecięciu i koronie swej czynności, przychodzi ona do swego przeświadczenia; dopiero człowiek, otrzymawszy tchnienie Boże, które zowie się jaźnią, spostrzega w niej objawione dla zewnętrznego świata wyższe prawodawstwo. Atoli nawet człowiek poznaje to prawodawstwo li wtedy, skoro je przedmiotem badania swego uczynił. - Człowiek, ze strony ciała uważany, jest najpiękniejszym i najdoskonalszym tulipanem natury. Pływające śród eteru olbrzymie lady niebieskie. wydając człowieczeństwo, barwią się swym kwiatostanem. W nieprzeliczonych kielichach tego kwiatostanu rospala sie miłość, przerabiająca ziemie w niebiosa. dawstwo boże w naturze działające, dostaje w ludzkiem ciele. jako w najświętszym czasowej jaźni bugaju, jako w drobnym całokształcie natury i stworzonego realizmu, jako w brzmieniu biblijnego słowa, które stało się widocznością, najświetniejszego blasku. Jest to podpis Boga na końcu kodexu natury umieszczony! Człowiek wszelakoż nic niewie o cudach w ciele swém żyjących i działających, tak długo, aż Anatomią uczyni nauki swéj przedmiotem. On trawi swe pożywienie, i trawi wedle fizyologicznych, niezmiennych, zawsze tychżesamych, zewsząd rozmyślonych praw, które Bóg naturze jego przepisał; poznaje przecież te prawa li wtedy, skoro je zrobi celem swego badania. Pełna praw jest natura, tak wogóle, jak wnajlichszych szczegółach. Prawodawstwo boże jest jéj tchnieniem, a bezprawie niema na łonie jéj miejsca. Wszelakoż, co Bóg tu pomyślił i stworzył, to człowiek musi rozmyślać, zgłębiać i poznawać.

Podobnież rzecz sie ma w kryształowych morzach niewidzialności, czyli w dziedzinie ducha. Prawodawstwo boże ma tutaj, że tak powiem, swą stolice i swój tron, bo duch jest wewnętrznym Boga odblaskiem i przedwiecznéj Myśli najczystszém zwierciadłem. Kto mówi: "dwa a dwa," ten musi dokończyć: "są cztery," a to równie koniecznie, jak po błyskawicy następuje grzmot. Jest to prawo tożsamo s taróżnica, że w naturze objawia swa ze w netrzność, a w duchu wewnetrzność. Człowiek, jako duch, myśli wedle praw tak niezmiennych, zawsze tychże samych i doskonale od Boga rozważonych, jak sa prawa jego trawienia, nalezace do ciała. On jednakże nic niewie o tém, aż się nad mvśleniem swém i ogólnémi wiecznémi jego prawami Loiki uczyć sie trzeba, jak astronomii, anatozastanowi. mii i fizyologii. Jak trawimy długo, niewiedzac, czém iest trawienie; tak myślimy nieraz całe życie, niewiedząc, czém jest myślenie. – Naszym celem jest tu zwrócić uwagę Polaków na wieczne prawa myślenia, i przedstawić je, o ile tego nieprzebrana ich rozliczność dozwala, w umiejetnym całokształcie. Całokształt ten zowie sie loika i jest treścia naszéj Myślini. Lojka jest przeto całokształtem praw myślenia od Boga samego duchowi naszemu przepisanych, czyli jest umiejętnością myślenia, albo téż jest myśleniem myślenia. Prawodawstwo beże, objawiajace sie w. myśleniu naszém, jest jej portem, do którego daży wszystkiemi żaglami. Krom niego nic ona niewidzii widzieć niepowinna. Jako prawodawstwo to majaca ciagle na wzgledzie, jest prezydentka na sejmie myślenia, który odprawiaja ludzkie umiejetności od wieków. Jako myślenie myślenia, jest silném odbijaniem sie światła w świetle, jest zwierciadłem wklesłem dla promieni stworzonego ducha. I któryż rodak myślacy niezapragnąłby poznać Myślini, usiłujacéj żywioł jego duszy oczyścić, i podać mu go napowrót, jak pełny kielich roskosznego kanaru? Któż zdoła bez dokładnéi znajomości lojki zasłużyć na imie myślacego człowieka? Jak można myśleć prawdziwie, a nieznać bliżej myślenia? Czemu w Polsce korvfeiami narodowego ducha byli i sa dotad powiekszéj cześci poeci? Polskie myślenie niezastanowiło sie jeszcze nad samém soba, nieumiało wiec, ku nieszcześciu ojczyzny, odróżniać gołej, suchej, nieraz nieznośnej prawdy od powabnych umideł.

. 2) Bóg jest nieskończoną, przedwieczną i wszechobecną Trójca, która wywiodła na scene czasowości trojstość istnienia, t. j. nature ducha, i oboje w jedni, czyli świat, (§. 1. 3.), objawiający się szczególniej w człowieczeństwie. Wszystko, co istnieje, jest Boga obrazem, a to równie jak człowiek, obraz Jego ostateczny. Wszystko przeto nosi w swém rodzeniu troistość, t. j. składa się s ciała, z duszy i z obojga w jedni, zwanéj istotą i występującej. jako świat lub świecik udzielny w swym pierwo,-żywo-i bozostanie. Troistosé ta, przenikając całe istnienie, odsłania sie, jak już wiadomo, nie w saméj jego treści, ale także w formie. Forma działalności treści wszelkiej jest Prawo-Prawodawstwo to jest tedy trojakie: w nadawstwo Boże. turze zowie się koniecznością, w duchu prawnością, w pełném życiu wolnością. Niechodzi nam tu ani o konieczność, ani o wolność, bo przedmiotem naszym niejest natura.i pełne życie, czyli świat; chodzi nam li o prawność, gdyź loika należy do ducha. Czemże jest prawność? Jest wewnetrzna koniecznościa obowiązującą świat duchowy, prawém bożém dla niego przepisaném, musem moralnym, leżącym w myśli następstwie. Stąd wynika nowe ozna-

czenie umiejętności naszej. Loika jest nauką prawności ducha, t. j. wewnętrznego gwałtu, leżącego w nastepstwach myślenia. Prawność ducha, októrej mówimy, jest wielka potega. Ona, pewna saméj siebie, upoważnia człowieka do wyrzeczenia śmiałego słowa boskiej wszechwiedzy: "Tak jest, a nie inaczej," - lub téż: "Tak być musi." Loika stawia zatém myślenie ludzkie na niewzruszonym pewności granicie; uczy je budować na nim swe pałace i światynie. Jest to, za prawde, niewidzialna ochmistrzyni, co sstapiwszy z niebios na ziemię, daje nam, iż tak rzekę, lekcye języka Bożego, którym mówiąc, mylić sie niepodobna. -- Prawność ducha, oparta na dostatecznych powodach i uzbrojona w potężne następstw łańcuchy, jest prawdziwie dział niebiańskich kanonadą, przed którą korzyć sie musi wszelkie porządne i niekrzyżujące się same Zowie się ona kającością, (apodicticitas), s soba myślenie. bo kai się przed nią duch każdy. Stad oznaczenie umiejętności naszéj: loika jest nauka kającego myślenia.

3) Myślenie przychodzi wtedy jedynie do własnego przeświadczenia, które jest największą boskością we wszelkiej boskości, które stanowi niewidzialne, a przecież najjaśniejsze słońce na niebie powszechnego istnienia, skoro uczyni się samo dla siebie badania przedmiotem, t. j. skoro zastanowi sie samo nad sobą, bo to leży w znaczeniu własnego przeświadczenia i w loicznej rostoczy tego wy-Jakże podobna mieć własne przeświadczenie bez przeświadczania się o samym sobie, czyli bez zwrócenia swéj badawczej myśli na samego siebie? Wszakże przeświadczenie własne jest świadomością naszej, poznanej przez nas samych istoty. Loika przeto, jako myślenie myślenia, czyli iako zwrócenie działalności myślenia na działalność myślenia, jest umiejętnością, wiodącą nieprzeświadczone o sobie myślenie do własnego przeświadczenia, jest zatém, że tak powiem, jaźnią myślenia, czyli środkowém świadomości jego ogniskiem; jest czarodziejską latarnią w głębi jego istoty rospaloną, objaśniającą mu Indostan klejnotów w jego wewnętrzności; jest świecącym Kanopem na niebie myślenia. – Stad wynika, że dzieci, kobiety.

wszyscy ludzie, co loiki nieznają, myślą wprawdzie, ale nieświadomie, i że ten tylko myślić zdoła świadomie, kto zapoznał się dobrze z loiką. Myślini wiedzie tedy polskie myślenie do pełnoletniości, wyzwała je z opiekuństwa i ojczymstwa ślepéj natury, nadaje mu w rozległej krainie europejskiego ducha prawo obywatelstwa; ona jest purpurowym przyszlej samodzielności polskiej płaszczem, albo raczej jednym łokciem sukna na niego. Co rospoczęła Chowanna, to prowadzi dalej Myślini. — Własne przeświadczenie ma jedynie Bóg i człowiek; brak przeświadczeniał, a jeszcze ściślej, świadomości, jest działem zwierza, rośliny i innych co raz niższych utworów. Loika jest więc umiejętną akuszerką, wydobywającą człowieka s ciemnych piwnic łona natury i podnoszącą go w objęcia słonecznej ducha światłości.

4) Umysł jest niewidomym, niebiańsko-magicznym ruchem ducha, jest czystém myśleniem, albo bliżej, forma, w któréj duch działa i sam siebie opowiada. On jest kolebka, świetym zasiewem wszelkiego prawodawstwa, na błoniach stworzonego ducha reką Przedwiecznego rossypanym. Umysł, jako forma ducha czynnego, czyli, jako myśl spekulacyjna, umysł i duch sam, jest to w bezwzględnéj jedni tożsamo. Umysł jest przeto przyczynowością, ojcem wszelkiej czynności, twórcą w Bogu i stworzeniu, bengalskim ogniem ruchawym, który w końcu - jak to stara i nowa Spekulacya naucza - stygnie i ciemnieje, czyli zamienia się w popiół, w ziemię, w materyą. On, jako przyczynowość, nadaje sam sobie prawa, tak w naturze, jak w duchu i życiu; on jest wszędzie autonomią, bo znajduje się nietylko w człowieku, ale, i to szozególniéj, także w Bogu. Loika iest zatém boską nauczycielką myślenia, wiodącą je do umysłowości prawdziwej; jest Aspazya, kształcącą Sokratesów, tchnącą w nich samodzielném prawodawstwem, au-Autonomia ta zgodzi się zawsze s prawodawstwem tonomia. Boga dla ducha ludzkiego przepisaném, jeżeli polega na umyśle, bo ten jest w Bogu i człowieku, jako bezwzględna jedność w sobie, jednaki. Loika podnosi umysłowość nasze; podnosi ją zgoła w gacku, należącym do ludzkiego ro-

dzaju. I cóż być może dla człowieka świetszego nad umysłowość, która go duchem ubóstwia, w rzedzie mieszkańców lepszego Olimpu, niż niegdyś, stawia, ze Stworca swym myślą spokrewnia? Jakaż umiejętność może być ważniejszą od loiki? Loika rozwija i doskonali naszę umysłowość, nasze pełnoletniość ducha, nasze podobieństwo do Boga: jest niebiańską drabiną do światyni górnéj naszego udoskonalenia: słoneczném elizejskiego Maju spojrzeniem dla ogrodów i kwiecistych grząd naszéj duszy. Kto roskocha się w polskiéj Myślini, szaleć niebędzie, jak umny ten lub ów nieplatonicznéj miłości zapaleniec, ale i owszem pokrzepi swój rossądek. Z weselem i zaufaniem godzi się więc rzucić w jéj, niekiedy chude i nieponetne ramiona, uczynić ja raz na zawsze swa oblubienica. Jest to miłość tysiackroć wyższa, szlachetniejsza i pożyteczniejsza od platonicznej. loiczném myśleniem pójdzie koniecznie loiczne działanie, co daj Boże, aby raz w Polsce nastapiło!

5) Jak trawimy pożyte potrawy należycie, jeśli jesteśmy. zdrowi, choć nie uczyliśmy się nigdy fizyologii; tak, mając zdrowego ducha, myślimy nieraz prawdziwie. Komu braknie ducha, tego naftowego wszelkiej twórczości i jenialności zdroju, ten nigdy niebędzie myślił porządnie. Ludziom bezmyślnym na nic nieprzyda się nauka myślenia. Ucząc się loiki otrzyma wprawdzie każdy człowiek wielkie korzyści; umiejętność ta wszelakoż niejest sztuką kuglarską, niejest Magią nadprzyrodzoną i nieprzerobi ziarna grochu w szacowną perłę. Bynajmniéj niejest ona w stanie zamienić półgłówka w myślącego człowieka; ale myślącego już człowieka zamieni niezawodnie w porządnie Myślącego. Jest to granica umiejetności naszéj, które sama ze skromnością i pokorą uznaje. Człowiek myślący musi się z myśleniem urodzić, a to jak poeta lub mówca ze swym talentem. Również on otrzymuje swój jeniusz wprost z nieba. Loika niejest zatém tworzycielką, lecz tylko wychowywaczką i nauczycielką myślenia; niejest dla niego łaskawém Boga tchnieniem, lecz jedynie rodzicowskim domem, szkołą. W niéj ćwiczy sie duch ludzki. Błogo mu, jeżeli urodził się Herkulesem, i już, jako pachole, uduszał podstepne weże!

#### **s**. 3.

### Oznaczenia loiki przez różnych jéj uprawiaczów, rozjaśniające jéj istotę coraz wszechstronniéj.

- 1) Jakkolwiek spodziéwamy się, iż daliśmy już czytelnikowi należyte wyobrażenie tego, czem jest loika; przecież ofiarujemy mu, co do tego punktu, jeszcze jeden paragraf. Lepiéj na początek za wiele jaspości, niż za mało. się teraz do obcych loiki oznaczeń, i wspomnimy niejedno imie, które pod względem téj nauki przysłużyło się ludz-Rzecz nasza mieć bedzie zatém nawet z loicznohistorycznego stanowiska pewien interes. Ponieważ główne oznaczenia niedają się tak snadno z dokładnością zupełną przekładać, a ważność każdego ich słówka jest oczywista; więc wolimy tu pozostać pedantami, i przytoczyć je w oryginalnym, zwłaszcza w kraju naszym zrozumiałym języku. Wszakże Myślini bedzie zniewolona jakie pareset technicznych wyrazów greckich, łacińskich lub niemieckich przywieśdź w nawiasach! Umiejetność niejest li estetycznym utworem, a smak dobry jest w niéj rzeczą poboczną.
- 2) Że loika jest zbiorem prawodawstwa bożego, przepisanego duchowi ludzkiemu raz na zawsze, na to niemamy żadnego obcego świadectwa, albowiem oznaczenie to jest oryginalne i jedynie polskiéj Myślini właściwe. Toż samo rozumie się o innych naszych oryginalnych oznaczeniach. Wszelakoż są u nas oznaczenia, na które ludzkość zgodziła się już od wieków. Bierzemy tu najpierwsze, t. j. loika ma przedmiotem swym myślenie i jest formalna umiejetnością. Oznaczenie to znane było starożytności i średnim czasom. Wielu nowszych loików zgadza się tu również z nami. Kant np. mówi we swéj przez Jäsche-go wydanéj loiczce: "Die Wissenschaft von den nothwendigen (t. j. o wewnetrznie koniecznych, duchowo-prawnych, czyli kających) Gesetzen des Verstandes und der Ver-

nunft überhaupt, oder von der blossen Form des Denkens ist Logik." Podobnież uczą Kiesewetter, Krug, Tieftrunk, Calker, Esser, Rösling, Sigwart i mnóstwo innych.

- 3) Loika wywiera wpływ wielki na myślenie nasze, zaczém na rozum, umysł i mysł, na wszystkie duszy naszéj po-Pożytku tego z loiki żaden człowiek myślący niezaprzeczy, bo to rzecz oczywista. W loice poczyna bujać duch młody, jak jaskółka wylatująca z macierzyńskiego gniazda; tu nabiera on zupełnéj śmiałych swych polotów pewności. Loika jest, że tak powiem, snopem sitowia, na którym duch młody uczy się pływać wedle prawideł, Treść jéj ubogaca głowę, rozszerza widoki naszéj myśli, ostrzy władze pozna-Ten pożytek z loiki był powodem do nowych jej ozna-1 tak Klauberg np. uczył: "Logica est ars rationis formandae." Później Reuschen tak się wyraził: Logica est scientia perfectionum facultatis cognoscitivae mediis con-Czytelnik sam przyzna, że dwa venientibus obtinendarum." te oznaczenia loiki, są nader jednostronne, gdyż dotyczą sie nie jéj istoty, ale jednego z mnogich pożytków, jakie ona przynosi; wszelakoż rzucają na nią świeżem światełkiem i dodają jéj kolorytowi nową, rzecz rozjaśniającą Loika jest przeto pożywna ducha ludzkiego barwe. potrawa.
- 4) Ponieważ myślenie, mimo tego, że niejest źródłem, ale raczéj płużnikiem poznania, jest przy poznaniu czynne, i ponieważ, pominąwszy bespośredniość poznania, i mając na oku jego pośredniość, czyli dalsze rozwikłanie, trzeba nam myśleć porządnie, jeżeli pragniem porządnie poznawać; przeto loika, jako nauka porządnego myślenia, jest także nauką porządnego poznawania. Loika téż ma poznanie swym przedmiotem; wskazuje jego źródła, pewniki, rodzaje, różne drogi i bezdroża; wylicza i oznacza wszystkie władze poznania; słowem rozbiera umiejętnie jaźń naszą poznającą. Od tego rozbioru wiele zawisło, bo tu wykrywa się wszelka jednostronność, oraz wszechstronny sprawdzian poznania (criterium cognitionis) wystawionym zostaje. Jest to, że tak powiem, loiczna psychologia, albo raczéj psychologia poznania. Loika jest tedy umiejętnością to-

rającą nam gościniec do poznania wszechstronnego; jest jedną z Muz, które nam Apollo przysyła, roskazując jej nieść przed nami świetna pochodnia na mnogich i kretych ścieszkach labiryntu badania; jest rozmyślną Minerwą, towarzyszącą nam w podróży do Panteonu prawdy i wiedzy; jest dobroczynna ogrodniczka, porzadkująca nam głowe i oznaczającą troskliwie wszystkie jej grzedy. W tej myśli odzywa sie Keckermann: .. Logica est ars humani intellectus operationes, sive hominis cogitationes ordinandi et dirigendi in rerum cognitione." Podobnież uczy Wolf: "Logica est scientia dirigendi facultatem cognoscitivam in cognoscenda veritate." Również sadza o umlejetności naszej: Gaudin, Kruzvusz, Daries, Miotli. Ulrich i inni. Prawie tôżsamo pojecie o loice ma Destutt de Tracy, mowi bowiem: "La science logique ne consiste, que dans l'étude de nos operations intellectuelles et de leur éffets." Tenze françuski pisarz uczy: "La theorie de la logique n'est autre chose, que la science de la formation de nos idées et de leur expression, de leur combinaison et de leur deduction; en un mot, ne consiste, que dans l'étude de nos moyens de connaître." Tu należy także Ernest Platner, któremu jest loika: pragmańsche, oder kritische Geschichte des menschlichen Erkenntnissvermögens. Młody Beneke uczy podobnież: "Die Logik, als Wissenschaft vom Denken, hat zu ihrer Aufgabe, die Form und die Entstehungsweise unserer Denkentwickelung vollständig und klar darzustellen." - S tych oznaczeń pokazuje się, że pewna cześć Psychologii ma w loice ważna odegrać role, i że loika, rozjaśniając władze naszegó poznania, zabespiecza nas od odmetu, który porwał i wykrzywił już miejedne, nieznającą się na rzeczy téj, porządną głowę. Wszelakoż wszystkie oznaczenia loiki powyższe są niedostateczne, bo dotyczą się jednéj loicznego przedmiotu kropelki. I nasza Myślini mówi o władzach poznania, niepoświeca im atoli całći swej treści, jak tego wymagają przywiedzieni wyżéj pisarze, ale li jeden paragraf.

5) Wiele innych jeszcze otrzymała loika oznaczeń, rozjaśniających jej istotę s tej lub owej strony. Przytaczamy tu najcelniejsze. Herbart uczy: "Die Logik ist der erste Theil der Philosophie, d.-h. der Bearbeitung der Begriffe, welcher die Deutlichkeit in Regriffen und die daraus entspringende Zusammenstellung der leztern im Allgemeinen betrachtet." Nauka nasza występuje tu przeto, jako umiejętny mikroskop, za pomocą którego oglądamy każde pojęcie wyraźnie i jasno; jako buława ducha, dająca nam przy przeglądzie i ustawianiu wojska nieprzeliczonych pojeć, należyta władze Tém jest téż lojka bez watpienia. Myślini nasza rozjaśni! — Hegel uważa także, jak już spomnieliśmy, loike za pierwszą cześć filozofii i zamienia ją we swéi Spekulacyi w duchowa Ontologia. On uczy: "Die Logik ist, als das Lystem der reinen Vernunft, als das Reich des reinen Gedankens, überhaupt als die reine Wissenschaft zu fassen, welche die Befreiung von dem Gegensatze des Bewustseins voraussetzt, und den Gedanken enthält, sofzen er ebenso sehr die Sache, und die Sache, sofern sie ebenso sehr der reine Gedanke ist." Na inném zaś miejscu mówi: "Die Logik ist die Wissenschaft der reinen Idee, d. h. der Idee im abstracten Elemente des Denkens." Tu loika okazuje się, lubo z daleka, Myślini naszéj częścią pierwszą, albo raczéj części téj oddziałam trzecim, t. j. Analytyka, a w niej rozbierzą prawdy i wiedzy (w pewnym stopniu heglowskiej rzeczy i myśli), które w rozbierzy poznania uwalniają się od sprzeczności s soba i przychodza do zgody. ska czysta idea, czyli idea w oderwanym żywiole myślenia, odpowiada, jak to na miejscu swém zobaczymy, naszéj bezwzględnéj jedni wyobrażenia lub pojęcia ze zmysłowa rzecza, idei w nas z idea przedmiotowa, objęcia w nas z bóstwem za nami. Hegel, za pomoca Chabiny swego umysłu, tudzież swemi oczami czarnoksieżnika, widzacemi zakopane złoto w głębokościach ziemi, ujrzał posady granitowe loiki, ale niespostrzegł gmachu, który na nich stoi od wieków. Oprócz tego uchwycił on to li ze strony idealnéj, t. j. li wewnętrznie, zaczém jednostronnie. Wszelakoż w pewném odcieniu oznaczenie jego loiki jest słuszne i istotę jéj rozjaśnia. - Dr. Umbreit mówi: "Die Logik ist die im Momente des Denkens sich durch- und ausbildende Idee des Denkens." Myślenie zatém, myśląc,

czyli pracując na loicznych ostrowiach, kształci się samodzielnie. I tak jest istotnie, jeżeli myślenie to niejest samém bierném pojmowaniem, ale także czynną twórczością. Loika jest przeto umiejętnia dla myślenia. w któréj uczeń, to jest myślenie, ma zaprawiać się w samodzielności i że tak rzeke, w swobodném użyciu swéj woli. — Troxler uczy: "Die Logik ist die eigentliche Philosophie des Denkens, die zur Wissenschaft und Kunst gewordene und als solche wieder in ihre eigene Natur, zurückwirkende Vernunft." Umiejetność nasza wystapuje tu jako umysłowość, która objawiwszy się w nauce i sztuce. zwraca się sama przeciw sobie, i sama-dla siebie staje sie Ze loika tém jest, nikt o tém nie watpi; ale, także i o tém nikt niewatpi, że umysłowości loika zatrudnionéj nie sam umysł, ale wszystkie władze poznającej jaźni, jak np. rozum, um. rozwaga, mysł, sa przedmiotem. Myślenie niejest dziecieciem samego umysłu, ale każdéj władzy poznania, nawet zmysłu. Zmysłu? Tak jest. Jaźń zmysłowa, mówiąc np: deszcz pada, grzmi, wiatr wieje, chłodno, gorąco i t. p. sadzi także o rzeczy. Nie umysł, ale jazń jest wszelkiego myślenia podściekiskiem (substratum). Že loika jest filozofia myślena, jest to prawdziwe i trasne iéi oznaczenie. - Emil August v. Schaden. jeden z uczniów Szellinga, prawi: "Die Logik ist die Wissenschaft der wahrnehmenden und wahrgenommenen Immanenz und der τόπος für den Uebergang der Einen in die Andere." Tu dotkniety jest jeden paragraf naszéj Myślini, dotyczący się poznania. Poznanie jest niezawodnie węzłem, kojarzeniem, topem jaźni ludzkiej z jaźnia bożą, t. j. prawdy i wiedzy w istocie człowieka zawartéj, s prawdą i wiedzą w przedmiocie spoczywająca, np. z Bogiem, lub jego objawiona myśla w naturze. Wreszcie v. Schaden powział główny pomysł do swéj loiki z naszych pism niemieckich, w których mysł i jego przedmiot zowie się właśnie: wahrnehmende und wahrgenommene Immanenz. Zamiast Immanenz używamy das Bestehen i w tém cała różnica. — Dr. Edward Bobrik mówi: "Die Logik ist die Kunstlehre des wissenschaftlichen Denkens, welche die Formen und Verhältnisse, desselben für

die vollkommene Auffassung darstellt, und zur Gesetzgebung aller Wissenschaften erhebt." Loika odbiera tu hold najwiekszy, ponieważ uznano ją za prawodawczynia wszech umiejetności. Ale niejest tém ona. Jest jedynie prawodawczynią myślenia we wszech umiejetnościach panujacego. Ale i to za wiele. Loika niejest prawodawczynia myślenia w ogóle, ale wierném zwierciadłem prawodawstwa, które Bóg myśleniu naszemu przepisał. nietworzy prawideł, ale daje to jedynie, co w myśleniu całej ludzkości zmajduje. Wszakże, jak czynności ciała, tak i czynności duszy, t. ż myślenie, ma swe odwieczne prawa od woli naszéj niezawisłe! Że jestem wysoki lub mały, temu niewinienem. Również temu niewinienem, że tak, a nie inaczej, t. j. w ogólnych formach mysle, tak mysle, jak wszyscy myślą b myśleć muszą. Tylko jazń noja, t. j. chęć, wola i czyn, jest wolnością. Co badź to badź trzyma loika dziarskiego i skrzydlatego Pegaza, zwanego myśleniem, w cuglach, kieruje jego polotami i robi go pożyte-Polecamy wiec ja już s samego patryotezmu Rodakom, bo u nas wyuzalany um brykał i dotad bryka. O wiele on nabroił Złego i czas już, włożyć mu raz przecie wedzidła! -

6) Ponieważ myślenie objawia się tak w mowie lub piśmie, jak Bóg we swych dziełach, i ponieważ człowiek porzadnie myslący, mówi i pisze porządnie; wiec loika, iako ars recte cogitandi, jest zarazem ars recte disserendi et scribendi. W téj myśli mówi Cycero: "Logica est ratio Miligens disserendi." Podobnież sadzi Melanchton o dialektyce, t. j. o loice, która w średnich wiekach pod tém znana była nazwiskiem, mówiąc: "Dialectica est ars docendi." Tu zrasta sie loika s pedagogiczną Dydaktyką, i nie bez przyczyny. Toż samo wyobrażenie mieli o umiejętności naszéj: Trapezunt, Fonseka, Piotr Ramus, Hollman i Wall. - Myślenie objawia się wszedzie, nawet w kuchni i owczarni, wszelakoż szczególniej w filozofii, albo raczéj w umiejętności; występuje tu bowiem w całéj swéj potedze i pełni. Biorac rzecz ściśle, myślenie króluje li w krajach umżejętnych, jak Bóg w niebie; gdzie indziej zaś

pokazaje sie ledwie w swym odblasku, jak słońce w tęczy. Skoro rzecz tak sie ma; wiec loika, jako filozofia porządnego myślenia, jest filozofią umiejętnego myślenia, czyli na-Tak téż uważa ją Salomo Maimon, uka umiðietności. mowiae: "Die Logik ist nichts anderes, als eine Lehre. welche sich mit der Form der Wissenschaft überhaupt beschäftigt." Dr. B. Bolzano odzywa sie wprost i krótko: Die Logik ist die Wissenschaftslehre." Tego fomówce (praedicatum) kładzie nawet na pierwszéj stronnicy swego dzieła, jako tytuł loi ki. Loika jest zaiste nauką układania umiejetności, czyli nauka umiejętności. Pokaże sie to w trzeciéi cześci Myślini, zwanéj Systematyka. Oznaczenie to loiki iest ostatnie, dla tego właśnie, że dotyka li jéj końca.

2) Ze wszystkich tych oznaczeń loiki wnosić można, jak bogata w treść i jak trudna do pierwiastkowago określenia jest ta umiejetność, do któréj się zabraliśmy. Każdy s filozofów, co o niej pisał, dotknał ja z jednej strony, która wydawała się mu najgłówniejszą, i s tego powodu oznaczył Loika jest tém wszystkiem, co o niéj ia jednostronnie. w paragrafie niniejszym i dawniej rzekliśmy, oprócz tego i czém więcej. Ona jest np. ściagnieciem całego oceanu myślenia do kilku kropel źródłowych, czyli do kilku pierwiastków; odsłonieciem procesu myślenia we wszystkich jego kształtach; kompasem na morzu umiejetności; talizmanem przeciw wszelkiego rodzaju mylnikom (Trugschlüsse). itd. itd. bez końca. Czytelnik zapyta się tutaj: "Czyliż więc niepodobna dać dokładnego oznaczenia loiki, dotykającego wszystkich stron jej przedmiotu?" Rozumiemy Cie, czytelniku. Daliśmy Ci mnóstwo oznaczeń (determinationes), bo tylko na téj drodze idzie się do najpierwszego wyobrażenia o rzeczy, ty zaś wymagasz teraz orzeczenia (definitionem). Debrze, występujemy s tém orzeczeniem, lecz mimo wszystkich dotychczasowych oznaczeń, jeszcze go niezrozumiesz. "Loika jest Analytyka, Dialektyka i Systematyka myślenia w ogółe." Objaśniamy rzecz. Jako . Analytyka myślenia, zajmuje się loika rozbierza prawdy, wiedzy i noznania; isko dialektyka myślenia, obrabia sacz umiejętną, t. j. pojęcia, zdania i wyniki; a jako Systematyka myślenia, ma swym przedmiotem całoksztać, t. j. naukę porządnego tworzenia umiejętnych całokształtów. Tu dotkneliśmy wszystkich stron loiki. Dalsze rosprowadzenie téj rzeczy jest całkowitéj Myślini naszém zadaniem. Wszelkie orzeczenie początkowe, choćby najwyborniejsze, jest niedostateczne, bo przeznaczeniem jest jego, powiedzieć w kilku wyrazach tyle, co w całéj książce; to zaś jest niepodobieństwem. Jest ono wszędzie słówkiem z ust głucho-niemego, które więcej domyślać się nam każe, niż ciekawość zaspakaja.

#### **S.** 4.

# Loika, jako czczewo, członiec i czyściec prawdy, wiedzy, oraz poznania.

1) Czczewo jest prawem świętém, które wszelka jaźń rozumna czcić musi, i zowie się z grecka kaszonem. jeszcze powtarzamy: czczewo jest prawém świętém; prawem, nie zaś istota. Jest to conditio sine qua non, at non res ipsa; ten lub ów konieczny warunek prawdy, wiedzy i poznania, czyli wszechistnienia, ale nie prawda sama, nie wiedza, nie poznanie, żadne istnienie. jest necessaria apparitionis lex, sed non apparitio ipsa; wszechmocne lubo piewidzialne słowo Boże w stworzeniu, wszystkiem rządzące, lecz nie Bóg sam, ani stworzenie; słowo boże wszedzie i zawsze tożsamo, mimo tego, że w najrozmaitszych objawia się postaciach. Czczewo jest. iż tak rzekę, fatalnością, roskazującą głucho, posępnie i niewzruszenie, a nieodsłaniającą się cielesnemu oku; jest myślą Bogą grzmiącą w całej naturze od wieków, cheć grzmotu tego nikt niesłyszy; jest potegą i mądrością, której sam Stwórca musi być posłuszny, wedle wyroku: semel jussi, semper pareo. Krótko mówiąc, to wola Boga, którę

ozcić należy, i która stała się wszechistnienia prawem. - Loika przeto, jako wiecznych praw myślenia kodex i iako umicietność formalna, jest czczewem w ogóle, bo wszelkie prawo, jak np. prawo oddychania, lub prawo zwiasku w myślach, tudzież wszelka forma, ta dla istoty conditio sine qua non, ale nie istota sama; sa koniecznościa wewnetrzna lub zewnetrzna, ale nie rzecza: sa siła magnetyczną pociągającą żelazo, ale nie magnesem; postacią w zwierojedle, nie osoba sama. Teraz w szczegóły. jest czczewem prawdy, bo prawdą najgłówniejszą i jeźń prawd pochodnich stanowiąca jest Bóg, a Bóg, jako najdoskonalsze myślenie, aniby sam mógł istnieć, ani świata stwo-Byłby to zaiste Bóg osobliwszy, gdyby nierzyć bez loiki. myślił loicznie; a świat byłby najniedorzeczniejszem dziełem, gdyby bez loiki stworzonym został. Naówczas całe przyrodzenie runętoby w gruzy, bo niebytoby w niem związku i ta-Loika przeto była prawem i czei przedmiotem dla samego Boga. Czczewo to Boże, stawszy się myślą świata, iest czczewem dla człowieka. — Leika iest daléi czczewem Wiedza rzeczywista, za która ubiegają sie filozofowie od wieków i bez ustanku, jest wieczna, przez żadna czasową ludzką jednostkę wymówić się, jak naturalna, niedającą zupełnie mądrościa Boga; jest bezwarunkową wszechwiedzą, t. j. duszą i świadomością prawdy. znajduje się w swéj czystości i pełni li w Bogu. wości natury jest tylko jej odblask, a w celowości naszych utworów, odblasku tego nowy odblask; niejako światło księżyca w ludzkiem oku lub zwierciedle. Że wiedza ta jest loiezna, a wiec, że loika jest jej czczewem, o tem nie powatpi człowiek myślący. - Loika jest wreszcie czczewem poznania, bo i jakżeby można bez loiki, uczynić lojczna prawdę wieczną i loiczną wiedzę świętą poznania swego przedmiotem? Poznanie, wymawiając sie ustnie przed mnóstwem słuchaczów, kib przelewając się na papier, zamienia swe stnienie w istnienie; w pierwszym razie ma, jat Bóg, wypuszczający z nieba twórcze swe słowa, a w drugim, jak wszelki utwór umysłowości, loikę swym koniecznym warunkiem, czyli czczewem. Niejestże łojcznośc. czczewem całéj ludzkości poznającej? Przed nią wszakie uderza czołem nawet ten, co jej niezna, ale napotyka! — Stąd
wynika, że umiejętność nasza, jako czczewo wszelkiego
stnienia i istnienia, niejest ani prawdą samą, ani wiedzą, ani nawet rzeczywistém poznaniem, lecz jedynie nieodzownym ich warunkiem. O ileż to rzecz naszę objaśnia!
Jakąż, ucząc się loiki, niepoznajemy ani Boga, ani natury,
ani ducha, ani świata; niepoznajemy właściwie niczego,
a przecież zyskujemy tak wiele! Starzy filozofowie greccy,
np. Epikur, nie bez głębokiej zatém myśli zwali loikę Kanoniką. Zaprawdę, jest to nauka czczewów.

Teologia zawiera w sobie kanonikę i rosprawia o kanonach. Jéj zowie się, jak wiadomo, każde zdanie ksiąg świętych kanonem. Są to także czczewa, kościelne czczewa. W nich leży prawodawstwo boże i conditio sine qua non dla wiary. Conditio, at non res ipsa, bo inaczej byłby dogmat czyli kościel niepotrzebny, bo bez wiary i wyznawców czczewo przestałoby być czczewem.

2) Członiec, który tak sie różni od członka, jak zaprowadzony w niemieckiej filozofii Organon od organu, niejest już samą conditio rei sancta, jak czczewo, ale res ipsa in uno totalitatis suae momento totalitatem repraesentans. Jest to już prawda, wiedza i poznanie samo. przecież nie w swej nieskończonej całości, lecz w jednej całostce: jest to pojedyńcze ogniwo w wielkim łańcuchu, jeden powiat w umiejetnym całokształcie. Członiec przecież niejest kawalcem, ale pełną całością w sobie, z powszechną całością harmonijnie skojarzoną. Loika tedy jest takim człońcem wszechistnienia, a to z rozmaitych powodów. albowiem jest umiejętnością myślenia, a myślenie jest także prawdą, wiedzą i poznaniem, czyli w ogóle istnieniem; jest nim, bo czczewo, będące conditio sine qua non, i stanowiące jej istotę, jest także istnieniem, zaczem prawdą, wiedza i poznaniem; jest nim, gdyż stanowi, jak już (6. 1. 4.) wiadomo, udzielna cześć filozofii i konieczne w niei roscztonie, a filozofia objawia sie nietylko w ksiegach ludzkich. He w prawdzie i wiedzy bożej, tudzież w rekopiśmie przedwiecznéj madrości, którym jest całe stworzenie. Wszechnica swiata jest filozofia, którę Bóg napisał. Filozofia ta ma też same rosstępy, co li ludzka, będąca jéj miniaturą. Wszystko winno swój początek słowu bożemu, i ma swém przeznaczeniem zamienić się w ludzkie słowo. Księge natury napisał Bóg dla nas. Nasza filozofia, jeżeli prawdziwa, jest odgadnieniem i powtórzeniem filozofii bożéj, spoczywającej niemo na piernatach materyi i nieświadomości. Loika więc jest równie bożéj jak naszéj filozofii, czyli wszechistnienia człońcem.

Dawniejsi loicy aż do Kanta, a nawet po cześci i ten filozof, uważają lojke jedynie za czczewo, nie zaś za członiec prawdy wiedzy i poznania. Przyczyną tego było, że w formie widziano li conditio sine qua non, czem ona jest niezawodnie, ale przytém niebaczono, że już jako ta conditio, jest czemściś, t. i. pewnym bytem, który do prawdy, wiedzy i poznania należąc, stanowi istnienie, rosczłonie umiejętne, czyli członiec. Oprócz tego nieznano panteonu istniejącej i poznającej, czyli bożej i ludzkiej filozofii tak dokładnie, jak dzisiaj; o drugiéj zaś połowicy tego panteonu, t. j. o filozofii formalnéj ani postyszano. Bezwzgledna jednia oderwania i jego podścieliska, zaczém także formy i treści, jest owocem ostatecznych filozoficznych poszukiwań; pierwej wiec rzeczy takie ledwie można było przeczuwać. Loika jest zatém, sama dla siebie wzięta, równie treścia jak formą, bo jeżeli jest ostatnią, musi być i pierwsza. bo gdyby treści niemiała, wykładać by jéj nikt niemógł; jest wiec równie człońcem jak czczewem. Wypadek ten niepowinienby nikogo zadziwiać. Wszakże już wedle Platona była idea, t. j. moc formy, kształt wszystkiemu nadająca, bytem właściwym, czyli treścią, materya zaś beskształtna tyle, co niezem. Również Arystotelesowa Entelechia stoi stokroć wyżej od nieoznaczonej ogólności, czyli od materyi. Tu przeto było czczewo człońcem, a nadto najpotężniejszym i najświętszym.

3) Loika tedy jest czczewem i człońcem prawdy, wiedzy i poznania, czyli wszechistnienia. Określenie to jest w sobie, — co każdy przyzna, kto poznał znaczenie czczewa i człońca, — tak wielką sprzecznością, jak, że umiejętność

nasza jest nietreścia i treścia, że jest zimna i goraca, lub też biała i czarna. Ale to właśnie charakteryzuje loikę najprzewyborniej; jest ona albowiem ustawicznie rodzaca sie sprzecznością, s któréj w końcu zawsze zgodność wychodzi. Loika szuka umyślnie przeciwieństw i chwyta za nie z najwieksza ochota, bo chce pokazać, że sa jednostronnościami, i że tylko w ich filozoficznym stopie spoczywa wszechstronna prawdziwość. S tego względu jest ona czyścem umiejetności, czyli z grecka Katartykonem (καθαρός purus, mundus). Czyściec jest tu jednością czczewa i człońca; zowie się tak dla tego, że właśnie wywołując przeciwieństwa do walki s soba, czyści pojecia. Jak ogień złota, tak czyściec ten jest prawdziwości myślenia proba. On wiedzie do sprawdzianu poznania. Zaczem i w loice pokazuje sie wysoka ważność przeciwpustu, (oppositionis), który już tyle dobrego sprawił po izbach sejmowych.

4) S tego paragrafu, który nowe światło rzuca na dotychczasowe loiki oznaczenia i dalszém jest jéj oznaczeniem, pokazuje sie, że umiejetność nasza kocha prawde i wszechstronność, a nienawidzi falszu i jednostronności, czyli że jest filozofią, niezaś filodoxya, Filozofem jest, — iż tu umieścim mała lojczna wiadomostke. - badacz rzetelny, miłujący prawdę i dla tego przystepuiacy do jéj poznania po zrzuceniu s siebie jarzma wszelkich obcych zapewnień, t. j. s całą swobodą i samodzielnościa; filodoxem zaś — jest to wyraz z ust Sokratesa, człowiek, co zapoznaje się s prawdą, ale li dla tego, aby nią kręcił i za jéj pomocą nieprawdy dowodził; pierwszy jest, iż tak rzekę, prawdosłębem, drugi prawdozbirem. Loika niema wiec na celu kształcić Sofistów, ale i owszem, zdziera z nich maske, chcac ich podać ogólnéj pogardzie. -Stabe głowy i ślepowiercy religini niecierpia filozofii. to prawda stara jak świat, o któréj i dziś przekonać się sna-Nieprzyjaciele filozofii są, niewiedząc o tém, nieprzyjaciołmi wszelkiej umiejętności, światła i postępu. ich technicznie Mizologami. Podobni oni do lisa w bajcu Reineckego, który niemogąc zerwać winogron wysoko wiszących, rzekł w końcu: niewarto mozołu; jest to owoc k waśny! Dozwólmy Mizologom nienawidzieć filozofii, bo to jagoda dla nich zawysoka, ale loiki niepowinien nikt, niepowinni i oni nienawidzieć! Jest to umiejetność najniewinniejsza pod słońcem i przydać się może nawet najwprzeciwniejszym sobie stronnictwom. Polecamy ją przeto także mizologom!

#### S. 5.

# Awożność, jako pierworód loiczny.

1) Bóg jest pierwotwórcą, a témsamém i pierwiastkiem wszechistnienia, zaczém także wiekuistéj i czasowej, czyli bytowej i słowowej filozofii. On jest prawda i wiedza pierwiastkowa jedyna, s któréj wyszło wszechistnienie, jest nieskończoną wszystkościa. wieczna jednościa i wszechobecną całościa w stni. t. j. w świętej jaźni, w twórczej całostce. wszystkość jest w Nim realnością, wieczna jedność idealnością, a wszechobecna całość rzeczywistością. Ta tedy nieskończona wszystkość, wieczna jedność i wszechobecna całość, bedaca pierwowzorem dla świata, i przechodząca jako słowo twórcze ze stni w istnią, jest pierwiastkiem wszelkiéj filozofii objawionéj, boskiéj i ludzkiéj. Tróica pierwiastku staje sią troistą filozofią, a każda s tych filozofii ma odnowiedni sobie pierwiastek w trojev rzeczonéj. Cóż wiec jest pierwiastkiem filozofii natury? Wszechobecna całość stai leżaca w pierwszym swym wykładniku, t.i. w nieskończonej wszystkości, czyli Bóg Ojciec, Stwórca. A co jest pierwiastkiem filozofii ducha? Taż sama całość stni wszechobecna leżąca w drugim swym wykładniku, t. j. w wiecznéj jedności, czyli Bóg duch, duch Świety. Czeniu w obu razach wszechobecna całość stni rzecz rostwiera i wstenuje w swe wykładniki? Istota Boża jest w każdem swem rosczłoniu całościa, i to, co Bóg stworzył, czy to kraj natury, czyli téż kraj ducha także

całością. Całość jest rzeczywistością wszystkość saś i jedność tylko jéj czynnicami. — Pierwiastku filozofii świata niedajemy, bo ten do rzeczy niniejszéj niepotrzebny. Wresz-cie czytelnik sam snadno już go znaleść potrafi.

Otrzymaliśmy pierwiastek filozofii ducha. Loika niejest wprawdzie filozofią ducha, ale do niéj należy, jako umiejętność formy ducha. Formą ducha jest myślenie. Cóż przeto jest loiki pierwiastkiem? Wszechobecna całość stni, leżąca w wiecznéj swéj jedności, uchwycona jako myślenie, czyli całość myślenia bożego w swéj świętéj jedności.

Całość myślenia bożego jest własném przeświadczeniem w Bogu, czyli bożą samego siebie świadomością. Pierwiastkiem loiki jest tedy boża samego siebie świadomość w wiecznéj jedności myślenia. Pierwiastek ten urzeczywistnia się w loice Boga, którą jest Teleologia całego stworzenia.

Człowiek jest wiernym Boga obrazem, a jego loika jest loiki bożej powtórzeniem. Ludzka loika ma więc tenże sam pierwiastek, co boża; pierwiastek ten przechodzi atoli w objęcia czasowej umiejętności i pozyskuje jej barwy. Na tych błoniach tak go można wyrazie: Jest to świadomość bosko ludzka w wiecznej, albo raczej, w niezmiennej jedności myślenia, czyli: jedność świadomości w myśleniu; po łacinie: una mentis conscientia, a po niemiecku: Einheit des Selbstbewustseins.

Czém być może jedność świadomości w myśleniu? Jest ciągłą harmonią śród naszych pomysłów; jedną myślą objawiającą się przez wszystkie myśli nasze; pasmém ducha Świętego, wiążącem pojęć i zdań naszych następstwa; jest tak zwanym zwiąskiem myśli, czyli z łacińska konsekwencyą, a po polsku a wożnością.

Awożność, iż tu rzecz filozoficzną lingwistycznością przepleciem, pochodzi od staropolskiego wyrazu awoż, co znaczy Ergo, Also. Wyraz awoż wyszedł dziś zupełnie z użycia, można więc z niego, bez obrazy językowego przeświadczenia narodu, zrobić nazwę techniczną. Czyli ta nazwa koniecznie potrzebna? O Boże, jakże pisać polską lo-

ikę, a nieumieć nazwać po polsku konsekwencyi, tego loiki pierwiastku? Zamiast konsekwencyi używano: zwiazek myśli, następstwo myślenia i t. p. Ale to już opisy poiecia, nie zaś to, co opisuja, nie pojęcie samo. Mamyż być wiecznémi dziećmi, i opisywać filozoficzne pojecja. dla tego że ich nazwać właściwie nieumiemy? Czyliż lekanie sie wszelkiej nowości ma być wiecznie polskim charakterem? Niestety, wada ta sprowadziła do nas Jezuitów i pogrążyła nas w stóletnie barbarzyństwo, kiedy Europa, uchwyciwszy za nowość, olbrzymim postepowała krokiem! Zwiazek myśli i następstwo myślenia niezawsze zdołaja zastapić konsekwencyj. Wszakżeż Niemcy maja wyrazy: Zusammenhang der Gedanken, i Folgerung, a przecież używaja także: die Consequenz. Związek myśli znaczy oprócz tego associationem idearum, a następstwo myśli successivitatem conceptuum; oba wiec wyraźenia nie oznaczają konsekwencyi właściwej. Jezyk niemiecki, wcielający w siebie łatwo wszystkie, nawet barbarzyńskie języki, mógł zatrzymać die Consequenz, ale konsekwencya brzmi po polsku za dziko. S tych powodów zaprowadzamy wyraz a wożność, i wywodzimy z niego słowka: awożny, awożnie, awoźnictwo i t. p. Język nasz jest tak filozoficzny, jak tylko sobie nieznawca filozofii wystawić to potrafi; ma on niesłychanie wielkie dla umiejetności wszelkiego rodzaju zasoby. Ale skarby jego śpią w głebokich kopalniach dziś jeszcze, bo oprócz matematyki, astronomii, fizyki, chemii, grammatyki i t. p. nieuprawiano w kraju wyższych umiejetności. Trzeba czerpać s tych kopalmi, a ubogacimy ojczystą mowe i zrobimy ją filozoficzną in actu. Ale bez pewnéj śmiałości niewiele z nich złota wydobedziesz. – Teraz wracamy do naszego przedmiotu.

Awożność tedy jest pierwiastkiem loiki. Jest to tchnienie mądrości bożćj w ludzkość, spładzające ziemską loiczność. Pierwiastek ten żyje w wyższym lub niższym napiętości swéj stopniu w każdym człowieku, jest jaźni przyrodą, rozumu, umysłu i mysłu własnością. S tego względu każdy człowiek, nawet taki, ćo loiki się nieuczył, pozna co

awożne, a co nie, pozna brak związku i nieloiczność. Kto tego nieumie, zwany jest od innych ludzi hebesem.

- 2) Jaki żółtek w jaju, takie pisklę z niego wychodzące; jakie źródło, taka rzeka. Loika jest tém, czém jéj pierwiastek, bo jest jego przeniesieniem ze stni w istnią, oraz jego czasowa rostocza. Dab. palma, wszelkie drzewo rozwija to tylko, co Bóg złożył w ziarnie nasienném. Loika jest przeto ohiawem wszechobecnéi całości stni, leżacej we swej jedności wiecznej, - objawem całości bożego myślenia w swej jedności świętéj, - objawem świadomości bożći w jedności myślenia, obiawem jednéj świadomości w myśleniu, jest objawem awożności. Objaw ten dzieje się przez człowieka, bo madrość wieczna wymawia się w mądrości czasowej przez obraz i podobieństwo Boże na ziemi. W loice wiec przychodzi świadomość ludzka do swéj jedności. awożności nauczyć się można, a przynajmniej poznać jej prawa; tu głowa zostaje uporzadkowana i przywiedziona do ciągłej zgodności s soba. Awożność w myśleniu stanowi posade awożności w działaniu. Tak wielkie korzyści zapewnia i daje nam poznanie loiki! Niejest przeto cudem, że chwalono nieraz loike z najwiekszym zapałem, że uważano ją za królowe w państwie umiejętności. Święty Augustyn np. zowie ja sztuka, wyższa nad wszelkie sztuki i sędzina zebranych nauk. Mehmel mówi o niéj: Umiejetność myślenia unosi się jak bogini skrzydlata nad innémi umiejętnościami, i krażąc w przejrzystym eterze staje się zwierciadłem ich formy i awożnego pochodu. Zowia loike bardzo czesto Jatryka myślenia, lekarstwem dla duokiem prawdy, słońcem w całokształcie umi ejętności.
- 3) Tu następne jeszcze trzy uwagi. Pierwiastek loiki zapuszcza swe korzenie od wieków w duchu Boga, całego istnienia i ludzkości. Loika niejest przeto samowolnym utworem człowieczego myślenia, niejest Iliadą Homera, ani dziadami Mickiewicza, niejest poetyczném umu dziecięciem, ale konieczném i przedmiot-podmiotowem zjawiskiem. W niej także, czy ją uważasz za awożność boską na łonie wszechistnienia, czyli też za ludzką umiejętność, odsłania się mą-

drość przedwieczna. - Loika jest um i ejetnościa w najściśłejszém słowa tego znaczeniu. Jednakie zowią ją nieraz sztuka, np. logica est ars cogitandi, a to dla tego, że przy pracy nad wszystkiemi naukami potrzeba umieć ja do przedmiotu swego zastósować, co wymaga pewnéi wprawy i jest sztuką. Loika tedy, jako nauka w sobie, czyli tak wystepując, jak np. w naszéj Myślini, jest umiejętnością, w zastósowaniu zaś jest sztuka: --- t. j. jako teorva jest umiejetnością, a sztuką w praktyce. – Rozróżniać należy właśnie podany pierwiastek loiki od tak zwanych zasad loicznych, o których później (§§. 40., 41., 42. i 43) będzie Pierwiastek loiki, którym jest awożność, należy uchwycić w najwiekszej ogólności. On rodzi loiczne zasady, całą loikę, a nawet najkardynalniejsze jej pierwiastki. S tego powodu zowie się on właściwie, jak w napisie tego paragrafu stoi, loicznym pierworodem.

#### **5. 6.**

# Początek loiki na łonie ludzkości, oraz jej niezmienność i niezawodność.

1) Loika, jako objaw mądrości bożéj w całém stworzeniu, jako czczewo dla samego nawet Boga, jest tak odwieczna, jak Bóg, i ma w Bogu swój początek. Taka loika, biorąc rzecz ściśle, niepowstała nigdy, ale istnieje od wieków; inaczéj musiałby sam Bóg być istotą, która raz powstała. Jeżeli tedy mówisny o początku loiki, to rozumiemy tu loikę jedynie ludzką, która na ziemi, tém skończenném soczewicy ziarnku, zawieszoném śród ogromu wszechświata, powstać raz musiała. O jak nieskończenie wyżej od Kanopu i Syryusza, od gwiazd wszystkich na niebie, od słońca i ziemi, stoi umiejętność! Ona jest w całéj powszechui bytuod wieków. Każde ciało niebieskie, każdy świat i świecik, jest, jako pojedynczość, jako jednostka stworzona, zniko-

mościa; ona zaś jest przedwieczności tchnieniem. nieznikajacém nigdy i nigdzie, ale objawiajacém sie wciaż przez jazń ozasowa, bedaca jaźni bożej źwiercjadłem. Sa ludzie przecież s tak krótkim ducha wzrokiem, co tej świetej, wiecznej przedmiotowości umiejętnej niewidzą. I dla tego, wedle ich zdania, wszelka ludzka filozofia, ma byc indywidualności utworem, niemającym przedmiotowej posady, zaczém mądrością znikomą, którą pycha urodziła. W pokorze swei, jak mówia, rzucaja sie w ramiona pierwszéj lepszéj uświeconéj powagi, niepomni, że i ta powaga jest także indywidualności płodem. Cóż więc się tu dzieje? Niechcac, lub niezdolni będac przyjść do indywidualności własnej, oblekają sie indywidualnością cudzą. Filozofii przypisuja pyche. A cóż filozofia im przypisać może? Gminna ciemnote! O nie w słowie, które ten lub ów wymówił, ale w przedmiotowej madrości bożej, żvjacéj od wieków w całém stworzeniu i przychodzacéj w jaźni ludzkości do swego przeświadczenia, szukać należy posad naszego poznania! Ludzka loika tedy, opierając się na właśnie namienionych posadach, znalazła swój początek u narodu, pełnego twórczości ducha, u którego wszystkie nauki i sztuki powstały, t. j. u Greków, a to już za czasów Eleatyckiego Zenona, tego najpierwszego mistrza dialektyki, Stego powodu należy ona do najzaczém bardzo wcześnie. starszych nauk na ziemi. Greccy filozofowie nadawali jéj rozmaite nazwiska, jak np. Kanoniki, Dialektyki, Topiki, Heurystyki, Organonu, Dianoiologii, Ideologii i t. p. Podobnież Niemcy, drugi naród filozoficzny, zowia ja rozmaicie, np. Verstandeslehre, Vernunftlehre, Denklehre, Wissenschaftslehre it. p. Dzisiejsze jéj miano, t. j. Loika, znane wprawdzie już w starożytności było, upowszechniło się przecież dopiero w wiekach ostatnich. W średnich czasach zwano ją, niemal powszechnie, Dialektyka. - Właściwa loika, a przynajmniéi loika udzielnie i sama dla siebie wystepuiaca, ma Arystotelesa swym ojcem. Filozof ten, którego ducha żywiołem było oderwanie, t. j. rozum bystry na różnice i różniczki, można powiedzieć, stworzył loikę. On puścił

ją na świat pod imieniem Organonu, i podzielił na dwie cześci, na Analytyke i Dielektyke. Metoda, lab no polska. UCZ jego, jest ściśle umiejetna, a treść wiaże się w piekny filozoficzny całokształt. Chodzi mu o rozwiniecie głównych pojeć, które lojki posade i istote stanowia: wyczerpuje swój przedmiot od początku aż do końca w godnéj Choć pierwszy loike pisał, umiał ją podziwienia pełni. przecież w zupełności uchwycić. Co to za moc jeniuszu! Po Arystotelesie obrabiała loikę Szkoła Megarska z wielka dla umiejetności naszéj korzyścia; później wszyscy filozofowie starożytni, średniowieczni i dzisiejsi, z małym tylko wyjątkiem, nad nią pracowali. Co przytoczyć tu można jako osobliwość, jest, że w ciągłym tym młynie swego dokształcania, loika niewiele zyskała ani pod wzgledem treści, ani co do formy, i że do dziś dnia jest jeszcze taka, jaka z rak Arvstotelesa wyszła. Po czasach Kanta, Szellinga, Fichtego. a nawet Hegla, mimo usilności tego ostatuiego filozofa, chodzi loika w greckim swym płaszczu, w staréj tebennie. i żaden czas, żadna moda, żaden jeniusz niezdołał jej przerobić. Jest to prawdziwie jedna z wiecznych Żydówek w państwie umiejetności.

2) 1 co może być przyczyna téj niezmienności loiki? Przyczyna ta jest, że loika, równie jak Matematyka, Grammatyka i Estetyka, należy, nie do umiejetności treści, ale do umiejętności formy (§. 1. 4.). Przeznaczeniem jest treści wszelkiej, ażeby się ustawicznie przerabiała, a przeznaczeniem formy, aby, mimo treści innéj, zaweze była taż sama. Materia mutatur, forma permanet. Treść jest metamorfoza: forma zaś, ta platońska cieżarna w idee idea, ta Entelechia Arystotelesowa, jest trwałostanem, prawem wieczném dla treści, słowem Boga niezmienném. Treść koni, np. na których jeździł Alexander W., Cezar, Napoleon i t. p., t. j. mieso, kości tych zwierząt, były ciagle inne, obracały się w ścierwo, pawóz, ziemie, przechodziły w inne utwory, w rośliny, i t. d., ale forma tych koni była zawsze jednaka. Toż samo rozumie się o ludziach i wszystkich rzeczach, o całym świecie. Essentia mundi fluit, facies mundi stat semper eadem. Podobnież się

rzecz ma i na polu umiejętności. Jedna religia wypiera druga. po jednéj filozofii nastepuje druga; ale matematyka, loika i estetyka, jako umiejetności formalne, zawsze sa teżsame. ---Hegel, spostrzegłszy te formy nature, starał się, jak wiadomo, filozofia uchwycić w pewne, konieczne formy, i tym sposobem spekulacyi swéj trwałość zapewnić. Ale filozofia niemoże być chińszczyzną. Nad nią niema władzy formalizm, bo ona od kolebki saméj jest umiejetnością treści, a jej przeznaczeniem ciagły postep. Jest to wieczna prawda, wymawiaiaca sie w czasie bez poczatku i końca. Prawda ta niezmienia sie wcale, lecz występuje w coraz to innym objawie, t. j. w coraz wszechstronniejszéj i pełniejszéj treści. krótkowidze tożsamości w filozofiach panującej niewidzą, i wrzeszczą przeciw zmianom téj wielkiej rzeki mądrości, dla tego, że płynie, jak gdyby to inaczej być mogło! Formalność loiki jest tedy przyczyna jej niezmienności. Niezmienność te przecież potrzeba należycie rozumieć. Panuje ona li w pojedynczych kształtach pojęć, zdań i wyników, niezaś pod względem całości. Także loika postępuje s filozofia i przywdziewa na się świeże barwy. W Myślini naszéj np. znajdzie znawca dotychczasowej lojki wiecej nowości, niż się tego mógł spodziewać.

Loika postępuje s czasem pod względem swéj całokształtności i swego filozoficznego ugruntowania, ale prawa myślenia, które nam podaje, zostają zawsze teżsame. sposobem staje się ona, co chwila filozoficzniejszą i głębszą bez zmiany swéj istoty. Zawsze naucza w szczegółach tegeż samego, i każdy z ludzi przyznaje jej słuszność. chodzi owa niezawodność nauki, któréj daremnie szuka teologia, a która wieje w loice od wieków. Loika tedy jest filozoficzną ewanielią, biblią dla myślącego ducha, świętą dogmatyką dla rozumu, umysłu i mysłu. Jéj głos jest słowem Boga, czczewem nad czczewami. Ta niezawodność nauki loicznéj, wyższa jest od wszelkiej niezawodności nauk teologicznych, bo nieopiera się na wiarze, ale na formach i prawach myślenia, które sam Bóg wlał w dusze ludzkości. Tu Chrześcianin, Machometanin, Indyanin i Chińczyk zgodzić się muszą, bo awożność w nich żyjąca wszędzie

jest tatsama. Nieprosimy Cię więc, Czytelniku, o to, abyś Myślini naszéj ślepo zaufał; ty zgodzić się z nią musisz, wyjawszy tam tylko, gdzie albo ona, albo téż sam jesteś w błędzie.

#### S. 7.

# Przykre położenie filozofa, który dziś loikę wykłada lub wydaje.

1) Czcigodna Muza umiejetna, co smakuje, jak naturalna, li na polach samodzielności i swobody, co przywykła od lat bardzo wielu do twórczości, znudziła sie wreszcie z loiką, tą niemal trzytysiącoletnią babulą. Jest to też prawdziwie do niewytrzymania, obrabiać tak długo jednę naukę, niemogąc jej przeistoczyć, i musząc poprzestać na małym tym zaszczycie, że udało się tu i owdzie ją polepszyć, lub jakiém świeżém, niewiele znaczącém odkryciem zbogacić. Czyliż to koniecznościa nieodzowna. oczyszczać i całować wiecznie ogygiczno-gotyckie Arystotelesowej loiki rzumpie? Rzecz dziwna, iż ludzkość nieoswobodziła się jeszcze od téj staroświecczyzny! Wszystko zmienia się s czasem i otrzymuje lepszą, a przynajmniej zieleńszą postać. Filozofia odbyła już tak wielkie i tak mnogie rewolucye na swa korzyść rzeczywistą. Duch człowieczeństwa skruszył już wszystkie pęta, co go jeńcem historyczności robiły. Z loiką dziać się powinno tożsamo. Jéj niedostatki spostrzegano od dawna. Bako np. mówi: "Logica, qualis nunc habetur in scholis, inutilis est ad inventionem et veram scientiam, valetque potius ad errores stabiliendos et figendos, damnosa potius, quam proficua." Dziś potrzebujemy innéj zupełnie, z duchem czasu i postepem wszech umiejetności zgodnéj lojki. sna, jak słońce. I mamy ją, Bogu dzięki, z rąk największego filozofa, jakiego ziemia widziała. Precz zatém z opleśniałem Rococo staréj loiki! Tak rosprawiają zwolennicy

ostatnići spekulacyjnéj Szkoly niemieckići i przyjaciele nowości. - Hegel, o którym właśnie była mowa, nieulepszył staréj loiki, ale dał nam zupełnie nowa. Loika iest. wedle niego, umiejetnościa czystéj idei. Ta idea jest mu myśleniem, przecież nie formalném, ale takiém, co jest rozwijającą się całością właściwych swych praw i oznaczeń, które samo sobie nadaje, niezaś skądinąd otrzymuie, lub w sobie natrafia. Idea jest mu myśleniem, które jest jedvnym bytem, a lojka Autonomia téj idei, wsobistościa i podstawa wszechistnienia. Jest to Bóg nadajacy sobie prawa, wedle ktorych przechodzi w dlasobistość, czyli nature, i w przysobistość, czyli ducha. Loika jest tu calcem świata i filozofii. Jej przedmiot trojaki jest przyczyna, iż składa sie s trzech nauk: o bycie, o istocie i o pojeciu. W pojeciu, bedacém bytu i istoty zjednoczeniem, przychodzi ona do szczytu swej doskonałości. Tak uczy Hegel i jego stujezyczna szkoła. Dziś mamy już kilkadziesiat loik w tym rodzaju. - Szał, iż loika w naszych czasach stać się powinna czém inném, niż była od wieków. rosszerzył się tak dalece, że porywa nawet łudzi, co niesą uczniami Hegla. I tak np. Dr. Edward Bobryk, filozof Szwajcarski mówi: "Po Arystotelesie szedł duch kudzki przeszło przez dwa tysiące lat ciągle naprzód i zrobił olbrzymie postepy. Nówe wypadki leża przed nami i nikt ich niezaprzeczy. Im odpowiadać powinno nowe przeświadczenie, i odpowiada im w każdym człowieku. Loiczne formy są wyrazami tego przeświadczenia, muszą się zatém z niém zmieniać i rosprzestrzeniać. Stara lojka niedaje nam wcale form odpowiednych temu, co się dzieje i co się staje, t. j. czynności, czynowi, chociaż ten dzisiaj na przedmiotowem polu tak wiele, a nawet wszystkie umiejetności ożywia. S tych powodów skłaniam się na stronę filozofów, co wymagają całkowitéj Reformy loiki." -Oto frakcya loicznych rokoszanów.

2) Przyjaciele okurzonéj prochem wieków staroświeckości, którym jedno słowo Arystotelesa więcej znaczy, niż wszystkie najjenialniejsze dzisiejsze filozofie, walczą przeciw takiej nowości, i mówią, nie bez słusznych powodów: "To, co wy,

burzyciele świata, w miejsce staréj i zwyczajnéj lojki nam dajecie, niejest bynajmniéj loiką. Hegla loika jest wszystkiém na świecie, tylko nie loika. Niech sobie bedzie ona nowomodna Ontologia, lub umiejetnościa pierwiastków świata, lub filozofia czystego bytu, albo téż wreszcie, na co także nieprzystajemy, filozofowaniem nad loika, mniejsza o to: loika przecież niejest i nigdy niebedzie. U was nauczyć sie niemożna, ani pojmowania, ani sadzenia o rzeczach, ani robienia wyników, a to właśnie jest loiki zadaniem. Wasza nowa lořka nieznosi form myślenia, jakie znamy od wieków, ponieważ te były, sa i beda zawsze też same. Dowiedźcież nam, prosimy pokornie, że kształty zdań i wyników, jakie stara loika nam podaje, zmieniły sie, lub sa fałszywe! Lecz. to jest niepodobieństwem, gdyż naówczas zmienichy sie musiała cała natura ludzkiego myślenia. Wtedy mielibyśmy dwa rodzaje awożności, stary i nowy; wtedy niemoglibyśmy zrozumieć Greków. Wszelakoż co u Greków jest awożne, awożném jest i dzisiaj. Stanowcze, rzecznicze i rozjemcze zdania, rozumniki i umysłniki, dwugańce i łańcusznik, daja sie w loice waszej co chwila spostrzegać: ona przecież o nich nie prawi. nie naucza czytelnika, czém są te rzeczy. Kto bierze wasze spekulacyjną loikę do ręki, musi znać starą, t. j. zwyczajna: inaczéj was niezrozumie. Mająż więc dwie być loiki, stara i nowa? Chwalebna, iż loiki wasze ogłaszacie drukiem, bo to naukom w ogółe przyniesie korzyść; lecz jeżeli wykładacie ją po umiejetniach i szkołach dla młodzieży, która staréj lojki szuka, gdyż ze staréj examinowana bedzie, wtenczas jesteście istnymi oszustami. Precz tedy ze spekulacyjną loiką! Zostajemy wraz z ojcami i dziadami naszymi przy Arystotelesie."

3) Walka ta między nowymi Romantykami i Klassykami na błoniach umiejętności naszéj, wyda niezawodnie błogie owoce; wprawia jednakże dzisiejszego nauczyciela lub pisarza loiki w przykre położenie. On tu dostaje się między Symflegadyczne, uderzające o siebie dwie opoki. Szczególniéj pisarz polski znajduje się tu w kłopocie. Jeżeli bowiem wyda nową, spekulacyjną loikę, jakąż zrobi przysługę dla narodu, który staréj w języku ojczystym niemiał nigdy i dotąd niema? Przeczytańskiego loiczki liczyć nie-

można, bo to utworek nader nedzny, s którego ani wyobrażenia o loice nienabędziesz. Loika stara jest podstawą nowéj, ma tvle rzeczy dla Polaków ważnych i powiększej cześci nieznanych. Niemówie tu o Polakach Zygmuntowskich, bo ci znali loike wybornie. Ale weź dzisiejszych pisarzów do reki i sadź ich pod względem loiczności! Rzadki z nich pokazuje slady, iż uczył się loiki. W awożności swéj sa naturalistami! Ileż tu nazw technicznych przepolszczyć trzeba, co może być dla języka, choćby się tylko cześć ich czwarta udała, zbogaceniem. Ze stara loika rosstać sie wiec niepodobna. – Jeżeli znowu przedsieweźmiesz ze starą loiką wystąpić, krzykną na Ciebie Hegelianie polscy, żeś nieukiem i partaczem, że sie niewzniosłeś na wysokie stanowisko dzisiejszéj filozofii, że dajesz narodowi opleśniałe suchary. Cóż tu począć? Jak postąpić sobie miedzy témi dwiema ostatecznościami? Potrzeba je zjednoczyć, jak wszelkie przeciwieństwa, i filozofii naszéj, do kojarzenia sprzeczności przywykłej, niebedzie to trudno. Na czém ma polegać to zjednoczenie?. Odziejemy kościotrupa staréj loiki ciałem dzisiejszéj umiejętności, wlejemy w niego krew polską i tchniemy świeżem życiem, czyli innémi słowy: ugruntujemy stara lojke głebiej, niż to kiedykolwiek się stało, przerobimy jéj treść wedle postępów dzisiejszéj filozofii, uporządkujemy odmet jéj materyałów i zrobimy z niej, ile to w naszej mocy, piękny, okrągły i pełny całokształt. Tym sposobem znajduje i nieznajduje stara loika u nas reforme. Reformujemy ja, bo ja wyprawiamy w innéj zupełnie postaci i osadzamy na twardszym calcu; niereformujemy jéj, gdyż o tém wszystkiem mówić będziemy, co ona naucza, t. j. treści jej właściwej niezmieniamy. Właśnie Myślini nasza jest już owocem, który owa opisana wyżej walka na polu loiki na świat wywołuje. Daj Boże, abyśmy obu stronnictwom dogodzili!

4) Nasza Myślini jest tedy starą i nową loiką w jedni. W niej uścisną się starożytność i nowożytność, Arystoteles i Hegel. Przecież to li przenośnia; gdyż mamy filozofią własną i niepotrzeba nam obcych stapiać. Podajemy przeto czytelnikowi, nie Synkretyzm, alą swobo-

dny utwór własny. — Kto uważa loikę za propedeutykę ogólną, przygotowywającą do filozofii; temu oświadczamy, iż Myślini wprowadzi go do Świątyń filozofii staréj, średniowiecznéj i nowocześnéj, że go usposobi, nietylko do zrozumienia, ale i do należytego ocenienia wszelkich filozoficznych całokształtów, jakie mu wręce wpaść mogą. Nietylko przywodzimy tu gieł polskich technicznych wyrazów, których filozofia narodowa potrzebuje, ale kładąc w nawiasie nazwy greckie, zazwyczaj zaś łacińskie i niemieckie, dajemy klucz do czytania filozofii w językach ją przedstawiających. Oprócz tego znajdzie się tu wiele rzeczy i rospraw nowych, które objaśnią głowę i wykształcą oko ducha do zapatrywania się głębszego na przedmioty umiejętne. Więcéj też od loiki wymagać niemożna.

#### S. 8.

## Trudności przy nauce loiki.

1) Kto udaje się do wojska, powinien mieć naprzód pewne wyobrażenie o trudach wojennych, które go czekają, albowiem, gdy te go dotkną, a on niebył na nie przygotowany, obrzydzi sobie stan swój i niebędzie dobrym tołnierzem. Pożyteczna jest także dowiedzieć się naprzód, jakie przyniesie nam trudności umiejętność, do któréj się zabieramy, bo inaczéj rzucim książkę, dla tego, że nas zraziła nad spodziewanie!

Ponieważ loika jest umiejętnością formalną i dotycze się formy myślenia; ponieważ forma, wzięta osóbno i ze wszelkiéj treści ogołocona, jest filozoficzném oderwaniem; ponieważ takie oderwania są czystémi myślami, którym nic zmysłowego nieodpowiada, zaczém mają pozór głębokich, a na nic nieprzydatnych mrzonek; ponieważ wreszcie samo mysłenie głowę mozoli, a tém bardziéj forma tego myślenia, będąca oderwaniem z oderwania, czyli oderwaniem najwyższéj potęgi; — niema więc nic dziwnego, że loika, dla

ludzi zwłaszcza w filozoficzne myślenie niewprawnych, trudna jest i trudna być musi. Loika obraca sie w samych najoderwańszych myślach: temu wiec, kto s takiémi myślami niemiał w życiu swém nie do czynienia, wydawać się będzie, że napotyka same gazowe postaci, które rosstepuja się, lub znikaja, jak mary bajeczne, skoro je zapragniesz uścisnać, t. j. skoro je chcesz pojąć. I niezawodnie; loika nieprowadzi na bal, gdzie występują postaci z miesa i s piekném ciałem! Z innéj strony uważając, niema nic łatwiejszego od loiki, bo umiejetność ta zatrudnia sie myśleniem. a myśleniem różnia się ludzie od zwierzat; myślenie przeto, jako rzecz ludzka, najłatwiejsze jest dla ludzi. Każdy człowiek, nawet najpospolitszy wiła, obraziłby się, gdyby mu powiedziano: bracie, ty niemyślisz. jest, wiec myślenie jest rzeczą najłatwiejszą i przed niém nikt lekać sie niepowinien! - Hegel tak mówi o tym przedmiocie: "Loika jest o tyle najtrudniejszą umiejetnością, o ile niema do czynienia z rzeczami widocznémi, ani nawet s takiémi, jak jeometrya, czyli ani nawet ż oderwanémi zmysłowemi wyobrażeniami, i wielkiej siły ducha. oraz wprawy od nas wymaga, abyśmy się w powiat czystych myśli przenieść, w nim się utrzymywać i po-Przeciwnie także, uważać należy loike za ruszać zdołali. najłatwiejszą umiejętność, albowiem treść jéj jest naszém własném myśleniem, tudzież zwyczajnémi jego oznaczeniami, a oznaczenia te są proste i elementarne. jéj jest oprócz tego rzeczą najznajomsza na świecie. właśnie stara ta z loiką znajomość utrudnia bardziej, niż ułatwia iéi nauke. Czemu? Raz dla tego, iż zdaje się to mozoł niepotrzebny, pracować nad rzeczami dobrze już znanémi; drugi raz, że loika zapoznaje nas s témi rzeczami innym zupełnie, a nawet sprzecznym sposobem, niż to sie dzieje zwyczajnie."

· 2) Drugą przy nauce loiki jest trudnością, któréj także Hegel w przytoczonych wyrazach dotknął, mniemana znajomość dobra z loicznym przedmiotem, t. j. powszechny przesąd, iż znamy loikę, chociaż jéj nieuczyliśmy się nigdy. Ileż ludzi np. mówić zwykło: "Prawda, nieuczyłem

się loiki; ale dotąd myślałem, pisałem, a nawet wydawatem dzieła, a przecież nikt mi braku zwiazku w myślach mych niezarzucił! I owszem, sam odkrywałem łatwo brak tego związku, zgoła w najsławniejszych filozofach. Loika jest człowiekowi rzeczą wrodzoną; dla czegóż więc miałbym trapić się niepotrzebnie jej teoryą? Czyli wiem, lub nie, jak zowie się umiejętnie ta forma myślenia, w któréj myśle, mniejsza oto; dość mi natém, iż myśląc w niej, myśle bez loicznego błedu." Kto tak rosprawia, jest dla loiki stracony. Już niniejsze rozumowanie pokazuje nieloiczność, a jemu się wydaje, iż mu loika niepotrzebna! O bracie, nie loika, ale awożnośc jest nam rzecza wrodzona. Tak nie fizyologia, ale moc trawienia żyje w naszym żołądku. Jeżeliś żołądek zepsuł, jak go naprawić zdołasz bez lekarza, t. j. bez fizyologii? Jeżeliś sie w awożności twej obłakał, jak wyjdziesz s tego labiryntu bez bliższego poznania loiki? Mamy siłę w reku do szlifowania dyamentów, a przecież potrafi to dobrze tylko złotnik! Mamy awożność, a przecież bez loiki myśleć porzadnie niepodobna! Zdaje Ci się, iż myślisz porządnie. Tak niejest, bo w myśleniu twem niema przeświadczenia (S. 2. 3.). Przekonanie twoje jest tedy ślepa wiara, przesądem! Sądzisz o loice, któréj nieznasz, i śmiesz utrzymywać, że umiejetność ta na nic nieprzydatna! Niejestże to barbarzyńskim nierozumem? Czyliż tak dziki Eskimos niesądzi o wszystkich naukach i sztukach europejskiéj oświaty?

3) Trzecia trudność przy nauce loiki leży w chudości i suchości jéj przedmiotu. Oderwania, którémi się umiejętność ta zatrudnia, niemają ciała i barwy, niemają nawet kości; nie więc dla polskiego umu, którego Mickiewicze i Zalescy rospieścili, ofiarować nie mogą! Loika, będąc Grammatyką porządnego myślenia, jest równie z natury swéj nudna, jak Grammatyka zwyczajna, ale przytém równie pożyteczna i potrzebna. Zgoła um najbujniejszy, zgoła duch Pindara lub lorda Byrona, niezdoła zamienić jéj w uśmiechające się wiosny kwieciem arkadyjskie ogrody! Jeżeli zaś dostanie się w trupie ręce pedanta: naówczas jest ona za-

iste piasczysta pustynia, bez żadnéj pokrzepiającej myśl żywa, a przynajmniej krwista, oazy! Trudność te przyrzekamy usunać, ile to bedzie w naszéj mocy. Jeżeli gdziekolwiek, to tu sczególniej ożywiania przedmiotu niespuścim z oka. Wreszcie nieprzebierzem pewnéj miary. Umiejętność umizgająca się zbytnie do czytelników, przeistacza się natychmiast z niepokalanéj Bogini w pogardliwa dogodnice-Każde dzieło ściśle naukowe jest twardym publiczna! orzechem, na którym czytelnik ma spróbować dzielności swych zebów. Drabina do nieba trudzi nawet jeniusze! Ale i tutaj znajdzie się pociecha. Treść loiezna niejest bez interesu. Kto w sobie interes ten rozbudził, lub na naszéj Myślini rozbudzić zdoła, ten zapali sie płomieniem, temu stanie sie loika łatwa i s każdym krokiem dalszym przyiemniejsza!

4) Czwartą i — daj Boże! — ostatnią loiki trudnością, jest mnóstwo technicznych, i li na łonie umiejętności używanych wyrazów. Prawda ta uznaną już została powszechnie, że żadna nauka tak wielkiej liczby umiejętnych wyrazów niema i niepotrzebuje, jak to dla loiki jest koniecznością. Kto przywykł do czytania poezyi, romansów, i innych belletrystycznych utworów, mających li piękność języka i zabawę czytelników na celu, — a takich ludzi wiele jest w Polsce, — ten w loice za każdym niemał krokiem uderzy nogą, albo raczej głową, o sterczący ostro i najeżony, jakby z umysłu, kamień!

Trudność niniejszą staraliśmy się usunąć zaprowadzaniem polskich umiejętnych wyrazów. Myśl tu przewodniczyła nam następna. W Loice naszéj podać musimy tyle przedmiotów, o których w kraju zaledwie z daleka słyszano! Z nowym przedmiotem poznaje się łatwo nowe jego nazwisko; tém łatwiéj, jeżeli odpowiednie istocie rzeczy, i polskie. Czyliż nie lepiéj sypnąć kilkadziesiąt polskich wyrazów nieznanych, niż zastąpić ich miejsce greckiémi lub łacińskiémi, najdziwaczniejszémi w świecie, bo od Scholastyki ukutémi języków bękartami, o których także nic niesłyszano? Czyliż obcy wyraz techniczny, nieznany nam wcale, może być łatwiejszy od wyrazu polskiego, którego pierwéj nie-

znaliśmy? Lecz wiemy, że u nas jest wielu co do tego punktu bardzo, drażliwych. Niegdyś Jan Śniadecki, a teraz Stefan Witwicki, piorunują przeciw każdemu nowemu słówku, które wytropia, pokazując przytém swa krytyka, że najgorszymi sa Etymologami i o rzeczach takich sądzić niepowinni! O umiejetności ścisłej niemają ani wyobrażenia, i dla tego im sie zdaje, iż filozofia mówić także musi ich językiem! Wypadźcież więc z matematyki, chemii, fizyki, lub Grammatyki techniczne wyrazy, które były nowe, a przecież, dla braku innych i starych przyjetémi zostały! Wy niepotrzebujecie technicznych wyrazów: bardzo wierze! Ale daliżcież narodowi choćby jeden pomysł nowy? I owszem Skarga jest waszym Bogiem, a głowa jego jezuicka waszém kółkiem zaczarowaném, waszym światem, za którego okres wyjść niezdołacie! Wołaja: "Język narodowy jest ostatnia po przodkach naszych spuścizna, niepsujmy wiec go nowémi wyrazami; czcijmy duch i czystość jego!" Któżby się temu sprzeciwił? Ale przodkowie nasi nietrudnili sie wyższa umiejetnościa i niezostawili nam umiejętnie wykształconéj mowy! Mamyż wiec przez zbytnia i nierozumna troskliwość o czystość języka, wyrzec się wszelkići umiejetności wyższći i pisać tylko kazania, tylko poezye? Lepiéjie jest nienapisać loiki po polsku, dla tego że nikt jej pierwej niepisał i umiejętnych jej wyrazów nam nieprzygotował, przygotować samemu raz te wyrazy? Przodkowie nasi jezyk kształcili; maż wiec być nam niewolno, zająć sie dalszém jego dokształceniem? Czyliż przestaliśmy być Polakami, lub wygasło w nas narodowego języka uczucie? Pisze loike: mamże wiec prawić o kanonach, organonach, katartykonach, konsekwencyach, syllogizmach, sofizmach, Epi-i pro-syllogismach, lemmatach, dilemmatach, korollarvach i porvzmatach, Amfiboliach, Homonymiach, Elektrach i Pseudomenach, o terminus major, minor et medius, o Sorycie, kryteryonie i temelionie, i t. p. bez końca; mamie napstrzyć polszczyzne obcémi wyrazami; mamże loike polska zrobić podobna do niemieckići, gdzie co

trzecie słowo łacina lub greczyzna? O to rzecz najłatwiejsza, ale każdy partacz to potrasi! — Wprowadzamy tedy wiele nieznanych dotąd polskich umiejętnych wyrazów. — Trudność przecież loiki pod tym względem niedaje się znieść zupełnie, lecz zostaje tylko zmniejszoną. — Przy téj sposobności zapewniamy czytelnika uroczyście, iż co tylko ułatwić się dało, tego niezaniedbaliśmy uczynić. Komu Myślini trudną wydawać się będzie, ten niech ma przekonanie, że to nie nasza, ale przedmiotu samego wina.

#### **5. 9.**

### Pożytek z loiki.

1) Któż watpi o pożyteczneści Arytmetyki i Jeometryi, które nas ze stósunkami czasu i przestrzeni, czyli liczb i figur obznajmiają? Ktoby utrzymywał, że dwie te nauki są na nie nieprzydatne, uznanymby został od powszechnego rozumu za nieuka, niewiedzącego, co mówi. "Arytmetyki, rzekł papież Sixtus V., można nawet osłów nauczyć." ten nieśmiał przecież, przy całém lekceważeniu téj nauki, powiedzieć, że ona niepotrzebna i niepożyteczna. Któż zaprzecza pożyteczność Grammatyki, nauczającej nas mówić i pisać poprawnym jezykiem? Któż śmiałby także pożyteczność loiki, téj duszy wszech umiejętności, podawać w watpliwość? Wszelakoż są ludzie, o których już w przeszłym paragrafie spomnielismy, co nas zapewniają, iż porządna głowa, choć niezna loiki, myśleć będzie porządnie, iż przeto bez nauki téj obejść się może. "Jeniusz, mówia oni, jest sztuki wiecznym przeciwnikiem. On chce latać. jak śmiały orzeł, ta zaś pragnie obcinać mu skrzydła. iczne formy myślenia są, jako utwór szkolnictwa, niezgrabne i pedantyczne. Lepsza nieznać ich wcale, niż wedle nich myśli swe ustawiać. Loika bierze swobodne myślenie w cugle i wiedzie je, jak konia, na deptak, jak chłopaszka, do francuskiego tancmistrza. Myślacemu człowie-

kowi, mającemu jeniusz własny, szkodzi ona bardzići, niż dopomaga, bo ofiaruje mu s cała grzecznościa kajdany na głowe!" - Ludzie ci beda mieli wtedy jedynie słuszność. skoro stanie się prawdą, że np. wieśniak prosty zdoła mówic jezykiem ojczystym wybornie, choć niezna Grammatyki: że nieuczywszy się Arytmetyki i niemając o liczbach najmniejszego wyobrażenia, można rozwiązywać wszystkie arytmetyczne zadania; że bez znajomości Jeometryi można być doskonałym miernikiem ziemi, a nawet lepszym od dotychczaso-Jeżeli loika ma brać w kaidany jeniusz wych mierników. myślenia, czemuż wiec nieczyni tego samego Grammatyka. Arytmetyka i Jeometrya względem jeniuszu jezyka, liczenia i mierzenia? Wszakże to awożność jednaka! Jak Newton bez matematyki, a Mickiewicz, Sniadecki, Kołłataj bez grammatyki, niebyliby tém, czém zostali; tak jeniusz myślenia nieobejdzie się bez loiki. Może Kant, Fichte, Szelling, Hegel, Cousin loiki nieznali? Wiec z was sa wieksze jeszcze myślenia jeniusze! Jak nieznawca grammatyki ustąpić musi dzielnemu grammatykowi nawet tam, gdzie ma słuszalbowiem nieznajdzie dostatecznych powodów ku poparciu własnego zdania, i jak nieznawca nauki liczenia oszukanym łatwo zostaje od kramarzy i żydów; tak ten, co łojki niezna, niezdoła przeciw porządnemu lojkowi bronić swéj sprawy, choćby i najświętszéj. Loik, wprawny we wszystkie wykręty, znajdzie tam brak zwiąsku, bład myślenia, olśnika lub błażka, gdzie ich niema, i zwyczajnemu człowiekowi piaskiem oczy zasypie. W jego ręku stanie sie naturalista myślacy wnet lalką, s którą zrobi, co mu sie podobać bedzie. Przed nim pokaże sie sam jeniusz myślenia prostaczkiem! Loika daje nam pewność myślenia, albo raczej oręż, którym bronić się możemy. Czém jest karabin w obronie ciała, tém jest każde prawo loiczne w obronie ducha. Każdemu z nas mile i świete jest własne przekonanie. Za pomocą loiki będziem mogli przy niém pozostać, bo potrasimy temu, co nam je chce wydrzeć, dać przyzwoitą odprawę. Loika zabespieczy nas od niejednego zawstydzenia. Zaden szkolarz nam nierzeknie, skoro pomiarkuje, iż umiejetność te znamy: "Ucz się

- pierwéj loiki, niż zaczniesz się wdawać w uczone rosprawy!" Bez znajomości loiki niemożna należeć do ludzi wykształconych. Znajomość ta jest tém dla myślącego człowieka, czém sztuka fechtowania lub musztra dla żołnierza. Jest to sztuka uzbrajająca naszego ducha i podnosząca go do wyższéj potęgi; sztuka, którą pokonać można tysiąckroć silniejszą naturę.
- 2) Wielu meżów, z innéj strony godnych czci głębokiéj, ma przekonanie, iż cała filozofia jest li ćwiczeniem myślenia, gymnastyka i atletyka, czyli szermierstwem ducha ludzkiego, który ustawicznie obchodzi swe igrzyska olimpijskie, i coraz to innémi, samowolnie wymyślonémi popisuje się sztukami! "Loika, mówią oni, jest także czcza igraszka ducha, jak i cała filozofia; może być zabawka żaków szkolnych, ale dla meżów niema interesu. Również my uczyliśmy się raz loiki; myśl nasza przecież ani się rosszerzyła, ani spoteżniała, lecz została taka, jak dawniéj była. Nauką tą tylko nas do żywego znudzono. Precz wiec z loika! Sa to stare, na nic nieprzydatne rupiecie: barbarzyńska wieków średnich i Scholastyki spuścizna!" Niechcemy tu przedstawiać Panom tym całej niesłuszności, które loice wyrządzają; niewyrzucamy im, że niemają ani mysłu dla filozofii, ani należytego o niej wyobrażenia, i że to jedynie własną ich winą być może, skoro uczac sie loiki, niczego się nienauczyli; uderzamy w nich li ze strony sumienia. Przysłowie arabskie mówi: "Nierzucaj w studnia kamienia, s któréj napiłeś sie wody!" Wreszcie: "Ni w Wiedniu, ni w Parvżu, niezrobia z owsa rvżu." Że Niemcy sa myślącym narodem, tego nikt niezaprzeczy, a gdyby to i uczynił, przekonać go snadno, pokazawszy mu choć z daleka cały Indostan niemieckiej umiejetności. Otóż w Niemczech, w tym kraju samodzielnego myślenia, jest przysłowie: "Einer faulen Geistespfütze ist gar die Logik unniitze."
- 3) Szczególniej pożyteczna jest nam loika, skoro wpadniemy w ręce Sofistów, Faryzeuszów, Dyplomatów lub Jezuitów, a takich ludzi w każdym czasie i narodzie

jest wiele, i skoro ci Ichmościowie, pragnac nas do czego nakłonić, t. j. zrobić swém narzedziem, przeciw nam ze swémi sztucznémi i podstepnie wymyślonémi dowodami wystapia: skoro usiłuja na wszystkie sposoby, albo wyzuć nas z religii i moralności, albo też przywieśdź do nierozumnéj wiary, do fanatyzmu. Natenczas czuje każdy sam przez się, iż mowa ich daleka jest od prawdy: ale kto niezna loiki, niepotrafi wykryć mylników, i w końcu ulegnie, a przynajmniej zostawi przeciwnikom zwyciestwa chwałe. Eubulides wynalazł, jak nas Starożytni zapewniają, siedem mylników; ale stronnictwa polityczne i religijne, namietność, interes, samolubstwo, wynajduja ich dziś co chwila siedem razy siedem. Tu waż szatan zastępuje miejsce gołębicy ducha Świetego. Loika jest skoneczną tarczą przeciw takim napaściom: Ona jest lampą Epikteta w ciemnym lesie pism bezbożnych i nieobyczajnych, lub też zamierzających pozbawić nas, pod czadzą świętości, zdrowego rozumu, który nam Bóg dał nienadaremnie: jest pochodnia w labiryntach ateizmu, mystycyzmu, pietyzmu i zawsze na mylnikach opartej, odradzającej sie wciaż Schołastyki. Za jej pomoca zedrzesz z osła lwia skóre: przeirzysz Hegla, Baadera, Görresa, nowego Szellinga: ocenisz Witwickiego pisma i prelekcye paryskie Mickiewicza, wedle ich zasługi. Kto zna dobrze loike, ma talizman przeciw wszelkiemu oszustwu!

4) Bez loiki niepodobna jest żadnéj umiejętności prawdziwej, żadnéj filozofii należycie zrozumieć, a tém bardziej jaką z nich samemu porządnie uprawiać. Jak można np. krytykę czystego rozumu Kanta pojąć i ocenić bez loiki? Wszakże dzieło to zapuszcza w loice swe filary, wyprowadzając zniej kategorye, paralogizmy, antinomie i t p. Któż zrozumie metafizykę w ogóle bez loiki? Czy podobna kazanie, lub inną mowę jaką, którę mamy odprawić publicznie, rozłożyć dobrze na części, skoro nienauczyliśmy się z loiki, co przy podziale umiejętnego przedmiotu należy się niespuszczać z oka? Czy można porządny artykuł do czasopisów lub list dobry do przyjaciela ułożyć bez loiki? Jeżeli tu rzecz się uda, będzie to li ślepym przypad-

kiem. Ludziom nieznającym loiki, wydarza się też często, iż jedno ich wypracowanie jest niezłe, drugie zaś otrzymuje publiczna chłoste. Loika, chociaż jej propedeutyka nauk wszystkich nazwać niemożna, ze wzgledu, iż stanowi cześć filozofii oddzielną, a nadto nienajpierwszą; jest przecież w pewném znaczeniu całéj naukowości przysionkiem, albo raczéj klucznica do jej niebios. Jest tém, jako filozofia myślenia, które, jak naturalna, we wszystkich umiejętnościach panuje, ze wszystkiemi się zrasta i do wszystkich prowadzi. - Kondyllak prawi: "Une bonne logique ferait dans les esprits humaines une revolution bien lent, et le tems pourrait seul en faire connaître un jour l'utilité." My zaś mówimy bez warunku: "Dobra loika sprawi w każdym człowieku, co nieznał jej w cale, lub też znał li powierzchownie, wielka rewolucya wewnetrzna: przerobi go i odmieni zupełnie. Także nasza Myślini wywrze na każdego wpływ niestychany, co niezostał dla oczywistéi prawdy raz na zawsze ślepakiem. Wszystko to dowodzi. jak pożyteczna i dobroczynna jest umiejetnośc nasza!

5) Jeżeli sztuka Eskulapa jest pożyteczna, dla tego, że choremu ciału naszemu przywraca zdrowie czasami; dla czegóż wiec niemiałaby być pożyteczną loika, która niezawodnie chorowitego, t. i. fałszywémi naukami skrzywionego ducha uleczy? Albo też. - szanujemże, jak Dzicy, tylko ciało, tylko mieso? Loika rospedza umidła poetyczne i wszystkie mary, wyrzuca szczer z umiejetności i pokazuje nam rzeczywistą prawdę; możnaż więc wątpić o jej pożyteczności? Prawda, niejest ona ani krową ani koza, które doić można; ale czyliż to jedynie jest pożyteczne, co jemy i pijemy, co nas tuczy? O, ileż naówczas pożyteczniejsza jest miska rzepy lub ziemniaków, niż wszystkie wyniosłe i niebiańskie czczewa wiary chrześciańskiej! Kto od umiejętności więcej wymaga, niż co mu daja, t. j. więcej, niż samego rozjaśnienia i zaspokojenia ducha; ten niechaj sie nieudaje przed ich oltarze! Tu żaden zwierz i żaden kramarz nieznajdzie nasycenia; tu nie biją złota na dukaty i chleba niepieką. Umiejętność niejest ani fabryką, ani młynem, ani młockarnią, ani garkuchnią.

#### **S.** 10.

#### Podział loiki.

1) Filozofia jest architektonicznym, symetrycznym, żywym i zachwycającym całokształtem mądrości bożej, wymawiającym się wciąż przez jeniusz człowieczeństwa. kształtu tego, którego obrazem jest ludzkie żywe ciało, i ludzki duch żywy, oraz jaźń, bedaca boskim obojga wezłem, niepodobna jest bez kaleczenia dzielić, t. j. Tylko trupa krajać można bez szkody. rozrywać, rabać. Jak całokształt, bedacy nasza istota, naszym Organizmem. tak całokształt filozofiii, iest nierozdzielna w sobie i żadnym nożem nietykalną świetością. Filozofia przecież, przez wzgląd na konieczne warunki ludzkiego poznania, czyli przez wzglad, że o wszystkiem od razu mówić niepodobna i że jedno p o drugość jest naszego pojmowania charakterem, bywa podzielana; kto jednak to czyni, a katem niejest, nierozćwiertowywa jej bynajmniej, ale chwytając zawsze jej całość, przedstawia ją z innéj strony. Każda część filozofii jest całkowita filozofia na inném stanowisku poznania; nawet każde jej pojedyncze rosczłonie, każdy jej atom, jest ogólnego jéj całokształtu wyrazem. - Loika jest całkowita filozofia, uważana ze strony formy i praw myślenia; jest żywym całokształtem w sobie, który bez obrazy i bez grzechu dzielić się niedaje. Dzielą ją atoli, jak i filozofią w ogóle, przez wzgląd na konieczne warunki ludzkiego poznania; lecz przy téj czynności zachowywa się całość jej, jako rzecz nietykalna i świeta, czyli dopełnia sie tego. co wyżej o podziale filozofii rzekliśmy. Każda cześć loiki jest wiec całkowita loika, ale w coraz to innéj ostoi na długim gościncu jéj rozwicia; każda jest ogólnego loicznego całokształtu pełnym wyrazem. Tu niema kawalców, jak w jatkach rzeźniczych. Podział loiki jest koniecznym ludzkiego poznania wymagalnikiem (postulatum), który przy końcu umiejetności znika. Kto zna już loikę, ten pie myśli o jej podziale, bo widzi ja wszędzie w całości

i pełni, widzi jak żywą Minerwę przed sobą stojącą; kto zaś jéj niezna, wymaga słusznie, aby mu pokazano części większe i mniejsze loicznego całokształtu, aby mu rzeczono: oto głowa, oto prawa, lewa ręka Bogini! Jest to wymagalnik, którego przeznaczeniem przestać być wymagalnikiem, który ma naturę wszystkich wymagalników. Pragnienie np. li tak długo jest pragnieniem, dopóki go niezaspokoisz.

2) Podział loiki, jak i wszelkiej innej umiejętności, niepowinien być samowolny. Potrzeba go usprawiedliwić, tudzież okazać, że tu konieczność sama jest mistrzynią.
Tego zaś niedopniesz bez pewnego filozoficznego rzeczy
s wej wywodu. Dajemy tu przeto wywód ten w najgłówniejszym zarysie.

Loika jest, jak już wiemy, jedną filozofii dzielnicą, a to nie najpierwszą, ale szóstą (§. 1.4.), zaczém na pięciu poprzedzających filozofii dzielnicach opartą. Jej korzenie zapuszczają się wgłębiny filozofii całkowitéj, czyli filozofia całkowita jest jej podstawa, jej niewzruszonym calcem. Kto pragnie tedy wystawić dla loiki, nie balon w powietrzu wiszący i zdolny rostrzaskać się za każdym silniejszym wiatru poświstem, ale, ile podobna, trwałą piramide; musi nasamprzód starać sie o granitowe dla gmachu swego posady, t. j. musi zacząć od filozofii saméj, i wyłożyć ją o tyle, o ile to jest konieczną potrzebą dla umiejetnego ugruntowania swego przedmiotu. Pierwsza część loiki zajmuje się przeto prawdą, wiedzą i poznaniem, t. j. wszechistnieniem, Bogiem i światem, wszelakoż li formalnie, czyli li loicznie uważanym. to księga loicznych pierwiastków, kategoryi i zasad. Jéj celem jest sprawdzian poznania i rozliczne przekonania kształty, a celu tego dopina loicznym rozbiorem filozoficznego przedmiotu, czyli formalną Analyzą. Bedzie to, iż tak rzeke, loiczna anatomia.

Wszelakoż niedość na tém, iż stworzyliśmy, albo raczej okazaliśmy od Boga samego stworzony calec loiczny. Na silnym tym calcu ma wznieść się równie silny loiczny ko-ściół, któryby przetrwał wieki i burze czasowe bez szkody.

rozbijał o siebie najszaleńsze orkany, i zapewnił narodowej myśli wewnętrzne zaspokojenie. Loika jest, jak już dobrze wiadomo, filozofią myślenia. Że zaś ostatecznym tu celem być może, wedle natury samego przedmiotu, nie li okazanie form i praw myślenia, ale także ich prawdziwość lub nieprawdziwość, oraz walka s sobą tych dwu przeciwnic; przeto dialektyczność gra rolę w niniejszym loiki powiecie. Stąd część druga loiki. Jest to sacz pojęć, zdań i wyników umiejętna, czyli księga loiki właściwej.

Lecz i cóż nam s tego, że znamy już istotę myślenia, skoro nieumiemy jeszcze myślenia użyć umiejętnie w razie potrzeby? Trzecia cześć loiki jest zatém księgą zastósowania całéj teoryi loicznéj do praktyki, czyli nauką użycia myślenia umiejętnie. Że zaś myślenie prawdziwe objawia się szczególniej w całokształtach umiejętnych; więc ta część loiki jest tém, za co Bolzano uważa całą loikę, t. j. nauką umiejętnych całokształtów. Całokształcenie naukowości, czyli z grecka Systematyczność, jest tu ostatecznym celem.

S tych powodów ogólny całokształt loiki rosstępuje się na trzy następne pojedyńcze jéj całokształty, będące zawsze całą loiką, ale na inném umiejętności stanowisku:

- I. Analytyka, jako rozbierz prawdy, wiedzy i poznania, jako umiejętność calcu loicznego, jako ugruntowanie loiki, jako loika przedmiotowa, jako objaw loicznéj wszystkości, jako ciało, empirya i twierdzenie w istocie loiki. Tu gra rolę ogólność loicznego całokształtu.
- M. Dialektyka, jako sacz umiejętna pojęć, zdań, i wyników, jako nauka właściwej, szkolnej loiki, czyli prawdziwości lub nieprawdziwości myślenia, jako loika podmiotowa, jako objaw loicznej jedności, jako dusza, metafizyka i przeczenie w loiki istocie. Tu odsłania się szczególność loicznego całokształtu.
- III. Systematyka, jako nauka tworzenia całokaztałtów naukowych, czyli umiejętna całokształć, jako zastósowanie teoryi loicznéj do praktyki, jako

loika miotowa, jako objaw loicznej całości, jako jaźń żywa, filozofia i kojarznia w istocie loiki. Tu otrzymuje pojedyńczość, t. j. każda myśląca jednostka, pewne prawa dla swej wolności umiejętnej.

3) Pierwsza część loiki, czyli księga jej ugruntowania, musi być, jak naturalna, wiecem pieknym z wypadków filozofii ostatniej, t. j. naszej, polskiej; musi wystąpić z rzeczami nowemi, o jakich nikt dotad nie marzył, jeżeli ma odpowiedzieć przeznaczeniu swemu godnie, t. j. być istotnie nowém loiki ugruntowaniem. Bedzie wiec ona zupełnie orvginalna, przedstawi reforme loiki, i zaspokoić może Romantyków, o których wyżej (s. 7.) mówilismy. Rzeczy stare wystąpią tu dopiero przy końcu, t. j. w chwilach wolnego przechodu Analytyki w Dialektykę. Cześć pierwsza loiki naszéj jest przeto ważniejsza od wszelkiej dotychczasowej Metafizyki, i jest metafizyka w lojczności skapana. W niej odegra role Ontologia, Psychologia, Kosmologia i Teologia, o ile przedmiot loiczny tego wymaga; w niéj odsłonia się pierwiastki prawdy, wiedzy i poznania; okaże się kompas słoneczny, wedle którego o filozoficznych całokształtach sądzić będzie podobna. Tu wystąpią prawdoświeci. t. j. prawdy takie, których nikt niezaprzeczy, oraz bezpośredni do nich wstępień, leżący w istocie każdego człowieka i bedacy wszelkiego umiejętnego badania początkiem. Jest to nietylko loiki, ale wszelkiéj filozofii wszechstronny matecznik. – Druga cześć loiki opiera się na pierwszéj, jak gmach na swym calcu. Bez pierwszéj części byłaby loika i u nas, — jak dotąd — tylko upierzonym wolantem i zabawka dla szkolnych żaków. Jest to stara loika, która od czasów Arystotelesa zawsze jest jednaką, która przecież otrzymuje u nas nowe filary swéj niezawodności, tudzież dzisiejszy umiejetności charakter. Tu stara lojka odprawia Święto swego odrodzenia i zmartwychpowstania. cześć loiki wreszcie, w któréj stapiają się dwie pierwsze jej części w jednę całość, zdradza przyrodę Analytyki i Dialektyki. W niéj beda rzeczy nowe i stare. Jest to cel ostateczny całej loiki, jest korona i wniebowzięcie. Ponieważ Systematyka jest nauka loicznego wiązania całokształtów, zastósowaniem loiki do życia, czyli końcowym wczem całej loiczności; więc musi być najkrótszą loiki częścią. — Trzy te części loiki są trzema klassami w szkole jej dzisiejszej i s postępem ogólnej umiejętności zgodnej; są trzema aktami stopu Starego z Nowem na błoniach nauki myślenia. Nasza Myślini ma przeto podobieństwo do owego młynu w bajce, w którym stare baby przemielone być mają w młode i nadobne dziewice.

S podziałem loiki następuje koniec jej wstępu, którego było zamiarem, — jak to na tem miejscu pokazuje się oczywiście, — danie czytelnikowi należytego, i ile podobna, wszechstronnego wyobrażenia o umiejętności naszej. Podział jest wszędzie wstępu zawornikiem, bo rozłożywszy umiejętności na części, potrzeba nam, jeżeli chcemy iść dalej, do pierwszej części przystapić i zrobić ją badania swego osobnym przedmiotem. To właśnie jest teraz i naszym celem.

# Pierwsza część myślini.

# **ANALYTYKA**

#### S. 11.

## Zagajenie i podział rzeczy.

1) Wyraz Analytyka, który wdarł się we wszystkie europejskie języki, a nawet do polskiej mowy, pochodzi od analyzy, (ἀναλὸω resolvo, ἀνάλυσις resolutio, dissolutio), i znaczy rozbiór jakiego umiejetnego przedmiotu. Polska jego nazwa jest rozbierz. Czemuż wiec umieszczamy na tytule: Analytyka, zamiast rozbierz? Dla tego jedynie, aby nasza Myślini przypominała Organon Arystotelesa, oraz inne zagraniczne loiki. Wszelakoż li w ogólnym tytule zostawiamy obcą tę nazwe; w ciągu dzieła używać będziem wyrazu rozbierz. Mówiąc także w ogóle o cześci téj Myślini, nie zaś o pojedynczych jej rosstępach, zwać ją będziem Analytyką. – Pierwsza część loiki, mająca wystawić pierwiastki, kategorye i zasady myślenia, niemoże być czém inném, tylko rozbierzą loicznego przedmiotu, nosi wiec słusznie imię Analytyki. Jak Grammatyka wychodzi od cząstek mowy, i na tych posadach buduje swe kioski; tak loika zaczyna od pierwiastków myślenia, t. j. od żywiołów własnej treści, i wznosi na tym calcu swój kościoł Śgo Piotra. Czém jest książka z abecadłem dla uczącego się czytać, tém będzie niniejsza Analytyka dla tego,

kto pragnie zapoznać się bliżej z istotą myślenia. Analytyka jest nauką kardynalną w loice, jest jej księgą nasiemą, podobną do Mojżeszowych ksiąg rodzaju; w niej opisuje się stworzenie loicznego świata. Tu rodzi się loika, wzrasta, sił nabiera, aż wreszcie pokazuje się w postaci Pallady, tej bogini mądrości i wojny. Żadna część loiki niemoże być filozoficzniejszą i więcej ofiarować nam umiejętnego interesu, co niniejsza. Jest to pod pewnym względem filozofia filozofii, gniazdo filozoficzności wszelkiej.

- 2) Goż jest Analytyki przedmiotem? Ponieważ pierwsza cześć loiki ma być loiki ugruntowaniem, i poniewat loike, jako umiejetność na filozofii oparta, li filozofia ugruntować można; przeto przedmiot filozofii jest przedmiotem loicznéj Analytyki. Przedmiotem filozofii jest Bóg, natura, duch, przedświat, świat i pozaświat, czyli stwórca i stworzenie, całe istnienie, wszystko. To też jest także Analytyki naszéj przedmiotem. Ze zaś lojka w ogole niejest nauka treści, ale nauka formy, wiec przedmiot filozoficzny, stający się loicznéj Analytyki przedmiotem, musi być uchwycony li formalnie. Tak uchwycony, zowie sie prawda. Prawda jest loiczna nazwa Boga, natury, ducha. świata, wszechistnienia, tudzież Analytyki naszej głównym i najpierwszym przedmiotem. Myślini ma tedy nasamprzód zatrudnić sie prawda, bo i czemże byłaby loika. gdyby nieznała prawdy, gdyby o niej niemówiła? O cóż nam chodzi w calém myśleniu, jeżeli nie o zdobycie prawdy? Analytyka jest anatomią prawdy, albo raczej gdyż prawda niedaje się jak trup ćwiertować, - umiejetném jéj ze wszystkich stron przedstawieniem. Tu uirzymy oblicz prawdy bez zasłony, i bedziem mogli przyjrzeć się mu w najdrobniejszych nawet zarysach!
- 3) Ale czemże byłaby prawda, pojęta li zewnętrznie, t. j. li jako wszechistnienie, jako martwa obecność [die Präsenz], jako sama rzeczy przytomność? Byłaby wielką Mumią bez duszy, bez ruchu i życia, bez myśli świadomości. Najpierwszą prawdą jest Bóg, i czyliż podobna myśleć Boga jako istotę nieświadomą, bezduszną, trapią? Sam Spinoza uważa swą rozłogę jako jedność

materyi i ducha, czyli istnienia i myśli, zewnętrzności i wewnetrzności. Swiadomość jest konieczna Boga właspościa. Bóg bez świadomości byłby Bogiem niemyślacym i nierozumnym: iakimże wiec sposobem zdołałby rozlać myślenie i rozum po całći wszechni stworzenia, oraz w człowieku rozbudzić świadomość? Czy podobna, aby kii napisał dzieło filozoficzne? Nie, dzieło filozoficzne dowodzi, iż jego autor był filozofem! Dziełem filozoficzném Boga jest całe, pełne najgłebszej madrości stworzenie, a w końcu człowiek, w którym filozofia Boga przychodzi do swéi świadomości i do swego słowa w czasie. I ten wielki Autor świata, niemiałżeby być największym filozofem, t. j. istota saméj siebie świadomą, myślącą, i wiedzącą, co czyni? Swiadomość tedy jest wewnetrznością, duszą prawdy. Jeżeli natura, także prawda bedaca, niema świadomości, to stad niewynika, aby prawda w ogóle była nieświadomą, bo świadomość natury kojarzy się w dwu ogniskach: w prawdzie najpierwszej i ostatniej, t. j. w Bogu i człowieczeństwie. Swiadomość prawdy, uchwycona na loiki łonie. formalnie, zowie sie wiedza. Wiedza zatém jest drugim Analytyki loicznéj przedmiotem.

Wiedza jest duszą prawdy. Stąd wynika, że gdzie prawda, tam wiedza. Wiedza jest w Bogu, a nadto najgłówniejsza i święte źródło pochodniej wiedzy stanowiąca; wiedza jest w całém stworzeniu, i zowie się tu teleologia, prawodawstwem Bożém dla wszechistnienia, mądrością wieczną światem rządzącą; wiedza jest wreszcie w człowieczeństwie i występuje tu, jako rozum, umysł i mysł, oraz wszystkie inne ducha ludzkiego potegi, jako świadomość, bedaca w czasie świadomości bożéj zwierciadłem. Czém przeto jest wiedza w ogóle? Jest to filozofia przedwieczna, któréj Bóg jest ogniskiem, rozlewająca się przez wszechistnienie. Prawda i wiedza należa do Boga, tudzież sa wyłaczna Jego własnością. Wszystko jest pewną prawdą i wiedzą, człowiek także jest prawdą i wiedzą, ale li z łaski Boga i jako słowo Boże! Niemówimy tu zatém bynajmniej o wiedzy ludzkiéj, ale o wiedzy Bożej, t. j. wiecznej, świętej, doskoneléj, zawsze jednéj i tejte saméj. Jak prawda, tak i wiedza, są ustawicznym poznania ludzkiego przedmiotem; potrzeba je więc odróżniać od naszéj mądrości. Człowiek otrzymał jazń z rąk Boga, t. j. świadomą saméj siebie, pewną prawdę i wiedzę w jedni, dla tego, aby zdołał tym sposobem uczynić ogólną prawdę i wiedzę poznania swego przedmiotem; aby stał się ich ogniskiem i wyrazem w czasie; aby filozofią bożą mógł czytać, rozumieć i we własną zamienić. Rzecz ta stanie się na miejscu swém jaśniejszą.

4) Prawda i wiedza jest w Bogu nierozdzielna, bezwarunkowa jednia, a jedni téj nazwiskiem jest znanje I noscentia, die Kenntniss]. Bóg zna prawde, która sam jest i które stworzył; zna wiedzę, stanowiącą jego myśl świeta i własném słowem w stworzeniu rozlana: On zna wszystko a wszystko, bo inaczej niebyłby istota saméj siebie świadomą i najwyższą mądrością, t. j. niebyłby Bogiem. Znanie w Bogu leżące, jest skojarzeniem prawdy i wiedzy. jest ich organiczna, żywa, wiekuistą całością. - Ale w stworzeniu ma się rzecz inaczej. Tu prawda rozłączoną zostaie od wiedzy. Prawda jest cała natura, ale przeświadczenie, czyli wiedza natury, jest w Bogu; tu prawda w stworzeniu, a wiedza w Stworcy, zaczem w dwu innych zupełnie światach. Nawet na łonie człowieczeństwa dzieje się nieinaczej. Człowiek jest jaźnia, t. j. pewna prawda i pewna wiedza świadomą, albo raczej świadomości zdolna, które Bog w nim złożył; ale jaka prawdą i jaką wiedzą, t. j. do czego usposobioną i co za słowo przedwieczne w sobie przedstawiająca jaźnią, zna to Bóg jedynie. Człowiek dowiaduje sie o tém dopiero wtenczas, gdy dojrzał, oraz bóstwo swe in potentia przeistoczyć zdołał w bóstwo swe in actu. Lecz do tego stopnia wykształcenia dochodzą zaledwie jeniusze! W stworzeniu przeto są prawda i wiedza rozdwojeniem, przeciwieństwem, i mają się tak do śiebie, jak obecność do świadomości, istnienie do myśli, ciało do duszy.--Przeznaczeniem wszelkich przeciwieństw jest skojarzenie się w jednią. Jednia prawdy oraz wiedzy

w Bogu i wieczności, musi mieć obraz swój w stworzeniui w czasie. Bóg tedy tchnął w ostatnie swe dzieło, w człowieka swém znaniem, t. j. dał mu zdolność poznania. Poznanie (cognitio, die Erkenntniss) jest na ziemi,
czyli w człowieku tém, czém znanie w niebie i w Bogu,
t. j. obrazem znania, jednością prawdy i wiedzy w czasie,
słowem Bożém wychodzącém z ust rozumnego stworzenia,
mądrością i filozofią Bożą rozlegającą się roskoszném echem
śród mauzoleów znikomości. — Cóż s tego wszystkiego wynika? Oto, że poznanie, ta jedność prawdy i wiedzy
w głosie człowieka, jest trzecią, — a ponieważ rzecz tu
zostaje wyczerpana, — ostatnią Analytyki loicznéj częścią.

W człowieku leża prawda i wiedza, najwyższa pod słońcem, t. j. bóstwo in potentia, zdolność poznawania, pewniki poznania, zmysł, umysł i mysł, czyli zródła poznania, słowem znanie od Boga dane, i dla tego wrodzone. Rozwijając w sobie to znanie, czyli jednocząc prawde i wiedze we własnéj istocie, przychodzi nasamprzód do przeświadczenia, świadomości i uczucia własnego. To zjednoczenie własnéj prawdy z własną wiedzą jest naszym najpierwszym aktem poznania, oraz wszelkiego innego poznania podstawa. I to rzecz naturalna. Pierwéj musi być istota poznajaca i poznawać pragnaca, niż poznanie zjawić sie zdoła. Stad konieczność, że człowiek poznający od siebie samego poznanie swe zaczyna, czyli że świadomość własnego istnienia jest mu do świątyni poznania kluczem. Za człowiekiem leży także prawda i wiedza. On je jednoczy s sobą, i tym sposobem zamienia w poznanie. Poznanie to jest zwierciadłem jedności ich w Bogu, czyli znania. Ponieważ człowiek, jako prawda i wiedza poznająca, jest środ roboty poznawania z jednéj, a Bóg, natura, duch, wszelka rzecz, jaka prawda i wiedza, bedaca celem poznania, z drugiéj strony; zaczém poznanie jest wezłem jednoczącym prawde i wiedze w człowieku s prawda i wiedzą za człowiekiem. – Lecz dosyć już na tém miejscu o ninieiszym przedmiocie.

5) Analytyka loiczna występuje przeto w trzech postaciach, czyli w trzech rozbierzach, t. j. jako:

- A) Rozbierz prawdy. Tu grają rolę prawdoświeci i ich siestrzany, prawdobłamy, prawdniki, tudzież powstające stąd umiejętniki, będące filozoficznych całokształtów pierwiastkami.
  - B) Rozbierz wiedzy. Tu cała rozbierz prawdy, jako pozyskana już prawdy świadomość, staje się wiedzoświecią, która rozwija się w wiedzobłamy, wiedzniki i nowe umiejętniki.
  - C) Rozbierz poznania. Tu dwie powyższe rozbierze stają się poznanioświecią, która rozwiązuje się w błamy poznania i poznajniki.
- 6) Pokazaliśmy tu czytelnikowi przedmiot nasz w całości, ale bardzo z daleka. Jest to zaiste mleczna droga, nie do naszego jeszcze świata należaca, ale kryjaca sie w bezdenności niebios, i tak mała, jak obłoczek światła, który zaledwie najwiekszym teleskopem dosiegnać się daje: mała na pozór, a przecież w niej miliony wielkich słonecznych światów! Ujrzymy wnet światy te bliżej. - Analytyka loiczna jest przeto cieżka, piekna, tajemnicza umiejetnością prawdy, wiedzy i poznania, tego świętego trójliścia w koniczynie formalnie uważanego wszechistnienia, tych trzech bóstw loicznych, które już kilkakroć dawniej nazwać musieliśmy, a których istoty dotkneliśmy się tu nieco wyraźniej. Bliższa znajomość zabierzemy s trójca ta natychmiast, a to w wiecznie dziewiczej komnacie, będącej iéi svoialnia, do któréj właśnie pukamy. Oto pierwsze oznaczenie i podział loicznéi Analytyki. Już s tego można wnioskować, jak górnym jest kraj Oread myślenia, do którego się udajemy. Cóż być może interesowniejszego dla człowieka nad prawdę i wiedzę, te wykładnice święte własnéj jego tak nieprzejrzystéj i do pojęcia trudnéj jaźni, a przytem jazni Bożej i sobistości wszelkiej, -- oraz poznanie, w którém obie się jednocza, objawiają i odzywają, w którém znanie Boże przychodzi do zabrzmienia w czasie? Tu boskie dzielo staje sie zwolna, it tak rzekę, dzielem człowieka, boskie stworzenie stworzeniem naszem; tu przegląda się Bóg w człowieku, a człowiek w Bogu; tu

boska myśl staje się naszą, a nasza boską; tu boska i ludzka mądrość, spłynąwszy w jedno rzeczne czasowości koryto, występują jako umiejętność. Święte imię i rodzaju ludzkiego chwała! To gościniec do naszego ubóstwienia! Z roskoszą i weselem zapuszczamy się w Wieliczki téj słońca słońc podziemia, oświecone najjaśniejszym Ducha Świetego kagańcem. Spodziewamy się, iż również ochoczo czytelnik polski pójdzie za nami.

## A) ROZBIERZ PRAWDY, jako Analytyki loicznéj

#### s. 12.

### Stnienie, istnienie i istnio-stnienie, czyli troista prawdoświeć, wraz ze swym wstępniem.

1) Człowiek zabierający się z wewnętrznéj potrzeby do filozofii, t. j. taki, co zrzucił s siebie wszystkie te, mniéj więcéj niedorzeczne, juki mądrości obcéj i powagi, którémi go za czasów swéj niepełnoletności biernéj, jak potulnego muła, obładowano, a kochając prawdę gorąco, pragnie się zbliżyć godnie, t. j. samodzielnie, przed święte jéj ołtarze; co wyrzeka się dotychczasowych swych najulubieńszych marzeń, a nawet tego, co lndzkość ubóstwiła, i jako jaźń zupełnie oswobodzona, podobna do macierzyńskiej jaźni w niebie, zapatruje się na przedmioty bez względów i pobudek ziemskich, bez przesądów czerni, bez obawy prześladowania, i zgotowością skończenia na stósie

w obronie lepszego przekonania; co spełniwszy niejeden puhar wiedzy chińskiej, to jest tradycyinej, odziedziczonej, w księgi ujętej i wiecznie tejżesamej, jeszcze pragnie; co o wszystkiem, polegając na pewnikach, jakie każda istota rozumna uznać musi za niewzruszone, chciałby się sam przeświadczyć; — człowiek ten pyta się sam siebie, od czego mam dzieło me rospocząć, czyli, naczem oprzeć me badanie? Pytanie to jest niezmiernie ważne. Odpowiedź na nie jest bowiem przyszłej samodzielnej mądrości naszej calcem. Jeżeli calc ten pewny jest i stoi jak opoka, jeżeli wszyscy ludzie zgodzić się nań muszą, a nawet Bóg sam da mu swą sankcyą, będzie początkiem badania prawdziwym; jeżeli zaś nie, zbudujesz kościół twój na grząskiej ziemi, i wnet rozwali się w gruzy.

Przystępujemy do rozbierzy prawdy. Od czego tu zacząć? Od niczego innego, tylko od najpierwszéj i najoczywistszéj prawdy. Prawda taka powinna być bespośrednio pewna. Ona niemoże mieć, niema, niepotrzebuje i niewymaga dowodu. Dość ją nazwać, a wszyscy ludzie zgodzą się na nią. Będzie to najlepszy do filozofii i do loiki wstępień (introitor).

• 2) I cóż jest tym wstępniem, czyli prawdą najpierwszą, o któréj mowa? Po różnych odpowiedziach trafnych w prawdzie, ale niedostatecznych, jak np. sentio, ergo res est: cogito, ergo sum i t. p. po różnych mówię odpowiedziach, jakie nam na to pytanie dały dotychczasowe filozofie, i po zgłębieniu, (jak to się później pokaże, gdzie mówić bedziem o pewnikach poznania) przedmiotu tego aż do dna, pokazuje się, iż prawdą ta jest prawda, że jestem. Prawda najpierwsza leży w słówku: Jestem. moie idzie przed badaniem mojém, bo gdybym nieistniał, badać bym niemógł. Przeświadczenie me własne idzie przed wszystkiém na świecie, bo gdybym sam przeświadczenia niemiał, niezdołałbym się o niczém przeświadczyć. wyrzeka o sobie: Jestem: kij też niejest poznająca istotą. Toż samo rozumie się o całej nieświadomości krainie, której kij tu namiestnikiem. Ze jestem, wiem o tém bespośrednio, wprost i sam przez siebie. Niepotrzebują mie wiado-

mościa ta nadziewać ani nauczyciele szkolni, ani teologowie, ani ludzie natchnienia. I owszém, gdyby we mnie wmówić zapragneli, iż niejestem, niedałbym im wiary, gdyż tego nieuwierzyłbym samemu Bogu, a to dla tego, że iestem. Prawda ta niewymaga dowodu. Wymawiając słówko: Jestem, wymawiam od razu i twierdzenie i dowód tego twierdzenia; bo gdybym nieistniał, niemógłbym twierdzić, że jestem, a niemogac twierdzić, że jestem, niedałbym dowodu, że jestem. Jeżeli mi kto zaprzeczy, że jestem. a ja jestem, rosśmieje się z niego, i pomyślę: jest to, albo Podobnieżbym myślił o tym, co jest, Sofista, albo Fixat. a utrzymuje, że niejest. W słówku Jestem leży niezmierzony prawd ocean. Przekonamy się w trzech rozbierzach naszych o tém dostatecznie; tu wynosimy li rzecz jedne. Jako jaźń zmysłowa, mówiąc: jestem, wiem bespośrednio, że jest materya. Jest to pewnik poznania: Sentio, ergo res est, atque res sum. Jako jazn umysłowa, mówiąc: Jestem, wiem bespośrednio, że duch jest. Jest to pewnik poznania: Cogito, ergo mens sum, atque mens est. Jako jazń mysłowa, mówiąc: Jestem, wiem, że jest Bóg. Jest to pewnik poznania: sum numen, ergo Deus est. - Gdybym w chorobie przeświadczenia mego zwatpił o tém, że jestem, przekonałbym się wnet o tém na nowo, wchodząc w dotkniecie z naturą, albo też myśląc, Wszystko, co jest, służy mi czując, chcąc i działając. za sprawdzenie téj prawdy, że jestem, w razie, gdybym stracił bespośrednia samego siebie pewność i sprawdzenia tego zapotrzebował. Na te prawde zgodzi sie ze mna każdy człowiek, który jest, dla tego właśnie, że mówi o sobie Jest to wiec nie moja jedynie prawda, ale Na te prawde zgodzi się ze prawda całéj ludzkości. mną i ziemską ludzkością wszelka rozumna istota po gwiazdach niebios i we wszystkich kniejach wszechistnienia żyjąca; zgodzi sie dla tego, że mówi o sobie: Jestem. wiec prawda wszelkiéj istoty rozumnéj, gdziekolwiek bądź ta się znajduje; prawda dla Archaniołów i Szatanów, Świetych i Przeklętych. Na tę prawdę zgodzić się musi ze mną, z ludzkością ziemską i ze wszelką rozumną istotą sam Bóg

w niebie, bo On iest równie, jak ja, oraz ma samego siebie świadomość. Gdyby się zgodzić niechciał, powiedziałbym że niejest osobistym i przeświadczonym Bogiem, albo też sam niewie, co mówi. I cała ludzkość myśli tu nieina-Wszakże od wieków Sum, qui sum znaczyło Boga. Jest to wyraz własnego przeświadczenia w Bogu. Prawda: Jestem, jest tedy dla samego nawet Boga prawda najpierwszą. Nieulega zatém najmniejszéj watpliwości, iż najpierwszą prawdą iest prawda, że jestem. - Odzywamy sie teraz do was, kukawki powagi, którzy utrzymujecie, że filozofia spoczywa na samowolnych i niczém nieugruntowanych pierwiastkach, możecież nam ten wstepień do loiki zaprzeczyć? Jeżeli zaprzeczycie, pytamy się was, czyliż nieiesteście sami, lub niewiecie, albo watpicie o tém? Czyliż ta prawda, które wy sami, wszyscy ludzie, wszelka istota rozumna, a nawet Bóg uznaje, jest prawdą li do filozofii uniwersalnéj należącą, li naszą, t. j. li naszém osobistém mniemaniem? Niejestże to raczéj prawda. w najpełniejszém słowa znaczeniu, najpowszechniejsza? I cóż lepszego macie sami na madrości poczatek? Poczatkiem bisurmańskiej madrości jest Machomet, a tybetańskiej bóstwo Fo w Dalai - Lamie! Niechże kto chce na takim kamieniu wegielnym spoczywa! W filozofii zowie się kamień taki histeron proteron, czyli po polsku olśnikiem.

3) Prawdoświeć, (veritas lucislua, manisesta et patens), jest prawdą świecącą samą przez się i dla tego zdolną być poznania cascem. Czyliż więc prawda, że jestem, jest prawdoświecią? Jest, i niejest. Jest nią, ponieważ ma bespośrednią pewność, którą świeci każdemu; niejest nią, albowiem jest tylko wstępną prawdoświecią, czyli właściwie wstępniem, t. j. niejest żadną s prawdoświeci samych, ale jedynie drogą do nich wiodącą. O rzeczy téj mamy przekonać się bliżéj.

Prawdoświeć, mająca być filozofii calcem, powinna być nietylko podmiotową, ąle także przedmiotową; powinna leżeć także za poznającą istotą, za mną; gdyż inaczej ja sam byłbym prawdoświecią. Tymczasem prawda, że jestem, leży li w poznającej istocie, li we mnie, i jest li podmiotowej natury. Gdybym te prawde wział za prawdoświeć i oparł na niej mój filozoficzny całokształt, przyszedłbym jedynie do podmiotowej, niezaś do przedmiotowei filozofii, zaczem w padłbym w doświadczona już nieraz i słusznie potepiona iednostronność. --Prawdoświeć powinna być sama w sobie organiczna całościa, taka np. jaka jest Bóg, świat, człowiek; prawda zaś, że jestem, niejest całościa w sobie, ale rosstrzeloném przekonaniem przez nieprzeliczone myryady istot ro-Prawda ta, że jestem, jest w każdym człozumnych. wieku prawda osóbna, udzielna. Ile ludzi, tyle powtórzeń, tyle exemplarzy téj prawdy. Nieiest to wiec prawda całkowita, ale rozdrobiona w nieskończoność. --Prawdoświeć ma być istotą, t. j. treścią i formą w jedni; prawda zaś, że jestem, niejest istotą, ale świadectwem istnienia rozumnéj istoty, zaczém pod względem istoty czczém słowem. - Iż prawda ta, że jestem, niejest prawdoświecią, dowodzi już następna okoliczność. jest Bóg człowiek, lub inna jaka istota rozumna, niż istoty téj świadomość o sobie, pierwej prawda sama niż Pierwsza więc prawdą: Ja sam, a drugą przeświadczenie me, że jestem. Wszakże już w żywocie matki istniałem, a dopiero po urodzeniu i przyjsciu do rozumu, zacząłem wiedzieć, że jestem. Tak rozwijał się i cały jeniusz ziemi długo, nim w człowieczeństwie poczuł swą świadomość i wyrzekł o sobie: Jestem. Czemu wiec, powie tu kto może, - niezaczynasz od jaźni, ale od jestem? W słówku: Jestem, odpieramy, leży nietylko jaźń, ale nawet jaźń siebie saméj świadoma, leży więc w niém stokroć więcej, niż w jaźni. - Już s tego powodu prawda, że jestem, lubo powszechna, i wszelkiej istocie rozumnéj wrodzona, lubo zupełnie pewna i niepodległa najmniejszéj wątpliwości, niejest prawdoświecią, iż niewiedzą miliony mych braci w. Azyi, Afryce, Ameryce, a nawet w Europie, tém bardziéj zaś na innych lądach niebieskich, że jestem: również ja o milionach istot, mówiących o sobie jestem, niewiem bynajmniej. świeć rzeczywista musi być taka, co świeci wszystkim istotom rozumnym. O niéj wiedzą wszyscy doskonale. Słowem ona być niemoże taką, jak ja, drobnostką.

4) Nieznaleźliśmy żadnej prawdoświeci, choć mamy iuż prawde pierwszą i niezawodnie pewną. Czemuż? Może zbłądziliśmy w samym zaczątku naszego badania? Nie. Zacznijmy badać raz jeszcze, a pójdziemy tażsama droga na nowo, bo istotnie, niema dla człowieka prawdy bespośredniejszej nad własne przeświadczenie, nad słówko: Jestem. Jak znaleść prawdoświeci? Gdybym ja sam był. jak Bóg, prawdą najpierwszą, to uchwyciłbym sam siebie za. prawde najpierwsza, względem któréj prawda, że jestem, byłaby drugą, i rzekłbym o sobie: sum veritas luciflua, manifesta et patens, sum principium re-Ja sam byłbym naówczas prawdoświecia dla wszystkich ludzi, prawdoświecia, której szukam. Ale, czyliż ja sam jestem prawdą najpierwszą? Bynajmniej. przedemną, jak mię wszystko o tém dostatecznie przekonywa i rozum zapewnia, ludzkość od lat kilku tysiecy; istniał przedemną świat cały, którego jestem dziecięciem. Istniały zwierzęta przed ludzkościa, rośliny przed zwierzętami, przed roślinami kruszce, przed światem Bóg, jako jego Stwórca i pierwiastek. Ja jestem, biorac rzecz ściśle, prawdą ostatnią, ostateczném istnieniem. Czemu ta prawda przecież pokazuje mi się koniecznie najpierwszą? Oto dla tego, że wedle wielkiego prawa przedwiecznej madrości, koniec miał być podobny do początku, czyli człowiek S téj przyczyny świadomość stała się mym do Boga. działem. Świadomość własna jest dla mnie prawda najpierwszą, i dla tego od niej zaczynać muszę. Wszelakoż poznaje, że to koniec, nie początek; że prawda, iż jestem, niejest żadną s prawdoświeci, ale dla mnie koniecznym do nich wstepniem. Od siebie samego iść mi wiec daléj niepodobna.

I jakże dojść do pierwszej prawdoświeci? Może nią jest Bóg? Może, ale tego jeszcze niewiem, gdyż używali-śmy tego wyrazu w niniejszym paragrafie li w tradycyjném znaczeniu, chcąc nim myśl naszę rozjaśnić, ale Boga dotad nieznaleźliśmy. Gdybyśmy Go na dobra wiare

przyjęli, gralibyśmy w ślepą babkę, i, przynajmniej na tem miejscu, oparlibyśmy się na olśniku. Prawdoświeć rzeczy—wista musi się nam sama przez się wyświecić. — Pragnie—my ją odkryć. W czemże odkryć ją możem jedynie. W tem, co nam jest rzeczą zupełnie pewną, t. j. we wstępniu: Jestem. Trzeba tę prawdę wziąść na stół rozbierzy, i szukać, czyli się w niej nieznajdzie coś przedmiotowego, coś takiego, o czem wie każda istota rozu—mna w całem wielkiem stworzeniu.

5) Co znaczy słówko: Jestem pod względem przedmiotowości? Oto, że jest Istnienie, i że ja także jestem tém istnieniem. Istnienie przeto jest prawdoświecią. Istnienie jest prawda przedmiotowa, bo nie ja sam istnieje, ale kazdy cłowiek, całe przyrodzenie, Bóg i wszystko. O istnieniu wie każda rozumna istota, już dla tego, że sama istnieje i że ma zmysły, myśl, oraz inne pewniki, przekonywające ją o ogólném istnieniu, czyli o istnieniu za nia. Ze ja jestem, niewiedza o tém wszystkie istoty rozumne, ale że istnienie jest, wie o tém każda. to wiec prawda drobna, jednostkowa, ale wielka prawda powszechna, któréj nikt, kto sam jest, niezaprzeczy, niejest to drugi wstepień, ale już prawdoświeć rzeczywista. Istnienie jest prawdą powszechną, bo pod nie podciaga sie, nie sam człowiek mówiacy: Jestem, zwierz, roślina, kamień, kruszec, ziemia, słońce, Bóg, wszystko, co jest. Nad istnienie niema rozleglejszéj prawdy, bo jak istniejąca natura, tak prawda ta, niezna granic.

Istnienie jest prawdoświecią, ale czyli najpierwszą? Nie, odpowiadam, i każdy odpowie tak bez wątpienia. Czemu? Jestże istnienie prawdą bezwzględną, którą powinna być najpierwsza prawdoświeć? Ja jestem dziś, ale mię przed kilkudziesiątkiém lat niebyło i raz niebędzie. Każde zwierzę rodzi się, żyje krótko, umiera lub zabitém zostaje. Toż samo dzieje się s każdą rośliną. Skały kruszą się s czasem i rossypują w piasek. Nawet ziemia, słońce, każda gwiazda raz zniknie, bo miała początek, mieć będzie i koniec, bo tylko świat ogólny może być wieczny, niezaś powstające i znikające w nim całostki. S towarzy-

stwem gwiazd na niebie tak sie ma, jak s towarzystwem Całość trwa, całostki mijają. Wszystko, co jest. iest znikome. Oto natura i znaczenie istnienia! Istnienie, miejscem i czasem wszedzie, oraz zawsze zawarowane, jest tylko pod pewnym względem prawdą, czyli prawda względną. Jako prawda względna, niejest prawda bezwzgledną, którą powinna być najpierwsza prawdoświeć. W tedy jedynie mogłoby być istnienie prawda bezwzgledną, gdyby krom niego nic innego niebyło. tak niejest, bo matką przestrzeni jest strzeń, czasu wieczność, znikomości trwałość, skończoności nieskoń-Istnienie przeto musi mieć także swa matke. Jest to więc prawdoświeć na innéj wyższéj prawdoświeci polegająca. Czemu tu córka idzie przed matka, prawdoświeć znikoma przed nieznikomą? Dla tego, że wyszliśmy ze słówka: Jestem, a to pod względem przedmiotowości wiedzie wprost i nasamprzód do istnienia. – Jak znaleść prawdoświeć najpierwszą? Zrobiliśmy już dwa kroki konieczne i niedaremne, bo odkryliśmy wstepień i jedne s prawdoświeci. Omne trinum perfectum! Zróbmy krok trzeci, a dojdziemy do celu.

6) Co znaczy słówko: Jestem pod względem przedmiotowości nieznikoméj? Pytanie to łatwo rozwiażesz, zamieniwszy je w następne: Co jest rdzeniem, pierwiastkiem. wiecznościa istnienia? Istnienie znaczy się tyle, co: jest Stnienie jest tedy jądrem świętém, wieczną iaźnia i źródłem istnienia. Jakoż tak się rzecz ma istotnie. Jeżeli istnienie jest prawdą, przestrzenią i czasem zawarowaną, znikomością i skończennością, to stnienie jest istnienia tego bezwarunkowym początkiem, czyli pierwotwórcą, Bogiem; słowem, jeżeli istnienie jest jeszcze względnością, to stnienie jest już bezwzględnością Istnienie zmienia się ciągle i płynie jak rzeczywista. rzeka; stnienie zaś stoi i zawsze jest tożsamo. nie jest przeto najpierwszą prawdoświecią. my już zatém dwie prawdoświeci: stnienie, czyli Bóg. i istnienie czyli świat. Stnienie jest równie ogólną, niezmierzona i niezawodną prawdą, jak istnienie, bo niema

istnienia bez stnienia. Na te prawdoświeć zgodzi się wszelka istota rozumna, bo kto uznaje istnienie, uznać musi także stnienie, skoro myśleć zacznie. Boga prawdziwego nierospowiadał też nikt po ziemi naszéj, a przyszły do niego wszystkie narody, nawet najdziksze. Bóg świeci wszelkiéj rozumnéj istocie, i dla tego jest prawdoświecią.

Piekne tu nasuwają się uwagi. Jeżeli istnienie mówi nam tyle, co: jest stnienie, to cała natura, cały świat jaźni i niejaźni, słowem, wszystko, co jest, daje nam milczące świadectwo o stnieniu, albo raczej, odzywa się do nas w tajemniczym języku Sylfów: Jest Bóg! — Człowiek mówiacy: Jestem, mówi w gruncie, niemarzac nawet o tém: Jest Bóg! Jak rozumieć to bliżej? Jestem znaczy się tyle, co jestem istnieniem, a w dnie tego istnienia stnieniem, czyli co: jestem bóstwem. bóstwo méj piersi jest pochodne i wzdycha wiecznie za pierwiastkiem swym w niebie; przeto Jestem, znaczac tvle. co: jest bóstwo, wyraża właściwie: jest Bóg. wszelkiego bóstwa twórca, ojciec i Pan! - Poczatek badania naszego, wychodzący ze słówka Jestem, ze słówka znaczącego w gruncie: jest Bóg, dawał nam prawdoświeć najpierwszą od razu i był zupełnie prawdziwy, ale go dopiero na tém miejscu zrozumieć mogliśmy. Rozbierz przedsiewzieta przywiodła nas do jego dokładniejszego zrozumienia, a to zrozumienie robi go prawdziwym początkiem i oddaje mu swe świadectwo.

7) Mamy dwie prawdoświeci, kórémi są: Bóg i świat. Jak przyszliśmy do nich? Za pomocą człowieka, mówiącego o sobie: Jestem. I niemaż więc człowiek ten, który nam służył do odkrycia dwu pierwszych prawdoświeci, który niósł przed nami pochodnią swego słówka: Jestem, być trzecią prawdoświecią? Tego zdaje się wymagać sprawiedliwość. I tak się ma rzeczywicie. Człowiek niejest Bogiem, bo jest światową istotą, i niejest światem, bo ma w sobie boską świadomość, czego światu braknie; niejest on więc ani Bogiem, ani światem, zaczém czemściś trzeciém, obok dwu pierwszych prawd stojącém, czyli trzecią prawdoświecią. Że jest człowieczeństwo

od wieków na ziemi, jest to prawda tak oczywista, że o niej nikt niewatpi, kto sam do człowieczeństwa tego należy. Podobneż człowieczeństwo musi być i na innych wyspach nieba, bo nie nieistnieje bez celu, a celem każdego
osobnego świata jest przyjście do świadomości własnej,
czyli człowiek. — Teraz nam chodzi o techniczne, i do
rzeczy naszej najstósowniejsze prawdoświeci trzeciej nazwisko.

Bóg jest stnieniem, a świat istnieniem. Czem wiec jest człowiek, jako prawdoświeć trzecja? Istota stworzona, zdolna wymówić pełne znaczenia słówko: Jestem. Co się ma pod oznaczeniem tém rozumieć? Człowiek jest istnieniem, bo ma początek i koniec, jak wszelkie stworzenie; bo zawarowany jest miejscem i czasem: bo należy do rzeczy znikomych; bo z ziemi powstał i w ziemie sie obróci. Ale człowiek, z innéj strony uważany, niejest znowu istnieniem, bo czuje w sobie bostwo, jaźń jego stanowiące; bo ma sumienie i miłość, wiare i nadzieje, tudzież mysł dla prawdy, piekności i cnoty; bo wie bespośrednio, iż jest istotą nieśmiertelną, zaczem w rdzeniu swym nieznikomą; bo wreszcie śród kregu kregów niezmierzonego istnienia on jeden ma świadomość samego siebie, i wymawia, jak Bóg, słówko: Jestem. Człowiek tedy jest istnieniem i niejest istnieniem. Jak te sprzeczność usunąć? Co niejest istnieniem musi być stnieniem, bo dotad, za obrębem człowieka, krom istnienia nieznamy innéj prawdoświeci, jak stnienie; bo człowiek właśnie dla tego przestaje być zwyczajném istnieniem, iż jest czemściś wiecej od niego, a wszystko, co od niego wyższe, jest już stnieniem. Człowiek przeto, będąc istnieniem i niebędąc istnieniem, jest istnieniem i stnieniem w jedni, czyli istniostnieniem. ·Przewyborny to wyraz dla naszéj rzeczy, choć nieco za złożony, i temu, kto go pierwszy raz czyta, może za dziwny. Stnienie bowiem prawdoświeci rostwiera, istnienie wiedzie je daléj, a istniostnienie zakończa. Stnienie leżące w istniostnieniu wraca do Stnienia czystego t. j. do Boga, i przeprowadza zręcznie koniec prawdoświeci w ich początek, oraz pokazuje, że więcej tu rosstępów niema i być niemoże. Tym sposobem całokształt prawdoświeci odsłania nam pełny wiec filozoficzny.

Na tém miejscu rozjaśnia się zupełnie znaczenie wstepnia naszego, czyli słówka: Jestem. Słówko to wyraża świadomość własna istniostnienia, a że w istniostnieniu leży istnienie i stnienie, zaczem istnienia: tu-Jest to poteżny głos ludzkości, świata dzież stnienia. i Boga, dający świadectwo wszystkim prawdoświeciom i wychodzacy z ust każdego pojedyńczego człowieka. domości, wyrażającej się w słówku jestem, wypływają same przez się trzy prawdoświeci, t. j. istniostnienie. istnienie, oraz stnienie. Czemu człowiek porzadek ten przewraca, t. j. zaczyna od stnienia a kończy istniostnieniem? Bo, jako istniostnienie, uznaje swa zawarowaność od stnienia i istnienia, czyli od Boga i natury, stawia wiec pełen pokory samego siebie na końcu. I dosvć mu na tym niestychanie wielkim zaszczycie, iż może stanać obok prawd tak niezmierzonych, jak natura i Bóg!

Trzy tedy są prawdoświeci:

- a) stnienie, existentia creatrix, die Urexistenz,
- b) istnienie, existentia creata, die Existenz,
- c) istniostnienie, existentia creatrix in existentia creata, die Urexi-existenz.

Trzy te prawdy nie są oderwaniami metafizycznémi, ani mrzonkami poetyckiego umu, ale wielkiémi rzeczywistościami, które ludzkość cała, wszelka rozumna istota i Bóg sam uznaje. Dla tego te trzy prawdoświeci zowią się: categoriae veritatis toti humano generi notae.

— Oto są najpierwsze i najkardynalniejsze posady mądrości, które loika nam daje! Zaprzeczyć ich niepodobna. A przecież są gacki, godne litości, których liczba także w Polsce jest wielka, a nawet pomnażać się zdaje, co wrzeszczą pełném gardłem, tak aż uszy bolą, iż wszelka filozofia jest utworem pojedynczego człowieka, polega na osobistém widzi mi się i stanowi mądrość indiwidualną, zaczém znikomą, bardziéj szkodliwą niż pożyteczną! Wyzywam tych Panów tu publicznie, niechaj mi zaprzeczą, i przeczenia tego dowiodą, że Bóg, świat

- i człowieczeństwo nie są prawdoświeciami, albo też niechaj mi "mądrość swą nieznikomą" wykramią i coś powszechniejszego, pewniejszego, oraz jawniejszego w miejsce tych prawdoświeci postawią! I nam znana jest "mądrość nieznikoma niejedna"; wyznajemy więc wprost, że wszystkie razem niedają tak pewnych posad poznania! Ale bo też ich przeznaczenie jest zupełnie inne! My szanujemy je głęboko, wedle ich zasług dla ludzkości wielkich; powstajemy tu tylko przeciw nierozumowi tego i owego ze ślepych ich zwolenników.
  - 8) Prawdoświeci .odkryte wioda do następnych niesłychanie ważnych pasynków. Stnienie jest prawdą nainierwsza. istnienie prawdą drugą, a istniostnienie prawda trzecia i ostatnia. Miedzy stnieniem a istniostnieniem leży istnienie w środku; zaczem między Bogiem a człowiekiem świat stoi, jako węzeł świety. jest człowiekowi, spojrzeć w przyrodzenie, usłyszeć grzmot ścierających się żywiołów, zastanowić się nad dobroczynnością słońca, światła i ciepła, lub zapuścić sie myślą w bezstrzeń gwiezdzistego nieba. aby padł na kolana i uwielbił Stwórce wszystkich tych cudów. Natura wiodła i wiedzie ludy pierwiastkowe do Boga. Ona jest najwymowniejszém Pismem Świętém, którego każdy wyraz donosi człowiekowi, o wielkim i dobrotliwym Ojcu wszech-S téj szkoly wychodzili wysłańcy Niebios. -Uważaliśmy Boga i człowieka za poboczniki, i dla tego. świat pokazał sie miedznikiem. Jeżeli znowu Boga i świat uważasz za wyrazy skrajne; człowiek jest natenczas wyrazem środkowym. I tak sie ma istotnie. Miedzy stnieniem a istnieniem jest wielkie przeciwieństwo. Stnienie jest niezawisłościa, trwałościa, wiecznościa, wiedza: istnienie zaś zawisłościa, znikomościa, czasowościa, niewiedzą. Istniostnienie przeto, będące połową stnieniem, a połową istnieniem, jest między stnieniem a istnieniem pośrednikiem. Jakoż człowiek kocha Boga i nature, jak ojca i matkę, a uszlachetniając swą boskością własną nature, robi Bogu nature w ogóle tém przyjemniejsza.

- Jeżeli wreszcie świat i człowieka brać bedziesz za polarne krańce: Bóg jest wtenczas miedzy niemi wstega Jakoż przeciw olbrzymiej potedze natury, koniecznością zwanej, zabespieczył Bóg człowieka, tchnawszy w jego istnienie swém stnieniem, t. j. dawszy mu I człowiek panuje nad natura. moc wynalazcza. znowu nature zabespieczyć przeciw samowolności człowieka, ograniczył stworzone stnienie istnieniem, t. j. zrobił bóstwo ziemskie dziecieciem natury. Jeżeli człowiek obrzydził sobie świat i nienawidzi życia: oddala naówczas reke samobójczą od własnego serca, spomniawszy Boga i ujrzawszy przed soba nadzieję. I dobrze robi, bo tam dopiero czuć sie daje dobroczynna dłoń opatrzności, gdzie wszystkie siły ludzkie już ustają! - Trzy prawdy nasze, t. i. stnienie, istnienie i istniostnienie, sa zarówno skrajnémi jak średniémi, czyli każda z nich jest, wedle stanowiska badającego mysłu, zarówno peczątkiem, środkiem i końcem. To też jest znamieniem każdej prawdy.

Świat niewie, że jest, człowiek zaś wie, że jest; czyli świat niezdolny, a człowiek zdolny jest wymówić słówko: Jestem. Jaka tego przyczyna? Oto że świat jest li istnieniem, a człowiek istnieniem i stnieniem. Cóż stad wynika? Wielkie i ważne bez miary odkrycie, że stnienie jest świadomością, a istnienie nieświadomością. Bóg przeto jest najwyższą świadomością, bo jest czystém stnieniem: człowiek zaś zaledwie téj świa-· domości odblaskiem, bo jest istniostnieniem, t. j. stnieniem nieczystém, stnieniem w wiezieniu istnienia. nienie niema świadomości. Wie o niem tylko Bóg i człowiek, t. j. poczatek i koniec wszechistnienia. jest jego świadomością w niebie, a człowiek jego świadomością na ziemi. Bóg jest jego całkowita, pełna i wieczna, człowiek zaś czastkowa, ułamkowa i czasowa świadomością. - Bóg jako zewnętrzne stnienie stworzył nieskończone istnienie, a jako wewnetrzne stnienie, chciał istnienie to przywieśdź do świadomości i tchnał stnieniem w istnienie, czyli stworzył człowieka. Człowiek, nietylko ziemski, ale we wszystkich stronach stworzenia żyjący, jest

ostatniem dzielem Boga, bo w nim przychodzi istnienie do świadomości, czyli do stnienia, t. j. koniec wraca w początek i staje sie początku obrazem. – Czemu istnienie niema świadomości? Bo jest kulą niezmierzona bez własnego środka. Środkiem téi kuli — wszelakoż to tylko porównanie, - jest Bóg, i dla tego ma świadomość. Środkiem wystrzelonym z ogólnego środka i rospierzchnietym po różnych punktach téj kuli w nieskonczoność, jest człowiek, i dla tego człowiek także ma świadomość. Ale świadomość Boga jest świadomościa prawdziwa, bo Bóg jest środkiem wszechistnienia rzeczywistym, a świadomość człowieka tylko świadomości bożći promieniem, bo jest li iskra wyrzucona ze środkowego stnienia w obwodowe istnienie. Słowem, istnienie niema świadomości, gdyż jest powszechnościa bez skupienia, bez ogniska i środka; Bóg zaś i człowiek mają świadomość, bo są istnienia ogniskami; pierwszy wieczném, drugi czasowém. Dla tego Bóg wie o samym sobie, wie o świecie i o człowieku: również człowiek wie o samym sobie, wie o świecie i o Bogu: świat zaś niewie o niczem. Cóż stad wynika? Oto świadomość przywiązana jest, nie do całości powszechnej, ale do całostki, całość te przedstawiai a céi. Ważny to, najważniejszy ze wszystkich wypadek. Bóg bowiem pokazuje sie tu, równie jak człowiek, całostka (individuum). Bog niejest jakas tam ogólna rozłoga, jakimściś ogólnym duchem, ale całostka świetą, która całość powszechną stworzyła, t. j. twórczą jaznia wszechistnienia. Człowiek sam jest dla tego jedynie całostka, -- albowiem każda rzecz pojedyncza za Bogiem, niejest całostka, ale istnienia kawalcem, - że Bóg tchnawszy weń swém całostkowém stnieniem, zrobił go. wiernym swym obrazem. Atoli Bóg jest całostką najpierwszą i jedyną w sobie, wieczną i bezwzględną, t. j. taką, w któréj leżała, jako myśl twórcza, powszechna całość, nim świat stworzonym został; człowiek zaś jest całostka ostatnia, w miliony rosskubana, względna i czasowa, t. j. taka, w któréj się powszechna całość, oraz jej święta środkowość po stworzeniu świata przejrzała. Do całostki

w ogóle przywiązana jest nie sama świadomość, ale także moc twórcza. Bóg będący jakaś nieoznaczona powszechnościa, niemógłby być ani Stwórca, ani nawet Budownikiem świata, ale najwięcej początkową jego i nieświadomą krynica, czém jest np. Absolut Szellinga, lub idea Hegla, na czele spekulacyi stojąca. Bóg jest Stwórcą, Panem i Rządcą świata li dla tego, że jest całostką. podobnież, li jako całostka samodzielnie rozwinięta, tworzy świat własny i staje się ziemskim Bogiem. Wszelka jaźń rzadzi ze swego środka otaczającym ja światem, t. j. istnieniem, w którém mieszka. - Bóg musi być świadomością, bo nieświadomość, bedaca własnościa całego istnienia, niezdołałaby nigdy urodzić świadomości w człowieku, bo niedoskonałość niejest matką doskonałości, ciemność światła, niewiadomość wiedzy. Takiej ewolucyi żaden mysł filozoficzny niepojmuje. Bóg musi być Stwórca, bo inaczéj niebyłby Bogiem, a istnienie, choćhy i najpierwsze, nieopierałoby się na stnieniu, niemiałoby swego świętego korzenia, byłoby marą, czczém widmém, niczem, bo człowiek wreszcie niemógłby otrzymać swéj twórczości od nietwórczego świata. – Oto są owoce s pierwszych prawd loicz-Czyliż owoców podobnych niepodaje człowieczeńnych. stwu ogólna religia, bedaca wszystkich religiiszczególnych pierwiastkiem i podstawą? Czyliż każdy człowiek sam przez się do tych wypadków przyjść niezdoła? Czyli rzeczy te są bezbożne? Sądź więc sam, czytelniku, o tych ludziach, co odmawiaja Ci rozumu, umysłu i mysłu, utrzymując niedorzecznie, że poznać prawdy niemożesz samodzielnie, i biorą twój mózg w śruby swego "pośrednictwa", co zowią wszelką filozofia bez różnicy bezbożnicą, dla tego, że pragnie ducha twego z niemowlęctwa i ojczymstwa cudzego oswobodzić, że wiedzie Cię do moralnéj i umiejętnéj pełnoletniości! Może Realizm, lub Idealizm oddalać świat od Boga. Ale filozofia prawdziwa, t. j. na Jazni spoczywająca, tchnie Bogiem od początku aż do końca. Czas przeto raz poznać jej oszczerców, i przekonać się o ich oszustwie lub głupocie.

#### **s**. 13.

# Głębsze spojrzenie w istotę trzech prawdoświeci.

- 1) Mamy tedy trzy prawdy kardynalne, rzeczywiste w najścislejszém słowa znaczeniu, pewne i jasne, jak słońce, t. j. stnienie, istnienie i istniestnienie. Poznaliśmy je ze stron wielu, ale jeszcze nie ze wszystkich. Stąd rodzi się potrzeba dalszego rzeczy naszéj rozwicia.
- 2) Czém jest stnienie? Pytanie to znaczy tyle, co pytanie: Czém jest Bóg? Odpowiedź na to daje Filozofia Boga. Tu możemy o rzeczy téj mówić li pod względem loicznym, t. j. o ile pierwiastki i posady loiczne ku rozjaśnieniu swéj istoty tego wymagają. Bóg jest stnieniem. Chciawszy zatém uchwycić pierwsze o nim wyobrażenie, niepatrzmy w naturę, bo ta jest li istnieniem, ale spojrzyjmy w człowieka, jako w istnienie, w które Bóg tchnął swém stnieniem, czyli jako w istniostnienie. Istnienie w człowieku jest obrażem natury; stnienie w człowieku jest obrazem Boga. Poznawszy stnienie w człowieku, otrzymamy wyobrażenie o Bogu.

Pragnąc przyjść do tego poznania, od czego tu zacząć? Zacznijmy znowu od samego początku. Słówko Jestem, wzięte pod rozbiór loiczny, okazało nam, że jest stnienie, istnienie, i istniostnienie. Weźmy je raz jeszcze pod rozbiór, i szukajmy w niém, czego żądamy, a okaże nam, czem są trzy prawdoświeci, a nasamprzód, czem jest stnienie. Okaże nam niezawodnie, jeżeli jest prawdziwym wstępniem umiejętnym, rzeczywistą przedprawdowświecią, gdyż dobry początek jest oceanem ściśnietym w mały naparsztek, s którego wypływają łatwo wszystkie morza i zatoki. Nasz wstępień dowiedzie wszędzie, że jest tem nieprzebraném samodzielnego poznania źródłem.

Co znaczy się słówko Jestem pod względem istoty? Co z niego daje się wydobyć ku odpowiedzeniu na pytanie:

czém jest stnienie? W naszém polskiém Jestem, leży ukryty zaimek Ja; równie jak w łacińskiem sum, zaimek ego. Iż zaimek ten leży rzeczywiście w słówku Jestem, dowodzą tego języki, które ukrywać go niesą zdolne i s tego powodu odsłaniają go za każdym razem. I tak nasze Jestem zowie sie u Niemca np. Ich bin, a u Francuza: Je suis. Znalezliśmy przeto w słówku Jestem zaimek Ja. Jestem wyraża tyle, co: Ja jestem. Chodzi teraz o to, co znaczy słówko Ja. Ja jest zaimkiem, który staje za imię moje, twoje, jego, nasze, wasze i ich, t. j. za każdego Pawła i Gawła. Ale imie jest rzeczą obojętną, a każdy Paweł i Gaweł jest człowiekiem. Ja staje zatém za człowiek. Czemu każdy człowiek mówi o samym sobie Ja, nie zaś Ty, lub On? Oto, że czuje się pierwsza osoba, bóstwem, stnieniem. Ja oznacza zatém pierwsza osobe, bóstwo, stnienie, czyli stoi za świety w nas rzeczownik. Jak nazwać należycie ten rzeczownik? Zrób rzeczownik z zaimku Ja. Stąd powstaje Jaźń, das Ich, τὸ Ἐγώ. Ja zastępuje wiec wszedzie miejsce Jaźni, a Ja jestem znaczy tyle, co Jaźń jest. Ja mówiąc: jestem, mówię wprawdzie tylko: moja jażń jest. Wszelakoż każdy człowiek, mówiący jestem, wyraża zu-Jestem w ogóle, znaczy przeto także pełnie tożsamo. w ogóle: Jazń jest. Ponieważ żadne istnienie niemówi o sobie; jestem, człowiek zaś będacy istniostnieniem mówi to o sobie; wiec jaźń niejest tłumaczem istnienia, ale stnienia. Czem zatém jest stnienie równie w człowieku, jak w Bogu? Stnienie jest Jaźnia. Teraz idzie nam o bliższe poznanie jaźni.

Czém jest Jaźń moja, moje Ja? Jest, jak naturalna, mną samym, w najściślejszém znaczeniu tego wyrazu, jest moją istotą, najwłaściwszą moją sobistością, mein Selbst. Jaźń tedy jest również sobistością Boga, t. j. istotą Boga, Bogiem samym. Poznawszy bliżej Jaźń naszę, poznamy stnienie, o które nam chodzi.

Jaznią moją niejest me ciało, bo to wzięło początek z ogólnej materyi, utrzymuje się przy swem istnieniu potywieniem, Ł j. ogólną materyą, i rozwiąże się raz, czego

dowodem smetarz pełen kości, w ogólna materya, s której powstało. Nie jest to mojość prawdziwa, ale cudze dobro: to nie sobistość moja, ale ogólne istnienie zewnetrzne. - Jaźnia moja niejest także ma dusza, bo ta jest promieniem ogólnego ducha, wstepujacego jako Psycha świata we wszelką materyą; wypłyneta z ogólnego ducha, t. j. z ojca, matki, polskiego narodu, ludzkości; karmi się śród troskliwego wychowania, nauki, czytania i życia we swym czasie. ogólnym duchem; wylewa sie już dzisiaj, udzielając światu swych myśli ustnie, a nawet na piśmie, w ducha ogólnego; wraca w niego nareszcie zupełnie. Dusza jest myśleniem, a myślenie stanowi własność ogólna. Obce myśli, które zrozumieliśmy i przyjeliśmy, stają sie nasze. obca materya, które pożywamy, staje się naszém ciałem. Nasze myśli, które kto inny przyjmuje, stają się także jego duszy potrawa i własnością. Ciało nasze rośnie i zmienia się co chwila. Również rozwija się nasza dusza; co chwila myśli co innego, co chwila jest inna. Niejest to mojość prawdziwa, ale dobro obce; to nie sobistość moia. ale ogólne istnienie wewnetrzne. — Cóż wiec jest moja jaźnią? Oto objawienie Boże we mnie, tchnienie Boże we mnie, słowo Boże we mnie, krótko mówiąc, bóstwo we mnie, môj numen, môj tejon; to co było już mną, za nim się urodziłem, nim się w ogólnéj materyi i w ogólnym duchu skapałem; co teraz jest mym najświetszym i niezmiennym rdzeniem, i co bedzie mna, skoro ten świat porzuce: wolność, samodzielność, twórczość, wieczność we mnie: Pan niebiański we mnie, któremu ciało moje i dusza moja są posłuszne. – Cóż tedy jest Bóg, czyli stnienie? jest to jazń podobna do mojej, ale doskonalsza bez porównania; jazń stanowiąca rdzeń wszechistnienia, któréj istnienie i istniostnienie jest posłuszne. moja jest środkiem mojego organizmu całego, czyli mojego świata; Bóg jest jażnią będącą środkiem wszechświata, a nawet środkiem mojéj i wszelkiéj innéj jaźni. Jaźń moja jest ogniskiem świadomości własnéj i wszechistnienia w czasie: Bóg jest ogniskiem świadomości własnej i mojej, oraz wszechistnienia na wieczności łonie. Bóg jest jaźnią najpierwszą, w sobie saméj jedyną, bezwzględną, niezawisłą i niestworzoną; ja jestem jaźnią ostatnią, do milionów jaźni innych zupełnie podobną, albo raczej nie jedyną w sobie, względną, zawisłą i stworzoną. Bóg, jako jaźń wszech jaźni i jako jaźń wieczna, jest samoiścem; ja zaś jako jedna kropla w morzu stworzonych jażhi, jako jeden promień z jaźni wszech jaźni, i jako jedno słówko Boże, jestem gwolinem, t. j. istotą gwoli samoiśca i bratnich mych istót żyjącą. Bóg jest jaźnią w sercu, t. j. w środku wszechistnienia; człowiek jest jaźnia na powierzchnia niezmierzonéj wszechistnienia kuli wyrzuconą i tutaj roskruszoną w nieskończoność. Bóg jest, jako czyste stnienie, czystą jaźnia; ja zaś, jako nieczyste stnienie, czyli jako istniostnienie, jestem jaźnią obcém mi istnieniem obrosłą, zaczém ograniczoną, pod zarząd boskiej jaźni należącą. Jazń boża tworzy wszechświat, którego jest ogniskiem, sama przez sie, i nieotacza sie żadna obcościa, ale własném dziełem, oraz jest wszechmocną jego panią; jaźń moja nie tworzy swego świata, t. j. swego ciała i swej duszy, ale bierze je z ogólnego istnienia, które Bóg stworzył, obleka się przeto obcościa i niejest jej wszechmocną panią, gdyż nad nią panuje już zewnętrzna i wewnętrzna konieczność, czyli prawo Boże, dla powszechnege świata przepisane. Jazń boża jest twórczą bez warunku, t. j. tworzy, niepotrzebując żadnych materyałów obcych. Jéj myśl jest słowem, a słowo to, ciałem. Jaźń moja jest, twórczą, ale li w pewnych granicach. Ona nieutworzy niczego bez materyałów obcych. Wylewając np. me myśli ustnie, potrzebuje płuc, powietrza, t. j. obcych matery-Jeżeli myśli te na papier przenoszę, potrzebuję papieru, pióra, atramentu, stołu i tylu innych obcości. Tu pokazuje się, że stnienie i istniostnienie jest jaźnią, ale jak wielka między jedną jaźnią, a drugą przy całej jedności różnica! Różnica ta wypływa z istnienia, które się do naszego stnienia przyczepia. Jest to różnia, w której dysze jednia, i jednia, w któréj budzi sie różnia.

Jazn moja jest równie zewnętrznością jak wewnętrznością, bo stanowi rdzen moj całkowity, bo

przylega do niej zewnetrzne i wewnetrzne istnienie, czyli materya i duch ogólny. Jazá moja jest przeto ciałem i duszą w jedni: Ciało moje wszelakoż jest rzeczą obcą i tylko do ozystego ciała méj jaźni przylgnieta; dusza moja jest także rzecza obca, która z dusza méj jażni. sie jednoczy. Ciało i dusza jaźni są wieczne, niezmienne, a przeto inne od ciała, które nosze, i od duszy, która w ciele tém pracuje. Jazń jest ciałem i dusza w sobie. Jazń niejest ciałem i duszą za sobą, ale tylko ich ogniskiem. Ciało jaźni, niejest ciałém zwyczajném, ale świetym zniczem; dusza jazni niejest dusza zwyczajna. ale myślą bożą. Jaźń jest zniczem i myślą, które s przedwieczności przeszły w czasowość. Jest to myśl boża i głos boży w jedni, czyli słowo boże. Jaźń moja, iako świeta zewnetzność i świeta wewnetrzność w jedni, jest moją jądrowością, czyli najrzeczywistsza rzeczywistością. – Również Bóg, jako Jaźń do jaźni mojej podobna, jako jaźń milionkroć doskonalsza, a przecież w gruncie tażsama, jest zewnętrznością i wewnę-Gdyby tém niebył, niestanowiłby trznościa w jedni. rzeczywistości, albowiem, zewnetrzność i wewnetrzność sama, t. j. zewnetrzność bez wewnetrzności, i wewnetrzność bez zewnetrzności są czczemi myśli ludzkiej oderwaniami. Ani w stnieniu, ani w istnieniu, ani w istniostnieniu niema zewnetrzności bez wewnetrzności i odwrotnie. Kłamie, kto zowie Boga np. Panspermionem, pierwiastkowa rozłoga, t. j. wszechrzeczy nasiennikiem, źródłem światowej materyi, gdyż Bóg niejest zewnetrznością samą. Kłamie także, kto przechodzac z jednéj ostateczności w drugą, zowie Boga czystym duchem, idea, myśla, bo On niejest wewnetrznościa sama. W obu razach niebyłby Bóg, ta najrzeczywistsza rzeczywistość, rzeczywistością, ale myślenia naszego oderwaniem; zaczém ludzkim utworem. Bóg jest zewnetrznością i wewnętrznością w jedni, zaczem, że tak powiem, ciałem i duszą, których ciało i dusza naszéj jazni jest obrazem! Sa to znicz przedwieczny i myśl przedwieczna w przedwiecznej Jaźni; pierwo-

wzory świete dla trójcy w całem istnieniu, jako materva, duch i rzecz występującej, a w jaźni ludzkiej stającej sie boskich pierwowzorów wiernym odblaskiem - Kto nowstaje przeciw naszéi filozofii, dla tego, że pewną ma-· terva Bogu przypisuje, ten nierozumie takiej materyi i miesza ja z zwyczajną, niewie zatém, co mówi i dla czego nas łaje. On sądzi, iż Bóg przez to podobnym zostaje do stworzenia. O jakże to sąd płytki! Nie. Bóg, jako jaźń wszech jaźni, jako zewnętrzność, i wewnętrzność twórcza jednę przenajświetszą całostkowość stanowiąca, niezostaje przez to stworzeniem, ale otrzymuje rzeczywistość! Nasze nauke wywołała inna zupełnie konieczność. Niema przejścia z materyi do ducha, ani z ducha do materyi. Materyalista uważa dusze za pare cielesna, a spirytualiscie jest materya także myśla. Bóg, jako duch czysty, niemógłby stworzyć materyalnego świata, i byłby sam oprócz tego nie rzeczywistością, ale oderwaniem spekulacymem. Materya i Duch są czynnikami wszelkiej rzeczywistości. Jeżeli Duch ma swe korzenie w Bogu, należy się przenieść także materya, jak to już niejeden wielki grecki i niemiecki filozof uczynił, na łono Ale materya Boga tak się różni od materyi świata, jak duch niestworzony od ducha stworzonego! W stnieniu wszystko jest inne, niż w istnieniu! - Wielu sadzi, iż nauka ta niezgadza sie s Chrześciaństwem. Nierozumieia opi Chrześciaństwa i biorą za nie może nauke kościoła! Ta zmienia sie ciagle, a Chrześciaństwo jest stojąca prawda. Dawniej wierzono np., że Chrystus był zwyczejnym, ale wielkim człowiekiem, że Marya powiła syna w grzechu pierworodnym i t. p; dziś uczy kościół inaczej. Weź biblią de reki i rozumiéj ją własną twą głową, a przekonasz się, że mamy słuszność! O Bóg Chrześciański niejest czczera oderwaniem, ale rzeczywistością, osobą! należycie, a pojmiesz nas i stałe chrześciaństwo! Wreszcie ani nawet chrześciaństwo, jako wiara, niejest dla filozofii sprawdzianem!

Jeźń moja niedaje się dotknąć żadnym zmysłem, bo zmysł widzi li światową materyą, t. j. objewiającą się,

ezasową, w ciągki przemianie będącą; jażn zaś moja, nawat iako zewnetrzna i posade ciała stanowiaca, iest zniczem boskim, t. j. materya niewidzialna, nieobjawiająca się niady, wieczna, przed urodzeniem mojém, dziś i po śmieraj sawsze taż sama. Jest to owna nyeunaniew. Że zaś roz um jest tylko królem i ogniskiem ostateczném wszystkich zmysłów, wiec ani on jaźni niedotknie, t. j. niepojmie. -Jazá moja niejest także przedmiotem um vsłu, bo ten uchwyca li idee, t. j. li myśli czyste, jazń zaś moja, nawet jako wewnetrzna i posada duszy bedaca, niejest sama idea, sama mysla, niejest głowy méj utworem, ale rzeczywiątościa istna. – Jazń moja jest przedmiotem mysłu, t. j. oka méj hoskości rostwierającego się równie dla własnego. jak i dla wszelkiego innego bóstwa. dla rzeczywistości prawdziwej. - Bóg, jako jaźń wszechistnienia, jako stnienie czyste, niejest także, pomimo zewnętrzności do istoty Jego koniecznie należącej i będącej, dla wszelkiej zewnętrzności innéj świętym pierwowzorem, przedmiotem zmysłu, a wiec niejest dla rozumu; niejest, pomimo wewnętrzności do istoty jego należacej i stanowiacej posade ogólnego ducha. przedmiotem umysłu, bo On jest żywa i pełną rzeczy-Bóg jest wyższy nad rozum, wyższy nad wistościa. umysł! Stąd jednak niewynika, abyśmy Go poznać niemogli samodzielnie. — Bóg jest przedmiotem mysłu. nasz widzi Go równie, jak własną jaźń naszę; widzi Go, jak zmysł materya, a umysł ducha! Jak zmysł ma tylko świat zmysłowy, a umysł tylko świat umysłowy; tak mysł ma świat mysłowy, t. j. Boga i boskość swym przedmiotem. Mysł poznaje Boga, a jeżeli zdrów i dzielny, obejdzie się bez obcego szczudła!

Ciało, dusza i jaźń stanowią całość, która zowie się człowiekiem. Ciało jest żewnętrznością, a dusza wewnętrznością. Czém jest jaźń przeto? Ich ogniskiem środkowem, któremu Bóg równie zewnętrzność jak wewnętrzność przyjmować dozwolił; ich pierwowzorem z nieba i jedności węsłem! Jest to człowiek nasz wewnętrzny, jądrowy, więczny i boski. Jeżeli człowiek w ogóle jest całością; to człowiek boski w tym człowieku czyli jaźń nasza, jest całości téj śro-

dkiem i posadą, która zowie się całostka. – Podobnież naturajest zewnetrznościa, duch ogólny wewnetrznościa, a człowieczeństwo ob ojgu czasowym i w nieskończoność rozdrobionym stopem, t. j. skończenną świadomością. Jest to świat w ogóle, czyli powszechna całość. Bóg jest całości téj niezmierzonéj punktem środkowym, czyli jest świeta i je-Bóg niema postaci, bo i jazn nadvna w niéi całostka. sza jéj niema. Postać przywiązana jest li do istnienia. Kto wyobraża sobie Boga, jako człowieka, mającego twarz ludzką,\* oczu dwoje, nos, brode i usta, wyobraża go sobie należycie; ale myli się bardzo, skoro nam daje to wyobrażenie. za W objęciu nie jest Bóg człowiekiem, mysłowe objecie. bo byłby istotą, stworzona i śmiertelną, ale jaźnią twórczą i świętą w bugaju całego stworzenia! Ponieważ Bóg niema postaci, wiec Go malować, bez ubliżenia prawdzie, niepodobna. Ale za to kochać Go można, jako każda, ulubioną On jest, jak juž nie raz rzekliśmy, janam jaźń ludzka. źnią wszech jaźni i Ojcem naszym. Krom Niego nikt niegodzien gorętszéj miłości. Kto Boga pojmuje jako człowieka, nie zaś jako jaźń czysta i źródłem jaźni ludzkich bedaca. w błędną filozofią, zwaną Antropomorfizmem.

Jak jazń nasza różni się od świata, w którym mieszka,t.j. od ciała, związanego z ogólną materyą; i od. duszy, związanej z ogólnym duchem: — tak Bóg, jako jazń wszechistnienia, różni się od swego świata, t.j. od natury i jej Psychy. Jak człowiek ani palcem ruszyć, ani jednéj myśli urodzić niemoże bez woli swéj jaźni; tak nie a nic w świecie niestanie się bez woli Boga. Bez Boga byłby świat tém, czem człowiek bez ja-Jazń nasza istnieć może bez ciała i duszy deźni, t.j. trupem. czesnéj, bo istniała tak w przedświecie i istnieć tak bedzie Podobnież Bóg istnieć mógł bez świata, w pozaświecie. i jeżeli go stworzył, było to wolnéj woli Jego dziełem. Ale jak ciało nasze i dusza nasza są niczém bez jaźni; tak świat jest niczém bez Boga. Jak jaźń nasza związana jest s ciałem i z duszą, stanowiąc spółne ich ognisko; tak Bóg związał się dobrowolnie ze światem. To właśnie jest przyczyną, iż pomimo, całej swej różnicy od świata, rządzi nim i jest sprawcą wszystkiego, co się steje. – Powie tu może jaki przyjaciel

Emanacyi: "Prawisz mi brednie. Jaźń ludzka nie iest bespośredniem tchnieniem w nas Boga. Leżała już w jadrze ziemi i rozwineła się w końcu w człowieczeństwie. jak jazń rośliny w. jej kwiecie, lub owocu." Dobrze. Ale któż jazń te pierwiastkowa tchnął w jadro ziemi? Nie kto inny, tylko Bóg; bo jazn bezwzgledna jedynie tworzyć zdoła jaźni wzgledne. Jeżeli zaś utrzymujesz, że jaźń jest córka niejaźni, to przebacz, iż Ci powiem, że nie wiesz sam, co mówisz. Czy podobna, aby nierozum był ojcem rozumu, aby roślina była prababką człowieka, a granit rośliny pradziadem? Podobna zaiste, ale li wtedy, skoro jaźń boża stoi na czele i najwyższą swą mądrością, oraz bespośredniem swem spojrzeniem każda przemiane uszlachetnia i na wyższy stopień podnosi. Bez Boga niebyłoby stopniowania tak pełnego niewypowiedzianej madrości w istnieniu: bez Niego stałby się natychmiast stopień najwyższy najniższym t. j. niczem. Wydrzyj jaźń, t. j. bóstwo, stnienie człowiekowi, a czém bedzie?

- 3) Czém jest znowu istnienie? Istnienie jest o tyle jedynie prawdą, o ile opiera się na stnieniu, jako na swéj jaźni i wiekujstym calcu. Ale tu chodzi o poznanie istnienia Czémże wiec jest istnienie samo w odłaczeniu od stnienia. w sobie i dla siebie? Jeżeli stnienie jest jaźnia, to istnienie bez stnienia niemoże być czém inném, tylko niejaźnią. Jest to ksiega wielka reka Boga napisana, peto rozumieć? łna najwyższej madrości, ale sama w sobie nieświadoma i niema, czekająca na swego czytelnika i zdolna mu dać najdoskonalsze wyobrażenie o swym autorze; księga, w któréj .wszechmoc nietylko myśli swe wyryła, ale nawet papier stworzyła swém słowem. Bóg jako jaźń twórcza, jest czynnym twierdzicielem, którego twierdź każda staje się nowém istnieniem; świat zaś, jako niejaźń, świadcząca o jaźni, jest bierném twierdzeniem, które leży cicho i głucho, jak książnica w niejednym mnichów zakonie.
- 4) Czém jest wreszcie istniostnienie? Jeżeli stnienie jest jaźnią, a istnienie niejaźnią; więc istniostnienie musi być jaźnią i niejaźnią w jedni. Tak się téż ma istotnie.
  Człowiek ma dwie natury, boską, która jest jaźnią, i zie-

mska, która, wiażąc go z istnieniem, jest niejażnia. Człowiek, ten półbóg i półświat, jest przewybornym międznikiem na łonie wszechistnienia. Jako jaźń jest istota zdolna Dobrego, a jako niejaźń istotą ograniczoną, niedoskonałą, Słuchając swej niejaźni i stając się łatwo upaść mogaca. zwierzem, popełnia grzech przeciw boskiej swej naturze. Tu widoczny początek Złego. - Skoro Bóg jest twierdzicielem, a świat twierdzeniem; to człowieka możnaby nazwać twierdznikiem, t. j. istotą między twierdzicielem, a twierdzeniem pośrednia, bedaca twierdzeniem i twierdzaca, ale zaledwie twierdź jedne, do któréj twierdziciel dojść jéi pozwolił. Człowiek w ogóle jest czytelnikiem świetéj Tu znajduje on wszystkie madrości swei ksiegi istnienia. twierdzie. O własném i bożém stnieniu dowiaduje sie przecież jedynie ze swej piersi.

Štnienie jest tedy jaźnią, istnienie niejaźnią, a istniostnienie jaźnią w niejaźni. Butynek ten nowy leżał także w jedném małém słówku Jestem.

5) Ku rozjaśnieniu zupełnemu rzeczy naszej jedno jeszcze poszukiwanie. Jestem znaczy, jak już wiadomo, tyle, co jestem jaźnią. Któż tu jest jaźnią? Ja, jak naturalna. Jestem jaźnią równa się przeto zdaniu:- Ja jestem jaźnią. Zamieniwszy tu znowur zaimek ja w rzeczownik jaźń, powstaje zdanie: Jaźń jest Jaźnią. Pierwsza jaźń jest tu grammatycznym podmiotem, druga omówcą, słówko zaś jest, jest łącznikiem. Oznaczywszy łącznik ten, jak to po filozofiach czynić się zwykło, algebraicznym znakiem równości, rodzi się równanie: Jaźń = Jaźn. Nazwawszy Jaźń głoską A; otrzymujemy: A = A. Równanie to jest symbolem i rozjaśnieniem naszego wstępnia, t. j. słówka-Jestem.

Wiemy, że Bóg jest jaźnią najpierwszą, najczystszą i najprawdziwszą, Jemu przeto nalęży się pierwszeństwo przed jaźnią człowieczą. Wszakże ta uwaga była powodem, że wychodząc od samego siebie, t. j. od człowieczej jaźni, odkryliśmy tego zaczątku zawarowaność, postępowaliśmy do istnienia, a później do stnienia, i odwróciwszy wyrazy szeregu naszego, przyszliśmy do prawdoświeci, s których najpierwszą.

zrobilismy filozofii i loiki naszéj filarem, albo raczéj pierwia-Tutaj uczynić nam tożsamo należy. A tedy pierwsze jest jaźnia jedyna, bezwzgledna, Bogiem, wszechmocnym istnienia i istniostnienia podmiotem. Stwórca. jest jaźnia ludzką, w nieskończonności istnienia rosproszoną, wzgledna, wszedzie podobieństwem i obrazem Boga bedaca. omówcą świętego podmiotu, utworem, w którém przemieszkuje stnienie. Łącznik nareszcie, pierwsze A z drugiem A jednoczący jest światem. Pierwsze A jest niezawisłe, bo nic przed niem nie stoi. Jest to stnienie. Łacznik jest zawisły od pierwszego A, bo gdyby tego A nie było, byłby niepotrzebny i niemógłby wystąpić na widownią. Łącznik, to proste słówko jest, znaczy istnienie. Jest to świat. a bližéj natura, która daje jažni świadectwo, że jażń jest, --która niema swa obecnościa nie innego nie mówi, prócz: jest, ezvi jest coś, czego istnienie nieświadome nazwać nieumie. - A drugie jest istniostnieniem. Człowiek téż zawisły jest od natury i od Boga, bo przed nim stoi natura i Bóg, bo w jego istote wkracza istnienie, t. j. łącznik i stnienie, t. j. A pierwsze. Ale po człowieku nie już nie następuje. przete jest końcem istnienia i jego zwrotem ku Bogu. --Tviko Bóg i człowiek zdoła wyrzec słówko jestem, bo jestem należy do pierwszej osoby, do Ja, czyli Jaźni. mówi tylko jest, niejako: jest on, Pan mój i Rządca. S tego względu tylko Bóg i tylko człowiek jest wzorcem A = A.

Czyliż jest prawda krótsza, łatwiejsza i pewniejsza nad tę, od któréj zaczęliśmy i w któréj obracamy się dotąd, t. j. nad A == A, czyli nad słówko Jestem? Tu nawet matematyk zgodzi się z nami.

Sławny i jenialny Fichte rospoczyna swą filozofią wzorcem A = A, i podaje go za prawdę najpierwszą, bespośrednio pewną i dla tego żadnego niewymagającą dowodu. S tego matematycznego wzorca rodzi mu się prawda Jaźń = Jaźń. Jaźń wiedzie go do Niejaźni, jako do koniecznego przeczenia, a niejaźń ta jednoczy się w końcu z jaźnią. My postąpiliśmy, odwrotnie, t. j. od jaźni, niejaźni i niejaźnio-jaźni przyszkiśmy do wzorca A = A, który podajemy,

nie jako najpierwsza prawde same, ale jako jej widocznika. Zdaje sie nam. że czyn nasz jest filozoficzniejszy. niż czyn Fichtego, bo przejście od A ... A do Jaza ... Jaza nie jest konjeczne, nosi zatém pozór zbytniej dowolności. Skoro A = A jest najpierwszą prawdą, wtedy jaźń = jaśń jest li jedném prawdy téj zastósowaniem, których mogłoby być tyle, ile pojeć pojedyńczych w głowie i wyrazów w jezyku. U nas staje się odwrotnie. Jaźń = Jaźń jest prawda; A - A jest jej uzmysłowieniem, których może być wielka liczba, n. p. B = B, C = C i t. p. Dalej zbładził Fichte, że uważa niejaźń za przeczenie: jest to tylko grammatyczne, ale hie filozoficzne przeczenie, które na miejscu swém poznamy. Niejaźń jest jedynie dla tego niejaźnia, że niema świadomości. Ona nie przeczy jaźni, ma ją nawet istoty swei, źródłosłowem. Wszakże w niejaźni leży jaźń. Natura nie przeczy Boga, ale mówi jest. Jake nieświadoma przeczyć Go nie może. My tedy postapiliśmy także lepiéi, alho raczéi awożniej, zowiac Boga twierdzicielem, a świat twierdzeniem. - Fichte zbładził, jak każdy dotvehczasowy filozof niemiecki, że iażń znaczy mu tylko ducha, bo przez to filozofia jego stała sie koniecznie jednostronnym Idealizmem. Zbładził ieszcze bardzići, uważając Jazń moje za jazń jedyna we wszechistnienia. sebem powstał Idealizm jednostkowej podmiotowo-Ale najcieżéi zbładził, uważając w swej prawdzie A = A, pierwsze A za jaźń ludzka, za podmiot. ludzka została przez to stworzycielką całego istnienia, a nawet samego Boga. Jakoż natura była Fichtemu o tyle jedynie prawdą, o ile jazń moja posadzić ja może, a Bóg był celowością, którę jaźń umysłowa przypuszcza, zaczóm jaini utworem. Tu das Ich setzt sich selbst, und erschafft dadurch Alles - poczatek filozofii Fichtego - pominawszy przywiedzione błędy, byłby dobry, bo jest jaźnią, zaczeń przeświadczeniem, a w gruncie naszym wstepniem Jestem. AleFichte, przyszedłszy do świata i do Boga, nie odwrócił szeregu, i nie zrobił, jak my, Jażni przedwiecznej filozofii swéj pierwiastkiem. Stąd wszystkie błędy, za które cieżko odpokutować musiał. — Ustep ten o Fichtego filozofii pravtoczyliśmy dla tego, że rozjaśnia rzecz naszę, oraz zabezpiecza ją przed krytyką, która znalaziszy u nas Jaźń — Jaźń, mogłaby poczytać nas za zwolenników Fichtianizmu, o czem nam ani się śniło.

#### S. 14.

Trzy Siestrzany rodzące się na łonie prawdoświeci, będące wszystkich loicznych zasad podstawami.

- 1) Siestrzany, a po łacinie, principia tignaria, sive omnium principiorum tigna, zowią się tak dla tego, że są filozoficznémi, iż tak powiem, belkami, na których spoczywają inne bełki, t. j. żasady loiczne, oraz na belkach tych zbudowane piętra, czyli umiejętne ca-łokształty. Są to najpierwsze i najkardynalniejsze poznania ludzkiego podwale. Jak prawdoświeci są najgłówniejszemi pierwiastkami, tak siestrzany najgłówniejszemi zasadami. Siestrzany rodzą się na łonie prawdoświeci, a to przez wzgląd na stosunek ich do siebie wzajemny. Stosunek ten uwatają i stanowią trzy naczelne myślenia potęgi, różniące się od siebie, t. j. rozum, umysł i mysł. Stąd trzy różne siestrzany. Przystępujemy do nich szczegółowe.
- 2) Rozum, król Empiryi i środek ogniskowy wszystkich zmysłów, jest władzą rozróżniania. Jak zmysł wieki w całej naturze różnice, bo kamień niejest kruszcem, złoto żelazem, dąb sosną, wilk borsukiem, a tém bardziej krzemień rośliną, łub roślina zwierzem, tak rozum, będąc zmysłem środkowym, potwierdza te różnice w pojęciach, które tworzy i obrabia. Rozum niepojmuje bezwarunkowej jedności, jaka w Spekulacyi gra rolę, bo jest zewnętrznością, uglądającą li materyalną, t. j. podzieną, zaczem i rozróżnialną bez końca zewnętrzności; je-

dność zaś bezwarunkowa jest wewnętrznością, czyli ideą, któréj ani oko, ani ucho, a przeto i rozum takte niedotyka. Rozum tedy zapatraje się tak na wielkie filozoficzne prawdoświeci, jak na swe owce lub pazeniczne łany, i stanowi między niemi różnice, niedające się niczem pokonać, niedopuszczające ani myśli o możebnej ich jedności. Posłuchajmy, jak on sam rosprawia.

"Stnienie a istnienie, mówi rozum, czyli Bóg a świat, są to rzeczy tak różne, jak ogień i woda, jak życie i śmierć: tak różne, że ten jedynie, komu przewrócił się mózg w głowie, zdoła spostrzegać między niemi jakieś tam powinowactwo! Bóg jest Stwórca, a świat stworzeniem. I któż nieczuje tu od razu niestychanej, niezmierzonéj, niewypowiedzianéj różnicy? Bóg podobny jest do autora, a świat do ksiegi, którą autor ten napisał. Jestže więc jedno, autor i jego dzieło? Dzieło można w piecu spalić, a autor zostaje przez to nietknięty; dzieło godzi się potępić, a osobistość autora zasługuje na szacunek, dzieło daje się we wszystkich exemplarzach zniszczyć, ale autor zdolny jest drugi raz je napisać i wydać. Autor jest, jak naturalna, tysiąckroć doskonalszy od swego dzieła, bo niejedno już takie dzieło napisał, i mnóstwo podobnych napisze. Tenże sam stosunek panuje między Stwórca a stworzeniem, jednakże pod względem różnicy wyraźniejszy bez porównania. Bóg jest istotą świadomą rozumną, osobistą, doskonała, świat zaś rzeczą nieświadomą, nierozumną, nieosobistą i niedoskonałą; Bóg jest wieczny, a na świecie wszystko znikome; Bóg jest jaźnią, a świat niejaźnią. I niejestżo między jaźnią a niejaźnią oczywista różnica? O nietylko to oczywista różnica, ale jawna loiczna sprzeczność, (contradictio patens)! I sprzeczność ta ma być zgodnościa, a nawet bezwarunkowa jednością? Prawdziwie, li nierozum sadzić tak może! - Podobna, lubo w niższym bez miary stopniu, zachodzi różnica między istnieniem a istniostnieniem, czyli między światem a człowiekiem. Człowiek jest wprawdzie ciałem swém z ogólnym światem związany, ale duchem swym boskim wyższy jest od świata i króluje nad przygodzeniem.

On saprzega wiatry i bałwany wodne do pracy we swych młynach; ziemie robi krową swą dojną, a ogień swym ku-Jemu służą żywioły. Wieże sie on w narody, urzadza społeczeństwo, buduje pyszne miasta, pałace i światvnie, upieknia nature swa sztuka. Jemu hołduje lew, król pustvni, i orael, mocarz śród eteru. Duch jego wynalazczy bije drogi telazne, i skreca mile na kroki. Dzisiaj int chodzi on. zaprawde, krokiem Homerowego Jowisza, nietylko pe ladzie, ale i po morzach! Lecz wszystko to fraszka. On ma religia, ma wiare, nadzieje i miłość, uwielbia prawdę, piękność i enotę, zgłębia tajemnice natury, wynajduje nauki, pragnie spojrzeć wgłab istoty samego Boga. O, niejest tak usposobione żadne inne stworzenie, ani nawet mądry słoń, ten filozof między zwierzętami! Mówić wiec, te ezłowiek a świat, to jedno; jest to prawdziwie tyle, co głosić własny swój nierozum. – Ale istniostnienie, przy całej swej wielkiej różnicy od istnienia, niejest stnieniem, czyli, człowiek niejest Bogiem. Bóg jest panem nieba i ziemi, monarchą wiecznym nad ludzkością, istotą najmędrszą i świętą, a człowiek znikomym robaezkiem Świetojańskim, któremu dano maluczka iskierke światła, rozumem zwaną. Czem jest nasza potega, nasza moc nad natura, względem Boga? Istotnie niczem! Urządzamy np. państwo, staramy się o jego stan kwitnący; ale w naszych najlepszych ustawach leży, pomimo naszéj chęci i wiedzy, pierwiastek upadku. Państwo stoi na pozór silnie. Bog spojrzał na nas zagniewaném okiem, i oto państwo nasze w gruzach, a my wygnańcami z ojczyzny, lub cudzoziemcami we własnym kraju! Świetne jest miasto nasze, wielkie, ludne i zamożne; prowadzi handel z najodlegleiszémi krajami; ma swe wojsko i swa flotte. Jest to Hamburg drugi. W tém przychodzi lato gorące, a z niem susza okropna; wedy znikły; pożar powstał; Hamburg pali się przez cały tydzień i leży w końcu w popiele! Czy nasze piramidy opra sie trzesieniu ziemi, a okrety nasze parowe wytrzymają burze morskie? A mądrość nasza! Każdy z nas dochodzi w końcu do ostatecznej przyczyny świata, któréj pojać niepodobna. Tu rostwiera sie koniecznie świety kraj wiary! Nic a nic nieznamy na wylot, niezego niewiemy należycie. Księga Syracydów (18., 3—6) mówi: "Bóg niedał nikomu władzy, ani zdolności wyrzeczenia całkowicie dzieł swoich. Bo któż może pojąć Jego wielkie dzieła, któż zdoła zmierzyć Jego wielką moc? Cudów Boga niemożna ani zmniejszyć, ani powiększyć, ani zbadać. Jeżeli przyszedł człowiek w badaniach swoich do jakowego końca, to czemie jest ten koniec? Oto początkiem badania! A jeżeli człowiek ustanie pracować, i myśli, iż Boga zbadał, poznaje w dziełach swoich słabość swoję."—"Mądrość nasza to bańka mydlana. Rzekł Szalony, że niema Boga, a jeszcze Szaleńszy, że sam jest Bogiem. Oto filozofia ludzkał I czemże jesteśmy wzgledem Boga?"

Rozum stanowi tedy w prawdoświeciach bezwarunkowe różnice, i nie przyjmuje ani nawet myśli ich jedności. Tym sposobem rodzi się pierwszy Siestrzan, t. j. rozumowa różnia przeciwieństw. Ze rozum idzie przed umysłem i myslêm, wiec siestrzan ten jest najpierwszy: że rozum jest twierdzeniem, gdy tymczasem umysł li przeczeniem, a mysł li kojarzeniem, wiec siestrzan ten jest kardynalny; że rozum jest wszystkich a wszystkich ludzi spólną dziedziną, -bo do czystego umysłu dochodza li Metafizycy, a do prawdziwego nysłu li Filozofowie, - więc siestrzan ten jest najpowszechniejszy i doznaje ogólnego niemal uznania, Dopóki rozum króluje na ziemi, dopóty siestrzan ten będzie madrości jego tronem. I w rzeczy saméj na nim, jako na swém twierdzeniu, polegają dwa inne siestrzeny. - I my przyznajemy mu pierwszeństwo; wszelakoż uważać go niemożem za prawo umiejętności jedyne.

3) Umysł jest odwiecznym przeciwnikiem rozumu, a wyroki jego są równie ważne, jak rozumowe. On jest rodzicem Spekulacyi, i widzi we wszelkich przeciwieństwach wewnętrzną jedność. Sam jest ideą, znajduje więc wszędzie ideę, i przemienia wszystko w ideę. Co rozum rossiekał, rozdrobił i rozróżnił; wiąże on napowrot swą jedności wstęgą. Bóg dał nam nietylko rozum, ale i umysł; a niezego niedał nam bes celu i nadaremnie. Bez umysłu rozum dzieliłby a dzielił; — rozłączyłby nawet ludzi od sie-

bie; — społeczeństwo i umiejętność wtrąciłby w odmęt! Rewolucya francuska była jego dziełem. — Umysł zaś pokazując wszędzie wielką ideę jedności, spaja ludzi i nauki; odsłania, gdzie się obroci, harmonią wewnętrzną, która jest duszą wszechistnienia. On znejduje, jak naturelna, i śród prawdoświeci jedność swą bezwarankową. Oto głos jego:

"Rozum jest, mówi umysł, zmysłowem przeświadezeniem, a sądząc o przedmiotach Spakulacyi, wdaję się w rzeczy nieswoje. On tak prawił nam o prawdoświeciach, iak o krowie, kozie i łani, jak gdyby pisał swą historyą naturalna. Atoli inaczej zupełnie rzecz się ma s prawdoświeciami. To nie przedmioty zmysłowe, ale głębokie Jedynie wewnetrzność, jedynie myśl. idea, idee umysłowość jest czemścić: zewnetrzność zaś jest li znikomym wewnetrzności téj, téj myśli, idei i umysłewości cieniem, nedznym jej obrazkiem, słowem, jest niczem. nie obrabia rozum od wieków, i biorąc je za coś, pokazuje się ślepakiem. Chcesz poznać rzeczy istote; rosstań się z empiryczna zewnetrznością, a spojrzyj w spekułacyjną wewnętrzność! - Mamy wprawdzie trzy prawdoświeci, ale to jedna i tażsama myśl wieczna na różnych stopniach swego rozwiklania, czyli jedna i tażsama idea w trzech ostojach swego urzeczywistnienia. Stnienie jest idea we swej wsobistości, czyli w samej sobie, w czystym żywiole myślenia. Istnienie jest tąż samą idea we sej dlasobistości, czyli we swej drugości, we swym innebycie, t. j. tażsama idea, objawiającą swój pozór, swa zewnętrzność, stającą się znikomą widocznością, wstępującą w kraj zmysłowej postaci, przeistaczającą się w tak zwane prayrodzenie. Istniostnienie wreszcie jest również tążsamą idea w swéj przysobistości, t. j. idea tryumfująca nad swa cudzością, stająca się duchem, przeświadczeniem całości. i wracziaca w uściski swej wsobistości czystej, czyli przed Jest to Loika, Filozofia natury i filostolec Boga: zofia ducha w całokształcie wiecznego myślenia, którém jest wezechistnienie. Już same nazwiska: stnienie. i-stnienie, eraz istnio-stnienie, dowodzą, że tu powtarza sie tylko stnienie, stnienie a stnienie; że tu panuje

iedna i tazsama idea i li zewnetrznie przybiera coraz to inny przymiotek (adjectum), t. j. pewien objawu swojego odcień. - Idea jedna tylko być może, jak jeden umysł. dzy Bogiem, światem i człowiekiem niema wewnetrznei. t. j. istotnéj różnicy, bo to jedna i tażsama idea. Bég réżnił się istotnie od świata i człowieczeństwa, wtedy istniałyby obok siebie; t. j. empirycznie, jak np. koń, krowa i koza w jednéj stajni, trzy różne idee, nienależace do siebie bynejmniej, zaczem trzy różne istoty, słowem trzy Bogi. Jehowa. Allah i Demiurg. Jakie moinaby było naówczas pojać tych trzech Bogów? Jeżeli sa równie silni. byliby w wiecznym boju; jeżeli nie. — najsilniejszy zwyciezwłby dwu innych, zamordowałby ich i zapewnił tryumf dła jednéj wszechistnienia idei. Gdyby miedzy Bogiem, a światem i człowieczeństwem niebyło wewnetrznej, istotnej jedni, jakże zdołałby Bóg być stwórcą i rządcą wszechistnienia? Jakże człowięczeństwo mogłoby przyjść do myśli o Bogu i znaleść Go we własnej piersi? Wszakże bezwarunkowe przeciwieństwa niepłodzą się nawzajem, ale i owszém nienawidzą się jak wrogi śmiertelne, Krowa nierodzi wilka, ani mysz kota! Natura i człowieczeństwo niesa bytem od Boga odpadłym i z Jego łona wypchniętym. Wszystko, co nas otacza jest wła-Bég, jak i one w Bogu! ściwie naszém rodzeństwem ukochaném, bo jego wewnętrznością jest tażsama idea, która i naszę wewnętrzność sta-Czy to rozum pojmuje, czyli nie, mniejszo o to, ale jedność idei któréj myśl nasza wymaga, jest prawdą świeta. I dla tego trzy prawdoświeci są wewnętrzną, t. j. istotną, rzeczywista jednią. – Rozum przywotki przykład, że miedzy Autorem, a księgą, którę napisał, wielka jest różnica. Niezawodnie; ale jaka? li zewnętrzna! Spojezyj w istote autora i jego dzieła, czyli w ich wewnetrzność, a znika Gi różnica, jak i wszelka inna zmysłowa mara! Czém jest Autor w swej istocie? Tażsamą ideą, ale już wymówioną. Czyliż idea w autorze i idea w jego dziele niestanowi bezwarunkowéj jedni? Autor i ksiega, to rzeczy znikome; ale idea w nich leżąca jest istotą. Spalono Hussa, spalono także i pisma jego; ale Hussytyzm pozostał, warastał i w reformacyi odniósł zwycięstwo. Wszelka zewnętrzność jest li s egiecikiem, co chwila innym, jednéj i tejże samej wewnętrzności. Podobnyż zupełnie stosunek między Bogiem, a światem. Człowiek nakoniec; jest czytelnikiem księgi, którą Bóg napisał, czyli jest tążsamą ideą wieczną, która na łonie swego innobytu przychodzi do własnéj świadomości. Nie sąż to myśli jasne, czyste i prawdziwe, jak słońce? Mamy za sobą jedność idei, a z nią łoiczną awożność i filozoficzną harmonią. Zostawiamy więc chętnie rozumowi różnice, a z niemi nieawożność, dysharmonią i odmęt! Jeżeli on zdoła pląsać, jak baranek z zagonu na zagon, niepytając się samego siebie o związek i pojęcie całokształtu wszechistnienia, zazdrościmy mu tej swobody. Szczęśliwy! My zaś przestaliśmy być dziećmi, i zaczęliśmy już, — Bogu dzięki za to, że się w naszej piersi obudził, — myśleć!"

Umysł przyjmuje zatém śród prawdoświeci bezwarunkową jedność i robi ją bądań swych posadą. Tym sposebem rodzi się na polu naukowém siestrzan drugi, którym iest umvsłowa iednia przeciwieństw. Jest to siestrzen przeczący, ale równie ważny jak pierwszy, bo umysł jest tak od Boga uprzywilejowany, jak rozum. Umysł nawet, jako potega czystego myślenia i oko rostworzone w świat idealny, jest wyższy od rozumu. Wszakże każdy duch więcej wart, niż materya! Jeżeli w siestrzan pierwszy wierzy czerń ludzkości niezliczona, jeżeli wierzą w niego narody i massa człowieczeństwa; to siestrzan drugi stanowi przekonanie gwiazd naszego rodzaju, t. j. przekonanie Platonów, Arystotelesów, Leibniców i Heglów. Wielkie to i czcigodne przekonania! Gdyby drugie to przekonanie niebyło silniejsze od przekonania pierwszego, to niezawodnie mierzyć się z niém zdoła. Jeden Plato znaczy wiecej, a przynajmniej tyle, co przesądna, ciemna i ślepowierna milionowa tłuszcza ludzi li rozumnych! Dopóki umysł i idea mieć będą znaczenie swe na ziemi, dopóty umysłowa, jednia przeciwieństw występować będzie na umiejętnéj widowni. Jednia jest równie wieczna, jak róinia!

4) Mysł, ten pierwiastek zmysłu i umysłu, godzi wszędzie empiryczność ze spekulacya i staje się przez to ojcem wszechstronnéj filozofii. On widzi nie same zewnetrzność. jak rozum, ani same wewnetrzność, jak umysł, ale oboje razem, czyli organiczna, żywa całkowitość. Zewnetrzność sama i wewnetrzność sama są myślenia naszego oderwańcami; całkowitość zaś jest wszędzie rzeczywistością, zaczém istotną prawdą. Mysł tedy mówi: "Rozum ma słuszność, że stanowi śród prawdoświeci różnice, bo te są, biorąc rzecz zewnętrznie, istotne; umysł ma także słuszność, że widzi w prawdoświeciach jedne myśl, jedne idee, bo ta jest, biorac rzecz wewnetrznie, istotna, Obadwa przeto maia słuszność; wszelakoż słuszność ta jest w gruncie niesłusznością, albowiem pierwszy i drugi gnieździ się w jednostronności. Patrzcie na przedmiot ten razem z zewnętrznéj i wewnetrznéj strony, a poznacie go całkowicie, t. j. prawdziwie! Stnienie, istnienie i istniostnienie są rzeczami, zewnętrznie czyli empirycznie różnémi, wewnętrznie, czyli spekulacyjnie jednémi, a całkowicie, czyli filozoficznie różnojednémi." Tym sposobem rodzi się trzeci siestrzan, obadwa pierwsze w sobie chłonący, i robiący je li swémi czynnikami, oraz wykładnikami, t. j. mysłowa różnojednia przeciwieństw.

Jak objąć umiejętnie tę różnojednią? Obejmuje ją znany nam już s przeszłego paragrafu wzorzec A = A. mowa różnia jest oczywista, bo inna rzecz podmiot, Bóg, świat i człowiek są inna łącznik, a inna omówca. przeto istotami zupełnie innémi. I tak sie ma rzeczywiście pod względem empirycznym. Jest to potężne twierdzenie na łonie umiejetności, prawda kardynalna, albo raczej pierwsze prawdy całkowitéj rosczłonie. Tylko istota nierozumna prawdy téj nieuzna. — Ale we wzorcu A = A, jest także umysłowa jednia rzecza oczywistą, bo czyliż A \_\_ A nieznaczy tyle, co Bóg Bóg? To téż jest spekulacyjna jednością idei. Czyliż A . A niejest dla matematyka tożsamością bezwarunkową (absoluta identitas), a dla loika tautologią? Bóg tedy, świat i człowiek, są istotami nieróżniacemi sie od siebie wewnętrznie. Wszakże duszą świata, rdzeniem każdéj

rzeczy i jaźnią człowieczą jest pewna myśl wieczna, pewne, iak Bechwic mówi, objawienie boże; a idea ta, czy w Bogu, czy za Bogiem, nieprzestaje być jedną i tąż samą ideą. Bóg mówił, a słowa Jego stawały się rzeczywistościami i utworzyły nature. Świat jest, jako idea uprzedmiotowana, wykładnikiem Boga i tłumaczem jego myśli. Wszystko to czysta prawda pod względem metafizycznym. Jest to poteżne przeczenie na łonie umiejętności, prawda spekulacyjna, albo raczéj drugie rosczłonie w prawdzie całkowitej. Tylke człowiek nieumysłowy, t. j. niemyślący głęboko i niemający wzroku dla ducha, czyli ten, co nierostworzył jeszcze swego "niecielesnego oka" prawdy téj nieuznaje. – Jeżeli przeto A = A jest rozumowa różnia i umysłowa jednia od razu, wiec jest doskonałym mysłowej różnojedni wzor-Ta różnojednia rozwija dopiero wszechstronne znaczenie naszego A \_\_ A. Gdyby bowiem niebyła to różnia, pocóż tu trzy osobne znaki, trzy osobne prawdoświeci? Dośćby było położyć samo i jedno A. Gdyby znowu niebyła to jednia, czemu zamiast drugiego A niestoi B, C, D lub E? Różnojednia ta zatém jest poteżném kojarzeniem twierdzenia i przeczenia na smugach umiejętności, prawdą całkowitą, · organiczną, harmonijną i żywą w saméj sobie, prawdą filozoficzną, albo raczéj stopem dwu rosczłoń prawdy w trzeciém rosczłoniu, które stanowi posade ich i istotę. zmysł i umysł w mysle, lub ciało i dusza w jaźni, tak różnia i jednia zlewa sie w różnojedni we swój punkt środkowy i we swe ognisko. Tylko człowiek niemysłowy, t. j. taki, którego Bóg nie stworzył na filozofa, i któremu filozofia będzie na wieki wieków tém, czém jest n. p. ludzka religia dla pajaka lub kreta, prawdy téj nieuzna.

Chcesz więcej przykładów mysłowej różnojedni? Patrzaj w samego siebie! Czyliż niejesteś istniostnieniem? Cóż to znaczy? Oto jesteś stnieniem, bo masz je, jako jaźń, czyli jako pewną myśl bożą, sobistość twą stanowiącą, w sobie; jesteś istnieniem, boś związan ze światem, i istniostnieniem, bo w tobie ziemska i niebieska natura, a przecież ani Bóg, ani ziemia sama s ciebie, ale inna zupełnie istota. Tyś wszystkich trzech prawdoświeci stokiem w je-

anéj kropelce. Niejestżeś więc sam różnojednią? - Jesteś jaźnią w niejaźni, zaczem jaźnią, niejaźnią, i niejaźniojaźnią. Niejestże to różnojednia? - Mówisz słówko Jestem, s którego wywodzi się stnienie, Istnienie i istniostnienie, oraz jaźń, niejaźń i jaźń w niejaźni. Niejestże to różnojednia? - Jak ty różnisz sie od świata r od Boga. a przecież przegląda się w tobie świat i Bóg; tak Bóg różni się od świata i człowieka, a przecież leży w Nim świat i człowiek. Bóg jeszcze doskonalsza jest różnojednia od ciebie. bo On, jako Stwórca, różni się bardziej od stworzenia, niż ty, co jesteś także stworzeniem; a jako Ten, co otacza jazn swą własném słowem, które stało się ciałem, stoi w większej jedni ze światem, niż ty, który ubierasz jaźń swą w ogólną materyą i w ogólnego ducha, czyli w obcość. Nawet natura nieświadoma jest różnojednia, bo ona jest objawieniem myśli bożéj, oraz od pierwszego swego zarodku matką człowiekiem ciężarną.

- 5) Ponieważ różnice znajdować się mogą jedynie na polu względności, a jedność pokazuje się tam jedynie, gdzie zapatrujesz się na przedmioty bezwzględnie, t. j. gdzie masz li wewnętrzność, li ideę na oku, a wyrzekasz się wszelkiego na zewnętrzne stosunki względu; przeto rozumowa różnia zowie się właściwie względną różnią, a umysłowa jednia bezwzględną jednią. Ponieważ wreszcie mysł wiedzie do filozofii, więc różnojednia otrzymuje przydomek filozoficznéj. Mamy tedy trzy siestrzany:
  - a) Względna różnia, relativa differentia, die relative Differenz.
  - b) Bezwzględna jednia, absoluta indifferentia, die absolute Indifferenz.
  - c) Filozoficzna różnojednia, philosophica differentia in indifferentia, die philos. Indifferenz-Differenz.

Mądrość opierająca się na pierwszym siestrzanie, t. j. na względnéj różni, rozwiązuje się koniecznie naprzód w Ateizm, a później w Supernaturalizm, a czasem i odwro-

tnie, bo rozum, niezdołając mackami swemi tak dotykac Boga, jak np. kwasoród lub wodoród, a tém samém oznaczyć niewatpliwie wszystkich Jego różnie od świata i człowieka. wyrzeka się w końcu tego pojęcia, jako umowego widma, któremu zbywa na wszelkići realności, albo téż znużon daremném poznania pierwiastku wszechrzeczy usitowaniem i nieumiejąc sobie poradzić inaczéj, poddaje się cudownemu ob-Wtedy jest on najwiekszym fanatykiem i ciska pioruny przeciw wszelkiej filozofii. Jak stara lubieżnica staje sie dewotka, tak stary Jakubin religiinym zagorzalcem. — Przeciwnie madrość na drugim siestrzanie oparta, t. j. na bezwzględnéj jedni, płodzi Teizm, który, s powodu, iż we wszystkiém ugląda jednę i teżsamę wieczną ideę, zaczém Boga, przezwanym został Panteizmem. Teizm tego rodzaju rozwinał się najświetniej w Spekulacyi Hegla. - Na trzecim siestrzanie, t. j. na filozoficznéj różnojedni, opiera sie polska filozofia, które niedawno w Chowannie narodowi ukochanemu podaliśmy, a teraz w Myślini z loicznego stanowiska przedstawiamy. - Patrzac na ludy europejskie, prawie ze środka samego Europy, w którym nas los postawił, uczyniliśmy spostrzeżenie, że szczep romański hołduje wzglednéj różni, a germański bezwzglednéj jedni. zostaje dla szczepu słowiańskiego? Filozoficzna różnojednia, która w Słowianinie poraz pierwszy przychodzi de swéj czystéj i jasnéj świadomości. Wielkie to pole, więkaze nierównie od dwu pierwszych, na których dotąd pracowane, albowiem chłonie je w sobie, nie tknął dotąd pług żaden; na niém odznaczyć sie naród nasz może, jeżeli Bóg się nad nim ulituje, i dozwoli mu pokochać myśl wolna. można być kiedykolwiek wolnym, nieoswobodziwszy nasamprzód swéj myśli? To conditio, sine qua non wszelkiej wolności. Zostawnyż wiec Włochom i Francuzom różnia, a Niemcom jednią; sami zaś uchwyćmy za różnojednią, i uczyńmy ją narodowej filozofii siestrzanem! Daj Boże, aby te słowa nie odbiły sie, jak od głazu!

Prawdoświeci są najpierwszemi prawdami, a różnice między niemi zachodzące są najpierwszemi różnicami. Co leży w źródłe samem wylewa się później we wszystkie wy-

pływające zeń wody. Prawa dla różnic pierwiastkowych są przeto prawami dla wszelkich różnic, a że różnice odstaniają się zwykle w przeciwieństwach, dla wszelkich Siestrzany nasze stanowią zatém najkarprzeciwieństw. dynalniejsze posady umiejętności i będą magnesowym dla sprzeczności wszelkich kompasem. Na nich opierają się także tak zwane Zasady loiczne, jak to na miejscu swém zobaczymy. — Chcac już tutaj pokazać, jak ważne są siestrzany nasze dla przeciwieństw wszelkiego rodzaju, dajemy kilka przykładów. Ciało i dusza są istotami sprzecznémi, które w człowieku żywym przychodzą do swej różnojedni. Również sprzeczne s sobą materya i duch zlewają się w każdej rzeczy w różnojednia. Bóg jest różnojednią, jaźń ludzka różnojednią, wszystko, co należy do rzeczywistości, każda muszka i trawka, każde ziarnko piasku jest różnojednią, i całość niemierzona wszechistnienia, któréj Bóg środkiem także różnojednią. – Biegun magnesu północny i południowy przychodzi w środku i w całości igły magnesowej, mąż i żona we wspólném dziecieciu i rodzinie, a lud i rząd w sejmie i konstytucyi do swéj różnojedni. I któżby jeszcze różnojedni naszéj nierozumiał, lub o rzeczywistości jej mógł watpić?

Aż do czasów filozofii naszéj nie miano wyraźnego pojęcia różnojedni. Okoliczność ta wtrącała najsławniejszych nawet filozoficznych jeniuszów w ostateczności, bo jedni z nich chwytali za względną różnią, inni zaś za bezwzględną jednią. Stad ciagle rozdarcie umiejetności we dwa połcie, dwie szhoły nieprzyjaźne sobie, dwa na śmierć lub życie walczące. s sobą stronnictwa, jak n. p. Eleaci i Jończycy, Epikureizm i Stoicyzm; Realisci i Nominalisci w Scholastyce, Materyaliści i Spirytualiści, Fataliści i Libertyniści, Monadyści i przyjaciele złożoności materyi, rzecz w sobie i transcendentalna appercepcya w Kancie, dziś Supernaturalizm i Panteizm. Jeżeli nasza różnojednia będzie tak szcześliwa, że przyknie do mysłu polskiego, s którego się urodziła, i spłodzi kilka wielkich filozoficznych całokształtów, do których my podajemy li kamień wegielny, natenczas ustanie na roskosznych umiejętności błoniach ta wojna kokosza; empirya spekulacyi, a teologia filozofii poda dłoń przyjażną, i Minerwa sstąpi na

brzegi Wisły! Wynosimy tu przeto raz jeszcze różnojednią. Jej prawidlem jest:

Względna Różnia — Bezwzględna Jednia.

Jeden s polskich krytyków filozofii naszéj, pórównywając ją ciągle s Chrześciaństwem; albo raczej z nauką katoliekiego kościoła gminnie pojętą, i utrzymując, - zapewne dla tego, że tylko w Katolicyzmie swej głowy uglada prawdę i chrześciańską miłość, - iż my wiedziemy naród polski do błędów pogaństwa i niemamy w sobie ani iskierki miłości, — powstaje także przeciw temu, że u nas tylko względnie różni się świat od Boga, czyli przeciw naszéj różnojedni. Zabawiła nas prawdziwie ta, z innych stron bardzo łaskawa i dobroduszna ramota; litowaliśmy sie wszelakoż szczerze, iż są jeszcze miedzy Rodakami tacy, co niewiedzą, prawdziwie jak średniowieczne mnichy, iż w filozoficznym Edenie niema różnicy między Chrześciaństwem a pogaństwem, czyli, iż prawda, którę wyrzekł np. poganin Sokrates lub Plato, jest równie świętą prawdą, jak ta, która wyszła z ust Chrystusa, iż tylko falsz jest rzeczą przekletą i pogańska! A wiec nawet prawda potrzebuje dla Polaka -poświecającego niby wszystko za wolność, - przywilejów, potrzebuje patentu szlachectwa, albo zgoła kanonizacyi papieskiej! O nie, prawda, wymówiona nawet od Judasza i dwu łotrów, nie przestaje być prawdą. równie światły Żyd lub Machometanin, jak nasz krytyk, a może i lepiéj. Ale mniejsza o to! Przystępujemy do głównej rzeczy. Krytyk ów, bedac wybornym obrazem, niegdyś może bezbożnego, a dziś kającego się przed cudownością rozumu, niepojmuje należycie, ani naszej filozofii, ani Chrześciaństwa. W oczach naszych Chrześciaństwo jest prawdą wszechstronną, tak dalece, że świat dziś jeszcze spostrzega w niem rzecz niejednę, świeżo od filozofii odkrytą, której, jak naturaha, dewniej w niem niewidział. Toż samo się rozumie i o naszéj różnojedni. Jeżeli Chrześciaństwo jest nauką tywego Boga i ma w sobie prawdę wszechstronną, to niemoże polegać na saméj rozumowej różni przeciwieństw, bedącej oczywistą jednostronnością, i robiącej wszelką naukę

bezduszną, nieidealną, nędzną lepianką; ale musi polegać także na umysłowej jedni, i na mysłowei ró-Temu, kto kocha Chrześciaństwo i myśli, rzecz to jasna a priori. I tak sie téż ma rzeczywiście. jest np. chrześciańska Trójca w Bogu? Niejestże to różnojednia, a nadto zupełnie taka, jaka w niniejszym paragrafie zmalowaliśmy? Stnienie w Bogu, jako pierwiastek twórczy istnienia, oraz istniostnienia, jest Ojcem; istnienie w Bogu (nie w świecie), jako powód wolny stworzenie świeta radzący, jest Synem: a istniostnienie w Bogu, należące równie do Ojca i Syna, jako świety powód do stworzenia natury s przeświadczeniem, czyli człowieczeństwa, jest Duchem. Powie tu może ów krytyk. robiący Anzelma s Kenterbury, Erygenę, Tomasza z Akwimu i innych Scholastyków, co chodzili jak dzieci na pasku kościelnym, wielkimi i prawdziwie chrześciańskimi (!!!) filozofami: "Ale Scholastyka i Lamennais inne dają Trójcy w Bogu wyobrażenie. Chrześciańska trójca jest: moc. madrość i miłość w Bogu leżaca." Dobrze, odpowiadamy, niezważając na tę niedorzeczność, że cnoty. przymioty i przyrody, czyli tak zwane attrybuta boże. nie są i być niemogą osobami, t. j. istoty rosczłoniami Niejestże stnienie w Bogu, tworzące wszechmocnie istnienie i istniostnienie moca? Niejestże znowu istnienie w Bogu madrościa, która naturę wywołała i w niej objawiła się tak prześlicznie? Niejestże wreszcie istniostnienie w Bogu miłościa, która tchnela w stworzenie ostatnie świadomością i zrobiła je Boga obrazem? A wiec nasze stnienie, istnienie i istniostnienie w Bogu, czyli Trójca Chrześciańską, w któréj trzy osoby są zupełnie sobie równe i stanowią jednego Boga, niejest różnojednia! -Czyliż Chrystus, który był Bogiem, stworzeniem i człowiekiem w jednéj osobie, nie stanowi różnojedni? Apostół mówi: "Na początku było słowo, a słowo było u Boga, a Bogiem było słowo, itd. itd., a słowo stało się Niejestże tu oczywista nauka naszéj różnojedni? Wiele miejsc moglibyśmy jeszcze z Pisma przytoczyć, lecz dajemy pokój, boby to krytykowi owemu wydawać się mogło.

iż filozofia nasza, za jego rada idac, szuka nie w sobie. ale za soba·umiejetnego sprawdzianu! — Wiemy, iż to niejednego razi, że Stwórca ma być ze Stworzeniem bezwzgledna jednia, a tylko wzgledna różnia. Zdaie się, że bezwzględny więcej tu znaczy, niż względny. O nie! Różnica względna, jest to tyle, co realna, substancvalna, prawdziwa. Jednia śród téi różnicy jest li bezwzgledna, t. i. li dla zwiasku i jedności idei konieczna, li w myśli leżaca. Bezwzgledna różnia jest najwiekszém Absurdum, jakie tylko wyrzec podobna! --Ustep ten zrobiliśmy li dla takich czytelników, co nieumieja sami o każdym przedmiocie sądzić, czy s Chrześciaństwem zgodny lub nie, chcac ich głowe i serce zarazem uspokoić. My przekonani jesteśmy, że filozofia pasza widzac w Bogu iazń pierwotną, wieczną i w sobie jedyną, oraz różnojednia, roziaśpia Chrześciaństwo i zasługuje się wzgledem niego; — inaczéj źle, bardzo źle by z niem stało!

6) Podaliśmy już prawdoświeci, tudzież Siestrzany. czyli najgłówniejsze posady Myślini naszéj. Prawda całkowita odsłonieta tu została, i w jakići pełni! W naszych trzech prawdoświeciach leży heglowska lojka, filozofia natury, i filozofia ducha, czyli cała spekulacya, ale od jednostronności samego idealizmu i od panteizmu oswobodzona, tudzież jako rzeczywistość niewatpliwa występująca, leży nawet Trójca Chrześciańska, która świat stwo-Czy można w dzisiejszym czasie wszechstronniejszego, pełniejszego i rzeczywistszego poczatku loiki wymagać? Ale prawde naszę odsłoniliśmy tylko w ogóle. Teraz poznać ja należy w szczegółach i pojedyńczościach, czyli zająć się dalszą, drobia zgliwszą jej rozbierzą. - Prawdoświeci naszych nikt a nikt zaprzeczyć niezdoła, bo sa całościami, w których kojarzy się przeczenie z twierdzeniem, czyli jawnémi i ogólnie, oraz od wieków uznanémi rzeczywistościami. Ktoby je chciał przeczyć, przeczyłby własne swe Jestem, czyli własne swe przeświadczenie, na którém spoczywają, czego bez z war vo wania uczynić niepo-Również pewne są siestrzany, bo nad niemi czuwa rozum, umysł i mysł ludzkości, bo są wreszcie s pra-

wdoświeci koniecznym wypadkiem. Ale inaczej rzecz sie mieć bedzie w dalszym ciągu naszéj rozbierzy. Chciawszy bowiem poznać prawde w szczegółach i pojedyńczościach, trzeba roskładać rozumu brzytwa prawdoświeci nasze, t. j. niszczyć ich całość świętą i rzeczywistość. Stad urodzą się same loiczne oderwania. przedstawiające prawde we wszystkich jej kształtach. oderwania innémi oderwaniami zaprzeczyć sie daja, wiec ta będzie dialektyka, w któréj powstaje Skeptycyzm, przeczący wszystko, nawet samego Boga. Prawdobłamy i prawdniki, które wnet bliżej poznamy, są oderwaniami, i razem wzięte przedstawiają prawde żywą w pięknym Organizmie, ale osobno uważane, sa jednostronnościami znoszacemi sie nawzajem. Bedzie to także Wiec filozoficzny, pokazujący nam przecież prawdę, iż tak rzekę, w anatomicznym kościoskładzie. Jest to kalledoskop, który jedne i teżsame pojęcia, za każdém poruszeniem przedmiotu, coraz to w innym widzieć nam da różnowzorze. Po pierwszém więc przedstawieniu prawdy następuje teraz drugie; po całości, szczegóły i pojedyńcze rosczłonki.

## S. 15.

## Byt, jako prawdobłam pierwszy, oraz jego prawdniki i umiejętniki.

1) Prawdobłamy, a po łacinie: limbi vel sinus veritatis, item veritatis categoriae, są kształtami prawdy. Są to, że tak rzekę, kraje, poły, lub fałdy pojedyńcze, rościągające się przez całkowitą prawdę. Nazwa polska jest tu wyrazistsza od łacińskiej. Każdy kształt bowiem, o którym mowa, choć należy do większej całości, jest sam w sobie całością, tak zupełnie, jak błam futra.

.Jak znaleść prawdobłam pierwszy? Potrzeba spojrzeć znowu w nasz wstępień. — Jestem. Cóż to znaczy? Jestem bytem, czyli jest byt. Byt przeto jest pierwszym

prawdobłamem. Że w słówku Jestem leży byt, jest to rzecz tak oczywista, że objaśnienie dalsze byłoby zbyteczna. Skoro to prawda, więc i to prawdą być musi, że byt jest prawdobłamem. Ponieważ ze słówka jestem występuje stnienie, istnienie i istniostnienie, i ponieważ słówko to oznacza byt; zaczém stnienie, istnienie i istniostnienie jest bytem. Byt rościąga się tedy przez wszystkie trzy prawdoświeci i stanowi w nich jednę wielką fałdę, jednę postać. Słusznie przeto zowie się prawdobłamem. — Że zaś stniemie, istnienie i istniostnienie, czyli kraj prawdoświeci, ogarnia w sobie całkowitą prawdę, t. j. wszystko; bytem wiec jest wszystko.

Prawda jest bytem. O ile oznaczenie to prawdy jest bespośrednie, naturalne i pierwiastkowe, dowodzą tego dwie najpierwsze na ziemi filozoficzne Szkoły, opierające się na bycie, t. j. szkoła Eleatów i Jończyków; dowodzi także ostateczna filozoficzna szkoła, czyli Hegel, który bytem rzecz swą rospoczyna. Byt, po łacinie Esse, a po niemiesku das Sein, jest téż rzeczywiście prawdą pierwiastkową. Czemu nasza filozofia nie wychodzi z bytu, ale ze stnienia? Bo stnienie jest rzeczywistością i całością, byt zaś metafizyczném oderwaniem i rzeczywistości jedném rosczłoniem. My pokazujemy wszędzie naprzód żywą całość; później dopiero należące do niej części.

Coś być musi koniecznie, już dla tego, że wymawiam Jėżeli o bycie wszelkim innym mam słówko: Jestem. wątpliwość, to przynajmniej o tem niewatpie, że sam iestem bytem. Ja sam jestem prawdą, a prawda, która Ze zas to, co jest, pokazuje sie wnet iest, jest bytem. i po najpierwszém poszukiwaniu stnieniem, istnieniem i istniostnieniem, więc Bóg, świat i człowiek jest bytem. Gdyby Bóg, ten pierwiastek i twórca wszelkiego bytu, niebył bytem; niebyłoby żadnego bytu, i ja niebyłbym, niemówiłbym o sobie: jestem. Naówczas natura, duch i świat cały, który mie otacza, ludzkość, życie, historya, umiejętność, wszystko byłoby niczem, byłoby kłamstwem. któżby mi o tém kłamstwie mógł donieść? Może szatan, ten ojciec wszelkiego kłamstwa? Wtedy on byłby, już dla

tego, że mnie zapewnia o ogólném nicestwie, i sam przez to robi od niego wyjątek, bytem. Ja, jako ten, co daję się mu zapewniać, byłbym bytem drugim. Nielepiéjże, przy takiéj konieczności bytu za mną mieć do czynienia z Bogiem, niż s szatanem? Jest to konieczność, bo byt mój zawarowany, musi na bezwarunkowym bycie spoczywać. Niepodobna jest być samemu i bytu niemyśleć. Myśl ludzka może się od wszystkiego oderwać, tylko nie od bytu. Jeżeli wszystko jest niczém; przynajmniej ona jest bytem. Słowem byt jest, a więc jest prawdą. Stąd wynika, że prawda jest bytem.

Prawda najwyższa, która jest Bóg, jest najwyższym Jest nim, ponieważ stanowi źródło święte dla wszelkiego innego bytu. Że zaś prawda najwyższa jest bytem, wiec bytem jest również wszelka prawda, nawet naj-Gdyby prawda w ogóle niebyła bytem; czém byłoby powszechne istnienie, na którego łonie jestem, czém byłbym ja sam? Jakimściś bytu pozorem, czczym dymem! Ale już pozór ten i ten czczy dym byłby bytem, bo jest. — Na tém miejscu szczególniéj wydawać się może czytelnikowi naszemu, że w dziwném znaczeniu używamy wyrazu "Prawda, powie kto, jest bytem, jakby była prawda. np. koniem, drzewem, lub inna rzecza! Któż tak kiedykolwiek mówił i pisał? Że jestem, może być prawdą, ale ja sam niejestem prawdą, tylko istotą. Prawda znaczy loiczne przekonanie się o czém. Ze 2 a 2 są cztery, jest prawda, ale 2 a 2, nie są prawdami. liczby!" - W błędzie jesteś, luby czytelniku, mimo tego, że opierasz sie na ogólnym mówienia zwyczaju, bo mieszasz prawdziwość, którą oznaczać się ma wszelkie poznanie, s prawda. Prawda jest istota, jest bytem. Od wieków ma to znaczenie w filozofii. Tu jeden dowód. Anzelm s Kanterbury mówi: "Veritas est Deus. Si ipsa veritas habuit principium, vel habebit finem, erat et erit ve-Nempe antequam ipsa veritas inciperet, verum tunc erat, quia non erat veritas, et postquam finierit veritas, tunc iterum verum erit, quia amplius non est veritas. Veritas igitur erat, antequam erat veritas, et rursus veritas

erit, postquam finem habebit veritas. Veritas igitur nunquam finiet, sed est, est atque est infinite."— Tu objasnilismy nietylko znaczenie prawdy, ale i rzecz niniejszą, t. j. że byt i prawda są pojęciami nierozdzielnémi, że byt i prawda, to jedno.

Prawda jest bytem, bo znajdujesz byt rozbierając prawdy znaczenie. Gdyby prawda niebyła bytem, byłaby niebytem. Ale naówczas prawda byłaby nieprawdą, co jest loiczną sprzecznością. Prawda i byt należą przeto koniecznie do siebie i są wzajemnémi omówcami. Prawda jest bytem, a byt jest prawdą. Wszystko, co jest, jest prawdą, i wszystko, co jest prawdą, jest. Tylko prawda jest, a krom prawdy niema niczego; tylko prawda jest bytem; tylko byt jest prawdą. — Cóż wynika ze wszystkich tych rozmyślań. Oto że byt jest najpierwszym, najbespośredniejszym prawdobłamem.

2) Czém jest byt? Jest prawdą, zaczém stnieniem, istnieniem, i istniostnieniem, Bogiem, światem i człowiekiem, krótko mówiąc, wszystkiem. Jest Stwórcą i stworzeniem; nasiennikiem wszechrzeczy i objawu zieloną dabrowa; widzialnym Panteonem przyrodzenia i niewidzialna Synagoga ducha; wesoła Pagoda płynacego życia i polami Elizeiskiémi stojacego trwania: jest, że tak powiem, wiecznym, wielkim, powszechnym kościołem świetego Piotra w Rzymie wszechistnienia, albo raczej Chrześciaństwem na łonie wszechświata, kojarzącém w sobie niezliczone prawdy, pojmującém Boga wszechstronnie i rozlegle. Byt jest wszystkościa niezmierzoną, jednością wieczną, i całością wszechobecna, a to in potentia et in actu, in aeterno et in sempiterno; jest wszystkiém, co stanowi przedmiot naszego zmysłu; wszystkiem, co tylko pomyśleć można; wszystkiém, do czego mysł ludzki dochodzi; a to w najrozliczniejszych realności, idealności i rzeczywistości barwach; jest zewnętrznością i wewnętrznością, treścią i formą, oraz ich zasadniczém ogniskiem, czyli istota; jest ogólnościa, szczególnościa i pojedyńczościa każda, czyli powszechnością bezwarunkową; możebności, rzeczywistości i konieczności krajem; dziedzina marzeń, - bo i te maja wie-

czna posade, tudzież tém, co myśl rozumna zdobywa. On jest wszedzie i zawsze. – Czém jest byt w ogóle, tém jest byt każdy, nawet najdrobniejszy, będący wiernym ogólnego bytu wyrazem. Wszelka rzecz jest bytem; wszelkie pojecie bytem. W uściskach bytu znikają miedzy przedmiotami różnice, i Menedemos z Eretrvi miał słuszność, uczac, że w całém stworzeniu nieznajdziesz dwu istot, różniących się od siebie rzeczywiście. Wieczność i czasowość. niezmierzona wielkość i niezmierzona małość, kula wszechistnienia i proszek, Hentopan i atom; nietylko prawda, ale i falsz: nietylko Dobre ale i Złe: nawet bład i przesąd; nawet niebyt jest bytem. To, co jeszcze niejest na świecie, ale raz na nim bedzie; co niejest na świecie, ale raz na nim było; zgoła Chiron, Sfinx, Fenix i Utopia jest pewnym bytem. Słowem, bytem jest wszystko a wszystko. Byt możesz objaśniać przez długie wieki, a niewypowiesz zupełnie czem on jest. Każdy wyraz- w słowniku Boga, majacym na wszelkići ziemi inne wydanie, albo raczći kilka tysięcy wydań, jest nowa bytu nazwą i nowem jego znaczeniem. Jest to słowo, w którém znajdują sie wszystkie słowa. - Rzekliśmy, iż prawdobłamy są oderwaniami. Poznaliśmy prawdobłam pierwszy. Czyliż można znaleść wieksze, straszliwsze oderwanie od bytu? Jeden ze Scholastyków mówi: "Esse est tam magna abstractio, ut mens dirumpatur, quae eam cogitat et omnino concipere vult."

3) Wiedząc, że byt jest wszystkiém, a wszystkiém, nieznasz go jeszcze należycie, bo go ujrzałeś dopiero w ogóle. Jeżeli pragniesz bliższą z nim zabrać znajomość; spojrzyj w byty szczególne, czyli zrób w ogólnym bycie pewne rozróżnienia. Rozum robi te rozróżnienia. Tym sposobem powstają najpierwsze w prawdobłamie naszym Prawdniki. Prawdniki, a po łacinie veriverbia, sive categoriae ontologicae, są kształtami prawdobłamów, zaczém jeszcze drobniejszémi fałdkami prawdoświeci. Możnaby je nazwać Prawdobłamkami. Wszelakoż zatrzymujemy tu nazwę prawdników, bo te odpowiadają wiedznikom i poznajnikom, które bedą późnići rozważania naszego celem.

Rosum tedy, widzący tylko jednoprzydrugość, odróżnia w bycie trzy kształty bycia, czyli trzy prawdniki następne:

- a) byt cielesny, esse materiale,
- b) byt niecielesny, esse immateriale,
- c) byt zasadniczy, esse fundamentale.

Poświęcamy każdemu s tych bytów kilka wyrazów.

Byt cielesny jest najpierwszém odsłonięciem się ogólnego bytu. W nim objawia byt ogólny swą zewnętrzność i staje się przedmiotem naszych zmysłów. On jest prawdą niezawodną, bo wiemy o nim bespośrednio, biorąc rzecz jaką w rękę i mówiąc: Sentio, ergo res est, atque res sum. Rozum byt ten obrabia. Jest to rozległy kraj doświadczenia. Jednoprzydrugość i rościągłość są tu charakterem. Całość tego bytu zowie się naturą. Jest to byt szkoły Jońskiéj, Sokratesa, Epikura, Bakona, Lokiego; byt święty dla rolnika, kupca, rzemieślnika, dla mas łudzkości: słowem byt empiryczny, materyalny.

Byt niecielesny jest drugiém odsłonieciem się ogólnego bytu. Byt ogólny objawia w nim swą wewnętrzność, i staje się przedmiotem umysłu, który to przedmiot rozum już dla tego od swego przedmiotu odróżniać musi, że go, jako marę niedotykalną, odpycha. Byt ten jest także prawdą niezawodną, bo wiemy o nim bespośrednio, mówiąc: Cogito, ergo mens sum, atque mens est. Jest to rozległy kraj Spekulacyi. Jednopodrugość i następstwo, oznaczające wszelkie myślenie, jest tu charakterem. Całość tego bytu zowie się Duchem. Oto byt Eleatów, Platona, Leibnica, Fichtego, Hegla, wszystkich Spirytualistów i całéj filozofii niemieckiej; słowem byt metafizyczny.

Byt zasadniczy jest trzeciem odsłonięciem się ogólnego bytu. Byt ogólny objawia tu wieczne swe jądro, i staje się mysłu przedmiotem, który rozum rozróżnia także od przedmiotu swego. Byt ten jest równąż przwdą, jak dwa byty poprzedzające, bo wiemy o nim bespośrednio mówiąc: jestem, czyli mówiąc słówko, którego głębokie znaczenie już poznaliśmy. Jest to rozległy kraj filozofii isto-

tnéi. Jednowdrugość i środkowość jest tu charakterem. Całość tego bytu jest całostka, która zowie sie Jaźnia. Takim bytem jest Bóg i człowiek. Bóg jako jaźń wszechistnienia, a człowiek jako jaźń małego, ujednostkowionego na obraz i podobieństwo Boga, świecika, obadwa jako środkowe ogniska wszechrzeczy. Takim bytem jest właściwie, - ponieważ tu znajdujemy się na polach rożumu, czyli na łonie czasowości, - słowo boże, stanowiące rdzeń wszelkiej stworzonej istoty. – Bytu tego szukał już Anaxagoras, wyprowadzając na widownia umiejetności swói Panspermion, w którym jednoczył Homeomerye i Nusa, czyli byt cielesny z niecielesnym; szukał Spinoza we swéj materyalno-spiritualnéj rozłodze; Szelling we swym realno-idealnym Absolucie; a Hegel we swéj podmiot-przedmiotowej idei: ale ciagle nadaremnie, bo brali całość w miejscu całostki, i kule pochodnia w miejscu wiecznego jéj środka. Dopiero naszéj filozofii udało się byt zasadniczy należycie uchwycić. Byt ten ratuje indywidualność Boga i człowieka, która dotad rospływała sie w ogóle.

Byt w ogóle, zrobiony filozofii pierwiastkiem i posadą, rodzi Ontologizm, czyli wszelkiego rodzaju Dogmatyzm. Byty szczególne wiodą do szczególnych ontologicznych, czyli do dogmatycznych umiejętnych całokształtów. Mamy tu oznaczyć pierwsze takie całokształty, bo to do loiki należy. Czemu? Wszakże loika ma wykazać wszystkie źródła myślenia, oraz odsłonić każdego z nich, wziętego osobno, jednostronność.

Stnienie jest bytem w ogóle, zaczém także cielesnym, niecielesnym i zasadniczym, lubo w samém
sobie jedynie, i w różnicy od podobnych bytów
we stworzeniu. Również trójprawdnikowe jest
istnienie i istnostnienie. Zaczém powstaje tu dziewięć kształtów bytu. Każdy s tych bytów, zrobiony osobnego umiejętnego całokształtu pierwiastkiem, zowie się
umiejętnikiem, a po łacinie theorema. Wskazujemy te
umiejętniki.

Byt cielesny w stnieniu, istnieniu i istnostnieniu rodzi teistyczny, kosmiczny i antropologiczny materyalizm, czyli trzy umiejętniki materyalistyczne. Byt niecielesny w stnieniu, istnieniu i istnostnieniu rodzi teistyczny, kosmiczny i antropologiczny spiritualizm, czyli trzy umiejętniki spirytualne. Byt zasadniczy wreszcie w stnieniu, w istnieniu (np. jako słowo Boże, jako idea, będąca zasadą objawu) i w istniostnienu, rodzi teistyczny, kosmiczny i antropologiczny Deizm, czylitrzy deistyczne umiejętniki. Zaczém razem jest tu dziewięć ontologicznych umiejętników, s których wychodząc budujemy nasze filozoficzne całokształty. Są to nie wszystkie już filozoficzne, a nawet nie wszystkie ontologiczne pierwiastki, ale dopiero ich początek. Dalszy ciąg ich będzie na swém miejscu.

4) Umysł uważa trzy powyższe byty za jeden byt w rzeczy istocie, za jedne i teżsame idee. Wedle niego empiryczna jednoprzydrugość niezdolna jest stanowić pradziwego Idei podziału. Idea niejest martwa, zaczem stać. leżeć jak trup, którym jest jednoprzydrugość w naturze. niemoże. Jéi ruch obiawia sie w jednopodrugości. podrugość przeto jest podstawa różnie w bycie, których rozum szuka i wymaga. Stósownie do téj myśli wystepuja kształty idei na widownią. Bierzemy tu Spekulacyą Hegla jako przykład. Prawda jest, wedle niego, czysta idea, czyli myśla jeszcze nieobiawiona, wsobistościa, loika: prawda jest daléj nieczystą ideą, myślą objawiona, dlasobistościa, natura; prawda jest wreszcie idea tryumfujaca nad stanem swéj nieczystości, myśla objawiona w swéj apoteozie, przysobistościa, duchem. I czémże być mogą te trzy rosczłonia spekulacyi Heglowskiej: te trzy metafizyczne rosstepy? Skoro tu mysł uczynisz sedzia. otrzymujesz wyrok następny: Jest to przedświat, świat i pozaświat! Umysł siega tedy stokroć głebiej od rozumu. Rozum stanowi różnice w saméj obecności, i przychodzi do bytu cielesnego, niecielesnego i zasadniczego; umysł zaś, stapiając te trzy byty w jeden byt idealny, i uznając obecności znikomość, zapuszcza się w przeszłość i przyszłość bezdenną. Przyszłość staje się tu obecności piełwiastkiem, a przeszłość celem i dokonaniem. S tego stanowiska rodzą się trzy nowe bytu rodzaje, czyli trzy dalsze prawdniki:

- d) byt przedświatowy, esse antemundanum,
- e) byt światowy, esse mundanum,
- f) byt pozaświatowy, esse postmundanum.

Trzy te nowe prawdniki oznaczamy bliżéj.

Byt przedświatowy polega na rzeczywistości, którę Bóg stworzył już oddawna, któréj przecież objawić się jeszcze niedozwolił. Jest to byt w przyszłości, mający swém przeznaczeniem, stać się raz teraźniejszością. Byt to równie jest pewny, jak teraźniej szość, albowiem teraźniejszość jest jego objawem, zaczem jego tylko, że tak rzekę, zewnętrzną łupiną, w któréj to, co niegdyś przyszłością było, jest jadrem, rdzeniem, czyli istota; albowiem przed Bogiem, albo raczej na błoniach bezwzględności, na łonie wieczności i w uściskach idej, niema najmniejszéj różnicy między teraźniejszością, przyszłością i przeszłością; albowiem wreszcie czas jest li skończenności wyrazem, na obszarach zaś nieskończoności panuje jedna i tażsama obecność. To jedynie może okazać sie in actu, co było in potentia. W kim np. nieleży możność stania się wielkim filozofem lub. poeta, ten niebędzie nim nigdy. To, co jest in potentia, jest istotą tego, co jest in actu; możność jest istotą rzeczywistości. Byt przedświatowy jest czystym, czyli prawdziwym bytem, podstawą świętą wszelkiego bytu. - O bycie tym był przekonany Plato, mówiący o pierwowzorach boskich w niebie, którémi były wszystkie rzeczy przed zjawieniem się swém na ziemi; którémi byliśmy sami przed urodzeniem; zapewniający nas, że tyle jedynie możemy być doskonałymi i mądrymi, ile przypominamy sobie żywo pierwiastko wy nasz stan idealny. - O bycie tym prawi nam wiele Zenda westa, nauczając nas, że Ormuzd stworzył nasamprzód świat Ferwersów, t. j. świat czystych myśli, będących dla naszego świata wzorcami, wstępujących w materyją, jako dusze w swe ciało. — Także w Mozaizmie gra wielką role byt przedświatowy.

Przyszłość tu ubóstwiona. Jehowa obiecuje naprzód ziemie mlekiem i miodem płynącą, oraz rozmnożenie się szczepu Abrahama w nieskończona liczbe; później Messyasza. trza w kraje nadziej i sa Prorokami. Lud wybrany przeznaczon jest ciagle do czegoś, co ma raz nastąpić. iest w jego oczach istotnym bytem, do którego teraźniejszość iest li przygotowaniem. Ten jego mysł wielki dla przyszłości jest powodem, że przeszłości niepojmuje i w nieśmiertelność duszy niewierzy. — Tu należa monady Leibnica. mające być raz duszami, i śród błakania sie we wszechświecie szukające monad swych zewnętrznych, s którémi się wedle raz oznaczonéj naprzód harmonii, połączyć pragną. mieści sie Loika Heglowska, dająca nam czysto-ontologiczne wszechistnienia pierwiastki. - Byt przedswiatowy gra i za obrebami filozofii wielką rolę. On staje się świetym moralności prawidlcem, i występuje jako potęga, zwana: tak być powinno! Pod tém hasłem walczy człowiek uczciwy całe sweżycie z nieprzyjaznym losem, nieupada, ale i owszem staje się w końcu zwyciezca, otrzymuje sławe! Byt przedświatowy objawia się nietylko jako etyczny, ale także jako religijny, polityczny i estetyczny ideał. Zanim gonia młode zapaleńcy, szukający reform i rewolucyi; za niego dał się sam Chrystus przybić do krzyża. I w rzeczy saméj, przyszłość wstępuje w teraźniejszość, jako dusza w swe ciało, i nadaje nowe jej życie. I maż być byt przedświatowy, dla którego ofiaruja najwieksi ludzie nie sam majatek, ale i gardło, czczą marą, jak to nieuk i pasibrzuch utrzymuje? O nie. kto uczuł iskre niebiańską w sobie, i zdolny jest przyjęcia wielkiéj jakiéj idei, niewątpi o jego rzeczywistości bynajmniéj! Polacy mają dla niego oko rostwarte; szkoda tylko, że troszka za nadto!

Byt światowy jest rzeczywistością, w któréj żyjemy, objawem bytu przedświatowego, ideą czystą w swym innobycie, krajem cieknącej minutami i sekundami godziny. Nie-oznaczamy bytu tego bliżej, bo on jest nawet dla dzieci rzeczą oczywistą. — Empedokles bytu tego nauczał, wołając i pisząc, co następuje: "Zaden z Bogów świata niestworzył. Świat jest kulą wielką, od wieków zawsze tąż samą, obra-

cającą się codziennie w kółko. Niepodobieństwem jest, ażeby z niczego coś powstać mogło, ani téż, ażeby byt stać się mógł raz niczém. Tylko byt, którym jesteśmy i w którym żyjemy, jest prawdą. - Tu należą Epikurejczykowie Rzymu starego, i dzisiejsi Eudemoniści, których zasada: Edite, bibite, post mortem nulla voluptas, et pro rebus futuris certant insani! Byt światowy jest bożyszczem dypłomatów, polityków, ludzi wszelkiego rodzaju li dla chleba i brzucha pracować muszących, lub téż goniących za mamoną. Jest to szkoła życia, któréj naukową treścią: "Każdy stan Ojczyzny jest mi przyjemny, bo przynosi mi nowe widoki; każdy monarcha jest mi świetną gwiazdą, bo w jego reku władza. Co panuje na ziemi, to godne kochania. Pieniądz, zaszczyt, głośne imię, to działania mego tajne sprężyny." - W najnowszych czasach znalazł byt światowy umiejetne swe przedstawienie w Heglowskiej filozofii natury. Tu przecież nieznajduje się on w swéj apoteozie, jak w powyższych przykładach, ale apoteoza jest jego przeznaczeniem.

Byt pozaświatowy nareszcie jest urzeczywistnieniem zupełném wszelkiego objawu idei; stopem bytu przedświatowego ze światowym, oraz ich glorvą. Jest to święta i pełna tajemnicy kraina życia wiecznego; trzecie wielkie królestwo boże, w którém mieszkaja Święci; dzielnica wyrobionych własną siłą i do kresu swego doszłych duchów. wnież o bycie tym dalej rozwodzić się niebędziem, bo zna go cała ludzkość dawna i dzisiejsza, wierząca w nieśmiertelność. Jeżeli byt przedświatowy jest przyszłościa, a światowy teraźniejszością, to pozaświatowy przeszłością w apoteozie. Czém jest dla zapaleńców i deał, a dla ludzi prozaicznych uży.cie; tém jest dla czcicieli niniejszego bytu uświęcony reał. — Tu należą wysłańcy niebios, oraz ich nauka bedaca religii podstawą; słowem rozległe obszary świętej i nieświętej historyczności. Na tem polu pracuje Szelling Berliński; na niém wsławili się Pabst, Günter i inni. Haslem tu jest zdanie: Nihil est in intellectu, quod non fuerit in historia. Jak byt przedświatowy, zawróciwszy młodą zapaloną głowe, wiedzie do szalonych czynów, i jak

byt światowy robi niejednego z ludzi bydlahiem; tak byt pozaświatowy, skorą się w nim roskochasz wyłącznie, popchnie Cię na najobrzydliwszą stronę zwrotu. Będziesz wnet fanatycznym wyznawcą ultramontanizmu, hildebrantyzmu, jezuityzmu i wszystkich innych średniowieczności upiorów; porwiesz nawet za pióro, i pisać zaczniesz, jak Justyn Kerner o strachach i przeszkodach nocnych. — Jedna jeszcze uwaga: W chrześciaństwie przedstawiają się prawdniki, o których mowa, jako nadzieja, miłość i wiara. Trzy te byty są święte i godne najwyższéj poszany. Złe tu jedynie przebranie pewnéj miary i poświęcenie się jednostronne któremu z nich bez rozumu! — Byt pozaświatowy znalazł w czasach ostatnich w hegloskiej filozofii ducha najświetniejsze swe zwierciadło.

Umysł niezważa w prawdzie na byt cielesny, niecielesny, oraz zasadniczy, i topi je w jednéj idei, którę obrabia; ale rozum nieustępuje mu s pola bitwy, a mysł oddać powinien obu sprawiedliwość. S tego powodu każdy z naszych trzech prawdników nowych, obejmuje w sobie trzy prawdniki dawniejsze, i jest rozumówa trójca, która przechodzi stacye umysłowe. Byt przedświatowy jest cielesnym, niecielesnym i zasadniezym, gdyż jest w gruncie tążsamą rzeczywistością, co teraźniejszość; byt światowy jest tą trójcą, bo rozum nasz ją uznaje, a byt pozaświatowy, jako realizacya światowego, nieprzestaje być tém, czém jest światowy. Zaczém pokazuje się tu dziewięć rodzajów bytu. – Ale niedość. Byt przedświatowy jest w stnieniu, w istnieniu i w istniostnieniu. wnież rzecz się ma z bytem światowym i pozaświatowym. Stąd wynika liczba 9.3, czyli 27 rodzajów bytu. z tych bytów staje się umiejętnikiem. – Dotykamy tu z lekka gałęzi tego nowego ontologicznego jaworu.

a) Byt przedświatowy w stnieniu, jako cielesny, niecielesny i zasadniczy, rodzi materyalny, spirytualny i deistyczny Teofuturyzm; w istnieniu, jako ciel., nieciel. i zasad., rodzi mat., spir. i deist. Kesmofuturyzm; w istniostnioniu, jako ciel., mieciel. i zasad. rodzi mater., spir. i deist.

Antropofuturyzm. Mamy tedy trzy ontologiczne pierwiastki dla Teo-, trzy dla Kosmo- i trzy dla Antropofuturyzmu; razem 9 umiejętników.

- b) Podobnież jak wyżej byt światowy w stnieniu daje trzy pierwiastki do Teo-, w istnieniu trzy do Kosmo-, a w istniostnieniu trzy do Antropoprezentyzmu, czyli 9 umiejętników. Do tego dodawszy powyższe 9; mamy ich razem 18.
- c) Byt pozaświatowy wreszcie, idac przez trzy prawdoświeci i za każdym razem przez trzy pierwsze prawdniki, daje 9 rodzajów Preterytyzmu, t. j. trojaki Teo-, trojaki Kosmo- i trojaki Antropopreterytyzm; zaczem 9 umiejętników. Do tych dodawszy powyższe 18; jest ich razem 27.

Ze zaś przy rozumowem, czyli przy pierwszem rozróżnieniu bytów, t. j. w pierwszej prawdnikowej trójce (No. 3), odsłoniło się 9, teraz zaś 27 umiejętników; zaczem jest ich 36 na tem miejseu.

5) Mysł, to oko szukające Boga, tak daléj rzecz naszę prowadzi. Rozum, mówi on, przychodząc do trzech pierwszych prawdników, t. j. do bytu cielesnego, niecielesnego i zasadniczego, roźróżnia jedynie teraźniejszą obecność; umysł zaś, wystawiając trzy drugie prawdniki, t. j. byt przedświatowy, światowy i pozaświatowy, rozróżnia jedynie przyszła, teraźniejszą i przeszłą obecność, obadwa przeto znajdują się na smugach czasowości i wznieść się nad nia nieumieia. I tak się rzecz ma istotnie. Czemu spekulacya Hegla, tak głęboka, spaniała i pełna, niezaspakaja ludzkości? Czemu przeciw niej podnosi się codzień silniejszy głos potępienia? Oto jej czysta idea, rozwinięta w loice, dająca święte pierwowzory dla wszechistnienia, czyli okazująca myśli i pojęcia tych przedmiotów, które objawiają się później w naturze, nie jest Bogiem, ale przedświatem; nie jest Stwórcą samym, ale stworzeniem in potentia; nie jest wiecznością, ale czasowością; nie jest Bożą sobistością i jaźnią, ale najwięcej loicznym jej pomysłem do stworzenia świata. W Spekulacyi téj niema prawdziwego Boga! Tu przedświat, czyli najpierwsze dzieło

boże, wzięte zostało za samego Boga! Ludzkość czuła błąd ten głęboko; chociaż oznaczyć go filozoficznie nie umiała. — Mysł filozoficzny nie zdoła zaspokoić się na saméj czasowości błoniach i dla tego szuka wiecznego dla nich podścieliska. On spostrzega, że jednoprzydrugość rozumowych i jednopodrugość umysłowych prawdników, stanowią dwie ostateczności, t. j. twierdżenie i przeczenie, że tu kojarzenie przeto koniecznie jest potrzebne. Kojarzenie to rodzi jednowdrugość. Tym sposobem powstaje trzecia prawdnikowa trójca:

- g) byt boski, esse divinum,
- h) byt nieboski, esse non divinum,
- i) byt niebosko-boski, esse non divinum et divinum simul.

Te trzy nowe prawdniki potrzeba nam nieco bliżej oznaczyć.

Byt boski ściąga się li do Boga, t. j. do twórczej i jednostkowéj istoty, odróżnionéj jak najściślej od świata i człowieczeństwa, czyli od stworzenia. Byt ten nie należy mieszać z bytem zasadniczym, który już znamy. dniczy jest spostrzeżeniem rezumu, a byt boski spostrzeże-Byt zasadniczy jest rdzeniem bytu cielesnego niem mysłu. ioniecielesnego w teraźniejszéj obecności, zaczem myśla bożą w rzeczy, lub jaźnią w człowieku. Byt boski zaś jest nietylko bytem, kojarzącym w sobie cielesność i niecielesność w ich rdzeniu, nietylko bytem stanowiącym korzeń przedświatowéj, światowéj i pozaświatowéj obecności, czyli nietylko myślą bożą w całkowitéj pełni objawioną, ale Bogiem samym. Tu filozofia nasza staje się transcendentalną, lub popolsku przestępną, t. j. przestępującą granice czasowości i wkraczającą w wieczność. - Bytu boskiego, o którym mowa, dotyka Kabała, uważając Boga za środkowe światło wszechistnienia, które otacza się dziesięciu Sefirotami, świat stanowiącymi; dotyka także Plotyn, któremu Bóg jest środkiem wszystkiego, różniącym się od wszystkiego. Atoli w tych naukach panuje jeszcze Emanacya. Byt boski dotycze się jedynie jaźni bożej, którę w przeszłym paragrafie obejrzeliśmy bliżej. Jak oznaczenie Boga jaźnią wieczną i jedyną, tak byt boski, będacy jednym z oznaczenia tego omówców, jest dopiero filozofii naszej charakterem.

Byt nieboski jest wszystkiém, co Bóg stworzył, wyjawszy dzieło Jego ostatnie, czyli człowieka. Jest to całe
stworzenie, któremu na świadomości zbywa. Byt nieboski różni się od światowego, ponieważ nie jest jedynie
światowym, ale także przed- i pozaświatowym. Wszakże
przedświat i pozaświat są również boskiém stworzeniem, jak
świat.

Byt niebosko-boski jest bytem boskim na łonie bytu nieboskiego, czyli tchnieniem Bożem w stworzeniu; słowem jest człowieczeństwem. W bycie tym byt boski znajduje sam siebie. Tu więc kończy się jego twórcza działalność.

Byt boski odpowiada stnieniu, niejest przecież stnieniem. Stnienie jest żywą i pełną rzeczywistością, a byt boski loicznym oderwańcem, jednym stnienia przymiotnikiem. Podobnyż stosunek zachodzi między bytem nieboskim, a istnieniem, tudzież między bytem niebosko-boskim a istniostnieniem. — Byt boski przedstawia przecież w prawdobłamie naszym stnienie, nieboski istnienie, a nieboskoboski istniostnienie. Tu prawdniki przechodzą tedy w prawdoświeci, czyli koniec wylewa się w początek; tu zaokrągła się całockształtu koło. Dalszych więc rodzajów bytu niema i być niemoże.

Każde z ostatnich trzech rosczłoń bytu zamyka w sobie wszystkie poprzednicze prawdniki. I tak byt boski jest przedświatowym, światowym i pozaświatowym, a w każdéj s tych trzech ostoi cielesnym, niecielesnym i zasadniczym, zaczém dziewięciorakim bytem. Podobnież się ma z bytem nieboskim i nieboskoboskim. Stąd rodzi się 27 kształtów bytu. Wszystkie te kształty są nakoniec w stnieniu, w istnieniu i w istniostnieniu, czyli w trzech prawdoświeciach. Potrzeba więc 27 rozmnożyć przez 3; co daje 81 kształtów bytu i nowych pierwiastków do Dogmatyzmu. Podajemy tu czytelnikowi te umiejętniki.

- a) Byt boski, α) jako przedświatowy, który, jak już wiadomo, jest trojaki, a w téj trojakości znowu trojaki, czyli dziewięcioraki, rodzi Teizm materyalno-spirytualno-i deistyczno teofuturyczny, daléj materyalno-spir. i deist. kosmofuturyczny, wreszcie mat. spir. i deist. antropofuturyczny, razem 9. umiejętników; β) jako światowy s tychże powodów co wyżej, rodzi trzy teizmy teoprezentyczne, trzy kosmo- i trzy antropoprezentyczne, zaczem 9., a s powyższemi 18. umiejętników; γ) jako pozaświatowy nakoniec rodzi Teizm trójteo- trójkosmo- i trójantropopreteryczny, czyli 9, a z owemi 18, razem 27 umiejętników.
- b) Byt nieboski rodzi Kosmizm, który tak zupełnie rozwija się, jak powyżej Teiżm, i daje nam drugie 27, z otrzymanemi zaś teizmowemi razem 54. umiejętników.
- c) Byt nieboskoboski rodzi Antropizm, który rozwinięty wskazanym sposobem, daje trzecie 27 umiejętników. Dodawszy do nich otrzymane 54, masz ich razem 81.

Przy drugiéj prawdnikowéj trójce (Nr. 4.) pokazało się razem 36, a przy trzeciéj 81; ogółem przeto otrzymujemy 117. umiejętników. Wszystkie te umiejętniki zamieniły się lub zamieniają w filozoficzno-dogmatyczne całokształty, s których każdy, właśnie dla tego, że ma byt pewien swym pierwiastkiem, jest Ontologią. — Że zaś byt, jako nierzeczywistość sama, ale loiczne oderwanie, jako twierdzenie, wiedzie koniecznie do nicestwa, czyli do przeczenia, więc pokazuje się już tutaj rozległe pole dla Skeptycyzmu. Wszystkie te umiejętniki, chociażby były nietylko filozofii, ale i religii podstawą, są jednostronne, bo opierają się nie na prawdzie saméj, lecz na rozlicznych postaciach jednego prawdobłamu, t. j. na tym lub owym bycie.

6) Teraz kilka uwag ogólnych. — Wszystkie te byty, tak w prawdnikach jak w umiejętnikach, są względnie różne, bezwzględnie jedne, czyli stanowią filozoficzną różno-jednią. Nauka nasza o bycie, jest przeto wybornym i rozległym dla trzech siestrzanów przykładem. Podobnież się ma i z innémi prawdobłamami, które wnet poznamy. — Hegel rostwiera bytem nietylko loikę, ale i całą swą spe-

kulacya. On uczy: "Czysty byt jest początkiem, bo jest równie czystą myślą, jak nieoznaczoną i prosta bezpośredniościa, a pierwszy poczatek nie może być czemściś z pośrednictwa wynikającém i daléj oznaczoném. Wszelkie watpliwości i upomnienia, dotyczace się rospoczynania umiejetności oderwanym i czczym bytem, rozbijają się o prostą wiadomość tego, co znaczy się umiejetny początek. Byt można oznaczyć jako Jaźń = Jaźń; można powiedzieć o nim, że jest bezwzględną jednią, czyli tożsamościa i t. p. w potrzebie wyiścia, albo od bezpośredniej pewności samego siebie, albo téż od orzeczenia, czyli od widzenia bezwzględnéj prawdy, można uważać te i podobne formy za pierwsze. Lecz skoro w każdéj z tych form ukrywa się pewne pośrednictwo, wiec nie sa prawdziwie pierwszemi. Pośrednictwo jest już bowiem przejściem s czegoś pierwszego w coś drugiego, wystepowaniem z inności. Jeżeli Jaźń = Jazń, lub téż także czyste umysłowe widzenie prawdy ma być rzeczywiście najpierwszym poczatkiem, to nie może być w swéj bespośredniości istnéj czem innem, procz bytem; jak i odwrotnie, byt czysty, nie już jako oderwany, ale pośrednictwo w sobie zawierający, nie jest czém inném, prócz czystém myśleniem lub widzeniem. Jeżeli byt zrobisz omówca Absolutu, wynika stad pierwsze jego orzeczenie, t. j. Absolut jest bytem. Orzeczenie to jest wprost poczatkowe, najoderwańsze i najchudsze. Jest to orzeczenie Eleatów, zawierające w sobie znaną prawdę, Bóg jest wszelkiéj realności objęciem. Tu potrzeba oderwać myśl od ograniczenia, pietnującego każda zwykła realność, a pojać Boga jako realność we wszelkići realności. jako najrealniejszość. Ponieważ zaś realność jest już pewną reflexyą, wiec bezpośredniej odbija sie pomysł, o który nam idzie, w tém, co Jakobi rzekł o Bogu Spinozy, t. i., że On jest pierwiastkiem bytu we wszechistnieniu." - Tak biedził się Hegel nad początkiem filozofii i przyszedł wreszcie do suchego, chudego bytu, najwiekszego loicznego oderwańca! Gdyby byt jego był przynajmniéj do tego podobny, który my przedstawiliśmy, gdyby był bytem cielesnym, niecielesnym, zasadniczym i t. d. przez

wszystkie prawdniki; to byłby bytem wszechstronnym, miałby treść i barwe. Ale nie! Heglowski byt jest li ideą, zaczém li bytem niecielesnym, a więc największą w świecie jednostronnościa. On jest prócz tego bytem ogóln vm. przeto najwiekszém w świecie oderwaniem. Początek filozofii heglowskiéj jest nierzeczywistością, do rzeczywistości prawdziwej nigdy wiec przyjść w niej niemożna było. O jakże inaczej jest u nas! My zaczynamy nie czczym bytem, nie jałowym loicznym oderwańcem, ale stnieniem, istnieniem i istniostnieniem t. j. prawdoświeciami, s których każda iest całkowita i bogata w sobie rzeczywistościa. I my mówimy o bycie, ale kiedy? Kiedy pierwiastkowe rzeczywistości bliżej poznać pragniemy, i s tego powodu, biorac je pod rozbierz loiczną, przychodzimy do najpierwszego w nich oderwania. - Jakkolwiek zbłądził Hegel, ie wział, nie stnienie, ale byt za prawde najpierwsza; trzeba mu oddać sprawiedliwość, iż nie przestał na samém ludzkiém przeświadczeniu, na Jaźń = Jaźń, czyli na naszém słówku Jestem, ale szedł daléj i szukał prawdy bezwarunkowej; iż był już prawdy tej bardzo blisko, gdyż byt jest najpierwszym, po prawdoświeciach natychmiast występującym prawdobłamem. Że loika jego wychodzi od bytu, jest to względem dawniejszej loiki postep olbrzymi. Wyznać musimy otwarcie, że bez heglowskiéj loiki Myślini nasza możeby tak zacząć nie mogła, jak zaczeła. — Na tém miejscu pokazuje sie nam, biorac rzecz ściśle, nie prawda sama, jak u Hegla, ale troista prawdoświeć bytem. Jest to najpierwsze prawdoświeci oznaczenie, najpierwsza ich postać. Ale byt, jako nie rzeczywistość, lecz rzeczywistości jedno oderwanie, łatwo zwalić się daje przeciwném oderwaniem. Twierdzenie wiedzie do przeczenia, a Dogmatyzm nasz przechodzi w Skeptycyzm. Stad konieczność nowego prawdobłamu.

## S. 16.

## Nicestwo, jako prawdobłam drugi.

1) Dotąd znajdowała się nasza rozbierz prawdy w objęciach saméj twierdzenności. Bóg, czyli stnienie jest twierdzicielem, świat czyli istnienie twierdziciela tego twierdzeniem, człowiek, czyli istniostnienie, twierdzicielemw owem twierdzeniu, czyli twierdznikiem, byt nareszcie jest zbiorem tych wszystkich twierdzeń w jedno twierdzenie powszechne, czyli w jedno wielkie loiczne oderwanie-Twierdzenie wiedzie koniecznie do przezczenia, bo na tém jedynie polega dalszy postęp. Boga, uważanego jako stnienie, zaprzeczyć niepodobna, bo On jest taką samą, jak jaźn moja, rzeczywistością, nie zaś czczém oderwaniem; bo stnienie jest wszechistnienia, a nawet mojego Jestem, t. j. mojéj świadomości, mojéj myśli świeta podstawa. Bóg wiec niema przeczenia. Równie niema przeczenia świat i człowiek, skoro ich uważasz jako istnienie i istniostnienie, t.j. nie jako czcze oderwania, ale jako oczywiste rzeczywistości. J cóż na łonie prawdy może być przeczenia przedmiotem? Nie prawda sama, ale pierwszy jej prawdobłam; nie Bóg, świat i człowiek, ale pierwszy ich spólny omówca, t. j. byt; żadna rzeczywistość, ale twierdzące ich przedstawienie w loiczném oderwaniu. - Przeczeniem bytu jest nicestwo. Nicestwo zatém jest drugim prawdobłamem. wszystko a wszystko jest bytem; więc na téj loicznéj ostoi wszystko stać się musi niczém! Jest to powiat Nihilizmu, który równe ma prawa i równie jest stary, jak Ontologizm. Tu rodzi się Skeptycyzm, zajmujący wszędzie i zawsze miejsce Dogmatyzmu. – Znaleźliśmy nicestwo, jako prawdobłam drugi, postępując dalej w przedmiot nasz loicznie. Lecz prawdobłam ten ma głebsze korzenie. Nicość leży także w słówku Jestem. Wszakże urodziłem sie i umrzeć muszę; żyję chwil kilka, jak jątka; nosze w mych kościach pierwiastek śmierci. I to ma być rzeczywistym bytem? Czém jest byt taki, którego rdzeń

i szpik jest niczém? Słówko jestem znaczy tyle, co jestem marą znikomą, czyli nicestwem!

2) Prawda jest tedy w drugim swym błamie, zaczém na wyższym stopniu swego rozwicia, niż w poprzedzającym paragrafie, nicestwem. "Czy podobna? Właśnie dowiodłeś, że ona jest bytem; maż wiec teraz znowu być niczém? Niejestże to jawna lojczna sprzeczność? "Tak odzywa się tu niejęden czytelnik. Wszelakoż prawda jest niczem, a to już s tego powodu, że jest bytem. Czy przypominasz sobie siestrzan drugi? (§. 14. 3.) Byt i nicestwo stanowią, jak i wszelkie inne przeciwieństwa, bezwzgledną jednią." Słuchajcie, słuchajcie! - woła czytelnik. To jeszcze wieksza niedorzeczność od loicznéj sprzeczności, boć to oczywiste niepodobieństwo. Czy godzi się, aby loika, będąca tarczą Pallady przeciw sprzecznościom, tak krzyżowała się sama s soba? A wiec ta ochmistrzyni ludzkiego myślenia przedstawia nam szalone mózgu wyskoki! Dobrze. pragniemy słuchać daléj, lecz prosim o dowody!"

Byt. który występuje jako pojecie zupełnie nieoznaczone, i którego istnienie s tego powodu już starożytny Skeptyk Timon s Flios podał w watpliwość, niejest rzeczywistością, ale czczym myśli naszéj oderwańcem. Niejest on ani słońcem, ani planeta; ani światłem, ani ciepłem; ani kruszcem, ani roślina; ani zwierzem jakiém, ani człowiekiem; ani Bogiem ani światem, i tak dalej przez wszystkie rzeczy i pojęcia, niejest ani tém, ani owem, żadnym a żadnym przedmiotem. Jest wiec czemścić bez treści i formy, bez miesa, krwi i postaci. Byt znajduje sie wprawdzie w każdéj będącéj istocie; przecież niedaje się ani nawet, jak jaki gaz chemiczny, w retortę uchwycić, ani téż innym sposobem przed okiém naszém odsłonić. czność, odznaczająca wszelką realność, niejest jego przy-Nawet jako myśl czysta, jako pojecie, jest on miotem. czémściś nieoznaczoném, jest wyrazem, który niema ani omówcy, ani odpowiedniego sobie w rzeczywistym świecie przedmiotu. Co jest wszędzie, niejest nigdzie; co ma być wszystkiém, jest w gruncie swém niczém.

Nasza religia czcigodna uczy, że Bóg stworzył świat z niczego. Nicestwo jest przeto jądrem i rdzeniem, czyli istotą wszelkiego bytu. Byt jest zatém objawem nicestwa, czyli nicestwem. Ma słuszność Oken, utrzymując, że Absolut jest zerem, a świat absolutu tego urzeczywistnieniem. Byt jest tedy, jak już nieraz rzekliśmy, nawet wedle religii, czczém oderwaniem, ludzkiej głowy mrzonką, istném umidłem.

Pytamy sie, kto byt widział, słyszał, wachał, smakował lub dotykał? Widzimy, słyszymy, wachamy, smakujemy i dotykamy zawsze coś oznaczonego, to lub owo, rzecz pewną, nie zaś nieoznaczone myśli naszéj oderwanie. Byt niejest zatém przedmiotem naszych zmysłów; niejest przedmiotem doświadczenia i rozumu. Pytamy znowu, kto myślił kiedy byt wyraźnie, t. j. z oznaczonością zupełną, taka. iakiei loika wymaga? Nikt tego niezdoła, gdyż byt jest poieciem nieoznaczoném i niemajacém swych omówców, zaczém niepodobném do rzeczywistego myślenia. on przeto także umysłu i spekulacyi przedmiotem. kto, iż byt jest idea. Dobrze, ale czem jest idea bez wszelkiéj rzeczywistości, jeżeli nie marzeniem? Byt niejest wreszcie przedmiotem mysłu, bo tym jest tylko Bóg, luh bóstwo, tylko jaźń; a byt znaczy zupełnie co innego. dla tego, że niejest ani zmysłu ani umysłu przedmiotem. przedmiotem mysłu być niemoże. — Skoro byt niejest żadnéj władzy naszego poznania przedmiotem, wiec jest bekartem obłakanéj myśli, upiorem lojcznym, niczém.

Tak zwany ojciec wszystkich Sofistów, sławny niegdyś Gorgiasz z Leoncyum, znał doskonale nicość bytu, i uczył, nie dla saméj igraszki s pojęciami, ale z rzetelnego przekonania, co następuje: "Ja nieznam bytu, bo go niema wcale. O bycie ani nawet mówić niemożna. Wszystko jest niczém. Gdyby się byt i znajdował, niebyłby przedmiotem naszego poznania; a gdyby i dozwolił się poznawać, niedałoby się to poznanie żadnym językiem wyrazić i byłoby rzeczą niewypowiedzianą." Spomniany Sofista stał na tronie Skeptyki, czyli w drugim naszym prawdobłamie, miał przeto zupełną słuszność. Naukę swą popiera on dzielné-

mi dowodami, których tu przytaczać, przez wzgląd na obszerność rzeczy, niepodobna.

Tożsamość bytu i nicestwa daje się pojać następnym jeszcze sposobem. Jeżeli byt jest wszystkiém, wszystkiém a wszystkiem, czyli bezwarunkowością istnienia; to nicestwa niema, i myśleć niepodobna. Ale byt, jako proste twierdzenie, wiedzie do przeczenia. Nicestwo jest tedy rzeczą konieczną. Dość zwatpić o bycie, a ujrzymy natychmiast nicosé przed soba. Tak myślił stary testament, odzywając sie: Vanitas vanitatis, et omnia vanitas! Nicestwo jest równie potrzebne jak byt; znajduje je loika, znajduje i każdy Skeptyk. Ale dwu bezwarunkowości być niemoże, a to równie, jak dwu Bogów; jedna wypiera druga i wypierać musi. Jeżeli przeto jest byt, ta bezwarunkowość, będąca wszystkiem, to niema nicestwa; a jeżeli jest nicestwo, niema bytu. Przypuśćmy, że jest byt. Czémże on jest bez przeczenia swego, bez nicestwa? Niejest żadna istota żyjąca, bo wszystko, co żyje, przedstawia walkę przeciwieństw; niejest ani Bogiem, ani światem, ani żadną rzeczą, bo to rzeczywistości; niejest prawdą, bo ta przechodzić musi przez czyściec swego przeczenia. Byt tedy bez swego polarnego przeciwieństwa, czyli bez nicestwa jest trupią jakąś obecnością, rozłogą bez przyczynowości, ciałem bez duszy, materya bez myśli; krótko mówiac, niepodobieństwem, czyli niczém. Lecz niedość natém. S tego, co właśnie rzekliśmy, wynika, że aby byt był bytem, koniecznie potrzebne jest nicestwo. I czémże nicestwo to być może? Byt jest bezwarunkowością, czyli wszystkiem; nicestwo przeto, chcae być godném bytu przeciwieństwem, i ważyć z nim równie na drugiéj istnienia szali, musi być także bezwarunkowościa, wszystkiem. Ale to jest oczywistem niepodobieństwem. Byt i nicestwo są zatém jedną i tążsamą bezwarunkowością; są zarówno wszystkiem, czyli stanowią bezwzględną jednią. I to rzecz zupełnie naturalna, bo jeżeli wszystko jest bytem, a nicestwo koniecznie potrzebne, to nicestwo nie może być czem innem, tylko także Tożsamo rozumie się i odwrotnie. Prawda więc jest równie nicestwem, jak bytem.

Stylpo z Megary i średniowieczni Nominaliści oświadczyli, popierając rzecz swą silnémi dowodami, że wszystkie pojęcia ogólne, czyli tak zwane conceptus generis, są czczémi nazwami, którym nieodpowiada żadna rzeczywistość, że to mera nomina. I tak jest istotnie. Jém n. p. albo jabłka, albo gruszki, albo śliwki, wiśnie i brzoskwinie, ale niejem owocu, bo owoc, to czcza nazwa. Podobnież zastrzeliłeś albo wróbla, albo kuropatwę, albo jastrzębia, cietrzewia, żołnę i t. p., ale nie zastrzeliłeś ptaka, bo ptak jest jedynie w twéj głowie!—
Byt jest najogólniejszém ze wszystkich pojęć ogólnych, zaczém merissimum nomen, nihil, das baare Nichts.

Powie kto może: "Nicestwo jest tylko jako przeczenie bytu, a wiec tylko w loice, nie w rzeczywistości. W rzeczywistości jest nicestwo, jak naturalna, nicestwem, czyli niczém." - O nie, bracie! odpowiadamy. Nicestwo jest zupełnie tak istotne, jak byt jest istotny. Sam mówisz, że Bóg stworzył świat z niczego. Nicestwo było zatém przed Jest tedy równie stare, jak Bóg. stworzeniem świata. Przed stworzeniem świata był z jednéj strony Bóg, t. j. byt. a z drugiéj nicość, s któréj świat miał powstać. Nawet i tutaj stała nicość obok bytu. Nicestwo jest przeto, równie iak byt, w prawdy istocie. - Nicestwo iest zgoła w Bogu, jeżeli, o czém nikt niewatpi, byt jest Boga własnością. Czemu? Byt jest sama obecnościa. Czemże wiec nicestwo być może? Jest tém, co w obecności téj powstaje i znika, czyli myśleniem. Jeżeli Bóg myśli, to pojęcia Jego są pewném następstwem, płyną jedne po drugich, powstaja i znikaja. Wszakże i teraz na ziemi jądrem jest wszystkich rzeczy pewna myśl boża, a przecież cóż tu nieprzemija? Jest to nicestwo w Bogu. - Nic być musi koniecznie, równie jak byt. Z jakiego powodu? Bo jego przeznaczeniem, stać się duszą stworzonego bytu. nicestwa byłaby znikomość, a wiec byłoby stworzenie świata niepodobieństwem!

Rzeczy naszéj, jak się spodziewamy, dowiedliśmy należycie, i śmiejemy się tu do rospuku ze zdrowego ludzkiego rozumu, który, tego wszystkiego pojąć niemogąc, stoi w osłupieniu i sądzi, że pragniemy wywieśdź go w pole; śmiejemy się także ze sławnéj loicznéj zasady sprzeczności, pokazująćj już przez to swą niedostateczność, że s całą loiczną awożnością swywolnie żartować z niej można.

- 3) Byt i nicestwo są nietylko w Ogóle, ale i w Szczegółach bezwzględną jednią. "Hola, mataczu! woła tu czytelnik. W Ogóle, który niema pewnéj i oznaczonéj treści, mogą być tak wszystkie rzeczy tożsamością, jak np. w czasie ciemnéj nocy zimowéj wszystkie krowy czarne; ale szczegóły maja ciało i barwe, a wiec pewne przywileje. Niegodzi się przeto podciągać ich pod jednę z Ogółem kategorya." — Wszelakoż utrzymujemy śmiało, co rzekliśmy. Zła to bowiem i pozorna byłaby bezwzgledna jednia. któraby nierościągała się przez wszystkie muszkuły i nerwy, choćby jak najdrobniejsze, swego przedmiotu. Czyliż słówko Jestem, t. j. moja świadomość, bedaca nietylko szczegółem, ale jednostkowością, zaczem największą pojedynczością, niejest także nicestwem? Byt tedy jest nicestwem przez wszystkie swe prawdniki. — Tu pokazuje sie, że prawdobłam drugi ma teżsame prawdniki, co prawdobłam pierwszy. I łatwa to do pojęcia, bo to jedynie przeczyć, czyli w przeczeniu sadowić można, co znajduje się w twierdzeniu. — Teraz do rzeczy naszéj, czyli w szczegóły!
- 4) Zaczynamy, jak naturalna, od pierwszéj prawdnikowéj trójki, bo i w Skeptyce gra rozum najpierwszą rolę.

Nicestwo cielesne, które z bytem cielesnym stanowi bezwzględną jednią, zaczém go znosi i pożera, jest pierwszym rodzajem szczegółowego nicestwa. Czém téż jest materya, ten byt cielesny; materya sama w sobie, t. j. materya bez ducha, czysta, bezwarunkowa, trupia materya? Istnież ona rzeczywiście? Czy może być przedmiotem doświadczenia? Prosimy całą ludzkość najuprzejmiej, niechaj nam choć raz taką materyą pokaże? Wszakżeż nie jest ona ani nawet lekkim i niedotykalnym chemicznym gazem! Wszelka rzecz zmysłowa, którę widzimy, ma pewne siły, a przynajmniej nieprzenikliwość, ścisłość i ciężkość, siła zaś, choćby i nieorgani-

czna, jest już duchem. Niema wiec rzeczy bez ducha, niema rzeczy ściśle materyalnéj! Wszelka ciałowość ma duszę. Gdzież jest rzeczywista, albo raczej istna materya? Wszedzie, a przeto nigdzie! Czém jest ona? Wszystkiem. a przeto niczém! Byt cielesny jest tedy czczym oderwańcem, dalekim od wszelkiéj rzeczywistości, czyli jest cielesném ni-Ogólne to nic jest zdrojem każdéj cestwem, niczém. pojedyńczej ciałowości. Czemże wiec jest pojedyńcze ciało? Tém, co i mać jego, t. j. niczém. Nicestwo cielesne, tak oczywiste, było już w starożytności powodem, że jenialny Anaxymander, odstepując od Szkoły Jońskiej, byt cielesny uznającej, przyjmuje za pierwiastek swej filozofii Apiron (ἀπειρον), t. j. coś nieoznaczonego zupełnie, coś nakształt zera; że Empedokles zaprowadził Chaos, a Anaxagoras wystapił s Panspermionem. Już starzy Skeptycy uznali byt cielesny za zupełne nicestwo. W naszych czasach wsławił sie pod tym względem Hume, rozwalający Materyalizm Bakona i Lokiego. — Idealiści wszelkiego rodzaju, Hegelianie i cała spekulacya niemiecka, widząca w materyi li zmysłowe złuzgadzają się tu z nami niezawodnie. wielkie przekonanie i godne szacunku.

Nicestwo niecielesne, które utożsamia s sobą, zaczém niszczy i zabija byt niecielesny, jest drugiém szczegółowem nicestwem. I czemże jest duch prawdziwy, bedacy bytem niecielesnym, t. j. duch bez materyi, duch czysty, bezwarunkowy, trupi? Znajdujeż się on rzeczywiście w istnieniu? Czy może być przedmiotem umysłu? Umysł myśli, oznaczając swój przedmiot; jestże podobna oznaczyć bezwarunkowego ducha? Duch jest nieoznaczoném rosstopieniem się wszelkiego myślenia w jakiś przywidziany ocean; jest ciemną idea, potworném spekulacyi Jak niema czystéj materyi, tak niema dziecieciem. czystego ducha. Gdzież duch taki? Wszedzie, a więc nigdzie! Czém on? Wszystkiém, a więc niczém! Byt niecielesny jest tedy czczym oderwańcem, niemajacym prawa do rzeczywistości, jest niecielesném nicestwem, czyli niczém. - To drugie nic jest świętą zgłoską Om w religii Buddystów, odpowiadającą polskiemu um, temu pierwiestkowi wszelkiej umysłowości, czyli ducha, t. j. jest umidłem. Nicestwo niecielesne uznawali Jończykowie, tudzież Epikur, wedle którego dusza była pewną materyą, ogniem spalić się dającą; uznawali Bako, Loke i wszyscy Materyaliści. Realiści wszelkiego rodzaju, którym duchowość i idea jest chimerą, poklaskują tu nam w dłonie i zgadzeją się z nami zupełnie. Czy znasz badaczów przyrodzenia, lekarzy, zgromadzenia przyjaciół natury? Są to sami realiści! I czyliż ich przekonanie niejest czcigodne?

Nicestwo zasadnicze, co jednoczy s sobą, zaczém chłonie i umarza byt zasadniczy, jest trzeciém szczegółowem I czém jest jaźń ludzka, ten naczelny byt zasadniczy? Jest to czysta chimera, urodzona z filozofii nowszéj; czczy, a nawet bez potrzeby zrobiony rzeczownik z zaimku Ja. Świat istniał tak długo i mówił albo o ciele, albo o duszy, nigdy zaś o jaźni. Piękny mi to byt zasadniczy, który ulagł się dopiero dziś prawie; bez którego stał świat przez tyle lat tysiecy! Istniejeż byt ten rzeczywiście? Nie, bo to conceptus factitius, służace li do objaśnienia związku duszy s ciałem, które na miejsce dawnych przypuszczeń występuje. Jestże byt ten przedmiotem mysłu? Przypuśćmy że jest; wszelakoż mysł ten świeżo i źle utworzony wyraz, nic nieznaczy, a więc i przedmiot jego niema znaczenia. Rozum mógłby jaźń myśleć jako środkowy punkt matematyczny, jako urojone ognisko w istocie człowieczej. Byt ten jest przeto s każdej strony nowomodną filozoficzną marą! Lecz opuszczamy jaźń ludzką. – Bytem zasadniczym ma być słowo boże, stanowiące wieczne jądro wszechistnienia. Filozofie, wstydź się z rzeczami tego rodzaju występować! Zostaw przedmioty wiary wierze, a dawaj nam filozoficzną rzeczywistość! - W ogóle smutny to wynalazek téj jaźni! Ma to być jakiś człowiek wewnętrzny, jakieś tam ciało i dusza w jedni, coś nakształt ludzkiej istoty, co istniało przed naszém urodzeniem i istnieć będzie po śmierci! Brawo! Ma słuszność tedy guślarz Mickiewicza, wywołujący nieboszczyków w dziadach; ma słuszność gmin, wierząc w upiory; ma słuszność Justyn Kerner występując ze swym Magikonem!

I ten byt zasadniczy, wiodący do najgrubszych przesądów, niema być nicestwem?

5) Podobnież trzy prawdniki następne zamienia Skeptyk w nicestwo. I na tę robotę trzeba nam spojrzeć, choć chwilkę.

Nicestwo przedświatowe znosi byt przedświatowy. I czém jest przedświat, świat w przyszłości, świat, którego niema? Tu każde chłopie szkolne odpowie: niczem! Jest to ideał, który powstaje w głowie poety, ale nie rzeczywistość. Ferwersy Zoroastra są istną bajką, a pierwowzory w Platonie stanowia naisłabsza strone tego umującego chetnie Prawda, że nadzieja zwraca oczy człowieczeństwa ku przyszłości i zawsze od niej czegoś lepszego spodziewać się każe; że nadzieja jest matką przedświata. jest sama czczą lalką, popierającą słabość; jest jawną ułudą, niczém; i maż być czém lepszém jéj synek? Prawią o nieboszczykach już dosyć; teraz wnet może zaczna sie nam pokazywać ludzie przedświata, nowe mary i strachy! Prawdziwie, filozofia zakorzenia przesądy dziś jeszcze, jak to czyniła hierarchia przed wieki, i trzeba się mieć na baczeniu. aby jéj bytów niewziąć za coś innego, niż za marne nicestwo! - Do tego rodzaju Skeptyki należy bezbożność ży-Żyd myślący mówi: Niepodobieństwem jest uznać Chrystusa, bo Messyasz jest ciągłą przyszłością, wiecznym Szyderstwo s takiego Messyasza, który nigdy Idealem." objawić się niemoże i przed teraźniejszością ucieka. Rosstawanie się wolne z młodzieńczym ideałem na polach Estetyki, Etyki, Religii i Polityki. Tu patryota szalony staje się nieraz służalcem, a filantrop zawołany mizantropem. Kto żyje dla przyszłości i wezmą go za to na tortury, ten, mając zwłaszcza nerwy draźliwe, nazwie wnet byt przedświatowy nicestwem.

Nicestwo światowe wypiera byt światowy. I czém jest świat, ten byt światowy; świat sam w sobie; świat bez Boga; czyli świat, będący wciąż płynącą istnienia sekundą, olbrzymią bez granic jętką; t. j. świat prawdziwy, bezwzględny? Czyliż on znajduje się rzeczywiście? Możnaż znikomą minutę zwać rzeczywistością? Jestże świat przedmiotem do-

świadczenia, lub umysłu? Ledwie, że spostrzegliśmy jakie jestestwo: ledwie, że zatrzymaliśmy nad niem myśl nasze: -a iuż stało sie czem innem, niż było! Tu panuje ciągłe powstawanie i ciagłe znikanie, ale bytu rzeczywistego ani śladu! Któż zdoła byt światowy wstrzymać w jego przemianie, choć na kwadrans? Jest to rzeka wielka, powoli, ale wciąż innémi falami daléj się tocząca. O, byt ten znikomy niejest bytem, ale czczym oderwańcem, niczém! - Teologowie indviscy, machometańscy, a nawet chrześciańscy, co światu wypowiadają wojnę, zgodzą się tu znami. tvch błoniach rodzi sie Monachizm, Anachoretyzm, Ascetvzm, i wszystko, co jest pogardy świata, oraz jego Mamony owocem. — Ale i w starożytności miało to nicestwo swych kapłanów. Pyrro z Elidy i jego uczeń Tymon, tudzież sofista Prodykos s Keos, uważali życie za najnedzniejsze dobro, za nicestwo, które li dla głópców może być kosztownym klejnotem. Jeden z Kyrenaików Hegezyasz nauczał: Radość. uciecha i roskosz, te najwyższe dobra nasze, trwają tak krótko, i są tak znikome, jak wszystko na świecie. Ich zaspokojenie staje się natychmiast ich śmiercią, t. j. rodzi niesmak, ckliwość, a nawet boleść. Dobra te sa niczém, jak i świat cały. I dla czegożby niegodziło sie opuścić tak nedznego życia, i tego świata, co nam daje miodem pomazany piołun? Największą cnotą, jaką znam, jest samobójstwo." — Podobnież i dziś rosprawia niejeden, co uderzając sztyletem w pierś własną, opuszcza świat, to nędzne nicestwo! - Ruchawość tego nicestwa oburzała Filozof Fo, nienawidząc jej, ogłosił swym. i oburza wielu. wyznawcom, że tylko bezwarunkowa nieczynność, podobna do wiecznego spoczynku Boga lub Umarłych, jest jedyném dla człowieka zbawieniem, i koroną wszelkiej jego madrości.

Nicestwo pozaświatowe zwala byt pozaświatowy. Czem jest pozaświat, tak zwany tamten świat, życie wieczne, królestwo Boże? Jest to istotnie nicestwo w Apoteozie! Mówisz: "Wszystko, co raz było, zostaje na wieki, bo to, co się stało, odstać się niemoże. Przeszłość jest równem istnieniem i życiem, jak teraźniejszość, a nawet milion-

kroć lepszém, bo wolném od bólu, trosków i znikomości." Ale czem jest byt taki, co sie nieporusza i niezmienia wcale? Jestże to życie? O! to nie rzeka świeża woda płynąca, ale stojące, stechłe, martwe, bezrybne bagnisko! To Hentopan Xenofanesa, smetarz wszelkiego bytu, zaczém kraj śmierci. czyli nieość! To życie skamieniałe, jak jagoda w Herkulaneum i Pompeum; wieczna stagnacya, bezwarunkowa cisza, słowem nic, którém tu głupców i biedaków cieszą! - Mówisz znowu: "Ciało nasze rozwiązuje sie w inne ciała i w nich żyje dalej; dusza nasza pozostaje w myslach, które uwieczniliśmy, a jaźń nasza w świetnych czynach; wreszcie odradzamy sie w dzieciach i wnukach." Dobrze, ale śliczny mi to byt pozaświatowy, który przeciela się ciągle w bycie światowym, w tém zmienném i znikomém nicestwie! Cóż się dzieje naówczas zmojém przeświadczeniem, z moją osobistościa i jaźnia? Ja żyje tylko w méj jaźni, niezaś w jaźni obcej, nie w jaźni mych dzieci i wnuków. Takie życie jest oczywistą śmiercią, któréj lękasz się pomyśleć, jest niczém! - Mówisz daléj: "Żyjemy w sławie, jaką po sobie zostawiamy; zapisujem się na wieki w księdze historyi." O bracie, tu żyją li nasze czyny, ale nie jaźń nasza! A więc ci ludzie jedynie żyć będą wiecznie, co wsławić się czém zdołali? Cóż się zrobi z innymi? Czyliż tak umierają, jak zwierzeta i rośliny? Czém nareszcie sa dzieje? Jest to ciemna noc, w któréj, rospaliwszy nawet tysiąc pochodni, niewiele widzisz! Byt taki jest marnym bytem, ułudą, niczém. Dla takiego bytu szkoda trudów i mozołów, jakich sława wymaga. Fryderyk Rykert, poeta niemiecki woła: "Ach, nieśmiertelność w czczém ludzkiém spomnieniu, lub śród metnego historyi koryta, - to złote imię na starym kamieniu, którego żaden przechodzień nieczyta! Wiesz ledwie, jak się trzej przodkowie zwali, bo pamieć nasza dalej już niewłada. Znasz imie ojca, dziada i pradziada; a reszta tonie śród letowych fali." Pozostaje więc po naszej śmierci tylko imię, a i o niém niewiedzą już dzieci prawnucze! Nasze imię niejest także naszą osobą! Życie wieczne niejest nawet krótkiém marzeniem, jak to życie, ale jest wieczném niczém. – Odwołujesz sie nakoniec do religii? Badźże mi zdrów, luby przyjacielu! Powaga jest grobowym dołem filozoficznego poznania. — Tu zgodzą się z nami francuscy Encyklopedyści przeszłego wieku, i niestety, bardzo wielu ze Spółcześnych.

6) Trzy prawdniki ostatnie zamieniają się tu również w opowiadaczów nicości. Im także poświęcamy słów kilka.

Nicestwo boskie wyżenia byt boski. — Dla bogo-bojnego czytelnika potrzeba tu pewnej przestrogi. jesz teraz w kraj Ateizmu; ale nielękaj się, niewydrzemy Ci Boga! Pomnij, że Boga, jako stnienia, t. j. jako rzeczywistości, zaprzeczyć niepodobna, i że tu Bóg, li jako byt. t. i. jako czcze oderwanie, zaprzeczonym bedzie! Nicestwo stoi i znaczy wiele jedynie obok bytu, jak jeden czynnik polarny prawdy obok drugiego, czyli jak jeden oderwaniec względem brata swego także oderwańca; nicestwo rzeczywiste nieda się ani pomyśleć. nasze jest to byt przeczący, byt wchodzący s samym soba w rozdwojenie. Jego powiatem jest li pole względności. Na jednéj szali byt, a na drugiéj nicestwo; gdzie dwa, tam różnica, a gdzie różnica, tam względność. Jest to byt pokazujący się li względem innego bytu niczém. w nas o nicestwie boskiém użyj bezwzględnéj jedni, na któréj tu umysł skeptyczny wszystko opiera, także na twa korzyść, i rzeknij sam do siebie: Właśnie s téjże przyczyny, s któréj byt jest niczém, nicestwo jest bytem. Podnieś się na stopień przeczenia podanego Ci przeczenia, a zamienisz je natychmiast w twierdzenie. czyliż we wszystkich czasach niebyło, i nieznajduje się dziś nawet wielu Ateistów? Musi więc być pewien powód do tego w samémze myśleniu, i loika niema wykazać tego stanowiska? Poznaj gniazdo bezbożności już dla tego. żebyś umiał je, jak gniazdo jastrzębie, swego czasu zniszczyć!

Skeptyk mówi: "Bóg jest bezwarunkowem nicestwem, właśnie dla tego, że jest bezwarunkowym bytem. Czemu? Byt bezwarunkowy jest li myślą naszej głowy, ale nie rzeczywistością! I czemże jest Bóg, jako byt boski ściśle wzięty, czyli Bóg oderwany od natury, ducha i świata, Bóg jako Stwórca wszechistnienia z niczego, t. j. Bóg czysty, bezwzględny, supernaturalistyczny, trupi? Czyliż

znajduje sie On rzeczywiście? Czy może być przedmiotem rozumu, umysłu, lub mysłu? O nie, jest on mara mystyczna! Weź pierwszego lepszego Mystyka i słuchaj co prawi o swym Bogu. Jakób Böhme np. uczy: "Bóg jest najwyższym i najpierwszym duchem w niebie, duchem mieszkającym za granicami świata. Jemu służą wszystkie duchy podrzedne, tak w niebie, jak na ziemi. Liczba całkowita duchów niebiańskich rosstępuje się, wedle pierwowzoru Trójcy w Bogu, we trzy wiece. Wiec pierwszy jest orszakiem Oica, drugi Syna, trzeci Ducha Świetego. s tych wieców ma swego króla i siedmiu ksiażąt. wieca pierwszego jest Michał, drugiego Lucifer, a trzeciego Uriel. Michał przedstawia Ojca, Lucyfer Syna, a Uriel Ducha Świetego. Siedmiu książat przedstawia siedm rodzajów wiecznéj natury" i t. d. i t. d. Proszę, nieplecież tu Mystyk, jak Obłakaniec; niesaż to same szalone marzenia? I czyliż źródło wieczne tych marzeń, t. j. Bóg mystyczny, niejest także marzeniem? — Czém jest Bóg? Jako byt wieczny jest bytem nieżywym i martwym, bytem trupim, s którego żaden byt żywy urodzić się niemógł, czyli niczem; jako pierwiastek wszechistnienia jest li dziecieciem umysłu ludzkiego, sama idea, czyli niczem. Jeżeli go myślisz, jako odwiecznego i siwobrodego staruszka w niebie, t. j. jako człowieka, wtedy wyobrażasz Go sobie po dziecinnemu, i sam niewiedząc o tém, wydajesz przeciw Niemu wyrok śmierci. Jako człowiek byłby istota ograniczona, miałby początek i koniec, niebyłby Bogiem, ale umu lub serca twego marzydłem, czyli niczém. Myślisz Go jako jaźń, jako środek wszechistnienia? To także tylko myśl twoja, ale nie rzeczywistość. Już jaźń ludzka jest podejrzana, a tém bardziéj Jazn Bogiem bedaca! Jakże naówczas świat myśleć? Świat byłby wielkim olbrzymem, człowiekiem żywym bez granic, w którego środku Jaźń ogólna, czyli Bóg siedzi! Niesąż to fantastyczne mrzonki? Mówisz s Kantem: "Bóg jest rozumu czystego Ideałem. brze, ale czém jest wszelki nasz ideał? Nie rzeczywistością, lecz poezyi utworem, czyli niczém. Oznacz Boga iak chcesz, i pomyśl nad tém, coś wyrzekł, a zawsze pokaże się w końcu, że prawisz o niczem! Bóg tedy jest nicestwem, a nadto nicestwem wszelkiego nicestwa, t. j. bezwarunkowem, największem i najoczywistszem nicestwem. Ma słuszność Oken robiąc Absolut zerem! — Ateusze wszech czasów znajdują się w niniejszej loicznej ostoi, i dają tu nam swem przekonaniem świadectwo, które także ma pewną wartość. — Jak nicestwo boskie jest bytu boskiego koniecznem dziecięciem, tak Ateizm jest koniecznym Supernaturalizmu synem.

Nicestwo nieboskie znosi byt pieboski. Jeżeli Bóg sam jest niczém, to niczém jest także całe stworzenie. Jakie źródło, takie i wypływające zeń wody.

Nicestwo nieboskoboskie znosi byt nieboskoboski. I czémże jest człowieczeństwo? Kwiatowym puszkiem ziemi, t. j. nicestwa. Spojrzyj na dziszejszy Egipt, na Włochy, Syeylią, Turcyą, a szczególniej Syryą! To groby wielkich i sławnych narodów, po których nic niepozostało, prócz imienia. Lecz i imię to wnet zgaśnie! Ziemia nasza miała początek, mieć będzie i koniec. Pochłonie ją raz nicość. Czém będzie naówczas człowieczeństwo, które wydała? Kto o nim będzie wiedział? I człowieczeństwo jest niczém, jak wszystko na świecie!

7) Jak byt w ogóle, tak wszelki byt szczególny jest niczém. Nicość bytów szczególnych pokazuje się już na polu względności, t. j. ten, kto jeden z nich za byt właściwy uważa, zowie wszystkie inne niczém. I tak byt cielesny jest niczém względem bytu niecielesnego, czyli spekulacyjném nicestwem; byt niecielesny jest znowu niczém względem bytu cielesnego, czyli empiryczném nicestwem; byt zasadniczy wreszcie jest niczém względem obu poprzedzających, a te znowu niczém względem niego. Materya jest niczém dla ducha; duch niczém dla materyi; jaźń niczém dla materyi i ducha, a duch i materya niczém dla jaźni! Podobnież byt przedświatowy i pozaświatowy jest niczem względem światowego i odwrotnie. ski jest także niczem w oczach tego, któremu byt nieboski lub boskonieboski jest jedynym bytem, a w oczach teologa, uznającego li byt boski, oba byty ostatnie są niczém. Wszelki byt szczególny jest przeto, już s powyższych powodów, równie niczem, jak byt ogólny. I te nicestwa, razem wzięte, stanowią jedno, wielkie, nędzne, świetne dla ludzi, którym pozór jest prawdą, nicestwo! Bóg i jego dzieło jest pozłoconą nedza! Smutny to wypadek, a przecież znikomość wszechistnienia wiedzie koniecznie do niego! Pewni Manicheiczykowie 13go wieku mieli słuszność, śpiewając, jak nam Fueslin donosi, w swych Antyfoniach na cześć Boga, co następuje: Kłamstwem jest, co widzimy; kłamstwem, co słyszymy, wąchamy, smakujemy i dotykamy; klamstwem, co myślimy, albo raczej co marzymy; kłamstwem jest, co mówimy, śpiewamy i czynimy! Madrość tego świata jest głupota przed Bogiem, a madrość boża głupota w oczach świata! I cóż wiec jest prawda? Gdzie tu pewność i niezawodność? Któż tu głowy niestraci? O nicości, kochana, wysoka, święta nicości, tv iesteś wszystkiém, co było, jest i będzie!"

8) Bezwzględna jednia bytu i nicestwa, które tu tak przedstawiliśmy, iż ją niemal ręką uchwycić można, ta wieczna matka Skeptycyzmu, znajdująca właśnie w życiu ustawiczném swego syna praktyczny, t. j. historyczny dowód swéj prawdziwości, jest dla wielu głów rzeczą niepodobną Takie rozumowania np. daja słyszeć się pod tym względem nader często: "Jeżeli byt i nicestwo jest jedno i tożsamo, naówczas także jest jedno i tożsamo, czyli ja żyję, lub nie; czyli moja luba małżonka jest przy mym boku, lub w grobie; czyli znajduję się w kraju lub w emigracyi, w ojczyznie lub na Syberyi; czyli mam tysiac czerwonych złotych, lub ani grosza w kieszeni; czyli jem obiad przewyborny, lub morze sie głodem, itp." Słyszałem podobne rozumowania w Niemczech, nawet po umiejętniach i z katedry filozoficznéj. Tego rodzaju panowie wyszydzają Hegla, który w ostatnich czasach uczył także tożsamości bytu i nicestwa, a jeżeli podobni do Francuza, t. j. mają bystry rozmysł i dowcip, słuchacz ich śmieje się do rospuku, i niepojmuje, że tak wielki człowiek, jak Hegel, mógł utrzymywać podobną niedorzeczność. Atoli pytamy się tych panów, którzy z nich, jeżeli pragnie pozostać przy rozumie, rzeczy tego rodzaju

uważać może servo za byt istotny? Czyliż żona, pudel. a zgoła pieczeń wołowa, które w kilku godzinach trawimy i w nic obracamy, czyli te znikomości, które w pewnym czasie powstaja i przechodza, sa bytem istotnym? Czyliż to jest bytem istotnym, że dziś np. jestem we Freiburgu Bryzgowskim, skoro w pięć godzin, jeśli zechce, bede we Francyi! Czy podobna byt istotny pożywać, w kieszeń lub sakiewke chować, złotówkami wydawać? Wy macie na oczach, nie byt istotny, ale ten lub ów jego objaw drobniuchny; nie byt ogólny, ani nawet byt szczególny, ale byt pojedyńczy! Sądzicie, iż zarzut wasz jest ważny. się bardzo. Skoro byt ogólny i szczególny jest niczém, to byt pojedyńczy, który przez chwilke jest bytem, a później na wieki wieków niczem, - myślcie tu np. wasze huzarska pieczeń, wasze wino szampańskie, - byt ten, jest najoczywistszém i najdotykalniejszém niczém! W każdym bycie znajduje się nicestwo, jak w każdéj organicznéj istocie obok pierwiastku życia pierwiastek śmierci! - Hegel mówi o rzeczy niniejszéj, jak następuje: "Niepotrzeba zbyt wielkiego dowcipu, ażeby zdanie, iż byt i nicestwo jest jedno, śmieszném uczynić, albo raczej wywieśdź z niego niedorzeczności naiwieksze, z nieprawdziwem zapewnieniem, że to sa loiczne z niego wynikające pasynki, jak np: jest więc także jedno. czyli znajduje się lub nie, mój dom, mój majątek, to miasto lub ta wieś, słońce, prawo, duch, Bóg. W takich przytoczeniach podsuwa się pod pojęcie bytu pewne szczegółowe cele, lub pożyteczność, mającą, jak naturalna, dla mnie, lub kogo innego wielkie znaczenie, i pyta sie, czyli to może być obojetném, iż ta lub owa rzecz tak ważna jest lub nieiest. Istotnie, filozofia jest umiejętnością, któréj przeznaczeniem, oswobodzenie człowieka od nieskończonej liczby celów i zamiarów znikomych, i uczynienia go na rzeczy te obojetnym tak dalece, iż będzie mu jedno, czyli się znajduia na świecie lub nie. Pomimo tego błąd to oczywisty, jeżeli pod byt podsuwasz rzeczy pełne treści stojące z innémi podobnémi rzeczami w związku, mające pewien cel i pewne znaczenie, które nikomu obojetném być niemoże. Od tych przypuszczeń właśnie zawisło, czyli byt

lub nicestwo przedmiotu s pewną i oznaczoną treścią jest jedno, albo niejedno. Tu podsuwasz pełną treści różnice pod czczą różnicę między bytem a nicestwem." — Ma słuszność Hegel, i zgadzamy się na tém miejscu z nim zupełnie. Byt i nicestwo są loicznémi oderwańcami bez żadnéj rzeczywistéj treści, zaczém czém inném niż koń, rola, ksiątka, lub w ogóle pełna treści rzeczywistość. Jako loiczne oderwańce bez treści są równie czémściś, jak niczém, i stanowią bezwzględną jednią. — Sądź teraz czytelniku o téj rzeczy! Hegel uczył tego samego, ale nierozumiano go powszechnie. My, pisząc dla Polaków, nadaliśmy przedmiotowi życie i barwę, czego w Hegla języku niebyło; ciekawi zatém jesteśmy na wrażenie!

9) Można tu uczynić nauce naszéj zarzut następny: "Jeżeli byt i nicestwo jest jedno: niepojmuje, jakim sposobem prawdobłam drugi ma być dalszém a nawet wyższém rozbierzy prawdy rozwiciem. Mówiac bowiem o nicestwie, stanowiącém tożsamość z bytem, mówisz wciąż o bycie i stoisz na miejscu. Z niniejszym paragrafem nieczyni rozbierz prawdy, a tém samém i loika najmniejszego postępu. Pocóż wiec całe to, a oprócz tego tak oburzające, poszukiwanie?" Na to odpowiadamy. Niedowiedziałżeś sie tu tyle rzeczy nowych, o których w poprzedzającym paragrafie mowy niebyło i być niemogło? Że prawda jest bytem, było to twierdzenie, że zaś prawda jest niczem, jest to przeczenie. Skoro wiec s twierdzenia przechodzimy w przeczenie, nie działamyż loicznie i nie czynimyż postepu? Czyliż watpliwość, i tuż za nia idace zaprzeczenie twierdzenia, niejest początkiem głębszej madrości i swobodniejszego rzeczy poznania? Czyliż Skeptycyzm nie jest konieczném następstwem po dogmatyzmie, i bramą do wszechstronnéj filozofii? Możemy powiedzieć śmiało, że tu dopiero staje sie rozbierz nasza głebsza i nowego nabiera życia, bo prawda kapie się w czyścu swego przeczenia, t. j. w nieprawdzie! Wszakże cały nasz Skeptycyzm jest nieprawda, ale konieczna, bo wiodaca nas do właściwszego prawdy oznaczenia. Uczyniliśmy przeto postęp, a nadto bardzo wielki. — Lecz inna jeszcze odpowiedź. Byt i nicestwo stanowią przeciwieństwa, które, jak wszelkie inne, są bezwzględną jednią. To przyczyna, że byt i nicestwo jest jedno i tożsamo, czyli, że byt przechodzi w nicestwo i staje sie niczem. Wszelakoż każda bezwgledna jednia jest za-Przechodzac z bytu. czyli ze razem względna różnia. stanowiska rozumowego, w nicestwo, t. j. na stanowisko umvsłowe, byt staje sie nicestwem i stanowi z niém bezwzględną jednią; ale stanowisko umysłowe nie znosi stanowiska rozumowego i tylko się obok niego jako przeczenie sadowi; stad powstaje wzgledna różnia. Byt i nicestwo są w tym paragrafie, jako w kraju umysłowości, jednościa; ale postaw paragraf poprzedzający obok niniejszego, a znajdziesz dwie zupełnie różne teorve i dwa sprzeczne s sobą przedmioty. Byt i nicestwo są li bezwzględnie rzeczą jedną, względnie zaś rzeczami zupełnie różnémi. Uważając na nie wzglednie, uglądasz w nich dwu wzajemnych wrogów, które na tém polu bitwy nigdy broni niezawiesza. I praktyka sama jest na naszéj stronie. Masz bowiem umiejetne całokształty, co znajdując się na błoniach względności, udają się albo pod choragiew bytu, albo pod buławe nicestwa. Sa to umieietności dogmatyczne i skeptyczne. Dogmatyzm uczy: ..Tvlko byt jest prawda, a nicestwa ani pomyśleć niemożna. Gdyby znajdowało sie nicestwo obok bytu, byłoby dwu Bogów i dwa światy, co razem myśleć jest niepodobieństwem, bez zaplatania się w dualistyczny Zoroastryzm. W niezmierzonéj krainie bytu niema miejsca dla nicestwa. Byt wypiera nicestwo, i myśleć oboje obok siebie niezdoła rozum awożny. Jeżeli myślisz nicestwo; robisz z niego już przez to pewne pojecie, zaczém coś, czyli byt. Nicestwo istotne jest niczém. t. j. dziwotwornym umysłu spekulacyjnego porodem." Skeptycyzm zaś uczy: Tylko nicestwo jest prawda, a bytu ani pomyśleć niemożna. Tak zwany byt jest niczém inném, prócz objawioném nicestwem. W krainach samego nicestwa niema i być niemoże miejsca dla bytu. Bezwarunkowe nicestwo pożera byt wszelki, jak Saturn swe dzieci, i robi go Niema dwu Bogów, ani dwu światów. Nicestwo jest rzeczywistościa, a wiec byt jest niczem. Jeżeli byt my-

ślisz, to już przez to staje Ci sie on samém pojeciem, czcza idea, czyli niczém. Byt bezwarunkowy, który nam Dogmatyzm daje, jest takim bytem, w którym sie rosstopił, czyli I niejestże to największą w którym znikł byt wszelki. w świecie nicościa? Li zmysłowe przeświadczenie hołduje bytowi; umysł czysty przegląda byt ten, jak kryształ, i widzi na dnie jego nicestwo." Dogmatyzm jest twierdzicielem bytu, a Skeptycyzm nicestwa; pierwszy jest znowu przeczycielem nicestwa, drugi zaś bytu. Zaczém i historya filozofii daje świadectwo, że byt i nicestwo rozłaczaja się. tudzież występują udzielnie, jak nasz paragraf poprzedzający i teraźniejszy. Postep umiejętny uczyniliśmy, wystawiajac nicestwo, jako przeciwnika bytu, czyli stanowiąc miedzy dwiema sprzecznościami względną różnią. względna jednia tworzy li węzeł między prawdobłamem pierwszym a drugim, bo inaczej któżby pojał miedzy niemi zwiazek i nastepstwo? - Powie kto może: "Ale mój bra-Uczyłeś przez cały czas, że byt cie, trudno Cie rozumieć. i nicestwo to jedno, teraz zaś utrzymujesz znowu, że to są rzeczy zupełnie różne. Niejestże to loiczna sprzeczność? I któż niezabłaka się w labiryncie takowym?" Na to odpo-Nic nierobimy sobie z zasady sprzeczności, która zabierała w dotychczasowei loice słowo dyktatorskie, i obracać sie musimy śród ciagłych przeciwieństw. Nasza Myślini niejest li stara, ale także nowa loika. Sprzeczność jest w niej chwila dalszego postępu, a w przeciwieństwach leżą dla niéj głębszego poznania żywioły. Byt jest u nas prawda w swéj twierdzącej jedności; byt zaś i nicestwo, obok siebie postawione, stanowia dwojce, wychodzaca z łona jedności, bedacą drugim krokiem badania. W bycie znajdowało się nicestwo, jak ciepło w ziemi; teraz zaś wydobywa się z niego i wchodzi z nim w stosunek przeciwieństwa, jak dusza ze swém ciałem. Tak ciepło z ziemi wydobyte ozłaca promień słoneczny, grzeje nas i jest wyższą od tellurvezności istota. Co drzymało w bycie, to budzi sie teraz i przychodzi do swego przeświadczenia. Byt i nicestwo są zatém jedną i tążsamą prawdą, ale na dwu przeciwnych ostojach umiejętnego jej rozwicia. Kto poiał

wreszcie nasze siestrzany, ten nas tu zrozumie należycie. Wszakże byt i nicestwo, to tylko materyały do różnojedni, którę wnet poznamy.

10) Stary testament uczy, iż Bóg stworzył świat z ni-Ponieważ iest tyle rodzajów czego, czyli z nicestwa. nicestwa, wiec zachodzi tu pytanie: z jakiego? Może s cielesnego nicestwa? Naówczas miałby materyą swym materyałem i ulepiłby z niej świat, jak zdun z gliny swe garnki. Bóg byłby tu jedynie budownikiem świata, niezaś iego stwórca. Moze wiec z niecieles nego nicestwa? Także nie. bo wtedy byłby on sam materyą, czyli umarłym i nieruchomym Bogiem, a duch, t. j. świat, miałby go swym matervałem. W takim razie stworzyłby świat sam siebie ze zwłok Boga, czyli Chaos byłoby Bogiem. Może z zasadniczego nicestwa? Nie, bo słowo boże byłoby natenczas li słowem bożém, t. j. nieprzybrałoby na siebie ciała i nienasiakłoby ogólnym duchem. Bóg niestworzył świata s przedświatowego nicestwa, bo w tedy przerabiałby tylko już gotowy przedświat w świat; ani ze światowego nicestwa. bo naówczas byłby świat przed stworzeniem świata; ani s pozaświatowego nicestwa, bo naówczas przeszłość rodziłaby teraźniejszość, czyli pozaświat przepływałby w świat. Gdyby Bóg stworzył świat z boskiego nicestwa, wtedy stałby się sam światem; gdyby go stworzył z nieboskiego nicestwa. to niestworzyłby go wcale, bo on byłby już przed stworzeniem; gdyby wreszcie stworzył go z nieboskoboskiego nieestwa, natenczas stworzyłby go s człowieczeństwa, co jest najwieksza niedorzecznościa. Jeżeli tedy niemógł Bóg stworzyć świata z żadnego szczególnego nicestwa, więc go stworzyć musiał z nicestwa ogólnego, t. j. ze wszystkich tych nicestw. Cóż to znaczy? Oto w istocie Boga leżało ogólne nicestwo obok ogólnego bytu, tak jak w Myślini naszéj. Dopóki byt ten i nicestwo to stanowiły bezwzględną jednią, niebyło świata. Skoro zaś nicestwo zaczęło się oddzielać od bytu i stanowić z nim wzgledna różnia, nastąpiło stworzenie Nicestwo w istocie Boga było bodźcem do stworzenia świata. Bóg chciał je odłączyć od siebie i stworzył świat. Bóg tak sie ma, - przynajmniej w pewnem znaczeniu. - do świata, jak byt do nicestwa. Jak w Myślini naszéi z bytu wysuwa sie nagle nicestwo, tak świat wysunał sie nagle s przedwieczności łona. Przecież tu ani myśleć o emanacyi; bo byt rodzić może tylko byt, tu zaś byt sadowi nicestwo! - Nicestwo jest w filozofii pewnego rodzaju kompasem, czyli gwiazda polarna; po niem albowiem poznaje sie najłatwiej kierunek umiejętnych całokształtów, a tem samem i ich wartość. I tak poznajesz Idealizm przez to, że mu byt cielesny, a Realizm, że mu byt niecielesny jest niczem. Teizm widzi w bytach światowych, a ateizm w bycie boskim A co jest w naszéj filozofii nicestwem? Wszystko i nic. iak to wnet zobaczymy. Niejestże to dowód umiejetnéj wszechstronności i pełni? Tym sposobem staje sie dobra loika, podająca wszystkie pierwiastki i wiążąca je w piekny wiec umiejętny, Areopagiem, rossądzającym wartość filozoficznych całokształtów. — Do jakiejże potegi dochodzi myśl ludzka w loice! Tu uczymy sie zamieniać bez trudności wszelki byt w nicość, i znowu wszelką nicość w byt; tu staje się jednia różnia, a różnia jednia! Drzyj przeto, nieumiejętny Filistrze, wdając się z biegłym loikiem w uczona rosprawe! On twoje realności w nic obróci; w twoich rzeczywistościach znajdzie marzenia, i tak Ci głowe zamaci, że sam zwatpisz o sobie. — Przytaczamy tu jedne jeszcze uwage, którę Hegel uczynił. "Wyrażenie to, mówi on, że byt i nicestwo, to jedno, lub téż jedność bytu i nicestwa, jest, równie jak wszelkie inne podobne jedności, np. przedmiotu i podmiotu i t. d., s tego względu niestósowne i razące, że wynosi li jedność, a różnicy, w pojeciach takich zachodzącej, zdaje sie zapominać zupełnie. I w rzeczy saméj, niedaje się spekulacyjne oznaczenie prawdy w formie tego zdania należycie przedstawić. Należy więc to tak pojąć: Jest to jedność w leżącej przed nami

różności." S tego wyjątku przekonywamy się, jak blisko był Hegel naszéj różnojedni, a przecież nieprzyszedł do niej, bo Spekulacya li umysłowa niezdoła nigdy przekroczyć granic bezwzględnej jedni. — Zakończamy niniejszą rosprawę naszę następną rzeczą. Ponieważ wszystko, eo jest w bycie, jest także w nicestwie, jako w jego przę-

czeniu; więc nicestwo wiedzie do 117. (§. 15. 5.) umiejetników skeptycznych. Dodawszy do nich 117. dogmatycznych, które w przeszłym paragrafie bliżej poznaliśmy, Zrobiliśmy dopiero krok drugi mamy ich tu razem 234. w rozbiorze prawdoświeci, a już okazalismy 234 błoń sławy. na których filozofowie polscy popisywać się mogą. nik, któremu chodzi o zupełne poznanie loiki, weźmie pióro do ręki, i wyśledzi te 117 skeptycznych pierwiastków, t. j. zrobi sumienny ich obrachunek. Droge do tego wskazaliśmy w poprzedzającym paragrafie. Radzimy popracować nad tém trocha, bo tylko tym sposobem przyjść można do wiernego obrazu wielkiego filozofii drzewa. Trzeba tu choć raz w życiu policzyć gałęzie i gałązki!

## S. 17.

## Żywostan, jako prawdobłam trzeci.

1) Byt jest prawdą; nicestwo także prawdą. Obie te prawdy są równie silne, równie głęboko w naturze rzeczy i w duchu człowieka ugruntowane. Rozum nieuznaje nicestwa, a umysł bytu; ale rozum i umysł mają jednakie prawo w krainach całkowitego poznania. Mysł oddaje słuszność obudwu, t. j. przyznaje im polarną jednostronność, lecz nie odrzuca wypadków, do których doszły. Mysł tedy widzi w bycie pierwszy, a w nicestwie drugi prawdobłam. mimo umysłowej jedni zachodzi między niemi wciąż rozumo-Pierwszy tak się ma do drugiego, jak ciało do duszy. Wszystko to dowodzi, że rozbierz prawdy niejest tu już przy końcu, ale w rozdwojeniu; że rozdwojenie to ustać powinno; że musi tu być jakaś filozoficzna różnojednia, jakaś jaźń, w któréj przeciwieństwa znajdują swój wezeł i środek. Jakim sposobem znaleść ten środek, to coś trzeciego, w którém byt i nicestwo zamieniają się w organiczna harmonia? Nie przez przeczenie przeczenia, te ucz heglowską, bo zaprzeczywszy nicestwa, wrócili-

byśmy do bytu, poszlibyśmy zatém w tył, nie naprzód; bo przeczenie rodzi li Skeptycyzm, który już wyczerpanym został. Przeczenie przeczenia jest przeto tu na nic nieprzydatne. wiec począć? Mając twierdzenie i przeczenie, a to takie, które nawet umysł, mimo bezwzglednéj jedni, twierdzeniem i przeczeniem uznaje, potrzeba szukać miedzy niemi kojarzni. Bedzie to różnojednia. Cóż być może miedzy bytem a nicestwem kojarznią? To co jest bytem i nicestwem w jedni. Jest to byt, który staje się w każdéj chwili niczem, i nic, które staje się w każdéj chwili bytem czyli żyjąca znikomość, życie, słowem żywostan. Żywostan jest stawaniem się ciagłém, t. j. przechodem bytu w nicestwo, i znowu nicestwa w byt; jest fiencyą, metamorfoza; zowie sie po niemiecku das Werden. Żywostan jest tedy prawdobłamem trzecim, którego szukaliśmy. Niejest to dzisiejsze odkrycie bynajmniéj. Już Heraklit uczył, że nie byt, ani nicestwo, ale żywostan może być rzeczywistą prawdą. wyprawia także po swojém das Sein und das Nichts, jako ich spólne ognisko das Werden. Zywostan jest zaiste rzeczywistością. Byt można było zaprzeczyć, bo był li twierdzeniem, a każde twierdzenie wiedzie do przeczenia; żywostanu zaprzeczyć niepodobna, bo wnim leży nietylko byt, czyli twierdzenie, ale także nicestwo, czyli przeczenie; bo on chłonie w sobie przeczenie i wychodzi za granice jego potegi. Żywostan staje się przeto już wierniejszym obrazem stnienia, istnienia i istniostnienia, czyli prawdy w ogóle. Robimy wiec tu postęp niesłychanie wielki. — Pojęcie żywostanu leży także w słówku Jestem. Jestem. stem? Bytem i niczem. Cóż to znaczy? W każdéj chwili przestaje być tém, czém byłem, a staje się innym człowie-Staje sie, mówie. To stawanie sie czém inném co chwila, jest właśnie życiem. Jestem = żyje; a żyje == jest życie; a życie <u>żywostan</u>.

2) Prawda w trzecim swym błamie, czyli w trzeciej rozwicia swego ostoi, jest tedy Żywostanem. Żywostan niejest w Myślini naszej żadną nowością, ale dobrze nam już znaną istotą, która nas dotąd trudniła, t. j. bytem i nicestwem. Tu następuje li ich skojarzenie. Byt i nicestwo okazały się

bezwzględną jednią i względną różnią; tu występuje ich mysłowa różnojednia. Żywostan jest nieustanném rozwijaniem się prawdy, czyli jest pracą jéj ciągłą nad skojarzeniem bezwzględnéj jedni bytu i nicestwa ze względną ich różnią; jest tą jednią, zamieniającą się co chwila w różnią, i różnia. Tym sposobem tworzy sie na iéi wracającą znowu do jedni. łonie znikoma, chwilowa, koczująca, powstająca i przemi-Niejest to jeszcze różnojednia iajaca ciagle różnojednia. prawdziwa i stała, ale już zapowiadająca ją przesłanka! — Ku objaśnieniu naszego przedmiotu, co następuje. żywostan był rzeczywistością, musiał być możebnością, a wiec bytem, który jest niczem, i niczem, które jest bytem, czyli prawdą dwu paragrafów poprzedzających. Ten byt i to nicestwo leżały spokojnie obok siebie. w nich różnia i jednia, ale jeszcze w różnojedni niestopiona: była to dwójca w rossczepieniu swych czynników, szukająca czegoś trzeciego, mająca swém przeznaczeniem stać sie trójca. Skoro czynniki téj dwójcy spotykają się w jednym punkcie, i zlewaja sie w organiczna całość, powstaje rzeczywistość; świat występuje na widownia; rodzi się życie. Nim żywostan był rzeczywistością, leżała w nim bezwzględna jednia bytu i nicestwa, ale jeszcze jako względna różnia. Kiedy zaś żywostan przestał być możebnością samą i wstąpił w kraj rzeczywistości, stopiła się różnia z jednią w żywą całość, i urodziła się różnojednia. różnojednią jest rzeczywisty żywostan, o którym mówimy. Przed stworzeniem świata, był tylko byt i nicestwo, mamy tu na myśli, nie stnienie, ale istnienie; — po stworzeniu świata, wystąpił w istnieniu, na obraz i podobieństwo stnienia, żywostan. Jak w naszéj Myślini, tak było i w Loice przedwiecznéj, stającéj się zwolna rzeczywistością. – Na niniejszéj ostoi umiejętnéj prawda ma podobieństwo s ptakiem Fenixem. Objaw jéj staje się co chwila popiołem, a popiół ten nowym, świeżym jéj objawem. Raz góruje tu bezwzględna jednia, drugi raz względna różnia, i obie stają sie natychmiast różnojednią. Myśl tu oddychanie płuc naszych, ten obraz doskonały żywostanu. Jest to ustawiczny proces w istocie żywej pra-

wdy: toczace sie ciagle naprzód jej życie. Żywostan jest bytem w nic przechodzacym, i niczém, przechodzacem w byt, jest, że tak rzekę, byto-niczem, mającem pewien pozór trwania. Pewien pozór trwania, nie trwanie samo, bo niejest to nieruchoma cisza, ale bieg świata, toczący się kółkiem. — We wszelkim żywostanie spostrzegasz wnet jego czynniki, t. j. byt i nicestwo. Masz np. coś przed soba. Jest to byt. Ale ten byt, już w chwili, gdy sie mu przyglądasz, staje się innobytem, zaczem, wzgledem tego, czém był, niczém, lub odwrotnie. Ten byt nowy staje sie wnet bytem innym, czyli znika, zamienia się w nicość, i tak daléj bez końca. Wiosna jest bytem, który w lecie staje się niczém; lato jest bytem, zamieniającym sie w jesieni w nicość; jesień jest bytem. przechodzącym w zimie w nicestwo, a zima jest bytem. który w wiośnie przejstacza sie w nic. Jak tu. tak wszedzie wraca koniec w początek, i życie toczy się dalej odwiecznym swym walcem. Bierz chłopca, młodzieńca, mężczyzne i starca, a ujrzysz tożsamo. Spojrzyj na proces trawienia, na myślenie, na co Ci się podoba, a znowu tożsamo. Nawet skały pekaja i krusza się w piasek, s którego powstały. Omnia mutantur cum tempore et ad nihihum reducuntur. Czas jest oddechem świata, życia wyrazem, metamorfozy segiecikiem. Jest to puls żywostanu. — Żywostan jest bytu i nicestwa, nie samą jednią, ani samą różnią, ale płynącą różnojednia, jest ciągłą walką dwu siestrzanów, przychodzaca co chwila do swego sojuszu w siestrzanie trzecim. Jest to bój, ruch, czynność we wnętrznościach wszechistnienia; ciągła oscyllacya dwu szał w wadze rzeczywistości. Myśl tu Magnes żywy. Byt jest jego biegunem północnym; nicestwo południowym, a żywostan punktem różnojedni. I któż tu jeszcze watnić zdoła o prawdziwości naszej różnojedni, albo jej niepojmuje? Jest nią żywostan, a żywostan jest oczywista prawdą. - Tu zwycieżamy świetnie Skeptycyzm, Nihilizm i Ateizm przeszłego paragrafu, i to bez wdania sie z nim w bliższą rosprawę. Gdybyśmy mu przeczyli, t. j. gdybyśmy przeciw niemu wystąpili s przeczeniem jego przeczenia,

wrócilibyśmy do bytu, czyli do twierdzenia, a byt ten rodziłby znowu nicestwo, czyli przeczenie. Na téj drodze nietrafilibyśmy do celu. I tak Skeptyka żaden Dogmatyk, a ateusza żaden teolog nienawróci. Przeciw nim trzeba wystawić chorągiew żywostanu, a stracą zawrot głowy, i rzucą się w objęcia prawdy. Tu tryumfuje myśl ludzka nad przeczeniem i wątpieniem! Czému? Bo żywostan nie znosi ani przeczenia, ani wątpienia, ale wcielając je w siebie w co innego przeistacza. — Żywostan rostwiera nam nową filozoficzną krainę. On pokaże nam Biozofią w całej pełni.

3) Teraz potrzeba nam poznać żywostan przez wszystkie prawdniki. Ponieważ żywostan jest jednością bytu i nicestwa, więc co leży w bycie, a później w nicestwie, leżeć i w nim musi. Prawdniki przeto nieotrzymują tu najmniejszej zmiany, chociaż zmienia się ich prawdobłamowy dzwigoń. Zaczynamy od pierwszej prawdnikowej trójki.

Żywostan cielesny jest różnojednią cielesnego bytu i cielesnego nicestwa w płynacym czasie. Bytem jest tu materya widoczna, czyli treść natury; nicestwem materya niewidoczna, czyli siła naturalna, treści téj nadająca forme, arystotelesowa entelechia: żywostanem wreszcie jest materya żyjąca, czyli treść i siła w skojarzeniu, życie natury. to Hylozoizm, który mając w rzeczywistości wieczny swój podścielisk, objawiał się i objawia dotad w filozofii. I tak np. Pytagoras uczył: "Natura jest ogromném zwierzem, którego dusza jest Bóg. Wedle Anaxymandra, gwiazdy są wiecznie żyjącémi istotami, ἀιείζωὰ, i dla tego Bogami. Żywostan cielesny napotykasz i w nowszych czasach, np. w Bakonie, Lokiem, Newtonie, Franklinie i innych Empirykach. Wedle nich, materya jednocząc się s siła przyrodzoną, stanowi fiencyą. Na tém stanowisku niejest natura ani bytem, ani nicestwem, ale żyjącą wszechprzedmiotowością, czyli żywostanem. Ona nie leży, jak trup; nie stoi cicho, jak krzyż grobowy; ale w ciągłym znajduje się biegu. sienie np. staje się korzonkiem, a ten roślinnym kiełkiem, a ten łodyga, lub pniem, który roskonarza się w gałęziach

i gałąskach, gałąski rozwijają liście; liść zamienia się w kwiat, kwiat w owoc, a owoc w nasienie. Takim kołkiem toczy się przyrodzenie całe. Kwiat staje się wszędzie gnojem, a gnój kwiatem. Każda madonna przeistacza się w końcu w meduzę, a każda meduza ogląda w swéj dorosłej córze madonnę. Zgóła planety obumierają, aby urodzić się na nowo. Ustawiczna ta metamorfoza na łonie natury znaną jest od wieków pod mianem Metempsychozy. Jest to wieczne życie Materyalistów; prawda, ale jednostronna i najpłytsza.

Żywostan niecielesny jest różnojednią czasową niecielesnego bytu i niecielesnego nicestwa. Bytem iest tu duch czysty, czyli heglowska wsobistość, nicestwem duch nieczysty, t. i. duch w swym innobycie, duch jako dusza przyrodzenia, czyli heglowska dlasobistość; żywostanem wreszcie są tu oboje w jedni, czyli życie i rzeczywistość ducha, heglowska wso- i dlasobistość. Oto trójca spekulacyjna, odpowiednia trójcy empirycznéj, którę w powyższym żywostanie poznaliśmy. Duch niejest przeto, równie jak natura, ani samym bytem, ani téż samém nicestwem, ale żywostanem. Tu rodzi się Pneumatozoizm. resowy Nus jest życiem, lubo wprawdzie li, jako dusza natury. Heglowska idea jest także życiem. U Bochwica naszego materva jest rzecza martwa, a duch życiem. Pneumatozoizm panuje w całej spekulacyi niemieckiej i jest owocem wielkiego przeświadczenia ludzkości. – Również duch niestoi cicho, ale w ciągłym znajduje się biegu. Wszelka myśl pierwotna staje się filozofii pierwiastkiem, czyli korzonkiem, s którego wyrasta powoli wielkie drzewo. I tu także zamienia się liść w kwiat, kwiat w owoc, owoc w nasienie i nowy korzonek. Myśl ostatnia jest wszedzie myśla najpierwszą i odwrotnie. Całokszałt umiejetny jest ustawiczną metarmorfozą jednéj i téjże saméj myśli, która jest jego pierwiastkiem i zdrojem. Jest to Proteusz, coraz to w innéj postaci. Jak w pojedyńczym całokształcie umiejetnym, tak i w powszechnym całokształcie ludzkiego ducha, czyli na tonie historyi filozofii. Myśl platońska staje się plotyńską, a ta kartezy uszowa, ta zaś leibnicowa, ta znowu hegłowską i tak daléj bez końca. Jest to jeden i tenże sam duch coraz to w innym żywostanie. Ta metamorfoza ducha, stającego się wciąż doskonalszym i pełniejszym, znaną jest od wieków pod imieniem Palingenezy. Jest to życie wieczne w spekulacyj; prawda, ale także jednostronna i niewiele głębsza od Metempsychozy.

Żywostan zasadniczy jest różnojednią czasową bytu i nicestwa zasadniczego. Bierzemy jaźń ludzką, jako zasadniczość naszę. Bytem jest tu ciało jaźni, czyli znicz nasz święty, zewnętrzność naszego środkowego człowieka; nicestwem znowu dusza jaźni, t. j. dane jej od Boga usposobienia, jej idee wrodzone; żywostanem wreszcie jest jedno i drugie w organicznej całostce, czyli jaźń sama w pełni swej życia. Jaźń nasza niejest przeto ani bytem, ani nicestwem, ale żywostanem. – Bierzemy znowu zasadniczość światową przed siebie. Bytem jest tu brzmienie boskiego słowa, czyli objaw, zewnętrzność; nicestwem myśl boża, stanowiąca tego objawu wewnetrzność; a żywostanem samo słowo boże, stanowiące rzeczy rdzeń, czyli zasadę. Jest to także trójca, odpowiadająca empirycznéj i spekulacyjnéj, ale w jadrze istnienia uchwycona. Tu rodzi się Egozoizm. Wie o nim każdy z nas, bo czyliż jaźń nasza niejest najwyższém w nas życiem, naszego życia cielesnego i niecielesnego posadą? I któżby z nas zdołał czuć i myśleć bez jaźni, to jest bez sobistości? Wszelakoż Egozoizm występuje dopiero w naszej filozofii na widownią. łudzka i słowo boże za nami, czyli żywostan zasadniczy, jest także ciągłym ruchem, ciągłą metamorfozą. Wszakże wszystko, co żyje, daży do swego przeznaczenia i rozwija się powoli, lecz ustawicznie. Byt zasadniczy przeradza się w inne byty zasadnicze. Ojciec płodzi syna, a syn wnuka i tak daléj bez końca. Jest to metamorfoza Jaźni, znana od wieków pod imieniem Regeneracyi. Starożytne ludy, a dziś jeszcze Hebrajczycy i Indyanie są przekonani, iż jaźń ojca wstępuje w jazń syna. To także jest prawdą, ale jeszcze jednostronną. Zycie wieczne niezdołało się tu wydrzeć z okowów czasowości.

4) Udajemy się do trzech następnych prawdników:

Żywostan przedświatowy jest różnojednią czasową przedświatowego bytu i nicestwa. Bytem jest tu ciałowość in potentia, nicestwem duchowość in potentia, a żvwostanem życie in potentia. Jest to przedświat żywy w swéj pełni. Życie tu równie jest rzeczywiste, jak w świecie, w którym żyjemy, bo gdyby niebyło życia in potentia, jakżeby mogło objawić sie życie in actu? Gdyby możebność niebyła życiem, jakże zdołałaby niém być rzeczywistość? I owszém, we świecie znajduje sie li tyle życia, ile wciela sie w niego przedświat. Plato był przekonany o życiu przedświata i cenił je stokroć wiecej od życia w tym świecie. Wiemy już, że wedle niego, widzieliśmy w przedświecie Boga i prawde na gole oczy, tu zaś li przez grube zasłony: że madrość nasza jest przypomnieniem przedświatowego Tu należą Demony Heraklita; proroctwa izraelskie, będące żywej przyszłości, czyli przedświatowego żywostanu ugladaniem; tudzież wszelkie jasnowidzenia; tu jest źródło i materyał Mezmeryzmu, wszelakoż li o tyle, o ile w nim prawdy, gdyż rozległe to pole do oszustwa i złudzeń. Żywostan przedświatowy opiera sie również na wielkiem przekonaniu ludzkości, jak powyższe żywostany, i jest rzeczywistością. Futurozoizm, czyli Profetyzm rozwija się na tych błoniach. I żywostan przedświatowy niejest martwą Wszakże od wieków tłoczy się cisza, ale żywym ruchem. przed-świat we świat. Odleglejsza przyszłość staje się co chwila bliższa: każda przyszłość jest w biegu ciągłym do krain teraźniejszości! — Tu zdrój życia wiecznego, pojetego głobiéi.

Żywostan światowy jest różnojednią czasową bytu i nicestwa światowego. Bytem jest tu ciałowość in actu, nicestwem duch in actu, a żywostanem życie in actu. Byt światowy, nicestwo światowe i żywostan światowy, są jednym światem. Jest to trójca światowa. W swéj rzeczywistości jest świat li żywostanem światowym. Żywostan ten jest bożyszczem królów, książąt, dyplomatów i innych ludzi świata. Żyją oni prawie zawsze li dla niego. Prezentozoizm rodzi się na tych kwiecistych smugach. — Żywostan

światowy jest nietylko ciągłym ruchem, ale i ciągłą walką. Jest on ruchem, bo świat płynie, jak rzeka, ciągle naprzód. Jest walka, bo w nim ściera się przedświat s pozaświatem. Wszakże teraźniejszość jest ustawiczném polem bitwy przyszłości s przeszłościa, czyli idealności z realnościa, postepu s historya, akcyi z reakcya. Przedświat wciela sie we świat jako nowa idea i świeże życie; lecz pozaświat jest ojcem, albo raczéj rodzicielem świata, i pragnie słusznie wychowywać swego syna. Co ma nastąpić, budzi się dziś w ludzkości, jako złota nadzieja, i zapala ją do boju; to zaś, co sie już stało, przepływa w teraźniejszość, i wystepuje jako czcigodny przykład, a najczęściej jako przywilej lub prawo. Filozof widzi tu cel i środek do działania, oraz umie s tego należycie korzystać, ku dobru człowieczeństwa. – Ponieważ przeszłość rodzi teraźniejszość, wiec pozaświat żyje wciąż we świecie dawnego swego życia odgłosem. Historya jest oceanem wylewającym swe wody w rzeke teraźniejszego życia, macacym jej kryształy i płynącym wraz z nia naprzód. To przeradzanie się pozaświata we świat, albo raczej to życie przeszłości w życiu teraźniejszości, znane jest pod imieniem nieśmiertelności historycznej, przybierającej z odległością czasów coraz jaskrawsze i świetniejsze barwy, tudzież będącej prawda, dotycząca się życia wiecznego, ale jednostronna.

Żywostan pozaświatowy wreszcie jest różnojednia czasowa bytu i nicestwa pozaświatowego. Bytem jest tu ciałowość in sempiterno, nicestwem duch in sempiterno, a żywostanem życie in sempiterno. Także pozaświat jest w swej rzeczywistości żywostanem. I on iest trójca w sobie, jak każdy inny żywostan. Życie wieczne jest żywostanem, ponieważ jest bytem i nicestwem w iedni: jest doskonalszym żywostanem od przedświatowego i światowego żywostanu, albowiem jest ich ostateczném rozwiciem i celem. Pozaświat jest żywostanem; inaczéj niebyłby wieczném życiem, i w krainach życia nastapiłaby w jedném miejscu czczość (hiatus, die Lücke), czego żaden filozof nieprzyzna. On jest wielkim i nadzwyczaj zaludnionym ladem stałym życia, i żyje istotném życiem, bo działa na życie teraźniejszości wszelkiej;

žvie juž dla tego, že raz był žyciem. Jedynie rozum widzi w życiu przedświata, świata i pozaświata różnice; dla umysłu iest to jedno i tożsamo życie w trzech rozwikłania swego rosstepach. Gdyby przedświat i pozaświat niebył takiém samém zvciem, jak świat, czasowość bez początku i końca niebyłaby objawieniem rzeczywistém wieczności, ale czczą marą. Naówczas i życie w teraźnieiszości, bedacej przeszłości i przyszłości jawem, byłoby najniedorzeczniejszą bajką. Życie pozaświata nieulega przecież zmienności takiéj, jak życie świata. Nieboszczyków istota niezostaje rozdrobnioną między wciąż po sobie następujące wczoraj, dzisiaj i jutro, miedzy dzieciństwo, młodość, meskość i starość: lecz żyje pełném i całkowitém życiem, czyli jest tém w każdéj chwili, czém była od kolebki aż do Jest to doskonałość, skupiająca jaźni nasze kilkodziesięcioletnie, t. j. przez mnóstwo dni i godzin rozrzucone, w jaźń jedyną, obrazem ludzkości całéj i Boga bedaca; doskonałość, któréj w życiu tém dostąpić niepodobna. — Preterytozoizm panuje na tych filo-Tu życie wieczne uchwyconém zoficznych obszarach. zostaje na najwyższym stopniu swego znaczenia: niejest jeszcze atoli zupełnie wyczerpane, bo braknie mu boskości.

5) Oto ostatnie prawdniki.

Żywostan boski jest różnojednią czasową bytu i nicestwa boskiego. Bytem jest tu ciałowość in aeterno, czyli znicz święty; nicestwem myśl tworcza; a żywostanem życie, będące wszelkiego życia najpierwszą krynicą. Gdyby Bóg niebył żywostanem, byłby Bogiem martwym, istotą trupią. Gdyby Bóg niebył sam żywostanem, jakże zdołałby stworzyć żywostan, i rozlać życie po całém swém niezmierzoném dziele; jakże my ludzie przyjśćbyśmy mogli do życia? Jakże pojąć wzrost rośliny, bez przypuszczenia, iż siła wzrostu leżała już w jéj nasienném ziarnie; — jakże pojąć życie wszechświata, bez przypuszczenia, iż życie to było już w jego pierwiastku; — jakże pojąć życie tego pierwiastku, skoro jego Stwórca byłby bez życia? I któżby pojął bieg czasów ustawiczny, gdyby ten nieotrzymał od żywéj wieczności pierwszego uderzenia? Jeżeli wszystko a wszy-

stko ma w Bogu swój początek, czemużby żywostan, ta prawda stanowiąca rzeczywistość, nienależał pod to prawidło? Co niejest żywostanem, czyli co się nie staje, niejest ani życiem, ani myśleniem, bo życie i myślenie sa następstwem. Gdyby Bóg nieżył, myślećby niemógł. W żvcie Boga wierzą narody, i my Polacy zaklinając się nawzajem, mówimy: na Boga żywego! Bóg myśli, tworzy wszystko i światem rzadzi, a wiec żyje. Teolog prawi: Cogitor a Deo, ergo sum. My powiedzieć możemy, stając na błoniach rzeczywistości, jednoczącej w sobie realność i idealność, obecność i myślenie, byt i nicestwo: Deus loquitur, ergo fio, atque omnia fiunt. "O ty, wiecznie myśląca istoto! Ja jestem myślącą Cie myślą, któreś Ty pomyślił! Myślac Cie, znajduje sie w jedni ze wszystkimi Myślącymi, co myśląc w Tobie, myślą samych siebie, myślą twém myśleniem. Na początku myśliłeś sam siebie i mówiłeś Jestem; a teraz, kto tylko mówi jestem, myśli twoje Jestem. Mówiłeś Ja, i powstał świat; albowiem niema Ja bez jestem czém, czyli niema podmiotu bez omówcy. I powstał czas, gdy za nim tęskniłeś, i powstała przestrzeń, gdzie myślą Twą spojrzałeś." - Bóg jest najistotniejszém życiem, bo jest źródłem wszelkiego życia, bo jest miłością. On jest żywostanem pierwiastkowym, bo żywostan pochodni jest rzeką, a niema rzeki bez źródła, s którego wypływa.

Żywostan nieboski jest różnojednią czasową bytu i nicestwa nieboskiego. Bytem jest tu ogólna materya, nicestwem ogólny duch stworzony, a żywostanem życie ogólne wszechistnienia. Tylko rozum skręcony i umarły niepojmuje życia we wszechistnieniu. W krainach powszechnego Żywostanu niema miejsca dla Martwostanu. Gdzie życie, a życie, tam śmierć jest czczą marą. Śmierć jest końcem pojedyńczości jednéj, a początkiem drugiéj.

Żywostan nieboskoboski nakoniec jest czasową różnojednią bytu i nicestwa nieboskoboskiego. Bytem jest tu ciało nasze, nicestwem dusza, a żywostanem jaźń nasza. Że człowiek w ogóle, czyli ludzkość jest wielkim żywostanem

i końcem wszelkiego żywostanu, tego nikt z nas niezaprzeczy, kto żyje, i mówi o sobie: Jestem.

6) Daliśmy orzeczenie: żywostan jest ciagła przemiana bytu w nicestwo i nicestwa w byt, stawającą sie co chwiła ich różnojednią. Orzeczenie to żywostanu występuje przeciw odwiecznéj nauce, że tylko s czegoś coś powstać może, i że z niczego nic niepowstaje. Nauka ta stara rospada sie zwykle w dwie przeciwne sobie teorye .URealistów. na których czele stoi Bako, Loke, Newton, Humbold i t. p. jedynie materya, a u Idealistów, tulących sie dziś pod skrzydła Hegla lub kościoła, jedynie duch jest bytem, t. j. czemściś, wszystko inne zaś niczem. Realisci wiec ucza: z materyi staje się materya, Jdealisci zaś: z ducha staje sie duch; innego żywostanu nieznamy. 1 tak Matervaliści niepojmują ani nawet ducha ludzkiego, lecz robia go jakaś materya, lub czynnościa mózgu; a u Hegła znowu materya jest li innobytém idei, czyli jawiacym sie duchem, zaczém duchem. Ze pierwsza teorva jest li cielesnym, a druga li niecielesnym żywostanem, i że obie są z natury rzeczy, panteizmem, dość tu na wspomnieniu. Przeciw tym dwom teoryom, oraz przeciw samemu Heglowi, przytaczamy tu następne właśnie namienionego filozofa wyrazy: "Starożytni zrobili już prosta uwage, iż zdanie: tylko s czegoś coś powstaje, a z niczego nic powstać niemoże, znosi i zabija żywostan, albowiem to, s czego coś się staje, i to, co sie staje, jest zupełnie jedno i tożsamo, zaczém, nie niestaje sie właściwie: - iż wiec w zdaniu owém leży rozumowa, czyli fałszywa jednia. Dziwić się przeto należy, iż zdanie to stare i w naszych czasach powtarzaném bywa, bez najmniejszéj świadomości, (lub jak w Heglu ze świadomością), że na niém opiera się panteizm, tudzież bez wiedzy (lub jak w Heglu z wiedza) o tém, że już świat starożytny uznał je za nieprawdziwe." Tak uczy Hegel, a przecież u niego, tylko duch jest bytem. rodzącym innobyt, t. j. samego siebie w naturze, czyli tylko s czegoś powstaje coś! - Nie s czegoś powstaje coś. ani z niczego niepowstaje nic, ale s czegoś i niczego, t. j. z bytu i nicestwa, czyli z materyi i ducha rodzi się coś,

albo raczéi żywostan. Tu dopiero pojmujemy należycie. co znaczy w starym testamencie: Bóg stworzył świat z niczego. Bóg wział nicestwo i tchnał w nie bytem, a powstał stad światowy żywostan. — Ponieważ byt i nicestwo stanowią bezwzględną jednią, i ponieważ występuja li jako oderwane roskładniki żywostanu; wiec ani byt, ani nicestwo niemoga być czem innem, prócz samemi loicznémi myślami, t. j. niczem: niemoga być i niesa rzeczywistością, ale mają swe znaczenie, li jako rosczłonia jéj konieczne, jako zewnetrzność i wewnetrzność w organi-Stad wynika, że równie byt jak nicestwo, cznéi całości. jako rozerwańce rzeczywistości, są niczém; że byt jest twierdzącem, a nicestwo przeczącem niczem; że żywostan jedynie, jednoczac to dwojakie nie w sobie, staje sie rzeczywistością i prawdą. Kto tedy uważa Boga za byt pierwiastkowy, ten wnet uważać go musi za pierwiastkowe nicestwo, bo z bytu do nicestwa, z Dogmatyzmu do Skeptycyzmu, z Ontologizmu do Nihilizmu, czyli z Realizmu do Idealizmu prosta rznie się droga. Kto zaś naucza że Bóg jest żywostanem, temu zaprzeczyć Boga jest niepodobieństwem, bo On przezwyciężył już przeczenie, t. j. Skeptycyzm, Nihilizm i Idealizm. Bóg, uważany jako pierwobyt lub pierwonic, jest Bogiem trupem; Bóg, jako żywostan, jest Bogiem żywym i prawdziwym. Jak rzecz się ma z Bogiem, czyli stnieniem, tak i z istnieniem, oraz istniostnieniem; czyli ze stworzonémi prawdoświeciami. Wszystko tedy jest w swéj rzeczywistości Żywostanem. --Żywostan postepuje wprawdzie ciagle naprzód, przecież w kółko, jak ziemia około słońca, jak cały świat około Boga. Dla tego, nietylko to, co rozwija sie zielonym liściem i kwiatem, co jest zdrowiem, wzrostem i postępem, ale także to, co zaczyna świecić żółtością jesieni i zbliża się ku zimie, co jest choroba, rozwiązywaniem sie i zwrotem, jest zywostanem. Jest to zywostan postepowy i zwrośny; wszelakoż żywostan. – Hegel, który loikę i filozofią swą rostwiera bytem, nicestwem, i żywostanem, - mimo tego, że te trzy prawdobłamy są mu jedynie prawdnikiem niecieleśności rosszerzonym, trójcą przedświata,

świata i pozaświata, -- uchwycił przedmiot Myślini naszéi głebiéi, niż to sie gdzie indziéi stało, przecież jeszcze nie na samém dnie prawdy, bo nieznał stnienia, istnienia i istniostnienia, tego najnaturalniejszego początku. atoli który z uczniów Hegla mniemał, iż i my, prawiąc także o bycie, nicestwie i żywostanie, hołdujemu jego mistrzowi, i że dalej podobieństwo pewne mieć bedziem do ostatniej spekulacyi, myli sie bardzo! Spotkaliśmy sie s Heglem w tych trzech punktach, bo to leżało w naturze naszego przedmiotu. Ale już za granicami żywostanu pożegnać się z nim musimy. My mamy dać w rozbierzy loicznego przedmiotu nierównie wiecej pierwowzorów wszechczyli idei stworzenia. pierwiastkó w istnienia. rzeczywistości, niż on to potrafił; stad inna pojdziemy daléj drogą. - W żywostanie leży loiczny pierwiastek tego, co się dzieje i co się staje, czyli czynności, działania i ruchu, pierwiastek, którego stara loika nieznała, a którego Dr. Edward Bobryk (patrz S. 7. 1.) szukał, jako podstawy mnóstwa nauk na przedmiotowości polu. daremnie wystepuje tu żywostan. Odzywać się on będzie po wszystkich zatokach loicznego myślenia. — Żywostan. bedac ziednoczeniem bytu i nicestwa, jednoczy także dogmatyczne i skeptyczne filozofii pierwiastki, i ma 117. własnych, t. j. biozoficznych umiejetników; które znajdziesz wedle wzorców umieszczonych w prawdobłamie pierwszym. tych umiejętników dodawszy znane nam już s końca paragrafu przeszłego 234; otrzymujesz ich na tém miejscu razem 351. - Żywostan jest wprawdzie rzeczywistością, przecież li o tyle, o ile jest jednią żywą bytu i nicestwa. bytu i nicestwa, czyli sam w sobie wziety, t. j. tylko jako stawanie sie, jako forma i czynność bez treści uchwycony, jest także żywostan loicznym oderwańcem, czyli Takim żywostanowym oderwańcem jest np. byt bedacy sama metamorfoza. Heraklita,

## S. 18.

## Bożostan, jako prawdobłam czwarty i ostatni.

- 1) Żywostan jest już wprawdzie rzeczywistością, ale dopiero czasową. Rzeczywistość czasowa niejest jeszcze prawdą samą, ale chwilowym jej jawem. Prawdą być może rzeczywistość wiekuista. Jak czasowości calcem jest wieczność, zmienności niezmienność, stawania sie trwanie, nieboskości boskość; tak żywostan musi mieć coś stałego i niewzruszonego swa podstawa. Ta podstawa iest Bożostan. Jeżeli żywostan jest obrazem istnienia, to bożostan przedstawia stnienie. Jak istnienie na stnieniu polega, tak żywostan na bożostanie. Przecież jak żywostan niejest istnieniem tak bożostan niejest stnieniem. Ani pierwszy, ani drugi niejest prawdoświecią; są to prawdobłamy, ubierające się w barwy rzeczywistości, ściągające sie zarówno do wszystkich prawdoświeci. Ponieważ boskość jest wszedzie ostateczna podwala: przeto bożostan jest ostatnim prawdobłamem. Również on daje się wywieśdź z naszego wstępnia. Jestem. Co znaczy ten wyraz, oprócz tego wszystkiego, co już poznaliśmy? Chociaż zmieniam się całą mą istotą, co chwila; jest atoli coś we mnie, co zostaje wciąż jedną i tażsamą sobistością moją. Byłem czém inném jako pacholę, chłopie, młodzieniec i meżczyzna; wszelakoż jaźń moja była zawsze tażsama. Mam w sobie istnienie, t. i. bóstwo, czyli jestem nieśmiertelną istotą; mój żywostan jest tedy w gruncie bożostanem. Wymawiając słówko Jestem, oświadczam, żem bożostanem, bo nie to jest we mnie właściwie, co zmienia się ustawicznie, ale co jest ciągle, czyli, co jest wszelkiéj metamorfozy dźwigoniem.
- 2) Prawda przeto, w czwartym i ostatnim swym błamie, czyli w czwartéj i ostatniéj rozbierczego rozwicia swego ostoi, jest bożostanem. Czém jest bożostan? Jest nasamprzód

zlewem bytu, nicestwa i żywostanu w jednę organiczną całość, czyli trójcą w jednéj osobie, a to w indyj-Byt jest Brama, t. j. istota twierskiém trójcy znaczeniu. dzaca, wszystko tworzaca; nicestwo jest Wisznu, t. j. istota przeczaca, wszystko niszczaca; żywostan jest Tszywa, t. i. istota kojarzącą, życie utrzymującą, a bożostan jest Parabrama, t. j. istota całkowita, trójcy przedstawionéj harmo-Jak prawdoświeci są chrześciańskiej, niinym organizmem. tak prawdobłamy indyjskiej trójcy obrazem. - Bożostan jest daléi wiekuista bytu i nicestwa różnojednia. ustaje walka między bytem, a nicestwem, a miejsce jéj za-Bożostan jest apoteoza i bestepuje pokój nieustanny. Tu życie docześne przeistacza atyfikacya żywostanu. się w życie wieczne. Prawda jako żywostan niemiała w sobie nic boskiego, jako bożostan staje się boginia i otrzymuje glorva Świetych. Jest to, iż tak rzekę, wniebowzięcie Panny Marvi! Bożostan jest nareszcie powrotem prawdobłamów w prawdobłam najpierwszy, t. j. przejściem żywostanu w byt, przelaniem się końca w początek. Byt jest loicznym oderwańcem i dla tego przeistacza się Byt i nicestwo, obok siebie stojące, są w nicestwo. czynnikami prawdy, ale jeszcze nie prawdą samą. stan jest już rzeczywistością, czyli prawdą samą, ale walka bytu i nicestwa odbywa się w jego wnętrznościach. stan nakoniec jest rzeczywistością zupełną i prawdą sama: jest zwycięstwem bytu nad nicestwem, tryumfującym bytem, żywostanem spokojnym, w zgodzie s sobą bedącym, żywostanowym bytem. — Bezwzględna jednia bytu i nicestwa w żywostanie, występująca jako względna ich różnia, tudzież wzgledna różnia bytu i nicestwa w żywostanie, wystepująca jako bezwzględna ich jednia, czyli powstająca i znikająca ustawicznie na łonie żywostanu różnojednia, - albo téż, krócej mówiąc, byt w żywostanie jako jedność z niczem, i nie w żywostanie jako jedność z bytem, niejest to jeszcze harmonia, zgoda i sojusz, ale bój ku temu celowi. stan niejest całkowitém pokonaniem silnéj wewnetrznéj sprzeczności bytu i nicestwa, lecz dopiero ważeniem tych dwu filozoficznych ciężarów, usiłowaniem przywiedzenia ich do

równowagi i s tych powodów ciągłą oscyllacyą, ustawicznym W takowym stanie znajduje sie prawda zawsze Już ta jej niespokojność dowodzi, że to niejest li chwilke. stan jej prawdziwy. W takowym stanie niegodzi sie nam jej opuścić. Jeżeli w chemicznym kotle topisz miedź i cyne: to nie topienie samo, ale powstający stąd mosiadz jest twym celem. Byt jest, że tak powiem, miedzią, nicestwo cyną, żywostan ich topieniem, a bożostan mosiędzem. W żywostanie stają się byt i nicestwo, te dwa martwe loiczne oderwańce, płynem żywym, usiłniacym zjednoczyć w sobie sprzeczne swe czynniki; w bożostanie płyn ten stygnie. twardnieje, staje się rzeczywistością, mającą do realnego bytu podobieństwo. Jeżeli sprzeczności w żywostanie maja raz zniknąć; to chwila ich różnojedni musi stanać, czyli stać się niezmienną wiecznością. Żywostan, w którym wewnetrzna sprzeczność ustaje, przeistacza się w żywostan boski. wiekuisty, doskonały, czyli w bożostan. Nie mówimy tu li o śmierci, t. j. o przejściu żywostanu w bożostan na łonie ogólnego życia, ale także o przejściach żywostanu w bożostan wszelkiego rodzaju. Takie przejście np. następuje, skoro jaźń nasza czasowa poczuje się wieczném bóstwem, pozna swą wysoką godność, i rzuci się w objęcia filozoficznéj prawdy, skoro kto opuszcza pola znikomości i dla wieczności żyć poczyna.

Bożostan jest ubóstwieniem żywostanu, a więc najwytszém urzeczywistnieniem bytu i nicestwa. On prawdy krajem, w którym ta otrzymuje barwy swéj boskości. Żywostan jest docześną, a bożostan wiekuistą czynników prawdy, czyli prawdobłamów różnojednią. Byt i nicestwo są
materyałami prawdy, czyli prawdą in potentia; żywostan
jest prawdą in actu, bożostan zaś prawdą in sempiterno,
a jeżeli Boga masz na względzie, in aeterno. Żywostan
jest dziełem, które piszesz, lub nad którém pracujesz, jest
czynnością, robotą; bożostan jest dziełem napisaném, czynnością uwiecznioną, robotą w apoteozie, odpoczynkiem Świętych. Jeżeli byt jest w magnesie prawdy biegunem północnym, a nicestwo południowym, i jeżeli żywostan jest igły
téj punktem środkowym, t. j. docześną, ciągle zmienną różnojednią; to bożostan jest całkowitą magnesową igłą, w której

oba końce i środek stają się niezmienną, pełną i organiczną różnojednia. W bożostanie nieznikają bynajmniej, ani byt, ani nicestwo, ani żywostan, ale stapiaja się w jedne harmonia, w jeden ton dźwieczny, w jedno Słowo Boże. stan jest o tyle jedynie rzeczywistością, o ile ma byt, nicestwo i żywostan swémi czynnikami; bez tych trzech prawdobłamów, czyli uchwycony, jako czcze trwanie bez ruchu i życia, jest także li oderwańcem loicznym, t. j. niczem. Nasz bożostan niejest oderwana myślą, ale rzeczywistością, której stnienie, istnienie i istniostnienie jest wyrazem; jest tém. czém doskonałość w sobie i w swym objawie u Jor-Jeżeli scholastyk ten mówi: "Świat można dana Brunona. myśleć, jako wielkie wiecznie żyjące zwierze", - to prawda jest tym światem, a życie jej wieczne bożostanem. — Ponieważ Bożostan ogarnia w sobie znane nam juž prawdoblamy; więc ma teżsame prawdniki, jakie dotad odgrywały rolę. Poznać nam go należy przez prawdniki.

3) Zaczynamy tu, jak i wszędzie, od pierwszych trzech prawdników. Są to najkardynalniejsze bożostanu barwy.

Bożostan cielesny jest wiekuistą różnojednią bytu i nicestwa cielesnego, czyli ubóstwieniem cielesnego żywo-Materya jest tym bożostanem. Ona trwa ciagle. i zawsze jest, jak Bóg, tażsama, mimo ustawicznéj metamorfozy, będącej jej charakterem i prawem. Pojedyncze gwiazdy np. powstają i przemijają w odległych czasach, jak wszelkie jednostki; całkowite niebo wszelakoż jest wiecznie pełne lamp świetnych i ciagle jednakim dla każdéj ziemi, bogatym w złoto baldakimem. Słońce nasze, jak każde ciało ulega rozmaitym wewnętrznym rewolucyom, niebieskie. a przecież świeci nam zawsze tak świeżo i pięknie, jak pra-Jego wschód i zachód, rosdziadom ludzkości w Edenie. pływając się purpurowym oceanem, zachwyca nas wciąż jeszcze i sprawia w poetach natchnienie, jak w arkadyjskoidyllicznych wiekach. Ziemia nasza pokazuje ślady wielkich wstrząśnień i przemian, wyrzuca dziś także ze swego wnętrza góry i wyspy; jest atoli ciągle jedną i tążsamą matką naszą, naszą alma genitrix et nutrix. Pory roku prze-

chodzą tak szybko; ale wiosna, lato, jesień i zima są ciągle jednakiémi każdego roku postaciami. Jaskółka lepi dotad swe gniazdeczko, jak w zaraniu ziemskiego życia; lew i.tygrys, wilk i owca, osieł i lis, orzeł i sowa i t. p. są ciągle. i objawiają téżsame charaktery, jak przed lat kilkutysięcy. Śród powszechnej zmienności widzieć sie daje nawet empirycznie niezmienność, cżyli śród płynącego żywostanu stojący Naturae vultus semper est idem. postrzeżenie zrobili już Starożytni. Fizyka uczy od dawna, że materya, przy całej swej przemianie, nietraci ani drachmy ze swéj ilości i ciągle jest taż sama. Widzimy coraz inne zarysy w pojedyńczościach, ale ogół natury zawsze jednaki. I jakże materya mogłaby się zmieniać? Gdyby się zmieniała istotnie, przestawałaby być materyą. Objaw jej tylko co chwila inny, lecz ona sama zawsze tażsama. Jéj pierwiastek leży w Bogu i jest boskiej natury; boskość stanowi przeto jéj charakter. Materya, jako byt, i materya jako nicestwo, są dwoma roskładnikami rzeczywistej materyi i należą koniecznie do jej konstrukcyi; materya jako ży w o stan jest rzeczywistéj materyi czasownym objawem, a materya jako bożostan jest rzeczywistą materyą samą. Tu dopiero prawdnik nasz pierwszy t. j. cielesność odsłania pełne swe znaczenie i przybiera postać filozoficznego całokształtu. — U Eleatów występuje materya po raz pierwszy w swym bożostanie, lecz wymawia się jeszcze tylko jako byt wieczny i niezmienny, podwałą wszelkiego bytu będący. - Bożostan cielesny niepodlega przeto najmniejszéj wątpliwości, i jest pełną empiryczną prawdą.

Bozostan niecielesny jest wiekuistą różnojednią bytu i nicestwa niecielesnego, czyli ubóstwieniem niecielesnego żywostanu. Duch jest tym bożostanem. On trwa ciąle, i pomimo całéj swéj metamorfozy, jest jak Bóg, wiecznie tenżesam. Pojedyńcze spekulacyjne całokształty powstają wprawdzie co chwila i wnet przemijają, tudzież panowanie ich nad, myślą ludzkości nader jest krótkie. Ale odcienia, czyli szczególności ducha są ciągle jednakie. Mamy np. wciąż dogmatyzm, skeptycyzm, bio— i teozofią, realizm, idealizm i filozofizm, teizm, ateizm, panteizm, supernatu—

ralizm, mystycyzm, pietyzm, fizyke, metafisyke, empirya, spekulacva i filozofia. Zmienia się tu li czasowość, wie-Duch Sokratesa, Platona, Arystotelesa, kuistość pozostaje. Epikura i t. p. jest wieczny, i występuje ciągle w innym świeżym obiawie. Nawet przesądy i zabobony, nawet głupstwa oczywiste żyją ciągle, odgrywają swą role w każdym narodzie i po wszystkie czasy. Niema zabobonu starożytnego, któryby dziś jeszcze nieposiadał swych czcicieli i kapłanów; niema gusła żadnego, któreby nie liczyło życia lat kilka tysiecy. Duch w ogóle jest jawiaca sie wiecznościa, wszystko przeto, co do niego należy, jest wieczne. Fałsz jest tak stary, jak prawda, a głupota była na ziemi pierwej, niż mądrość. Niedorzeczność urodziła się wraz z loiczna awożnością, a Sofistyka wraz z loika. Dwa a dwa sa cztery: dwa boki trójkata sa wieksze od trzeciego; Bóg jest stwórca świata i t. p., sa to prawdy, albo raczéj zdania, które już Adam powtarzał. Rzeczywistość piecielesnego bożostanu nieulega zatém najmniejszéj watpliwości. Duch jako byt i nicestwo, stanowi czynniki rzeczywistego ducha, materyały umiejętne, Dogmatyzm i Skeptycyzm, metafizyczna możebność. Duch jako żywostan jest objawem rzeczywistego ducha, a duch jako bożostan jest duchem Jest to heglowska idea w swéj troistości, rzeczywistym. pełny metafizyczny całokształt, spekulacyjna prawda, któréj myśl ludzka nigdy niezaprzeczy.

Bozostan zasadniczy jest wiekuistą różnojednią bytu i nicestwa zasadniczego, czyli ubóstwieniem zasadniczego żywostanu. Bożostanem tym jest jaźń w człowieku, a słowo boże w rzeczowości powszechnej. Jaźń ludzka jest tażsama od kolebki aż do grobu. Człowiek zmienia się ciągle, ale jaźń jego niezna właściwie zmiany. Ona była przed przyjściem naszém na świat i pozostaje po śmierci. Jest to bóstwo, będące naszą istotą, wieczności promień w nas żyjący. Że jaźń ta jest bożostanem, i któżby mógł wątpić? Skeptykowi tego rodzaju możnaby powiedzieć: niemasz własnego uczucia! Wreszcie tylko byt, nie zaś bożostan może być wątpliwości przedmiotem. — Podobnież słowo Boże, będące rzeczy istotą, którém jest także jaźń nasza, jest nie-

zmienne i wieczne. Już ludzkie słowo jest długo-trwałe. Ilez polskich ojców np. umarło i zeszło ze sceny działania: ale polski wyraz Ojciec ciagle żyje i działa. Toż samo rozumie się o każdym innym polskim, njemieckim, francuskim wyrazie. Każde ludzkie słowo żyje tak długo, jak naród, który je wyrzekł; żyje i dłużej od narodu, jak to. widzimy na języku greckim, łacińskim i hebrajskim. rozleglejsza wieczność jest słowa bożego własnością. I tak każda trawka, każde ziołko, każdy motylek żyje kilka dni lub miesiecy: ale słowo boże, bedace ich podstawa, trwa ciagle i objawia sie w nowych trawkach, ziołkach i motylkach. O wszystkich rzeczach znaczy się tożsamo. I niejestże stan taki wszechistnienia, ta wieczna zasadniczość ogólna bozostanem? — Istota rzeczy, jako byt i jako nicestwo, stanowi czynniki zasadniczości; jako żywostan jest jéi objawem, a jako bożostan nią samą. Tu trzeci prawdnik rozwija się w swéj pełni i występuje w swym całokształcie. – Jaźń empiryczna, stanowiąca pierwiastkowy. pokład ciała i bedaca ogniskiem zmysłowego czucia, jest zasadniczym bytem w człowieku; jaźń metafizyczna, czyli korzeń duszy, jest zasadniczém, w nas nicestwem: iaźń działająca zasadniczym żywostanem, a jaźń, co jest wszelkiej czasowej jaźni podścieliskiem wiecznem, zasadniczym bożostanem. Podobnyż system objawia się w każdém słowie bożém. – Że zasadniczość w ogóle jest bożostanem, uznaje to każdy, kto wydarł się z obięć skończenności, i wie że tylko boskość może być na łonie istnienia zasada.

4) Przystępujemy do drugiéj prawdnikowéj trójki.

Bożostan przedświatowy jest wiekuistą różnojednią bytu i nicestwa przedświatowego, czyli nbóstwieniem przedświatowego żywostanu. Przedświat jest tym bożostanem. I któż zdołałby zaprzeczyć, że ludzie zyjący dziś w przedświecie są najczystszemi i niczém niepokalanemi aniołami? Oni niepopełnili jeszcze żadnéj zbrodni; nieznają winy, ani nawet kościelaego pierworodnego grzechu; dalecy są od wszelkiej słabości, żądzy i chuci. Dla tego téż żyją w świecie najbliższym nieba, w raju, sktórego, po urodzeniu się w świecie zwyczajnym, wypędzeni zostaną, i oglądają Boga na żywe oczy. Oni niewinniejsi są na-

wet od Świętych Pańskich, żyjących w pozaświecie, bo na tych ciaży, przynajmniej tej lub owej słabości raz okazanej przypomnienie. Ludzie najdoskonalsi pozaświata są słońca mi z małemi plamkami; ludzie przedświata, wszyscy bez wyjatku, sa słońcami bez najmniejszej plamki. · dziecie jednoroczne jest niewinne, to człowiek przedświatowy Podobnyż blask doskonałości otatvsiackroć niewinniejszy. cza wszystkie rzeczy przedświata. Sa to słowa boże w całkowitéj swej czystości; pierwowzory, których istota świętość. Niejestże cały kraj przyszłości wielkim zaczarowanym krajem ideałów; krajem, który zaledwie największy poeta zdołałby we wszystkich świetnych barwach zmalować? Przedświat niejest marzeniem, ale rzeczywistością, bo jest każdego świata rzeczywistego pierwiastkiem, albo raczej światem rzeczywi-Jest to jeden z najpiekniejszych bożostastym in potentia. Przedświat, mimo ustawicznej swej przemiany w świat, trwa ciagle, jest ciagle przed nami, stanowi nasz ideał i naszę doskonałości gwiazdę. Jest on przeto i s tego względu bożostanem. Przedświat ma byt, nicestwo, żywoi bożostan swémi roskładnikami, które wiążąc się w organiczny całokszałt, podają w pełności jego pojęcie.

Bożostan światowy jest wiekuistą różnojednią bytu i nicestwa światowego, czyli ubóstwieniem światowego żywostanu. Świat jest tym bożostanem. Jakoż świat, mimo tego, że wciaż płynie, jak rzeka, trwa dotąd i pokazuje zawsze też samą postać, też same nature i istote. Od wieków np. toczy sie jednaka walka na łonie ludzkości żywej miedzy wolnościa a niewolą, demagogizmem i despotyzmem, państwem i kościołem, światłem i ciemnotą, postępem i zwrotem. Lud jest i dziś jeszcze starym wielkim stonogiem z główką malutką; piłką w ręku szarlatanów, oszustów i tyranów. Meżczyzna jest ciągle śmiały, rozumny i pełen zasad; kobieta znowu ciągle piekna, podstępna, kapryśna i próżna. Kmiotek uprawia. już tyle lat tysięcy swą rolę; mieszczanin trudni się wciąż rzemiosłem, sztuką i handlem; żołnierz swym karabinem; uczony książką i piórem; i tak daléj przez wszystkie stany. Pieniądz jest zawsze bożyszczem świata i wiedzie od czasu do czasu, tu i owdzie do zbrodni. Bogini sprawiedliwości ma

i dziś jeszcze oczy zawiązane. Jeniuszów prześladują ciągle. aby im później tem świetniejsze budować oltarze. biedna dziewka w kuchni, a niecnota miłościwa pania w spaniałym salonie: anioł płacze wszedzie, a szatan tryumfujacy uraga sie mu złośliwie. Wszelakoż i Dobre tu obiawia sie ustawicznie i mądrość głos swój podnosi, aby przypominać ludziom pokrewieństwo ich z Bogiem. Słowem, świat jest Olimpem, pełnym Bogów i — Tartarem, w którym szatani mieszkaja. Nie saż to rysy wiecznie tegoż samego świata, czyli światowego bożostanu? Zajrzyj w starych pisarzy greckich, rzymskich, lub polskich, i powiedz, czyli świat ich niebył kropla w krople podobny do naszego? Nikt wiec rzeczywistości światowego bożostanu niezaprzeczy. Tu świat pojetym zostaje, jako byt, nicestwo, żywo- i bożostan, zaczem w całkowitej swej pełni; tu prawdnik światowość wyczernanie swe znajduje.

Bożostan pozaświatowy jest wiekuistą różnojednią bytu i nicestwa pozaświatowego, czyli ubóstwieniem pozaświatowego żywostanu. Pozaświat jest tym bożostanem. Jest on, mimo prawdziwego i pełnego życia swego. wieczna i najoczywistsza trwałościa. Wszystko, co raz było lub stało sie, czyli co przeszło na łono pozaświata, przyjmuje piętno niezmienności. Sezostrys, Salomo, Temistokles, Plato, Cezar, Karól W., Napoleon, błyszczą ciągle na niebie ludzkości, jako świetne gwiazdy, a to nie jedynie w historyi, ale w rzeczywistém i raz na zawsze objawioném królestwie Kto tu żyje, nieleka się śmierci i płomiennego stósu, a choć otrzymał niegdyś rany, nieczuje boleści. Alexander W. zdobywa tu ciągle Persyą i Indye, a Kolumb odkrywa Amerykę. Dzieła Homera, Sofoklesa, Arystotelesa są wiecznie teżsame, wieczną dla płynącego świata nauką. Głupiec mówi, że filozofia zmienia się co chwila. Czyliż Platońska nauka dotad nieżyje? Platońska filozofia pozostała i jest do dziś dnia człowieczeństwa chluba, a pogańska religia, co rościła sobie prawo jedyne do wieczności, co pyszniła się na swój początek boski, na swą nieomylność i nieindywidualność, znikła jak ciemna omacnica i niepozostawiła po sobie w płynącym świecie ani śladu. Co było lub stało się in actu, jest

i staje się ciągle in sempiterno. W pozaświecie tyje nietylko świat, ale i przedświat każdy. Tu koniec i korona wszelkiego objawu. Przy tywostanie poznaliśmy różne rodzaje nieśmiertelności i zrobiliśmy w końcu uwagę, że to jeszcze nieśmiertelność niezupełna, ponieważ jej braknie boskości. W bożostanie pozaświata otrzymuje ona boskości charakter i wznosi się na sam szczyt swego znaczenia. — Pozaświat jest bytem, nicestwem, żywo— i bożostanem w świata apoteozie. Tu więc pojmujemy go należycie; tu widzimy go w pełnym umiejętnym całokształcie. — Kto pozaświatowego bożostanu rzeczywistości nieuznaje, ten żadnego bożostanu nieujrzy.

5) Teraz następują ostanie trzy prawdniki.

Bożostan boski jest świeta różnojednią wiekuistą bytu i nicestwa boskiego, czyli ubóstwieniem boskiego żywostanu. Bożostanem tym jest Bóg sam. Tu pierwsza prawdoświeć, t. j. stnienie, występuje w całkowitéj swej prawdobłamowéj pełni. Bóg jako byt i Bóg jako nicestwo, to czynniki wieczne w istocie Boga. Jest to Ormuzd i Aryman staroparski, Bytos i Charys gnostyckie, twórczy pierwiastek natury i twórczy pierwiastek ducha, twierdzenie i przeczenie, dwójca wydobywająca sie z łona bezwarunkowéj jedności. Bóg jako żywostan jest gnostyckim Monogenesem, twórczym pierwiastkiem świata. Jak w żywostanie leży byt, nicestwo i życie, tak ze świętego i tworczego żywostanu płynie świat trojaki: przedświat. świat i pozaświat. Bóg wreszcie jako bożostan jest pierwiastkiem Boga, t. j. samym Bogiem. Bóg trwa wiecznie i niedoznaje odmiany. On jest ciągle Stwórcą, Ojcem i Panem człowieczeństwa, punktem środkowym wszechistnienia, jaźnią wszech jaźni, całostką, która słowem swém wywołała powszechną, niezmierzona całość. Gdyby Bóg niebył Bożostanem, jakże mogłyby być nim natura, duch i świat trojaki? I owszem, wszelki bożostan winien bożostanowi boskiemu swój początek i swe istnienie.

Bożostan nieboski jest wiekuistą róznojednią bytu i nicestwa nieboskiego, czyli ubóstwieniem nieboskiego żywostanu. Bożostanem tym jest całe stworzenie, któremu

braknie przeświadczenia i jaźni, które w Bogu i człowieku znajduje swe przeświadczenie i jaźń swoje. Jest to rozległa kraina nieświadomości, pojeta jako wieczna obe-Tu prawdnik nieboskość, pokazawszy się bytem. nicestwem. żywo-i bożostaném w jedni, odsłania pełność swego znaczenia, oraz umiejetny swój całokształt. Nieboskość iest także trwaniem wiecznem, bo sa nia wieczna natura, wieczny duch i trzy wieczne światy, wyimując li człowieka. – Niechajże jeszcze jaki nietoperz wrzeszczy przeciw naszéj filozofii i potepia ia za to, że jeden z jej siestrzanów stanowi bezwzgledna jednia miedzy stwórca a stworzeniem! Jest to siestrzan li przeczący, i odgrywa na swém miejscu taka jedynie role, jak nicestwo wprawdobłamach, t. j. przedstawia konieczne w prawdzie, lecz przemijające umiejętne słowo. Jeżeli występują u nas dwa prawdniki boskość i nieboskość, oraz pokazują się w swéj różnicy przez wszystkie prawdobłamy, t. j. w bycie, nicestwie, żywo-i bożostanie: któż odważy sie przyznawać bez wzglednéj jedni wieksze znaczenie niż wzglednéj różni. lub nas oskarzać, iż mieszamy Boga ze światem? Wreszcie bezwzględną jednią trzeba myśleć umysłem, nie zaś rozumem. Rozumowa bezwzględna jedniajest zaiste niedorzecznością i zasługuje na potępienie! -Bożostan nieboski, pojęty w swej prawdobłamowej pełni, przedstawia druga prawdoświeć, t. j. istnienie, w wewnetrznym i umiejetnym Organizmie.

Bożostan nieboskoboski jest wiekuistą różnojednią bytu i nicestwa nieboskoboskiego, czyli ubóstwieniem nieboskoboskiego żywostanu. Bożostanem tym jest człowieczeństwo, uważane w całej swej pełni, t. j. nietylko dzisiejsze, ale przeszłe i przyszłe, czyli człowieczeństwo wszech czasów, człowieczeństwo wieczne, człowieczeństwo nietylko ziemskie, ale wszech słońc i planet. I któż zaprzeczy, że to spaniałe, wiecznie żyjące i zawsze jednakie człowieczeństwo jest bożostanem? Ponieważ każdy człowiek pojedynczy przedstawia w sobie całe człowieczeństwo, nietylko dzisiejsze, ale przeszłe i przyszłe, więc każdy pojedyńczy

człowiek, pojęty w pełni swego istnienia, jest także ninieiszym bożostanem. Myśl tu brata twego, lub sam siebie w przedświecie, świecie i pozaświecie, jako jaźń wieczną, ciągle tażsamą, a rozumieć nas bedziesz! I czyliż iaźń ludzka, tak uchwycona naszym mysłem, niejest doskonalym obrazem Boga? I czyliż Bóg może być czém inném, prócz jaźnią jedyną, nad przedświatem, światem i pozaświatem, czyli nad trzema królestwami swemi. które stworzone jaźni zaludniają, panująca? Spodziewamy sie, iż ta błyskawica myśli, ma swoje wartość! — Prawdnik nieboskoboskość, okazawszy się bytem, nicestwem, żywo-i bożostanem, przyszedł tu do zupełnego rozwicia swego znaczenia, i odsłonił ogniwa swego całokształtu. – Tu prawdoświeć trzecia, t. j. istniostnienie wystepuje w swéj prawdobłamowej pełni. Rzecz nasza przeto skończona! - Czytelniku, myśl teraz trzy prawdoświeci; dalej rozwicie ich przez cztery prawdobłamy i za każdym razem przez dziewieć prawdników: nareszcie pełne ich wystąpienie w trzech ostatnich prawdnikach bożostanu! Niejestże to harmonia, w któréj najróżnorodniejsze tony zlewają się w końcu w jeden ton i wracaja w początek? Goete mówi: "Skoro spotyka nas coś wielkiego i niespodziewanego, skoro oko nasze uglada nadzwyczajność; duch nasz zatrzymuje się chwile i słupieje. Nic bowiem niemamy, s czém moglibyśmy to porównać!"

6) Bożostan w ogóle znany był głębokiej i pełnej ducha Starożytności. Ojciec Spekulacyi Xenofanes, uczył już, co następuje: "Rzeczy, które widzimy i dotykamy, niepowstawały nigdy. Niema wcale przechodu z niemstwa do bytu; niema istotnego początku i końca; niema ruchu i odmiany. Powstawanie i znikanie, co staje i co dzieje się, jest zmysłową ułudą; skoro zaś spojrzysz w rzeczy naturę głębiej, wszystko to niepodobieństwem. Jedynie Bóg jest prawdziwem, t. j. wiecznem, niezmiennem istnieniem. Istnienie to niezmienia się nigdy, jest ciągle temżesamem trwaniem. Czas jest zmysłową marą. Świat i Bóg stanowią zupełną jedność, wieczną spokojną

Monade, i sa Hentopanem. Hentopanu, t. j. Absolutu tego, jedynym charakterem jest ciagła tożsamość." Oprócz Xenofanesa Zeno z Elei i jego zwolennicy zaprzeczali, jak wiadomo, ruchu w naturze, uznawali wiec bożo-Ale starożytny ten bożostan różni się bardzo od na-Niejest to byt, nicestwo i żywostan w swej różnojedni wiecznéj, jak u nas, ale byt jedynie; niejest to jednia wszystkiego, w któréi panuje różnia wszystkiego, w któréj szczególniéj różnica między Stwórcą a stworzeniem rzecza jest kardynalna i najpierwsza, jak u nas, ale ślepa umysłowa jednia bezwzgledna. Bożestan starożytny jest przeto li oderwańcem loicznym, czyli nierzeczywistością, Jakkolwiek Xenofanes, Zeno z Elei i ich zwolennicy pod tym wzgledem zbładzili: wszelakoż duch ich, widzący bożostan, robiący trwanie posadą przemiany, godzien jest, zwłaszcza, gdy masz wzgląd na tak wcześne ludzkości zaranie, całego uwielbienia. — Hegel, wystawiwszy byt, nicestwo i żywostan, das Sein, das Nichts und das Werden, zamiast bozostanu, des Bestehens, czyli pro immanentia, daje nam istnienie, das Dasein. Czytelnik polski wie już, że istnienie jest w samém sobie prawdoświecią i rzeczywistością, że więc prawdobłamem, t. j., jeżeli go uważasz w samym sobie i bez innych, loicznym oderwańcem być niemoże. Hegel czuł głęboko, że żywostan, którego cechuje ustawiczna zmienność. niejest ostatecznym prawdy wyrazem, że wyrazem tym musi być coś rzeczywistego, i dla tego wystawił istnienie. tym sposobem uchwycił prawdoświeć zamiast prawdobłamu, prawdę samę, zamiast nowéj jéj postaci. Oprócz tego istnienie nie jest stnieniem. Tym sposobem została filozofia jego raz na zawsze na łonie czasowości, i niezrobiła kroku przestępnego w wieczność. Inaczej zupełnie w naszej Idzie tu o ontologiczne barwy wszechistnienia, a w gruncie li o znaczenie słówka Jestem. prostszego i naturalniejszego, jak, że po stawaniu się następuje trwanie, jako różnojednia bytu i nicestwa, czyli po żywostanie bożostan? Hegel mówi: "Istnienie jest żywostanem w formie swego pierwszego rozczłonia, t. j. w formie bytu, a przeto czemściś." Jest to nędzny prawdziwie sojusz po tak długiéj walce bytu z nicestwem. Istnienie albowiem, bedac żywostanem w pierwszém swém rosczłonieniu, rosstrzyga bitwe li na korzyść bytu; nicestwo tym czasem niezostało pokonane i stoi na polach walki. gel tego niespostrzegł, i dla tego nicestwo to walczyło ciagle w jego filozofii, aż w końcu światu dowiodło, że niewyszła za granice czasowości. Szło tu Heglowi, jak się zdaje, oto, ażeby koniec wrócił w początek, i dla tego jego Das ein jest wirkliches Sein. Nasz bożostan powraca także w byt i jest rzeczywistościa, niepotrzebuje przecież być istnieniem, a nadto najnedzniejszém, t. j. li czémściś, czyli pewną, czasową, skończenna i dotykalną, ta lub ową rze-Szło tu nie o rzecz pojedyńcza, ale o wielkie i ogólne prawdy znamiona! - Jak byt Ontologia czyli Dogmatyzm. nicestwo zaś Nihilizm czyli Skeptycyzm, a żywostan Biozofia rodzi; tak bożostan daje nam Teozofia. Poznaliśmy już te teozofia przez dziewieć prawdników, czyli w dziewieciu kardynalnych kształtach. Lecz i w bożostanie zachodzi tenże sam obrachunek, co na łonie bytu. Stad wynika 117 teozoficznych pierwiastków. Dodawszy do nich ontologicznych, skeptycznych i biozoficznych, czyli dotychczasowych 351 pierwiastków, otrzymujesz razem 468 umiejetników. Każdy z umiejetników tych opiera sie na pewnéj, niezawodnéj prawdzie, albo raczéj na pewnym małym promieniu prawdy i może być podstawa filozoficznego całokształtu, jest przecież jednostronny, bo bierze jedno włókienko nerwowe, za cały organizm, jedno spojrzenie Apollina za samo słońce. Filozofia nasza, starając się o wszechstronność, ogarnia w sobie wszystkie pierwiastki, o ile jej tego stan dzisiejszej filozoficznéj różnojedni dozwala. S tych powodów, jeżeli niejest ona bezwarunkowo pełnym, - gdyż to stacby się mogło li przy końcu wszystkich czasów, w ostatniej godzinie objawionej wieczności, - to przynajmniej warunkowo pełnym umiejetnym całokształtem. I na tém téż jedynie polega w filozofii krok dalszy. - Bożostanu nienależy mięszać s pozaświatem. Jest to trwałość pietnojąca nie sam pozaświat, ale wszystkie prawdniki:

### **s**. 19.

### Rozmaitości.

1) Prawda jest w sobie jedna tylko i stanowi wielka organiczna całość. Dwu lub wiecei prawd myśleć niemożna. bo naówczas jedna z nich byłaby mniej, a druga więcej prawdziwa: prawda tym czasem musi być wszedzie i zawsze iednako prawdziwa, ezyli jest wszędzie i zawsze tążsamą, zaczem jedną. Gdyby było prawd dwie lub więcej, w tedy byłoby dwu Bogów i wiecej, oraz dwie wszechnice świata Prawda jest nieskończonościa bez granic. Dwu lub wiecer takich nieskończoności niepodobna jest my-Gdybyś je chciał myśleć, niebyłyby nieskońśleć od razu. czonościami, lecz odcienami jednéj i tejże saméj nieskończoności. - Prawdata w sobie jedna i jedyna, ta święta i wieczna nieskończoność bez granic, wzieta pod rozbierz loiczna, okazuje natvchmiast trzy wielkie odcienia, t. i. stnienie, istnienie i istniostnienie. Stnienie iest nieskończonościa w sobie, czyli prawda twórcza, veritas creatrix; istnienie nieskończonością za soba, czyli prawda stworzona, veritas creata, a istniostnienie nieskończonościa za sobą i w sobie, prawdą stworzoną, w któréj leży promień twórczości, veritas creata et creatrix simul. Pierwsza s tych prawd jest całostką, w któréj leży całość wszechistnienia, czyli wszystko a wszystko, zaczem także przeświadczenie, mądrość, wszechmoc; druga s tych prawd jest całością wszechistnienia, t. j. prawdą, którę bezwarunkowa całostka stworzyła i za siebie przeniosła; trzecia s tych prawd nakoniec jest całościa, złożona z nieprzebranéj mnogości zawarowanych całostek, bedacych bezwarunkowéi całostki wiernym obrazem. trzy prawdoświeci, których rzeczywistość oczywista. Prawdeświeci są jedną i tążsamą prawdą, jedną i tążsamą nieskończonością w trzech zupełnie różnych ostojach swego rozwiklania. - Cstery prawdobłamy, t. j. byt, nicestwo, żywostan i bożostan, oraz należące do każdego z nich dziewieć prawdników, t. j. cielesność, niecielesność i zasadniczość, przedświatowość, światowość, i pozaświatowość, boskość, nieboskość i nieboskoboskość, sa, że tak rzeke, barwami ogólnéj prawdy, i dotycza sie nietylko istniostnienia i istnienia. ale także stnienia. Sa to konjeczne ontologiczne własności, które znajdują się we wszelkiej istocie. co jest, we wszystkiém, co jest, zaczém równie w stworzeniu, jak w Stwórcy. Gdyby te ontologiczne własności niebyły przymiotami Boga; Bóg niebyłby naówczas τὸ ὄντως ὄν. t. i. niebyłby essencya, życiem, źródłem, trwaniem, przeświadczeniem i własném uczuciem wszechistnienia: naówczas niebyłoby Boga wcale; naówczas i stworzenie niemiałoby Równie prawdobłamy jak prawdniki są tych przymiotów. w stnieniu, istnieniu i istniostnieniu koniecznémi odcieniami. Sa to kolory w teczy trzech prawdoświeci; tony w Sfer muzvce, która grzmi w niebie, a rozlega sie tymże samym odgłosem w każdym zakatku stworzenia. Równie prawdobłamy jak prawdniki są, każdy w sobie i dla siebie, tylko loicznémi oderwańcami, nierzeczywistością, niczém, i tém różnia sie od prawdoświeci: ale razem wziete, przedstawiają prawdoświeci i prawde w ogóle w najpiekniejszym całokształcie, dają nam widzieć wewnetrzny ich organizm, i jako rzeczywistości czynniki są rzeczywistością. Tak nerwy i muszkuły są jedynie w żywém i zdrowém ciele rzeczywistością, tudzież mają swe znaczenie. Oto postać Bogini Aletei: oto viva veritatis anatomia!

2) Wszystkie barwy i odcienia całokształtu prawdy ogółnej przenikają się nawzajem. I tak w każdéj prawdoświeci, w każdym prawdobłamie i w każdym prawdniku znajduje się prawda całkowita, jedna i tażsama nieskończoność. W prawdzie całkowitej znajdują się znowu wszystkie prawdoświeci, prawdobłamy i prawdniki. — Lecz niedość na tém. Widzieliśmy, jak w bożostanie stapiały się wszystkie prawdobłamy i prawdniki w jednę organiczną całość. Tożsamo dzieje się w każdym prawdobłamie, lecz odkrywać tego niemogliśmy, bo zajmując się prawdobłamem pierwszym lub drugim, następne były nam jeszcze nieznane. Bierzemy tu prawdobłam pierwszy i jego prawdniki jako przykład. Byt

cielesny, będąc twierdzeniem, jest bytem właściwym, i przedstawia cały prawdobłam pierwszy. Byt niecieles ny znowu, jako przeczenie bytu cielesnego, zaczém jako przeczenie bytu właściwego, jest w prawdobłamie pierwszym nicestwem i przedstawia w nim cały prawdobłam drugi. Byt zasadniczy wreszcie, bedac docześna i wiekuista jaźnia, brzmiacém i trwajacém słowem bożém, jest jako podwójne kojarzenie dwu bytów poprzedzających. żywo-i bożostanem w prawdobłamie pierwszym, tudzież przedstawia w nim prawdobłam trzeci i czwarty. A wiec już w pierwszej prawdnikowej trójce prawdobłamu pierwszego leżą wszystkie cztery prawdobłamy; już w pierwszéj ostoi bytu leży nicestwo, żywostan i bożostan. W prawdnikach następnych t. j. w bycie przedświatowym, światowym i pozaświatowym znajduje się za każdym razem cała pierwsza prawdnikowa trójka, a więc także cały byt, całe nicestwo, cały żywo-i bożostan, ale w trzykroć innéi kombinacyi i składni. W ostatnich trzech prawdnikach, t. j. w bycie boskim, nieboskim nieboskoboskim, leża za każdym razem obie poprzedzające prawdnikowe trójki, zaczem znowu wszystkie prawdobłamy, ale w nierównie bogatszéi rozmaitości, W prawdobłamie pierwszym, czyli w bycie żyją również wszystkie trzy prawdoświeci i wystepują w najrozliczniejszych postaciach, jak to widzieliśmy przy wydobywaniu umiejetników. Co tu rzekliśmy o prawdobłamie pierwszym, znaczy się także o prawdobłamie drugim, i trzecim. Każdy prawdobłam przeto ogarnia w sobie wszystkie inne prawdobłamy, a nawet prawdoświeci, i przedstawia je w nowym różnowzorze. Jest to zaiste, jak na początku téj rosprawy całej, czyli zabierając sie do prawdobłamów, rzekliśmy, kalledoskop wielki. który nam za każdym razem odsłania nową, piękną, harmonijnie ułożoną prawdy różnojednią! Jeżeli kto niepojak należycie różnojedni naszéj, tutaj dotykać jej może nawet ślimaczemi mackami naitepszego mysłu!

3) Ponieważ byt cielesny jest właściwym bytem, nicestwo cielesne, jako przeczenie cielesnego bytu, bytem niecielesnym, a żywo-i bożostan cielesny, jako ko-

jarzenie bytu i nicestwa cielesnego, bytem zasadniczym: ponieważ byt cielesny, nicestwo cielesne, żywo-i bożostan cielesny sa jedną i tążsamą cielesnością w różnych odcieniach; wiec cielesnością w różnych odcieniach są byt niecielesny i zasadniczy, a to równie jak byt cielesny. Ponieważ znowu byt światowy, przed-i pozaświatowy sa nierwsza prawdnikowa trójka bytu w trzech świata ostojach: ponieważ wreszcie byt boski, nieboski i nieboskoboski. przedstawia obie prawdnikowe trójki bytu na trzech stanowiskach mysłowych; wiec wszelki byt jest w gruncie swym cielesnościa: Stad wynika, że byt w ogóle jest materya. i że całokształt pierwszego prawdobłamu jest Materyalizmem. Ontologizm i Dogmatyzm są przeto mniej wiecej jawnym lub ukrytym Materyalizmem. Jest to Empirya w całej rościagłości. – S tychże samych powodów jest znowu wszelkie nicestwo, już jako przeczenie bytu. iako przeczenie twierdzenia, duchem. Duch jest odwiecznym rzeczy danéj przeczycielem; jest względem materyj niczem: iest powagi, czyli twierdzenia niszczycielem. Drugi prawdobłam przeto jest całokształtem Spirytualizmu. wypada, że Spirytualizm jest Skeptycyzmem, i jest nim względem Dogmatyzmu; że Spirytualizm jest w gruncie Nihilizmem. Jest to Spekulacya w głebi swego znaczenia. - S tychże samych powodów jest żywostan światowością, życiem, zmiennością, czynem, a bożostan boskością, trwaniem, czyli życiem wieczném, niezmiennością, czynności koroną, pokojem, obadwa zaś materyą i duchem w różnojedni. Stąd wypada, że równie Bio-jak Teozofia sa Matervalizmem i Spirvtualizmem w różnojedni żywej, i że filozofia stapia w sobie wszystkie te umiejętne postaci, jak prawda w ogóle wszystkie swe świeci, błamy i prawdniki. - Do tak wainych rezultatów dochodzimy tu, i to jakby od niechcenia! - Dla tém lepszego wyrycia rezultatów tych: a szczególniej dwu pierwszych, w pamieci czytelnika, powtarzamy raz jeszcze: Tylko materya jest rzeczywistym bytem, tylko duch jest rzeczywistem niczem. Materya i duch są tedy czynnikami żywo-i bożostanu, czyli wszechistnienia.

4) Filozoficzna różnojednia, która tu jest prawda w ogóle jest, jak już wiemy, dla umysłu bezwzględną jednią, a dla rozumu względną różnią. Chodzi nam tu ciągle o różnice w prawdzie; znajdujemy się więc na obszerach względności i stoimy pod przewodnictwem rozu-Rozum tedy wystawia byt i nicestwo, czyli byt cielesny i niecielesny, t. j. materva i ducha. jako dwa przeciwieństwa. Jest to twierdzenie i przeczenie na łonie wszechistnienia. Dwa te przeciwieństwa jednoczą się w żywo-i bożostanie, czyli w bycie zasadniczym, w jaźni, w słowie bożem, i staja sie skojarze-Twierdzenie idzie wszedzie przed przeczeniem, a za niemi następuje skojarzenie. Stad wynika, że iakkolwiek na polach bezwzgledności wszystkie rosczłonia prawdy sa równocześne, atoli na wzgledności smugach materya jest primum existens, duch secundum existens, a słowo boże tertium existens. - Jakoż meterva jest już w mlecznéj drodze i w pierwszych posadach natury; jest w królestwie kruszców, roślin i zwierząt; duch zaś właściwy budzi sie dopiero w człowieczeństwie, i to śród ludzi jenialniejszych, głębići myślących. Słowo boże jest wprawdzie w każdej rzeczy, ale dopiero w jaźni łudzkiej, dopiero w filozofii tryumfującej nad Empirvą i spekulacyą, porzucającej kraje materyi i duchą, a wkraczającej w rzeczywistość, przychodzi do własnego przeświadczenia i uczucia. Jest to rozumowe trinum existens.

Umysł uważa to trinum existens jako unum existens i stawia je w trzech spekulacyjnych ostojach. Stąd przedświat jest primum existens, świat secundum existens, a pozaświat tertium existens. I to rzecz naturalna, bo tylko tym sposobem idzie myślenie, bo możebność staje się rzeczywistością, a rzeczywistość koniecznością. Jest to umysłowe trinum existens.

Mysł nareszcie, pragnąc całą te czasowość oprzeć na mieczności, i widząc przedewszystkiem Boga, daje tak rozumowemu jak umysłowemu trimum existens niewzruszoną posadę. Stąd rodzi się boskość, jako primum existens, nieboskość jako secundum existens, i nieboskoboskość jako tertium existens. Jest to mysłowe trinum existens.

Trojakie to trinum existens stanowi totum existens, w którém Bóg jest totulum absolutum et unicum, a człowiek totulum relativum et infinite numericum. Tu także widoczna jest różnia i jednia, czyli różnojednia w organizmie ogólnéj prawdy. Prosimy rezultata niniejsze raz jeszcze odczytać, albowiem są nader ważne. Filozofia niemiecka ich nieżna.

5) Rozbierz nasza prawdy podaje główny podział filozofii. Prawdoświeć pierwsza jest podstawą filozofii Boga, druga podstawa filozofii stworzenia, trzecia podstawa filozofii człowieczeństwa. Prawdobłam pierwszy rodzi metafizyczna Ontologia, drugi Psychologia, trzeci kosmologia a czwarty teologia racyonalną. Prawdniki i umiejetniki nareszcie sa powodem do tylu dogmatycznych, skeptycznych, bio- i teozoficznych umiejętnych całokształtów, które na miejscu swém dotykaliśmy. Niejestże przeto rozbierz nasza prawdy wielkiém filozoficzném drzewem, które, rozrastając się w mnóstwo konarów, gałezi i gałązek, stanowi jedne majestatyczną całość? Jak słońce z wysokości eterycznej spoglada promieńmi swemi do okoluteńka i we wszystkie świata swego ustronia; tak czytelnik z himalajowego wierzchołku Myślini naszéj, na którym go postawiliśmy, widzieć potrafi prawdę we wszystkich kierunkach. Kto tu pokazuje się niedolegą, niestworzon jest na filozofa! Jeżeli ktokolwiek, to szczególniéj filozof powinien mieć i kształcić boskie wszechstronności oko. Niech krzycza na ciebie Empirycy, żeś nie Empirykiem, Metafizycy żeś nie Metafizykiem, Teologowie, żeś nie Teologiem; ty niedbaj o to, skoro przekonany jesteś, że, nie ten lub ów kierunek, ale wszechstronność jest twoją zaletą! Prawda jest wszechstronnością; lecz wszędzie za wszechstronności obrebem, jednostron-Ta godna jest szacunku, jako jedna prawda, jeden kierunek; ale filozofowi chodzi o całkowita prawdę i kierunek promieni słonecznych, światła deszczem od okoła lejących! Kto zdolny jest na filozofa, tego zrobi Myślini nasza filozofem; nietoperze zaś wrzeszczyć przeciw niej będą!

- 6) Trzy prawdoświeci, cztery prawdobłamy, 36 prawdników i 468 umiejętników, które poznaliśmy, wypływaja, jak cały ocean wszechistnienia, z jednego bozego Stań się, z jednego małego słówka Jestem. Słówko to nieiest ani prawdoświecią, ani prawdobłamem, ani praani umiejętnikiem, a przecież, jako wyraz wdnikiem. przeświadczenia prawdy w badającym człowieku, tego wszystkiego matecznikiem i dzwigoniem. Słówko Jestem, słówko to malutkie i drobne, - atoli jedynie w poznającej -ludzkiej jaźni i jako początek prawdołowu, czyli, jedynie jako filozoficzny wstępień, - jest głównikiem, względem którego cała, tak w postaci swe rozliczna rzecz nasza, jest drużyną. – Jeżeli kto z dotychczasowej Myślini naszej nienauczył się niczego, przynajmniej musi rozbudzić w sobie przeczucie wielkiego znaczenia, leżącego w słówku Jestem.
- 7) Ponieważ bożostan, jako prawdobłam nadający wszechistnieniu boskość, jest pewnego rodzaju stnieniem, i wiedzie do teozofii; ponieważ stnienie jest wszelkiéj prawdy pierwiastkiem i stoi na czele badania naszego; przeto bożostan przelewa się w stnienie, czyli ostatni prawdobłam w najpierwszą prawdoświeć, t. j. koniec w początek. Tym sposobem zaokrągla się tu pierścień filozoficznéj doskonałości, i niedozwalając nam w niniejszém przestworzu nowego kroku uczynić, stanowi dla siebie umiejętny całokształt, któremu nic niebraknie. Tu tedy kończy się nasza rozbierz prawdy, która występując, jako wielkie twierdzenie, wywołuje odpowiednie sobie przeczenie, czyli prowadzi nas do rozbierzy wiedzy. Skończyliśmy więc, Bogu dzięki, rozdział Myślini najpierwszy, najkardynalniejszy i najważniejszy.

# B) ROZBIERZ WIEDZY, jako Analytyki loicznéj ODDZIAŁ DRYCI.

### s. 20.

## Pierwsze oznaczenie wiedzy. — Cała Rozbierz prawdy jest wiedzoświecią.

1) Prawda, któréj rozbierz ukończyliśmy, leży przed nami jako wszytkość, jedność i całość niezmierzonéj oraz wiecznéj obecności. Jest to wszechobeeność, któréj Bóg Stwórca, środkiem i panem, do któréj my także należemy: jest to wielki Panteon wszechistnienia. Prawda, pojeta jako wszechobecność i wszechistnienie, jest na łonie loiki bezwzględna piewszo-Jest tą pierwszością już dla tego, że występuje jako pierwsza część Analytyki, czyli jako analytyczne twierdzenie. Wszelka pierwszość wiedzie do drugości, bo inaczej umiejętność skończychy musiała pierwszym swym roskładnikiem i niemogłaby uczynić dalszego postępu; wszelkie twierdzenie wiedzie do przeczenia. Wszechobecność sama jest niczém bez duszy swéj, którą jest wszechświadomość; wszechistnienie także jest niczém bez duszy swej, która jest wszechmyślenie. Prawda, bedac w Analytyce loicznej pierwszością stanowi Analytyki téj zewnętrzność; a niema zewnetrzności bez odpowiedniej sobie wewnetrzności. Znajdować się przeto coś musi, co przeciw prawdzie występuje, jako analytyczne secundum existens; co różni się od prawdy i stanowi jéj przeciwieństwo; co równie jest wielkie, jak prawda sama, i ważyć się z nią zdoła, zająwszy druga Analytyki loicznéj szale.

Rzecz naszę rozjaśniamy. Ciało człowiecze np. stanowi samo w sobie i dla siebie piękny organiczny całokształt. Móżg ze swemi nerwami i muszkułami jest tu twierczącym, serce ze swémi arteryami i wenami przeczącym. a watroba ze swémi dryzowémi bagniskami, kojarzącym Trzy te systemata stanowia względem krwi i sosystemem. ków naszego ciała, jako stałość wzgledem płynności. jeden wielki system twierdzący. Nauka o krwi i sokach iest wzgledem niego systemem przeczącym. Dwa te systemata stają się w systemie organów systemem kojarzącym, a każdy s tych systemów ma, równie jak najpierwszy, własne swe twierdzenie, przeczenie i kojarzenie. Oko np. jest w systemie organów twierdzeniem, ucho przeczeniem, a nos kojarzeniem. Podobnież idzie sie przez cała filozoficzna anatomia. Poznałeś wreszcie ludzkie ciało i masz jego pełny, umiejętny całokształt przed sobą. Dobrze, ale czy poznałeś już człowieka? Uchowai Boże! Człowiek jest nie samém ciałem, ale także dusza i jaźnia. Anatomia przeto staje się, po swém dokonaniu zupełném, pierwszością, która wiedzie do drugości i trzeciości, a chociaż była już nieraz przeczeniem i kojarzeniem, w pełności swej wystepuje li jako twierdzenie, wymagające odpowiedniego sobie przeczenia i kojarzenia. - Anatomia jest tedy twierdzeniem, psychologia przeczeniem, a antropologia kojarzeniem. Poznałeś wreszcie te trzy umiejętności. Czy znasz już człowieka? Jeszcze nie, ale dopiero jaźń ludzką. Jaźń ta jest kobietą i dziecięciem, zaczem znowu mężczyzną, twierdzeniem, przeczeniem i kojarzeniem, które stanowią nowy system i zowią się rodziną. Rodzina jeszcze niekończy poznania człowieka, lecz staje się twierdzeniem w systemie państwa; państwo twierdzeniem w systemie zwiąsku narodów; ten twierdzeniem śród systemu ludzkości i tak daléj toczy się rzecz, aż przyjdzie do samego końca. Wszelka całość pełna stanowi pierwsze ogniwo w nowej większej całości i jest tylko twierdzącem jej rosczłoniem! Taka droga postępuje umiejętność. Cóż stąd wynika? Oto rozbierz prawdy, mimo całkowitéj swej pełni, jest tylko pierwszą enynnicą w Analytyce loicanéj; występuje w niéj jako twierdsenie i wymaga odpowiedniego sobie przeczenia.

Prawda jest nietylko stnieniem, ale także istnieniem; nietvlko bytem, ale także niczém; nietvlko cielesnościa, ale także niecielesnościa: nietylko przedświatowościa, ale także światowościa: nietylko boskościa, ale także nieboskościa. Drugość leży w niej zatem równie jak pierwszość, czyli przeczenie równie jak twierdzenie, a to w rozmaitych postaciach. Atoli drugość ta i przeczenie to niestanowi pełnego całokształtu prawdy, lecz jedno w nim rosczłonie: ma jedynie śród rozbierzy prawdy swe znaczenie i znika natychmiast, skoro prawda występuje w całej swej organicznej pełni jako loiczna pierwszość. Prawda w pełności swego Organizmu umarza wewnętrzne w sobie przeczenia, i pokazuje się na widowni umiejetnéj, jako wielkie twierdzenie, szukajace również wielkiego przeczenia. Prawda pełna, iako twierdzenie, musi mieć swa przeciwnica prawde pełna Znaleść te prawde druga, te prawde wielka iako przeczenie. i pełną, jest naszém teraźniejszém zadaniem.

2) Prawda, występująca jako twierdzenie, odpowiada pierwszemu prawdobłamowi, i jest pewnego rodzaju bytem. Czém wiec być może prawdy téj przeczenie, którego szukamy? Przeczenie to musi odpowiadać prawdobłamowi drugiemu i być pewnego rodzaju nicestwem. Ale nicestwo zniesione raz na zawsze zostało w żywo- i bożostanie; wystapić przeto na loicznym teatrze nigdy już nie może. Przeczenie, którego szukamy, niebędzie tedy nicestwem, ale czemściś nakształt n i c e s t w a. Jak to rozumieć? Jeżeli niniejsze twierdzenie nasze jest prawda, to przeczenie szukane niebedzie nieprawdą, ale prawdą innego rodzaju. Twierdzenie jest tu prawdą twierdzącą, a przeczenie prawdą przeczącą. Czém jest ta prawda przecząca? Jeżeli prawda, bedąca w loice twierdzeniem, jest zewnętrznością, to szukane jéj przeczenie musi być wewnętrznością. Cóż jest wewnętrznością prawdy? Nie wszechobecność, nie wszechistnienie, bo to, jako rzecz bytowi odpowiednia, jako twierdzenie, stanowi zewnetrzność. Cóż zatém? Oto duch téi wszechobecności i tego wszechistnienia, świadomość w prawdzie leżaca, myślenie w niej zawarte, krótko mówiąc ogólna wiedza, czyli wiedza w ogóle. Wiedza przeto

jest prawdy przeczeniem i drugim Analytyki loicznéj przedmiotem.

Wiedza jest wewnętrznościa prawdy, zaczem dusza stnienia, istnienia i istniostnienia, duszą bytu, nicestwa, żywo- i bożostanu. Jak stnienie jest wszechistnienia pierwiastkiem, tak wiedza boska jest wszelkiej innej wiedzy tworzycielka i krynica. Wiedza prawdziwa jest jedynie Boga bo Bóg jest świadomością wszechistnienia. własnościa. Istnienie niema świadomości, niema wiec i wiedzy własnej. a w istniostnieniu żyje promień boskiej świadomości, a wiec i wiedzy. Wszelakoż wiedza przenika wszechistnienie, jako sjego dusza. W Bogu jest ona wiedzą właściwą, w stworzeniu zaś prawem, które mu madrość najwyższa przepisała. Jest to madrość przedwieczna, mająca w Bogu swój poczatek, rozlewająca się przez całą nature i przenikająca wszystko: jest to tchnienie boże, które wstapiło w płuca niezmierzonego przyrodzenia i stało się jego żywiołem; jest to wielkie, świete dla nas czczewo, bedace, równie jak prawda, poznania naszego przedmiotem. Że tu mówimy nie o wiedzy ludzkiej, ale o wiedzy boskiej, duszę wszechistnienia stanowiącej, rzecz oczywista.

Wiedza jest prawdą, rozwiązującą się we własną wewnetrzność, t. j. we własne myślenie; uglądającą same siebie, albo raczej nieskończoną, wieczną i wszechobecną idee własnéj realności, wstepująca we własną dusze; badaiaca własna świadomość. Niejest to prawda sama, którę już znamy, ale prawda niemieckiej spekulacyi, t. j. prawda w sublimacie własnego myślenia w eterowości ducha niknąca i przedmiotem ducha zrobiona. Prawda jest wszechobecnością, wiedza wszechobecności téj przeświadczeniem; prawda jest, że tak rzekę, mózgiem i pacierzowym szpikiem wszechistnienia, wiedza rodzącą się na ich łonie myślą, prawda systemem nerwowym wszechświata, wiedza mieszkającem w nim czuciem. Prawda tak się ma do wiedzy, jak rzeczywista osoba do postaci swej we zwierciedle. Z jednéj strony jest tu ciało, realność; z drugiéj cień wierny, idealność; z jednéj rzecz, z drugiéj postać, albo raczéj myśl. Prawda, jako pierwszość, taksię

ma do wiedzy, téj swéj drugości, jak cielesność do niecielesności, przedświatowość do światowości, boskość do niehoskości, stnienie do istnienia. Jakoż wiedza jest w loice. już dla tego, że następuje po prawdzie, i stenowi odstoniecie jej przeświadczenia, niecielesnościa. światowościa i nieboskościa, t. j. właściwszym przedmiotem loicznym, niż prawda. Jak prawda jest wszedzie i zawsze. tak wiedzy nigdzie i nigdy niebraknie. Wiedza jest, jak już namieniliśmy, wszechmadrościa Boga, która rozlała się wraz ze słowem bożem przez wszystkie krainy istnienia. Jest to madrosó, które opisuje i uwielbia Teologia. Madrość ta jest względem nas przedmiotowej natury i leży od wieków przed nami, równie jak prawda. Gdzie rzecz, tam myśl boża; gdzie przedmiot, tam i pojecie: gdzie czynność i ruch, tam i prawo pewne. Czytelniku pomyśl teraz boża idee w stworzeniu, pojęcie wieczne, prawo niewidzialne będące wewnetrznością wszechistnienia, pomyśl te prawdę wewnętrzną, te czynną Psyche prawdy. a spostrzeżesz wielka łune okiem twéj duszy, wielka światłość! Jest to przedmiotowa wieczna wiedza, o któréj mówimy. Ponieważ wiedza ta, jako rzecz czystego umysłu, jest jedynie myśli przedmiotem, więc niemożemy ci przedstawić jej dotykalniej, niż to właśnie uczynilismy.

Już s powyższych zarysów pokazuje się, że prawda i wiedza stanowią względną różnią i bezwzględną jednią. Stanowią względną różnią, bo obecność i świadomość w niej leżąca, realność i idea, rzecz i myśl, słowem byt i nicość są przeciwieństwem; stanowią znowu bezwzględną jednią, bo jednią tą są przeciwieństwa wszelkie. Bierzemy tu dane powyżej porównanie, ku objaśnieniu naszego przedmiotu. Osoba stojąca przedzwierciadłem i postać jej we zwierciadłenej np. strzelić możesz i niezabijesz osoby. Wszelakoż, biorąc rzecz ściślej, osoba i jej postać zwierciadłana, jest zupełnie jedno i toż—samo. Postać zwierciadłana jest bowiem osobą sąmą,

raz we zwierciedle, drugi raz w oku odbitą, i my, przeglądając się, widzimy samych siebie; widzimy się za sobą li przez optyczne złudzenie. Taki sam stósunek panuje między prawdą i wiedzą. Stąd wynika, że prawda jest wiedzą, a wiedza prawdą, mimo całej różnicy między jedną a drugą. Powtarza się tu przeto tenże sam umiejętny stósunek, co między bytem i nicestwem, ale na nierównie rozleglejszą skalę. Tu walczą z sobą dialektycznie jeszcze potężniejsze, niż dawniej, olbrzymy.

- 3) Ponieważ prawda jest zarazem wiedzą; więc cała nasza rozbierz prawdy była także rozbierzą wiedzy. I pytamy się każdego czytelnika, czyli to niejest wiedzą, że prawda jest stnieniem, istnieniem i istniostnieniem; czyli to niejest wiedzą, że prawda jest bytem, nicestwem, żywo-i bożostanem; czyli to niejest wiedzą, co mówia o prawdzie siestrzany, prawdoświeci, prawdobłamy i wszystkie prawdniki? Jest to już wiedza oczywista! Ale niedość natém. Jeżeli prawda i wiedza stanowią bezwzględną jednią, to jednia ta rościąga się przez wszystkie szczegóły. Rosczłonia prawdy są przeto rosczłoniami wiedzy, i pierwsze tak sie mają do drugich, jak prawda do wiedzy w ogóle. Rozbierz prawdy jest zatém przez wszystkie swe rosstępy rozbierzą wiedzy. Jeżeli chcesz poznać wiedzę w najkardynalniejszych jéj zasadach i obszernie, spojrzyj raz jeszcze w rozbierz prawdy, et muta, quae mutanda sunt, t. j. czytaj np. zamiast prawda wiedza. Przedstawiamy tożsamość tę w krótkości.
- 4) Wiedza jest stnieniem, albowiem jedynie w Bogu jest wiedza prawdziwa, a Bóg jest stnieniem.
  Bóg jest nietylko najwyższą prawdą ale i najwyższą
  wiedzą. Wiedza ta najwyższa jest prawdą najwyższą. Tu niewiedza i nieprawda jest niepodobieństwem. Jest to wiedza stniejąca, twórcza, boska, zdrój
  święty wszelkiej wiedzy, istna wszechwiedza, bezwzględna i bezwarunkowa mądrość. Objawy tej mądrości
  widzimy zaiste w wielkiej księdze natury, a nawet i w ludzkiej filozofii, przecież mądrość ta w sobie samej jest

transcendentalną, bo objaw niejest nigdzie istotą. Myśląc o téj nieprzebranéj, wielkiéj, świętéj wiedzy, korzy się umysł ziemskich mędrców i wyznaje chętnie swą niewia—domość! Atoli umysł nasz wie o téj wiedzy, i widzi w niéj wiedzy własnéj pierwiastek. Już ta wia—domość wielką i czcigodną jest wiedzą, za którę Bogu dziękować winniśmy!

Wiedza jest istnieniem, ponieważ stanowi duszę wszech stworzenia bożego; ponieważ stnienie jest wszystkiego, co istnieje, pierwiastkiem. Jeżeli wiedza jest stnieniem, a stnienie tworzy istnienie, więc i w istnieniu znajduje sie wiedza. Jakoż wiedział Bóg, co czynił, gdy świat stwarzał. W każdéj rzeczy leży Jego myśl pewna. czyli Jego wiedza. Chociaż wiedza ta ma w Bogu swa świadomość, nieprzestaje być także na łonie istnienia wiedza, bo stanowi jego pojecie, dusze przeznaczenie i prawo; bo wedle wiedzy téj rozwikłują się nieświadomie światy, wiaża się żywioły, dzieje się wszystko! Jest to wiedza, która stała się wewnetrzna rzeczy potegą i kieruje ich powstawaniem, życiem oraz trwaniem; wiedza ślepa w naturze, rostwierająca w Bogu jedno, a w człowieku drugie swe oko! Te wiedze poznaje człowiek od wieków, a przecież wyczerpnąć jej niezdoła. Z wiedzy istniejącej wnioskować można o wiedzy stniejącej.

Wiedza jest istniostnieniem, bo należy także do istoty człowieczej. W człowieku znajduje się wiedza stniejąca, t. j. pewne usposobienie, pewne zdolności i pewne talenta, które Bóg w nim złożył. Jest to myśl boża, będąca taje—m ną istoty naszej podstawą, naszem przeznaczeniem, naszą niepokonaną do tego lub owego ochotą, naszą wrodzoną jenialnością. W człowieku leży także wiedza istniejąca. Człowiek np. rośnie, trawi, rozwija się cieleśnie i duchowo, tworzy nawet mocą tej wiedzy swe światy. O obu tych wiedzach w sobie niewie on przecież tak długo, aż je uczyni poznania swego przedmiotem; obie te wiedze mają świadomość swą w Bogu; człowiek przychodzi zwolna do tej ich świadomości, oraz staje się czasowem jej zwierciadłem. Jeżeli w człowieku przyjdzie wiedza stniejąca i istnie—

jąca do swego przeświadczenia, rodzi sie w nim wiedza Człowiek, iako zdolny istniostniejacej istniostnieiaca. wiedzy, poznać może, jeżeli pragnie, nietylko cała nature, ale i samego Boga. On może w głowy swéj ognisku skupić wiedze stwórcza i stworzona, wszelka wiedze! Wszelakoż niebędzię to wiedza boża, ale zaledwie słaba jej zwierciadlana postać. - Wszystko jest prawda i wiedza w jedni. Człowiek jest również prawda i wiedza. znanie jest przychodzeniem prawdy i wiedzy w nas do swego przeświadczenia, tudzież rozszerzaniem tego przeświadczenia na prawdzie i wiedzy objawionej we wszech-Na poznaniu rozwija się nietylko istniostniejąca prawda, ale i istniostniejaca wiedza. Jedynie dla tego zdolni jesteśmy stać się czasowém przeświadczeniem wszechświata. że Bóg tchnał w nasze istnienie stniejącą swa wiedza.

Trzy te wiedze, t. j. stniejąca, istniejąca i istniostniejąca, stanowią względną różnią, bezwzględną jednią i filozoficzną różnojednią. Trzy Siestrzany odgrywają tu więc także swą role!

5) Wiedza jest, równie jak prawda, bytem. Jest bytem już dla tego, że jest wzgledem prawdy niczem, nic zaś i byt stanowią bezwzględną jednią. Jeżeli wszystko a wszystko jest bytem, to i wiedza bytem być musi. Jeżeli wiedza i prawda jest jedno i tożsamo, a prawda jest bytem; więc bytem jest także wiedza. I pytamy się, czyli np. wiedza w naszém ciele będąca, wedle któréj oxydacya w płucach następuje, krew się tworzy i różne soki się oddzielają; wiedza w duchu naszym leżąca, wedle któréj płodzimy umysłowe prace; wiedza w chmurze leżąca, wedle któréj piorun tam pada, gdzie powinien; wiedza w całém przyrodzeniu rezlana, wedle któréj krysztalizują się kruszce i kamienie, ziemia obraca się około swej osi i około słońca, niejest bytem? - Wiedza jest nicestwem, jako przeczenie prawdy, czyli jako nie względem jej bytu, względem jej obecności. Jest nicestwem, bo tém jest prawda sama w ostoi swego przeczenia. Jeżeli prawda jest bytem, wiedza zaś niejest prawdą, ale jej ideą, jej postacią zwierciadlaną w duchu; więc wiedza jest względem prawdy spekulacyjną marą.

Jakoż Bóg, świat, człowiek, wszelka praczyli niczém. wda, to rzeczywistości; wiedza zaś jest zawsze czemściś eteryczném, jest myślą samą i myśli córą, a wiec oderwaniem, niczem. – Wiedza jest, równie jak prawda, żywostanem, jest bowiem bytem i niczém w różnojedni czasowéj. Rożnojednia te widzimy w całém przyrodzeniu. Wszakże tu panuje walka między jedném prawem bożem a drugiém, czyli miedzy jedną wiedzą a drugą. Płuca np. wciągają i wypychaja s siebie powietrze. Właśnie walka ta jest wszelkiego życia i wszelkiej metamorfozy charakterem. Różnojednia, o której mowa, spostrzegamy sami na sobie. Czyliż wiedza nasza nie rośnie, niewzmacnia sie i nierozszerza: czyliż niejest stawaniem sie ciagłém? - Wiedza iest nakoniec, równie jak prawda bożostanem, bo jest bytem i nicestwem w wiekuistéj różnojedni, tudzież żywostanem w Apoteozie. Jakoż prawa natury i prawa loiczne sa wiecznie iednakie. Nawet myśl ludzka, objawiająca się w filozofiach, jest ciągle jedna. Czyliż niespostrzegamy wstęgi tożsamości wiążącej wszystkie filozoficzne całokształty od Talesa aż do Hegla, w jeden splot ducha ludzkiego przecudny? Wiedza boska jest, równie jak Bóg, daleka od zmiany rzeczywistéj. Jest to nieustanne trwanie, zawsze jedna tożsamość.

6) Wiedza jest przez wszystkie prawdobłamy cielesnością. Czyliż potęgi natury i siły w naszém ciele działające
nie są empiryczne, a więc materyalne, t. j. cielesne? Czyli nawet duch najczystszy nie mieszka w ciałowości i niestaje się chimerą, skoro oddzieli od niéj swe korzenia?
Gdzie duch, tam wiedza. Jeżeli duch gnieździ się w materyi, więc również i wiedza. Wiedza jest niecielesnością, bo jest ducha przymiotem, a duch niejest materyą.
Ona jest zasadniczością, bo jest li jaźni i słowa bożego
dziedzictwem. Jest przedświatowością, światowością
i pozaświatowością, bo gdzie prawda, tam i wiedza,
zaczém we wszystkich trzech królestwach bożego stworzenia.
Wiedza jest boskością, nieboskością i nieboskoboskością, bo znajduje się w Bogu, w stworzeniu i w człowieku, bo jest stnieniem, istnieniem i istniostnieniem. Tak

tedy i przez wszystkie prawdniki wiedza jest tém, czem prawde.

7) Wiedza jest zatém drugą połowicą, t. j. wewnętrznością, duszą prawdy. Obie stanowią filozoficzną różnojednią, t. j. twierdzenie i przeczenie, które, różniąc się od
siebie istotnie, nieprzestają być jednością. Wiedza jest prawdą rospływającą się we własne swe przeświadczenie. Stąd
rozbierz prawdy jest rozbierzą wiedzy. Co tedy w dotychczasowéj Analytyce naszéj wyłożyliśmy, staje się tu jedną
myślą, jednym tonem, czyli ogólną wiedzoświecią, któréj nazwa łacińska, scientia luciflua, manifesta et
patens. Jakoż, i cóż może być najpierwszą, najjawniejszą,
świecącą samą przez się wiedzą, jeżeli nie ta wiedza, którę
śród rozbierzy prawdy zdobyliśmy? — Na tém miejscu
pokazuje się następny między prawdą a wiedzą stósunek:

1+2+3+4+5=15.

Szereg liczb 1+2+3+4+5 przedstawia prawdę przez jéj świeci, błamy i prawdniki; liczba zaś 15, będąca poprzedniego szeregu przeświadczeniem, jest wiedzą, a bliżej wiedzoświecią.

#### s. 21.

Wywód umiejętny czterech loicznych kategoryi, czyli czterech wiedzobłamów, jako początek właściwej rozbierzy wiedzy.

1) Rozbierz prawdy skupia się w jedno ognisko swego przeświadczenia i występuje jako wiedzoświeć pełna. Ona daje nam poznać wiedzę, ale li w ogóle, i niewystawia w drugim oddziałe loicznéj Analytyki nie nowego. Przedmiot nasz poznać należy w szczegółach i pojedyńczościach. Te odsłonią nam właściwe rozbierzy wiedzy przeznaczenie. Wiedza, w szczegółach poznana, rodzi wiedzobłamy,

a w pojedyńczościach wiedzniki. Wiedzobłamy odpewiadają prawdobłamom, a wiedzniki prawdnikom, równie jak otrzymana w powyższym paragrafie wiedzoświeć prawdoświeciom. — Wiedzobłamy i wiedzniki są przeto kardynalną, albo raczej właściwą osnową tego powiatu Myślini.

Wiedza jest wewnętrznością, duszą, myślą prawdy, zaczem, nie treścią, jak prawda, ale treści téj scientyficznym wyrazem, czyli treści téj loicznem pojęciem. Tu spirytualizuje się, że tak powiem, prawda, a prawdobłamy i prawdniki przeistaczają się w loiczne i scientyficzne kategorye, t. j. w wiedzobłamy i wiedzniki. Wiedzobłamy zowią się po łacinie limbi sive sinus scientiae, item categoriae logicae, a wiedzniki sciverbia, item categoriae scientificae. Teraz chodzi nam li o wiedzobłamy.

2) Wiedza jest prawdy przeświadczeniem. Przeświadczenie to otrzymuje prawda w loicznej rozbierzy prawdy. czyli w wiedzoświeci. Ale przeświadczenie to, jako wiedza, jest li ogólnością, i wymaga odsłoniecia sie w szczegółach. Wiedzoświeć ma rospaśdź sie w wiedzobłamy. Prawda ma tedy przyjść teraz do przeświadczenia swego w szczegółach; ma rozwiazać się w loiczne myśli, bedace wiedzy osnowa; ma prawdobłamy swe przeistoczyć w wiedzobłamy. Jest to czynność nowa, ważna i niełatwa. Któż czynność te wezmie na siebie? Jaka prawda zabrać się do niej powinna i może? Prawda jest stnieniem, czyli Bogiem, istnieniem, czyli światem, i istniostnieniem, czyli Prawda, jako stnienie, niepotrzebuje szukać człowiekiem. swego przeświadczenia, bo Bóg ma je od wieków. Prawda, jako istnienie, niezdoła szukać przeświadczenia i wymawiać go w filozoficzném słowiu, bo istnienie jest właśnie krainą, któréj przeświadczenia braknie. Prawda ta niewie o sobie i do świadomości swej nigdy nieprzyjdzie, gdyż inaczej przestałaby być tém, czem jest rzeczywiście. Jej przeświadczeniem jest Bóg, albo raczéj, przeświadczenie jéj jest w Bogu, który ją stworzył. Prawda tedy, jako człowiek ma wystąpić tutej na widownią. Prawda, przychodząc w człowieku do swego przeświadczenia, przychodzi do niego w całéj swej pełni, bo człowiek iest istniostnieniem, zaczem także stnieniem i istnieniem, czyli wszystkich trzech prawdoświeci czasowym wyrazem. Wiedza stnienia i istnienia, leżąca w Bogu, staje się wiedzą istniostnienia, i wymawia się za Bogiem, t. j. w czasie i na łonie stworzenia przez człowieka.

Tu czytelnik pozwoli nam małą wycieczkę poboczną, przecież z główna rzecza w zwiasku stojąca. Nigdy tak bezczelnie nieodzywał się nierozum, jak dzisiaj, łając każde filozofia bez wyjatku, że jest wyrazem indywidualnego przekonania, utworem jednego tylko człowieka, a wiec igraszka myśli jenialnéj, nie zaś prawda rzeczywista; że przeto rzucić się należy w objęcia uświęconego twierdzenia, jako objawu bespośredniego mądrości bożéj. My niemieliśmy nigdy i niemamy teraz na celu odwodzić świat od religii, i owszem polecamy religia każdemu, a szczególniej takim, co do filozofii niemają najmniej-My mówimy, że religia i filozofia, to szego usposobienia. Wszelakoż, kto przeciw filozofiom wszystkim, udawszy po jezuicku pokore, występuje pysznie, albo raczej zuchwale, i depcac nogami najwiekszych jeniuszów ludzkości, w nędzocie własnego ducha, zarzuca im nędzę, zarzuca nicość ich dzieła, powinien dać przynajmniej powód dostateczny; inaczej, bez ubliżenia religii, skarcie go można okropnie za jego bezczelną głupotę. żądacie właściwie, wy potępiciele filozofii, jako jednostkowości utworu? Żadacie największej niedorzeczności, a nawet oczywistej bezbożności, sami o tem niewiedząc. Biada wam, że niemyślicie! Czyliż istniostnienie niejest czasowem ogniskiem stnienia i istnienia? Czyli człowiek każdy niejest wyrazem całej ludzkości, kwiatem całego przyrodzenia i obrazem Boga: czyli tchnienie Boże w nim nieżyje i jego rdzenia niestanowi? Czyli rozum, umysł i mysł dał nam Bóg bez celu? Niejestże jeniusz takim człowiekiem właśnie, co przedstawia w sobie najdobitniej cała ludzkość, t. j. całe istniostnienie, a zaczem co jest stnienia i istnienia, czyli Boga i świata, wszelkiej prawdy najwierniejszem zwierciadłem? Czy podobna jest, ażeby wiedza boża, już w Bogu jednostkowa — gdyż inaczej byłaby ślepa, t. j. bez przeświadczenia, a wiec niewiedza - ażeby, mówie, wiedza boża objawić sie mogła innym sposobem na ziemi, niż przez pojedyńcza wielka ludzka jednostke? Czyliż w iednostke taka niewstepuje sam Bóg i niewymawia przez nia swéi madrości wiecznéi? Czyliż Chrystus niebył iednostka, a zatém, czyli nauka jego niejest także indywidualności utworem? Ludzkie filozofie zdobywają tylko pewną cześć ludzkości i tworza szkołę. Nieubliżamy tu Zbawicielowi naszemu, ale chłostając Was, pytamy sie: czyliż Chrześciaństwo cała ludzkość zdobyło i jest jej przekonaniem? Nie. lecz uszcześliwia bardzo mała iéi czastke: Cóż stad wynika? Oto, czém sa filozoficzne szkoły śród objawa filozofii wiecznej, tem są pojedyńcze religijne wyznania śród objawu religii wiecznej. Jak filozoficzne szkoły, tak i pojedyńcze religijne wyznania, powstają i przemijaja. Wszakże już tyle mytologii na wieki zagasło: sami nawet Polacy nieznają religii przedmieczysławowych swych dziadów! Kto utrzymuje, że Chrześciaństwo zdobedzie raz cała ludzkość i jest wieczne; zapomina, iż każda wiara bez wyjątku tożsamo o sobie i z równémie prawem zape-I Chrześciaństwo jest, jak każda filozofia, indywidualności dziecieciem, już dla tego, że tylko przez indywidualność przychodzi prawda do swego przeświadczenia i dozwala sie w jezyku ludzkim wymówić! — Wy Ślepi na duchu, wy nieznacie, czém jest pojedyńczość! Wy niewiecie, że pojedyńczość jest, jak Święty Jan w Apokalipsie swéj czesto powtarza, Alfa i Omega, początkiem i końcem, tym, który jest, i który był, i który przyjdzie wszechmogący, t. j. Bogiem i człowiekiem, Bogiem i jeniuszem; że w pojedyńczości stapia się ogólność ze szczególnością; że więc przez nią odzywa się powszechność! Bóg jest dla tego jedynie Stwórca świata, że jest indywiduem, jak człowiek; przez człowieka wymawia sie madrość boża jedynie dla tego, że jest indywiduem, jak Bóg. Jak z Boga nieindywidualnego, czyli z Absolutu, świat li wypływać może, tak wasza mądrość nieindywidualna

byłaby światowym, t. j. nieświadomym z Boga wy-Madrość nieindywidualna jest właśnie mądrością w naturze, któréj braknie przeświadczenia! Wymagając od religii i od filozofii madrości nieindywidualnej. wymagacie od nich jakiejściś Emanacy i z Absolutu, które kościół potępia, wymagacie, sami o tém niewiedząc, Panteizmu, przeciw któremu wrzeszczycie! Niejestże to bezbożność, a nadto taka, jaką wy sami pietystyczném swém piórem malujecie? Bracia, właśnie dla tego, żeby Bóg i Chrystus być mogli przeświadczonémi o sobie i indywidualnémi osobami, żeby oddalić Emanacyą i Panteizm, a zapewnić tryumf Chrześciaństwa; powinniście uderzyć czołem przed indywidualnością, i odđać hold kazdéj wielkiéj, świadoméj siebie, madrość boska rospromieniającej ludzkiej pojedyńczości! Wszelka pojedyńczość taka jest wyższa milionkroć od waszej niechrześcianskiej, niedorzecznej i umarzonej niby-ogólności!

Człowiek ma przeto odkryć wiedzobłamy. I do tego jest on usposobiony od samego Boga, albowiem tchnienie boże stanowi w nim możność poznania prawdy. Wszakże on odkrył już nietylko prawdobłamy, ale nawet prawdoświeci, i czemuż niezdołałby odkryć wiedzobłamów? Jakim sposobem przyjdzie człowiek do tego odkrycia? Jest on tażsamą prawdą, która nas w pierwszej rozbierzy i dotad zatrudniała, niechajże więc prawdę te zrobi loicznéj myśli swéj przedmiotem, czyli niech przemieni jei ontologiczność w loiczność. Przeistaczając prawdobłamy w wiedzobłamy, dopnie tu swego celu. Wiedzobłamy te będą przeświadczeniem prawdy samei w czasie: beda posadami terazniejszej rozbierzy. Każdy z nas jest człowiekiem, w którym przedstawia się całe čžlowieczeństwo. Co jeden wymówi, prawdą jest, którę i drugi uznać musi, skoro błąd loiczny się niezaktadł. Drugi może wypadki sobie podane przybrać w barwy własnej i samodzielnej osobistości, ale zgodzić się na nie musi, skoro sa prawdziwe. Dalejże zatém do dzieła!

3) Od czego tu zacząć? Od tejże saméj, ciągle świeżej poznania naszego krynicy, s któréj dotąd piliśmy wodę, t. j.

od słówka Jestem. W słówku tém leży cała rozbierz prawdy, czyli wiedzoświeć; w niém przeto znaleść się muszą i wiedzobłamy. — Jestem. Czém jestem na niniejszym stanowisku Myślini? Jestem stnieniem, istnieniem i istniostnieniem w czasie. Dobrze, ale prawda to już stara, która prawdobłamy i prawdniki spłodziwszy, nic daléj niespłodzi. Prawda ta niemoże tu występować na czoło i rzecz naszę rospocząć. Mamy bowiem wiedzoświeć, w któréj stapiają się nie same prawdoświeci, ale także prawdobłamy i prawdniki. — Czémże więc jestem daléj? Jestem bytem, nicestwem, żywo- i bożostanem. Wybornie! Wdajmy się teraz w rozbiór téj odpowiedzi.

Czém jestem, jako byt? Byt ma dziewieć prawdników w sobie, jest przecież wzgledem nastepnych prawdobłamów, a zaczém w ogóle, jak już (§. 19. 3.) wiemy, szczególniéj materyą. Czém jestem tedy, jako materya, jako myśl loiczna materyj? Co być może materyj loiczną kategorya, wiedzą, czyli wiedzobłamem? Nic innego, tylko ilość. W ilości otrzymuje materya swą myśl loiczną, swą kategorye, swą wiedze: ilość jest przeto jej wiedzobłamem. Materya, to ciało, a ilość, to dusza w tém ciele. Materya = Ilość. Jest to takaż sama różnojednia, jak np. prawda = wiedza, lub téż byt = nicestwo. Matematyka, zajmująca się ilością od swego poczatku, wiedzie materya do umiejętnego jéj przeświadczenia. Ona uznała ilość za wiedzobłam materyi, i filozofia zgadza się tutaj z nią zupełnie. – Również przekonywamy się o tém na własnéj osobie. Jako ciało na łonie materyi, jesteśmy pewną ogólnéj ilości ilostką (quantum). Ilostka ta jest bytu naszego loiczną kategoryą, jest jego wiedzobłamem.

Czém jestem znowu, jako nicestwo? Nicestwo jest względem bytu jako względem materyi, duchem. Duch jest niewidzialnością, albo raczéj wewnętrznością materyi, jest jéj niczém. Czém jestem jako duch? Duch jest przeciwtwierdzia (antithesis), czyli przeczeniem materyi. Cóż jest przeciwtwierdzią ta, czyli przeczeniem materyi pod względem loicznéj myśli? Nic innego tylko przeczenie ilości. Cóż jest fém przeczeniem? Jakość. I tak się rzecz ma istotnie. Duch

jest Arystotelesową Entelechią, który wstępując jako dusza w materyą, nadaje jéj przymioty, t j. jakość. Im więcej ducha w rzeczy, w roślinie, w zwierzu, lub w człowieku, tém wyborniejsza ich jakość. — Wiedzobłam ten uznała od wieków loika, ta przeciwnica matematyki, robiąc najwyższą jakość, t. j. myślenie i jego postaci, swym przedmiotem. Z loiką zgadza się tu i filozofia. — Rzecz niniejsza sprawdza się i na osobie naszéj. Czém jest bowiem dusza ludzka względem ogólnego ducha? Jakostką śród ogólnej jakości.

Czém jestem daléj, jako żywostan? Jestem chwilowa bytu i nicestwa, czyli ilości i jakości różnojednia. jest ta różnojednią? Nic innego, tylko coraz to inny stosunek ilości do jakości, i jakości do ilości, czyli w ogóle stosunek. Jakoż wszystko, co jest w rzeczywistym świecie jest pewnym ilości i jakości stosunkiem. takim jest życie. W stosunku tym znajduje się jaźń nasza doczesna, i wszelkie słowo boże, posadę rzeczy stanowiące. Stawanie się jest ciągłą oscylacyją ilości i jakości, jest ich topieniem sie w jedno, i roztapianiem w różno. Stosunek objaśnia żywostan i jest jego lojczna kategorya, czyli wiedzobłamem. Czem jest życie? Jest stosunkiem słońca do ziemi, światła do ciepła, ciała do duszy, meża do żony, rodziny do rodziny, państwa do państwa itp. bez końca. Wszystko, co żyje, jest pewnym stosunkiem; jeżeli nie innym jakim, to przynajmniej własnej swej ilości i jakości.

Czém jestem nareszcie, jako Bożostan? Jestem wiekuistą bytu i nicestwa, czyli ilości i jakości różnojednią, lub też żywostanem w apoteozie. Cóż jest tą różnojednią, tym ubóstwionym żywostanem? Jest to stosunek méj ilości i jakości w ubóstwieniu. Cóż jest takim stosunkiem? Oto ciało i dusza méj jaźni; moja jaźń wieczna w swéj pełni; moje bóstwo nieśmiertelne; słowo boże we mnie żypiące, stanowiące me talenta i zdolności, moję sobistość; to co we mnie niezmienia się wcale, co jest mną przed urodzeniem, teraz i po śmierci, co jest mym prawdziwym stanem. Stan tedy jest rozwiązaniem powyższego pytania. — Jako tywostan zmieniam się co chwila, wchodzę ustawicznie

w coraz to inny stosunek méj ilości z jakowością. czyli żyję, idę; jako bożostan jestem zawsze tażsamą jaźnią, czyli trwam, stoję. Cóż tedy jest kategoryą loiczną, czyli wiedzobłamem bożostanu? Trwanie, niezmienne stanie, słowem Stan. Cóż przeto jest stanem? Jest to stosunek w swej boskości, znaczenie wieczne wszelkiego słowa bożego.

- 4) Cztery prawdobłamy, przyszedłszy do swego przeświadczenia w człowieku, t. j. w istniostnieniu, zaczem w stnieniu i w istnieniu, a więc w całkowitej prawdzie, stają się czterema wiedzobłamami. Mamy zatem wiedzobłamy następne:
  - a) Ilość, quantitas, die Quantität.
  - b) Jakość, qualitas, die Qualität.
  - c) Stosunek, relatio, die Relation.
  - d) Stan, modalitas, die Modalität.

Robimy tu uwagę, że stosunek, relatio, nosi czasami nazwisko względu, i jest też względem ilości na jakość, tudzież odwrotnie. — W niniejszym paragrafie doszliśmy do wiedzobłamów. Był to wszelakoż li wywód ich umiejętny, nie zaś bliższe poznanie. Wiedzobłamy mają swe podwiedzobłamy, subcategoriae logicae, item praedicamenta loica. Zapuścić się nam przeto głębiej w rzecz te potrzeba. To jest treścią następnego paragrafu.

### s. 22.

### Przedstawienie wiedzobłamów i podwiedzobłamów.

1) Ilość jest loicznym bytu wyrazem i dla tego wiedzobłamem najpierwszym. Gdzie tylko byt, tam ilość także. Ilość jest zatém wszędzie. Jak byt jest bez granic, tak ilość bez początku i końca. Mierzysz np. na cale, na stopy, na łokcię, na sążnie, na mile, na odległości słońca, Syryusza od zia-

mi itp. Wszelka miara, choćby najwieksza, staje się natychmiast jedna wiekszéj ilości ilostka. Podobnież dzieje sie i z liczbami, które rachować możesz bez końca. Jak naprzód. t. j. z ilostkami coraz większémi, tak i w tył, t. j. z ilostkami coraz mniejszémi, iść można na wieki wieków, a nieznaj-Największą ilostką jest niezmiedzie sie ilostka ostatnia. rzoność świata, a najmniejsza atom; obie te ilostki sa przecież ideami, i niedadza sie empirycznie spostrzegać. byt, tak ilość sama w sobie i dla siebie uważana, jest czczém oderwaniem. Dla tego nauki ilości, jak np. Jeometrya, Arytmetyka, Mechanika, obrabiaja same oderwania i kształca rozum. Ilość rościaga się przez wszystkie prawdniki bytu. Ilość cielesna widzisz na gwiazdach nieba; na kłosach kołyszacych sie na polu; na stadzie owiec, kupie zboża, na wadze kupieckiej; ilość niecielesna znowu na wiekszem lub mniejszém znaczeniu wyrazów, czyli na rozległości pojeć, na ideach; ilość zasadniczą wreszcie na potedze ludzkiej woli i dzielności czynu, na sile jaźni lub innego bożego słowa. Jest ilość przedświatowa, światowa i pozaświatowa, boska, nieboska i nieboskoboska. Objaśniać ich niepotrzebujemy, bo i któżby ich na tém miejscu nie rozumiał? Te dziewieć rodzajów ilości zbiera loika w trzy rodzaje; stąd tworzą się trzy pierwsze podwiedzobłamy. Wiedzobłamy są, jak to się wyżej okazało, przeświadczeniem prawdobłamów. Czemże wiec być moga podwiedzobłamy? Niczém inném, próca myślami loicznémi prawdników. Trzy wiec sa podwiedzobłamy ilości:

- a) rospiętość, extensio, die Extension;
- b) napiętość, intensio, die Intension.
- c) spiętość, protensio, die Protension.

Rospiętość jest, względem następnych swych siostrzyc, empirycznej natury. Całe przyrodzenie jest ilością rospiętą; wszelka rzecz, mająca pewien obwód, pewne objęcie, jest rospiętą ilostką. Ilostka w ogóle jest ograniczoną ilością, i znaczy tyle, co jednostka ilości. Ciało człowiecze jest rospiętością naszą. Rospiętości są trzy rodzaje. Rospiętość jeo metryczna zajmuję w sobie ilości ciągłę, quanti-

tates continuae, i ściąga się na przestrzeń; rospiętość arytmetyczna trudni się ilościami postępnémi, quantitates succesivae, sive discretae, i dotycze się czasu; rospiętość dynamiczna wreszcie obrabia ilości czynne, quantitates activae, i znajduje się na polu żywéj materyi, t. j. empirycznéj siły. Dalszy rozbiór ilości rospiętych przedstawia matematyka.

Napietość jest, względem rospiętości, metafizycznej na-Tylko duch napina materyalność. Rospiętość jest cialem, a napiętość duszą ilości. Rospiętość jest obecnością, a napiętość wewnętrzną jej siłą. Państwo ducha. czyli świat niewidzialności, jest ilością, a pojedyńcza dusza Dusza ludzka jest napiętością naszą. ilostka napieta. Napietość rozumowa, obrabiapietości sa trzy rodzaje. jąca pojecia; napietość umysłowa, trudniaca się ideami, i napiętość mysłowa, wiążąca pojedyńcze rosczłonia w umiejętny całokształt. Dalszy rozbiór ilości napiętych przedstawia nam Spekulacya, a szczególniéj loika. Byt, nicestwo, żywoi bozostan, wszelkie loiczne pojęcie, jest ilością napiętą. Im wiecej myślenia w mowie lub piśmie, tém wiecej napietości, Myślenie jest napietościa.

Spiętość jest różnojednią rospiętości z napiętością; jest ich środkiem i rdzeniem. ich pierwiastkiem; jest filozoficznéj natury. Jaźń człowiecza, będąca ciałem i duszą w zasadniczej jedni, tudzież słowo boże, stanowiące rzeczy istote, są najlepszémi przykładami spietości. Bóg jest środkową i kardynalna spietością wszechistnienia. Gdzie pokazuje się całokształt, tam jest spiętość. Spiętość ma także trzy rodzaje. Spiętość empiryczna daje się widzieć w każdej rzeczy, w każdéj istocie organicznego świata, w anatomii wszelkiego żywiątka; spiętość metafizyczna ujrzysz w spekulacyjnych, a filozoficzną w filozoficznych całokształtach. Estetvk robiący plan do dzieła, zatrudnia się także spiętością. miotem téj spiętości jest piękność, a wszelkiéj innéj, szczególniej od Boga stworzonej, doskon ałość.

Między témi podwiedzobłamami zachodzą najdrobniejsze przenikania się wzajemne, tak, że nieraz rospiętość staje się napiętością i odwrotnie. I tak np. matematykowi jest ilość

ciągła rospiętością, a postępna napiętością, chociaż obie te ilości są tylko rospiętości rosczłoniami. Na tém polu przestrzeń, figura jest rospiętością, a czas, liczba napiętością, choć to rzeczy dotyczące się li natury, nie zaś ducha. Podobnież i w kraju napiętości, czyli ducha. Ilość rozumowa jest rospiętością, a umysłowa napiętością. Tożsamo dzieje się i w kraju spiętości, a to tém bardziej, że spiętość ma rospiętość i napiętość swémi czynnicami. Na uczy filozoficznej w naszej rozbierzy prawdy, uglądasz co chwila rospiętość, napiętość i spiętość.

Rospiętość dokonana, zowie się ilością rospiętą, quantitas extensa, a niedokonana, ilością rospiętną, lub rospiętliwą, quant. extensiva. Stąd wyrazy rospiętność i rospiętliwość. Tożsamo rozumie się o napiętości i śpiętości. — Długo skarzyli się pisarze polscy, że w języku naszym niema odpowiednich wyrazów na to, co Niemcy zowią: extensiv, lub intensiv. Jak to źle, że dotąd niemieliśmy polskiej loiki! Gdyby kto nad nią był pracował, odkryłby te odpowiednie wyrazy, jak to my uczyniliśmy, a do tego lepsze niż niemieckie, bo nie z łaciny żywcem wzięte, ale narodowe. Co tylko Niemiec wyraża swem extensiv i intensiv, to i my wyrazić zdołamy naszemi nazwami, np.: Nie to dzieło zajmuje ducha, którego rospiętość, ale którego napiętość jest wielka.

Trzy podwiedzobłamy ilości są loicznémi myślami i zasadą podziału pierwszej trójki prawdnikowej. I tak cielesność jest rospiętością, niecielesność napiętością, a zasadniczość spiętością przez wszystkie prawdobłamy. Ponieważ pierwsza ta prawdnikowa trójka wchodzi w następne trójki prawdnikowe i żyje w całej swej pełni w każdém ich rosczłoniu; więc rospiętość, napiętość i spiętość charakteryzuje wszystkie prawdniki i jest ich loicznym wyrazem. Tu widzimy, co to znaczy, że w rozbierzy wiedzy, przychodzi prawda do swej świadomości.

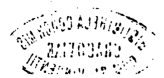
2) Jakość jest loicznym nicestwa wyrazem i dla tego wiedzobłamem drugim. Ponieważ po umorzeniu dogmaty-cznego bytu i skeptycznego nicestwa rzeczywistym żywo-i bożostanem, pokazał się byt, nie jako loiczny oderwaniec,



ale jako rosczłonie rzeczywistości, materya, a nicestwo pokazało się s téjże przyczyny duchem (§. 19. 3.); więd jakość jest objawem ducha, a to równie jak ilość objawem materyi. Duch jest twórcą wszelkiej jakości, t. j. własności i przymiotów we wszechistnieniu. Nie sama forma, ale każda jakość jest jego dziełem. Stad wynika, że wszystkie rzeczy, mające jakość swym przymiotem, - a niema rzeczy bez jakości, - że wszystkie rzeczy, mające rościągłość, ścisłość, ciężkość, farbę, lub inną jakakolwiek własność, dają tą jakością swą świadectwo żyjącemu i działającemu w nich duchowi, czyli, że niema materyi bez ducha, bytu bez nicestwa. Są wprawdzie, jak to mówić jest zwyczajem w przenośni, ludzie bez ducha: ale biorac rzecz ściśle, niema żadnego bezdusznego przedmiotu. Ilość ma się tak do jakości, jak materya do ducha. Jakość jest duszą Gdzie ilość, tam i jakość. Ilość jest wszędzie, więc i jakość jest wszedzie. Jakość jednostkowa, zowie się jakostka. Jakostka odpowiada ilostce. Jakość rosciąga się także przez dziewięć prawdników, a to równie, jak jej podstawa, nicestwo. Jakość cielesna polega na własnościach ciał świata empirycznego. Opisuje te własności Fizyka: Jakość niecielesna dotycze się własności ducha i jest Psychologii przedmiotem. Jakość zasadnicza ma jaźń ludzka na celu i panuje w Antropologii. Jakość przedświatowa, światowa i pozaświatowa, boska, nieboska i nieboskoboska, dają się widzieć w filozofii, teologii, estetyce, etyce i innych umiejętnościach. Te prawdnikowe jakości zbiera loika w trzy następne podwiedzobłamy:

- d) zewnętrzność, externitas, Acusseres.
- e) wewnętrzność, internitas, Inneres.
- f) jądrowość, nucleositas, Kernhastes.

Zewnętrzność jest jakością empiryczną i duszą rospiętości. Gdzie rospiętość, tam zewnętrzność, a to równie, jak gdzie ilość, tam jakość. Zewnętrzność jest rozpiętości jakością. Jeżeli rospiętość jest materyą, to zewnętrzność materyi przymiotem. Stąd wynika, że wszelka materya, nawet wewnątrz stońca, ziemi lub móżgu człowieka, jest zewnętrz-



nościę. Jakoż tak się ma rzeczywiście. Wszelka materya daje się bowiem przed okiem człowieka położyć, daje się z najgłębszej swej wewnętrzności zewnętrznie odsłonić.

Wewnętrzność jest jakością metafizyczną i duszą napiętości. Gdzie napiętość, tam wewnętrzność. Wewnętrzność jest napiętością, Jeżeli duch jest napiętością, to wewnętrzność ducha przymiotem. Stąd wynika, że wszelki duch, nawet zewnętrzny, t. j. ża naszym duchem będący, nawet Psycha natury, i empiryczna siła, jest wewnętrznością, że duch jedynie jest wewnętrznością prawdziwą. Wewnętrzność niejest zmysłu, ale umysłu przedmiotem. To nie materya, ale myśl, materyą ożywiająca. Jak Spekulacya niezna zewnętrzności istotnéj, tak empirya niedotyka wewnętrzności prawdziwéj.

Jądrowość wreszcie jest jakością filozoficzną i duszą spiętości. Gdzie spiętość, tam jądrowość. Jądrowość jest spiętości jakością. Jeżeli Jaźń w człowieku, a słowo Boże w każdej rzeczy jest spiętością, to jądrowość jest jaźni naszej i wszelkiego słowa Bożego przymiotem. W Bogu jest jądrowość wszechświata, zaczem najwyższa. Ileż to naturę Boga, Słowa Bożego i jaźni rozjaśnia! Jądrowość niejest ani zmysłu, ani umysłu, ale mysłu przedmiotem. Nie Empirya, ani Spekulacya, ale filozofia prawdziwa zdoła sie nia zatrudniać.

Również podwiedzobłamy jakości są myślami loicznémi i zasadą podziału pierwszéj prawdnikowej trójki, bo
gdzie ilość, tam i jakość. Cielesność jest zewnętrznością,
niecielesność wewnętrznością, a zasadniczość jądrowością. Stąd trójką prawdnikową pierwszą przechodzą także podwiedzobłamy jakości w dwie prawdnikowe trójki
następne. Przedświatowość, światowość i pozaświatowość,
boskość, mielioskość i nieboskoboskość; każda z nich, wzięta
osobno, jest zewnętrzną, wewnętrzną i jądrową. — To
otrzymują wszystkie prawdniki drugą swą myśl loiczną, drugi
swój umiejętny i do przeświadczenia ich wiodący wyraz.

3) Stosunek jest loicznym żywostanu wyrazem i dla tego wiedzobłamem trzecim. Jak żywostan jest bytu i nicestwa, tak stosunek ilości i jakości różnojednią czasową.

Wszelki stosunek jest ilością i jakością w pewnym zlewie lub rozlewie. Jeżeli ilość i jakość są oderwaniami, to stosunek iest już rzeczywistościa. Wszelka istota iest stosunkiem. Wszystko, co jest prawdziwie, co żyje, przedstawia pewien stosunek. Czém jest np. dyament? Jest ilością, - gdyż od jego wielkości lub małości zawisła cena, - tudzież jakościa, którą jest twardość niestychana, czysta przejrzystość i t. p. w jednym szcześliwym stopie. Czém jest lis. słoń, człowiek, głupiec, jeniusz? Także pewną ilościa i pewną jakością w jednym zlewie, t. j. ciałem i duszą w pewnym stopniu uzdolnioną, mającą swój Słowo boże jest podścieliskiem środek w słowie bożém. Istota może mieć taką tylko ilość wszelkiego stosunku. i taka jakość, jak słowo boże w niej żyjące tego wymaga. - Ponieważ nic nie żyje samotnie i samo w sobie. ale wraz s podobnémi do siebie istotami, oraz na łonie powszechnéj całości, wiec znaczenie stosunku rozciaga sie bez granic. O ileż to stosunków w królestwie kruszców, roślin i zwierzat; ile na łonie ludzkości, w rodzinie, w państwie, kościele, w rozmajtych stanach! Jest to pełność bogata, nieprzebrana, niepodobna do wyczerpania. Człowiek, gdzie tylko się ruszy, napotyka pewien stosunek, który szanować należy. Za zgwałcenie niejednego stosunku czeka go więzienie, lub śmierć sromotna. Prawnictwo, moralność, obyczaj, całe życie jest stosunkowością. jest Bogiem, światem, jaźnią; Bóg, świat, jaźń są przeto stosunkami. Ilość jest ciałem, jakość duszą stosunku. ilość i jakość, tam i stosunek, zaczem wszedzie. Stosunek rosprzestrzenia się także przez wszystkie prawdniki, panuje więc na polach cielesności, niecielesności i zasadniczości, przedświatowości, światowości i pozaświatowości, boskości, nieboskości i nieboskoboskości. Objaśniać tych stosunków niebędziemy, bo czytelnik nasz sam to snadno uczynić może. Te dziewieć prawdnikowych stosunków ściaga loika w trzy następne wiedzobłamy:

g) Jednoprzydrugość, coexistentia, sive simultaneitas, das Nebeneinandersein.

- h) Jednopodrugość, postexistentia, sive successivitas, das Nacheinandersein.
- i) Jednowdrugość, inexistentia, sive alterum in altero, das Ineinandersein.

Jednoprzydrugość jest stosunkiem empirycznym, rospietościa i zewnetrznościa w jedni, stojącej obok innej jedni do siehie podobnéj, i tak daléj bez końca. rospietość i zewnetrzność, tam jednoprzydrugość. - przydrugość jest rospietości i zewnetrzności stosunkiem. Jak rospietość i zewnetrzność, tak i jednoprzydrugość jest świata materyalnego przymiotem. - Prawda jest stnieniem, istnieniem i istniostnieniem, bytem, niczem, żywo- i bozostanem, cielesnościa, niecielesnościa i t. d., i t. d. Sa to rzeczy nadzwyczaj różne od siebie. Rozum niedozwała mieszać ich s soba. Każda z nich ma stać oddzielnie i sama dla siebie, jak w wielkim lesie jedno drzewo przy drugiém. Czemu? Rozum, ten król zmysłowości, ma przestrzeń swém polem, a materya swym przedmiotem, przywykł wiec uważać wszystko, jako jedno przy drugiém, t. j. jako tak zwana Simultanejczność. Cóż poczać z ostojami prawdy, chciawszy wymaganiom rozumu dogodzić? Trzeba powiedzieć: "Stnienie jest, istnienie jest także, istniostnienie jest także, byt jest także" i tak dalej aż do samego końca, t. j. trzeba rosstępy prawdy postawić eklektycznie obok siebie, czyli jednoprzydrugiém. rodzi się rozumowa, czyli empiryczna jednoprzydrugość. Na łonie tego stosunku niepodobna jest wprawdzie pojąć, jak Bóg zdoła być Stwórca świata, bo wszelka jednoprzydrugość jest równocześna, jeżeli myślisz awożnie; ale rozum, woli poddać się wierze, króréj nierozumie, niż przyjąć między Stwórcą a stworzeniem bezwzględną jednią. Jednoprzydrugość panuje w każdéj zgodnéj s soba istotnie Empiryi, w każdej filozofii natury. U Szellinga pierwszej potegi, Okena i innych, Bóg, świat i człowiek są równoczesnością, bo Bóg musi się objawiać w świecie i człowieku, a że On jest wieczny, objawia się więc w nich wiecznie. Jest to przewyborny przykład rozumowej Jednoprzydrugości. Po niniejszém rzeczy rozwikłaniu zapytać się

można, czémże jest w gruncie swym jednoprzydrugość? Myślący czytelnik, który miał dotąd na treść naszę ciągłą uwagę, sam odpowie: Jednoprzydrugość jest względną różnią w nieskończoność rosszerzoną, jest siestrzanem pierwszym do rzeczy wszechświata zastósowanym.

Jednopodrugość jest stosunkiem metafizycznym. napiętością i wewnętrznością w jedni, następującej po innej jedni i tak daléj bez końca. Gdzie napietość i wewnetrzność: jak np. w Spekulacyj Hegla, lub w rozwijającym sie duchu, tam jednopodrugość. Jednopodrugość jest napietości i wewnetrzności stosunkiem. Jak napietość i wewnętrzność, tak jednopodrugość jest spiritualnego świata przymiotem. Rozum zostaje jednoprzydrugościa zaspokojony; lecz stosunek ten niezadowoli nigdy umysłu. Ten mówi: "Rozumowe także i znowu także, to najnedzniejszy, bezmyślny, dzieciecy wezeł między pojeciami. Jednoprzydrugość zatém niemoże być panującym śród rosczłoń prawdy stosunkiem. zgoła niedorzecznościa. Czemu? Prawda jest wszedzie, zaczem pod względem przestrzeni, jedna i taż-Stnienie jest w istnieniu. a stnienie i istnienie w istniostnieniu. Jeżeli na łonie prawdy mają zachodzić różnice; to te niesą simultaneicznej, ale sukcessyjnej natury, bo wszystko, co jest rzeczywiście, jest myśleniem, a w myśleniu panuje pojęć następstwo. Tu niestoi iedna myśl przy drugiej, jak słup przy słupie w parkanie, ale jedna płynie po drugiéj; tu nie odpoczynek wieczny, jak na piersiach martwéj materyi, ale ruch, życie, rozwijanie się ciągłe idei. Bóg tedy, jako Stwórca, idzie nasamprzód. Po Nim następuje świat, jako Jego dzielo nad którém, wedle podania sześć dni pracował. Wreszcie pokazuje sie człowiek, jako ostatnie dzieło Boże i korona całego stworzenia. Cóż stad wynika? Oto w krainach wiecznéj prawdy następuje objaw jeden po drugim i rodzi czas. Jest to konieczne rozwijanie się czasowe wiecznéj idei." Tak powstaje umysłowa Jednopodrugość, jako drugi, przeczący śród rosczłoń prawdy stosunek. Stosunok ten występuje też w każdej awożnej Spekulacyj na

scene. U Hegle ap. jest, jak już wiesty, idea czysta w swym innobycie, czyli natura, istnieniem; idea wresscie tryumfujasa nad swym innobytem, czyli duch, istniostnieniem. Jest to wyborny przykład umysłowej jednopodrugości. -Czém jest jednopodrugość właściwie? Jest bezwzgledna jednia wszech rzeczy w niebie i na ziemi, czyli siestrza+ nem drugim do wszystkości istnienia zastosowanym. Jednopodrugość objaśnia nadzwyczaj bezwzgledna jednia. Skoro bowiem bezwzględna jednia jest jednopodrugościa, wedle któréj naprzód Bóg, a po Nim dopiero świat idzie: wiec już bezwzględna jednia, a tém bardziej filozoficzna różnojednia, nieznosi bynajmniej między Stwórcą a stworzeniem róznicy. Spodziewamy sie, że to zaspokoj nawet naimogniej przeciw nam uprzedzonego czytelnika. O. ile to kosztuje, nim filozof zdoła uczynić się wreszcie każdemu należycie zrozumiałym!

Jednowdrugość nakoniec jest stosunkiem filozoficznym, spietościa i jadrowością wkażdej, tak pojedynczej, jak powszechnéj jedni. Gdzie spietość i jędrowość, gdzie całokształt śwwy, tam jednowdrugość. Jednowdrugość jest spietości i jadrowości stosunkiem. Jak spiętość i jądrowość, tak jednowdrugość jest jaźniowości, boskości przymiotem. Jak jednoprzy drugość rospiętość i zewnętrzność, a jednop o drugość napietość i wewnetrzność, jak znowu spiętość, ros- i napietość, a jądrowość ze- i wewnetrzność w sobie jednoczy; tak jednowdrugość jest jednoprzy- i jednopodrugości jednością. - Mysł jest potegą jaźni naszej, godzącą umysł z rozumem; jest władzą, kojarzącą ostateczności i uchwycającą całkowitą prawdę. On tedy uczy: ,, Prawda dysze w każdym swym rostępie pełna i żywa; lecz występuje, jak Kameleon, coraz to w innéj barwie. Jest to jedność wewnetrzna, rozwijająca swe zewnetrzne różnice. I tak Bóg iest w świecie i w człowieku, w bycie, nicestwie, żywo- i bożostanie, bo stnienie iest wszechistnienia twórczym pierwiastkiem. Świat znowu jest w Bogu i w człowieku. Jest w Bogu, jako idea, mająca się urzeezywiście, jako myśl idącą przed czynem. Gdyby niebył to Bogu, jakáchy go Bóg mógł stworzyć? Jest on i w ozło-

wieku, bo ten jest właśnie jego najpiekajejszym kwiatem, czyli najtreściwszym wyrazem, treścianem. Człowiek jest w Bogu i świecie. Jest w Bogu, jako utwór Jego myśli świetej, a w świecie, ponieważ żyje w jego objęciach. Podobnież sie ma ze wszystkiemi innemi rosstepami prawdy. Różnica tu zostaje między stnieniem, istnieniem, istniestnieniem, bytem, piczem, itd. itd. a wszelakoż wciaż iest tu jedno w drugiém." Stad rodzi sie mysłowa jednowdrugość, jako trzeci, kojarzący, filozoficzny śród rosczłoń prawdy stosunek. Na ten stosunek powinienby przystać równie rozum iak umysł, bo jednowdrugość zawiera w sobie jednoprzy- i jednopo drugość: jest wzajemném ich przeniknieciem sie na wylot. Ale tak sie niedzieje i dziać niemoże, bo gdyby rozum jednowdrugość uznał, zabiłby sam siebie i zamienił się w mysł; podobnież umysł, uznawszy jednowdrugość, przekroczyłby zaczarowane jedni swej kółko i stałby sie mysłem: pierwszy niebyłby dłużej Empirykiem, a drugi Metafizykiem; ten i tamten przedzierzgnałby sie w filozofa, co, wychodząc za przyrodzoną im możność, jest niepodobieństwem. Oprócz tego rozum i umysł są równie, jak i mysł, od Boga uprzywilowanemi władzami naszego poznania, i mają jednakie prawo do twierdzenia. Gdyby ludzie nieróżnili sie w zdaniu, niebyłoby życia na łonie umiejetności: niebyłoby filozofii i cała ziemia byłaby Tybetem. – Że jednowdrugość jest nieskończenie rosszerzona filozoficzna różnojednia i wyborném trzeciego siestrzanu objaśnieniem, o tém dość na spomnieniu.

Tak prawdoświeci, jak prawdobłamy, są jedno przypo- i wdrugością, ponieważ są ilością i jakością w filozoficznej różnojedni, czyli pełnym i doskonałym rosstępów swych stosunkiem. Lecz niedość na tém. Podwiedzobłamy stosunku były zasadą podziału i następstwa prawdników. I tak cielesność, niecielesność i zasadniczość jest jednoprzydrugością; przedświatowość, światowość i pozaświatowość jednopodrugością; boskość, nieboskość i nieboskoboskość jednowdrugością. Tu pokazwie się, że w rozbierzach Myślini naszej panuje ściałość najwieksza; że, co na jedném miejscu usprawiedliwić się

nieudalo, unajduje później swe usprawiedliwienie; że wreszcie, nietylko to, co poprzedziło, objaśnia to, co następuje, ale i odwrotnie.

Tu jedno małe zboczenie. Hagel, ten poteżny spekulacyjny olbrzym z jedném okiem na czole, któremu duch jest
względném primum, a materya secundum existens, stawia, jak w jego filozofii naturalna, jakość na pierwszém,
a ilość na drugiém miejscu. Jakość téż jest duchowéj,
a ilość ciałowéj natury. Jakość i ilość stapiają się u Hegla,
nie w stosunku, jak u nas, ale w mierze, im Maass.
Zaiste jest w mierze pewna ilość, a więc i jakość, ale
czyliż miara może być Boga i wszechistnienia, t. j. bezmiaru wyrazem? Mierzymy coś na cale, na łokcie, mile itp.
Miara oznacza tedy zawsze pewne ograniczenie iłości,
czyli pewną ilostkę. Jakze więc być może kategoryą nieograniczoną ilość i jakość w sobie jednoczącą? W tym
punkcie pomyślił głęboki Hegel bardzo płytko.

4) Stan jest loicznym bożostanu wyrazem, i dla tego wiedzobłamem czwartym, tudzież ostatnim. Jak bożostan jest bytu i nicestwa, tak stan ilości i jakości różnojednia wiekuista. Jak bożostan żywostanu, tak stan stosunku jest ubóstwieniem. Stan iest stosunkiem uchwyconym w swei niezmienności, zaczem Słowem Bożem, jaźnią wieczną, bóstwem nieśmiertelném. Bóg jest najprawdziwszym i jedynie pełnym stanem. Możnaby powiedzieć: Bóg = Stan. W stanie tym niepodobna jest przemiana i różnica; w nim wieczna, świeta tożsamość. Wszelki stan jest ilościa i jakością w niezmiernym zlewie; żywostanem w gloryj Swietych; nieugietym charakterem. Ilość i jakość są oderwaniami; stosunek jest już rzeczywistością, ale jeszcze docześną; stan jest rzeczywistością dokonaną, pełną, prawdziwą. Wszystko, co jest rzeczywiście, jest stanem. Jest stanem już jako wieczne Słowo Boże. Stan rościaga sie przez prawdniki božostanu i jest cielesnym, niecielesnym, oraz zasadniczym, przedświatowym, światowym i pozaświatowym, boskim, nieboskim i nieboskoboskim. Loika tworzy s tego trzy podwiedzobłamy, które wnet ujrzymy. Stan zowie sie z łacińska modalnościa, dla tego, że jego podwiedzobłamy przedstawieją niejsko rodzaje istnienia, modos existentiae. Każdy s tych rodzajów jest całkowitym i w gruncie tymże samym stanem. Znajdują się tedy trzy podwiedzobłamy stanu, czyli po łacinie: sunt tres modi sxistentiae:

- k) Możność, lub możebność, także możliwość, potentia vel possibilitas, die Moglichkeit.
- l) Rzeczywistość, actus vel assertoritas, die Wirklichkeit.
- m) Konieczność, necessitas, die Nothwendigkeit.

Możność, lub możebność jest najpierwszym stanem, t. j. pierwszym rodzajem pełnego, stosunkowego istnienia, primus modus existentiae. Jest to uzdolnienie istoty, które się jeszcze nie urzeczywiściło. Widząc np. przed soba małe drzewko owocowe, mówisz: leży w nim możność wydania owocu. Syn twój, okazujący wiele umu. nosiada możność stania się kiedyś poeta. W owym śmiałym leży możność zostania naczelnym wodzem młodzieńcu w obronie kraju; w innym leży znowu możność zostania filozofem. Odróżniaj możność od możebności. žność leży w istocie, i jest jej darem z nieba; meżebność lezy za istota i ma pewne podobieństwo do przypadku. lub zrządzenia okoliczności. Możnościa np. nasza jest. żo wydawszy Chowanne i Myślinią, napiszemy jeszcze i później coś filozoficznego; a to, że raz będziem żyli na łonie Polski i śród ukochanych, swobodnych rodaków, jest tylko możebnością. Możność jest pewniejsza i znaczy się więcej Możność zawie się u Niemoów die Potona, od możebności. a możebność die Möglichkeit. Tak możność jak możebność niejest jeszcze rzeczywistością, w zwyczajnem wyrazu tego znaczeniu, ale, że tak rzekę, jej nasieniem. - Możność oraz możebność jest ilością i jakością w ich przedstworzennym rozdziale. Jest to byt i nicestwo w jedni, hodacej jeszcze oczywistą różnią; byt i nicestwo, stojące obak siebie i czekające na chwile, w której wolno im bedzie, zleś się s sobą w jednę całość i stanowić żywostan. w przyszłości, czyli przedświat jest, wzgledem tegaźniej-

szości, czyli świata, takowym stanem. Że np. bezdzietnym rodzicom syn się urodzić może, że będzie miał wielkie talenta i przyniesie im prawdziwą pociechę, jest to bytem, który jest niczem, i niczem, które jest bytem; bytem i niczém w jedni, bedacéj oczywistą różnią, t. j. w nieprzeniknionéi jedni: w jedni dwójcy, nie zaś w jedni trójcy: czyli jest możnością, lub możebnościa. Przyszłość niejest teraźniejszościa, ale jej walczącym s sobą materyałem: niejest rzeczywistością taką, jak teraźniejszość, ale możebnością. – Zwracamy tu uwagę czytelnika, że pierwszy podwiedzobłam stanu, t. j. możebność, bedac jedném stanu rosczłoniem, obeimuje w sobie dwa rosczłonia prawdy. t. i. byt i nicestwo w dwójcy. Skad to pochodzi? Stan jest zlewem ilości i jakości, jest rzeczywistością, a nadto wiekuista; wszystkie więc jego rosczłonia przedstawiaja ilość i jakość i są rzeczywistością na innéj ostoi swego rozwicia. Tu pokazuje sie, że możebność niejest oderwaniem, ale rzeczywistościa, mająca raz nastąpić, rzeczywistościa nasienna. Tożsamo rozumie sie o przedświecie. — Co znajduje sie w stanie możebności, o tém mówia: jest in potentia.

Rzeczywistość jest drugim stanem; t j. drugim rodzaiem pelnego-istnienia, secundus modus existentiae. możność, lub możebność urzeczywistniona; przyszłość, przechodzaca w teraźniejszość; przedświat, zamieniający się w świat: nadzieja, wystepująca jako czyn: byt i nicestwo. zlewajace sie w żywostanie. Poeta in potentia np. czując swe usposobienia, uważa się za wielkiego poete; ale świat zowie go zarozumialcem. Świat uzna go wtedy jedynie za poete. skoro coś wielkiego napisze, t j. skoro wyjdzie ze stanu saméi możebności i okaże swa poetyczna rzeczywistość. czywistość jest ilością i jakością w żywostanowej jedni, stosunkiem ich żywym, wszelakoż pietno wiekuistego charakte-Nie przemienność, ale jednostajność ru noszacym. charakteru, t j. stanu jest człowieka rzeczywistością. Rzeczywistość jest tak oczywista, że dalej objaśniać ja, byłoby zbytecznie. Co znajduje się w rzeczywistości, o tém mówią: jest in actu.

Konjeczność jest trzecim stanem, t j. trzecim rodzaiem pełnego istnienia; tertius modus existentiae. rzeczywistość ubóstwiona; możność, która, stawszy się rzeczywistościa, przeszła wreszcie w stan swej Apoteozy wiecznej. Konieczność jest tedy najdoskonalszym i najpełniejszym, najświetszym stanem istnienia. W niej tryumfuje możność i rzeczywistość, tudzież zlewają się ilość i jakość w niezmienny całokształt; w niej stosunek staje na najwyższym stopniu swego wniebowziecia. Tu byt i nicestwo, tu żywostan, staje sie bożostanem, a przyszłość i teraźniejszość wystepuja jako czcigodna i święta przeszłość. Jest to rzeczywistość wstrzymana w swym czasowym biegu, przeniesiona na łono wieczności i posadzona przed tronem Boga. Co raz było, jest na wieki; co stało się, odstać się niemoże. nieczność! Co wyrzekłeś, lub napisałeś, s tego dalej wnio-Ta awożność jest równa z konjecznościa. skować musisz. O rzeczach, znajdujących się w stanie konieczności, mówia: sa in sempiterno.

Możność, lub możebność jest tedy, jako byt, ilością, a jako nic, jakością w nieprzeniknionéj jedni. czvli w dwójcy, t j. w obojętności wzajemnéj dwu rosczłoń prawdy; rzeczywistość jest doczesnym, a konieczność wiekuistym stosunkiem; pierwsza jest nim jako żywostan, druga jako bożostan. Trzy te stany obejmują w sobie wiec całkowitą prawdę, lecz porządkują rosczłonia jej inaczej, t. j. dwa rosczłonia prawdy, byt i nicestwo, stają się tu pierwszém, trzecie rosczłonie prawdy drugiém, a czwarte Trzy te stany znajdują się na łonie trzeciém rosczłoniem. Wieczność prawdziwa, aeternitas, zostaje tu nietkniętą; miejsce jéj zajmuje objaw wieczności t j. czas bez początku i końca w trzech swych rosstępach, czyli sempiternitas. Możebność, rzeczywistość i konjeczność dotycza się zatém bardziéj stworzenia, niż Stwórcy. Kto uważa Boga za możność świata, która przeistacza się w rzeczywistość i konieczność, myli się bardzo. Bóg jest Stwórca wszelkiej

możności, rzeczywistości i konieczności. W Nim leży wprawdzie możność, rzeczywistość i konieczność, ale w iednym świetym zlewie, którym jest wszechmoc. Jest to stan in aeterno. Bóg. jako istota in aeterno, wyższy jest od tego, co jest in potentia, in actu et in sempiterno. On tego wszystkiego jest panem. Możnościa jest przedświat, rzeczywistościa świat, a koniecznościa pozaświat, zaczem wciąż li dzieło boże, skończenna czasowość. - Możebność jest heglowską idea czysta, czyli wsobistościa, rzeczywistość heglowską idea w swym innobycie, czyli dlasobistościa, a konieczność heglowska idea w swéj pełni, czyli wso- i dlasobistościa. glowska spekulacya spoczywa przeto, nie na prawdoświeciach właściwych, ale na podwiedzobłamach stanu, bo tylko przedświat zamienia sie w świat, a ten w pozaświat, t. i. idzie droga rozwikłania, beglowskiej idei. Stąd pochodzi, że spekulacya ta niewyszła i wviść niemogła za krańce czasowości; stad także jednopodrugość stanowi jej ucz umiejetna. - Nim człowiek sie urodzi. jest heglowską wsobistością, czyli możebnością; żyjąc na świecie jest hegłowską dlasobistością, czyli rzeczywistością, a po śmierci jest heglowska wso- i dlasobistościa, duchem zwycieskim, czyli koniecznościa. A wiec i wedle Hegla znajduje się nieśmiertelność, a nadto osobista. Trzeba pod tvm wzgledem brać tego filozofa w opiekę, przeciw mnogim jego oszczercom. – Ponieważ byt i nicestwo, te czynniki możebności, są czynnikami także żywostanu, czyli rzeczywistości, i ponieważ dokonany żywostan, staje się bożostanem, czyli dokonana rzeczywistość koniecznością; wiec wszystko, co jest istotnie możebne, jest w gruncie swym rzeczywistém i konieczném. Prawdziwa możebność jest zarazem rzeczywistością i koniecznością, leżącą in potentia. Przyszłość jest tylko wzgledem teraźniejszości lub przeszłości, a zaczém względnie możebnością; bezwzględnie zaś jest rzeczywistością i koniecznością, taką samą, jak teraźniejszość i przeszłość, bo stanowi ich nasienie; bo na łonie wieczności stworzonej jest w każdym jej powiecie jedna i tażsama obecność. Ma przeto słuszność stary Diodor

Kronos uczac: "To jedynie jest możebném, co staje się rzeczywiście i koniecznie. Tylko wtedy np. możesz dom budować, skoro go budujesz istotnie i budować musisz. wynika, że i to jest, co niejest jeszcze, ale być może. Prawdziwe być może, znaczy tyle, co być musi. W możebności dobrze pojetéj leży konjeczność." Niechai wiec nikt nie sadzi po dawnemu i płytko, że kraina możebności jest rozleglejsza milionkroć od krainy rzeczywistości, a ta znowu rozleglejsza od krainy konieczności. Jest to bowiem jedna i tażsama ilość z jakością, czyli jedna i tażsama prawda, występująca w trzech równie wielkich ostojach swego objawu. Co tylko pomyśleć zdołasz, niejest samą możebnością, ale także rzeczywistością i koniecznościa, bo gdyby tém nie było, czy zdołałbyś je po-Gdybyś niemiał światła w oku, niewidziałbyś mvśleć? światła; gdybyś niemiał bóstwa w sobie, niemógłbyś Boga ani pomyśleć. Tożsamo znaczy się o wszystkiem, co my-Na tych prawdach polega sławny dowód bytu Boga, dany nam od Anzelma s Kanterbury. Boga myślimy zaiste, jako istotę najwyższa. Że Go tak myśleć musimy. jest On, non tantum in intelectu nostro, sed etiam in re, bo konieczna możebność jest rzeczywistością. — Mówiliśmy tu ciągle o rzeczywistości i konieczności podwiedzobłamowej. Późniéj poznasz, czytelniku, inną rzeczywistość i konieczność, t. j. wiedznikową. zwracamy przeto już tutaj twa uwage.

W podwiedzobłamach stanu przychodzą rosczłonia prawdy do myśli swéj ostatniej. Jaka to myśl? Stan w ogóle jest kategoryą loiczną bożostanu, w którym wszystkie prawdobłamy i prawdniki otrzymują swą pełnią i apoteozę. Stan w całkowitości swego znaczenia, jest Bogiem; trzy jego podwiedzobłamy, t. j. możność, rzeczywistość i konieczność, są trzema królestwami bożemi, przedświatem, światem i pozaświatem.

Wiedzobłamy, t. j. ilość, jakość, stosunek i stan, niesą Myślini naszéj wyłączną własnością; niesą jéj odkryciem. Kant je w filozofii zaprowadził. Cześć zatém wielkiemu temu duchowi! My przecież pojeliśmy wiedzobłamy głębiéj. Kant oprócz tego znał tylko podwiedzobłamy stanu, t. j. możność, rzeczywistość i konieczność. Wszystkie podwiedzobłamy poprzedzające są późniejszéj filozofii spostrzeżeniem. My wyprowadzamy je po raz pierwszy w takiéj postaci i w takim porządku na umiejętną scenę. — Niech ciekawy czytelnik, mając w myśli nasze prawdoświeci, prawdobłamy, prawdniki, wiedzobłamy i podwiedzobłamy, spojrzy w loikę Hegla, a przekona się, że już na tém miejscu więcéj nierównie daliśmy istnienia pierwiastków, niż to Hegel uczynić zdołał! W ogóle loika Hegla, postawiona obok Myślini naszéj, pokaże się rzeczywistém ubóstwem.

5) W wiedzobłamach przyszły prawdobłamy, a w podwiedzobłamach prawdniki do swego przeświadczenia, do swéj loicznéj myśli. Czyliż więc rozbierz wiedzy wyczerpnieta już została? O nie, ale dopiero znajduje się właściwie w swym poczatku. Wiele, bardzo wiele leży ieszcze w rozbierzy prawdy, i czeka na chwile swéi świadomości zupełnéj. Podwiedzobłamy są tak z wiedzobłamami stopione, że stanowia z niémi jedne nierozdzielna całość. Wiedzobłamy i podwiedzobłamy, które sa ich objaśnieniem, treści ich rostocza, razem wziete, odpowiadają tylko prawdo-Podwiedzobłamy dotykają z lekka prawdników, a objaśniają właściwie li wiedzobłamy, t j. ilość, jakość, Już powierzchowne spojrzenie na rozbierz stosunek i stan. prawdy rzecz naszę potwierdza. Prawdników jest bowiem 36; a podwiedzobłamów tylko 12. Te 12 podwiedzobłamów, które przywodza 4 wiedzobłamy do ich przedświadczenia, roziaśniaja właściwie li 4 prawdobłamy. Ale prawdnikom musza odpowiadać wiedzniki. Liczba ich. liczba 36 być musi. Wszakże wiedzobłamy, zaczem i podwiedzobłamy przedstawiają wiedzę li w szczegółach (§. 21. 1.); wiedzniki więc jedynie przedstawić ją mogą w po-Wiedzniki, a po łacinie sciverbia, jedyńczościach. item categoriae scientificae, sa charakterami wszelkiej Tu robi Myślini nasza postep olbrzymi. umieietności. tegorye loiczne przechodzą w kategorye umiejętne i loika rozlewa swe światło na wszystkie nauki, odsłaniając ich piętna i znamiona.

Jak przyjść mamy do wiedzników? Niemożemy już ani prawdobłamów ani prawdników zamieniać w myśli loiczne, bo pierwsze przyszły już do swego przeświadczenia w wiedzobłamach, a drugie, przynajmniej pod wzgledem ogólnym, w podwiedzobłamach. Cóż więc tu robić? Jak zajrzeć w przedświadczenie prawdy jeszcze głębiej, niż dotąd? Jak poznać to przeświadczenie w każdej pojedyńczości? Oto potrzeba zastanowie się nad prawdą pod gwieździstym baldakimem rospalonéj już wiedzy; trzeba zatopić się w niéj wzrokiem zdobytéj juž loiczności; t j. trzeba prawdobłamy, lub też byt, nicestwo, żywo- i bożostan, podciągnąć pod loiczne kategorye, czyli pod otrzymane wiedzo-Podwiedzobłamy, zawarte w wiedzobłamach. występując śród téj myślenia roboty na scene, wywołają nam z głębin ukrycia wszystkie prawdnikom odpowiednie wiedz-Ze podwiedzobłamy stanowią trójki, więc i wiedzniki wystąpią w trójkach. Że pierwsza prawdnikowa trójka jest dwu następnych prawdnikowych trójek podstawa, wiec cielesność, niecielesność i zasadniczość, czyli empiryczność, metafizyczność i filozoficzność, bedzie każdéj wiedznikowej trójki charakterem. Że zaś prawdobłamy i wiedzobłamy są cz wórką, która także ma swe prawa, przeto powstające wiedznikowe trójki beda zarazem czwórkami, t. j. każdy wiedznik trzeci będzie umiejetną kategoryą dwu prawdobłamów, żywoi bożostanu, doczesna i wiekuista rzeczywistościa. - Cztery paragrafy nastepne, bedace przedstawieniem wszystkich wiedzników, rozjaśnią, co właśnie wyłożyliśmy, należycie.

## **s**. 23.

## Wiedzniki ilości.

1) Śród odkrywania wiedzników postępuje się zupełnie przeciwnie, niż przy zdobywaniu podwiedzobłamów.

Podwiedzobłamy, które rozwijają nam wiedzobłamy, zaczem i prawdobłamy, otrzymywaliśmy przez wzgląd na prawdniki, przez ściąganie trzech ich trójek w jednę trójkę, bo to była droga do dalszego postępu konieczna. Wiedzniki zaś otrzymujemy przez wzgląd na prawdobłamy, bo tylko tym sposobem można wrócić w początek, t. j. do prawdy saméj i rzecz dalej rozwinąć. Jest to także konieczność. Ucz naukowa podobieństwo ma bowiem do obrotu koła, którego punkt każdy podnosi się coraz wyżej, a doszedłszy do szczytu ostatecznego, zwraca się ku dołowi. — Tu po raz pierwszy występuje na widownią podciąganie przedmiotu pod wiedzobłamy, czyli pod loiczne kategorye, w celu dalszego badania. Środek ten leży w naturze loiczności i używać go będziem nieraz w naszej Myślini.

Podciągamy przeto prawdobłamy pod otrzymane wiedzobłamy, oraz ich podwiedzobłamowe trójki.

- 2) Czém jest byt, ten prawdobłam najpierwszy, jako ilość rospięta, czyli jako rospiętość? Jest wszystkością, bo wszystko a wszystko jest ilością rospiętą. Czém jest znowu nicestwo, ten przeciwbyt, czyli duch, będący wewnętrznym węzłem wszystkości, a to jako ilość rospięta? Jest jednością, bo jedność jest duszą, wewnętrznością i polarną przeciwnicą wszystkości. Czém jest wreszcie żywo— i bożostan, jako ilość rospięta? Jest stopem organicznym bytu i nicestwa wszędzie, tutaj więc wszystkości i jedności, zaczém całością. Pierwsze trzy wiedzniki ilości są tedy:
  - a) Wszystkość, cunctum, das All.
  - b) Jedność, unum, das Eine.
  - c) Calość, totum, das Ganze.

Wszystkość jest bytem, podciągniętym pod wiedzobłam ilości i uważanym jako rospiętość. Jeżeli byt jest materyą, to wszystkość jest umiejętnym materyi omówcą, czyli jej wiedznikiem. Materya jest wszędzie a wszędzie i stanowi świat zmysłowy bez granic, czyli wielką, niezmierzoną naturę. Jest to wszystkość istnienia, a po łacinie uni-

Wszystkość jest empirycznym wyrazem, i oznacza tyle, co zebrana w jedno pojecie wszechcielesność. Wiedznik ten odpowiada przeto prawdnikowi cielesność. Wszystkość jest wiedznikiem, bo jest loiczną myśla, która niemoże być doświadczenia przedmiotem. wszystkość potrafi uścisnąć i do łona swego przytulić? Jest to pojecie tak rozległe, jak pojecie bytu. Myśl ludzka drzy i rozum peka, skoro pragnie pojecie to ogarnać. Prawda jest wszystkością, wiedza także wszystkością, bo gdyby nia niebyły, musiałyby być istotami ograniczonémi, a wiec dalekiémi od boskości. I cóż mogłoby je ograniczać? Nieprawda i niewiedza; to zaś jest niedorzecznością. — Wszystkość ograniczona, albo raczej, wszystkość w jedno ognisko swe ściągnieta, zowie sie wszystkostka, cun-Każda wszystkostka jest wiernym wszystkości ctulum. Znicz boży jest pierwotną wszystkostką, na wzór któréj utworzoną została wszystkość w istnieniu: a ciało ludzkie ostateczna wszystkostką, w której przeglada sie powszechna wszystkość i wszystkostka Boża.

Jedność jest nicestwem, podciągniętém pod wiedzobłam ilości i uważaném jako rospietość. Jeżeli nicestwo jest duchem, wstępującym w materyą, to jedność jest umiejetna ducha tego omówczynią, czyli jego wiedznikiem. Jak byt i nicestwo stanowią przeciwieństwo; tak wszystkość i jedność sa przeciwnicami. Jedność jest dusza wszystko-Świat rossypałby się natychmiast w Atomy, albo raczéj w Chaos, gdyby wezłem jego wszystkości niebyła iedność. Tu pokazuje się konieczność bezwzglednéj jedni na łonie nieskończonej względnej różni. jako dusza wszystkości, jest tam, gdzie i wszystkość, zaczém wszędzie a wszędzie. Stąd natura jéj rospiętości. Jedność jest metafizycznym wyrazem w wielkiej ksiedze Izvdy, i znaczy tyle, co wszechniecielesność. Wiedznik ten odpowiada przeto prawdnikowi niecielesność. jest wiedznikiem, bo jest jeszcze głębszą ideą, niż wszystkość. Wszystkość jest zewnętrznością, zaczem przystepniejszém dla rozumu pojęciem; jedność zaś, jako we wszystkości żyjąca wewnętrzność, wychodzi za szranki empiry-

czne zupełnie i staje się umysłu przedmiotem. Jedność jest równie wielka i równie ważna jak wszystkość, bo obie-Prawda i wiedza jest jednościa. dwie należa do siebie. gdyż inaczej niebyłyby boskiej natury; są jednością, bo są w pierwiastku swym jedynym Bogiem. Jedność ograniczona, lub téż jeden promień jedności powszechnej, zowie się jednostką, unulum. Jednostka jest dusza wszystkostki. Bóg jest jednostka najpierwsza, czyli twórcza, któréj tchnienie urodziło jedność powszechną i stało się psycha wszystkości, a człowiek jest jednostką ostatnią, czyli stworzoną na końcu; jednostką, przedstawiającą w sobie jedność powszechna i bedaca najdoskonalszym jednostki bożéj obrazem.

Całość jest żywo- i bożostanem, podciągniętym pod wiedzobłam ilości i uważanym jako rospiętość. Jak żywoi bożostań jest doczesną i wiekuista bytu i nicestwa różnojednia, tak całość przedstawia wszystkość i jedność w czasowej i wiecznej różnojedni. Całość tedy jest dwojaka. Całość docześna, która jest powszechne życie, czyli żywostan, i całość wiekuista, którą jest powszechne trwanie, czyli bożostan. Całość jest umiejętnym żywo- i bozostanu wyrazem, czyli ich przeświadczeniem, ich wiedzni-Wszelka całość jest wszystkości i jedności organi-Niema całości bez wszystkości; niema cacznym stopem. łości bez jedności. Całość jest harmonia, Orkiestra, Systemem; jest podstawa wszelkiego całokształtu. Całość jest filozoficznej natury, i znaczy tyle, co zasadniczość. dznik ten odpowiada przeto prawdnikowi zasadniczość. Cóż stąd wynika? Oto, że wszelka zasadniczość, tak jażn Iudzka i słowo Boże w rzeczach, jak Bóg sam, jest całością w swem ognisku, zaczem wszystkością i jednością. Całość jest tam, gdzie jej czynnice, t. j. wszystkość i jedność, zaczem wszedzie, a wszedzie, stąd natura jej rospiętości. Całość jest najbardziej olbrzymią ideą, bo jej odcieniami są wszystkość i jedność, te idee tak niesłychanie ogromne. Pojmuje ją przecież mysł ludzki, inaczej niewiedziałby o niej i niemogłby jej oznaczyć. Prawda i wiedza są całością, albowiem w przeciwnym razie niestanowiłyby

organicznego całokształtu. — Całość ograniczona, albo raczéj, całość w jedném swém ognisku, zowie się całostką, totulum. .Całostka jest wszystkostki i jednostki organicznym stopem i najdoskonalszą indywiduu nazwą. Wzelka całostka przedstawia w sobie całość, zaczém wszystkość i jedność. Bóg jest całostka, która całość powszechną stworzyła i środek jej stanowi; człowiek zaś całostką, będaca powszechnéj całości i całostki bożej najwierniejszem Tylko Bóg, lub słowo Boże jest całostką. Człowiek jest całostką, bo w jego jaźni żyje całkowite słowo Boże. Zwierz pojedyńczy niejest całostką, ale sztuką jedną, t. j. ułomkiem całostki, czyli kawalcem, fragmentum. Całostka zwierza jest jego rodzaj, bo tu, nie w pojedyńczych exemplarzach, ale w całym rodzaju żyje całkowite słowo Boże. Rodzaj jeden zwierząt ma podobieństwo do drukowanego dzieła, w którém jedna i tażsama myśl odbita zostaje w tysiącu lub więcej exemplarzach. Kto pragnie, żeby była jedna tylko religia, lub jedna filozofia, sam niewiedzac o tém, co czyni, usiłuje zamienić człowieczeństwo w jeden rodzaj zwierzecy. Ale Bóg wznioślejsze dał jedna myśla Boża ożywiony. Każdy z nas jest sam w sobie przeznaczenie ludzkości. inną i udzielną całostką, t. j. innym wyrazem powszechnéj wszystkości, jedności i całości, tudzież inném zwierciadłem świętéj całostki Bożéj; każdy z nas jest w sobie i dla siebie udzielnym rodzajem. – W naturze panują same kawalce, którémi są np. gwiazdy, kruszce, kamienie, drzewa i t. p. Także kawalec przedstawia całość. np. jaki kawalec, choćby jak najmniejszy, rzucił w czczość niezmierzoną, rosszerzyłby się w nieskończoność i przeistoczyłby sie w powszechna całość. – Wszechistnienie myśleć można jako kule bez granic, któréj czynnikami wszystkość, jedność i całość. Środkiem téj kuli jest bezwzględna jedyna całostka, czyli Bóg; a punktą niezliczone, do środkowego punktu podobne, po jej powierzchni rozrzucone, są całostkami stworzonémi, czyli człowieczeństwem. Lecz to tylko porównanie!

Wszystkość, jedność i całość, stanowią system w sobie, są wiedznikami pierwszej prawdnikowej trójki w bycie, t. j. bytowej cielesności, niecielesności i zasadniczości. Ilość niezostała tu wyczerpniętą, ale dopiero pierwszy jej wykładnik, czyli rospiętość. Już tu poznaliśmy bliżej wielkie wiedzników znaczenie.

- 3) Czém jest byt, nicestwo, żywo- i bożostan, jako ilość napięta, czyli, jako napiętość? Napiętość jest wszędzie duszą rospiętości, a więc i tutaj nią być musi. Czém tedy być może dusza wszystkości, jedności i całości? Duszą wszystkości jest nieskończoność, duszą jedności wieczność, a duszą całości wszechobecność. Stąd powstają drugie trzy wiedzniki ilości:
  - d) Nieskończoność, immensitas, die Unendlichkeit.
  - e) Wieczność, aeternitas, die Ewigkeit.
  - f) Wszechobecność, omnipraesentia, die Allgegenwart.

Nieskończoność jest bytem, podciągniętym pod wiedzobłam ilości i uważanym jako napiętość. Jest to dusza, wewnętrzność, idea wszystkości. Jeżeli wszystkość jest materyalnéj natury, więc i nieskończoność jest materyalności Natura jest bez granic, a materya wszędzie; oto Nieskończoność jest równie rozległą nieskończoność. ideą, jak wszystkość, a będąc duszą wszystkości, ma barwy jeszcze bardziéj spirytualne. Dla tego też, lubo piętnuje empiryczność, wychodzi za kres Empiryka. Rozum jej niepojmuje. Rozum chcąc pojąć nieskończoność, myśli system naszego świata, system mlecznéj drogi i podnosi tę wielkość do coraz wyższej potęgi. Że zaś rachunek ten nigdy nieprzyjdzie do końca, i że nieskończońość właśnie dla tego jest nieskończonością, że skończyć, czyli ograniczyć jej niepodobna, wiec rozum utraca ją zawsze, a pełen rospaczy i znużenia, woła nareszcie: nieskończoność jest czcza Takiego losu doznaje pod nożycami rozumu wszelka idea! Myśl nieskończoność umysłem, t j. nie jako zbiorowa ilość, ale jako ilość bezwarunkowa, bedaca wszelkiej

zawarowanéj ilości podstawą; myśl ją jako ideę; a pojmiesz ja bez trudu! Nieskończoność jest dwojaka; wielką bez granic, i mała także bez granic. Pierwsza zwali Grecy Hentopanem, t i. niezmierzona świata wszechnica. a druga Atomem, tj. materyalnym punktem matematycznym. Obie te nieskończoności sa li idea i dają się dosięgnąć jedy-Obie te nieskończoności sa nie czysta umysłowa myśla. właściwie jedną i tążsamą nieskończonością, bo Hentopan jest rosstrzelonym bez granic atomem, a atom ściągnietym bez granic Hentopanem; bo kula każda, choćby i najogromniéjsza, jest wyrazem środkowego jéj punktu, a punkt środkowy znowu jej wyrazem. Arytmetyka przedstawia nieskończoność pierwsza na liczbach zwyczajnych, a druga na ułamkach. Że zaś liczby całkowite i ułamki wzrastaja bez końca, wiec Arytmetyka niedosięga żadnéj nieskończoności. To dowodzi, że nauka ta znajduje się na empirycznych błopiach, i tylko rozum zaspokoić może. Nieskończoność jest pod wzgledem doświadczenia transcendentalnościa, i dla tego za wyniosłém na zwyczajne głowy pojęciem. - Nieskończoność zowie się w filozofii natury strzenią, a strzeń jest pierwiastkiem przestrzeni. Strzeń jest bez granic, ponieważ jest nieskończonością, i przestrzeń bez granic, jako objaw strzeni. Lecz ani strzeń ani przestrzeń nienależą do loiki, bo są kategoryami natury. W loice pokazuje się przecież kategoryi tych myśl, którą jest nieskończoność. Ponieważ nieskończoność jest materyalności wyrazem, ponieważ wszystkość jest materyą, i ponieważ w każdej wszystkostce leży wszystkość; każda wszystkostka jest przeto Stad podzielność matery i nieskończonością w sobie. bez końca. Nawet najdrobniejsze włókienko nerwowe jest nieskończonością, bo dzielić się jeszcze daje i pod mikroskopem okazuje mnóstwo cieńszych włókienek, s których się Tu pojąć łatwo, czemu i ciało człowiecze jest nieskończoności jedném ogniskiem; czemu leży w niem wszystkość!

Wieczność jest nicestwem, podciągnietem pod wiedzobłam ilości, i uważanem jako napietość. Jest to dusza, wewnętrzność jedności. Jak wszystkość jest nieskończonością, tak jedność wiecznością. Gdzie jedność, tam wieczność. Jak ważne stąd wynikają loiczne pasynki! Tu tylko Na każdym małym kamyczku, na każdém ziarnku piaieden. sku, na każdém ziółku i ździebełku trawy, a tém bardziej na ołbrzymich ciałach niebieskich i całokształtach nieprzeliczonych światów, słowem na każdéj rzeczy, w któréj spostrzegać się daje jedność, widzisz wyraźnie wszechmocne tchnienie wieczności! I któż zdoła być ateuszem, skoro badać zacznie? — Jak wszystkość jest materyalnością, tak jedność duchem. Duchem przeto jest wieczność. Gdzie duch, tam wieczność. Stad każda myśl, każda idea, każde pojęcie jest wieczne. Ciało pokazujące jakakolwiek siłę, choćby li ciężkość i nieprzenikliwość, dowodzi, że żyje w piem duch, a wiec, że jest w niem jeden promień wieczności, pewna myśl Boża. – Jeżeli nieskończoność jest napiętą ilością bytu, a wieczność napiętą ilością nicestwa, i jeżeli byt do nicestwa tak się ma, jak ciało do duszy, przeto wieczność iest nieskończoności psychą. Nieskończoność jest wiecznąścią zewnętrzną, a wieczność nieskończonością wewnętrzną. Gdzie nieskończoność, tam wieczność. Materya jest wieczną, bo jest nieskończona; bo duszą nieskończoności jest wieczność. Stad wynika, że pierwiastek materyi musi być w Bogu; że materya czasowa ma wieczną materya swym pierwowzorem, czyli, że znicz świety należy do boskiej natury, i Bóg niemoże być czystym, spekulacyjnym duchem. Ponieważ więczność jest bezwzględną jednością; wiec wieczna materya jest niepodzielna. Taką materyą miał Szelling na oczach, ogłaszając światu niepodzielność materyi, i Leihnic, występując z monadami. I któż tu niepojmuje różnicy materyi w Bogu i we święcie? Wszelakoż materya jest niepodzielna li jako wieczność, t. j. jako idea materyi; jako nieskończoność, czyli jako istną materya, nodzielną jest bez końca. Nietrzebą zapominać, że wieczność jest duchem! - Bównież wieczność wychodzi za krańce Empiryi. Rozum, cheac pojąć wieczność, myśli lat tysiąc, sto, milion, miliard tysiecy i tam dalej bez końca, t. j. liczy czasy, i niestawią ani jędnego kroku na obszarach wieczności. Wieczność niejest czasem, i dla tego niepoj-

miesz jéj na czasowości śmugach. Myśl ją, jako ideę, jako siostrę nieskończoności, t. j. myśl ją umysłem, a uchwycisz ją natychmiast! Ona niejest rozumowa zbiorowością. – Wieczność jest dwojaka, bo dwojaką jest nieskończoność. Wieczność wielką bez granic znajdujesz w płynącej nieskończoności wszechistnienia, w przeszłości bez początku i w przyszłości bez końca, czyli w całości trzech królestw bożych, pojetych jako jedna i tażsama niezmierzona obecność. Wieczność małą bez granic masz w każdéj kropelce cieknacego czasu. Każda sekunda jest wiecznością całkowita, w jeden punkt, w jeden puls życia ściągnieta. W niéj leży cała przeszłość i przyszłość. Stąd wielkie znaczenie każdéj obecności. - Wieczność jest rodzicielka czasu, a czas kategorya natury. Tu pokazuje sie. czemu wieczność jest ilościa. Jej napiętość oglądasz w każdej minucie, bo w każdej jest cała wieczność. — Jednostka, czyli, dusza ludzka, będąc wyrazem całkowitej jedności, jest wiecznością. Stąd jej nieśmiertelność; potega myśli, duchem ogólnym sie stająca; tudzież przeświadczenie własnie całéj nieskończoności.

Wszechobecność jest żywo- i bożostanem, podciągnietym pod wiedzobłam ilości, i uważanym jako napietość. Jest to dusza, wewnetrzność całości. Gdzie całość, tam wszechobecność. Jak całość, tak i wszechobecność jest dwojaka: docześna i wiekuista. Pierwsza jest żywostan; druga bożostan. W żywostanie jest wszechobecność, bo życie panuje wszedzie: w stnieniu, istnieniu i istniostnieniu, w przedświecie, świecie i pozaświecie. W bożostanie jest także wszechobecność, bo podstawa wszelkiego życia jest trwanie, czyli boskość. Jak całość, tak i wszechobecność jest zasadniczością, czyli jaźniowością. Jakoż jaźń boża, środkiem wszechistnienia bedaca, jest już jako ten środek, który rospromienia się swą wszechmocą do okoła i bez granic, wszechobecnościa. Zasadniczością stworzenia jest słowo boże, zaczem produkt najwyższéj jaźni, czyli także jaźniowość pewna. Że słowo. boże jest wszędzie, a wszedzie, więc i na tych błoniach

króluje wszechobecność. Słowo boże staje sie wreszcie w człowieku jaźnią, do jaźni przedwiecznéj podobną. Że zaś całego stworzenia jest cel jeden, t. j. przywiedzenie słowa bożego do własnéi świadomości: wiec człowiek jest wszędzie, t. j. nietylko na naszéj ziemi, ale na każdém ciele niebieskiém. Jest to również wszechobecność. Jak żywo- i bożostan bytu i nicestwa, a całość wszystkości i jedności: tak wszechobecność jest nieskończoności i wieczności, czasowa oraz wieczna różnojednia. Nieskończoność i wieczność sa wykładnicami wszechobecności. Gdzie nieskończoność i wieczność, tam, wszechobecność, nieskończoność jest bez granic, a wieczność bez poczatku i końca, tak wszechobecność jest niezmierzonością. -Rozum niepojmuje jej także, bo to dla niego za olbrzymia idea, za nieoznaczona ilość. Jeżeli nieskończoność, czyli strzeń przestrzeni, a wieczność czasu; to wszechobecność jest materyi, tego stopu przestrzeni s czasem, twórcza rodzicielka, jest zniczem świetym. Lecz materya nie należy już do loiki. bo jest kategorya natury. — Tu objąśnia sie znaczenie obecności. Obecność niejest li teraźniejszością, ale przeszłością i przyszłością; niejest samym czasem, ale także przestrzenią. Jak we wszechobecności nieskończoność i wieczność, tak w obecności przestrzeń i czas są objete. Obecność jest pewnym powiatem wszechobecności, czyli oznaczona wszechobecnością, zaczem albo przedświat, albo świat, albo pozaświat, albo téż tylko jedna ich cząstka. Obecnością jest to lub owo istnienie w swym żywo- i bożostanie. – Ponieważ wszechobecność jest całości wyrazem, a całość leży w całostce, wiec każda całostka jest wszechobecnością. Że całostka boża, środkiem całości powszechnéj bedaca, jest wszechobecnościa, to rzecz oczywista. Ale o wszechobecności ludzkiej całostki mógłby kto watpić. Dla tego pytamy się: Czyliż człowiek jest jedynie na ziemi? Czyliż całe istnienie niema swém przeznaczeniem, uwieńczyć sie istniostnieniem, t. j. całostkowością stworzoną, świadomością? Czyliż wreszcie człowiek pojedyńczy, przedświat, świat i pozaświat swój w sobie noszący, niejest wszechobecnością, lubo ograniczoną? Człowiek pożnając wszechobecność i tuląc ją do swego łona, staje się równie jak Bóg. jej środkiem i przeświadczeniem. Jak jaźń w ludzkiem ciele całem jest wszechobecna; tak Bóg jest wszechobecny w całem istnieniu. Jaźń ludzka, przychodząc myslą do bezwzględnej jedni z Bogiem, rozlewa się po całem istnieniu i staje się wszechobecnością, a przynajmniej czasowym jej wynazem!

Nieskończoność, wieczność i wszechobecność stanowia same dla siebie całokształt, bedący całokształtu powyżej danego wewnetrznościa i uspirytualizowaniem. Nieskończoność, ta dusza wszystkości, jest właściwie empirycznej, wieczność, ta dusza jedności, metafizycznej, a wszechobecność, ta dusza całości, filozoficznej natury; pierwsza przedstawia cielesność, druga niecielesność, trzecia zasadniczość. Atoli w przedświecie leży nieśkończoność, która objawia się w świecie przez całą wieczność i staje sie w pozaświecie, przepływającym rzeka czasu w terażniejszość, a więc i w przyszłość każdą, czyli wracającym w przedświat, wszechobecnością. Nieskończoność, wieczność i wszechobecność, odpowiadają przeto drugiej prawdnikowej trójce bytu, która jest przedświat, świat i pozaświat. W tych wiedźnikach wyczerpanym został drugi rosstepnik ilości, t. j. napietość. Jakoż, jeżeli wszystkość, jedność i całość są rospiętością, to nieskończoność, wieczność i wszechobecność stanowia oczywista. wzgledem nich napietość.

4) Czem jest wreszcie byt, nicestwo, żywo-i bożostan jako ilość spięta, czyli jako spiętość? Spiętość
jest wszędzie ros- i napiętością. Powyżśże pytanie rospada
tu przeto w trzy pytania następne, które podajemy i rozwiązujemy. Co jest wszystkości i nieskończoności, tej
ros- i napiętości bytu, spiętością? Nie innego, tylko
ogólność, bo ogólność prawdziwa jest wszystkością
i nieskończonością. Co jest znowu jedności i wieczności,
tej ros- i napiętości nicestwa, spiętością? Przeciwieństwo
ogólności, bo nicestwo, jest przeciwieństwem bytu. Cóż
zatem? Szczególność. Co jest nakonieć całości i

wszechobecneści, téj ros- i napiętości żywo- i bożostanu, spiętością? Pojedyńczosć, bo ta następuje po ogólności i szczególności. Tym sposobem powstają trzy ostatnie wiedzniki ilości:

- g) Ogólność, Universalitas, die Allgemeinheit.
- h) Szczególność, particularitas, die Besonderheit.
- i) Pojedyńczość, singularitas, die Einzelnheit.

Ogólność jest bytem, podciągniętym pod wiedzobłam ilości i uważanym jako spiętość. Ze bytem jest właściwie materva; wiec ogólność jest matervalnościa i znajduje sie na łonie natury. Natura jest bez granic; to ogólność. terva jest wszedzie a wszedzie; to ogólność. Już ztlrowy rozum zapewnia czytelnika, że to jedynie może być ogólnością, co jest wszędzie, wszędzie bez wyjątku; że zatém ogólność rozlewa się z materyą po całém przyrodzeniu i jest materyi wyrazem. — Filozofia niemiecka uczy, że tylko duch, tylko myślenie jest ogólnością. Błąd to wielki. Czyliż jakakolwiek spekulacyjna nauka stała się ogólnością, t. j. wszystkich ludzi przekonaniem? Uchowaj Boże! Powtarzamy przeto, ogólność jest li matervi wyrazem. nie empiryczne, t. i. naipierwsze, nainedzniejsze myślenie jest ogólnością. Na prawdy np. słońce świeci; ogień parzy; śnieg jest biały; w zimie jest zimno, a w lecie gorąco; pies szczeka, a kogut pieje; w powietrzu znajduje sie kwasoród i saletroród, i tym podobnie bez końca; na prawdy gminnego doświadczenia zgadza się cała ludzkość. Prawdy te powtarza, nie sam empiryk, ale metafizyk i filozof, nie Polak sam, ale Anglik, Francuz, Niemiec, Włoch i t p; nie Europejczyk jedynie, ale Azyata, Amery- i Afrykanin, słowem każdy człowiek bez wyjątku. Ktoby ich zaprzeczał, dowiodłby swego nierozumu. te i tym podobne przeto, których liczba nieskończona, maja charakter ogólności i są ogólnością. Ale o takiém myśleniu ani marzy filozofia niemiecka. Rzeklibyśmy, że empiryczne, czyli ogólne myślenie jest najnędzniejszém myśleniem. Czemu? Albowiem niejest poznaniem, ale prostém zapewnieniem, opartém na ogólnéj wierze. Oprócz tego, wiele w niém znajduje się złudzeń zmysło-

wych, mylników loicznych i innych najrubaszniejszych niedorzeczności, jak np. że słońce wschodzi i zachodzi; że gwiazdy obracają sie około ziemi; że duchy nieboszczyków pokazują sie nam czasami: że komety zapowia-Myślenie ogólne polega zawsze na dają nieszczęście, itp. jakim ogólnym objawie, i dla tego upowszechnia sie miedzy ludźmi. Ale masa człowieczeństwa niezna właściwéj przyczyny objawu tego, i dla tego plecie o nim I któż niepojmuje teraz, że ogólne mystenie smalone duby. jest najnedzniejszém myśleniem? I któż odważy się jeszcze robić consensus gentium sprawdzianem badania, lub też od filozofii wymagać ogólnego myślenia? Jeżeli chcesz ogólnego myślenia, idź do szynkowni, lub karczmy wiejskiej, a tam je znajdziesz! - Grecka filozofia jest w tym punkcie glebsza i prawdziwsza od Arystoteles np. uczy, że ogólność jest twierdzącym, biernym, nieoznaczonym, ale oznaczyć się dającym, rzeczy pierwiastkiem; że jest krótko mówiac, bezforemną i nieskończoną materya, stanowiaca świata materyał. U nas ogólność niejest materyą samą, ale stości śpiętej w bycie, zaczém także materyi, umiejetnym wyrazem, scientyficzną kategoryą, czyli wiedznikiem. — Ogółność jest wszystkością i nieskończonością w jednym zlewie. to najlepsze i najkrótsze jéj orzeczenie. Jak wszystkość i nieskończoność są wiedznikami materyi, tak ogólność, to spólne ich przedstawienie, dotycze się li materyi. Ogólność gra w krainach ducha taką rolę, jaką np. niecielesneść w bycie, lub cielesność w nicestwie, czyli jest na tém polu obcą rośliną. - Wszystkość staje się wszystkostką. W każdéj wszystkostce leży przeto ogólność. Ogólnościa ta jest materya, która wszędzie jest ciężką, nieprzemkliwą i t. d. W istocie ludzkiej ciało stanowi ogólność. Jakoż kaźdy duch ludzki jest inny, ale ciało ludzkie ma wszędzie skład jednaki, wszedzie teżsamą anatomią, fizyologią itp. Ten jest Empirykiem; ow metafizykiem, hab filozofem; inny skeptykiem, mystykiem, fanatykiem, ateuszem i t. d; ale każdy, jeżeli niezostał oszelmowany przypadkiem, ma dwa uszy. dwa oczy, jeden nos, usta, brode i czoło. I nierozumieszże jeszcze ogólności? I czy możesz wątpić, że Ogólność = Empiryczność?

Szczególność jest nicestwem podciagnietém pod wiedzobłam ilości, i uważaném jako spiętość. Nicestwo, nie żako loiczny oderwaniec, ale jako rosczłonie rzeczywistości. iest duchem; szczególność przeto znajduje się w krainach ducha, jest ducha wyrazem i samymże duchem. iest w stanie, na tonie ogólności wystanić s czemściś szczególném. I tak ludy myślą zawsze, jako ludy, t j. ogólnie. Prawda ich nfejest nauka kościelna, lub przysłowia. oparte na codzienném i pospolitém doświadczeniu. czasem Kant np. występuje i uczy, że Bóg jest teoretyeznego rozumu ideałem; Fichte występuje i uczy, że jazń ludzka jest wszystkiem, a sadowiąc się sama, tworzy nature i Boga, Szelling występuje ze swą filozofia tożsamości i uczy, że Absolut, będący realnością i idealnością w jedni, jest rzeczy pierwiastkiem; Oken występuje i uczy, że Absolutjest zerem, niczem, ale sadowiąc się tworzy świat, t j. byt, realność; Hegel występuje i uczy, że podmiot-przedmiotowa idea jest Bogiem i wstepując w swój innobyt, staje się świata przyczyną. Niesąż te pierwiastki, które zamieniły się w wielkie umiejętne całokształty, szczególnościami, występującemi na łonie ogólnego myślenia? Kaidy sławniejszy spekulacyjny całokształt zdobywa pewną cząstke wykształconej publiczności dla siebie i stanowi udzielną Niesaż to szczególności na ogólności piersiach? — Ogólność tak sie ma do szczególności, jak byt do nicestwa, którym towarzysza, czyli których są wiedznikami; a więc jak materya do ducha. Szczególność jest duszą, wewnetrznościa ogólności. I stéj strony przeto pekazuje się spirytualna szczególności natura. Niemiecka filozofia, nieposzczególności także niepojęła iawszy ogółności. należycie. Ogłosiwszy ducha za ogólność, widzi w materyi, która, wedle niej, ogranicza ducha i odbiera mu ogólność, pierwiastek szczególności, czyli szczególność. Wedle Hegla duch, czyli idea czysta, wstępując w swój innobyt, stając się naturą, materyą, utracając swą ogólność, okazuje

sie szczególnościa: ogólność przeto jest ducha, a szczególność Jedna prosta uwaga zbija ten sposób matervi własnościa. rzeczy widzenia. Czyli ogólnosć, dozwalająca się komu innemu ograniczać, jest czynnością? Nie, lecz biernością, zaczém, nie duchem czynnym, ale bierną materyą. znowu szczególność, ograniczając ogólność, ta mniemana materya, może być biernościa? Nie jest to czynność oczywista, zaczém duch! Nierównie tedy głębsza i prawdziwsza jest pod tym względem filozofia grecka. Arystoteles np. wystawia dwa pierwiastki świata. Pierwszy już pozna-Jest to ogólność nieoznaczona, ale oznaczać się dająca, czyli masa posłuszna, materya. Drugim Arystotelesowym świata pierwiastkiem jest szczególność, t. j. siła. nadająca ogólności, lub téż materyi, formę i własności; potega czynna, obrabiająca nieruchomą bierność; źródło formy, moc formacyjna, Entelechia, słowem duch. — Najkrótszém i najwłaściwszem szczególności orzeczeniem jest, że, jako wyraz ilości spiętej w nicestwie, stanowi jego rospiętości i napietości, t. j. jedności i wieczności, różnojednia. ogólność jest wszystkością i nieskończonością; tak szczególność jednościa i wiecznością. Jedność i wieczność, te przymioty ducha, idei i myślenia, są charakterem szcze-Gdzie jedność i wieczność, jak np. w spekulacyach niemieckich, jest jedynym celem; tam odsłania się szczegól-Kto wydobywa szczególność z łona gminnéj ogólności, i występuje z nową oryginalną spekulacyą, otrzymuje wielkie imie, i słusznie! Od niego niegodzi sie wymagać, ażeby zgadzał się s panującém twierdzeniem, bo inaczéj niewydobyłby szczególności z łona gminnéj ogólności; nieróżniłby się od Mroczków i Krupów; niebyłby tém, czém się zrobił! W szczególności otrzymuje boskość większą spiętość, a zaczem wiecej wewnetrznej wartości. W niéj słowo boże staje się treści wsze, albo raczéj, słowo człowiecze staje się podobniejszém do Bożego stowa! - Jak materya ogólnością, a duch szczególnością jest w każdéj rzeczy; tak w istocie człowieka ciało przedstawia ogólność, a dusza szczególność. S tego wszystkiego wynika. ie Szczególność = Metafizyczność.

Pojedynezość wreszcie jest żywo- i bożostanem, pod-ciągniętym pod wiedzobłam ilości, tudzież uważanym jako spiętość. Pojedynczość jest tedy żywo- i bożostanu umiejetnym wyrazem. Jakoż wszystko, co żyje, co jest rzeczywiście, jest pojedynczością. Pojedynczością jest każdy człowiek, każde zwierze, każda roślinka, każde ziarnko piasku, katda gwiazda, katda rzecz. Wszystko jest pojedynczością, co ma słowo boże swém jadrem. stwórca pojedynczości wszelkiej, niemiałżeby sam być pojedynczością? Tylko materya jest ogólnością i tylko duch szczególnościa! Ze zaś materya i duch sa oderwańcami loicznémi, wiec tylko oderwania są albo ogólnością, albo szczególnością. Co zaś należy do krain rzeczywistości stanowi pojedynczość. — Ponieważ pojedynczość jest żywostanu i bożostanu wiedznikiem, wiec jest dwojaka: docześna i wiekuista. Doczesna jest życiem, wiekuista trwa-Pierwszą jest np. jaźń nasza w czasie, drugą jaźń nasza, jako nieśmiertelne i zawsze jednakie bóstwo. - Jak żywo- i bożostan ma byt i nicestwo swémi czynnikami, tak wyraz jego ilości spiętej ma w sobie oba poprzedzające wiedzniki. Pojedynczość przeto jest ogólnością i szczególnościa w filozoficznej różnojedni. Ważne to, nadzwyczaj ważne oznaczenie! Ponieważ pojedynczość jest ogólnością i szczególnością w filozoficznej różnojedni, czyli w jednym spływie; więc wszelka rzecz, każde ździebełko, każdy proszek, słowem każda pojedynczość, przedstawia całe wszechistnienie j jest wiernym jego obrazem! Daj filozofowi muszkę, lub słomkę, a on Ci z niej byt wszechistnienia i Boga, tudzież ich własności wywiedzie! Kto tego niepojmuje, niema umiejetnego mysłu i nieurodził sie na filozofa! Bóg jest najpierwszą bezwarunkową, twórczą pojedynczością, bo jest rzeczywistością wszech rzeczywistości. Ze On stworzył. i stworzyć zdołał świat bez granie, czyli ogromne wszechistnienie, rzecz to naturalna; bo taka pojedynczość ma największą ogólność i najwiekszą szczególność swémi potegami. Potegi te stanowia wszechmoc. Ze słowemi Boga rozlewała się ogólność i szczególność; stawała się wszechnica świata, tworzyły się pojedynczości bez poczatku

i końca! Wszelka pojedynczość, nosząc w sobie ogólność i szczególność, podobna jest do wszystkich pojedynczości, do wszechistnienia, i do samego Boga. Stad pochodzi. ie w objeciach stworzoności wszystko jest wszystkiego zwierciadłem. Człowiek nareszcie stworzonym został. i otrzymawszy jaźń swą bespośrednio z rąk Boga, stał się najdoskonalsza w krajech czasowości pojedynczością, wiernym pojedynczości samego Boga obrazem. W nim przejrzała sie cała natura. On powiódł ja przed tron Boga, i złożył przy stopach swego ojca i pana, t. j. poznał, a przynajmniej poznaje to moca swéj świadoméj pojedynczości, co pojedynczość przedwieczna stworzyła. Lego téż najgłówniejszém przeznaczeniem, czytać księgę wielką, reką Boga napisaną, i każde słowo boże przywieść do czasowego brzmienia, t. i. zrobić słowem człowieczem, - Bóg, jako najpierwsza pojedynczość, jako bezwarunkowa całostka, jest stwórca; Jego potega ogólność i szczególność. Pojedynczość znaczy przeto nierównie więcej, niż ogólność lub Czemu? Ona jest ich spójnią. szczególność. stosunku niepojmuje; komu się wydaje, że ogólność i szczególność większe mają znaczenie, niż pojedynozość, kto nawet, lekcewając pojedynczość, zarzuca np. filozofii, że jest, jako utwór pojedynczego człowieka, niczem; nieświadom jest, czego żada i co mówi. dząc lub niewiedząc o tém, uznaje Boga za O g ó ln o ść; zobi wiec go jakimściś Absolutem, Panspermionem, lub Hentopanem. Že zaś natenczas ogólność musi być szczególności i pojedynczości m a cierzą, więc Bóg taki rodzi świat, jak niewiasta dziecko. Taki człowiek, wyznaje nieświadomie Emanacyą i jest Panteuszem. Kto tedy pragnie być Chrześcianinem, a nadto prawdziwym filozofem, niech uzna raz pojedyn czość, za wyższe pojecie od ogólności i szczególności; niech widzi w niej ogólność i szczególność; niech ja postawi na czele świata! Bóg, będący pojedyniczością, może mieć własne przeświadczenie; może być najwyższą madrością i potegą. Człowiek także, li jako pojedynczość, jako hóstwo udzielne, obrazem Boga badace, przyjść zdoła do własnego

u czucia. - Madrość ogólna jest madrością gminu, niewiele różniaca sie od madrości zwierzat. Wszakże wszystkie bobry budują pałace swe wodae jednako, i wszystkie jaskółki lepia sodobne gniazda. Gdyby ludzkość w i er z yła w jedno . i tożsamo, gdyby miała jedno przekonanie, byłaby stadem wielkiem dwunożnych zwierzat: Europa stałaby sie Chinami. Japonia lub Tybetem. Jeżeli już szczególność. wymawiziąca się na łonie ogólności, przymosi nam wielka chwałe; to tém sławniejsi, tém czcigodniejsi bedziem, skoro pojedyńczość przez nas się odezwie. Czemu szanujecia oryginalnego i mającego pełno właściwości poetę? Oto dla tego, że zdoleł ubostwić i przed wami położyć w gloryi Świetych własna jeźń, własna pojedynczość! A od filozofa wymagacie, ażeby was karmit gminna ogólności żołędzia! O, kto poezul swa pojedynczość, t j. bóstwo własnej piersi, przymierzył je do Boga, wciągaął w swe płuca nieskończeność i wieczność, a potém tchnął w świat mądrością; ten stał się najgodniejszym Ojca swego w niebiosach synem. wzniósł sie nad ród łudzki, nawet nad Cherubów i Serafinów; bo tworząc świat własny, będący wiernym świata bożego wyrazem, podobny był do Boga i niepotrzebował żadnéj obcéj pomocy; bo sam tego dokonał, czego daremnie wielkie zgromadzenia szukają! O, przed takim bogiem - człowiekiem, należy klęknąć i uderzyć czolem ! On winien wszystko potedze i sobistości własnejł Madreść jego objawiona zdoła świat zdobyć, bo we wszelkići, a tém bardziej w jeneralnéj i samodzielnéj, pojedynczości leży ogólność i szczególność; bu ogólność i szeregélnesé wymówić się zdołają li przez pojedynczość: bo wielki człowiek jest całego człowieczeństwa ogniskowym wyrazem. W nim skupia się mądrość szłowieczeństwa, ażeby przyjść mogła do swej świadomości, a przyszedlezy do niéi, rozlewa sie znowu w całe człowieczeństwo. Jest to takaż sama attrakcya i repulsya w świecie jazniowości, jak w naturne! - Ogólność i szczególność są, już jako czymnice pojedynozości, abstrakcycmi; pojedynczość jest rzeczywistością. Dla tego téż złudzeniem, falszywa ogólnością, są wszetkie sobory, zbory, zgro-

madzenia i radv. Niejest to ogólność, ale pewien zbiór pojedynczości. Jakoż wiele zawisło od osób. stanowiacych zgromadzenie. Jeżeli pojedynczości sa ciemne i głupie, ciemna i głupia urodzi się z nich ogólność. ność taka jest złudzeniem, choćby się stała dogmatów, lub praw matka, bo była tylko pewnéj liczby pojedynczości i to w newnym czasie utworem. Stad ów ruch w Anglii i Francyi, gdy idzie o sejmowe wybory; stad konieczność odprawiania od czasu do czasu nowych zgromadzeń. Ze ta ogólność jest złudzeniem, że jest li pewnéj liczby pojedynczości zbiorem, czyli pojedynczością zbiorowa, dowodzi już samo wotowanie za pomoca wiekszości gło-Tu jeden głos, jedna pojedynczość nieraz szale ogólności na te lub owe strone przechyla! Ogólność daje się wymówić tu przez pojedynczości. Dla tego, czytając sejmowe np. dyskusye, nie czytasz głosu całego sejmu, ale głosy pojedynczych posłów. Sejm właściwy niemówi, ale działa, t. j. nadaje przekonaniu wiekszej liczby pojedynczych posłów swą sankcyą. – Pojedynczość przyszła w dniach naszych do własnego uczucia, przynajmniej w ludzkości Europejskiej. Starożytny Grek czuł się tylko Grekiem, Rzymianin Rzymianinem, Żyd Żydem itp., t. j. każdy czuł się narodem, nie zaś samym soba; czuł się swa ogólnością, nie zaś swą szczególnością. W średnich czasach czuła się szczególność. Mieszczanin, rycerz, ksiądz, pyszny był ze swego stanu; rzemieślnik, sztukmistrz, poeta i filozof ze swego cechu; ale żaden z nich nie czuł się samym sobą; nieczuł sie jednostka, pojedynczościa, Przywilej był silniejszy, niż wewnętrzna wartość osobista. Reformacya oswobodziła pojedynczego człowieka pod względem sumienia; pojedynczość ludzka uczuła się wiec na błoniach religijnych bóstwem swobodném, stapiającém w sobie ogólność i szcze-Po rewolucyi francuskići roznieciło sie powszechnie własne uczucie, i prawo osobistości zaczeło górować nad prawem historyczném; wewnetrzna wartość człowieka nad jego przywilejem. Dziś pisze niejeden polityk, lub odzywa sie głośno po izbach seimowych, że nie obywatele istnieja dla państwa, ale państwo dla obywateli,

że celem konstytucyi jest, zapewnienie szcześcia, bespieezeństwa, wolności i praw osobistych każdemu człowiekowi bez wyiatku, należacemu do narodu. Sa to oczywiste obiawy czującej sie powszechnie pojedynczości. rzecz dziwna, iż śród tego powszechnego usposobienia nieśmieł nikt wystapić publicznie i okazać światu. że pojedynczość wiecej znaczy od ogólności i szczególności, że jest obudwu stopem i wyrazem. Wiara utrzymywała ciagle pojedynczość na czele świata, ucząc, że Bóg jest jednostką i przeświadczeniem. Lecz filozofia, pragnąc zgodzić się z wiarą, stawała się Scholastyką; pragnąc zaś bronić samodzielnego badania i uważając dawnym zwyczajem Boga za najwyższa ogólność, przeistaczała się w Panteizm. I dziś jeszcze znajduje się filozofia między tym młotem a kowadłem. Z jednéj strony bowiem stoi szkoła Heglowska, azdrugiéj tak zwany nowy wieku naszego kierunek religijny. Kto pozna te rzeczy bliżej, ujrzy w nich Panteizm i Scholastyke. Nasza filozofia unika tych dwu ostateczno-Czemu? Bo dociekła wielkiego znaczenia pojedynezości; postawiła ja na czele i na końcu stworzenia; widzi w niéj Alfę i Omegę wszelkiéj mądrości. Tym sposobem ocala ona indywidualność Boga i człowieka, niedozwala rostapiać Boga w świecie; ani człowieka w narodzie, i ukręca łeb ogółowi, który dotad był słońcem i opoka madrości ludzkiej. Jest to tryumf wielki, który prawda dziś odprawia! Nie sama różnojednia: ale także pojedynczość ma być tedy gwiazda dla przyszłej filozofii polskiej polarną, i odróżniać ją przez to, tak od niemieckiej, jak greckiéj. – Jak ogólność jest wszystkości i nieskończoności, a szczególność jedności i wieczności, pojedynczość całości i wszechobecności spiętością. Pojedynezość jest tedy całościa i wszechobecnościa. Jest to nailepsze iéi orzeczenie. Jest całościa i wszechobeenością, jako ogólność i szczególność w zlewie. całostka jest najwyborniejszą prawdziwej pojedynczości na-Tylko Bog i człowiek jest całostka; wszelka inna poiedynczość jest właściwie kawalcem. - Na łonie wszechistnienia jest materya ególnościa, duch szczególnościa, a słowo

boże, stanowiące rdzeń rzeczy, pojedynczością; w człowieku ciało przedstawia ogólność, dusza szczególność, a jaźń pojedynczość. Bóg jest pojedynczością twórczą i najwyższą, a słowo boże wszelkiej pojedynczości w naturze pierwiastkiem. Pojedynczość więc jest w gruncie swym wszędzie boskością. Stąd wynika, że Pojedynczość — Filozoficzność.

Ogólność, szczególność i pojedynczość są całokształtem, zlewającym w sobie oba powyższe wiedznikowe całokształty, i bedacym ich kojarznia. Ogólność jest empirycznej, szczególność metafizycznej, a pojedynczość filozoficznej natury; pierwsza przedstawia cielesność, druga niecielesność, trzecia zasadniczość. W bycie Boskim wszelakoż leży największa ogólność, względem któréj byt nieboski jest szczególnością, a nieboskoboski pojedynczością. Ogólność, szczególność i pojedynczość odpowiadają przeto trzeciej prawdnikowéj trójce bytu, którą jest boskość, nieboskość i nieboskoboskość. — W tych trzech wiedznikach wyczerpanym został trzeci rosstęp ilości, t. j. spiętość. Jakoż, jeżeli wszystkość, jedność i całość są rospiętością, nieskończoność zaś, wieczność i wszechobecność napiętością; to ogólność, szczególność i pojedynczość musza być spietością. - Ogólność, szczególność i pojedynczość, uważane razem i jako wszechistnienie, zowią się powszechnościa.

## s. 24.

## Wiedzniki jakości.

1) Wiedzniki jakości otrzymujemy, podciągając prawdobłamy pod wiedzobłam drugi i pod jego podwiedzobłamy. Zaczynamy rzecz naszę, bez dalszych umiejętnych korowodów.

Czém jest byt, nicestwo, żywo— i bożostan, jako jakość zewnętrzna, czyli jako zewnętrzność? Ponieważ jakość nierozdzielna jest od ilości, więc znając ilość zewnetrzną, odgadniemy łatwo jej jakość. Ilością szukaną jest wszystkość, jedność i całość. Cóż tedy jest wszystkości, jedności i całości jakością? Wszystkość jest naturą, jedność duchem, a całość jaźnią. Cóż jest natury, ducha i jaźni przymiotem? Nie innego, tylko konieczność, prawność i wolność. Stąd trzy pierwsze wiedzniki jakości:

- .a) Konieczność, necessitudo, die Nothwendigkeit.
- b) Prawność, legitimitas, die Gesetzlichkeit.
- c) Wolność, libertas, die Freiheit.
- Konieczność jest bytem podeiągniętym pod wiedzobłam jakości i uważanym jako zewnętrzność? Bytem i zewnętrznością jest natura; konieczność zatém jest własnością natury. Własność ta natury jest zarazem jej prawem. Koniecznością jest, że ziemia obraca się około swej osi i około słońca; że iskra rzucona w stós prochu sprawia explozya; że kwasoród, startszy się z wodorodem, płodzi ogień i wode; że kamień w góre rzucony spada na dół; że po przebiciu serca ustaje życie zwierzece. Bóg przepisał prawa całej naturze. Prawa te przenikają każdy jej muszkułek i zowią się koniecznością. Konieczność jest mądrością Boga, rozlana w przyrodzeniu; jest świętem czczewem. Jej musi być na tych błoniach sam Bóg posłuszny, wedle sławnego zdania: Semel jussi, semper pareo. Tu pokazuje się niepodobieństwo cudu. Jeżeli konieczność jest mądrością Boga; cud stanowiłby od mądrości téj wyjątek, i niebyłby mądrością, zaczém niemądrością, czyli głupotą. Bóg, robiący cuda w naturze, przestałby być Bogiem rozumnym i miałby podobieństwo do azyatyckiego Satrapy. Cud byłby samowolnością Boga, a samowolność niezgadza się nigdzie z rozumem i jest charakterem lwa, tygrysa, hieny, tyrana, słowem czworo- i dwunożnego zwierza. Cudem jest w życiu narodów, że niegodziwy człowiek, że szpieg i łotr od wszystkich ludzi pogardzony, dostaje order od swego monarchy; Bóg takich cudów nierobi, bo niebyłby najwyższa madrościa. Gdyby jeden cud nastąpił pod słońcem, zabiłby całą nature, bo to byłoby wszechmocnego

sztyletu uderzeniem morderczem w serce konieczności: gdvby jeden cud nastapił ped słońcem, Bóg wszedłby sam s soba w sprzeczność, bo pokazałoby sie, że to lub owo prawo natury było niedostateczne. Cud walczy przeciw doskonałości bożéj. Kto wiec kocha Boga i ma należyty dla Niego szacunek; kto jest prawdziwym religiantem i niechce, ażeby Chrześciaństwo przybrało sie w barwy Tybetanizmu. ten potępi cuda i nazwie je szarlataństwem. - Chrześciaństwo téż nie stoi na cudach, ale na swéi nauce. - Konieczność jest jakością wszystkości. Że zaś jakość tak się ma do ilości, jak dusza do ciała, więc konieczność jest wszystkości dusza. Konieczność tedy jest wszedzie i wszystko kai sie przed jéj berlem. Niema istnienia, któroby nie hołdowało konieczności. Jak światło do słońca, lub farba do kwiatu, tak konieczność należy do wszystkości. Co tylko staje się, co jest, było i będzie; jest konieczności dziecieciem. Że ocet smakuje nam kwaśno, cukier stodko, a pieprz gorzko; że ogień parzy, a lód mrozi, że arszenik truje, a mléko jest życia żywiołem; wszystko to konieczne. Doświadczenie jest mysłem dla konjeczności rostworzonym, a Empirya jest konieczności nauką. Tego jedynie doświadczyć można, co jest koniecznościa. Spekulacya odmawia Empiryi konieczności. Bładzi bardzo, bo konieozność jest Empiryi przedmiotem i duszą. Właśnie dla tego, że konieczność towarzyszy poszukiwaniom empirycznym, pyszni sie naturalista na niezawodność swei madrości. Jest to madrość Ogółu, madrość gminna. Consensus gentium. - Odróżniaj konieczność, zwana wiedznikiem, o któréj właśnie mówimy, od konieczności, będącej podwiedzobłamem stanu, którę dawniej (§. 22.4.) poznaliśmy.

Prawność jest nicestwem podciągniętém pod wiednobłam jakości i uważaném jako zewnętrzność. Nicestwem jest duch; prawność tedy jest rzeczą ducha. Duch objawia się awożnie i loicznie, t. j. myśli wedle praw, które mu Bóg przepisał; to téż jest prawności znaczeniem. Ze prawność ta niejest samym duchem, ale prawem jego objawu, i że objaw wszelki jest względem przyczyny objawu; czyli względem jawiącéj się istoty, czemściś zewnętrzném; stąd zewnętrzność, którą odznacze sie prawność. Jest to uzewnetrzanie sie wewnetrznego ducha. Prawność jest jakościa jedności, a to równie, jak konieczność jakością wszystkości. Jeżeli chcesz zaprowadzić jedność w państwie, w rodzinie, w dziele, które piszesz; musisz wystąpić s pewnémi prawami, poddać im wszystko, i sam zostać im posłusznym. Jednością jest zgodność myślenia, działania i charakteru, zaczem awożność w duchu leżąca. Jedność ta jest wielką potegą. Ona. iak już wiemy, upoważnia nas w naszych pojeciach, zdaniach i wynikach do wyrzeczenia słowa boskiej wszechwiedzy! tak jest i być musi! - Prawność jest dusza konieczności. Czem konieczność w naturze, tem prawność w duchu. Konieczność jest zewnętrzną prawnością, a prawność wewnetrzna koniecznościa. Jak kierunek ten. a nieinny kula bilardowa po uderzeniu mieć musi; tak ten a piejnny wyniknik nastepuje z dwu wysłanek, t. j. z dwu zdań, które wyrzekłeś. Ciałeś komu lub sobie w żyłe, a wiec krew płynie; masz dwa, i znowu dwa, a wiec extery. Jest to jeden i tenzesam mus, zowiący się raz koniecznościa, drugi raz prawnościa. – Jak Empirya ma konieczność, tak spekulacya prawność swym przedmiotem. Jakoż wewnetrzność wszechistnienia jest spekulacya, które Bóg napisał, będącą spekulacyi ludzkiej podstawą wieczną, Jest to wielkie i święte myślenie, jedność idei, zgodność ponaysłów, awożność, słowem prawność, Jak idee Boże w całém stworzeniu, tak każdy spekulacyjny całokształt jest poteżnym i podbijającym swą prawnościa wszystko majóstatycznym i niewidzialnym łańcusznikiem, (sorites). Konieczność jest wszechmocą Boga w naturze, a prawn wszechmoca Boga w duchu. Jak Bóg niezdoła sadzić lub myśleć nieawożnie; tak niezdoła robić cudów. Czem nieawożność w myśleniu, tém cud w naturze. Cud jest niegwożnością, t. j. nierozumem, mylnikiem loicznym. -Wszelakoż, jeżeli choesz, wszystko jest cudem. Konieczność, czyli potegą natury, jest cudem dla myśli, a prawność czyli potega ducha jest cudem dla niemyśli, dla materyi, t. j. na lonie natury.

Wolność jest żywo- i bożostanem, podciegnietym pod wiedzobłam jakości i uważanym jako zewnetrzność. Zywoi bożostanem iest jaźń, słowo Boże, bóstwo: wolność tedy jest bóstwa jakościa. Ze zaś jakość jest istoty objawem; wiec wolność niejest bóstwem samém, ale jego objawem. Stad zewnetrzność leżaca w wolności. Wolność, jest prawem, które Bóg jaźni naszéj przepisał. Jak ciało nasze ulega konieczności, a duch nasz prawności; tak jaźń nasza słuchać powinna wolności. Jaźń wyrzekajaca sie wolności, czy to religijnéj, czy téż politycznéj, przestaje być jaźnią i zamienia sie w niejaźń, t. j. przestaje być bóstwem, i sstępuje na najniższy stopień rzeczowości. Niewolnik niejest eztowiekiem, ale narzedziem, podobném do miecza, strzelby lub stryczka w reku swego tyrana! -- Wolność jest jakością całości, a to równie, jak konieczność wszystkości, a pewność jedności. Stąd wynika, że całość wszechistnienia i całość każda jest wolnością. Ze całostka jest całości ogniskiem, i że Bóg jest najpierwszą, a człowiek ostatnia całostka: przeto Bóg: jest najwyższa wolnościa, a człowiek wolności téi obrazem. Wola wolna w człowieku jest wolności bożej promieniem. Wolność jest jeszcze wiekszą potega, niż konjeczność w naturze i prawność w duchu. Jaźń, czująca się nieśmiertelném bóstwem, tryumfuje nad koniecznościa natury, i prawność ducha robi swa służebnica, skoro ma tega wole, t. j. skoro okazuje dzielnie swa wolność. Jaźń jest królowa natury i ducha. Wolność jest wszechmoca Boga w krainach jaźnio wości rozlaną. – Wolność, jako wiedznik jakości zewnętrznej trzeci, jest kojarznią dwu pomedzających wiedzników; jest tedy konieczności i prawności różnojednia. Jakoż niema wolności bez konieczności i prawności. Człowiek wolny posłusznym być On niemoże odprawić podróży z ziemi na księżyc, bo go trzyma przy ziemi siła ciężkości, czyli konieczność. Człowiek wolny posłusznym być musi duchowi. On niemeże powiedzieć; dwa a dwa, są pięć. Wolność, niechcaca ulegać konieczności i prawności, staje sie albo zwierzeca samowolnością, albo nierozumem. Wolność

jest musem najwiekszym, bo ma konieczność swém ciałem; a prawność swą duszą. Największa wolność jest najwiekszego musu służebnica. Jeniusz pisze swe dzieła. bo go do tego jego wewnetrzna potrzeba niewoli. Bóg stworzył świat, również wewnętrzną potrzebą wiedziony. Jak pisarz jenialny, tak Bóg musiał objawić sam siebie w swém dziele. Wszelakoż mus ten jest wolnościa, ho gdyby pisarz niechciał napisać dzieła, potrafiłby pokonać w sobie ów poped wewnetrzny; również Bóg niestworzyłby świata, gdyby to być miało przectw Jego swobodnej woli. Wolność jest madrościa, i dla tego konjecznościa. Ona niejest bezprawiem, i dla tego prawnościa. Jak Bóg, stworzywszy świat i nadawszy prawa naturze, posłuszny jest temu prawodawstwu raz na zawsze; tak człowiek s charakterem posłuszny jest prawom, które nadał Wolność jest autonomią, której słodko jest sam sobie. ulegać. Jak człowiek, robiący od prawodawstwa swego wviatek, plami swój charakter; tak Bóg plamiłby sam siebie, gdyby własnym prawom niechciał być posłuszny. Cud byłby splamieniem Boga. — Ponieważ żywo- i bożostan ma wolność swym przymiotem, wiec wolność iest · dwojaka, do cześna i wiekuista. Można wydrzeć komu przemoca wolność docześną, ale wolności wiekuistéj nikt nam niewydrze. Kto ją utracił, ten sam ją ofiarował za jakie cacko własnemu wrogowi; zdeptał bóstwo swej piersi i godzien jest pogardy. - Właściwie niema ani konieczności, ani prawności, ale wolność. Konieczność jest wolnościa na łonie natury, a prawność wolnościa ducha. Wolność znowu jest koniecznością i prawnościa jaźni. – Jak konieczność jest Empiryi, a prawność spekulacyi, tak wolność filozofii przedmiotem. Ze wszystkich umiejetności jest filozofia jedynie wolną istotnie. -Nieobjaśniamy wolności dłużej, gdyż rzecz ta wyszłaby wnet za krańce przeznaczenia loiki.

Konieczności, prawności i wolności towarzyszy zarówno apodyktyczność, t. j. kającość. Jeżeli strzelono do Ciebie i wycelowano dobrze, kaj się przed Bogiem i porucz mu swą duszę, bo nikt Cię, ani nawet Bóg sam, od

śmierci nieuratuje. Jest to kającość, leżąca w naturze, któréj nie sie nieoprze. – Jeżeli znowu przeciwnik twój odkrył błedy twego myślenia, i dowiódł Ci, że znajdujesz sie na duchowych bezdróżach; umiłknać, i czołem uderzyć przed ním musisz. Jest to kającość, leżąca w awożności i bedaca ducha własnościa. -- Ukrzyżowano Ckrystusa. spalono Wiklefa i Hussa, ale ludzie Ci niewyrzekli sie swei nauki i nieodstapili swego przekonania. I dla tego dopięli swego celu. Krew ich stała się chrztem, albo raczej bierzmowaniem ich wyrazów; a śmierć tryumfem życia. Jest to kającość jaźni, leżaca w wolności i zawstydzajaca wszystkie potegi piekielne. Jaźń, bedaca wolna rzeczywiście, jest milionkroć wieksza wszechmoca, niż stopienie wszystkich piorunów w jedna niezmierzona, cała nature zabijającą, elektryczną iskre! - Konieczność przedstawia cielesność, prawność niecielesność, a wolność zasadniczość. Tu tedy przychodzą znowu trzy pierwsze prawdniki do swéi świadomości. Ze zas ilość odpowiada bytowi, a jakość nicestwu, wiec tu prawdniki pierwsze nicestwa, czyli drugiego prawdobłamu, otrzymują swe wiedzniki, t. j. swa świadomość.

- 2) Czém jest byt, nicestwo, żywo- i bożostan, jako jakość wewnętrzna, czyli jako wewnętrzność? Co jest drugiéj wiedznikowej trójki, stanowiącej odcień ilości, t. j. co jest nieskończoności, wieczności i wszechobecności jakością? Co jest duszą konieczności, prawności i wolności, które rozwikłaliśmy właśnie? Po małem zastanowieniu się nad temi pytaniami, odpowie każdy: Realność, ide-alność i rzeczywistość. Stąd następne trzy wiedzniki jakości:
  - d) Realność, realitas, die Realität.
  - e) Idealność, idealitas, die Idealität.
  - f) Rzeczywistość, efficientia, die Wirklichkeit.

Realmość jest bytem, podciągniętym pod wiedzobłam jakości i uważanym jako wewnętrzność. Bytem jest natura, materya; więc rezlność panuje tylko w naturze i jest własnością materyi. Realmością zowie się to, co jest wewnętrzną

rzeczy istota. Stad wewnetrzność jako przymiot realności. Mówiąc o rzeczach empirycznych, używa się téż realna. zamiast wewnetrzna wartość, np. realna wartość pieniedzy, pożywienia, domu, roli. Wół, koń, chata, majatek, wszelka rzecz zmysłowa jest realnością. Za realnością goni gmin i Empirya. - Realność jest jakością nieskończoności. I pojać to nietrudno, albowiem nieškończoność jest rzeczowością materyalną bez granic, a wszelkiej rzeczowości własnościa jest realność. Gdzie materya, tam i realność, zaczem wszedzie. – Realność jest konieczności dusza, bo równie konieczność jak realność znajdują sie na łonie natury. a konieczność tak się ma do realności, jak zewnętrzność do wewnetrzności. Realność tłumaczy, czém jest konieczność. - Realność, zrobiona umiejetności zasada, rodzi Realizm. Wszelkiego rodzaju Empirva jest realizmem; co tylko staje się doświadczenia zdobyczą, jest nim także. Realność stanowi imperium rei. Jak wyraz res, będący realności źródłem i należący do umarłego języka; tak realność sama, bedaca li oderwaniem, jest natury trupiéj. Piers realnosci To martwość. nieoddycha. Na tych polach niema życia.

Idealność jest nicestwem, podciągniętém pod wiedzobłam jakości i uważaném jako wewnetrzność. Jak nicestwo, tak idealność oznacza ducha. Tylko duch zdolny jest idei. On tworzy królestwo idealności i panuje w niem od wieków. Wszelka myśl a priori jest idealnością. Spekulacya każda jest idealności utworem. - Idealność jest wieczności jakością. Jeżeli wieczność jest duchem, idealność zaś ducha przymiotem; wiec powyższe zdanie niepotrzebuje dalszego objaśnienia. Stad wynika, że niema idei. która niebyłaby wieczną. Nawet taka idea, co dopiéro dziś poraz pierwszy występuje na umiejętna widownią, była od wieków, a teraz przychodzi do swego przeświadczenia. Jeżeli już rozumowe pojęcia, to tém bardziej umysłowe idee sa wieczne. - Idealność, jest prawności duszą. Prawność, ta wewnętrzna konieczność, wszelkim ducha czynnościom towarzysząca, niemoże być w istocie swej czém inném, tylko idealnością. Jedna wielka idea, wystepujac coraz to w innéj postaci i tworząc umiejętny całokształt, jest awożnością, czyli prawnością. To jedynie może być prawne, co jest idealne. — Idealność jest przeciwnica polarna realności. Realność tak się ma do idealności, jak empirya do spekulacyi; jak świat zmysłowy do niewidzialnego świata. Ciało jest naszą realnością, a dusza naszą idealnością. – Idealność, zrobiona umiejętności żywiołem jedynym, rodzi Idealizm. Królem i ojcem realizmu jest rozum, a idealizmu umysł. Idealność stanowi imperium ideae. Jak idea, pochodzaca od trupići greczyzny, tak i wyprowadzona z niej idealność, jako samo oderwanie, jest upiorem martwym. Również na błoniach idealności niema życia. Tu wszelakoż kształci sie myśl nasza. Idealność jest eterem, w którym buja orzeł potężny, t. j. duch ludzki. Jeżeli realność goni za pożytkiem. to idealność za szlachetnością. Obie są jednostronne, i w krainach moralności przyczyna Złego; lepsza jest atoli idealność od realności, bo pierwsza jest etycznym aniołem, a druga etycznym szatanem.

Rzeczywistość, ta śmiejąca się Bogini życia, i to piętno wszelkiej prawdy istnej, jest żywo- i bożostanem, podciągniętym pod wiedzobłam jakości i uważanym jako wewnętrzność. Rzeczywistość, oznaczając żywo- i bożostan jest dwojaka: docześna i wiekuista. Doczesna płynie. jak rzeka, korytem czasowości, a wiekuista stoi, jako niezmienne wszechistnienia znamię. Rzeczywistość, należąc do żywo- i bożostanu, ściąga się do Boga, do Słowa Bożego w stworzeniu, do naszéj jaźni, do jądra rzeczy. Stad wewnetrzność jest jej charakterem. Już język zwyczajny przeczuwa tę wewnętrzność, pytając się np. o jakim przedmiocie: czém jest on rzeczywiście? - Rzeczywistość jest wszechobecności jakością. To jedynie jest rzeczywiste, co jest wszechobecne. – Rzeczywistość jest wolności duszą i tłumaczką. Kto więc wolność utraca, wymazuje się s ksiąg rzeczywistości. Że wolność jest bóstwa przymiotem; wiec boskość jest rzeczywistością najwłaściwszą. – Rzeczywistość jest realności i idealności różnojednią. Jest to oznaczenie jej najlepsze. Natura np. niejest rzeczywistością, bo cechuje ją tylko realność, i duch niejest rzeczywistością, bo li idealność jego charakterem. Bóg, świat i człowiek są rzeczywistością, bo są realnościa i idealnością w jednym zlewie. - Rzeczywistość, zrobiona umiejetności calcem, rodzi filozofia. Prawdziwa filozofia jest zawsze i wszedzie weselem realizmu z idealizmem. Realizm jest jéj ciałem, a idealizm dusza: ona zaś jest jaźnią obudwu. Tu rostwiéra sie imperium efficientiae. — Odróżniai rzeczywistość, o której mówimy, i która jest wiedznikiem, od rzeczywistości już (§. 22. 4.) poznanéj, podwiedzomem bedacej. Czytając Myślinia, wiedz, że rzeczywistość znaczy w niej wszędzie tyle, co wiedznik niniejszy, t. j. co jedność realności z idealnością. Mówimy tam tylko, o rzeczywistości podwiedzobłamowej, gdzie spominamy zarazem możebność lub konieczność.

Realnosc. idealność i rzeczywistość sa wiedznikami wszechistnienia i znajdują się wszędzie. Polacy naidziwaczniejsze zdają się mieć o nich wyobrażenie. I tak np. zowia cała niemiecką filozofią, a wraz z nią i protestantyzm, - matervalizmem, t. j. realizmem, a w katolicyzmie widza idealizm prawdziwy. Niechaj nam daruja, iż im powiemy, sie ma rzecz zupełnie odwrotnie. Katolicyzm, którego dogmata są od wieków wyłożone, i niezmieniają się nigdy, zaczém mają podobieństwo do martwej granitowéj skały; którego duchowieństwo ubiega się tak troskliwie za władza ziemska i kościelnémi dobrami, jest realizmem; a protestantyzm, występujący jako duchowe przeczenie, szczególniej zaś filozofia niemiecka, li na czystych ideach spoczywająca, oczywistym jest idealizmem. - Rozum przychodzi do pojęć, a umysł do idei. Um zamienia idee w ideały. Tak tworzy sobie np. malarz ideał piękności, Etyk ideał doskonałości itp. Ideał leży wiecznie w przyszłości i dla tego nigdy doścignąć się niedaje. Takowy ideał, to dziecko umu, stawszy się przedmiotem realnego rozumu, przeniesiony bywa w przeszłość. powstaje real. Realami sa np. ludzie ubóstwieni, wysłańcy niebios, którym stawiają ołtarze. Poeci mięszają chętnie ideał z reałem. – Realność, idealność i rzeczywistość

stanowia barwy nie samego wszechistnienia, ale także sztu-Sztuka niejest, jak to mówia, idealizowaniem realności, bo by to było przejściem Empiryi w Spekulacya. ale apoteozowaniem rzeczywistości, t. j. przemiana jej żywostanu w bożostan. Jak w świecie, tak w życiu, czynie i sztuce, nie realność, ani idealność, ale rzeczywistość jest ostatecznym celem. — Szczep romański goni za realnościa, germański za idealnościa: dla słowiańskiego wiec pozostaje rzeczywistość. Jest to nappiekniejsze pole, bo na niém życie i kwiaty! Rzeczywistość jest wyższa, bogatsza i roszkoszniejsza nad wszystkie ideały i realy; głębsza od najglębszych idei! Kto dla niéj mysł swój wykształcił, może być szczęśliwy, jak bóstwo; może poznać żywą i wieczną prawdę! Ta jest matką najszczytniejszéj poezyi, którę Polacy tak kochają! Rzeczywistość ma wielu nieprzyjacioł, którymi sa zwykle ludzie tacy, co jej niezaja należycie i z realnościa mieszaja. Sadzą, że ten, kto kocha rzeczywistość, niezdoła kochać Boga! Rzecz dziwna, jak gdyby Bog nie był najpierwszą i najwiekszą rzeczywistością! Tym panom przytaczamy słowa niemieckiego poety Rykerta: "Niemożesz, mówi Pismo, służyć dwom panom od razu, Bogu i światu od razu; cóż wiec tu masz wybrać? Ja zaś ci mówie: nietrudź sie daremnie, niepoć się nad wyborem; lecz przytuł do gorącej piersi jedno i drugie. Zła bedzie twa służba, jeśli obojgwa Ażebyś służył światu, dał ci Bóg świat służyć niebedziesz. na mieszkanie. Niezdołasz służyć światu bez służenia przez Służba światu jest służba Bogu: ja nieznam miedzy nimi różnicy!" — Realność, idealność i rzeczywistość objaśnia nam wprawdzie pierwszą prawdnikową trójkę w nicestwie, t j. cielesność, niecielesność i zasadniczość. Nicestwo atoli jest spekulacyjnéj natury. S tego względu przedświat, t. j. czysta idea, odpowiada realności, świat, to marzenie monad leibnicowych, idealności, a pozaświat rzeczywistości. Tu tedy znajduje druga prawdnikowa trójka na łonie nicestwa swe wiedzniki; tu wewnetrzność, t. j. drugi podwiedzobłam jakości, wyczerpniętym zostaje.

- 3) Czem jest byt, nicestwo, żywo- i bożostan, jako jakość jądrowa, czyli jako jądrowość? Co jest trzeciej wiedznikowej trójki, należącej do ilości, t. j. co jest ogólności, szczególności i pojedynczości jakością? Co jest różnojednią konieczności z realnością, prawności z idealnością i wolności z rzeczywistością? Rozwiązanie tych pytań polega w trzech wyrazach: Twierdzenie, Przeczenie i kojarzenie. Trzy ostatnie wiedzniki jakości są przeto:
  - g) Twierdzenie, positio, die Positivität, das Bejahen.
  - h) Przeczenie, negatio, die Negativität, das Verneinen.
  - i) Kojarzenie, limitatio, die Limitation, das Vereinigen.

Twierdzenie jest bytem podciągniętym pod wiedzobłam jakości i uważanym jako jadrowość. Bytem jest materya. Twierdzenie tedy jest materya. Jakoż cały świat materyalny jest twierdzeniem Boga. Bóg twierdzi, a słowa jego sta-Już tutaj pokazuje się, że twierdzenie ia sie światem. w głebszem, niż zwyczajnie, występuje na łonie filozofii znaczeniu. Nie jest to li grammatyczne twierdzenie, li zapewnienie, pozwolenie lub przystanie na co. Twierdzenie jest materyi wyrazem, zaczem ontologicznym wiedznikiem. Każda rzecz, które dotykamy, jest Bożem twierdzeniem, Natura jest umiejetnym całokształtem samych twierdzeń Bo-Ze zaś Empirya ludzka, stawszy się filozofią, jest natury przeświadczeniem i obrazem; wiec Empirya jest Wszystkie nauki empiryczne, jak np. Fizyka, twierdzeniem. Chemia, Geognozya, Mineralogia, Botanika, Zoologia; wszystkie nauki przyrodzone i lekarskie; wszystkie nauki, polegające na doświadczeniu, sa naukami twierdzacemi. Czemu? Bo zaczynają a posteriori, t. j. opierają swe twierdzenia na wielkiem matervalném i od Boga stworzoném twierdzeniu. Ponieważ historya polega na kronikach, a kroniki są twierdzeniami; więc historya jest takte twierdzeniem. Lecz najsztywniejszem ze wszystich twierdzeniem jest teologia. Ta buduja swe kościoły na twierdzeniu wysłańca niebies.

które powoli rosszerzyło swe panowanie nad tym i owym lu-Różne wiec sa twierdzenia: dem i uświeconém zostało. przyrodzone w naturze, empiryczne w naukach natury. historyczne w dziejach, kościelne w teologii. stkie te twierdzenia sa do siebie podobne, bo korzeń ich nie leży w poznającej jaźni, ale za nią, czyli jest rzecza jaźni obca, rzecza dana. – Twierdzenie jest ogólności jakością. Co jest ogólném, w znaném nam już dobrze znaczeniu, jest twierdzeniem. S tego powodu wszystkie tak zwane wielkierze, t. j. przekonania ludu, jak np. że słońce wschodzi i zachodzi, obracając się około ziemi; że róża jest czerwona, a niebo błekitne; że wilk dusi owce. a zmora na piersiach usiada, i t. p. i t. p.; wszystkie wielkierze, mówie, do których należą przysłowia gminne, tudzież consensus gentium, jak np. że jest Bóg, życie wieczne i t. p., są twierdzeniami. Ogólność tak się ma do twierdzenia, jak ciało jakie do swéj własności, czyli jak ilość do jakości. Wszelka wiara ludu, choćby i w przesądy; wszystko, co się rosszerzyło, co jest ogólnościa; jest Twierdzenie jest poczatkiem poznania. twierdzeniem. ale nie poznaniem samém. Leży w niem zawsze jakaś prawda, lecz jednostronna, bo zwykle li zewnętrzna i zmysłowa. - Twierdzenie jest konieczności i realności spólnym wyrazem. W niém leży zawsze konieczność i realność. Konieczność jest, że tak rzeke, zewnetrznościa, a realność wewnętrznością; twierdzenie zaś ich środkiem. Stad jadrowość twierdzenia. Jakoż twierdzenie znaczy nierównie więcej od konieczności i realności. Konieczność i realność są jeszcze spoczywającej natury, jeszcze materyałem; w twierdzeniu leży już czyn, kreacya. jądrowość, t. j. jaźń, wylewa s siebie twierdzenia, i tylko słowo jaźni, np. Słowo boże lub człowiecze, może być twierdzeniem. Twierdzenie człowiecze jest samém słowem, które staje się ciałem; oto wielka, niesłychana miedzy niemi różnica!

Przeczenie jest nicestwem, podciągniętem pod wiedzobłam jakości i uważanem jako jądrowość. Nicestwem jest duch; przeczenie przeto jest rzeczą ducha. Jakoż duch,

zaczynając myśleć, staje się Skeptykiem. Wnet Skeptyk ten przeistacza sie w Ateusza, w Panteusza, Jakobina i wszelkiego rodzaju Rewolucyoniste. Przeznaczeniem ducha jest deptać nogami podane sobie twierdzenie. On jest urodzonym przeczycielem, a jego utwór każdy jest przeczeniem. twierdzenie jest empirycznéj, tak przeczenie spekulacyjnéj natury. Fizyka jest twierdzeniem, metafizyka przeczeniem. Dziś np. Szelling, opariszy się na nauce kościelnéj, stara się zanewnić trvumf filozofii twierdzacei. Wzgledem tego filozofującego twierdzenia jest spekulacya heglowska przeczeniem. Twierdzenie i przeczenie stoja od wieków w otwartym lub ukrytym boju. — Ważna jest nader w lojce i w filozofii w ogóle, poznać istote przeczenia należycie. Przeczeniem niejest wyraz lub zdanie, w którém panuje słówko nie, jak np. niemoc, nieskończoność, niejest, niemógł, niezrobi. Sa to niepozwalacze, albo téż, jak Lelewel się wyraża, niemarze, nie zaś przeczyciele. Niepozwalacze mogą znajdować sie równie w twierdzeniach, jak np. Ogień nieparzy, ocet niejest kwaśny; jako téż i w przeczeniach, jak np. Duch niejest jedynym bytem. Bardzo czesto zdanie jest pozwalaczem, a przecież przeczeniem, np. Tylko myśl jest bytem. Tu zaprzeczonym zostaje byt istotny, którym jest materya. Między pozwalaczem a niepozwalaczem niezachodzi filozoficzny stosunek twierdzenia do przeczenia, ale jedynie grammatyczna sprzeczność, któréj ogólnym obrazem dwa słówka: jest i niejest. Cóż s tego wynika? Oto twierdzeniem jest Dogmatyzm, Empirya i wszystko co do nich należy, a przeczeniem Skeptycyzm, Spekulacya ze wszystkiemi Przykłady twierdzenia znajdziesz u nas swémi krajami. w nauce bytu (§. 15.), w siestrzanie pierwszym, we wszystkich rosczłoniach prawdy lub wiedzy, s którémi naprzód występujemy, a przykłady przeczenia w nauce nicestwa (s. 16.), w siestrzanie drugim i innych następnikach. - Przeczenie jest szczególności jakością, a to równie jak twierdzenie ogólności przymiotem. Nie ten przeczy filozoficznie, kto wymawia słówko nie, bo to potrafi każda baba, każdy szlachciura, majacy prawo do liberum veto; ale ten, co odrzuca nauke sobie dana, i z nowa, zupełnie przeciwną, charakter myśli czystej nosząca, występuje. Przeczenie. niciest przeczeniem w zwyczajném słowa znaczeniu. ale przeciwtwierdzeniem. Jeżeli twierdzenie jest ogólnością, to przeciwtwierdzenie, czyli filozoficzne przeczenie. jest szczególnościa. Jakoż każda spekulacya, zaprzeczająca bytu materyi, wyzwalająca się z pod empirycznego berła ogółnie panującego twierdzenia, jest przeczeniem, a jako z łona ogólności wystepujące i udzielności własnej szukające przeciwtwierdzenie. szczególnościa. — Przeczenie iest prawności i idealności spólnym wyrazem. Co tylko polega na awożności, t. j. na prawności ducha jedynie, i jest czysto idealném, to występuje, jak naturalna, przeciw teoryom empirycznym i realności doświadczenia, jest zatém przeczeniem. Przeczenie jest prawności i idealności ogniskiem; stad jego Przeczenie iest rzecza iaźni, równie iak iadrowość. twierdzenie, bo tylko jaźń twierdzić i przeczyć zdoła. czenie jest wzgledem twierdzenia przeciwczynem, antykreacya. Nietylko w człowieku, ale i w Bogu znajduje się przeczenie, bo także Bóg ma ducha. Bóg jest tak twierdzenia jak przeczenia najwyższa potega. On twierdzac tworzy nature, a przeczac tchnie w nia swym duchem.

Kojarzenie jest żywo- i bożostanem, podciagnietym pod wiedzobłam jakości i uważanym jako jadrowość. · Kojarzenie, będąc wiedznikiem jądrowej jakości żywostanu, zowie się kojarzeniem, a po łacinie coincidentia. Niemiecki Mag północny, Haman, był pierwszy, co spostrzegł te coincydencya i zrobił ją nauki swéj podstawą. Jest to koiarzenie materyi z duchem na łonie czasowości, czyli życie Kojarzenie znowu, bedac wiezwyczajne, metamorfoza, dznikiem jądrowej jakości bożostanu, zowie sie spójnia, a po łacinie limitatio. Kant pierwszy odkrył, a przynajmniéj w filozofii zaprowadził limitacyą. Jest to kojarzenie matervi z duchem na łonie wieczności, czyli życie prawdziwe w Bogu i w bóstwie nieśmiertelném. Coincydencya jest żywostanu, a limitacya bożostanu świadamością. Dwojakie tedy jest kojarzenie, docześne i wiekuiste. pierwsze, tak drugie jest własnością jądrowości, t. j. Boga, słowa Bożego w naturze, jaźni w człowieku. Kojarzeniem

docześném jest w nas jedność ciała i duszy, a kojarzeniem wiekuistém jazn sama, bedaca ciałem i dusza boskiéj natury, oraz światowego ciała i światowej duszy świętem podścieliskiem. Wszelki przedmiot, w którym jednoczy sie byt i nicestwo, czyli materya i duch, jest sko-Każda rzecz, pojeta w żywym i pełnym swym składzie, jest kojarznia. Co jest rzeczywiście, jest ko-Wszechistnienie jest powszechnem skojarzeiarznikiem. niem, bo kojarzy w sobie stnienie, istnienie i istniostnienie. - Kojarzenie jest pojedynczości jakościa, a to równie, jak twierdzenie ogólności, a przeczenie szczególności jest przymiotem. Stad wynika, że, ponieważ Bóg i człowiek są pojedynczością najprawdziwszą, t. j. całostką, w któréj całość powszechna dysze, że tedy li Bóg i człowiek są najprawdziwszem kojarzeniem. Kojarzenie to, odznaczające Boga i człowieka, jest właśnie przyczyną ich przeświadczenia. - Jak twierdzenie, ten wyraz ogólności, jest Empiryą, a przeczenie, ten wyraz szczególności, spekulacya; tak kojarzenie, ten wyraz pojedynczości, jest Jak w pojedynczości kojarzy się ogólność ze szczególnością; tak w filozofii Empirya ze spekulacya. Wszelka filozofia istotna musi przeto być do naszéj podobna: musi nawet mieć ucz teżsame, t. j. wystawiać dwa przeciwieństwa, naukę empiryczna i naukę spekulacyjna; oraz kojarzyć je w czémścić trzeciém, bedacém całościa i spólném ich ogniskiem. Empirya jest najniższą umiejętnością, bo w niej panuje głos ogólny, przekonanie gminu, choćby i uczonego; spekulacya jest już wyższą umiejętnościa, bo rozwija na piersi ogólności szczególność i stanowi pewne szkoły: filozofia wreszcie jest naidzielniejsza umiejetnością, bo rozdmuchując pojedynczość, roznieca własne uczucie w każdéj ludzkiéj jednostce i stara się ją zrobić Boga zwierciadłem in actu. Wszelka filozofia prawdziwa może być li jednego jenialnego człowieka utworem, który stał się podobnym, przynajmniej na polu umiejetności. do Boga. Tu spółka, sobór i Szkoła jest niedorzecznościa. Utwór ten jednostkowości jenialnej jest najwyborniejszym utworem, bo w pojedynczości wszelkiej, a przedewszystkiém tego rodzaju, kojarzy się ogólność ze szczególnością. Tak Bóg, jednostka, tworząc świat, wydał najdoskonalsze dzieło. - Kojarzenie jest wolności i rzeczywistości spólnym wyrazem. Kojarzenie jest wyrazem wolności, bo tylko pojedynczość, jednostka, całostka, tylko Bóg i człowiek, oraz ich utwór, czyli filozofia boża, którą jest wszechistnienie, i filozofia ludzka, która jest tego wszechistnienia płynącém w czasowości przeświadczeniem, jest prawdziwa wolnościa. Kojarzenie jest także rzeczywistości wyrazem, bo w niem stapia się materva z duchem i stanowi rzeczywistość. – Kojarzenie jest wreszcie stopem twierdzenia i przeczenia. stopem, jako jedność matervi i ducha we wszechistnieniu. tudzież jako jedność Empiryi ze Spekulacyą na łonie umiejetności. I tutaj także widoczna jest jego jądrowość. Kojarzenie jest twierdzeniem i przeciwtwierdzeniem. kreacya i antykreacya w jednym zlewie, i dla tego wybornym obrazem Boga, oraz naszéj jaźni. Bóg, chcąc skojarzyć nature ze światem ducha w czasie, stworzył człowieka. Jak Bóg w niebie, tak człowiek na ziemi jest wszechistnienia, wszechprawdy i wszechwiedzy skojarzeniem.

Twierdzenie, przeczenie i kojarzenie, jak to się s powyższego ich przedstawienia pokazuje, są nader ważnémi wiedznikami. Używa ich umiejętność bardzo często, a więc dla skrócenia zastępuje je czasami algebraicznémi znakami (+) (-) (±), t. j. więcéj, mniéj, więcéj razem, czyli po łacinie, znakami Plus, Minus, Plus et Minus.simul. Chcąc tu dać przykład, korzystamy z dobréj okoliczności, i przedstawiamy prawdę, oraz wiedzę, którę w rozbierzach naszych poznaliśmy, w następnym algebraicznym wzorcu:

## $A = + A - A \pm A = A.$

Najpierwsze A, które samo dla siebie stoi, jest samoiscem czyli Bogiem. W niem leży najwyższa prawda i najwyższa wiedza. Jedność wewnętrzna tego A jest przeświadczeniem. Jest to źródło wszechistnienia i wszechświadomości. Że to A niema żadnego znaku przed sobą, więc niezawisło od niczego; że zaś stoi na samém

czele, wiec przedstawia twórce. - Teraz udajemy sie do drugiéi cześci wzorcu, następującej po pierwszym znaku równania Plus-A jest twierdzeniem Boga, czyli światem matervalnym, natura; Minus-A, jest przeczeniem Bożem. czyli światem wewnetrznym, duchem, a Plus-Minus-A jest światem rzeczywistym, jednością materyi i ducha, powszechném życiem. Trzy te światy następują po A hezwzgledném, czyli po Bogu, wiec są od Niego zawiste. Plus-A jest niczém, bo go znosi Minus A, i jest bytem. bo jest Plus-A. Jest to natura, która sama w sobie i dla siebie stanowi li oderwanie. Minus-A jest oczywistém niczém, ale także bytem, bo ma potege znoszenia leżącego przed soba Plus-A. Jest to duch wcielający sie w materva. Plus A i Minus A przedstawiają nasz S. 15. i S. 16. t. i. walke bytu z nicestwem. Trzecie A. czyli Plus-Minus-A oznacza świat, żywostan. Tu przychodzi Plus-A i Minus-A do swéj czasowéj różnojedni. Żywostan jeszcze jest niczém, bo w nim Minus znosi Plus. byt, który jest natychmiast niczém, i nic, które staje sie co chwila bytem. — Teraz następuje ostatnia cześć równania. A ostatnie, żadnego algebraicznego znaku przed soba nie-To A przedstawia bożostan, t. j. słowo boże maiace. w naturze, w duchu i świecie, a szczególniej jaźń człowiecza w swéj wiekuistości. To A jest Boga obrazem, wszelakoż wypływa ze wszechistnienia, jak wszechistnienie z Boga, jest wiec rownie od wszechistnienia jak od Boga zawisłe. Jak w Bogu, tak i w człowieku leży wszechistnienie. Jak Bóg, tak i człowiek jest A bez algebraicznego znaku. Jak Boga tak i człowieka wykładnikami sa + A - A ± A, czyli natura, duch i świat. Tu pokazuje się. że stworzenie w ogóle jest, iż tak rzekę, nieskończenie rozłożonym Bogiem i nieskończenie rozłożonym człowiekiem. A najpierwsze jest stnieniem, trzy A środkowe sa istnieniem, A ostatnie zaś istniostnieniem. A ostatnie, bedao obrazem A naipierwszego, przeprowadza koniec stworzenia w jego początek. Ponieważ środkowe trzy wyrazy znoszą się wzajemnie, przeto dany wzorzec wyraža tylko tyle, co A = A. Jest to formula, która już

oddawna (\$. 13, 5.) prawdę objaśnialiśmy: Tu otrzymała ta formuła dalsze swe rozwicie.

Twierdzenie oznacza wprawdzie cielesność, przeczenie niecielesność, a kojarzenie zasadniczość. Ponieważ atoli pierwsza prawdnikowa trójka żyje w drugići i w trzeciéi: ponieważ w tym paragrafie iuż pierwsza i druga prawdnikowa trójka otrzymała swe wiedzniki: wiec trzy wiedzniki niniejsze należeć musza do trzeciej prawdnikowej trójki. I tak sie ma rzeczywiście. Bóg, czyli boskość, bedac twórczościa, jest twierdzeniem, nieboskość przeczeniem, przynajmniej grammatycznem, a niebosko-boskość kojarzeniem. Ze jakość odpowiada nicestwu; przeto ostatnie prawdniki drugiego prawdobłamu znajduja tu swe wiedzniki i przychodza do swej świadomości. Jakoż jeżeli Bóg jest twierdzeniem, a przytém, jako twierdzenie samo, czyli byt czysty, nicestwem, to stworzenie, czyli nieboskość iest tego twierdzenia przeczeniem, a człowiek obudwn kojarzeniem. – Tu jadrowość, zaczem ostatni podwiedzobłam jakości został wyczerpany. Wiedzniki jakości sa przeto skończone. — Lecz jedna jeszcze uwaga. objawu filozofii naszéj Polacy byli w wielkim kłopocie, piszac o ostatnich wiedznikach jakości, które właśnie poznaliśmy. Nazywano je z łacińska pozycya i negacya. pozycyjnościa i negacyjnościa. Poznańskie pisma mówity nieraz o pozytywnych i negatywnych pojeciach. Było to skutkiem niedokładnego zrozumienia swej rzeczy, tudzież pewnéj lekliwości, dość upowszechnionej, w używaniu polskiego języka. O, niewszystkie wyrazy nasze znacza dziś tyle tylko, ile dziadom naszym znaczyły, i ani Sniadecki, ani Witwicki niejest polszczyzny wyrocznią! Wszystko się dziś rosszerza, stósownie do światła wiekszego, a wiec i znaczenie wyrazów. Nasze twierdzenie i przeczenie są doskonałémi nazwami tego, co Niemcy zowia das Positive und das Negative. Wszakże Szelling. Oken i inni, mówia tam das Bejahen und das Verneinen, gdzie Hegel wyraża się przez Pasitives und Negatives. Chciawszy znaleść techniczne wyrazy do filozofii polskiéj, niedość jest czytać jednego filozofa niemieckiego. Czytajcie wszystkich, bo i pod tym względem jeden drugiego wyjaśnia!

### **S**. 25.

## Wiedzniki stosunku.

1) Stosunek w ogóle jest czasową ilości i jakości różnojednią, jak to nam już (§. 22. 3.) wiadomo. Wiedzniki stosunku, są przeto nietylko prawdobłamami podciągniętémi pod wiedzobłam trzeci i jego podwiedzobłamy, ale także odpowiednich wiedzników ilości i jakości jednością. Rzecz naszę rospoczynamy, jak zwyczajnie.

Czém jest byt, nicestwo, żywo— i bozostan, jako simultaneiczny stosunek, czyli jako jednoprzydrugość? Co jest czasową różnojednią pierwszych trzech wiedzników ilości i jakości, czyli co jest spójnią wszystkości i konie—czności, jedności i prawności, całości i wolności? Odpowiadamy na to: rozłoga, przyczynowość i rosświat. Trzy pierwsze wiedzniki stosunku są zatém:

- a) Rozloga, substantia, die Substanz.
- b) Przyczynowość, causalitas, die Causalität.
- c) Rosświat, congruentia, die Congruenz.

Rozłoga, tak zwana, że daje się rozłożyć, jest bytem podciągniętym pod wiedzobłam stosunku i uważanym jako jednoprzydrugość. Bytem właściwym jest materya; a więc i rozłogą właściwą jest materya. Rozłogą Spinozy jest wprawdzie materya i duch w jedni, a rozłogą Hegla duch czysty; ale to nienależyte pojęcia rozłogi. Jak duch czysty można rozłożyć? Wszakże to jedynie rozłożyć się daje, co ma przestrzeń w sobie; co jest jednoprzydrugością, czyli co jest materyą. Rozłoga jest odkryciem empirycznem; znają przeto ją najlepiej lekarze, chemicy i fizycy, prawiąc nam o rozmaitych rozłogach w ludzkiem ciele, lub naturze. Rozłogą jest mięso, jarzyna, legumina, wszelka

potrawa, którę pożywamy; rozłogą jest materya w ogóle, rozłoga jest to wszystko, co jest podzielne. Ponieważ podzielność materyi niezna granic: wiec rozłoga w ogółe roskładać sie daje bez końca. - Rozłoga, bedac najpierwszym wiedznikiem stosunku, jest dwu najpierwszych wiedzników, jednego w ilości, a drugiego w jakości, czasową róznojednia. Wiedznikami témi sa wszystkość (§. 23. 2.) i konieczność (s. 24. 1.). Rozłoga tedy jest wszystkości i konieczności czasowa różnojednia. Co to znaczy? Oto w rozłodze panuje stosunek pewien wszystkości do konieczności. Rozłoga jest wszystkościa i daje sie dla tego roskładać bez końca. Każdy sznureczek nerwowy, każde roślinne włókienko, składa się z nieskończonej liczby drobniuteńkich sznureczków i włókienek, a tém samém jest wiernym powszechnéj wszystkości obrazem. Rozłoga jest koniecznościa i ulega prawom konieczności, bo bez niej niebyłoby widzialnego świata, czyli natury; bo ona jest ciężkością, biernościa, nieczynnościa, t. j. hołduje nieświadomie prawom, które Bóg przepisał przyrodzeniu. Rozłoga zatém jest spólnym wszystkości i konieczności tłumaczem. Kto rzeknie: rozłoga, mówi tyle, co wszystkość i konieczność w jedni. - Rozłoga jest staropolskim wyrazem, który tu przedmiot swój należycie przedstawia. Precz wiec s substancya raz na zawsze!

Przyczynowość jest nicestwem, podciągniętém pod wiedzobłam stosunku i uważaném jako jedno przydrugość. Nicestwem jest duch; duch tedy jest właściwą przyczynowością. Wszelka przyczyna jest duchowéj natury. Że ziemia się trzęsie, na morzu panuje nawałnica, grad bije, piorun uderza, przyczyną tego są pewne przyrodzone siły działające; a że siłą przyrodzoną jest psycha natury, czyli duch, więc duch, lubo najniższy, bo jeszcze siebie samego nieświadomy, jest tą przyczyną. Nieraz wydaje się na pozór, że materya jest przyczyną jakiego objawu, ale to złudzenie. Że np. słońce się zaćmiło, niejest przyczyną matery a księżyca, między ziemią a słońcem stojąca, ale siła grawitacyjna, która księżyc między słońce a ziemię wpędziła. Że kula bilardowa się w tym lub owym kierunku porusza, niejest przyczyną kij, który

ra uderzył, ale człowiek kijem tym rządzący, t. j. jego zreczność i wprawa, czyli siła, duch. Tym sposobem obiaśnić sie daja wszystkie podobne przykłady. Materya jest, sama w sobie i dla siebie uważana, rzeczą martwą; niemoże być zatém przyczyna, która jest czynnościa, ruchem. locomotivum, czyli po polsku, nawet rusznia w okcecie i wozie parowym, niejest przyczyna ruchu; ale siła pary sztuką człowieka z wody wydobyta i do tego celu należycie zastósowana. Siła pary jest duchem w wodzie zakletym. i czarodziejską sztuką człowieka wyzwolonym. Duch jest czynnością, ruchem; on wiec jedynie może być przyczyną. Na matervi okazuja sie li téj przyczynowości skutki. Duch piętnuje materya i nadaje jej postać; on ją porusza; on obraca ciała niebieskie około ich osi i około ciał środkowych: on tworzy kruszce i wody mineralne; wyrzuca góry i wyspy na powierzchnią ziemi; on jest wzrostu w roślinach i zwierzętach, on wszystkiego przyczyna. Duch czynny w Bogu był przyczyna do stworzenia świata. — Przyczynowość jest jedności i prawności, a to równie, jak rozłoga wszystkości i konieczności, różnojednią czasową. W niej ważą się jedność i prawność, te dwa ducha przymioty. Jedność w przyczynowości leżaca jest podstawa bezwzglednéj jedni, zachodzącej między przyczyną a skutkiem. Jaka myśl działała w przyczynie, takaż sama zupełnie objawiła się i w skutku. W téj bezwzględnéj jedni wyraża się wszelakoż względna róžnia, bo przyczyna niejest skutkiem, a skutek niejest przyczyna. Prawność znowu, będąca przyczynowości znamieniem, daje świadectwo, że wszystko, co się staje, jest w gruncie swym awożne, t. j. loiczne i rozumne. Jakoż ślepe siły przyrodzenia trzyma potężny duch Boga w swej dłoni. Bez mądrej woli Boga ani włos jeden z głowy ludzkiej nie spadnie. Niepotępiajcie przeto historyi, lub stworzenia, widząc w nich pozorne niedorzeczności, ale uczcie sie głebiéj przedmiot wasz rozumieć! Przyczynowość w ogóle jest duchem, a więc loiczném myśleniem, madrością, wyższą w rozlicznym razie nad nasze pojecie. — Przyczynowość jest przeciwnicą, a zatém duszą rozłogi. Ona w rozłoge wstępuje, nadaje jej forme, postać i wszelkie własności; porusza ją i utrzymuje

w zakresie czynności pewnéj. Bez przyczynowości byłaby natura wielkim trupem. Przyczynowość jest tem, co Arystoteles zowie Entelechia, t. i. iest siła, nadająca nieoznaczonej ale oznaczennéj materyi forme, przeistaczająca ogólność w poiedyncze rzeczy, czyli duchowa szczególnościa. — Znamy najpierwszą przyczyne. Przyczyna ta jest Bóg. Ale nieznamy ostatecznego skutku. Człowiek jest wprawdzie ostatecznem dziełem Boga, zaczém ostatecznym twórczej przyczynowości skutkiem, ale Bóg tchnał w człowieka duchem swym twórczym i zrobił go nowa przyczynowościa. Ostatnim skutkiem mógłby być iedynie powrot wszechistnienia na łono Boga. Wówczas jednakże spotkałby się skutek ostateczny z najpierwsza przyczyna, i byłby znowu przyczyna, a do tego najwszechmocnieisza. - Różne rodzaje przyczynowości zobaczymy później, gdy bedzie mowa o zasadzie dostatecznego powodu.

Rosświat jest żywo- i bożostanem, podciągniętym pod wiedzobłam stosunku i uważanym jako jedno przydrugość. Rosswiatem zowie sie istota życiem i trwaniem, czyli rzeczywistościa sie rosświecająca. Ponieważ żvwo- i bożostan jest zasadniczościa, więc Bóg jest najpierwszym, słowo Boże drugim, a jaźń trzecim rosświatem. Rosświatami sa stnienie, istnienie i istniostnienie. Tu pokazuje się związek rosświatu s prawdoświeciami. Bóg staje sie rosświatem, czyli prawdoświecia, występując jako pierwiastek świata, t. j. jako stnienie. Stnienie, wygladajac z istnienia, jest rosświatem natury, a z istniostnienia, rosświatem człowieczeństwa. Wszystko, co jest i żyje, jest pewnego słowa Bożego rosświatem. Przemiana, metamorfoza, czas; to rosświat nowy, wychodzący ze starego rosświatu. Człowiek, porzucając przedświat, rosświeca się w świecie, a porzucając świat, rosświeca się w pozaświecie. Jak Bóg tworzac świat, tak człowiek piszac ksiege, lub robiac to i owo, rosświeca sie w swem dziele. Wszelki czyn, wszelka rzeczywistość jest rosświatem. — Ponieważ rosświat jest żywo- i bożostanu wiedznikiem; więc jest dwojaki; docześny i wiekuisty. Rosświat doczesny widzimy na każdéj rzeczy, które mamy przed soba; na każdym człowieku,

s którym wchodzimy w chwilowy stosunek. Tu rosświeca sie nam, co jest naszym przedmiotem, lub téż s kim mamy do czynienia. Rosświat wiekuisty uglądasz, zgłębiwszy rzeczy istote aż do dna, poznawszy niezmienny charakter człowieka. – Rosświat jest czasowa całości i wolności różnojednia, a to s tychże samych powodów, co rozłoga wszystkości i konieczności, a przyczynowość jedności i prawności. Rosświat jest całością, bo tylko całość rosświecać się może pełném życiem i stanowić organizm; on jest wolnością, bo jest jaźni ludzkiéj i Boga przymiotem. Jeżeli tedy Bóg rosświecił sie w istnieniu, a autor w swém dziele, było to skutkiem wolnéj jego woli, czyli wolności. Wolność tę atoli należy rozumieć. Niema, jak już wiemy, wolności bez konieczności i prawności. Jak autor pisze dzieło, dla tego że musi, że go do pisania wewnętrzny poped niewoli, ale pisać go niebędzie, skoro zechce; tak się ma i z Bogiem świat tworzącym. – Rosświat jest wreszcie rozłogą i przyczynowością w jedni żywej. Niema rosświatu bez rozłogi i bez przyczynowości, t. j. bez materyi i bez ducha. W rosświecie jest rozłoga widoczna, bo on rosświecić się zdoła jedynie na materyi; w nim także przyczynowość widoczna, bo niema rosświatu bez ruchu i czynu, bez ducha, bez przyczyny. Kto mówi rosświat, wyraża w jedném tém słówku rozłogę i przyczynowość w organicznym zlewie. Rozłoga i przyczynowość, jako czynnice rosświatu, są oderwaniami; rosświat jest ich i własną rzeczywistością. – Znamy rosświat najpierwszy, t. j. Boga, ale nieznamy rosświatu ostatecznego. I któż zna ostatnie słońce, ostatniego planete a robaczka. lub ostatnia trawke? Już s tego, choćby i ostatniego powtarzającego się tu stosunku, widzimy jawnie żyjącą w rosświecie przyczynowość.

Komu rozłoga jest wszystkiém, ten niepojmie, jak np. Hume przyczynowości; komu znowu przyczynowość jest wszystkiém, ten niepojmie, jak np. Hegel, rozłogi. Empirya niezna przyczynowości, a Spekulacya rozłogi prawdziwej. Tylko rosświat, będący rozłogą i przyczynowością w jedni, jest prawdą i wiedzą rzeczywistą. Trzy nasze wie-

dzniki stosunku, które poznaliśmy właśnie, odpowiadaja trzem najpierwszym prawdnikom żywostanu i są ich prze-Rozłoga przedstawia w żywostanie cieleświadczeniem. sność, przyczynowość znowu niecielesność, rosswiat wreszcie zasadniczość. — Rozłoga jest jedno przydrugością, bo daje się roskładać w przestrzeni i przestrzeń ma Przyczynowość jest także jednoprzyswym przymiotem. drugością, bo jest duszą rozłogi, w każdym jej włóknie mieszkającą. I rosświat jest jednoprzydrugością, bo iest rozłogi i przyczynowości, czyli jednoprzydrugości zewnętrznej i wewnętrznéj ogniskiem. Ile gwiazd i planet i rzeczy obok siebie, tyle rosświatów. Niejestże to jednoprzydrugość? Tu tedy stosunek, jako jednoprzydrugość, znajduje swe wyczerpanie.

- 2) Czém jest byt, nicestwo, żywo- i bożostan, jako stosunek sukcessyjny, czyli jako jednopodrugość? Co jest czasową różnojednią drugiéj trójki wiedznikowéj, tak w ilości, jak w jakości, czyli co jest węzłem nieskończoności i realności, wieczności i idealności, wszechobecności i rzeczywistości? Co jest wreszcie duszą otrzymanych właśnie stosunkowych wiedzników, t. j. rozłogi, przyczynowości i rosświatu? Nic innego tylko treść, forma i istota. Stąd następne trzy drugie wiedzniki stosunku:
  - d) Treść, essentia, der Inhalt, das Wesen.
  - e) Forma, forma, die Form.
  - f) Istota, valentia, das Wesen, das Dasein.

Treść jest bytem, podciągniętym pod wiedzobłam stosunku i uważanym jako jednopodrugość. Jak byt, którego
treść jest wiedznikiem, tak i treść sama, jest materyą. Tylko materya jest treścią. Ona ma ciężkość, ściśliwość i pewien obwód; ma miąszość krew i mięso; ma wszystko,
co myśleć zwykliśmy pod treścią. Odbierz materyą potrawie
lub napojowi, a zostanie bez treści; odbierz materyą całemu wszechistnieniu, a będzie niczém. Treścią jest to, co
rzeczy wypełnia, co jest ich ciałem, a zaczém materya.
Mówimy w prawdzie i o przedmiotach ducha, że pewną
treść mają, np. umiejętność ta ma wiele treści, owa znowu

jest w nia uboga. Naówczas bierzemy wyraz treść w przenośném znaczeniu, t. j. przenosimy go s przedmiotów matervalnych na przedmioty duchowe. Ale i w takim razie pozostaje znaczenie treści właściwe. Cóż bowiem rozumiemy, mówiac; umiejetność ma wiele, lub mało treści? Oto daje nam wiele lub mało rzeczy ciekawych, wiadomości rozlicznych, czyli materyałów. Pedagogika np. ma wiele treści, bo mówi o rzeczach empirycznych i o przedmiotach życia; bo daje bogaty materyał dla naszej jaźni; jeometrya znowu żadnéj prawie niedaje nam treści, bo jej przedmiotem same figury, czyli forma, zaczém bardzo nedzny matervał. Ksiażka pełna treści, np. Antropologia Kanta, wszystkich i podoba się każdemu; książka zaś, w której niema treści, ale forma jedynym jest celem, jak np. Nauka umiejętności Fichtego, niewielu zajmuje i rzadko kto poznać się na niéj potrafi. Cóż stąd wynika? Oto w treści leży ogólność, zaczém materya. Forma jest szczególnością, a wiec rzecza stokroć trudniejsza do ocenienia. Wtedy jedynie uczymy sie cenić forme, skoro przesyciliśmy sie już tre-Dla tego filozofia ma dzisieiszym Polakom podawać wiele treści. Forma sama zajaćby ich jeszcze nie mogła. Przyjdzie czas na wszystko. — Własnościa materyi, a wiec i treści, jest ustawiczna przemiana. Ciało człowiecze np. które tu zostawiamy po śmierci, rozwiązuje się w pożywienie roślin; roślina zamienia się, skoro ją jaki zwierz zrobi swa potrawa, w mieso zwierzece, to w mieso płazie, to w ciało człowiecze i tym podobnie bez końca. morfoza jest przyczyną, iż treść przedstawia jedno po drugość. - Ponieważ treść jest wyrazem stosunku, a w stosunku żyje ilość i jakość, wiec treść musi zajmować w sobie odpowiednie ilościowe i jakościowe wiedzniki. I tak też jest Treść jest nieskończoności i realności spólnym wyrazem. Nieskończoność leży w treści, bo treść jest naturą bez granic; jest materyą, którę dzielić można bez końca. W treści leży także realność, bo treść jest materya, a-materya realnością. Tu widzimy, że nawet dzieła ducha wtedy jedynie są pełne treści, skoro dotyczą się przedmiotów realnych i rozlewają się w nieskończoność. - Treść

jest duszą rozłogi. Orzeczenie to przedstawia nam treść Rozłoga jest materyą, a treść, w ścislejszem znaczeniu. iż tak rzeke, miazga, szpikiem, jądrem téj materyi. mówimy należycie: wytłoczyć treść z malin, s soku różanego, z owocu, z miesa i t. p., podać na czele dzieła wykaz jego treści itp.; stad nazwa łacińska treści essentia. Wiemy, że stosunek w ogóle dotycze się jądrowości, jaźni. Na treści, .tym wiedzniku stosunkowym, widzimy tożsamo. -Ze treść jest materyą, czuł to świat od wieków wyraźnie. Prawnicy Rzymscy np. mówią: tam materialiter, quam formaliter causa est justa, vel injusta. Znaczy to po polsku. w jezyku filozoficznym: Tak co do treści, jak co do formy słuszna lub niesłuszna ta sprawa. — Powie kto mo-"Twoje filozofia dzielisz (S. 1.) na filozofia treści, formy i istoty. Dobrze! Ale do filozofii treści należy nie sama filozofia natury; należy do niej także filozofia ducha, świata, a nawet Boga. Jakże się to s tém zgadza, czego teraz nauczasz, t. j. że treść jest li materya? Na później, i to na ostatni paragraf rozbierzy wiedzy. (§. 27. 3.) zachowaliśmy to objaśnienie. Tu. chcac zaspokojć ciekawość czytelnika, tyle jedynie: "Każdy a każdy z wiedzników może być uważany za całkowitą prawdę, zaczem za stnienie, istnienie i istniostnienie, za byt, nicestwo, żywoi bożostan, za cielesność, niecielesność, zasadniczość itd. Treść, jako wiedznik, jest, z danego właśnie powodu, całkowitej prawdy wyrazem. Mówiac zatem w ogóle o filozofii treści, rozumie się nie samą nature, ale także ducha, świat, czyli wszystko, co jest przeciwieństwem formy. Ta okoliczność, że każdy wiedznik jest całkowitą prawdą, była od wieków przyczyną do mnogich nieporozumień. I tak np. każdemu Spirytualiście jest tylko duch, każdemu Teozofowi, tylko Bóg treścia itp. przez wszystkie stanowiska filozoficzne."

Forma jest nicestwem, podciągniętém pod wiedzobłam stósunku i uważaném jako jednopodrugość. Nicestwem jest duch; forma tedy jest rzeczą ducha. Jakoż duch, wstępując w materyą, nadaje jéj formę. Duch jest ojcem formy. Forma jest, względem treści, czyli ilości, jakością; duch jest

sprawcą wszelkiej jakości, a więc i formy. Ma słuszność zupełną Arystoteles, ucząc: "Materya jest nieoznaczoną ogólnościa i treścia świata. Moca oznaczenia téi ogólności. czyli mocą ujemni, jest szczególność. Szczególność ta, oznaczając ogólność, t. j. ujmując jej to i owo, rodzi pojedynczość. Pojedynczość zawisła li od formy. ność przeto jest tworzycielką formy." Wiemy, że szczególnościa jest duch; duch tedy tworzy forme. I jasna to do poiecia. Patrzai np. na dwóch braci. Jeden z nich iest wykształconym i jenialnym człowiekiem; drugi żołnierzem, lub szewcem. Skąd pochodzi ta szlachetność i ten od razu wiele obiecujący wyraz w twarzy pierwszego? Obadwaj mają teżsame familijne rysy i podobni są do siebie; czemu przecież pierwszy natychmiast nas zajmuje; czemu z jego oka błyszczy jakaś moc, jakaś boskość? Oto wykształcenie wygląda z jego twarzy. Jego duch wyraził się w jego fizyonomii i jest przyczyną tego objawu. Jak duch nadaje twarzy naszéj fizyonomią, tak każdéj rzeczy formę. Tu pokazuje się, że fizyognomika i kranologia nie są zupełnie czczémi naukami, lecz także czynnego ducha wyrazem; że wszystkie rzeczy, mające pewną formę, dają świadectwo działającemu w nich duchowi; że ponieważ forma jest wszedzie, duch stanowi wewnetrzność wszelkiej materyi. - Jak treść jest nieskończoności i realności, tak forma wieczności i idealności spólnym wyrazem. Forma jest wieczności wyrazem, ponieważ duch jest wiecznością, i wszystkie jego dzieła, zaczém forma także, są wieczne. Wieczność formy widzimy w całći naturze, w całém istnieniu. Treść przerabia się wszędzie i ustawicznie, ale forma świata jest zawsze tażsama. Cóż sie stało s treścia, t. j. z miesem i kościami ludzi, którzy przed lat dwudziestu i kilku pomarli? Treść ta żyje dziś w roślinach i treść ich stanowi. Ale forma ludzi tych nieznikła. Dzisiejsi ludzie do nich są podobni, mają czoło, nos, usta, brodę, dwa oczy i uszu dwoje. W ich dzieciach spostrzegasz zgoła teżsame twarzy zarysy. Tak jest wszędzie i zawsze. Co się zrobiło z owym lwem, co biegał po Afryce za czasów Hermesa; z owemi weżami, które Herkules dusił; z owa trawa, która karmiła konie

w półkach jazdy Cezara? Treść ta przerobiła się już kilkakroć tysiącznie, ale forma lwów, wężów, trawy i każdéj rzeczy pozostaje do dziś dnia bez zmiany. Niejestże to wie-Tożsamo się dzieje i z rzeczami czność w formie leżaca? Zmieniają się filozoficzne systema, co do treści, ale forma myślenia zostaje wiecznie tażsama. Stad niezmienność loiki i wszelkiéj formalnéj umiejetności, o któréj dawniéj (S. 6.) mówiliśmy. Forma objawu jaźni niezna także zmiany. Litość, szlachetność, gniew, śmiałość, odwaga, pogarda, rezygnacya, pobożność, wszelka cnota i namietność, ma dziś jeszcze tenże sam wyraz w twarzy i w słowie, jaki miała w pierwszych dniach młodego człowieczeństwa. Forma jest także idealności wyrazem, bo jest ducha utworem, a duch jest idealnością. Rzecz to tak jasna, że niewymaga dalszego Tu jedna tvlko uwaga. Wszelka idea w świecie rozbioru. jest wieczną myślą Boga. Idea ta, wcielajac sie ustawicznie w nową odpowiednią sobie materyą, nadaje jej postać Stad, przy całéj metamorfozie treści, forma wszechrzeczy zostaje jednaka; stąd wieczność formy, o któréj mówiliśmy. Dla tém lepszego porozumienia sie s czytelnikiem, tłumaczymy tożsamo w innych wyrazach. W każdéi rzeczy jest pewna myśl boża. Rzeczy są znikome, ale myśl boża nie znika. Ona wiec, wstepując coraz to w treść inna, nadaje jej zawsze jednaka forme. Toż samo znaczy sie o ideach, objawiających się w filozofii człowieka. idea jest i tutaj boska. Dla tego Empirya, Spekulacya, Matematyka, wszelka umiejetność, ma, pomimo różnicy treści, od wieków postać jednaka, i np. matematyka niebędzie nigdy botanika, lub odwrotnie, ale zawsze tém, czém była od samego początku. - Forma jest przyczynowości dzie-Orzeczenie to przedstawia nam ją najwyraźniej. Duch jest przyczyna na łonie materyalnego świata żyjąca, a forma przyczyny téj koniecznym skutkiem. Jaka przyczyna, taki skutek, a wiec jaki duch, taka forma. Im duch doskonalszy w człowieku, tém szlachetniejsza jego fizyonomia; im głębsza idea w rzeczy, tém świetniejsza jéj postać. jesz owoc po jego farbie, poznajesz wartość każdego żywiątka, po jego formie. Idei bożych, objawionych w świecie zmy-

słowym, jest niestychana mnogość, bo i czyż podobna, aby duch Boży mógł sie wyczerpać; stad nieprzebrana liczba i rozliczność form, które widzimy w roślinach, zwierzetach. w człowieczeństwie, w całej naturze. — Forma jest treści Niema treści bez formy, jak niema ciała bez Treść bez formy jest rzecza bezduszna, a forma bez treści czczym cieniem; obiedwie sa naówczas oderwaniami. Ważna to uwaga. Czém jest np. dzieło w treść bogate, ale bez umiejetnéj formy? Czém są prelekcye paryskie Mickiewicza? Czém są po wiekszéj cześci naukowe. a nawet historyczne pisma w języku polskim? Jest to treść bogata, ale odmet niesłychany, który dopiéro trzeba urządzać. Urządzisz te treść jedynie przez to, skoro nadasz jej umiejetną, stósowną formę. Treść bez formy na łonie umiejętności, równie jak na łonie sztuki, niezaspokoi żadnego myślącego ducha. Czém jest znowu dzieło, celujące formą, ale niewiele lub żadnéj nieposiadające treści? Czém są główne pisma Fichtego i Hegla? Forma umiejetna zajmuje tu wprawdzie każdego głębszego ducha, ale zaspokoić go niezdoła; człowiek zaś zwyczajny rzuca w kat takie książki, i mówi: jest to coś bez miesa, krwi i życia, czcza mara. Umiejetność, goniaca za sama forma, zowie się Formalizmem. Zły jest formalizm, to prawda; zły równie, a nawet gorszy od Essentializmu, jaki nam dają poeci, i inne głowy nieporzadne; atoli stad niewynika, aby s Formalizmem lekce ważyć i formę. Polacy są wychowańcami poetów, dla tego téż Essencyalistami. O, ileż razy słyszałem z ust polskich lub czytałem w pismach narodowych te i tym podobne zdania!: "Forma jest zupełnie czczą rzeczą, niczém. istota, nie treść! Jeżeli tylko mam treść bogata, niepytam Treść ta musi sie wyzewnetrzyć: znajdzie wiec sie o forme. forme sobie odpowiednią. Skoro mam jeniusz, na co mi forma! Precz mi z formalizmem! Brzydze sie nim, jak i inna pedanterva!" Tym panom trzeba przypomnieć, że gdyby byli sami s sobą w zupełnéj zgodzie, niepowinniby oddawać swych fraków do najlepszych krawców, ale do jenialnego partacza, bo cóż tu znaczy forma, skoro sukno, t. j. treść, jest bogate, drogie? O nie! Jak treść zdobywasz jedynie

.

przez ciągłe czytanie, przez nauke, tak i formy uczyć się potrzeba. Forma jest sztuka, a każda sztuka kosztuje wiele pracy i wymaga znakomitéi wprawy. Duch jest krawcem formy, a im poteżniejszy, tém piekniej, tém stósownići, treść swa kraje! I wy, jeniusze, pogardzacie rzecza ducha? W czemże wiec zawisła wasza jenialność? Czyliż i baba niema wiele treści, plecąc, jak wy, trzy po trzy, ale zawsze coś nowego? — Zarzucono nawet filozofii naszéi formalność, chociaż, wedle naszego przeświadczenia naigłebszego, które i dawniej takie było, jak dzisiaj, dać Polakom treść było najgłówniejsza usilnościa nasza. Czyliż wiec chcecie, abyśmy wam podawali treść bez wszelkići I byłażby to filozofia? I któżby ją czytać zdołał? Powiedzcie np., jak uporządkować można wiedzniki loiczne, o których mówimy, bez pewnych powtarzań, bez pewnego formalizmu? Lepszy wiec chaos, od zwiazku, który iest dziełem ducha? Lepsze więc są częstochowskie lub bawarskie obrazki Świetych, te istne karrykatury sztuki malarskiei, niż najpiękniejsze czarne ryciny? Co znaczy się o malarstwie, to i o umiejętności. O ziomkowie drodzy! Potepiajac wszedzie formalizm, nawet i tam, gdzie go niema. dowodzimy tylko zaniedbanego naszego wykształcenia ogólnego, dowodzimy, iż rzeczy ducha nieumiemy jeszcze cenić należycie!

Istota, zowiąca się po niemiecku raz das Wesen — np. das Wesen der Dinge, rzeczy istota, — inny raz das Dasein, gdyż das Wesen jest tém, was weset und verweset, zaczém treścią, gdyż das Dasein ist die Einheit des Wesens und der Form, również jak das Wesen, die Einheit des Inhalts und der Form, — istota, lepszy ten i pewniejszy nasz wyraz od jego nazw niemieckich, jest żywo— i bożostanem, podciagniętym pod wiedzobłam stosunku i uważanym jako jedno po drugość. Istotą jest Bóg względem świata, czyli stnienie względem wszechistnienia; jest słowo boże względem rzeczy, a jaźń w człowieku. Odróżniaj istotę od istnienia. Istnieniem jest stworzoność, a istotą niest worzoność, będąca świętym stworzoności rdzeniem. Odróżniaj także istotę od jestestwa. Jestestwem jest

każde żywiątko, rzecz każda, która jest, każdy promień istnienia pojedynczy; istota zaś słowo boże w jestestwie. Istota, będąc stosunkowym żywo- i bożostanu wiedznikiem, jest dwojaka: docześna i wiekuista. Docześna istote widzimy na jaźni naszéj czasowej, a wiekuistą, na jaźni naszéj, bedącéj niezmienném bóstwem. Tożsamo znaczy sie o każdém inném słowie Bożém. Kto zagląda w rzeczy istotę, ten zapuszcza się aż do dna ich natury i odgađuje słowo boże, stanowiace ich pierwiastek. Filozofia iest, biorac rzecz ściśle, umiejetnościa istoty. Loika ma swym celem: poznać istote myślenia, nie li li czystego, ale także empirycznego spekulacyjnego. i wszelkiego innego, czyli myślenia w ogóle. I s tego powodu mówi o prawdoświeciach, o prawdobłamach, prawdnikach, wiedzobłamach i wiedznikach, - Istota iest wszechobecności i rzeczywistości, a to równie, jak treść, nieskończoności i realności, a forma wieczności i idealności, spólnym wyrazem. W istocie leży wszech-. obecność. Bóg jest dla tego wszechobecny, że stanowi istote świata, że jest stnieniem we wszechistnieniu, słońcem środkowém w powszechni rzeczy. Oprócz tego słowo boże rozlane jest po całéj naturze bez granic, i stanowi jadro świete każdego jej atomu. Jaźń nasza, ta istota człowieka, jest wszechobecnością w swoim świecie, bo przytomna jest w całém ciele, które do niej należy. W istocie znajduje się także rzeczywistość, bo istota jest niezmienném bóstwem, a tylko niezmienność i boskość może być istna rzeczywistościa. – Istota jest duszą rosświatu, a to równie, jak treść jest rozłogi, a forma przyczynowości duszą, t. j. celem, skutkiem. Gdzie rosświat, tam istota. Tylko istota rosświecać się zdoła; tylko rosświat jest istotą. Bóg jest istotą, rosświecił się więc w świecie, jak każda jaźń w swym czynie, a każde słowo Boże w rzeczy, któréj jest wiecznym wyrazem. – Istota jest nakoniec treścia i formą w jednym zlewie. Niema istoty bez treści i formy, bo treść i forma są jej roskładnikami. Sam Bóg niejest bez treści i bez formy, bo jest istota. Przecież my o treści i o formie téj niemamy 34

należytego wyobrażenia, albowiem stnienie innéj jest natury, niż istnienie. Wszakże o treści i formie naszéj istoty, czyli jaźni, niemamy także należytego wyobrażenia. Wiemy jednakowoż, iż stnienie odsłania się w istnieniu, iż człowiek każdy jest jaźni własnéj, a jaźń jego Boga obrazem. Jak w całém przyrodzeniu, w niebie i na ziemi, istota jest treścią i formą w różnojedni; tak ten jedynie przedstawie zdoła w swém piśmie istotę przedmiotu, kto jest treści mistrzem i umie ją podać w przyzwoitéj formie. W tych wyrazach leży cała nauka i sztuka pisania.

Treść, forma i istota, odpowiadają wprawdzie cielesności, niecielesności, i zasadniczości, a to na łonie żywostanu, bo sa wiedznikami stosunku. Wszelakoż przedstawiaia jednopodrugość, i to nadaje im pewien odcień i pewne miejsce śród stosunkowych wiedzników. jak już wiemy, jednopodrugością, bo przerabia się ciagle i coraz w innéj występuje postaci. Forma jest, pomimo wieczności, stanowiacej jej nature, także jednopodrugościa, bo należąc do treści, przybiera jej czasowe, t. j. coraz inne własności; bo skoro duch treść przerobił i forma téj treści zmienić się musi. Widzimy to np. na rosnących drzewach. Tu ciągle inna forma, a przynajmniej zwierzetach i ludziach. Człowiek tenże sam, wykształciwszy wieksza lub mniejsza. sie przypadkiem miedzy ludźmi, lub popełniwszy zbrodnia, zmienia do pewnego stopnia dawnieisza fizyonomia. przemiana formy, idaca za przemiana treści. Forma iest wieczna, ale tylko w ogóle. Każda pałma np. tak wygląda, jak wszystkie inne; każda loika podobna jest do loik, które ją poprzedziły i po niej nastąpią; przecież w tym i owym szczególe panuje tu różnica. Niema dwu liści na jednym jaworze zupełnie do siebie podobnych. Rozmaitość niesłychana panuje w tożsamości formy, a rozmaitość ta zawisła od treści różnie usposobionej, bo inna treść wymaga innej formy. Duch jest sprawcą wszelkiej jednopodrugości, ale on obrabia treść. Forma idzie za treścią, a odmiana w treści, pociąga za sobą odmianę formy. - Istota jest, jako zlew treści i formy jednop odrugością. Ona jest żywostanem, a życie postępuje naprzód, jak godzina po godzinie. Treść,

forma i istota przedstawiają tedy przedświat, świat i pozaświat, czyli sa wiedznikami odpowiedniemi drugiej prawdnikowéj trójce na łonie żywostanu. Jakoż przedświat jest w rzeczy saméj treścią świata, świat forma przedświata, a pozaświat istotą obudwu. - Komu duch jest bytem jedynym, a materya niczém, albo przynajmniéj, kto zowie ducha primum, a materya secundum existens, jak to sie działo i dzieje dotad w Spekulacyi niemieckiej; temu forma jest rzeczą pierwszą, a treść druga. Hegel przeto daje pierwszeństwo formie przed treścia, a to równie, jak jakości przed ilością. Filozof ten, tak wysoko cenił forme, iż zdawało się mu, że nadawszy spekulacyi swéi ścisła forme. — majac wzglad na wieczność formy w ogóle, — nada jej wieczność. Ale omvlik Tylko wieczna spekulacya, jak np. ta lub sie bardzo! owa wieczna idea boska w stworzeniu, ma jednaką forme; wszelka zaś czasowa spekulacya, będąc utworem czasowego ducha, ma sobie właściwe i zmienne pietna. Kto pragnie jaką umiejetność, choćby i z natury swéj formalną, jak np. matematyke lub loike, w wieczna oblec forme; ten pragnie duchowi ludzkiemu zamknać te pola raz na zawsze. Duch ludzki mści się za to, rozbijając szranki, w które go wpakować chciano! I żadna filozofia nie przeszła tak szybko, jak właśnie heglowska! Formalizm zdobywa świat łatwo i jest równie potężny, jak uszykowane wojsko w bitwy szeregach; ale i jego bagnety dają się połamać. Przeciw filozofii Wolfa neilepszy był kantyanizm: przeciw każdemu formalizmowi walczy najkorzystniej filozofia, polecajaca samodzielność i odpychająca od siebie szkolne zwolennictwo.

3) Czém jest byt, nicestwo, żywo- i bożostan, jako stosunek trzeciego rodzaju, czyli jako jednowdrugość? Co jest różnojednią trzeciej wiedznikowej trójki, którę nam daje ilość i jakość, czyli co jest spólnym wyrazem ogólności i twierdzenia, szczególności i przeczenia, pojedynczości i kojarzenia? Co jest wreszcie filozoficzną wstęgą dotychczasowych wiedzników stosunku, t. j. rozłogi i treści, przyczynowości i formy, rosświatu i istoty? Oto przed-

miotowość, podmiotowość i miotowość. Stąd trzy ostatnie wiedzniki stosunku:

- g) Przedmiotowość, objectivitas, die Objektivität.
- h) Podmiotowość, subjectivitas, die Subjektivität.
- i) Miotowość, conjectivitas, die Conjektivität.

Na te tržy wiedzniki zwracamy uwagę czytelnika polskiego, a to już s tego względu, że w Niemczech niepojmują ich należycie. Złe ich pojęcie sprawiło w Spekulacyi niemieckiej pewien odmęt, którym zaraziła inne narody, i na który bez wątpienia długo jeszcze chorować będzie.

Przedmiotowość, jest bytem, podciągniętym pod wiedzobłam stosunku, i pierwszą wyobrazicielką, albo raczej połowicą jednowdrugości. Byt jest materyą, przedmiotowość zatém jest wiedznikiem materyi. Tylko świat zmysłowy jest przedmiotowościa i tylko Empirya zna przedmiotowość prawdziwa. Przedmiotowość w pewnym ułamku, lub w jednéj całostce, zowie się przedmiotem, objectum. To jedynie jest przedmiotem prawdziwym, co daje się dotykać, smakować, wachać, słyszeć lub widzieć, czyli, co jest materyą. Natura jest królestwem przedmiotowości; w niej napotykasz na same przedmioty. w krainach ducha i jaźni niema przedmiotów właściwych. - Przedmiot ma dwa znaczenia: pospolite, i filozoficzne. W pospolitém znaczeniu, wszystko a wszystko, jest przedmiotem, co jest poznania naszego celem. Nawet duch. nawet idea i myśl czysta, jest tu przedmiotem. z jednéj strony jaźń poznająca, a z drugiéj rzecz, która jest jéj poznania celem, czyli przedmiot. Spekulacya niemiecka uchwyciła przedmiot w pospolitém znaczeniu, a zrobiwszy ducha, leżącego za poznającą jaźnią swym przedmiotem, utraciła przedmiotowość prawdziwą i rostopiła się w czystego myślenia eterach. Już tu daje się spostrzegać błąd loiczny, który popełniła. Wszakże jaźń poznająca, może sama siebie uczynić poznania celem, a zaczém stać się także przedmiotem. Przedmiot leży już s tego powodu, nie za poznającą jaźnią jedynie, ale w niej także.

W prawdzie język pospolity ma słuszność, zowiąc wszystko. nawet ducha, poznania przedmiotem, ale kto myśli, powinien wiedzieć, że przedmiot poznania, a przedmiot sam, to wielka różnica; że tam, gdzie jest mowa o podmiocie i miocie, przedmiot nabierać musi ciaśniejszego i bardziej określonego, czyli filozoficznego znaczenia. Przedmiot, podmiot i miot, stanowią trzy czynniki prawdy i wiedzy. Przedmiot, jako czynnik pierwszy znaczy materyalność jedynie. Duch wiec niejest i niemoże być przedmiotem, skoro jest mowa także o podmiocie. Przedmiotem jest materya, tak za poznającą jaźnia, jak i w niej samej. Ciało nasze jest przedmiotem w nas, a to równie, jak materya, przedmiotem w naturze. Powtarzamy przeto raz jeszcze i na zawsze: przedmiotowością, tudzież przedmiotem jest li materya. — Przedmiotowość jest ogólności i twierdzenia spólnym wyrazem. Wiemy, że ogólnościa jest materya, jako prawda w nieskończoności przestrzeni rozlana, i empirya, jako wiedza człowieczej czerni. Ogólność ta leży téż w znaczeniu przedmiotowości. Prawda przedmiotowa jest natura, a wiedza przedmiotowa empirya, t. j. to wszystko, w co lud wierzy, i co baje; co jest zwyczajnego i uczonego doświadczenia celem. Twierdzenie jest, jak już wiemy, także Empiryą, jako prawda i jako wiedza uwa-Twierdzenie to leży w znaczeniu przedmiotowości. Natura iest twierdzeniem Boga, a mądrość gminna twierdzeniem mas ludu; oba te twierdzenia sa przedmiotowością. – Przedmiotowość jest rozłogi i treści spólnym wyrazem. Jest nim, jako materya, która jest rozłogą i treścią. – Mówiliśmy tu o filozoficznym przedmiocie. Jest jeszcze jeden przedmiot, t. j. grammatyczny. Tym przedmiotem iest przypadek czwarty, następujący po słowie czynném.

Podmiotowość jest nicestwem, podciągniętém pod wiedzobłam stosunku, oraz drugą połowicą jednowdrugości. Nicestwo jest duchem, podmiotowość przeto jest ducha wiedznikiem. Tylko świat niewidzialny jest podmiotowością i tylko Spekulacya zna podmiotowość prawdziwą.

Spekulacya niezna przedmiotowości, a Empirya niezna podmiotowości. Polacy byli do dziś dnia niemal, pod wzgledem filozofii, dziećmi natury, czyli Empirykami, niemówili wiec nigdy o podmiotowości. Ta urodziła się i wykształciła w spekulacyjnych Niemczech: .- Jeden promień podmiotowości zowie sie podmiotem, subjectum. dynie jest podmiotem prawdziwym, co jest ideą, myślą, dusza. Duch w ogóle jest podmiotowości krajem; w nim sa same podmioty. — Niemcy, lubo podmiotowość odkryli, wziawszy jednakże przedmiot w fałszywem znaczeniu. niezrozumieli, jak naturalna, podmiotu należycie. wszystko a wszystko, prócz poznającej jaźni, jest u nich przedmiotem, czémże więc stał się im podmiot? Oto poznająca jaźnią. Tak tedy z jednéj strony stał u nich podmiot, a z drugiéj przedmiot, i obadwa rospoczęły s soba walke, która trwała od filozofii Kanta, aż do Hegla, i później. Czyliż jaźń poznająca niema ciała? Ma, a wiec niejest samym podmiotem, ale także przedmiotem. znowu przedmiot poznania choćby i empiryczny, jest bez ducha? Nie, a więc znajduje się w nim także podmioto-Jeżeli zaś duch jest poznania przedmiotem, to jest przedmiot ten czystym podmiotem. Filozofia niemiecka jest przeto w oczywistym błedzie. Podmiot bowiem jest równie we mnie, jak i za mną, jest wszędzie tam, gdzie Co Niemcy zowią podmiotem, niejest to podmiot, ale prawdy jednostka przeciw prawdzie całkowitej wystawiona, ale poznająca całostka. Niemcy zmieszali die Subjectivität mit der Individualität. Jakoż poznanie subjektowe znaczy im tyle, co indywidualne. Wszystko to jest fałszem. Poznaniem podmiotowem, niejest poznanie jednostkowe, ale spekulacyjne, t. j. na podmiocie w nas i za nami, czyli na duchu, na idei oparte. Takiém poznaniem np. jest filozofia Hegla. - Podmiotowość jest szczególności i przeczenia spólnym wyrazem. Rzecz to oczywista, albowiem szczególność i przeczenie, te wiedzniki ducha, leżą w podmiotowości, jako w wiedzniku stosunkowym, kojarzącym w sobie swą ilość i jakość. Podmiotowość jest szczególnością, bo jest

ducha tchnieniem; jest przeczeniem, bo właśnie ona podnosi ducha nad krainy twierdzenia. — Podmiotowość jest przyczynowości i formy tłumaczem. Jest nim jako duch, który jest przyczynowością i formy twórcą. — Podmiotowość jest przeciwnicą polarną, czyli duszą przedmiotowości. Czemu? Ponieważ przedmiotowość jest bytem, a podmiotowość nicestwem. Prawda i wiedza, równie w człowieku, jak i za człowiekiem, czyli prawda i wiedza we wszechni istnienia jest tedy niezmierzoną przedmiotowością, w której dysze podmiotowość, jako niewidzialna, twórcza i czynna jej Psycha. Przedmiotowość jest zewnętrznością, a podmiotowość wewnętrznością wszelkiej prawdy i wiedzy. — Jest podmiot i w grammatyce. Tym jest przypadek pierwszy, przed posiłkowem słowem stojący.

Miotowość jest żywo- i bożostanem, podciągniętym pod wiedzobłam stosunku, tudzież środkowem jednowdrugości ogniskiem. Żywo- i bożostanem jest Bóg, słowo boże wświecie, jazń w człowieku; tém jest także miotowość. wością jest Bóg, bo On jest stwórcą świata, pierwiastkiem przedmiotowości i podmiotowości wszelkiej; jest słowo boże, bo to, żyjąc wiecznie, każdą rzecz wyprowadza ciagle na widownia stworzenia; jest jaźn nasza. bo jest matka woli, przedsiewziecja i czynu. wość nieznana jest Niemcom; ona jest filozofii polskiej utworem, i ma zostać na wieki jej podstawą. – Miotowość, przedstawiająca się w jednéj ze swych całostek, zowie się miotem, conjectum. Każda pojedyncza jaźń ludzka jest miotem. Bóg jest, jako całostka bezwzględna, twórczém ogniskiem całości bedaca, środkowym miotem w powszechnéj miotowości; On jest miotowości wszelkići Ojcem i Panem. W czasie poznania stoi, nie, jak utrzymuja Niemcy, z jednéj strony podmiot, a z drugiéj przedmiot. ale z jednéj miot, którym jest jazní ludzka, z drugiéj zas miot, będący Bogiem, światem, lub inna rzeczywistościa, którą zgłębić usiłujemy. Poznanie jest równaniem miotu w nas z miotem za nami, a jego wzorcem i prawidlem jest: Miot = Miot. Jest to filozoficzna różnojednia, które bliżej odsłonimy, mówiąc o poznaniu. – Miotowość jest na-

jedynczości i kojarzenia spólnym wyrazem. Leży w niej pojedynczość, bo jest jaźnia, słowem Bożém lub Bogiem: leży i kojarzenie, bo w niej stapia się materya z duchem w jedno zvcia ognisko. – Miotowość jest rosświatu i istoty omówczynia, albo raczej namiestniczka. Jest rosświatem, bo tylko miot, bedac wolna i samodzielna istota, rosświecać sie, t. j. zamieniać się w życie i świat własny, zdoła; jest istota. bo jest jaźnia, Słowem Bożém, Bogiem. - Miotowość iest wreszcie przedmiotowościa i podmiotowościa Jest tém, ponieważ przedmiotowość w iednym zlewie. i podmiotowość są jej wykładnicami; ponieważ miot źródłem jest przedmiotu i podmiotu. Przedmiotowość iest zewnętrzną, a podmiotowość wewnętrzną miotowością. Biorac rzecz ściśle, niema ani przedmiotowości, ani podmiotowości, ale zawsze miotowość, raz dla oka odsłoniona, inny raz okazująca się duchowi, jako idea. – Że miotowość oznacza żywo- i bożostan, więc jest dwojaka: docześna i wie-Jaźń nasza w czasie jest np. docześnym, a w sobie, t. j. w niezmiennéj swéj boskości, wiekuistym miotem.

Dla tém lepszego przedstawienia rzeczy naszéj, dajemy tu następne jeszcze uwagi: Miot, pochodzi od słowa miotać, ı oznacza istote, mającą władze miotania, t. j. działania. Miot jest tém, co zowie się primum movens, jest Autarkia, samodzielnością. To jest miotem, co miota, co jest twórczém źródłem ruchu i czynu. Przedmiot jest biernością, podmiot czynnością, a miot dzielnością. Miot jest spontalnością, czyli wolą, panującą nad czynem, matka czynności. On jest jądrem świętém i twórczem, tak w niebie, jak na ziemi. Przedmiot i podmiot są służebnika-Przedmiot zowie sie tak dla tego, że leży przed naszym lub innym jakimkolwiek miotem. Jest to rzecz. materya, natura, którę możemy obrabiać, jak się nam podoba, która jest machiną w ręku naszym, naszą służebnicą; jest to ciało człowiecze, posłuszne każdemu skinieniu woli. Podmiot znowu zowie się tak dla tego, że stoi pod naszym, lub Jest to myśl, dusza, duch, innym jakimkolwiek miotem. który stoi pod kommenda woli. Nie samo ciało, ale także duch znajduje się w służbie jaźni. Podoba się np. jaźni inną

grac role na świecie; duch posłuszny usprawiedliwia ten krok swémi loicznémi dowodami. Zrobiłeś się z Wolterzysty Pietvsta, bo tak radził Ci interes, czyli bo tak podobało sie twéj jaźni; duch twój zmienia naówczas swe myślenie i śpiewa tak, jak mu roskazujesz. Sprzykrzyła Ci się emigracva i wracasz pod berło rossyjskie. Duch twój, który przed chwilą wylewał się demagogicznie, piorunuje teraz przeciw demagogizmowi, i ma równie silne dowody contra, jak niegdyś pro. I oto s ciebie drugi Górowski! Piszesz loike, i dowodzisz w jednym paragrafie, że wszystko jest bytem, a w drugim, że wszystko jest niczém. Duch twój słucha tu twego roskazu i pracuje w kierunku. który mu nadajesz. Patrzaj na dyplomatów! Ci podbili ducha zupełnie pod władze swej woli. Jezyk ich co chwila inny, a przecież awożny i daje zawsze dostateczne powody. Oni nim tak dalece władają, że co innego myśla a co innego mówią. Gdyby duch nieznajdował sie w służbie jaźni, dyplomatów by niebyło; oszustwo stałoby się niepodobieństwem i nikt niezdołałby wyrzec lub uczynić coś przeciw własnemu przekonaniu. Kto wprawny jest w pisanie autorskie, ten otrzymuje taka władze nad swym duchem, że duch jego produkować i myśleć musi w każdéj dowolnéj chwili, nawet i wówczas, kiedy znużony i radby wypocząć. Duch przeto, stojąc pod naszym miotem, pracując na jego zawołanie, i wedle danego sobie kierunku, zowie się słusznie podmiotem. Tu pojąć się daję wszechmoc Boga. Bóg jest bezwarunkowym miotem, którego sługą jest bezwarunkowy podmiot, czyli duch w naturze rozlany. Snadno wiec Mu kierować i władać wszelką przedmiotowością! Miot nareszcie jest jaźnią, t. j. samowolnym panem należącego do siebie przedmiotu i pod-Jako całostka środkowa i organiczna całość, czyli jako jaźń, i człowiek np. sam, jest on przedmiotem i podmiotem w jedni. — Wydawcy prelekcyi Mickiewicza umarzyło się, że miot, znaczy u nas tyle, co motivum. On mówi: "Niemamy polskiego wyrazu, znaczącego to, co Trentowski, idac podobno droga już probomotivum. wana, wyprowadził rzeczownik miot od słowa miotać.

Wynalazek ten odpowiedni wielu warunkom etymologii, niejest przecież tak szcześliwy, żeby od razu mógł pozyskać powszechne przyjecie. Nim sie nowy wyraz utrze, albo inny lepszy znajdzie, nieśmiemy jeszcze motywów nazywać miotami." - Czyliż mamy te słowa uważać za próbke, jak Polacy filozofia nasze pojmuja? Nie, bo to byłoby dla nas zbyt boleśnie! Oświadczamy wiec tylko krótko, że nigdy nam w myśli niepowstało nazywać motywów miotami. Miot znaczył nam wszedzie i zawsze jedność ogniskowa, czyli pierwiastek przedmiotu i podmiotu. W tém znaczeniu jest to wyraz doskonale utworzony i pozyska powszechne przyjęcie, bo ani nawet podobieństwa niema, ażeby sie coś lepszego w jego miejsce znaleść mogło. Powtarzamy tedy raz jeszcze, miot nasz, nieznaczy motivum, ale conjectum. Mamy odpowiedni wyraz polski także na motywa i podamy go czytelnikowi na swém miejscu.

Teraz niektóre przykłady ku roziaśnieniu rzeczy. Jak ciało ludzkie jest przedmiotem, dusza podmiotem, a jaźń miotem; tak w każdéj rzeczy strona dotykalna jest przedmiotem, spirvtualna, czyli siła podmiotem, a słowo Boże, czyli istota, miotem. Bóg jest, jak już namieniliśmy, miotem przedwiecznym, świętym, jedynym, którego przedmiotem jest natura, a podmiotem kraj ducha. Przedmiot, podmiot i miot jest równie w nas, jak za nami, równie w téj lub owéj pojedynczéj całostce, jak w powszechnéj całości. – Mamy państwo przed sobą. Lud, ta wiecznie ślepa massa, ta materya państwa, jest tu przedmiotowością; rząd, to myślenie, ta potega, ten duch państwa, jest podmiotowościa: a Sejm, któremu równie lud jak rząd posłuszeństwo winien, jest w państwie miotowością. On miota ludem i rządem; jest najważniejszym i najinteressowniejszym w życiu narodów czynem. — Bierzemy rodzine. Ojciec jest tu przedmiotem. Jemu służy poczciwa małżonka i czeladź; on okiem jest dziatek. tém w rodzinie, czém lud w państwie, t. j. wszystkiem, moca zewnetrzna. Matka znowu jest podmiotem. téż jest duchem rodziny, a kierując domowém gospodarstwem, odpowiada Rzadowi. Dziecko nareszcie jest miotem. Pomnac na jego wychowanie i przyszłe szczeście, pracuje pilnie ojciec i matka. Jest to miot, poruszający przedmiot i podmiot do czynności. — Udajemy się do umiejętni i wchodzimy do jednéj słuchalni. Akademicy uczniowie sa przedmiotowościa, bo dla nich rzecz wykładaną zostaje; professor jest podmiotowościa, a nauka, która tu przedmiot i podmiot zajmuje, oraz jednoczy, miotowością. miotowość jest główną rzeczą. Bez niej niebyłoby ani uczniów ani nauczyciela. - Empirya, w któréj dusza i duch staje sie jakas delikatną i niewidzialną materyą, jest krainą umiejetnéj przedmiotowości. Podmiotowość albo tu nieznana, albo téż jest czczym cieniem. Empiryka wiedzie za nos, nie myśl twórcza, nie idea a priori; ale natura, rzecz a po-Spekulacya znowu, robiaca materya innobytem steriori. chwilowym, czyli odblaskiem zewnętrznym i pozornym ducha, jest świetnym umiejetnéj podmiotowości oceanem. Przedmiotowość tu albo nieznana, albo jest czczym cieniem, iak to widzimy np. w spekulacyi Hegla. Tu hiema nic a posteriori. lecz wszystko a priori; tu panuje czysta umysłowość i idea. Empirya i Spekulacya sa najzacietszémi nieprzyjaciołkami i walcza s soba od wieków. Nigdzie walka ta nierozwinela sie tak świetnie: nigdzie dwie przeciwne strony niestanely tak wyraźnie i zbrojnie przeciw sobie do stoczenia boju na śmierć lub życie, jak w dzisiejszych Niemczech. dzieliło sie zupełnie twierdzenie od przeczenia: tu przedmiotowość wędruje na prawo, a podmiotowość na lewo! Patrząc na te walke przedmiotowości s podmiotowościa w Niemczech, i myśląc o filozofii polskiej na miotowości opartéi, przypominamy sobie nastepna bajeczke, które Indyanin dzieciom swym od wieków opowiada: "Mówią, lube me dziecię, że nosorożec i słoń, choć są bliskimi krewniakami, żyją s sobą w najzaciętszéj nieprzyjaźni i ustawi-Gdy spotkaja sie s soba: nosorożec porywa cznéi walce. słonia swym rogiem, brzuch mu przewierca i s sobą unosi. Tak mówią, jeżeli temu wierzysz, me dziecie. W tém płynie krew i tłuszcz z wnetrzności słonia, zalewa nosorożcowi oczy. Nosorożec szaleje, chce zrzucić słonia ze swego rogu.

ale niemoże, poci się, szamoce, wreszcie ucieka, a dźwigając na sobie ciężar niesłychany, omdlewa zwolna i pada trupem. Spostrzegłszy to wielki ptak Gryf, porywa, jeżeli temu dasz wiarę, me dziecię, słonia w jednę, a nosorożca w drugą nogę, i niesie ich ną karm piskląt do swego gniazda." Słoniem tym jest empirya, któréj chołdują, nie sami niemieccy naturaliści, ale Anglicy, Holendrzy, Francuzi i inne ludy romańskie; nosorożcem znowu jest spekulacya niemiecka, jako podmiotowość, biorąca przedmiotowość na rogi i biedząca się z nią okropnie; filozofia polska, występując jako miotowość, ma być ptakiem Gryfem. Daj Boże, ażeby się raz tak stało!

Niemiecka filozofia prawi już od dawna von der Subiekt-Obiektivität, czyli po polsku o podmiot-przed-Cóż to ma znaczyć? Oto podmiotem niemiotowości. mieckim jest mój duch poznający, a przedmiotem duch, którego poznaję. Jest to, nie podmiot-przedmiotowość, ale, ponieważ duch we mnie i duch za mna, jako bezwzględna jedność, jest tymiesamym duchem, czyli tymżesamym podmiotem, podmiot-podmiotowość, zaczem Ale mówiąc o poznaniu, roznajoczywistsze złudzenie. bierzemy obszerniej to złudzenie; teraz wiec to tylko, co na-Filozof niemiecki, zowiąc prawdę, czy to absolutem, czy ideą czystą, czy téż inaczej, mówi, że ta jest podmiot-przedmiotem. Cóż stad wynika? Bóg, bedący prawdą najwyższą i wszystkich prawd zdrojem, jako podmiot leży we mnie, a jako przedmiot za mną, --stanowiąc zaś podmiot i przedmiot w jedni, stoi, że tak powiem, jedną nogą w człowieku, a drugą w niebie, czyli jego pierwsza połowica jest we mnie, druga za maa. Za czém Bóg jest niczém bez człowieka, bo naówczas byłby przedmiotem bez podmiotu, czyli nieprawda, złudzeniem. Bóg zawisł wiec od człowieka! Takowa podmiot-przedmiotowość musiała koniecznie urodzić panteizm i pogrążyła w nim Spekulacyą niemiecką! Ta wtedy jedynie zdoła się uwolnić od panteizmu, skoro pozna, że przedmiot i podmiot pojmuje fałszywie, i wyrzecze: przedmiotem jest materya, a podmiotem duch, tak w nas jak za nami, t. j: skoro się tém zrobi, czém jest już dzisiaj filozofia polska; skoro miotu dostrzeże i uzna poznanie za filozoficzna różnojednią poznającego jednostkowego miotu z miotem powszechnym, bedącym celem poznania. Ale Niemiec z natury swéj niemiotowy, t. j. nieskłonny do miotowości, do czynu, może niepozna miotu nigdy. Dla tego téż filozofia miotowa zdaje się być przeznaczona do uświetnienia szczepu indosłowiańskiego. - Jeżeli tedy podmiot-przedmiotowość ma mieć jakiekolwiek filozoficzne znaczenie, to musi być miotowości, które Niemcy przeczuwali, lecz znaleść niemogli, druga i niedo-Możnaby miotowość docześna nazystateczna nazwa. wać przedmiot-podmiotowościa, dla tego, że w niej trwa walka jeszcze między przedmiotem a podmiotem, czyli miedzy bytem a nicestwem, miotowość zaś wiekuistą miotowością; lecz to już drobnostka!

Przedmiotowość, podmiotowość i : miotowość stanowią jednowdrugość. Jakoż w każdym przedmiocie jest podmiot i miot, bo niema rzeczy bez ducha i słowa Bożego; w każdym podmiocie jest przedmiot i miot, bo każda myśl może być jaźni przedmiotem i jéj potegą; w każdym miocie nareszcie jest przedmiot i podmiot, bo miot jest właśnie obudwu pierwiastkiem. podmiot i miot przenikają sie na wzajem i stanowia już s tego nawet powodu, jednowdrugość. — Jakkolwiek przedmiot przedstawia cielesność, podmiot niecielesność, a miot zasadniczość, czyli trzy pierwsze prawdniki; wszelakoż w kraju stosunkowości, w którym się znajdujemy, można uważać Boga za nasz przedmiot, nature za nasz podmiot, a nas samych za miot. nie wiedzniki stosunkowe odpowiadają przeto ostatnim prawdnikom żywostanu, i tym sposobem rzecz niniejsza zostaje zupełnie wyczerpaną.

# s. 26.

## Wiedzniki stanu.

1) Stan niejest, biorac rzecz ściśle, oddzielnym wiedzobłamem, ale stosunku ubóstwieniem (§. 22. 4.): wiedzniki stanu są przeto w gruncie swym wiedznikami stosunku; a że stosunek jest ilości i jakości różnojednia, sa wiec także wiedznikami ilości i jakości, czyli wyrazem wszystkich dotychczasowych wiedzni-Ze zaś stosunek jest słowem Bożem, lub Bogiem w .czasowości: wiec ubóstwienie stosunku w wiedznikach stanu dotycze się jądrowości świętej, wieczności, boskości, Ostatnim stosunkowym wyrazem, a zatém wszystkich dotychczasowych wiedzników koroną, był miot; można wiec powiedzieć, że wiedzniki stanu dotycza sie miotu i sa jego barwami. Stosunek odpowiada żywostanowi, a żywostan w swej boskości jest bożostanem. wynika, że wiedzniki stanu, czyli ubóstwionego stosunku. są wiedznikami bożostanu, i odpowiadają tego prawdobłamu prawdnikom. Po małym tym wstepie przystepujemy do rzeczy, trzymając sie drogi, którą szliśmy aż dotad.

Czém jest byt, nicestwo, żywo- i bożostan, a oprócz tego, czém są wszystkie dotychczasowe wiedzniki, podciągnięte pod wiedzobłam stanu i pod jego najpierwsze rosczłonie, czyli pod możebność? Po małym namyśle, odkrywamy tu odpowiedź: Sobistość, Osobistość i Mość. Wszędzie wywody umiejętne tego rodzaju są u nas krótkie, bo niechcemy czytelnika polskiego zatrudniać zbyt formą i śpieszymy s treścią. Wywody te byłyby też rzeczywiście pedantyczne i nudne.— Trzy pierwsze wiedzniki stanu są tedy:

- a) Sobistość, seitas, die Selbstheit, das Selbst.
- b) Osobistość, personalitas, die Personlichkeit.
- c) Mość, majestas, die Majestät.

Sobistość, — zwana w języku polskim za czasów Zygmuntowskich sobkowością, czego jednak nieprzyjmu-

jemy, dla tego, że sobkowość przypomina bardziej Sobka, niż samego siebie, sobistość, znacząca tyle, co moje Ja, moja najprawdziwsza istota, moja sobość, albo mój sób. co ia sam w sobie, jest bytem podciągniętym pod wiedzobłam stanu, uważanym na stopniu możebności. jest materya, natura: sobistość przeto jest pewnego rodzaju materyalnościa i prawem natury. Jakoż spostrzegamy ja w całém przyrodzeniu. Każdy kamyk, każde ziarnko piasku pragnie być samym soba i oddziela sie od ogólnéi masy. Słońca, planety i komety porzucają mleczne drogi, chca swéj sobistości. Materya daje sie dzielić bez końca. Cóż to znaczy? Oto każde jej włokienko chce stanowić świat osobny, czyli szuka swéj sobistości. W roślinach i zwierzetach okazuje sie sobistość jeszcze wyraźniej. każdy exemplarz jest osobnikiem i tworzy sie we własny świat, lub świecik. Egoizm jest całéj naturze właściwy. a hasłem téj sobistości, tak rozmaitéj i rozległej, jest: Prima charitas ab Ego! Natura daży, przez wszystkie rozwikłania swego stopnie, coraz bardziej do sobistości. i dochodzi do tego celu w człowieku. Ponieważ człowiek jest już czemściś wiecej, niż samą naturą; ponieważ w nim dopiéro rozwija sie kwiat sobistości zupełnie, i sobistość przychodzi do swego przeświadczenia; ponieważ wreszcie w naturze niema sobistości właściwej, ale tylko większa lub mniejsza dążność za nią, wiec sobistość iest bytem w stanie możebności, czyli dla natury możebnością jest sobistość. – Lew, porwany sobistości prawem, pożera wołu, ale niewie, co robi. Człowiek samolub grzeszac, wie co czyni i dla czego. Sobistość, stając się dopiéro w człowieku rzeczywistością, jest na łonie przyrodzenia, tego człowieka w zawiąsku i nadziei. tylko możebnościa. Sobistością jest miot, przyjść mający lub przychodzący do uczucia samego siebie. Jest to najpierwszy, najniższy stopień boskości. Sobistość jest stanem zwierzecym, i dla tego nieprzynosi zaszczytu człowiekowi. Ale bez uczucia własnéj sobistości, niebyłby ani człowiek człowiekiem, ani Bóg Bogiem. - Chociaż sobistość nieczyni człowiekowi zaszczytu; panowanie jéj

przecież jest śród ludzkości bardzo rozległe. Czemu? Jest to prawo natury, zaczem ogólność, gminu filozofial Sobistości hołduje każdy rzemieślnik, kramarz i fabrykant: każdy człowiek, ubiegający się za pieniądzem, chwałą próżna i dumą, za własnym interesem; każdy monarcha, poświecający dobro narodu dla własnego dobra, wolność dla swéi samowolności; każdy tyran i egoista. To same dwunożne zwierzeta! Sobistość idzie dalei jeszcze i rościąga sie przez wielkie nieraz stowarzyszenia. Spoirzvi na te i owe hierarchia! Chodzi jéj o powiekszenie władzy ziemskići, tudzież wysokości swego świeckiego znaczenia, i dla téj nedznéj sobistości zapomina rzeczy boskich, aż stanie sie wszystkim zgorszeniem i uragowiskiem! Tożsamo widzisz w szlachcie, żołnierstwie, śród urzedników, we wszystkich kastach, cechach i czynach! Lecz Sobistość rościąga jeszcze szerzéj polipie niedość na tém. Patrz na narody, nawet europeiskie! swe ramiona. Rozdarły już nieraz naród słabszy i nieszcześciami skołatany, jak wilki barana! Jest to sobistość, przeciw któréj krzycza daremnie miliony, żebrając pomsty u Boga! Same zgoła religijne wyznania, chociaż ich powinnościa jest. wieśdź ludy do miłości bliźniego, stoją powiekszej cześci na stopniu obrzydliwej sobistości. Niejestże to bowiem obrzydliwa sobistościa, jeżeli jaki kościół ogłasza sam siebie za jedynie prawowierny, a chcąc panowanie swe rosszerzyć, prześladuje inne kościoły i broczy w krwi różnowierców? - Cokolwiek na łonie człowieczeństwa znajduje sie wstanie sobistości, stoj jeszcze na najniższym oświecenia stopniu, i jest barbarzyństwem.

Osobistość, znacząca tyle, co sobistość inną sobistość uznająca i od niéj nawzajem uznana, jako sobie równa, jest nicestwem, podciągniętém pod wiedzobłam stanu, i uważaném na stopniu możebności. Nicestwem jest duch; osobistość przeto jest celem ducha. Jakoż duch uznaje samego siebie wszędzie za sobą, gdzie tylko się to stać może. Już w królestwie zwierząt są sobistości, uznającéj inną sobistość, slady. Lew np. chcący porwać człowieka, gdyten spojrzy muśmiało oko w oko i bez trwogi, opuszcza swój łup i oddała

się od niego zwolna. On tu nieuznaje wyższości człowieka, bo żadna niższa istota, niemająca tchnienia Bożego w sobie, ocenić wyższej należycie niezdoła; ale zdaje sie w nim widzieć sobie równego. Między zwierzętami spostrzegamy ślady przyjaźni, miłości rodzicielskiej, towarzyskości. Jest to pewnego rodzaju sobistość, uznajaca druga sobistość, czyli osobistość. Natura jest wszystkością i szuka w każdym swym proszku wzglednéj różni nieskończonéj; stąd sobistość jéj przeznaczeniem i charakterem; duch znowu jest jednością i widzi we wszystkiem bezwzględną jednią; stąd osobistość, czyli sobistość - sobistość, jest jego przeznaczeniem i charakterem. Że zaś duch dopiero w człowieku rozwija sie w swéj pełni i przychodzi do swéj świadomości, a człowiek, jako jaźń, wyższy jest od ducha; wiec osobistość staje sie dopiero w człowieku rzeczywistościa, w krainie zaś ducha jest tylko celem. czyli możebnością. – Osobistość zatryumfowała, przynajmniéj w czasach nowszych, na łonie człowieczeństwa. Dziś jest już każdy przed Bogiem i ludzkiém prawem równy drugiemu, a prawo osobiste więcej znaczy niż prawo historyczne; talent i zasługa więcej niż szlachetne urodzenie lub przywilej. Dziś głos ludzi oświeceńszych woła: Pielegnui, rozwijaj twe zasady i trzymaj sie ich aż do śmierci; ale szanui wszelkie inne przekonania filozoficzne. religijne i polityczne, choćby wręcz twemu przeciwne! Prześladować kogo za odmienne zdanie, znaczy tyle, co być teoretycznym samolubem. Jedna moralność stanowi tu wviatek. zwłaszcza objawiająca się, nie w samych słowach, ale w niegodziwych czynach. Potępiaj złe zasady, ale nietykaj osoby. Człowieczeństwo jest świete, nawet w zbrodniarzu. Osobistość jest święta, a prawo osobistości jest wieńcem, który uwili archaniolowie na głowę dzisiejszego ludzkiego spółeczeństwa! Wszelakoż wiele nam jesecze pozostaje do życzenia, szczególniej pod względem stowarzyszeń, czyli sobistości zbiorowych i rozleglejszych. I tak niewszędzie jeszcze między monarchą a ludem, między narodem a narodem, między jedném a drugiém religijném wyznaniém, panuje stan osobistości! Stan ten sprowadzić jest celem ludzkości dzisiejszéj. Niech ginie nietylko w państwie, ale i w kościele żydowska sobistość! Chrześciaństwo, nakazując nam miłość bliźniego, poleca osobistość, nietylko między jednym człowiekiem a drugim, czyli między pojedynczościami, ale także między ogólnościami i szczególnościami, bo bez nich pojedynczość jest niczém. Ludzie jednakże, kierowani sobistością, niechcą rozumieć chrześciaństwa i grzmią piorunami pogańskiego Jowisza przeciw filozofii polecającéj osobistość!— Że osobistość jeszcze niejest upowszechniona, dowodzi to, iż człowieczeństwo dzisiejsze dalekie jest od zupełnego rozwikłania swego ducha.—Osobistość w jednéj całostce, zowie się osobą. Ten tylko jest osobą, kto w każdym swym bracie uznaje i czci własną sobistość? Bóg jest najdoskonalszą osobą, bo stwozył i uznał w każdym człowieku samego siebie.

Mość wreszcie, znacząca tyle, co osobistość od wszystkich innych osobistości za celującą lub najwyższą uznana, i od nich dobrowolnie na czele rządu postawiona, albo też w wieniec mądrości i chwały przybrana, jest żywoi bożostanem podciagnietym pod wiedzobłam stanu, uważanym na stopniu możebności. Żywo- i bożostan jest, jako rzeczywistość, boskością, lub w ogóle jaźnią. Mość tedy jest jaźni przeznaczeniem. Bóg jest jaźnią najdoskonalszą, dla tego też i Mością najwyższą, przed którą każdy człowiek chętnie uderzy czołem. Ale jaźń ludzka, lubo do jaźni bożéj podobna, niezawsze ma tegą wolę, i niezawsze pragnie dopiąć swego przeznaczenia, t. j. zostać mością. Ten tylko że śmiertelnych jest mością, kto wyrobił samodzielnie swoje sobistość, uznał wszelką inną sobistość za równą sobie istote, rostopił sie w prawie osobistości, stał się Boga obrazem na rozleglejszą skalę, i zasłużył przez to na dobrowolny szacunek swych braci, czyli, Bóg = człowiek tylko jest mością. Mością nierobi nas urodzenie lub majątek, ale jeniusz, charakter, dzielność, zasługa i praca. Nawet monarcha na tronie niejest mością, skoro tego wielkiego zaszczytu niegodzien. Niema tortury okropniejszéj na świecie, jak musieć zgiąć kolano przed mością, choćby ukoronowaną, która niejest mością rzeczywistą. Nieraz bie-

dny filozof, poeta, lub jaki markiz Poza, jest mością istotna i stanać musi przed Filipem II., t. j. przed niby-mościa, a w gruncie zwierzeca sobistościa! Mość panować może, pomijajac tu Boga, li na łonie człowieczeństwa, albowiem ściąga się jedynie do jaźni. Że zaś niekażdy człowiek umie wyrobić sie tak dalece, iżby został bogiemczłowiekiem, czyli rzeczywista mościa; wiec mość iest ogólném jazni przeznaczeniem, t. j. stanem jéj możebnym, możebnościa. Mość jest zawsze samodzielna, i niegrywa na dudkach obcych, choćby i od wiary najświetszéj sobie podanych. Inaczéi lada papuga bez pierza mogłaby być mością. Filozof twórczy, ale nie jego lekliwy zwolennik, jest mościa. Tożsamo rozumie sie i na innych naukowych polach, a nawet na polu religijném. – Mosé jest, jako żywostan i bożostan, dwojaka: docześna i wiekuista. Stad dwa rodzaje sławy i wielkiego imienia. Kto obrabia dzisjejszość i popycha ludzkość spółczesna naprzód, jak np. Wolter, Rotek, Welker itp., ten otrzymuje zewsząd złote korony i spoczywa na swych laurach, lecz zato zdobywa nieśmiertelność li historyczna. Po pewnych latach nikt ich wiecej nieczyta, lecz mówi o zasługach, które dla wieku swego uczynili. Tak żyją po śmierci swej najdzielniejsi nawet monarchowie. Jest to wielka mość docześna, - Kto zaś obrabia wieczna przedmiotowość, i niepyta sie o to, co sie dzisiaj podoba, ale co ma zawsze dla ludzkości interes; czyje dzieła czytają się przez wieki i lat tysiące; nietracąc bynajmniej na swej wartości, jak np. Homer, Plato, Arystoteles, Kant, Szyller, Göte, Tasso itp.; ten, choćby go za życia nieceniono i przčsladowano, zdobywa nieśmiertelność prawdziwą. Mówimy tu o nieśmiertelności na łonie żywostanu Jest to wielka mość wiekuista. — Mość iest sobistości i osobistości najwyższym wyrazem, i dla tego filozoficzna różnojednia.

Sobistość, osobistość i mość są stopniami wykształcającego się miotu, czyli stanami bóstwa. Pierwsza odpowiada ciele-sności, druga niecielesności, a trzecia zasadniczości w bożostanie. Trzy pierwsze wiedzniki stanu przedstawiają przeto pierwszą bożostanu prawdnikową trójkę. — Pozna-

nie osobistości i mości odznacza także szczególniej filozofią polską i jest niemal jej odkryciem. Do uznania osobistości, w najrozleglejszem słowa tego znaczeniu, namawialiśmy rodaków naszych gorąco w Chowannie. Jeżeli
filozofom polskim uda się rozdmuchać mość bohaterską,
podobną do Epaminondesów i Wassyngtonów, na łonie
naszego narodu; ojczyzna będzie znowu w swobodzie. Oto
filozoficzne znaczenie Messyanizmu, o którym Mickiewicz
na prelekcyach swych paryskich marzy.

- 2) Czém jest byt, nicestwo, żywo- i bożostan, podciągnięty pod wiedzobłam stanu i uważany jako rzeczywistość? Co jest wszystkich wiedzników dawniejszych podwiedzobłamową rzeczywistością? Jak się objawia sobistość, osobistość i mość w stanie zupełnéj swéj rzeczywistości? Na te pytania dają odpowiedź trzy następne wiedzniki stanu.
  - d) Przysobistość, adseitas, das Ansichsein.
  - e) Wsobistość, inseitas, das In oder das Beisichsein,
  - •f) Dlasobistość, proseitas, das Fürsichsein.

Przysobistość, będąca zbiorem sobistości samych przy sobie obojętnie, a nieraz i nieprzyjaźnie, stojących, jest bytem, podciągniętym pod wiedzobłam stanu i uważanym iako modalna rzeczywistość. Bytem jest natura, przysobistość przeto jest stanem natury. Jakoż w naturze wszystko jest przy sobie i stoi jedno przy drugiém oboję-Oto wysoka skała, a na jéj wierzchołku zamek, s prawego boku winnica, z lewego las, s przodu hata pustelnicza, s tyłu skład gnoju, a obok gnoju pieczarki i kwiaty, a w górze orzeł leci, i t. p. i t. p. Przysobistość ta okazuje także nieprzyjaźny charakter. Oto lew pożera wilka, a wilk lisa, a lis kure, a kura muche, a mucha chorego i bronić się niezdołającego lwa. Ponieważ jednakże sobistość jest w naturze li in potentia, a dopiéro w człowieczeństwie in actu; więc w naturze panuje właściwie jedno przydrugość, a w człowieczeństwie przysobistość. Tu?pokazuje się, że sobistość jest nieskończenie rozlicznym

jedno przydrugości kwiatem. Jak w naturze rzeczy, tak w ludzkiém towarzystwie sobistości stoją obojetnie lub nieprzyjaźnie przy sobie. Pójdź np. do Manchester, do Mülhausen i innych miast fabrykami swémi głośnych! Tu każdy Egoista zamyka się w sobie, dba jedynie o własny pożytek, żyje dla bogactw i używa ich sam, o innych niepytając. Tak sadowi sie tu fabrykant przy fabrykancie, kupiec przy kupcu, rzemieślnik przy rzemieślniku, czyli sobistość przy sobistości, które żyja nie dla siebie, ale przy sobie, t. i. obojetnie lub nieprzyjaźnie względem siebie i tylko goniac za własném dobrem. Jest to przysobistość. W społeczeństwie jednostkowej ludzkości przysobistość pamuje: jednakże są tu nieraz stronnictwa szlachetne i ludzie, co umieją poświęcić wszystko, a nawet życie dla ogólnego. dobra. Ale na łonie zbiorowej ludzkości ma dziś jeszcze przysobistość wyłączną władzę. Narody i kościoły np. żyją wciaż, niestety, w saméj przysobistości stanie! Patrzaj na Francya i Emigracyą polską, stronnictwami przepełniona, a ujrzysz całą sicz przysobista! Przysobistość, bedaca sobistości światem, jest wprawdzie stanem natury, ale właśnie dla tego przed trybunałem lepszego człowieczeństwa, barbarzyństwem i zwierzecościa. - Można przysobistość uważać w zwyczajném znaczeniu wiedzników twierdzących. I tak, jeżeli jaźń nasza jest sobistością, to ciało nasze, jako przy sobistości téj leżące, czyli jako jéj zewnętrzność, jest przysobistością. Dla tego téż zowie sie przysobistość po niemiecku das An-sichsein, t. j. das Sein, welches an dem Sich der Wahrheit, gleichsam die Tapete an der Wand, liegt.

Wsobistość, będąca organiczném państwem samych osobistości, które tworzą jedność piękną i harmonią wewnę-trzną w sobie, jest nicestwem, podciągniętém pod wiedzobłam stanu i uważaném jako modalna rzeczywistość. Nicestwem jest duch; wsobistość przeto jest stanem ducha. Wszelki duch, jako wewnętrzność, jest w sobie, zaczém wsobistością. On jest awożnością, napiętością, myślą; niewychodzi za swe czyste etery spekulacyjne; jest więc już s tych powodów w sobie i stanowi wsobistość. Duch

ludzki jest korona ducha natury. Na łonie człowieczeństwa widzi on samego siebie w tysiącznych odbiciach, t. j. w każdym myślącym śmiertelniku. Poznając sam siebie wszedzie i szukając bezwzględnéj jedni, tworzy wielkie królestwo osobistości. Jest to wsobistość. Wsobistość panuje dziś w pismach pervodycznych, w których rzecz potepiać wolno, ale osoba krytykowi jest świętą, panuje na sejmach, gdzie każdy wymawia śmiało swe zdanie, niezapominając szacunku dla przeciwnika; panuje w lepszych, t. i. wykształceńszych towarzystwach, gdzie bawią się rozmaite stany z uprzejmością i grzecznością, jaka w gronie bogów ziemskich objawić sie tylko może. Wsobistość spostrzegamy dziś, Bogu dzięki, już nie na jedném miejscu, ale w ogóle, jeszcze się nią chlubić niepowinniśmy. Niemamy np. dotad ani jednego państwa, którego konstytucya na niéj byłaby oparta. A narody znają li przysobistość, nie zaś wsobistość. – Idea jaka, w czasie rewolucyi występująca na widownia tego lub owego narodu, jest wsobistością, tchnącą w przysobistość entuzyazmem i zamieniająca ją na kilka chwil we wsobistość. Przed ta wsobistościa pierzchają przysobiste stowarzyszenia i stronnictwa, jak nocne cienie przed świetném słońca spojrzeniem. — Wsobistością jest przysobistość, w jednę duszę, w jednę harmonią, w jedno życie stopiona. – Także wsobistość ma zwyczajne wiedzników przeczących znaczenia. nasza np. jako sobistość, ma przysobistość swém ciałem, a wsobistość dusza. Dusza ludzka jest wsobistościa, bo jest zawsze harmonia idei w sobie. – Wsobistość zowie sie po niemiecku das Beisichsein, dla tego, że w tym stanie jest duch bei sich, t. j. w sobie, czyli jest świadom sam siebie. Das Beisichsein znaczy tu tyle, co das Insichsein.

Dlasobistość, będąca przy- i wsobistością w jedni, tudzież organicznem państwem samych mości, jest żywo- i bożostanem, podciągniętym pod wiedzobłam stanu i uwa- żanym jako modalna rzeczywistość. Zywo- i bożostanem jest jaźń, bóstwo; dlasobistość przeto jest stanem bóstwa i mości wyrazem. Bóg jest najwyższą mością, i najdosko-

nalszą dlasobistością. On jest wszystkiém dla siebie i obejść sie zdoła bez świata i człowieczeństwa; on jedynie sufficit sibi. Na ziemi może być li Bóg - człowiek tak mością, jak dlasobistością. Dlasobistość niejest egoizmem, bo byłaby naówczas tylko sobistością, ale osobistością, wracająca tryumfalnie w stan przysobistości. Jest to sobistość i osobistość w jednym zlewie. Kto uczcił wszystkich swych braci jako sobie równych, stał sie wielkim, samodzielnym i jenialnym, umie żyć dla dobra ludzkości, ale ma własne zdanie, które nieleka sie położyć na przeciwnéj szali i zmierzyć ze zdaniem człowieczeństwa, kto jest narodem i ludzkością cała w jednéj osobie; ten żyje, jak Bóg dla wszystkich, przez wszystkich dla siebie. Jest to dlasobistość prawdziwa. Kto jest machina tego lub owego stronnictwa, ten nierozwinał się dla siebie i niejest dlasobistością, ale dopiéro wsobisto Mość jest sama dla siebie stronnictwem. a nadto najpoteżniejszém. Takiém stronnictwém jest Bóg w niebie. a bóg - człowiek na ziemi. — Natrafiamy w każdym czasie na znakomite dlasobistości. Takiémi dlasobistościami byli np. Fryderyk II., Szyller, Göthe, Kant, Fichte, Szelling, Hegel, Hus, Luter. Srod dawniejszych Polaków dlasobistościami są Jan Zamojski, Hozyusz, Stefan Czarniecki. Kościuszko. Historya filozofii jest najdoskonalszym i najpełniejszym dlasobistości panteonem. Tu wystepują na widownią sami ludzie jenialni i samodzielni, mający własne zdanie, które przecież jest spółczesnego człowieczeństwa najwyborniejszym wyrazem. W historyi powszechnéj rzadsze sa już dlasobistości prawdziwe i dla tego błyszczą w niej jako gwiazdy najpierwszego rzedu. Do dziś dnia dają się spostrzegać tylko pojedyncze dlasobistości. Przeznaczeniem człowieczeństwa jest wszelakoż stanowić raz wielkie dlasobistości królestwo. Jeżeli to kiedy nastąpi, ludzkość stanie na ostatecznym szczeblu swego rozwikłania, i przedstawi spółeczeństwo bogów. – Dlasobistość ma wlasne zdanie, ale zdanie to, jest zdaniem ludzkości, odgadnieniem woli Boga, spojrzeniem proroczém w przyszłość. S tego powodu ludzi dlasobistości zgodza się natychmiast s soba

będą jedném ciałem, jedną myślą i jedną jaźnią. Pojedynczość, rozwinięta w pełni swéj boskości, nie rozdziela ludzi, ale kojarzy ich w królestwo boże. Niech np. każdy s Polaków, idąc za głosem naszéj Myślini, wykształci w sobie do najwyższego stopnia własną samodzielność, ale przytém szanuje przekonania każdego z ludzi, a zobaczymy, czyli ziemia ojczysta niezamieni się w niebo, i niebędzie bożem samych dlasobistości, samych jeniuszów królestwém. — Dlasobistość, będąc żywo — i bożostanem, jest dwojaka: docześna i wiekuista. Docześna odznacza się w wieku, w którym żyje, a wiekuista zostaje słońcem dla wszystkich czasów. — Ciało ludzkie jest przysobistością, dusza wsobistością, jazń dlasobistością. Jest to sobistość, czyli miot w nowych swych barwach.

Wiedzniki niniejsze spostrzegał pierwszy Hegel i wprowadził w umiejetność. Atoli u niego gra tylko duch role; wiedzniki nasze musiały przeto inne otrzymać znaczenie. Jakoż jego das Ansichsein, nieznaczy przysobistości, jak w naszéj filozofii polskiej, ale stość, ho duch jest nasamprzód w sobie. Jego Fürsichsein, bedac duchem w swym co raz to nowym innobycie. czyli w naturze, niejest dlasobistością właściwą, ale przysobistościa. Nareszcie jego Beisichsein, czyli An- und fürsichsein, przedstawia to, co u nas zowie się dlasobistościa. Znaczenie wiedzników tych zmienić się u nas musiało, bo pojmujemy prawde i wiedze wiekszej nierównie pełni, niż Hegel. Przysobistość, wsobistość i dlasobistość przedstawia stan, a w nim podwiedzobłam rzeczywistośći. Czemu? Wszelka jaźń empiryczna, czyli sobistość, sadowiąc się przy drugiéj, tworzy w rzeczywistości przysobistość. Wszelki duch znowu, czyli jaźń spekulacyjna, przychodząc do swéj rzeczywistości, występuje jako wsobistość, t. j., zapomina o całym świecie, a żyje w swych ideałach, lub ideach, czyli w sobie. Wszelka jaźń pełna nareszcie, przychodząc do swéj rzeczywistości, okazuje się udzielną wszechmocą bożą, czyli dlasobistością. Przysobistością jest przedświat, w którym byt i nicestwo leżą obojętnie przy sobie, wsobistością świat, bo w nim wszystko jest w sobie;

w drugiém; a dlasobistością pozaświat, bo tu każda jaźń występuje w całkowitéj swéj pełni. Trzy te wiedzniki stanu są tedy przeświadczeniem drugiéj prawdnikowéj trójki w bożostanie.

- 3) Czém jest byt, nicestwo, żywo- i bożostan, podciągnięty pod wiedzobłam stanu i uważany jako konie-czność? Co jest wszystkich wiedzników dawniejszych podwiedzobłamową koniecznością? Co jest sobistości i przysobistości, osobistości i wsobistości, mości i dlasobistości spólnym wyrazem? Trzy ostatnie wiedzniki stanu, które tu następują, są na te pytania odpowiedzią:
  - g) Przeświadczenie, sensus sui, das Bewusstsein.
  - h) Świadomość, conscientia, das Selbstbewusstsein.
  - i) Własne uczucie, fastus divinus, das Selbstgefühl.

Przeświadczenie, znaczące tyle, co przychodzenie do wiadomości własnego istnienia przez świadczenie nam tego ze strony innego, otaczającego nas istnienia, jest bytem, podciagnietym pod wiedzobłam stanu i uważanym jako konieczność. Przeświadczamy sie o sobie, wchodzac w pewne starcie sie z rzeczami nienależącémi do naszéj istoty, i odróżniając się przez to od nich, a więc przez świadectwo empiryczne, czyli a posteriori. Byt jest naturą; przeświadczenie, ten wiedznik bytu, należy zatém do natury. przeświadczenie zapuszcza głęboko w naturze swe podwale. Już roślinki, które za dotknieciem zwijają swe listki, okazuja pewne przeświadczenie. W królestwie zwierzecém przeświadczenie jest już rzeczą panującą. Owad pożerający owad inny, ptak wylatujący z gniazda i probujący swych skrzydeł, byk młody, uderzający rogami w drzewo, chcąc siły swéj doświadczyć, przychodzą do swego przeświadczenia. rzeta mają przeświadczenie. Wszelakoż dopiero na łonie ludzkości przeświadczenie roskwita w swej pełni. Tu jest ono jednościa, albo raczéj starciem sie sobistości s przysobistością, czyli z mnóstwem innych sobistości odrębnych. Dziecie za samowolność ochłostane, samolub od innego samoluba skarcony, przychodzi do sensus sui, czyli do przeświadczenia, ale boleśnego. Walcząc przeciw przysobistości i tryumfując nad nią, sobistość wzmaga swe przeświadczenie. I tak Nero, na którego skinienie palą oblanych smołą Chrześcian stósami; Alba, którego głos był śmierci wyrokiem dla tysiąca niderlandzkich protestantów, wzmagali swe sensus sui. Przeświadczenie, jako sensus, jest jeszcze zmysłem, a więc naturą. Jego tron znajduje się w kraju natury. Jest to jeszcze zwierzęcość i barbarzyństwo. Przeświadczenie przedstawia konieczność w bycie, bo kwiatem bytu jest sobistość i przysobistość, a ani jedna ani druga niebyłaby tém, czém jest, bez sensus sui, czyli bez przeświadczenia.

Swiadomość, ta przeciwnica przeświadczenia, jest nicestwem, podciagnietém pod wiedzobłam stanu i uważaném jako konieczność. Nicestwem jest duch; świadomość tedy jest rzecza ducha. Tylko duch jest świadom sam siebie: tylko on wyrzec zdoła: Cogito, ergo sum. Przeświadczenie maja zwierzeta, ale świadomość, jako rzecz myślącego ducha, należy li do Boga i do człowieka. Różnimy sie od zwierzat, nie przeświadczeniem, ale świadomościa. domość jest wstęgą świętą naszéj bezwzględnéj jedni z Bogiem. Do przeświadczenia przychodzimy a posteriori; do świadomości a priori. Duch nasz wie sam przez sie, czem jest, ita jego wrodzona mu wiadomość samego siebie, zowie sie świadomością. Przeświadczenie jest empirycznej, a świadomość spekulacyjnéj natury; s tego powodu walcza s soba i sa wzajemném polarném przeciwieństwem. – Świadomość prawdziwa jest tam tylko, gdzie roskwitła osobistość i wsobistość, czyli gdzie duch, szukajac bezwzglednéj jedni, uznaje sam siebie za soba. Spekulacya niemiecka jest najspanialszą świadomości świątynia. Kto niezna osobistości, téj chrześciańskiéj miłości bliźniego en gros, i nierozwił się w spekulacyjna wsobistość: ten daleki jeszcze od świa-Wszyscy ludzie mają przeświadczenie, ale niewielu ma świadomość. Widzimy tu znowu ogólność i szczególność, twierdzenie i przeczenie w innéj postaci. mość jest konieczności wyrazem, bo duch bez świadomości niebyłby duchem.

Własne uczucie, będące przeświadczeniem i świadomościa w jednym zlewie, jest żywo- i bożostanem podciągnietym pod wiedzobłam stanu i uważanym jako konieczność. Żywo- i bożostan jest bóstwem, jaźnia; własne uczucie zatém jest wiedznikiem bóstwa, jaźni. Bóg ma najwyższe uczucie własne. Jazń ludzka przychodzi wtedy jedynie do własnego uczucia, skoro pozna się żywo i wyraźnie bóstwém; skoro ujrzy Boga w sobie. Tylko Bóg- człowiek może mieć własne uczucie na ziemi. Przeświadczenie maja wszyscy, świadomość niewielu, a własne uczucie rzadko kto. Nieraz upłynąć mogą wieki, a nieznajdziesz ani jednego człowieka z własném uczuciem. W średnio-wiecznéj Europie był np. ten przypadek. Gmin, znający li przeświadczenie, walczy przeciw objawiającemu się uczuciu własnemu wszystkiemi siłami, i zowie je zazwyczaj zarozumiałościa, szatańska pycha itp. On uznaje jedno własne uczucie, np. gmin chrześciański Chrystusa, machometański Machometa, żydowski Mojżesza itp. i uderza przed nim czołem, lecz niedozwala, ażeby ktoś podniósł jazń swą na równie wysoki stopień potegi, i został godnym zbawiciela lub proroka swego I rzecz to naturalna, bo gmin chce także coś znaczyć, niecierpi wiec wyższości, a tém bardziej boskości na swéj piersi. Nullus propheta, nullus philosophus splendebit intra contemporaneos suos! Ale własne uczucie, gdzie tylko sie rozwinie, objawia się mimo wszelkich przeszkód z dołu ciskają przeciw niemu piorunami, z góry podaje mu Bóg sam reke. Jemu stawia nareszcie tenże sam gmin, który go chciał kamionować, boskie ołtarze. Własne uczucie rodzi samodzielność i zamienia bóstwo nasze in potentia w bóstwo in actu. Człowiek z własném uczuciem jest bóstwem ziemi i podobna do Boskiéj wszechmoca. Gdzie mość i dlasobistość prawdziwa, tam i własne uczucie. Jeżeli różnimy się od zwierza świadomością, to różnimy się od ducha i jego koryfejów własném uczuciem. Własne uczucie jest piętnem wszelkiéj boskości i robi nas Boga obrazem. rozwinał w sobie, godzien jest zazdrości, albo raczej uwielbienia; kto je prześladuje, jest szatanem, bo targa sie na Własne uczucie jest charakterem rozwinietéj naboskość.

leżycie pojedynczości, i dla tego przymiotem Boga w niebie i wielkiego człowieka na ziemi. — Własne uczucie, jako żywo- i bożostan, jest dwojakie: docześne i wie-kuiste. Pierwsze możnaby nazwać królewskiem, drugie filozoficznem. Pierwsze okazują osoby światem rządzące, a drugie ludzie, co przedstawiają w sobie wieczne człowieczeństwo i Boga. — Własne uczucie jest koniecznością stanową, bo jaźń, w pełni swego rozwikłania, przestałaby być tem, czem jest, bez własnego uczucia.

Przeświadczenie, świadomość i własne uczucie odpowiadaja ostatnim trzem prawdnikom bożostanu. Boskość, świat tworzac, szuka swego przeświadczenia, i dla tego tchnie w nieboskość świadomościa, a w nieboskoboskość własném uczuciem. Świadomość w nieboskości wiejaca widzimy w madrości przedwiecznej, która się stała prawami przyrodzenia. - Biorac rzecz ściśle, przeświadczenie, świadomość i własne uczucie, zdolne objawiać sie jedynie w ogniskach całego istnienia, należa do najpierwszéj i do ostatnići całostki, t. i. do Boga i człowieka. — Kto przyszedł dla własnego uczucia, ten usposobił się do samodzielnego, t. i. do rzeczywistego poznawania, bo w nim prawda i wiedza przychodzą do swego słowa, do swej myśli. sne uczucie przeprowadza tedy rozbierz prawdy i rozbierz wiedzy w rozbierz poznania, czyli w trzecia i ostatnia część naszéj loicznéj Analytyki, do któréj wnet przystapimy. - Ponieważ własne uczucie jest na ziemi przymiotem li boga - człowieka, wiec stanowi zwrót stworzenia do Tu człowiek jednoczy się z Bogiem, a koniec dotychczasowej rozbierzy naszej wylewa się w początek i zaokragla umiejetny dotychczasowej Myślini całokształt. — Rozbierz wiedzy, a bliżej przedstawienie wiedzników, wyczerpnietém tu zostało. Bogu dzięki! zawoła czytelnik, i my z nim chetnie. Rzecz była to najmozolniejsza w całej loice. wszelakoż należało się zmalować ją choć w głównych zarysach, gdyż inaczéj nietylko w Myślini, ale i w innych pismach, niezdołalibyśmy porozumieć się s czytelnikiem, jak Bóg przykazał. O ileż tu można było nauczyć sie rzeczy nietylko dla umiejetności, ale i dla życia ważnych!

### S. 27.

## Rozmaitości.

- 1) Nim opuścimy kraj Rozbierzy wiedzy, musimy jeszcze na chwilę zatrudnić czytelnika. Dla tém lepszego przejrzenia wyłożonego przedmiotu, podajemy tu drzewo wiedznikowe w całém rozgałęzieniu. Piękny, ogromny to jawór, a do tego polski! Uwagi nad tém drzewem pozostawiamy samemu czytelnikowi, gdyż opisaliśmy już je należycie. A więc do rzeczy:
  - a) Wiedzniki ilości.

Wszystkość, jedność i całość. Nieskończoność, wieczność, wszechobecność. Ogólność, szczególność i pojedynczość.

- b) Wiedzniki jakości.
   Konieczność, prawność, wolność.
   Realność, idealność, rzeczywistość.
   Twierdzenie, przeczenie i kojarzenie.
- c) Wiedzniki stosunku.

  Rozłoga, przyczynowość, rosświat.

  Treść, forma, istota.

  Przedmiotowość, podmiotowość i miotowość.
- d) Wiedzniki stanu.
   Sobistość, osobistość, mość.
   Przysobistość, wsobistość, dlasobistość.
   Przeświadczenie, świadomość, własne uczucie.
- 2) Te trzydzieści i sześć wiedzników dają się ściągnąć w trzy arcywiedzniki następne:
  - a) Bierność, passivitas, receptivitas,
  - b) Czynność, activitas, virtuositas,
  - c) Dzielność, energia, spontaneitas.

Bierność jest rzeczą materyi, i dla tego wszystkością, nieskończonością, ogólnością, koniecznością, realnością, twierdzeniem, rozłogą, treścią, przedmiotowością, sobistością, przysobistością, i przeświadczeniem. Jest to byt w swéj pełni wiedzników.

Czynność znowu jest rzeczą ducha, a więc duszą i przeciwnicą bierności, dla tego téż jednością, wiecznością, szczególnością, prawnością, idealnością, przeczeniem, przyczynowością, formą, podmiotowością, osobistością, wsobistością i świadomością. Jest to nicestwo w swéj wiedznikowej pełni.

Dzielność wreszcie, jest rzeczą jaźni, a więc jednością bierności i czynności, dla tego téż całością, wszechobecnościa, pojedvnezościa, wolnościa, rzeczywistościa, kojarzeniem, rosświatem, istota, miotowościa, mościa, dlasobistościa, własném uczuciem. Jest to zvwo- i bożostan w swéj wiedznikowéj pełni. Niema dzielności bez bierności i czynności. S tego względu zwolennik, czy to religijny, czy filozoficzny, niejest dzielnościa; on zna tylko bierność. Również poeta, metafizyk i wszelki inny apryoryczny marzyciel, niejest dzielnością, ale czynnością, wirtuozem. Dzielnym jest filozof, skoro łączy bierność s czynnością, t. j. zna wszystkie całokształty umiejętne dawniejsze i jest twórczy. Dzielność jako spontalność, dotycze się szczególniéi woli.

Bierność, czynność i dzielność są dla tego arcywie-dznikami, że w nich leżą wszystkie cztery wiedzobłamy, t. j. ilość, jakość, stosunek i stan. — Dzielność niepodległa zupełnie i na najwyższym stopniu potęgi stojąca, zowie się samodzielnością, autarkeia, die Selbständigkeit.

3) Przedstawiając rosstępy wiedzy, wynosiliśmy li stronę ich kardynalną. Teraz musimy tu namienić, że każdy wiedzobłam, podwiedzobłam i wiedznik, może być uważany za wyraz całkowitéj prawdy, i że w takim razie obejmuje w sobie całą rozbierz prawdy, którę już znamy. I tak ilość jest bytem, nicestwem, żywoi bożostanem, a to przez wszystkie prawdniki; znajduje się

bowiem w materyi, w duchu, w świecie i Bogu. bnież się ma z jakością, stosunkiem i-stanem. podwiedzobłam, np. rospiętość, napiętość, zewnętrzność, wewnętrzność, jednoprzydrugość, możebność i t. p., daie sie wziaść za całkowita prawde z równémie prawem, co wiedzobłam, i wtedy rospada sie znowu na wszystkie prawdobłamy i prawdniki. Ale niedość na tém. Każdy wiedznik może być wzięty za całkowitą prawdę. u Spinossy jest li rozłoga, u Lokego li realność. u Hegla li idealność prawda. Można wiec sobie wyobrazić, jaka tu rozmaitość na łonie wiedzy! Wiedzobłamów jest 4. podwiedzobłamów 12, a wiedzników 36: zaczém rozbierz prawdy może mieć razem 52 innych i różniących się od siebie powtórzeń! Właśnie ta rozmaitość jest przyczyna tysiaca nieporozumień w filozofii. liście jest np. materya, a idealiście duch rzeczywistością. Temu jest materya, owemu duch, innemu znowu jaźń ludzka, innemu Bóg, twierdzeniem, realnościa, treścia i t. p. Filister na polach najwyższéj umiejętności, widząc to, woła: "Filozofia jest niczem, niejest nawet umiejetnością, bo w niéj tysiące sprzeczności i każdy uczy co innego!" O mylisz się bardzo, panie Filistrze! Tu każdy obrabia jedne i teżsame prawde; ale na błoniach wolności najwyższéj nieskończona rozmaitość jest koniecznością. Wszyscy filozofowie, od Talesa aż do Hegla, wykładają światu jedne nauke, ale co raz w innéj i doskonalszéj postaci. Jak różnia się dziejopisarze, co jedno i tożsamo opowiadaja nam wielkie historyczne zdarzenie, którego naocznymi byli świadkami; tak różnią się między sobą filozo-Zmienia się tu jedynie sposób widzenia i język techniczny, ale rzecz zostaje tażsama. Prawda jest jak w naturze, tak i w filozofii jedna. Jeżeliś umysł twój rozwinął, ujrzysz jedność te, jak dukata na dłoni.

4) Ponieważ każdy wiedzobłam, podwiedzobłam i wiedznik całą rozbierz prawdy, t. j. wszystkie prawdobłamy i prawdniki w sobie obejmuje; więc leżą w nim i umiejętniki wszystkie. Chcąc czytelnikowi choć z lekka dotknąć, jak bogata jest wiedza, robimy tu w krót-

kości obrachunek umiejętników. Przy końcu rozbierzy prawdv (§. 18. 6.) pokazało się, iż mamy umiejętników 468. Wiedzobłamów jest cztery, a każdy z nich jest całkowita prawda i ma w sobie wszystkie jej umiejętniki. dzobłamach znajduje się zatém 468 × 4, czyli 1872. umie-Podwiedzobłamów jest 12, a każdy z nich jest. całkowita prawdą. W nich leży przeto 468 × 12, czyli 5616. umiejetników. Do podwiedzobłamowych umiejetników dodawszy wyżej otrzymane wiedzobłamowe, mamy ich 1872. + 5616, czyli razem 7488. Tak wielka liczba umiejętników leży tylko w wiedzo- i podwiedzobłamach! Ale to jeszcze mało. Wiedzników jest 36, a każdy z nich jest prawdą. W nich przeto znajduje się 468 × 36, czyli 16,848. umiejętników. Dodawszy tę liczbę do wyżej otrzymanéi, jest w ogóle 7488 + 16,848, czyli razem 24,336. umiejetników. Każdy s tych umiejetników dysze w prawdzie i w wiedzy, czyli w przedmiocie naszego poznania. Możnażże więc dziwić się, że, skoro przedmiot poznania sam podaje nam taka mnogość filozoficznych pierwiastków, tyle jest już filozofii i że s czasem wiecéj ich jeszcze bedzie i być musi! W każdym pojedynczym człowieku moga sie te filozoficzne pierwiastki inaczei Zaczém, ile głów myślących, tyle być może przedstawić. osobnych filozofii; ile głów myślących, tyle kroć razy wystanić moga owe 24:336 filozoficznych pierwiastków, coraz to w innéj postaci! Jaka tu rozliczność, a przecież w gruncie jedność i tożsamość! Filozofia nasza, podając czytelnikowi tyle pierwiastków, - które poznać bliżej bardzo snadno, trzymając się wskazanych przy bycie sposobów, - może się go zapytać, czyli niejest wszechstronną i niezasługuje na imię powszechnéj? Gdyby kto s Polaków tego jej zaprzezcył, cieszyłoby to nas bardzo: bo mielibyśmy nadzieje, iż w krótce wystapi z jeszcze wszechstronniejszą i powszechniejszą polską filozofia.

5) Wiedzniki są omówcami wszelkiej prawdy i wiedzy. Bez nich niepodobna ani piórem ruszyć, ani się odezwać w krainie umiejętności. Jeżeli pragniesz coś cznaczyć, od czego innego odróżnić lub podzielić, musisz wziąść

którekolwiek wiedznikowa trójke na pomoc, i rzecz np. to jest ilościa, to jakościa, a to stosunkiem, to znowu ogółem, to szczegółém, to zaś pojedynczością itp. Wszakże i my, pisząć Myślinia, musieliśmy od samego początku wywodzić na scene wiedzniki, chociaż ich jeszcze niewyłożyliśmy, i spuszczać sie pod tym wzgledem na zdrowy mysł czytelnika. Ileż to razy już we wstępie trzeba nam było spomnieć np. realność, idealność i rzeczywistość, twierdzenie, przeczenie, kojarzenie itp. Piszac Chowanne, objaśniliśmy wiedzniki w przedsłowiu, bo bez nich niedałaby sie nawet pedagogika, ta niemal empiryczna umiejętność, wyłożyć. Wiedzniki tedy sa tém dla umiejetności, czém były loci communes w starożytnéj topice; są wyrazami porozumienia się wzajemnego w obrębie wszech nauk; są słowami z ust saméj prawdy i wiedzy, loiczném abecadłem.

- 6) Wiedzniki są, nietylko wszelkiej prawdy i wiedzy, nietylko wszystkich umiejętnych przedmiotów, ale i własnemi, t. j. samych siebie omówcami. I tak np. konieczność ma omówcami swemi realność, twierdzenie: mość omówcami swemi dlasobistość, własne uczucie Jeden wiedznik objaśnia się drugim; objaśnia się wszystkiémi sobie odpowiedniemi. S tych powodów daja się wiedzniki porządkować najrozmaitszym sposobem. Mv sami przedstawiliśmy je już trzy razy. Raz w naszéj niemieckiej Grundlage, drugiraz w przedsłowiu do Chowanny, trzeciraz na tém miejscu, a za każdym razem uporządkowaliśmy je inaczéj. Uporządkowanie to przecież niejest rzeczą obojętną, bo ma być zastósowane ściśle do nauki, którę wykładasz. Tylko w loice można wiedzniki uporządkować najlepiéj, bo do niéj właściwie Zadne ich uporzadkowanie obejść sie niepotrafi należa. bez pewnych powtórzeń i niejakiego formalizmu, albowiem ilość ich jest wielka; zaczém całość, którę tworzy, jest rozległa i przenikająca się sama sobą co chwila. Wszystkiego tego należy się więc choć dotknąć.
- 7) Że wiedzniki nasze stanowią trzydzieści i sześć razy inaczej się przedstawiającą względną różnią i bez-

względną jednią, że więc są bogatym przykładem różnojedni filozoficznéj i polskiej, o tem dość tu na spomnieniu.

- 8) Przytoczyliśmy wiedzniki w głównych ich nazwach: ale od nazw tych pochodzi mnóstwo innych wyrazów. I tak np. od rozłogi pochodzi rozłogowość, rozłogowy, rozłogowny, rozłogowiony, rozłogowienie, rozłogowniki i t. p., od twierdzenia, twierdzenność, twierdzenny, twierdziciel, twierdzicielka, twierdzniki i t. p. Tożsamo rozumie sie o innych nazwach wiedznikowych. Od realności np. wywodza sie reał, realnik, realnica, realnictwo. realniczość i t. d. Podobnież z. idealnościa. wodzimy tu rzecz te jedynie dla tego, aby wskazać czytelnikowi, jak bogaty jest jezyk nasz filozoficzny. cienia, które on tak delikatnie oddać potrafi, niedaja się przekładać ani nawet na język niemiecki. Niech np. kto wywiedzie z niemieckiego wyrazu die Position, oder die Substanz to wszystko, co da sie wywieśdź z naszego twiedzenia i z naszéj rozłogi! Oprócz tego, krom wszystkie wiedzniki maja nazwy realności i idealności. polskie, nie łacińskie, jak po większej części u Niemców. Nieskarzmy sie zatém na brak filozoficznych wyrazów w mowie narodowéj, ale filozofujac, myślmy po polsku, nie po niemiecku, a uirzemy przed soba wieksze bogactwo, niż tego mogliśmy się spodziewać! Daj Boże, aby Polska wielu wydała filozofów! Wtedy przekonamy świat, że niema może bogatszéj i filozoficzniejszéj mowy od naszéj.
- 9) Wszystkie wiedzniki leżą w słówku Jestem, bo na tém słówku spoczywają wiedzobłamy i podciągnięte pod nie prawdobłamy, które właśnie wywiodły wiedzniki na umiejętną widownią. Jak doskonałe i filozoficzne jest nasze słówko Jestem! Przekonałby się każdy o tém żywo, gdyby mu przyszło przekładać początek naszéj rozbie-rzy prawdy na język niemiecki, lub jakikolwiek inny.
- 10) Ponieważ wiedza jest świadomością, czyli duszą prawdy, zaczem rzeczą od niej nierozłączną, a prawda jest wszędzie; więc prawda i wiedza, są równie jak byt i nicestwo, czynnicami, oraz wykładnicami wszechistnienia.

Już dawniej (§. 20.) okazaliśmy, że wszystko a wszystko jest prawda i wiedza w jedni żywej; że prawda stanowi obecność, a wiedza świadomość, dusze, wewnetrzne prawo, myśl boża téj obecności; że nietvlko prawde, ale i wiedze rozlał dobrotliwy Stwórca w niezmierzoności stworzenia. Lecz cóż s tego wynika? Oto, że prawda i wiedza tworzą istotę człowieka, równie jak każdéj innéj rzeczy. Że zaś człowiek występuje jako ognisko czasowe powszechnej prawdy i wiedzy, tudzież jest obrazem Boga; że wszelka prawda i wiedza przychodzi w nim do swej świadomości; wiec w nim leży madrość boża in potentia i czeką tylko na swe On wiedzieć to może a priori, co boża mąrozwikłanie. drość w naturze stworzyła, jeżeli w samego siebie zajrzy; wiedzieć to może, co Bóg w nim i w całej ludzkości złożył. Jego mysł poznający spojrzy nawet aż do dna Najwyższéj istoty! S tego odkrycia wynika nowe odkrycie. Ponieważ wiedza jest duszą prawdy w człowieku objawionéj i zwierciadłem powszechnéj prawdy bedacéj; wiec jest jego własnością, jego istotą. Wiedza tedy jest nam rzeczą wrodzoną. Ona leży w naszéj istocie, i dobyć nam ja tylko potrzeba własną wolą i pracą; leży w nas in potentia i powinniśmy zamienić ją w in actu. nam wrodzoną pale, jeżeli stać się ma naszém słowem, musi być od nas samych wydobyta. Wydobywamy ją s piersi własnéj śród ciężkiej pracy, jak złoto z ipdostanowych kopalni. Gdyby człowiek nieżył na łonie natury; gdyby nieznał żadnéj a żadnéj zewnętrzności; spojrzawszy przecież sam w siebie i wyrzekłszy słówko Jestem, doszedłby do tych wszystkich pojęć i idei, które Myślini nasza dotąd przedstawiła! Prosze nam powiedzieć, czyli stnienie, istnienie i istniostnienie, byt, nicestwo, żywo- i bożostan, ilość, jakość, stosunek i stan, twierdzenie, przeczenie i kojarzenie, realność, idealność, rzeczywistość it. d., it. d., nie są ideami nam wrodzonemi; czyli nieprzychodzimy do nich sami przez się, t. j. a priori; czyli temu, co o nich pierwej niemyślił, niejest dość na tém, że kto inny poruszy je opisem swym w jego duszy, aby je ujrzał w pełni znaczenia? Do tych idei przychodzimy a priori; bo a posteriori otrzymujemy li zwyczajne pojęcia np. o słoniu, lwie, hienie, grzechotniku, tém lub owém drzewie. Kto niemiał tych idei pierwéj, niż przeczytał Myślinią; jego wina, iż tego niechciał wydobyć s siebie, co my s siebie wydobyliśmy. nam wrodzoném jest, leżeć bedzie na wieki in potentia, jeżeli własnym jeniuszem, lub za pomocą obcego ducha, nie przeistoczymy go in actu. To przeistoczenie iest wydobyciem s siebie, zdobyciém, nabyciém. Pomoc obca niejest tu pośrednictwem, ale tylko podnieta do bezpośredniego przekonania się o rzeczy. — Wrodzona wiedza jest z natury swej wiedzą bespośrednią, bo do wydobycia jej s samych siebie niepotrzeba nam akuszerki, t. j. obcego pośrednictwa. Nawet ucz sokratyczna nie wydobywa wiedzy z nikogo, ale staje się powodem, iż osoba zapytana sama przez się, czyli bespośrednio do żądanéj odpowiedzi i wiedzy dochodzi. Ani wydobyć s kogo, ani włożyć w kogo wiedzy niepodobna. Bóg, stwarzając człowieka, jakoogniskową prawde w czasie, tchnął w niego wiedzą; a czło. wieka obowiązkiem jest, przywieśdź te wiedze do świadomości, czyli wydobyć ją s samego siebie. – Tu przekonać się można, jak nisko stoją i jakiemi są ślepowronami ci ludzie, co nietylko od zwykłej czerni, ale nawet od filozofa wymagają, ażeby, wyrzekłszy się wrodzonéj i bespośredniej wiedzy własnej, które otrzymał wprost od Boga, uderzył czołém bezmyślném przed pośrednictwem, a nadto cudowném! Żadna prawda niejest wiedzy, ani żadna wiedza prawdy pośredniczką, ale każda prawda jest wiedzą i każda wiedza prawda. Człowiek jest prawdą i wiedzą w sobie, równie jak Bóg, lubo w innym rodzaju. Nie sama prawda, ale i wiedza jest w każdéj myślącej, a nawet i niemyślącej obecności, zaczem rzeczą bespośrednia; obie pochodza z nieba, sa boskości objawem, i jeżeli wyrobiły się aż do własnego uczucia, obejdą się bez cudzego i obcego sobie objawu. Na nim moga najwiecéj przedsięwziąć dlasobistości swej sprawdzenie. Przychodzimy sami przez się np. do pojęć realności, idealności i rzeczywistości, a widząc je także w naturze, przekonywamy się, że wiedza nasza ma tak zwaną przedmiotowość, lub téż takie i owakie obce twierdzenie za sobą. Jest to, że tak powiem, tylko proba arytmetyczna w filozofii.

11) Na tém miejscu odsłania się przed nami dno same mętnych i głębokich toni tak zwanéj w Niemczech Filozofii bespośredniego wiedzenia. twórca téj filozofii, mówi: "Jakim sposobem zdołalibyśmy szukać pewności wiedzy, gdybyśmy pewności téj naprzód nieznali? I jakże pewność ta mogłaby nam być znana. ieżeli nie przez coś, co już s pewnościa znamy? To wiedzie nas do pojęcia bespośredniej pewności, która nietylko niewymaga żadnych dowodów, lecz wszystkie dowody odpycha od siebie, i która wraz z wyobrażana rzeczą występuje jako zgodne z rzeczą tą wyobrażenie. Przekonanie przez dowody jest pewnością z drugiéi reki, polega na porównaniu i niejest nigdy ani zupełnie pewne, ani doskonałe." Słowa te Jakobiego zdaja sie zgadzać z nauka nasza, atoli to pozór tylko. Naprzód Jakobi mówi tu właściwie o poznaniu, a my mówiliśmy o wiedzy, co jest niesłychaną różnicą. Powtóre, Jakobi wpada wnet w pietyzmu jaszczurze pierścienie, i jego bespośrednie wiedzenie jest tylko wiedza własnéj nie wiedzy. Co Sokrates wyrzekł półżartem a pół groza, stało się tu filozofii zasadą. Jakóbi ugrązł w naszym prawdobłamie drugim, t. j. w nihilzimie, w skeptycyzmie, i nieumiał się s chrapów tych wydobyć. My tymczasem występujemy z bespośrednią wiedzą w pełném znaczeniu tego wyrazu, i uczymy, że prawda, bedąca w człowieku Boga zwierciadłem, ma wiedzę swą duszą, że prawda i wiedza są czynnikami naszéj istoty. Niechaj nikt przeto, przez brak bliższéj znajomości rzeczy, nierobi nas uczniem Jakobiego, s tego powodu, że i naszę naukę pod pewnym względem, lubo nader ściśle mającym się oznaczyć.

### C. ROZBIERZ POZNANIA

# jako Analytyki loicznéj Oddział Trzeci.

## s. 28.

Pierwsze oznaczenia poznania. — Rozbierze prawdy i wiedzy stanowią poznanioświeć.

1) Prawda, którę znamy już od dawna, i wiedza. s ktora rosstaliśmy się właśnie, są przeciwnicami, i mają się do siebie, jak byt do nicestwa. Przedmiot loiczny. który obrabiamy, został wiec tu rozdarty w dwie ostateczno-Sam, biorąc rzecz ściśle, niewystapił jeszcze w Myślini naszéj na widownią, ale dopiero dwie jego przesłanki, dwie istoty jego konieczne czynnice. Widzieliśmy przez wszystkie prawdo- i wiedzobłamy, prawdniki i wiedzniki, że dwie przeciwności niesą rzeczywistością, ale oderwanym jeż matervalem. Prawda i wiedza niesa także rzeczywistościa loicznéj Analytyki; niesą istotnym loicznym przedmiotem. ale dopiero jego gońcami. Niejest to, iż tak rzeke, jaźń loicznego przedmiotu, lecz tylko jego ciało i dusza. Również przez wszystkie prawdo- i wiedzobłamy, prawdniki i wiedzniki widzieliśmy, że dwa przeciwieństwa kojarza sie zawsze w czemściś trzeciem. Gdzie twierdź i przeciwtwierdź, tam także spółtwierdź; gdzie mężczyzna i kobieta, tam dziecię jest koniecznością. Jest to prawo święte, równie w loice, jak w naturze. Prawda i wiedza musza się przeto jednoczyć w czémściś trzeciém. prawda odpowiada bytowi, a wiedza nicestwu: to znajdować się coś powinno co żywo- i bożostanowi odpowiada. Cóż tedy jest tém trzeciém, w którém prawda i wiedza stają się organiczną jednością? Co jest żywo- i bożostanem,

przedstawiającym całkowitą rozbierz prawdy, tudzież całkowitą rozbierz wiedzy? Co jest prawdy i wiedzy spólném ogniskiem, jądrem, jaźnią, rzeczywistością? Co jest istnym Analytyki loicznéj przedmiotem? W Bogu znanie, a w człowieku poznanie. (Porówn. §. II. 4.) Czemu? Szukana jedność prawdy i wiedzy niemoże być czém inném, prócz prawdo-wiedzą, zaczém, mówiąc w języku zwyczajnym, znaniem i poznaniem.

Bóg, jako prawda, jest pierwiastkiem ontologicznym, czyli stwórcą wszech rzeczy; jako wiedza, pierwiastkiem spekulacyjnym, czyli stwórca ducha w całem przyrodzeniu: a jako znanie jest pierwiastkiem filozoficznym, czyli stwórca filozofii, lub też mądrości ludzkiej w czasie. wiedza i znanie sa w Bogu jedna i tażsama rzecza. tróica świeta: Oiciec, Syn i Duch, lub też Oiciec, Duch i Syn, w któréj każda osoba jest dwu innych wyrazem. bedac prawda, jest wiedza i znaniem; bedac wiedza. jest prawdą i znaniem; będąc znaniem jest prawdą i wiedza. Prawda = Wiedza = Znanie. Znanie Boże iest. rzeczywista wiedzą sama; jest stnieniem, istnieniem i istniostnieniem, tam in veritate, quam in scientia, czyli tam in existentia, quam in mente. Bóg niepotrzebuje niczego poznawać, bo zna wszystko; bo znanie Jego jest wszystkiém! Mając przed sobą rzecz jaką, mamy przed sobą pewne znanie Boże. Tu przedmiot i myśl zrasta sie w jedno.

Bóg, pragnąc ujrzeć prawdę za sobą, stworzył naturę bez granic; a pragnąc ujrzeć wiedzę za sobą, tchnął w naturę swym duchem. Tchnienie to stało się prawem natury. I mądrość boża rozwiła się przy stopach Boga, t. j. za Nim zupełnie. On ją uznał za swoję, ale nikt więcéj oprócz Niego, bo natura niemiała swego przeświadczenia. Jéj przeświadczenie było w Bogu. Ponieważ w naturze niebyło przeświadczenia, więc i mądrość boża, w naturze rozlana, niemiała świadomości własnéj, czyli była ślepa. Prawda i wiedza, które stanowiły w Bogu jedność świętą, zostały tu rozdzielone, przedstawiły dwójcę. Prawda objawiona, lub téż stworzona, była w naturze, ale świadomość téj prawdy

czyli wiedza, w Bogu, zaczém za naturą, w innéj istocie. Dzieło boże niebyło skończone, i miało podobieństwo do Myślini naszéj na niniejszéj rozwikłania ostoi, w ktoréj prawda i wiedza, jako dwie różne istoty, stoją obok siebie, i szukaja zjednoczenia we spólném ognisku. Bóg tedy zapragnał znanie swe uirzeć za soba: dla tego też stworzył człowieka i tchnał w niego swem znaniem. Tchnienie to jest w nas możnością, czyli zdolnością znania t. j. poznaniem in potentia. Człowiek, poczuwszy swa zdolność, zaczał rozwijać swe znanie, którego mu Bóg udzielił, i tym sposobem powstało poznanie in actu, czyli poznanie w ogóle. Prawda i wiedza, stanowiące nature, przyszły do własnego przeświadczenia za Bogiem; mądrość boża, bedaca natury prawem, przestała być slepą, i otrzymała świadomość na łonie przyrodzenia. Dwójca, która panowała w stworzeniu miedzy prawda a wiedza, znikła. Trójca, w istocie bożći leżaca, znalazła tu swój obraz. Dzieło boże skończoném zostało. — Czém przeto jest poznanie? Jest znaniem bożém, wymawiającém się przez człowieka w stworzeniu: jest wyrazem wiernym bożego znania. Jak stnienie do istnienia, tak znanie do poznania. Znanie jest poznania pierwiastkiem i zasadą. Jak człowiek Boga, tak poznanie bożego znania jest miniatura. Jak w znaniu, tak i w poznaniu, prawda i wiedza otrzymują swe ognisko. Znanie jest natury wiecznéj, a poznanie czasowéj. Znanie jest prawdą i wiedzą w Bogu, a poznanie prawdą i wiedzą w człowieku. Znanie jest przeświadczeniem wszechistnienia na łonie wieczności, a poznanie przeświadczeniem wszechistnienia w cza-Znanie jest zawsze jedno i tożsamo, bo jest Bogiern, niezmienną prawdą i wiedzą; a poznanie jest co chwila inne, bo jest ciągłym i rzeką czasowości ustawicznie płynącym wiecznego znania objawem. Nie tylko prawda i wiedza. ale także znanie jest ludzkiego poznania przedmiotem. poznał prawdę i wiedze, poznał wraz z niemi i boże znanie. Rozbierz nasza prawdy i wiedzy była wiec również rozbierzą Teraz nie znanie, ale poznanie, ta prawda i wiedza w czasowej jedni, i ten oddźwiek chwilowy znania wiecznego, jest naszym celem. Cóż s tego wszystkiego wynika? Oto, że przez ludzkie poznanie odsłania się nam boże znanie; że umiejętności i nauki są mądrością samego Boga, wymawiającą się ustami człowieka bez ustanku, bez początku i bez końca; że wszelka filozofia nasza jest wiernym filozofii bożej odgłosem, ale jej nieogarnia w całkowitej pełni, bo kropla płynącego czasu, lubo jest, jak Ilias in nuce, oceanu wieczności jedném ściśnięciem, niejest samymże już oceanem; bo wieczność daje się wymówić, nie w tym lub owym czasie, i nieprzez tego lub owego człowieka, ale przez wszystkie czasy i całe człowieczeństwo. O ileż powodów do szlachetnéj pychy i do religijnéj pokory, leży dla nas w kilku tych słowach!

Prawda, w swém wieczném i świetém jadrze, jest Bogiem, a wiedza, w swém wieczném i świetém jadrze, przeświadczeniem, albo raczéj świadomością w Bogu; obiedwie jednocza się w Bożem znaniu. Bóg stworzył świat. Prawda odsłoniła sie w naturze, wiedza w prawach przyrodzonych, a znanie w człowieczej zdolności poznania. I człowiek, zacząwszy poznawać, stał się koroną wszechstworzenia, bo w jego poznaniu, równie jak w znaniu Boga. zjednoczyła się stworzona prawda ze stworzona wiedzą; znanie boże zabrzmiało w czasowem słowie, i świat otrzymał swa świadomość. Człowiek jest najdoskonalszym obrazem Boga, zaczém najdoskonalszym także prawdy, wiedzy i znania wyrazem. On jest prawda, wiedza i znaniem, które sa najpiekniejszém wszechistnienia kwieciem. W nim kojarzą się powszechna prawda i powszechna wiedza, a zamieniając sie w jaźń jednostkowa, przychodza do słowa i wymawiaja sie głośno. Prawda i wiedza, wymówiwszy się przez człowieka, są poznaniem, a to poznanie bożém znaniem, które zadźwieczało w czasie. Poznanie przeto jest, równie jak znanie boże, nie sama prawda, ani samą wiedzą, ale obiedwiema razem; jest żywa ich różnojednią, ich żywostanem, którego przeznaczeniem, przeistoczyć się w bożostan. Jakoż poznanie, w księgi naukowe spisane i tym sposobem przewiecznione, wystepuje jako różnojednia prawdy i wiedzy w swym bożostanie, i jest przejściem ludzkiego poznania w boże znanie, powrotem końca w początek. - Prawda i wiedza, któremi Analytyka nasza dotąd się trudniła, są właściwie boskići natury: poznanie zaś jest rzeczą ludzką. tedy spuszczamy się zwolna z niebieskich eterów w krainy ziemskie, i przechodzimy od rzeczy boskich do rzeczy ludzkich: tu nowa lojka przepływać bedzie nieznacznie w stara. Wszelakoż przedmiot nasz nieutraca swej wyniosłości. Poznanie, ta rzecz ludzka, jest albowiem rosświatem ciągłym bożego znania, tudzież prawdy i wiedzy powszechnéj czasowém ogniskiem, zaczém wszelkiej boskości stopem! Jak tylko Bóg zna wszystko: tak tylko człowiek wszystko poznawać może. To poznawanie zamienia się w poznanie, a poznanie staje się znaniem. O, jak doskonale Bóg stworzenie swe urzadził! Nie dziw przeto, że nieraz stworzenie z Nim zmieszano, że je zowia Stwórcy objawem! I jest objawem tym istotnie, lubo nie w panteistyczném znaczeniu.

2) Jak twierdząca, czyli południowo-polarna mateterva, i przeczący, czyli północno-polarny duch, te niezmienne czynniki świata, sa wieczne: świat zaś, jako ciagle niespokojna czynników tych przeciwpolarnych środkowa różnojednia, jest czasowy; tak prawda i wiedza są wieczne. a poznanie, bedace ich krótko-dźwiecznymwyrazem, czasowe. Prawda niejest w żadnym czasie mniej lnb wiecej prawdziwa, ale ciągle jednaka, i stad wieczna jej tożsamość: wiedza, jako świadomość wiecznej prawdy i niezmienna madrość boża, iest także zawsze tażsama. Wieczna prawda i wieczna wiedza są, jak już wiemy, czynnicami ludzkiego poznania. Czemuż wiec ludzkie poznanie niejest równie wieczne, jak połowice, stanowiące jego istote; jak prawda i wiedza? Snadna tu odpowiedź! Wieczny byt i wieczne nicestwo, jednocząc się s sobą po raz pierwszy, tworzą wszędzie, a więc i tutaj, czasowy żywostan. Skoro Bóg i Jego świadomość przychodzą do swego objawu za soba; przestają być samemi soba, t. j. wiecznemi istotami, i występują jako czasowe utwory. Tak człowiek i duch jego staje się chwilką małą w każdém słówku. które wyrzeka. Bóg i Jego świadomość, objawiając się za

soba, wychodzi ze swej całostkowości jednej i rozlewa sie myrvadami stworzonych całostek, t. j. obrazów własnéj istoty. Tak człowiek i duch jego, objawiając się w mowie ustnéj. nawet pisanéj, wylewa sie myryadami słów pojedynczych, s których każde jest jego wyrazem, a inne ma znaczenie. Ale wszelka pojedynczość, które Bóg stworzył, ma. jako miejscem i czasem zawarowana, swój początek i swój koniec, czyli jest znikoma; składa się zaiste z dwu wiecznych i powszechnych czynników, t. j. z materyi oraz z ducha. sama wszelakoż jest czasowa. Prawda i wiedza w człowieku, który jest także stworzoną pojedynczością, są zawarowane. a przyjmując w siebie prawde i wiedze powszechna. zawarowywaja je swa natura; powstające wiec tu poznanie musi być również zawarowane, zaczem rzecza skończenna. Jak wieczna materya i wieczny duch, w pierwszém swém skojarzeniu, czyli w światowym żywostanie, bedacym własnego ich obiawu celem, rospadaja sie w nieprzebrane morza pojedynczości i stają się krótkotrwałą czasowością; tak wieczna prawda i wieczna wiedza w pierwszém swem skoiarzeniu, czyli w żywostanie, w człowieku, bedacym własnego ich objawu celem, rospadają się w rozliczne umiejetne całokształty, przybierają barwy znikomości, i występują, nie jako prawda i wiedza sama, nie sicut veritas et scientia in ipsissima persona, t. j. nie w słonecznym blasku swéj boskości i wieczności, lecz tylko jako coś boskoludzkiego, wieczno-czasowego; jako życie, płynace w słowie chwilowej świata mądrości; jako stawanie się ustawiczne, czyli jako poznanie. Jak człowiek niejest Bogiem, ale podobieństwem Boga, niejest prawda samą, ale podobieństwem prawdy, czyli prawdopodobieństwem; tak i ludzkie poznanie, ta zidealizowana i wylewajaca się w pojęciach ludzka prawda, niejest prawdą samą, ale prawdopodobieństwem! Poznanie nasze jest tedy prawdopodobieństwem, verisimilitudo, Wahrschein-Jak prawda i wiedza w ogóle, tak prawda i wiedza w człowieku, jedną i tążsamą są rzeczą, bo stanowią bezwzględną jednią. W poznaniu, tym obrazie przedwiecznego znania, przychodzi boska i ludzka prawda, tudzież

boska i ludzka wiedza, do swego objawu w człowieczem słowie: w poznaniu otrzymuje każde wieczne słowo Boże swe pierwotne brzmienie i rozlega sie w tysiaco - echowym czasowości gmachu. I to poznanie, pomimo pełni zawartego w sobie kojarzenia wszelkiej prawdy z wszelką wiedzą, pomimo tak wielkiéj głebokości i szczytności swego znaczenia jest przecież li prawdopodobieństwem! Smutny i niestychanie dume nasze upokorzający jest ten wypadek; atoli tak sie ma rzeczywiście i inaczej być niemoże! Poznanie jest tworzeniem najpiekniejszego ludzkiego świata, t. j. umieietności, i dla tego porównać sie daje ze stworzeniem świata przez Boga. Bóg mówiac, tworzy swiat; człowiek poznając, tworzy umiejętność, t. j. przeświadczenie bożego świata w czasie. Wszelakoż niezmierna tu rónica miedzy jedném, a drugiém tworzeniem. Słowo boże staje się w ksiedze natury rzeczywistościa; a słowo ludzkie staje sie w ksiedze poznania tylko litera! Słowo boże ubiera się w treść i żyje wiecznie; słowo ludzkie dźwieczy chwilke i przemija! Gdyby poznanie nasze dawało nam coś wiecej, niż daje; gdyby dawało nam rzeczywistość, t. i. prawde i wiedze same: natenczas człowiek nieróżniłby sie niczem od Boga, i poznając tworzyłby, nie nauki, ale świat sam. To jednak jest niepodobieństwem, gdyż świat jest już stworzony, a bedac nieskończonościa. niezostawia miejsca ani dla świata, ani dla świacika drugiego. Przedstawiając wieczną prawdę, oraz wieczną wiedze w Bogu i w nas samych leżaca: chwytajac ja mysłem li ze strony jej wiecznéj i nieskończennéj, czyniąc, co tylko jeniusz nasz zdoła; ażeby ją wiernie we wszystkich niezmienności barwach zmalować, i budując umiejętny całokształt, wprawiający człowieczeństwo w podziwienie; niedopinamy przecież naszego celu! Czemu? Prawda i wiedza wieczna, skapawszy sie w naszéj czasowej osobistości, przyjmuje jéj naturę, zaczém przestaje być wieczną i występuje jako czasowa. I jakże wieczną prawde wymówić w czasie? Wieczna prawda daje się tylko w wieczności całej wyczerpnąć; jakże wiec podobna przedstawić ja w kilku latach naszego życia

w całkowitéj pełni? Ona jest nieoznaczona, a poznanie oznaczać ją musi, i robi ją już przez to istotą znikomą. Boska prawda, wymawiająca się przez nas, niejest już więcej boską, ale naszą prawdą! Wszakże to konieczność, w rzeczy samej oddychająca! Tożsamo rozumie się o boskiej wiedzy i o boskiem znaniu. Poznanie przeto, niejest ani istotną prawdą, ani istotną wiedzą, ani istotnem znaniem, ale podobieństwem prawdy, wiedzy i znania, czyli, — mówiąc krótko, i oznaczając wiedzę oraz znanie prawdą, jako świętym ich calcem, — prawdopodobieństwam!

3) Że ludzkie poznanie niejest ani prawdą, ani wiedza samą, ale przemijającym ich cieniem, a to równie jak że człowiek niejest Bogiem samym, ale znikomym Jego obrazem, pokazuje sie najjawniej, bo faktycznie, na tak zwanych filozoficznych autodydaktach, t. i. na ludziach piszacych filozofia, lub téż ustnie filozofujących, chociaż filozofii nigdy sie nieuczyli. Któż ośmieli się utrzymywać. że Hermes, Zoroaster, i inni pierwiastkowi nieba wysłańcy, podali światu, nie prawdopodobieństwo, ale prawde same? Czyliż nawet poczatki greckiej filozofii, jak np. w Talesie. Anaxymandrze, w Xenofanesie, poczatki niemieckiei filozofii, np. w szewcu Böhmie, w Hamanie; poczatki polskiej filozofii np. w Bochwicu, w Bukatym, dotyczą się prawdy saméj, lub prawdopodobieństwa? Czyliż nasz Polak, filozofujący samorodną mądrościa: nasz Sniadecki, potepiający niemiecką filozofią, któréj ani powachał; chłop ze zdrowym rozumem rosprawiający o niebie i piekle: emigrant. wydaiacy polityczne broszury, choć w polityce nigdy pierwéj niepracował; dziki człowiek rossedny: wszelki syn netury, naówi ci prawde, lub prawdopodobieństwo? Człowiek pojedynczy, majacy godzine urodzenia i godzine śmierci, ten jeden ton malutki w orkiestrze człowieczeństwa, co na pewném miejscu i w pewnym czasie kilkadziesiat lat żyje, nie może być, jak Bóg, chociaż jest Jego obrazem, wszędzie i zawsze. On niejest wszechobecnością, ale jedną jej kropelką; niezdoła przeto ani wszystkiego widzieć, ani wszystkiego myśleć. Jego po-

znanie jest równie w granicach pewnych i równie zawarowane, jak jego istota; jest tysiąckrotnie złamanym prawdy promykiem, czyli prawdopodobieństwem. Bóg mówi, a słowa Jego staja się rzeczywistościa wieczna: człowiek zaś gwarzy za Bogiem, jak dziecko za swym ojcem, a słowa jego stają się nieraz mówną rzeczywistości karykatura. Prawdopodobieństwo to, do którego myślacy lub niemyślący człowiek pojedynczy, bez pomocy ludzkości całej, przedstawiającej Boga pełniej, lub też innemi słowy, bez pomocy wiecznie żyjącego i ustawicznie badajacego boga-człowieka, t. j. bez poznania całkowitéj, objawionéj przez człowieczeństwo filozofii dotychczasowej, sam przez się dochodzi, jest właśnie różnojednia prawdy i wiedzy w żywostanie. Mówimy tu s przyciskiém w żywostanie, bo do poznania, bedacego bożostanem nieprzedarliśmy się jeszcze. — Scholastyki dzisiejszego czasu i nowomodnego kroju, co nam dzień i noc prawią, że człowiek wraz z upadkiem ojca Adama utracił swa pierwotna wiedze i dla tego musiał być bespośrednio od Boga samego oświecony: co nam polecaja Tomaszów z Akwinu. Bonawenturów i innych średniowiecznych pisarzów, robiących umysł i rozum ludzki hierarchii posłuszném narzędziem, zaklaszczą tu nam brawo w swe dłonie, a nieliczni przyjaciele umiejętności i niepodległego badania zasmuca się bardzo, przeczytawszy w Myślini naszej, że ludzkie poznanie niejest prawda i wiedzą samą, ale li prawdopodobieństwem! Atoli, równie tamci, jak ci, osłupieja z zadziwienia. gdy im powiemy, że ludzkie poznanie, właśnie to biedne prawdopodobieństwo, stoi tysiąckroć wyżej, niż prawda i wiedza sama! Dla czego? Z jakich powodów? Prawda jest tylko loicznym bytem, a wiedza tylko loiczném nicestwem, obiedwie wiec czczemi oderwaniami; poznanie zaś, występujące tu jako prawdopodobieństwo, jest loicznym żywostanem, zaczem prawdą i wiedzą w jednym organicznym zlewie. żywostan składa się z bytu i z nicestwa, tak poznanie, 6 którém mowa, ma prawde i wiedzę swemi potęgami.

Czyliż niestoi wszelka różnojednia, choćby chwilowa i dla tego znikoma, wyżej, niż oba jej warunki? Czyliż rzeczywistość nieznaczy więcej, niż wieczne jej matervały? Niemaż jazń nasza, choćby i docześna, wiecej boskiej wartości, niż ciało nasze, korzeniace sie w wiecznéj materyi, i dusza nasza, bedaca wiecznego ducha wyrazem? W prawdzie i wiedzy powszechnéj zasneło, iż tak rzeke, boże znanie, a słowo boże zmartwiało i zgłuchło, stało sie niema opoka: w ludzkiém poznaniu, mimo tego, iż to jest li prawdopodobieństwem, budzi się boże znanie, a słowo boże dzwięczyć znowu poczyna, tymże samym dzwiekiem, którym niegdyś w niebie dzwieczało, i jestże to rzecz mała, fraszka obojetna? Czyliż to jest hańba dla poznania, że jest li prawdopodobieństwem? Czemuż wiec niejest hańba dla człowieka, że jest podobieństwem Boga? Prawdopodobieństwo, bedace zarazem wiedzo- i znaniopodobieństwem, niema tu pospolitego znaczenia; niejest li możebnością! Jest to rzeczywistość i konieezność. wystepująca na widowni czasowości, jako najdoskonalszy obraz prawdy. Tylko przez jednostkowe bóstwo ziemskie, tylko przez usta człowiecze zdoła Bóg odezwać się w czasie, t. j. za soba; tylko przez poznajacego śmiertelnika zawołać może do uśpionego i stopniowo przebudzającego się stworzenia: Słuchaj, jam twym Stwórca, Panem i Ojcem! W ludzkiém poznaniu przychodzi cała natura do swego przeświadczenia, i świadomość, bedaca Boga własnościa, znajduje swe żywe zwierciadło. Tu słowo Boga staje się słowem człowieka. Oto znaczenie prawdopodobieństwa!

4) Bóg jest bez wątpienia jedyny, bo jeden pierwiastek świata dozwala nam myśleć jednego tylko samoiśca; ale jego gwoliny, będące człowieczeństwem, są nieskończenie mnogie. Człowiek jednostka, lub w ogóle pojedyncza istota poznająca, nie żyje samotnie. Człowiek niejest pustelnikiem i osobnikiem, a widownią jego działania nie są bezludne stepy stworzenia. Obok niego żyją miliony spółcześnych ludzi, co, równie jak on, po-

znają, lecz musząc widzieć i myśleć co innego, co inn ego poznaja. Teraz idziemy daléi. Nie na saméj ziemi naszéj źvia poznające istoty, ale na wszystkich niezliczonych ciałach niebieskich; inaczéj światy te znajdowałybý się bez celu, i przypuścićby można było, iż Bóg niewiedział, dla czego je stworzył. Gdzie materya, tam duch; a gdzie oboje, tam życie przez wszystkie rozwikłania szczeble, aż do kwiatu swego, którym jest bóstwo stworzone. Gdzie prawda, tam wiedza; a gdzie oboje, tam zlew ich spólny, czyli poznanie. Miałżeby Bóg na ziemi naszéj jedynie. na téj potu kropelce, wypływającej z jednego poru wszechświata, dopiąć swego ostatecznego zamiaru i nigdzie więcej? Miałżeby li ziemie naszę obdarzyć we wszystkie przywileje niebian, a o tylu innych jéj siostrach, może tysiackroć doskonalszych i lepszych, zapomnieć zupełnie? Miałyżby światy, które widzimy na niebie, niestanowić podobnego spółeczeństwa, jak ludzie na ziemi? Niech tu powie: tak jest, wszelki nabożny Buddysta, któremu ziemia, wedle słów objawionego przed wieki proroka, jest jedynym światem, a gwiazdy li świata tego kagańcami! My Polacy mieliśmy Kopernika: więc posiadać powinniśmy przekonanie. Bóg mówił, a słowa Jego stawały się ciałem. Rzecz każda jest słowem Bożém, a wszechświat niezmierzonym języka bożego słownikiem. Skościałe i nieme słowo boże w martwéj rzeczowości, nie tylko na ziemi, ale wszędzie, musi w poznającej istocie rostająć i przyjść do głosu, ażeby koniec stworzenia stał sie podobnym do swego początku. Tym sposobem rosprzestrzenia się poznanie przez wszystkie drogi mleczne i słoneczne światy, czyli przez całą niezmierzoność stworzenia. Czego niepoznano na jednym płanecie, to znane jest od wieków na innych. Choć na każdym z nich mądrość panuje w pewnych granicach, w całości téj niesłychanéj jest ona przecież bez granic! Tu poznanie, stajac sie bezwarunkowościa, otrzymuje charakter boski, i jest wiernym bożego znania wyrazem. – Ale niedość na tém. Numerycznie nieskończona i w nieskończoności światów rossiana, poznająca

istota, żyje nie dziś dopiéro, ale na ziemi naszéj od lat kilku tysięcy, a w całokształcie świata bez poczatku. t. i. od wieczności. Numerycznie nieskończona poznajaca istota przedstawia na każdym pojedynczym planecie madrość wszystkich światów. Tu każdy człowiek oryginalny jest innego słońca, innéj gwiazdy namiestnikiem, a spółeczeństwo nasze jest wszechświata panorama. Nieskończoność światów żyje w każdym świecie i świeciku. Nieskończoność ta pomnaża sie tém bardziej, że jeden ród ludzki nastepuje co chwila po drugim: że jedna nieskończoność płodzi druga, i w czasach tego pełnego życia wyobraża Poznająca istota, nie tylko na ziemi, ale po wszystkich wyspach nieba złocistych; nie tylko dzisiaj, ale wszędzie od wieków, ma prawde i wiedze badania swego przedmiotem i przywodzi ja do świadomości w czasie. poznanie przelewa się w księgi i tworzy wieczną umiejetność, która s przeszłości przepływając na teraźniejszość. bogaci się co chwila w nowe skarby, i faluje nieskończoności oceanem. Tak tedy poznanie jest równie co do: przestrzeni, jak co do czasu, bez początku i końca, a przedstawiając nieskończoność, wieczność i wszechobecność madrości bożej, jest doskonałem bożego znania Tu traci poznanie znikomy charakter zwierciadłem. prawdopodobieństwa, i występuje jako prawda sama; tu poznanie człowiecze zamienia się w człowiecze znanie. Prawda i wiedza wymawiają się tutaj nie przez usta tego lub owego człowieka pojedynczego, ani przez usta ludzkości całéj tego lub owego planety, ale przez usta istoty poznającej wszechświatów; wymawiają się nie w tym lub owym czasie jedynie, ale przez wszystkie czasy, czyli przez objawiającą się wieczność; wymawiają. się przez Boga-człowieka wszędzie i zawsze żyjącego, przez Boga-człowieka w największej i nieprzebranej pełni znaczenia tego wyrazu. Teraz prawda i wiedza przychodzą do swej różnojedni wiekuistej: prawdopodobieństwo staje się prawda sama przez usta człowiecze wymówioną, a żywostan poznania występuje jako poznania bożostan. Przedmiot lojcznej Analytyki, odsłoniwszy w Rozbierzy prawdy swój byt, w Rozbierzy wiedzy swe nicestwo, na tém miejscu zaś swój żywo- i bożostan, pokazuje sie w pełni swego całokształtu, i zachwyca każdego myślacego ducha. Na wierzchołku téj góry Synaju. na który się wdarliśmy, mieszka Bóg-człowiek. s tego wierzchołku odzywa sie Bóg do nas w ludzkiém słowie: tylko s tego wierzchołku pojąć zdołamy wielkie znaczenie i szczytność poznania! Jeżeli Bóg stworzył świat: to Bóg-człowiek przywiódł ten świat do własnej świadomości i stworzył umiejętność. Jeżeli prawda i wiedza należą do samego Boga, to poznanie jest przymiotem człowieka, a znanie, w które przeistacza sie poznanie ludzkie i znanie boże, własnością Boga-człowieka. człowiek rostworzył Chrześciaństwo, i rzekł nam. iżeśmy Jego bracia. Każdy więc z nas niechaj stara sie być podobnym do Niego; niech poznaje samodzielnie! Poznanie jest rzecza każdego Chrześcianina, a filozofia głównym chrześciańskim ołtarzem, na którym najgodniejsze siebie złożyć możem Bogu ofiary!

5) Jeden człowiek niejest, jak naturalna, ludzkościa cała: ani jedna poznajaca istota niejest potopem istot poznajacych w nieskończoności wszechswiata rozlanym. Nasze iednostkowe poznanie niejest także powszechném i wieczném poznaniem, bezwarunkowościa swa w przestrzeni i czasie ze znaniem bożem mierzyć sie mogacem. Czyliż więc zdoła ludzka jednostka wylewać s siebie poznanie bezwarunkowe? Zdoła, odpowiadamy. Jakim sposo-Ludzkość ziemska przedstawia całe morze istot poznających, we wszechświecie falujące; a każdy nasz jeniusz u miejętny jest ogniskiem poznającej ludzkości ziemskiej swojego czasu; a ludzkość ta jest owocem całéj ludzkeści przeszłéj i nasieniem całej ludzkości przyszłej! Każdy przeto jeniusz umiejętny, występując s pracą swą świetnie i zwracajac na siebie powszechną uwagę, dosięga poznania całej ludzkości ziemskiej, i całej ludzkości wszechświata! On staje sie, jak Bóg, powszechnego stworzenia przeświadczeniem i jaźnią. Czemu poznanie tego umiejętnego jeninszu niejest niezmienne i wieczne, jak znanie beże, jak prawda

i wiedza sama, ale ustepuje ze sceny przed poznaniem nowego umiejętnego jeniusza? Rzecz to zupełnie naturalna, bo mądrośc wieczna, objawiając się w pewnym czasie, staje się koniecznie madrościa czasowa, czyli Jeżeli Bóg myśli, o czém ani wątpić; to i w Jego istocie jedna myśl wypiera druga, czyli wieczność zamienia się w czasowość. Jak Bóg i każdy pojedynczy człowiek, tak myśli i świat wszechistot poznających, czyli Bóg - człowiek. Jak jedna myśl nasza rodzi drugą, w zwiąsku s sobą stojącą, ale dalej rzecz prowadzącą; tak jeden wielki umiejętny całokształt jest kolebką dru-Bóg – człowiek niemyśli pojedynczemi pojeciazni, jak każdy człowiek zwyczajny, ale rozległemi filozoficznemi systemami. Jego pojęciami są szkoły filozoficzne. Szkoła następuje po szkole, jak pojęcie po pojeciu w naszéj mowie. Jest to także myśl po myśli następująca, czyli jedno po drugość myślenia, lecz na rozległą skale. Każdy nowy filozoficzny system jest aktem zmartwychowstania całej przeszłej filozofii, i pierwiastkiem do innéj, wkrótce mającej nastąpić, a to jak każdy świat jest pozaświatu wypadkiem i przedświatu drzwiami; tu popiół fenixowy jest końcem i początkiem. Drogą tą objawia się prawda i wiedza w żyjącém znaniu, czyli mądrość boża będąca rzeczywistością; drogą tą objawiać się musi także prawda i wiedza w żyjącem poznaniu, czyli medrość ludzka, będąca rzeczywistości czasową świadomościa. Wieczność odsłania sie li w ciagle innych po sobie następujących czasach. Wieczne myślenie wylewa sie w pojedynczych czasowych myślach, któremi są nasze umiejętne całoksztakty. Historya filozofii i umiejętności w ogóle jest systemem madrości wiecznej, nad którym Bógczłowiek pracuje od wieków i s którym niebedzie nigdy gotów! Każdy tak zwany system filozofii znikomy, jest jedną myślą wielką w paśmie powszechnego myślenia, jedném ogniwém w ogólnéj madrości łańcuchu, i pozostaje na wieki w tém znaczeniu, do którego się wyrobił! I na łonie poznania jest nieśmiertekność; i tutaj znajduje się przedświat, świat, oraz pozaświat.

Z niniejszego rzeczy naszéj przedstawienia okazuje się, że ani nawet je niusz największy nic godnego ludzkości i wieku swojego njeodkryje, bez zgłebienia poznania całego, które nam przeszłość droga pozostawiła spuścizna. i że nietylko jednéj ulubionéj, ale wszystkich umiejętności bez wyjatku uczyć sie nam potrzeba, skoro poczuliśmy w sobie boska ducha potege i usiłujemy stać sie naukowém człowieczeństwa ogniskiem, gwiazda Platonal Oto filozoficzne pojęcie pośrednictwa i jego konieczności, pośrednictwa przez Boga – człowieka, pośrednictwa, o którém prawi nam teologia! Także filozofii, téj córy samodzielności niebiańskići, uczyć sie potrzeba. wiedzieć niemożna, do czego doszła, na czem stanela, i co jest dalszym jéj celem! Uczoność jest przeto niesłychanie wažna na umiejetnych błoniach, i doznaje słusznie wielkiej po-Jeniusz umiejetny, ale nieuczony, jest ignorantem, niewiadomca. On chce budować świątynia, niewiedzac, że już wybudowaną w tym rodzaju została od dawna! On tém sie zaimie, nad czém pracował już ten lub ów ze sławnych śiedmiu mędrców, i poda to światu, iako utwór swéj samodzielności, co świat otrzymał i strawił już przed lat tysiacem. Jego poznanie, bedzie li prawdopodobieństwem, niezaś dalszym krokiem powszechnego znania. Poznanie rzeczywiste i czasu swego godne jest takie jedynie, co przejstacza cały dotychczasowy naukowy bożostan w oryginalny i krok dalszy do swego zupełnego objawu czyniacy żywostan bożego znanja, którego przeznaczeniem, stać się w krótce znowu bożostanem i pomnożyć skarbce powszechnego bożostanu. Wszelka boskość prawdziwa wyżej stoi na niebie, niż słońce i gwiazdy; a syn ziemi niedosiegnie jéj tak łatwo, jak owocu z jabłoni. Tu nie sam jeniusz, ale znajomość swego przedmiotu, nauka głeboka, praca, i wytrwałość są stopniami na góre Olympu!

6) Ponieważ wszelkie czynniki, jako realność i idealność, idace przed powstającą z nich rzeczywistością, należą do téj rzeczywistości, i są nią samą, są jéj treścią; więc prawda i wiedza, te czynnice poznania, idace przed

poznaniem samém, są już poznaniem. Poznawaliśmy zatém w Myślini naszéj od samego Analytyki loicznéj początku, i pierwej niż wkroczyliśmy w krainy samego poznania. Jakoż pytamy się, czyliż, wymawiając już słówko Jestem, nieprzychodzimy do poznania naszego istnienia? Czyli już w tym loicznym wstępniu nieleży nietylko prawda i wiedza najpierwsza, ale także jedność obudwu t. j. najpierwsze poznanie? Czyli rozbierz prawdy i rozbierz wiedzy niebyła już poznaniem, a nadto wielkiem, stanowczem i do dalszego poznania droge torującém? Poznanie, jako prawda i wiedza w jedni, jest tém wszystkiem, czém prawda i wiedza, chociaż stanowi udzielna dla siebie dzielnice. Rozbierz prawdy i rozbierz wiedzy były zatém Rozbierzą poznania. W rozbierzy prawdy poznawaliśmy prawde; w rozbierzy wiedzy poznawaliśmy wiedze; jedna i druga były wiec poznaniem. Jeżeli prawda i wiedza sa czynnicami poznania; to rozbierz prawdy i rozbierz wiedzy muszą być czynnicami niniejszéj rozbierzy. I są jéj czynnicami, jako jéj jutrzniane przesłanki, s których teraz występuje loieze słońce! Co jest treścią tych czynnic, jest również treścią powstającego z nich poznania. Wszystko zatém, co dotad wyłożyliśmy, dotyczyło się poznania, i jest w gruncie jego przedstawieniem.

Poznanie jest stnieniem, bo polega na znaniu bożém, a to jest, jak naturalna, stnieniem. Bóg tchnął
w człowieka stnieniem, t. j. znaniem; stąd zdolność nasza
poznania. Zdolność ta jest wrodzoném nam znaniem, czyli
poznaniem in potentia. Na téj zdolności polega poznanie in actu; czyli na znaniu polega poznanie, jak na
stnieniu istnienie. Wyraz polski poznanie jest głęboko
pomyślanym i doskonale przedstawiającym przedmiot swój
wyrazem. Poznajemy np. tylko tego człowieka, którego
dawniej znaliśmy. To dowodzi, iż dziadowie nasi mieli
przynajmniej przeczucie, że poznanie opiera się na znaniu
i jest jego objawem, czyli że jest w gruncie swym stnieniem. Ponieważ znanie w nas leżące, którém Bóg w nas
tchnął, jest posadą naszego poznania, więc tu rosświeca

sie najjaśniej powód, który skłonił Platona do wyrzeczenia tych słów, że poznanie jest przypomnieniem tego, co dusza w niebie niegdyś widziała. My mówimy, cheac tożsamo wyrazić: poznanie jest przywiedzeniem do świadomości bożego, leżacego w nas znania! - Poznanie jest istnieniem, bo prawda i wiedza, zaczém także poznanie, znajduja sie nietylko w nas, ale i za nami, t. j. w całém przyrodzeniu. Natura, pragnac poznanie to przywieść do świadomości i do słowa, tworzy coraz wyższe jestestwa, a w końcu człowieka. Poznanie w istnieniu rozlane, w istnieniu, które jest Bogiem i człowiekiem rozebranym anatomicznie, i w każdéj drobnostce swego organizmu udzielnie przedstawionym, jest poznaniem in potentia czyli znaniem, którego świadomość leży w Bogu i człowieku. – Poznanie jest istniostnieniem, bo jest najprawdziwszem i najwłaściwszém człowieczeństwa dziedzictwem. - Trzy prawdoświeci znajdują się przeto w poznaniu. Że poznanie, będace prawdą i wiedzą w organicznym stopie, stanowi względna różnia, bezwzgledna jednia i filozoficzna różnojednia; że przeto trzy siestrzany w nim panują; rzecz oczywista.

Poznanie jest bytem, już dla tego, że jest prawdą i wiedza, które sa bytem. Jest bytem. bo występuje co chwila, jako byt, w naukowych książkach naszych i w bibliotekach. Wszakże każdy człowiek poznaje. Poznanie jest zatém faktem empirycznym i dla tego bytem. -Poznanie jest nicestwem, już s tego względu, że nicestwem jest także prawda i wiedza, te dwie istoty jego czynnice. Oprócz tego niejest ono ani prawdą samą, ani wiedzą samą, ale lekkim i znikomym ich panoramowym Prawdopodobieństwo, którém jest, obrazkiem. i czasowość, w któréj się zakorzeniło, niejest bytem istotnym, a więc niczem. - Poznanie jest żywostanem, bo jest ciągłą metamorfozą. Widzimy to w powstających i znikających naukowych teoryach; w wykładzie naszéj Myślini; wszędzie, gdzie bierzemy pióro do ręki i przedstawiamy umiejetność. Tu jedno poznanie wypiera

drugie i następuje po drugiém. - Poznanie jest bożostanem, bo trwa ciagle na ziemi, nietylko w ogóle, ale we wszystkich swych szczególnych postaciach i pojedynczych odcieniach. Poznanie tedy rościąga się przez wszystkie prawdobłamy. - Poznanie jest cielesnościa. niecielesnością i zasadniczością, bo występuje jako Empirya, Spekulacya i filozofia; jest przedświatem. światem i pozaświatem, bo żyje w przyszłości jako idea. skłaniajaca nas do nowych umiejętnych całokształtów; w teraźniejszości, jako dzisiejszy, a w przyszłości jako dawniejszy stan naukowości; jest boskościa, nieboskościa, i nieboskoboskościa, bo znajduje się w Bogu, jako znanie, w naturze jako znania tego maiacego przyjść kiedyś do świadomości swej pełnej w czasie możebność, a w człowieczeństwie jako możebności téj rzeczywistość. A więc i wszystkie prawdniki należa do poznania. Cała rozbierz prawdy jest zatém poznania rozbierza. — Ale niedość na tém! Ze poznanie jest ilościa. iakościa, stosunkiem i stanem; to rzecz tak jawna. že niepotrzebujemy jej bliżej odsłaniać. Ze poznanie jest wszystkościa, jednościa i całościa; nieskończonościa, wiecznościa i wszechobecnościa; ogólnościa, szczególnością i pojedynczością, realnościa. idealnościa i rzeczywistością, i t. d. i t. d. przez wszystkie wiedzy rosstępy; dowodza nam tak rozliczne umiejetności rodzaje i filozoficzne szkoły. Wszystkie wiedzobłamy, podwiedzobłamy i wiedzniki sa przeto barwami poznania. Tożsamo rozumie sie i o umiejetnikach. Rozbierz wiedzy jest przeto poznania rozbierza.

Rozbierz prawdy i rozbierz wiedzy, będąc kardynalném, wstępném i, że tak powiem, propedeudyczném poznaniem, jest słońcem wszelkiego poznania, czyli poznanioświecią, cognitio luciflua, manifesta et patens. Pomimo tego jest poznanie tylko prawdopodobieństwem. Przeklęte wyrażenie! zawoła tu niejeden czytelnik, ceniący umiejętność. Nie przeklęte, ale święte, odpowiadamy, bo nieubliżając w niczem boskości człowieka, przypomina

mu stworzoność i zawisłość, tudzież uczy go pokory, oddala od niego pyche i zarozumiałość! Wreszcie, że poznanie jest prawdopodobieństwem, niejest to nowa, ale stara prawda i znana światu od lat przeszło dwu tysięcy. Starożytna szkoła greckići nowei Akademii tak bowiem nauczała: "Przez wzglad zapewne na szczeście człowieka, niedali Bogowie wyraźnych znamion prawdzie i wiedzy. I dla tego znaja prawde i wiedze li Bogowie; człowiek zaś ich niezna. Poznając, błakamy się na błoniu nieprzebranych prawdopodobieństw. Jedynym sprawdzianem poznania jest, wybrać śród mnóstwa prawdopodobieństw najoczywistsze prawdopodobieństwo." Starożytna nowa Akademia miała przeczucie znaczenia poznania, ale wzięła prawdopodobieństwo w zwyczajnym sensie, t. j. nie jako wierny obraz prawdy, ale jako jéj możebność, i dla tego zbłądziła. Ona niemiała przytém jasnego pojęcia poznania, i niewiedziała, że to, bedac prawda i wiedza w jedni, a tém samém stojac wyżej niż prawda sama. niemoże być li pospolitém prawdopodobieństwém! - Tyle o poznaniu w ogóle. Wiedzac, czém jest poznanie, potrzeba nam się zastanowić, jak do niego przychodzimy. To téż jest treścia następnéj rosprawy. Poznanioświeć niejest tu wyczerpana. Cztery paragrafy następne będą dalszém jéj przedstawieniem. Już ta okoliczność dowodzi niesłychanie wielkiego znaczenia poznania! O bracia, dziekujemy Bogu, że poznanie jest paszém dziedzictwem z nieba!

#### **s. 29.**

## Źródła i władze poznania.

1) Bóg jest, jak już wiemy od niepamiętnych czasów, stnieniem, świat istnieniem, a człowiek istnio-stnieniem. Ponieważ w istniostnieniu leży stnienie i

istnienie, więc w człowieku znajduje się boskość i światowość. Człowiek, jako stnienie, jako boskość. stoi z Bogiem, a jako istnienie, jako światowość, ze światem w bezwzględnéj jedni. Jednia ta bezwzględna robi mu poznanie Boga i świata, a wiec poznanie wszechistnienia. czyli poznanie w ogóle podobieństwem. Bez niej niebyłby zdolny poznania. - Tożsamo okazujemy z innéj strony. Bóg, świat i człowiek mają zarówno prawde i wiedze istotv swéi czynnicami. Prawda i wiedza, jak to już okazaliśmy, kojarzą się w Bogu i stanowia znanie. Bóg jest ogniskiem wszechistnienia pierwszém, czyli jest jego przeświadczeniem, świadomościa i własném uczuciem na łonie wieczności, dla tego jedynie, że jest znaniem, że w Nim prawda i wiedza stapiaja sie s soba i stanowia jaźń. jadrowość. Prawda i wiedza na łonie natury tworza jak to okazaliśmy także, dwójce. Prawda jest tu w na turze: a wiedza w Bogu. Prawda i wiedza niekojarza sie tu w czasowém znaniu, i dla tego natura niema przeświadczenia, świadomości i własnego uczucia. Dzieło boże było niedokonane, bo niemiało własnego ogniska. Bóg chcac je dokonać, tchnał, jak nam już od dawna wiadomo, w najdoskonalsze istnienie swém stnieniem, czyli w ostateczna prawde i wiedze stworzona swém znaniem. I powstał człowiek, jako istota poznanja zdolna. Człowiek poznaje. i tym sposobem urzeczywistnia swe znanie. On jest ogniskiem wszechistnienia drugiém, czyli jest jego przeświadczeniem, świadomością i własném uczuciem, dla tego jedynie, że ma w sobie boże tchnienie, t. j. znanie, że w nim prawda i wiedza stapiają się s soba, i stanowią jażń, jadrowość, czyli, że jest obrazem Boga. — Człowiek przeto zdolny jest poznania dla tego, że jest istniostnieniem, a przez to stanowi ze stnieniem i z istnieniem bezwzgledna iednia: tudzież dla tego, że usposobiony jest tchnieniem bożém do stania się własnéj oraz wszelkiej innéj prawdy i wiedzy ogniskiem. – Poznanie jest własnością człowieka; ma w człowieku swe podwale, a w świecie i Bogu dalsza budowe; podobne jest przeto do rośliny w ogóle, zapuszczającej swe korzenie w ziemie, a swa korone i swój wierzchołek

w niebo. Poznanie jest wstęgą, połączającą człowieka ze stworzeniem i Stwórcą; jest końcem istnienia, wracającym w swój początek.

Wiemy, że człowiek jest przeświadczeniem, świadomościa i własném uczuciem wszechistnienia w czasie; wiemy także, dla czego tém jest i być musi; wiemy nareszcie, że to, a nic innego robi go zdolnym poznania. Teraz zachodzi pytanie, na czem polega w nim to przeświadczenie, ta świadomość, i to własne uczucie. Od odpowiedzi na to avtanie zawisło odkrycie źródeł poznania. Przeświadczenie. świadomość i własne uczucie, bedac tchnieniem bożem. czyli znaniem w człowieku, stanowi jego istote. jest ta istota? Jest bóstwem stworzoném, czyli jaźnia. świadczenie, świadomość i własne uczucie są przeto naszej jaźni przyroda. Stad wynika, że tylko jaźń jest w człowieku poznająca istotą. - Przeświadczenie jest, jak już (8. 26. 3.) okazaliśmy, empirycznej, świadomość spekulacvinéj, a własne uczucie filozoficznéj natury. nasza jest także trojaka: empiryczna, spekulacyjna i filozoficzna. Przeświadczenie tedy iest własnościa empirycznéi, świadomość spekulacyjnéi, a własne uczucie filozoficznéj jaźni. — Co jest jaźnia empiryczna? Ciało. Ale cialo iest li oderwaniem, trupia realnościa. Wiec cialo żywe, czyli ciało, uważane jako całkowita jaźń ze strony swéj zewnetrznéj. Tylko w takiém ciele znajduje sie zdolność przeświadczenia. Naczem polega ta zdolność? Na bierności ciała, na jego draźliwości i czuciu, na tém. że może być zewnétrznego świata zwierciadłem, czyli na zmy-Zmysł tedy jest podścieliskiem, dzwigoniem i segiecikiem przeświadczenia, a przez to źródłem poznania najpierwszém. Jest to oko jaźni, widzące zewnętrzność wszelkiej prawdy i wiedzy. - Co jest znowu jaźnią spekulacyjną? Dusza. Ale dusza jest li oderwaniem, trupia Więc dusza żywa, czyli dusza, uważana idealnościa. jako jaźń całkowita ze strony swej wewnętrznej. ko w takiéj duszy żyje świadomość. Na czem polega Na tém, że dusza myśli i wie o tém ta świadomość? że myśli, że jest myśleniem. Co jest tego myślenia

podstawa w duszy, czyli co jest władzą myślenia czystego. myślenia a priori? Umysł. Umysł przeto jest calcem świadomości, a przez to źródłem poznania drugiém. Jest to oko jaźni, widzace wewnetrzność wszelkići prawdy i wiedzy. — Co iest pareszcie jaźnia filo-Jazń sama w sobie, to jest boże tchnienie zoficzną? znanie, ognisko ciała i duszy, jądro sobistow nas. Jaźni tej przymiotem jest własne uczuści, bóstwo. cie. I nie dziw; bóstwo, czując się bóstwem, przychodzi do własnego uczucia. Na czém polega to własne uczucie w jaźni? Na jéj zdolności własnego uczucia, czyli Mysł zatém jest pierwiastkiem własnego uczucia. a przez to źródłem poznania trzeciem. Jest to oko jaźni, widzące zasadniczość wszelkići prawdy i wiedzy, widzace słowo boże, bóstwo, Boga. - Dla tego jedynie, że mamy zmysł, umysł i mysł, zdolni jesteśmy przeświadczenia, świadomości i własnego uczucia, a wiec także po-Zmysł i umysł maja mysł swym pierwiastkiem i organicznym stopem. Mysł przeto jest tchnieniem bożém w nas, jest znaniem, czyli zdolnościa poznania. dana nam od Boga. On robi nas czasowém wszechistnienia ogniskiem i Boga obrazem. — Mamy tedy trzy źródła poznania: zmysł, umysł i mysł.

Trzy te źródła poznania stanowią względną różnią, bezwzględną jednią i filozoficzną różnojednią. Jest to właściwie jedno i tożsamo źródło poznania, lecz uważane raz ze strony swéj zewnętrznéj, drugi raz z wewnętrznéj, a trzeci raz z zasadniczéj. — Ze źródeł tych wypływają pewne strumienie, które są ich potęgami, i zowią się władzami jaźni. Jak trzy są źródła poznania, tak i trzy władz tych rodzaje. Każdy s tych rodzajów jest systemem w sobie, a wszystkie trzy razem tworzą jeden organiczny całokształt. Do zmysłu liczą się wyobraźnia, pamięć i rozum, jako jego wyższe potęgi; do umysłu rossądek i um, a do mysłu rozwaga i uwaga, jako niższe ich potęgi, czyli jako ich poprzedniki i jutrzniane gońce. — Pragnąc czytelnikowi ułatwić późniejsze tych źródeł i władz poznania przedstawienie, dajemy tu je w systematyczném uporządkowaniu. Oto

drzewo święte w jaźni naszéj rosnące, robiące ją wszelkiéj prawdy i wiedzy zwierciadłem, oraz będące jéj zdolności poznania podścieliskiem:



Ponieważ źródła te i władze poznania są psychologicznéj natury, a na psychologii opiera się pedagogiki część pierwsza, czyli Nepiodyka; więc w Chowannie naszéj opisaliśmy ten przedmiot obszernie. Do Chowanny przeto odsyłamy czytelników, pragnących dowiedzieć się o rzeczy téj coś rozleglejszego. Tu przedstawiamy ją w najtreściwszéj, ile podobna, krótkości.

2) Zmysł jest calkowitą jażnią naszą, występującą w swéj empirycznéj zewnętrzności i rostwierającą się dla wszechistnienia zewnętrznego; jest jaźnią naszą, przenikającą ciało, i rospalającą w niém dla świata nas otaczającego ilezyczne czucie; jest prawdą i wiedzą naszéj istoty cielesną,

wchodzącą s powszechną prawdą i wiedzą cielesną w dotkniecie: jest znaniem naszém realném, szukającém realnego Zmysł jest biernością, ze wszystkiem, co do niej należy (§. 27. 2.), zaczem dobrym przewodnikiem dla wdzierających się w jaźń naszę, wszystkości, nieskończoności, ogólności, konieczności, realności, twierdzenia. rozłogi, treści, przedmiotowości, sobistości, przysobistości i przeświadczenia. Jako bierność żywa i przeświadczeniem obdarzona, jest on czasowém zwierciadłem, w którém przegląda się cała natura, tudzież znajduje swe ognisko, swój Jazń empiryczna jest z jednéj, a praobraz i swe słowo. wda i wiedza zewnetrzna, do wszechistnienia należaca, Sa to dwa bieguny jednéj wielkiéj igły z drugiéi strony. magnesowej. Zmysł jest wstega różnojedni między jaznia empiryczna, a wszechistnieniem zewnętrzném; jest punktem środkowym w namienionéj igle magnesowéj. Bez zmysłu niezdołałaby prawda i wiedza zewnętrzna w nas wejść w styczność s prawdą i wiedzą zewnętrzną za nami; niezdołałyby te dwie prawdy i wiedze ani o swej względnej różni, ani o swéj bezwzglednéj jedni, ani o swéj filozoficznéj różnojedni nabrać przeświadczenia. Miedzy empiryczna jaźnią naszą, a empiryczną prawdą i wiedzą powszechną, stoi On należy do nas i do natury; dla tego zmysł w środku. téż korzeni sie w nas, ale obraca przeciw naturze cała swa potege, i chwyta li zewnętrzoność. Bez niego niebyłby człowiek przeświadczeniem natury; bez niego niemiałaby natura swego przeświadczenia w czasie. Zmysł jest czarodziejskiem oknem, przez które jazń nasza z mieszkania swego wygladając, rozlewa się po całém przyrodzeniu i gubi się w jego nieskończoności; przez które napowrót cale przyrodzenie do jaźni naszéj zagladając, ściąga swą nieskończoność w jedno ognisko i przychodzi do swego przeświadczenia, do swego słowa. - Ciało nasze i materya, bedaca ciałem wszechistnienia, to Ale ciało nasze jest najdoskonaléj rozwiiedno i tożsamo. niętą materyą, kwiatem materyi. Niedziw przeto, że stało się hóstwa jednostkowego mieszkańiem i otrzymało zmysł, zdolny być wszystkiej materyi zwierciadłem. - Widząc coś, słysząc, wąchając, smakując lub dotykając, przyprowadzamy

przedmiot nasz do jego przeświadczenia i przeświadczamy się sami, równie o nim. jak o sobie. To przeświadczenie jest naszém i jego przeświadczeniem w różnojedni. Przedmiot sprawia na nas. wdzierajac sie do jaźni oknami zmysłów, wrażenie. Wrażenie to jest jego i naszém przeświadczeniem; jest empiryczném poznaniem. Empirya boska w naturze rozlana i Empirya nasza, czy je uważasz iako obecność, czyli téż jako mądrość, stają się tu jedną i tażsama umiejetnościa. Przecież niejest to podmiotprzedmiotowość poznania, bo tu duch ani nasz. ani nienasz, niegra najmniejszéj roli. Tu następuje li równanie między jaźnią empiryczną, a materyą, czyli między przedmiotem w nas. a przedmiotem za nami; zaczem przedmiot - przedmiotowość. Empiryczne poznanie wyraża tyle, co przedmiot = przedmiot. Zmysł jest wielościa, mnogościa w samym sobie, bo jest widzeniem, słyszeniem, wachaniem. smakowaniem i dotykaniem, jest przeto bramą, dla wielości wszechistnienia, t. j. dla podzielnéj materyi i przestrzeni, stojąca otworem. Ile zmysłów, tyle osóbnych zwierciadeł dla przyrodzenia; s tylu innych stron przegląda sie w nas zewnętrzna prawda i wiedza. Wszelkie wrażenie. jakimkolwiek zmysłem otrzymane, jest zwierciadlanym obrazem przedmiotu, a biorac rzecz ściśle, samymże przedmiotem, rostopionym we własném przeświadczeniu, stającym sie słowem. - Zmysł zowie sie po łacinie sensus, a po niemiecku Sinn, Sinnlichkeit. Wrażenia, które przedmiot w jaźni wyciska, zowią sie sensationes, Eindrücke.

Wewnętrzném wszystkich zmysłów ogniskiem jest w empirycznéj jaźni wyobraźnia, perceptio, die Vorstellungskraft, a dziełem téj wyobrażni są wyobrażenia, percepta, repraesentationes, Vorstellungen. Wyobrażnia niejest imaginacyą, jak to zwykle mniemano, ale zmysłem wewnętrznym, sensus internus. Co ten lub ów zmysł chwyta, wiedzie natychmiast do wyobrażni, w któréj wrażenia przeistaczają się w wyobrażenia. Wyobrażnia jest kuźnią wyobrażeń i władzą zupełnie empiryczną. To jedynie wyobrażać sobie zdołamy, co

jest zmysłów naszych przedmiotem, co w zmysłach stałe się Wyobrażnia a zmysły, to jedno, przynajmniej Jak wrażenie, tak i wvobrażenie bezwzglednie. sa z jednéj, ich przedmiot z drugiéj strony, a zmysł lub wyobraźnia w środku, jako różnojedni ich dobre przewo-Wrażenie i wyobrażenie, a przedmiot. We wrażeniu i wyobrażeniu przychodzi przedmiot to jedno. zmysłowy do ujrzenia własnej istoty, czyli do swego przeświadczenia. Wrażenia i wyobrażenia; to cała niezmierzona natura w jaźni człowieczej. Zmysł i wyobraźnia jest mostem, wiążacym jaźń empiryczną z naturą. Przez most ten idzie jaźń w naturę, a natura w jaźń. – Jeżeli mamy zmysły zdrowe i wyobraźnia należycie wprawna, przyjmujemy w siebia prawde i wiedze zewnętrzna, jak kommunią świętą, godnie, t. j. bez błedu i fałszu. Ani zmysł, ani wyobraźnia mylić się niemogą, bo są od Boga samego doskonale urządzoném zewnętrznego świata zwierciadłem. Złudzenia tu zachodzą li przez to, że myśl ciemna i nieumiejętna fałszywie tłumaczy prawdziwe natury zjawiska. Słońce wschodzi i zachodzi zaiste dla zmysłów. Jest to prawda empiryczna. Ale pojecie téj prawdy, t. j. przyczyna tego zjawiska, wychodzi już za zmysłów przeznaczenie. – Zmysł, wraz ze swa wyobraźnia, niepoznaje nie więcej prócz bytu samego. On ma prawo rzec: "To lub owo jest tutaj i teraz." On poznaje formę, przymioty i własności rzeczy, bo to wszystko jest w rzeczy. Ale czém rzecz ta jest w istocie, tego on niedocieknie, bo niewidzi ani wewnetrzności, ani jądrowości rzeczywistej. Jednoprzydrugość jest jego polem. On goniac ciagle za tém i owém, nie zna i niezdolny jest spekulacyjna przedmiotów uchwycić jedność. Jest to strzelec. dla którego jakieś coś, t. j. jakiś osóbnik, nie zaś organiczna całość, jest zającem.

Zmysł wystawiony jest w człowieku, będącym na życia swego jawie, nakształt okienka tak zwanéj camera obscura, ciągle na przedmiotowość, i przesyła jaźni najrozliczniejsze obrazy, które są wierném rzeczy wyobrażeniem, tudzież powstają i znikają na tle jéj co chwila. Jaźń z wyniosłej np. góry jakiéj na różnowzorową okolicę patrząca, staje się

sama ta okolica i jest, że tak powiem, miastem wielkiem, zaludnioném wyobrażeniami, galerya obrazów. Czas płynie; jazn przenosi sie z miejsca na miejsce; ileż tu widzieć można. - iaka tu gra wyobrażeń! Oczy nasze sa żaiste najwyborniéiszemi kalledoskopanii! Toż samo rozumie sie o uszach: zwłaszcza gdy pieszczą się harmonią jakiéj roskosznéj orkiestry: toisamo i o innych zmysłach. Ale wszystkie te wrażenia i wyobrażenia są chwilowe; powstają i znikają w jedném Należa przeto li do jaźni doczesnéj. oka mgnienin. wszelakoż nietylko jest doczesna, lecz także wiekuista. Jaźń wiekuista zatrzymuje tedy w sobie takie wrażenia i wyobrażenia, co ją najbardziej zachwyciły; stąd rodzi się pamieć, memoria, das Gedächtniss. Pamięć jest zmysłem i wyobrażnia wyższej potegi; jest władzą zamrażania płynnych wyobrażeń w jaźni; ujmowaniem na tém polu, że tak rzeke, ulotnego słowa w stojąca i nieruchoma piśmienna litere: Jeżeli wyobraźnia ma podobieństwo do oświeconego blaskiém przedmiotów tła in camera obscura; to pamieć jest fabrykantką stałych dagerrotypów. Pamięć jest magazynem wrażonego i wyobrażonego, czyli w jaźń nasze przeniesionego i tutaj zaczarowanego, t. j. na niezmienność wskazanego zewnetrznego świata. Ona jest wiekuista wyobraźnia, ta zaś doczesna pamiecia: obie sa rodzonemi córkami zmysłu. sa zmysłowościa. Wyobraźnia jest doczesna, a pamieć wie-Wyobrażenia doczesnéj zmysłowości kuista zmysłowościa. przeistaczają się wiernie w wyobrażenia zmysłowości wiekuistėj, i zowią się natenczas przypomnieniami, recordationes, Erinnerungen. Przypomnienie jest tém w pamięci, czem wyobrażenie w wyobrażni; to i tamto polega na wrażeniu, a wrażenie na zewnetrznéj rzeczy. Przypomnienie i jego przedmiot, to empiryczna różnojednia, któréj pamięć loicznym łącznikiem, algebraicznym znakiem równości. - Jak zmysł mówi: "To lub owo jest tutaj i teraz; czyli w ogóle: jest; - tak pamięć odzywa się: To lub owo było tam, tutaj, niegdyś; czyli w ogóle: było. Zmysł i pamięć dotyczą się zatém zarówno samego bytu, i różnią się tak od siebie, jak świat od pozaświatu, teraźniejszość od przeszłości. - Że pamięć należy nie do umyatowości, nie do duszy, ale do zmysłowości, do ciała, dowodzi tego jéj bierność. Bierność ta wzmaga się lub osłabia wraz s ciałem. Młodzież rosnąca ma pamięć silną; starzy ludzie zaś tracą ją zwolna, a w końcu zupełnie. Zwierzęta niemają umysłu, ale mają pamięć, a to równie jak wyobrażnią i zmysły. Tylko wrażenia i wyobrażenia mogą być pamięci przedmiotem. Jdee bowiem nie dają się zapisywać na czarodziejskich pamięci marmurach; potrzeba je myśleć, t. j. strawić, w pokarm i w istotę duszy zamienić. Kto idei uczy się na pamięć, obchodzi się tak z niemi, jak żak szkolny z danemi sobie wyobrażeniami.

Jazń empiryczna porównywa swe przypompienia z wyobrażeniami świeżemi, czyli dawne swe wyobrażenia z nowemi wrażeniami, i spostrzega, że są podobne do siebie, lub Jeżeli podobne, podciąga je pod jedne rubryke; jeżeli zaś nie, odróżnia je najtroskliwiej i oznacza te różnice pewnemi znamiopami. Jaźń empiryczna tego rodzaju zowie się rozumem, intellectus, Verstand. Rozum, dobry to polski wyraz, bo rozumie przypomnienia, wyobrażenia i wrażenia, Rozum, zajęty li przypomnieniami i wyohrażeniami, jest pamiecia drugiej, a wyobrażnia trzeciej, czyli zmysłowościa najwyższéj potegi. On jest królem wszystkich zmysłów; wyobraźnia i pamiecia w jedném ognisku. Bierność jest także jego Zmysł jest najgrubsza, najoczywistsza, śpiaca, marzącą biernością naszéj jaźni; wyobrażnia jest biernością budzaca się na chwile, lecz wnet znowu zasypiająca; w pamieci śpi bierność sném giębokim, a w rozumie rozbudza się i przychodzi do pewnego ruchu. Ruch ten niejest czynnością, ale biernością roskołysana i sposobiąca się do przejścią w czyn-Zmysł i wyobrażnia mówi: jest tak: pamieć znowu mówi: tak było: rozum wreszcie woła: tak było, i tak jest, a wiec i tak bedzie, czyli: tak jest zawsze. Rozum przychodzi przeto do pewnych prawideł i robi zgoła wynikniki. Wszelakoż jest to li empirya myśląca, w któréj to i owo występuje jako ogólność i konieczność. Za granice ogólności i konieczności, t. j. gminnego poznania, On panuje w kuchni, stajni, niewychodzi rozum nigdy. stodole, na wszystkich obszarach saméj realności. - Jak

w tém słusznie siły przyrodzone w ubóstwieniu. wpływ słońca i księżyca, piękność. – Rossądek odpowiada Pamieć do rossadku, jak ciało do duszy. pamieci. um jest umysłem chłopieciem, to rossadek jest już umy-Wzrok jego w kraje niewidzialności słem młodzianem. już pewniejszy; przecież zbyt dziełami umu i pracą nad oczyszczeniem ich ze zmysłowości zatrudniony, ażeby zdołał uirzeć idee i myśl czystą. Oprócz tego rossadek zaimuie sie nie samemi przedmiotami umysłowego, ale także zmysłowego świata. On np. sadzi która niewiasta pieknieisza. który koń lub chart jest lepszy; która potrawa smaczniejsza. Um jest umysłem, stojącym jeszcze obiedwiemi nogami na ziemi i trzepiącym skrzydełkami swemi twórczemi w jéi błocie; a rossadek umysłem, podnoszącym jedno swę skrzydło ku niebu, patrzącym przynajmniej w wyższe i czystsze etery. - Rossadek jest władza rossadzania. sądzenia, i tworzy sądy, czyli zdania, judicia, Urtheile. On jest czynnościa i twórczościa wyższej potegi, bo łatwiej tworzyć umidła roskoszne, niż zdania prawdziwe: łatwiej marzyć pięknie, niż śledzić prawdę. sadek jest władzą czcigodną naszéj wewnętrznéj jaźni. ștoli jeszcze nie źródłem jéj poznania. Czemu? Bo oko jego zwraca sie chetnie ku zewnetrzności.

Umvsl nareszcie, t. j. ratio, die Vernunft, jest rossadkiem drugiéj i umem trzeciéj potegi, a przytém, jako król wszelkiej umysłowości, najwyższą jaźni wewnętrznej On jest podstarzałym i ideały swe w idee zamieniajacym umem, oraz dojrzałym i zdania swe w ideach wyrażającym rossadkiem: zaczém umem i rossadkiem w jedaym zlewie. Um, rossądek i umysł, jest to właściwie jedna i tażsama władza ducha, na różnych stopniach swego rozwikłania; jest to nasza coraz wyżej kształcąca się czynność i twórczość; nasze doskonalace się apryoryczne, czyli czyste myślenie. Umysł odpowiada rozumowi i jest iego Rozum do umysłu, iak ciało do duszy. przeciwnikiem. Umysł tworzy idee. Idea jest ideałem i zdaniem w jedni. Umysł uglada okiem swej idealności prawdziwy świat niewidzialny, i przez to staje się drugiém źródłem poznania, tudzież najpolarniejszym zmysłu antypodą. S tych powodów zasługuje, byśmy się bliżej nad nim zastanowili.

Umvsł jest całkowita jaźnia naszą, wystepująca w swei metafizycznéj wewnętrzności i rostwierającą się dla wszechistnienia wewnetrznego; jest jaźnią naszą przedzierzgającą sie w dusze i rozpalającą w niej światło niebiańskie, zdolne rosszerzyć sie promieńmi swemi w nieskończoność, tudzież zjednoczyć się ze światłem niebiańskiem, które duch Boga rozlał w nieskończoności stworzenia; jest prawdą i wiedzą naszéj istoty spirytualną, wchodzącą s prawdą i wiedza spirvtualna powszechna w dotkniecie; jest znaniém naszém idealném, szukającém idealnego poznania. Umysł jest czynnościa, ze wszystkiemi wiedznikami stanowiacemi jej istote (§. 27. 2.), zaczem jednością, wiecznością, szczególnościa, prawnościa, idealnościa, przeczeniem, przyczynowościa, formą, podmiotowością, osobistością, wsobistością i świadomościa: iest tém wszystkiem, i szuka tego wszystkiego za soba. S tego powodu umysł w swych spekulacyach sadowi właściwie sam siebie, i tylko to, co sam usadowił, uznaje za prawdę. Umysł ma umysł swym przedmiotem, i li umysłowość, t. j. li idea, myśl czysta, zowie sie mu bytem. On pogardza bytem cielesnym, jako zmysłowa ułuda, i stawia w jego miejsce byt niecielesny. czyli ducha, a wiec nicestwo. Jako czynność żywa, świadomość swą posiadająca, jest on czasowém zwierciadłem, w którém przegląda się kraj powszechnego ducha, znajduje swe ognisko i swe słowo. Jaźń umysłowa jest z jednéj, a prawda i wiedza metafizyczna, dusza wszechistnienia bedaca, z drugiéj strony. Są to dwa bieguny jednéj niewidzialnéi i. że tak rzeke, elektrycznéi igły. Umysł iest różnojednia tych biegunów; punktem środkowym téj igły; stułą ślubną duszy naszéj z duchem wszechświata i Boga. On wiedzie nas do bezwzględnéj jedni z naszym Stwórcą i ojcem, rotwiera Mu piers, bierze w dłoń serce, i dozwala nam czytać w Jego duszy! Bez umysłu niezdołałaby prawda i wiedza wewnetrzna w nas wejść w styczność s prawda i wiedza wewnetrzna za nami; niezdołałyby te prawdy i wiedze poznać sie s soba, iako dwie rodsone

siostry, jako jedność; niezdołałyby przyjść do świadomości. Umysł należy do nas, i s tego jednostkowego ogniska rosstrzelając sie po ideach bożych w naturze objawionych w nieskończoność, skupia sie napowrót w ognisku nieskończoności, t. j. w duchu Boga, i w umyśle Przedwiecznego uglada sam siebie. Jazń wewnetrzna, a wiec i umysł stoi pod jaźnia właściwa, jako pod swym miotem. Stad umysł jest podmiotem. Ze zaś umysł widzi li umysł: wiec jego poznanie jest podmiotowości za nami leżącej wyrazem. Umysł niezna przedmiotu istotnego. Jego przedmiotem jest podmiot; a jego poznania różnojednia bezwzględna jednia. t. j. podmiot = podmiot. Tu jažú poznająca i rzecz poznana jest jedna istota, t. j. idea duchem, umysłowościa. — Jak przedmioty zmysłowe i przedmioty umysłowe, t. j. kraje empiryczne i kraje metafizyczne; tak zmysł i umysł są największemi i najpolarniejszemi przeciwnikami. widzi najgrubsza realność, a umysł najczystsza idealność. Jeżeli tedy zmysł jest źródłem poznania dla widocznego świata, to umysł jest źródłem poznania dla przeciwnego niewidzialnego, duchowego, spirytualnego. dla Umysł, jako źródło poznania, kładzie się na drugiéj szali umiejętności powszechnej, i równoważy się ze zmysłem. Jak zmysł jest ojcem Empiryi, tak umysł Spekulacyi. --Duch ogólny, skupiając się w pojedynczym duchu naszym i przychodząc do swej świadomości czasowej, wymawia się przez nas, skoró umysł nasz wykształciliśmy i roskazaliśmy mu głos podnieść. Umysł nasz wylewa s siebie natenczas nie jedynie nasze, ale powszechną umysłowość. – Dwa przeciwne bieguny gonią wszędzie za soba. Dla tego, jak zmysł szuka zwolna podmiotowości, czyli umysłu; tak umysł szuka znowu przedmiotowości, czyli zmysłu. Ale usiłowania ich daremne, bo lubo materva i duch. lubo zmysł i umysł stanowią bezwzględną jednią, wszelakoż także względna różnia ma tu swe prawa. - Jak um poeta. a rossadek krytykiem, tak umysł urodzonym jest metafizykiem i niezdoła być czém wiecej. Mimo tego iest on niesłychanie wielkim darem, który z nieba otrzymaliśmy. Jest to olbrzymie oko duszy, przebijające

wzrokiem swym ziemię na wylot i widzące na jej dnie ducha; oko, które patrzy w wewnętrzność prawdziwą, w świat niewidzialny! Zmysł trzyma nas przy ziemi; umysł przenosi nas w sam środek nieba.

4) Przechodzimy nareszcie do krain jaźniowości, t. j. do poznania, w którém jaźń nasza mierzy się z jądrowością wszechistnienia, ze słowem bożém w stworzeniu i z Bogiem samym. oraz uglada sie z wielkim i świetym swym przedmiotem w filozoficznéj różnojedni. — Uwaga. attentio, die Aufmerksamkeit, jest najpierwszą jaźni naszéj pełnéj, czyli jaźni saméj, jaźni prawdziwej, potegą. Ona jest tém w człowieku bóstwie, czém zmysł w człowieku zewnętrznym, a um w człowieku wewnętrznym, tudzież odpowiada zmysłowi i umowi. W niej zmysł i um przychodza do swej filozoficznej różnojedni. bez zmysłu i umu jest uwaga niepodobieństwem. Nateżając uwagę na co, napinamy nasze zmysły, oraz spólne ich ognisko, t. j wyobrażnia, a przytém puszczamy cugle naszemu umowi, aby przedmiot pochwycał i zamieniał jego roz→ liczność w pewną jedność. Możemy zwracać uwage tak na przedmioty zmysłowego, jak na przedmioty umysłowego świata. Wszystko to dowodzi, że uwaga jest równie empirycznej, jak metafizycznej, czyli filozoficznéj natury, że wiec nie naszego ciała, ani naszéj duszy, ale jazni saméj jest władzą. Uwaga jest matką spostrzeżeń, observationes, die Beobachtungen. Dzieci te maja matki swéj własność. Spostrzeżenia bowiem moga być tak fizyczne, jak psychiczne, ściągają się przecież szczególniéj do przedmiotów życia; są zatém utworem połnéj jaźni. Jakkolwiek uwaga jest już potegą jaźni, wszelakoż dopiero najpierwszą i najniższą. Ona uchwyca jaźniowość, ale li powierzchu, jak malutkie dziecię. Jest to mysł filozoficzny w swém niemowlęctwie.

Rozwaga, mająca w łacinie i niemczyznie różne nazwiska, jak np. reflexio, deliberatio, animadversio, intuitus, combinatio, Anschauen, Schauen, Ueberlegen i t. p. jest drugą jaźni naszéj właściwej potęgą. Jest to podrosła i bardziej wykształcona uwaga, lub tea mysł młodzieńczy. Rozwaga zdobywa już prawdę polną, ale dopiero pod wzgledem formy, i dla tego stanowi źródło matematyki. Jej natura jest, że rozważa miedzy treścia a forma; że forme chwyta, a treść porzuca. Atoli forma, które nam daje, jest równie empirycznéj jak metafizyeznej natury. I tak np. Jeometrya wywodzi swe twierdzenia a priori, ale, kreśląc figury na tablicy, umie przedstawić myśli swe a posteriori. Arytmetyka także jest rzecza ducha, ale pisząc liczby, umię przedmiot swój uzmysłowić. Jest to dowodem, że rozwaga jednoczy zmysłowość z umysłowością, że jest tedy mysłowei, czyli filozoficznej natury. — W rozwadze, biorąc rzecz ściśle, pamięć i rossadek znaiduja swa filozoficzna różnojednią. Jeżeli co rozważasz, musisz mieć w pamieci to wszystko, co poprzedziło, i musisz rossądzić, czyli to, co pastepuje, ma s przesłańcami swemi związek. Jest to myślenie matematyczne. Pamieć jest przeto ciałem, a rossądek duszą; rozwaga zaś jest dwu tych istot jaźnią. Rozwaga, jako władza formę zdejmująca, daje nam zdjęcia, axiomata. Zdjęciami temi sa np. baury jeometryczne. Przymiotem ich jest materyalna i intelektualna widoczność. - Ale rozwaga, również jak uwaga, niejest jeszcze źródłem filozoficznego poznania, albowiem pierwsza maca przedmiot swój pewierzchu, druga zaś uchwyca go li ze strony formalnéj. Obiedwie więc niewdzierają sie do saméj istoty.

Mysł, niemający w tadnym obcym języku, ani nawet w greekim, odpowiedniego sobie wyrazu, a po niemiecku ledwie w zbliteniu, przez wahrnehmendes Gemüth, oddać się dozwalający, a więc już przez to dowodzący, że tylko polskiej, tylko słowiańskiej filozofii ma być podstawą, jest trzecią i ostatnią poznającej jaźni samej potęgą. Jest to rozwaga dzugiej, a uwaga trzeciej potęgi. Mysł niemaca już po wierzchu prawdy i wiedzy, jak uwaga, ani uchwyca ich ze strony formalnej, gubiąc treść, jak rozwaga, ale przedziera się w głębie ich istoty. W mysle przychodzi rozum i umysł do swej filozoficznej różnojedni. Jak rozum jest najwyższą metafizyczną, tak mysł najwyższą filozoficzne.

potęgą poznania. Ponieważ mysł wdziera się w prawdy i wiedzy istotę, więc jest trzeciém i najpewniejszém poznania źródłem. S tego powodu zatrzymujemy się przynam dłużej.

Mysł jest ojcem, pierwiastkiem i źródłem tak zmysłu jak umysłu. Zmysł jest tém, co jest z naszym mysłem. czyli, co przy naszym mysle sie znajduje, co jest jego zewnętrznością, ciałem; umysł zaś jest tém, co jest u mysłu, czyli co jest w mysle, co jest mysłu wewnętrznością, jego dusza. Właściwie niema ani zmysłu, ani umysłu, ale mysł tylko, a to raz zewnętrzny, drugi raz wewnętrzny, trzeci raz jadrowy, czyli właściwy. Ta natura mysłu robi go główném źródłem poznania, które ma dwa pierwsze źródła, ti. zmysł i umysł, swemi czynnikami. Mysł jest tedy całkowitą jaźnią naszą, występującą w swej filozoficznej pełni i rostwierzjącą się dla pełni wszechistnienia; jest prawda i wiedzą zasadniczą w nas, czyli naszém znaniem, tchnieniem bożém, które szuka bóstwa i Boga; jest naszéj rzeczywistości okiem, widzacém do okoła siebie rzeczywistość. Mysł, jako zmysł i umysł, a wiec jako bierność i czynność nasza w jednym zlewie, jest dzielnością, a jeżeli rozwikłał się należycie, jak to boskości jego przystoi, samodzielnością; ma więc wszystkie wiedzniki do dzielności i samedzielności należące (§. 27. 2.), swemi omówcami i stanowi w nas, oraz ugląda za nami całość, wszechobecność, pojedynczość, wolność, rzeczywistość, kojarzenie, rosświat, istote, miotowość, mość, dlasobistość, własne uczucie. Jako samodzielność żywa i własne uczucie posiadająca, jest on czasowem ogniskiem wszelkiej samodzielności i własnego Że zaś samodzielnościa i własném uesucia w stworzeniu. uczusiem w stworzeniu jest tylko Bóg, więc mysł jest zwierciadłem, w któróm Bóg się przeględa i do słowa swego przychodzi w czasie. Jazń nasza pełna jest z jednéj, Bóg z drugiéj strony. Mysł stanowi wezeł różnojedni miedzy tenni dwoma polarnemi biegunami. On jest, iż tak rzebę, drótem galwanicznym między jaźnia naszą a Bogiem. Po tym drucie płynie Bóg w pierś naszę, a jażń nasza do Boga. Bez mysłu anibysmy wpaść mogli na te mysk, że jest Bóg;

bez niego niewiedzielibyśmy nic o Bogu, nieznalibyśmy naszego Ojca i Pana; bez niego niemielibyśmy własnego uczucia, niewierzylibyśmy w prawdę, piękność i cnotę; bez niego sumienie byłoby niepodobieństwem, a boskość nasza chimera! On jest potega żyjącego w nas bóstwa; zapewnia nas, że wolność i nieśmiertelność sa przymiotami naszéj istoty: że nawet w wiezieniu zasłużyć zdołamy na ołtarze, skoro nieulegliśmy trapiacemu nas swą przemocą Złemu i niesplamiliśmy czystej jaźni naszej. On tchnie w nas wszech moca Boga, któréj nic się nie oprze, i odziewa nas purpurowym płaszczem charakteru! - Jak zmysł ma zmysłowe, a umysłu mysłowe; tak mysł mysłowe rzeczy swym przedmiotem. Mysł widzi wprawdzie materva i ducha; boskość przecież jest wszędzie spojrzenia Jako wyraz miotowej jaźni, zdobywa on iego celem. miotowość. Poznanie jego leży w następnéj różnojedni: Miot = Miot. Ponieważ miot iest wszedzie przedmiotem i podmiotem w jednym stopie, wiec różnojednia mysłowego poznania daje sie wyrazić: Przedmiot-podmiotowość w nas = przedmiot - podmiotoowość za nami. Jest to prawdziwa przedmiotpodmiotowość, podstawa filozofii polskiej bedaca. Niemcy szukali jéj długo i daremnie! - Mysł. bedac jednia rozumu i umysłu, obejmuje wszystko, co do tych dwu władz należy, jest zatém zmysłem, wyobraźnia, pamiecia, rozumem, umem, rossądkiem i umysłem. Jest on oprócz tego uwaga i rozwaga, bo te sa nim samym, ale na niższym stopniu rozwikłania. Tym sposobem stapiają się w nim wszystkie potegi jaźni naszéj i robią go Arcymonarcha w krainie poznania. Można powiedzieć. te on jest jedyną jaźni naszéj potega, ale coraz winnéj postaci występująca, gdyż zmysł, wyobraźnia, pamięć i t. d. wszystko to jest w gruncie swym mysłu wyrazem. - Jak zmysł Empiryą, a umysł Spekulacyą, tak mysł rodzi filozofia. Jak mysł jest zmysłu i umysłu, tak filozofia empiryi i spekulacyi spólném ogniskiem. Przez mysł wdziera sie nietylko sam Bóg, ale każde słowo Boże do naszéj jaźni i zamienia się tutaj w słowo człowiecze.

Filozofia ludzka jest przeto wiernym madrości bożej wyrazem. lubo wyraz ten wymawia wieczność li w czasowości, i dla tego jest znikomy. Mysł, bedac jednościa zmysłu i umysłu, czyli władzy bytu i władzy nicestwa naszego, jest władzą naszego żywo- i bożostanu. Stąd jest dwojaki: docześny i wiekuisty. Mysł docześny ma swym przedmiotem boskość docześna i panuje na polach politycznego żvcia, a mysł wiekuisty obrabia prawdę wieczną i występuje w filozofii. - Mysł tworzy objęcia, acroamata, Inbegriffe. Jak mysł jest wszystkich władz jaźniowych ogniskiem, tak w objęciu stapiają się wrażenia, wyobrażenia, przypomnienia, pojecia, ideały, zdania, idee, spostrzeżenia i zdjecia. Objecie jest namiotem niebios, tulacym wszystkie te gwiazdy do swego łona! Za przykłady objęć służyć moga wszystkie wszechstronne rzeczywistości. które Myślini nasza wywiodła na scenę, jako to: stnienie, istnienie, istniostnienie, żywo- i bożostan, rosświat, miotowość, istota, Bóg, jaźń, mysł i t. p. Mysł jest ostatnią i najwyższą jaźni naszéj potega: na nim wiec zakończa sie niniejsze rzeczy naszej przedstawienie.

5) Jeszcze niektóre uwagi. - Jazń ludzka, wierny obraz Boga, ma podobieństwo do matematycznego punktu, który rosszerza się zarazem w kule, czyli jest całostką w całości, jest środkiem człowieka i człowiekiem. Jest to organizm doskonały, s którego żadnego ogniwa wyrwać bez ogólnéj szkody nie można. samo rozumie się o władzach poznania, jakością jaźni bedacych. Zaczém zmysł, wyobraźnia i tp., um, rossadek, uwaga, rozwaga i tp., każda władza pojedyńczo wzieta, jest czczém oderwaniem; jest wtedy jedynie rzeczywistością, skoro ogarnia w sobie wszystkie władze, pełen mysł, jaźń całkowitą. S tego powodu czysty zmysł, czysty umysł, czysta rozwaga, a nawet czysty mysł, sa niepodobieństwem i niedorzecznościa. Jak w jaźni, tak i w poznaniu, żyje w każdym punkcie całość, zaczem w zmysle, umysle, mysle całkowity człowiek. Co o źródłach poznania, to i o wypływających z nich stru-

mieniach. Czystej Empirvi i czystei Spekulacyi niema przeto, ale w obu razach filozofia, w któréj albo realność, albo idealność przeważa. - W trzech źródłach poznania leży cała rozbierz prawdy i wiedzy. Zmysł jest bytem, wszystkością, rozłogą, jednoprzydrugością i tym podobnie przez wszystkie prawdo- i wiedzobłamy, prawdniki i wiedzniki: umysł znowu jest nicestwem, jednościa, przyczynowościa, jednopodrugościa, a mysł żywo- i bożostanem, całościa, rosświatem, jednowdrugościa, - Poznanie zmysłowe zowie sie a posteriori, pmysłowe a priori, mysłowe zaś a posteriori i a priori razem, czyli a totali. Pierwsze jest praktyczne, drugie teoretyczne, trzecie praktycznoteoretyczne, czyli synetyczne. - Przy końcu wiedzy (\$. 27. 4.) okazało sie 24,336 umjejetników, czyli filozoficznych pierwiastków. Umiejetniki te niesa wprawdzie przedmiotem zmysłu, ale można ie wyobrażać sobie. w historyi filozofii rospamietywać, wyrozumowywać, umować, rossadkować, umvsłować, uważać, rozważać i mysłować, t. j. można je w każdej władzy inaczej sobie przedstawiać. Umiejetniki te, we władzach poznania skapane, i tu, jak w nowym kalledoskopie, jeszcze raz urozmaicone, zamieniają się w liczbę 24,336. × 9. czyli 219,024. Na tém miejscu tyle ma tedy filozofia tak zwanych w Niemczech podmiot-przedmiotowych, t. i. w iaźni naszej i rzeczy leżących pierwiastków, zaczem tylei systemów. Umyslnie trzymamy silnie w reku umiejętniki, i wskazujemy je pilnie, chcac czytelnika przekonać, že jedna filozofia ogólna jest równém, jak jedna religia, na ziemi niepodobieństwem, i że obowiaskiem jest każdego człowieka, aby rozwił samodzielnie swe jednostkowe przekonanie, jeżeli umie bóstwo swej piersi należyciecenić. Jedna jazń i jedna filozofia jest tylko w niebie; na ziemi są jaźni miliony, a wiec i miliony samodzielnych nrzekenań. Jeden cel wielki, np. walka za ojczyzne. cnote, światło i postęp, jest tu spólnym między niemiwezłem. W takich razach wszyscy ludzie, prawdziwie wykształceni i samodzielni, stają się jednym ozłowiekiem.

### **s**. 30.

## Pewniki poznania, oraz ich bespośredniość,

1) Prawda i wiedza są istotą Boga w niebie. istota wszechstworzenia i jego najwyższéj palmy, człowieka na ziemi. W Bogu jednoczą się i występują jako znanie; w człowieku jednocza się także i objawiają się jako poznanie. Prawda i wiedza w Bogu, tudzież prawda i wiedza w człowieku, jest to rzecz bezwzględnie jedna, bo ani dwu prawd innych, ani dwu wiedzy odmiennych być niemoże. Znanie w Bogu i znanie, t. j. poznanie in potentia w człowieku, to również jedno, bo poznanie także jest bożém, tchnietém w nas, znaniem. Skoro tedy człowiek objawia własną prawdę i wiedzę w swém poznaniu, przywodzi natenczas wszelką prawdę i wiedzę do słowa w czasie; skoro wymawia własne znanie w swém poznaniu, brzmi z jego ust znanie samego Boga. Kto poznał samego siehie, zna Boga, zna całe stworzenie; bo prawda, wiedza i znanie wszedzie sa jednakie. Poznanie przeto, ten głos prawdy. wiedzy i znania, ten głos Boga samego w czasie, jest bespośrednie. Nie otrzymujemy go téż od nikogo, nieczerpiemy go wiadrami w żadnéj cudownéj studni; ale rozwijając to, co nam jest rzeczą wrodzoną, co w nas leży i istotę naszę stanowi, wydobywamy je sami s siebie. Poznanie prawdziwe, - a takiém jest li samodzielne, niejest, gdy Ci zbyt chodzi o ścisłość wyrażeń, rzeczą nabyta, ale s siebie samego wydobyta. W niem mosność, t. j. zdolność nasza, tchnienie boże w nas, staje się rzeczywistością, poznanie nasze in potentia nozna-Poznanie jest istotą, jaźnią samą, niem in actu. rozwiązującą się w własne słowo, wymawiającą swe przeświadczenie, swą świadomość i własne swe uczucie. Jest to, że tak powiem, wyjęzyczająca się znania naszego bespośredniość. Jeżeli poznanie nasze w ogółe jest hespośrednie, to tem bespośredniejszemi być muszą trzy źródła naszego poznania, zm.ysł, umysł i mysł.

Powie tu kto może: "Zgoda na to, co wyrzekłeś, ale. tylko wtedy, gdy człowiek poznaje samego siebie. Lecz jeżeli Boga, nature, jeżeli rzecz w ogóle robi swym przedmiotem, czyliż i wtenczas poznaje bespośrednio? Wszakże tu przedmiot niejest w nim. ale za nim. i tym sposobem poznanie otrzymuje pośrednictwo. Bez pomocy przedmiotu nieprzyszedłby człowiek do jego poznania." Nawet i wtenczas, odpowiadamy, poznaje człowiek bespo-Prawda, wiedza i znanie, czyli Słowo boże w przedmiocie, tworzy bowiem s prawdą, wiedzą i znaniem, czyli słowem bożem w człowieku, nie samę względna różnia, ale i bezwzględną jednią. Bóg tchnął w nas swém znaniem, zaczém wszelka prawda i wiedza. Co tylko iest w Bogu, w naturze, w duchu, przedświecie, świecie i pozaświecie; to jest w nas, już wtedy, gdy jesteśmy Cała sztuka nasza jest wydobyć w żywocie matki. s siebie, lub nabyć to wielkie, świete znanie. Poznając przedmiot, który leży za nami, poznając Boga, nature, rzecz wszelką, poznajemy więc także samych siebie. Jak poznanie samego siebie jest poznaniem wszechistnienia, tak i odwrotnie, poznanie wszechistnienia jest po-Oprócz tego, któż wchodzi z zeznaniem samego siebie. wnetrznym, czyli za nami leżacym przedmiotem w bespośrednią styczność, jeżeli nie jaźń sama? Czvli, chcac rzecz jaką obejrzeć, pożyczyć nam trzeba oczu od anioła, lub szatana? Czyli myśleć możem cudza głowa? Jeżeli tedy poznanie wszelkie jest bespośrednie, to tém bardziéj bespośrednie są jego źródła.

W niemieckich naszych Vorstudien okazaliśmy, że w materyi powszechnéj leży już zmysłowość, rozwija się stopniowo i roskwituje wreszcie w zwierzęcem, szczególniej zaś w człowieczem ciele. Dotykając się przeto rzeczy zewnętrznego świata, jest to tyle, jak gdybyśmy dotykali się własnego ciała. Zmysł jest nietylko naszym, ale i rzeczy dotkniętej zmysłem. Gdyby on w rzeczy tej nieleżał, niemoglibyśmy jej dotykać. Gdyby w źrzenicy naszej niebyło słońca, niewidzielibyśmy słońca. Gdyby słońce niebyło za nami, niebyłoby i w nas. W takich okolicznościach zmysł

niebyłby wstega różnojedni między empiryczną jaźnią, a rze-Prawem jest hożem i czczewem świetem to zdanie: Co w nas, to i za nami, jakotéż odwrotnie! Co rzekliśmy o zmyśle, znaczy się również o umyśle i myśle. Umysł śpi w duszy świata i budzi się w duszy człowieka; mysł marzy w każdém słowie bożém i przychodzi w jaźni ludzkiéj do swego jawu. Filozoficzna ta różnojednia istoty naszéi z istota wszechświata i Boga, staje się przyczyną, że poznanie nasze jest bespośredniością i nią tylko być może. – Jesteśmy ciałem, duszą i jaźnią, czyli zmysłem, umysłem i mysłem. Ciało i dusza, zmysł i umysł sa oderwaniami, a jaźń i mysł rzeczywistościa. jemy tedy nie ciałem, nie duszą, nie zmysłem, nie umysłem, ale zawsze jaźnią, mysłem, zaczém sobistością Zmysł nie widzi, nie dotyka, nasza, czyli bespośrednio. ale jazń, będąca jego podścieliskiem; umysł nie myśli, ale jaźń nasza. Niemówimy téż: ciało, lub zmysł nasz dotyka, ani: dusza, lub umysł nasz myśli; ale ja dotykam, ja myślę! I niejestże to najoczywistsza bespośredniość? Powtarzamy zatóm raz jeszcze: Jeżeli wszelkie poznanie jest bezpośrednie, to tém bardziéj bespośrednie są jego źródła.

Ponieważ jaźń nasza, nie jakaś laską cudowną, nie jakiemiś czarnoksięskiemi okularami, nie widzącą zakopane pod ziemią skarby magiczną chabiną, ale sama sobą, czyli bespośrednio poznaje; więc jest tego bespośredniego poznania zupełnie pewna. Stąd niezawodność, czyli pewność naszego poznania. Dziedzictwem naszem są trzy źródła poznania, s których każde ma bespośrednią pewność za sobą, i opiera się na jakiem głównem i niepodobnem do zaprzeczenia zdaniu. Stąd trzy poznania pewniki, un mittelbare Erkenntnissgewissheiten. Rozwijamy teraz przedmiot nasz w szczegółach.

2) Bespośrednia pewność zmysłowego poznania, na której usadza się wszelkie doświadczenie i bogata w tak rozliczne pożyteczne nauki Empirya, jest najpierwszą, twierdzącą poznania bespośrednia pewnością. Jaźń empiryczna

bierze rzecz jaką do ręki, jest tego sama przez się, czyfi bespośrednio pewna, iż ta rzecz jest, i że trzyma ją w swéj dłoni; że ona przeto także jest rzeczowością, t. j. matervalna, zmysłowa, dotykająca istota. Tylko materya zdoła bowiem dotykać materyi i wchodzić z nia w styczność. Rzecz jest tu południowym, jaźń empiryczna północnym biegunem w igle realnego poznania, a zmysł jest punktem ich różnojedni; wszystkie trzy tworzą jednę całość, przychodzaca do swego przeświadczenia i słowa. Jazń empiryczna mówi przeto, - ssumowawszy tu wszystkie pojedyncze doświadczenia w jedno ogólne prawidło: sentio, ergo res est, atque res sum! Oto pewnik pierwszy, pewnik empiryczny, na którym doświadczenie buduje swe pałace i światynie. Jazń empiryczna i rzecz, którę w ręku swym trzyma, stanowią bezwzględną jednią w chwili poznania, i jazń wie o tém bespośrednio, czyli pewna jest tego O tem nikt niepotrzebuje ja zupełnie, że rzeczy dotyka. dopiero przekonywać i zapewniać: ona zna to sama. Gdyby jéj kto śmiał téj bespośredniej pewności zaprzeczyć; oburza się słusznie, bo sofista odmawia jej przez to czucia w palcach, robi je zatém nieżywemi pałkami. żyje i niejest kołem, ma zmysły, a dotykając niemi przedmiotów, wie o przedmiotach tych bespośrednio. palcami jazń moja dotykać i czuć niemoże. Wszelkie iéi dotknięcie zewnętrznego przedmiotu jest bespośrednie. średnictwo jest tu zgoła zupełném niepodobieństwem. Za bespośrednictwem tém idzie niezawodna poznania empirycznego pewność.

Ale nie każda rzecz daje się wziąść w rękę i dotykać. Jaźń empiryczna ma przeto więcej zmysłów. Ona smaku-je, wącha, słyszy i widzi rzeczy. Tym sposobem poznaje różnostronnie i coraz bliżej, ale zawsze bespośrednio. Wszakże nie obcym, ale własnym językiem przekonywam się, że pieprz gorzki, miód słodki, a ocet kwaśny. Oko jest najdalej sięgającym zmysłem i ugląda nieskończoność przyrodzenia do pewnego stopnia. Gdzie jego potęga ustaje, tam uzbroić je można tele— i mikroskopami. Ale i te na-rzędzia mają swe granice, przyrodzenie zaś jest bez granic.

Do tego wypadku dochodzimy, przenosząc się np. do innéj części świata i patrząc na gwiazdy. lub wglądając w drobne przedmioty coraz silniéjszym mikroskopem. ryczna odzywa się zatém: Sentio, ergo natura est, ac natura sum! Jest to tenze sam pewnik, który poznaliśmy wyżej, ale do ogółu rzeczy zastósowany. Na tém stanowisku poznania człowiek jest jaźnia zmysłowa, czyli empiryczną i przychodzi do fizycznego uczucia siebie i rzeczy. występuje rosświat przeświadczenia na widownia. Człowiek rostapia się tu w zmysłowości, jest zmysłowością, i li materya zowie się mu bytem. Oto źródła Realizmu. Jazń empiryczna, bedac bierném ciałem, niemoże mieć czego innego, próez ciałowości, swym przedmiotem. poznanie to jest: ciałowość = ciałowość. Kto bespośredniości tego poznania zaprzecza; kto utrzymuje, że bespośredniość ta niejest zupełna pewnościa, że niewiemy, czy dotykamy lub nie, kiedy dotykamy; słowem, kto na tém polu odzywa się jako Skeptyk, jest ciężko chory. Diogenes leczył jednego s takich fixatów, okładając go kijem i wołając: czy nie czujesz? I my nieznamy przeciw téj chorobie innego lekarstwa. Kto powiada, że dotykając się rzeczy, nieczuje tego dotkniecia, jakże mu dowieśdź, iż bładzi, iż niewie, co mówi? Trzeba spróbować, czyli niejest martwą istotą, chodzącym trupem i sprawić mu boleść. Wszelka bespośrednia pewność, zaczém i ta, co oznacza zmysłowe poznanie, zowie sie właśnie tak dla tego, że dowieśdź jej niepodobna. dowód jest już pewném pośrednictwem, a bespośredniość z natury swej pośrednictwa niezna i niepotrzebuje. Kto chce bespośredniość pośredniczyć, niewie sam czego żąda i znajduje się w malignie. Jakże dowieśdź temu, kto oczy zamrużył, że trzyma w reku papier zielony, różowy, lub biały? Otwórz oczy, a jeśliś nie ślepy, przekonasz sie sam o tém. Pewność niezawodna ma zatém zmysłowe poznanie, a jego pewnik jest najsilnié jszym w krainach poznania filarem. Na nim bowiem opiera się wielkie, niezmierzone poznanie ogólne, vox populi, consensus gentium.

3) Bespośrednia pewność poznania, które umysł posiada, jest druga, wzgledem pierwszej przecząca, bespo-Duch ludzki jest czynnościa, weśrednia pewnościa. wnetrzna działalnościa, czyli wirtualnościa naszéj istoty; jest światem niewidzialnym, który w ciele się rospala i jasnością, albo raczéj elastycznościa swych promieni go porusza: iest dusza, myśleniem. Jazń myślaca wie o tem sama przez się, i jest tego bespośrednio pewna, że myśli; mówi przeto: Cogito, ergo mens sum, atque mens est. Jest to pewnik poznania drugi. Jaźń myśląca jest tego tak zupełnie pewna, że myśli, jak jaźń zmysłowa pewna jest, że dotyka. Jest to w gruncie jedna i tażsama niezawodna pewność jażni, lecz raz z zewnetrznej, drugi raz z wewnętrznéj uważana strony. Mens znaczy nietylko myśl, ale także, jak filologom wiadomo, ducha. Jazń myśląca przychodzi przeto do nadzmysłowego, spekulacyjnego, transcendentalnego uczucia własnego, czyli do świadomości, a to w każdéj chwili myślenia. Ona rostapia się tu zupełnie w umysłowości; jest umysłem w sobie i za soba; tylko idea, tylko czysta myśl zowie się jej bytem! Myśl może mieć jedynie myśl swym przedmiotem, bo rzeczy zmysłowych niepodobna dotykać myślą. Duch zdoła jedynie z duchem wejść w styczność i stanowić spekulacyjna różnojednia poznania.— Bespośrednia pewność umysłowego poznania znana jest światu od wieków. Już szkoła Eleatów budowała na niéj swe umiejętne całokształty. Kartezyusz wyraził ją w znaném zdaniu: Cogito, ergo sum. Nieprzeczył jéj żaden metafizyk niemiecki, ani żaden człowiek myślacy. Skeptyk, wyrzekający się myślenia i watpiący o niem, niemyśli, i podobny jest do kreta lub ślimaka, a jeżeli myśli, znajduje się sam s sobą w sprzeczności, i niewie, co mówi. Myśleć, i przeczyć myślenie, jest to tyle, co być i niebyć. To oczywisty krzyż loiczny! Także umysłowej pewności poznania dowieśdź nikomu niepodobna, bo jest bespośredniością. Jakże temu, co niemyśli, co jest automatem, sztuczną jakąś machiną, dowiedziesz, że myśli? Jak sam wiesz, że myślisz, tak i on tylko

sam wiedzieć może, że myśli. Co o tém niewie, że myśli, t. j. że myśl bożą ma w sobie, niejest jaźnią ludzką, ale zwyczajną rzeczą. — Na umysłowym pewniku poznania opiera się Metafizyka i Spekulacya. Jest to równie silny filar, jak empiryczny, lubo niewidzialny. Na nim buduje swe Synagogi poznanie szczególne, vox uniuscujusque scientifici vatis.

4) Bespośrednia pewność poznania, bedąca filozoficznego mysłu dziedzictwem, jest trzecią i ostatnią, czyli kojarzącą poznania pewnością. Ona jest najwłaściwszą i najpełniejszą, tysiąckroć ważniejszą od obu poprzedzających pewnościa poznania. Jak zmysł i umysł w mysle, tak bespośrednia pewność poznania zmysłowa i umysłowa stapiaja sie w mysłowej w organiczna i żywa całość. Bespośrednia pewność poznania zmysłowa jest twierdzeniem, umysłowa przeczeniem, a mysłowa kojarzeniem; wszystkie trzy są jedną wielką świętościa, której zaufać sie godzi; pełném czczewém w jaźni naszej złożoném; biblią, daną nam wprost od Boga i w futerale piersi naszéj ukryta! Ponieważ w każdym trzecim prawdy rosstepie mieszcza sie dwa pierwsze jej rosstepy. jako w rzeczywistości realność i idealność; ponieważ także bespośrednia pewność mysłowa, mieści w sobie pewność zmysłową i umysłową; przeto pewność ta pełna zowie się całkowitą bespośrednią poznania pewnościa, total-unmittelbare Erkenntnissgewiss-Mysłowa pewność poznania jest najbespośredniejszą i najniezawodniejszą. Czemu? Albowiem w zmysłowej poznania pewności wystepuje jaźń nasza li jako zmysłowość, w umysłowej li jako umysłowość, w mysłowej zaś jako jedna i druga razem, czyli jako mysł cały i pełny. Rzecz oczywista, iż w ostatnim razie działa jazń wszechstronna, iż przeto jej poznanie cechuje się największą bespośredniościa i niezawodnościa. Jaźń pełna, rozwinąwszy swój mysł należycie, przychodzi do własnego uczucia i wie bespośrednio, że jest bóstwem. przeto: Sum numen, ergo Deus est. Jest to trzeci pewnik poznania, bedacy darem najkosztowniejszym,

jaki otrzymaliśmy z nieba. Ponieważ w bóstwie leża wszystkie przymioty bóstwa i wydobyć sie z niego daja bespośrednio, więc namieniony właśnie mysłowy pewnik poznania wiedzie do następnych podrzędnych: Sum libertas, ergo est libertas: - sum aeternus, ergo est vita aeterna; - sum verum, pulchrum et honestum, est igitur verum, pulchrum et honestum:est in me conscientia, est igitur virtus. Jazn pelna jest w gruncie bóstwem i stoi z jaźnia bożą w bezwzględnéi jedni: może wiec, jak Bóg, rzec o sobie: Sum, qui I to: sum, qui sum, iest znaczeniem wstepnia. którym loike nasze rostworzyliśmy, jest treścią naszego słówka Jestem! Tu okazuje się jasno, czemu wyszliśmy ze słówka Jestem: tu powraca koniec naszego poszukiwania w swój początek. Pewnik poznajacego mysłu jest równie bespośredni i niezawodny, jak pewnik zmysłowy, lub umysłowy, ale od nich bogatszy i pełniejszy. Że jestem, poznaję to tak bespośrednio i pewnie, jak że coś dotykam i że myślę. Wiem bespośrednio i pewnie, że mam sumienie, że kocham prawdę, piękność i cnotę, żem wolny i nieśmiertelny; wiem zatém również bespośrednio i pewnie, że jest sumienie, prawda, piekność, cnota, wolność i nieśmiertelność. prawd bespośrednich nikomu niedowiedziesz, kto ich w piersi własnej nieznajduje. Kto tu zostaje Skept v k i e m, niejest człowiekiem, ale zwierzem. pośrednio i pewnie, że jestem Bóstwem, a więc że jest Bóg. Bytu Boga niedowiedziesz temu, kto go z jaźni swéj Kto przeczy Boga, przeczy także sam siebie, wypedził. i mówi tyle: jestem czaszka bez mózgu, piersia bez serca: iestem nïeta, najwiekszém zerem, zerem nad zerami. Złe jest ujemnią Dobrego. Kto więc Boga utraca, ten rozdarł mysł własny, i zabrnał, albo we zmysłowości, albo w umysłowości. Stad wynika, że żaden filozof, ale Empiryk i Metafizyk może być bezbożnikiém. Wiemy, iż mysł jest dwojaki: docześny i wiekuisty. W obu rezach mówi on: sum numen! Mysł doczesny rozwija przecież bóstwo nasze w czasie, w którym żyjemy.

i wiedzie nas na tron, do władzy ziemskiej, urzędów i blasku. Jest to np. mysł Napoleona, Taileranda, Roteka, Woltera, Hildebranta. Wiekuisty zaś mysł zowie to wszystko złotą mamoną, a prowadząc przed oblicze bogini mądrości, namaszcza nas filozofii balsamem i robi filozofami. W filozofii leży największa ofiara i najczcigodniejsze kapłaństwo! Tu trzeba się naprzód urodzić, a później sam przez się zrobić kapłanem!

5) Nauka nasza o bespośredniości poznania i jego pewników, razić bedzie niezawodnie niejednego znającego Spekulacya ' Niemców. czytelnika. zwłaszcza Spekulacya niemiecka uczy tu bowiem zupełnie przeciwnie, i zdanie Hegla brzmi dotad głośno: "Im wiekszego pośrednictwa doznało poznanie, tém jest dokładniejsze i pewniejsze. Co Hegla i niemiecką mądrość do takiego przekonania przywiodło? Oto fałszywie uchwycona podmiotowość i niepoznanie jaźni rzeczywistéi. Wiemy już (§. 25. 3.), że niemieckim podmiotem jest jaźń poznająca, niemieckim przedmiotem rzecz, bedaca celem poznania, a niemiecka jaźnia li jaźń wewnetrzna, t. j. spekulacyjna, czyli myślenie. myśl czysta. W takim razie, była to naturalna, iż rzecz bedaca celem poznania, musiała szukać pośrednictwa w myśleniu, czyli przedmiot musiał pośredniczyć się w podmiocie, nim poznanie miejsce mieć mogło; że wiec wszelkie poznanie potrzebowało pośrednictwa. My pojeliśmy ten stosunek między poznającą jaźnią, a rzeczą poznawaną inaczéj; stąd inne, i jak mamy nadzieję, lepsze przekonanie. Jaźń nasza i przedmiot jej stanowią różnojednią, czyli A = A. Władza poznania jest tu łącznikiem, należącym do stron obu zarówno, i wiodącym je w bespośrednia styczność s soba. — Hegel jest najzacietszym bespośredniości poznania wrogiem, a to dla tego, że naibardziej jej nierozumiał. On woła: "Jeżeli bespośrednie wiedzenie ma być prawdy sprawdzianem, to stąd wyniknie, że potrzeba bedzie każdy przesąd i wszelkie bałwochwalstwo ogłosić za prawde, tudzież najniemoralniejszą i najgłupszą treść woli uświęcić. Indyaninowi

np. jest bóstwem krowa, małpa, Bramin, lub Lama, nie przez wiedzę s pośrednictwa wynikłą, t. j. nie przez rozumowanie, lub umysłowanie, ale przez to, te wierzy w to bespośrednio." — Rzecz prawdziwie osobliwa! Czyliż nie rozumujemy i nie umysłujemy własną jedynie głową, t. j. bespośrednio? Czyliż znowu wszelka wiara niepolega na pośrednictwie, a nadto cudowném? Co więc Hegel mówi przeciw bespośredniości poznania, znaczyć się li może o jego pośredniczości!

Ale i poznanie pośrednie jest prawda, i to równie ważną, nieraz nawet ważniejszą, jak bespośrednie. Poznaniem pośredniém jest takie, jakiego nabywamy za pośrednictwem innych ludzi, lub ksiażek. Cała nauka nasza w szkołach, na umiejetniach, i później cała mądrość, do któréj przychodzimy pilném czytaniem, jest pośredniego poznania słodkim owocem. Bespośrednie poznanie utworzyło wprawdzie nasze umiejętności i nauki; dziś zgoła tylko bespośredniem poznaniem dorabiamy sie nowych spostrzeżeń i postępów, nowych filozoficznych systemów, wszystkiego, co oryginalne, co przedziera sie naprzód! Ale chciawszy się tego nauczyć, co ludzie już znaja, co jeniusze odkryli i opisali, co jest treścia naszych tak rozległych książnic: trzeba nam koniecznie pośred-Dziś stoja umiejetności niego poznania. nadzwyczai wysoko i rozlewają sie oceanami wielkiemi. lekarzem, prawnikiem, teologiem, chemikiem, politykiem, a nawet filozofem, bez uczenia się tych przedmiotów na umieietniach, czyli bez pośredniego poznania? Człowiek młody, przychodząc na łono wykształconéj ludzkości, wiele i długo uczyć się musi, ażeby stał się czasu swojego godzien. Im więcej się nauczył, tem dzielniej sam wystąpić później zdoła. Dziś tedy idzie pośrednie poznanie przed bespośredniém i jest jego kardynalną pod-Niedaremnie nam prawia o Bogu-człowieku i konieczném Jego pośrednictwie! Trzeba rzecz te przecież nie po bernardyńsku rozumieć! Mimo tego. przeznaczeniem jest każdego pośredniego poznania. aby nam służyło w czasie młodości za potrawe ducha,

aby nas oświecało, samodzielnemi robiło, aby nas do bespośredniego poznania przywiodło! Pośrednie poznanie jest tylko piersią macierzyńska, wychowaniem i szkoła bespośredniego. Pierwsze nabywamy, jako bierne istoty. drugie wydobywamy s siebie, jak Bóg świat cały s siebie wydobył: jak to czynić powinno wszelkie bóstwo. Pierwsze robi nas uczonemi, wtóre jenialnemi; jedno i drugie razem ludźmi wykształconemi. Jakkolwiek pośrednie poznanie ma niestychana wage: iakkolwiek prawda to szczera, że bez niego niepodobna dziś najwiekszemu nawet jeniuszowi na umiejętnéj widowni wystąpić godnie siebie i wieku swego, że bez niego można być li półsurowym i śmiesznym autodydakta, płytkim naturalista: przecież niejest to cel naszéj nauki, ale środek do celu! Uczony człowiek, ale tylko uczony, znajduje się w stanie niezmiennego pacholęctwa ducha. Samodzielna jaźń jego nigdy się nierozbudziła, a tucząc się ciągle pośredniem poznaniem, nieumiała zamienić go w krew i soki własne, nieprzyszła do bespośredniego poznania. Nie pośrednie, ale bespośrednie poznanie jest wszelkiego wykształcenia runem złotem, za którem żeglują od wieków naukowi Argonauci! Lepszy łgarz poeta. lepszy Mickiewicz, niż nedzny filozof! Pośrednie poznanie robi nas uczniami, zwolennikami, papugami cudzego słowa, szkolnemi żakami; bespośrednie robi nas mistrzami, bożyszczami świata, godnemi braćmi Sokratesów, Platonów, Leibniców i Heglów, a nawet samego Zbawiciela! Ten jedynie może być synem Boga i Bogiem-człowiekiem, kto przyszedł do bespośredniego poznania. Nie pośrednie, ale bespośrednie poznanie jest święte, jest bożego słowa objawem. Pośrednie daje nam mądrość, przez ludzi objawioną, a bespośrednie mądrość, którą Bóg sam tchnął w naszę istotę; pierwsze jest, względem nas, mądrościa ludzka, drugie mądrościa boża! Bespośrednie poznanie jest sprawdzianem pośredniego. Tylko sam badając i znając prawdę bespośrednio, przekonać sie zdołam, ile ta lub owa filozosia, ta lub owa religia, słowem dane mi twierdzenie ma słuszności i godne jest mego szacunku! Pośrednie poznanie, to ziemia, na któréj mam kościół dla mego bespośredniego poznania zbudować; to karm' mojego ducha; to środek, ale nie cel moich usiłowań! Tak rosprawia każda jaźń, która ma własne uczucie i wie o swéj boskości! — Niebyło tu naszym zamiarem, szarzać pośredniego poznania, którego wartość wysoką i konieczność uznajemy; chcieliśmy przedstawić li jego podrzędność, tudzież do bespośredniego stosunek.

Pewnik mysłowego poznania polega, jak już okazaliśmy, na słówku Jestem. Od tego słówka zaczęliśmy nasze rozbierze loiczne. Że żaś tu słówko to znowu wystąpiło na scenę, jest to nam dowodem, iż rzecz nasza wyczerpana i przedstawia umiejętną całość. Jakoż tu kończy się właściwie loika nowa. Już po dwu paragrafach następnych, które są, nie dalszym przedmiotu naszego ciągiem, ale wypadającemi z niego umiejętnémi pasynkami, przeleje się rzecz nasza w loikę starą. Ta jest dalszym loiki nowéj pochodem i szerszym jéj rożlewem. Jéj pierwociny należą do rozbierzy poznania.

## **S.** 31.

# Przedmiot - podmiotowość, jako znamię istotnego poznania, tudzież dwa konieczne na łonie umiejętności jéj pozory.

1) Jazń poznająca jest w pełnej swej rzeczywistości miotem, t. j. przedmiot-podmiotem. Również miotem, czyli przedmiot-podmiotem, jest rzecz, będąca celem poznania. Poznanie przeto, jako między jaźnią a rzeczą w środku stojące, oraz stanowiące dwu tych przeciwieństw różnojednią, musi być miotem, i powinno mieć przedmiotpodmiotowość swem znamieniem. Prawda jest oprócz tego przedmiotem w jaźni, rzeczy i peznaniu, a

wiedza jest w nich podmiotem. Poznanie zatém, ten obraz bożego znania, jako prawda i wiedza w jedni, jest koniecznie przedmiot-podmiotem, i musi przybierać przedmiot-podmiotowości barwy. Przedmiot-podmiotowości zatém jest stanowczym istotnego poznania charakterem.

Ale od wieków brano jaźń poznającą i poznanie Sa to rzeczy nader różne. Moja jaźń samo za jedno. poznająca zostaje zawsze jedna i tażsama; poznanie jéj zas może się zmieniać co chwila, co chwila w nowej występować postaci. Patrz na Szelinga, który przedstawia czterech Szelingów, a przyznasz nam słuszność! Rzecz osobliwa, iż od Arystotelesa do Hegla żaden s filozofów niespostrzegł téj prostéj i niemal dotykalnéj różnicy. znanie, zrobione jaźnia poznająca, nabrało fałszywego znaczenia, i niebyło uważane za środek zwiaskowy między jaźnią arzeczą, ale za przeciwieństwo rzeczy. Tak tedy z jednéj strony postawiono poznanie, a z drugiéj rzecz, i pytano się, jakim sposobem poznanie zgadza się z rzeczą. Dwójca ta nieszczesna była powodem do mnogich nieumiejętnych przypuszczeń, które loikę trapiły aż dotąd, i pogrążały w błędy. Do tych błedów przybył błąd nowy, t. j. nieznanie podmiotu istotnego, albowiem jaźń poznająca uważano za podmiot! A więc jaźń poznająca, poznanie i podmiot stały się, że tak rzekę, polskiego ducha chorobą, na mięszaniu pojęć polegającą, t. j. stały się jedném pojęciem i występowały jako przeciwieństwo rzeczy, czyli przedmiotu. Stąd urodziły się dwie fałszywe przedmiot – podmiotowości w naukach. Bliżej poznać je tu mamy.

2) Poznanie jest nasamprzed empiryczną, czyli zewnętrzną między jaźnią a rzeczą różnojednią, jest spólném jaźni i rzeczy przeświadczeniem. Jaźń empiryczna poznając, wchodzi s przedmiotem swym w styozność. Jej poznawanie jest różnojednią, zawiązującą się śród zmysłu, wyobrańn, pamięci i rozumu, a po przejściu rzeczy w jaźń, wrażeniem, wyobrażeniem, przypomnieniem i pojęciem. Jaźń empiryczna, przyjąwszy w siebie przeświadczenie rzeczy, uważa sie dawnym zwyczajem za podmiot, a rzecz za przedmiot. Stąd Przedmiot = Podmiot, czyli przedmiotpodmiotowość, jako Absolut empiryczny. Przedmiot jest tu primum, a podmiot secundum, bo jazn empiryczna, będąc li biernością, otrzymuje od rzeczy wrażenia. Przedmiot jest tu wiec przyczyna, a wrażenie w podmiocie skutkiem. Jaźń empiryczna bierze np. brzytwe do reki, kaleczy się w palec i mówi: brzytwa ta niesłychanie ostra. Uczucie téj ostrości i ostrość sama stają się tu różnojednia, t. j. ostrość przedmiotu wraża sie w podmiot i przychodzi do swego słowa. Jaźń empiryczna widzi gwoździk i wacha go, a później woła: kwiat ten jest czerwony i pachnie roskosznie. Przedmiot pławi się tu w podmiocie, nabiera uczucia własnego i przychodzi do swego przeświadczenia, do swego słowa. On tutaj i powyżej, był rzecza pierwsza, bo do poznania powodem. Jest to różnica, w któréj zachodzi wewnętrzna jednia, czyli jest to różnoje-Przedmiot staje się tu podmiotem, podmiot przedmiotem, a obadwa nieprzestają być tém, czém były, są i bedą. — Ta różnojednia, czyli ten absolut empiryczny jest ogólnością, dla tego, że tak przedmioty zewnętrzne, jak z mysły ludzkie są jednakie, a styczność między niemi teżsame wywołuje wrażenia, zaczém i pojecia. te czuje jaźń empiryczna żywo i głęboko. Ktoby jej powiedział, że np. brzytwa nieostra, gwoździk niejest czerwony i niepachnie, rzekłaby mu: "Doświadcz tego sam; a jeśli nie, idź do innych, i zapytaj, czyli inaczej sądzą! Sądzić inaczéj niemogą, bo mieliby chyba inne przedmioty, lub inaksze zmysły. Ja mam przedmiotową, zaczem najwieksza pewność za soba!" - Empirya niepowinnaby przecież pysznić się na swój Absolut, t. j. na swą prawde najwyższą, albowiem ta jest złudzeniem. miot, będący jaźnią empiryczną, czyli czującém, zmysłowem ciałem, jest zewnętrznościa naszą, a wiec przedmiotem w nas, który nieróżni się niczem w gruncie od przedmiotu Jéi absolut tedy, nieiest przedmiot-podmio-

tem, ale przedmiot-przedmiotem. Podmiotu niema tu w cale, a wiec o miocie, t. j. o prawdziwym przedmiot-podmiocie, téj oznace istotnego poznania, ani myśleć Czém jest oprócz tego przedmiot empiryczny? Niejest to Bóg, świat i człowieczeństwo; niejest żadna prawdoświeć. żaden prawdobłam i prawdnik, ani wiedzobłam, podwiedzobłam, lub wiedznik jaki; ale koń, deska, gwoździk, brzytwa, t. j. coś nedznego i ograniczonego, rzecz pojedyncza. Rzeczy wiele jest bes końca, a więc wiele i różnojedni empirycznego ich starcia się z jaźnią, czyli Tu przyjść do Boga niepodobna, ale wiele Absolutów. do nieskończonej liczby Bogów. Polyteizm, czyki Bałwochwalstwo jest tedy empirycznego absolutu wyrazem. Ponieważ Absolut ten jest złudzeniem; więc, mimo najgłębszego szacunku dla pożytecznéj Empiryi, godzi się o niéj powiedzieć, zwłaszcza, gdy zarozumieniem trąci i robi zbyt wielkie uroszczenia: simplex, nescit, quod vult!

3) Poznanie jest daléj metafizyczną, t. j. wewnętrzna miedzy jaźnia a rzeczą różnojednia; jest spólną jaźni i rzeczy świadomością. Również jaźń metafizyczna wchodzi w czasie poznawania s przedmiotem swym w różnojednia. Na jednéj szali znajduje się myśl badająca, umysł, idea nasza, a na drugiej mysl będąca celem badania, umysłowość w ogóle, idea za nami. Jest to spekulacyjny podmiot w styczni swéj s przedmiotem; podmiot = przedmiot; spirytualna Podmiot-przedmiotowość; Absolut filozofii niemieckiéj. Podmiot jest tu primum. a przedmiot se cundum, bo jaźń spekulacyjna jest czynnościa, która sadowiąc się sama za sobą, tworzy swój przedmiot. Jaźń jest tu przyczyna, a rzecz skutkiem. Wszystko to widzieć można w Fichtego Jaźń = Jaźń: w Szelinga Absolucie, czyli Realność = Idealność; i w Heglowskiej idei, która jest Podmiot = Przedmiot. Czynniki téj różnojedni sa wszedzie myśla we mnie i myśla za mna: wewnetrznościa wylewająca sie za same siebie: idealnościa przeciw sobie saméj zwróconą. Ich wyrazem jest: Myśl = Myśl, lub też: Duch = Duch.

Jazń empiryczna, wypracowawszy się po długich usiłowaniach za granice rozumu, i rozbudziwszy w sobie umysł, czyli przeistoczywszy się w jaźń metafizyczną, spostrzege błąd swój dawniejszy i uznaje, iż Absolut jej był złudzeniem. Jazń ta nie może dłużej znajdować sie na polach samego doświadczenia, bo widzi jego niedostateczność i jednostronność. Ponieważ w loice przechodzi sie z jednej ostateczności w drugą, wiec jaźń, porzucając kraj Empiryi, wkracza w państwo Spekulacyi. Materya, która przerabia się ustawicznie, staje sie jéj niczem, a duch bytem; przeświadczenie przeistacza sie jéi w świadomość. Ona mówi: "Rzecz jest li zmysłowym jawem, a idea, w rzeczy téj leżąca, prawdą. ma poczatek i koniec; idea zaś jest wieczna. Rzecz niewie. że jest; niewie, czem jest. Ja jestem jej świadomością. Idea moja jest tedy jéj istotą." Jazń staje sie tym snosobem tworzycielka natury. Przyrodzenie jest dla niej li o tyle. o ile jest jéj myślą; a wszystko co jest, jest li o tyle, o ile jest jéj idea. Jazn ta woła s Heglem: Tylko umysł jest bytem, i to, co jest prawdziwie, jest umysłowością. jaźni spekulacyjnéj i tak zwana odpowiadająca jej realność, jest tu jedną i tążsamą idealnością, bezwzględną je-Powiedz któremu z uczniów Hegla: "Twoje idea i pojecia sa zupełnie innemi rzeczami, niż naturalne przedmioty; są mrzonkami twéj głowy, nie zaś rzeczywistością;" - a on ci z dumą odrzeknie: "Jesteś zmysłowém przenieprzedarieś się do krain czystéj myśli, świadczeniem: i mistrza naszego niepojmujesz!" - Tak staje się człowiek, sam niewiedząc o tém, jednostronnym, i trudno go leczyć, gdyż towarzyszy mu długo przekonanie, że on jedynia zna prawde; gdyż zarozumiałość jego robi go na prawde istotną ślepym.

Jaźń metafizyczna i jéj przedmiot jest umysłowością. Jest to umysłowość w człowieku i za człowiekiem, przychodząca do swéj różnojedni, czyli do świadomości. Jaźń uważa się dawnym zwyczajem względem swego przedmiotu za podmiot, przychodzi do podmiot przedmiotu i ogłasza go swym Absolutem. Jest to absolut drugi, przeciwnik zupełny empirycznego Absolutu, najwyższa prawda

Spekulacya rostrabia przez swych Hierofantów na cztery rogi świata, iż odkryła kamień madrości i zna prawde na wylot; iż daje człowieczeństwu czysta i goła wiedze. Ona depce nogami Empirya, i wyrzuca jej niedołeżność myśli. Juno z niéj istotna, a uroszczenia i pycha jéj nieznają granic. My tymczasem powiadamy jej w żywe oczy i bez trwogi, że iéi Absolut jest, równie jak Absolut empiryczny, oczywistym błędnikiem. Czemu? Jaźń metafizyczna jest niezawodnie, jako duch nasz, jako myśl w nas leżąca, podmiotem; ale przedmiot jej niejest przedmiotem. Wszakże ona sama woła przez Hegla: Umysł może mieć li umysł swym przedmiotem. Umysł w nas i umysł za nami, idea w nas i idea za nami, myśl w nas i myśl za nami, jest to tenże sam umysł, tażsama idea, tażsama myśl, czyli tenże sam podmiot. Podmiot-przedmiotowość spekulacyjna, niejest tedy podmiot-przedmiotowością prawdziwą, tém znamieniem istotnego poznania, ale podmiot-podmiotowością. Jak w Empiryi przedmiot, tak w Spekulacyi podmiot jest wszystkiem; jak w pierwszéj przedmiot w nas wziety jest za podmiot, tak w drugiej podmiot za nami za przedmiot; jak pierwsza niezna podmiotu, tak druga przedmiotu. Spekulacya widzi w Bogu, w świecie i w człowieku jednę i tężsamę własną ideę na różnych stopniach swego rozwikłania. Jak tedy Empirya wylewa się w końcu w Polyteizm, tak Spekulacya w Monoizm, czyli Teizm, zwany zwykle Panteizmem. Majac cześć naiwyższa dla ludzkiego umysłu i uznając zasługi metafizyki dotad objawionéj, można przecież także o dumnéj Spekulacyi, jak dawniej o Empirvi powiedzieć: simplex, neseit, quod vult!

4) Absolut empiryczny, t. j. przedmiot-podmiotowość pozorna, będąca w gruncie przedmiot-przedmiotowością, i absolut metafizyczny, t. j. podmiotprzedmiotowość, będąca w gruncie podmiot-podmiotowością, są dwoma przeciwieństwami, walczącemi s sobą na śmierć, lub życie. Absolut empiryczny jest, iż tak rzekę, biegunem północnym, a metafizyczny potudniowym w igle magnesowej istotnego Absolutu, którego umie-

jetność dotychczasowa nieznała, lecz szukała od wieków: pierwszy jest absolutem istotnym w swéj nieskończonéj wszystkości, drugi tymże absolutem w swej wiecznej jedności; pierwszy ciałem tego absolutu, drugi jego dusza: obadwa sa równie konieczne i równie jednostronne. absolut empiryczny do absolutu metafizycznego, tak sie ma dotychczasowa Empirya do dotychczasowej Spekulacyi. ta, ani owa niejest téż filozofia, ale rozdartém, i w trupich swych połowicach występującém poznaniem. Jedna i druga stoją obok siebie osóbno, ida właściwa sobie droga i niepytają sie o siebie nawzajem. Jeżeli miedzy niemi zajdzie jakie starcie, to rodzi sie natychmiast z niego bój Tym sposobem tworzy się i panuje w krainach morderczy. poznania dwójca nieznośna. W takowym Zoroastryzmie opłakanym znajduje się dziś jeszcze umiejętność powszechna, i walka miedzy Ormuzdem i Arymanem, t. j. miedzy twierdzeniem a przeczeniem, sroży sie ciagle s coraz to wie-Nieraz robiono próbe do pojednapia tych stron nieprzyjacielskich i przywiedzenia ich do sojuszu. W ostatnich czasach usiłował to uczynić Spinossa. Szeling, a na-Ale proby te pokazały się besskuteczne, bo brano zawsze podmiot, za nami leżący, za przedmiot, i wpadano w podmiotowość; zamiast więc zbliżenia się do przedmiotowej Empiryi, oddalano sie od niej, jak da-Dopiero polskiej filozofii miało być zadaniem, skojarzenie prawdziwe przedmiotu s podmiotem, i uchwycenie rzeczywistego Absolutu. My robimy na tém polu krok pierwszy, i mamy nadzieję, że Rodacy, którzy trudnią się, lub trudnic beda kiedykolwiek filozofia, w myśl nasze wejda. kilka systemów na niéj wystawia i naród nasz uświetnia. -Że Absolut nieznaczny tu, ani stnienia, ani istnienia, ani istniostnienia, t. j. żadnéj prawdy przed nami leżącej, ale węzeł między jaźnią poznającą a przedmiotem poznawanym, że więc jest istotą, jedną nogą w nas a drugą za nami stojącą, a przeto inną poznania w ogóle nazwą; czytelnik myślący spostrzegł to już od samego początku. Absolutem zowie się od jaźni i rzeczy absolwowane, a wiec udzielnie i samoistnie, czyli samo dla

siebie występujące poznanie. — Teraz czas poznać Absolut prawdziwy, na którym opiera się filozofia polska.

5) Poznanie jest nakoniec filozoficzna, czyli jadrową i pełną między jaźnią a rzeczą różnojednią. jest spólném jaźni i rzeczy własném uczuciem. Jaźń filozoficzna, t. j. całkowita, bedac jaźni empirycznéj i metafizycznéj zasadniczém ogniskiem, jest jaźnia prawdziwa, przedmiot-podmiotowa, czyli miotowa. Jej przedmiot, t. j. rzecz, poznania jej celem bedaca, odpowiada jej także, i jest przedmiot-podmiotem, czyli miotem. poznając, wchodzi z rzeczą w filozoficzną różnojednią, któréj wyrazem jest: Miot = Miot. Ponieważ miot jest wszedzie przedmiot-podmiotem, lub podmiotprzedmiotem, wiec wyraz tego poznania przybrać może postać nastepna: Przed- i podmiot = Pod- i przed-Jest to empiryczna przedmiotpodmiotowość i spekulacyjna podmiot przedmiotowość, pojeta filozoficznie i przywiedziona do swéj prawdziwej różnojedni. Empirya i Spekulacya zamieniają sie w jedne umiejetność, któréj nazwisko Filozofia. Jeżeli tu równie jaźń, jak rzecz, jest przedmiot-podmiotowościa istotna, tudzież jeżeli iaźń i rzecz wchodza tu s soba w różnojednia: to wynikajace stad poznanie jest także przedmiot-podmiotewością, i nosząc jej charakter, pokazuje się poznaniem rzeczywistém. W tém poznaniu prawda i wiedza w nas. zlawszy się s prawdą i wiedzą za nami w jedność, staje się ich wyrazem; w tém poznaniu przychodzi słowo boże w nas i za nami milczące, do swego głosu w czasie. Niejest tu ani miot w nas, ani miot za nami primum lub secundum poznania. Jaźń nasza pełna jest bowiem samodzielnością, zaczém biernością i czynnością w jednym zlewie; jéj poznanie jest przeto wolnością prawdy i wiedzy tak w nas jak za nami, przez nas się wymawiającą. jaźń, ani rzecz niejest tu przyczyną, lub skutkiem, ale obojgiem w jednéj chwili. Tu Bóg, natura staje się człowiekiem, a człowiek Bogiem, natura, lub odwrotnie. Chwila téj różnojedni jest własném uczuciem bożego znania, które głos zabiera, i mówi światu, czem jest w swej

istocie. Tak tedy występuje w czasie swym jeniusz poznania istotnego, czyli Bóg-człowiek, "który śród głosów mylnych, śród wrzasków tysiąca, uchem jaźni rospozna przeznaczeń kół grzmienie, wskoczy w rydwan wyroków i zajmie siedzenie, i po czasie przejedzie, jako kojarzenie."

Jaźń metafizyczna, przypiawszy cherubinowe skrzydła czystego myślenia, błaka sie długo po wysokich eterach i igra z lekkiemi ich falami. Zmeczona w końcu, pragnę-Ale na czém? W zamkach i światyniach łaby spoczać. idealności niema ani kanapy, ani krzesła: niema ladu stałego. Tu spostrzega jazń niesłychane przepaści pod soba, i truchleć poczyna! Zwraca więc uwagę sama na siebie, i na światy, które utworzyła. Porzuciła lad stały doświadczenia li dla tego, że ujrzała w empirycznéj przedmiotp o d miotowości przedmiot-p r z e d miotowość, czyli złudzenie, brak myśli; teraz spostrzega w swej podmiotprzedmiotowości podmiot-podmiotowość, zaczém także złudzenie, brak rzeczy. Potrzeba jej przeto opuścić kraje Spekulacyi. Ale dokad się ma obrócić; w którę stronę sie udać? W Empiryi panuje zewnetrzna, w Spekulacyi wewnetrzna jednostronność: ani tamta, ani ta nieprzynosi zupełnego zaspokojenia i niesprawia istotnego przekonania. Jaźń tak rozważająca nad soba i nad swym przedmiotem, przyjmuje już bierzmo wszechstronności i puka do Apollinowego filozofii kościoła. Ona wkrótce dostrzega, iż jednostronności nie są fałszem, ale wszechstronności czynnicami: iż potrzeba je łaczyć organicznie s soba, aby wszechstronność uchwycić: iż poznanie istotne musi mieć empiryczne i metafizyczne barwy, musi być podobne do tęczy, w któréj zlewa się pięknie cień s światłem, czyli ziemia z niebem, materya z duchem. Jazń metafizyczna, przychodząca do takich wypadków, ubiera sie napowrót w ciało, które niegdyś s siebie zrzuciła, i przestaje być czystą duszą, t. j. czystą myślą. Przejście z Empiryi do Spekulacyi jest oswobodzeniem duszy od ciała, czyli zwyczajną śmiercią, a przejście Spekulacyi w filozofia jest zmartwych powstaniem ciała,

o którém nam prawi Chrześciaństwo, t. j. przybieraniem się dusz w dawne ciało, ale szlachetniejsze i lepsze. w filozofii jest ciało i dusza, przecież pierwsze nie li empiryczne, a druga nie li metafizyczna. Tu rostwiera sie prawdziwe życie boskości naszéj; przeświadczenie i świadomość staja sie własném uczuciem, a człowiek półbogiem; przedmiotpodmiotowość za nami wstępuje w przedmiot podmiotowość nasze i brzmi jako przedmiotpodmiotowe poznanie; absolut empiryczny i absolut metafizyczny topia się w Absolut filozoficzny; Empirya i Spekulacva, religia i swobodna umiejętność, wszelkie twierdzenie i przeczenie, podaja sobie zgodne dłonie i tworzą filozofią! Tu rodzi się mądrość polska; my kładziemy ja w kolebke. Daj Boże, aby Polacy młoda te istote wykołysać postanowili! - Kto niebył ani Empirykiem, ani Metafizykiem, i nieznudził się swym stanem, nieotrzyma należytego o filozofii wyobrażenia; temu nasza Myślini będzie może dopiéro za lat kilka lub kilkanaście należycie zrozumiała, t. i. wtenczas, kiedy sie sam. porzuciwszy swą ziemie i swe niebo, do niej usposobi. Empirva i Spekulacya, to karpackie góry, bedace przyszłej filozofii polskiej podnożami, wiodące do jej Świątnicy wysokiej, do Świątnicy, której kładziemy tu kamień wegielny!

Absolut empiryczny i absolut metafizyczny, stojąc obok siebie, stanowią byt i nicestwo poznania, czyli jego podwiedzobłamową możebność; absolut filozoficzny jest żywo- i bożostanem poznania, czyli jego podwiedzobłamową rzeczywistością i koniecznością. Poznanie tedy przedmiot – podmiotowe jest dwojakie: docześne i wiekuiste. Jaźń miotowa, uczuwszy się bóstwem doczesném, przychodzi do prawdziwego poznania docześności i staje się królową świata w swym czasie; jaźń zaś miotowa, uczuwszy się bóstwem wiekuistém, poznaje wieczność i staje się jéj wyrazem. Jest to mość Królewska i bosko-człowiecza, źródło polityki i filozofii. Nie sam filozof, ale także polityk, ma być Empirykiem i Metafizykiem w jedni, t. j. umieć łączyć realność z ide-

alnością, środek s celem, jeżeli niechce błądzić i szkodzić własnéj ojczyznie. Empirya, Spekulacya, Polityka i filozofia są bytem, nicestwem, żywo- i bożostanem poznania, zaczém prawdą i wiedzą całkowitą. Tu wyczerpnięta rzecz nasza; tu odsłania się zupełnie przedmiot-podmiotowości poznania, czyli filozofii znaczenie. Jest to miotowość tryumfująca wreszcie na łonie umiejętności!

6) Prawda, wiedza i znanie sa w Bogu jednocześne. t. i. wieczne. W stworzeniu oddziela sie prawda od wiedzy i tworzy dwójce. W człowieku wreszcie znika ta dwójca; prawda i wiedza jednoczą się s sobą i występują, jako wierny obraz znania, t. j. jako poznanie. Prawda i wiedza są tedy priores, a poznanie posterior. człowiek jest długo prawdą i wiedzą in potentia, nim stanie sie prawda i wiedza in actu, t. j. nim zamieni sie w poznanie. Już dla tego prawda i wiedza sa priores. a poznanie posterior, że były pierwej w naturze, nim człowiek, jako poznająca istota, wystąpił na widowni świata. Jak w znaniu, tak i w poznaniu, leży pełnia najwyższa, bo obadwa są wszelką prawdą i wiedzą. Jazń empiryczna i przedmiot jej poznania, czyli natura, iest na umiejetnych smugach primum existens: jaźń metafizyczna i przedmiot jéj poznania, czyli duch, secundum existens; a jazní filozoficzna i przedmiot jej poznania, czyli Bóg, bóstwo, wolność, cnota, tertium existens. Podobnież Empirya jest prima, Spekulacya secunda, a filozofia tertia cognitio et scientia. Wszystko to jednak ma znaczenie li na błoniach wzgledności. Bezwzględnie iest to unum et idem existens, atque cognoscens. -Biorac rzecz ściśle, jest empirycznym Absolutem zmysł, metafizycznym umysł, a filozoficznym mysł, bo źródła poznania są ogniskami styczności między jaźnią a rzeczą, czyli sa rosstepami istotnéj różnojedni poznania, zaczém absolutami. — Znanie Boskie jest najwyższym Absolutem, a poznanie nasze jego obrazem. Że w znaniu Bożém leży trójca, dowodzi tego troistość, objawiająca się w naszém poznaniu, czyli Empirya, Spekulacya i Filozofia. - Poznanie jest modlitwą głowy, a modlitwa poznaniem serca: obie najmilsza Bogu ludzka ofiara. Czém jest poznanie w filozofii, tém modlitwa w religii, t. j. wezłem jednoczenia się naszego z Bogiem. człowiekiem a Bogiem są dwa cudowne mosty, po których jaźń ludzka wędruje, jeden magnetyczny, drugi elektryczny. Mostem magnetycznym jest poznanie, a elektrycznym modlitwa. Filozofia i religia, poznanie i modlitwa sa w gruncie jedną i tażsamą istotą. Różnice między niemi są li względne. Przeznaczeniem ich, objawiać się w czynie, bo tylko czynem jazń świat swój tworzy i istote swa odsłania! - Miotowość, która jest prawdziwe poznanie, jest matką czynu. W poznaniu przeto saczy sie źródło czynów naszych. Poznanie roznieca się w głowie. przepływa w serce, a tu rospala się wolą, przedsięwzięciem i czynem. Im doskonalsze poznanie, tém godniejsze nasze uczucia i czyny. Miotowość poznania robi loikę krynicą najczystszą wszystkich tych umiejetności i nauk, które dotyczą się czynu. Stąd wynika, że loika dzisiejsza niejest martwa doktryna, jak dawna, ale ściaga sie bespośrednio do życia, tak docześnego jak wiekuistego. Ona téż jest najpożyteczniejsza nauka dla Polityka i Filozofa.

#### **s**. 32.

# Sprawdzian poznania.

1) Sprawdzian poznania, zwany z grecka Kryteryonem, criterium cognitionis, Kriterium der Erkenntniss, jest pewném prawidłem, wynikającém z rozległej krytyki poznania, i służącém za skalę umiejętną, wedle której rosstrzygamy o prawdziwości danej nam nauki, zaczem także o jej wartości. Ani filozofia, ani religia nieczyni tu wyjątku, i mierzyć ją potrzeba we-

dle loicznego sprawdzianu poznania. Wystawić ten sprawdzian, ten poznaniomierz, jest naszym zamiarem. I niebędzie to rzecz trudna, albowiem dotychczasowa Myślini nasza była, mimo innych swych zamiarów, także krytyką poznania, a to równie ścisłą, jak kantowska "Kritik der reinen Vernunft."

2) Mamy trzy źródła poznania, stanowiące organiczna całość i posiadające bespośrednie pewniki, na których śmiało oprzeć sie możem. Każdy przedmiot umiejetny ma być przeto zmysłowym, umysłowym i mysłowym przedmiotem, jeżeli mu przyznać chcemy prawdziwość. Mysł widzi doczesność i wiekuistość; przedmiot ten zatém ma być nietylko teraz, ale zawsze. najgłówniejszy zarys sprawdzianu poznania. Ponieważ w poznaniu leży prawda i wiedza, więc sprawdzian nasz daje się objaśniać przez prawdo – i wiedzobłamy, przez prawdniki i wiedzniki. Jakoż przedmiot umiejętny wtedy jedynie ma prawo do prawdziwości, skoro przedstawia byt, nicestwo, żywo- i bożostan, ilość, jakość, stosunek i stan: skoro widzisz w nim cielesność, niecielesność i zasadniczość, przedświatowość światowość i pozaświatowość, boskość, nieboskość i nieboskoboskość: skoro odsłania ci swą wszystkość, jedność i całość, nieskończoność, wieczność i wszechobecność, ogólność. szczególność i pojedynczość, realność, idealność i rzeczy wistość, lub jednym wyrazem, skoro leży w nim twierdzenie, przeczenie i kojarzenie. Każdy przedmiot umiejetny, który jest prawdziwy, ma podobieństwo do wzorcu:

#### $+ A - A \pm A$ .

Jest to Empirya, Spekulacya i Filozofia w jednym zlewie, trójca boska objawiona, którą się każdy przedmiot umiejętny oznaczać powinien. Jeżeli jaka filozofia, lub religia znamion tych niema, odrzucasz ją bez wielu korowodów, bo niezgadza się s prawdy i wiedzy rozbierzą, któréj ściśniętą w jednę kroplę treścią jest sprawdzian poznania. Bierzemy tu jako przykład filozofią

Hegla. Jéj pierwiastkiem jest umysłowość = umysłowość. a wiec idealność = idealność. Niema w niej tedy ani realności, ani rzeczywistości. To nie filozofia, lecz pomyślany głeboko i rozwiniety Idealizm. Zagladamy teraz do Bochwica. Polski ten filozof opiera swa nauke na objawieniu bożém w nas i na objawieniu Bożém w piśmie świętém Chrześciańskiego świata. Jest to jaźń ludzka i uczłowieczona w Zbawicielu jaźń boża, przychodząca do słowa i głosząca prawde, zaczém dwa ogniska poznania w czasie, dwójca. Oprócz tego przedmiot poznania ustepuje tu z widowni. W nim nie leży prawda. Jeżeli wiec objawienie Boże w człowieku niezgadza sie z objawieniem bożém w Piśmie: niema środka do porozumienia się ich wzajemnego. Cała rzecz spoczywa tu na czci dla twierdzenia, i to nie powszechnego, ale w jednym swym promieniu wystepujacego. Filozofia ta zatém niezna ani przeczenia, ani kojarzenia, i jest pewnego rodzaju Realizmem, czyli jedno-Tym sposobem oceniać bedziesz wszystkie stronnościa. dane ci nauki i umiejętne całokształty. Za sąd prawdziwy reczy Ci tu bespośrednia pewność zmysłu, umysłu i mysłu twego. Są to świete filary, nietylko poznania prawdziwego, ale i jego sprawdzianu. Ma je każdy człowiek bez wyjatku we własnéj jaźni, bo je otrzymał wprost od Boga, bo bez nich niebyłby poznająca istota. Sprawdzian ten ma tedy niezawodność swym przymiotem.

3) Odsłoniliśmy tu wewnętrzny organizm sprawdzianu poznania, będący obrazem wewnętrznego organizmu prawdy i wiedzy saméj. Ale prawda i wiedza, czyli znania, jest stnieniem, istnieniem i istniostnieniem. Trzy te prawdo-wiedzo- i znanioświeci ma okazywać przeto każde istotnie prawdziwe poznanie. Jeżeli zatém umiejętnemu przedmiotowi jakiemu braknie któréj s tych prawdoświeci, niejest on prawdziwy. Stnieniem w przedmiocie jest słowo boże, istnieniem jego objaw w świecie, a istniostnieniem słowo człowiecze, w które przechodzi słowo Boże. Trzy te punkta możnaby wyrazić w formule:

A = A = A.

Bierzemy za przykład filozofią Szewca Böhma. prawi o Bogu, o trzech okregach w niebie, o królu i siedmiu książętach należących do każdego s tych okregów itp. Rzeczy tego rodzaju mogłyby być li stnieniem, ale nieznajdując nie odpowiedniego w istnieniu i w istniostnieniu, okazuja sie czczém umidłem. Tu widzimy jawnie, że li mysł, w którym stapiaja sie wszystkie władze, rosstrzyga o Filozofia zmysłu, wyobrażni, pamieci, lub rozumu jest li Realizmem: filozofia umu marzeniem, rossądku czyścem marzeń, krytyką, umysłu spekulacyą, u wagi zbiorem rozlicznych spostrzeżeń, rozwagi matematyka; żadna wiec niejest prawdziwa. Nieraz tkwi rzecz w istnieniu i w istniostnieniu, lecz wyszła s krain stnienia i dla tego stała się jednostronną. Hegla Spekulacya np. przedstawia, jak już wiemy, w swej loice przedświat. w naturze świat, a w duchu pozaświat, zaczem li istnienie: jest wiec również s tego względu fałszywą.

4) Ponieważ prawda, wiedza i znanie, czyli realność, idealność i rzeczywistość, będące w Bogu jednością, rosstępują się w istnieniu, ażeby późniéj zjednoczyć się znowu w człowieku; więc A. środkowe w danej powyżej formule daje się pierwszą, jeszcze wyżej przywiedzioną formułą rozłożyć. Stąd sprawdzian poznania przybiera postać następną.

#### $A = + A - A \pm A = A.$

Znamy tę formułę już od dawna (§. 24. 3.), t. j. z miejsca, w którém mówiliśmy o twierdzeniu, przeczeniu i kojarzeniu. Leży w niéj prawda, wiedza i znanie w całéj swéj
pełni, zaczém najlepsza dla sprawdzianu poznania norma.
Jest to wieczne słowo Boże, które roskłada się w realność, idealność i rzeczywistość, a wymawia się jako czasowe słowo człowiecze. Przedmiot umiejętny, niedający się pod sprawdzian ten podciągnąć, jest jednostronny,
czyli fałszywy. Tu pokazuje się, że cała rozbierz
prawdy, wiedzy i poznania są materyałami naszego
sprawdzianu. Kto zna prawdę, wiedzę i naturę istotnego poznania, będzie umiał każdę naukę ocenić, od-

kryć jej jednostronność i w pojedyńczych miejscach pomyłki wytknąć. Chciawszy obszernie sprawdzian nasz przedstawiać, musielibyśmy s czytelnikiem wszystko to powtórzyć, co mu już wyłożyliśmy.

- 5) Empirya ma swym poznania sprawdzianem pewnik doświadczenia, t. j. sentio; res est, atque res sum Sprawdzian polega tu w palcach, w jezyku, nosie, uchu i oku. Empiryk chcąc przekonać się, czyli ziółko jakie słodkie lub gorzkie, kosztuje go i dość mu na tém. lacya znowu ma poznania swego sprawdzianem pewnik metafizyczny, t. j. cogita; mens sum, atque mens est igitur. Dość tu myśleć np. absolut Szellingowski, lub idee Hegla, ażeby uznać ich prawdziwość. Wszelakoż wiemy, że równie Empirya i Spekulacya, jak i pewniki ich poznania sa jednostronne; jednostronne sa przeto także ich spra-Pewnik mysłu jest więc najprawdziwszym Sprawdzianem tym jest, jak już poznania sprawdzianém. wiemy: sum numen, virtus, veritas; ergo est Deus, virtus, veritas; sum, qui sum, czyli słówko Jestem. Cóż stad wynika? Oto, że sprawdzian poznania niemoże się w żadnéj obcéj filozofii, lub księdze świetéj znajdować, lecz musi być w nas samych, w naszém przeświadczeniu. Jakożnie kto inny, ale tylko ja sam, trzymając się mego mozolnie zdobytego i milionkroć wypróbowanego przekonania, rosstrzygnać zdołam, czyli dana mi umiejętność jest prawdziwa, lub nie. Trzeba wprzódy samemu znać prawde i przyjść do niej samodzielnie, a potrafimy ja ocenić w obcej filozofii, w koranie, wszedzie, gdzie ja napotkamy! Kto tu postepuje odwrotnie, wpadł już w pazury błędu.
- 6) Wszystkie przeciwieństwa, choćby tak mnogie, jak gwiazdy na niebie i piasek na dnie morza, stanowią względną różnią, bezwzględną jednią i filozoficzną różnojednią. Trzeci siestrzan jest tedy wybornym sprawdzianu poznania wyrazem. Która umiejętność, jak np. Supernaturalizm, między Bogiem a światem, uznaje li różnią, lub też, jak Panteizm, li jednią; jest jednostronna i fałszywa.

Filozofia, w któréj wszystkie rosczłonia przedmiotu zlewają się co chwila w nową różnojednią, zna sprawdzian poznania i pewną być może swej prawdziwości.

7) Długo sie świat mozolił nad odkryciem sprawdzianu poznania; nieprzyszedł przecież do prawd tak prostych, jasnych i przekonywających, jakie Myślini nasza w tym punkcie przedstawia. Dawni Rzymianie i Francuzi, oba te płytkie narody, uważały niemal powszechnie consensus gentium za sprawdzian poznania. Prawda, że wszystkie ludy wiedza o Bogu, o naturze, o człowieczeństwie, o duchu, mniej wiecej o prawdach, jakie dotad przedstawiliśmy. Ale skad to pochodzi? Oto, że do prawd tych prowadzi zmysł, umysł i mysł, i że prawdy te spoczywają na naszych bespośrednich poznania pewnikach (§. 30.) Nie consensus gentium przeto. lecz źródła naszego poznania, w każdym człowieku przytomne i dla tego consensus gentium wywołujące, są tutaj poznania sprawdzianem. Prawda także, iż vox populi, vox Dei; ale to ma znaczenie li na polu moralném. O ministrze, królu lub innym zwierzchniku, sadzić można niemal s pewnością, że jest złym człowiekiem, skoro lud go Ale za obrębem moralności, jest vox populi, tak uważa. vox absurda. Lud, chiński, japoński, indyjski, a nawet europejski, jakież ci plecie smalone duby! On wierzy chetniej w oczywiste przesądy, niż w prawdy; służy chętniej gusłom i szarlataństwom, niż poznaniu. Jego przysłowia są nieraz trafne i głebokie, atoli są to spostrzeżenia li ogólne, takie naprzykład, jak, że ogień parzy, Gdyby nawet Consensus gentium a woda chłodzi. mógł być sprawdzianem poznania, któżby go potrafił w każdym razie wyśledzić? Chciawszy przekonać się o jednéj drobnostce filozoficznéj, trzebaby wtedy wszystkie części świata objechać i ze wszystkiemi ludźmi rozmawiać. Czy podobna wreszcie, aby w jakimkolwiek filozoficznym punkcie wszyscy ludzie zgodzić się zdołali? Tu każdy ma i mieć powinien inne zdanie. W najszczęśliwszym razie rosstrzygałaby większość głosów, jak na sejmie. Poznanie wyszłoby natenczas z rąk jeniuszów i ludzi znających się na rzeczy, a stałoby się głupiéj czerni dziedzictwem. Nie sąż to same niedorzeczności?

Mimo tak oczywistego niepodobienstwa, robia przecież Francuzi wciaż Consensus gentium sprawdzianem poznania i wyprawiają go na świat coraz w innym fraku. Jako przykład przywodzimy tu słowa Lamennaj-go. Ten uczy: "Każda jednostka człowiecza ma własną i sobie właściwa jaźń, tudzież od jaźni téj różny u m y sł, który jest we wszystkich ludziach jednaki. Prawda, która ze swéj natury może być tylko jedyna, niezmienna i powszechna, znajduje się wiec oczywiście, nie w styczności. téj lub owéj pojedyńczej, ciagle innéj jaźni s przedmiotem, ale w styczności przedmiotu z u m v słem, u wszystkich ludzi jednakim, t. j. powszechnym, niezmiennym, jak prawda sama jedynym. Stąd wynika: 1) że, jakkolwiek gwałtownie nagli pojedyncza jednostke człowiecza wewnetrzna jéj zgodność s przedmiotem do uznania zgodności téj za prawde, niepowinna i niemoże być atoli uważana zgodność ta za 2) Że, jeżeli śród wielkiéj liczby znamie prawdziwości. ludzi panuje rozmaite zdanie; jeżeli duchy pojedyncze od tejże saméj idei inaczéj porywanemi zostają, lub o tymże samym przedmiocie inaczéj sądzą; niepodobna jest tak długo doświadczyć s pewnością, na któréj stronie się prawda lub bład znajduje, aż to odkryjemy, co s powszechnym umysłem, z ludzkim umysłem w ogóle jest zgodne, a co mu przeciwne. 3) Że, skoro powszechny umysł daje rzeczy świadectwo, świadectwo to jest dla pojedynczego człowieka stanowczem prawdy znamieniem. Wszelkie badanie nieopierające się na tém prawie pokaże się nierozumném i wypadki jego beda znikome." Tak prawi Lamen-Można powiedzieć, że ile tu zdań, tyle płydkich i fałszywych myśli. Prawda, że każda jaźń ludzka jest inna, a rozum, umysł i mysł wszędzie jednaki. przeto mam umysł, którym rzeczy poznaję, to mam w sobie umysł powszechny, umysł, jaki mają wszyscy ludzie. Wszakże umysł jest wszedzie jednaki. Moge wiec poznawać, i być przekonanym o prawdziwości poznania, niepotrzebując odwoływać

sie do cudzego umysłu. Co więcej. Jeżeli jestem filozofem i rozwinałem umysł mój wyżej, niż ktokolwiek ze spółczesnych: umysł mój staje się mistrzem umysłu powszechnego, i poznaje z wieksza pewnościa, niż umysł wszystkich ludzi. W żadnym wiec razie niepotrzebuje świadectwa dla przekonań mych obcego. Dość mi na własném świadectwie! Jeżeli Lamennais myśli pod swoim la raison, umysł, to wpada w idealizm, jeżeli zaś rozum w realizm, i mimo świadectwa wszystkich Idealistów, lub Realistów, zabłaka sie w jednostronność i niebedzie miał słuszności. Skoro główna jego zasada fałszywa, wiec również fałszywe są trzy wynikające z niéj pasynki. Lecz jedna jeszcze śmieszność. Poznajac mam, nie jaźń własna, ale umysł powszechny stawić s przedmiotem w styczność. Jakim sposobem to podobna, jeżeli ten umysł powszechny niejest moim umysłem, i niestanowi miedzy jażnia ma a przedmiotem wezłu iedności?

Znajdujesz i dziś wielu, co za jedyny sprawdzian poznania uznają, wraz ze szkoła grecką nowej Akademii, prawdopodobieństwo w pospolitém znaczeniu. ci maja na oku wypadki s tego lub owego ich kroku wyniknąć mogące, zaczém kraj możebności, przyszłość. Jest to sprawdzian poznania królów, ministrów, jenerałów, kupców, wszystkich tych, co powierzają coś na niepewne i chcieliby zvsk odnieść, wygrać bitwe, zatryumfować. Zaiste na tém polu można sie li prawdopodobieństwa kompasem kierować i to wybierać, co najsnadniej stać się może. Jest to przecież pole, nie poznania, ale zgadywania. Poznajemy Boga, świat, rzecz, czyli to, co jest: zgadujemy to, czego jeszcze niema. Robić te zasade, nie samego ale także poznania sprawdzianem, jest zgadywania. Jakkolwiek badź, stoi ten sprawdzian niedorzecznością. wyżej od poprzedzającego, bo liczy więcej na rozum własny, niż obcy, bo wiecej w nim samodzielności.

Słabsze głowy, niezdolne dojść do własnego sprawdzianu pomania, wybierają sobie jakiego filozofa, który trafił do ich przekonania, uczą się jego mądrości i robią ją poznania swego sprawdzianem. Dobra to rzecz, ale tu filozofia staje się pewnego rodzaju wiarą, a oni, jej wyznawcy, utracaja własna samodzielność, mają sprawdzian poznania. nie w sobie, jak Bóg przykazał, ale za soba! - Najsłabsze głowy, widzące przed soba mnóstwo rozmaitych filozofii i niezdolne osadzić własnym duchem, która z nich najprawdziwsza, pragnac oprócz tego uchwycić coś takiego, na co się, jeżeli nie wszyscy ludzie, to przynajmniej część ich wielka zgadzają, coś ogólnego, coś uświęconego, - głowy te rzucają się w objęcia wiary, i stają się wnet hierarchii narzedziem. Że ludzie ci wyrzekają sie własnego rozumu, umvsłu i mvsłu, które dane im zostały nie bez wielkich zamiarów Stwórcy, a w ducha swego zupełnéj nicości przychodzą do tak niestychanego zarozumienia, iż śmią wymówić: my jedynie posiadamy mądrość najwyższą, bo mądrość bożą, wprost z nieba nam objawiona, - o tém przekona się każdy, i dziś nawet, wdawszy się w rozmowę z jakim Pietystą. Ludzie ci sa ciężkiemi grzesznikami, bo odpychają od siebie dary ducha świetego, t. j. własny rozum, umysł i mysł; odpychają od siebie to, co otrzymali z rąk samego Boga, i mniemając, że służą Bogu, ofiarują zazwyczaj szatanowi.

8) Precz więc s Consensus gentium, s prawdopodobieństwem, s wszelką obcą powaga! Mamy sprawdzian poznania we własnéi jaźni. Zmysł nasz jest taki zupełnie, jak u wszystkich ludzi, a nawet u zwierząt. Jeżeli chce sie przekonać, czy rzecz jaka słodka lub gorzka, biała lub czarna, gładka lub chropowata; to nie obeym, ale własnym zmysłem zdołam dojść do tego. Opisuje mi jaki Chemik, Fizyk, lub inny naturalista pewne doświadcze-Mam rozum taki, jak wszyscy ludzie; powtarzam więc to doświadczenie dla siebie i przekonywam się o jego prawdziwości, lub téż błędności. Mam um, rossadek i umysł, t. j. potegi ducha, takie jak inni, i poznaję, co jest li umne, co li rossadne, a co li umysłowe. Umnych prawd Mickiewicza piezmieszam z rossądnemi prawdami historyka Müllera, ani z umysłowemi prawdami Hegla, ale wszystko to potrafię wedle zasługi ocenić. Mam własną uwagę, rozwagę i własny mysł. tak zupełnie, jak inni ludzie. Osadze zatém wszelka filozofia należycie. Pielegnuje me władze ducha bardziej niż inni, tém wiec pewniejszym jestem zdanja mojego. Wreszcie czy podobna mi obcym oczom zaufać, skoro własnym niewierze? Czy podobna mi obcemu rozumowi, umysłowi, lub mysłowi dać pierwszeństwo, skoro te władze maja we mnie bespośrednia pewność, a obcym musiałbym ślepo uwierzyć? Przekonywam się bespośrednio mym zmysłem o prawdzie w naturze, bespośrednio mym umysłem o prawdzie w duchu, bespośrednio mym mysłem o prawdach dotyczących się Boga, i czegóż mi więcej potrzeba? I niemamże przestać na tym naturalnym i jedynie pewnym sprawdzianie poznania? Czy podobna znaleść lepszy, doskonalszy od niego? Jak własna reka dotykać, tak także własną piersią czuć i własna głowa myśleć moge! Nieszukam wreszcie przekonania dla kogo innego, ale sam dla siebie! Kto inny czyni to także, a przynajmniej czynić powinien. Jaźń moja, jednostkowość moja, niezasługuje na lekceważenie, gdyż jest, a przynajmniej być może, jeżeli zechce, równie jak Bóg, ogniskiem wszelkiej prawdy i wiedzy!

Poznanie w ogóle, jako jaźń s ciała żywego i duszy żywéj złożona, s powszechną prawdą i wiedzą podobną do siebie wchodząca w styczność i przyprowadzająca je do słowa w czasie, jest biernością i czynnością w jedni; zaczém dzielnością a w kwiecie swym samodzielnością. Samodzielność przeto jest stanowczym charakterem poznania, oraz jego sprawdzianu. Prawda i wiedza we mnie mogą wejść w unią s prawdą i wiedzą za mną li bespośrednio, a więc li samodzielnie. Jaźń moja nieprzychodzi do poznania prawdy i wiedzy saméj, skoro nie prawdę i wiedzę samę, ale obcy filozoficzny system, lub kościelną dogmatykę, robi swym przedmiotem i zapuszcza się z nim w unią. Tu poznaję li obcy filozoficzny system, lub kościelną dogmatykę, nie zaś prawdę i wiedzę samą, a mówiąc, że poznaję prawdę

i wiedze same, biore qui pro quo, i jestem w bledzie: tu krzywdze bóstwo własne méj jaźni, bo zamiast wprowadzić je s prawda i wiedza sama w styczność i podać mu przedmiot jedynie jego godny, wprowadzam je w styczność spewną miniaturą czasową wiecznej prawdy i wiedzy i podaje mu, nie boska, ale ludzka, nie wieczna i jawiąca się ciagle, ale chwilowa, raz objawiona, przez kogoś tam wyrzeczona madrość. Bracia. uczuicie bóstwo własne i rospalcie w sobie samodzielność, przyjdźcie do takiej lub podobnej własnej loiki, jaka jest np. nasza Myślini, a bedziecie mieli pewny. niezawodny sprawdzian poznania! Precz z obca głowa! Czyliż nie każdy z was jest Boga obrazem, Zbawiciela bratem? Czyli nie każdy ma swém przeznaczeniem, stać sie w swym rodzaju Bogiem-człowiekiem?

## **s**. 33.

# Przejście do loiki staréj, oraz rzut oka na jéj początek, czyli Poznaniobłamy.

1) Odprawialiśmy s czytelnikiem podróż przez dwa wielkie loiczne kraje i obejrzeliśmy w nich wszystkie osobliwości godne widzenia, t. j. zapoznaliśmy się dobrze z Rozbierzą prawdy i wiedzy. Wkroczyliśmy wreszcie w kraj trzeci, równie wielki, t. j. w Rozbierz poznania. Tu uglądaliśmy poznanie w ogóle, byliśmy przyświętej trójcy jego źródeł; zrobiliśmy odwiedziny u każdej jego władzy; zaprzyjaźniliśmy się z bespośredniemi jego pewnikami; patrzyliśmy się na jego przedmiot-podmiotowość, oraz dwa jej pozory i przepracowaliśmy się aż do jego Sprawdzianu; słowem poświęciliśmy uwagę temu wszystkiemu, co mieć mogło jakikolwiek filozoficzny interes. Sprawdzian poznania jest rzeczą ostatnią, bo jest koroną doskonałej znajomości pra-

wdy, wiedzy, i samego poznania; bo mając go, zdołamy obce poznanie osądzić i być pewnemi prawdziwości poznania własnego. Kto teraz niebedzie umiał poznawać prawdziwie, ten niestworzon jest dla nauk i umiejetności! Kto niepotrafi ocenić filozoficznego systemu, iaki mu w rece wpadnie, tego Bóg niestworzył na filozofa! Sprawdzian poznania uwieńczył nasze dotychczasowe poszukiwanie, zaokrąglił je i zamienił w piekny całokształt. Nasz przedmiot został wyczerpany. Czy-·liż wiec tutaj kończy sie lojka, a przynajmniej jej rozbierz poznania? Ani jedno, ani drugie. Tu kończy sie jedynie nowa loika, będąca starej ugruntowaniem (§. 7. 3. i 4.). Wszakże co wyłożyliśmy w trzeciej rozbierzy naszéj, dotycze się istoty saméj poznania i w gruncie swym jest li poznanioświecia. Na tém polu, które jest równie rozległe, jak pola dwu pierwszych rozbierzy. musza sie znajdować poznaniobłamy, odpowiednie prawdo- i wiedzobłamom, tudzież poznajniki, podobne do prawdników i wiedzników. Stara loika zaczyna od poznaniobłamów, zaczém tam, gdzie kończy się nowa. Nowa loika przepływa tu przeto w starą i tworzy z nia jedne całość.

2) Zupełnie na tém miejscu, gdzie właśnie w téj chwili się znajdujemy, poczyna stara loika. Tu jéj pierwociny. Pomniawszy na rzeczy tak ważne, które w trzech naszych rozbierzach odgrywają swą role, i bez których niepodobna jest znać loiki, sam czytelnik przyznać musi, że stara loika, nie marząc nawet o tém wszystkiem, podobna była do drzewa bez korzeni, do wielkiego gmachu, murowanego bez fundamentów! Przyprawiliśmy więc jej korzenie i podmurowaliśmy jej fundamenta: tym sposobem zyskuje odwieczna ta nauka nowa pewność i świetność. Dotychczasowa treść Myślini będzie podwaliną wszelkići treści następnéj; s tego powodu wysłaliśmy nowe rzeczy przed staremi. Stara loika wychodzi od rozbierzy poznania, nie kłopoci przecież się o jego istotę, którę już czytelnikowi odsłoniliśmy, lecz tylko o jego empiryczne objawy. Objawy te są poznaniobłamami, które także

należą do rozbierzy poznania, lubo nie są jéj początkiem, lecz końcem. Rozbierz poznania ciągnie się więc daléj jeszcze. Loiczne korzenie rozbiegają się stąd w pień wielki, w konary, gałęzie i gałąski, a na loicznych zasadach naszych potrzeba daléj budować, albo téż wedle nich stare mury przerabiać!

3) Rostwarzamy zatém wierzeje do starego loicznego śpichlerza i wchodzimy doń s pochodnią naszego dotychczasowego poznania. Niejeden s czytelników,
szukający li szkolnéj i zwyczajnéj loiki, będzie rad, iż
wreszcie doczekał się téj doby. Mamy tu wywieśdź na
scenę nasamprzód poznaniobłamy, limbi vel sinus
cognitionis, item cognitionis categoriae. Poznaniobłamy odpowiadają prawdo- i wiedzobłamom. Jak
prawda i wiedza zlewają się w poznaniu w jedność, tak
prawdo- i wiedzobłamy muszą być czynnikami poznaniobłamów. Odkryć poznaniobłamy niejest więc trudna.

Co jest bytem i ilością w jedni na smugach poznania? "Jest to coś empirycznego, jako byt, i coś takiego, co ogarnia w sobie wszystkość poznania, jako ilość. Czém więc być może to coś? Oto pewnego rodzaju zbiorowością wszech nauk już istniejących, czyli technicznym mówiąc wyrazem, pełnością poznania. Li we wszystkich naukach objawić się téż zdoła pełność poznania. Wreszcie różne są pełności téj rodzaje, jak to na miejscu swém zobaczymy.

Co jest znowu jednością nicestwa i jakości w obrębie poznania? Ponieważ nicestwo i jakość są duszą bytu i ilości, więc spytać się można: co jest duszą pełności poznania? Nicestwo i jakość są względem bytu i ilości spirytualnéj natury; są wewnętrzném ich światłem. W pełności poznania musi być także pewna światłość duszą, bo bez téj światłości sama pełność niemiałaby znaczenia. Światłość ta zowie się technicznie jasnością poznania. Pełność więc jest w poznaniu ciałem, materyą, a jasność duszą, duchem.

Co jest daléj jednością żywostanu i stosunku na łonie poznania? Co jest pełności i jasności czasową różnojednią? Żywostan jest objawiającą się prawdą w czasie, a stosunek stanowi pewne prawa wewnętrzne dla rosczłoń i rodzajów téj prawdy. Pełność z jasnością wyczerpują także prawdę, będącą poznania celem. Wszystko to okazuje, że odpowiedź szukana dotycze się prawdy, że więc nią jest prawdziwość poznania. Jakoż prawdziwością swą jedynie robi poznanie wrażenie na ludzkości żywostanie; nią żyje i wchodzi z innemi rodzajami poznania w stosunek. Niema także prawdziwości poznania bez pełności i jasności.

Co jest nakoniec jednością bożostanu i stanu w krainach poznania? Co jest pełności i jasności wiekuistą róźnojednią? Co jest prawdziwości ubóstwieniem? Na te
wszystkie pytania, wiodące nam na myśl pewną boskość,
niezmienność i niezawodność, jest odpowiedzią: pewność
poznania.

- 4) Mamy przeto cztery wiedzobłamy:
  - I. Pełność, plenitudo, die Fülle.
  - II. Jasność, claritudo, die Deutlichkeit.
  - III. Prawdziwość, rectitudo, die Richtigkeit.
  - IV. Pewność, certitudo, die Gewissheit.

Każde poznanie ma być tedy pełne, jasne, prawdziwe i pewne. Oto ogólne cztery znamiona wszelkiego poznania, które stara loika wystawia nam od wieków, i na które zgadzamy się z nią tém chętniej, że są również loiki naszej wypadkiem. Ponieważ znamiona te nie są poznaniem samém, ale jego organizmu kategoryami, więc noszą słusznie imię poznaniobłamów. — Tu nowy nasz przedmiot został wskazany i podzielony. Udajemy się zatém do szczegółów.

# I. Pełność, jako poznaniobłam pierwszy.

#### S. 34.

# Rospiętość poznania.

- 1) Pełność poznania znajduje sie w nieskończoności nauk, które człowieczeństwo w głowie i w książnicach To mało! Nie same nauki, ale sztuki swych posiada. i rzemiosła: wszystko, co ktokolwiek na ziemi, choćby i murzyn lub Eskimos dziki, zna; wszelka prawda i wiedza w przeświadczeniu ludzkości żyjąca, należą tutaj. byt poznania w swym najrozleglejszym objawie. Świadomością i tłumaczką bytu jest ilość. Pełność poznania jest tedy nieprzebraną jego ilością. Ilość ma trzy podwiedzobłamy: rospiętość, napiętość i spiętość (§. 22. 1.). Pełność poznania polega więc w jego rospiętości, napietości i spietości. Na tém miejscu mówić mamy li o rospietości pełnego poznania. — Jedna tu jeszcze W pełności poznania, jako w poznaniobłamie, sa rospietość, napietość i spietość poznania poznajnikami. Te zowią się, równie tutaj, jak i wszędzie, po łacinie: praedicamenta cognitionis.
- 2) Jaźń poznająca objawia się nie na saméj ziemi, ale na wszystkich ciałach niebieskich. Gdzie niema jéj in actu; tam jest ona in potentia, lub in sempiterno, t. j. tam będzie raz, lub raz była. Jaźń ta ma wszędzie prawdę i wiedzę tężsamę swym przedmiotem, ale, będąc samodzielnością udzielną, wchodzi s przedmiotem swym, wszędzie w samodzielną i udzielną, czyli w inną styczność. Tym sposobem rodzi się nieskończone mnostwo osobnych poznań, t. j. nauk i umiejętności. Tożsamo dzieje się także na ziemi naszéj, gdyż ludzkość jéj przedstawia wszystkie słońca i planety niebieskie. Umiejętność, uważana

w ogóle, albo raczéj bezwzglednie, jest, jak Bóg. Jest to znanie boże, wymawiające się w powszechném poznaniu; mądrość boża, odzywająca się Jedna ta umiejetność, uważana w szczegółach, czyli względnie, daje nam nieprzeczerpane morze nauk rozmaitych i różniacych sie od siebie. Jest to madrość wszechczłowieka, zaczem różnowzorowa rozliczność, inność bez końca. Już empirycznie, t. j. udawszy się do biblioteki jakiéj, lub na umiejetnią; przypomniawszy sobie pięć wydziałów ze wszystkiemi należącemi do nich przedmiotami; wziąwszy jaką Encyklopedyą do ręki; przekonywamy się o nauk mnóstwie. Nawet wchodzac w towarzystwa, spostrzegamy tożsamo. Każdy tu wykształcony, ale innym sposobem, bo poświecił się czemu Poznanie przeto w nieprzebraną mnogość nauk i umiejętności rozlane, przedstawiające w tych krainach loiki wszystkość, nieskończoność i ogólność, jest właśnie rospietościa, o któréj mówimy. Poznanie rospina się, jak natura, bez granic; jest zatém równą, jak natura, rospiętością. Tu świat, który człowiek stworzył, ma podobieństwo do świata, stworzonego od Poznanie jest tak niezmierzonym światem, jak ten, w którym fizycznie żyjemy!

3) Od wieków było w Europie zwyczajem, iż młodzieńcom, przybywającym do umiejętni, wykładano nasamprzód Encyklopedyą, w któréj przedstawiano im wszystkie nauki w pewnym całokształcie, chcąc im dać obraz niestychany wielkiej rospiętości poznania. Encyklopedya ta stanowiła wstęp do loiki i była paragrafem jej pierwszym. My przeszedłszy z nowej loiki w starą i mówiąc o rospiętości poznania, powinnibyśmy tu czytelnikowi Encyklopedyą nauk podać do przejrzenia. Ale przedmiot ten zmalowaliśmy już dość obszernie w Chowannie naszej. On tworzy w niej jeden rozdział wielki, t. j. Dydaktyki część drugą, mającą napis: Nauka Odsyłamy więc ciekawego czytelnika do Chowanny. Tam pozna on rospiętość, czyli pierwszą ostoję pełności poznania w całkowitym jej, organicznym i nader bogatym rozparania.

lewie. Jest to niezmiernie mnogi w rosczłonia i interesujący umiejętny całokształt. — O jakże nam miło, iż możemy tu czytelnika do innego dzieła odesłać, a tém samém robotę naszę skrócić! Milejby nam jednakże było, gdybyśmy odesłać go mogli, nie do naszego, ale do obcego po polsku napisanego dzieła. Czemu? Dowodziłoby to nam, że w ukochanéj Ojczyznie nie jedynie my sami pielęgnujemy filozofią! — Mając nadzieję, iż czytelnik, albo już zna, albo przeczyta System nasz nauk, umieszczony w Chowannie, rosstajemy się tutaj s tym przedmiotem i udajemy się do niektórych uwag ogólnych.

4) Człowiek powszechny, t. j. na wszystkich ciałach niebieskich i we wszystkich czasach żyjący, jest Bogiem-człowiekiem, którego ogólny człowiek ziemski wiernym jest obrazem. Człowiek zaś pojedynczy, t. j. ten lub ów, ja, ty, lub on, jest człowieka ogólnego, więc także powszechnego jednostka, czyli jedném ogniskiem chwilowém, jednym znikomym wyrazem. Co człowiek powszechny poznaje, tego człowiek pojedynczy, zwłaszcza mając rospiętość poznania na względzie, poznać niezdoła, bo ten niejest jak tamten, nieskończony, wieczny i wszechobecny. Pojedynczy człowiek niemoże być, jak powszechny, zarazem filozofem, teologiem, prawnikiem, lekarzem, filologiem, historykiem, dyplomata, ekonomem, strategiem, strzelcem, rybakiem, krawcem, kowalem, zegarmistrzem, krótko mówiac, niemoże być wszystkiem. Rospietość poznania, nieznająca granic, jest własnością bożoczłowieczą; granica jest wszędzie, a więc i tutaj, rzeczą człowieczą. Kaidego człowieka rozumnego jest przeto obowiaskiem, rospietości swego poznania zakreślić naprzód pewne granice. Wszakże li jednemu rodzajowi poznania, t. j. li jednej umiejętności lub nauce, możemy się poświęcić wyłącznie. Kto chce uścisnać wszystko, niedotknie niczego! Lepiéj znać jedno, a dobrze, niż wiele, ale powierzchownie i niedokładnie. Od nas samych ograniczona rospietość poznania, zowie się naszym naukowym widnokregiem, horizon. sive sphaera cognitionis. Erkenntnisskreis. Wolno nam zakreślić sobie większy lub mniejszy poznania widnokrąg; ale skoro to raz uczyniliśmy, powinniśmy w nim na całe życie pozostać, bo zmiana widnokręgów tych jest szkodliwa, i dość pracy czeka nas w jednym; powinniśmy starać się o poznania naszego w obrębie tym całkowitą pełność.

Stara loika rosprawiała tu o każdym naukowym widnokręgu w szczególności, o rozlicznych stosunkach między widnokręgami zachodzących, o rozmaitego rodzaju uczonych ludziach, i t. p. Wszystko to przedstawiliśmy także w Chowannie. Pod tym względem polecamy czytelnikowi zajrzeć we spomnianego dzieła §. 64., t. j. w Miscelle, zakończające Dydaktykę. — Tu pozostaje nam jeszcze li ta i owa drobnostka.

5) Widnokrag poznania jest dokładném oznaczeniem rożnojedni między jaźnią naszą a naukowym przedmiotem, który w ogóle jest nieskończonościa. Jaźń nasza ma li s pewną prawdą i pewną wiedzą, tak bespośrednim jak pośrednim przedmiotem naszym być mogącą, np. li s filozofia, teologia, prawnictwem i t. p. wejść w poznająca różnojednia: ma zamienić sie li w filozofa, teologa, prawnika i t. p. Nazwiska takie jak filozof, teolog, prawnik, sa doskonałemi wyrazami różnojedni jaźni i jej naukowego przedmiotu. W filozofie leży jaźń pojedyncza i filozofia; w prawdniku, teologu, jaźń pojedyncza i prawnictwo, teologia. W różnojedni téj żywej, chodzącej, z nami rozmawiającej, oczywista jest względna różnia i bezwzględna jednia. Rzecz osobliwa, że gmin, który nfezawsze odznacza się umysłowościa czysta, potepiając np. filozofia za to, że jej namiestnik który, t. j. pewien filozof godzien jest potepienia, uglada tu łatwiej bezwzględna jednia, niż względna różnia! Wszelkie poznanie jest, jak Bóg-człowiek, powszechnością, kojarzącą się w niezliczone swe jednostkowe ogniska. Jak człowiek pojedynczy przedstawia w sobie Boga-człowieka: tak filozof filozofią, prawnik prawnictwo i t. p. widnokrag naukowy jest poznania potopem: jego rospietość niezna granic. Stad konieczność, że jednemu tylko widnokregowi poświecić sie można: że ledwie i temu

podołamy; że przed nami zajmował on mnóstwo uczonych i po nas zatrudni głów tysiące, a przecież wyczerpanym niejest i niebędzie. Co to za nieskończoność! I nie-jestże to dostateczny powód dla największego nawet jeniuszu do skromności i pokory?

6) Człowiek określa naukowy swój widnokrąg z rozmaitych powodów. Raz idzie on za pewnym zewnętrznym interesem; inny raz słucha głosu wewnetrznego i rzuca się w objecia téj nauki, do któréj ma najwieksze usposobienie. Częstokroć wychowanie, przypadek, obca rada, lub inna okoliczność rosstrzyga tu na całe życie. Wszelakoż ten tylko zostaje w widnokręgu swym mistrzem, kto wybrał go samodzielnie i słuchał swego natchnienia; kto kocha rzecz swą i pracuje nad nią z roskoszą. Bez zapału i miłości przedmiotu, nikt niezaceluje i wsławić się niezdoła. giniom takim, jak nauki, służyć potrzeba z radościa, dobrowolnie i ogniście. Tego rodzaju kapłaństwo jest tchnieniem Bożem. - Wszelki widnokrag naukowy, nawet filozoficzny, jest pragmatycznym, ma bowiem zawsze pewien cel na oczach. — Każde poznanie ludzkie jest znaniem wieczném, pewna madrością Bożą, objawiajaca sie przez człowieka. Skoroś wiec wybrał dla siebie widnokrag naukowy i w nim pracujesz; niepogardzaj innemi, bo i w innych, równie jak w twoim, żyje światło niebiańskie! Przestrogę te powtarzać należy dzień i noc teologom, gdyż ci grzeszą tu najsnadniej. lekce waży inne widnokregi, a własny wynosi pod obłoki, jest prawdziwym ślepowronem. - Ze wszystkich widnokręgów zasługuje filozoficzny na cześć największą, bo jest najrozleglejszy i polega bardziéj niż inne, na bespośredniości i samodzielności poznania; ze wszystkich widnokregów jest znowu teologiczny najmniej godzien tych zaszczytów, jakich doznaje, bo depce nogami poznania bespośredniość i samodzielność. Wszelakoż i filozof niema prawa cenić rzeczy swej za wysoko, a teologa uważać za fraszkę, bo wszystko na świecie ma swe zasługi i jest niezbędnie potrzebne. – Jak w każdym człowieku cała ludzkość, tak w każdéj nauce przeglądają się wszystkie nauki.

Jak poznając Innych, poznajesz samego siebie; tak inne nauki obiaśniają Ci tę, którę sobie obrałeś. Niezasklepiai sie zatém w jednym przedmiocie; ale spogladaj czasami na pobratymcze. Inaczej podobny bedziesz do zamknietéj w ciasnéj skorupie muszli! Nieścieśniaj, ale raczej rosszerzaj, ile podobna, widnokrąg własny, abyś tém snadniéi boga-człowieka w osobie swej mógł przedstawić! Wszechstronność jest najkosztowniejsza o s o b a i n auki naszéj perłą. – W jednym i tymiesamym widnokregu może być mnóstwo barw i odcieni. Przybierz wiec natychmiast pewien charakter, i badź mu wierny, aż do zgo-Jak osoba, tak i nauka bez stałego charakteru warta niewiele. — Usiłuj zdobyć zupełna wolność w twym widnokregu i nieobrażaj wolności widnokregów innych! Wolnościa żyje wszelka umiejetność: bez niej pogardliwa jest służebnica. Wolność tego rodzaju niezagraża ani religii, ani państwu, jeżeli religia i państwo kochają istotnie postęp i widzą w świetle najwieksza swa potege. Szczególniej filozofia powinna być swobodna, bo to Bogini, na któréj skroniach słońce ludzkości lepszéj! Teologia stara się ciągle zrobić ja swa dziewką, i uważa ją zwykle za to. Przypominamy tu jej słowa Kanta: "Dobrze, ale dziewka ta, nie niesie za pania swą ogona od sukni. I owszém idzie przed nią, trzymając w reku pochodnia!" - Czego człowiek niewie, to znajduje sie za jego widnokregiem; co wie, jest w jego widnokregu: czego niewie, lecz wiedzieć może, jest: mimo jego widnokregu; czego zaś wiedzieć niezdoła, to przechodzi jego widnokrąg. wzgledne różnice. Bezwzglednie wszystko jest w widnokregu człowieka, bo poznanie nasze jest znaniem Bożém. — Ile pojedyńczych nauk w powszechnym umiejetności całokształcie, tyle oddzielnych zastósowań filozofii. Filozofii rodzajów jest tyle, ile umiejetników, a zaczém 219.024. (Patrz S. 29. 5.) Liczbę te rozmnożyć potrzeba przez liczbe nauk wszystkich. Jest to nieoznaczony milion! Tu widzisz, czytelniku, niezmierzona poznania rospiętośćł

7) Pod rospietościa poznania rozumie sie także pewna i stósowna nauki jakiéj rościągłość. W tedy jedynie nauka ta lub owa jest należycie rospieta, skoro o każdym szczególe mówi na swém miejscu i tak obszernie, ile tego przedstawienie rzeczy koniecznie wymaga. Nasza Myślini ma rospiętość. Skróć ją we dwa, lub trzy arkusze druku, a rospiętość jéj odbierzesz! Tego rodzaju rospietość, jeżeli nie wychodzi za pewne granice i niestaje sie rozwiekłościa, ważna jest nader na polu umiejetném. Szczególniej w filozofii potrzebna jest stósowna wykładu rozległość, bo jedynie tym środkiem oddalić się dają tak łatwe w téj krainie nieporozumienia. Filozof, znający czytelników praktycznie, ma zgoła swym obowiąskiem, powtarzać, jak to uczyniliśmy nieraz już w Myślini, główne swe zasady, przedstawiając je coraz z innéj strony i w innych słowach. Bardzo trudno tu bowiem porozumieć się dokładnie ze światem. Znana to prawda już dość powszechnie, iż filozof przynajmniej dziesięć dzieł wydać musi, nim ludzie pomiarkują, czego on żąda właściwie!

#### **s**. 35.

# Napiętość poznania.

1) Napiętość poznania jest także pełnością poznania, ale uważaną ze strony wewnętrznéj. Kto tak pisze, że w każdym jego peryodzie ściska się w małe krople nieprzebrany ocean myślenia; że każdę jego stronkę można stokroć przeczytać, i zawsze na niéj znaleść coś nowego, coś takiego, czegośmy dawniéj niespostrzegli; kto zajmuje uwagę czytelnika tak dalece, że ten zapomni, iż żyje, i niepołoży książki tak długo, aż ją zupełnie ukończy; kto umie w kilku wyrazach zamykać nieskończoność i jedném słówkiem powiedzieć niesłychanie wiele; kto jednym zarysem topi Cię w bezdenném szczytności niebie, lub w głębokościach\_filozoficznego badania; ten rozlewa naukową

napietość i jest jej mistrzem. Napietość poznania jest niewidzialna i wszechmocna dusza poznania rospietości. Czém w rospietości poznania sa rozliczne, wielkie, obszerne nauki; tém w napietości poznania głębokie ducha spojrzenia, i potopowe fale badającej myśli. Jak w rospietości poznania gra role obszerność i uczoność, tak w napietości poznania cudowna jakaś siła i podbijająca krótkość. Jeżeli rospiete poznanie ubiega sie za uściśnieciem wszystkości: to poznanie napiete tuli do piersi swéj spekulacyjna jedność. jest duchem ludzkim i boskim w bezwzglednéj jedni, lub téż jaźnią naszą wewnętrzną, przyjmującą w siebie całe idealności niebo. Jedynie przeczaca i gmach swój a priori budująca umiejetność, czyli jedynie spekulacya może rozwinać w sobie napiętość. Gdzie niema twórczego ducha i umysł śpi spokojnie; tam napietości poznania niedostrzeżesz. Napietość poznania = duch czynny. duch poteżniejszy; tém wieksza napietość. Napietość jest wszedzie i zawsze ieniuszu potega, działająca cuda: jest somatycznemu oku niewidzialna umiejetności psycha; demonem, mieszkającym w nerwowych gangliach naszéj mowy, lub naszego dzieła. Wielu śmiertelnych, zwłaszcza zwyczajnego kroju, niema dla téj niebiańskiej mocy najmniejszego uczucia. — Oto miniatura Bogini, o któréj mowa!

2) "Duch, mówi Szelling, jest wiecznie zaklętą wyspą, do któréj ze stałego lądu materyi, ani prostą drogą, ani bezdrożami, przedrzeć sie niepodobna." Duch jest wiecznością, bezwarunkową monadą, ideą wszech idei, istotą, o któréj niemożna ani mieć, ani dać wyobrażenia. Wyobrażamy sobie albowiem li rzeczy zmysłowe, a duch należy do niewidzialnego świata. Tylko duch ugląda ducha, a to sam przez się, wprost, bespośrednio. Kto oczu niecielesnych nieposiada, lub jeszcze nierostworzył; temu żaden filozof niepomoże. Umysł jest przeciwnikiem zmysłu; jest płomieniem niebiańskim, zamieniającym ziemię w etery czyste. Gdzie się rozbudził zupełnie; tam zeszło w duszy słońce idealności i zajaśniał dzień, o którym człowiek zwy-

czajny w żadnych romansach nienabierze wyobrażenia; tam wystepuje Metafizyk! Spekulacya, ta córka umysłu, to dzieło czystego ducha, posiada w sobie potege niewypowiedziana. Jest to Syrena, zdolna jeniusz nawet najwiekszy, w którym poruszył się umysł, pozbawić rozumu aż do ostatniej okruszyny, i trzymać go w swej mocy samém słowem, iak waż grzechotnik królika samym wzrokiem. igrała n. p. z wielkim Platonem, Leibnicem, Fichtem, Heglem i innemi Cherubinami rodu naszego. Dzielny Metafizyk tworzy szkołe bez mozołu, bo moc myślenia, leżaca w napietości jego poznania, zdobywa snadno młodzież ognista. Dość tu na kilku wystrzałach z dział idealności. "Rzecz to piękna, mówi Jean Paul, że człowiek właśnie w młodzieńczych, dzikich latach, niezdolnym bedac bynajmniéj do systematycznego działania, tak chetnie przyjmuje obce naukowe Systemata, a to bez ich pewnéj kastracyi, bez najmniejszéj odmiany. Tak taniec świetego Wita porywa li niedojrzałe jeszcze osoby! Tak kapłanki w wyroczni pytyjskiej i śpiewaki sekularnych jubileuszowych hymnów musiały być zupełnemi, całkowitemi dziećmi." Niema w tém nic osobliwego. Wszakże systematyczność powinna być nasamprzód w głowie, a później w sercu. nim obiawić sie zdoła w woli i czynie. Ale to rzecz prawdziwie osobliwa, że młodzian opuściwszy umiejetnia i zostawszy meżem, mimo przeznaczenia swego do samodzielności, pozostaje za zwyczaj w dawniejszym swym stanie biernym, pieje długo za ulubionym swym professorem, i jurat in verba magistri! Przecież i to daje się usprawiedliwić. Umysł nieprzychodzi wszedzie aż do takići czynności, która sie twórczościa zowie, a ludzie żyja tak chetnie w latach swych szkolnych i lekają się utracić tego roskosznego raju! Metafizyk tryumfuje przy takich okolicznościach, bo potęgą napiętości swego poznania zdobywa młodzież, i utwierdza szkołe. Nieznośny to widok takiego człowieka, co zowie sie filozofem, a niema filozofii własnéj! Od kogóż wiec na świecie godzi sie wymagać oryginalności! Ale duch ludzki zdaje sie być podobny do weża dusiciela, co zjadłszy raz kozę, zasypia spokojnie i dłu-

go! Godna uwielbienia jest moc napietego poznania, wszelakoż li twórcza. Zwolennik obcej spekulacyi, śmieszna to Patrz na Niemca myślącego heglowska głowa, bedacego wiec zerem, a ważacego sie przytém potepiać jakiego samodzielnego filozofa. n. p. Herbarta! Niejestże to w swoim rodzaju prawdziwa karrykatura? Ale ta karrykatura właśnie jest najlepszym potegi napiętego poznania dowodem. - Polecamy napietość myśli każdemu, ale własna. Przyjecie w siebie obcej, rodzi zarozumiałość: robi nas podobnemi do żaby Ezopa, co nadyma skóre i pragnie być wołem. Młodzieży polska, przestrzegamy Cie przed wszelką Spekulacyą, nawet przed naszą Myślinia! Ucz sie myśleć, ale uważaj każde umiejetność li za pokarm twéj duszy, i pamietaj, abyś własnéj samodzielności nieutraciła! "Uzbrój sie, mówi Jean Paul, przeciw despotyzmowi każdego systemu puklerzem innych systemów i nauk rozmaitych, oraz broń téj wolności, dla któréj serce bije Ci tak goraco! Szczególniej miedzy Metafizyków nieudawaj sie bez otoczenia się całym fizyków, historyków i poetów orszakiem!" - Tyle o cudownéj potedze i podbijajacéj mocy, towarzyszącej napietości poznania.

3) Napiętość poznania, wylewając się rzeka szeroka w słowach lub pismach naszych, przybiera pozór rospietości. Wszelakoż zostaje ona wszędzie, czem jest istotnie, a mniemana jéj rospietość jest li dłuższa umiejetna jéj po-Można pisać z największą w świecie napiętością, a przecież wydać dzieł wiele. Krótkość nadzwyczajna, lakonizm. gaskonizm, szczupłość książki niejest już napiętością. Można li jeden peryod napisać lub wyrzec, i okazać sie rozwlekłym. Atoli mieszaja nicraz bezwzglednie napietość s krótkością, a to równie, jak rospiętość z obszernością. "Duch, woła np. Jakobi, niewytrzyma pod naukowości prasą, bo niemoże i niepowinien stać się trupia Zostaje on zawsze na pódwórzu, pod gołém niebem. za bramami umiejętności kościoła, i ucieka natychmiast, gdy rzecz się rosszerza!" Jakobi ma tylko pod pewnym względem słuszność. Kto filozofuje dla zwyczajnego czytelnika, dla wiekszéj publiczności, powinien być krótki.

Malutkie dziełko, ale trafiające w sedno duszy i porywające ja s soba, działa tu wiecej, niż ksiega rozległa, której nikt Inaczéi przecież ten myśli, kto ma na oczach, nieprzeczyta. nie czytelników, ale umiejetność! Fryderyk Szlegel wykładał w Jenie filozofia i kończył każdy swój przedmiot z nieukontentowaniem słuchaczów, co półrocznego kursu oczekiwali i za półroczny zapłacili, w sześć tygodni. Zaden téż z jego uczniów, bez prywatnéj pracy i pilności, niezdołał zdać examinu z loiki. Mag północny Haman i Franciszek Baader, wydawszy od czasu do czasu kilkoarkuszowe dziełko, sądzili, iż rzecz swą przedstawili w pełni i wyczerpali należycie. Nasz Bochwic zdaje się teiże saméi ulegać chorobie. Tymczasem rzecz sie ma przeciwnie. O, żaden filozof, wydawszy dzieło rozległe i czytając je po pewnym czasie, niewyznał jeszcze, że przedmiot swój zmalował w takiéj pełni, iż nic mu już niebraknie! I owszém, spostrzega, iż niejednéj rzeczy ważnéj nierozwinał zupełnie, niejednéj ani dotknał! Obszerność należyta, niejest rozwiekłościa i pedanterya, ale zaleta. niéi można celować także w napietości poznania.

4) Mówiliśmy li o napietości poznania, i dla tego oznaczyliśmy umysł, jako jej ojca i twórcę. Wszelakoż sa inne jeszcze napietości rodzaje. Widzisz ja w poezyach. krytykach, romansach. Um, ten żyjacy w duszy poeta, i rossądek, ten w duszy naszéj przesiadujący krytyk, są umysłem niezupełnie rozwiniętym, idealnością naszą, stąd téż napiętości pewnéj twórcami. Ileż napiętości np. w sonnetach krymskich Mickiewicza! Napietość ducha, objawiająca się w romansach, jest także umu utworem i polega na interesie, którym tchnie w czytelnika bajka. — Młodzież zdolna jest li do rospiętego poznania; w wieku męskim rozwinać się może napiętość, a starość gadatliwa przeistacza się w rozwiekłość. — Godna wielkiego szacunku jest rospiętość, bo podaje nam pełnego poznania wszystkość; ale jeszcze czcigodniejsza jest napiętość, bo zlewa tę wszystkość Rospiętość do napiętości, jak ciało do duszy. I któż nieda duszy pierwszeństwa nad ciałem? Atoli sama napietość jest, równie jak sama rospietość, jednostronnością

i jaźni naszéj chorobą. Jak podobna łuk napiąć, skoro ten niema rospiętości? Tożsamo rozumie się o wszelkiéj nauce. Dobra napiętość, lecz jedynie śród rospiętości, t. j. jako dusza w niéj wiejąca!

### **s**. 36.

# Spiętość poznania.

1) Rospiętość poznania jest, jak już rzekliśmy, jego pełności ciałem, a napietość dusza. Spietość jest tu ja-Spiętość poznania jest jego rospiętością i napiętością w jednym harmonijnym zlewie, zaczém rogiem oblitości umiejetnéj, pełnością podobną do takiéj, jaka z rak Bo-Poznanie rospiete wyczerpuje wszystkość przedmiotu, napięte przedstawia jego jedność, a spięte występuje z jego organiczną całością. W całości téi przegląda się realno - idealny, czyli rzeczywisty przedmiot, i realno-idealna, czyli rzeczywista jaźń nasza, jako w swéj doskonałej i pełnej różnojedni środkowej. Jest to filozofia w najściślejszém słowa znaczeniu. Tylko rospieta i napieta, tylko empiryczna i spekulacyjna umiejętność w jedni, może być filozofia, czyli umiejętnością spiętą. poznania objawia się tam jedynie, gdzie rospiętość przedmiotu czaruje nas niesłychaném swém bogactwem i co chwila podaje nam naukową treść inną, tudzież gdzie przedmiotu napiętość wznieca w nas wszędzie interes i porywa duszę wewnetrzna swa wartością; gdzie rospietość i napietość przenikają się nawzajem, i tworzą, tak w ogóle jak we wszystkich szczegółach, jednę wielką umiejętną okiestrę, czyli pełen, okrągły, zachwycający całokształt. — O spiętości poznania niemają w Niemczech należytego wyobraże-Tu panuje albo Empirya, albo Spekulacya, zaczém albo rospietość, albo napietość. Do różnojedni tych dwu przeciwieństw jeszcze tu nieprzyszło. Jak różnojednia, tak spiętość jest polskiej filozofii charakterem.

powodów podajemy tu li Chowannę naszę, jako najlepszy z dotąd nam znanych przykład spiętości poznania. Wreszcie widzisz tę spiętość także w Myślini.

- 2) Empiryków jest tyle, ile ludzi, czyli nieskończona mnogość; Metafizyków masz niewiele, wszelakoż liczbe znamienitą; ale Filozof prawdziwy jest niesłychanie rzadkiém na ziemi ziawiskiem. I niedziw temu, albowiem trudna, nad wszelki wyraz trudna, jest wyborna spiętość po-Tu trzeba niezmiernie wielkiej nauki, odczytania olbrzymiego i Micyssypowemi strumieńmi wzbierających najróżnorodniejszych wiadomości, bo rospietościa nienacechujesz twéj pracy; tu potrzeba także twórczego ducha i orvginalnych myśli, bo inaczej napiętości poznania niedosiegniesz; potrzeba zatém dwu przymiotów; które rzadko się jednoczą i chodzą s sobą w parze. Lecz oprócz tego należy się mieć mysł filozoficzny i umieć obejmować życie w całej pełni, tak jak je Bóg rozlał w przyrodzeniu. Można opuścić kraje zmysłowości i krażyć na skrzydłach orła w górnych czystego myślenia eterach; niejest to przecież już dosyć, aby ujrzeć rzeczywistość, stać się filozofem i płodzić spiete poznanie. Filozof każdy musiał dać dwu boginiom wielkim i pięknym rozdzierającą serce odmowe, t. j. Empiryi i Spekulacyi. Nawet i w ten czas, szcześliwy, jeżeli nieosiadł na koszu i zdołał spostrzedz oblicze filozofii!
- 3) Filozof, celujący spiętością poznania, buduje umiejętne całokształty, w pełności znaczenia tego wyrazu. On jedynie jest prawdziwie systematyczny. Empiryk daje nam li naukowe sicze, czyli tak zwane aggregata, rapsodye; metafizyk li umiejętne łęcze, t. j. schemata; sam filozof występuje z umiejętnemi wiecami, których sploty tworzą systematyczny całokształt. Filozof istotny nienawidzi wszystkich, a szczególniej własnych zwolenników; odpycha od siebie flotylle rekrutów i nierozdziela pucharami mądrości masłocznikowej, zabijającej obcą samodzielność; bo nieprzyszedł do kształcenia kukawek i papug, ale do zachęcenia ludzi, aby każdy z nich usiłował zostać w swoim rodzaju Bogiem-człowiekiem i do-

piąć wyniosłego swego przeznaczenia! Jak Bóg, tak i on, niestwarza Helotów, ale wolne, samodzielne istoty. Jego kapłaństwo jest najczcigodniejsze na ziemi. bo z ust jego płynie prawdziwa świętość, płynie to, co rospala w innych własna ich boskość. On nie rostwiera szkoły umiejętnéj, bo to już sektarstwo, stronnictwo, średniowieczna szczególność. Do jego szkoły należy każdy człowiek z własną głową i z własném zdaniem. Radość mu przynosi wielka, skoro który z jego uczniów stanie mu. iż tak rzeke, na ramionach, i mysłem swym rozleglejszy świat widzi od niego. Wtedy rzecze on z dziek-"Umieram spokojnie, bo wychowałem czynieniem Bogu: godniejszego od siebie dla prawdy, wiedzy i poznania samodzielnego kapłana!" - S téj strony stoi Spinosa, pomimo swego Panteizmu, nader wysoko. On niezbudował szkoły, ale iluż oryginalnych filozofów wywołał i dotad wy-Także Szelling, pomimo tego, że w ostatnich swych naukach zdziecinniał i przyjał jarzmo twierdzenia, stoi pod tym względem wysoko. Jego szkoła sa: Oken. Stefens, Szubart, Wagner, Troxler, Hegel, t. j. same oryginalne głowy.

4) Kto nieczuje się, jak Bóg w niebie, samodzielném i wystarczającém, przynajmniéj pod względem poznania, sobie samemu bóstwem; kto nieczuje, że całe człowieczeń—stwo żyje w jego piersi i że głos jego rozlewa się słowami. Bożemi; kto w myśle swym niewidzi mysłu Cherubinów, uglądających Stwórcę gołemi oczyma; — niechaj nieważy się występować jako filozof! Jedynie jeniusz wszechstronny i nadzwyczajne zdolności mogą uprawiać święte poznanie s korzyścią powszechną. Praca tego rodzaju uda się li istotnéj samodzielności. Tu zwolennictwo i powaga są chiń—skiemi murami, które rozbić potrzeba własną głową. Filozof bez samodzielności; to nie filozof, ale trup filozofa!

Następne są znaki filozofa istotnego, objawiające się już w młodzieńcach, które tu przytaczamy, ażeby ten i ów mógł je do siebie przymierzyć, i zostać filozofem, lub téż pożegnać się raz na zawsze s tym zawodem: "Kto dla wszystkich nauk i umiejętności bez wyjątku żywy mysł okazuje;

kto je miluje równie goraca milościa i każdéj pragnałby sie poświecić: kto dla nauk li do chleba i do znaczenia w świecie wiodacych, jako dla rzemieślnictwa hańbiacego wyniosłość madrości, niewiele ma szacunku; kto kocha prawde i wiedze dla tego, że godne sa kochania, nie zaś, że obiecują nam pewne ziemskie korzyści; ten objawia filozoficzne usposobienie. Kto w umiejetnościach i naukach tak mnogich, jak dziś przed nami sie rostaczają, nieuglada jednéj i téj saméj umiejętności, tudzież we wszystkich filozofiach. nawet najsprzeczniejszych s sobą, niewidzi jedynéj i wiecznéj, występującej co chwila w innej postaci filozofii; kto we wszelkiej różni niedostrzega jedni, a we wszelkiej jedni różni, czyli niepojmuje różnojedni; ten niech da pokój filozofii! znajduje wszedzie jedne i teżsame niezmierzona, wieczna. wszechobecna całość, oraz jej ognisko Boga; w małym proszku wielką nature, w każdym kwiatowym paczku pięknie odsłonione słowo Boże; znajduje wszedzie całość, i cokolwiek sam płodzi, jest całokształtem. Jego utwory są organicznemi porodami, tak, jakby je matka powiła. Czego się dotknie swym jeniuszem, to nabiera życia i pełniejszéj, doskonalszéj postaci. Już w szkołach reformuje te nauki, których sie uczy. W żadném umiejetném dziele nieotrzymuje zupełnego zaspokojenia. Sam bije dla siebie naukowy gościniec, przezwycięża wszelkie zawady, a do dzieła swego niewiele potrzebuje materyałów. powszechnie uznanych dochodzi fałszu, a w tém, co okrzyczano fałszem, odkrywa pewne promienie prawdy. go nienazywa fałszem; wszystko niemal jednostronnością. On sam chce kościół dla wszechstronności wymurować. Powaga jest mu nieznośniejsza od kozackiego knuta. Bóg jest najgłówniejszym, jedynym celem jego badania. Już bardzo wcześnie budzi się w nim żadza nienasycona do przekonania sie o tém, co nas czeka po śmierci. Poetów ceni. ale jako najroskoszniejszych bajarzy. Prawda goła, rzeczywistość jest dla niego najpoetyczniejsza. — Gotów jest w każdéj chwili iść na stós płomienny za swe przekonanie." - Kto znamion tych i podobnych niespostrzega w sobie, niech czytuje pisma filozoficzne, ale niech niepoświeca

się filozofii wyłącznie! Dla niego Bóg przeznaczył wydział inny, twierdzący, chleborodny. I zyska na tém wiele, bo filozofa oczekuje walka najokropniejsza przez całe życie, a przytém polska biéda s polską nędzą! Trzeba potęgi nadziemskiej do nadziemskiego tego kapłań – stwa!

5) Rospiętość, napiętość i spiętość panują, nie na samych naukowych obszarach, ale także w literackich utworach i w poezvi. Plastyczny, czyli empiryczny Homer np. odznacza się rospietościa: romantyczny, czyli metafizyczny Szyller napietością, a filozoficzny Göte spietością. Göte jest najwyższym poeta na ziemi, bo jego boginią jest prawda i rzeczy-Między Polakami niema ani jednego poety w takim rodzaju, bo nasi Muz wychowańcy dają nam same marzenia. Cechuje ich wprawdzie idealność, atoli nie na umvšle, jak w Szyllerze, lecz na umie łgarzu polega-Sam Garczyński niejest filozoficznym poetą. chał on wprawdzie Hegla, ale niemając w jaźni swej filozoficznego usposobienia, obrócił się przeciw filozofii, bo jak naturalna, umu jego zaspokoić niemogła! Inaczéj zupełnie korzystali Szyller i Göte s Kanta! — Jednoczyć w poznaniu swém rospietość, napietość i spietość trudna jest rzecza, przecież nie niepodobna do urzeczywistnienia. - Odróżniaj w sferach tych ważność od trudności. Nauka może być bardzo ważna, a przecież nietrudna, jak Także głebokość i trudność sa innemi i odwrotnie. Można przedmiot najgłębszy plastycznie przedstawić i dla chłopca szkolnego uczynić zrozumiałym, a pedant stylistyczny zrobi najłatwiejsza rzecz niesłychanie tru-W Heglu nie wszystko jest równie głębokie, jak trudne. Dla ludzi mniéj myślących jest trudność głębokością. – Szperań umysłowych nie należy się potępiać dla tego, że nie obiecują światu korzyści. Wszakże z Astrologii urodziła się Astronomia, z Magii naturalnéj Fizyka, a z Alchemii Chemia! — W poznajnikach trzech naukowéj pełności dysza wszystkie ilościowe wiedzniki (§. .23.). W rospiętości żyje wszystkość, nieskończoność i ogólność; w napietości jedność, wieczność i szczególność, we spiętości całość, wszechobecność i pojedynczość. — Mając na względzie rospiętość, napiętość i spiętość, poznasz, czyli podana Ci nauka jest pełna, lub niepełna. S tych powodów rospiętość, napiętość i spiętość są poznajnikami naukowej pełności. Tu widzisz jawnie znaczenie poznajników.

# II. Jasność, jako poznaniobłam drugi.

#### s. 37.

# Znamiona przedmiotowe, jako poznajniki naukowéj jasności.

1) Jasność poznania przedstawia, jak już (§. 33. 3.) wiemy, nicestwo i jakość, czyli drugi prawdo- i wiedzo-Jak nicestwo w jakości, tak znowu jakość w jasności poznania znajduje swa namiestniczke. – Jakość ma swemi podwiedzobłamami zewnetrzność, wewnetrzność i jądrowość (§. 22. 2.) Jak przeto rospiętość, napietość i spiętość są pełności poznania; tak znowu zewnetrzność, wewnetrzność i jadrowość jasności poznania Jakoż poznajniki jasności są, biorąc je pod charakterami. ogólną rubrykę, li zewnętrzne, wewnętrzne i jądrowe. Jakość znaczy tyle, co przymiot. Ponieważ jasność jest poznania jakością w ogóle, więc wszystkie przymioty poznania dotycza się jego jasności i są jej barwami. Obszerność np. jest zewnętrzną, głębokość wewnętrzną, a zupełność jądrową poznania jasnością. Tożsamo rozumie się o rospiętości, napiętości i spiętości poznania, będących jego pełności wyrazem. Są to także przymioty poznania; dają sie wiec uważać za jego jakość, zaczém za jasności rodzaje. Jasność tedy jest najwyższym poznania przymiotem, królowa wszystkich innych jego własności. Jest to jakość matka.

Kto umiał poznanie swe oblec w białą suknię jasności, dopiął już nadzwyczaj wiele. Mrok zamienił się mu we wschód słońca, a północ w południe. Nie bez głębokich pobudek Spinossa zrobił jasność sprawdzianem poznania, a Leibnic widział w niej ostateczne i najdoskonalsze monad swych wykształcenie. Jasność jest bez wątpienia probierczym głów porządnych, lub nieporządnych kamieniem. W głowie jasnéj wszystko jasne.

2) Przedmiotem jaźni poznającej jest prawda i wiedza. w harmonijnéj jedni, czyli pełna i żywa całość. Chciawszy przyjrzeć sie bliżej tej całości; trzeba rozróżnić w niej pewne. uderzające oko i do składu jéj należące rosczłonia. Rosczłonia te są jej charakterem, rozjaśniają jej istote, i zowia sie technicznie od wieków znamionami, notae, I tak np. stnienie, istnienie i istniostnienie Merkmale. sa znamionami prawdy; byt, nicestwo, żywo- i bożostan znamionami każdéj prawdoświeci; realność, idealność i rzeczywistość znamionami wiedzy i t. p. Nasz sprawdzian poznania (§. 32.) jest summą i iloczynem wszystkich tych znamion prawdy, wiedzy i poznania, jakie w rozbierzach odsłoniliśmy. Rzecz i jéj znamiona są względem badającej jaźni przedmiotowością, która przeglada sie w nas i do słowa swego przychodzi. rzecz sama, ale także jej znamiona, jeżeli szukają swego przeświadczenia, mają odprawić wedrówke do naszego Czémże więc są znamiona, o których mówimy? Jest to rozliczna jakość s przedmiotów wyzierająca, i będąca ich charakterem, cechą nieskończonéj ich różnicy wzajemnéj. Jak przedmiot sam, tak i jego znamiona niesa naszego poznania, ale jaźni przeciwieństwem. Dopiero wtenczas, gdy przedmiot i jego znamiona spławią się w jaźni naszéj i zrosną z nią we środkowéj różnojedni, objawia się poznanie. Jakiéj natury jest przedmiot sam; takiéj natury sa i jego znamiona. Mamy wiec empiryczne. spekulacyjne i filozoficzne znamiona, a to równie. jak przedmioty. Sa to także znamiona zewnetrzne, wewnetrzne i jądrowe. Znamiona w ogóle sa jasnemi barwami trójcy w prawdzie i wiedzy żyjącej, które, odbijając sie od tła

jaźni naszéj, jak promienie słońca od chmury, tworzą w poznaniu piękną siedmiofarbną tęczę, wierny swój obraz i podobieństwo, zamieniające się w ludzkie słowo. Jest to błyskawica rzeczy w duszę naszę wpadająca i odzywająca się z niéj grzmotem!

- 3) Znamiona przedmiotowe są nadzwyczaj wielkiej wagi, bo przez nie jedynie bliżej poznajemy rzeczy. nich ściślejsze poznanie, a témsamém istotne poznanie, poznanie w ogóle jest niepodobieństwem. Jeżeli mówię: "Prawda jest prawdą," to choć wiem, że jest, niewiem przecież czem jest prawda. Jeżeli zaś spostrzegam pewne jéj znamiona i odzywam się np.: prawda jest rozłogą, przyczynowością i rosświatem, to poznaje prawdę rzeczywiście i coś wyrzekłem; - wprzody albowiem właściwie nic niepowiedziałem. Empiryczne znamiona wiodą nas do nieskończonej liczby wyobrażeń; metafizyczne rozwijają nasze idee; a filozoficzne kształca nasze objecie; wszystkie trzy rodzaje rozjaśniają nasze poznanie, nadają mu rospietość, napietość i spietość. Biorac rzecz ściśle, poznajemy przedmiot nasz li przez to, że chwytamy jego znamiona. Wszystkie nasze umiejętności i nauki są przeto zbiorem pewnym znamion prawdy i wiedzy. bierność, czynność i dzielność, a nawet nasza samodzielność, opiera się na większéj lub mniejszéj mocy dostrzegania znamion przedmiotu, których dawniej niezna-Znamiona korzenią się wprzedmiocie, i są myślami Boga w nim stężonemi, spetryfikowanemi; są martwemi i niememi omówcami przedmiotu, których przeznaczeniem, przyjść w ludzkiém poznaniu do swego przeświadczenia i słowa. Ponieważ prawda w przedmiocie i prawda w nas sa jedna prawda; więc znamiona przedmiotu sa także jaźni naszéj znamionami. Tu widzimy znowu, iż jaźń nasza jest całém stworzeniem w jedném ze swych ognisk czasowych. Przychodzimy zatém do poznania znamion przedmiotu bespośrednio i samodzielnie, t. j. różnojedniac siebie s przedmiotem.
- 4) Im wierniej i dokładniej zbieramy znamiona przedmiotu naszego, i różnojednimy je z jaźnią własną, tem ja-

śniejsze jest nasze poznanie. Znamiona przedmiotowe sa tedy atomami jasności poznania, o której mówimy. Im ciemniej i zawilej widzimy znamiona w naszym przedmiocie: tém ciemnieisze i zawilsze jest poznanie nasze. Znamiona niesą w przedmiocie samym ciemne i zawiłe. ponieważ Bóg je wyświecił i uporządkował jak najdosko-Nasza głowa jedynie jest przyczyną, iż natrafiamy w przyrodzeniu na ciemność i zawiłość. Dla dzieci i ludzi dzikich niema w naturze harmonii, ale odmet. w głowie wykształconej znakomicie rostwiera sie oko dla przyrodzonego porzadku. Im więcej badamy, im wprawniejsi jesteśmy w poznawaniu samodzielném; tém porządniej uchwycamy doskonale od Boga samego uporządkowane przedmiotów znamiona. Także tylko jasność jaźni zdoła się zmierzyć z jasnością rzeczy, i odezwać się w jasném poznaniu!

Jakkolwiek wszystkie znamiona dają się podciągnąć pod zewnętrzne, wewnętrzne i jądrowe; wszelakoż mają swoje osobliwości i godne są uwagi ich rodzaje. Stara loika opisuje te rodzaje s troskliwością. My uczynić musimy tożsamo. Uporządkowanie téj rzeczy należyte, będzie tu naszą zasługą.

#### **s**. 38.

# Rodzaje znamion, oraz ogólne uwagi nad jasnością poznania.

- 1) Ponieważ jasność poznania jest jego jakością, więc podwiedzobłamy jakości, jak to już rzekliśmy, stanowią zasadę znamion najpierwszych i najkardynalniej-szych. Znamiona są tedy nasamprzod:
  - a) zewnętrzne, notae externae, äusserlich,
  - b) wewnetrzne, internae, innerlich,
  - c) jądrowe, nucleosae, kernhaft.

Znamiona zewnetrzne sa empirycznéj natury, jak np. przejrzystość jest znamieniem szkła, białość znamieniem śniegu, gładkość znamieniem słoniowego zeba. szorstkość znamieniem szczotki i t. p. Znamiona wewnętrzne są znowu metafizycznej natury, np. um, rossadek i umysł są znamionami duszy. Ponieważ zewnetrzne i wewnetrzne znamiona znajdują się s sobą w walce, jako dwa przeciwieństwa, i przedstawiaja pewien żywostan. w którym wewnetrzność staje się co chwila zewnętrznościa, jak nicestwo bytem, a zewnetrzność wewnetrznością, jak byt nicestwem; wiec, razem wzięte, zowia sie znamionami chwilowemi, lub zmiennemi, notae caducae, vergängliche Merkmale. - Znamiona zmienne, czy zewnetrzne lub wewnetrzne, wszystko to jedno, są znowu dwojakie. Jeżeli dotyczą się pozornéj i samowolnie od nas nadanéj wartości rzeczy, zowia sie stosunkami, relationes; jeżeli zaś oznaczają istotną ich czasową wartość, stanami, modificationes. Bierzemy tu za przykład człowieka w ogóle. Stosunkami człowieka są: król, minister, pan, sługa, chłop, bogacz, żebrak, wszelka oznaka i różnica dowolnie ustanowionego towarzyskiego znaczenia: a stanami człowieka sa: medrzec. głupiec, poeta, filozof, uczony, nieuk, zdrowy, cherlak, hypokondryk, wszelka oznaka i różnica w istocie saméj człowieka leżąca, i będąca, mniej więcej, jego rzeczywistą, lubo czasową wartością. - Stosunki i stany, razem wziete, zowia sie przychodami, lub przypadłościami, accidentia. Przychody sa znamionami nabytemi, i summaryczną nazwą wszystkich znamion zmiennych, tak zewnetrznych jak wewnetrznych.

Znamiona jądrowe dotyczą się słowa Beżego w rzeczach, i zowią się dla tego w staréj loice ustawicznemi, lub stałemi, notae immanentes, beharrende Merkmale. Jest to w pewnym rodzaju przeciwieństwo znamion zmiennych. Zmienne znamiona cechują przedmioty tylko na pewnych miejscach, w pewnych czasach, lub przy pewnych okolicznościach, jak np. kwiecie, jako znamię drzew owocowych, burza, jako znamię morza, młodość,

piekność, choroba, jako znamiona ludzi. Ryk, albo raczéj grzmot, jest zmienném, lub chwilowém znamieniem wojennego działa. Stałe znamiona przeciwnie cechuja przedmioty wszedzie i zawsze, czyli bezwarunkowo; są druga ich natura, rzeczą od istoty ich nierozłączną, n. p. przezroczystość i twardość, jako znamiona dyamentu. Ryk, albo raczej grzmot jest znamieniem stałem armatniego wystrzału. - Nieraz wielkiej jest nader wagi, umieć dobrze rozróżn<del>i</del>ać znamiona stałe od znamion Tu jeden przykład. Czcigodny Lelewel zmiennych zarzuca mi, że wyrazy: stność, stnienie, są źle utworzone, gdyż niedają sie odnieść do żadnego polskiego źródłosłowu. "W wyrazie istność, mówi on, jedna litera, rzecz, t. j. byt oznaczająca, jest i. Ta litera jest źródłosłowem, jest wszystkiém. Stność, stnienie sa to formy zakończenia: i zaś. to radix i znaczenie. Oto szereg wyrazów: iest. iestestwo, istota, istny, rzeczyisty, rzeczywisty, oczysity, oczywisty, i t. p." My nato odpowiadamy. Ze wszystkich Etymologii, a nawet, ile sobie przypominamy, z Etymologii Lindego, jest rezultatem niewzruszonym, że spółgłoski, jako niezmnienne, lub stałe wyrazów znamiona, stanowia radix i znaczenie, samogłoski zaś, które zmieniając się co chwila, bedac zatém znamionami niestałemi, czyli zmiennemi, są li segiecikiem wożącym radix, li środkiem koniecznym do wymówienia źródłosłowowych spółgłosek. Że tak się rzecz ma, dowieśdź można tysiącami przykładów. Tu trzymamy sie li naszéi rzeczy. Słówko polkie jest, pochodzące od pierwiastkowego asti, skad greckie žativ, zowie sie po łacinie est, a po niemiecku ist. W innych obcych jezykach mniéj wiecej podobnie. Mamy tu na myśli jezyk. włoski, hiszpański, francuski, angielski, hollenderski, każdy europejski. Języki azyatyckie, zwłaszcza chetnie samogłoski wypuszczające, piszą li st, z akcentem na poczatku, a zgoła na końcu, oznaczającym pewną, coraz inna samogłoske. Pytamy się tedy, co tu jest stałém znamieniem, zaczém źródłosłowem, korzeniem, czy zmieniające się ciągle samogłoski: je, a, e, i, czyli téż zostające ciagle spółgłoski:

st? — Gdyby Lelewel nad znamionami stałemi i zmiennemi słówka naszego jest był pomyślił; przyznałby, że nasze wyrazy stność, stnienie, nietylko oznaczają dobrze te pojęcia, które im nadaliśmy, ale są etymologicznie i loicznie utworzone.

Znamiona jadrowe, czyli ustawiczne, stałe, rospadaja sie we dwa rodzaje. Znamiona ustawodawcze. notae constitutivae: pierwotne. primitivae: zasadnicze. regulativae; sa pierwszym rodzajem. Znamiona te oznaczaja same istote, sam pierwiastek i rdzeń rzeczy, jak np. stnienie, jako znamie wszechistnienia; jaźń, jako znamie człowieka; trzy boki jako znamie trójkata. Sa to tak zwane Znamiona wykonawcze, exetreściny, essentialia. cutivae; pochodnie secundariae; wypadkowe, consecutivae, są znowu drugim jądrowych, t. j. ustawicznych, lub stałych znamion rodzajem. Te ida natychmiast za treścinami i stanowia istotne, konieczne ich własności, np. byt, nicestwo, żywo- i bożostan, jako znamiona stnienia: trzy katy, jako znamiona trójkata. Sa to tak zwane przyrody. attributa. — Czém są stany i stosunki w zmiennych, tém treściny i przyrody w stałych znamionach.

Dla rozjaśnienia przedmiotu naszego jeszcze jeden przykład ogólny. Spinossa uczy: "Bóg jest rozłogą powszechną i jedyną. Rościągłość i myślenie są rozłogi téj treścinami. Człowiek, uważany jako wieczna ludzkość; zwierzę, roślina i rzecz każda, jako wieczny rodzaj, są rozłogi téj przyrodami. Człowieczeństwo, zwierzęta, i rzeczy czasu pewnego, są rozłogi téj przychodami, które ze strony dewolnie nadanéj im wartości uważane, stanowią stosunki, a pod względem swéj chwilowej wartości istostnej, występują jako stany. Wszystko, co jest, jest pewném znamieniem Boga i powszechnej rozłogi jakością. — Spinossyzm jest przeto najrozleglejszą i najpiękniejszą nauką tych znamion, które poznaliśmy właśnie.

Znamiona stałe i zmienne nazywane bywają czasami: istotne i nieistotne, tudzież konieczne i przypad-kowe. Obie te nazwy są nieszczęśliwe; więc je odrzuca-my. Cóż bowiem jest nieistotném? To, co niejest

isotą; zaczem treść i forma. Znamiona zmienne, jako nieistotne, byłyby przeto znamionami treści lub formy, a to niejest ich znaczeniem. Co znaczy znowu przypadek? Jest to jakieś wydarzenie, którego przyczyny w téj chwili niepojmując, tymczasowo przypadkiem zowiemy. Nie niestaje się i stać się niemoże bez przyczyny. Przypadku tedy niema wcale. Jeden prawdziwy, t. j. istotny przypadek zdołałby zburzyć całe rozumne dzieło Boga, gdyż musiałby być chyba drugim jakim, złym, bo nierozumnym Bogiem. Znamiona przypadko we są tedy niedorzecznością.

Poznaliśmy kardynalne znamiona. Dalsze znamion rodzaje są ich barwami, zmieniającemi się wedłe odcieni przedmiotowej jakości, zaczem wedle ogólnych jakości kategoryi, wedle jej wiedzników. Przystępujemy do ich przedstawienia.

- 2) Wiedznikami jakości (§. 24.) są nasamprzód: konieczność, prawność i wolność. Znamiona zawnętrzne w swéj konieczności, wewnętrzne w swéj prawności, i jądrowe w swéj wolności uważane, przeistaczają się w następne znamiona:
  - d) spółrzędne, coordinatae, coordinirte,
  - e) podrzędne, subordinatae, subordinirte,
  - f) wrzędne, ordinatae, ordinirte.

Znamiona spółrzędne, tak zwane, że natrafiasz je spółnemi, t. j. jednoczasowemi rzędami, czyli spółrzędami w jednoprzydrugości, panują w naturze. Są to przymioty zewnętrzne. Spółrzędność znamion tych jest w rzeczach, a więc i w naszych pojęciach. Oto konieczność na tych błoniach dysząca. Pies ma np. tyle a tyle zębów, takie łapy, oczy i uszy, taki ogon i pysk i t. p., papuga ma taki dziób, takie pazury, pierze i t. p. Najpiękniejsze przykłady spółrzędności panują w historyi naturalnéj, przy opisie zwierząt. Nieraz są tu niesłychane trudności, i przynoszą temu sławę, kto je pokonać umiał szczęśliwie. Myśl tu botaniczny System Linneusza, Jussiego i inne. Są to wielkie Całokształty spółrzędności. Spółrzędność zowie się po łacinie coordinatio.

Znamiona podrzedne panuja w krainach jednopodrugości i tylko duch porządkować je zdoła. Jako znamiona ducha sa wewnetrznemi znamionami. Ze je duch porzadkuje, wiec prawność jest ich charakterem. na te widzisz we wszystkich Spekulacych. Dusza jest np. wedle Hegla, naturalna, czująca i rzeczywista; jest przeświadczeniem, świadomościa i umysłem; jest teoretycznym, praktycznym i wolnym duchem. to stopnie rozwikływania się duszy w czasowem następstwie, czyli jednopodrugość, któréj znamiona Hegel zbierał, porządkował i jeden rzęd pod drugim umieszczał. Stad podrzedność, subordinatio. Tożsamo znaczenie ma podrzedność i za granicami loiki. Jak w przytoczonym przykładzie względem duszy wszystkie rozwikłania jéj znamiona, tak wzgledem wodza naczelnego jenerałowie, officerowie i żołnierze sa podrzednościa. Tu stoi ciagle rzed pod rzędem. - Podrzędność jest dwojaka: a parte ante, tudzież a parte post. Nazw tych technicznych nieprzepolszczamy, gdyż tak są znane i używane, jak np. in potentia et in actu, a posteriori et a priori. Podrzedność a parte ante powstaje, jeżeli idziemy ciagłemi podrzedami w tył, t. j. do najpierwszéj przyczyny, od kamyka do Boga, od żebraka do cesarza i t. p.; a podrzedność a parte post. jeżeli wychodząc s pierwszej przyczyny spuszczamy się ciągłemi podrzędami do szukanego skutku, od Boga do kamyka. od cesarza do żebraka. Pierwsza ma koniec, albowiem znajduje się wszędzie jedna naczelna przyczyna; druga jest bes końca, gdyż znalezienie ostatecznego skutku jest nie-S tego powodu ma słuszność zdanie: podobieństwem. Summum genus quidem, sed non extrema species datur. - W zdaniach, podmiot nazwanym był ante, a podmiotu tego omówca post. Stąd także pochodzą wyrazy, a parte ante, t. j. od podmiotu, od Boga, od przyczyny, i a parte post, t. j. od danego omówcy, od skutku.

Znamiona wrzędne, tak zwane, że wchodzą w rzędy, jako organiczne ogniwa całokształtu, panują na obszarach jednowdrugości, i tylko mysł filozoficzny układać je

zdoła. Dotyczą się istoty, jaźni; są więc jądrowe mi znamionami, i przedstawiają wolność. Znamiona te znajdziesz w ustawianiu rosczłoń przedmiotu każdego w filozofii naszéj. Tu występują naprzód dwa przeciwieństwa, jako spółrzędność. Dwa te przeciwieństwa kojarzą się s sobą, tworząc np. przedświat, świat i pozaświat, czyli podrzędność. S téj Spółrzędnośći, zamieniającéj się w podrzędność, rodzi się ich zlew spólny, czyli wrzędność, ordinatio. Wrzędność jest znamieniem filozofii rzeczywistéj i charakterem prawdziwie umiejętnego całokształtu.

- 3) Wiedznikami jakości są daléj: realność, idealność i rzeczywistość (§. 24. 2.) Znamiona zewnętrzne w swéj realności, wewnętrzne w swéj idealności, i jądrowe w swéj rzeczywistości uważane, przeistaczają się w znamiona:
  - g) roskładnicze, analyticae, analytische,
  - h) składnicze, syntheticae, synthetische,
  - i) układnicze, geneticae, genetische.

Szukając jasności poznania, i zbierając znamiona przedmiotu naszego pod względem realności, idealności i rzeczywistości, musimy realne t. j. materyalne, bes końca złożone znamiona empirycznie roskładać, idealne metafizycznie składać, a rzeczywiste filozoficznie układać. Stąd powstaje roskładnia, analysis, składnia synthesis, i układnia, genesis. Tyłko śród układni rodzi się jedna żywa całość po drugiéj, s tego względu zowie się układnia słusznie z grecka genezą.

Znamiona roskładnicze, składnicze i układnicze, są realnemi, idealnemi i rzeczywistemi znamionami, zbieranemi
s przedmiotu śród naukowéj roskładni, składni, lub układni. Stólistność, kolor różany, woń balsamiezna i t. p. są
np. znamionami róży, zlanemi w jedność. Poznając różę,
musimy jedność tę roskładać i otrzymujemy znamiona roskładnicze. Ciężkość, rosciągłość, nieprzenikliwość i t. p.,
są znowu składniczemi znamionami ciał wszystkich.
Czemu? W takich przymiotach składamy najróżnorodniejsze rzeczy w jedność i staramy się otrzymać pojęcie cia-

łowości, ideę materyi. Jest to oczywista spekulacyjna składnia, w któréj realność przechodzi w idealność. Język spieczony, boleść głowy, ociężałość, humor niedobry i t. p. są znowu układniczemi znamionami powstającej w nas choroby s przyczyny zepsutego żołądka. Lekarz musi je w całokształt układać, chciawszy poznać chorobę i jej siedlisko, jej główną przyczynę. Czem boleść głowy i zły humor względem cierpiącego żołądka, tem są w ogóle realność i idealność względem rzeczywistości. S tego względu znamiona układnicze kojarzą w sobie roskładnicze i składnicze, oraz są filozoficznej natury.

Za pomocą roskładniczych znamion poznajemy wszystkość, nieskończoność, ogólność; za pomocą składniczych duszę rzeczy, ich ideę, t. j. jedność, wieczność,
szczególność, a za pomocą układniczych istotę, t. j. całość, wszechobecność, pojedynczość. Widzimy jak
tu powtarza się wszystko, i jeden wiedznik staje się drugiego znamieniem. Właśnie tak ułożyć znamiona trzeba,
aby pozyskać prawdziwą i z rzeczywistością zgodną u kładnią, t. j. filozofią. — Roskładnia, składnia i układnia
zowią się, stósownie do okoliczności wymagających tego, lub
zezwalających na to, rozbierzą, zbierzą i ubierzą,
tudzież rosstrojem, zestrojem i ustrojem. Rosstrój
jest anatomicznym rozdźwiękiem, zestrój metafizycznym
łęczem, a ustrój filozoficznym całokształtem, organizmem.

- 4) Wiedznikami jakości są nareszcie: twierdzenie, przeczenie i kojarzenie. Znamiona zewnętrzne w swém twierdzeniu, wewnętrzne w swém przeczeniu i jądrowe w swém kojarzeniu uważane, dają nam następne znamiona:
  - k) świadczące, testificantes, bezeugende,
  - 1) zbijające, refutatoriae, widerlegende,
  - m) godzące, conciliantes, vereinigende.

Jeżeli mi przedmiot własnościami swemi mówi, że tak jest, powstaje stąd świadczenie, testificatio; jeśli zaś mówi, że nietak, zbijanie, refutatio; jeżeli wreszcie pokazuje mi, że obie przeciwtwierdzie mają s pewnéj strony słuszność, godzenie, conciliatio. Świadczenie jest empirycznéj, zbijanie metafizycznéj, a godzenie filozoficznéj natury. W godzeniu odsłania się zupełna jasność poznania.

Znamiona świadczące, podając nam własności przedmiotu, okazuja, czem rzecz jest: zbijające znowu, niwecząc nasze fałszywe mniemanie, dowodzą, czem rzecz niejest: godzace wreszcie, uchwycając obie strony w jedne spółtwierdź, przekonywają nas, czem rzecz jest w swéj istocie i czém być musi. Przykład: Człowiek jest szatanem, bo popełnia tak łatwo niegodziwe czyny: niejest szatanem, bo żałuje natychmiast za swe grzechy: iest wiec szatanem i nieszatanem w iedni. Człowiek jest aniołem, bo żyje dla przyszłości lepszej i daje się za nią przybijać do krzyża; niejest aniołem, bo sparzywszy nos w walce za cnote, udaje się w służbe iéi prześladowców; jest więc aniołem i nie-Zaczém jest on szatanem i anjołem w jednéj istocie, czyli złém i dobrém stworzeniem. To téż filozoficzne i prawdziwe człowieka znaczenie, do którego przychodzimy, majac wzglad na świadczące, zbijające i godzące znamiona. — Świadczace znamiona wioda nas do zrozumienia przedmiotu, np. Materya każda jest cieżka, rosciągła, nieprzenikliwa; zbijające oddalają nieporozumienie. np. duch niejest ciężki, rościagły, nieprzenikliwy; a godzące sprawiają poznanie, np. jaźń jest cielesna i niecielesna, zaczem zasadnicza, bedaca Boga obrazem. - Znamiona te zowią czasami twierdzącemi, przeczącemi i kojarzącemi, positivae, negativae, et limitativae. Fatszywe to nazwy, które sa przyczyna tysiaca nieporozumień, • a więc ich nieprzyjmujemy. Materya np. jest twierdzącej, duch przeczącej, a Bóg kojarzącej natury. Materya jest także świadczeniem, ale twierdzącem; duch względem niej jest przeczącem, a Bóg kojarzącem świadczeniem. Przeczeniem materyi jest duch, a zbijaniem materyi niematerya. Niegodzi sie przeto mieszać tych rzeczy, zwłaszcza mając na wszystko nazwe odpowiednia.

5) Oto system znamion. Widzimy w nim podwiedzobłamy i wszystkie wiedzniki jakości. Rzecz zatém wyczerpana i stanowi dla siebie piękny, doskonały umiejętny całokształt. Stara loika nieumiała znamion ułożyć, albowiem nieopierała się na nowéj, i nieznała swych korzeni. I jakże mogła uporządkować znamiona, nic niewiedząc o podwiedzobłamach i wiedznikach jakości? Znamiona żyły w niéj przeto aggregatem, t. j. kozaczą siczą. Ponieważ sicz jest nieoznaczona, niepełna, daleka od całokształtu, więc stara loika, wyłożywszy powyższe znamiona, i niewiedząc, że są już wszystkie, mówiła nam o wielu innych, niekoniecznie potrzebnych. Przywodzimy je tutaj, ponieważ zachodzą w filozoficznych pismach, a więc poznać je także potrzeba. Niech je czytelnik przecież uważa li za drobne wiadomostki.

Znamiona dostateczne, sufficientes, zureichende, sa takie, co maluja nam przedmiot dostatecznie, a niedostateczne, non sufficientes, unzureichende takie. co dopiero za pomocą innych znamion rzecz należycie objaśnia. Przykłady byłyby tu rzeczą zbyteczną.—Znamiona bespośrednie i pośrednie, directae et indirectae, unmittelbare und mittelbare. Zdolność mówienia jest człowieka bespośredniém, a papugi lub sroki pośredniém znamieniem. — Znamiona począkowe i przybyszowe, primordiales et derivatae, ursprüngliche und abgeleitete. Umysłowość np. jest początkowem, a zdolność mówienia, jako umysłowości skutek, przybyszowem znamieniem człowieka, odróżniającem go od zwierząt. Znamie przybyszowe jest zawsze znamieniem początkowego znamienia, czyli w ogóle znamieniem znamienia. Tu więc panuje stare prawo nastepne: "Nota notae est nota rei ipsius, et nota notae repugnans repugnat rei ipsi.

6) Wiemy już, że od należytego i dokładnego znamion przedmiotowych zebrania, zawisła jasność naukowa naszego wykładu. O téj rzeczy niemówimy więc dłużéj. Teraz niektóre uwagi ogólne. — Przedmiotowa jasność poznania, do któréj dzielny empiryk dochodzi i którą się pyszni, jest, z natury rzeczy, podmiotową ciemnością po-

znania, bo niema w niej czystej myśli, tej jedynej jasności dla podmiotowego ducha. Podmiotowa jasność poznania, s która dzielny Metafizyk, np. Fichte, Hegel, wystepuie, iest znowu przedmiotowa poznania ciemnościa, bo niema w niéj ani śladu realności, téj jedynéj gwiazdy widocznéj dla przedmiotowego zmysłu. Dwie te jasności są przeto równie jasnością jak ciemnością, są bytem i nicestwem w jasności poznania rzeczywistej, jasnością istotną w rozdartości swych połowic, dwójca pochmurna. Jasność poznania niepowinna być tedy, ani li przedmiotowa, ani téż li podmiotowa, ale jedna i druga społem, t. j. mioto-Taka jasność jest jasnościa rzeczywista: ona panuje w filozofii naszéi. Niespodziewamy sie zatém, aby nam kto. znaiac nature iasności i wiedząc sam, co mówi, ciemność mógł zarzucić. – Jasność miotowa jest w sobie saméj widocznościa, evidentia, Augenschein, a pod piórem jeniuszu staje się przejrzystościa, perspicuitas. Jasna głowa ujrzy wszystko w najwiekszéj Helligkeit. jasności; lecz nie Empiryk, ni Metafizyk nosi ją na karku. Jedynie filozof mieć ją może. Filozof widzi rzeczy jasno dla tego, że niehołduje żadnéj jednostronności, lecz tuli do piersi, ile mu podobna, wszechstronność. — Nie w wyczerpaniu zewnętrznych, spółrzędnych, roskładniczych i świadczących znamion, czyli nie w obszerności, copiositas. Ausführlichkeit; ani téż w wyczerpaniu wewnetrznych, podrzednych, składniczych i zbijajacych znamion, czyli nie w głębokości, profunditas, Tiefe; ale w wyczerpaniu jadrowych, wrzednych, układniczych i godzacych znamion, czyli w zupełności, completudo, Vollständigkeit, leży jasność prawdziwa, a z nią zaspokajającość, satisfactio, Befriedigung. Są trzy rodzaje wyczerpania znamion, czyli zupełności poznania: empiryczny, spekulacyjny i filozoficzny. Pierwszy rodzaj zowie się zupełnością zewnętrzną, drugi wewnetrzną, trzeci całkowita. Stad completudo cognitionis externa, interna et totalis. Ostatnia zowie sie vera cognitionis completudo. Odróżniaj zupełność poznania, completudo, od pełności poznania, plenitudo,

która stanowi względem jasności poznania jego ilość, i o której już mówiliśmy.

Kant rzekł: "Gdybyśmy wszystko to wiedzieli, t. j. do świadomości przywiedli, co wiemy istotnie; zadziwilibyśmy sie sami nad wiedzy naszéj ogromem." O, będziem wiedzieli to wszystko, co wiemy, skoro zechcem być samodzielni i badać sami, t. j. skoro to, co w nas leży in potentia, skoro znanie boże w nas rozbudzimy w sobie i zamienim je w in actu, czyli w poznanie; skoro to, co jaźni naszéj jest umiejętną treścią, przyprowadzim do jasności zupełnéj! Jasność jest najwyższym poznania przymiotem, bo jest jego jakością; ona przeistacza je w świetniejsze od zwyczajnego Kto jasno poznaje, ten jasno myśli. mówi i pisze. Prawde te ustawicznie polecać ludziom należy, dziś zaś szczególniej, albowiem za wzorem Heglów i Baaderów, świat zdaje się w ciemności widzieć głebokość! Co Bóg mówi, jest szczytnem, wielkiem i głębokiém, a przecież każdemu człowiekowi zrozumiałém. wtarzamy tu dawne zdanie: Niebo jest głębokie, a wszelakoż jasne! Szatan szuka ciemności, a piekło niezna światła. Ciemność naukowa jest córką albo braku talentu, albo téż złego zamiaru. — Atoli niemięszaj jasności spłytkością. Li słaba głowa jest płydka, i goniąc za jasnościa rozlewa płydkość. Płydkość, profunctoritas, Oberslächlichkeit, i zawisłość, confusio, Verworrenheit, sa chorobami przeciwnemi sobie w istocie poznania.

## III. Prawdziwość, jako poznaniobłam trzeci.

### **s**. 39.

## Oznaczenie prawdziwości i jéj poznajników.

1) Pełność poznania stoi z jednéj, a jasność poznania z drugiej strony. Jest to przeciwieństwo w poznaniu, podobne do ciała i duszy, szukające swej jażni, swego skojarzenia. Pełność poznania, wyczerpująca swój przedmiot, jest prawda i wiedza przed nami leżaca, czyli przedmiotem naukowym. Czém wiec jest jasność Jako przeciwnica pełności musi być podmio-Prawda, że jasność polega na dotem naukowym. kładném zebraniu znamion przedmiotu, ale te znamiona należą do przedmiotu, zaczém w gruncie swym do pełności poznania. Kto zbiera te znamiona? Jazń nasza. Jasna głowa widzi, jak już rzekliśmy, każde Tu pokazuje, że jasność poznania leży włarzecz jasno. ściwie w jaźńi. Pełność poznania tak sie ma tedy do jasności poznania, jak przedmiot do jaźni. Oto stosun e k między dwoma poznaniobłamami, które przedstwiliśmy; oto powód, dla czego Niemcy zrobili niebacznie jaźń podmiotem, albo raczéj podmiot jaźnią.

Prawdziwość poznania, rzecz ważna bez miary dla filozofa i każdego badającego człowieka, jest, jak już (§. 33. 3.) wiemy, żywostanem i stosunkiem w jedni, objawiającej się na łonie Rozbierzy trzeciej, jako poznaniobłam trzeci. Jak żywostan jest czasową różnojednią bytu i nicestwa; tak prawdziwość poznania jest czasowym jego pełności i jasnosci wyrazem. Jak stosune k polega na pewnym, od Boga samego urządzonym zlewie ilości z jakością, czyli na pewném świętém czczewie; tak prawdziwość poznania opierać się musi na pewném loiczném prawie, kojarzącém pełność z jasnością. Prawem tém jest Sprawdzian poznania, który (§. 33) zakończył nową loikę.

Wiadomość, iż pełność poznania przedstawia prawdę i wiedzę, czyli przedmiot, a jasność poznania jest poznającej jaźni wyrazem, tudzież wywiedzenie sprawdzianu poznania na scenę, rozjaśnia nam nagle prawdziwości poznania istotę. Prawdziwém będzie poznanie, skoro podaje nam całkowitą wiedzę i prawdę, ten byt umiejętny i tę naukową ilość, t. j. skoro odsłania nam pełność. Tu wyczerpaném zostaje przedmiot poznania. Prawdziwém będzie poznanie, skoro tę prawdę i wiedzę, ten byt umiąz

jętny i tę ilość naukową, tę pełność, ożywia ich nicestwem i przywodzi do przeświadczenia ich jakość, t. j. skoro umie nadać im jasność. Tu występuje jaźń poznająca w pełni swego działania, jako znamiona przedmiotu zbierająca i porządkująca jasno. Ale to dopiero dwa wstępne prawdziwości poznania warunki. Prawdziwém będzie poznanie, skoro między prawdą i wiedzą, tą pełnością, tym przedmiotem, a jaźnią człowieczą, tym jasności organem, uchwyci należyty stosunek; skoro ilość i jakość poznania stopi w jego żywostanie; skoro przywiedzie słowo Boże do głosu swego w czasie; krótko mówiąc, skoro oprze się na niezawodnym, ze zgłębienia prawdy i wiedzywynikającym sprawdzianie. — Sprawdzian przeto jest kamieniem węgielnym prawdziwości poznania.

Oddawna znamy już sprawdzian poznania; wiemy zatém dobrze, na czém polega poznania prawdziwość. Loika stara, szukając tego sprawdzianu, wyprowadziła na umiejętną widownią Zasady loiczne. Zasady te były przesłankami naszego sprawdzianu; poznać więc je trzeba, już jako loiczną historyczność, już téż dla tego, iż rzecz naszę rozjaśnić muszą. Okażemy, iż dyszą w nich nasze, nienależycie pojęte, siestrzany (§. 14.). Nim do tego jednakże przystąpimy, przypatrzmy się, jak stara loika mozoliła się nad znamieniem prawdziwości poznania i jaką drogą szła do swych zasad loicznych. Rzecz to nader interesująca i ciekawa.

2) Stara loika uważa poznanie, jak nam już wiadomo, nie jako węzeł między rzeczą a jaźnią, nie jako istotę trzecią, równie w rzeczy jak w jaźni korzenie swe zapuszczającą, ale jako przeciwieństwo rzeczy. Oprócz tego wzięła ona prawdziwość poznania za jedno i tożsamo, co prawda. Dwa te niesłychanie wielkie błędy pogrążyły ją w mnóstwo niepotrzebnych poszukiwań i zaplątały w niepodobne do pokonania trudności. Poświęcamy temu chwilke uwagi.

Pytano się ze wszystkich stron staréj loiki, co było nader słusznie: czém jest prawda? Pytanie to, które

my w pierwszéj Rozbierzy naszéj rozwiązaliśmy dostatecznie. było twarda pestka brzoskwiniowa. Wielcy filozofowie przez lat trzy tysiące pestkę tę rozgryść pragnęli, a zawsze Już w najdawniejszych czasach wyrzeczono: "Prawda polega na zgodności naszego poznania s poznawana rzecza. "Odpowiedź ta przepływała s filozofia w filozofia i dźwieczy dziś jeszcze z ust niejednych. Zgodzono się na nia powszechnie. byli zawsze tacy, co ją napastowali gwałtownie, a to z następnych powodów: "Czy podobna, mówiono, aby poznanie, t. j. mój duch, moja myśl, mogło zgadzać się z rzeczą, która niejest mym duchem i moją myślą, ale czémściś dotykalném, żadnego zwiąsku ze mną niemającém? Jak zdoła np. moje pojęcie krowy w ogóle zgadzać się s tą lub owa krową rzeczywista, którę widze? Moje pojecie krowy i krowa sama, to dwie różne zupełnie, i niedające sie s soba w jedno zlewać istoty? Co jest miedzy tym Egiptem i Arabia miedzymorzem Suez? szego orzeczenia prawdy, niezdołam bynajmniej przyjść do przekonania, iż poznaję rzeczywistość. Mogę albowiem li poznanie moje porównywać s przedmiotem, t. j. mogę poznanie moje li stawiać obok przedmiotu, jako przedmiot zupełnie inny, i przyglądać się, czyli te rzeczy dwie sa do siebie podobne; ale czyliż to jest poznaniem samego przedmiotu? Gdy poznaje, przekonywam się tylko, czyli poznanie moje jeszcze jest takie jak było, i obrabiam tylko poznanie moje, ale s przedmiotem niemam właściwie Poznaje jedynie własne poznanie, ale nie nic do czynienia. przedmiot. Ponieważ rzecz jest z a m n a, a poznanie w e m n i e, więc niezdołam niczego innego, prócz wydania sądu, czyli moje poznanie rzeczy zgadza się z mojém poznaniem rzeczy, t. j. czyli ja zgadzam się sam s sobą; rzecz zaś sama zostaje nietknietą, od jaźni méj daleką, za granicami mego poznania leżąca. Miedzy poznaniem a rzecza niema zwiaskowego łańcucha; tu przepaść na któréj niewidzimy mostu! Marzymy więc słodko; lecz budząc się za senną ułudę poczytać to musim, iż poznajemy rzeczywiście. Prawda jest niepodobieństwem!" — Greccy

Skeptycy drwinkowali wciąż s prawdy, bedącej z godnością poznania z rzeczą. "Z orzeczeniem tem prawdy, mówili, tak się ma zupełnie, jak gdyby ktoś, uczyniwszy przed Sądem pewne zeznanie, odwoływał się na wiarogodnego świadka, ten zaś dowodził swej wiarogodności przez to jedynie, iż utrzymuje, że osoba, która wezwała go na świadectwo, jest czcigodną osobą. Twe poznanie odwołuje się tu na świadectwo przedmiotu, a przedmiotem tym jest znowu twe poznanie! Niejestże to obłęd myślenia, zwany loicznym błażkiem?" — Wszystkie te uwagi były sprawiedliwe. Tu pokazuje się zasługa Myślini naszej, uważającej poznanie, za przeciwieństwo rzeczy, nie za jaźń naszę, ale za węzeł jedności między jaźnią, a rzeczą. Podobnych zarzutów nikt też nam uczynie nie może.

"Owe zarzuty były zaiste sprawiedli-3) Kant mówi: we. Lecz czegoż dowodza? Oto, że rozwiązanie w mowie bedacego zadania jest niepodobieństwem. powodów? Zadanie samo jest albowiem niedorzecznością. Nierozumem jest pytać się, czém jest prawda! tanie to, skoro je weźmiesz na rozum, znaczy tyle: czyliznajduje się niezawodny, ogólny, i dający się do wszystkiego zastósować sprawdzian poznania?" Kant wywikłał się tu s trudności tak zupełnie, jak na polu filozofii swemi postulatami, t. j. przypustnikami czystego umysły. Rzecz została nierosstrzygnięta; wezeł gordyjski nierozwiazany, lecz Alexandra W. mieczem rościety. To gwałt, nie zaś loiczna odpowiedź. I nacóż nam się przyda choćby i jak najdoskonalszy sprawdzian poznania, skoro niewiemy czém jest prawda, skoro nam zgoła pytać się o to niewolno! podobna przyjść do sprawdzianu poznania, jeżeli niewiemy, czém jest prawda, t. j. jeżeli prawdy niepoznaliśmy pierwéj należycie? Tylko poznania prawdy może być sprawdzian poznania wypadkiem. Nasze Rozbierze przekonywają dostatecznie o tém czytelnika. – Jakkolwiek Kant tu zbłądził, zrobił przecież bardzo wiele, bo wskazał światu, że prawdziwość opierać sie musi na sprawdzianie poznania. Jest to postęp rzeczywisty, wielki!

Hegel rozwiazał niniejsze zadanie po mistrzowsku, a mimo tego celu swego niedopiał. Jak to być może? Wedle niego u m v s ł iest iedvném źródłem poznania, i jedynie pra-Umysł ma tylko umysł swym przedwdziwém poznaniem. miotem. Poznanie zatém i rzecz zgadzaja sie s soba, — lecz to mało, - tworza bezwzgledna jednia. Zadanie nasze rozwiązaném więc zostało, jak rzekliśmy po mistrzowsku. umysł w nas i umysł za nami, wchodząc s soba w styczność, niedaja prawdziwego poznania, niedaja przedmiot-podmiotowości. Ich bezwzgledna iedność jest li metafizyczném. t. i. iednostronném, wewnętrzném poznaniem, czyli podmiotpodmiotowościa, złudzeniem. Hegel cisnał sobie i innym piaskiem w oczy i dla tego, jak rzekliśmy celu niedopiał. — Wszelakoż zasługa jego jest względem naszego zadania niesłychanie wielka. On, wykazawszy między umysłem w nas i umysłem za nami, zaczem między jaźnią wewnętrzną i rzeczą wewnetrzna bezwzględna jedność, wskazał do załatwienia rzeczy téj droge. Potrzeba teraz było jaźń i przedmiot uchwycić całkowicie, t. i. iako przedmiot - podmiotowość. jako miotowość, i poznanie zrobić téj różnojedni łącznikiém, a zagadnienie odwieczne rozwiazaném być musiało. To téż filozofia nasza uczyniła. Widzimy tu, jak jeden filozof toruje drugiemu droge, i jak zwolna, ale ciagle naprzód, umiejetność postepuje; jak ważnemi sa nasze rozbierze prawdy, wiedzy i poznania, i od jak wielkiej uwalniają nas na tém miejscu trudności. Niepotrzeba nam tu ani nawet tłumaczyć się obszernie, bo cała rzecz znana już czytelnikowi Tak wiele złego może przynieść jedno fałszywe przedmiotu orzeczenie, które oklask ogólny znalazło, i tak długo zdoła sie fałsz utrzymywać, a nawet jenialne głowy zawracać! Jaka to znowu lekcya pokory i skromności!

Nie sam Kant, ale jeszcze dawniejsi loicy, lubo bez wyrażnéj świadomości, wystawiali sprawdziany prawdy, albo raczéj sprawdziany prawdziwości poznania. Sprawdziany te nosiły imię zasad loicznych, które królewską rolę odgrywały w loice. Wiemy już że te zasady rzecz naszę rozjaśnią; przystępujemy zatém do ich przedstawienia. Prawdziwość poznania znajdzie tu swój system pełen, gdyż zasady loiczne są na tych błoniach poznajnikami.

#### S. 40.

## Zasada sprzeczności.

1) Zasada sprzeczności, principium contradictionis, das Grundgesetz des Widerspruchs, była w staréj loice pierwszym i kardynalnym sprawdzianem poznania. znajnik prawdziwości naukowej główny. Zasada ta znana była już Eleatom i Platonowi. Arvstoteles mówi o niéj, nie w swym Organonie, lecz w Metafizyce, uważa ją przeto za coś więcej, niż za rzecz jedynie loiczną. za wielka to cześć dla rozumu i jego utworów! Leibnitz. a za nim Wolf, Feder i cała przedkantowska szkoła, stawiają te zasade na czele wszystkich loicznych zasad, i zowia ja principium absolute primum. Twierdzono o niei powszechnie, że jest zupełnie bespośrednia i pewna, że wiec żadnego niepotrzebuje dowodu. Mniejsza o to! My uważamy ja za pierwsza loiczna zasade dla tego jedynie, że jest córka rozumu, widzącego różnice i przeciwieństwa, a rozum. jako urodzony twierdziciel, idzie przed umysłem i mysłem, jako swym przeczycielem i kojarzycielem; że na polu wzgledności prym mają rzeczy rozumowe. Zasade sprzeczności wyrażają w następnych wzorcach: A niejest non - A; A nie = non A; A + non A = 0; lub téż w nastepnych orzeczeniach: Dwie sprzeczności niezgadzaja się s sobą; niepodobna, ażeby coś w jednéj chwili było i niebyło; sprzeczny w samym sobie podmiot niema omówcy; idem non potest esse et non esse. Kant o zasadzie téj prawi: "Żadna rzecz nieotrzymuje takiego omówcy, który z nia wręcz jest sprzeczny; Krug prawi: Nie stawiaj obok siebie sprzeczności, ale rzeczy s sobą zgodne; a Fries prawi: dwa sprzeczne s sobą znamiona niedają się my-

śleć razem; lub téż: żadna rzecz niejest tém, czém niejest. Starzy Polacy wołali tu: Niekrzyżuj sie sam s soba! - Odróżniano trzy rodzaje sprzeczności: Sprzeczność jawna, contradictio patens, np. Jan umarł i Jan nieumarł; róża ta jest czerwona, i róża ta niejest Sprzeczność skryta, contr. latens. np. Ukrzyżowano Boga; Bóg się urodził, umarł i był pogrzebion: Ignacy jest wiecznym człowiekiem: panna powiła syna; spadnie słońce i spali ziemie, a wtedy bedzie sad ostateczny na Józefata dolinie. Sprzeczność w przymiotku, contr. in adjecto, np. niepilny student, szklanka drewniana, czworoboczny trójkat, ultra-rzymskokatolicki filozof. Niemięszaj przymiotku, adjectum, s przymiotnikiem adjectivum. Przymiotek jest nietylko przymiotnikiem, ale także przyroskiem w składanych wyrazach, ma zatém rozlegleisze od przymiotnika znaczenie. I tak w nastepnych przykładach znajduje się również sprzeczność w przymiotku: kołograń, zimojar, zimnogórz, bliżodal, twórcobójca i t. p. Błąd popełniony w którymkolwiek rodzaju tych trzech sprzeczności zowie sie. loicznym krzyżem. — Wszystko to pokazuje, iż zasada sprzeczności niczego innego nienaucza, tylko, abyśmy mówili, działali i myślili a wożnie, abyśmy nieplatali sie sami s soba w niedorzeczne przeciwieństwa. Strzeż sie zatém przed loicznym krzyżem! Popełniając go w myśli, mowie lub uczynku, mordujesz własną duszę, jak niegdyś Żydzi Zbawiciela. Kto się sam s sobą krzyżuje, jest moralnym Samobóica. — Oto istota zasady sprzeczności, jaką w staréj Loice znajdujemy.

2) Jeżeli jaki Francuz np. przybywa do Polski i powiada nam raz, że jest synem pierwszego ministra, lub zgoła króla samego, a drugi raz, zapomniawszy się, że jest synem paryskiego szewca; jeżeli znowu zapewnia nas kto, iż przepędził w tym roku maj w Petersburgu, a późniéj, że przepędził go w Neapolu; natenczas mamy prawo, wedle zasady sprzeczności, sądzić o tym człowieku, że niemówi nam prawdy, że jest kłamcą. W pospolitém życiu, na łonie towarzystwa,

a nawet przed sądowym trybunałem, ma przeto zasada ta swe znaczenie i może być prawdziwości poznania sprawdzianem.

Atoli w krajach umiejętności ma się rzecz inaczej. Empiryk pisze na jednéj stronie swego dzieła: arszennik jest trucizna, piorun ogień zapala; kwasoród jest powietrzem życia; a na drugiej stronie; arszennik niejest trucizna piorun ogień gasi; kwasoród jest powietrzem śmierci. same sprzeczności, a przecież Empiryk, skoro wdasz sie bliżéj w jego naukę, ma słuszność. Realista uczy: materya jest bytem, duch jest niczém; dusza ludzka jest eterem w mózgu, spalić się dającym, czyli delikatną cielesnościa; Idealista zaś uczy: Tylko duch jest bytem, materya jest niczém; dusza ludzka jest czystą myślą, niecielesnościa Supernaturalista prawi: Bóg a świat, to rzeczy tak różne, że ani myśleć o ich jedności; a Panteusz mu odpowiada: Bóg i świat, to taka jedność, że tylko zmysłowe, gminne przeświadczenie jej niedostrzega. znowu oczywiste sprzeczności, a przecież obie strony maja Myślini nasza dowodzi w jednym pararówna słuszność. grafie, że wszystko jest bytem, w drugim, że wszystko jest niczem. Ona mówi o wzglednéj różni i bezwzględnéj jedni, zapewnia, że jaźń jest ciałem iduszą razem, a rzeczywistość realnością i idealnością. To niesłychane sprzeczności! Sam jéj najgłówniejszy pierwiastek, t. j. różno jednia jest sprzecznościa w przymiotku. lakoż panuje w niej loiczna i ścisła awożność. Miedzy m vl nikami znajdują sie taknietaki i białoczerńce, a nawet w pospolitém życiu mówi się: kozidar, głupiofrant, i tp. Są to sprzeczności, a przecież nie loiczne krzyże. — Cóż stad wynika? Oto, że umiejętność jest wieczną loicznéj zasady sprzeczności ironia.

Jeżeli pod zasadą sprzeczności rozumiesz awo-żność wogóle, ten pierworód loiczny (§. 5.); to przebacz, bracie, że Ci powiemy, iż wtedy myślisz co innego, a mówisz co innego, i sam s sobą znajdujesz się w sprzeczności największéj. Awożność jest istotą myślenia i panuje wszędzie, nawet w sprzecznościach oczywistych, nawet w zdaniu: wszystko jest bytem i wszy-

Tylko człowiek obłakany zgrzeszyć przeciw stko niczem. niéi zdoła: tylko brak rozumu, umysłu i mysłu ja popełnia. Ale kto·m vśli rzeczy wiście, ten, mimo tego, iż tacza sie w samych sprzecznościach, myśli awożnie, i niepodobna jest odkryć w nim lojcznego krzyża. awożności nieprzyjdzie na wet do sprzeczności saméj człowiek myślący. Sprzeczności umiejętne są także awożności córkami. Stary Eubulides ma przeto słuszność, mówiac: "Jeżeli kłamca powiada Ci sam, że kłamie, to kłamie i wtedy, albowiem rzekł Ci prawde, nie zaś kłam-Można wiec prawić prawde, a przecież kłamać: można także kłamać, a rznać ludziom prawde! W takim przypadku znajduje się niejeden poeta." Ridendo, castigo mores, zawołał Horacy. Eutydemos i Dionysios uczyli, nie bez dobrych powodów, co następuje: "Niema sprzeczności wcale. Albowiem dwaj ludzie, co sprzeczaja sie s soba, mówią zazwyczaj o jednéj i téjże saméj prawdzie, uważając ją z dwu stron przeciwnych, do jej istoty należących, koniecznych, równie prawdziwych; zaczem, choć utrzymują, że np. jest Bóg, niema Boga; jestem i niejestem i t. p., niesą s sobą w sprzeczności, ale mają słuszność. Jeżeli zaś dwaj ludzie, co sprzeczają się s sobą, niemówią o jednéj i téjže saméj prawdzie, ale jeden o prawdzie, drugi o nieprawdzie, lub téż jeżeli zowiąc prawde teżsame inaczej, mówia, jeden np. o kubku, o bekarcie, a drugi o drewnianéj szklance, o panieńskiém dziecku, to i wtenczas niepopełniają sprzeczności, bo mówią o rzeczach in-Oni nierozumieją się tylko nych, lub inaczéj nazwanych. Reinhold rzekł s pełném przekonaniem: nawzaiem." "Sprzeczność jest lojczném niepodobieństwem. Można ja myśleć li grammatycznie, jak np.: żyje, nieżyje. Są stany, w których człowiek żyje i nieżyje. I ta sprzeczność, to loiczne niepodobieństwo, ma być loiczna zasada?" — S tego wszystkiego pokazuje się, iż zasada sprzeczności jest oczywistą niedorzecznością, która ma zarozumiałość i nature każdéj głupoty, t. j. bedac sama niedorzecznościa, narzuca sie nam jako puklerz przeciw niedorzecznościom: iż zasada ta niejest sprawdzianem umiejetnego poznania i być nim niemoże, wyjąwszy chyba, gdyby miała inne znaczenie.

3) I tak sie téż ma w rzeczy saméj. Stara lojka, wystawiajac zasade sprzeczności, miała przeczucie pewnéj wielkiej prawdy, ale wyrzec jej niepotrafiła. W zasadzie téj lezy myśl względnéj różni dwu przeciwieństw, myśl równie prawdziwa, jak istnienie i natura rozumu, który ją stworzył. Jest to nasz siestrzan pierwszy w swém niemowlectwie: siestrzan kardynalny, którego nienależy sie spuszczać z oka, gdyż oślepniesz i zabłakasz sie w kraje panteizmu. Dobrze pojeta, t. j. jako względna różnia dwu przeciwieństw uważana, zasada sprzeczności ma swém ha-"W każdéj jedni leży różnia; w każdéj monadzie znajduje się dyas, dwójca; w każdéj spółtwierdzi żyje twierdź i przeciwtwierdź; czyli w każdéj rzeczywstości, czy ta należy do świata, lub téż do Boga, czy mówisz o świecie, lub téż o przedświecie. pozaświecie, znajduje sie realność i idealność. W tém znaczeniu zasada sprzeczności jest głównym charakterem sprawdzianu prawdziwości poznania. Jest to zasada empirycznéj roskładni, która nas wiedzie do rozbierzy, zaczém do bliższego poznania przedmiotu. prawdy szuka musi ją roskładać, musi odróżniać twierdzenie od przeczenia. W téj myśli uznajemy zasade sprzeczności za jeden ze sprawdzianów poznania, i hołdujemy iéi chetnie.

Zasada sprzeczności, w myśli nastej pojęta, ma także historyczne świadectwa za sobą. Stara, odwieczna Ontologia uczy bowiem: "Dwie sprzeczności niestanowią prawdy. Dla tego byt i nicestwo, realność i idealność, materya i duch, prawda i wiedza i t. p. są li możebnością, li czynnicami rzeczywistości i konieczności." Stara ta ontologiczna nauka, którę głosili już Eleaci, a Zeno wystawił w umiejętnéj pełni, opiera się oczywiście na zasadzie sprzeczności w naszém znaczeniu. I czas dzisiejszy daje zasadzie téj głos przyjaźny. Emil August v. Schaden np., u którego gra rolę, nakształt naszéj różnojedni, die Nur-Gleichheit, t. j. Tylko-równość, mówi:

"Wymawiając Tylko-równość, połóż przycisk głosu na tylko, a pojmiesz zasadę sprzeczności. Równość jest albowiem bardziej dwójką niż jednością. S tych powodów wyrazem zasady sprzeczności niejest: A non est Non-A, ani téż: B non est Non-B; ale: Quanquam A est B et B est A; tamen A non est B et B non est A." — Na to wszystko przystajemy, bo to jest również nauki naszej myslą. — Ani stara Ontologia, ani von Schaden nieznają przecież naszych siestrzanów. Tu pokazuje się, jak blisko nieraz krążą ludzie około prawdy, a dotknąć jej niemogą!

#### S. 41.

# Zasada zgodności.

1) Zasada zgodności, principium identitatis, das Grundgesetz der Einerleiheit, była w staréj loice drugim sprawdzianem poznania. Jest to poznajnik naukowej prawdziwości drugi, stanowiący duszę pierwszego. zasada, biorac rzecz ściśle, powstała u Eleatów, a Plato wymówił ją wyraźnie. Jéj wzorcem jest A = A, lub téż: A est A. O niéj głoszą: "Każda rzecz jest tém, czém jest; każda rzecz jest sama s sobą zgodna; idem sibi est idem; esse semper manet esse." lub owa np. niemode być czém, inném, lecz tém tylko, czém jest; niemoże być tém, czém niejest; niemoże być czémściś, co się z nią niezgadza. A musi być A. a B zostaje B na wieki. W kształcie życzliwego roskazu zowie się o téj zasadzie: "Myśl tak, ażeby każdy s twych pomysłów w całym ciągu twego myślenia niedoznał zmiany. Każde pojecie jest, wedle Kruga, równe summie wszystkich swych znamion. Krug wiec mówi o zasadzie zgodności: Ustawiaj twe zdania tak, ażeby widnokrąg podmiotu równoważył się zupełnie z widnokregiem jego omówców. Polacy wołali tu: Zgadzaj się sam s sobą! - Oto zasada zgodności, którę

nam umysł starożytny na loiczną scenę wyprowadził. Na niéj opiera się każdy prawie spekulacyjny system. Z niéj wychodzi np. Kartezyusz ze swojém: Cogito, ergo sum; Fichte ze swoją: Jazń = Jaźń; Szelling ze swoim Absolutem, t. j. Realność = Idealność; Hegel ze swoją ideą t. j. Podmiot = Przedmiot, i t. p. Jest to najpierwsza spekulacyjna prawda, prawda prawd, mająca stanowić granitowe filozofii podwale. S tego powodu we wszystkich loikach, w których panuje lub przeważa idealność, zasada zgodności ma pierwszeństwo i stoi przed zasadą sprzeczności. — W zasadzie zgodności wymawia się oczywiście jedność ducha, jedność świadomości, niezmienna idei wieczność.

2) Co należy sądzić o téj zasadzie, jak ją nam stara loika przedstawia i jak ją tu opisaliśmy? Oto, że jest oczywistą niedorzecznośćia. Jeżeli bowiem zgodność ma znaczyć tyle, co zupełna jedność podmiotu z omówca, matematyczna równość, co A=A; natenczas zasada ta niejest sprawdzianem poznania, ale nedzna tożsamością, inepta tautologia. Niewiasty i dzieci mają zatém słuszność, myślą ściśle i loicznie, skoro na dane im pytanie, odpowiadają: Bóg jest Bogiem, dusza jest dusza, ja jestem ja itp.! Jestże to wiec poznaniem? Zaiste niepopełniamy w takich tożsamościach błedu, i co utrzymujemy, prawda jest niezawodna. Ależ, czy to poznanie? — Jeżeli wyżej przywiedziony życzliwy roskaz ma być zasady téj tłumaczem; jeżeli tylko żaden z mych pomysłów niedoznaje w czasie mego myślenia zmiany, a mogę być pewny, iż prawdę ułowię; wtedy godzi sie zapytać: czyli to prawda, skoro obłąkaniec jaki utrzymuje, że jest Alexandrem W. lub Cezarem, i utrzymuje to przez całe swe życie bez zmiany; skoro ateusz przeczy Boga, a bigot robi Go jakimściś tam staruszkiem w niebie, i prowadzą rzecz swą z najwiekszą awożnością; czyli to prawda, skoro Hegel myśli, że tylko idea jest bytem, skoro Szeling uczy, że byt ślepy był przed Bogiem i Bóg się z niego rozwinął, a oba przez całe swe myślenie są s sobą w największej zgodzie? Naówczas każde zgodne s soba szaleństwo, każdy Sofista, nawet Mickiewicz, jako marzacy

słowiańskiej literatury professor, przedstawia Ci prawde szczerą! O, awożność sama, lubo jest pierwiastkiem i duszą wszelkiego myślenia, niejest i być niemoże prawdziwości poznania sprawdzianem? — Jeżeli wreszcie zasade zgodności tak wykładasz, że summa znaczeń omówcy ma być równa summie znaczeń podmiotu: wtedy pytamy sie, czyli to zgodność istotna, czyli to bezwzględna jednia? O nie; jest to tylko równoważenie dwu rzeczy innych, tak np. jak na zwyczajnéj wadze, kamienia z wełna; żelaza s kartoflami, lub kaszą! W takowéj zgodności leżałaby sprzeczność oczywista. Lecz mniejsza o to. Czyliż przychodzimy do poznania prawdy. li zbierając summę jej omówców? Czy wszystko podobne jest do pieprzu, który gorzki, lub do miodu, który słodki? jedynie rzeczy empiryczne są poznania naszego przedmiotem? Ale i tutaj nie wszystkiém jest omówca. Mówiac np. drzewo jest palmą, debem, sosną, wierzbą, brzeziną, lipą, modrzewiem itd. itd., musiałbym cała botanikę wyrecytować, nimbym Ci dał wyobrażenie drżewa. Czyliż tylko tym sposobem poznajemy? Jakże naówczas podobna jest poznać Boga? Wszystkie języki ziemskie i języki na ciałach niebieskich znajdować sie mogace, wszystkie pojecia i wyrazy, niedałyby mi dostatecznéj summy omówców, zdolnéj równać sie s summa znaczenia, leżaca w tym podmiocie! Oprócz tego, musiałbym te nieskończoność omówców, wedle dawniejszéj metafizyki, rosszerzać przez tak zwana via eminentiae! Wszystko to od czasów Kanta pokazało się nierozumem i po tysfąckroć już słusznie wygwizdaném zostało. – W końcu przeto pokazuje się, że zasada zgodności jest utworem pustéj mózgowni, i że trudno pojać, jak zdołała przez trzy tysiące lat zatrodniać najdzielniejsze talenta; jak mogła być uważaną za prawde prawd, za prawde zasadnicza! Ludzkość ma istotnie podobieństwo do trzody owiec. Jeżeli baran przewodnik zabłąkał się i ugrązł w bagnie, idzie za nim ślepa trzoda, i czyni tożsamo! Wszakże nie rozum Jaśniewielmożnych staje sie na świecie i dziś jeszcze moda! A przecież ciągle sa zwolennicy powagi, która tyle głupstw miedzy ludźmi zakorzeniła!

3) Czyliż więc należy się zasadę zgodności, jako utwór bezmyślności odepchnąc od siebie? Uchowaj Boże! Leży w niej prawda głeboka, które stara lojka przeczuwała. lecz bliżej ujrzeć niemogła; prawda, które odkrył przedkantowski materyalizm, chcąc pogodzić walkę między materyalistami i niematervalistami, miedzy Fatalistami i Libertynistami, miedzy obrońcami złożoności materyi i zwolennikami monad: a które heglowski spiritualizm okazał w naiwiekszéj pełni; t. j. prawda bezwzględnéj jedni dwu przeciwieństw. Umysł starożytny macał te prawde. a rozum starożytny, mieszając tak łatwo bezwzględność ze względnością, zamącił ją już w pierwiastkowym zdroju i zamienił w niedorzeczność, która przetrwała wieki średnie i dożyła dni dzisiejszych. Uznajemy przeto także zasade zgodności za jeden odcień w sprawdzianie prawdziwości poznania, czyli za jeden poznajnik niniejszego rozdziału, ale tylko we własnie namienioném znaczeniu. Wyrazem zasady téj mogą być słowa następne: "Wszelkie przeciwieństwa, jak np. byt i nicestwo, realność i idealność, empirya i Spekulacya, prawda i wiedza, sprzeczność i zgodność, stanowia bezwzględna jednia, A = A. Zasadzie téj hołdujem od początku Myślini i poznaliśmy ją, jako Siestrzan drugi.

Że zasada zgodności dawniej już w myśli naszej, lubo nieświadomie, pojmowaną bywała, mamy na to dowody. Stara Ontologia głosiła od wieków prawo następne: "Prawda jest organiczną jednością w sobie, i niedaje się rozdzierać w przeciwieństwa. S tego powodu byt i nicestwo, ilość i jakość, treść i forma, jako rzeczy nierozdzielne, stanowią wewnętrzną jedność." Prawo to, spoczywające oczywiście na bezwzględnej jedni przeciwieństw, czyli na zasadzie zgodności wedle naszego wykładu, znane było już Eleatom, a w Zenonie wymówiło się z zupełną jasnością. — Emil von Schaden prawi: "Wymawiając Tylkorówność, połóż przycisk głosu na równość, a otrzymasz pojęcie zasady zgodnością. Dwa istnienia, ze stron przeciwnych wchodząc s sobą w styczność, utracają sobistość własną i występują jako dwa tony zlewające się w jeden.

A est B, et B est A, quanquam nec A = A, nec B = B esse desinit." Tu pokazuje się różnia w jedni, jak dawniej jednia w różni. Wszystko tedy przeprowadza nas do różnojedni. — Teraz przystępujemy do trzeciej loicznej zasady.

### s. 42.

## Zasada dostatecznego powodu.

1) Zasada dostatecznego powodu, principium sufficientis rationis, das Grundgesetz des zureichenden Grundes, była w staréj loice trzecim sprawdzianem poznania. Jest to trzeci poznajnik naukowej prawdziwości, w którym dwa pierwsze stapiają się w organiczną całość. téi zasady sa nastepne zdania: "Nic niestaje sie i stać się niemoże bez pewnego powodu; wszystko, co jest, ma pewien powód do istnienia; niemów i nieczyń nie bez dostatecznego powodu; twe twierdzenie niech opiera się na ile podobna silnym powodzie, inaczj go nieusprawie-Kant mówi: Niemyśl niczego bez popierającego Cię powodu. A jako przykazanie téj zasady, są słowa: Myśl tak, aby każdy s twych pomysłów w całém pasmie twego myślenia mógł być powszechnie uznany za konieczne następstwo pewnego dostatecznego powodu. – Leibnic, który zasade te odkrył i pierwszy w loikę wprowadził, tak o niej prawi: "Ce principe est celui du besoin d'une raison suffisante, pour qu'une chose existe, qu'un évenement arrive. au'une verité ait lieu." Tenze odzywa się na inném miejscu: "Principium rationis sufficientis, sive determinantis, est, vi cujus est, nihil umquam evenire, cujus non existat aliqua causa, vel saltem ratio aliqua determinans, h. e. aliquid, quod inservire potest, ad reddendam a priori rationem, cur haec res potius existat, quam alia quaelibet. Magnum autem hoc principium locum habet in omnibus eventibus, etiam si plerumque rationes in specie determinantes nobis notae sint, — imo, absque magno hoc principio nunquam Dei existentiam probare valebimus. — Oto wielka zasada dostatecznego powodu, na któréj Wolf i jego uczniowie nowy świat umiejętny wystawić usiłowali.

Zasada dostatecznego powodu, wystąpiwszy po raz pierwszy na filozoficznym teatrze, doznała, jak każda nowość, silnych nieprzyjacielskich pocisków i musiała się bronić. Reusch tak jéj dowodzi: "Prawda jest, od całego świata myślacego uznana, że ex nihilo nihil fit. Gdyby się coś stać mogło bez powodu: powyższa prawda niebyłaby prawda. Nic przeto niestaje sie bez powodu." Powód znaczy tu, jak powiększej cześci wszędzie, przyczyne twórczą, den Grund. Baumgarten mówi: "Gdyby coś mogło być bez powodu, natenczas nie byłoby powodem. nic niejest powodem do czegoś, gdyż to oczywista sprzeczność. A więc wszystko ma swój powód." Inni znowu taki dawali tu dowód. "Gdyby coś stać sie, lub być mogło bez powodu, wtedy nierozum rządziłby światem, albowiem powód i rozum to rzecz jedna; albowiem rozum wymaga i szuka wszędzie powodu. W takim zaś razie nierozum byłby Bogiem, co jest niedorzecznością. Nic więc niejest i stać się niemoże bez powodu." Nareszcie uznano zasade dostatecznego powodu za idee chuchowi ludzkiemu wrodzoną, za rzecz bespośrednio pewną i żadnego niepotrzebująca dowodu. Mówiono: "Nawet dzieci pytają się przy każdym nieznanym im jeszcze przedmiocie, przy każdém wydarzeniu, przy każdéj okoliczności: dla czego to sie stało? skąd to pochodzi? co jest tego przyczyną? Każde dziecię nosi przeto w istocie swej wiadomość o koniecznym powodzie i wyraża ją po swojemu. Pytanie: dla czego, lub czem u zrasta się z umysłowością każdą. tego pytania niema umysłu. Prawda zatém, że wszystko ma swój powód, należy do prawd istocie naszéj wrodzonych jest axiomem myślenia i rzeczą a priori pewną, jak prawda, że jestem. - Po kilkunastu latach przywykł świat tak dalece do nowéj zasady dostatecznego powodu, iż niemyśląc nawet dla czego, liczy ją do niewielu bespośredniości i nieomylności ludzkiej wiedzy właściwych. Tak każde światło ma podobieństwo do słońca. Wschodząc walczyć musi czas pewien s cieniami nocy, a zwyciężywszy je rostacza złote warkocze jasnego południa.

2) Że wszystko, co jest, i co sie staje, ma swój powód dostateczny; prawda to niezawodna, albowiem uznaje ją mysł nasz, Boga i Jego mądrość w świecie widzacy. Lecz niedość jest wiedzieć, że wszystko ma swój powód dostateczny; trzeba się jeszcze zapytać, czém jest dostateczny ten powód sam? Rzecz osobliwa, iż pytanie to do dziś dnia nikomu na myśl nieprzyszło. Prosta wiadomość, że wszędzie znajduje się powód pewien, niejest i być niemoże ani poznania sprawdzianem, ani jego prawdziwości poznajnikiem. — Czemże tedy jest powód do-Stara loika niema na to pytanie odpowiedzi, bo go nigdy sobie niezadała. Cóż wiec się zrobiło? odmęt niesłychany w krainach dotychczasowej naukowości! Dla Mystyka np. było dostatecznym powodem do wystąpienia, ze swą szarą jasnowidzenia madrością, iż zdawało mu się, że ujrzał Boga we śnie, lub na jawie; dla nowomodnego Scholastyka był interes hierarchii dostatecznyma powodem do udania sie na strone zwrotu, do prześladowania filozofii, światła i postępu, do potępienia ludzi, którym niegodzien trzewików rozwiązać. Empiryk nosił powód dostateczny w nerwach swego nosa i języka, a Metafizyk w swym podmiot-podmiotowym umyśle. widział powód dostateczny do działania w uczuciu i robił serce mieszkaniem Boga; owemu powód dostateczny leżał w watrobie, albo w jeszcze niższych organizacyach ciała. Co dla młodego zapaleńca było dostatecznym powodem, to zwał starzec szaleństwem; a co starcem kierowało, zwał młokos zimną rachubą. Każdy z ludzi miał inny powód dostateczny. I czyliż podobna nawet upaść, nawet zbrodnia popełnić, bez pewnego dostatecznego Szyllerowski Franz Moor wypędza miłość rodziców ze swéj piersi i grzebie żywcem ojca w grobie, a własne usprawiedliwienie znajduje w powodzie, że ojciec

płodząc go, szukał li zaspokojenia cielesnéj chuci. "On o mnie wtedy nie myślił! Czy będę, lub nie, było mu rzeczą obojętną!" Każdy łotr, oszust, głupiec i waryat ma swój powód dostateczny; właśnie dla tego, że nic niestaje się bez powodu. Zasada dostatecznego powodu, uświęcająca wszystko bez wyjątku, niejest i być niemoże poznania sprawdzianem!

3) Wszelakoż zasada ta jest prawdziwa. Leibnic ma niepospolita zasługe, iż zwrócił uwage świata na powód dostateczny, chociaż nieodsłonił jego istoty. Dziś należy się istotę powodu przedstawić, i dokonać dzieła wielkiego Leibnica. Czém wiec jest powód dostateczny? nim Bóg w ogóle, a słowo boże, lub jaźń ludzka w szczegółach, t. j. prawda zasadnicza w swej pełni. Powód dostateczny jest wszedzie całościa, wszechobecnościa i pojedynczością, wolnością, rzeczywistością i kojarzeniem, rosświatem, istota i miotowościa, mościa, dlasobistościa, i własném uczuciem, dzielnościa i samodzielnościa. On iest bóstwem, cnota, świetościa, krótko mówiac, dobrze zrozumianym miotem. Teraz kilka przykładów. prawde w całkowitéj pełni robi gwiazda polarna swego przekonania, mówienia i działania, opiera sie na powodzie dostatecznym; kto zaś prawdę rozdarłszy, zatapia się w jednéj z jéj połowic, a zdobytą mądrością jednostronną kroki swe kieruje, ten całe życie myśli, mówi i działa, polegajac na powodzie niedostatecznym. Wszystko ma swój powód; ale są dwa rodzaje powodu: dostateczny i niedostateczny. Pierwszy jest wszechstronności, a drugi jednostronności potega. Kto pracuje nad rozwikłaniem swéj pojedynczości i wykształca w sobie własne jednostkowe myślenie, opiera swe przekonanie na dostatecznym: kto zaś pije wszystkość lub jedność, ogólność lub szczególność, i staje sie gminu lub stronnictwa narzedziem, na niedostatecznym powodzie. Empirya i Realizm, Spekulacya i Idealizm spoczywają na niedostatecznym, a Filozofia, jako nauka rzeczywistości, na dostatecznym po-W obronie wolności, dlasobistości i własnego uczucia znajdziesz dostateczne, w sprawie zaś despotyzmu,

noddaństwa i powagi niedostateczne powody. Majac pełne Dobre na wzgledzie, działasz dobrze, i opierasz się na Idac zaś za empirycznym pożypowodzie dostatecznym. tkiem, lub spekulacyjną szlachetnością, t. j. za rozdartemi połciami istotnie Dobrego, działać możesz li pożytecznie lub szlachetnie, nie zaś dobrze; nie tak, jak Bóg działa, a każde bóstwo działać powinno, i opierasz sie W krainach poznania, żana powodzie niedostatecznym. dania, uczucia i działanie jest jedynie mysł pełny, t. j. boski, cnotliwy, wszechstronny powodem dostatecznym; zmysł zaś i umysł, jako téż inne władze podrzedne, przewodnikami naszemi zrobione, szczególniej zaś um, ten kłamca w duszy, sa niedostatecznemi powodami. S tego wszystkiego wynika, że powodem dostatecznym jest nasza, w całej swej miotowości boskiej i wszechstronnej pełni uchwycona filozoficzna różnojednia, czyli nasz siestrzan trzeci. W powodzie dostatecznym kojarzą się zatém dwie pierwsze zasady. Sprzeczność jest różnią, a zgodność jednia w różnojedni leżąca. i zgodność są dopiero rosczłoniami rzeczywistości, czyli możebnością; powód dostateczny, jako różnojednia, jest rzeczywistością i koniecznością. – Wyrazem zasady dostatecznego powodu może być rada: "Usiłuj, ażeby wszystko, co myślisz, mówisz, chcesz lub działasz, miało w stnieniu, istnieniu i istniostnieniu swe korzenie; ażeby było przedmiotém doświadczenia. ideą i obięciem; empirycznéj, metafizycznéj i filoficznéj natury; trójcą, będącą trójcy w Bogu obra-Jeżeli tego dopniesz wszedzie, bedziesz miał na twe usprawiedliwienie prawdziwy powód dostateczny. — W téj myśli hołdujemy zasadzie dostatecznego powodu i wystawiliśmy ją pod nazwą Sprawdzianu poznania (§. 32.), a na poczatku Myślini (§. 14. 4.) jako Siestrzan trzeci. Tym sposobem otrzymują u nas stare rzeczy nową postać i zgodne s postępem dzisiejszej filozofii znaczenie. Mumie odwieczne przeistaczają sie tu w żywe umiejetności Boginie, a dawna loika obchodzi świeto swego odrodzenia. Gdyby się nas zapytano, na jakiéj loicznéj

zasadzie zbudowaliśmy Myślinią; odpowiedzielibyśmy: na Zasadzie dostatecznego powodu, głębiej pojętej, zasadę sprzeczności i zasadę zgodności w sobie kojarzącej, filozoficzną różnojednią przedstawiającej.

Że dorozumiewano sie choć zdaleka prawdziwego znaczenia Zasady dostatecznego powodu, są świadectwa historyczne. Przedkantowska Ontologia uczyła: "Alles ist ein Werden (żywostanem, czasową różnojednią bytu i nicestwa) und alles Werden hat zu seinem Substrat ein Bestehen (bozostan, wiekuista bytu i nicestwa różnojednia)." Wolf i jego uczniowie obrabiali zasade dostatecznego powodu ontologicznie i wyrzekli niejedno zdanie, zgodne z naszém jej pojeciem, jak np.: Si duo pugnantia simul sumpta uni us rationem sufficientem constituunt, consentiunt, (staja sie różnojednia). Consensus ipse est perfectio, (doskonałém prawdziwości poznania znamieniem), et unum, in quod consentitur, perfectionis ratio determinans. Bonum est quo posito ponitur perfectio." Tu dotyka myśl różnojedni naszéj i widzi w niéj zasade dostatecznego powodu, a przecież wyrzec tego jeszcze nie zdoła!

4) Jakkolwiek w różnojedni zlewają się rożnia i jednia s sobą w organiczną całość; wszelakoż ani różnia, ani iednia nie tracą w niej swej natury. Jest to wewnetrzna walka w żywostanie, bożostan kierujący życiem, miot objawiający się w czasie. Oprocz tego różnojednia w poznaniu rodzi rożnojednia w uczuciu i przechodzi w czyn, czyli jest matką wypadków, przegrawką do historycznej surmy ciągle grzmiącej. S tych względów w zasadzie różnojedni odróżniać trzeba dwa czynniki: powod, ratio, der Grund, i nastepstwo, consequentia, die Folge. Powód i nastepstwo stanowia różnojednia. To jedynie może być w następstwie, co leży w powodzie, i to jedynie było w powodzie, co objawiło się w następstwie. Stara loika "A nullo modo esse potest, nisi daje tu norme: Beundem modum essendi sibi induit." Stosunek powodu do następstwa okazuje nam, iż trzecia loiczna zasada, nie saméj umiejętności, ale także życia i działania jest podwalą. Na niej opierać się powinien czyn. Dostateczny powód jest loiczną zasadą, a czyń zasady téj następstwem. Trzy są główne postaci powodu i następstwa. Poznać je zamierzamy.

- a) Moc i dzieło, potestas et opus, die Macht und das Werk, lub w jezyku niemieckich teologów, Grund und Folge w ściślejszem znaczeniu. Jest to powód i nastepstwo w stnieniu, tworzącem istnienie. Bóg jest moca; świat naturalnem mocy téj dziełem. Moc boska jest w szech moca, omnipotentia, die Allmacht; jest moca doskonała, potentia perfecta, die Machtvollkommenheit. Dzieło téż boże, czyli świat, jest doskonałościa. Bóg tworzy świat, jak pisarz dzieło, swą mocą. Ale moc boża jest wszechmocą, tworzy więc nie same myśli, ale także i materyą. Tego niezdoła żaden śmiertel-Tu więc przy całej bezwzględnej jedni względna różnia między Bogiem a człowiekiem, przed która chętnie i pokornie uderzamy czołem. - Ponieważ stnienie wstępuje, jako jażń tworcza, w ostatnie istnienie, czyli w istniostnienie; wiec boski stosunek powodu do nastepstwa objawia sie także w człowieczeństwie. Człowiek każdy jest równym w świecie swym, jak Bóg w swoim, miotem, t.j. mocą, wywołujący do istnienia dzieła. Ale niekażdy wie otém, bo właśnie S téj niewiadomości umieją korzystać uczucie jest rzadkie. w społeczeństwie. Nasamprzód Hierarchizm, a póżniej Monarchizm przywłaszczył sobie moc doskonała na ziemi i jedynym był powodem do dzieł, stanowiących treść historyi. Długo bulle papieskie i ukazy monarsze były mocami, tworzącemi świat spółeczny. Dziś rozbudza się własne uczucie w pojedynczościach, lecz nieumiejąc inaczej celu swego dosięgnąć, widzi w konstytucyi i prawie moc doskonałą. Nie jest to właściwie moc doskonała, ale najsilniejszy puklerz dla mocy doskonałej bóstw jednostkowych, stanowiących spółeczeństwo. - Boski ten stosunek powodu do następstwa przeczuwany był od ducha polskiej mowy. wieków bowiem pytają się u nas: na jakiej mocy to lub owo uczyniłeś? Na jakiem prawie? Quo jure?
- b) Przyczyna i skutek, causa et effectus, Ursache und Wirkung. Jest to powód i następstwo w istnieniu, t. j. w kraju konieczności, w naturze. Biorac rzecz

ściśle, Bóg niejest przyczyną a świat skutkiem. To moc i dzieło. Przyczyną np. jest spadający piorun, a skutkiem wynikający stąd pożar. W kraju téj stosunkowości powodu do następstwa panują prawa natury, których sam Bóg zmienić niemoże.

c) Przekonanie i czyn, persuasio et factum, Ueberzeugung und That. Jest powód i nastepstwo w istniostnieniu, w człowieczeństwie, w kraju zawarowanej bożej mocy. Przekonanie jest mocą i przyczyna, a czyn dziełem i skutkiem w jedni. Przekonanie jest nasza moca a czyn naszém dziełem. Przekonanie to niezawsze polega na istotném poznaniu, t. j. na rzeczywistym prawdy i wiedzy zlewie, na słowie Bożém, przychodzącém w nas do własnego uczucia; stąd niedoskonałość i może-Sprawdzian poznania doskonały bność Złego. iest cudowna potega, rozwiazująca grzech pierworodny. Szatanem jest ten człowiek, co niepowoduje sie li przekonaniem własném; a głupcem ten, kto niewie. że tylko w tém przekonaniu spoczywać zdoła wola Boża względem niego objawiona.

Stosunki te powodu do następstwa okazują nam jawnie, iż w loicznéj Zasadzie trzeciéj leżą siestrzany, t. j. różnia, jednia i różnojednia.

W europejskich językach używany bywa wyraz motivum. Polacy używają zamiast niego zwykle powód, moc, przyczyna, bodziec, pobudka itp. Aus welchen Motiven hast du das gethan? Zdanie to wyraża Polak: co cię do tego spowodowało? Z jakich powodów na jakiéj mocy, z jakiéj przyczyny, z jakich pobudek to uczyniłeś? Co ci było do tego czynu bodźcem? W ogóle nasz powód ma tak rozległe znaczenie, jak niemieckie der Grund, a łacińska ratio, lub téż jak motivum. Atoli są stosunki, gdzie wyraz motivum jest nam koniecznie potrzebny. Jak go nazwać po polsku? Locomotivum zowie się już rusznią, więc motivum możnaby zwać rusznikiem. Byłoby to najnaturalnéj. Motivum jednak znaczy nie sam powód zewnętrzny, jak rusznia, rusznik, ale także i powód wewnętrzny. Rusznik jest

tedy niedostateczną nazwą. Chąc nadać mu wewnętrzność, dusze, zowiemy go wzrusznikiem. Jak dobra ta nazwa, okazuje nastepny wyjątek s prelekcyi Mickiewicza, który przytaczamy słownie, zamieniając li motiyum we wzrusznik: "Cóż iest ta muzyka narodowa? Oto piosnki ludu rodzace sie w chwilowém uczuciu osób, czestokroć bardzo prozaicznych, ale wzruszonych rzetelném natchnieniem; są mnóstwem rossypanych tonów, czyli wzruszników, których zbiór stanowi muzykę narodową. Skadże pochodzi to natchnienie muzyczne? Słusznie owe tony oddzielne, wydobywające sie nagle i niespodziewanie s niersi natchnionych, nazwano wzrusznikami. Wzrusznik, jest to coś, co sprawuje ruch, nadaje poped, jest to pierwiastek ruchu. Sama fizyka przyznaje, że ruch niejest rzeczą materyalną; pierwiastek ten musi więc mieć miejsce po za materyą. Wzruszniki niemogą pochodzić, ani z materyi, ani s pojeć oderwanych; są ideami. Dla tego niekiedy muzycy bardzo uczeni bywają ubodzy we wzruszniki, szukają ich pod drzewami karczmy, podsłuchując wiejskiego skrzypaka. Lud słowiański posiada ogromny skarb tych wzruszników, jeszcze niepoznanych i nieużytych przez kompozytorów. Dla tego także, gdy naród który wpadnie w materyalizm, zaraz zbywa mu na wzrusznikach, przestaje on tworzyć pieśni, muzyka jego ubożeje, staje się uczoną, może jeszcze być namiętną, wydawać podlejsze wzruszenia ludzkie, ale już nie tchnie zapałem czystym i twórczym." — Przytoczyliśmy tu słowa Mickiewicza, chcąc dać przykład na nowy nasz wyraz wzrusznik, nie zaś ze względu, iż jego przekonanie dzielimy. Wzruszniki, będące dostatecznym powodem, prawda czynna, miotem, powstają w jaźni. Jaźń jest zewnetrzna, wewnetrzna i jądrowa, wzruszniki są zatém empiryczne, metafizyczne i filozoficzne. pierwszych ma jaźń bierność, dla drugich czynność, czyli twórczość, dla trzecich dzielność samodzielność. Mickiewicz spostrzegł li wzruszniki wewnetrzne, i dla tego robi wzruszniki w ogóle ideami. Lecz wtejże chwili saméj wpada sam s soba w sprzeczność.

Czyliż bowiem owi "muzycy szukający wzruszników pod drzewami karczmy," nie są biernością, i czyliż względem nich "wiejski skrzypak" niejest krynicą wzruszników zewnętrznych, empirycznych, za ich duszą urodzonych? Ujrzawszy żebraka na drodze przeczytawszy odę do młodości, otrzymujemy wzruszniki zewnętrzne. Samodzielność w nas rozbudzona jest zdrojem wzruszników filozoficznych. My np. idąc za temi wzrusznikami piszemy Myślinią.

Oprócz trzech głównych stosunków powodu do następstwa, które już poznaliśmy, następne stopniowania są powodu przeznaczeniem. Pobudka jest powodem pierwszéj potęgi; bodziec powodem potęgi drugiéj, a wzrusznik trzeciéj. Wszystkie trzy są równie realne, jak idealne, zaczém rzeczywiste. Odróżniaj te stopnie powodu od pociągu, pochopu i podniety, tych przesłańców skłonności, które należą do Psychologii i o których dowiesz się bliżej s \$. 29. naszéj Chowanny.

5) Zasada sprzeczności, jako siestrzan względnéj różni, zasada zgodności, jako siestrzan bezwzględnéj jedni, i zasada dostatecznego powodu, jako siestrzan różnojedni, wyczerpują poznajniki prawdziwości naukowéj, objaśniają nasz Sprawdzian poznania i tworzą dla siebie piękny umiejętny całokształt. Tu tedy niniejszy Rozdział nasz skończychy się powinien. Lecz stara loika, bujając śród przedmiotu swego siczy, wyprowadza nam na scenę jeszcze więcej zasad loicznych. Zasady te, które nam także poznać należy, mogą być li albo trzech zasad głównych dalszą rostoczą, albo téż drobnemi wiadomostkami. I tak téż jest rzeczywiście.

#### **S**. 43.

# Dalsze loiczne zasady.

1) Zasada niepodobnéj nieróżnicy, principium numericae differentiae, sive pr. indiscernibilium, das Grundgesetz des Nichtzuunterscheidenden, winna swój początek

sławnemu Leibnicowi. Tak ja zazwyczaj oznaczają: Na łonie wszystkości stworzenia i nieskończoności istot niema dwu rzeczy zupełnie do siebie podobnych; niema dwu przedmiotów, takich, którychbyś od siebie odróżnić niezdołał. Tu kraj różnie bez poczatku i końca: tu nieróżnica jest niepodobień-In tota rerum natura non dantur duo plane indiscernibilia. Wedle téi zasady nieznajdziesz na jedném i témže samém drzewie dwu liści, na wielkich ukraińskich stepach dwu trawek, w afrykańskich pustyniach dwu ziarnek piasku, na ludzkiéj głowie dwu włosów do siebie podobnych zupełnie. Każda rzecz różni sie od wszystkich innych i ma coś tylko sobie właściwego. rozmaitości jest nieprzeczerpane i twórczość przedwieczna Dwa przedmioty zupełnie sobie niepowtarza sie nigdzie. równe; to złudzenie. Jeżeli sa tak podobne do siebie, że rozróżnić ich niezdołasz, to przynajmniej miejscem innem, które zaimuja, różnia sie od siebie. J tak sie ma rzeczywiście. Widząc np. zgraje wilków, zdaje się nam tylko, że tu każdy taki, jak inne. Owce jeszcze podobniejsze są do siebie, a pasterz zna każde z nich w całej trzodzie, i umie ja rozróżnić od innych. Trebecki w swej starości miał w swym pokoju stado wróbli, znał każdego z osobna, a nawet każdemu inne dał nazwisko. Sknera, któremu skrzynia jest niebem, a dukaty zbiorem Wszystkich Świętych, który codzień przygląda się temu zbawieniu swemu, ma dziesieć tysiecy talarów jednego roku i jednym stęplem odbitych. Sądziłby kto, że tu niepodobna znaleść różnicy. Sknera przecież zna każdy talar z osobna, a skoro mu który zginie, opisze go tak, jak matka swe dziecko, t. j. takiemi znamionami, jakie go istotnie odróżniają od wszystkich innych. – Że zasada ta cechuje rozumowe królestwo Empiryi i że jest zasada względnéj różni rosszerzoną w nieskończoność; że więc w niej nasz siestrzan pierwszy znajduje bogate swe rozjaśnienie i zastósowanie do realnéj przedmiotów wszystkości; myslący czytelnik widzi to i bez naszéj pomocy. sada sprzeczności rosstrzela sie w kawały i kawalce nieprzeliczone.

2) Zasada niepodobnéj niejedni, lub téż zasada i ednostkowości, principium numericae identitatis, sive individuationis, das Grundgesetz der Individuation, wyrażana bywa następnym sposobem. Jaźń każdego człowieka jest ciągle jedna i tażsama, a to równie jak Podścielisk każdéj rzeczy, będący istota Boga. wieczném słowem Bożém, niepodlega żadnéj od-Zmienia sie w naturze li strona objawu, ale nie idea, podstawę jego stanowiąca. Facies rerum mutatur, seitas, sive, ratio rerum perseverat. Wedle téi zasady wszelka rzecz jest w istocie swéj bezwzględną jednią, która w tak zwanych odmianach i przeistoczeniach pozostaje wciąż taż sama; jest tążsamą, powtarzająca sie ustawicznie myśla. Pytagoras mówi: Unusquisque numerus manet sibi par in aeternum. Jedno iest na wieki jedném: dwa, trzy, dziesieć, tysiac sa zawsze dwa, trzy, dziesięć, tysiąc. Tu niejednia jest niepodobieństwem. Jak z liczbami, tak i z ideami istote rzeczy Żołędź w ziemię wsadzona i dąb później stanowiacemi. z niej wyrosły; to jedna i tażsama istota. Dziecie, i robiacy sie zwolna z niego chłopiec, podrostek, młodzian, i starzec, to jedna jaźń, jedna osoba. Tożsamo znaczy sie o szczenieciu i starém zwierzu. Bezwzględna jednia, stanowiąca indywiduum i suppositum, czyli ludzką i zwierzeca istotę, rozlewając się przez wszystkie rzeczy, tworzy zasadę jednostkowości, principium individuationis. Oto kardynalne niniejszéj zasady pojęcia. - Bezwzględha jednia, istote pojedynczej rzeczy każdej oznaczająca, jest we wszystkich rzeczach tażsama, bo to idea jedyna, powtarzajaca sie wszedzie bez odmiany. Ja, ty, on, każdy człowiek, wszyscy ludzie; to jedna i tażsama ciągle idea człowieka. W rodzaju zwierzat każdym, w roślinach, kruszcach, gwiazdach na niebie, widzisz tężsamę ideę, lubo na niższych stopniach swego rozwikłania. Cała natura jest bowiem rozrzuconym w nieskończoność człowiekiem, czyli jedna, jedyna idea. Idea ta była w Bogu i jest w świecie: zaczém w niebie i na ziemi jest taż sama. Bóg jest całostką, świat całością, będącą całostki bożej obrazem; każdy przed-

miot pojedynczy jest znowu całości światowej miniaturą, a człowiek tego wszystkiego najwierniejszém zwierciadłem. wiecznéi bezwzglednéi iedni niejednia W téi wielkiéi. iest zmysłowa ułuda, iest rzecza niepodobna. Jak w nieskończoności liczb, każda ilostka jest taka zupełnie, jak wszystkie inne, jest w sobie jednościa; tak w nieskończoności rzeczy każda rzecz jest taka jak inna, jest w sobie je-Jedność = Jedność. Prawo to panuje wszedzie dnościa. powszechnéj jedni, i tworzy wielkie morze w któréj niejednia nieznana. Tu zasada jednostkow o ś c i rosszerza się w nieskończoność i staje sie bezwzeledna wszechrzeczy jednia. — Że zasada niepodobnéj niejedni iest zupełna przeciwnica zasady niepodobnéj nieróżnicy, i że w niéi nasz drugi siestrzan, zaczem zasada zgodności rosszerza się bez granic i znajduje swe objaśnienie; rzecz to oczywista.

3) Zasada niepodobnéj nieróżnojedni, czyli tak zwana zasada niepodobnego środka, principium exclusi medii. das Grundgesetz des ausgeschlossenen Dritten, ma, iak obie poprzedzające, dwa znaczenia, dawne i dzi-Udajemy się naprzód do okazania dawnego jej Stara loika tak o téj zasadzie mówi: "A est aut znaczenia. B. aut non B. Miedzy dwoma sprzecznemi s soba poieciami nieznajduje się żadne pojęcie pośrednie, żaden środek, nie trzeciego. Do rzeczy albo należy, albo nienależy pewne znamię. Quod vis aut est, aut non est." Krug tak tu uczy: "Z dwóch przeciwnych omówców rzeczy możesa przyjąć jeden; a jeśliś go przyjął, drugi odrzucić musisz. G. A. Tittel tak prawi: "Jak dawniej zasada sprzeczności nas nauczała, że nie niemoże być dwojgiem od razu, - n. p. bytem i niebytem; — tak zasada niepodobnego środka naucza nas, że coś jedném z dwojga - albo bytem, albo niebytem, - być musi. Pomysł, który myśle, jest koniecznie albo prawdziwy, albo nieprawdziwy; zdanie, które wymawiam, iest dowiedzione lub niedowiedzione; ten zwierz, lub ten człowiek iest zdrów lub niezdrów, musi być albo iedném, albo drugiém. Cos trzeciego miejsca tu niema i mieć niemoże.

I cótby było tém trzeciém? Oboje razem, A et Non A; to jawna sprzeczność! Ani jedno, ani drugie, nec A nec Non A, to sprzeczność nowa! Dwie sprzeczności znosić razem jest to tyle, co obie stanowić. Ja ich obu znieść niemogę, bez stanowienia obu." Słowa te filozofującego Tittela, który był najzaciętszym przeciwnikiem Kanta, wydają się czytelnikowi naszemu, znającemu różnojednią przeciwieństw, bez wątpienia śmieszne i dziecinne. Niechaj to będzie dowodem, jak nisko loika przed krótkim jeszcze czasem stała i ile winna jest nowszéj filozofii.

Jeżeli powód dostateczny jest miotem, czyli przedmiotem i podmiotem w słowie bożem, stanowiącem rzeczy istote; jeżeli jest pełna, żywa, świeta różnojednia, iak przekonaliśmy sie o tém dostatecznie: to zasada niepodobnego środka oczywista jest niedorzecznościa. Odzywa się kto np.: "Człowiek jest albo cielesnościa, albo niecielesnością: Bóg jest albo materyalnością, albo niemateryalnością; to, co mówisz jest albo prawdą, albo nieprawdą, co uczyniłeś jest albo Dobre, albo złe itp." Rostrzygnii sie tu albo na te, albo na owe strone, a zaplatasz sie koniecznie w jednostronność. Człowiek niejest ani cielesnością, ani niecielesnością, ale jaźnią; Bóg niejest ani materyalnością, ani niemateryalnością, ale twórcą obudwu; to, co mówisz, niejest ani prawdą, ani nieprawdą, ale poznaniem; co czynisz, niejest ani Dobre, ani Złe istotne, ale półdobry i półzły utwór ludzki. W całéj rozległéj krainie prawdy, wiedzy i poznania nieznajdzie się żaden przypadek, w którym musiałbyś między jedném lub drugiém albo wybierać, gdyż przypadek ten, niebędac różnojednia, byłby bez dostatecznego powodu, co jest niepodobieństwem. S tego względu zowie filozof tę zasadę: Głupi albo Bartek albo Maciek, lub téż: Szach, albo Met; lub téż wreszcie: praktyczny Dwójżon. samo, że każde albo --- albo, jako dwa twierdzenia, zaprzeczyć można przez ani - ani, dowodzi bezmyślności téj zasady. – W praktyczném życiu daje się wprawdzie zasada ta zastósować, a to wszędzie, gdzie masz przed sobą jaką empiryczną dwójkę. Nasz sąsiad np. ma tylko parę koni, wałacha i kobyłę. Wilcy mu jednego konia udusili. Zaczém albo wałacha, albo kobyłę. Trzecia rzecz jest tam jedynie niepodobieństwem, gdzie jéj empirycznie niema. Ależ, czyli taka drobnostka, należąca do pierworodu loicznego, t. j. do ogólnéj, wszystkim ludziom wrodzonéj awożności, może być poznania sprawdzianem? Czyliż np. w powyższym przykładzie chodzi o poznanie Boga, lub innéj jakiéj istoty? Nie, jest to prosta, zwyczajna awożność, którę znajdujesz w każdym wyniku!

Czémże jest przeto zasada niepodobnego środka w swéj istocie? Oto niepojętą różnojednią. Ona, całą swą właśnie przedstawioną treścią dowodzi, że nieróżnojednia jest na łonie umiejętności niepodobieństwem; jest więc zasadą niepodobnéj nieróżnojedni. Tu nasz siestrzan trzeci i zasada dostatecznego powodu znajdują nowe objaśnienie; tu pokazuje się, że sprawdzian poznania, który wystawiliśmy, niedaje się wstrząsnąć żadną lo-iczną potega.

4) Trzy zasady: niepodobnéj nieróżnicy, niepodobnéj niejedni i niepodobnéj nieróżnojedni przedstawiają zatém trzy dawniejsze zasady, t. j zas. sprzeczności, zgodności i dostatecznego powodu. Poznajniki prawdziwości naukowéj wyczerpanemi tu poraz drugi zostały i utworzyły całokształt. Rzecz nasza znowu skończona. Ale stara loika jest nieprzebrana w swéj siczy i jeszcze więcej wskazuje nam loicznych zasad. Będą to niezawodnie małoważne wiadomostki; poznać je przecież potrzeba.

Gadka o każdym i żadnym, dictum de omni et nullo, bywa także do zasad loicznych liczona. Jéj treścią jest zdanie: Quidquid de omnibus valet, valet etiam de quibusdam et de singulis; quidquid autem de nullo valet, nec de quibusdam, nec de singulis valet. Wszyscy ludzie np. umrzeć muszą, a więc także królowie i cesarz Mikołaj. Nikt nietrawi żelaza, a więc ani Kozacy, ani ich półkownik. Gadka ta loiczna jest prawdziwa, należy przecież do awożności zwyczajnych i osobnym poznania sprawdzianem, czyli osobną loiczną zasadą być niemoże.

Zasada podwójnego przeczenia, principium duplicis negationis, uczy: Wszystko to jedno, czyli podmiotowi grammatycznemu twierdzący, dwakroć przeczący omówca stoi przy boku, jak np.: Szkło jest przeirzyste, lub téż: szkło niejest nieprzeirzyste. Spostrzeżenie to loiczne jest li grammatyczna, a nadto nie bardzo subtelna drobnostka, — albowiem proste twierdzenie więcej zawsze znaczy, niż podwójne przeczenie, jak przekonać się o tém można już na powyższym przykładzie. - spostrzeżenie to maluczkie ledwie zasługuje na wzmianke w loice, a wiec zasada i sprawdzianem poznania być nie-Jak partykularna to uwaga, dowodza jezyki, do których nasz także należy, gdzie przeczy się zwykle dwoma przeczeniami, np.: Biedny wygnańcze, ojczyzny twej nigdy już może nie zobaczysz! - Prawda, że przeczenie przeczenia staje się nowém doskonalszém twierdzeniem. Na prawdzie téj opiera się głęboka Spekulacya Hegla. jest to raczéj ucz pewna, nie zaś loiczna zasada. – Tu kończą się poznajniki naukowej prawdziwości, czyli zasady loiczne.

## S. 44.

# Nieprawdziwość poznania.

1) Okazaliśmy prawdziwość poznania; teraz dla uzupełnienia rzeczy wypada nam kilka wyrazów jego nieprawdziwości poświęcić. Na czém polega ta nieprawdziwość? Prawdziwe poznanie opiera się, jak już wiadomo, na siestrzanie trzecim, czyli na filozoficznéj różnojedni; na sprawdzianie poznania, który już znamy od dawna; na zasadzie dostatecznego powodu, znaczącej tyle, co siestrzan trzeci i namieniony sprawdzian, t. j. na zlewie pełnéj prawdy i wiedzy za nami z naszą pełną jaźnią w jednę harmonią, przychodzącą do swego przeświadczenia i głosu. Nieprawdziwe

poznanie rodzi się zatóm, skoro opieramy je na niepełnéj, czyli na nieprawdziwej filozoficznej różnojedni, t. j. skoro podstawiamy z jednéj strony jazn naszę niepełną, np. zamiast całkowitego mysłu, tylko zmysł, tylko rozum, tylko rossadek, tylko umysł, a co gorsza um, który znanym jest łgarzem; z drugiéj zaś strony przedmiot niepełen, np. tylko rzecz zmysłowa, lub tylko idee, tylko ideał, umidło, tudzież, kojarzac te bieguny, zamieniamy je w niby pozna-Nieprawdziwe poznanie, opuszczając różnojednia filozoficzną, opiera się na względnéj różni lub bezwzględnéj jedni; niedosięgając dostatecznego powodu. hołduje albo zasadzie sprzeczności, albo zasadzie zgodności. Takie poznanie sprawdzianu naszego niezna i niepoj-Wszechstronność jest znamieniem prawdziwego, jednostronność zaś ta lub owa nieprawdziwego poznania. Filozofia istotna jest prawdziwém poznaniem, bo trójce iaźni przywodzi pełnym troistym mysłem do róžnojedni s trójca przedmiotu; Empirya zaś, polegajac na jednostronnym zmyśle. Spekulacya, opierając się na jednostronnym umyśle, Supernaturalizm korzeniacy się w samym rozumie, Mystycyzm, bujający po krainach marzenia na skrzydłach umu, i t. p. i t. p. są poznaniem nieprawdziwem. – Stad wynika, że nieprawdziwość poznania niejest prawdziwości poznania przeczeniem, ale ujemnia, czyli z łacińska prywacyą. Jak zimno do ciepła, cień do światła. Złe do Dobrego, śmierć do życia; tak poznanie nieprawdziwe do poznania prawdziwego. Poznanie prawdziwe jest pełnią księżyca; nieprawdziwe pierwsza i ostatnia kwadra lub nowiem. nieprawdziwe rodzi sie, skoro u i mujesz coś s prawdziwego poznania; skoro robisz je niepełném. w naturze rzeczy całkowita, czyli bezwarunkowa u je m n i a jest niepodobieństwem, gdyż byłaby czczością zupełna, rzeczywistém nicestwem; więc także niepodobieństwem jest całkowita, czyli bezwarunkowa nieprawdzi-Falsz istotny jest niedorzecznościa. wość poznania. Takiego fałszu niema wcałe. Fałszywe znaczy się tyle, co półprawdziwe, co np. li empiryczne luh spekula-

- cyjne, li panteistyczne, supernaturalistyczne, mystyczne i t. p. Fałsz jest półprawdziwością, a półprawdziwość nieprawdziwością. W każdym zgoła przesądzie znaleść można pewną naukę, bo w nim także znajduje się promień prawdy. Nieprawdziwość poznania jest grzechem pierworodnym w umiejętności świecie; utratą całkowitéj prawdziwości; jéj ujemnią; niezasługuje ona na piekło, ale najwięcej na czyściec!
- 2) Kto uważa nieprawdziwe poznanie, jak to dzieje sie w Empirvi. Spekulacvi i każdym innym jednostronnym kierunku, za poznanie prawdziwe; ten znajduje sie w błedzie. in errore, im Irrthum. Blad nie jest falszem istotnym, ale półprawda, ćwiercia, ósma, setna cząstką prawdy. Alexander von Joch, albo Jeruzalem np. nauczając, że jedynym bytem jest materya, że duszą jest pewna wilgoć mózgowa; że wolnościa jest w ludzkiej istocie nieco ułagodzona konieczność; tudzież Hegel, zapewniając, że tylko duch jest bytem, że jażń nasza jest li duszą, że prawda jest li idea: - Mickiewicz, niepojmujący należycie samodzielnéj pojedynczości wielkiej, i dla tego ogłaszający zbawienie Polski w jakimściś nowym Messyaszu, a zgoła rzucający się w ramiona Towiańskiego; - młody teolog, widzący w swym Professorze drugiego Chrystusa, a w jego ciemnéj dogmatyce madrość pisma Świetego; — ci i im podobni ludzie znajduja sie wbłedzie.--Przed niedawnemi czasy jeszcze pisano rozległe dzieła, pragnac źródła błedu wykazać, i szukano ich po niesłychanych myślenia głębinach, a źródła te leżą nam. iż tak rzeke, pod nosem. Źródłami błędu są: albo zmysł. albo umysł odosobniony, albo rozum, albo rozwaga występująca pojedynczo, szczególniej zaś um poetyczny, pragnacy grać role filozoficznego mysłu. Źródła i władze poznania (S. 29.), staja się źródłami błędu, jeżeli je od pełnego mysłu oderwiesz i w osobnictwie wystawisz. dobroczynne słońce źródłem jest nietylko złotego światła, ale także bronzowego cienia!
- 3) Błąd ma jeszcze dwa znaczenia, czyli jest niezrozumieniem, nonintellectio, Unverständniss; i nieporozumieniem, dissensio, Missverständniss. Tak niezrozumienie jak nieporozumienie nie są fałszami, ale niedobrze

pojetém obcém poznaniem. Blędów tych przyczyną jest albo ciemny wykład pisarza, albo słaba głowa czytelników. Biblia jest źródłém milionowych niezrozumień i nieporozumień. Czemu? Bo nietłumaczy się iezykiem filozoficznym. a przynajmniej ściśle oznaczonym, ale rozrzuca porównania i allegorye, dające się do wszystkiego zastósować. trzyma się litery pisma, przychodzi do niezrozumień i nieporozumień; kto zaś zdoła wejść w jego ducha, ten błedów tych unika. Ale tylko mysł filozoficzny potrafi wejść w ducha autorów, zrozumieć ich i ocenić wedle, wartości. Trzeba znać pierwej prawdę samemu, aby osadzić obca wieksza lub mniejsza prawdziwość. --Cheac oddalić od pisma swego okoliczności wiodace do niezrozumień i nieporozumień, wyrażaj się ile podobna umiejetnie, t. j. ściśle. Ściśłość, praecisio, die Genauigkeit, niejest bynajmniéj nieprzyjaciółką piękności stylu i wdzięku wyrażeń; inaczej byłaby także niezrozumieniem swéj istoty. Poznanie ściśle oznaczone zowie sie cognitio stricte determinata, a poznanie nieścisłe cog. praeter propter determinata. Pierwsze, wpadając w przesadę, gubi się w allotryach, zwanych nugae difficiles. i rodzi dvehawice ducha, które natrafiamy tak czesto np. w pismach średniowiecznéj Scholastyki; drugie zaś, przebrawszy miarę, cechuje poety głowe motylą i oburza porządnie myślacego człowieka.

Jak poznania rospiętość, napiętość i spiętość są namiestniczkami podwiedzobłamów i wiedzników ilości, i jak znamiona wyczerpują podwiedzobłamy i wiedzniki jakości; tak zasady loiczne przedstawiają podwiedzobłamy i wiedzniki stosunku. Zasada sprzeczności i niepodobnéj nieróżnicy jest bowiem jednoprzydrugością; zasada zgodności i niepodobnéj niejedni jednopodrugością, a zasada dostatecznego powodu i niepodobnéj nieróżnojedni jednowdrugością. Pierwsza jest wyrazem rozłogi, treści i przedmiotowości, (patrz \$. 25.), druga przyczynowości, formy i podmiotowości; trzecia rosświatu, istoty i miotowości. Tu kończy się nasze przedstawienie nieprawdziwości i prawdziwości poznania.

# IV. Pewność, jako poznaniobłam czwarty i ostatni.

## S. 45.

# Oznaczenie pewności i jéj stopni, czyli poznajników.

1) Pewność poznania, mająca stanowić i stanowiaca przekonanie śmiertelnych bóstw ziemskich, jest, jak już (§. 33.3.) wiemy, bożostanem i wiedzobłamowym stanem na łonie naszéi Rozbierzy trzeciéi. bożostan jest ta pewność wiekujsta pełności i jasności poznania różnojednią, a że bożostan jest żywostanu boską posadą, prawdziwości poznania uwiecznie-Tu więc stapiają się poprzedzające trzy poznaniobłamy w jedne żywa i organiczna całość. Pewność poznania jest, jako bożostan, ubóstwioném poznaniem, zaczém powrotem ludzkiego poznania w Boże znanie, czyli poznaniem rozwijającém kwiecie swe wieczne bożego znania. Jest to niezmienność, stałość i niezawodność poznania, do którego człowiek badający w wieku dojrzałym, ile mu siły i kierunek ducha dozwalają, dochodzi; słowem, iest to charakter pewien naszego poznania, czyli nasze przekonanie. – Pewność poznania, uważana jako wiedzobłamowy stan, jest w ogóle trojaka, stan albowiem obejmuje w sobie (§. 22. 4.) trzy podwiedzobłamy. Już tu zatém pokazuje sie, że sa różne stopnie pewności poznania, a wiec takte rozmaite przekonanie. Ale jak jedna jest tylko rzeczywista poznania prawdziwość, na sprawdzianie naszym i dostatecznym powodzie polegająca; tak jedno tylko być może istotne prawdziwości téj ubóstwienie, czyli jedna tylko istotna pewność, jedno prawdziwe przekonanie. Ujrzymy to wszystko niezadługo bliżej.

- 2) Stan, ten wiedzobłam czwarty, ma, jak rzekliśmy właśnie, trzy podwiedzobłamy: możebność, rzeczywistość i konieczność. Pewność poznania, ten stan nasz naukowy, jest więc albo możebnością, albo rzeczywistością, albo koniecznością. Stąd trzy główne stopnie, czyli poznajniki téj pewności. Pewność poznania na stopniu możebności daje nam byt lub nicestwo, t. j. sprzeczny s sobą materyał, czyli nasienie poźniejszego lepszego poznania. Jest to dysząca w teraźniejszości przyszłość. Pewność poznania na stopniu rzeczywistości jest żyjącém dziś poznaniem, teraźniejszością poznającą rzeczywiście; a pewność poznania na stopniu konieczności, jest przeszłością poznającą, wstępującą w teraźniejszość, roskoszną ambrozyą Bogów filozoficznego Olimpu. Słowa te nasze niepotrzebują dalszej rostoczy.
- 3) Wszelkie poznanie jest, nietylko pewne, ale bespośrednio pewne, gdyż polega na jedném źródle poznania i jego bespośrednim pewniku (§. 30.). Ile źródeł poznania, tyle przeto głównych poznania pewności i osobnych kardynalnych przekonań. Poznajniki pewności, czyli jéj stopnie, odpowiadają więc źródłom poznania. Trzy są źródła poznania: zmysł, umysł i mysł; zaczém trzy poznania pewności: empiryczna, spekulacyjna i filozoficzna. Empiryczna pewność poznania, opierająca się zawsze na zewnętrznéj przedmiotowości, czyli na bespośredniej lub pośredniej powadze, zowie się wiarą, której mięszać nienależy z religią; spekulacyjna pewność poznania zowie się czystém myśleniem, czyli myśleniem, a filozoficzna poznaniem. Rzeczy te niewymagają także dalszego objaśnienia.
- 4) Znajdujemy się tu w krainie czwartego wiedzobłamu; t. j. stanu, gdzie byt i nicestwo, twierdzenie i przeczenie, empiryczność i spekulacyjność, stanowią rozdartą istotę możebności i do niej należą, t. j. w niej są zawarte. Empiryczna pewność poznania, czyli wiara, i spekulacyjna pewność poznania, czyli myślenie, są przeto li pewności poznania istotnej możebnością. Cóż więc pozostaje tu dla rzeczywistości i konieczności? Oto filozoficzna

pewność poznania, jedno i samo poznanie. Poznanie to, jako rzeczywistość i konieczność, musi być dwojakie, t. j. doczesne i wiekuiste, czyli żywo— i bożostan przedstawja—jące. Tak się ma rzeczywiście. Pierwsze jest poznawa—niem, drugie poznaniem. Tu tedy uglądamy cztery rosczłonia pewności poznania. — Ale niedość na tém. Poznanie, przechodząc w przekonanie niezmienne, staje się naszém znaniem, a będąc zasadą naszéj dzielności, naszego czynu, jest umieniem. Zaczém do poprzedzających czterech, przybywają tu dwie jeszcze poznanie pewności. Atoli poznawanie, poznanie, znanie i umienie, jednocząc w sobie ciągle wiarę i myślenie, są w gruncie jedną i tożsamą istotą, na różnych stopniach swego rowikłania uważaną. — Podajemy tu całą drabinę pewności poznania, czyli wszystkie jéj stopnie i poznajniki:

- a) Wiara, fides, Glauben,
- b) myślenie, mens, Denken,
- c) poznawanie, scrutatio, Erkennen,
- $c^2$ ) poznanie, cognitio, Erkenntniss,
- c3) znanie, motitia, Kenntniss,
- $c^4$ ) umienie, scientia, können.

Od umienia pochodzi umiejętność, jak od scire scientia. Nieten przeto jest umiejętnym człowiekiem, co zna, ale co wykonywa, co tworzy umiejętność. Nawet loika wskazywać musi czyn, jako cel i koronę poznania. — Oznaczywszy i rozdzieliwszy przedmiot nasz niniejszy a priori, oraz utorowawszy sobie bity gościniec; udajemy się w drogę samę, t. j. do szczegółów. Tu także będziem mogli rzucić czasami snopem nowego i świeżego światła.

#### **S. 46.**

## Wiara.

1) Wiara niejest tożsamo, co religia. Religia jest prawdą i wiedzą, objawiającą się tlejącemu gorącem uczuciem

mysłowi ludzkiemu; jest filozofia bardziej dla serca, niż dla głowy; jest mądrością bożą, nie tyle ad strictam cognitionem. Religia nie iest li wiara: być może myile ad hominem. śleniem, poznawaniem, poznaniem, znaniem i umieniem; zdolna jest wszystkich stopni pewności poznania, i wolna jest boginia, a to równie, iak filozofia. Wisra tymczasem jest li pewnym jednostronnym przekonania naszego sta-Nie tylko w Boga, ale w szatana, w czarownice, w gusta i najwieksze głupstwa wierzyć można. Religia zawsze jest czcigodna. Filozofija szanuje i kocha ja serdecznie, jako swa bliźniaczą siostrę. Ale z wiary potrzeba nienieraz należy ja postawić pod pregierzem pogardy. - Uczyniwszy to odróżnienie religii od wiary. w celu unikrienia nieporozumień, zwłaszcza w Polsce, gdzie wiara ma niejedno niewłaściwe sobie znaczenie, przystepujemy do rzeczy.

Wiara jest pewnością poznania najpierwszą pod pewnym względém najsilniejsza bo najogólniejsza; ale najjednostronniejszą, bo będącą przekonaniem, jakie w nas tchnie moc samego twierdzenia. Jest to pewność poznania empiryczna, zaczém realna, zewnetrzna i w pierwiastku swem Tu jaźn przedmiotowa, czyli sama bierność nasza, zmvsłowa. wchodzi w styczność s prawda i wiedzą przedmiotową lub też z objawioném przez innych przedmiotowém i zamiast filozoficznej różnojedni, chwyta wzgledna różnia, t. j. bierna jej natura ulega przedmiotowi; sadzi, że jest o n czémscis wyższém od niej saméj; daje się mu porwać, jak żułw poteżnemu orłowi, i rozbijać o skały. Ta jaźń ma wierność pudla, i caluje te reke, która zabija ją dla swego interesu na duszy i ciele. Co większa, jażń wskoczy tu i w piekło za lada Kaghostrem, skoro ten potrafił fanatyzm w niej rozdmuchać. Wiara, jest przedmiot-przedmiotowością, czyli empirycznym Absolutem, przychodzącym do swego przeświadczenia, i sadowiącym się jako ogólne, twierdzące przekonanie. - Po tém oznaczeniu wiary przystępujemy do trzech głównych jej rodzajów.

2) Zmysł jest pradziadem, a wyobrażnia prababą, pamięć i rozum rodzicami wiary. Widząc, słysząc i wąchając coś, lub też smakując i dotykając się czego, jesteśmy tego,

jak juž (S. 30. 2.) wiadomo, bespośrednio pewni. Pewność ta przecież niejest już całkowita, ale dopiero twierdzącą, empiryczna, zaczem jednostronna poznania pewnościa. Biorac poznanie to zmysłowe za poznanie prawdziwe, znajdujemy sie w błedzie (\$.44.2.). Atoli niewierzymy temu, iż jesteśmy w błedzie, bo niemamy jeszcze wyobrażenia o tém, czém jest prawdziwe poznanie: i owszem, wierzymy gleboko, że mamy słuszność, bo poznanie zmysłowe polega na bespośrednim pewniku. Pewność poznania zmysłowego niejest tedy pewnościa filozoficzna, pewnościa prawdziwa, ale tylko wiarą. Jest to wiara najniewinniejsza, i najrozumniejsza a przynajmniej najsamodzielniejsza, bo na bespośredniej pewności naszych własnych zmysłów oparta. Poznanie zmysłowe niejest poznaniem istotném, ale dopiero wiara, dowodza tego nastepne przykłady. Codzień widzimy na własne żywe oczy, jak słońce wschodzi, podnosi się w góre, staje w Zenicie, spuszcza się znowu ku dołowi i zachodzi wreszcie. Lud patrząc na to utrzymuje, że słońce odprawia drogę równie, jak księżyc, około ziemi, i jest twierdzenia tego zupełnie pewien, bo to tylko utrzymuje, co widzi sam i co widza z nim tysiace, a nad to od wieków. Przecież twierdzenie to ogólne, niejest ponaniem, ale ślepa wiara. Poznanie polega tu na prawdzie, że słońce stoi, a ziemia obraca się około swéj osi. Oszust ci pochlebia, i wkrada Ci sie w serce. Został twym przyjacielem. Ludzie Cie przestrzegają. Ty nie wierzysz, mówiąc: na własne oczy widze rzetelność i otwartość w jego twarzy; na własne uszy słysze jego życzliwe mi słowa. Jest to wiara ślepa. Wtedy przyjdziesz tu do poznania, gdy oszust pozbawi cie połowy majątku i jeszcze cię głupcem nazwie. Przy całej swéj bezpośredniej pewności, oszukują nas, jak to mówią,-gdyż właściwie my sami sądząc fałszywie jesteśmy błodu przyczyną, - zmysły nader łatwo. Dawni Polacy czując te prawde, wywiedli od zmysłu zmyślanie, zmyslać, zmyśłacz i tym podobne wyrazy. Szarlatani znają te prawdę, i oszukując zręcznie zmysły gminu, robią niby to cuda, grają role wysłańców niebios i zyskują w i a r e. Tu widoczny korzeń i pierwiastek wiary. Myśl Budde, Dalaj-

Lame, Machometa, wszystkich azyatyckich cudotworców; myśl Swedenborga, Hohenloego, Kagliostra i innych europejskich nabożnych roicieli lub oszustów, na których nam i w dzisiejszych czasach niezbywa! Na łatwości oszukania zmysłów opiera sie sztuka Pinetego i inne kuglarstwo, które dziś dla zabawy publiczności popisuje się po naszych teatrach. Oto mistrz przebija sztyletem ramie swe na wylot. Krew leie sie strumieńmi. Chodzi on od jednego widza do drugiego. każe poruszać tkwiący w ramieniu sztylet, chcąc wszystkich o prawdziwości swego czynu przekonać. Wyciaga wreszcie sztvlet. chucha w rane i reka zagojona, nietknięta, zupełnie cała! Niech taki cudotwórca uda sie do ludu półdzikiego i pełnego umu, a czy będzie chciał lub nie, wystawia mu jako Bogu, oltarzel Oto wiara, córka uludy, mającej niby prawde nadziemska na swéj stronie, opierającej sie na bespośrednim pewniku zmysłowego poznania! Wiara ta potrzebuje wielkiej krytyki. Jeżeli rozum oddala od niej złudzenia i wyśledza istna realność, rodzi się stąd Empirva. Empirva opiera sie także na wierze i jest wiara. ale już pochodnia rozumu oświecona. Ona nieprzestanie być wiara, bo umysł, ten urodzony przeczyciel i rospędzacz wiary niejest jéj hetmanem, a czyste myślenie zowie się jéj chimerą. Wszystkie doświadczenia, skarbce i nauki przyrodzone są wiarą i niczem więcej. Rozum przerabia tu jedynie wiarę ślepą w wiarę realność widzącą, w wiare rozumną. Kto z Empiryków uważa ten nasz wyrok za obraze i śmie mu przeczyć, pytamy sie go: Co jest np. magnetyzmu, elektryczności, światła istota? nieznasz, a nawet niechcesz znać istoty, lecz gonisz za samemi jéj objawami, a ufając twym zmysłom, doświadczasz, i doświadczeniom własnym poddajesz się ślepo. O myśl boża, w objawach leżącą, nigdy Ci nie chodziło. I niejestže to wiara, a nadto w swoim rodzaju literalna?-Ale, czemu ma być Empirya koniecznie wiarą, a nie czem inném. czém lepszém? Dla tego, że przyjmuje swą mądrość a posteriori, że jest li chwytną, dziecięcą biernością. Bierność ta jest nieraz łatwowiernością, zawsze wiarą. Ze empirya mieni się czémściś wyższem od pospolitéj wiary, rzecz to naturalna, bo ona wierzy, nie cudzym, ale własnym zmysłom, czyli, bo wiara jéj ma za sobą bespośrednią pewność, któréj wszelkim innym wiary rodzajom niedostaje.

Wiara, o któréj mówimy, niejest bynajmujéj rzeczą pogardliwa. Zmysł niełudzi się rzeczywiście. On widzi dobrze, i zostaje na wieki stanowczem źródłem poznania. Ale co on widzi, niezawsze jaźń nasza pojmuje należycie. Stad wiara nieprawa. Jeżeli rozum przewodniczy wierze, jest ona zaiste naipierwsza i naikardynalniejsza poznania pewnościa, kamieniem węgielnym ludzkiego przekonania. Ileż wynalazków i nauk pożytecznych winniśmy doświadczeniu, t. i. wierze na zmysłach naszych opartéj i rozumem oświeconéj! Bez téj wiary niemoglibyśmy nigdy przyjść do lepszego i pełniejszego, do filozoficznego przekonania; bez niéj niepoznalibyśmy niezmierzonej połowicy prawdy objawionej, zwanéj naturą. Kraj wiary téj jest w świecie umiejętności konieczny i niesłychanie ważny, bo jest zbiorem najkosztowniejszych dla późniejszego poznania istotnego materyałów. Wszelakoż Empiryk niema prawa, pysznić się swą mądrością i jej klejnotami. Są to dopiero pacholece cacka! Jeżeli bowiem uczyniliśmy jakie niezawodnie pewne doświadczenie, to mamy słuszność, wierząc, iż tak jest a nieinaczéj; atoli wiary téj niepowinniśmy ogłaszać za samo poznanie. ale najwięcej za realny jego materyał. To, co doświadczyliśmy, jest prawdą, ale jedynie jako proste doświadczenie, które przyjdzie do pojęcia samego siebie dopiero w filozoficzném poznaniu; to co doświadczyliśmy, może być takiém, lub nietakiém jak my tymczasowo o niém wierzymy. Wiara jest li babińcem wiodącym do Świątnicy prawdziwego poznania. – Że wiara jest empirycznéj natury, dowodzi tego etymologia. Niemieckie Glauben spokrewnione jest ze słowami Geloben, Verloben, Loben, Lieben Leben i Leiben. Łacińska fides spotyka sie ze słowami fidis, fidicen, fiducia, fiduciare. Polska wiara znaczy także wojsko i kredyt kupiecki; od niéj pochodzi pieniężny wierzyciel. Mówią zgoła u nas: psia wiara.

3) Ezém dla Empiryka sa wielka ksiega natury i własne oczy, tém dla Dziejopisarza kronika i obce świadectwo. Dziejopisarz jest wiec także Empirykiem, ale takim, co opuścił głośna i tańcująca teraźniejszości redute, a zamknał się w głuchych i ciemnych przeszłości sypialniach. Natura i kronika sa dla empirycznéj jaźni, sama biernością bedacéj i robiacéj sobie zaszczyt s tego, iż wyrzekłszy sie wszelkići samodzielności, wiernie rzecz swa maluje, wszechmocna powagą. Historyk spoglada już, nie własnym, jak naturalista, ale cudzym wzrokiem w dyamentowe swe kopalnie, a wzrok ten oddawna już zagasł; niedziw przeto, iż widzi niewiele. On powtarza słowa kronik, stawia różne świadectwa obok siebie, i sadzi, że przedmiot swói po-Niejest to atoli poznanie, ale oczyznaje prawdziwie. wista wiara. Wierzysz tu bowiem powadze i słowom kronikarza, a jeżeli kto inny w nie niewierzy, niezdołasz go o prawdzie twéj przekonać. Historya jest zatém, równie iak doświadczenie, kraina wiary. Wiara utraca tu przecież pierwiastkowa swa bespośredniość i staje się po-Już tutaj wierzyć musze, nie rzeczy saméj, jak w Empiryi, ale temu lub owemu człowiekowi. który łudzić się mógł i błędnie mi wydarzenia donosi, gdy tymczasem rzecz stoi jak mur i jest w sobie pewna. S tego powodu krytyka jest w historyi jeszcze potrzebniejsza, niż w Empiryi. Ale rozum sam dla niéj wystarczy, bo to są jeszcze smugi bierności. Wiara, zgubiwszy tu bezpośrednią pewność, traci, jak naturalna, bardzo wiele; ale z drugiéj strony zyskuje nierównie wiecej. Ona staje sie tu bowiem wiarą czystą, prawdziwszą, rzeczywistszą, wiarą drugiej potegi. Łatwiej mi zaufać rzeczy, której dotykam, niż nieznanemu mi i oddawna zmartemu człowiekowi. Historyczna wiara jest wiec stokroć już większą od empirycznéj. Rzecz, które mam przed sobą, milczy, a milczenie to zamienić w mowe, to kłopot nielada. Tu snadno się mylić. Kronika zaś prawi mi ludzkim, powszechnie zrozumiałym językiem. Co to za korzyść! Wszelakoż jest to ciągle powiat twierdzenia i saméj wiary! - Co rzekliśmy o historyi, znaczy sie również o Archeologii, Filologii, i innych naukach. Ilez więc umiejętności spoczywa na wierze! Wszystkie przyrodzone i historyczne; co to za mnogość! Lecz to jeszcze mało.

4) Wiara relgijna jest trzecim i ostatnim rodzajem wiary, jest wszelkiej wiary koroną. Mówimy tu, - racz pomnieć czytelniku na dawniejsza i teraźniejsza przestrogenie o religii saméj, nie o religii chrześciańskiej, ale o religijnéj wierze w ogóle. Nie religia, lecz wiara na łonie religii jest tu naszym przedmiotem. -Wiadomo powszechnie, iż wszelka nauka kościelna, nieraz i sama teologia, trzyma sie ślepo litery świetej i raz ustanowienego dogmatu. Dla prawowiercy, którym jest zwykle ślepowierca, tém jest Zanda-Westa, Wedam, lub koran t. j. ksiega świeta, czém Kronika dla dziejopisarza, a natura dla Empiryka. Powaga tu ciągle tażsama, lecz wstępuje na stopień najwyższy. Prawowierca niema już najmniejszego s przedmiotem swym kłopotu, bo tłumaczy tylko uświecone słowa, ktorych, niebedac filozofem, niepojmuje bynajmniéj; tłumaczy je literalnie i to wedle reguł od kościoła przepisanych; tłumaczy je tak, jak je przed tysiącem lat raz na zawsze wytłumaczono. On czyta dzień i noc w ksiedze świetéj; pracuje usilnie w nadziej wiecznego zbawienia; wyrzeka się własnéj samodzielności, które otrzymał z rak Boga; rosstaje się nawet z rozumem; a mimo tego woła w zachwyceniu niby nadziemskiém: "Wszelka mądrość światowa jest głupota przed Bogiem. Prawdziwa, bo boska madrość znajduje sie li w ksiedze świetéj. Madrość ta pochodzi wprost z nieba, i jest słowem samego Boga, które nam wielki Jego wysłaniec ogłosił. Natura jest trupim prawdy symbolem; księga święta myślą, przeświadczeniem i wykładem tego symbolu; pierwsza mówi rykiem wiatrów, piorunowym grzmotem, szumem żywiołów, t. j. językiem zawiłym i niewyraźnym, druga odzywa się jasno i wszystkim zrozumiale; tamta oślepia ludzkiego ducha, ta robi go jasnowidzącym. Tylko wielki nasz niebios wysłaniec zna prawde. Ja czytam własne Jego słowa. Że je pojmuję należycie, dowodzi mi tego moja zgodność s kościelnym wykładem. Posiadam przeto madrość samego Boga!" - Szcześliwy! Rzecz oczywista,

ie bramin, lub iuny jaki bambiza, tak rosprawiający, twierdzeń tych nikomu niedowiedzie, nikomu nie okaże ich prawdziwości, że mylnik zwany olśnikiem jest tu pewności poznania calcem. Ale to właśnie jest charakterem religijnéj wiary, że niepyta się o dowody i nikomu ich niedaje. Tu ma niebo, kto wszystkiemu bezwarunkowo uwierzył.

Pewna dziewczyna pieściła sie w obieciach obcego sobie młodzieńca. W tém wchodzi do pokoju niespodzianie jej kochanek i widzi torz niesłychanem zadziwieniem. Obcy młodzian oddala sie, a kochanek czyni oblubienicy swei wyrzuty. Ta zaprzecza mu w prost i bez naimniejszych korowodów wszystkiego. Po drugi raz zdziwiony mówi do niej: Wszakże widziałem sam na własne żywe oczy! Ona w szlochy okropne! Gniewa się i woła: Precz, precz niewdzieczniku i zdrajco. precz odszczepieńcu! Zdziwiony kochanek po trzeci raz, pyta sie o powód całej tej komedyi. Narzeczona płacząc, odzywa sie nareszcie: "Wierzysz wiec twym oczom wiecei, niż najuroczystszym moim zapewnieniom!" Miłai luba hierarchia postępuje tak co do joty s kochankiem swym światem! Ona wymaga podobnéj zupełnie wiary we wszystkie swe słowa. Kto tu chce rozumować, jest różnowiercą, kacerzem, odszczepieńcem. Mówia od wieków: Ouid est fides? Est credere, quod non vides! Wierz przeto w to wszystko, czego niepojmujesz! To prawdziwa wiara. Gdybyś pojmował, niepotrzebowałbyś wierzyć! temu, kto wierzy; ten jedynie otrzyma królestwo niebieskie! - Widzimy tu, że religijna wiara niedopuszcza krytyki i wydziera się z namysłem za granice rozumu; właśnie dla tego jest wiarą trzeciej, najwyższej potegi. Rozumny człowiek, zwłaszcza niereligijny, jak np. Wolter, Wolnéj; rozumny ten człowiek -- który przecież niejest już dla tego ani umvsłowym, ani mysłowym, -- zowie ja, ze swego stanowiska słusznie, rzecza nierozumna. Prawdziwie, jest to wiara czysta, istotna, bezwarunkowa, lub jak ów rozumny człowiek mówi, nierozumna, i dla tego najszczytniejsza, najwszechmocniejsza! Zazwyczaj ksiegi świete niewytrzymają historycznéj krytyki. Początek i autor ich niewiadomy. Świat przecież wierzy im ślepo, bo hierarchia tak każe. Czyli nawet ten lub ów nieba wysłaniec żył rzeczywiście, niema na to historycznych dowodów. Świat atoli wierzy, że był i robił cuda, bo kościół tak zapewnia. Jest to niesłychana moc twierdzenia! - Prawowierca. albo raczéi ślepowierca, czytając samodzielnego filozofa, przyznaje mu jeniusz, talenta, głebokość badawczego wzroku: wszelakoż woła: "O Panie! Oświeć te dusze obłakana, wlći w piersi jéj choć kropelke wiary!" Człowiek ten, lubo sam niema ani jeniuszu, ani talentu, ani glebokiego badawczego wzroku, sadzi przecież, iż posiada prawde, a sławny filozof jest w bledzie! Nie wiadomo co tu bardzići podziwiać, czy zarozumiałość, na żadnéj osobistéj zasłudze nieoparta, czy wielkość głupoty, czyli téż potege ślepej wiary. Człowiek ten znaiduje sie w stanie saméi sobistości. Podobny on do zwierza z długiemi uszami, co przekonawszy sie po tysiackroć o madrości i wyższości słonia, odzywa sie: Wielki Zeusie! Czemu słoń tak niemyśli, jak ty nam myśleć roskazałeś!" Znaczy to tyle, co: Zeusie, zrób stonia-ostem!

Interesem jest zaprowadzicieli religijnéj wiary, uczynić ja, ile podobna, transcendentalna; otoczyć ja chmura tajemnic i nimbem cudowności. Rozum ludzki, przywykły do powagi na naturze i kronice; a nadto wychowany od hierarchii w czołobitności przed kościołem i w pokorze, poparty umem i widzący w cudowności homerowska epiczność, poddaje sie chetnie religijnéj wierze. On mówi: "Sa cuda w niebie i na ziemi, o których niemarzyło sie naszym filozofom," i tym sposobem usprawiedliwia swa potulność. Wreszcie rozum przyjść zdoła najwiecej do odszczepienia, t. j. do innego rozumienia ksiąg świętych, lub téż do libertyństwa, do ateizmu. Do przeczenia wznosi sie li umysł, duch. Rozum atoli usiłuje nieraz pojać tajemnice i tworzy komiczne naukowe dziwo-Chrześciaństwo jest najlepszą z objawionych religii, ile nam wiadomo, i dla tego uderzamy przed niém kołanem. Ale wiara religijna w Chrześciaństwie pokazała sie już nieraz śmieszną. Dość tu wspomnieć Wenecyanina Postella, który żył w 16. wieku, i widzae w Chrystusie

mezczyzne, sądząc zatém, że to li zbawiciel dla mezczyzn. oczekiwał zbawicielki dla niewiast, córki Boga. Mesyaszki: uirzał ja nareszcie w pewnéj pobożnéj panience! Takie niedorzeczności niemaja zwiasku s Chrześciaństwem, polegajacém na prawdzie, świetle i umiejetności samodzielnéi. Bierzemy tu wiec przykład jeden s chrześciańskiego, szperającego nad pojeciem religijącej wiary rozumu. Gnostyk Walentyn tak nauczał: "Zofia (σοφία), najmłodsza ze wszystkich Eonów, t. j. ludzka madrość, objawiająca sie w filozofii, roznieciła w sobie niepohamowana żadze poznania Boga. Oica i Pana wszechświatów. Pragnela żądze te zaspokoić gwaltem, choć niebyło to jej dozwolono, i utworzyła wielką liczbę systemów. Przez to zawikłała się sama w opłakany odmet. Chciała iść daléj jeszcze, a tém samém bardziéj odpaść od przedwiecznego światła, ale wstrzymał ja Eon Horos, t. j. przeznaczona jéj od Boga samego granica. Zofia została wprawdzie od Horusa uratowana i weszła znowu w Syzygia, t. j. w związek z niebem. Ale Monogenes, który jest boskim umysłem, lekając się, aby po raz drugi podobny rokosz między Eonami nie zaszedł, porozumiawszy sie z wola Oica Boga, zawiązał na ziemi nową Syzygią, t. j. dozwolił objawić sie Chrystusowi i Duchowi Świetemu. którzy dopełnili królestwa Eonów i zamienili je w doskonałe Pleroma. Chrystus nauczył wszystkie Eony, iż nikt Boga pojać niezdoła, prócz Monogenesa, i przywrócił stary pokój miedzy niebem a ziemią. Odtąd stoi Zofia pod władzą nowego Eona, t. j. Chrystusa, a szumowiny jej dawne, które wykipiła s siebie, leża na próżném, cienistém miejscu, czyli w krainie zapomnienia." - Tak uczył Gnostyk Walentyn w pierwszych czasach Chrześciaństwa: tak zupełnie, lubo z własna oryginalnościa i w innym rodzaju, Szelling czwartéj potegi w 19. wieku! Rozum, chcąc tajemnice wiary objaśnić, przypina skrzydła szalonego umu, i tworzy bajki. Jest to krzywda religii wyrządzana, oraz pewne początkowe przejście w krainy umysłowego przeczenia; ale chęć tu dobra, i wiara silna, lubo obłąkana! Takiemi i tym podobnemi

bajkami pociesza się jaźń religijnéj wiary ślepéj za utratę samodzielności, którę dał jej Bóg nienadaremnie. Ona, trzymając księgi święte w ręku i objaśniając je awanturniczym umem, sądzi, iż przychodzi do prawdziwej pewności poznania! O nie, jest to li wiara, a nadto dziwnie przykrojona i zepsuta!

Boga, téj bezwarunkowéj samodzielności, nikt poznać niezdoła i niezna, prócz Boga-człowieka, t. j. samodzielnéj i wykształconéj filozoficznie ludzkiej jaźni. Jak bez światła w oku niezobaczysz światła w słońcu, tak bez samodzielności w jaźni nie poznasz samodzielności Boga. można poznać li samodzielnie. I dla tego zna Go jedynie filozof. Jeżeliś ujrzał Boga we własnéj piersi i własnémi mysłu twego oczyma w stworzeniu, jeżeli znasz już te najwyższa Istote samodzielnie: to potrafisz rozróżnić w ksiegach świetych, co gołą jest prawdą, a co symbolem. Inaczéi porwie twa dusze wir umowy, lub Scylla i Charibdys wykładu kościelnego. Ale mów prawowiercy o boskości ludzkiej, o przeznaczeniu naszem do samodzielnego poznania! On to nazwie pycha buntowniczéi Zofii, a Ciebie okrzyczy bezbożnikiem! Chcieć go przekonać: na lepsza powieśdź droge; próżne usiłowania! On. wyrzuciwszy s piersi bóstwo, wyrzekłszy się godności własnej, praw człowieka i rozumu, znajduje się w raju Mahometa. Wiara drazniona, właśnie dla tego, że niejest prawdziwym, ale zewnętrznym, obcym nam, szczudło duszy naszéj stanowiącym, przekonania stanem, zamienia sie łatwo w fanatyzm najokropniejszy, i poświeconemi rekami rozdziera w imie Boga najgodniejszych Jego Synów na ziemi. O niejeden Bóg-człowiek skończył na płomiennym stósie! Wieki średnie dają nam na to historyczne dowody. Wiara jest li zewnetrzném przekonaniem, czyli półprzekonaniem; ale to właśnie robi ją wszechmocną. Nie ze słońca, ale s ciemnéj chmury grzmi niebo i piorunami ciska!

5) Jeszcze jest jeden rodzaj wiary. Jest to wiara zwolenników filozoficznych we swego Mistrza i twórcę oddzielnéj szkoły. Wiara ta polega na zro-

zumieniu obcei danei nam madrości, i uszcześliwi każde jazń, majaca skłonność do filozofii, a niezdolna badać samodzielnie. Wiara ta bardzo podobna jest do religijnéj i okrywa sie także niejedną śmiesznością. Bairhofer np. postapił w niej tak daleko, iż uznaje w jedném s pism swoich Hegla za ostatnia gwiazde ludzkości z nieba nam zesłana, za Chrystusa wiekszéj potegi ducha, za drugi środek historyi powszechnéi! Mamyż tu opisywać Mickiewicza wiare w Towiańskiego? Jest to podobny wypadek. należy wiara prawników w madrość pandektów: wiara literatów w ars poetica Horatii, lub w przepisy La-Harpa: wiara w sławnego lekarza, jaka okazuje nieraz cała publiczność: wiara w królewskie słowo, lub w charakter zawołanego patryoty itp. Będąc dziećmi lub podrostkami i znajdując się w szkole, jesteśmy bierną wiarą. Tu wierzymy w słowa nauczyciela, jak w ewanielią. On jest dla nas niebios wysłańcem. Dobra to rzecz, bo to droga do późniejszéj samodzielnéj umiejetności. Ale ileż jest dzieci z wasami, a nawet ze siwa broda na ziemi, co ledwie kijowym kwiatem bierności rostworzyć jaźn swa zdołali! Prawowierca wszelkiego rodzaju oburza się, skoro mu kto powie, iż on niemyśli rzeczywistém myśleniem. O on myśli, myśli bez wątpienia! Czyliż ten, co tworząc niby cuda, wabiace ludzi do wiary, nie oszukuje zmysłów, t. j. nie zmyśla, i czyliż zmyślanie niejest myśleniem? Czyliż wyobrażając sobie np. religijne tajemnice, rospamietuiac słyszane kazanie, a wreszcie rozumując wedle najlepszéj dogmatyki, nie myślimy? Tak jest! Wszelakoż jest to li myslenie a posteriori. Już czystego, t. j. apryorycznego. tém bardziéj zaś prawdziwego i pełnego, t. j. filozoficznego myślenia, myślenia a totali, myślenia całkowitym mysłem niezna prawowierca. Pewien wróbel, trzymany od ulicznego żaka na nitce, poleciał na dach i siadł między innemi wróblami. Wolni ci koleżkowie nazwali go niewolnikiem i radzili mu, aby raz uciekł oknem przy zdarzonéj okoliczności i wydobył się na przeznaczoną wszystkim pta-Wróbel, po cześci oswojony i do prókom swobode. żniactwa oraz dobréj paszy przywykły, porywa się na

skrzydła, i krążąc kółkiem, ile mu nitka w reku żaka trzvmana tego dozwala, odzywa się do swych braci: "Przekonajcie się sami, czyli nie latam, a więc czyli niejestem wolny!" Wróblem tym jest prawowierca, lataniem w kółku zakreśloném jego myślenie, a nitką albo natura, albokronika, albo dogma. Prawowierca o tyle jedynie tu różni sie od owego wróbla, iż ani nitki około swej głowy obwiazanej, ani trzymającego ja żaka niewidzi. – Każdy prawowierca, bez różnicy rodzaju swéj wiary, dosięga li przedmiotowéj poznania pewności. Dopóki człowiek opiera się, jak niewolnik, na jakiejkolwiek powadze: dopóty niepoznaje i niemyśli rzeczywiście, - lecz tylko wierzy. Wierzymy twierdzeniu danemu, czy jest niem natura, czy kronika, czy ksiega święta, czy obcy filozoficzny system, czy słowo przyjaciela lub kochanki, czy butelka wina, które pijemy. to jedno! Jest to wiara: a wierze, bo mam przedmiotowo poznania pewność. Czyliż wiarą w ogóle zdobywa przynajmniej możebność istotnej poznania pewności, przynajmniéj możebność prawdziwego przekonania? Uchowaj Boże! Przedmiotowa pewność poznania, jako sam byt leżący w miotowej, t. j. prawdziwej poznania pewności, jako pierwsze rosczłonie w możebności pojęciu, które walczyć musi z nicestwem i szuka nicestwa, jest li półmożebnością rzeczywistej poznania pewności i rzeczywistego przekonania. Jak nisko stoi wiara, tak niezasługuje, skoro z rozumem niewiedzie wojny, na lekceważenie; jest bowiem pierwszym krokiem i Alfa, wiodaca nas do prawdziwéj poznania pewności. – Obejrzeliśmy wiec poznajnik naukowej pewności najpierwszy, t. j. główny jej bożostan, kardynalny stan ludzkiego przekonania.

### **5. 47.**

# Czyste myślenie.

1) Myślenie czyste, t. j. apryoryczne, właściwe, czyli mówiąc krótko, myślenie, jest drugą poznania pe-

wnościa, także silna i zdobywcza, ale iednostronna, bo bedaca przekonaniem, jakie w nas tchnie moc samego prze-Kto zwatpił o prawdziwości danego sobie twierdzenia, zbadał je, odkrył w niém wewnetrznego, zaczarowanego ducha, myśl jego uchwycił i wymówił, kto dalej jeszcze poszedł, i zbudował nowa spekulacyj bazylike: ten wie, że stoi wyżej od literalnego Empiryka, i że jego poznanie ma wyższa, bo spirytualna pewność. Jest to pewność poznania metafizyczna, zaczem idealna, wewnętrzna i w gruncie swym zawsze umysłowa. Tu jaźń podmiotowa, czyli sama czynność nasza, wchodzi w styczność s prawda i wiedza podmiotowa za nami: dusza nasza staje sie duchem. a duch dusza. Jaźń metafizyczna, miasto filozoficznéj różnojedni, chwyta bezwzględną jednią, t. j. czynna jéj natura tworzy swój przedmiot, i jest bezwarunkową jego pania. Myślenie jest podmiot-podmiotowością, czyli spekulacyjnym Absolutem, przychodzącym do swéj świadomości. i sadowiacym się na łonie ogólności wierzacej jako szczegolne, przeczące przekonanie; jest duchem wiecznie żyjacym w człowieczeństwie i budzącym się od czasu do czasu w jeniuszach, ku oddaleniu od świata Tybetanizmu, lub Japonizmu, ku zapaleniu go lepszéj przyszłości idea i skłonieniu do postępu. Jak wielka jest jego poznania pewność, widzimy na Chrystusie, dającym sie przybijać do krzyża, na Hussie żywcem spalonym, i innych męczennikach za przeczące swe przekonanie.

Już s kilku tych wyrazów okazuje się, iż myślenie jest przeciwnikiem loicznym i naturalnym wrogiem wiary. Wiara i myślenie nienawidzą się wzajem, a przecież gonią wciąż tak za sobą, jak jeden biegun za drugim, jak każde twierdzenie za swém przeczeniem i odwrotnie. Człowiek wiary saméj czyta chętnie spekulacyjne utwory, lecz dla tego, aby je prześladował; człowiek czystego myślenia czyta znowu empiryczne dzieła, pragnąc z niemi walczyć i niedorzeczność ich wykazywać. Myślenie jest s początku wątpieniem, czyli Skeptykiem, późniéj burzeniem twierdzenia, czyli Krytykiem, wreszcie budowaniem nowéj przeczącej nauki, czyli Metafizykiem; w każ-

dym razie biczem wiary, popędzającym ją naprzód i naglącym do rozwijania się z-duchem i postępem czasu zgodnego. Empiryczna fizyka zowie sie metafizykowi trupim do umiejetności natury materyałem, a spekulacyjna filozofia natury jest znowu w oczach Empiryka systemem czczych i na nic nieprzydatnych marzeń o przyrodzeniu. Zwyczajny historyk, zbierający li kronikarskie data, wyśledzający ich prawdziwość, ale niepytający się o pasma wydarzeń i konieczny ich związek, zowie się historycznemu jeniuszowi dziejopisarzem bez ducha, partaczem. Jeniusz zaś ten. porywający dane sobie i wyświecone krytycznie data, jak cegły do reki, i budujący z nich kościół spaniały dla czynów ludzkości, zowie się znowu u zwyczajnego historyka dziejopisarzem poetą, mącicielem i mordercą historycznéj prawdy. Filolog szydzi s humanisty i zarzuca mu niedokładna znajomość greczyzny lub łaciny, a humanista odpowiada mu: Tyś li grammatykiem s czaszką bez mózgu! Lecz nigdzie nieobjawia się tak zacięta walka i tak wielka nienawiść, jak miedzy najczystsza wiarą i najczystszém myśleniem, t. j. między historycznym, pospolitym, czyli empirycznym, tuzinkowym teologiem a metafizykiem. Są to też najwieksze s soba sprzeczności. Człowiek spekulacyjnie myślący chłoszcze swa rózga awożności bez miłosierdzia Dogmatyka; ten zaś kopie pod nim dolki i usiłuje go za pomocą wpływu hierarchii przywieśdź do zguby. Wszelki kościoł, zgoła chrześciański, niecierpi czystego myślenia. Dziś jeszcze dają sie spotrzegać jego nieprzyjaźne przeciw Spekulacyj, którę on zwykle miesza s filozofia, gniewu wybuchy i ciosy. Ale to natura wiary! Ślepa noc nienawidzi widzącego dnia! Jest to wieczna walka Tyfona z Ozyrysem

2) Myślenie polega na potężnym i bespośrednim swym pewniku. Zdanie zasadnicze jego: cogito, ergo mens sum, atque mens est, jest równie silne, jak podwal empiryczna: sentio, ergo res est, atque res sum, a stokroć silniejsze od podwali historycznéj: chronica dicit, ergo sic est, i od podwali teologicznéj, libri sacri docent, ergo verum est. Myśląc, wiem bespośrednio, że myślę, co i jak myślę. Awożność jest wszędzie jednaka i wszystkim ludziom wro-

dzona. Umysł, jako duch, jako prawda wewnętrzna, ma wiecej praw do poznania prawdziwego od zmysłu. Umysł widzi dusze, myśl rzeczy; zmysł zaś zewnetrzna skorupe. Gdy wymawiam: "Wszyscy ludzie umierają i umrzeć muszą. Bonaparte jest człowiekiem; zaczem umrze i umrzeć musi" gdy to wymawiam, pewien jestem, że cała ludzkość predzej tu zemna sie zgodzi, niż np. na prawdy, że powietrze składa się z wodorodu i kwasorodu, że Alexander Macedoński, lub Cezar był wielkim człowiekiem, że Hermes, Budda, Machomet byli wysłańcami niebios. Wszelka awożność myśli jest tak prawdziwa i pewna, jak że dwa a dwa są cztery; jest stokroć pewniejsza, jak, że ten kwiat, który widze, jest błekitny lub żółty, że Kromer lub Herodot sie niezmylił, że kościół średniowieczny czczewo biblijne doskonale pojął i wyłożył. Co wieksza, ja myśle sam, mam pewność poznania w sobie, niepotrzebuje czerpać jéj w źródłach leżących za moja istota! Jest to pewność największa! Tak rosprawia umysł i ma w krainie swéj zupełna słuszność.

Metafizyk niepowinien być przecież pyszny i zarozumiały. jak to się zazwyczaj dzieje, albowiem znajduje się również on w jednostronnéj ostateczności i w błedzie. Wspominamy Ci tu tylko twa podmiot-podmiotowość, które uważasz mylnie za podmiot-przedmiotowość; twa wieczną żądze za istotna przedmiotowościa, której jak Tantal drugi, zaspokojć niezdołasz: twoje szczególność, stojącą w sprzeczności otwartej zogólnością t. j. z wiarą i przekonaniem ludu! Tyś płukacze m wiary: sługa i Eonem w czyścu człowieczeństwa: ale prawdy pełnéj nieznasz i znać niemożesz! Spekulacya ma orzeciwne, lecz równie wielkie niedostateczności i wady, iak Empirya. Wszelki całokształt metafizycznéj wiedzy jest koniecznie fałszywy, gdyż stanowi twierdzenie, które jest twierdzenia przeczeniem. Jest to przeczenie, zowiące sie twierdzeniem, zaczém nieznające siebie, sprzeczne s sobą. Jest to twierdzenie będące przeczeniem, a więc zabijające samo siebie. S tego powodu dzwoni po murach metafizycznego Odeonu, ledwie że wystawione zostały, natychmiast młot burzyciela, lub téż, co niejest bynajmniej lepsza, dłóto poprawiacza! Twierdzenie, wymagające na powrot praw swych podeptanych, podnosi się zawsze wnet przeciw tryumfającemu przeczeniu. — Mimo tego przekonania, jakie nam myślenie zapewnia, jest wielkie, i ważyć się zdoła s przekonaniem wszystkich, choćby i najuczeńszych prawowierców.

3) wiara jest li bierną, myślenie li czynną poznania pewnością, tamta wiecznym pedrakiem szkolnym. to ustawicznym bakalarzem: pierwsza przywiązanym do twierdzenia t. j. do ziemi ptakiem strusiem, którego skrzydła ducha sa niczem, drugie orłem, krążącym w wysokości niebios i gubiacym wreszcie swe gniazdo. Wiara szuka ciagte podmiotu, t. i. niechce być litera, rzecza, lecz dyszacym w niéi duchem: wszelakoż daremnie. Czemu? Bo duch iest już w kolebce przeczycielem. Gdyby wiara schwytała tego skrzydlatego Kobolda, przestałaby być wiara. Myślenie szuka znowu przedmiotu wiecznie i znaleść go niemoże. Czemu? Bo przedmiot byłby sztyletem śmierci dla jego istoty i przeprowadziłby je w kraj filozofii. Wiara gubi sie chetnie w obcém sobie objawieniu, i dla tego niezawsze to myśleć zdoła, w co wierzy; myślenie snowu gubi się. chetnie w eterach czystej swej idei i dlatego niezawsze w to wierzyć zdoła, co myśli. Kto rosstał się z wiarą, ten watpi; a kto watpi, ten już myśli. Z wiary do myślenia robi jaźń przeskok nagły. Jest to krok Jowisza. Dość pokonać pewną tajemną, wpojoną w nas od dzieciństwa obawe przed dotknieciem sie tak zwanéj świetości; dość zapragnać spojrzeć własnemi oczyma za kortyne przed nami rozwieszoną: a już rosstaliśmy się z wiarą i przesliśmy w kraj myślenia; już staliśmy sie ludźmi innymi! Prawowierca, który niebył nigdy w czyścu myślenia, niema silnego puklerza przeciw tchnieniu tak zwanéj bezbożności. Porwie go ta bezbożność natychmiast, skoro jedna tylko obudzi się w nim watpliwość, t. j. skoro czyste myślenie rostworzy w jego duszy swe zaspałe niecielesne oko. Myślenie jest niewidzialnym ducha ludzkiego płomieniem, w którym wypala sie wiara, a tracac swój szczer, t. j. swe przesądy, gusta i ludzkie przydatki, występuje jako rzetelne i godne szacunku złoto!

4) I czemie jest pewność poznania, towarzysząca myśleniu, na samém dnie swej istoty? Wiadomo, że możebność, ta matecznica rzeczywistości, przedstawia byt i nicestwo, czyli twierdzenie i przeczenie, nie w organicznej i żywej różnojedni, lecz w oderwanem rozdarciu. iest tym bytem i tém twierdzeniem, a myślenie tém nicestwem i przeczeniem na łonie rzeczywistej poznania pewności; oboje niedosiegają téj pewności, ale są dopiero jej poprzednikami in spe, czynnikami in potentia. Jak wiara tedy iest pierwszém, tak myślenie drugiém możebności istotnego przekonania rosczłoniem; jest prawdziwej pewności poznania Wiara jest w tych krainach jedna, półmożebnością. a myślenie drugą półmożebnością; ani tamta, ani to niemieści w sobie możebności całkowitej, tem bardziej zaś rzeczywistości i konieczności. Samo myślenie jest téż równie chimeryczne i niedoskonałe, jak sama wiara. Wszakże wolno każdemu w to wierzyć i to myśleć, co tylko sie mu podoba, nawet co stanowi niepodobieństwo oczywiste; to atoli, w co wierze, i co myślę, niejest już prawdą dla tego, żę w nie wierze i je myśle. To niejest ani rzeczywistościa. ani istotna pewnościa poznania. Jak wiara, tak myślenie sa półprzekonaniem prawdziwém. Wszelakoż myślenie stoj wyżéj od wiary, bo jest już drugą ostoją na drodze do Panteonu rzeczywistego przekonania.

## S. 48.

## Poznawanie, poznanie, znanie i umienie.

1) Poznawanie jest pewnością poznania trzecią, równie silną i ważną jak obie poprzedzające, lecz już rzeczywistą i prawdziwą, bo stanowiącą przekonanie, jakie w nas tchnie filozoficzna moc kojarzenią. Jest to pewność poznania jądrowa, dotycząca się jaźni i prawdy pełnej, leżąca w myśle widzącym Boga i bóstwo, t. j. istotę. Tu jaźń miotowa, czyli dzielność i samodzielność nasza, wchodzi w styczność, s powszechnym miotem, uchwyca różnojednią filozoficzną, i wyrzeka własne uczucie przedmiotu. Jéj słowo jest słowém Botém, odzywającem się w czasie. Poznawanie jest rzeczywistą przedmiot-podmiotowością, charakteryzującą prawdziwe poznanie, czyli filozoficznym absolutem, zlewającym w sobie prawdę i wiedzę, występującym jako znanie boże i sadowiącym się jako wielkie pojedyncze ludzkie przekonanie, będące wiernym przekonania bożego, także jednostkowego, obrazem; jest głosem Boga-człowieka i najwyższą pod słońcem poznania pewnością. Już to oznaczenie pozna wania pokazuje nam, iż znajdujemy się u naszego celu.

Poznawanie jest równie biernością jak czynnością, czyli równie empirycznéj jak metafizycznéj natury. przeto kojarzy się wiara z myśleniem. Obiaśniamy rzecz przykładami. Wiara trzyma się realności, przedmio-· towości, jak ślepy płota, bo te są zewnetrzném, czvli daném jéj objawieniem. Myślenie znowu wystepuje z idealnością, s podmiotowością, bo te są wewnetrzną, rzeczy i iaźni spólna, idea. Poznawanie, opierając się na kojarzącym zmysł z umysłem myśle, jednoczy realność z idealnościa, przedmiotowość s podmiotowościa i otrzymuje przez to rzeczywistość, miotowość, czyli jądrowe, boże słowo, Przez wszystkie prawdo- i wiedzoistote wszechświata. błamy, prawdniki i wiedzniki, również przez poznaniobłamy i poznajniki, widzieliśmy, jak wiara z myśleniem, stawały sie w poznawaniu naszém różnojednia. Lecz jeszcze przykład jeden, a nadto ad hominem. W Chrześciańskiém piśmie świętém znajduje się zdanie: "Niechwytaj za miecz, bo od miecza zginiesz!" Menonici pojeli ten przykaz Zbawiciela literalnie, i dla tego niechca iść do wojska, ani nawet w obronie ojczyzny. Jest to wiara. Młodzian niemenonicki przeciwnie, kochający wolność, i zapalony idea innego narodowego bytu, lub podobna jaka, nieraz szaloną i niezdolną do urzeczywistnienia się myślą, woła: "Tylko tchórz, lub podły służalec leka się miecza. Ja chwytam za miecz w obronie swobody, w obronie praw ludzkości i dowiode światu, żem nie trwożliwym królikiem! Walka moim żywiołem; a walka za słuszna sprawe niejest

grzechem, lecz cnota!" Jest to myślenie: przeczenie przytoczonego wyżej twierdzenia. Cóż robi się dalej? Oto młodzian walczy, i otrzymuje poklaski świata; dostaje się w końcu do politycznego więzienia. Zgrzeszył on, bo bez woli ludzkości niewolno nikomu być jej reformatorem; bo zegar postepu nieskacze indexem swym wiekami, lub lat dziesiatkami, ani nawet godzinami, lecz powolnemi posuwa sie naprzód sekundami! W wiezieniu, téi nalepszéi szkole rozwagi, zastanawia się ów młodzian sam nad soba. rostwiera oko filozoficznego mysłu, i spostrzega, przytoczone zdanie biblijne jest zupełnie prawdziwe, i że cała sztuka rozumieć je należycie. Miecz niejest li stalowym mieczem, ale wszelka bronia, która bliźniego zaczepiamy, jest np. złym językiem, potwarzą, lub inna niecnotą. Działałeś, Panie reformatorze, wzgledem człowieczeństwa, mimo najlepszych, lecz nierozumnych twych checi. samowolnie; samowolnie więc cię ukarano. chwytaj miecza, bo od miecza zginiesz! To poznanie istotne, kojarzące w sobie menonickie twierdzenie z młodzieńca przeczeniem. Tu pokazuje sie jak na dłoni, że filozofia prawdziwa nie walczy s pismem świętém, jak Spekulacva, lecz usiłuje rozumieć je należycie; że filozofia najdoskonalsza i jedyna jest Hermeneutyka. Wszakże ona nieodrzuca twierdzenia żadnego, ale kojarzy je s przecze-Stad wynika, że li poznawanie, i wszechstronnie pojete, takie, o jakiém właśnie mówimy, iest rzeczywista poznania pewnościa i wiedzie do istotnego przekonania. Chcesz wiedzieć z zupełną pewnością, że pływasz, idź do rzeki i pływaj; podobnież poznawaj istotnie, jeżeli szukasz istotnéj poznania pewności! Poznanie jest przesileniem czystego myślenia i jego zwrotem w kraj wiary. Wiara staje się tu myśleniem, a myślenie wiara: tu jednocza sie dwa nieprzyjacielskie wojska i przychodza do zawieszenia broni. Prawowierca i zwolennik spekulacyi nienawidzą się słusznie; obadwa przecież muszą choćby li milczkiem, szanować filozofa, bo ten przywodzi równie ich, jak wszystko, do własnego uczucia, do poznania samego siebie.

2) Poznawanie, będąc filozoficzną wiary i myślenia, czyli twierdzenia i przeczenia, lub też Empiryi i Spekulacyi różnojednia, polega na skojarzeniu dwu przeciwnych poznania pewników, czyli na pełnym i cakowitym pewniku trzecim na: sum numen, ergo Deus est, sum virtus, libertas. et ergo etc.; ma wiec pełną i całkowitą pewność poznania za Ponieważ wszystko, co jest poznawania przedmiotem, jako rzeczywistość, ma realność i idealność swemi czynnicami, pewność poznawaniu towarzysząca jest przeto, nietylko pełno i całkowicie bespośrednia, lecz także daje się okazać i sprawdzić, właśnie za pomoca swych wykładnic. loicznym wywodem. Ta zdolność sprawdzenia i okazania sie. bedaca jej własnością, a niezalecająca dwu pewności poznania poprzednich, jest bożym jéj pełności i całkowitości podpisem. Poznawanie zdoła też zaspokoić równie Empiryka jak Meta-Jeżeli bowiem rzeknie pierwszy: "człowiek jest tvlko ciałem" drugi zaś: "człowiek jest tvlko dusza:" to skłócą się obadwa s sobą, gdyż zgoda między nimi jest niepodobieństwem. Poznawanie mówi tu: człowiek jest jaźnia t.j. ciałem i dusza w jednym zasadniczym zle-Na to zdumiewa się równie Empiryk jak Metafizyk, bo spostrzega własne przekonanie, ale głębiej i wszechstronniej Poznawania jest przeznaczeniem, przywieśdź raz do końca bój dawny i zaciety miedzy Empirya a Spekulacya supernaturalizmem a panteuszostwem, słowem, między wiara a myśleniem. Wtedy pokój bedzie w naukowej Rzeczypospolitéj, a filozofia stanie sie wyrazem prostaczków t. j. ludzi żadną jednostronną nauką nie oddalonych od prawdy żywej i pełnéj. Co rosskładnia i składnia zepsuły, ma naprawić układnia; co oderwanie rozdwoiło i poprało, ma kojarzenie zamienić w pierwiastkowa całość. Dziecie stoi bliżej ołtarza prawdziwośći poznania, niż prawowierca i jego przeczyciel; dziecieciu też niebo przyobiecaném zostało. Ponieważ filozofia polska pierwsza spostrzega, iż poznawanie istotne kojarzy wiarę z myśleniem, empiryą ze spekulacyą i inne jednostronne oderwania; iż w całości i pełni, które widzi prostaczek i dziecię, dysze poznania prawdziwość i pewność; zdaje się tedy, że jej Bóg przeznaczył zupełną umiejętności

reforme, a przez nią odrodzenie człowieczeństwa. Rodacy! Oby te słowa niepadły na opokę!

3) Jak wiara bytowi a myślenie nicestwu, tak poznawanie odpowiada żywostanowi na łonie bożostanu, o którym mówimy, t. j. na łonie pewności poznania. I cóż iest tu samymże bożostanem? Nic innego, tylko poznanie. Poznawanie jest niedokonaném poznaniem, a poznanie dokonaném poznawaniem; pierwsze ma docześna, drugie wiekuista pewność za soba. Gdy coś dopiero poznaje. mam za soba pewność docześną, bo niewiadomy mi jest jeszcze ostateczny poznawania tego wypadek. Wszelakoż pewność ta docześna wyższa jest od pewności, które posiadają wiara i myślenie, gdyż wzniosłem się tu nad te iednostronności, i wiem, że stanałem wreszcie na prawdziwéj drodze; gdyż każdy żywostan pełniejszy jest od swych czynników, od bytu i nicestwa. Skoro zaś już coś poznałem; przywiodłem poznawanie me do końca i zamieniłem badania mego żywostan w odpowiedni mu bożo-Pewność wiekuista mam tu za soba, bo poznawanie moje stało się poznaniem t. j. rzeczą niezmienną. poznanie, bożemu znaniu odpowiednie, staje sie powoli mojém znaniem. Znanie jest poznaniem ustaloném, niepodobném do zmiany, przez lat mnóstwo ciągle témże samém, czyli w długiéj praktyce wytrawnością i trwałością swa świat zadziwiającém; jest wiec poznaniem w swej boskości, wyższym poznania stopniem. Kto rzecz swa zna. stoi nierównie wynioślej i silniej od tego, kto dopiero ją poznał, lub poznaje, kto nad nią myśli, lub w nią Znanie jest poznaniem w swéj nieśmiertelności, i przemienia tego, kto je zdobył, w naukowego Boga-Prawowierca jest zadowolon pierwsza, a metafizyk druga prawdziwości poznania połowica. w chwili poznawania szuka prawdziwości pełnéj; w chwili poznania znajduje ja i ubóstwia na kleczkach, a w chwili znania jest jéj, że tak powiem małżonkiem, t. j. dzierzy ją i robi swą własnościa. Znawca człowieka znaczy stokroć wiecej, niż jego poznawca. - Ale na cóżby przydało się nam poznawanie, poznanie, a nawet znanie, gdyby

miało być li umarłym naszym skarbem i niemogło wystąpić w czynie? Czyn jest koroną Boga i wszystkiego w stwo-rzeniu; on ostatecznym celem naszym w każdéj naukowéj krainie. Bóg-człowiek ma objawić swe znanie i skończyć za to, choćby na krzyżu. Poznawanie, poznanie i znanie, przechodzące w czyn, zowie się umieniem. Umienie jest ostateczną i najdoskonalszą poznania pewnością. Tu rozjaśnia się znaczenie bożego znania. To jest niesamém znaniem, ale także umieniem. Bóg zna i umie wszystko. On umiał świat stworzyć, i dla tego go stworzył. Kto zna filozofią niejest jeszcze filozofem. Potrzeba ją umieć, t. j. wykonywać, zaczém wykładać ustnie lub napiśmie.

4) Pewność poznania, towarzysząca istotnemu umieniu, jest przekonaniem w pełności znaczenia tego wy-Przekonanie zowie sie tak dla tego, że powstaje przez konanie, t. j. że powstaje przez konanie wiary w metafizyku, przez konanie myślenia w uczniu filozofii, przez konanie poznawania w poznaniu, poznania w znaniu, a znania w umieniu. Ponieważ przekonanie prawdziwe przywiązane jest do umienia, a umienie jest umiejętnym czynem; więc ten tylko przychodzi właściwie po prawdziwego przekonania, kto umie umiejetność, czyli, kto ja wykłada, kto jej naucza. Słusznie i głeboko zowie sie przekonanie po niemiecku Ueberzeugung, jako to, co powstaje przez i po Zeugung, t. j. przez płodzenie, tworzenie, wykład naukowy. Jedynie filozof, co przyszedł do systemu własnego samodzielnie i zdołał go już na kilku umiejetnościach z różnych stron światu przedstawić, ma. biorac rzecz ściśle, przekonanie istotne. Pisarz empiryczny i metafizyczny bierzmuje dziełami swemi, nieprzekonanie istotne, ale pierwszy lub drugi z jego kardynalnych czynników, t. j. swą wiarę, lub swe myślenie, a więc zawsze półprzekonanie. Empiryk wierzy, a metafizyk myśli, iż ma rzeczywiste przekonanie; lecz tak niejest. Oni znajdują sie dopiéro w jego oddzielonych od siebie widnokregowych półkulach. Zwyczajny człowiek, co nieprzyszedł do ogłoszenia swéj naukowości przez oryginalne dzieła, choćby był

w pewnym zakresie i ku pewnemu celowi należycie wykształconym, niema rzeczywistego przekonania i oszukuje sam siebie, skoro sadzi tu przeciwnie. O, gdyby w nim tlił się choć jeden promień tego przekenania, porwałby za pióro, usiłując, jeżeli niekomu innemu, to przynajmniéj samemu sobie, zrobić je rzeczą jasną! Autorstwo, będące koniecznym wypływem pracującego w nas samodzielnie bóstwa i dziecieciem wewnetrznego tłoku, ale autorstwo filozoficzne, jest najprawdziwszym gościńcem w kraj istotnego przekonania. Przekonanie to zdoła zdobyć professor, nauczający młodzież, czyli trudniacy sie madrości swéj wykładem; do przekonania tego niedojdzie żaden poeta, bo go um trzyma wciąż na bezdrożach. Co rzekliśmy o umiejętności, znaczy się także o życiu. świadectwo może być mylne; wszelkie, choćby najświetsze zapewnienie zdoła nas łudzić. Są zgoła krzywoprzysiężcy. Ten ma przekonanie istotne, kto sam czyn jaki wykonał, czegoś dokonał. - Jak wiara i myślenie możebność, tak poznawanie przedstawia rzeczywistość, a poznanie, znanie i umienie konieczność prawdziwości poznania. Tu tedy przedmiot nasz zostaje wyczerpniety i pokazuje sie w pełnym swym całokształcie.

5) Nie sami Polacy, ale nawet Niemcy, zgoła filozofowie, mięszają znanie, das Kennen, z wiedzą, mit dem Wissen. Wielka jest miedzy temi pojeciami różnica. Wiedza jest przeciwnicą, czyli duszą, wewnętrznością prawdy; znanie jest raz w Bogu, a drugi raz w człowieku filozoficzna prawdy i wiedzy różnojednia. Wiedza jest świadomości, znanie własnego uczucia źródłem. Wyrażenie: znam samego siebie, znam nature, Boga nierównie więcéj znaczą, niż wyrażenia, wiem, czem jestem, wiem, czem jest natura. Bóg. Wiedza należy do powszechnego ducha. znanie zaś jest rzeczą jednostkowej jaźni, boskiej lub ludzkiéj. Znanie jest poznaniem in potentia, tudzież poznaniem w apoteozie. Oto powód, że zmięszano je z wiedzą. -Opuściwszy krainy czystego myślenia, jako jednostronność drugą t. j. przeczącą, i pragnąc wedrzeć sie do bugaju filozofii prawdziwej, niezdołamy inaczej dopiąć naszego celu, tylko przez zwrot myślenia ku wierze, albowiem poznanie jest wiarą i myśleniem, zaczem w chwili swego twierdzenia wiara. Co poznaliśmy dobrze, czyli co znamy i umiemy, w to musimy koniecznie także wierzyć. Przekonanie rzeczywiste jest téż najpewniejszą, najświętszą, najsilniejszą wiarą; słodko, a nawet obowiązkiem jest za nie umierać! Wiara rostwiera tedy i zamyka Elizejskie pola naszéj pewności poznania, czyli jest tu wstepniem i zawornikiem. A wiec i na tych obszarach koniec przelewa sie w początek. Wiara, jako wstępień jest jednakże li przedmiotową, a wiara, jako zawornik, t. j. wiara, któréj myślenie dało podmiotową duszę, a poznanie, znanie i umienie najdzielniejszą wszechmoc przekonania. miotowa, a nadto w najwyższym stopniu miotowa poznania pewnością. Ta miotowa wiara jest wiarą filozofa, a niekiedy filozoficznie wykształconego teologa. Że poznanie, znanie i umienie powraca w końcu w wiare, daje to pozór, iż wiara stoi od nich wyżej, a więc najniezawodniejszą jest poznania pewnością. Bezwzględną jednią końca i początku, t. j. wiary jako zawornika i wiary jako wstępnia, spostrzeżono już od dawna; lecz zapominano względnéj ich różni. Stało się to zgoła w Spekulacyi Hegla, która dawszy pierwszeństwo wierze nad wiedzą, t. j. nad znaniem, tchneła w Pietyzm żywotną para i podsyciła jego besczelność. Mniemane pierwszeństwo wiary nad znaniem, które wtrąciło niejednego już człowieka lepszej głowy w wilczą Scholastyki gardziel, polega oczywiście na pomięszaniu wiary zaworniczej z wiarą wstepniem. - Jak wiara jest przedmiotową, a myślenie podmiotową, tak poznawanie, poznanie, znanie i umienie miotowa poznania pewnościa. W tych kilku wyrazach leży najdokładniejszy treścian wyłożonéj właśnie od nas rzeczy. – Przekonanie jest doskonałością, której dostępuje li samodzielne i jenialne stworzone bóstwo. Jest to dobro nasze najcelniejsze. Rzadko kto posiada pełne przekonanie. Ludzie przestają zazwyczaj na jego połowie, éwierci, a nawet setnéj cząsteczce. Niepełne przekonanie jest

tedy ujemnią pełnego, przeto Złém, grzechem pierworodnym, trapiącym ród człowieczy. Cheąc ubóstwić narody i ludy, rozwijaj w nich pełne przekonanie!

# S. 49.

### Rozmaitości.

1) Okazaliśmy głębokość, wielkość i wszechstronność istotnego przekonania. Trudna bardzo przepracować się do niego. Stąd, oprócz jednostronnych przekonań, które już znamy, rodzą się na tych błoniach najpocieszniejsze dziwolagi. Tu niektóre z nich dla rozrywki i nauki czytelnika.

Przekonanie, zwane Szaléj we łbie, persuasio delira, Tollbeerenüberzeugung, polega na klamstwach i marzeniach roskołysanego umu. Nieraz wiele tu jenialności i osobliwych zestawień rzeczy, popierających marzenie. Jest zgoła pewien urok, zdolny słabe, ale poetyczne głowy trzymać. jak wzrokiem Meduzy, na uwięzi. Przykładów na to przekonanie znajdziesz miliony w prelekcyach paryskich Mickiewicza. Bierzemy tu pierwszy lepszy półarkuszek do reki.-Zachodzi wiele uderzających podobieństw miedzy dawnym ludem hebrajskim, a Polską cierpiącą. Hebrajczykowie rozwiązując się, wydali Messyasza. Stąd wnioskuje nasz arcypoeta, że i Polski przeznaczeniem jest wydać Messyasza. który będzie zapewne Chrystusem drugiéj potegi i powiedzie ludy do oczekiwanego od nich zbawienia. Tu kolebka iego nauki o Messyanizmie; tu bezwątpienia powód dostateczny do wiary w proroka Towiańskiego. Oto własne jego słowa: "Pan Leroux widzi Boskość Chrystyanizmu w tém, co nazywa exaltacyą. Przypomnijmyż teraz, cośmy o exaltacyi mówili. Czyliż niewidzieliśmy, że ona była jedyną sprężyną całéj historyi polskiej, że wszyscy Polacy w wielkich chwilach działania byli niczem więcej, tylko ludźmi exaltowanemi? (Po części prawda to, niestety!) Więc nawet wedle teoryi cudzoziemców, należy przysnać

narodowi polskiemu to znamie Boskie, jakie dziś dopiéro filozofia dostrzegła nakoniec w exaltacyj prawdziwej. Pozostaje teraz pytanie, jakići to natury bedzie ten Messyanizm ogłaszany i przyjęty za narodowy przez filozofia i literature słowiańsko-polską? Czyto mamy ujrzeć powstającą w Polce nową szkołe filozoficzną? Czy powinniśmy spodziewać sie przyniesienia stamtad doktryny Zachodowi? Czy trzeba mniemać, że naród ten powołany jest, aby w kilku wyrażeniach sformułował treść swoich myśli i uczuć? Bynajmniej. — nietakie jest przeznaczenie narodu polskiego. W starożytności Grecya wynalazła i wydała kilka opinii. Rzym przyjął z nich niektóre i zamienił w szkoły prawdziwie praktyczne. Rzymianie okazali Stoicyzm szczerszy i dumniejszy, miżeli sam Zenon. Prokonsulowie i poeci Rzymscy byli epikurejczykami doskonalszemi (!!!) od samego (cnotliwego) Epikura. A jednak te opinie i te szkoły nieufundowały niczego. Lud zaś izraelski niemiał powołania wystepować z doktrynami w Atenach i Rzymie. Posłannictwem jego niebyło, wydawać szkoły: — wydał on tvlko Syna Człowieczego. Z doktryn nie niewynika. (!!!) Doktryna jest to sposób widzenia jednego człowieka. (!!!) Szkoły niedługo trwają. Szkoła, jest to sposób widzenia mniéj więcéj licznego grona ludzi. Skoro się tylko doktryna sformułuje, już jest rzeczą martwą. (Jakież tu poiecie bożostanu!) Rzeczą niemogącą się sformułować, trwała, żywa, działającą jest sam człowiek, Słowo wcie-Tego to człowieka przeczuwają i zapowiadają Poeci nasi." — Mamy nadzieje, że czytelnik Myślini rzecze tu wraz z nami: Sa to szalono-jenialne koszałki i opałki!— Chcieliśmy tu już ustać, lecz w tymże samym półarkuszku nowy przykład wyborny. Wiadomo jakie ma znaczenie ton t. j. głos imponujący, przy wykształceniu i takcie; wiadomo ile człowiek działa tonem swym na różne zwierzeta. a czasami i na czerń zwyczajną. Jakież przesady i wnioski robi s tego Mickiewicz! "Ton, mówi, jest istotą rzeczy (!!!), życiem. Niemożna go dobyć z niskąd, tylko z ducha mającego życie wyższe, niżeli ten, nad którym chce wziąść Taki ton miał Dżengis - Chan. (!?!?) Wielcy. góre.

ksiażeta rossyjscy wyuczyli sie go od Dżengis-Chana. Niech nam wolno bedzie dla lepszego wyłożenia, co przez ten ton rozumiemy, przytoczyć anekdotę nic nieznacząca, ale która może objaśnić kwestya. Podczas odwrotu wojsk rossyjskich w r. 1812., jeden officer rossyjski ležał chory w domu przy drodze. Oddział gwardyi napada na ten dom i poczyna rabować. Właściciel udał się po opiekę do officera, który posłał natychmiast zakaz rabunku; ale żołnierze drwili sobie s tego. Wtedy officer powiedział gospodarzowi, żeby go przeniesiono z łóżkiem pod okno, i wvchyliwszy głowe na dwór, tylko krzyknał, wydobył z głebi swego ducha te nóte odziedziczona przez ksiażat rossyjskich, które oni jakby przelawają w swoich podwładnych. Wszyscy żołnierze co ją usłyszeli, struchleli od strachu, zamienili się w machiny posłuszne. Wołał ich po jednemu do siebie, bił reka bessilna, zabronił odchodzić, i stali jak wryci przy łóżku. Przeciwnie inni. których głos jego niedoszedł, plądrowali dalej po domu." Rzecz oczywista, że tu nie ton Dżengis-Chana, lecz subordynacya, znak jaki officerski, jezyk rossyjski i t. p. działały. - Szaléj we łbie objawia sie w przekonaniu Kernera, wierzącego w pokazywanie się nieboszczyków; w nauce nieśmiertelności, wedle któréi na ksieżycu niebo. w słońcu piekło, a gwiazdy są nowemi dla dusz naszych życia teatrami: w mniemaniu, iż żaba siedzi nam w brzuchu lub w płucach i skrzeczy, tudzież w podobnych waryactwach.

Przekonanie młokosie polega na ślepéj wierze w zasady. Jest to persuasio juvencula, Milchbartsüber-zeugung. Wedle tego przekonania li zasady uszczęśliwić zdołają ludzkie społeczeństwo. Tu zasada wszystkiem, a osoba niczem. Młokos, pojąwszy jaką ideę, i znajdując się sam w marzenia niebie, wpada wprzesadę, i tylko w pewnéj idei widzi świata potęgę. On jeszcze niedoświadczył, że zasady zmieniają się co chwila w rządach i narodach, że równie śmiesznie przysięgać na nie, jak na verba magistri. Wielkiej wagi jest zasada, ale nie jedyném słońcem na świecie. Czem jest tryumf jednéj zasady pokazują Chiny i Japonia. Czem jest walka zasad widzie-

hámy w rewolucyi francuskiéj. Dobrą jest zasada jedna i walka zasad na łonie umiejętności, w obradach i t. p., ale wolne i swebodne życie narodów nieda się wziąść w szruby żadnéj doktryny. - Przekonanie biało-głowie jest znowu ślepą wiarą w osoby. Jest to persuasio muliercula. Weibsbilderüberzeugung. Tu ma sie rzecz przeciwnie. Osoba jest wszystkiem; mniejsza o jej zasady! - W naszéj Emigracyi grają rolę te dwa przeko-Tu jeden przykład. Nieprzyjaciel pewien Worcella tak prawi: "J. Dybowski, nachyliwszy sie ku Worcellowi. woła: Jaki wielki i moralny człowiek! Józefie Dybowski, słuchaj, co szanowny Lelewel mniema o Worcellu: "Dobrześmy s soba, rzekł on, kochamy się wzajem. A gdyby powiedziano Worcellowi: trzeba Lelewela powiesić! odpowie: dobrze, powiesić go! Ale trzeba, abyś ty Worcellu za stryczek pociągnął. J. Worcell uściskał sie z Lelewelem i za stryczek pociągnął, bo principium jego tego wymagało." Jest to obraz doskonały młokosiego przekonania. Nieprzyjaciel Worcella czuje tu głeboko, że taka wiara w swą zasade jest rzeczą niemoralna: że prawem jest dla myślącego człowieka, być wprawdzie wiernym swej zasadzie, bo na tem polega charakter, ale przytém szanować każde filozoficzne, religijae i polityczne przekonanie, bo tego wymaga pojecie osobistości i towarzyska tolerancya; że wolno Ci deptać nogami zdanie przeciwne, lecz czcić powinieneś we wrogu twym osobe; że nawet w zbrodniarzu szátana, nie zaś ezłowieka, nienawidzieć trzeba. - Na powyższy zarzut tak Zjednoczenie odpowiada: "W tém zacytowaniu znaleźliśmy najpiękniejszą pochwałę dla Worcella. Nieidzie nam tu oto, czy Worcell istotnie na nią zasługuje lub nie, idzie tu tylko o samę zasadę moralności. Chrystus dał się za prawde umeczyć i tém samém zgotował zbawienie rodzajowi ludzkiemu. Na tém się téż dziś opiera cała moralność chrześciańska, na miłości, na poświeczniu sie. Człowiek poświącający się dla zasad, dla prawdy, można powiedzieć jest najmoralniejszym, najmotliwszym, najgodniejsaym człowiekiem. Jeżeli poświęcić przyjaciela, siebie,

aby uratować principium, ma być niemoralnością; wtenczas przeciwnie, poświęcić principium, aby przyjaciela, siebie ratować, musiałoby się moralnością nazywać. (Jest to wynik fałszywy, zwany mylnikiem przeciw-zwrotu sprzecznego.) W Pierwszéi Rewolucyi francuskić wołano: Niech giną osoby, niech żyją principia! — teraz woła nieprzyjaciel Wortella przeciwnie: Niech giną principia, a żyją osoby! Odrzucając on moralność chrześciańską, opartą na poświęceniu, formuje sobie inna, t. j. moralność, oparta na egoizmie!" Oto znowu próbka młokosiego przekonania. Do jakichże to wynikników i pasynków z lada drobnostki um polski niedojdzie! My tu mówimy: "Chrystus ofiarował sam siebie, ale nie któregokolwiek ze swych Apostołów. ani nawet Judasza! Wolno nam. nawet nieraz obowiaskiem jest naszym, poświecić samego siebie dla zasady, dla prawdy: ale do przyjąciela naszego, do żadnéj innéj osoby niemamy prawa! Inny człowiek, to także wolne i samodzielne, jak my, bóstwo! Jeżeli ma być mi wolno, przybić do krzyża demokrate, dla tego, że sam jestem royalista, to wolno znowu demokracie wskazać mie na gilotyne! Taka moralność, co nie szanuje prawa osobistości. czyli miłości bliźniego, jest niechrześciańska, jest zabijająca ludzkie spółeczeństwo. Lada świszczypałka, lada zapaleniec wołać bedzie: pereat mundus, et fiat justitia! A jakaż tu justitia? Oto np. odebrać majatek pilnym i pracowitym. a rozdzielić go między próżniaków i łotrów! Przekonanie podobne wiedzie do najokropniejszego terroryzmu. woła jeden Hiszpan do drugiego: Piensa como jo, ô te mato! t. j. Myśl jak ja, albo Cię zabije! Co za szatańskie tyraństwo! Przekonanie podobne mieli Jezuici, popeł- 🛂 🖰 niając najniecniejsze czyny dla zasady swéj tryumfu, i wszystko to ad majorem Dei gloriam! Zdania podobne są szczególniej młodym w myśleniu Polakom niebespieczne. O bracia! Święta jest zasada, ale święta i osoba! Głupotą babią jest wyrzec się np. religii lub innego przekonania przez miłość dla Turczynki; szaleństwem jest prześladować zacnego i moralnego człowieka za to, że inaczéj myśli! Nawet przeciw niemoralnemu bratu niemasz

praw tyrana. Skoro popełni co Złego, skarze go Sąd, a nauczy rozumu kryminał.

Przekonanie pędracze, persuasio puercula, Bubenüberzeugung, polega na tém, że wyobrazić sobie tego niezdołamy, iż kto inny o pewnéj rzeczy inaczej od nas myśleć może, i dla tego obwiniamy go, iż on rzeczy téj niepoimuje, nierozumie wcale, iż płytko myśli, iż nieuk z niego i t. p. Przekonanie to mają żaki szkolne lub uniwersyteckie, co napompowani mądrością swego ubóstwionego od nich professora, sadza, iż prawde poznali na wylot, i grubijanami zarozumiałemi sa względem ludzi niepiejacych wraz z nimi téjże saméj koguciéj piosnki. niejednemu sławnemu professorowi filozofii w Niemczech wydarzyło się, że młody fanatyczny teolog katolicki, wracając z prelekcyi Dogmatyki, spotkawszy się z nim przypadkiem i zacząwszy rozmowe, rzekł mu: Pan nierozumiesz ani katolicyzmu, ani Chrześciaństwa! I rzecz to niedziwna, bo bezczelném jest bez granic młode przeświadczenie, mniemające posiadać tak zwaną boską mądrość nieomylna! Na te chorobe cierpia także Zwolennicy obcéj filozofii. Hegelianin np. niejeden ma przekonanie, że każdy niehegelianin, mistrza jego nierozumie, że byłby natychmiast jego uczniem, gdyby pojąć go potrasił!

Szaléj we łbie jest przekonaniem na niczém w świecie, prócz na własnym rospalonym umie, zaczém na najbardziej jednostkowej podmiotowości naszej opartém. Przekonanie młokosie utwierdza się na podmiotowości zbłąkanej, a białogłowie i pędracze na jakiej ulubionej przedmiotowości. Dwa pierwsze przekonania są zatém metafizycznej, dwa drugie zaś empirycznej pewności poznania chorobą.

2) Mniemanie, opinio, das Meinen, spokrewnione nieco s Szalejem we łbie, lecz skromne, niepoetyczne, niejenialne, jest osobliwym stanem pewności poznania. Niema bowiem zasobą, ani przedmiotowej pewności jak wiara, ani podmiotowej pewności, jak myślenie, ani też przedmiot-podmiotowej, czyli miotowej pewności, jak po-

znanie, o przecież opiera się na przedmiotowości, podmiotowości i miotowości. Czy to podobna? Jestże więc mniemanie od razu rzecza i niedorzeczą? Mniej więcej, tak jest! Mniemanie ma przedmiotowa pewność. lecz nie taką, jak wiara, t. j. nieogólną, ale ściśle jednostkowa. bo opiera sie na pewnym przywidzianym, lub fałszywie pojetym przedmiocie; na przedmiocie, którego nikt więcej niezna, Mniemanie ma także podmiotowa lub tak nieuważa. i miotowa pewność za sobą, ale przedmiotowej zupełnie podobną, t. j. taką, jakiej nikt niedzieli. Człowiek mniemajacy ma przekonanie, ale li dla samego siebie: on niezdoła tego przekonania usprawiedliwić, ani empirycznie, ani spekulacyinie, ani filozoficznie; niezdoła go nawet opisać należycie; wstydzi się nieraz z niém odezwać, a przecież żywi je w sobie, i powiada, iż rzecz jego nieprzyszła jeszcze. lecz przyjść raz musi do swego sformułowania!! W jego głowie fosforuje jakieś światełko, ale nader dalekie od ja-Głowa Mystyka np. jest taką głową. Jeżeli znany głupiec jaki mniema, iż jest jeniuszem, lub téż nieba wysłańcem; natenczas sam pewien jest tego zupełnie, - nikt przecież mu niewierzy. Jemu, biedakowi prawdziwemu. nieznana iest prawda stara: Scire, nihil est, nisi sciat et alter! Święte jest poznanie pojedyncze i jego przekonanie; ale źródła poznania są wszystkim dane i wszedzie jednakie. Poznanie prawdziwe dozwala się tedy całemu światu udzielić. O tém niewie Mniemający. -Mówimy zwykle o tém, w co niewierzymy sami, czego niemyślimy s pewnością i czego nieznamy: ja to tylko mniemam: jest to li me mniemanie. Tu stanowimy coś. i znosimy je natychmiast, podajemy coś niby na wiatr. mniemam to mam li dla mnie. Stad nazwa mniemania. Podobnież po niemiecku: was ich meine, das ist blos mein. I czemże jest mniemanie w swej istocie? Jest pewném falszywém wyobrażeniem, s którém rozum, a czasami um igra; jest tém, co zowie się: widzimi się, lub zdajemi się. - Oryginalna niby ta głupota ma swych obrońców, którym rozumu odmówić niemożna. Ale rozum niezawsze jest tarcza przeciw zbładzeniom ducha. Locke

np. tak uczy: "Ani doświadczenie, ani rozum nie są zupełnie pewnemi czynności "naszéj przewodnikami. Dał więc Bóg nam pewną władzę, zdolną niedostatek tych przewodników zastąpić. Jest to drogie nam, lube, święte mniemanie." A więc Abellino, Rinaldo-Rinaldini, Kartusz, kierując czynnościami swemi wedle ich mniemania, mieli wyborne i dane sobie od Boga przewodniki! Człowiek prawdziwy idzie za przekonaniem; mniemaniem zaś rządzą się głupcy.

Mniemanie jakie śród narodu rosszerzone, i niby to ducha czasu stanowiące, zowie się Opinią. Sa religiine. polityczne, moralne opinie i t. p. Jedna opinia ustępuje przed drugą, jak mniemanie przed inném mniemaniem. to czasowe, krótko żyjące jetki. Różne opinie są podstawa różnych stronnictw, które prześladują się na wzajem, a przecież nie polegają na rzeczywistém przekonaniu. opinia publiczna, dotycząca się filozofii, religii, moralności i t. p., jest niedorzecznością, bo tu nie gmin, lecz znawca rzeczy może być sędzią. Ale opinia o wartości osoby, t. j. o jéj charakterze, godna jest poszany i trwogi. tym wzgledem vox populi est vox Dei. Opinia jest nieraz poteżna i straszliwa, można przecież niezadługo nadać iéi inny kierunek, bo to woda niemająca stałych korzeni. — Mniemania i opinii nienależy się potępiać bez-Znajduje sie w nich coś czasami, lubo że nieumiało się jeszcze należycie wymówić, t. j. jako istotne poznanie i przekonanie objawić. - Mniemanie jest lepsze od opinii, bo jest przynajmniej oryginalne, gdy zaś ta wlecze się za niem, jak trzoda owiec za naczelnym baranem.

Kant rosprawia wiele o mniemaniu, wierze i wiedzy, jako trzech stopniach pewności poznania. Mniemanie jest, wedle niego, przekonaniem, niedającém się ani s przedmiotowej ani s podmiotowej strony usprawiedliwić. Na to zgadzamy się z nim zupełnie. Wiara znowu jest, wedle niego, przekonaniem, które nieopiera się wprawdzie na przedmiotowości, ale podmiotowość naszę zaspokoja. My uczemy tu wprost przeciwnie. Wiedza nakoniec jest, wedle niego, przekonaniem, które równie przedmiotowo jak pod-

miotowo daje się usprawiedliwić i stwierdzić. My zaś utrzymujemy to, nie o wiedzy, ale o poznaniu i znaniu. Czemu wiara ma wprost przeciwne znaczenie u Kanta? Albowiem podmiot pojmował po niemiecku, t. j. jako jednostkę, a pod wiarą rozumiał li taką, jakiéj doznają od gminu szarlatani. Czemu wyprowodzamy na scenę wiarę, myślenie i poznanie, niezaś s Kantem: mniemanie, wiarę i wiedzę. Odpowiedz na to dysze w całym rozdziałe Myślini, który właśnie zakończamy.

3) Jeżeli człowiek wierzący, myślący, znający, a nawet li-mniemający, zgoła na Szaléj we łbie chorujący, pozyskał, jak jenerał jaki, dla przekonania swego liczne szeregi rekrutów, naówczas tryumfuje on swą wymową i jest doskonałym mistrzem tak zwanego wmówienia, convinctionis der Ueberredung. Wmówienie, a po staropolsku wrada, polega na wmowieniu, lub wradzeniu wkogoś rzeczy, która może z jaźnią jego niezgadza się w cale. Rzecz w nas wmówiona niejest nigdy naszém przekonaniem, gdyż to daje się pozyskać li samodzielnie. Rzecz ta, wstepująca chwilowo w miejsce naszego przekonania, jest cudzém, narzuconém nam nieledwie mianem, a przekonanie jest naszą własnością; tamta przylega, jak bendźwin, do naszéj biernéj jaźni, to zaś jest samodzielności naszéj owocem. Rzecz w nas wmówiona niejest ani wiarą naszą, ani myśleniem, ani poznaniem, niema ani przedmiotowej, ani podmiotowej, ani miotowej pewności za sobą. Niejest ona nawet mniemaniem, bo to jest przynajmniej wolnym i samodzielnym jaźni naszej butyn-Jest to raczéj polip lub soliter, cudza istota w naszéj Napełniono tu nas tak zupełnie, jak próżna beczke. wodą, winem, gorzałką, lub octem. Wszyscy zwolennicy jakiejkolwiek powagi, lub w ogóle, niemowlęta, tak małe jak dorosłe, niemaja własnego przekonania, lecz powtarzają to, co w nich wmówić raczono. Trudno jest bardzo uwolnić się od rzeczy w nas wmówionych, albowiem trzeba nam koniecznie stać się samodzielnemi i przyjść do całkowitéj pełnoletności mysłu, nim pomiarkować zdołamy, w jakim właściwie znajdujemy się stanie. Zastanowienie consideratio. Ueberlegung: poszukiwanie, exploratio,

Untersuchung; zbadanie, percunctatio, Erforschung; a wkońcu własna produkcya, czylf autorstwo; oto lekarstwa przeciw téj chorobie. U największéj części ludzi zostaje się na zawsze przy wmówieniu, u niewielu przychodzi do zastanowienia, u mniéj jeszcze do poszukiwania, u bardzo malutkiéj cząstki do zbadania, a u najmniéj do produkcyi własnéj. Za pomocą zakładu, pignoris, der Wette, doświadczyć można najsnadniéj, kto znajduje się wstanie wmówienia samego, a kto ma przekonanie rzeczywiste. "Przy téj probie, mówi Kant, ma niejeden dość przekonania za talara, lecz niedość za parę czerwonych złotych."

4) Rzecz wmówiona w ciela się w jaźń biedną, jak przeklęta demonica, i zamienia ją wnet w wojenną swą branke. Jazń ta niema dotąd ani myśli własnéj, ani innéj woli, prócz ślepego posłuszeństwa swej tyrance; nienawidzi tego wszystkiego, coby mogło być dla Jaśniewielmożnéj swéj Pani najmniejsza obraza. Prawda to stara jak świat, że kto ma własne przekonanie wysłucha przeciwnika cierpliwie, wejdzie nawet w jego powody i odda mu zasłużoną sprawiedliwość; że przeciwnie ten, co jest obcą kukułką, zajędycza się natychmiast, skoro posłyszy inne zdanie, i wrogiem zostaje, nietylko zdania, ale i tego, co je śmiał wyrzec. Skąd pochodzi to zjawisko? Wyrwij orłowi garść pierza jedne i drugą, nic to mu nieznaczy, bo on żywy i wnet nowego pierza dostanie; ale wyrwij wypchanéj mchem w gabinecie historyi naturalnéj papudze choć jedno piórko, to strata niesłychana, bo automat nowego piorka nieotrzyma! Słońce nieleka sie wichru i burzy; ale zapalona słońcem świeczka! - Gdyby przynajmniéj zwolennik zdołał zawsze należycie to pojąć, co w niego wmówiono. Ale tak się niedzieje, bo zdolność jego zbyt mała, a samodzielność nieda się w nikim wytępić aż dodna. Cóż się więc staje? Oto zwolennik o rzeczy w siebie wmówionéj sądzi a sądzi, aż się przesądzi. Stad wmówienie jest najpierwszém źródłem przesądów. Przesądy, judicia prava. Vorurtheile, sa owadami ducha, wylęgającemi się z jaj Niejeden człowiek bezjaźniowy, chcąc swa bezjadrowość i wydrążoność zastonić, kryje się za jakiém stawnem lub świętém autora nazwiskiem, i sądzi, że wyrzeklszy słowo

Arvstoteles, Augustyn lub podobne przeciwnikowi swemu język zawiąże. On niewie, że prawda uznana zostanie za prawde, choć wystąpi incognito, i że właśnie tem wiecei ma świetności, im mniej się jej spodziewano. Prawda niepotrzebuje odsłaniać ksiażecej piersi, gwiazdami upstrzonej. aby przed nia uderzono czołem. Ona jest boginia, której własnościa skromność, wstydliwość i prostota. Wszystko to jedno, czy ze starego rodu pochodzi, czy należy do cygana. lub Žvda. Ona ma własne wdzieki i własny majestat wszedzie tenże sam. Człowiek samodzielny woła; Amicus quidem Thaleti, amicior Socrati, sed amicissimus sum veritati. O. gdyby każdy z ludzi przyszedł do własnego uczucia i rozbudził wsobie otrzymane z niebios bóstwo: zostałby samodzielnym i zrzuckiby ze swych barków torby s przesadami! Niedostatek uznania własnéj godności jest, jak już tylekroć rzeklismy, grzechem pierworodnym, rodzaj nasz trapiacym grzechem, który Zbawiciel swa nauka i swym przykładem przyszedł wykorzenić. Jak rzadko atoli zdoła kto to zrozumieć! Cóż dopiero mówić, o naślado waniu Chrystusa. t. i. o staraniu się zostać godnym jego bratem, samodzielnym synem Boga! - Nie sama powaga, takżestronność, ta zausznica powagi, wiedzie do przesądów. Człowiek nieuczony np. żywi przesądy przeciw Uczonym, już dla tego, aby nieprzyznać im wyższości nad soba: Uczeni przciwnie znajdują się wprzesądzie po względem zdrowego rozumu tak zwanego gminu; Empiryk pełen jest przesądów dotyczących się Spekulacyi, a Metalizyk pełen przesądów Boskiéi i samodzielnéi wszechwzgledem doświadczenia. stronności trzeba szukać z laternią Dyogenesa; a skoro sama przychodzi, niepoznają jej ludzie i chłoszcza ja swemi przesądami! Stąd słusznie mówi Szyller, że przesąd jest ludzkości mamka! Sadzcie wiec o rzeczach w tedy, gdy je poznaliście samodzielnie i wszechstronnie; sądźcie tak abyście sie sami nieprzesądzili! Dopóki niejesteście zupełnie pewni, niewydawajcie zdania naślepą ale zawieście je lub wystąpcie s tymczasowem zdaniem, t. j. s przypustnikiem, cum anticipatione. Panowie poeci niech sie strzega swych jenialnych myślników, bo te są zaswyczaj tyko umidłami

O, przekonanie, rzeczy święta! Kto Cię ma, niech dziękuje Bogu za to, i będzie względem braci swych błądzących wy-rozumiałym!

5) Poznajniki tego rozdziału odpowiadają wiedznikom stanu (§. 26.) albowiem są czwartego wiedzobłamu, t. j. stanu, na błoniach tych ministrami. J tak wiara przedstawia Sobistość, Przysobistość, Przeświadczenie; myślenie zas obejmuje w sobie osobistość, wsobistość, świadomość, a poznawanie, poznanie, znanie i umienie mość, dlasobistość, własne uczucie. Rzecz ta niewymaga dalszego rozjaśnienia. — Czemu wiara, myślenie, poznawanie, poznanie, znanie i umienie zowią się poznajnikami? Albowiem uirzawszy np. wiarę, lub myślenie i t. d. w jakim człowieku, poznajesz natychmiast stan jego naukowéj pewności, czyli stopień przekonania, i wiesz, jak masz z nim rozmawiać. Wprawdzie prawowierca niemoże tu sadzić, bo stoi najniżéj; ale za to filozof poznaje jazń obcą, po krótkiej z nią styczności. - Wszystkie umiejętniki, których liczbą (§. 34.6.), dla jéj wielkości, nazwaliśmy nieoznaczony milion, mogą być przedmiotem albo wiary, albo myślenia, albo poznania. więc pierwiastków religijnych jeden, spekulacyjnych drugi, a filozoficznych trzeci nieoznaczony milion, czyli razem trzy nieoznaczone miliony.

Spodziewamy się, iż okazaliśmy ze wszech stron i do-kładnie, że poznanie jest istotą samodzielną, równie jak prawda i wiedza; że jest nie człowiekiem, ale jego działalności celem; że nie we mnie, nie w tobie, ale w prawdzie i wiedzy znajduje się jego gniazdo; że jedném skrzydłem dotyka się jaźni ludzkiej, a drugiem wszechświata i Bogą. Że filozofia jest rzeczą udzielną, niezawisłą od tego lub owego filozofa, równie wjeczną jak prawda i wiedza, które kojarzy w sobie; że teologia sama niejest teologiem, prawnictwo prawnikiem itp.; są to pojęcia dla żakowskiego nawet rozumu przystępne! Niechaj więc raz ustaną wrzaski sowie, usiłujące w interesie li biernéj wiary w świat wmówić, że filozoficzne niepodległe poznanie jest jednostkowem przekonaniem, jednéj osoby utworem i nieopiera się

na niczem! O, jego słupy Herkulusowe są tysiąckroć silniejsze, niż filary najrozłeglejszego twierdzenia! Każde poznanie korzeni się równie w jaźni, jak i w jéj przedmiocie. Tylko um kłamca robi tu wyjątek, ale też niejest on źródłem i mistrzem poznania. — Bez loiki nowéj niepodobieństwem by było ani zasady sprzeczności, zgodności i dostatecznego powodu, ani wiary, myślenia i poznania pojąć należycie. Już tu więc praca nasza początkowa nagrodę otrzymała. — Poznanie, zaczém także znanie i umienie polega na myśle, którego bespośrednim pewnikiem (§. 30. 4.) jest słowko Jestem. Słówko to jest tedy ostatniego naszego poznajnika, t. j. znania, umiena, jądrem i rdzeniem. Jak więc zaczęła, tak i kończy nasza Analytyka słówkiem Jestem. To jéj wstępień i zawornik.

#### POMYŁKI DRUKARSKIE

### TOMU PIERWSZEGO MYŚLINI.

Str. 15 wiersz 15 od dołu za: rodzeniu, czyt. rdzeniu, a w. od d. po naturę, polóż przecinek. - 26 w. 17 od d. za kaszonen, czyt. kanonem: - 29 w. 2 za li, czyt. i. -- 56 w. 2 od d. za jest, czyt. jéj. - 62 w. 7 od d. za jaka, czyt. jako. - 90 w. 7 od d. za początek, czyt. Początek, położywszy pierwej kropką. - 124 w. 10 za przezczenia, czyt. przeczenia. - 158 w. 6 czyt. hołduje m y. - 159 w. 9 od d. za istnienie, czyt stnienie. - 163 w. 8 od d. czyt. ciągle. - 177 w. 2 przed: jest, połóż przecinek. - 186 w. 16 po: duszę, połóż przecinek. - 190 w. 2 od d. przed: ma połóż przecinek. - 205 w. 1 po idea czysta, czyt. wypuszczone: jest stnieniem; idea zaś. - 207 w. 11 od d. za niezmiernym, czyt. niezmiennym. - 227 w. 10 za niejest, czyt jest - 228 w. 7 po: Nie, połóż przecinek. - 243 w. 10 za podwiedzomem czyt. podwiedzobłamem. 245 w. 16 czyt. jądrowość. - 246 w. 5 od d. przed: które, czyt. wypuszczone: twierdzenie zaś Boże jest slowem. - 250 w. 13 od d. przed: razem czyt. wypuszczone: i mniej. - 282 w. 7 od d. między: Bóg i człowiek, połóż miasto znaku równania, zwyczajny łącznik. 283 w. 15 od d. po: docześna, połóż kropkę. - 287 w. 12 czyt. całą; w. 13 czyt. a przez w. 1 od d. czyt. ludzie. - 288 w. 1 od d. przed: wsobistością, połóż średnik. - 292 w. 11 od d. po: stwórcy, połóż kropkę. - 296 w. 2 za \$. 18. czyt. \$. 19. - 321 w. 10 za przyszłości, czyt. przeszłości. — 332 w. 16 zà potega, czyt. potege. - 336 w. 13 po: idea, polóż przecinek. - 378 w. 14 od d. za wiedzobłamy, czyt. poznaniobłamy. - 382 w. 15 od d. za prawdniku, czyt. prawniku. - 384 w. 8 za osobą, czyt. osoby. - 409 w. 9 od d. za zawisłość, czyt. zawiłość. - 410 w. 11 za Tu, czyt. To. - 413 w. 12 przed: za przeciwieństwo wsuń wypuszczone; nie; w. 14 od ` d. za umysły, czyt. umysłu. - 423 w. 3 od d. za zgodnością, czyt. zgodności. - 428 w. 9 czyt. działa n i a. - 430 w. 20 czyt. wywołującą; w. 21 czyt. własne. - 445 w. 14 od d. za motitia, czyt. notitia. - 461 w. 2 czyt. przekona n i e. - 467 w. 8 od d. odłącz nie od przekonanie. - 476 w. i za o, czyt. a.

479 w. 14 za dotąd, czyt. odtąd.
480 w. 4 od d. czyt. na ślepo.
481 w. 18 czyt. licz bą.

• • : / : **A**,

. . . .

## RETURN TO the circulation desk of any University of California Library or to the

NORTHERN REGIONAL LIBRARY FACILITY Bldg. 400, Richmond Field Station University of California Richmond, CA 94804-4698

## ALL BOOKS MAY BE RECALLED AFTER 7 DAYS

- 2-month loans may be renewed by calling (510) 642-6753
- 1-year loans may be recharged by bringing books to NRLF
- Renewals and recharges may be made 4 days prior to due date.

### DUE AS STAMPED BELOW

SENTONIII

NOV 2 4 1999

U. C. BERKELEY

APR 2 7 2002

12,000 (11/95)



