

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

#### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

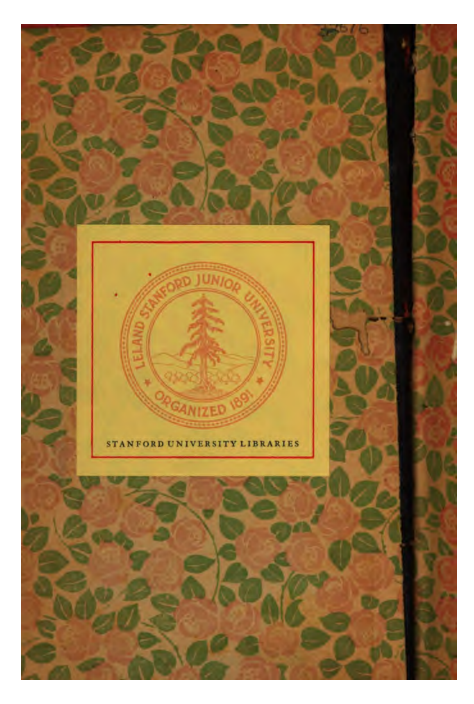
- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

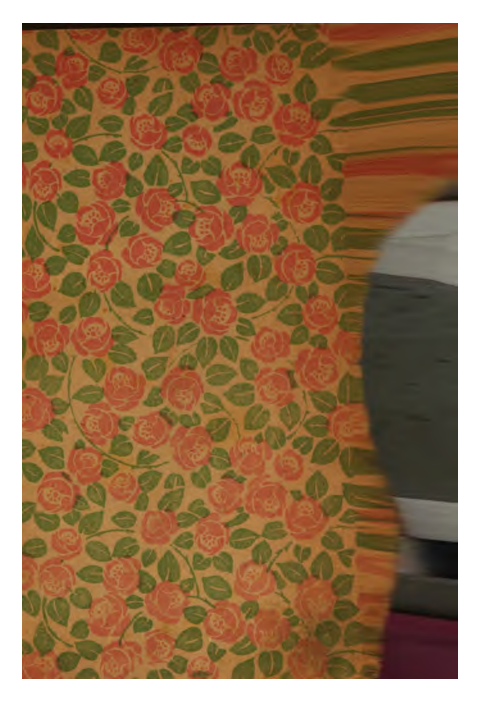
Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

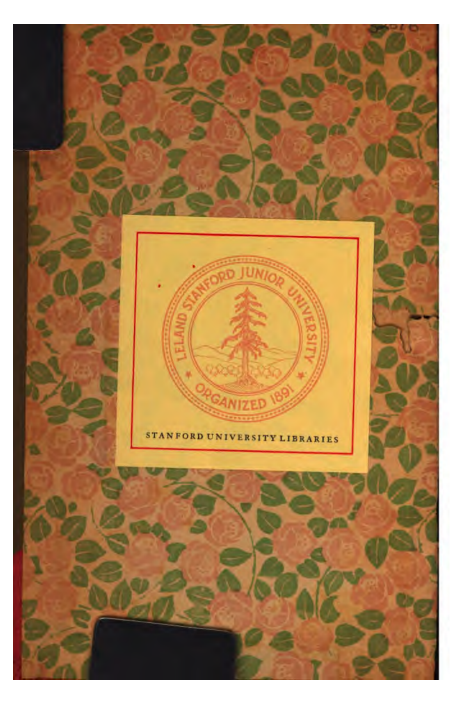
- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

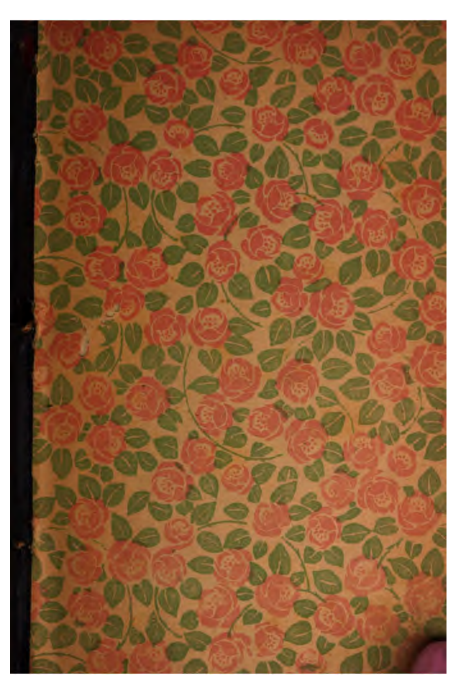
#### Informacje o usłudze Google Book Search

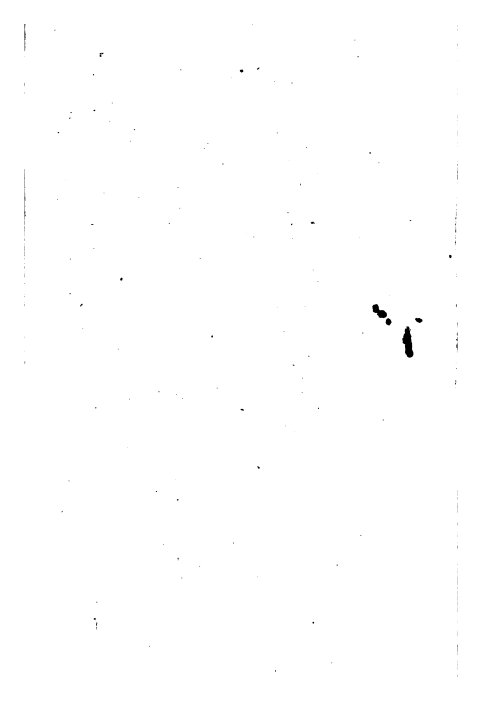
Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/



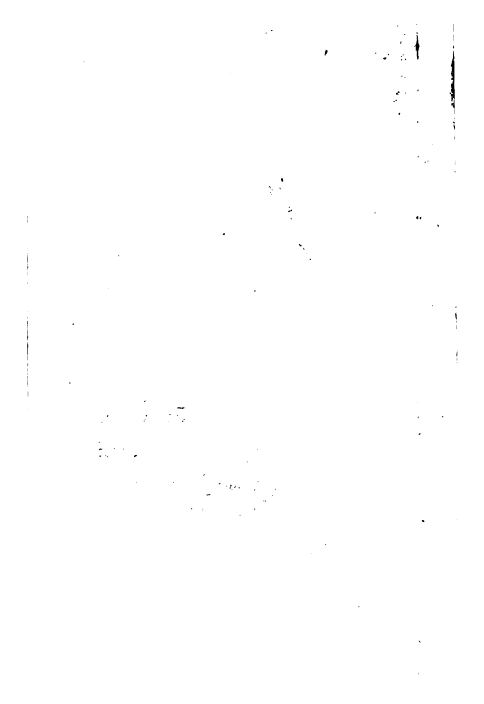








12. ·• . . 



神科,138

£ 223

JÓZEF KALLENBACH

W

223

# **CZASY I LUDZIE**



#### WARSZAWA

NAKŁAD GEBETHNERA I WOLFFA KRAKÓW – G. GEBETHNER I SPÓŁKA
1905

twy.

PG7013

## SŁOWO WSTĘPNE.

Rozproszone po czasopismach studya moje i szkice podaję tu razem. Mówią one o różnych czasach i ludziach, mają przecież jeden rys wspólny, który pozwolił na umieszczenie ich w jednym, zbiorowym tomie. Oto wszystkie te, większe i mniejsze studya starają się rozjaśnić jakąś cząstkę dziejów polskiej myśli i oświaty polskiej.

Wszystkie artykuły w tym tomie nie są dosłownym przedrukiem; uległy poprawkom, a czasem doczekały się znacznego rozszerzenia. Tak n. p. sylwetka jubileuszowa Antoniego Małeckiego wzbogaciła się licznymi nowymi rysami, których nie poskąpił sam czcigodny Jubilat.

Artykuł o British Museum zawiera także, obok dawnych, najnowsze wskazówki.

Rzecz o młodych latach Zygmunta Krasińskiego mogłaby się tu wydawać zbyteczną wobec dwutomowej monografii. Zawiera przecież w streszczeniu dzieje bardzo ważnej w życiu poety epoki, a skoro nie wszędzie i nie każdy ma czas i możność odczytania dwu tomów, niech poprzestanie na krótkiej historyi zawiązków Nieboskiej i Irydiona. Zresztą, nawet po wydaniu mej monografii, mogłem i ten drobny fragment uzupełnić małymi wprawdzie, ale zupełnie nowymi szczegółami.

We Lwowie d. 25 Marca 1905 r.

J. K.

I.

# KRAJ LAT DZIECINNYCH

. •



223

Stanałem w Nowogródku w cichy, pogodny wieczór lipcowy. Bez przewodnika, sam, z tłumem cisnących się myśli, rychło znalazłem się wśród ruin zamczyska, oświeconych czerwienią zachodzącego słońca. «Zamek na barkach nowogrodzkiej góry», dziś nawet, w ubóstwie dwóch tylko rozpadających się baszt, przejmujące sprawia wrażenie. Widok stąd rozległy i przepiękny. Oko mknie na krańce widnokręgu, ocienionego borem nieprzejrzanym, nurza sie w zieleni bujnej, która jak morze, rozlewa się u stóp wałów zamczyska; zieleń chłonie w siebie domostwa poblizkie, na prawo i na lewo, a z splątanej gęstwiny wierzchołków drzewnych wynurzają się ruiny farnego kościoła i dachy zczerniałe ubogich mieszczan. Powoli, z tego zalewu zieleni, wydobywa się cichy, cmentarny urok przeszłości. Baszty zamczyska skarżą się ranami czerwonemi cegieł nadwyrężonych, jamami w potężnych murach, które czas pokruszył; dach fary prześwieca, jak rzeszoto, a pochylona

u szczytu jego ozdoba zdaje się upatrywać na ziemi miejsca w trawie dla blizkiego już upadku. Ruina powszechna przejmuje na wskróś duszę. Z zadumy budzi smętny, przenikliwy, przeciągły ton pieśni wieśniaczej, dolatującej tu na wyżyny wałów z rozległych pól okolicznych:

Słuchałem piosnek. Nieraz kmieć stuletni
Trącając kości żelazem oraczem
Stanął i zagrał na wierzbowej fletni
Pacierz umarłych; lub rymownym płaczem
Was głosił, wielcy ojcowie — bezdzietni.
Ja słuchałem zdala,
Tem mocniej widok i piosnka rozżala,
Żem był jedynym widzem i słuchaczem.

Te ruiny, ten widok czarowny dziś, zachwycający przed stu laty, przemawiały do wrażliwej duszy chłopięcej, która zapełniała pustkowia i gruzy czarodziejską fantazyą:

> Z gruzów powstają kolumny i stropy... I widać zamków otwarte podwoje Korony książąt, wojowników zbroje... Marzyłem cudnie —

Całe tło «Grażyny», cały nastrój rycerski «Wallenroda», jest tutaj na tem wzgórzu zamkowem, w tych potężnych basztach, dumnych w swem wielkiem sieroctwie; te ruiny wołały już do dziecka przenikliwym głosem przeszłości, wciskały się w duszę wrażliwą na piękno, czekały na rozkwit sił geniu-

sza — a te echa przeciągłych i jękliwych pieśni wiejskich, co dziś tu, jak niegdyś, z łąk i pól dochodzą, rozmarzały wcześnie ucznia szkoły dominikańskiej.

I.

Dziś jeszcze Nowogródek raczej do wsi dużej, rozrzuconej w ogrodach, niż do miasteczka podobny; przed stu laty dzieciństwo tutaj było zaiste «sielskie» — w porównaniu z dobą dzisiejszą było też «anielskie». Pełną oddychał wówczas piersią Nowogródek. Sejmiki tu odprawiane, zjazdy ziemiańskie, sądowe, jarmarczne, gwarem i życiem napełniały miasteczko; na rynku ciżba drobnej, zaściankowej szlachty w strojach charakterystycznych.

Kościół przy kościele, klasztor przy klasztorze (Bazylianie, Bonifratrzy, Dominikanie, Jezuici, Franciszkanie, Bazylianki i Dominikanki) ze szkołami, szkółkami, przytułkami. Palestra z całem bogactwem prowincyonalnych typów, po których i tradycya już zaginęła — kwestarze rubaszni, karczmy charakterystyczne z rojną i wrzaskliwą rzeszą żydowską...

W dni powszednie ciszę Nowogródka przerywała chyba tylko szkolna młodzież. Tuż przy kościele dominikańskim (dziś parafialnym, jedy-

nym) 1), mieściła się szkoła powiatowa, kierowana przez wyznawców reguły św. Dominika. Ani śladu dziś tej szkoły. Tylko chodnik biegnący teraz środkiem ulicy wskazuje, dokąd szły niegdyś mury szkoły powiatowej. Na dole były klasy, na górze wcale zasobna biblioteka (rozproszona po r. 1863); w środku, gdzie dziś ogród przy plebanii, był dziedziniec szkolny. Boczne i tylne skrzydła budynku wypełniały cele księży. Dziś jeszcze ta część gmachu dochowała się w pierwotnym kształcie i stanowi mieszkanie dla proboszcza.

Sygnaturka nad dachem gimnazyalnym zwoływała uczniów na lekcye trwające od 9-ej do 2ej. — Mundurki szkolne były szafirowo-granatowe, przypominające umundurowanie ułanów wileńskiego pułku, lampasy podwójne, czapki zwykłe. Każda klasa miała swoją chorągiew, była też muzyka własna studencka<sup>3</sup>).

Dom Mikołaja Mickiewicza był w innej stronie miasteczka. Dziś na tem miejscu stoi dworek p. Dą-

<sup>1)</sup> Farny kościół nie był nigdy ani przez władzę świecką, ani przez duchowną zamknięty; niedbalstwo i opieszałość własna zrujnowały ten zabytek dawnych czasów. Wnętrze kościoła wygląda dziś, jak po napadzie Tatarów.

<sup>3)</sup> Szczegółów tych i innych o dawnym Nowogródku udzielił mi zacny staruszek, p. Leonard Trojański, który z nadzwyczajną czerstwością i pamięcią wyborną, przy 88-miu latach życia, opowiada doskonale czasy swego dzieciństwa. Chodził on jeszcze do szkoły dominikańskiej.

browskiego, nie podobny całkiem do starego domu, w którym się wychowywał Adam Mickiewicz. Kto chce mieć pojecie, jak wyglądał dom Mickiewiczów, niech obejrzy w Nowogródku domy drewniane, o starym miejscowym stylu, z charakterystycznym ganeczkiem o czterech kolumienkach drewnianych. Naprzykład domy Wakulskiego (Bryczkowskiego), Gnoińskiego (obecnie hr. Grabowskiego) i innych. Podmurowania takiego, jakie ma dom p. Dabrowskiego, wystawiony na miejsce starego z gruntu na nowo, nie było w starym dworku Mickiewiczów, który stał wyżej niż dzisiejszy budynek. Tylko grusza w ogrodzie za domem (nadpalona w czasie pożaru Nowogródka, ale jeszcze zielenią okryta), stoi jakby na piedestale z murawy; to dziwne na pozór wzniesienie pokazuje wyżynę, na której wznosił się dawny dom Mickiewiczów. Ta grusza jest dziś ostatnim żywym świadkiem dzieciństwa Adama Mickiewicza. Wartoby ja otoczyć przynajmniej żywopłotem.

Z tego to domku bliżej było do ruin zamkowych niż do szkoły dominikańskiej. Ruiny wcześniej od szkół zaczęły go uczyć: lapides clamabant. Przeszłość wrastała dzień po dniu do chłopięcych zabaw, splatała się z niemi...

»Tum z dziećmi na dziedzińcu przesypywał piasek, Po gniazda ptasze w tamten biegaliśmy lasek, Po błoniach z studentami graliśmy w zająca.

Tam do gaju chodziłem w wieczór lub przede dniem,
By odwiedzić Homera, rozmówić się z Tassem,
Albo oglądać Jana zwycięstwo pod Wiedniem.

Wnet zwoływam współuczniów, szykuję pod lasem!

Szkoła dominikańska dawała sporo wiedzy, urozmaiconej, praktycznie do potrzeb życia zastosowanej. Nie zapominajmy, że nie była to szkoła luzem idąca, że rozwijała się pod mądrą opieką kuratora wileńskiego; że dawała drukowane roczne «popisy», że wizytatorowie z ramienia Uniwersytetu Wileńskiego wysyłani, notowali ściśle postępy nauczycieli i zaniedbania, że ogólny pęd ku naukom był wtedy znaczny, żywotny, bujny, najpiękniejsze rokujący nadzieje — a zrozumiemy, że Adam Mickiewicz wywoził stąd w 17 roku życia doskonałe podstawy do nauki uniwersyteckiej w Wilnie.

II.

Wywoził podstawy umysłowe; gorzej było z materyalnem uposażeniem młodziutkiego abituryenta. Znane to rzeczy, znane powody, dla których Adam Mickiewicz szuka opieki u dziekana wydziału matematyczno-przyrodniczego, księdza Mickiewicza. Nie było dla niego innego sposobu ukończenia uniwersytetu, jak zapisanie się w poczet

stypendystów Seminaryum Nauczycielskiego, z obowiązkiem odwdzięczenia się Uniwersytetowi Wileńskiemu służbą nauczycielską w gimnazyach. Pisze zatem Adam Mickiewicz pierwsze w swem życiu zobowiązanie publiczne, składa następującą, tu po raz pierwszy ogłoszoną deklaracyą, i podpisuje ją z ogromnym rozmachem, z fantazyą godną ucznia pierwszego roku uniwersyteckiego:

Niżey na podpisaniu wyrażony, przyymuiac dobrowolnie stan akademicki, to jest stan publicznégo nauczycielstwa, poddaię się wszystkim ustawóm i rozporządzenióm temu stanowi przepisanym, z zaręczeniém: iż gdy w przeciągu piérwszégo roku bawienia się mego w Seminarium Nauczycielskiém, przy Imperatorskim Wileńskim Uniwersytecie, w rzeczonym stanie utrzymanym, a w dalszych latach w przepisanych naukach doskonalonym zostanę, urząd nauczycielski, w miarę lat w Seminarium przepędzonych, licząc za jeden rok pobytu dwa lata służby, z powinności, gdzie i kiedy Uniwersytet postanowi, sprawować będę. Dalsze zaś lata dobrowolnego uczenia (lubo od mojey woli) co do trwania w stanie nauczycielskim, zależeć będą, gdy jednak z tégo stanu oddalić się zechcę, wprzód Uniwersytet o tém uwiadomię. W przypadku uchybienia którégokolwiek z przepisanych obowiązków, nieposłuszeństwa i wszelkiego przeciwko karności, poddaię się sądowi Uniwersytetu. Takowe zaręczenie własnoręcznym podpisem utwierdzam.

W Wilnie r. 1815 Mies. Października 1. dnia.

Adam Mickiewicz.

Tem zobowiązaniem rozpoczynają się lata pracy, lata filareckie.

Wiadomo dziś szczegółowo, czem były te lata dla Mickiewicza i jego druhów.

Przecież żywego, barwnego tła uniwersyteckich, wileńskich czasów, nie mamy jeszcze, bo mieć nie mogliśmy <sup>1</sup>). Odtworzy je ktoś, gdy staną się ogólnie przystępnymi materyały pierwszorzędne, autentyczne do dziejów Uniwersytetu Wileńskiego i kuratoryi księcia Adama Czartoryskiego. Rozwinie się wspaniała karta zasług cywilizacyjnych Wilna i Krzemieńca, a z pożółkłych ksiąg statystycznych, z protokołów posiedzeń Wydziałowych, Rady Uniwersytetu, raportów Wizytatorów i dyrektorów szkół powiatowych wstanie z martwych dawne, bujne, własne umysłowe życie, oryginalne, bogate

<sup>1)</sup> Pełne zasługi, trzytomowe dzieło Józefa Bielińskiego: Uniwersytet Wileński nie mogło wyczerpać przedmiotu dla braku wielu najważniejszych źródeł, o czem pisze sam autor w tomie I, na str. 4—6,

i w różnorodnych swych objawach niezmiernie ciekawe.

Jedyną na razie wiedzeni ciekawością, a ograniczeni krótkim czasem przebijaliśmy się przez setki woluminów i aktów, szukając przedewszystkiem lat uniwersyteckich Adama Mickiewicza, a potem nauczycielstwa jego w Kownie.

Z różnych opowiadań wiadomo, że Mickiewicz nie należał do najpilniejszych słuchaczów: «sam sobie był profesorem» pisał potem Domeyko. Są jednak dowody urzędowe, że czasu w Seminaryum Nauczycielskiem nie tracił. Studya szły z początku drogą wskazaną przez księdza Mickiewicza, dziekana wydziału przyrodniczego.

W spisie urzędowym z r. 1816 czytamy:

Mickiewicz Adam, K. N.

Słuchał kursów przez lat: 1

Zdawał examen z F. Ch. Al. (Fizyki, chemii, Algebry).

Otrzymał stopień: czerwca 27-go.

Znaczy to, że przy głosowaniu na stopień kandydata trzy noty były ujemne, zwyciężone sześciu dodatniemi. — Rapport Ogólny z r. 1816 zawiera listę uczniów, którym w r. 1816 po odbyciu ścisłych egzaminów, «przyznane są w Imperatorskim Uniwersytecie Wileńskim stopnie uczone». Wymie-

nieni tu są: Czeczot Jan, Jeżowski Józef, Kaczkowski Karol, Karpowicz Abdon, Mickiewicz Adam, Mickiewicz Stefan, Przecławski Józef i Zan Tomasz.

Przyszły twórca Dziadów zaczyna zatem «urzędowo» od fizyki, chemii i algebry. Co prawda, studyował równocześnie milsze sercu przedmioty. «Szczególna wiadomość o uczniach Seminaryum Nauczycielskiego, będących w r. szkolnym 1815— 1816» zawiera przy nazwisku Adama Mickiewicza w rubryce: Jakich słucha nauk? — następujący wykaz: «Literatury Starożytne — Polska rya powszechna». Od r. 1816 w spisie alfabetycznym znajduje sie przy nazwisku Mickiewicza wzmianka, że jest na Oddziale Literatury. — W czwartym roku studyów Uniwersyteckich (1818 -1819), Mickiewicz składa i półroczne egzamina, wymagane od stypendysty Seminaryum Nauczycielskiego, i magistruje się, a przynajmniej część egzaminów magisterskich składa. Ciekawe pod tym względem wskazówki daje nam, nieznana dotychczasowym biografom poety: «Xiega Zdań Professorów Imperatorskiego Uniwersytetu Wileńskiego o postępku uczniów Seminaryum Nauczycielskiego z roku 1818 i 1819». Czytamy tam:

XV. Logika.

Mickiewicz Adam. Postępek z 1-go półrocza: znakomity.

z 2-go półrocza: -

Adnotacya: Examinu 2-go nie zdawał dlatego, że się podał do stopnia magistra.

XVII. Literatura Grecka.

Mickiewicz Adam. (Ręką Grodka, nie władającego, jak wiadomo, zbyt poprawnie językiem polskim, zapisano) «Nie dał Examen(!) dla przyczyni niżey wymien(ionej).

XVIII. Literatura Łacińska.

Mickiewicz Adam. «Nie dał Examen, albowiem na stopień magistra został examinowany».

XIX. Literatura Rossyyska.

Mickiewicz Adam. Z 1-go półrocza: ръдко ходилъ. Z 2-go półrocza: ръдко ходилъ.

XX. Literatura Polska.

Mickiewicz Adam. Z 1-go półrocza postępek: wielki.

Z 2-go półrocza nie zdawał examinu, bo został magistrem.

(notę «wielki» wśród wszystkich współegzaminowanych tylko Mickiewiczowi dał L. Borowski). XXI. Język Niemiecki.

Mickiewicz Adam. 1-e półrocze: dobry, dobry.

Egzaminu nie zdawał, bo magistrował się.

XXII. Język Angielski.

Mickiewicz Adam. 1-e półrocze: znakomity. 2-e półrocze: znakomity.

Egzamina ustne na stopień magistra złożył Mickiewicz w końcu maja i z początkiem czerwca 1819 r. (szczegóły podaje IV tom «Korespondencyi A. M.); pozostawała do skreślenia rozprawa magisterska, na temat: De criticae usu atque praestantia. Czasu wiele nie było, skoro już we wrześniu t. r. miał ukończony uczeń Uniwersytetu objąć stanowisko nauczyciela szkoły Kowieńskiej. Spedzać lato w murach miejskich dla pisania rozprawy - rzecz przykra; gdyby tak na wsi pracować można? Malewski, druh serdeczny, był przecie czas jakiś podbibliotekarzem w bogatej bibliotece hr. Adama Chreptowicza w Szczorsach, niedaleko Nowogródka. Nęciła tam i wiejska cisza i biblioteka bogata. Mickiewicz jedzie w pierwszej połowie lipca roku 1819 do Szczors, opatrzony listem polecającym do hrabiego Adama Chreptowicza. List ten z autografu, odszukanego w Szczorsach podaję:

### Jaśnie Wielmożny Mci Dobrodzieju!

Znajoma uczynność JWPana dla pracującvch w naukowym zawodzie, i osobiście doznawane łaski ośmielają mnie do zaniesienia nowey prośby. Oddawca tego listu, towarzysz móv szkolny i przyszły nauczyciel JP. Adam Mickiewicz, ma z polecenia Fakultetu Litteratury dla otrzymania uczonego stopnia wygotować w przeciągu wakacyynym rozprawe. W tym celu chciałby przeyrzeć Xiążnicę Szczorsowską, i ieśliby znalazł co do swey rzeczy przydatnego upraszać o krótkie pożyczenie, a choćby to mu się i nie powiodło, zawsze poznanie Opiekuna Edukacyi Krajowéy, pod którego dozorem w rodzinnem mieście Nowogródku pracować może będzie, i zwiedzenie zamożnév Biblioteki bez korzyści dla niego bydź nie może. Przyymiy więc JWPan śmiałą prośbę ucznia za uczniem, i moie wyznanie dozgonnéy wdzięczności i uszanowania, z któremi zostaie.

> JWWMPana Dobrodzieja sługą Nayniższym

D. 10 Lipca 1819 Wilno. Fr. Malewski.

Czy Mickiewicz znalazł w Bibliotece Szczorsowskiej potrzebne do rozprawy dzieła, nie wiemy, bo rozprawy samej nie mamy. To pewna, że w Szczorsach był, że po studyach w pięknej auli bibliotecznej, zachwycać się musiał wspaniałym parkiem tamtejszym, a w poblizkim, wązkim tu jeszcze Niemnie kąpieli nieraz użył. Ale blizkość Nowogródka nie dała zapewne długo w Szczorsach zabawić, wakacye były nie długie, a serce ciągnęło do swoich, do Zaosia...

Zaosie uważane jest za miejsce urodzenia poety. Nie brak jednak argumentów, przemawiających za Nowogródkiem. Wiadomo, że na szali dowodów za i przeciw zaważył głównie list Aleksandra Mickiewicza do Franciszka Mickiewicza z r. 1860, gdzie młodszy brat objaśniał starszemu, z jakiego powodu z całego rodzeństwa jeden jedyny Adam nie urodził się w Nowogródku, Iecz w Zaosiu. Szczegóły drobiazgowe, przytoczone tam przez Aleksandra M., zdawały się wykluczać wszelką możliwość pomyłki. Cóż z tego, kiedy niedawno ogłoszony list tegoż Aleksandra do A. E. Odyńca (z końca 1858 r.), zaprzeczył twierdzeniu, co do Zaosia w tych kategorycznych słowach: «Adam rodził się w Nowogródku, lecz ten dom stanał w ośm lat po jego urodzeniu i on mieszkał w nim tylko lat kilka» 1). — Gdy tak Aleksander M.

<sup>1)</sup> Księga Pamiątkowa. Tom I. Warszawa, str. 26.

co innego twierdzi w liście do brata, a co innego w liście do Odyńca i tym sposobem zostawia znowu otwarte pole przypuszczeniom, podam tutaj kilka szczegółów, które zdają się przeważać szalę na korzyść Nowogródka.

Faktem jest, że Zaosie należało wówczas do parafii w Stwołowiczach i że dzieci, urodzone w Zaosiu chrzczone bywały w Stwołowiczach. Dochowana księga tamtejszej parafii liczne zawiera na to dowody. Przytoczę tylko jeden: Terajewiczom, spokrewnionym z Mickiewiczami rodzi się dziecko w Z a o s i u; trzymają je do chrztu w S t w ołowiczach 25-go kwietnia 1801 r. Mikołai Mickiewicz (ojciec Adama) z Agatą Majewską. -Gdyby sie Adam Mickiewicz urodził był w Zaosiu, zwykłym obyczajem byłby powinien być ochrzczonym w Stwołowiczach. Zważmy, że chrzest odbył się w zimie, bardzo ostrej, jak wiadomo, i że do Stwołowicz wiorst kilka, do Nowogródka zaś z Zaosia co najmniej pięć godzin drogi i to nie najlepszej, po leśnych ostępach i wybojach w lutym!

Charakterystycznym jest następnie fakt, że w urzędowych zapiskach uniwersytetu Wileńskiego, w rubryce daty i miejsca urodzenia Adama Mickiewicza, nigdzie nie jest wymienione Zaosie; co prawda, nie jest też wymieniony Nowogródek. Zapisano tylko ogólnikowo: «parafii nowogrodzkiej». Może kiedyś znajdzie się szczegół pozwalający

na rozstrzygnięcie kwestyi spornej. To pewna, że dla poety równie drogie było Zaosie, jak Nowogródek dla wspomnień dziecinnych i chłopięcych.

Z czasem Zaosie stało się może milsze, bo bliższe Tuhanowicz!

Po miłych wakacyach, z początkiem września 1819 roku musiał młodziutki nauczyciel rozpocząć w Kownie «obuczanie łbów żmudzkich». Ciężka to była sprawa dla geniuszu poety, co właśnie rwał się ku słońcu, ku przestworzom i «nad poziomy wylatywał...» A tu szara czekała, codzienna, nużąca w klasie robota — otoczenie prozaiczne...

Ale hasła filareckie nie były od święta i na święta tylko — zapowiadały właśnie codzienną, mrówczą, społeczną pracę. I Mickiewicz zaprzągł się do nauczycielskiej taczki. Że pracował pilnie i dzielnie, póki sił fizycznych starczyło, o tem świadczą urzędowe o nim «opisy służbowe»; mniej było dotychczas wiadomości o stosunku młodziutkiego nauczyciela do uczniów.

Jakże miło wyczytać w sprawozdaniu urzędowem wizytatora okręgu wileńskiego uboczną przynajmniej pochwałę. Gdy już Mickiewicza w Kownie nie było, gdy dla słabego zdrowia na urlopie w Wilnie przebywał, naznaczono na jego miejsce do Kowna niejakiego Mikołaja Kozłowskiego. O tym nauczycielu literatury i historyi pisze wizytator:

«JPan Mikołay Kozłowski przyjechał do szkoły i wszelką znalazł gotowość w wypracowanych gorliwie i umiejętnie seksternach przez poprzednika swojego, Adama Mickiewicza, żadney swoiey litery nie dał, nie pracował... u uczniów miłości niema, owszem wszyscy, porównywając go z poprzednikiem, pragną naygoręcey zmiany». Chłopięce «łby żmudzkie» poznały się jednak na wartości nauczyciela, Adama Mickiewicza.

#### III.

W opisie służbowym («formularnym spisku») stanu nauczycielskiego w Kownie z roku 1821 pod nazwiskiem Adama Mickiewicza w rubryce: «Czy żonaty? Ile dzieci?» zanotowano: «żonaty, dzieci nie mają». Czy mimowolna to pomyłka urzędnika w przepisywaniu z brulionu, czy błędna informacya — jakkolwiekbądź, notatka ta na ironią zakrawa. Gustaw — żonaty!

Lata nauczycielskie zbiegły się z najboleśniejszym w życiu jego zawodem sercowym. Dzieje tej smutnej, beznadziejnej miłości znane są na pozór do najdrobniejszych szczegółów, a przecież jakże mało, jak niedokładnie znaną nam jest sama heroina. Ileż najsprzeczniejszych sądów krąży o Ma-

ryli! Czy kochała szczerze? Jak mogła, kochając poete, oddać reke innemu? A potem? Życie panieńskie po ślubie przez lat kilka czy nie dowodziło miłości wielkiej dla Mickiewicza? Więc pocóż ślub, niemiły sercu? Ileż na pozór zawiłości i jaki twardy do zgryzienia orzech psychologiczny! Sadze, że, aby zrozumieć te miłość, trzeba na chwilę zapomnieć o dzisiejszym sposobie kochania sie i flirtów, a przenieść się duszą w one odległe lata i owoczesne społeczeństwo. Czasy to były niedobre. W nowogrodzkich stronach łamał się stary rzeczy porządek z nowym, nieokreślonym jeszcze i luźnym, a zwłaszcza rozluźniającym obyczaje. W zaściankach drobna szlachta wiodła dawny, prosty tryb życia - ale po dworach większych panowało życie bez myśli i bez troski ani o to, co przeszło, ani o to, co przyjść mogło. Licznie i gęsto rozkwaterowane wojska wnosiły swój sposób życia. Panny lgnęły do pięknych mundurów oficerskich: uwodzenia i uwożenia z domów obywatelskich, kończące się koniecznym ślubem, nie należały do rzeczy wyjątkowych, a kto chce mieć pojęcie o tem, jak się to praktykowało, ten niech odczyta nudną, źle napisaną, ale obyczajowo wierną Powieść z czasu mojego, czyli Przygody Litewskie (Poznań, 1858), która właśnie nowogrodzki powiat i czasy 1812 roku opisuje. Żyjący świadkowie, ci, co mogą dzieciństwem swem zasiegnąć lat owych, lub im najbliższych, :

potwierdzają w zupełności, że tak właśnie było. Ton panował u góry kosmopolityczny, francusczyzna panoszyła się, poczucie obowiązków społecznych zamierało, a po wytężeniu 1812 roku prostracya i bezmyślne życie nad stan krzewiło się spokojnie. Na takiem tle odbijała dziwnie uroczo Maryla Wereszczakówna; jej zapał dla wszystkiego, co swojskie, jej inne, całkiem poważne, pojmowanie życia i wykształcenie niepospolite sprawiały, że wśród najświetniejszego zebrania, ona, nie pociągająca wdziękiem urody niewieściej, przykuwała do siebie czarem ujmującej rozmowy. Zetknięcie się tak bogatej duszy z filaretami, a zwłaszcza z ich przewódcą, Zanem, tylko na dobre wyjść mogło Maryli. Z natury skłonna była nie do czczych, sentymentalnych rojeń (o co ją, niestety, dziś tak często posadzaja), ale do działania. A że młodzież uniwersytecka wileńska garnęła się do szerszej pracy, że taki Czeczot np. żył tylko nadzieją uspołecznienia ludu białoruskiego i widział w tem, od lat chłopięcych niemal, cel życia - więc nic dziwnego, że filareci zjednali rychło Maryle dla swych idei, że po niej spodziewali się jak najzbawienniejszego wpływu na te warstwy, do których sami dotrzeć nie mogli. Na tem tle wspólnych ideałów zawiązał się rychło przepiękny stosunek dwojga dusz promienistych i promieniejących. Maryla widziała zrazu w młodym studencie Uniwersytetu, natchnionego piewcę haseł T. Zana, on w niej sojusznicę sprawy. Tak to rozumieli starsi, tak bracia Maryli, tak jej narzeczony. A młodzi po niewczasie opatrzyli się, że są jakby dla siebie stworzeni:

> Postawą sobie blizcy, jednostajni wiekiem, Ten sam powab we wszystkiem, to samo niechcenie. Też same w myślach składnie i w czuciach płomienie.

Zupełne zaufanie do własnych sił i zasobów moralnych pozwalało przedłużać z roku na rok ten łańcuch, który się «rozciągał», ale «nie pękał». Maryla mogła się łudzić, że oboje, wyrzekłszy się szczęścia ziemskiego, poświęcą się całkiem sprawie, droższej nad «szczęście w domu». Było to złudzeniem duszy młodej, złudzeniem szlachetnem. Nie było złudzeniem jej przeczucie. Przeczuła ona skarby tego wielkiego serca, które miało za miliony ukochać, i powiedziała sobie, że serca tego zabierać nie ma prawa. Gustaw narzeka:

Słyszałem od niej słówek pięknobrzmiących wiele, Ojczyzna i nauki, — sława, przyjaciele!

Gustaw mógł zapewniać, że teraz «ten groch całkiem od ściany odpada» — ale przyszedł czas, kiedy Konrad ironii Gustawowej zaprzeczył, zamarzył o «tryumfie Milcyada» i «objął w ramiona wszystkie przeszłe i przyszłe pokolenia...»

Już Gustaw, w spokojniejszej chwili, składał hołd prawdzie:

I jakież są jej grzechy?
Czyli mię słówkiem dwuznacznem podwiodła?
Czy wabiącemi łowiła uśmiechy?
Albo kłamliwe układała lice?
I gdzież są jej przysięgi? Jakie obietnice?
Miałem-że od niej choć przez sen nadzieję?
Nie! nie! sam urojone żywiłem mamidła,
Sam przyprawiłem jady, od których szaleję!

A Konrad ukorzy się z czasem przed wielką ofiarą Maryli, oceni to, że się wyrzekła szczęścia w domu i napisze do wspólnego powiernika, Domeyki, z Poznania 1832 roku: «Nie będziemy już nigdy widzieć się z sobą. Ale powiedz jej, że ona zawsze ma w sercu mojem miejsce, z którego nikt jej nigdy nie usunął i gdzie jej nikt nie zastąpi:

Do obojga stosują się te wspaniałe wiersze:

Młodości! Jakże wielkie twe ofiary! Jam miłość, szczęście, jam niebo za młodu Umiał poświęcić...

Czem był dla Maryli Adam, ledwo się domyślać można z kilku jej listów, ostrożnych, w obawie przejęcia pisanych, gdzie rzadko tylko wielkie uczucie słówkiem małem się zdradzi. Ale jest fakt, na pozór błahy, a tak rzewny! W późnych swych latach miała pani Marya Puttkamerowa przy sobie siostrzenicę rodzoną, córkę brata swego, Józefa Wereszczaki, dzisiejszą panią Cywińską. Jej to opowiadała nieraz staruszka o filareckich cza-

sach; razu pewnego, porwana wspomnieniami młodości, wydobyła Maryla z ukrycia i pokazała siostrzenicy białą, muślinową, dawną swą sukienkę... Chowała ją jak relikwię: w niej ostatni raz widziała Adama Mickiewicza, gdy opuszczał na zawsze Litwę! 1).

Dziś jeszcze, po latach tylu, ta wielka miłość szlachetna, czysta, wzniosła, takim jest owiana urokiem, tak silnie promienieje, że do Tuhanowicz spieszą starzy i młodzi, by odetchnąć na chwilę tamtą atmosferą i przeżyć górnie bodaj chwilkę. I nikt nie doznaje zawodu:

Jej pełne dotąd jeszcze wszystkie okolice: Tu po raz pierwszy boskie obaczytem lice, Tu mnie pierwszej rozmowy uczciła wyrazem, Tutaj na wzgórku Russa czytaliśmy razem.

<sup>1)</sup> Pani Cywińska, dziś przeszło siedmdziesięcioletnia, pełna energii, właścicielka Siohdy, niedaleko Tuhanowicz, opowiedziała mi jeszcze jeden fakt, usłyszany od swej ciotki. Maryla skomponowała walca i odegrała go Mickiewiczowi. Zachwycony poeta pyła: komu będzie ten walc poświęcony? w lubej nadziel, że on dostanie tę cenną pamiątkę. Ale Maryla, przekomarzając się, mówi, że walc ten jest dla pana Tomasza. »Tak? Dla Tomasza? « — woła blady ze wzruszenia poeta, i zanim Maryla się spostrzegła, wydobył z kieszeni scyzoryk i zaczął w największej pasyi wbijać sobie ostrze w piersi. Wyrwała Maryla nożyk z rąk Mickiewicza, zabrała i schowała na pamiątkę. — Autograf walca, skomponowanego przez Marylę, z dopiskiem własnoręcznym poety, pomieściła w podobiznie Ksiega Pamiątkowa na uczczenie setnej rocznicy urodzin Adama Miakiewicza, tom pierwszy, str. 32.

Altankę jej pod temi uwiązałem chłody, Z tych lasów przynosiłem kwiateczki, jagody, Z tych zdrojów, stojąc przy mnie, wywabiała wędką Srebrnopiórego karpia, pstrąga z krasną cętką...

Tuhanowicki dwór, gościnny po staremu, i oficyna, gdzie mieszkali w lecie Zan, Czeczot i Mickiewicz, znane są z albumów i widoków, świeżo wydanych. Ale czego żadna fototypia nie odtworzy, to prześlicznego parku, który po prawej stronie dworu się rozciąga. Stuletnie dęby, wiekowe lipy panuja tu młodszym brzozom, grabom i akacyom. Nie jedno się zmieniło w tym parku; od kilkudziesięciu lat niema już owej «długiej ulicy», w której Maryla znikła «na kształt błyskawicy». Ścieto «ulice» w nieobecności właściciela, źle zrozumiawszy jego polecenie. Inna powstała, w innem miejscu «ulica». Olbrzymie kobierce łak o bujnych trawach, ujęte są wzgórzami, które wydają się wyższe, bostarodrzewem porosłe. Charakterystyczną cecha olbrzymiego ogrodu są właśnie te wzgórza, malowniczo rozrzucone. Na jednem z nich para kochanków Nową Heloizę czytała. W noc księżycową, przy współdziałaniu mgły i srebrzystego blasku miesiąca, park cały wyglądał jak marzenie:

Cała ziemia kroplistą połyskała rosą.

Doliny mgła odziewa...

Spojrzę, na dół, na szpaler, patrz, tam przy altanie
Ujrzałem ją niespodzianie.

Suknią między ciemnemi bielejąca drzewy,

Stała w miejscu, grobowej podobna kolumnie.

Słynna altana, bardzo blizka dworu, z widokiem na okno pokoju Maryli, była wówczas zapewne bardziej widna ze wzgórza w parku, mniejsza na pozór, skromniejsza. «Altanka» zwie ja gdzieindziej poeta. Była jego «szczęścia kolebką i grobem». Tu poznał, tu pożegnał. Dwanaście lip stworzyły okrag szczupły, zaledwie dostateczny na pomieszczenie ławki. Zacisznie tu i błogo. Z uszanowaniem zbliżamy się do tej altany, pamiętnej w dziejach poezyi polskiej. Czas, co tyle ruin potworzył, uszanował to miejsce, uczcił je i ozdobił. Lat już ośmdziesiąt przepłynęło nad temi lipami Rozrosły się one, niekrępowane niczem, swobodne; jedne przegięły się aż ku ziemi, inne wysoko wystrzeliły smukłemi gałęziami, hen ku niebu, tworząc z całości jakby kolosalny bukiet lip. Najwspanialszy to pomnik, jaki przyroda litewska położyła tu, na grobowcu wielkiej miłości. Olbrzymie mauzoleum zieleni. Bukiet lip wonny, kwitnący, ożywiony przytłumionym brzekiem pszczół, rojnie szemrzących w pracy. Miód stąd chyba najsłodszy na tej ziemi...

## IV.

Tuhanowicze nie tworzą w Nowogródzkiem bynajmniej wyjątku pod względem piękności przyrody. Całe Nowogródzkie pełne jest uroczych krajobrazów. Ziemia to pagórków leśnych, ziemia łak

zielonych, o takiem bogactwie i rozmaitości widoków, że nawet oko, znarowione zagranicznemi, osławionemi z nadzwyczajności miejscami, znajdzie tu czem wzrok popieścić i zachwycić. Domejko jeszcze w czterdzieści lat po wyjeździe z Litwy miał w sercu i oku te strony, i świetnie je scharakteryzował w liście do Bohdana Zaleskiego: «Ledwo wyjedziesz z Nowogródka ku Koreliczom, Szczorsom i Mirowi, otwierają się we wszystkich kierunkach wzgórza i zwolna podnoszące się i zniżające pola, przyozdobione miejscami w dębowe i brzozowe gaje. Co kilka mil schodzisz na szerokie, zielone łaki, wygony, sianożęcia, po których środkiem, jak okiem zajrzysz, wiją się srebrzyste rzeki i ruczaje, a po brzegach ciągną się długie wsi i zaścianki, sznury naszych nieoszacowanych pereł. Od każdej wsi spuszczają się ku sianożęciom warzywne ogrody sielskie, wiśniowemi drzewami ocienione, a nad wsią górują uprawne poletki, żółte, płowe, zielone, zmieniające barwę według pory roku. Opodal ujrzysz kościółek na wzgórzu, karczmę, wiatrak i dwór szlachecki z lipowym szpalerem i topolami wysadzaną drogą». — Odrębność krajobrazów jest zdumiewająca. Na przestrzeni kilkudziesięciu wiorst coraz to inny charakter widoków. Na północo-wschód od Nowogródka, w poblizkiej Horodziłówce i Horodecznej, p. Zygmunta Kiersnowskiego, mamy falisty krajobraz, jakby żywcem wyjęty z kantonu Wodej.

skiego, lub Fryburskiego. Wazka, lecz bystra rzeczułka wije sie tu weżowato wśród pieknych zarośli i na wiorstowej długości daje racyę bytu aż pięciu młynom! Jakże inaczej wygląda krajobraz na południowy wschód od Nowogródka w kierunku Świtezi. Lasy tu przed stu laty panowały niemal wyłącznie, «pełne zwierza bory», drogi wązkie, niełatwe na wiosne i w jesieni do przebycia, widoki, godne Ruysdaela, pełne niespodzianek zachwycających, jak cicha, przezrocza Świteź, lub parowów, umajonych zielenia, ożywionych stawami, jak w Sienieżycach. Cała droga z Zaosia i Tuhanowicz do Nowogródka, którą Mickiewicz od dzieciństwa i w młodości tylekroć przebył, jest prześliczna, zwłaszcza między Tuhanowiczami a Siohdą (Worończa, Rajce). Student nowogrodzki bywał zapewne czesto z kolega, Nikodemem Kiersnowskim, w poblizkiej Horodecznej na majówkach w Zielone Światki. Z rodzina Kiersnowskich wiazały Mickiewiczów blizkie stosunki. Najstarszego syna Mikołaja Mickiewicza, Franciszka, trzymał do chrztu łowczy nowogrodzki, Waleryan Kiersnowski, z Imć pania Rozalia Orzeszkowa.

Mimowoli a ustawicznie szuka po tych okolicach wzrok nasz tła do *Pana Tadeusza*. Z poznanych miejscowości najwięcej, acz niezupełnie, przypada do opisu poety dwór w Cząbrowie p. Juliana Karpowicza. Cząbrów, niedaleko Świtezi, należał przed stu laty do Uzłowskich. U nich to

przebywała jako panna respektowa, Barbara Majewska, i stąd, z Cząbrowa, wyszła za mąż za Mikołaja Mickiewicza. Aniela Uzłowska trzyma też do chrztu Adama Mickiewicza. Nie można wątpić, że gdy dziecko podrosło, nieraz odwiedzało tu z rodzicami swymi matkę chrzestną. Dla matki poety Cząbrów był jakby domem rodzinnym. Dwór w Cząbrowie był może pierwszym z większych dworów wiejskich, zapamiętanych przez dziecko, które w Zaosiu i okolicy tamtejszej skromniejsze tylko widywało zabudowania. Dwór w Cząbrowie leży właśnie wśród pól, malowanych zbożem rozmaitem, na pagórku niewielkim,

Dwór szlachecki z drzewa, lecz podmurowany, Świeciły się zdaleka pobielane ściany, Tem bielsze, że odbite od ciemnej zieleni Topoli, co go bronią od wiatrów jesieni. Dom mieszkalny niewielki, lecz zewsząd chędogi I stodołę miał wielką...

Dziś to o tyle zmienione, że topole wycięto przed dworem, a front ganku nieco podwyższono. Nie myślę się zresztą upierać przy tem przypuszczeniu, że Cząbrów był jedynie podstawą topografii Soplicowa; owszem, z góry zaznaczam, że inne szczegóły mogły być wzięte to z Tuhanowicz, to z Horodziłówki; ale w Cząbrowie najwięcej przypomniało mi się Soplicowo. Mickiewicz, który wedle własnej definicyi, «nie tworzył

prawie nic, lecz przypominał, gdy na bruku paryskim przeniósł się duszą utęsknioną «do tych pagórków leśnych, do tych łąk zielonych», nie wytrwał przy jednej jakiejś miejscowości. Zwiedzał w nadzwyczajnej swej pamięci jedną okolicę po drugiej, aż z tej pielgrzymki duchowej utworzył najwspanialszą syntezę nowogrodzkiego krajobrazu. Las w nim panuje, jak panował w rzeczywistości. Już młodzian rozkochał się w olbrzymach puszczy, w rówiennikach litewskich wielkich kniaziów, w drzewach Białowieży, Świtezi, Ponar, Kuszelewa, co mu wśród ciszy ostępu świadczyły o zamierzchłych wiekach. Do nich, jak do druhów, tęsknił poeta:

Drzewa moje ojczyste! jeśli niebo zdarzy Bym wrócił was oglądać, przyjaciele starzy, Czyli was znajdę jeszcze? Czy dotąd żyjecie?

«Błahy strzelec» tu nie zwierzyny, a dumań szukał samotnych, podpatrzył życie lasu i przeniósł urok jego, zapach i kolory do kart nieśmiertelnego arcydzieła.

Nad ludźmi z Pana Tadeusza przeszła niszcząca fala zdarzeń i zmiotła ich z powierzchni. Ludne, rojne przed stu laty zaścianki i okolice, bądź znikły, bądź też zubożały, zdrobniały i blizkie są zaniku. Przecież nie zaginęły jeszcze do szczętu. Po mowie, po głosie, po jasnem czole i bystrym wzroku, poznasz potomka Mazurów, którzy przed

czterystu laty karczowali tu lasy i szerzyli niekrwawe zdobycze pługa polskiego. Dziś strzechy ich pochyliły się, ściany zczerniały, wszystko zgnębione ubóstwem:

Wszystko nadzwyczaj stare, zgniłe; domu dachy Świeciły się jak gdyby od zielonej blachy Od mchu i trawy, która buja jak na łące. Po strzechach gumien, niby ogrody wiszące Różnych roślin, pokrzywa i krokos czerwony, Żółta dziewanna...

I tu natura dotrwała dłużej od ludzi...

A już jeśli gdzie, to tutaj, zdawało się, przetrwają po wieki stosunki, które wydały największego naszego poetę. Kraj był jakby w sobie zamknięty; nieprzebytym borem, jak wałem, objęty, chroniący miłośnie ludzi od wpływów niedobrych. Sieć gęsta wspólnych zasad, upodobań, tradycyj, tysiącznymi splotami wiązała tę drobną rzeszę ze sobą i tworzyła z niej jakby żywą, wzorzystą tkaninę...

Ten kraj szczęśliwy, ubogi i ciasny,
Jak świat jest boży, tak on był nasz własny!
Jakże tam wszystko do nas należało!...
Jak każdy kątek ziemi był znajomy
Aż po granicę, po sąsiadów domy...

Stąd szły soki żywotne, którymi żył nietylko wielki poeta, ale wielki obywatel. Z tej drobnej

rzeszy zaściankowej wyszedłszy, on się po sam koniec życia czuł wygnańcem, bo mu wszędzie było tem gorzej, «im dalej od Nowogródzkiego powiatu», im dalej od zaścianków. U szczytu sławy i natchnienia, o nic Boga nie prosił, tylko o to, by mu z wędrówki pozwolił wrócić

I znowu dom zamieszkać na ojczystej roli I służyć w jeździe, która wojuje szaraki, Albo w piechocie, która nosi broń na ptaki; Nie znać innych, prócz kosy i sierpa rynsztunków, I innych gazet, oprócz domowych rachunków!...

Dziś życzenie takie okrzyczanoby jako — filisterskie, ale kto sięgnie na samo dno tych pragnień, kto dotrze do źródła tej gorzkiej tęsknoty, ten zrozumie, dlaczego nad wszystkie zagraniczne ponęty on stawiał wyżej kraj lat dziecinnych, kraj, nie zmieniony wypadków strumieniem; dlaczego nad laury Kapitolu droższy mu był

Wianek rekami wieśniaczki usnuty Z modrych bławatków i zielonej ruty...

## II.

## KURATORYA WILEŃSKA

(1803 - 1823)

3

Dzieje oświaty na Litwie i Rusi nie są nam jeszcze dokładnie znane.

Mamy wprawdzie osobne dzieła poświęcone historyi uniwersytetu wileńskiego ¹) i liceum krzemienieckiego ²), wydrukowano cenny materyał do dziejów szkolnictwa na Białej Rusi ³) — rozpoczął się więc ruch na tem polu, — ale dalecy jeszcze jesteśmy od upragnionego celu. Z doniosłych skutków domyślamy się raczej wielkiego znaczenia kuratoryi wileńskiej; ale krążymy dotychczas około brzegów przedsięwzięcia, pełnego najciekawszych szczegółów; — do odtworzenia całego gmachu, stawianego miłującą ręką księcia Kuratora, brakło

Józef Bieliński. Uniwersytet Wileński (1579 – 1831) Kraków, 1899 – 1900. Trzy duże tomy z licznemi ilustracyami.

<sup>2)</sup> Michał Rolle. Ateny Wolyńskie, Lwów 1898.

<sup>\*)</sup> Józefa Twardowskiego: Wizyta Jeneralna szkół i zakładów edukacyjnych w Gubernii Mińskiej odbyta w r. 1819. Wydał J. Twardowski w Archiwum do Dziejów Liter. i Ośw. Tom X. 305—631.

zrazu materyałów, bądź ukrytych, bądź rozproszonych. Miejmy nadzieję, że skoro dziś te materyały są już dostępne, sam urok przedmiotu przynęci licznych pracowników.

Uwidoczni się doniosłość Kuratoryi Wileńskiej dla życia umysłowego Litwy, Białej Rusi, Wołynia, Podola i Ukrainy, odżyją dzieje oświaty na rozległych przestrzeniach ziem litewsko-ruskich, ukażą się rozmiary tej oświaty, jej pogłębienie i rozlanie się w najdalsze zakątki.

Od dawna uwielbieniem i czcią otoczono wspomnienie Uniwersytetu Wileńskiego i podległych zarządowi jego licznych szkół średnich i powiatowych. Do niedawna jeszcze pokazywano sobie sędziwych starców o płomiennym i jasnym wzroku i szeptano za nimi: to Wileńczyk, to Krzemieńczanin, to uczeń Śniadeckiego, to Borowskiego słuchacz, to jeden z ostatnich uczniów wileńskiego uniwersytetu... — aż w końcu wymarli.

Czem dla tego Uniwersytetu był jego zwierzchnik narodowy, Książę kurator, wiedzieliśmy i wiemy zaledwie w przybliżeniu. O Kuratoryi wileńskiej Księcia Adama mówiono nam jak o jednej z wielu zasług pełnego trudów żywota; dziś coraz jaśniej rozumiemy, że była ona jego najważniejszem dziełem, że była siejbą cichą, niepozorną, niekrzykliwą najzdrowszych ziaren, które okryły zielenią i kwiatem nawet pozorne pustkowia i nieużytki. Plon zeszedł bujny i trwały.

Czuli to współcześni, rozumieją coraz lepiej potomni. Ale poza ogólnikowymi hołdami uznania nie mogliśmy dotychczas dostrzedz duchowych rysów samego twórcy wiekopomnego dzieła; nawet najdokładniejszy dziś znawca owej epoki Dr J. Bieliński, autor trzytomowej monografii o Uniwersytecie Wileńskim, przestudyowawszy mnóstwo rękopiśmiennych materyałów, wyznał krótko: «Zasługi Księcia Czartoryskiego, jako Kuratora Okręgu naukowego wileńskiego były znakomite — dotychczas należycie nieocenione». Otóż zadaniem niniejszego szkicu będzie próba oświetlenia tak ważnej postaci, a to zapomocą nieznanych dotychczas materyałów źródłowych.

I.

Czartoryski może być uważany za głównego twórcę reformy szkolnej, której wyrazem był ukaz Aleksandra I-go z d. 24 stycznia 1803 r. powołujący do życia nowe okręgi naukowe (wydziały). Już sam terytoryalny obszar okręgu naukowego wileńskiego, świadczy o duchowem ojcostwie Kuratora. Nie było to dziełem przypadku, że Uniwersytet Wileński uznano, jako serce, ożywiające swem tętnem i zasilające krwią swoją tak odległe kresy, jak Kamieniec Podolski i Witebsk!

W pierwszym swym raporcie do hr. Zawadow-

skiego, ministra oświaty, daje Książę Kurator w r. 1803 tablicę statystyczną podległych sobie szkół w guberniach: Wileńskiej, Grodzieńskiej, Mińskiej, Witebskiej, Mohylowskiej, części Kijowskiej, Wołyńskiej i Podolskiej. Olbrzymie te przestrzenie obejmujące 8.355 mil kwadratowych, miały w roku 1826 — 10,635.400 mieszkańców (M. Mochnacki). Nie mogąc tu wchodzić w szczegóły, powiem krótko, że na tej przestrzeni było w r. 1803 szkół zaledwie 70, nauczycieli 349, uczniów 10.140.

Po 17-tu latach kuratoryi Adama Czartoryskiego znajdujemy tam w r. 1820: szkół 430, nauczycieli 983, uczniów 21.174 (dziewcząt 1098). A zatem sześć razy tyle szkół, ile zastał, a w nich przeszło dwa razy tyle uczniów i niemal trzy razy tyle nauczycieli! Cyfry tu wymowniejsze od wszelkich pochwał.

Czartoryski mianowany w r. 1803 kuratorem, był wtedy w samym rozkwicie sił męskich, w 32-im roku życia; zrazu przeważnie zajęty w ministeryum spraw zagranicznych, stale musiał przebywać w Petersburgu; ubocznie tylko, ale za to — dodajmy — bardzo skutecznie dzięki swym osobistym wpływom, działał dla Wilna i jego okręgu naukowego. Opuścił Petersburg w r. 1810; czas jakiś podróżował. W r. 1812 zajął znane stanowisko roztropne, nie dając się złudzić pozorom potęgi Napoleońskiej. Po burzy, po uspokojeniu się i ustaleniu

t.

spraw politycznych wraca z zamiłowaniem do czynności Kuratora na dobre i na stałe w r. 1816.

Otóż od tej właśnie daty możemy szczegółowo, niemal tydzień po tygodniu przypatrywać się pracy organizatorskiej Księcia Kuratora, a to dzięki obfitej korespondencyi nieurzędowej i urzędowej z kolejnymi rektorami uniwersytetu: Śniadeckim, Malewskim i Twardowskim 1).

Po tylu latach, które mgłą zasłoniły postać zwierzchnika i opiekuna szkół na Litwie, możemy znowu zbliżyć się do niego, przeżyć chwilkę w tej podniosłej atmosferze rozumnego i obywatelskiego działania. Poznamy Kuratora, jakiego nie miał żaden wówczas kraj w Europie, człowieka bystrego i przenikliwego, wychowawcę narodu, opiekuna myśli społecznej i czujnego strażnika, nawołującego w porę do pracy, ostrzegającego na lata całe. Poznamy go w stosunku do młodzieży i do profesorów, w stosunku do uniwersytetu, szkół średnich i najniższych; poznamy go w dobrej i złej doli.

Zaznaczmy przedewszystkiem, że Czartoryski podjął się czynności kuratorskich z zupełną świadomością, do czego dąży i z wybornem przygo-

¹) Korespondencya ze Śniadeckim dochowała się fragmentarycznie, listy do Malewskiego obejmują przeciąg lat sześciu; korespondencyą zaś z Józefem Twardowskim wydano niedawno w Rocznikach Tow. Przyj. Nauk w Poznaniu. (T. XXVI, 1899 r.).

towaniem do tego trudnego zadania. Miał plan doskonale obmyślany. Jego okręg naukowy miał być żywym organizmem, w którym najmniejsze kółeczko szkółki powiatowej było na swojem miejscu; sprężyną poruszającą ten złożony mechanizm kilkuset szkół był t. zw. Rząd Uniwersytetu Wileńskiego — ale tym, co ożywiał Uniwersytet był znowu on sam, Kurator. Wszystkie promienie tych setek ognisk oświaty, mniejszych i większych, roznieconych od północnych do południowych granic olbrzymiego okręgu naukowego, miały się skupiać i przechodzić przez ognisko Kuratora i znowu od niego rozbiegać się od kresu do kresu.

Rozpatrując się w ogromnym natłoku rękopiśmiennych statystycznych wykazów, projektów, komisyi, programów szkolnych gimnazyalnych i uniwersyteckich, zdumieni jesteśmy niezmordowaną pracowitością Księcia, rozległym horyzontem jego wiedzy, przenikliwością sądu.

Uznawszy Uniwersytet Wileński za główną sprężynę wielkiego mechanizmu naukowego, starał się przedewszystkiem Kurator, aby profesorowie tworzyli organizm silny, jednym ożywiony duchem. W tej też myśli pisał do Śniadeckiego:

«Chciej WPan czuwać nad tem, aby Profesorowie i Członkowie Uniwersytetu oddawali wzajemnie należną sobie sprawiedliwość, aby zachowywali w obejściu się jeden dla drugiego tę uprzejmość i łagodność w postępowaniu, która tak jest

przyzwoita i tak istotnie potrzebna w każdem społeczeństwie, a tem bardziej w społeczeństwie ludzi uczonych, aby przeciwnem temu postępowaniem nikt nie był odrażony od pełnienia swoich obowiązków pomimo najlepszych swoich chęci i nie tracił ochoty być użytecznym, lecz owszem, aby wszyscy, czyniąc ofiarę ze wszelkiej osobistości i przy zbawiennej emulacyi zachęcając się nawzajem, zmierzali wspólnie do jednego celu: dobra i użytku powszechnego» 1).

Już ten wyjątek mały świadczy o doskonałej znajomości usposobień i drażliwości ciała naukowego, które należało i należy do rodzaju przeczulonych nerwowo: irritabile genus. Cóż dopiero, jeżeli na takiem tle nerwowem zaczną dokazywać różnice temperamentów i upodobań, płynące z odmiennych narodowych cech. W braku sił krajowych. powołanie z samego początku uczonych obcych było poprostu twardą koniecznością; ale cudzoziemcy ci obok rzetelnej wiedzy i ogromnej nauki, wnosili z sobą ducha rozmaitego, ambicye wielkie, rywalizacye, które nie dawały się nagiąć i zaprządz do zgodnego pożycia. Nie tu miejsce rozstrząsać niesnaski między profesorami, zastanawiać się w czem zawinił taki np. Lobenwein, a w czem Groddeck 2); wystarczy stwierdzić, że

<sup>1)</sup> Z Wilna 19 lipca 1808 r.

<sup>\*)</sup> Mówi o tem historyk Uniwersytetu Dr Bieliński (w t. III, str. 533 i nast): «powstały zatargi z Grodkiem, który nie mógł

Książę Kurator miał trosk niemało z ciałem profesorskiem i dążył stale do tego, aby z czasem przybyszów zastąpić młodemi narodowemi siłami, po których spodziewać się miał prawo, że pracować będą zgodnie i gorliwie dla dobra kraju. Tem się tłómaczy znaczny szereg stypendystów, wysyłanych z inicyatywy Księcia za granicę, na naukę; Kurator zawczasu dbał o to, by dalszy rozwój Uniwersytetu był już całkiem narodowy, a zarazem zupełnie odpowiadający wysokości naukowej zagranicznych uniwersytetów.

Powołani z zagranicy uczeni, dodawszy imionami swymi blasku nowemu Uniwersytetowi, bardzo rychło zaczęli z góry patrzeć na domorosłych profesorów, uważać się za niezbędnych, a w dalszym toku niechętnie znosili kontrolę swej pracowitości; zaproszeni przez Kuratora do robót pogramowych i przygotowawczych w różnych komisyach, przezeń utworzonych, zaczęli się krzywić na takie, jakoby nadprogramowe, przeciążenie pracą. Czartoryski, który sam nie znał granic poświęcenia dla dobra powszechnego, a pracował bez wytchnienia — zgorszony był i nieraz oburzony takiem sobkowskiem zapatrywaniem ludzi, którzy

tego przenieść na sobie, aby Jan Śniadecki śmiał utrzymywać, że katedra historyi jest niepotrzebną w Uniwersytecie, i na odwrót dziwił się Grodek, jak można za nauki matematyczne i naturalne dawać stopnie naukowe».

÷

przyświecać mieli młodzieży przykładem bezinteresowności i wyższego, szlachetniejszego zapału. To też kilkakrotnie, w ciągu długoletniego zawodu zwierzchnika, wraca do tej sprawy Ks. Kurator; bądźto kiedy wymaga od profesorów większej ilości godzin wykładowych w stosunku do wysokiej na owe czasy ich pensyi rocznej, bądź kiedy chce unormowania szczebli hierarchicznych, zupełnie w duchu dzisiejszych kategoryi na docentów (adjunktów), ale płatnych, profesorów nadzwyczajnych, a wreszcie zwyczajnych. Myślą przewodnią jego było tu: «aby przez stopnie idąc młody człowiek nie natychmiast, lecz dopiero z czasem, przez pracę i zasługi do katedry dochodził i miał zawsze jakiś cel dalszy do dostapienia». (Luty 1829). Oto ustęp dotyczący poruszonej tylko co sprawy; «Powiada Rada — pisze Kurator do Rektora Malewskiego że Profesorowie używani są do komitetów bez osobnej za to płacy; to też w tych Komitetach, gdzie płacy nie biorą, niewiele jest śladów ich roboty. Oprócz tego Ustawa Uniwersytetu między powinności ich i to policzyła. Równają się z Profesorami innych uniwersytetów, a zapominają, że pensye ich, płacone w srebrze, dwa i trzy razy sa większe. W żadnej gałęzi służby publicznej niema większych pensyi. A wreszcie! cóż za wyrażenie w przedstawieniu od ciała uczonego, które przeto i moralności dawać wzór powinno: «We wszystkich innych Uniwersytetach profesorowie nic darmo nie robią». Piękny przykład do naśladowania i przytaczania! Nie wiem jeszcze, czy równie prawdziwy? To nas nauczyć powinno, jakiej ostrożności potrzeba w posuwaniu na wyższe pensye, kiedy się przekonywamy, że razem z dostatkiem i taki sposób myślenia przychodzi...»

Niebawem potem dał Książę Kurator dosadniejszy wyraz swemu niezadowoleniu (15 sierpnia 1819 r.). Uznawał, że sędziwy Malewski pracował, ile mu siły pozwalały, ale o profesorach tak pisał: «ależ inni profesorowie, jak mało dbają o użytek publiczny, o sławę Uniwersytetu, o swoją własną. Nie dosyć jest kurs przyjęty wytraktować, trzeba jeszcze dbać o ciało, którego się jest członkiem, trzeba pamiętać, jak ważną część, dobro kraju, Rząd nauczycielom w zupełnej ufności powierzył, trzeba nadewszystko pamiętać, że przyjdzie pora, w której człowiek prawy wyrzucać sobie będzie, jeżeli nie był tyle ile mógł być pożytecznym».

Głębiej w rzecz samą wnika Kurator w liście obszernym z Paryża 15 grudnia 1820 r. w odpowiedzi na długi raport Malewskiego z d. 14 października t. r. Oddawszy znowu sprawiedliwość pracowitości Malewskiego, wykładał mu swój sposób zapatrywania na obowiązki rektora Uniwersytetu:

«Miejsca WMPana szczególniejszy ten jest obowiązek, abyś drugich do pracy zachęcał i przy-

naglał, kierował w niej i utrzymywał. Apatya w podwładnych może być także skutkiem, albo małej na nich uwagi, albo zbytniego pobłażania, albo braku zachęceń, albo zrażenia przez niewymierzanie surowej sprawiedliwości. Talent prawdziwy oburza się na potrzebę dworowania, nie ulega jej z początku, ale rzadko się zdarza, aby tę tęgość charakteru zachował długo, kiedy się ujrzy bez promocyi. Wtenczas oddaje się lenistwu, jako nagrodzie pewnej za doznane znoje w pochlebianiu i skarbieniu sobie łask Mecenasów. Szczere zgłębienie tych przyczyn przy WMPana doświadczeniu, takcie i znajomości ludzi, powinnoby nam wskazać sposoby ożywienia u nas zapału do nauk i do dobra publicznego. Rozciagnij swoje postrzeżenia także i do szkół niższych. Tam także namietności i niewiadomość szkodza naszym celom. Nalegaj surowo na wypełnianie przepisów; ale nie pozwalaj rozkrzewiać się intrydze. Niech nauczyciel będzie pewny, że dla otrzymania pochwał i nagród Uniwersytetu trzeba jedynie oddać się całkiem swemu przedmiotowi. Wtenczas ustaną te ciagłe swary i kłótnie, co się najwięcej rodzą z zaprowadzonego zwyczaju tajemnych raportów jednych nauczycieli na drugich. Ocenienie pracy nauczycieli powinno się jedynie opierać na świadectwie wizytatorów i na postępie uczniów, który protokuły surowo robione (na co trzeba, aby były publiczne) wykazują. Ten artykuł poprawy w szkołach powiatowych jest nader ważny.

Nieprzystojne postępowanie nauczycieli powiatowych zadaje nieraz mocny cios konsideracyi Uniwersytetu. Oddaleni od szkół, widzicie tylko wypadki ważniejsze, a obywatele zblizka na nie patrząc, oburzają się na szczegóły prawdziwie sprośne i sądzą Uniwersytet po nauczycielach, jakich wysyła 1). Chciej także przyjąć za prawidło, aby szkoły nowo otwierające się obsadzać nauczycielami już w innych doświadczonymi. Tu są większe trudności, szkoła niema jeszcze żadnego wzięcia. Pierwiastkowe wprowadzenie porządku, same nawet mechaniczne dopilnowanie powstających do-

<sup>1)</sup> Mówiąc o urządzeniu Liceum Krzemienieckiego w r. 1819. proponuje ks. Adam ministrowi nowy artykuł prawa, którym bezsprzecznie uprzedzał wiek swój więcej niż o 50 lat: «Jestemzdania, by prawem było nakazano, aby uczniowie po skończeniu swych kursów dwa lata jeszcze pozostawali przy liceum dla udoskonalenia się w językach, jakie im będą potrzebne, a także w naukach, które oni sobie według własnej woli obiorą, mając na względzie przyszły swój zawód... Zauważyłem, że młodzież w tych guberniach za bardzo wcześnie opuszcza szkoły. To jest powodem, że owi z niezupełnem wykształceniem młodzieńcy nabierają przesadnych pojęć o swej uczoności, co oczywiście powstrzymuje ich w dalszym postępie. W 8 lub 10-tym roku poczyna naukę, w 20 lub 22 kończy, właśnie w tym czasie, gdy myśl dopiero poczyna dojrzewać, a w którym prawa krajowe dają młodzieży swobodę woli». (Żmigrodzki, Zasady pedagog. Przewodnik nauk. lit. Lwów 1885, str. 966.

piero zakładów, wymaga więcej doświadczenia i rozsądku po rządcach szkół takich. Dozorcy Międzyboski i Klewański posiadają dosyć nauki, ale postrzeżono w nich znaczny brak zimnej rozwagi, godności urzędowi odpowiedniej i postępowania przyzwoitego, obok atoli przesadzonych wymagań konsyderacyi i akomodacyi. Klewański, jak mi to brat mój powiadał, wpadł raz do zgromadzonych u siebie nauczycieli ze szpadą w ręku i nie wiem, jak się ta scena skończyła. "Zaczynają się znowu jak widzę w Uniwersytecie niesnaski. P. Grodeck znowu na ich czele...»

Przytoczyłem umyślnie dłuższy wyjątek z listu Kuratora, aby dać przykład bezpośredni szczegółowego wnikania w potrzeby i braki szkolnictwa okręgu wileńskiego. Doskonale on rozumiał, że od projektu do czynu dzieli nas nieraz przepaść lenistwa, to też napędzał Malewskiego jak mógł do pracy: «Na papierze — pisał mu w sierpniu 1817 r. — wieleśmy zrobili — lecz w istocie nic jeszcze. Skutki i exekucya od WMPana i kolegów zależą».

Bezwątpienia znaczna część winy zaniedbania się podwładnych organów szkolnych tkwiła w starości Malewskiego. Przytem dłuższa nieobecność Księcia w kraju z powodów zdrowia w r. 1820 musiała dezorganizująco oddziałać na Uniwersytet. Przekonał się o tem osobiście i naocznie Kurator podczas swego pobytu w Wilnie w marcu 1822 r.

Nawet obecność Kuratora nie mogła wówczas przyspieszyć toku spraw zaległych; aż wreszcie Czartoryskiemu brakło cierpliwości i w osobnej odezwie «o przyspieszenie przedstawień» (22 marca 1822 r. Nr 128) wezwał Rektora do porządku:

Do Rektora Imper. Wileńskiego Uniwersytetu.

Nie odbierając względem szkół Mohylewskich, względem opactw bazyliańskich, czynności Komitetu Szkolnego i Ekonomicznego, względem projektu izb dozorczych, urządzenia kursów w Uniwersytecie i względem wielu innych ważnych interesów, ani od rządu, ani od rady Uniwersytetu tak długo oczekiwanych przedstawień, widzę się przymuszonym ponowić tu tylokrotne już moje nalegania i zalecić WMPanu jak najmocniej, abyś mi bez dalszej i najmniejszej zwłoki o pomienionych interesach przysłał raporta, złożywszy na zadecydowanie ich sessye nadzwyczajne, gdyby tego potrzeba była.

Dziwić się mi przychodzi, dlaczego i skąd te nowe zwłoki powstają, kiedy w tylu listach swoich zapewniałeś mnie WMPan ustawnie, że już wszystko gotowe i tylko czekasz na moje przybycie.

A. Czartoryski.

Oto w ogólnych zarysach stosunek Kuratora do ciała profesorskiego. Z dochowanych listów możnaby wydobyć niejedną ciekawą opinię Kuratora o tym lub owym profesorze. Wszakże nie o to nam chodzi. Zależy nam raczej na ogólnem wykreśleniu zasad, któremi się kierował Kurator: widzimy, że dbał o dobre imię Uniwersytetu, powagę jego naukową i ducha obywatelskiego. Jak trudno było nawet dla niego uniknąć nieporozumień, widać np. ze stosunku do Lelewela, który na wiele lat przed r. 1830 już miał widocznie jakieś uprzedzenia względem Kuratora, skoro tenże musiał je zbijać w osobnym liście do Rektora Uniwersytetu (listopad 1818 r.):

«Następną pocztą pisać będę do WMPana obszerniej; teraz chcę go tylko uspokoić względem p. Lelewela. Nie mam nic przeciw niemu i nie miałem. Te same uwagi, które mu zrobiłem w Wilnie winny go były przekonać, że się po nim spodziewam Profesora, dla Uniwersytetu prawdziwie pożytecznego. Jeśliby go to przywiązało do Uniwersytetu, podaj go WMPan na adjunkta. Mojem jest życzeniem, aby mógł na parę lat pojechać zagranicę. Spodziewam się, że tego nie odrzuci. Chciej go WMPan wyrozumieć, a potem wniesiesz ten projekt na Radę Uniwersytetu. Przez czas podróży jego kurs historyi dawałby jaki zastępca...»

Mówiliśmy już, że Kurator niezbyt zadowolony ze starszej generacyi profesorów, a głównie z przy-

byszów, wiele sobie obiecywał pociechy z młodszych latorośli, mających się zagranicznemi studyami przygotować do objęcia z czasem katedr w Uniwersytecie wileńskim. I tu znowu warto przypatrzeć się, jakie miał zapatrywania Czartoryski na podróże naukowe zagraniczne. Widzimy, że nawet dla Lelewela uważał podróż za granice za niezbędną. Młodszych, jak Wiszniewski i Gołuchowski starał się skierować do Anglii. Zależało mu bardzo na tem, aby młodzi uczeni przyswajali sobie najnowsza metode naukowa, aby zagranica starali się w specyalności swej odznaczyć, zwrócić na się uwagę profesorów zagranicznych i kiedyś w kraju utrzymać związek duchowy z Zachodem. Przytem ciągle zwracał baczną uwagę na zadośćuczynienie wszystkim potrzebom naukowym Uniwersytetu Wileńskiego. Lekał się zrazu, by Śniadecki nie faworyzował nauk ścisłych ze szkoda t. zw. «humaniorów»; to też zastrzegał się przeciw jednostronnemu traktowaniu stypendyów zagranicznych. W liście do Śniadeckiego z Warszawy 4 listopada 1816 roku wyraźnie to podkreślał: »Co do wysłania młodych ludzi zagranicę odbiera zlecenie Uniwersytet i piszę do Ministra: Moje zdanie jest, iż nie tylko fizyczne i matematyczne nauki zyskać moga na podróżach, ale też koledzy innych wydziałów, jako to Historya, Filozofia, Prawo itd., byle wybory młodych kandydatów szcześliwie się udały.

Słuchanie wielkich mistrzów, przypatrzenie się nowym i różnym objektom, obyczajom, zakładom, inny świat, inne zdania i sądzenia rozprzestrzeniają umysł i rozum; zasłonę wązkiego i małego okręgu zdejmują z oczu, innego człowieka tworzą, cel nauki wyświecają, doświadczenie stokroć pomnażają, rozwijają sposobności: tych skutków nic zastąpić nie potrafi; i któraż nauka ich nie potrzebuje, aby godnie tak jak przystoi w Uniwersytecie, dawaną była?»

W kilka lat potem, z Paryża, 30 marca 1820 r. wyprawił ważny i ciekawy, długi list do Malewskiego, dowodzący, jak nigdzie nie tracił z uwagi swej kuratoryi; oto najważniejszy ustęp:

«Smutek mię nieraz prawdziwy ogarniał, widząc jak Uniwersytet nasz mało tutejszym Instytutom i uczonym jest znajomy. Zaiste, nie jest to wina ostatnich, którzy powszechnie uchodzą za ludzi prawdziwie dla dobra nauk i postępu oświecenia wylanych, najchetniej w związki uczone wchodzących, byle ich tylko do tego wezwano. Zaklinaj więc starszych profesorów, aby dawne związki z uczonymi za granicą wznowić chcieli, a na tych co niedawno do kraju wrócili nalegaj nieustannie, aby porobionych znajomości nietylko nie zaniedbywali, ale owszem ciągłą z nimi w przedmiotach właściwych utrzymując korespondencyą, ziścili oczekiwania kraju, do wydoskonalenia siebie i nauki, do rozszerzenia jej granic i wpływu,

do obeznania wreszcie innych narodów ze stopniem, na jakim ona u nas zostaje, ciągle i skutecznie się przyczyniali. To nowym bodźcem dla prawdziwych stanie się talentów, które krzepią się i wzrastają w miarę rozpowszechniającego się przed nimi pola użyteczności ich usiłowań i w miarę pomnożonej liczby do ocenienia prac takich, sędziów; to zachęci także i skłoni tutejszych uczonych do zajmowania się staranniej uczniami, których im tu przysyłamy.

Potrzeba takiego dozoru czuć mi się więcej jeszcze dała od czasu mej podróży. Wypytywałem o naszych wędrowców często napróżno. Godziło się jednak, aby wysłani kosztem rządu, a przez to samo nad innych wyniesieni, postarali się byli dać poznać swoim nauczycielom, a nie chowali się w tłumie pospolitych słuchaczów. Należy surowo wymagać nadal od wysłanych, aby przywozili świadectwa profesorów, których kursa słuchali, a i tym, co jeszcze z zagranicy nie wrócili, nie zawadzi podobne zrobić polecenie».

Czynności Kuratora i rozległy zakres jego ważnych obowiązków poznać można tylko z całej urzędowej korespondencyi. Zanim ujrzy ona światło dzienne, podajmy przynajmniej jeden taki list urzędowy w całości. Lepiej niż wszelkie streszczenia da on nam poznać nadzwyczajną pracowitość Kuratora i przenikliwy wzrok jego, obejmujący olbrzymie przestrzenie naukowego okręgu:

1

«d. 23 (11) listopada 1818 r. z Sieniawy.

Do Rektora Sz. Malewskiego.

Po powrocie moim do Wołosowiec z ostatniej szkół objażdżki, wyruszyłem zaraz w dalszą podróż i nie miałem czasu pisać do WMPana, oprócz słów kilka z Krzemieńca o Izbach dozorczych.

W Gimnazyum Winnickiem przez trzy dni z niemała przyjemnością słuchałem Egzaminów. kwitnący tej szkoły dowodzi, że ważnym i potrzebnym jest w Dyrektorze przymiotem: niemordująca się czynność. Prawda, że i nauczyciele są dobrze dobrani. Szczególnie P. Miładowski zasługuje na pochwałę. Za lat kilka, które mu dodadza powściągliwości i z doświadczeniem powagi, na bardzo dobrego uformuje się Prefekta, jeśli pracować nie przestanie. W uczniach wiele znalazłem emulacyi i zapału do nauki. Dochodziły mnie z boku nieprzyjemne wieści o nadużyciach kassowych. Podał także nauczyciel Komarnicki (któremu jako kalece, trzeba już dać emeryture) skargi na architekta, tu przyłączone. Trzeba, żeby Rząd Uniwersytetu obrócił całą swą czujność na budowy robiące się w szkołach Podolskich: bo w istocie zdawało mi się postrzegać jakąś niedobrą ligę między Dyrektorem, Architektem i Przełożonym Szkoły Kamienieckiej. Na ten koniec ustanówcie w Winnicy Komitet Budowniczy i Gospodarski, przepiszcie mu instrukcyą, warując szczególniej

kontrolę co do materyałów, których część z ofiar pochodzi. Posłałem do Rządu Uniwersytetu interes metra fechtunków J. P. Castel; trzeba go przywiązać do Gimnazyum Winnickiego, dając mu mieszkanie i małą nagrodę. Niech Dyrektor zrobi z nim kontrakt i poda go Wam do potwierdzenia. X. Maciejowski ) ma szczególny talent do uczenia początków — posiada do tego znajomości potrzebne i metodę szczęśliwą — rozumiem, że do ułożenia ksiąg elementarnych przydałby się z korzyścią. Gdyby mu dać jakie w Wilnie beneficyum, pracowałby w Komitecie Szkolnym.

Odsyłam WMPanu rozprawę Daniłowicza. Nie uważając, że to jest oryginał, jakie mi przyszły w czasie czytania uwagi, pisałem po bokach. Chciej WMPan pokazać one JP-u Daniłowiczowi; prosiłbym jednak o przysłanie mi tego egzemplarza napowrót, skoro sobie kopią textu zrobicie. Sposób, jakim JP. Daniłowicz myśli swoje wyraża, bywa czasem niedokładny, tak, iż rozmaicie słowa jego tłómaczyć można i stąd część moich uwag zapewne powstała. Może często jednego z nim byłem zdania, a jednak zdawało mi się, że on coś przeciwnego utrzymuje. Życzyć także wypada, aby autor więcej dawał baczności na Ducha Ogółu,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ks. Michał Maciejowski, Rektor szkoły podolskiej. Pisał *O sposobie uczenia j. greckiego*. W Białymstoku, 1815, 8-o. Bieliński, II, 682.

a w podobnych jak ta rozprawa kwestyach — na roztrząsane kodexa, nietylko prawnika, ale prawoznawcy, moralisty i polityka starał się patrzeć okiem. Niektóre także błędy autora może są skutkiem wiary w Opinię, która przez niejaki czas była w Polsce powszechną, a którą nazwaćby można nie tak skutkiem rozwagi i doświadczenia, jak raczej uczuciem narodu wdzięcznego. Wreszcie P. Daniłowicz wart zachęcenia i opieki Uniwersytetu, zasługuje, aby mu podać sposoby dalszego doskonalenia się.

Odebrałem od Ołdakowskiego ¹) list z Gietyngi, który WMMPanu posyłam (do zwrócenia). Znać w nim człowieka dojrzałego, gorliwego i bardzo pracowitego; ten pewnie już nie zawiedzie nadziei Uniwersytetu. Odpisuję mu dzisiejszą pocztą i WMPana proszę, abyś do niego napisał. Żałuję jak najmocniej, że się wzbrania jechać do Anglii. Podróż do tego kraju mam za nieodbicie potrzebną dla poświęcających się naukom moralnym, prawnym i administracyjnym. Jedna niewiadomość języka i niemożność nabycia jej prędko, może go exkuzować. W takim razie musiałbym zezwolić, aby powrócił wprost z Gietyngi do Uniwersytetu na jakiś czas dla doświadczenia się w nowym (jak

¹) Ignacy Ołdakowski (1785—1821), dr. obojga praw, wysłany r. 1817 na koszt rządu za granicę, wykładał od września 1819 r. prawo narodów, polityczne i przyrodzone. Ob. Bieliński, III, 282.

mówi) zawodzie, dla zrobienia porządnego zbioru nabytych teraz wiadomości i dla przygotowania się na podróż — do Anglii, bo bez niej wiele mu brakować będzie. Radbym, żeby i Daniłowicz swego czasu tam pojechał.

Raporta Xiędza Bobrowskiego 1) także wiele zawierają dowodów jego przykładania się. O Podczaszyńskim 3), Abłamowiczu 3), Drzewińskim 4), Herberskim 5), Polińskim 6) i Miechowiczu 7), wiele jest niemniej nadziei; a tak z jednym tylko biednym nie udało się nam Sobolewskim 8). Przyznaję, że go trzeba cofnąć z Paryża, ale niewiem, czy się

X. Michał Bobrowski, prof. teologii w Uniwersytecie Wileńskim.

<sup>\*)</sup> Karol Podczaszyński (1790—1869), architekt, objął w r. 1819 katedrę architektury tamże.

<sup>8)</sup> Ign. Abłamowicz, prof. fizyki w Krzemieńcu.

Feliks Drzewiński, prof. fizyki w Uniwersytecie Wileńskim. Bieliński III, 160—161.

b) Wincenty Herberski (1784—1827) okulista, Bieliński III. 193—195.

o) Michał Pełka Poliński (1784—1848) prof. matematyki i mechaniki, bibliograf, zbieracz, przechował w znacznej części archiwum Kuratoryi i Uniwersytetu Wileńskiego, znajdujące się od r. 1902 w Bibliotece Czartoryskich w Krakowie.

<sup>7)</sup> Franciszek Miechowicz (1783 – 1852) prof, architektury i mechaniki w Krzemieńcu, tudzież geometryi wykreślnej,

<sup>8)</sup> Ludwik Sobolewski (1791—1830) magister filozofii (1811 r.) polyglotta, adjunkt Uniwersytetu, miał objąć katedrę po Grodku, z powodu choroby (zdaje się epilepsyl), nie przyjął jej. Ob. Bielińskiego, t. III, str. 333—337.

godzi wywieść go ztamtąd w połowie kuracyi, kiedy tu nie znajdzie może podobnej. Prawda, że 400 franków na miesiąc jest za wiele, ale jak z listu P. Pozzo di Borgo okazuje się, medyk Esquerot obiecywał go wyleczyć przed nowym rokiem; i wreszcie co w proporcyę 800 rubli, wyznaczonych mu na rok do 400 franków na miesiąc nie dostanie, ja zapłacę. Jeżeli zaś wyleczonym być nie może, zapewne, że przystojniej sprowadzić go zaraz do Wilna, niż w Paryzkim szpitalu zostawić. W jego stanie i pociechy wiele skutkować mogą. Napisz więc do jego kolegów, niech mu powiedzą, że go Uniwersytet nie opuści, że będzie miał jakąkolwiek pensyą itp.

Dzieło Michelisa 1) o akuszeryi, które Uniwersytet uznał niegodnem dedykowania Tronowi, komitet uczony przy Ministeryum kazał wydrukować kosztem Uniwersytetu, biorąc za pretext, że w polskim języku niemamy dzieł jeszcze w tej nauce. Posyłam WMPanu kopię pisma Ministra. Obliguj Mianowskiego 2), lub innego z fakultetu medycznego profesora, aby mi przysłał rejestr dzieł polskich o położnictwie traktujących. Nie licząc dzieła nowego P. Mianowskiego, mamy podobno kilka innych w tej materyi. Chciałbym komitetowi uczo-

<sup>\*)</sup> Mikołaj Mianowski (1783—1843) dr. medycyny, zrazu prof. fizyologii, następnie położnictwa. Bieliński, III, 255—261.



<sup>1)</sup> Bieliński, II, 350.

nemu wskazać one, aby uwolnić Uniwersytet od niepotrzebnego na druk kosztu.

Chciej także wypisać mi wszystkie prawne powody, dla których nie można zabronić Kuryerowi Litewskiemu drukowania w dodatkach pozwów i innych pism prawniczych, żąda bowiem tego Minister, jak się WMPan z przyłączonej tu kopii pisma jego dowiesz.

Interes Chodakowskiego¹) przypominamWMPanu. Chce on mieć list odkryty, polecający go wszelkim władzom i osobom prywatnym, któryby mu ułatwił poznanie się z Uczonymi, wejście do wszystkich Archiwów i Bibliotek. Proszę WMPana, podług przyłączającej się tu jego noty kazać napisać wspomniany list we 3-ch językach: Polskim, Ruskim (literami Cerkiewnemi, aby je w całej Słowiańszczyznie przeczytano) i Łacińskim, formą patentu na członka honorowego z pieczęcią Uniwersytetu i jeśli można na Pargaminie. Takowy list przez Siebie podpisany prześlij i do mojego podpisu.

Z Żytomierza pisałem do WMPana o Panu Felińskim<sup>3</sup>); przewidziałem niejako myśl, którą mi podajesz, bom pisał o nim i do Pana Jana Śnia-

¹) Zoryan Dołęga Chodakowski, pseudonim Adama Czarnockiego, głośnego archeologa Słowiańszczyzny, o którym zaraz więcej Czartoryski nam powie.

<sup>\*)</sup> Feliński Alojzy, znany autor Barbary Radsiwillównej, dyrektor Liceum Krzemienieckiego od września 1819 r.

deckiego. Mam nadzieję, że on trudności robić nie będzie, a WMPana proszę, abyś ten interes raczył przyspieszyć; dobrze, aby od nowego roku mógł p. Feliński wejść w urzędowanie. Obawa, aby za nowego Dyrektora nie odnowiły się scyssye dawniejsze, jest płonną, bo P. Feliński człowiek dojrzały i o dobro Gimnazyum gorliwy prawdziwie, łatwo oceni szkody, jakieby stąd dla Gimnazyum wynikły, a zdaje się niemieć takiej miłości własnej, żeby dla osobistości poświęcał dobro szkoły.

P. Bielecki 1) wprawdzie fizykę dosyć ozięble w Winnicy daje, lecz powiada, że wtenczas tylko jej nie lubi, kiedy niema gabinetu, a chociaż w Winnicy prosił o matematykę, w Krzemieńcu rad przyjmie fizykę. Możnaby więc Hreczynę 3) do matematyki, a Bieleckiego użyć do fizyki, w której się on już teraz jasno tłumaczy.

Co do Międzyboża, jeżeli WMPan rozumiesz, że P. Kołpaczkiewicz jest za młody (którego wszakże godzi się na co lepszego użyć), to proszę o innego kandydata, bo Zienowicz ) może dobry na

¹) Paweł Bielecki, uczeń Uniwersytetu Wileńskiego, kandydat stanu nauczycielskiego w oddziałe nauk fizyczno-matematycznych. Bieliński. II. 789.

<sup>9)</sup> Orzegorz Hreczyna (1796—1840) prof. geometryi i algebry w Krzemieńcu, potem prof. Uniw. w Charkowie.

<sup>9)</sup> Może tu mowa o Stefanie Zienowiczu, nauczycielu Liceum Krzemienieckiego, przyrodniku. Bieliński, I, 153.

nauczyciela, ale boję się go wziąć na Przełożonego, zdał mi się bowiem zgryźliwy i śledziennik.

Za Ossolińskim Gubernator bardzo obstaje; chciałem pisać oń do Biskupa, lecz wstrzymam się póki mi nie przyszlesz obiecanego objaśnienia 1).

Rekomenduję Komitet budowniczy i gospodarski w Winnicy; niech raporta złożą o tem, co się dotąd zrzuciło i postawiło i plany tego, co się ma wybudować z anszlagami i co po czym się będzie robić. Proszę naglić naszych sztycharzy, aby czemprędzej ryciny dwie L. Sapiehy i Koniecpolskiego skończyli. Czekam na nie z niecierpliwością.

## A. X. Czartoryski.

Ale rozległy zakres obowiązków Kuratora nie wyczerpywał jeszcze całej jego energii. Nie poprzestawał na żmudnej roli bacznego opiekuna, dbałego o ścisłe wypełnienie obowiązków tak profesorów, jak i uczniów, współdziałał także czynnie i samodzielnie przy tworzeniu nowych katedr, i tutaj składał świetne dowody wszechstronnego, istotnie wiek swój wyprzedzającego umysłu.

Ceniąc nadzwyczajnie zasługi naukowe i prawość charakteru Śniadeckiego, zdawał sobie równocześnie jasno sprawę, że znakomity ten rektor Uniwersytetu nie mógł się wyzwolić z pewnych uprzedzeń, co do takich gałęzi naukowych, jak hi-

<sup>1)</sup> Dotad dyktowany list, dalej autograf Księcia Kuratora.

storya i literatura, które lekceważył. Czartoryski z ogromnym taktem i wyrozumiałością, przytakując na pozór zapatrywaniom Śniadeckiego, prostował je i rozszerzał dla dobra Uniwersytetu i nauki. Lękając się słusznie, aby za przewodem Śniadeckiego nauki ścisłe nie wzięły w Wilnie góry i nie przytłumiły nauk, «tyczących się li umysłu i gustu», w tonie spokojnym, ale stanowczym, domagał się jako Kurator uwzględnienia swych życzeń. Ciekawe są pod tym względem wynurzenia Czartoryskiego w liście do Śniadeckiego z d. 3 sierpnia 1809 r.:

Bez wiedzy i upoważnienia Kuratora ogłosił Uniwersytet Wileński (t. j. właściwie Śniadecki) w r. 1809 konkurs, celem obsadzenia katedry Poezyi i Wymowy. Książę Kurator dowiedział się dopiero z Kuryera Litewskiego o takim konkursie i w liście do Śniadeckiego z d. 3 sierpnia t. r. «z żalem» wyrażał przekonanie, że w tak stylizowanym konkursie «nie jeden będzie mógł dostrzedz brak głębokiej znajomości traktowanej materyi, a niekiedy i logiki». Ostry swój sąd tak dalej uzasadnia Kurator: «Uniwersytet zastrzega sobie, aby przyszły Profesor nie wyłuszczał zasad nauki, którą ma dawać, twierdząc, że jej zasady są wspólne wszystkim językom». Zbija to Czartoryski, a w końcu ironicznie pyta: «Czyż Uniwersytet żąda, aby jego profesor Poezyi i Wymowy nie kształcił uczniów, jak tylko na samych Sekretarzów, umiejacych listom dać tok gładki?»

L

Połknął na razie tak gorzką pigułkę Śniadecki, gdy jednak po roku nadeszła dobra praca konkursowa z Wołynia (jak się potem pokazało, autorem jej był Euzebiusz Słowacki), rektor nie omieszkał uwiadomić o tem Kuratora, przyczem nie zaniedbał dodać, że nie najgorszy musiał być tekst konkursu, skoro przecie dobrą pracę wywołał. Kurator nie uznał takiego argumentu. Cieszył się w liście do Śniadeckiego z d. 31 stycznia 1811 r., że Uniwersytet otrzymał dobre konkursowe studyum i tak dalej pisał: «Jeżeli ono w rzeczy samej tak jest porządnie ułożone i pięknie napisane, jak WPan mówisz, dziwić się potrzeba, że autor onego znalazł sposób zrozumienia ogłoszonego programmatu, że zgadnął, czego po nim chciano i że domyślił się odpowiedzieć na to, o co Uniwersytet nie zdawał się wcale zapytywać».

Ze Kurator istotnie żywo i głęboko przejmował się ważną sprawą obsadzenia odpowiednią siłą katedry literatury polskiej w Wilnie, widzimy to w kilka lat potem. Kiedy po przedwczesnej śmierci Euzebiusza Słowackiego katedrę znowu obsadzić należało, uważał książę wybór Leona Borowskiego za tymczasowe załatwienie sprawy — szukał zaś lepszego kandydata, któryby słusznym jego wymaganiom sprostał 1). W liście do Malewskiego (lipiec, 1819 r.) rozwinął wtedy obszernie swe za-

<sup>1)</sup> Nowy konkurs podany jest w dziele Bielińskiego, II, 716.

patrywania, tak trafne i celowi odpowiedne, że chyba dziś nawet nietylko nie są przestarzałe, ale owszem, pozostaną na długo jeszcze ideałem do urzeczywistnienia.

«Zastanowienie się — pisze Kurator — nad ciągłym niedostatkiem profesora wymowy w Uniwersytecie, oraz nad zaradzeniem temu niedostatkowi, dało mi pilniej rozważać stan literatury naszej. Bacząc poziomy jej stopień, jej ruch niepewny i postęp leniwy, śledziłem tego przyczyn, nie tych, o których tylko rozprawiać można, lecz owych, co wiążąc się z pierwszemi naukami młodych, są pod bezpośrednim wpływem czuwających nad Edukacya. Byt i dążenia polityczne kraju, stopień jego znaczenia, rząd wewnętrzny, cywilizacya, słowem wszystko, co może wpływać na duch narodu, wszystko bez watpienia wpływa najwięcej i na stan literatury; być jednak muszą i są okoliczności, że tak rzeke literackie, które ze swojej także strony tamują, lub przyspieszają jej postęp. Z tych to ostatnich dwie dostrzegłem, które szkodza literaturze naszej: zaniedbanie literatury starożytnej i wyłączne oddanie się francuskiej».

Co się tyczy studyów klasycznych, Kurator sądzi, że było ono u nas wtedy powierzchowne, kończyło się w liceach i gimnazyach, albo ograniczało się do czytania lichych przekładów. Francuskie utwory, jako kopie oryginału, jako naśladownictwo wzorów pierwotnych greckich, lub rzymskich, nie

powinny dla nas być wzorem wyłącznym do ślepego naśladownictwa. Krótko to zaznaczywszy, tak pisze dalej Czartoryski:

«Stosownie do tych postrzeżeń, podam WMPanu dalsze moje uwagi względem uformowania profesora wymowy dla Wilna. Im większa postrzega się troskliwość Uniwersytetu o kształcenie profesorów w rozmaitych gałęziach nauk, tem więcej żałować przychodzi, że katedra literatury polskiej od tak dawna zaniechaną zostaje. Chciałbym, żebyś WMPan obrócił całą swoją gorliwość ku temu celowi. Potrzeba, żebyś upatrzył którego z uczniów obiecującej zdatności i gorliwości i zajął się kierowaniem jego udoskonalenia, a to stosownie do tego planu:

Literatura grecka i rzymska, której powinien będzie już mieć dobre początki, najprzód go ma zająć. Niech ją gruntownie pojmie, niech się napoi jej duchem, ale, pamiętając zawsze, że nie jej jedynie ma się oddawać, że nie komentarze, nie edycye są jego celem, ni też pisanie po łacinie, po grecku. Dwie tu prócz tego konieczne nastręczają się uwagi... naprzód, że Grecy byli pierwsi, którzy czerpali w niezmąconym jeszcze źródle przyrodzenia, że dzieła ich, będąc wzorem szczere i nieszukanej prostoty, są najbezpieczniejszym przy kładem do naśladowania. Powtóre: że języl i literatura grecka daleko mniej jest u nas upowszechniona, jak łacińska».

Zaraz po tych słowach zastrzega się Czartoryski, że «nie jest bynajmniej myślą moją samymi tylko starożytnych ograniczać się wzorami«. Książę Kurator doskonale to rozumie i wyraźnie zaznacza, że duch czasu wymaga więcej, «kiedy nowa cywilizacya nowy tor myślom nadała». To też literatura polska, «tak daleko pozostała za innemi», powinna dziejom tych nowszych obcych literatur pilnie się przypatrzyć:

«Ledwie puszczającym się w zawód należy zapatrywać się na tych, co go ze sławą przebiegli. Dlatego poznanie literatur: włoskiej, francuskiej, angielskiej i niemieckiej za konieczny obowiązek przyszłego profesora literatury polskiej kładę. Ile winne starożytnym, ile samym sobie, jak postępowały, jak cofały się czasem: oto są dla niego główne punkta w tem poznawaniu. Istotnym zaś do tego bedzie obowiązkiem umienie tychże języków, ażeby samemu przez siebie poznawać, a nie na wiarę drugich wychwalać lub ganić dzieła, o których sądzić przyjdzie. Chciałbym nawet więcej; chciałbym, żeby literatura ludów wschodnich obcą mu nie była. Nie stałożby się to dla niego ważnym pożytkiem widzieć obraz myśli człowieka, gdzie niebo, rząd, obyczaje, cywilizacya, tak są różne od naszych — dla niego, który powinien mieć najczystsze wyobrażenie o tem, co i jak wpływa na postep i kierunek literatury».

Czartoryski żąda od takiego przyszłego profe-

sora literatury polskiej bystrego syntetycznego umysłu; te studya nad literaturą powszechną mają rozszerzyć jego horyzont i wyrobić w nim jasną świadomość i delikatne poczucie, w czem widzieć, lub gdzie szukać narodowych pierwiastków polskiej literatury. «Ze zlanego w umyśle ogółu powszechnej literatury» — mówi Czartoryski — ma ten idealny profesor «pojąć wyobrażenie drogi, po którejby nasza raźniej postępowała, żeby, poznawszy skarby obcych narodów i prawdziwą ich wartość i środki do nich wiodące, a idąc wzorem ich uprawy, rzucić nasiona właściwych nam plonów, a czego nam niebo nie odmówiło, złem pielegnowaniem nie tłumić».

«Przyszły więc nauczyciel, któremu historya narodu naszego, jego obyczajów, charakteru, skłonności, dobrze znaną będzie, weźmie za najpierwszą potrzebę poznanie przez siebie samego pisarzów naszych każdego wieku, pilne i powtarzane zastanowienie się nad nimi, nad ich duchem, nad ich językiem: jaki postęp zrobili? dlaczego wyżej nie poszli? jakby nadal poczynać należało? jakie wyobrażenia względem literatury upowszechniać? — a to wszystko rozważać będzie z tą dokładnością, która nie pozwala wyrokować powierzchownie i z tem powątpiewaniem filozoficznem, które, b roniąc od zarozumiałości, uczy oddzielać z przyjętego mniemania, co tylko w niem fałszywego się pokaże.

«Ominąć tu nie można, że co się tyczy samego języka, wiadomość pobratymczych dyalektów, a szczególniej słowiańskiego, czyli cerkiewnego, ważnym i istotnym stanie się dla niego skarbem. Tam często po radę i wsparcie nie napróżno będzie się mógł w potrzebie uciekać.

«Tak przygotowanego potrzeba będzie wysłać na zwiedzenie obcych krajów, już to, aby, ocierając się o rozmaitość opinii, nadał większą giętkość, większą swobodę i wolniejsze pole władzy myślenia. Podług tych myśli zechcesz WMPan polecić w swoim czasie Fakultetowi właściwemu podanie planu szczegółowego ćwiczenia się i ułożenia instrukcyi dla przeznaczonego na to miejsce, a razem przysłać mi względem tego swoje uwagi. Jeżeli się zgodzisz na zasady, nie pozostanie, jak tylko trafny wybór uczynić: czy to między obiecującymi studentami Uniwersytetu, czyli też między młodymi Literatami, którzy już dali dowody talentu — i podług powyższych myśli nadać kierunek pracom wybranego».

Prześliczny ten projekt księcia Kuratora powinien był zaraz wejść w życie; trudno tu obronić się przykrej myśli, że gdyby na czele Uniwersytetu stał był wówczas człowiek bystrzejszy i młodszy, byłby projekt Kuratora wziął do serca i starał się o jego spełnienie. Nic tu nie uniewinni Malewskiego. Wszakże «obiecujących studentów Uniwersytetu» nie brakowało wówczas w Wilnie —

wszakże w tym samym miesiącu, kiedy Czartoryski podawał swój znakomity projekt katedry literatury polskiej, złożył egzamina magisterskie 21-letni kandydat filozofii, który miał wszelkie kwalifikacye takiego właśnie profesora literatury polskiej, o jakim marzył Czartoryski: był bowiem doskonałym uczniem Grodka i Borowskiego, znał literatury obce: włoską, francuską, angielską i niemiecką. Tego ucznia Uniwersytetu znał przecie Malewski, bo był on serdecznym druhem jego syna Franciszka i gościł często w jego domu, a nazywał się — Adam Mickiewicz.

Z niemniejszą pieczołowitością troszczył się Kurator o katedrę historyi. Jeszcze w r. 1809, kiedy się słusznie lękał, że Śniadecki zechce w Uniwersytecie przewagę dać naukom ścisłym z pokrzywdzeniem t. zw. «humaniorów», w sposób delikatny, ale i stanowczy zarazem, wykazywał Śniadeckiemu doniosłość historyi. Zdaniem znakomitego przyrodnika, «do tej katedry (historyi) dosyć jest pamięci i rozsądku». Nie przeczy temu Czartoryski «te albowiem dwa przymioty uważam za dostateczne dla w s z el k i ch nauk...»; ale zaraz potem wykazuje, czem powinna się stać katedra historyi w Uniwersytecie:

«Prawda, że historyi można się samemu nauczyć; więcej powiem, że to dopiero dobrze umiemy, czegośmy się sami nauczyli; lecz zakłady Edukacyi publicznej są właśnie na to, ażeby ułatwić nabyţ

۶

wanie nauki, ażeby można było powziąć łatwo i w porządku te wiadomości, którychbyśmy z ciężkością i długo sami dochodzić musieli, ażeby nas postawić na prawdziwej drodze i wskazać źródła do nabycia przez własną pracę zupełnej i doskonalszej wiadomości w wybranej potem od nas nauce.

«Katedra historyi w Uniwersytecie większe sobie zamierza cele. Historya, filozoficznie dawana, jest szkołą wszelkiego stanu ludzi; w niej bowiem każdy na swoim stopniu znajdzie prawidła, podług których ma działać; jest opisaniem postępków rozumu, cywilizacyi, legislacyi i wszelkich zaprzątnień ludzi we względzie ich wpływu na los społeczności, jest, jednem słowem, nauką, która jeżeli będzie w duchu prawdziwym i należytymi stopniami upowszechnioną, najbardziej w kraju może uszlachetnić uczucia i w umysłach zaszczepić zdrowe i rozsądne sądzenia o rzeczach, które najbliżej każdy naród dotykają: ważne skutki, których nauki dokładne (exactes) dopiąć nie mogą! Zalecam więc WPanu, ażebyś nie lada jakiego profesora do historyi wybierał, ale, owszem, starał się najzdatniejszego, jeżeli bydź może, dostać, równie jak i do innych katedr, i tym wyborem, jako ważnym i interesującym nader przedmiotem, zaprzątnął się. Talent z rozsądkiem wszędy wartości doda, wszędy użytecznym być umie, cóż dopiero w h istoryi, gdzie za każdym prawie krokiem, potrzebna jest wiadomość dokładna i rozmaita, krytyka pewna, rozsądek wyborny, wymowa piękna, gdzie wielką część nauki profesor powinien z własnego funduszu dostarczyć, jeśli potrafi się przejąć ważnością tej nauki i zechce jej dać właściwy obwód, duch i kierunek? Gdzież się nakoniec nauczyciele szkolni tego nauczą, jeżeli nie w Uniwersytecie?». (List z d. 3 sierpnia 1809 roku).

Dziś zdania takie wydać się mogą komunałami, ale zważmy, że pisane były przed stu laty, że skierowane były do Rektora Uniwersytetu, do jednego z najświatlejszych w kraju umysłów, a zrozumiemy dopiero ich potrzebę, doniosłość, konieczność moralną. Szczęśliwym był, bez wątpienia, Uniwersytet Wileński, mając Śniadeckiego na czele — szczęśliwszym jeszcze, że nad Śniadeckim stał wszechstronny Kurator, pozbawiony wszelkiej ciasnoty zapatrywań.

Nie mniejszą pieczą otoczył Czartoryski katedrę filozofii. «Ten, co filozofii się poświęci, «chciałbym, aby nie był obcy naukom matematycznym» (do Malewskiego). Już to zdanie jedno dowodzi, jak gruntownych wymagał Kurator podstaw naukowych i jakie miał wszechstronne o doniosłości nauk filozoficznych wyobrażenie.

Kiedy z czasem cała korespondencya kuratorska ks. Adama ujrzy światło dzienne, pokaże się

ţ

dowodnie, jakim był niezrównanym opiekunem oświaty naszej i nauk. Nie wiem, czy była wówczas jaka gałęż wiedzy, jakaś katedra nauk ścisłych, lub historycznych, rolnictwa, mechaniki, technologii i t. d., i t. d., któraby była pominięta w urzędowej działalności Kuratora. Samo rejestrowanie tej urzędowej czynności, list po liście, zabrałoby zbyt dużo czasu. Z natury rzeczy musimy tu poruszyć tylko ogólnie interesujące kwestye, które i dziś nie utraciły bynajmniej znaczenia.

Do takich należy sprawa znanego badacza starożytności słowiańskich Czarnockiego (Chodakowskiego), której tu, w kilku bodaj słowach, dotkniemy, aby zaznaczyć, jak i na tem polu wyprzedził Czartoryski współczesne mu horyzonty i sięgał wprost do tego, co jest przedmiotem dzisiejszych etnologicznych poszukiwań. Chodakowski (Czarnocki), ten pierwszy alchemik słowiańszczyzny (słowiańskiej archeologii), szukał funduszów, potrzebnych do odbycia podróży po ziemiach słowiańskich. Uniwersytet wileński niezbyt pochopnie zgodził się na jego propozycye. Kurator, któremu Czarnocki był już z Sieniawy znany i przez księcia jenerała Z. P. zalecony, pragnął wykazać potrzebę badań, przedsięwziętych przez Chodakowskiego, a zwłaszcza jego podróży po krajach słowiańskich, całkiem nam wówczas nieznanych, tak, że Czartoryski wprost pisze do Malewskiego: «Należałoby podróżników, tak jak w głąb Afryki, na wszystkie strony do nieznanych stref Słowiańszczyzny wysyłać». Kurator miał przedewszystkiem na względzie sprawy naukowe, ale doskonale rozumiał, że takie poważne zajęcie się przeszłością Słowiańszczyzny, może dla nas przynieść także inną ko rzyść: hegemonię duchową w Słowiańszczyznie. W sposób ostrożny, ale dość przecie przejrzysty, pisze do Malewskiego:

«Prawda, że naród polski jest pokrajany i ubogi. Dlatego też, że pokrajany, trzeba się starać przynajmniej literaturą, wiadomościami, wyszukiwaniem wspólnych początków, w połączeniu go utrzymać. Ponieważ w tem wszystkiem, co się ściaga do potęgi, musi ustępować innym plemionom, nie pozostaje mu szukać pierwszeństwa, jak tylko przez zalety umysłowe, i starać się celować w przymiotach i naukach. Jednak próżno się będzie piąć do tego rodzaju pierwszeństwa, jeżeli naprzód własnych rzeczy nie zgłębi i nie pozna. Wszystkie plemiona (słowiańskie) wyrzucają nam jakowaś oziebłość do słowiańskich początków! Z wielu względów użytecznie nam w imieniu nauk i wspólnych wyszukiwań, pobratać się z innemi plemionami; ta gałęź Słowian, która się pospieszy z pobratymcami zaprowadzić naukowe związki, która pierwsza wynajdzie nić ich pierwobytnej jedności i biegłą się zrobi w ich starodawnościach, zyszcze niezawodnie w ich oczach palmę pierwszeństwa dla własnej literatury i języka, które tym sposobem najdroższym się plonem zbogacą. Wolno nam Polakom, chcieć wyścignąć drugich w tym zawodzie; należy przynajmniej nie dawać się im uprzedzić, a broń Boże, ostatnimi zostać. Wszakże wyszukiwania względem dawnej Słowiańszczyzny wówczas dopiero prędsze i pomyślne skutki obiecywać mogą, kiedy się wszędzie razem rozpoczną; wstydemby było i wielką szkodą tego plemienia, któreby się w tej wspólnej pracy nieczynnem i oziębłem okazało» (1818 r.).

Tak to Kurator i na zewnątrz pragnął znaczenie Uniwersytetu podnieść i wewnątrz jego siłę wzmocnić. Pod tym jednak względem pobyt Kuratora zdala od Uniwersytetu i wzmagające się z wiekiem niedołęstwo Malewskiego, sprzyjało niesnaskom wśród profesorów; dziś jeszcze słyszymy bolesne westchnienie Czartoryskiego w tych sło wach z d. 30 lipca 1821 r.: «Radbym, żeby choć raz drzewo oliwne zakwitło w Uniwersytecie».

II.

Co się tyczy młodzieży, to z natury rzeczy wynikało, że Kurator nie mógł mieć żywych, ciągłych i bezpośrednich stosunków z młodzieżą uniwersytecką. Ale że jej moralne i materyalne dobro leżało mu przedewszystkiem na sercu, wi-

dzimy to z licznych ustępów korespondencyi z rektorem, gdzie ciągle wypytuje się o uczniów zdolniejszych, o wyjazd ich za granice; «wojażerami», jak ich nazywał, ciagle sie opiekuje, radby ich widzieć jak najwięcej, po nich wiele, najwięcej się spodziewa, dba o nich i stale pamięta. Mamy nawet ciekawy dowód, że umiał się ująć za krzywda materyalną: kiedy Jeżowski wydał w r. 1822 Horacyusza ody celniejsze z doskonałymi objaśnieniami, otrzymał od Uniwersytetu zaledwie pożyczke na druk. Kurator, wśród licznych innych spraw uniwersyteckich, poruszonych w liście do Rektora z d. 21 lutego 1822 r., pamięta o Jeżowskim i pisze tak: «Jeżowskiemu pożyczacie tylko 300 rsr. Należałoby mu dać jakąś nagrode, kiedy prace iego tak chwalicie i kiedy on zezwolił na zniżenie ceny swego Horacyusza».

Podobnież upomni się o Mickiewicza w liście z Sieniawy (26 stycznia 1823 r.): «talentem, jaki okazał, zasługuje na to, aby go z oka nie spuszczać, i gdy teraz nic więcej dlań uczynić nie można, chciałbym przynajmniej, abyś go przeniósł do jakiego gimnazyum, gdzieby mniej godzin zatrudniony w klasach, miał czas sam nad sobą pracować» 1).

Gdy stypendysta, Ludwik Sobolewski, dostał w Paryżu choroby nerwowej, Kurator, jak widzie-

<sup>1)</sup> Korespondencya z J. Twardowskim, 68.

liśmy, poleca, aby go tam leczono, a sam z własnej szkatuły dodać pragnie brakujących pieniędzy.

Nie skończyłbym, gdybym chciał tu zestawiać wszystkie dowody drobiazgowej opieki i czujności Kuratora nad ukochanem swem dziełem; rzec można, że, choć oddalony od Wilna, wiedział lepiej, niż ktokolwiek, jakie są niedostatki, braki, potrzeby Uniwersytetu, i podobny do wielkiego mechanika, najmniejszego nie lekceważył kółeczka, najmniejszej śrubki, wiedząc, jak od pozornych drobiazgów nieraz porządny obieg dużego koła zależy. Dość powiedzieć, że nawet na to zwracał uwagę, ile dzieł naraz może profesor pożyczyć z biblioteki uniwersyteckiej.

Rozległy i dalekonośny wzrok jego ducha obejmował szczególną pieczołowitością szkoły parafialne, szkółki drobne, elementarne, któremi, jak siecią, coraz gęstszą, pragnął pokryć Litwę i Ruś całą. A gdy najgorętszej sprostał potrzebie, gdy już dziesiątki tysięcy chłopców czerpało ze strumyków oświaty, pomyślał Czartoryski i o szkółkach żeńskich. Wiedział dobrze, czem dla przyszłych narodu pokoleń mają się stać Polki, to też wychowanie płci żeńskiej było dla niego poważną troską, tem poważniejszą, że bystro oceniał słabe strony natury niewieściej. Jak przed kilku wiekami Kromer, tak w r. 1820, Czartoryski widział wady narodu naszego i tak je określał: «nieuwaga, brak zastanowienia się, wstręt do ciągłej pracy,

lekkość, powierzchowność, próżność, wielkie o sobie rozumienie, chęć odmiany i nieograniczanie się». Otóż w stosunku do płci żeńskiej wady te doskonale zróżniczkował, a znając całą Rzeczpospolitą i wszystkie warstwy narodu swego, wybornie ówczesne strony ujemne umysłowości kobiecej scharakteryzował. Znał juści niejedną Telimenę po dworach i dworkach:

«Płeć żeńska, w naszem społeczeństwie posiadająca wiele zalet, ma także swoje osobne wady. Próżność, afektacya, przechwycona tkliwość, a raczej udawanie tkliwości, kokieterya, lekkość, romansowość, małoważenie prawideł przyjetych, brak porządku, rozrzutność, nieujeta cheć strojów i zabaw, a stąd nieumiarkowanie w wydatkach i potrzebach pieniężnych — oto są wady kobiet naszego narodu, które już nie w wyższych tylko klasach nieszcześliwy wpływ swój rozpościeraja, ale, zszedłszy i do licznych a uboższych klas, tam za prawdziwą klęskę winny się poczytać, bo prócz nędznych śmieszności, rodzą wstręt do pracy i porządku, i wyzuwają z prawideł moralności. Edukacya teraźniejsza kobiet puszcza wodze tym niszczącym wadom, zamiast je poskramiać. Takie jest w tej mierze powszechne obłakanie, iż największa część rodziców przekonaną jest, że kiedy ich córka umie cokolwiek tańczyć, kiedy brząka na fortepianie, lub im przyniesie pobazgrane rysunki, a do tego francuzczyzne kaleczy, już została doskonale wychowaną. Ten jest cel edukacyi większej liczby pensyj w naszym kraju. Mało tam o tem myślą, aby młodej pannie dać poznać jej przeznaczenie, nie mówią nic o jej obowiązkach w dalszem życiu, względem rodziców, względem męża, względem dzieci...» 1).

>

Pragnieniem ks. Adama było otworzyć w całym okręgu kuratorskim szereg szkółek i szkół dla płci żeńskiej, odpowiednio do tego, czego dokonał dla męskiej.

Z myślą o szkółkach wiejskich łączyła się czuła i rozumna troska o dobro włościan. Uniwersytet Wileński posiadał w zarządzie swym liczne majątki i wsie, zapisane na cele oświaty; miał więc do czynienia z chłopami, wówczas obarczonymi poddaństwem, z finansami, wynikającymi z tego poddaństwa. (Wykaz beneficyów podaje Bieliński, I, 375—379). Otóż jest rzeczą prawdziwie piękną i wzruszającą poznać tu szlachetne zapatrywania Kuratora, wybiegające dalej poza bezduszny formalizm urzędników uniwersyteckich. List z d. 10 marca 1818 r. jest wymowniejszy od wszelkich pochwał. Zmartwiony nad wyraz propozycyą Uniwersytetu w sprawie dóbr beneficyalnych, pisze Czartoryski:

«Widzę, że ta rzecz cała zupełnie nie postępuje, że Uniwersytet albo waha się jeszcze nad

<sup>1)</sup> Zmigrodzki, Przewodnik nauk. lit., 1885, str. 1063.

zasadami mu podanemi, albo też, co mi z trudnością przypuścić przychodzi, że chciałby dłużej jeszcze zostawić beneficya w teraźniejszym stanie. Nie przeczę, że w tak ważnym przedmiocie nie należy się spieszyć, ale pewnie nikt nie zarzuciłby nam pośpiechu w doprowadzeniu do skutku zamiaru, który od r. 1810 projektowany, co roku roztrząsany, co roku miał się już wykonać i dotąd jeszcze zostaje tylko projektem. Nie wiem także, czy uchwalona na sejmikach w Wilnie włościańska komisya przeszkadza nam w czemkolwiek. Wszak zasady wieczystej dzierżawy na pierwszým maja celu ulepszenie bytu włościan, zasłone ich od niesłusznych dworu wymagań, oświecenie odpowiedne stanowi, słowem uwolnienie od poddaństwa. Cóż innego poda wzmiankowana komisya? Będaż jej myśli liberalniejsze od naszych? Gdy więc i ten powód nie zdaje mi się być dostatecznym, rozumiem, że nie należy odkładać raz ułożonego zamiaru... ale przeciwnie, zaraz zadzierżawiać na wieczność beneficya i dać przykład drugim, jak mają sobie postąpić. Ten cel zgodny jest i z przeznaczeniem Uniwersytetu, który faktami najlepiej nauczy, i godny jest ducha, którym się rządzić za chlube sobie poczytujecie. Bój my się także, aby niezaszły przeszkody, których dziś domyśleć się nawet niepodobna, a które po myślność Uniwersytetu na długi czas odsuna, jeżeli teraz nie wykonamy wszystkiego, co jest w naszej mocy«. — Pisał to na lat pięć przed katastrofą.

Takaż dbałość o włościan przebija się w rok potem w liście z d. 17 marca 1819 r. w sprawie rozdania gruntu włościanom i z d. 26 marca t. r., gdzie w odpowiedzi na zapytanie i niepewność Rektora, co zrobić z pieniądzmi, pozostałymi z wieśniaczych podatków na rekruta ze wsi Remigoła, Kurator musi dopiero tłumaczyć i wyjaśniać, że pozostałe 84 ruble należy zwrócić włościanom, «jako ich własność». Aż dziwno i przykro, że Rektorowi Uniwersytetu trzeba taki prosty o b owiązek objaśniać, a nie mniej przykrym do czytania dziś jest i taki ustęp tegoż listu: «W wielu miejscach sposób wybierania podatków skarbowych jest b. niedogodny, częstokroć dowolny i połaczony z niemałym dla włościan uciskiem. Dobrze byłoby, aby troskliwość Komitetu zwróciła się na ten przedmiot, w celu zapobieżenia mogącym zdarzyć się nadużyciom, aby rozkład podatków do wybrania z włościan nie zależał od arbitralności bądź rządzców dóbr, bądź posesorów, aby nie wybierać więcej, niż należy, a jeśli co pozostanie od składki, aby gromadom zwracać, zdając przed niemi rachunek z użytych pieniędzy».

Łatwo wyobrazić sobie, jak się musiał Czartoryski ucieszyć, gdy go doszła potem wiadomość o dobrym wyniku oczynszowania włościan.

Wykroczyłbym jednak z właściwego szkicowi temu zakresu, gdvbvm zastanawiać sie chciał nad społecznemi zapatrywaniami księcia Adama Czartoryskiego. Są w korespondencyi jego kuratorskiej takie sprawy, które właściwie nadawałyby się do rozpatrywania tylko w zbiorowej ocenie zasług społecznych księcia Adama; do takich należy, obok wspomnianej już włościańskiej, sprawa oświaty i szkół żydowskich, znakomicie traktowana w listach do Twardowskiego. Pomijamy ja tutaj, skoro cała ta przepiękna i ważna korespondencya jest już ogłoszona drukiem. Powiedzmy tylko, że sprawa żydowska jest tak pojęta po ludzku i przedstawiona tak praktycznie, że po dziś dzień nic u nas pod tym względem mądrzejszego nie wymyślono i nie powiedziano.

A tak, nie było w tych latach, rzec można śmiało, żadnej sprawy ważniejszej na polu oświaty i wychowania na Litwie i ziemiach ruskich, którąby się szczerze Kurator nie zajął. Nawet sprawy duchowne, które miały osobnych kościelnych zwierzchników, opierać się musiały nieraz o Kuratora, zwłaszcza w szkołach, kierowanych przez zakonników. Otóż te właśnie szkoły pozostawiały wiele bardzo do życzenia. Duchowieństwo zakonne tamtejsze nie cieszyło się poważaniem ludności. Szły skargi na Dominikanów w Nowogródku w r. 1817. Podobnie złą opinią odznaczali się kks. kanonicy lateraneńscy, kierownicy szkoły Słonimskiej. «Nie

można mieć gorszej od nich opinii» — pisze Czartoryski w jednym z listów ). Nie brakło zatem troski, kłopotów wszelakich Kuratorowi; wszystkie znosił z poświęceniem się cichem, z wytrwałością i nadzieją, że praca jego wyda plon, że już go wydaje i rokuje najlepsze na przyszłość nadzieje. Jakoż tak było. Jakiekolwiek były osobiste wady profesorów, przyznać trzeba, że sama między nimi rywalizacya, odbijająca się niekorzystnie w sprawach zarządu, zmuszała ich przecie do wielkiej pracowitości i do pilnego zajęcia się żądną wiedzy i oddaną nauce młodzieżą. Rosły nowe pokolenia, przejęte gorącem poczuciem obowiązku społecznej służby.

Powiał duch odrodzenia po kraju całym od Niemna do Dniepru i Smotrycza. Z Wilna i Krzemieńca, jak z gór stokorodnych rozlewały się na wsze strony ożywcze strumienie; padało ciche ziarno i wschodziło bujną zielenią. Już kwitły zboża, cieszył wzrok swój niemi i już o kłosach gęstych i żniwie myślał gospodarz-Kurator, gdy wtem złowroga, gradowa burza nadciągnęła.

Nie będziemy tu przypominać pamiętnej w dziejach naszych sprawy filareckiej. Sunt lacrimae rerum.

Co się dziać musiało w duszy Kuratora, gdy

þ

Smutną illustracyą upadku Karmelitów jest przeor ich w roli denuncyanta (Tward., 257).

w gmachu tyloletniej swej pracy ujrzał Nowosilcowa, możemy się ledwie domyślać. Co do mnie, nie znam boleśniejszej księgi, jak korespondencya Czartoryskiego z rektorem, Józefem Twardowskim, w latach, zamykających czynności kuratorskie.

Z chwilą, gdy Czartoryski zrozumiał, że podkopano zupełnie jego stanowisko, wpływowe niegdyś w Petersburgu, i że oczekują jego dymisyi, wręczyć ją musiał, widząc, że już się Uniwersytetowi na nic przydać nie może.

Wieść o dymisyi Czartoryskiego gromem padła na Wilno, na cały okreg naukowy. Domyślano sie końca. Twardowski pisał ze smutkiem bezgranicznym (28 paźdz. 1823 r.): «Teraz sam jestem wśród burzy, grożącej zniszczeniem zakładowi, którego obronić ani mogę, ani potrafię...» Machinalnie załatwiał dalej czynności urzędowe, donosił o biegu nauk, pomyślnym jeszcze, idącym dawnym, znakomicie zorganizowanym rozmachem; w końcu swego raportu ze łzami w oczach pisał: «Ale to wszystko nie pobudzi do życia po odejściu osoby, która jedna tylko utrzymać mogła i wzniecić duch w całem tem ciele. Ja upadam na duchu, myślac o przyszłości...» (str. 184). Czartoryski wręczył Aleksandrowi I osobiście swą dymisyę w Wołosowcach 20 paźdz. 1823 r. w nocie francuskiej.

Ustępował Czartoryski. W liście z d. 22 paźdz. 1823 r. żegnał się z rektorem Twardowskim, a przezeń z Uniwersytetem Wileńskim. Jest tam kilka

słów prostych, a lepiej, niż wszelkie charakterystyki, malujących dusze człowieka; on je stosuje do Twardowskiego, my dziś do niego: «Za cóż najprostsze widoki, chęci, samem dobrem ogólnem tchnące, najczystsza gorliwość, bezsilnemi musza pozostać? Kończe ten list z uczuciem bolesnem i trudnem do wyrażenia. Nie mogę jeszcze wierzyć, aby tak długie i trwałe stosunki miłego obowiązku i ciągłego zajęcia, miały już być zerwane; aby zakłady i osoby, które nieustanna do tad myślą moją były, obcemi dla mnie miały zostać i żeby już mi nie wolno było i nie należało niemi się trudnić, bronić ich, za nimi się wstawiać. Dręczy mnie bojaźń przyszłości, a kiedy wstecz rzucę okiem, smucę się także, że nie dość i nie dosyć dobrze potrafiłem uczynić. Pozostaje nam ulga w prawości sumienia i w przekonaniu że się zawsze wszystko robiło podług sił i poznania, że wola nigdy skażona nie była, że w tych ostatnich trudnych okolicznościach niczegośmy nie opuścili, aby ocalić Edukacya i postawić ja na najświetniejszym stopniu zgodnie z dobrem kraju...».

Gdy nadeszło w maju 1824 r. urzędowe uwolnienie Czartoryskiego ze stanowiska Kuratora, rektor Twardowski dał wyraz uczuciom całego Uniwersytetu:

«Nie potrafię — pisał — wyrazić, ani opisać, jak wiadomość o dymisyi WXMości, zwłaszcza w tym czasie, wszystkich przeraziła, jak gwałtow-

nem uczuciem głębokiego, dojmującego smutku, przejęła prawdziwie czułych i wdzięcznych dla osoby WXMości, który byłeś tak długo ojcem, opiekunem i dobroczyńcą tego naszego zakładu, i którego pamięć, jakkolwiekbądź nigdy zatartą nie zostanie, owszem, z czasem... będzie jeszcze mocniej jaśnieć, bo ją uznawać będzie bezstronna sprawiedliwość...»

Im dokładniej wnikać będziemy w zasługi kuratorskie księcia Adama, tem lepiej społeczna ich doniosłość, dziś zwłaszcza, się uwydatni. «Był pedagogiem narodu, kształcił pokolenie przyszłości» — powiedział o nim zwięźle i trafnie p. Michał Żmigrodzki.

Jeśli raz jeszcze rzucimy pożegnania wzrokiem na księcia Kuratora, to, streszczając wrażenia nasze, wyniesione z korespondencyi jego niewydanej, powiemy:

W stosunku do Uniwersytetu i całego okręgu naukowego rozwija stałą pieczołowitość, nieznużoną przez lat szeregi. Ma dla dzieła swego serce kochającej matki, której żadne dziecko nie jest obojętne, lub choćby mniej kochane: najstarsze, czy najmłodsze, ogarnia równie czułym i przenikliwym wzrokiem, wie, czego mu brak, jakich starań wymaga, jakie ma zalety, czy wady. Czartoryski szkółką powiatową równie troskliwie się opiekuje, jak Krzemieńcem, lub Wilnem — o nauczycielu, biedującym w zapadłym Litwy zakątku tak

samo pamieta, jak o gwiazdach Uniwersytetu, jak o emerytach, lub na wojaż wyprawionych młodzieńcach — on żyje w Uniwersytecie, a Uniwersytet w nim.

Tradycyjna dobroć serca była przemagającą ducha jego treścią. Mogła się i wtedy, i potem miękkością zbytnią wydawać. Ton przeważny listów jego każe przypuszczać, że w stosunku do rektorów i profesorów był raczej za uprzejmy, za łagodny, za dobry. Tak szanował cudze przekonania, że swoje nieraz z umysłu przyćmiewał, byleby kogoś nie urazić zbytnią stanowczością.

W pamięci wdzięcznej społeczeństwa wysuwa się dziś na pierwsze miejsce organizatorska praca odrodziciela ducha i myśli: widzimy go w r. 1808, jak egzaminuje w Nowogrodzkiej szkole chłopców, wśród nich dziesięcioletniego Adama Mickiewicza, jak sie przejeżdża po Wołyniu i Podolu, notując skrzetnie pracowitość nauczycieli i postępy uczniów, jak do Krzemieńca powołać chce z Gdańska Mrongowiusza, do Wilna Brodzińskiego, jak w Paryżu, czy Lucce, żyje troskliwą myślą o tem, co się dzieje w Słonimie, lub Mińsku. Wielki, nieznużony to ogrodnik w naszej winnicy. Widzimy to poważne, surowe, suche oblicze, to czoło mądre, zorane myślami i troską, te oczy przenikliwe a rzewne, zapatrzone w dal pokoleń, i czujemy coraz goręcej tetno tej duszy, wielkiej nietylko «serca męką», nietylko «zamiarami», ale i niespożytym wiekowym skutkiem — a twierdzimy wraz z poetą, że swoim

Wielkim, cichym, dumnym smutkiem, Pełną niegdyś darów ręką, Smętną — wziętą z nieszczęść sławą, Był szlachcicem — i miał prawo...

## III.

## TŁO OBRZĘDOWE "DZIADÓW"

STUDYUM PORÓWNAWCZE

W przedmowie do Dziadów, wydanych w Wilnie 1823 roku, Mickiewicz nadzwyczaj zwięźle określa znaczenie tego obrzędu ludowego. Wspomniawszy krótko, że «uroczystość ta początkiem swoim zasięga czasów pogańskich, poeta podaje następnie ważne szczegóły, dotyczące obchodzenia uroczystości Dziadów za czasów jego młodości: «W teraźniejszych czasach pospólstwo święci Dziady tajemnie w kaplicach lub pustych domach niedaleko cmentarza. Zastawia się tam pospolicie u c z t a z rozmaitego jadła, trunków, owoców i wywołują się dusze nieboszczyków». Mickiewicz wyraźnie mówi o tem, że przed laty uczestniczył w obchodzie Dziadów, najprawdopodobniej w okolicach nowogrodzkich na Białej Rusi: «Cel tak poważny święta, miejsca samotne, czas nocny, obrzędy fantastyczne przemawiały niegdyś silnie do mojej imaginacyi».

Nieodżałowana to szkoda dla naszego ludo-

1

znawstwa, że Mickiewicz tak krótko opisał obrzedowa strone uroczystości ludowej «Dziadów». Był on jeszcze świadkiem naocznym obrzedów, które z czasem zaczęły stawać się coraz rzadszymi, w miarę, jak duchowieństwo coraz silniej sprzeciwiało się tym obchodom i postanowiło «oświecać lud, wytępiać reszty zabobonu». Już w roku 1835 Teodor Narbutt, pilnie zajmujący się kwestyą obchodu ludowego Dziadów, trafia tylko na szczątki tej uroczystości: «Zbierałem — mówi rozmaite resztki tych obrządków żałobnych» 1). Narbutt ani słowem nie wspomina o miejscu, na którem się Dziady odbywały, albo raczej mówi tylko o uczcie w izbie. Przeciwnie Mickiewicz kilkakrotnie z naciskiem uwydatnia, że uroczystość odbywa się we wsi zbiorowo, nie w poszczególnych domostwach. Ksiądz w czwartej części Dziadów tak wyrzeka przed Gustawem na obchody ludowe:

«...Dziady te północne schadzki
Po cerkwiach, pustkach lub ziemnych pieczarach
Pełen guślarstwa obrzęd świętokradzki...»

Lud wie doskonale o nieżyczliwem dla «Dziadów» usposobieniu w plebanii i we dworze. W pierwszej części poematu czytamy:

<sup>1)</sup> Dzieje staroż. nar. litewskiego przez T. Narbutta, Wilno 1835, tom I, str. 314.

Spieszmy się w tajnym obrzędzie, Z cichem pieniem, wolnym krokiem...
Ze łzami idziem na groby.
Spieszmy cicho i powoli
Poza cerkwią, poza dworem,
Bo ksiądz gusłów nie dozwoli
Pan się zbudzi nocnym chorem.

Łatwo domyśleć się, że wobec podwójnego wpływu, niechętnego Dziadom, wpływu dworu i proboszcza, lud zniewolony był zaniechać z b i o r owych obrzędów i poprzestał na domowym obchodzie, którego się jednak nie wyrzekł. Zobaczymy poniżej, że i dziś jeszcze Dziady obchodzą na Białej Rusi, jakkolwiek nie tak świetnie, jak za młodych lat Mickiewicza.

Cóż mogło lud nakłonić do pielęgnowania tak starannego uroczystości, poświęconej zmarłym przodkom? Wszakże Kościół, uwzględniając słuszną potrzebę serca, wprowadził doroczny Dzień zaduszny i zachęca wiernych do ofiar mszalnych za dusze najbliższych i najdroższych nieboszczyków. Lud białoruski uporczywie trzyma się starodawnej tradycyi i niezależnie od obrządków kościelnych składa zmarłym jadło i napoje, nawet kilka razy do roku.

Poeta nasz staje w obronie tradycyi ludowych i wymownie przekonywa księdza:

Przywróć nam Dziady!...
Jeśli żałując śmierci dobrego dziedzica,

Lud zakupioną świecę stawia mu na grobie,
W cieniach wieczności jaśniej błyszczy się ta świeca,
Niż tysiąc lamp w niechętnej palonych żałobie.
Jeśli przyniesie miodu plastr i skromne mleko
I garścią mąki grobowiec posypie:
Lepiej posili duszę, ol lepiej daleko
Niż krewni modnym balem, wydanym na stypie.

Ta wiara ludu białoruskiego sięga korzeniami swymi prastarych pokładów wspólności indo-europejskiej. Mickiewicz wiedział o tem doskonale i widocznie czynił nawet studya w tym kierunku, skoro w przedmowie napisał: «Godna uwagi, iż zwyczaj częstowania umarłych zdaje się być w spólny w s z y s t k i m pogański m ludom w dawnej Grecy i za czasów homerycznych, w Skandynawii, na W s chod z ie i dotąd po wyspach nowegoświata». — Zastanówmy się dokładniej, o ile miał słuszność.

II.

Cześć oddawana zmarłym przodkom sięga najodleglejszej starożytności. Pierwotna ludzkość staje w zadumie i przestrachu wobec pierwszych wypadków naturalnej śmierci. Oto sędziwy patryarcha, dziad, pradziad licznie rozrodzonej rodziny, pewnego poranku nie przebudził się ze snu. Co się z nim stało? Potężne jego ciało leży nieruchome, krzyk i płacz niewiast i dzieci nie poruszy go z odrętwienia... W pokoleniu rozpacz i strach przed zagadką śmierci... Głowa rodu, postać groźna, przed którą korzył się szczep cały, już nie powstanie. Ale z tą myślą trudno się oswoić: tyle lat żyło się razem. Miałożby to życie ustać całkiem i na zawsze? Wszakżeż ciało jest jeszcze; niepodobna, aby to, co ożywiało tę sędziwą postać, miało kędyś zginąć na zawsze. Kto wie, czy nie powróci kiedy na ziemię? A jeśli tak, jeśli powróci zmarły, to należy go dalej czcić i szanować, jak za życia, pamiętać o tem, aby mu nie brakło po śmierci tego, co mu było miłe za życia.

Zupełnie naturalne uczucie obawy, niepewności wobec grozy śmierci jest, zdaje się, zawiązkiem pierwotnych uczuć religijnych. Według Fustel'a de Coulanges, autora znakomitej książki: La Cité antique, człowiek czcił zmarłych przodków, zanim korzył się przed Indrą lub Zeusem: bał się z marłych i modlił się do nich. Tu ma być źródło najpierwotniejszych religijnych uczuć. Nie życie, ale śmierć przeniosła myśl ludzką po raz pierwszy ze sfery widzialnej do sfery niewidzialnej.

Najstarsze księgi indyjskie określają już dokładnie cześć dla zmarłych. Hymny Rig-Vedy wspominają o tej czci. Księga praw Manu mówi o starożytności tego zwyczaju, jakkolwiek cześć zmarłych jest tam już przesłoniętą późniejszem wyobrażeniem o metempsychozie. Po dziś dzień Indowie składają swym dziadom ofiary. Księga

Manu zaleca, aby ofiara gospodarza dom u dla zmarłych, składała się z ryżu, mleka, owoców. Według wiary Indów duchy przodków schodzą ku ofiarnikowi w chwili, gdy tenże zastawia im ucztę i duchy te pożywają ofiarę z wielką rozkoszą. Ofiary te należało zdaniem Indów składać regularnie, jeżeli zmarły miał być szczęśliwy. Jeżeli się zaniecha ofiar, dusza zmarłego opuszcza swój grób i staje się duszą błędną, dręczącą ludzi żyjących (upiorem). Ofiara zmarłym składaną bywa przez rodzinę pozostałą: w uczcie żałobnej mogli brać udział wyłącznie tylko krewni zmarłego, obcych wykluczano. Uczta żałobna ma na celu zapewnienie życzliwości zmarłego dla pozostałej rodziny.

Księgi praw Manu nie dają nam wielu szczegółów o tym obchodzie zmarłych dlatego, że w epoce, kiedy księgi te były spisane, wiara w metempsychozę wzięła była górę nad starszemi wierzeniami indyjskiemi. Ale już to samo, że prawodawca musiał przejąć do ksiąg swych także stare wierzenia, dowodzi, że zakorzenione były silnie w powszechnej tradycyi 1).

Ta powszechna tradycya indyjska jest spuścizną zamierzchłej starożytności. Ludy pierwotne, nie mając wyrobionego pojęcia o stworzeniu pierw-

<sup>1)</sup> Fustel de Coulanges: La Cité antique etc., 2 édition, str. 17-18.

szego człowieka, szukały, jak mogły najbliżej, wytłómaczenia zagadki bytu. Dla człowieka pierwotnego rodzice byli istotami niemal świetemi, bo im zawdzięczał on życie i wychowanie. Cześć, oddawana rodzicom za życia, nie ustawała z ich śmiercia. Uczucie to tak jest naturalne, że widzimy je jako zawiązek religii u wszystkich niemal ludów na kuli ziemskiej: u Chińczyków, wśród dzikich w Afryce i w Australii 1). Zwolna utrwalająca się tradycya wiąże w ten sposób pokolenia zmarłe z żyjącemi. Zmarli potrzebowali żyjących, a żyjący zmarłych. Dziadowie łaknęli i pragnęli po śmierci i wyczekiwali ofiar pośmiertnych od żyjących potomków. Pokolenie żyjące, czcząc swe Dziady, swe zmarłe przodki doroczna danina, jednało sobie życzliwość nieboszczyków. W ten sposób tworzył się w kolei wieków dziwny, nieprzerwany łańcuch mistyczny, wiążący duchowo przeszłe pokolenia z przyszłemi.

Dokładniej od Indów przechowali Grecy tradycyjną cześć dla zmarłych. Epos homeryckie daje nam klasyczny przykład uczczenia duszy zmarłego Patroklesa. Achilles działa tu systematycznie pod wpływem tradycyjnego rytu: wylewa wino w nocy dla uczczenia duszy przyjaciela, którą wywoływa przytem (ψυχὴν κικλήσκων Πατροκλῆος δειλοῖο, Il.,

<sup>1)</sup> Fustel de Coulanges: L. c., str. 37. Ob. także: Tylor: Primitive Culture, str. 181-2.

XXIII., 221). Na grobie Patrokla składa Achilles dzbany miodu i oliwy. Cześć oddawana herosom w starożytnej Helladzie jest prawdopodobnie szczątkiem pierwotnej ogólnej i rozpowszechnionej ofiary dla zmarłych protoplastów rodu. Bogom składa się ofiary w dzień, herosom wieczorem lub w nocy. Ofiaruje im się zwierzęta czarnej maści, krew zwierząt spływać powinna na ziemię lub na ognisko dla nasycenia herosów (αίμακουρία). Mięso należy zupełnie spalić, ludzie nie powinni go spożywać. Na tę ofiarę zaprasza się herosów 1).

Słusznie utrzymuje E. Rohde, że podanie o herosach nie było wynikiem poetyckich fantazyi, ale po prostu zabytkiem starej, przedhomeryckiej wiary, która przechowała się i przetrwała wieki, dzięki miejscowej czci, oddawanej przodkom: «ważniejsi herosowie, czczeni przez większe gminy, uchodzili wszędzie za przodków, za protoplastów wspólnot krajowych, miejskich i rodowych» 3).

<sup>1)</sup> Rohde: Psyche. Seelencult u. Unsterblichkeitsglaube der Griechen, Freiburg i. B. 1890, str. 140: «Dieses Opferritual ist fast völlig identisch mit der Weise in der man die Seelen verstorbener Menschen verehrte. In der That sind sie (die Heroën) nichts anderes als die Geister verstorbener Menschen». Rohde dochodzt do przekonania, że cześć dla herosów w Grecyi była właściwie kultem «dziadów», t. j. przodków (Ahnencult).

<sup>2)</sup> Ibid. 149.

Kult zmarłych, zdaje się, był powszechnym w Grecyi, jakkolwiek źródłowo nie da się wiek za wiekiem wyśledzić, a to z powodu braku zabytków piśmiennych. Tylko taką powszechną wiarą w konieczność i potrzebę czczenia zmarłych dadzą się wytłómaczyć znane fakty historyczne: Kara śmierci na wodzów ateńskich za to, że pozostawili ciała zmarłych żołnierzy bez pogrzebu, albo owe zbiorowe Dziady greckie, które tak pięknie opisał Plutarch:

Po bitwie pod Plateami pogrzebano żołnierzy na polu bitwy. Platejczycy zobowiązali się corocznie urządzać ucztę pogrzebową dla zmarłych. W rocznicę bitwy udawali się w wielkiej procesyi na mogiłę, kryjącą zwłoki dzielnych wojowników, i składali im mleko, wino, oliwę, tudzież zabijano ofiarę. Złożywszy pokarmy na mogile, wzywali osobną formułą zmarłych, aby przyszli i pożywali ucztę.— Uroczystość ta odbywała się jeszcze za czasów Plutarcha, który widział obchód owych Dziadów w 600-tną rocznicę bitwy pod Plateami.

U tragików greckich znajdujemy liczne dowody czci i ofiar dla zmarłych.

U Ajschyla Klitemnestra dowiedziawszy się we śnie, że cień Agamemnona zagniewany jest na nią, posyła mu celem przebłagania na grób pokarmy i napoje. Elektra błaga duszę zmarłego ojca o wysłuchanie jej modłów i prosi o przyjęcie libacyi na grobie. [Choeph. 124—135] <sup>1</sup>).

Cześć oddawana zmarłym była w Helladzie prywatna i publiczna. Prywatna (właściwe «dziady», πατριάζειν) szła na wyłączny użytek zmarłych przodków rodziny, to też ofiara taka składaną bywała wyłącznie przez rodzinę pozostała, a w żałobnej uczcie dorocznej mogli brać udział wyłącznie tylko krewni zmarłego według prawa Solona [Demosth. 43, 62]. Dusze zmarłych zależne sa od czci, jaka im składa pozostała rodzina?). Niedowiarek Lucian [de luctu, 9] żartuje sobie z tej czci, niezbędnej dla zmarłych, i zapytuje, co robi zmarły, który nie pozostawił po sobie syna? Nie odbierając po śmierci na grobie pokarmów, wiecznie łaknie. Ale wierzący Grek przewidywał i taką sytuacye bezdzietnego zmarłego. Jeśli nie miał syna, to zawczasu przysposabiał jakiegoś młodzieńca na syna, a do p to w a ł kogoś umyślnie w tym celu, aby zabezpieczyć sobie regularną ofiarę po śmierci. To jest jeden z ważnych powodów wprowadzenia adoptacyi u Greków, jak tego dowiódł Rohde.

Nawet Epikur ulega powszechnemu prądowi i w testamencie zastrzega sobie cześć i ofiary dla

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Eurypides: *Orest.* 115-125; Hec. 536. Liczne miejsca zestawia Fustel de Coulanges, 1. c. 16-17.

<sup>\*)</sup> Ihr Loos bestimmt sich nach der Art dieses Cultes. Rohde,
1. c. — Podobnie Fustel de Coulanges.

swej duszy. Dziwi się tej nielogiczności filozofa Cycero [De finibus 2, 102].

Te prywatne ofiary cieniom zmarłych przodków już samą powszechnością swoją prowadziły do tego, że mniejsze i większe gminy w poczuciu wspólności rodowej zaczęły składać wspólne doroczne, publiczne ofiary zmarłym. W Atenach nazywały się one Γενέσια i były obchodzone 5-go Boëdromion przez wszystkich obywateli, jako wspólne święto zmarłych. Oprócz tego przechowała się ważna wiadomość o obchodzie, zwanym Χύτροι lub Χύτραι (także Χύτρα). Tak się zwał trzeci dzień świąt kwietnych 'Ανθεστήρια, przypadających na drugą połowę lutego i pierwszą połowe marca. W dniu tym, poświęconym Hermesowi, towarzyszowi dusz zmarłych, stawiano dla z marły ch w garnkach (stąd nazwa γύτρα) gotowane jarzyny i nasiona. Po domach ugaszczano dusze zmarłych, w końcu zaś - i na to zwracam szczególną uwagę – wypraszano za drzwi duszyczki, zupełnie tak samo, jak się to po dziś dzień po ukończeniu Dziadów odbywa na Białej Rusi. Formuła jest energiczna i posłyszymy ją niebawem w łacińskim języku. W Grecyi brzmiała: θύραζε Κήρες ούκ ἔτ' 'Ανθεστήρια, za drzwi Kery, już po Antesteriach! 1).

<sup>1)</sup> Κήρες, prastare określenie duszyczek zmarłych; wyrazu tego już Homer nie używa w pierwotnem znaczeniu. Ob. Rohde,

Już z tego krótkiego przeglądu zwyczajów greckich, związanych z czcią dla zmarłych, widać dostatecznie, jak wielkie znaczenie pod względem społecznym i cywilizacyjnym miały obchody żałobne i ofiary zmarłym przodkom składane. Szczęście duszy za grobem zależało ostatecznie od rodziny pozostałej. Dla tej rodziny zaś dusze zmarłych rodziców są poniekąd istotami świętemi, którym cześć niemal boską się składa. «Bezwątpienia natrafiamy tu — mówi słusznie Rohde — na samo źródło wszelkiej wiary w dusze i jesteśmy skłonni uznać jako przeczucie trafne to mniemanie (Fustel'a de Coulanges), które w owym najstarszym familijnym kulcie dusz widzi zapowiedź wszelkiego kultu dalszych wspólnot obrzędowych (Cultgenossenschaften) » 1).

Nawet trzeźwy i praktyczny Rzymianin wierzył w duchy i upiory i pilnie przestrzegał czci

<sup>1.</sup> c. 218—219. Coroczne zaduszki greckie zestawia Rohde w trzecim przypisku do str. 216.

¹) Rohde, 1. c. 231. — Ihering, nie mogąc zaprzeczyć doniosłości ofiar składanych zmarłym, stara się obniżyć ich wartość cywilizacyjną i dowodzi, że nie miłość dla zmarłych, ale o b a w a przed upiorami skłaniała do ofiar pierwotnych w zaraniu ludzkości. Jednakowoż sam przyznaje, że w dalszym toku dziejów z uszlachetnieniem obyczajów uczucie strachu ustąpiło pietyzmowi dla zmarłych rodziców. Ob.: Vorgeschichte der Indoeuropäer von R. v. Ihering, Leipzig 1894, str. 59—60. — Ostatecznie dwa te uczucia: strachu i pietyzmu mogły się r a z e m mieścić w duszy naszych przodków aryjskich.

dla zmarłych. Wiara w duchy da się wcześnie stwierdzić w poezyi rzymskiej, n. p. u Plauta (Mostellaria). Dusza tam błąka się po śmierci, ponieważ przy pogrzebaniu zwłok nie zachowano wszystkich obrzędów. Wergiliusz na wielu miejscach Eneidy mówi o składaniu pokarmów i napojów dla zmarłych:

ergo instauramus Polydoro funus et ingens aggeritur tumulo telus; stant manibus arae... inferimus tepido spumantia cymba lacte sanguinis et sacri pateras animamque sepulchro condimus et magna supremum voce ciemus.

(Aen. III. 62 sqq.).

Z tego ustępu doskonale widać, że zdaniem Rzymian nie samo tylko martwe ciało składano do grobu; animam condimus, duszę zamykano w grobowcu i żegnano ją głośno.

Do powyższego ustępu z III. księgi Eneidy dodaje komentator Servius ciekawą uwagę: »placantur sacrificiis, ne noceant». A więc pobudką do ofiar, składanych na grobie, byłby wzgląd zupełnie egoistyczny w pojęciu rzymskiem: zabezpieczenie się od szkód, które mógłby wyrządzić niezaspokojony duch zmarłego 1).

Dokładniejsze szczegóły rytuału ofiar gro-

Toż samo zapatrywanie panuje po dziś dzień na Białej Rusi, jak niebawem zobaczymy.

bowych podaje Eneida w V. księdze w w. 75 i nn.):

ille e concilio multis cum milibus ibat ad tumulum magna medius comitante caterva, hic duo rite mero libans carchesia Baccho fundit humi, duo lacte novo, duo sanguine sacro, purpureosque iacit flores ac talia fatur:

Salve, sancte parens; iterum salvete, recepti nequiqam cineres anima eque umbra eque paternae.

. . . . caedit binas de more bidentis totque sues totidem nigrantis terga iuvencos; vinaque fundebat pateris animamque vocabat Anchisae magni manisque Acheronte remissos.

O v i d i u s w Fastach mówi o duszach zmarłych i o tem, że żywią się pokarmami, złożonymi dla nich:

Nunc animae tenues et corpora functa sepulcris Errant; nunc posito pascitur umbra cibo. (Fast. II., 565-6).

Ogólna nazwa dusz nieboszczyków była *lemu-*res; z tych dobre duchy czczono u Rzymian jako
bóstwa domowe (*lares*), złe zaś jako upiory, duchy nocne (*larvae*), które błąkały się po nocy
i szkodziły żyjącym 1). Aby je uspokoić i oddalić

¹) Horacy śmieje się z tych zabobonów i czarów tessalskich: «Nocturnos lemures portentaque Thessala rides? — *Epist.* II, 2, 209.

od domu, obchodzono w maju święto, zwane lemuria. Ovidius przechował nam ciekawy i bardzo malowniczy obrazek tajemniczego obrzędu, w którym łatwo dostrzedz resztek starych prarzymskich «Dziadów». Owidyusz nawet nazwę lemuria wywodzi od Remusa (Remuria) mitycznego i zaznacza sam starożytność obrzędu (Fast. V. 421 sqq.):

Ritus erit veteris, nocturna Lemuria, sacri: inferias tacitis Manibus illa dabunt ... iam tamen exstincto cineri sua dona ferebant Compositiqui nepos busta piabat avi... nox ubi iam media est somnoque silentia praebet et canis et variae conticuistis aves. ille memor veteris ritus timid usque deorum surgit; habent gemini vincula nulla pedes: signaque dat digitis medio cum pollice iunctis, occurat tacito ne levis umbra sibi; terque manus puras fontana perluit unda vertitur et nigras accipit ante fabas aversusque lacit, sed dum lacit: Haec ego mitto his, inquit, redimo meque meosque fabis! hoc novies dicit, nec respicit: umbra putatur colligere et nullo terga vidente sequi rursum aquam tangit... et rogat, ut tectis exeat umbra suis cum dixit novies: Manes exite paterni! respicit et pure sacra peracta putat.

W opisie tym zwrócić przedewszystkiem należy uwagę na szczegóły następujące: 1) Ovidius uważa

dwukrotnie obrządek jako stary; 2) ofiara ma charakter błagalny okupu, oczyszczenia (piabat; redimo me meosque); 3) północ, jako czas obrzedu; 4) milczenie, c i s z a nie przerywana szczekaniem psa (toż samo zauważymy niebawem na Dziadach litewskich); 5) ofiarujący odprawia obrzęd boso; 6) czarny kolor pożywienia dla dusz (nigras fabas iacit); 7) wezwanie cieniów ojczystych do opuszczenia domostwa, analogiczne z greckiem: θύραζε Κῆρες! Το odpędzanie duchów uwydatnił Mickiewicz w Dziadach w sakramentalnych, powtarzających się zwrotkach: «Zostawcież nas w spokoju, a kysz, a kysz/» — zupełnie według obrządku ludowego. Dziś jeszcze na Białej Rusi ten, co czyta modlitwy, a więc kierownik obrzędu, woła:

> Swiatyje dziādý, zowiem was! Swiatyje dziādý, idzicie do nas! Jeść tut uśò, szto Boh daů, Szto ja li was ochwiarowaů, Czym tolko chata bohata. Swiatyje dziādy prosim was, Chodzicie, läcicie do nas!

Po skończeniu wieczerzy tenże woła:

Swiatyje dziādy! wy siudy prilācieli, Pili i jeli, Lācicież ciāpier do siābe,

J

Skažicie, czaho jeszcze wam trzeba?

A liepij läcicie do nieba!

a kysz, akysz! 1)

Obok obchodu lemuria czcili Rzymianie zmarłych coroczną ucztą; w takiej uczcie mogli brać udział wyłącznie tylko krewni zmarłego (a więc znowu jak w Grecyi); obcych nie dopuszczano. Mówi o tem Cicero (de leg. II., 26) i Varro (de l. l. VI, 13): ferunt epulas ad sepulcrum, quibus ius ibi parentare. Nazwą specyalną tych uczt jest: parentalia lub parentatio, odbywać «Dziady», parentare (odpowiednio do greckiego: πατριάζειν). Szczegóły bliższe tej uroczystości, dotyczące np. pokarmów itp., nie przechowały się u pisarzy rzymskich.

## III.

Chrześcijaństwo bardzo wcześnie zajęło nieprzychylne stanowisko wobec dorocznych uczt dla zmarłych. Tertulian wywodząc obrządek ten z odległej starożytności, kiedy to krew ludzka miała być dla dusz zmarłych niezbędnym pokarmem, z wyraźną pogardą wyraża się o ofiarach

<sup>1)</sup> Ob.: Matieriały dla isuczenia byta i jazyka russkago nasielenia siewiero-zapadnago kraja, sobrannyje P. W. Szejnom, t. I, Czaśt? II, 1890», str. 596.

dla zmarłych: «Idololatria parentationis est species. 1) Św. Augustyn, znacznie później, samym sposobem wyrażenia się stwierdza, że wśród Rzymian stary obyczaj widocznie znikał i schodził zapewne w najniższe warstwy społeczeństwa wobec racyonalizmu sfer inteligentnych. Z następujących słów św. Augustyna wnosić można, że za jego czasów zwyczaj starożytny tak dalece zaniedbanym był wogóle, że mógł nawet uchodzić za jakiś nowy zabobon 2). «Miror, cur apud quosdam infideles hodie tam perniciosus error increverit, ut super tumulos defunctorum cibos et vina conferant». Zdaje się, że wogóle Kościół zachodni energiczniej wykorzeniał szczątki «dziadów», niż Kościół grecki. Focyusz, patryarcha carogrodzki (wiek IX. po nar. Chr.), w słowniku swoim pod wyrazem καθέδρα mówi o zwyczaju greckim zgromadzania się w dzień trzydziesty. po śmierci członka rodziny na jego grobie, celem wspólnej uczty i wypełnienia tradycyj-

<sup>1)</sup> Tertulliani opera omnua, ed. Migne Parisiis 1879. I. De spectaculis, c. XII. Prof. Adam Miodoński zwrócił łaskawie uwagę moją na inny ustęp Tertulliana: De testim. animae 4: «Vocas porro securos (defunctos), si quando extra portam cum obsoniis et matteis tibi potius parentans ad busta recedis, aut a bustis dilutior redis. — Nam in convivio eorum quasi praesentibus et conrecumbentibus sortem suam exprobrare non possis».

<sup>2)</sup> S. August, serm. 15 de Sanctis.

nych obrzędów¹). Zebrań takich na grobach miało być cztery (prawdopodobnie w ciągu roku). Możemy w tem widzieć złagodzenie pierwotnego zwyczaju zostawiania jadła i napitku na grobie. W tej formie rozszerzył się zwyczaj z Grecyi przez Bułgaryę i Ruś południową na północ. Pomięszanie właściwych Dziadów ze zwyczajami późniejszymi widnieje doskonale n. p. w opowiadaniu Melecyusza: «zmarłego męża opłakuje żona przez dni 30 ciągle, krewni w dniu 3, 6, 9 i 40 sprawiają uczty, nie używając w nich nożów i siedząc w milczeniu. Po uczcie zamiata ofiarnik izbę, wołając na duszyczki: jadłyście, piłyście, teraz idźcie precz. Wtenczas dopiero zaczyna się rozmowa i pijatyka»³).

Jest rzeczą charakterystyczną, że dzielnice polskie, jak Wielko i Małopolska, Mazowsze i t. d., przechowały bardzo słabe ślady pierwotnych Dziadów; widocznie wpływ duchowieństwa katolickiego był tam pod tym względem bardziej stanowczy, niż n. p. na Litwie i Rusi. Znany jest opis Dziadów w Prusiech starożytnych i na

<sup>9)</sup> Lud Polski... przez Ł. Gołębiowskiego... w Warszawie 1830, str. 253.



<sup>1)</sup> τη τριαχοστη ημέρα τοῦ ἀποθανόντος οἱ προσήχοντες συνελθόντες χοινη ἐδείπνουν ἐπὶ τῷ ἀποθανόντι — καὶ τοῦτο καθεόρα ἐκαλεῖτο, ὅτι καθεζόμενοι ἐδείπνουν καὶ τά νομιζόμενα ἐπλήρουν. ἦσαν δὲ καθέδραι τέσσαρες. Ob. Rohde 1. c. 114.

Żmudzi w Kronice Stryjkowskiego 1). Toż samo przekazał nam o dawnych Dziadach w prowincyach nadbałtyckich Chr. Hartknoch 2). Wszystkie te opisy pozostawiają pod względem dokładności w szczegółach wiele do życzenia. Dla ludoznawstwa porównawczego zaginęły bezpowrotnie zasadnicze przesłanki do wysnucia naukowych wniosków.

Weźmy n. p. zwyczaje pogrzebowe, zanotowane jeszcze przez Czerwińskiego przed 94 laty: «W zadniestrzańskiej okolicy... gdy zmarłego męża w trumnie wynoszą, żona chwyta nowy garczek, rzuca o ziemię, tłucze i tak daleko, jak się obejście rozciąga, owsem sieje» 3). Do faktu tego dołącza Czerwiński objaśnienie, najwidoczniej ad hoc dorobione i zabarwione sentymentalnie: «To garnka tłuczenie oznacza, że nedzne człowieka życie, jak glina (dlaczego glina ma być «nedzna?», łacno podlega zniszczeniu i tym jeszcze u gminu tłómaczone sposobem, że przedtem mąż staraniem żony miał pokarm z tych garnków, owies był jego chlebem (!); tracąc go, nie potrzebuje tego wszystkiego w domu, psuje i wyrzuca, chcąc jakoby z głodu przez żal za nim gi-

<sup>1)</sup> Ob. Tretiaka: Mickiewics w W. i K. t. II.

Alt- u. Neues Preussen, 1684.

<sup>\*)</sup> Lud Polski, l. c. 254. — Czerwiński: Okolica Zadniestrska między Stryjem i Łomnicą, we Lwowie u Schnejdera, 1811.

nąć». Tu najwidoczniej tradycyjny zwyczaj przetrwał wieki, ale tylko co do formy; znaczenie zwyczaju, duchowa treść jego ulotniła się. Przypomnijmy sobie, że nazwa święta pogrobowego w Atenach Χύτραι wywodziła się od garnków, że w tychże Atenach utrzymywało się na parę wieków przed Chr. przekonanie, jakoby zmarli przyczyniali się do rozwoju gospodarstwa i że naświeży grób rzucano tam przeróżne nasiona¹), — a zwyczaj z okolic zadniestrzańskich ukaże się nam, jako spuścizna zamierzchłej przeszłości.

Na początku zeszłego stulecia obchodził lud nad Dniestrem cztery dni zaduszne: około Bożego Narodzenia, wielkiego postu, narodzenia Matki Boskiej i około św. Piotra. Czerwiński podał nadto ważny szczegół następujący: «Jest zwyczaj, że gdy kto raz sprawi obiad zaduszny, kapłan i mię jego wraz ze wszystkimi zmarłymi krewnymi wpisuje w osobny pamiętnik; w dni zaduszne cały ten rejestr, chociażby najdawniejszy był i najliczniejszy, w czasie mszy św. kapłan wyczytać musi». Rusini na Podlasiu także czterykroć do roku sprawiali uczty żałobne: w wilią Zielonych świątek, w zapusty przed wielkim postem, w wielkanocną sobotę i na Wszystkich Świętych. «Miskę z pirogiem pszennym lub

<sup>1)</sup> Rohde l. c. 226, (1).

zytnim i rozmaitą strawą, jako to: kaszą jaglaną lub jęczmienną, kurzącą się jeszcze, wszedłszy do kościoła w dzień Wszystkich Świętych, stawiają na ołtarzu. Gdy kapłan te ofiary błogosławi i odprawia nabożeństwo, zwane Parastas, miesza każda gospodyni swe potrawy, a para z nich przyjem ną ma być zmarłych cieniom. W upominalną (= wielkanocną) sobotę i wilię Zielonych świąt wcześnie stół zastawiają i zapraszają dusze zmarłych, mówiąc: prydy duszyczko do toho obida ubohoho. — Istnieje ten zwyczaj w łosickim, bialskim i włodawskim powiecie» 1).

Za czasów uniwersyteckich Mickiewicza pojawił się ciekawy artykuł Maryi Czarnowskiej w *Dzienniku Wileńskim* (r. 1817, październik, nr. 34 od str. 396 – 408) pod tytułem: «Zabytki mitologii sławiańskiej w zwyczajach wieyskiego ludu na Białey Rusi dochowywane». Mamy tam obok opisu «Kupały», Rusałek itp. także opis t. zw. *Radawnicy*. Są to właśnie Dziady w i o senne<sup>8</sup>). Autorka opi-

<sup>1)</sup> Lud Polski, 256-7.

<sup>\*) «</sup>Dziady wio senne albo Radawnica». Por. Opisanie powiatu Borysowskiego, Wilno 1847 (str. 379—380). — Na Wołyniu zwie się ta uroczystość «Nawśki tyżdeń» czyli «tydzień umarłych». Ob. opis obchodu w studyum, p. t.: Przyczynek do etnografii ludu ruskiego na Wołyniu przez p. Zofią Rokossowską (w opracowaniu ś. p. prof. Kopernickiego). Kraków 1887, str. 45. — Osobne odbicie z t. XI Zbioru wiad. kom. antrop. Akad. Umiej.

suje szczegółowo zwyczaj ten tak, jak go obchodzili wieśniacy i wieśniaczki w powiecie czerykowskim gubernii mohylewskiej, we wsi Hubieńszczyzna (nad rzeką Wołczas, wpadającą do rzeki Soż). Mamy tu odmiankę Dziadów: zamiast w nocy odbywają się one między drugą a trzecią godziną popołudniu we wtorek po przewodniej niedzieli. Wieśniacy i wieśniaczki «zbierają się na mogiły, nie mające zazwyczaj oparkanienia. Tam zasiadają około grobowca swych rodziców, dzieci, mężów, żon i innych krewnych».

Na każdem miejscu, gdzie leży pogrzebiony, płacząc, tarzają jajka i oddają je żebrakom, którzy się na ten dzień zgromadzają i nabożne śpiewają pieśni. Następnie rozścielają na grobowcu obrus, stawią na nim przyniesione potrawy, polewają grobowiec wódką i miodowa syta, a potem zasiadłszy na tej mogile osób dla siebie najmilszych, jedzą, zaprosiwszy pierwej umarłych na swoją ucztę temi słowy: światyje radzicieli, chadzicie k nam chleba i soli kuszać, staryje i malyje. Potrawy nie powinny być w liczbie parzystej, t. j. ma ich być pięć, siedm lub też dziewięć, a wszystkie niepoliwczaste. Trzeba, żeby były koniecznie: miód, twaróg, bliny, t. j. naleśniki grube z mąki gryczanej, jajka, kiełbasy lub też świnina wędzona... Reszte, jaka się zostaje od zjedzenia, oddają żebrakom. Po jedzeniu jeszcze do umarłych czynią taką odezwę: «maji radzicieli, wybaczajcie, niedziwicie, czym chata bahata, tym i rada».

W dalszym toku zaznacza także autorka, że podobnych obchodów w roku jest cztery. Radawnica ma być z nich najświetniejsza; na M. Czarnowskiej uczyniła wrażenie, jak mówi, «szanowne»: «Widząc tych biednych wieśniaków, podzielonych na gromady, tu i owdzie rozsypane i opłakujące stratę najmilszych sobie osób, wzrusza się dusza i łzy się dobywają. Nie można na ten dramatyczny obraz patrzeć obojętnie».

Nie chcąc zbytnio przeciążać uwagi czytelnika opisami *Dziadów* na Białej Rusi, pominę tu szczegóły, podane przez Narbutta, które gdzieindziej przytoczyłem <sup>1</sup>).

Natomiast uważam za stosowne umieścić jeszcze ustęp z rzadkiej książki litewskiej, zawierający opis s t y p y litewskiej, nadzwyczaj zbliżony do tego, jaki podał Narbutt, ale z ważnemi i ciekawemi odmiankami. Oto przekład polski litewskiego tekstu: (Powróciwszy z pogrzebu) «wypadało nietylko uczestników pogrzebu, lecz także i u m a r ł y c h u g a s z c z a ć i zachęcać do jedzenia i picia, co się odbywało z w i e l k ą c i s z ą takim zwyczajem: W czystej izbie nakrywano stoły, stawiano

¹) Adam Mickiewicz, Kraków 1897, str. 138—140. Narbutt przejął nawet nazwę białoruską «chautury» (= stypa) fałszywie. jako nazwę litewską «dziadów». O nazwie «chautury» dokładniejnapiszę na innem miejscu.

na nich lampki i czary, napełnione miodem i piwem. Tymczasem uczestnicy pogrzebu zgromadzali się tam w wielkiem skupieniu; kiedy się już zeszli, gospodyni kładła potrawy na stół. Gdy tak wszyscy pogrążeni w smutku stoją, wtedy gospodarz albo jeden z rozsądniejszych wymawiał po cichu te słowa: «Duszyczki umarłych, chwalebnych włościan tego domu, sławnych mężów broni i gospodarstwa, szanownych gospodarzy w domu i na polu; wy, za których dzisiaj ten dom wspominki robi za dusze nieboszczyka, za duszyczki jego rodziców pochowanych, krewnych i tych wszystkich, którzy pochodzą z tego domu chodźcie na ten posiłek, na taki poczęstunek, na jaki nam wystarczyło; cieszcie się z tego pokarmu, jako i my radujemy się, wspominając was; pożywajcie, miłe podziemne obywatelki». Po krótkiem milczeniu dalej mawiał: «Siądźcie, jedźcie, ile wam bogowie pozwalają». Tymczasem inni uczestnicy pogrzebu, jak mówiłem, pogrążeni w smutku, milczeli, jak nieżywi, mając oczy utkwione w stół; niektórzy z modlących się widzą jakoby w parze (bijącej) od potraw ucztujące cienie umarłych i słyszą ich szelest. Jeżeli w tym czasie przypadkiem na podwórzu pies zaszczekał, to zaraz mówili, że którakolwiek duszyczka narzeka, nie chce do domu wstąpić i potem nie da pokoju przez cały rok temu domowi. Dlatego zamykano psa, ażeby on drażniony przez «zlego» CZACT I LUDZIE.

nie odstraszył jakiejkolwiek duszyczki, idącej stypę spożywać. Gospodarz, zaczekawszy chwilkę i obejrzawszy się na wszystkie strony, znowu odzywał się temi słowy: «Przebaczcie duchy umarłych»; znowu pomilczawszy mówił: «Z Bogiem, wedrujcie sobie zdrowe, błogosławcie nam żyjącym i temu domowi udzielcie pokoju. Wracajcie tam, gdzie was czekaja, tylko wracając, nie róbcie szkody naszym łakom, zbożom i ogrodom». Wszyscy nizko skłaniali się na wszystkie strony i mówili: «Niema ani ducha». Następnie gospodyni zebrawszy potrawy i zlawszy napoje z lampek i czar do dzbanków, wszystko to wystawiała za okno, jakoby dla zmarłych; kto zaś to wszystko tam zjadał i wypijał, o to nie dbano; zwykle też zabierali to żebracy i biedni. Tymczasem w izbie obracali na druga strone obrusy na stołach, zastawiali powtórne potrawy i wtedy uczestnicy pogrzebu, zebrani za stołem, znowu modlili się i pierwsze czary napełnione miodem i piwem znowu wystawiali za okna pragnącym duszyczkom; w końcu sami usiadłszy, zaczynali jeść i pić, mówiąc: wieczny odpoczynek umarłym. Po jedzeniu znowu modlili się za umarłych, później zmiótłszy w izbie i sieniach kości i okruszyny z potraw, jeżeli jakie spadły, składali to z pozostałemi potrawami do plecionki i nieślina groby; jadł te resztki kto chciał. Idac do domu z mogił, tak samo mówili zmarlym: »z Bogiem»;

kości i resztki jedzenia zakopywali tamże do ziemi, albo składali do kostnicy i powracali do domu stypę albo ucztę umarłych dokończyć» 1).

Jeśli się w końcu zapytamy, gdzie i jak dzisiaj, w teraźniejszych czasach obchodza u nas Dziady, to przedewszystkiem możemy z zadowoleniem folklorystycznem stwierdzić, że na Białej Rusi, w miejscowościach niedalekich od stron rodzinnych Mickiewicza, przechowało się pojęcie o znaczeniu i istocie Dziadów względnie czyste i dokładne. Z dotychczasowego przedstawienia faktów wynikało jasno, że Dziady są prastarym obrządkiem czci dla zmarłych, oddawanej przez głowę rodziny żyjącej głowom zmarłym tejże rodziny, zatem obrządkiem κατ'έξοχην rodzinnym. Celem zaś było: pozyskanie sobie życzliwości zmarłych przez spełnienie niezbędnej dla owych zmarłych ofiary. Cóż nam dzisiejsze badania, w tym kierunku na Białej Rusi poczynione, mówią? Oto: «chłop zaprzestaje odprawiania dziadów wówczas, kiedy się wprowadzi do nowo, na innem miejscu wzniesionej chaty... lecz tylko

¹) Tytuł książki: Budą Senowęs Lituwiu Kalnienu ir Zd-majtiu iszraszę pagał senowęs Rasztu, Jokyb's Łaukys. Petropilie 1845 (na str. 150—151). — Zwrócenie uwagi na tę książkę, jak niemniej przekład z litewskiego, powyżej umieszczony, zawdzięczam uprzejmości szanownych moich fryburskich słuchaczów, księży Litwinów: D. i M.

do tej pory, dopóki mu ktoś z domowników w tej chacie nie umrze» 1). Jest to pierwotne zupełnie pojecie rodzinnej ofiary, kultu domowego, które w dalszym toku rozszerza się od krewnych na domowników wogóle. Zdaniem ludu uroczystość Dziadów obchodzona jest na to, «żeby dusze z tamtego świata żyjącym sprzyjały, bo skoro im lżej, to i one proszą Boga, aby w gospodarstwie się szczęściło» 3). Na Rusi litewskiej obchodzi lud Dziady jeszcze trzy razy do roku: 1) Wielikije Dziadv na tydzień przed niedzielą zapustną; 2) Kańczanskije Dziady na tydzień przed Zielonemi Świętami i 3) Asiènnije Dziädy na tydzień lub dwa przed WW. Świętymi. Ludność katolicka prawie że już nigdzie w tych stronach Dziadów nie obserwuje 8). Tyle dałoby się powiedzieć o Dziadach u nas za dni dzisiejszych.

Ale czy już nigdzie zresztą w Europie nie obchodzą Dziadów? Czy prastary ten obyczaj zaginął w krajach «cywilizowanych?» Zdawałoby się, że tak, że pod koniec wieku XIX. starodawna cześć dla zmarłych zagasła, a uczty dla nich znikły bezpowrotnie... A jednak nie! Obchodzą po dziś

¹) Ob. pełną zasługi pracę Michała Federowskiego; Lud Białoruski na Rusi litewskiej, tom ł.. Kraków, Akademia Um. 1897 r., str. 267. nr. 1356.

Tamże nr. 1355. Ciekawe szczegóły zawierają nry 1357, 1358, 1521—1523.

<sup>\*)</sup> Tamże 1523.

dzień Dziady na samym krańcu Francyi, w tym klasycznym kraju starych wierzeń i starych zwyczajów - w Bretanii! Niedawno temu zasłużony badacz i poeta bretoński, Anatol Le Braz, ogłosił opis «Nocy zmartych w Bretanii», w którym ku niemałemu zdumieniu znalazłem tak silną analogie z naszymi Dziadami, że nie waham się uznać w bretońskiej nocy zmarłych prastary szczątek odwiecznej uczty dla nieboszczyków. Dziady białoruskie i Dziady bretońskie mają tyle zasadniczych cech wspólnych, że nawet pobieżny na nie rzut oka przekona każdego o zasadniczem tle w s p ó l n e m uroczystości, obchodzonej w tym samym czasie przez dwa ludy, które nie wiedzą nawet wzajemnie o swej egzystencyi, nie dopiero o tem, że je łączy tajemny węzeł mistycznych Dziadów 1).

W górzystych okolicach Bretanii obchodzą je szcze w wilię WW. Świętych tak zwaną noc zmartych. Mieszkańcy wybrzeży nadmorskich już nie obchodzą starych zwyczajów. Wspomniany autor bretoński opisał dokładnie taką noc umartych w miejscowości Spézet, położonej w górzystej stronie, zwanej Ménez (góry) niedaleko Quimper. Wierzą tam jeszcze silnie w duchy, upiory i strachy. W wilię święta umartych duchy spieszą do

<sup>1)</sup> A. Le Braz: Une nuit des Morts en Basse-Bretagne. Revue des deux mondes 1-er novembre 1896, pp. 147-167.

dawnych swych siedlisk za życia. Według powszechnego przekonania nie należy zmarłych zbyt długo opłakiwać, ale też nie należy o nich zapominać. Zapomnieni mogą się mścić...

Wierzą tam, że szaleńcy znoszą się z duchami nieboszczyków. W Spézet żyje niejaki Michał Inizan, przezwany ptaszkiem śmierci. Zapowiada on w wilię WW. Świętych, ilu ludzi we wsi za miesiąc umrze. Przez cały rok nie widać Inizana, ale na noc zmarłych zjawia się zawsze... niewiadomo na pewno, czy to żywy człowiek, czy upiór. O starej bretonce Nann Coadélez, żyjącej jeszcze, mówią, że za życia była już w czyścu.

A. Le Braz wybrał się umyślnie do Spézet na noc umarłych, zaproszony przez imiennika, rzekomo krewnego dalekiego, który jest w Spézet właścicielem oberży. Le Braz trafia do wsi na nieszpory czarne, odprawiane w kościele. Po śpiewie i wspólnej modlitwie rozchodzą się bretończycy i bretonki na groby: każda rodzina odwiedza mogiłe swych przodków. Niektórzy udają się do wspólnej kostnicy, gdzie nagromadzone są czaszki i reszty szkieletów na wpół zbutwiałych. Stara Bretonka odmawia głośno drzącym głosem pieśń w kostnicy, której każdą strofę przerywa chór obecnych, błagający Boga o przebaczenie dla zmarłych. Przed 40 laty odprawiano jeszcze wspólną procesyę po cmentarzu. Przy każdym grobie odmawiano litanię na pamiątkę umarłych, których długi rejestrznany był i tkwił w pamięci naczelników rodzin<sup>1</sup>). Dziś zaniedbują tej procesyi. Po nieszporach rozchodzą się do domów.

Późnym wieczorem w oberży, w której gości Le Braz, zostają tylko członkowie rodziny, zasiadają do stołu, jedzą i piją w milczeniu. Od czasu do czasu czerpią ze dzbana, napełnionego jabłecznikiem; wtedy ten, co czerpie, mówi głośno:

- «Zdrowie żyjącym!»

Na co inni odpowiadają chórem:

- «Boże, przebacz duszom zmarłych!»

«Ta uczta rodzinna — pisze Le Braz — miała nastrój prawdziwie uroczysty i poniekąd liturgiczny». Stary pasterz bretoński z długą, siwiejącą brodą, jak patryarcha, wstał i rzekł: «Pokój ludziom na ziemi! Pokój zmarłym w grobie!»

Po uczcie zapalają fajki, butelka krąży z rąk do rąk. Rozpoczyna się rozmowa o zmarłych w ciągu roku. Obsiadają komin, gdzie rozłożono duży ogień i gwarzą do późna. Le Braz ma wrażenie czegoś archaicznego na widok tych starych Bretonów przed ogniskiem rodzinnem: «Takie były zapewne czuwania w noc zmarłych w da-

<sup>1)</sup> Por. wyżej opis Czerwińskiego.

wnej, aryjskiej epoce, pod strzechą pierwszych pasterzy».

O jedynastej w nocy rozlega się na dworze łoskot drewnianych chodaków i dźwięk dzwonka. Czuwający przed ogniskiem ze drżeniem żegnają się znakiem krzyża. To przeszedł «zwiastun zmarłych». W wilię 1 listopada jeden z wieśniaków obiega sioło z dzwonkiem, przypominając, że się zbliża północ, godzina zmarłych.

«Dość już korzystaliśmy z ogniska — mówi jeden z wieśniaków — ustąpmy miejsca przodkom! Śmierć jest zimna. Zmarłym zimno/»¹) Staruszka Nann dodaje: «Oby im było miłem ciepło ogniska!» Na co każdy z obecnych mówi: Amen / — zupełnie jak na zakończenie modlitwy. Wreszcie krewni rozchodzą się. Gospodyni i staruszka Nann nakrywają stół dla zmarłych. Z potraw widać: kawałki słoniny, placki hreczane³) i ogromny dzban mleka. Gospodarz objaśnia Le Braz'owi: «Zmarli lubią mleko. Mleko oczyszcza». Kiedy Le Braz trochę

¹) Pustelnik (IV cz. Dziadów): (zaczyna drżeć)

Jak mnie zimno!

Jak tu zimno! (idzie do pieca).

<sup>\*)</sup> Na Rusi litewskiej toż samo. Placki z mąki hreczanej zwą się ahładki lub haładki (Le Braz: galettes de sarrasin). Ob. Lud Biatoruski nr. 1523. — Szan. Autor, p. M. Federowski, pisze mi w tym wzgiędzie: W Słonimskiem na chauturach między innemi potrawami muszą być placki gryczane, które

niedowierzająco zapytuje, czy zmarli przyjdą na tę ucztę, przerywa mu żywo gospodyni domu: «Czyż możesz(!) Pan watpić o tem? Z pew nością umarli przyjdą. W tej chwili już są blizko domu. Zasiądą tutaj, gdzieśmy siedzieli, będą mówić o nas tak, jakeśmy o nich mówili i odejdą dopiero nad ranem» 1).

Stara Nann czuje już nawet dreszcze. To zmarły przybliża się. Trzeba wyjść z izby. Nann radzi Le Braz'owi, aby tej nocy spał twarzą do ściany. Przed zaśnięciem Le Braz słyszy śpiewy przed domem. To tradycyjni piewcy śmierci, którzy krążą od domu do domu, śpiewając w noc Dziadów skargi dusz zmarłych.

Le Braz nie ma słów na określenie przygnębiającej melancholii śpiewu nocnego w wilię WW. Świętych.

Starcy z chóru tak śpiewali:

lud miejscowy zowie haraczyje, ze względu na to, że je wprost z pieca podają. Z dziwną zgodnością podaje Le Braz: «des crêpes chaudes». La Légende de la Mort, str. 284. (Crêpe: «dünner Pfannenkuchen aus Buchweizen). Ob. Lud Biatoruski, I. c. nr. 1523.

<sup>1)</sup> Zdarza się jakoby często, że domownicy słyszą w nocy poruszanie się stołków. Nazajutrz czasem można zauważyć, że goście nocni zmienili talerze. Nad rankiem udają się zmarli razem z żywymi na mszę, odprawianą za ich dusze w parafialnym kościele. La Legende de la Mort en Basse-Bretagne... par A. Le Braz, Paris 1893, str. 287.

Dobrze wam leżeć w łóżku wygodnie, Lecz biedni zmarli tak spać nie mogą, Wygodnie słodko wam się rozciągnąć A biedni zmarli na oślep błądzą...

> Białe płótno, desek pięć, A pod głowę wiązka słomy, A nad sobą pięć stóp ziemi: Oto całe nasze mienie...

Starcy śpiewali w imieniu dusz, jakby już sami byli temi duszami; opowiadali o strasznej samotności, o długich niepokojach, o licznych czyścowych mękach; żyjącym wypominali ich niestałość i zapowiadali, że świat im kiedyś odpłaci taką samą powszechną niewdzięcznością i wiecznem zapomnieniem...

Kobiety zaś i młodzieńcy z chóru krzyczeli, bijąc o szyby okien:

Przychodzimy od Jezusa
Zbudzić was, jeżeli śpicie,
Zbudzić was z pierwszego snu
Na modlitwę za umarłych.
Nuże z łóżek na ziemię! bosą nogą na ziemię!
Chyba żeście chorzy, albo już nieżywi...«

«Nigdy — mówi Le Braz — wyrzekanie bardziej rozpaczliwe nie obiło się o me uszy. Zwłaszcza nuta starców była tak ponurą, że serce drętwiało, jak na krzyk jaki rozdzierający, jak na wycie skądsiś, z samej otchłani śmierci. Doznałem, wyznaję, ulgi, kiedy w końcu żałobni śpiewacy oddalili się, a wicher zgłuszył ich głosy».

Oto szczątki Dziadów bretońskich. Są one nadzwyczaj ważne, przechowały bowiem szczegóły takie, jakich napróżno szukaliśmy w opisach Dzia dów litewsko-ruskich, a które — i to jest celem naszych wywodów — odnajdziemy u Mickiewicza. Resztki dawnych Dziadów bretońskich widzimy wreszcie w owem przekonaniu ludu tamtejszego, że w roku są trzy uroczystości, w czasie których zmarli się schodzą: 1) Wilia Bożego Narodzenia, 2) Noc św. Jana, 3) Wilia WW. Świętych 1).

Bretońskie *Dziady* uległy w kolei wieków niektórym zmianom. Jak widzieliśmy, uczta dla zmarłych odbywa się po uczcie dla żyjących; o w ez waniu zmarłych do uczty także nie słyszymy Być jednak może, że obecność «surdutowego» Le Braz'a działała hamująco na gospodynię i starą Nann, które wezwania tego mogły dopełnić w duchu, po cichu, aby nie dziwić zbytnio «profesora»<sup>2</sup>).

## IV.

Rozejrzawszy się tak w różnych resztkach starożytnej czci dla zmarłych, powróćmy do naszych

<sup>1)</sup> Le Braz: Le lègende de la Mort en B. B. str. 274-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pan Le Braz jest profesorem lycealnym w Quimper.

najpiękniejszych, najdroższych *Dziadów* Mickiewicza. Jaśniej teraz zrozumiemy niejeden szczegół, a przedewszystkiem stwierdzimy, że *Dziady* nietylko jako prześliczna fantazya poetycka zajmują jedno z pierwszych miejsc w piśmiennictwie naszem, ale że utwór ten ma bezwzględną wartość dla ludoznawstwa, a to w przedmiocie, sięgającym samego brzasku cywilizacyi ludzkiej. Dosłowniej, niż się nam dotychczas wydawać mogło, należy brać oświadczenie Poety: «Śpiewy obrzędowe, gusła i inkantacye są po większej części w i e r n i e, a niekiedy d o s ł o w n i e z gminnej poezyi wzięte».

Na szczególniejszą uwagę zasługują pod tym względem fragmenty pierwszej części, nie wydane za życia Mickiewicza. Są one chronologicznie najstarsze i przedstawiają ważny moment nocnej wędrówki «wieśniaków, niosących jedzenie i napoje» na groby. Nieodżałowana szkoda, że pierwsza część nie doczekała się wykończenia. Wiadomo, że jeszcze w r. 1840 w Lozannie dorabiał Mickiewicz ustępy do tej części. Jest zaś ta część z tego względu ważna, że w niej chciał poeta podać niektóre zwyczaje i przepisy, jak i kto ma Dziady obchodzić. Że obchód spólny nie wszystkim był dostępny, wnosimy z chóru Młodzieży:

Tu guślarz kazał młodzieży
Stanąć na drogi połowie:
Tam na wzgórku wioska leży
A tam mogilnik w dąbrowie.

## Młodzież:

Nie godzi się do wsi wracać Nie godzi się biedz w ich ślady, Tu będziemy święcić dziady I piosnkami noc ukracać.

Na uroczystość Dziadów idą tylko starcy i dzieci:

Zaszło słońce, biegną dzieci, Idą starce, płaczą, nucą, Lecz znowu słońce zaświeci. Wrócą dzieci, starce wrócą.

Niech więc dzieci i ojcowie Idą w kościół z prośbą, z chlebem, Młodzi na drogi połowie Zostaniem pod czystem niebem.

Potwierdza to dyalog dziecka ze starcem. Dziecko wyraża przekonanie, że «dzisiaj w nocy umarłych spotkamy», boi się i nie ma ochoty iść na cmentarz. Starzec chce iść sam:

Nie zabłądzę, wszak co rok chodziłem tą drogą Zrazu jak ty, mój synu, z niemowlęcą trwogą, Potem jak chłopiec pełen ciekawej ochoty, Potem z tęsknotą, teraz nawet bez tęsknoty.

W Bretanii słyszeliśmy w noc Dziadów ponurą pieśń starców. Tu w pierwszej części *Dziadów* 

Mickiewicz najwyraźniej zaznacza: idą starce, płaczą, nucą.

Niestety, pieśni tej starców białoruskich nie mamy i treści jej możemy się domyślać tylko («nucimy piosnkę żałoby»):

Mrok tajemnic nas otacza, Pieśń i wiara przewodniczy, Dalej z nami, kto rozpacza, Kto wspomina i kto życzy!

W pierwszej części swego poematu dał nam Mickiewicz zarys przygotowań do obrzędu, pochód na groby; w drugiej mamy wspólne, gromadzkie, doroczne święto:

Czyścowe duszeczki!...
Każda spieszcie do gromady!
Gromada niech się tu zbierze!
Oto obchodzimy Dziady!
Zstępujcie w święty przybytek;
Jest jałmużna, są pacierze,
l jedzenie i napitek.

Guślarz zaklina i przyzywa dusze najpierw «lekkim, jasnym znakiem», paląc garść kądzieli; następnie o północy wzywa dusze z najcięższym duchem, zaklinając je nażywiołich, «ognisko»; w końcu zaprasza guślarz «pośrednie duchy», zapalając wianek święconego ziela Już ten porządek, albo raczej nieporządek dziwi

nas trochę: dlaczego po najlżejszych duchach idą najcięższe, a dopiero potem duchy pośrednie? Mickiewicz uległ tu, zdaje się, estetycznym względom kontrastów: dzieciom niewinnym przeciwstawił okrutnego dziedzica, a pięknej ale nieczułej Zosi blade widmo rozkochanego upiora. Ze zaś porządek zaklęć był rytualnie inny, widzimy z «Nocy Dziadów» w III. części. Guślarz mówi tam do Kobiety:

Czy słyszysz te śpiewy w dali, Już się tam ludzie zebrali, Pierwszą klątwę już zaklęli: Klątwę wianka i kądzieli: Wezwali powietrznych duchów.

## Po niejakim dopiero czasie:

Widzisz, blask z kaplicy bucha: Teraz klęli ognia władzą; Clała w mocy złego ducha Z pustyń, z mogił wyprowadzą...

Guślarz (w II. części) na zakończenie wzywa wszystkie dusze razem na biesiadę «drobną»:

Garście maku, soczewicy Rzucam w każdy róg kaplicy

Po tej ceremonii wezwania i ugoszczenia duchów, po północy, gdy «straszna ofiara skończona», guślarz każe «zapalić lampy i świece» i zapowiada:

Czas przypomnieć ojców dzieje.

Nie łatwo było dotychczas zrozumieć, o jakich to dziejach mowa. Że nie jest to wymysł poety, dowodzi trzecia część *Dziadów* (scena XI.), gdzie także Guślarz objaśnia Kobiecie:

Wkrótce, wkrótce koniec dziadów, Słyszysz — trzeci kur już pieje, Tam śpiewają ojców dzieje I rozchodzą się gromady.

Opowiadanie Le Braz'a dowodzi, że w Bretanii przechował się wiernie ten szczegół tradycyjnej uroczystości: wspominanie zmarłych przodków, ich zasług itd. <sup>1</sup>). «Ojców dzieje» były zatem przypomnieniem zmarłych przodków i prawdopodobnie wyszczególnieniem ważniejszych zalet, cnót itd.

W ki!ku szczegółach drobniejszych możemy stwierdzić, jak wiernie powtórzył poeta przesądy

<sup>1)</sup> Revue d. d. m., novembre 1896, str. 162-3: «Vous est-il jamais arrivé de penser à l'ancêtre, qui, le premier porta notre nom?... Les commensaux s'étaient mis à deviser entre eux des morts de l'année; ils énuméraient les mérites de chacun, ses vertus... Cela donnait l'impression d'une sorte de litanie funèbre, improvisée verset par verset et que ponctuait à chaque pause un perpétuel: Dieu lui pardonne». Por. wyżej w opowiadaniu Czerwińskiego z okolic naddniestrzańskich szczegół o długim rejestrze zmarłych, czytanym w cerkwi. Ob. także: La legende de la mort 1. c., str. 283.

ludu białoruskiego. Dusze dziatek i dziewicy zjawiają się w cerkwi, ale widmo złego dziedzica nie ma wstępu do wnętrza kaplicy i odzywa się «za oknem». Podobnie w okolicach białoruskich utrzymują, że «katoryje duszy żywuć u piekli, to im tuolki muożno präz u okna da chaty i kaścioła pahledać» <sup>1</sup>).

Upiór w IV. części *Dziadów* jest stosownie do przyjętych wyobrażeń zziębnięty:

Zbladłeś, przeziąbłeś strasznie, drżysz jak listek.

O tem, że zmarłych dusze lubią się grzać przy ognisku, mówiliśmy już poprzednio.

W miarę opowiadania Gustawa o 10-ej, o 11-ej i 12-ej w nocy, po pianiu koguta, gaśnie jedna, druga świeca, wreszcie lampa przed obrazem. To gaśniecie światła znajdujemy także w legendzie bretońskiej: «La porte ouverte»: wieśniacy czuwają w noc przy zmarłym; dyabeł wciąż otwiera drzwi, pomimo, że ciągle je zamykają domownicy. Wszyscy w strachu. Wreszcie: «L'horloge de la maison tinta lentement l'heure de minuit. Et, quand le douzième coup eut sonné, les chandelles qui brulaient auprès du lit du mort s'éteignirent comme d'elles-mêmes» ).

<sup>1)</sup> Federowski, l. c., nr. 1045.

<sup>2)</sup> La Légende de la Mort etc. par A. Le Braz, str. 119-120.

Dostatecznie już stwierdzono doniosłość wpływu poezyi ludowej i wierzeń ludowych na rozwój uczuć Mickiewicza. Sam poeta kilkakrotnie z naciskiem zaznaczył w prelekcyach literatury słowiańskiej cześć i głębokie przywiązanie do tych skarbów fantazyi ludowej, z których w dzieciństwie hojnie na resztę życia zaczerpnął. Ale wątpliwości ulegać nie może, iż najdonioślejszy wpływ na poetę i myśliciela wywarłý ludowe «Dziady», «najpiękniejsze święto, bo święto pamiątek». Obrzędy fantastyczne przemawiały niegdyś silnie do imaginacyi dziecka. Z czasem uwagę wierzącego młodziana znęciła ta szczególna okoliczność, «iż obrzędy pogańskie pomieszane są z wyobrażeniami religii chrześcijańskiej»; aż wreszcie nauczyciel kowieński, zastanawiając się nad owymi fantastycznymi obrzędami, przekonał się, «że we wszystkich zmyśleniach poczwarnych można było dostrzedz pewne dążenie moralne i pewne nauki gminnym sposobem zmysłowie przedstawiane».

W wspomnieniach młodości, a zwłaszcza dzieciństwa sielskiego, anielskiego, błyszczały Dziady, jak święty i cudowny Gral, ukryty w najtajniejszych ducha głębinach, jak żywe źródło mistycznej pociechy na dni posuchy i upału życia. Tajemnicę własnego i powszechnego bytu ludzkości pragnął poeta wyczytać w nierozerwalnym związku pokoleń zmarłych z tymi, co żyją, ale z kolei przejdą jako wody wiosenne... Nic dziwnego, że taki

poemat pozostał niedokończonym, jakkolwiek po tylekroć w ciągu dwudziestu lat nad całością myślał Mickiewicz, a nawet po napisaniu *Pana Tadeusza* wyznawał: «Z Dziadów chcę zrobić jedyne dzieło moje warte czytania...»

Zasadnicza myśl poematu nie mogła być inna, niż podstawna idea samej uroczystości, nadającej nazwę poematowi. Idea uroczystości Dziadów jasna jest na przestrzeni tylu tysięcy lat życia ludzkości. Od Indów do Bretonów wierzyli i wierzą ludzie w duchów obcowanie...

Czcij zmarłych, a będziesz miał w nich opiekunów, doradców, pomoc. Śmierci niema:

Gdyby z twych oczu ziemskie odpadło nakrycie, Obaczyłbyś niejedno w koło siebie życie, (Dziady, IV. cz.).

Otoczeni jesteśmy ciągłym, nieustającym wpływem świata zaziemskiego. Anioł-Stróż mówi do uśpionego Gustawa-więźnia:

Ledwie dobra myśl zaświeci, Brałem duszę twą za rękę Wiodłem w kraj, gdzie wieczność świeci.

Duch w końcu Prologu III. Części ogłasza:

Człowieku! gdybyś wiedział, jaka twoja władza!
Gdybyś wiedział, że ledwie jednę myśl rozniecisz
Już czekają w milczeniu jak gromu żywioły,
Tak czekają twej myśli szatan i anioły;
Czy ty w piekło uderzysz, czy w niebo zaświecisz.

Próby wytłómaczenia Dziadów jedną zasadniczą ideą spotykały się zwykle z zarzutami, że idei takiej Mickiewicz przy tworzeniu *Dziadów* nie miał, że ideę tę lub ową krytycy, trochę na wzór «niemiecki», ex post wkładają do poematu.

Oczywiście, o wiele łatwiej nazwać Dziady poematem biograficznym i widzieć w nich historyę własnego ja Poety. Tylko, że w takim razie, chcąc szukać głównej idei w historyi owego ja, w jego przeobrażeniach, dojdzie się w końcu do pytania, jak też poeta sam na swoje ja się zapatrywał i jak je sobie objaśniał? A ponieważ zapatrywanie poety i jego sposób objaśnienia zagadki bytu własnego mieszczą się właśnie nie gdzieindziej, tylko w Dziadach, więc mamy wszelkie prawo a nawet obowiązek szukać tam idei głównej tego znakomitego utworu, bedacego istnym punktem archimedesowym dla oparcia wywodów o naturze duchowej Mickiewicza. Skoro zaś mowa o poszukiwaniu tej idei głównej, to zaraz trzeba dodać, że wykazał ją sam poeta, bardzo wcześnie, bo jeszcze w roku 1833 lub 1834. W chwili, kiedy Dziady miały się ukazać w przekładzie francuskim, Mickiewicz, trafnie przypuszczaiac. że dla cudzoziemca niejedno może być nieiasnem w poemacie niedokończonym, napisał dla użytku tłómacza, Burgaud des Marets, po francusku krótki rzut oka na Dziady. Z uwag poety, tak cennych do rozjaśnienia idei głównej, podam kilka najważniejszych. Przedewszystkiem dowiadujemy się, że Dziady, jakkolwiek niedokończone, w myśli poety tworzyły całość organiczną 1). Poeta chce uwydatnić czytelnikom francuskim «myśl panującą i tendencyę autora» 2). Cóż jest tą myślą przewodnią, tą ideą-matką Dziadów?

«Wiara w wpływ świata niewidzialnego, duchowego na sferę myśli i działań ludzkich — oto idea-matka polskiego poematu; idea ta rozwija się postępowo w różnych częściach dramatu, przybierając różne kształty, stosownie do różnicy miejsc i epok«³). Określenie powyższe idei poematu jest zarazem najlepszą definicyą przewodniej idei uroczystości ludowej, starożytnego obrzędu aryo-europejskiego, który niespożytą swą siłę żywotną czerpał już przed tysiącami lat głównie i wyłącznie z wiary w życie za grobem, z wiary w wpływ świata niewidzialnego na myśli i działania pokoleń żyjących.

<sup>8)</sup> Tamże, 220.



<sup>1)</sup> Mélanges Posthumes... publiés par Lad. Mickiewicz, Paris 1879, t. II., str. 219 i nn.: »l'ouvrage... semble attendre des développements subséquents qui doivent lier ces fragments et en former un tout organique.

<sup>2)</sup> La pensée dominante et la tendance de l'auteur.

## IV.

## "WIECZORY W NEUILLY"

.

Korespondencya Adama Mickiewicza pozostanie na długie lata jeszcze bogatą kopalnią szczegółów, rozjaśniających życie i twórczość poety. W listach do przyjaciół, pisanych z otwartością i prostotą, Mickiewicz daje wyraz swym radościom i smutkom, swym sympatyom i niechęciom, wyobrażeniom o literaturze, sztuce i polityce. Biografowie i krytycy poety czerpią też obficie z korespondencyi jego. Najważniejsze, najciekawsze ustępy z listów Mickiewicza są dzisiaj już prawie tak samo ogółowi naszemu znane, jak miejsca klasyczne z Grażyny, Dziadów lub Pana Tadeusza. Jednakże nie wszystko w korespondencyi poety jest zupełnie jasne; tu i owdzie znajdą się wzmianki, dotyczące osób i stosunków, znanych tylko przyjaciołom Mickiewicza, nieraz przydałby się komentarz do takich listów, które wspominają o ówczesnych «nowościach» literackich, dzisiaj pogrążonych w zapomnieniu...

Chciałbym przypomnieć właśnie jeden taki ustęp z korespondencyi Mickiewicza. Jest to wyjątek z listu poety do A. E. Odyńca, z d. 20 maja 1828 r. Mickiewicz znajdował się wtedy w Petersburgu i polemizował listownie z Odyńcem w różnych kwestyach estetycznych, przedewszystkiem zaś w kwestyi dramatu. Oto kilka wyznań Mickiewicza, z tego właśnie listu wyjętych (Kor., IV, 103): «Jestem zabity Szekspirzysta. Lubo dozwalam odmieniać formy i ekonomię dramatu, ale zawsze szukam ducha poetyckiego i prawdy historycznej. Powtarzam milion razy, że nasz wiek potrzebuje dramatów historycznych». — Nie o te jednak wyznania chodzi nam dzisiaj, ale o zakończenie tego listu, które tak brzmi w całości:

«Ale, ale, biegnij zaraz do księgarni, szukaj, kupuj, chwytaj i czytaj dzieło francuskie pod tytułem: Les Soirées de Neuilly, jeżeli się nie mylę w ortografii ostatniego wyrazu, bom na krótki czas miał książkę w ręku. Autor l'abbé de... (zmyślone nazwisko). Są to sceny dramatyczne, podług mnie najciekawsze i najpoetyczniejsze dzieło naszej epoki, może stanowić epokę w sztuce dramatycznej, a przynajmniej obwieszcza nową, szczytną formę, różną od greckiej i od Szekspirowskiej; formę prawdziwie naszego wieku, do tegoczesnych zdarzeń najstosowniejszą. Zawsze myślałem, że Francuzi, mimo teraźniejszy zupełny upadek poezyi, są na

dobrej drodze, i że nowy rodzaj poezyi dramatycznej u nich 1) powstanie, może w drugiej lub trzeciej generacyi. Dzieło, o którem piszę, jest dowodem, żem się nie mylił, i zapowiada z daleka ważne dla poezyi odmiany, nowe formy.

«Ale wątpię, czy w Warszawie znajdziesz te Soirées. Wasi literaci, opatrzeni w Laharpe'a, Damiron'a, pocóż mają czytać nowe rzeczy?»

Kto bada dokładniej poglądy estetyczne Mickiewicza, dla tego nie może być obojętnym ustęp wyżej przytoczony. Któż dziś mówi o Soirées de Neuilly? kto je czyta? Czyżby Mickiewicz miał się zupełnie pomylić, twierdząc, że to «dzieło najciekawsze i najpoetyczniejsze» obwieszcza «nową formę?» P. Chmielowski, który szczegółowo rozpatrzył Estetyczno-krytyczne poglądy Adama Mickiewicza w trzecim tomie Pamiętnika Towarzystwa literackiego im. A. M. (Lwów, 1889, str. 4—40), tak pisze o Soirées de Neuilly: «Żałuję mocno, że książki tej nie znam; możnaby bowiem z niej wywnioskować, o co chodziło Mickiewiczowi, gdy rozmyślał o nowych formach dramatu».

List Mickiewicza do Odyńca pobudził ciekawość moją w końcu 1887 roku, kiedy w Krakowie w wykładach uniwersyteckich objaśniałem *Dziady*. Znalazłem wtedy w Bibliotece Muzeum Czarto-

<sup>1)</sup> Podkreślone przez Mickiewicza.

ryskich niepozorny tomik p. t.: Les Soirées de Neuilly i wrażeniami, wyniesionemi z odczytania tej książki, podzieliłem się wówczas z mymi słuchaczami. Niedawno zapragnąłem ponownie odczytać dzieło, które tak niegdyś zajęło Mickiewicza. Starałem się sprowadzić z bibliotek książkę dziś zapomnianą i rzadką, a gdy się to nie udało, los posłużył mi lepiej, pozwalając nabyć antykwarycznie Les Soirées de Neuilly i to nie jeden tomik, lecz dwa, które widocznie miały swego czasu wielkie powodzenie, skoro doczekały się czterech wydań. Oto dokładny tytuł, oraz króciutka treść dzieła «najciekawszego i najpoetyczniejszego»:

Les Soirées de Neuilly, esquisses dramatiques et historiques par M. de Fongeray, ornées du portrait de l'auteur et d'un facsimile de son écriture. Le vrai est ce qu'il peut. Quatrième édition. Tome premier. Paris, Montardier, Libraire. 1828».

Tom drugi ma równobrzmiący tytuł, tylko zamiast Quatrième édition czytamy: Troisième édition, następnie: Tome deuxième. Stron 427.

Przypatrzmy się najpierw treści pierwszego tomu: Rozpoczyna go Notice sur M. de Fongeray. Jest to zmyślona biografia zmyślonego autora. Domniemany autor Pabbé de Fongeray jest typem człowieka zmiennych przekonań. «Wierny» sługa tronu przed rewolucyą, przeistacza się ksiądz de Fongeray w wiernego obywatela Grivet podczas rewolucyi, żeni się, a obywatelka Grivet przed-

stawia boginię Rozumu w uroczystości de l'Étre suprême, przyczem zaziębia się z powodu lekkiego stroju i umiera. Napoleon mianuje obywatela Grivet, który tymczasem przerodził się w księdza de Fongeray, jałmużnikiem przy jednej z księżniczek krwi cesarskiej. Po Waterloo gorliwy bonapartysta służy jeszcze gorliwiej Ludwikowi XVIII-mu i kończy żywot w r. 1824, jako profesor greczyzny w Saint-Acheul.

Po tej pseudo-biografii mamy «Wstęp» (str. 11-12), w którym rzekomy wydawca objaśnia genezę Soirées de Neuilly. «Jakiś pan de L. zebrał w zamku swym w Neuilly liczne towarzystwo. Dla skrócenia wieczorów jesiennych postanowiono grać komedye, a nie mając żadnych, napisano kilka; wydawca podaje wierną kopię. Od przyjęcia, jakiego doznają te komedye u publiczności, będzie zależało wydanie dalszych seryi.

Następuje szereg utworów scenicznych, napisanych prozą i poprzedzonych krótką przedmową. Podając ogólną treść tych Soirées de Neuilly, nie wdaję się na razie w krytykę i rozbiór ich estetyczny. Przekraczałoby to znacznie zakres niniejszej notatki. Pierwszy utwór sceniczny ma tytuł: Les Alliés ou l'invasion. Chodzi tu o sprzymierzeńców rojalistycznych Francyi z r. 1814.

Drugi utwór w szeregu Wieczorów w Neuilly nazywa się Une conspiration de province. Rzecz dzieje się w r. 1820 w małem miasteczku fran-

cuskiem. W przejeżdżającym *incognito* ministrze marynarki wietrzą miejscowe władze emisaryusza bonapartystycznego i wśród pociesznych zabiegów aresztują przedstawiciela władzy legalnej. Jest to niejako «Rewizor» Gogola na wywrót, i kto wie, czy utwór ten nie poddał pierwszej myśli «Rewizora» Puszkinowi, a następnie Gogolowi.

Trzeci wieczór w Neuilly ma tytuł Les Conversions. Jest to uscenizowana satyra na frymarczenie przekonaniami religijnemi. Hrabina de Brécourt, występująca w pierwszym akcie jako dama światowa lekkich obyczajów, jest w drugim akcie pobożną ksienią klasztoru. Ducroisy z ateusza i tancerza staje się z potrzeby dobrym katolikiem (Jesuite de robe courte). Pułkownik Lambert, bonapartysta, bezbożnik i konspirator, «nawraca się» na obrońcę ołtarza i tronu, ale w końcu sztuki znowu zmienia przekonania. Czwarta sztuka Les Français en Espagne jest epizodem wojny domowej w Hiszpanii 1823 r. Charakterystyczną przyprawą tego utworu są silne zwroty satyryczne, dotyczące rozwiązłości kobiet w Hiszpanii i zepsucia mnichów, rządzących motłochem miejskim i wiejskim.

II.

Drugi tom Wieczorów w Neuilly rozpoczyna przedmowa autora do publiczności: «Oskarżano

mnie (z powodu pierwszego tomu) równocześnie o radykalizm, jezuityzm, gallikanizm, ateizm... Za wiele na raz».

Autor usprawiedliwia się, wyznając, że w «obrazie w s p ó ł c z e s n e g o społeczeństwa obowiązany jest szkicować wielorakie figury — et si malheureusement tout le monde en France ne ressemble pas à M. de Bonald, peut on m'en faire un crime? Autor tak formułuje swe wyznanie wiary: «Nie jestem ani sędzią, ani kaznodzieją; staram się być malarzem».

Pierwszym w tym tomie, a najdłuższym w całym zbiorze utworem scenicznym jest Malet ou une conspiration sous l'empire. Przedmowa zaznacza, że chodzi tu o fakt historyczny, o spisek republikanina Malet'a, który z końcem października 1812 r., korzystając z wyprawy Napoleona w głąb Rosyi, omal że nie obalił Cesarstwa, rozpuściwszy fałszywą wieść o śmierci Napoleona. Autor mówi o swej sztuce: C'est l'histoire qui l'a faite, et non pas moi. Je n'ai inventé aucune scène, aucun détail caractéristique. Dramat ten w trzech aktach (od str. 16 do 229) największe wywarł wrażenie na Mickiewiczu, jak to niebawem zobaczymy.

Drugą sztuką sceniczną w 3 aktach (str. 243—328) jest zjadliwa satyra na duchowieństwo, p. t.: *Dieu et le diable*. Wprawdzie autor zastrzega się, że «nie uderza na katolicyzm, tylko na wstrętny jezuityzm, który zrobił z rzeczy najbardziej świę-

tych narzędzia policyi i rozboju (brigandage)» — niemniej jednak organizacya kościelna, która w zasadzie mogłaby doprowadzić do takich nadużyć, jest tu poddana krytyce zjadliwej i przesadnej. O księżach nowszej szkoły (1825 r.) wyraża się autor w zdaniu powtarzanem odtąd nieraz: Ils ne pensent pas à servir Dieu, mais à se servir de Dieu. W końcu sztuki, dla złagodzenia ostrych zarzutów, dowiadujemy się, że ksiądz, dopuszczający się szeregu nadużyć nie jest księdzem, tylko byłym seminarzystą, poszukiwanym oddawna przez policyę.

Tom drugi Wieczorów w Neuilly kończy się jednoaktówką p. t. Les Stationnaires. Mamy tu do czynienia z trzema oryginałami: jeden jest typem z ancien régime, drugi z czasów Rzeczypospolitej, trzeci z czasów Cesarstwa. Trzej staruszkowie kłócą się i dysputują zawzięcie, wierni swym sympatyom i antypatyom politycznym. Młody, 25-letni Francuz z politowaniem słucha wywodów i sporów przestarzałych i jest reprezentantem swoich czasów, wiedząc dobrze, że jego syn będzie miał także inne kiedyś poglądy.

Podałem jak najkrócej treść Wieczorów w Neuilly, gdyż, jak widzieliśmy z listu Mickiewicza do Odyńca, poeta ani słówkiem nie napomyka o treści zachwalanych przez siebie Soirées de Neuilly, ale zaleca przedewszystkiem formę utworu, «różną od greckiej i od Szekspirowskiej».

Zastanowię się więc nad formą Wieczorów w Neuilly.

Les Soirées de Neuilly naleza do najwcześniejszych objawów dramatu romantycznego we Francyi. Aleksander Dumas, oddając na scenę dramat swój Henryk III i jego dwór (odegrany 11 lutego 1829 r.) pisze w przedmowie: «Nie mogę się nazwać twórcą nowego rodzaju (dramatycznego), gdyż w istocie niczego nowego nie stworzyłem. Przedemną już i lepiej odemnie, utworzyli nowy rodzaj dramatu pp. Victor Hugo, Mérimée, Vite, Loeve-Veimars, Cavé i Dittmer; składam im podziękowanie: zrobili mnie tem, czem jestem».

Mérimée ogłosił znany Théâtre de Clara Gazul w r. 1825, następnie Jacquerie (1828), a wymienieni powyżej Dittmer i Cavé są właśnie autorami Les Soirées de Neuilly. Była to szczęśliwa wówczas spółka literacka, która niebawem rozprzęgła się. Adolf Dittmer, były oficer kirasyerów gwardyi królewskiej, odbył wyprawę do Hiszpanii w 1823 r., należał następnie czas jakiś do redakcyi głośnego czasopisma le Globe, gdzie poznał się z p. Cavé, z nim napisał do spółki Les Soirées de Neuilly i wydał je w 1827 r., niemal równocześnie z dramatem W. Hugo: Cromwell.

Nowość, wprowadzona do dramatu przez W. Hugo, Mérimée'go, autorów *Les Soirés de Neuilly*, Vigny'ego i innych, polegała na zniesieniu dawnych reguł «klasycznego» dramatu: «jedności», stylu wznio-

słego i t. d. Wieczory w Neuilly (gdyż do nich musimy się tu ograniczyć) mogły się rzeczywiście podobać publiczności francuskiej nadzwyczajna werwą dyalogu, potocznym, codziennym stylem, częstemi alluzyami politycznemi. Zupełna swoboda co do czasu i miejsca akcyi dramatycznej była na owe czasy rewolucyą literacką. To, co W. Hugo uzasadniał w długiej i trochę przesadnej przemowie do Cromwella, to pp. Dittmer i Cavé, nie bawiąc się w teorye, podawali w żywych i udatnych obrazach scenicznych. Cztery wydania, jakich doczekały się Wieczory w Neuilly w przeciągu roku, świadczyły najlepiej o poczytności utworu. Dzisiaj dowcipy, gesto tam rozsypane, zwietrzały do szczetu, satyryczne ostrze zardzewiało i stępiło się, a język potoczny uległ przeobrażeniu i wygląda już dzisiaj na stosunkowo starannie oczyszczony - ale w 1828 roku! Mickiewicz słusznie z tych Soirées de Neuilly wróżył odmianę smaku literackiego we Francyi. Nie zdaje mi się, aby przed wyjazdem swym z Rosyi Mickiewicz poznał był inne objawy dramatu romantycznego francuskiego; byłby się bowiem wyraził bardziej stanowczo i dokładnie w słynnej przedmowie do wydania petersburskiego swych poezvi. Czytamy tam w przypisku długim, oceniającym sztukę dramatyczną u nas i u innych narodów: «Teraz (1828 r.) we Francyi sceny historyczne wróżą nowy dla Europy rodzai dramatyczny, od formy greckiej, szekspirowskiej i kalderonowskiej różny». Zdanie to jest jakby parafrazą odpowiedniego zdania z listu do Odyńca i dowodzi, że dramatów Mérimée'go i W. Hugo wtedy jeszcze Mickiewicz nie znał, a miał tylko na myśli Les Soirées de Neuilly, które mają dalszy tytuł: esquisses dramatiques et historiques.

Jak dalece zaś przypadły Mickiewiczowi do smaku *Wieczory w Neuilly*, dowodzi także następujący wyjątek z *Listów z podróży* Odyńca. 4-go kwietnia 1830 r. donosi Odyniec przyjacielowi (tom III, str. 307):

«Francuzi, podług niego (Mickiewicza), właściwej sobie formy dramatu nie stworzyli dotąd u siebie; chociaż po nich się on to właśnie spodziewa, że kiedyś stworzą prawdziwie nowożytny historyczny dramat, którego już pierwsze zarody upatruje w znajomych tobie Les Soirées de Neuilly, a mianowicie w Sprzysiężeniu Malleta.

Gdyby mnie spytano: czy Soirées de Neuilly nie zostawiły śladów w twórczości Mickiewicza dramatycznej? — odrzekłbym, że sam wzór udramatyzowania chwili niemal w s półczesnej w Wieczorach w Neuilly (Les Conversions: rzecz dzieje się w r. 1821; Dieu et le Diable: 1825 r.: Les Stationnaires: Septembre 1827!) mógł być dla Mickiewicza zachętą do odtworzenia (w luźnych scenach dramatycznych) tych zdarzeń, których

w r. 1824 był uczestnikiem. Rozmowa literacka w Salonie Warszawskim zbliża się w nastroju satyrycznym bardzo do sposobu traktowania rzeczy w *Wieczorach w Neuilly*, a teorya dramatu romantycznego, wyzwalającego się z przepisów starych, przemawia tam ze znanych satyrycznych wierszów:

Wieleż lat czekać trzeba, nim się przedmiot świeży, Jak figa ucukruje, jak tytuń uleży?

LITERAT I.

Niema wyraźnych reguł.

LITERAT II.

Ze sto lat.

LITERAT I.

To malo!

LITERAT III.

Tysiąc, parę tysięcy.

Mickiewicz długi czas żywił zamiary napisania dramatu historycznego; skończyło się na próbach francuskich, a szczątki dramatu polskiego, pisanego jeszcze na kilka tygodni przed zgonem w Konstantynopolu, dowodzą, jak usilnie myśl jego wracała do form dramatycznych. Przeszkodą w wykonaniu planów dramatycznych mogło być takie wzniosłe pojęcie o znaczeniu dramatu, z ja-

kiem dziś jeszcze dramaturgowie rzadko są w zgodzie:

«Dramata nie będą tylko dla zabawy możnych próżniaków, ale raczej dla nauki ogółu obywateli, który z nich będzie się uczył historyi przeszłości, jak Grecy uczyli się poetyckich tradycyi swoich».



v.

## O MALARSTWIE RELIGIJNEM

• .

Zapomniany artykuł Mickiewicza o sztuce religijnej, który tu w przekładzie polskim podaję, ukazał się w marcu 1835 r. w Paryżu, w piśmie p. t.: Revue du Nord et principalement des pays germaniques, fondée par J. E. Boulet, de Metz et R. O. Spazier de Leipsick. Na str. 105 pierwszego rocznika tego pisma czytamy: Beaux Arts.— De la peinture religieuse moderne des Allemands. Do nagłówka tego dodano od redakcyi w przypisku następującą uwagę:

Introduction à une série d'articles de M. Adam Mickiewicz sur la peinture allemande.

Zapowiedzianej seryi uwag Mickiewicza o sztuce niemieckiej nie znajdujemy w Revue du Nord. Artykuł, którego przekład dosłowny, o ile możności wierny, przytaczam niżej, ciągnie się w Revue du Nord (1835 r.) od str. 105 do 114. Oprócz rozprawy Mickiewicza, mamy w pierwszym tomie owej Revue kilka artykułów, dotyczących Polski: Coup d'oeil sur la Lithuanie; Parallèle historique

entre l'Espagne et la Pologne (przekład z Lelewela); Nouvelles Littéraires et scientifiques de la Pologne; nadto: Littérature russe: Mazeppa, roman historique par Thadée Bulgarine, a wreszcie na str. 576. Semaine de miel d'un conscrit. Fragment des Mémoires d'un sergent polonais, bez podpisu jakiegokolwiek. Skądinąd wiadomo, że ten utwór jest pióra Mickiewicza.

Artykuł o malarstwie religijnem niemieckiem przedrukowało w 11 lat po jego ukazaniu się w Revue du Nord inne czasopismo paryskie, poświęcone sztuce i literaturze: L'Artiste, Revue de Paris, Beaux-Arts et Belles-Lettres. W VI tomie tego pisma (IV Série, 15-e livraison, No. du 14 juin 1846) na str. 240 mamy nasz artykuł z nagłówkiem: Fragment sur la Peinture. Było w tym przedruku myśli naszego wieszcza piękne uznanie Francuzów dla uwag poety o malarstwie. Nie tak skwapliwi, jak Francuzi, pozwoliliśmy długie lata przeleżeć myślom Adama w zapomnianem i nieznanem dziś czasopiśmie francuskiem 1). A przecież myśli te o sztuce, jakkolwiek fragmentarycznie rzucone, godne są uwagi naszej, już choćby z tego

<sup>1)</sup> Wprawdzie pojawił się w r. 1837 w I tomie Pamiętnika Naukowego w Krakowie artykuł p. t.: «O malarstwie religijnem«, ale bez żadnego podpisu ani w tekście, ani w spisie rzeczy. Nikt nie mógł się wówczas domyśleć, że to przekład artykułu Mickiewicza. Ob. Chmielowskiego: Materyały do bibliografii Mickiewiczowskiej. R. VI Pamiętnika Tow. im. Mick. we Lwowie, 1898 r., str. 557.

tylko względu, że na wyobrażenia estetyczne poety jasne rzucają światło. Napisał je poeta w najlepszej epoce, niedługo po *Panu Tadeuszu*, na krótko przed dramatami francuskimi, pisał w ciszy domowej, niby na wsi... (Kor. I, 153).

Ale myśli te o malarstwie religijnem nie powstały dopiero w r. 1835 w Paryżu. Początek ich i źródło — we Włoszech, w Rzymie, w owych pierwszych wrażeniach wspaniałych pomników sztuki, zwiedzanych gorączkowo przez poetę. Kilka wyjątków z listów Mickiewicza najlepiej usposobienie jego ówczesne określi.

Dnia 2 lutego 1830 r. pisze z Rzymu Mickiewicz do Fr. Malewskiego między innemi: «Muzea i galerye zwiedzam, których ogrom głowe zawraca. Przed wiosną nietylko pisać, ale i myśleć nie zdołam». Tymczasem już w dwa miesiace potem, pisze do Józefa Jeżowskiego: «Otwierają się powoli zmysły moje dla sztuk, które oceniać i rozeznawać poczynam. Pomaga mi wiele jeden artysta Polak, Stattler, którego zdania przemawiają do mnie i wzbogacają mnie; wszystkie galerye z tamtej strony Alp są dzieciństwem... Natchnienia poetyckiego nigdy nie miałem, zamroczony i rozerwany mnóstwem przedmiotów, które się nieprędko skrystalizują i w warstwy ułożą. Muszę też na papier wyrzucić część teoretycznych a raczej praktycznych myśli o sztuce już gotowych». (Kor. IV. 112, kwiecień 1830 r.).

Myśli owych nie spisał jednak wówczas poeta. Przyczyny łatwo się domyśleć. Wskazuje ją Mickiewicz w liście do Stattlera, pisanym w rok po liście do Jeżowskiego: «Stracę może u ciebie łaskę, kiedy się przyznam, że mię mokry arkusz niemieckiej brudnej gazety więcej teraz zachwyca, niż wszystkie *Vinci* i *Rafaele...*» (Kor. I. 82).

Dziadów część trzecia, a potem Pan Tadeusz i znowu dalsze, niestety zagubione urywki Dziadów odwróciły myśli poety w inną stronę. Dopiero 29 października 1835 r. tak się Mickiewicz tłómaczy poniekąd przed Odyńcem: «Nic też prawie tego roku nie zrobiłem, oprócz kilku kawałków po francusku. Jeśliś ciekawy, a znajdziesz gdzie Revue du Nord, jest tam mój jeden artykuło malarstwie i drugi anonyme: La semaine de miel d'un conscrit».

Równocześnie donosi Odyńcowi o książkach przeczytanych, które zachwala przyjacielowi; były to dzieła Saint-Martina i wizye mniszki: *Das bittere Leiden Jesu Christi*, «najwznioślejsze poema» zdaniem Mickiewicza.

Mickiewicz, który w lutym r. 1834 zapowiadał Odyńcowi, że «nigdy już pióra na fraszki nie użyje», przebywał w r. 1835 i następnych ważne duchowe przesilenie.

W grudniu r. 1834 powstało przy udziale czynnym poety w Paryżu stowarzyszenie religijne Braci Zjednoczonych. Dało ono znamienny nastrój my-

ślom i pracom Mickiewicza. Myśl wyrażona przelotnie w lutym r. 1834 (w liście do Odyńca), że poeta już nigdy pióra na fraszki nie użyje, myśl ta powraca w liście do Kajsiewicza (paźdz. 1835 r.), ale rozwinięta i uzasadniona: (Kor. I, 156) «Zbyt wiele pisaliśmy dla zabawy, albo celów zbyt małych. Przypominaj prosze te słowa Saint-Martina: On ne devrait écrire des vers qu'après avoir fait un miracle. Mnie się zdaje, że wrócą czasy takie, że trzeba będzie być świętym, żeby być poeta; że trzeba będzie natchnienia i wiadomości z góry o rzeczach, których rozum powiedzieć nie umie, żeby obudzić w ludziach uszanowanie dla nauki, która nadto długo była aktorka, nierządnica, lub polityczną gazetą. Te myśli często budzą we mnie żal i ledwie nie zgryzotę; często zdaje mi się, że widzę ziemię obiecaną poezyi, jak Mojżesz z góry, ale czuję, żem nie godzien zajść do niej...» Zupełnie tosamo zapatrywanie na sztukę, tylko w obszerniejszem uzasadnieniu swych myśli, rozwinał Mickiewicz w artykule: De la peinture religieuse moderne des Allemands. Jeszcze raz echo tego artykułu powraca w liście Adama do Stattlera z d. 25 marca 1836 r.: «Powiadano nam, że miałeś zamiar udać się znowu zagranicę i Paryż odwiedzić. Trudno zgadnąć, dlaczegobyś przedsiębrał tę podróż, bo znasz lepiej ode mnie lichy stan sztuki w tym kraju; ale nigdy się nie domyślisz, do jakiego stopnia spodlenia moralnego przyszli tu artyści i jak wszystko stało się tandetą i kramką kupiecką».

Że wreszcie Mickiewicz miał, jak się zdaje, dalszy ciąg artykułu o malarstwie, którego nie drukował, można wnosić z innego listu do Stattlera (bez daty, najprędzej z r. 1838): «Jeśli mnie dasz znać o sobie, przeszlę ci także moje plany i marzenia malarskie, z których zrobisz, co ci się podoba. Szkoda, żeś nic nie przysłał na ekspozycyę do Paryża; pomyśl o tem na rok przy szły».

«Kilka lat tem u nie warto było pokazywać twojej roboty Paryżowi, boby się na niej nie poznano; ale teraz zachodzi wielka odmiana w sztuce. Już Overbeck i Cornelius uznani za pierwszych mistrzów; już szkoły düsseldorfskiej próby zajęły bardzo tutejszą publiczność, a chociaż dziennikarze nie oddali im należnej sprawiedliwości, przecież artyści zaczynają poznawać, że tylko malarstwo chrześcijańskie ma przed sobą przyszłość, a inne rodzaje są tylko zabawką...»

Nie te górują dziś w malarstwie zapatrywania, nie tym artyści dzisiejsi hołdują przekonaniom, jakie Mickiewicz w r. 1835 miał o malarstwie. Niech odpowiedniejsze od mego pióro wyda sąd o tych pomysłach estetycznych autora *Dziadów*. Mnie niech tylko wolno bedzie stwierdzić, że i w naj-

nowszej krytyce historycznej dzieł sztuki odezwał się poważny głos, dziwnie zgodny z pojęciami naszego wieszcza. Antoni Springer, niepospolity krytyk i wytrawny znawca dzieł sztuki, po 35-letnich sumiennych studyach, po wszechstronnem rozejrzeniu się w arcydziełach sztuki minionych wieków i dzisiejszej doby, temi słowy kończy uwagi swe o sztuce XIX wieku:

«Nastawać na to tylko, aby obraz był technicznie doskonały i wywoływał zewnętrzny efekt — znaczy to wyprzeć sztukę z życia umysłowego narodu i wydać ją na pastwę miłośników chciwych wrażeń. Niektórzy twierdzą, że jedynie możliwem, jedynie godnem zadaniem sztuki jest: malować naturę i człowieka w jego zmysłowym bycie. Poszczególne kierunki naszego życia umysłowego sprzyjają takiemu zapatrywaniu. Ale gdzie niemasz Bóstwa, tam rychło jawią się duchy i upiory...»

## ADAM MICKIEWICZ.

O nowszem malarstwie niemieckiem religijnem.

Rzut oka na upadek malarstwa chrześcijańskiego. — Przewaga ducha pogańskiego w sztuce. — Reformacya Lutra. — Pierwsze objawy renesansu. — Szkoła Davida Cammucini'ego.

Malarstwo chrześcijańskie przechowało aż do czasów Leona X charakter duchowy, równie daleki od zmysłowości starożytnych, jak od mechanizmu nowoczesnych fabrykantów obrazów. Wiadomo, że pobożni malarze średniowieczni nie uważali bynajmniej sztuki swej za rzemiosło; zdaniem własnem i ogółu spełniali urząd do pewnego stopnia kapłański. Natchnienie czerpali w modlitwie, pomysłów do obrazów szukali w ewangelii, a modelów w świecie nadziemskim. Otóż ewangelia była wtedy historyą powszechną i prawem pospolitem ludów. Istniał zatem czuły i stały związek między artystami a ludem, skoro i artyści i lud

w tejsamej wychowali się wierze i w tychsamych tradycyach wzrośli. Owe niezliczone głowy Chrystusa, utworzone przez malarzów przeróżnych krajów i talentów, uznawano wszędzie i czczono, bo wszystkie miały, mniej lub więcej, ten sam charakter Boski i ewangeliczny 1). To też powszechnie wierzono, że obrazy te były kopiami jednego, autentycznego i cudownego obrazu 3). Anioły unoszące się ponad ołtarzami i pod kopułami tumów, nie były utworem dziwacznej fantazyi; one wyrażały w oczach ludu rzeczywistość istotną. Nie będąc podobnymi do ludzi śmiertelnych, były one podobne jedne do drugich: wszystkie miały cechy niebian, wspólne rysy niebiańskiej rodziny; kształty, ruchy, figury tych nadziemskich istot były zupełnie zgodne z tem pojeciem, jakie sobie lud prosty o nich wyrobił z opowiadań ewangelicznych, z legend i z Dantego. Jak się udało artystom przedstawić takie pojęcie? Czy przeczuli ów świat zaziemski, czy może go zwiedzili? Jakże to było możliwem nakreślić podobne kształty, nie widziawszy ich pierwej w zjawieniu? Powszechnie mówiono wówczas o zjawieniach, widzeniach - wierzono w nie. Nic zatem dziwnego, że gmin chrze-

<sup>1)</sup> Por. uwagi Lavatera o głowach Chrystusa.

<sup>2)</sup> Tradycya przypisywała ten obraz pędzlowi św. Łukasza, który stał się patronem sztuki.

<sup>(</sup>Wszystkie przypisy są pióra Mickiewicza).

ścijański oddawał sztuce takiej część tej czci, jaką otaczał Boga i Świętych swoich. Niezdolny osądzić stronę techniczną obrazu, gmin, uduchowiony przez religię, odczuwał to, co jest najwznioślejszem w sztuce: ideę obrazu, jego cel i doniosłość.

Tymczasem, dzięki współzawodnictwu malarzy, strona techniczna robiła szybkie postępy; niebawem zdawało się, że sztuka osiągnęła pod pendzlem Rafaela sam szczyt doskonałości. Arcydzieła tego wielkiego mistrza są uważane za wzory sztuki chrześcijańskiej.

Równocześnie jednak zaczęła się ogólna reakcya przeciwko duchowi średnich wieków i ich dziełom, to jest przeciw chrystyanizmowi. Rozmaite przyczyny, działające razem na opinię ogółu i upodobania malarzów, wznieciły w jednolitej dotychczas sztuce żywioły różnorodne a rozkładowe.

Już głowy Kościoła, który stał się panem świata, poczęły ulegać wpływom swego wysokiego stanowiska. Usadowieni na ruinach Kapitolu, z widokiem pomników wielkości pogańskiej, zapragnęli papieże umieścić Boga w świątyni, godnej Jowisza, otoczyć swój tron świetnością konsulów i imperatorów. Już używali pieniędzy chrześcijańskich na ten cel światowy; wnet się zwrócili ku talentom chrześcijańskim. Malarze wyszli tłumnie z zakonów i bractw, przenieśli swe pracownie do pa-

łaców papieży, kardynałów, książąt — i sztuka zaczęła się sekularyzować.

Podziw dla zabytków starożytności, głoszony przez papieży, wzniecony przez uczonych i erudytów, stał się modą, monomanią stulecia. Przepłacano, odnawiano, szukano posągów i płaskorzeźb.

W tym celu uprzątano ruiny świątyń i cyrków, otwierano grobowce. Wywoływano ducha pogaństwa, i duch pogaństwa posłuszny był nowym czarodziejom. Nieznacznie zjawił się znowu na wzgórzach i ulicach Rzymu cały Olimp z marmuru i bronzu, cały tłum posągów. Dwa światy, dwie sztuki stanęły przeciw sobie, gotowe do walki. Sztuka chrześcijańska z niebios, zda się, zstąpiła, jak nowe Jeruzalem, niesiona przez aniołów i świętych — rozszerzała się po ziemi; zanim ją jednak pokryła, pogańska sztuka zmartwychwstała, z otchłani wyszła nakształt potworu o stu głowach bogów, nimf i półbogów.

Ci bogowie, tacy dumni i tacy piękni, obnażając swe ciała jędrne, tworzyli dziwne przeciwieństwo z przeźroczystymi a leciuchnymi kształtami aniołów i świętych. Te nimfy i półbogi, w całej swej zmysłowej piękności i muszkularnej sile, zdawały się kusić i wyzywać czystość dziewic chrześcijańskich, męczenników pokorę i ascetyczną chudość zakonników.

Tak bogate wykopaliska, przedmioty tak nowe, nęciły ku sobie wzrok, czarowały wyobraźnię. Michał Anioł, którego posępna i dumna dusza odczuwała silnie pogańską starożytność, nie mógł już oderwać wzroku od oblicza Jowisza, od torsu Herkulesa 1). Stał się, naprzekór samemu sobie, naśladowcą Greków. Rafael, więcej wrażliwy i czulszy, ale też słabszy i bardziej zmysłowy, zachwycił się Apollinami i Wenerami. Pod wpływem tego przejęcia się zmienił dawniejszy swój sposób malowania. Starał się nadać formom więcej kragłości i miękkości, kolorytowi więcej blasku. Zapomniał zwolna nauk owego czystego i spokojnego ducha, który natchnieniem go darzył w pracowni Perugin'a i w klasztorze Sieny. Ani słowa — wydoskonalił techniczna strone malarstwa, stworzył obrazy, tryskające życiem i prawdą, prawie że namacalne, tylko prawda ta była coraz bardziej materyalną. Jego Madonny nabrały wyrazu Fornariny, a jego apostołowie wyrazu filozofów greckich.

Obok Rzymu, Rzeczpospolita Wenecka wzrastała w potęgę, jaśniała bogactwem i przepychem. Ten potrójny charakter Wenecyi, wywarł swój wpływ na jej pomniki. Artyści wśród miasta swobodnego a zmysłowego, zasmakowali w polityce

<sup>1)</sup> W podeszłych latach wyrzucał sobie gorzko wielki artysta swoje bałwochwalstwo przed złotym (jak go nazywał) cielcem. Por. jego Sonety.

i w zabawach. Zaniedbali Ewangelii dla historyi krajowej i współczesnej. Na obrazach w Palazzo Ducale czapka doży dominowała w grupach historycznych i zastępowała krzyż. Portrety wielkich panów i pięknych pań wtargnęły do obrazów ze Starego i Nowego Testamentu; złotogłów i jedwabne szaty okryły ciała świętych i wydały się bardziej malowniczemi, niż proste sukno dawnych mistrzów. Wenecya tym sposobem stworzyła obrazy historyczne, rodzaj pośredni między sztuką religijną a malarstwem, które zwą niewłaściwie rodzajowem.

Podczas gdy duch pogaństwa nurtował zcicha grunt rzymski, i kiedy duch miejscowy włoskich miast mięszał swe natchnienia do natchnień Ewangelii, inny, nierównie groźniejszy wróg godził na średnie wieki z tamtej strony Alp. Był to duch reformacyi, który podobien smokowi św. Jana, spadł nagle na Niemcy, «paląc połowę ziemi i zatruwając źródeł połowę». Reformacya zniszczyła poezyę obrzędów religijnych; przecięła kanały, które żywiły sztukę, łącząc ją z niebem. Odtąd artyści mieli opuścić świątynię.

Rozproszeni po świecie, jedni błądzili w polach i lasach, podpatrując i naśladując naturę martwą (peizaż); inni zakładali swe pracownie na placach i targach, i pracowali dla zabawy bogatych mieszczan i kramarzy (szkoła flamandzka). Kilku we Francyi było na żołdzie dworaków i zalotnic, a przy ich boku parało się rzemiosłem nizkiem, które miało w sobie coś z dworactwa i z tapicerstwa. Był to ostatni stopień upadku malarstwa. Sztuka, jak ewangeliczny syn marnotrawny, opuściwszy Kościół, dom ojcowski, bawiła czas niejaki na wielkim świecie, ale wnet zstąpiła do szynków i dobiła się wreszcie w domach rozpusty.

Byłoby długą i żmudną rzeczą przechodzić wszystkie działy tej historyi. Nieraz zatrzymywała się sztuka w ruchu zstępującym, nieraz próbowała się podnieść. Były dobre głowy, sumienne talenty, które czuły zło i usiłowały mu zapobiedz. Ale zamiast szukać przyczyn zła w osłabieniu zapału religijnego, oni szukali tych przyczyn w wadliwości metody i w braku techniki dzisiejszej. Przeświadczeni o niższości współczesnych malarzy pod tym względem, zwrócili się ku arcydziełom wieku Leona X. Z tych arcydzieł zrobili oni przedmiot studyów, że tak rzekę, anatomicznych i alchemicznych. Cyrklem rozmierzali rysunki Rafaela, badali przez lupę pociągnięcie pendzla Vinci'ego, analizowali w tygielku farby szkoły weneckiej. Dla wskrzeszenia sztuki, zamiast ożywić ducha, oni lepili (replâtrer) forme. Stad poszedł ów eklektyzm śmieszny, któremu się uroiło, że potrafi połączyć w jednej i tejsamej kreacyi rozmaite zalety Rafaela, Tycyana i Correggia; stad owe cudaczne systemy grup, które jedni chcieli układać

w trójkąty, a drudzy woleli urządzać w kształcie winogron; stąd to wreszcie owe tomowe przepisy o wyborze modelów, o kostyumie i kolorycie lokalnym, o architekturze i t. d.

Artyści tej nowej szkoły uczyli malarstwa tak, jak retorzy, którym się zdaje, że uczą swych uczniów poezyi. Zbadali oni, zgłębili, wyuczyli się wszystkich składowych części sztuki, posiedli wszystkie jej tajniki, ale geniuszu twórczego im brakło. Rafael Mengs może być uważany za typ owych eklektycznych artystów.

August Schlegel stosuje do nich tę naukę ewangeliczną: «Znajdźcie wprzód Królestwo Niebieskie (natchnienie, ideę), a ziemskie dobra (metoda, styl) będą wam później dane».

Rewolucye artystyczne dokonywały się zbyt wolno i w sferze zanadto wysokiej, aby lud mógł ich przyczyny zgłębić; ale on odczuł wnet ich skutki. Dostrzegł on złych tendencyi sztuki i przestał ją szanować. Ten sam lud, który uwielbiał niegdyś Madonny starego Cimabue, który korzył się w zachwycie przed Madonnami Giotta, ten lud włoski taki żywy i taki wrażliwy, stanął zimny i niewzruszony przed utworami Carracchi'ch, Allorich, Guida i Guercina. A przecież nie zatracił on poczucia sztuki, z uporem strzegł w kościołach arcydzieł Rafaela i Correggia, gotów był z bronią w ręku niedopuścić ich zabrania; ale ten lud nie dbał wcale o nowsze utwory. Widział w nich same

obce i niezrozumiałe sceny, figury pogańskie i barbarzyńskie; nie poznawał już w tych obrazach swej Ewangelii. Ani tytuły szumne, jakimi ozdabiano artystów, ani pochwały i zachęty, szczodrze im udzielane przez papieży i uczonych, nie zdołały zrehabilitować malarstwa w oczach tłumu. Wielkie jury ludowe wydało swój werdykt: uznało nowe obrazy za to, czem były rzeczywiście — za przedmioty handlu, za sprzęty; pytano się o ich cenę i przechodzono dalej. Tak straciła sztuka, wypierając się ducha ewangelii, cały swój wpływ moralny, całą swą popularność.

Tu zbliżamy się do nowego przełomu. Tak zwykłym w historyi ludzkości nawrotem, sztuka stoczywszy się do ostatniego szczebla upadku, rozpoczęła dźwigać się w górę. Ta ostatnia reforma nie zrodziła się w szkołach; zadecydował o niej we Francyi wielki przewrót polityczny, w Niemczech obudzenie się ducha religijnego.

Rewolucya r. 89, która wstrząsnęła tak silnie duszą narodów, wywarła wnet wpływ swój na utwory artystyczne. Mówiono wtedy we Francyi o prawie przyrodzonem, o społeczeństwie pierwotnem, o prostocie starożytnej; i sztuka też musiała się zbliżyć do natury. David, gorący republikanin i wielki wielbiciel starożytności, zwrócił się ku staremu Rzymowi. Nie znajdując pomiędzy współczesnymi sobie modeli na swych trybunów i konsulów, szukał ich w muzeach i na scenie.

Otóż statuy i aktorowie, służący za modele Davidowi, mieli więcej prawdy i życia, niż ich można było znaleźć w malarstwie starej szkoły, z jej kupidynami o kołczanach herbowych, z pasterzami w perukach i nimfami w dworskich sukniach. David wyprowadził sztukę ze sfery codziennego życia prozaicznego, wyniósł ją na szczyt malarstwa historycznego; pozostawał tylko krok jeden do utworzenia malarstwa religijnego.

Na nieszczęście upadek wolności powstrzymał nagle polot tego śmiałego malarstwa demokratycznego. Sztuka ponownie straciła swoją ideęmatkę, swój dogmat rodzajny; stała się zabawką modną. Jakaś zachcianka pierwszego konsula, jakiś romans modny, zwycięstwo wielkiej armii lub przedstawienie świetne w Operze, stwarzały nowe rodzaje malarstwa, dostarczały artystom przedmiotu i modelów. Malarstwo nabierało kolejno charakteru ossianicznego lub żołnierskiego, anakreontowego lub romantycznego, mieszczańskiego lub proletaryuszowego. Każdego dnia powstawało nowe imię i nowa szkoła, żyjące tak długo, jak jeden fejleton i jedno ministeryum.

Tymczasem wojska francuskie, idee polityczne i artystyczne Francuzów weszły do Włoch.

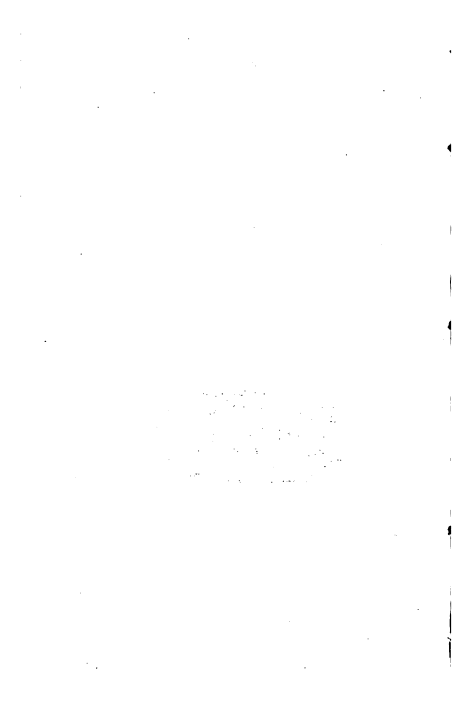
Jest faktem, że malarstwo włoskie, nawet w dobach najsmutniejszych swego upadku, nie upadło tak nizko, jak malarstwo flamandzkie i francuskie. Malarstwo włoskie zachowało zawsze pewną tradycyjną godność, jakiś rodzaj przyzwoitości; ale pozbawione zapału, a co za tem idzie, siły życia, nie byłoby nigdy pochwyciło wątku dawnej spuścizny bez pomocy obcej. Umysły, które ożywiły Włochy, przyszły z drugiej strony Alp, z Francyi i z Niemiec. Tak powstała szkoła Cammuciniego, a później szkoła lombardzka, rzekomo romantyczna <sup>1</sup>).

Cammucini jest najsławniejszym, a prawdopodobnie ostatnim przedstawicielem szkoły polityczno-historycznej. Przeszedł Davida ilością i bogactwem swoich utworów, dokładnością swych rysunków i blaskiem kolorytu. Wydobył wszelką możliwą treść z idei Davida i rozwinał wszystko, co się tam w zarodku znajdowało; można powiedzieć, że wyczerpał swój rodzaj. Ale pomimo całego swego talentu i wszelkich wysiłków, nie wywarł on żadnego wpływu na lud; w końcu znużył nawet dyletantów. By zrozumieć liczne jego obrazy i szkice, trzeba znać Liwiusza i Tacyta, a lud nie troszczy się o annały; miłośnik sztuki, uderzony zrazu wartością obrazów, dziwi się rychło jednostajności przedmiotów i środków artystycznych. Są to zawsze Rzymianie, zawsze senatorowie i plebejusze, rozstawieni w grupach teatralnych, zawsze w togach elegancko ułożonych,

<sup>1)</sup> Pomówimy później o tej szkole Medyolańskiej.

zawsze uzbrojeni w nosy orle, wzrok srogi i sztylet, zawsze zabijający lub zabijani.

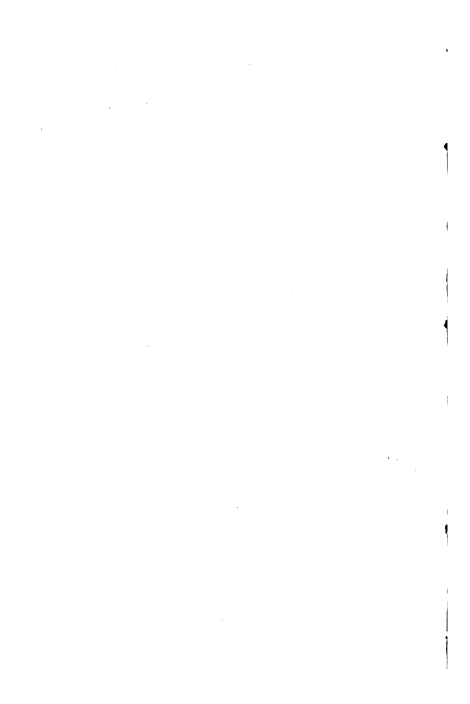
Cammucini próbował sił swoich w rodzaju religijnym z wielkiem powodzeniem, ale nie okazał tu żadnej samodzielności i pozostał eklektykiem.



## VI.

# SŁUCHACZ MICKIEWICZA





Z początkiem listopada r. 1898 wyjechałem do Lozanny, aby porozumieć się ostatecznie z rektorem tamtejszego uniwersytetu, panem Renevier, w sprawie obchodu Mickiewiczowskiego i umieszczenia tablicy pamiątkowej. Chodziło przedewszystkiem o szczegółowe oznaczenie miejsca dla tej tablicy. Mury stare byłej Akademii, poprzecinane u dołu szerokiemi oknami, nie nadawały się do symetrycznego umieszczenia tablicy pamiatkowei; korytarze zaś schodowe są wązkie i ciemne. Z obrad naszych wynikło, że na razie najstosowniejszem dla tablicy pamiątkowej miejscem byłaby sala wykładowa Mickiewicza. Rektor Renevier chciał przeszukać archiwalne papiery, aby z nich dowiedzieć się na pewno, w której sali Mickiewicz wykładał. Ale rychlej od dokumentów urzędowych rozstrzygnął kwestyę jeden z ostatnich żyjących jeszcze słuchaczów Mickiewicza w Lozannie, honorowy profesor tamtejszego uniwersytetu, p. Herminjard.

Poznałem prof. Herminjard'a dzięki uprzejmemu pośrednictwu p. Józefa Orpiszewskiego, inżyniera kolei Jura-Simplon, urodzonego w Lozannie i znającego wybornie wszystkie miejscowe stosunki. Razem z p. Orpiszewskim udałem się do prof. Herminjard'a, który przyjął nas z ujmującą prostota i gościnnościa. Był to starzec słusznego wzrostu, krzepki, mimo lat ośmdziesięciu, które obieliły mu gęstą czuprynę i brodę, ale nie zdołały zagasić bystrości przenikliwego wzroku, jakim bada przybyszów. Dr A. L. Herminjard, to jedna z chwał lozańskich, wyborny znawca dziejów Szwajcaryi romańskiej i znakomity wydawca monumentalnej publikacyi: korespondencyi reformatorów narodowego helweckiego kościoła w w. XVI. Poważne, długoletnie studya nadały rysom starca pewna surowość, przypominającą wizerunki Kalwina.

Zaczęliśmy mówić o Adamie Mickiewiczu. Prof. Herminjard z góry uprzedził, że licznych wspomnień o poecie naszym nie ma; kiedy Mickiewicz był profesorem łaciny w Lozannie, p. H. był młodziutkim praktykantem w tamtejszej bibliotece uniwersyteckiej i nieśmiało zbliżał się do człowieka, otoczonego aureolą sławy i cierpienia. Ale na wykłady jego pilnie uczęszczał i oto szczegóły, jakie sobie dokładnie przypominał:

Mickiewicz wykładał po południu w sali t. zw. «teologicznej», która do dziś zachowała to miano. Na wykładach Mickiewicza bywał w sali ścisk (salle comble, on y était serré), sluchacze nie notowali wykładów, bądź to dla ścisku, bądź dlatego, że woleli słuchać ognistej wymowy, która wywierała olbrzymie wrażenie. P. Herminjard doskonale przypomina sobie lekcye o Prudencyuszu, znane skadinad szczegóły o siepaczach rzymskich, znecajacych sie nad dziećmi pierwszych chrześcijan, szczegóły tak straszne, że wzruszony Mickiewicz przestał mówić, a słuchacze z zatamowanym oddechem odczuli, odgadli duszą, co się działo wówczas w sercu poety... Mickiewicz mówił dobrze po francusku, a czasem nadawał zwrotom swym osobny przysmak cudzoziemczyzny. Sędziwemu słuchaczowi wyrywał się okrzyk podziwu dla genialnej pamieci profesora-poety. Długie ustępy z listów Cycerona przytaczał Mickiewicz z pamięci.

Akademia lozańska nie miała wówczas wielu studentów rzeczywistych. Ścisk na wykładach Mickiewicza tem się objaśnia, że na jego prelekcye przychodziło dużo osób z miasta: urzędników, inteligencyi i t. d.

P. Herminjard przypomina sobie wieczór, spędzony w towarzystwie Mickiewicza. Było to u profesora literatury niemieckiej, Nesslera, który widocznie na cześć polskiego poety wydał wieczór.

Towarzystwo było przeważnie niemieckie. Oczekiwano przybycia Mickiewicza. Nadszedł — ale w jakimże stanie? Nessler mieszkał w domu nowym, przy nowej niebrukowanej drodze. Mickiewicz, nie znajac dobrze drogi, natrafił na kałuże i wszedł do salonu z przemoczonemi nogami, zabłocony do kolan. Oczywiście nie mógł być w najlepszym humorze. Napróżno uprzejmy gospodarz deklamował z zapałem wyjątki z przekładów niemieckich poezyi Mickiewicza: zgromadzeni Niemcy wykrzykiwali z zapałem: prächtig!! wunderschön!! - ale Herminjard miał to wrażenie, że Mickiewicz był smutny. Podano herbate i grano następnie Mickiewiczowi Beethovena. Muzyka dopiero rozruszała go i lepiej usposobiła Oto szczupła wiązanka wspomnień z przed lat 60! Prof. Herminjard zadumał się o czasach swej młodości, widocznie szukał jeszcze i badał sam siebie, ale nic więcej powiedzieć nie mógł. Wszedł nowy gość, rozmowa przeszła na Włochy, dokąd się starzec na zimę wybierał. Zaczęliśmy się żegnać. Z rozrzewnieniem, nie wolnem od zazdrości, patrzałem na prof. Herminjarda: on go jeszcze słyszał i podziwiał, był jego słuchaczem! 1).

¹) Żyli jeszcze wtedy czterej inni słuchacze Mickiewicza w Lozannie, ale nic ciekawego nie mieli do powiedzenia o naszym geniuszu. Są to pp.: J. L. Galliard, Berney, b. radca stanu i pastorowie Blanchard i Cordey.

Od słuchacza podążyłem wprost do sali wykładowej Mickiewicza. Trzeba było czekać, bo odbywał się właśnie jakiś wykład. Nareszcie dostałem się do sali «teologicznej». Na pierwszy rzut oka stwierdziłem z przyjemnością, że się tu nic od czasów Mickiewicza nie zmieniło. Tylko starości patyną powlokły się ściany, dziś ciemnożółte: też stare ławy studenckie, amfiteatralnie ku ścianom się wznoszące, i - katedra, katedra Mickiewicza, charakterystyczna, zwyczajem tutejszym wysoko wzniesiona nad audytoryum, rodzaj ambony, do której po schodkach wchodzić trzeba. Teraz lepiej rozumiemy słowa poety, wyrzeczone do przyjaciela lozańskiego, Justa Olivier'a, w chwili, gdy wstępował na katedrę przed pierwszym swym wykładem:

#### Il me semble, que je monte à l'échafaud.

Tutaj to, obok tej katedry, wmurowano tablicę pamiątkową z medalionem bronzowym poety-profesora. Trudno o lepsze miejsce. Gdyby nie rury dla gazowego oświetlenia, konieczny dowód nowszych czasów, możnaby mieć złudzenie, że Mickiewicz wejdzie do tej sali, i że z katedry wykładowej przez stare okna spojrzy na majestatyczny Leman, daleko w dole migocący w promieniach słońca, kędy

Nad wodą wielką i czystą Stały rzędami opoki...

I czy nie na tej to katedrze zrodziły się owe rzewne strofy:

Gdy tu mój trup w pośrodku was zasiada, W oczy zagląda i głośno zagada: Dusza wówczas daleka, ach, daleka! Błąka się i narzeka, ach, narzeka!

Jest u mnie kraj, ojczyzna myśli mojej, I liczne mam serca mego rodzeństwo, Piękniejszy kraj, niż ten, co w oczach stoi...

Wiadomo, że uroczystość wręczenia tablicy pamiątkowej Mickiewicza uniwersytetowi lozańskiemu odbyła się z wielką uroczystością wśród tłumu gości zblizka i z daleka, w sali sejmowej kantonu wodejskiego w setną rocznicę urodzin poety <sup>1</sup>). Imieniem rządu kantonalnego dziękował radca stanu Virieux, a rektor uniwersytetu, znany geolog, Renevier, zapewniał, że po wybudowaniu nowego

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Szczegółowy opis obchodu znajduje się w broszurze p. t.: Uroczystość Mickiewiczowska w Lozannie d. 24 grudnia r. 1898. Sprawozdanie Komitetu Paryż, 1899. (G. Gebethner i Ska w Krakowie).

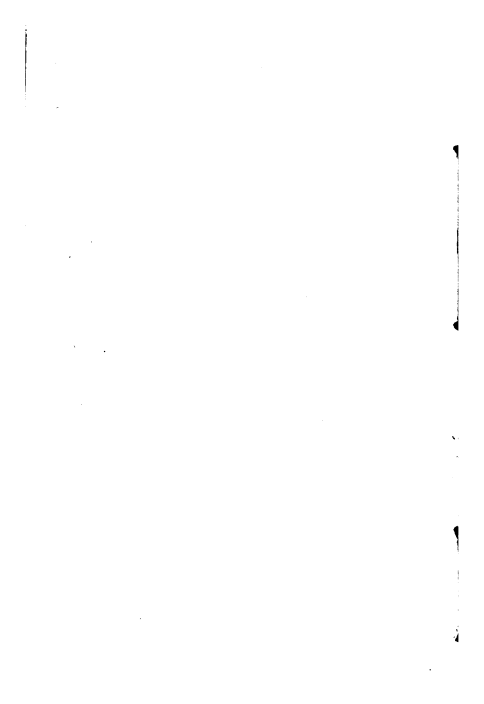
gmachu uniwersyteckiego (mającego się wznieść kosztem milionowego zapisu Rosyanina, Gabryela Riumina), tablica pamiątowa z medalionem Adama Mickiewicza znajdzie honorowe miejsce w nowej auli uniwersyteckiej.

· • . 

### VII.

# Z MŁODYCH LAT ZYGMUNTA KRASIŃSKIEGO

STUDYUM PSYCHOLOGICZNE



«Młodość jest rzeźbiarką, co wykuwa żywot cały». — Głęboką tę myśl okupił Zygmunt Krasiński ciężkiem, osobistem doświadczeniem. Dojrzały w cierpieniach myśliciel orzekł o tej rzeźbiarce, o młodości, że cios jej dłuta jest «wiecznotrwały». Poznać zatem dokładnie młode lata Zygmunta Krasińskiego znaczy to wniknąć w początki duchowe wielkiego poety i zrozumieć dzieje niezwykłe wewnętrznego jego rozwoju.

Od lat kilku badanie tej młodości stało się możliwem.

Do niedawna jeszcze nie można było rozwikłać następującej zagadki psychologicznej: jakim cudem autor *Grobu Reichstalów* i *Władysława Hermana* mógł po przez «Agaj-Hana» przedzierzgnąć się w genialnego twórcę *Nieboskiej Komedyi?* Przeskok zdawał się zupełnie dziwnym, niezgodnym z prawami ewolucyi duchowej. Cokolwiek się bowiem kładło na szalę anormalnych, wyjątko-

wych u geniusza zdolności, zagadka pozostawała zagadką.

Nie mamy pretensyi do całkowitego jej dziś rozwiązania. Chcielibyśmy tylko, wiedzeni pewną i silna nicia Aryadny, przejść jaknajkrótszą drogą przez ciemny labirynt duchowych tajników twórczości i z niepozornych początków literackich Zyggmunta Krasińskiego przedostać się do tej pełni uczuć i myśli twórczych, która jest matką Nieboskiej i Irydyona. Nicia Aryadny beda dla nas zwierzenia poufne, szczere, a więc pewne, samego poety. Przytem nieodzownem tu będzie współdziałanie łaskawych czytelników; ich pamięć musi przyjść z pomocą wywodom moim, które z konieczności będą bardzo krótkie i zwięzłe. Uzasadnienie bowiem wniosków, poparcie ich szczegółowe tekstami utworów Zygmunta Krasińskiego, zabrałoby nam o wiele więcej miejsca, niż go na razie mieć możemy. Najprostszą drogą musimy wiec zdażać do celu; wiadomo zaś, że proste drogi nie zawsze są najwygodniejsze.

Nad kolebką Zygmunta Krasińskiego w Paryżu świeciła gwiazda Napoleona I go, w swem zenitowem przesileniu; nad jego trumną, w tymże Paryżu, błyszczały także Napoleońskie gwiazdy, w pozornie trwałym blasku.

Niemowięcy wiek spędził za granicami Księstwa Warszawskiego, dzieciństwo i młodość w świeżo utworzonem Królestwie Polskiem; patrzał na kraj, powoli krzepiący się i odradzający z ruin wojen Napoleońskich. Chłopięce lata wystawione były na szereg wrażeń historycznych, często najsprzeczniejszych, które wstrząsnęły tą bujną naturą, jak pierwsze burze rolą na wiosnę, i pobudziły ją do rychłej, zbyt rychłej twórczości.

W olbrzymim pałacu rodzicielskim rosło dziecko jedyne, watłe i poważne nad lata. Ma zaledwie trzy lata, a już zwraca na się uwagę. Widzi go po raz pierwszy księżna Czartoryska, Generałowa Z. P. d. 19 lutego 1815 r. (a więc w trzecią rocznicę urodzin) i tak o nim pisze w liście do swego małżonka:

«J'ai vu hier un autre genre polszczyzny, cobym była chciała ci przesłać. Jest to synek Krasińskiego, tego, co gwardie komenderował. Il a trois ou quatre ans. Noszą go po polsku, ale zupełnie tak jak Opaliński na portrecie w Sieniawie. Szarawary trochę na buciki spadają. Żupan bogaty, pas na żupanie i szuba na ramionach. Szabla, kołpak i seledec. C'est la chose du monde la plus extraordinaire et la plus gentille. Przednią ma do tego minę, i jak pierwszy raz kogo widzi, tak zaraz oświadcza, że jest Zygmunt Krasiński. Il a trois ans».

W miesiąc niespełna potem odbiera Książę Generał Z. P. nową o niezwykłem dziecku wiadomość:

«J'ai diné il y a quelques jours chez Krasiński qui a vraiment de belles choses en armures. Son fils qui n'a que trois ans habillé po staropolsku est vraiment une petite perfection, przedni chłopczyk, w zółtych botach, kontusz broczkiem sełedczyk i mina tęga. Sama Krasińska i grzeczna i dobra» 1).

Ten przedni chłopczyk był jedynym łącznikiem trojga osób, które mało miały z sobą wspólnego: starościny opinogórskiej (surowej i arcy-poważnej siostry Tadeusza Czackiego) generała Wincentego Krasińskiego i nerwowej, słabowitej generałowej, która w r. 1822 odumarła 10 letniego Zygmunta. Smutek rozsiadał się w dużym, wspaniałym pałacu; dzieciństwo nie mogło być wesołe: tęsknota za matką, uczucie sieroctwa i samotności nurtowało w dziecięcej duszy.

«Czemu, o dziecię, nie hasasz na kijku, nie bawisz się lalką, much nie mordujesz, nie tarzasz się po trawnikach?... Skąd czoło opierasz na rączkach białych i zdajesz się marzyć,

¹) Listy Księżnej Generałowej do Księcia Czartoryskiego z d. 20 lutego i d. 17 marca 1815 r. — Wyjątki powyższe zawdzięczam życzliwej uprzejmości p. B. Biskupskiego, kustosza-Muzeum im. Ks. Czartoryskich w Krakowie.

a jako kwiat, obarczony rosą, tak skronie twoje obarczone myślami?»

Póki żyła matka, dziecka wychowanie szło zapewne nierówno. Tej miary nauczyciel, co Józef Korzeniowski, niedługo tu zabawił i z wielkim żalem generała rozstał się z ośmioletnim Zygmuntem. Po nim objął ster wychowania Chlebowski, jak z dochowanych listów wnosić należy, człowiek bardzo światły, obywatelskim ożywiony duchem, ale despotyczny, popędliwy i zbyt szorstki dla delikatnego, watłego dziecka.

Nauka domowa miała na celu doprowadzenie chłopca do wyższych klas Liceum, a fenomenalne zdolności Zygmunta Krasińskiego z jednej, wielka ambicya generała z drugiej strony sprawiły, że nauka ta szła w dziwnie przyspieszonem tempie.

Generał oddał się całą duszą wychowaniu jedynaka. Zygmunt Krasiński chętnie później opowiadał, że ojciec jego po zgonie generałowej nieraz długie poświęcał mu godziny. Zamykał się z nim w osobnym pokoju, tam opowiadał mu dzieje ojczyste, wpajał w umysł jego wyobrażenia o obowiązkach obywatela, tam kazał sobie przysięgać, że tym obowiązkom i uczuciom zawsze wierny pozostanie. Nie sprzeniewierzył się tej dziecięcej przysiędze syn.

W tych opowiadaniach mamy rozwiązanie zagadki późniejszego stosunku generała do syna i syna do ojca. To zamykanie się w pokoju, te przestrogi i zaklinania były jakby szeregiem zwycięstw pokojowych generała nad wątłą i wrażliwą duszyczką chłopięcą. Wtedyto Zygmunt popadł, jeśli nie na zawsze, to na bardzo długo w zależność, że tak powiem, psycho-fizyczną od ojca.

Generał z dumą i radością patrzał na olbrzy mie postępy dziecka w naukach. Jeszcze za życia matki miał ośmioletni Zygmunt sporą biblioteczkę, złożoną ze 172 tomów (polskich książek 39, francuskich 133 i jedna niemiecka).

Wśród polskich nie brakło oczywiście Nowego Elementarza Polskiego z obrazkami, Gramatyki Kopczyńskiego, był i Świat Malowniczy, ale było także 26 tomów Wyboru Pisarzów Polskich wydania Mostowskiego, dar Babki, a w nim arcydzieła naszej poezyi i prozy dla użytku szybko rozwijającego się chłopca. Postępy jego były tak niezwykłe, że generał, ulegając podszeptom próżności ojcowskiej, urządził we własnym domu na wielką skalę egzamin 12-letniego Zygmunta. Na te uroczystość sprosił ojciec co najznakomitszego było wówczas w Warszawie. Młodziutki uczeń obudził niekłamany podziw tak obfitością nabytej nauki, jak niemniej żywością odpowiedzi. Postępy jego, zwłaszcza w językach, literaturze, historyi i geografii starożytnych, przeszły wszelkie oczekiwania. Był to dzień prawdziwie uroczysty i radosny dla syna, dla ojca, dla przyjaciół rodziny. Po takim publicznym egzaminie nabrał Zygmunt nowego

bodźca do pracy, i rzec można, miary w niej nie miał.

Najcelniejsi nauczyciele, których mu generał dobierał, zdumieni byli niezwykłą pojętnościa chłopca, jego pamięcią bez granic, nienasyconą żądzą nauki. Było to o tyle niebezpieczne, że łatwo mogło skusić pedagogów do nadmiernego próbowania sił chłopięcych; jakoż mamy dziś istotnie wrażenie, że wymagano od niego za wiele, zwłaszcza za wiele naraz od dziecka. Z dochowanych zeszytów szkolnych Zygmunta Krasińskiego widać, że już w 13 tym roku życia tłómaczyć musiał ustępy z Pamiętników Niemcewicza na łacinę, przygotowywać się ze słownika grecko łacińskiego do tłómaczenia Illiady, tłómaczyć trudne ustępy polskie na język francuski, przerabiać ćwiczenia algebraiczne na zrównania pierwszego stopnia, słowem wymagano od 13 letniego malca tego, czemuby dzisiaj sprostał zaledwie bardzo zdolny uczeń piątej klasy gimnazyalnej. Następstwem tego było to, że dziecko nie miało czasu być dzieckiem, że przedwcześnie zaczęło myśleć, a myśli swe wyrażać nie jak dziecko, ale jak dorosły. Ponieważ zaś naczytało się wyrażeń górnych i stylu Księstwa Warszawskiego, więc też chodziło zrazu na szczudłach wyszukanych frazesów. Nic pod tym względem bardziej charakterystycznego, jak te napół dziecinne, napół chłopiece listy 13-letniego Zvgmunta, które generał z prawdziwym pietyzmem przechował. Od pierwszego zaraz, z d 24 lutego 1825 roku, kreślonego z dziecinną starannością na liniach, mamy to wrażenie, że chłopiec naśladuje jakiś niedawno przeczytany zwrot klasyczny. Zaczyna się ten list tak:

«Przecież dzisiaj mróz czterostopniowy ścisnął słabemi okowy błoto po ulicach; zamiast chmur czarnych piękny lazur nieba rozwesela oko, przyzwyczajone w teraźnieyszey zimie do posępnych widoków».

Od najwcześniejszego dzieciństwa da się u niego zauważyć styl retoryczny, z którym stanie do walki żywe poczucie natury i wielka na jej wdzięki wrażliwość. Tegoż 1825 r. wczesną jesienią odbywa Zygmunt Krasiński w towarzystwie mentora Chlebowskiego pierwszą swą większą podróż. Jedzie z Warszawy na Garwolin, Żelechów, Krasnystaw, Włodzimierz, Poryck, Beresteczko, Krzemieniec i Jarmolińce do Dunajowiec na Podolu, i na każdym popasie pisze pierwszy swój «Dziennik Podróży», notuje skrzętnie wrażenia. Trzynastoletni podróżnik zadziwia nas refleksyjnym nastrojem swych spostrzeżeń.

Tak np. w Okrzei (za Zelechowem) dziwi go, że domy drewniane prawie wszystkie się walą, i dodaje:

«To miasto w połowie do dóbr Królewskich należy, a w połowie do szlachty ubogiey. Zubożało przez proces prowadzony z panem Cieciszewskim. Z dawney okazałości został się tylko kościół i austeria murowana».

Przejeżdżając przez Adamów i Wolę Gutowską, widzi, że: «grunta częścią dobre, częścią nie urodzayne,», i nadmienia, że «lud podlaski pracowitszy od mazowieckiego» — lecz zaraz w nocie u dołu stronicy dopisuje:

«Tak przynaymniey się zdaie próżniakowi, jadącemu wygodnym powozem i ziewającemu po nudnych piaskach».

Lud go widocznie obchodzi żywo. Podlaski nazywa szczęśliwszym od mazowieckiego dlatego, cze wsie wszystkie prawie przy wodzie i lasach leżą — przy każdej prawie chałupie znajduje się kilka drzew i ogród».

Dziewięciodniowa podróż na Podole bardzo go rozwija i kształci jego pogląd na świat i społeczeństwo.

Poryck budzi w nim niedawne wspomnienia Czackiego, Beresteczko krwawej bitwy-rzezi, Krzemieniec stawia przed oczy ten fakt, że tam «uczniów przeszło sześćset». Aż w Dunajowcach, po skończonej podróży, skupiają się jej wrażenia; los chłopa ruskiego w taką się krystalizuje syntezę. — Zważmy, że to trzynastoletni myśliciel pisze:

«Zacząwszy od Krasnego Stawu lud jest już po większey części ruskim, a od granicy wszędzie obrządek Ruski panuje. Piękne położenie i wesołe widoki Wołynia uprzyjemniają drogę. Rozległe stepy Podola wystawuią żyzność i obfitość wielką. Chłop ruski często zamożnieyszy od mazowieckiego, ale uciśniony przez panów, będących często w zmowie z żydami, nieśmie podnieść głowy. Każdy pan jest królikiem u siebie despotycznym. Pan otoczony kozakami patrzy bez litości na męki zadawane z jego rozkazu włościanom, a ludzkość spodlona wygląda zbawiciela. Takim zbawicielem mógłby być mąż cnotliwy, któregoby wymowa miękczyła skamieniałe serca panów na cierpienia włościan. Ale taki sposób lepieyby się udał w średnich wiekach, kiedy jeden pustelnik wymową i wpływem religii tysiączne za sobą prowadził narody.

Takim zbawicielem mógłby się stać rząd wglądając w postępowanie nieludzkie panów z włościanami».

«Trzeci środek naylepszy i jedyny jest: wieksza oświata».

Jakie to nadzwyczajne ujęcie trudnego przedmiotu! Jakie zrozumienie prawdziwego stanu rzeczy i jak bystro urodzaj ziemi przeciwstawiony niedoli ludu! Jak już tutaj dźwięczy przeszłość «zakuta w zbrojną stal» w owym zwrocie ku wojnom krzyżowym, a równocześnie trzeźwy rzut oka na teraźniejszy rozłam społeczny widzi «cierpienia włościan» i «skamieniałe serca panów» i to wszystko

nazywa po prostu «spodloną ludzkością!» Jak on już szuka «zbawiciela» dla tej ludzkości...

A niech nikt nie mówi, że to jest pozowaniem malca, udanem lub poddanem mu (może przez towarzysza podróży) zamyśleniem nad dolą wieśniaczą — nie! To nie z głowy, przeładowanej nauką płynęło, ale z głębi czującego, kochającego serca. Bo oto w tydzień potem zwiedza Zygmunt Krasiński Podole i jary naddniestrzańskie i Ladawę Aleksandra Czackiego i tegoż wieś Serebryńce, a chwaląc w liście do generała dom «pana Aleksandra» i porządek w jego gospodarstwie, dodaje te znamienne słowa: «a co mi się naylepiey podobało, że go bardzo kochają chłopi».

Takich słów się nie pisze z głowy.

Przepiękne widoki jarów podolskich wzbudzają w nim zachwyt i wywołują pierwsze opisy wdzięków przyrody. W liście z 16 września 1825 roku znajdujemy następujący krajobraz:

«...rano w sobotę 11 września wyjechaliśmy z Bernaszówki. Mgła przeszkadzala nam do rozeznania przedmiotów. Długo dosyć jechaliśmy, wysiadając, gdzie zła była droga. Wyjechaliśmy na ogromną górę. Tu nam się pyszny widok ukazał. Mgła opadająca napełniała cały dół i jary okoliczne. Wystawiała ogromny przestwór jakby wodą (białą) śnieżną napełniony, na którym unosiły się bałwany róż-

nego kształtu, czarne, o które obijające się promienie świetnego słońca czyniły widok wzniosły i wspaniały...»

Młodziutkie pióro nie zdolne tu jeszcze wysłowić, wyrazić zachwytu szczerego. On czuje więcej, niż może powiedzieć; widać to po nim, jak «myśl z duszy leci bystro, nim się w słowach złamie» — ale on już wie, gdzie piękno, on się już upaja promieniami wschodzącego słońca, igrającymi na skłębionych oparach Dniestrowych, a przyjdzie czas, kiedy mu ten obraz podolski odtworzy się w duszy, i wtedy napisze:

«Od baszt św. Trójcy do wszystkich szczytów skał

...leży mgła śnieżysta, blada, niewzruszona, mara oceanu, który miał brzegi swoje

...i głębokości swoje, gdzie dolina, której nie widać, i słońce, które jeszcze się nie wydobyło.

«Powoli śpiące obszary budzić się zaczynają — w górze słychać szumy wiatrów — z dołu promienie się cisną — i kra z chmur pędzi po tem morzu wyziewów...

Słońce ze wzgórz na skały wstępuje — w złocie unoszą się, w złocie roztapiają się chmury...

Z gór podniosty się mgty — i konają teraz po nicościach błękitu... —»

Tamten obrazek ręka dziecka kreśliła, ten ręka tytana — ale ten sam człowiek widział i odczuł pierwsze, stworzył drugie.

Widoki podolskie rozszerzały horyzont społeczny i ideowy. To też zwycięstwa Grecyi, strząsającej wówczas okowy tureckie, wywołują zapał w 13-letnim Zygmuncie:

«Ucieszyłem się — pisze do ojca — ze zwycięstw Greków — a wydobycie się ujarzmionego tego narodu na wolność nazywa «najpiękniejszym fenomenem politycznym».

A w związku z tym zapałem może mniej przykre były preparacye greckie do Iliady, którą nieubłagany mentor Chlebowski nawet w Dunajowcach tłómaczyć kazał.

Należy sobie wyobrazić wówczas Zygmunta jako chłopca małego wzrostu, owalnej twarzy, szatyna z dużemi, piwnemi oczyma, trochę czerwonawą cerą. Dużo wdzięku i dobroci było w ustach prawie dziecinnych.

W rok potem widzimy Zygmunta Krasińskiego w ostatniej klasie Liceum warszawskiego.

Oto jak mu tam czas schodził:

«Chodzę codzień do Lyceum z rana, to jest od pół do 8 ey aż do 12 ey i popołudniu od drugiej do czwartej. We wtorek i czwartek po południu zupełnie wolne. Jest dosyć do roboty, ale nie nad siły. Dają w Lyceum polski, francuski, łaciński, niemiecki, grecki

język, oprócz tego historyją, literaturę, geografią, matematykę. Szósta klassa jest dosyć liczną, gdyż przeszło pięćdziesiąt uczniów zamyka. Codzień o 10-ej z rana dziesięć minut wolnych jest, podczas których przybiegam do domu na śniadanie...» <sup>1</sup>).

Zachowane kajety licealne z nauki greckiego, historyi, matematyki świadczą o wielkiej pilności; że wymagania ówczesnego Liceum były niemałe, dowodzi chociażby ten fakt, że 14-letni Zygmunt Krasiński przerabiał z algebry działania z ilościami urojonemi, teoryą postępu i logarytmów, przechodził wreszcie początki analizy geometrycznej.

Ale równocześnie rozmarzał się «Freyszycem» na scenie warszawskiej i tak ojcu wrażenia swe opisywał:

«Muzyka mówią nie tak piękna jak w sztuce «Sroka złodziej» — ale za to opera więcej do dramy podobna, ma dużo akcyi, ustawicznie pioruny grzmią, ustawicznie na scenie strzelają, diabłów wywołują, którzy w ognistych przychodzą postaciach. Osobliwie drugi akt, gdzie Strzelec w nocy w lesie leje kule zaczarowane, jest pełny duchów, strachów, niedopyrzów, gromów, etc., etc., bardzo w guście romantycznym, a pomimo, co Pan Koźmian

List z d. 28 września 1826 r. Liceum mieściło się w gmachu uniwersyteckim.

mówi, że to są duby średnich wieków, jednak Freyszyc bardzo zabawny» 1).

W rok potem siadał Zygmunt Krasiński do końcowych egzaminów licealnych. Egzaminy piśmienne były wówczas bardzo długie i bardzo uciążliwe.

Donosi ojcu d. 4 lipca 1827 r., że poprzedniego dnia siedział w Liceum od 6-ej z rana do 4-ej po południu i pisał ćwiczenia łacińskie. Nazajutrz siedział znowu od 6-ej z rana do 6-ej wieczorem i przez te 12 godzin napisał «robotę polską». Taki na nią nam temat zadali: «Wykazać niedostateczność prawideł moralności z samego rozumu wypływających i wskazać wyższość zasad moralności chrześcijańskiej». — A następnych dni czekały go znowu roboty francuskie i niemieckie. Wszystko to odbywało się pod surowym napozór nadzorem. Po tylogodzinnej pracy Zygmunt ma jeszcze dość sił, aby zabawić ojca opisem, jak się to takie egzaminy piśmienne odbywają:

«Czarownik kilka razy przychodzi na dzień do nas, zagląda pod stoliki, czy słowników lub książek nie mamy. Ciągle zaś przy nas siedzi profesor. Nie wolno ani słowa gadać jeden do drugiego, lub się radzić, jednak nie zachowują tego przepisu, bo się śmieją, ga-

<sup>1)</sup> List z 5 lipca 1826 r.

dają i krzyczą, i nie tak to jest nudne, jakby mogło być.

Były jednak chwile uciążliwe, kiedy wśród upałów lipcowych trzeba było po piśmiennych egzaminach zasiąść do ustnych. Pierwszy to raz narzeka Zygmunt:

«Dużo mam bardzo do roboty. Cały dzień siedzę w klasie a wieczorem pracuję, osobli wie nad matematyką...»

Wreszcie po ostatecznych egzaminach wyszedł z Liceum i wstąpił do Uniwersytetu warszawskiego. Zbyt krótko bawił w nim syn generała Wincentego, aby można było mówić o istotnym wpływie nauk tu pobieranych. Szedł ściśle za programem nauk, składał egzaminy półroczne (np. z filozofii i z fizyki), a z dochowanych notat widać, że od dawał się studyom z ekonomii politycznej — a także (prywatnie w domu) brał od księdza Chiariniego lekcye języka a r a b s k i e g o, tłómaczył z Alkoranu zdania na język łaciński; studyował starożytności hebrajskie i wogóle wschodnie pod kierunkiem tegoż X. Chiariniego.

Miał już wówczas lat 16-cie. Pod mundurem studenta uniwersytetu biło serce wrażliwe na wdzięki niewieście. W pałacu rodzicielskim pod opieką generała mieszkała wówczas młodziutka pani Amelia Załuska, której mąż oczekiwał w więzieniu śledczem na wyrok sądu sejmowego. O kilka

lat starsza od Zygmunta, kochająca go jak braciszka, nie domyślała się, że była przedmiotem jego tajemych wzdychań. Nie domyślał się też niczego generał, a czujnego oka matki nie było już, niestety.

Zygmunt rozmarzał się swoją pierwszą studencką miłością, żył niehygienicznie, wrażliwość wrodzoną podniecał sztucznie herbatą, której dużo z rumem wypijał. Następstwem tego były bezsenne noce, pełne gorączkowych marzeń. Dzień był nauce oddany, noc należała do niego. Podniecony chwytał za pióro i kreślił pierwsze swe, napół chłopięce jeszcze fantazye. Tak powstawały drobne powiastki, np. «Pan Trzech Pagórków», ułamki ze starego rękopismu», utwór napisany w Opinogórze (6-go kwietnia 1828 r.) z dedykacyą generałowi wierszami (10 strofek 4-wierszowych), a wśród nich takie niezbyt rytmiczne, ale pełne prawdy określenie chwały:

«Chwała! cóż bowiem czyni pierś niezłomną, Co sprawia, że serce świętszym ogniem płonie? Ah! ta myśl tylko, że nas niezapomną, Że w sercach ziomków odżyjem po zgonie».

«Pan Trzech Pagórków» to hołd złożony dziedzicznej Opinogórze, to próba śmiała upoetyzowania najpospolitszego krajobrazu, który był mu drogi, bo tam pacholęce, swobodne, letnie pędził miesiące. W tej dziecinnej robocie są już drobne

ziarenka szlachetnego kruszcu; ale nie możemy ich tu oceniać dokładniej.

Pilno nam bowiem do pierwszych drukowanych jego prac, które dowodzą wielkiego rozmiłowania się w ojczystych dziejach.

Wcześnie bardzo zaczął oddychać literaturą i marzyć o sławie pisarskiej. Na obiadach literackich, które generał dla klasyków i romantyków wydawał, nie bywał wprawdzie Zygmunt Krasiński, ale dokładne echa sporów namiętnych dochodziły go za pośrednictwem Odyńca, budziły ciekawość, zapalały do rozczytywań się w najnowszych płodach romantyzmu. Nic to, że w ciągu marca 1828 r. w Uniwersytecie zbliża się pora egzaminów z filozofii, ekonomii politycznej i — fizyki. On dostał od Waleryana Krasińskiego najnowszy utwór Mickiewicza: Wallenroda, i pochłania go namiętnie. A jak go rozumie!

Jak się unosi nad nim w listach do ojca:

«Zdaje mi się — pisze 26 marca 1828 r. — że jeszcze Polska nic takiego nie miała. Ten charakter ciemny, ponury, ta zdrada mściwa — wszystko serce przeraża, umysł wzbija, duszę przenosi do piekielnych marzeń. A jakie piękne wiersze, jaka moc, energia, harmonia — wszystko tchnie żalem i smutkiem, żalem —»¹)

¹) Jakże odmiennie oceniało Wallenroda starsze pokolenie. Znane są zdania klasyków: K. Koźmiana, Osińskiego, Moraw-

Mickiewicz olśniewał go stylem poetyckim, rozpalał żarem uczucia, ale był jeszcze, na ogół biorąc, za trudny, za silny dla 16-letniego młodzieniaszka. Był natomiast inny pisarz, który utworami swymi historyczno-legendowymi, romantyzmem średniowiecza, fabułą przystępną dla chłopięcego umysłu działał na razie bezpośrednio na fantazyę i poddawał łatwe pomysły — to Walter Scott, którego tłómaczono wtedy u nas i naśladowano bez braku i smaku. Powszechnie poważany pisarz, uczestnik stały obiadów literackich generała, Niemcewicz, był właśnie jednym z najwcześniejszych naśladowców Walter-Scotta. Nic dziwnego, że 15-letni Zygmunt uległ czarowi opowiadań Walter Scotta, że rozmiłował się w idealnym świecie śre-

skiego i innych. Nieznanem dotychczas było zapatrywanie autorki · Malwiny, księżnej Wirtemberskiej. W liście do brata, księcia Adama Czartoryskiego, pisze ona z Puław d. 4 kwietnia 1828 r.: «...Avez-vous lu le petit Poème de Walderod(!) par Mickiewicz — il fait l'évenement du jour à Puławy — les uns l'admirent, les autres le ganią — moi je trouve qu'il y a de la poésie dedans et quelques idées neuves — mais que ne sachant pas l'intention de l'auteur, to le plan du poème est si poétique, si romantique, si nébuleux, że ciężko zrozumieć, kto gada, o kim mowa i jak się tam znajduią różne figury, tantôt pod wieżą, tantôt w Litwie, tantôt w Marienburgu et l'on est un peu trop Warshaw! Ale Sienkiewicz et le Morasz en sont assez contents».

Wyjątek udzielony mi łaskawie przez p. Kustosza B. Biskupskiego.

dniowiecznym, że zapragnął niebawem odtworzyć tę przeszłość, a to na podstawie swojskich tematów. Pisze więc za wzorem powieści Walter-Scotta swego «Zbigniewa», tę trzytomową powieść, która w toku pisania nazywać się będzie także Hanną z Ciechanowa, aż wreszcie otrzyma ceremonialny tytuł: «Władysław Herman i dwór jego».

Powieść ta, pisana długo, zapewne była przerabiana, może w toku pisania nieraz zaniechana. Tymczasem fantazya, nie mogąca zaludnić odległych czasów Władysława Hermana, zwróciła się do barwnej, awanturniczej, pełnej rozmaitości epoki wojen trzydziestoletnich, którą z rozczytywania się w dziejach powszechnych lepiej mógł poznać. Rzuca więc rozpoczętego «Zbigniewa» i pisze powieść «oryginalną», jak na tytule czytamy: Grób Rodziny Reichstalów.

Utwór 16-letniego Zygmunta Krasińskiego ma pewne znaczenie w dziejach rozwoju jego umysłu. Jest to pierwsza próba rozsnucia jakiejś intrygi na kanwie dłuższego opowiadania. W osnowie samej widzimy wyraźny wpływ Wallenroda. Alan Reichstal czeka lat kilkanaście na spełnienie zemsty swej. Dokonywa jej jako Leslie pod obcem nazwiskiem w przebraniu i pod maską, bardzo Wallenroda przypominającą. Motyw długo tajonej zemsty jest wyraźnem echem Wallenroda, którego wpływ jest pod tym względem tak potężny i trwały, że przenika on nietylko wszystkie

młodociane utwory Zygmunta Krasińskiego, lecz po latach wielu przesiąknie nim jeszcze nawskróś taki «Irydyon». Z tego punktu widzenia będą już zrozumiałe i drobne powiastki, niby to «narodowe» i niby «historyczne»: «M ś c i w y karzeł» i «Masław książę Mazowiecki», «Zamek Wilczki» i «największa» powieść historyczna, «Władysław Herman i dwór jego», największa, bo trzytomowa... Zemsta panuje w dwu drobnych powiastkach, zemsta szaleje w trzech tomach «Władysława Hermana», sieje spustoszenia i zbiera trupy. Są to dziwne, niezdolne do dłuższego życia, literackie potworki, których ojcem Wallenrod, a matką maniera naśladowcza Walter-Scotta.

Nie mielibyśmy powodu do zastanawiania się nad «Władysławem Hermanem», gdyby nie fakt znamienny, który sprawił, że utwór ten, rozwlekły i nudny, staje się pod koniec dokumentem psychologicznym, dowodem ważnym dokonywającego się w duszy młodziutkiego autora przełomu.

Wspomniałem już, że «Władysław Herman» pisany był długo, bez natchnienia, jakby na to tylko, żeby autor mógł się poszczycić, że nietylko krótkie powiastki, ale i trzy tomy napisać potrafi. Otóż w toku pisania «Władysława Hermana» zaskoczyła Zygmunta Krasińskiego niespodziewana, rodzinna katastrofa, która kazała mu wybierać między opinią rodaków a miłością ojca, a gdy ojcu nieposłusznym być nie chciał — naraziła go na

znane zajście w Uniwersytecie po pogrzebie senatora Bielińskiego. Wiadome to rzeczy - rozwijać ich tu nie bede. Był to grom z jasnego nieba. W takich chwilach dojrzewał bardzo prędko młodzieniec, a zatem i autor. Gdy po bólu serdecznym i mękach «piekielnych» przyszedł do siebie i spokój odzyskał, już on nie był tym samym, który kreślił miarowo rozdział po rozdziale «Władysława Hermana». Byłby może powieści całkiem zaniechał, ale miłość autorska nie pozwalała na zagładę tak dużego utworu, a w dokończeniu jego mógł znękany umysł znaleźć rozrywkę. Zamiast myśleć o sądzie sejmowym i o sądzie dorywczym kolegów, mógł na chwile zapomnieć o swej biedzie i dokończyć losów Zbigniewa i Mestwina. Pisał więc dalej, ale bezwiednie pisał już in aczej. Gdy przedtem rozum na chłodno kazał mu tworzyć obrazy, platać intrygi i rozplatywać, teraz on z sercem zranionem inaczej odczuwał rozpacz i mściwe uczucia. «Piekło – jak sam potem napisze – zrodziło się w duszy dziecka» i przedwcześnie kazało dziecku dojrzeć na młodzieńca. To też inaczej będą ludzie czuli i mówili na poczatku, inaczej na końcu «Władysława Hermana».

Któż w słowach Zbigniewa w przedostatnim rozdziale «Władysława Hermana» nie odczuje własnej niedoli Zygmunta Krasińskiego:

«Ja płaczę za sławą... Ciebie wszyscy kochają, zaczynasz piękny zawód i masz nadzieję. Mnie odbiegły złudzenia i pociechy. Nadzieja, dawniej wzywająca na górne chwały sklepienia, błyszcząca dawniej dla mnie jak słońce na czystem niebie, nagle zniknęła, wszystko odpadło, radość pożegnała się z rozdartem sercem. Każdy wzrok mnie ściga zgrozą, każde usta przekleństwami... Stoję na brzegu przepaści...»

»Władysław Herman», sam w sobie błahy, ma dziś tylko wartość dokumentu psychologicznego, jako utwór, zawierający wyraźne znamiona dokonywającej się w ciągu pisania ewolucyi duchowej, a nawet stylowej. Ciekawy jest wreszcie jako dowód niemałej energii pisarskiej, porywającej się nie na powiastki, ale na całe trzy tomy.

Mamy w nim także pośredni dowód olbrzymiego już w r. 1828 oczytania, a to w drobnych wierszykach i wyjątkach dzieł, które jako motta zdobią niemal każdy rozdział trzytomowej powie ści. Jest w tem oczywiście popis naiwny młodziutkiego autora; dla nas dziś są to charakterystyczne próbki lektury, a sam natłok nazwisk przeróżnej wartości świadczy o dziwnej plątaninie wrażeń i wpływów w szesnastoletniej głowie. Obok Wallenroda Niemcewicz, potem Odyniec, Serbska Duma, Iliady XIX księga, Tymowski, Felińskiego Barbara Radziwiłłówna, dalej Grażyna, Jagiellonida, Szekspir, Alfieri, Walter Scott, La Bruyère, Byron, Dziadów część IV i Hamlet!...



Z tylu nazwisk najciekawsze może jest Byrona, bo dowodzi, że Krasiński zaczyna zwolna smakować w namiętnym i pesymistycznym nastroju piewcy Childe-Harolda, a swemu Zbigniewowi każe pod koniec przemawiać tonem Manfreda. Na szeregu cytat, umieszczonych przed rozdziałami, możnaby stwierdzić przełom w upodobaniach literackich i smaku estetycznym. Postęp był stały i widoczny, a dla samego autora już we dwa lata po wydaniu powieści tak oczywisty, że w liście do przyjaciela nie zawaha się napisać:

«Co do mego Hermana, uważam go za nikczemne dzieło, za płód dzieciństwa, gdzie kilka zaledwie iskierek ledwo że tleją wśród perzyny i gnoju».

Rozwój fantazyi i uczucia szedł wówczas w parze z szybkiem dojrzewaniem rozumu, wśród ponurych okoliczności, które otworzyły Zygmuntowi Krasińskiemu oczy na rozłam między społeczeństwem a własnym ojcem.

W maju 1829 r. drukuje on w Rozmaitościach Warszawskich 1) małą rozmiarami nowelkę pod tytułem Sen Elżbiety Pileckiej. Na tym drobnym utworze dostrzegamy stanowczych zmian w spo-

<sup>1)</sup> Rozmaitości Warszawskie. Pismo dodatkowe do gazety Korespondenta Warszawskiego. Dnia 13 maja 1829 roku, Nr. 19, bezimiennie. Autorstwo Z. Krasińskiego wykazał prof. J. Bołoz Antoniewicz.

sobie tworzenia i pisania. Nastrój rzewny rozbrzmiewa tu po raz pierwszy pełnym elegijnym tonem, a obok resztek szablonu Walter-Skotowego znajdujemy poczucie nowe, żywe i bezpośrednie natury.

Szare i bezbarwne opisy krajobrazów z «Władysława Hermana» znikają; natomiast wybijają się w Śnie Elżbiety Pileckiej kolory, barwy i tony powietrzne, bogate, czasami olśniewające. Rok zaledwie upłynął od Grobu Reichstalów<sup>1</sup>), a jakże ogromna różnica! Język tam jeszcze trwożliwie poprawny, bezosobisty; tu już śmiały, pewny siebie, szczęśliwymi wzbogacony nowotworami. U c z ucia tam prawie dziecinnie wyrażane, nie przeżyte—tu nastrój szczery rozkochanego młodziana. Charakterystyka osób jeszcze ogólnikowa, przecież jest śmielsza w wyrażeniach, a szczęśliwsza w doborze rysów znamiennych.

Snem Elżbiety Pileckiej kończy się w sposób charakterystyczny okres twórczości Zygmunta Krasińskiego, który nazwałbym warszawskim. Patrzaliśmy na ciekawą ewolucyę młodocianego, niepospolicie utalentowanego umysłu. Wychowany w sferze napół francuskiej, po-Napoleońskiej, zrazu całkiem wojskowej, wcześnie objawia Zygmunt Krasiński zamiłowanie do wszystkiego co rycerskie, co przenosi go myślą i sercem na pola bitew

<sup>1)</sup> Tamże. Nr 18 z d. 14 maja 1828 r.

i chwały. Wychowanie domowe, tradycya najbliższa wspierały to zamiłowanie do rzeczy i spraw rycerskich. Natura odmówiła mu jednak warunków zasadniczych dla karyery wojskowej: był małego wzrostu, wątłego zdrowia. Żądza sławy, odznaczenia się, odziedziczona po generale, musiała innego szukać ujścia, nie w wojsku; znalazła je całkiem naturalnie w sławie pisarskiej, o której od dziecka marzy. Dziecko widzi, jakiem poszanowaniem otacza generał ludzi, odznaczonych nie na polu bitew, ale na niwie piśmiennictwa, walczących nie szablą, lecz piórem — i w umyśle dziecka obok ideału przeszłości, zakutej w zbrojną stal, staje ideał pisarza, przodownika społeczeństwa, poety...

Rojenia rycerskie i pisarskie schodzą się w jedno i wydają ustęp z wojny Trzydziestoletniej, Grób Rodziny Reichstalów, pełen urojonych nadzwyczajności. Pod koniec pisania wpada mu w ręce Wallenrod, krytykowany na obiadach u generała, broniony przez Odyńca — więc do Grobu Reichstalów wchodzi przebrany bohater, lat 15 czekający zemsty spełnienia. Wallenrod szczepi w duszy dziecka-pisarza to, czemu sam wielkość swą i zgryzotę zawdzięcza.

Stałem znamieniem pierwszych robót literackich będzie pewna naiwność w pojmowaniu stosunków historycznych i ludzkich, aż wreszcie pierwszy w życiu cios bolesny, tem straszniejszy, że z ojcowskiej woli wszczęty, a ręką przyjaciela doko-

nany, nauczy go, co to życie i co to cierpienie. Dodajmy, że cios ten rani serce w chwili, gdy ono przepełnione jest pierwszem miłosnem rozmarzeniem, a zrozumiemy całą pełnię gwałtownych wzruszeń, które przyspieszą i bicie serca, i rozwój ducha w autorze trzytomowej powieści. Już mu Walter Scott nie wystarczy, już Hamlet jego powiernikiem i Gustaw z IV-tej części Dziadów, a rozgoryczony niesprawiedliwem, niezasłużonem cierpieniem za winy niepopełnione, zaczyna autor Snu Elżbiety Pileckiej smakować w chmurnym i zgorzkniałym Byronie i tworzyć nową formę dla nowej ducha swego treści.

Siła zdarzeń wydala go wówczas z kraju. Wyjeżdża 17-letni młodzian, chciwy wrażeń, ale zawczasu tęskniący za krajem ukochanym namiętnie. Opuszcza kraj napozór spokojny, zamożny, zagospodarowany. Gdybyż mógł przypuszczać, do jakiego kraju po trzech latach powróci!

Skoro nie mógł dłużej kształcić się w Uniwersytecie warszawskim, wyprawiał go ojciec do Genewy. Charakter francuski miasta, dobrane i inteligentne towarzystwo tamtejsze, rozgłos uczonych tej miary, co de Candolle, Sismondi, de Rossi, Bonstetten — wszystko to przemawiało za Genewą. Wyjechał tam Zygmunt Krasiński w towarzystwie starego Jakubowskiego; odprowadził syna generał do Błonia, rozstając się z jedynakiem na długo, na lata całe. Starali się zapewne nie my-

śleć o dziwnych i bolesnych powodach tego koniecznego rozstania, które było dla obu ciężkie i gorzkie. A przecież powitanie w roku 1832 miało być jeszcze cięższe i nad wszelki wyraz tragiczne.

II.

Trzeciego listopada 1829 r. stanął Zygmunt Krasiński w Genewie; rozpoczął życie regularne, oddane nauce, studyom uniwersyteckim i prywatnym.

Piękne okolice nad jeziorem Lemanu nie zdołały ukoić jego wielkiej za krajem tęsknoty. Rozpoczął powieść historyczną p. t.: Zawisza, wieczory spędzał w salonach genewskich, których trafną, wyborną charakterystykę dał nam Odyniec w swych Listach z podróży. Zajął się wielu rzeczami naraz, nie mając jak w Warszawie programu nauk ściśle określonego. Wszystko pochłaniał chciwy umysł genialnego studenta: Szekspir, Byron i Moore stali się codzienną przyprawą angielskich studyów; z wykładów uniwersyteckich szczególnie prelekcye słynnego Włocha, Rossiego, zachwycały go i przenosiły wrażliwą fantazyę przyszłego twórcy Irydyona w świat cezarów rzymskich.

Zwolna otoczenie francuskie Genewy zaczyna oddziaływać nietylko na jego język potoczny, ale na formę natchnień nowych. Ani bowiem praca

usilna uniwersytecka, ani olbrzymia z krajem korespondencya (w ciągu siedmiu tygodni potrafi on napisać 80 listów!) nie wyczerpią jego energii duchowej. Jakaś żywiołowa natchnień siła zmusza go do przelewania na papier tego nadmiaru myśli, wrażeń i uczuć, które roją mu się dniem i nocą, a zwłaszcza nocą. W zimowe noce genewskie (1829—30), wśród ciszy uśpionej pensyi genewskiej, w pokoju czerwono obitym, przy dwu świecach, przy kominku, zasiada do pisania mały wzrostem, potężniejący duchem młodzian i z rozpalonym wzrokiem, przy cygarze puszcza wodze fantazyi. Drobniutkiem pismem zapełnia kartki po kartkach, na których widać równoległe, długie, regularne sznureczki pisma, perełki natchnień.

Pisał po francusku, bądź dlatego, że odwykał na obczyźnie od słowa polskiego, i łatwiej mu było po francusku myśli swe wyrażać — bądź też dlatego, że wydrukowawszy niedawno (luty 1830 r.) z powodzeniem list francuski do Bonstettena o Literaturze polskiej, nabierał ambicyj pisarskich i pod umiejętnym kierunkiem genewskiego profesora Roget'a pragnął wydoskonalić swój styl francuski. Pisał rzeczy drobne rozmiarami, niepozorne treścią: bądź to nowelki z podkładem auto-biograficznym, bądź też urywki wrażeń dziennych, przeważnie melancholijnych, odkąd wyjechała z Genewy urocza Angielka, Henryka Willan, w której Zygmunt Krasiński na zabój się zakochał.

Było to całkiem odmienne uczucie od tego, jakiem student warszawski rozmarzał się na widok pięknej pani Załuskiej. Miłość dla Henryki Willan była istotnie głębszem, szczerem uczuciem, była — jak sam potem zaznaczał — «punktem wyjścia dla jego natchnień poetyckich», uczuciem czystem, wolnem od jakiejkolwiek przymieszki ziemskiej, uczuciem smutku pełnem, bo oboje zakochani wiedzieli, że do siebie należeć nie będą nigdy.

Zawarta w Genewie serdeczna przyjaźń z młodym Anglikiem, Henrykiem Reeve'm, oddziałała bardzo korzystnie na młodego Polaka. Uzupełniali się ci dwaj młodzieńcy wybornie: Anglik wytrawnym, spokojnym sądem chłodził entuzyastyczne porywy polskie, a sam na wzajem ulegał bujnej fantazyi Krasińskiego, poddawał się urokowi tej bogatej, płomiennej inteligencyi.

Przez lat kilka Krasiński nie miał serdeczniejszego druha i lepszego powiernika. Reeve'owi mówił i pisał to, z czegoby się nigdy ojcu swemu nie zwierzał; bo młodość szuka do wynurzeń młodych serc, a nie rozumów doświadczonych. Dzięki częstej korespondencyi z Reeve'm, dzięki rękopisom francuskim, które przyjaciel przy rozstaniu zabrał, z pietyzmem przechował i po latach 60 ciu wnukowi Zygmunta przekazał — mamy dziś wyjątkowo obfity i ważny materyał do skreślenia epoki genewskiej Zygmunta Krasińskiego. Pożółkłe kartki genewskie są wiernem i szczerem świa-

dectwem duchowych trudów, wytrwałej służby ideałom. Uczuć kwiaty, wieńczące nigdyś skronie młodego poety, znikły oddawna, ale woń ich unosi się nad staremi kartkami, a myśli tkaninę mól czasu uszanował.

Z autografów francuskich wyczytać można zwikłane dzieje cichych, bezkrwawych, a tak znojnych walk wewnętrznych młodego poety, zdobywającego, po stromych ścieżynach w pocie krwawym, te ideały społeczne, które miały wieść go na szczyty prawdy i piękna.

Nie będziemy dawać tutaj wyczerpującej charakterystyki czterdziestu kilku artykułów francuskich, napisanych przez Krasińskiego w ciągu roku 1830 i 31-go. A przecież trudno je pominąć milczeniem. Mało mamy bowiem w historyi literatury naszej podobnie ciekawych dokumentów psychologicznych. Dusza polska wyciska tu swe znamię na obcej formie, w obcym języku. Myśli bujne, wzbierające jak rzeka na wiosnę, wylewają się pędem żywiołowym i torują sobie drogi różne, nieoczekiwane, często zdumiewające. Nie są to jeszcze myśli wykształcone, ścięte w kryształ zasad, ale mgławice, ale puchy nasienne, gnane wichrem młodości, rodzajne kędyś po latach...

Utwory r. 1830 mają tę wspólną cechę zasadniczą, że kreślone są jeszcze spokojnie przez obserwatora pilnego, który bada siebie i innych z ciekawością psychologa: nawet cierpienie wła-

sne jest mu pożądane, bo wzbogaca jego materyał obserwacyjny -- a cierpienie to nie będzie jeszcze tak przejmujące, aby odjać ochotę do analizowania samego siebie, aby zaćmić łzą szczerą wzrok badającego. Inaczej będzie w r. 1831. Ale wtedy, w ciągu r. 1830, Zygmunt Krasiński jest szcześliwy nadmiarem uczuć i wrażeń, szcześliwy wzbierająca z miesiąca na miesiąc energia do pracy i rozmiarami tej pracy; jemu samemu wydaje się, że to tylko tęsknota za krajem szuka ulgi w pisaniu nieustannem - ale jest to złudzenie: on pracowałby wówczas z tęsknota, czy bez tesknoty, w Genewie, ezy w Warszawie, czy na wet w Dunajowcach - bo pracować musiał, bo nadmiar energii twórczej już sobie szukał ujścia, a nadmiar uczuć młodzieńczych rwał się jak kwiat ku słońcu — do promieni dziewczęcych oczu. Traf zrządził, że były to oczy Angielki, Henryety Willan. Żył więc duchem i sercem - szczęśliwy poczuciem siły pisarskiej: już stary Bonstetten, wyrocznia literacka w Genewie, przyjął do druku jego artykuł o literaturze polskiej; już poważny Genewczyk, Roget, łzę szczera uronił, gdy mu młodziutki uczeń odczytał swą historyjke o polskim legioniście - sława autorska czyniła go przedmiotem podziwu dla panien w salonach genewskich, - już go czytała on a: Henryeta!

Wyjazd jej wczesny do Anglii był bolesny dla rozkochanego młodzieńca, ale jakże obfitą sta-

wał się kopalnią nowych wrażeń! Jakże wzbogacał tekę pisarską! Jak teraz błoga, niedawna przeszłość stawała się skarbcem niewyczerpanym najdroższych wspomnień! Jakże się teraz stokroć lepiej rozumiało Byrona i jak słuszny był powód do bajronizowania rano i wieczorem, na wycieczce w górach, lub na łódce, kołysanej modrą falą Genewskiego jeziora. Rozpoczynają się wówczas artykuły francuskie o charakterystycznych tytułach: «fragmenty dziennika», «fragmenty snu», refleksye nad «śmiercią», a dalej rozmiłowanie się w cmentarzach i podziemiach, a jeszcze dalej badanie samego siebie, przyglądanie się swemu bajronizmowia równocześnie z tem wszystkiem piękne, jasne, zdrowe artykuły o «Legiach polskich», o «Spowiedzi Napoleona», o «Duchowieństwie» i in. 1).

Niefortunna miłość była zatem wybornym pretekstem do skreślenia kilku «nastrojowych» fragmentów, ale ani serca nie złamała, ani jasności sądu nie przyćmiła, ani woli nie nadwątliła. Rozogniła tylko fantazyę i dała jej kierunek bajronicznej ponurości, do której i dawniej autor *Grobu Reichstalów* miał już bezwiedny pociąg. Teraz przybył przynajmniej powód. Miłość dla Angielki, z góry skazana na smutną i stanowczą rozłąkę, nastraja go ponuro. Jeszcze Henryetę ma w Ge-

<sup>1)</sup> Ob. Dodatek do II-go tomu Correspondance de Sigism. Krasiński... Paris, Ch. Delagrave, 1902.

newie, jeszcze się jej widokiem upaja, a już mu fantazya rzuca welon czarny na złote rojenia kochanka. W snach gorączkowych widzi kataklizmy, całkiem podobne do tych, które w 10 lat potem odnajdziemy w *Legendzie*.

W tym samym fragmencie przeczuwa, że świat cały ma zginąć w strasznej konwulsyi, a on sam unosi sie na krwi potokach, na oceanie krwawym. Dawne, ulubione motywy zemsty, którą dyszał i Alan Reichstal, i «mściwy karzeł», i Mestwin, i Zbigniew, i Teodoro, król borów, nie opuszczają go tutaj. Obok tych rojeń gorączkowych, sennych, znajdujemy w autografach francuskich sporo fałszywego, robionego liryzmu, który układa sobie, nie dramat jeszcze, ale przynajmniej bajroniczną pozę. W pięć dni po rozstaniu się z Henryetą pisze Krasiński długi fragment, historyę pielgrzyma, którym jest on sam oczywiście. Pierwsza to próba własnego portretu duchowego - próba nierówna jeszcze, niedostrojona, ale mająca kilka dobrych rysów charakterystycznych:

«Twórca nieznużony — on lubił cieszyć się własnymi tworami... Silny własną mocą i wielkością swej woli, gromadził on wokół siebie fantastyczne fantomy, nawpół rozwiewne jak mgła, nawpół rzeczywiste: z nich on odgady wał wieki przyszłe. A wówczas wyciągał ramiona ku lepszym światom, piękniejszym, i jak gdyby mógł je objąć uści-

skiem — on tulił do serca swego te kształty ukochane, które z oddali mglistej zdawały się spływać ku niemu na słońca promieniach..»

Jakaż tu Konradowa miłość dla swych «dzieci wieszczych!» I czy nie mógł Krasiński wołać, jak we dwa lata po nim Konrad: «W pośrodku was jak ojciec wśród rodziny stoję — wy wszystkie moje!»

Fragmenty następują po sobie szybko — nieraz dzień po dniu — ale niepodobne są do siebie: raz ponure, to znowu spokojne, klasyczne niemal prostotą i swobodą opowiadania.

Nadchodzi lato 1830 r., a z niem pamiętna dla Krasińskiego i błogosławiona podróż po szwajcarskich górach i jeziorach w towarzystwie Adama Mickiewicza.

Po wykładach Rossiego, lekcyach Rogeta i tylu francuskich artykułach odetchnął Krasiński pełną piersią przy boku Mickiewicza.

Przy takim genialnym nauczycielu, bez lekcyi i wykładów nauczył się inaczej, zdrowiej na świat spoglądać, a dalszym jego myślom i natchnieniom nadał kierunek śpiewak Wallenroda i Farysa. Był to jakby cichy, niewidomy posiew nowego, jędrnego ziarna, które zejść miało po latach bujnym plonem.

Krasiński był oczarowany głębokością rozumu i wielkością duszy Mickiewicza — obszernie cha-

rakteryzował go w listach do generała i wyznawał, że spotkanie się z nim wiele mu dobrego przyniosło.

On go nauczył «zimniej, piękniej, bezstronniej rzeczy tego świata uważać, wyperswadował mu szumność w działaniu i mowie, wskazał mu wzniosły cel życia: prawdę — i jedyną drogę do niej: naukę». Nauczyciel był geniuszem — ale i uczeń godzien był mistrza. Zrozumiał odrazu, że to spotkanie wywrze wpływ zbawienny i stanowczy na dalszą drogę jego ducha. Ognia, przejętego wówczas z piersi wieszcza, nie uronił, ani na marne nie obrócił; zamknął go szczelnie w swej młodzieńczej piersi, gorzał nim wewnętrznie, a po latach pójdzie od niego żar na ogrzanie milionów serc i blask, który objaśni wiekową pomrokę dziejów i przyszłą dolę ludzkości.

Zbawienny wpływ Mickiewicza zaznaczył się zaraz podczas podróży szwajcarskiej w dzienniku tej podróży, pisanym po francusku może z zamiarem przesłania go Henryecie Willan. Dziennik to pisany już bez afektacyi, bez przesady, a zawiera tak silne odczucie krajobrazu, że dziś jeszcze, po latach 70-ciu kilku, wieje stamtąd woń łąk alpejskich. Dar spostrzegawczy jest w dzienniku podróży szwajcarskiej wprost zdumiewający 1).

<sup>1)</sup> Ob. Dodatek do Il-go tomu Korespondencyi francuskiej z Reeve'm, str. 181—222.

Powróciwszy z tej pamiętnej podróży, pisze Krasiński dalej rozmaite fragmenty. Niektóre uważać należy za ćwiczenia w rysowaniu obrazków psychologicznych na zadany samemu sobie, obojętny temat; ale tuż potem powstają zwierzenia genialnej duszy, spragnionej rozwiązania wiekuistej zagadki bytu.

Jeden z fragmentów, pisany w październiku 1830 r., jest niezmiernej doniosłości w historyi rozwoju duchowego poety. Zawiera on bowiem w zarodku pomysł postępowej ewolucyi ludzkości ku Bogu, a sama data świadczy o tem, że na lat dziesięć przed Prolegomenami Augusta Cieszkowskiego, przyszłym twórcą «Myśli Ligenzy» wstrząsały już prądy filozoficzne; już wówczas, w 1830 r. treść Bóstwa oswobadzał on «z wież gotyckich i nieskończoność dawał mu za mieszkanie»; a z głębokiem poczuciem godności człowieczej wołał tam:

«Dusza moja w nieśmiertelności swej nie ustępuje Tobie!»

Śmierci już wtedy nie uznawał.

«Jest — mówi — tylko życie i wieczna przemiana. Gdy będę z Tobą, może znowu czegoś wyższego się domyślę? Z domysłów stwierdzonych ku domysłom wszczynającym się wzrastać będę zawsze, wzlatywać ciągle, aż w końcu nie będę już miał ani domysłów, ani obaw. A wtedy będę... czem?»

I drżącą reką napisał przyszły autor Psalmów:

«Bogiem może, równym Mu wiedzą i wolą — ale nie mocą».

Lecz przerażony śmiałością własną, przekreślił wnet po napisaniu te przepyszne słowa. Czuł bowiem swą ziemską znikomość; ale czuł także w i eku i stość swego bytu:

«jako ogniwo w bezmiarze nie mogę opuścić mego miejsca; lecz przyjdzie dzień, w którym przerwę to ogniwo, a wtedy szczątki me przetopią się na pierścień w y ż s z y i ś w i e tniej s z y. Cierpliwości zatem i męstwa!»

Były to rzadkie chwile ekstazy, w których 18letni młodzian wychodził «za gwiazd kołowroty» i wzbijał się na zawrotne wyżyny, skąd wszechświat przeczuwał. Ale ogniwo ziemskie przykuwało go silnie do szarej rzeczywistości, ściągało na padół codziennych stosunków. Z hymnu natchnionego zstępował młody pisarz do prostej powieści: tworzył dalej fragmenty i nowelki, bez koniecznej potrzeby, często też bez natchnienia. Nie należy bowiem przypuszczać, jakoby wszystkie te francuskie, drobne utwory pisane były w chwilach szczerego zapału. Owszem - nieraz zasiadał Zygmunt Krasiński do pisania w chwili podrażnienia nerwowego, które w niedoświadczeniu młodzieńczem mógł uważać za moment twórczy. Pisanie przynosiło mu ulgę, może pozwalało ukoić tęsknotę, może dawało chwilę zapomnienia. Fragment taki spełniał zatem zadanie chwili, ale nie miał w sobie dość treści żywotnej na przyszłość.

Generał W. Krasiński lękał się, że przewrot lipcowy we Francyi może pociągnąć dalsze następstwa polityczne w postaci wojny, i pragnął zawczasu oddalić syna z nad granicy francuskiej. Postanowił wysłać go do Rzymu, chociaż Zygmunt radby był — z łatwych do zrozumienia pobudek — przenieść się do Anglii.

W samą rocznicę przybycia do Genewy opuszczał Zygmunt Krasiński brzegi pięknego Lemanu i na Symplon, Medyolan i Florencyę kierował się ku wiecznemu miastu.

Pierwszy rok pobytu za granicą był, obok następnego, jednym z najdonioślejszych w rozwoju jego duchowym. Przyjeżdżał do Genewy, jak to słusznie zauważył Odyniec, rozmarzonym studencikiem, wyjeżdżał młodzieńcem, wzbogaconym w wiedzę, naukę, pilnie zapracowaną i porządnie nabytą. Genialne zdolności pozwalały mu objąć w krótkim stosunkowo czasie rozległe przestrzenie wiedzy, w różnoległych jej, nieraz wprost rozbieżnych kierunkach: poezya angielska, styl dyplomatyczny francuski, filozofia, matematyka stosowana, starodawne prawo polskie, historya powszechna, ekonomia polityczna — oto spis pobieżny najważniejszych gałęzi drzewa wiadomości.

Wrażliwość, wyobrażnia nic na tem nie tracą; zdrój natchnień bije już tak silnie, że go ani ma-

tematyka nie zatamuje, ani studya dyplomatyczne i prawne nie wysuszą.

Więc z sercem, pełnem tęsknoty za krajem, pełnem żalu za uroczą Henryetą Willan, przekroczy Alpy, aby ujrzeć za niemi rozwieszone Włoch błękity.

## III.

Nad Tybrem, w tem mieście omszałem od sławy, począł się nowy, bardzo ważny okres jego dojrzałości duchowej. Szczęśliwym nazwać go można, że w Rzymie znalazł takiego przewodnika, jak Adam Mickiewicz. On go zaprowadził do bazyliki św. Piotra, on potem w cichą, księżycową noc pokazał mu wnętrze Kolizeum i był guślarzem na tych rzymskich Dziadach. Pełen zachwytu i upojenia opisuje Zygmunt Krasiński ojcu swemu wrażenia tem doznane. Z tego opisu weżmy bodaj mały ustęp, próbkę stylu i nastroju:

«...Weszliśmy na piętra górne. Widok był pełnym uroczystości. Milczenie, gdzie tyle głosów było; — samotność, gdzie cały naród się bawił. Arena piaskiem posypana leżała spokojnie pod promieniami księżyca. Już nie znać i kropli krwi, której tyle wypiła... Ale w pośrodku stoi w swojej prostocie krzyż z drewna, czarny. Ten krzyż wart wszystkich kościołów Medyolanu i Rzymu: przezeń żywiej

Bóg przemawia, niż przez sklepienia złotem, srebrem, drogimi kamieniami zasute. Ten krzyż temu tysiąc lat taki sam jak dzisiaj, deptany był w tych miejscach. Za niego rzucano tygrysom i lwom chrześcijańskie dziewice. Wtenczas Koloseum stało wielkie, pyszne; w niem lud najpotężniejszy świata przychodził patrzeć na to, co najwięcej mu wrażenia i radości sprawiało. A teraz rozsypuje się on w gruzy i upada — a krzyż się nie odmienił, z drewna, jak wtenczas — a jednak stoi w pośród budowy, stoi nad ziemią, która go prześladowała, i panuje tam, gdzie nim pogardzano... Przy świetle księżyca pięknym był ten krzyż czarny!

Tak głucho — pusto w około — pod nogami śpią męczennicy, a krzyż rzucał cień pokoju i błogosławieństwa nad nimi — nad prześladowcami i prześladowanymi zarazem. Ten widok miał coś boskiego. Nigdy nabożniejszym się nie czułem, jak wtedy. Powtarzam: ten jeden krzyż wart dla mnie wszystkich kościołów: godło w nim niezaprzeczone zwycięstwa nowego życia nad starem; stare wokoło niego w proch leci, gnije pomiędzy bluszczem. On jeden nieśmiertelny, prosty i boski. Żebym miał nawracać niedowiarka, nie czytałbym mu rozpraw ani dowodów. W noc miesięczną zaprowadziłbym go do Kolizeum i rzekł-

bym: «Patrz!» Gdyby nie ukląkł i hołdu prawdzie nie złożył, nie byłby-to człowiek...»

Ten wspaniały ustęp to jakby przedsmak najpiekniejszych kart Irydyona, to wielki dokument psychologiczny! A jest to prawie opatrznościowem, że Krasiński zwiedza Kolizeum i duma o zwycięstwie życia nowego nad starem wówczas, kiedy jeszcze mógł być o kraj swój spokojnym. «Nigdy się nabożniejszym nie czuł, jak wtedy» - mógł dodać, że nigdy dotychczas nie wzniósł się na taką wyżynę poetyckiego, a zarazem chrześcijańskiego na świat wejrzenia... Pierwsze, zarodcze ziarno przyszłego arcydzieła wówczas w duszę jego zapadło. Lata przejda, i zdawać się będzie, że myśl ta nie wykiełkuje, zgłuszona ruinami, ale żywotne ziarno nie zamarło, czekało tylko stosownej do rozwoju pory i, rosnąc z cicha w sercu miłującem, wystrzeliło po latach niewiędnącym, ogromnym kwiatem: Irydyonem. Niebawem potem, w grudniu 1830 roku, doszła go wiadomość tragiczna z nad Wisłv.

Na rozkaz ojca wrócił w marcu 1831 roku do Genewy, gdzie był strzeżony przez władze tamtejsze, zabraniające mu wydalania się z miasta. Nieodstępny mentor Jakubowski strzegł go jak oka w głowie.

Co się działo przez cały ten rok 1831 w sercu Z. Krasińskiego, łatwiej odczuć, niż wyrazić. Listy do ojca, przebywającego w Petersburgu i do przy-

jaciela Reeve'a są brzemienne łzami goryczy, wstydu i rozpaczy. Nigdy żaden syn podobnych listów do ojca nie napisał. Mało kto wycierpiał wówczas tyle, co Zygmunt Krasiński. Do powodów ogólnej natury dołączały się jeszcze powody bezpośrednie, rodzinne: energiczny krok syna mógł dobić moralnie ojca — i na ten krok syn się zdobyć nie śmiał.

Ogólną cechą fragmentów wówczas skreślonych jest niedomówienie, przygnębienie, skupienie się w sobie. Rozpoczyna owego *Adama Szaleńca*, w którym własne swe biedy i ból serdeczny wyrazić pragnął.

Dojrzewał niesłychanie szybko w szkole cierpienia, dojrzewał duchem, ale kosztem zdrowia fizycznego, kosztem oczu, które z łez ciągłych na to tylko osychały, aby służyć bez przerwy, dniem i nocą, ciągłemu czytaniu i pisaniu.

Katastrofa, blizka sercu jego, zmusza go do ciągłego zastanawiania się nad głębszemi jej przyczynami. Poza niedolą swego kraju wzrok ducha przenikliwy, nieszczęściami zaostrzony, dostrzega choroby społecznej całej Europy i całego wieku: innym niech się zdaje, że to wiek światła i odrodzenia — on wie, on czuje, on rozumie, że to jest «wiek bólu i próby» (Fragment z dnia 11 maja 1831 roku).

Pilna, gorliwa korespondencya z Reeve'm zmusza go do oderwania wzroku od Wisły i skierowania na Zachód. Zaczyna wtedy głębiej zastanawiać się nad organizacyą społeczeństw europejskich, zaczyna przewidywać kataklizm dziejowy. Głos z nad Tamizy, głos Reeve'a, pełen niezadowolenia i obaw o Anglię, która przebywała właśnie w 1831 r. ciężkie przesilenie polityczne, rozlega się pełnem współczucia echem w sercu Zygmunta Krasińskiego i porusza tam struny, ani polskie wyłącznie, ani angielskie specyalnie, ale wszechludzkie. Zrazu struny te dźwięczą cicho, ledwie dosłyszalne — ale niebawem uderzy o nie pewniejsza ręka i wydadzą mistrzowskie tony.

W tymże liście do Reeve'a znajdujemy też pierwszą wzmiankę o St.-Symonizmie. Dużo wtedy mówiono o St.-Symonistach, ich organizacyi, ich przywódcach, a Krasiński, zaczął zastanawiać się nad ogólną niedolą ludzkości. Umysł jego, z natury refleksyjny, filozoficzny, wzbogacony spostrzeżeniami i rozmyślaniami, wyniesionemi z ruin Rzymu, zaczął teraz w Genewie w r. 1831 zgłębiać i porównywać dzieje ludzkości i jej nadzieje — i dążył nieznacznie na pozór, ale stale, do jakiejś syntezy społecznej.

Od września 1831 roku nie miał już dokąd się wyrywać. Teraz chętnie i dobrowolnie w tej Genewie, z której na wiosnę chciał uciekać, zamyka się i ojca prosi, aby go stąd nie ruszał.

Jak dla naszego społeczeństwa całego, tak i dla Zygmunta Krasińskiego nastał w jesieni 1831 r.

czas skupienia się, pora wysnucia konsekwencyj z dokonanej katastrofy.

Najtrudniej było zachować spokój ducha i stan nasz po r. 1831 oceniać nietylko sercem, ale także rozumem. Aby to zrobić, trzeba było tę tak blizką, jeszcze niezagojoną rzeczywistość odsunąć, bodaj w myśli, na pewną odległość, uzyskać jakaś fikcyjną perspektywę duchową, któraby pozwoliła wznieść się ponad współczesną klęskę i ocenić doniosłość jej w życiu społeczeństwa. Dało się to osiagnąć tylko w ten sposób, jak tego dokonał Krasiński. Niezwykły jego rozum, który wyszedł zwycięsko z wewnętrznej ducha rozterki, przeciwstawił sprawe, tylko co przegrana, sprawie Europy, sprawie ludzkości. Tym sposobem uzyskał punkt Archimedesowy, poza krajem będący, i z tego wszechludzkiego punktu, rok 1831 odrazu odsunał sie na odlegość pożądaną. To, co było tak blizkie jeszcze dla serca, stanęło teraz na dalekiej perspektywie duchowej i dało się ująć - rozumowi.

Zaprzestaje Krasiński skarg i wyrzekań. Serce już wypowiedziało wszystko, czem wezbrało od roku. On to rozumie doskonale, że kraj jego nie może być jakąś anomalią, że nic ludzkiego nie może temu krajowi być obojętnem, że przeto chcąc się mu na coś przydać, trzeba przedewszystkiem jasno zrozumieć, czem jest i do czego dąży cała Europa. Rozczytuje się więc Krasiński w historykach i filozofach, szuka uporczywie odpowie-

dzi, i oto przekonywa się, że całe społeczeństwo europejskie jest niepewne losu i drogi dalszej. To, co on wokoło siebie widzi, to mu się wydaje strupieszałem, to, co przeczuwa, dalekiem jeszcze urzeczywistnienia. Oto kilka ustępów ważniejszych z listu do Reeve'a:

«Nasz wiek jest tem dla starej Europy, czem był wiek ubiegły dla starej Francyi. Społeczeństwo zblazowane, zepsucie, zbytek a nedza, mało wiary, wiele szału - kilka zasad oderwanych od swego wiekuistego źródła i rzuconych na prąd, co nas unosi - oto nasz stan. Jasną jest rzeczą, że jesteśmy na pograniczu: z jednej strony parci przeszłością, z drugiej przyszłością... Nie będziemy nigdy ani takimi, jak przodkowie nasi, ani takimi, jak nasi następcy. Dla nas drogi zawiłe, fale wzburzone, ścieżki na przełaj, drożyny cierniste, a w końcu cierniowe korony. Nasza teraźniejszość zawsze zatruta będzie albo tęsknotą za tem, czego już niema, albo miłością nigdy niezaspokojoną przyszłości, tego, co przeczuwamy, a czego nigdy nie ujrzymy.

Stąd to pochodzi, że nie jesteśmy z żadnego wieku, że nie możemy należeć do żadnego.

Wszystko nam bólem, a nic radością, wszystko przeszkodą, nic pomocą; bo jeśli tylko mamy serce i duszę, to zawsze będziem

w niepewności, przerzucani z systemu do systemu, z wierzeń do wierzeń, z fali na falę.

Jedynym środkiem, by nie upaść przed czasem, jest wierzyć w słowo Boga i wiedzieć, że trzeba z ludźmi walczyć, nie oddawać się nigdy spoczynkowi».

Jeśli się spytamy: skąd w 19-letnim młodzieńcu bierze się tyle bystrości sądu i tak jasne widzenie współczesnego stanu Europy? — to odpowiedź znajdziemy najpierw w jego usposobieniu, skłonnem do porównań, zestawiań, wydobywania wniosków z przesłanek historycznych i moralnych — a następnie w kolosalnem oczytaniu młodzieńca, przechodzącem poprostu zwykłą miarę ludzką i doprowadzającem go niemal do utraty wzroku.

To zaś, co się działo wówczas na Zachodzie, zmuszało każdy głębszy umysł do poważnych rozmyślań. Wspomniałem już, że w Anglii zanosiło się na przewrót społeczny; gmin domagał się rozszerzenia praw politycznych. Reeve, przebywający wtedy w Anglii, donosi Krasińskiemu o agitacyi w sprawie billu reformy. 8-go października 1831 r. parlament angielski odrzucił nieznaczną większością 41 głosów ten bill. Obawiano się wobec tego rozruchów nie tyle w Londynie, co na prowincyi. Reeve pisał:

«Niema wątpliwości, że lud angielski gotuje się do walki. Będziemy walczyli. Stara Anglia przepadnie! Rozpoczną się dni odwetu».

Te obawy niedalekiego w Anglii przewrotu społecznego pochwyci Krasiński skwapliwie z listów Reeve'a jako objawy oczekiwanych i zapowiadanych przez niego wypadków. Zaznaczmy zaraz, że przesłanki do swych wniosków brał on z Anglii i z Francyi, nie z tego, co się u nas działo.

«Nasza cywilizacya — pisał do Reeve'a — nie osiągnęła jeszcze stopnia cywilizacyi francuskiej i angielskiej; u nas są jeszcze uczucia poetyczne honoru, wiary, kiedy tutaj nie myślą o czem innem, tylko o dobrobycie materyalnym, o rewolucyi wielkiej, ale nie politycznej, tylko społecznej, która każe oddać własność, ziemię, bogactwa, t. j. dobre łóżka, dobre obiady, dobre piece tym, co czuwają, co ziębną i łakną».

Rozpoczyna się w nim ferment duchowy, ostra krytyka stanu społecznego i przewidywanie dzisiejszych niemal stosunków. W końcu listopada tegoż roku 1831 wybucha w niedalekim od Genewy Lyonie formalna wojna robotników fabryk jedwabiu z wojskiem, tysiąc kilkaset trupów pada, fabryki palą się, a w niemożności szybkiego porozumienia się wojska z Paryżem, robotnicy są przez czas krótki panami miasta. I znowu wieść ta jest dla Krasińskiego objawem przepowiedzianej dyagnozy społecznej. W liście do Reeve'a maluje on

w jak najczarniejszych kolorach przyszłość społeczeństwa i woła:

«Na ruinach zamków i katedr, na złomach budowli gotyckiej, zbryzganej krwią, trzeba bedzie usiąść. Ale z odwagą i natchnieniem, przy blasku pożarów można przechadzać sie i gardzić mordercami; można pogodzić sie z losem swym, a wzrokiem ducha dostrzedz w oddali przedświt, którego zmysł wzroku nigdy nie obaczy. Cóż znaczą te wrzaski i krzyki, te głowy spadające i ciała napół spalone, napół porąbane? To gniew Boży, który świat odradza. Wszystko runie, spłynie i zgnije - ale nadejdzie dzień, kiedy na tych samych miejscach zboże będzie falowało. Nie nam to zresztą myśleć o złotych kłosach. Dzieci nasze będą je zbierały na kościach naszych zbielałych.

Nim stary budynek się zwali, możemy jeszcze rozprawiać w sklepionych salach i budzić echa przeszłości.

Ja, com widział krzyż na Koloseum, nie dam się zwieść kilku szaleńcom i nie będę wierzył temu, w co nie wierzyli moi ojcowie.

Wszystko to złudą, zmorą społeczeństwa, które tworzy i rozprawia, ale czuje, że ginie. Ustęp powyższy dowodzi, że zasada, podwaliny i zrąb *Nieboskiej Komedyi* już są w głowie Krasińskiego w końcu 1831 roku.

Myśl jego już przepracowała wielki problem przeciwieństw społecznych. Chodziło tylko o formę, w której poeta wyrazić miał treść tak żywotną. Forma, której dotychczas używał (luźne opowiadania, wylewy liryczne) nie nadawała się do tak potężnej, kipiącej w sobie treści. Ale Krasińskiego tak dotychczas pochłaniała treść sama, tyle trudu poświęcił na jej zgłębienie, że niepodobieństwem było wymagać, aby w 19-tu latach zdobył się już i na jedną i na drugą.

To też półtora roku upłynie, nim do tej, wzbierającej ciągle w społeczeństwie ówczesnem treści, dorośnie odpowiednia, jedynie jej godna forma.

On tymczasem, czujny na każdy objaw społeczny, nadsłuchuje pilnie głosów ze wszech stron, a ojcu, który go karci za egzaltacyę, tłómaczy się, że nie może być innym, skoro z «silnemi namiętnościami i wyobraźnią z ognia» dostał się w «taki właśnie wiek i takie okoliczności», kiedy to «pod zasłoną zawichrzeń i nieładu, coś nowego, nieznanego, czego się nie domyślamy nawet, usiłuje wyjść na wierzch i świat ten zagarnąć».

Jak roślinka, gdy raz kiełkować pocznie, czerpie ze wszech stron soki żywotne, krzepi się rosą i wiatrem, a choć nikła nad ziemią i drobna na pozór, głęboko tkwi już w ziemi splotami korzeni — tak przyszła Nieboska Komedya, bez nazwy jeszcze, niekształtna, niepozorna, niepoetyczna, puszcza już korzenie głębokie i chłonie w siebie

wszystko, co jej wyjść może na pożytek, czy to list przyjaciela, czy broszurkę lub przygodnie otrzymaną gazetkę, czy wreszcie jakąś przypadkową na wsi rozmowę. Tę ostatnią warto przynajmniej naszkicować:

Na spacerze niedaleko Genewy, w słynnej miejscowości Ferney, wstępuje Krasiński do karczmy, aby oczyścić fajkę. Zastaje tam dwie służące; wszczyna się rozmowa o rozruchach w Lyonie, a jedna z dziewczyn w odpowiedzi na słowa Krasińskiego, wybucha zjadliwie i ze śmiechem szyderczym, który go dreszczem przenika: «Pora już, abyśmy zajęli wasze miejsca — od iluż to wieków je zajmujecie?!» I widać było — dodaje Krasiński - w jej dużej, błyszczącej źrenicy płomień i pragnienie zemsty za wszystkie upokorzenia, których kiedykolwiek doznała. To przedstawicielka ludu z oczyma młodej dziewuchy, a z sercem tygrysiem i głodem w piersiach». Wychodzi z karczmy cały przejęty niespodziewaną sceną - i dziewczyna ta z ludu wejdzie potem do Nieboskiej.

Tak zatem ani w pokoju swym, ani na spacerze nie może Krasiński wyjść z zaklętego koła rozmyślań o doli społeczeństwa i obaw o jego przyszłość. Książka, dziennik, list przyjaciela mówią mu o tem w domu; przygodnie spotkana dziewczyna w karczmie o tem samem prawi; wszystkiemi porami duszy wciskać się będą podatne włókna społecznych kwestyi i iść na pokarm

przyszłego arcydzieła, które już w łonie poety żyje i czeka, aż się czas wypełni.

A tymczasem snują się inne pomysły i fragmenty. Powstaje w lecie 1831 r. pomysł dziwnego utworu p. t.: Adam Szaleniec, który znamy dziś tylko z fragmentów, posyłanych Reeve'owi w przekładzie francuskim. Z pierwotnego romansu wyrastał tam rodzaj pamiętnika, w którym prawdy więcej było niż zmyślenia. Cały smutek, i rozpacz, i ból 1831 r. miał tam się zebrać w owym Adamie Szaleńcu.

Wyjątków z niego przytaczać tu nie mogę, powiem tylko, że jest ten utwór fragmentaryczny niezbitym dowodem współczesnego powstawania *Nieboskiej* i *Irydyona*. Do jakiego zaś stopnia siły i mocy wzniósł się Krasiński w *Adamie Szaleńcu* widać to z tego, że Reeve, znający ten utwór tylko z wyjątków, i to tłómaczonych, chce koniecznie, żeby Krasiński go drukował i pisze:

«Daj u Barbezata (w Paryżu) wydrukować rękopis swego Adama. Nie zapominaj, że możesz zmusić każdego człowieka, znającego język polski, do pokochania Ciebie i uwielbienia» 1).

A jednak pokusie tej przyjacielskiej nie uległ poeta i dobrze zrobił. Adam Szaleniec nie był

<sup>1)</sup> Ob. Fragmenty «Adama» w II-gim tomie Korespondencyi s Reeve'm.

bowiem celem jego twórczych dążeń, ale środkiem do celu wiodącym. Była to tylko mgławica, w której łonie rosły i potężniały dwie bliźnie gwiazdy, dwa arcydzieła: *Nieboska* i *Irydyon*.

Arcydzieła te, na przekór przepaści dziejowej, która je dzieli, i pomimo tego, że na pozór czasy Heliogabala zdają się nie mieć nic wspólnego z okopami św. Trójcy - wypłynęły przecież z jednego, głębokiego źródła, z jednej i tej samej myśli. Ta myśla, trawiącą Krasińskiego i wówczas w r. 1831, i później przez lata całe — to myśl gorzka o krzywdzie ludzkiej, społecznej krzywdzie. W Irydyonie krzywdzący Rzym przeciwstawiony jest krzywdzonemu i mszczącemu się Grekowi; w Nieboskiej krzywdząca plutokracya, bezmyślnie i samolubnie garnaca na swe zbytki owoce nieswojej pracy, przeciwstawiona jest krzywdzonemu i mściwemu pospólstwu. Te przeciwieństwa, poetycznie i artystycznie ujęte, rozsnute są na wspólnych krosnach filozoficznych: teza gniotacego Rzymu i antyteza mściwego Greka znoszą się i rozwiązują w syntezie Krzyża na Kolizeum. Tak samo w Nieboskiej teza arystokratyczna (hr. Henryk) i antyteza rewolucyi społecznej (Pankracy) zmagają się długo, ale zwycięstwa nie odnosi żadna: nad pobojowiskiem wznosi się syntetycznie i symbo licznie znowu Krzyż, ten sam Krzyż, który niegdyś i Rzym pokonał, i Irydyona przekonał; na jego widok umiera Pankracv.

Zrozumiał wróg Henryka w chwili zdobycia Okopów, że ostatecznie zrujnowanie przeszłości nie stanowi jeszcze programu na przyszłość, i że z takich popiołów powszechnej pożogi żaden Feniks nowego społecznego życia nie wzleci.

Mamyż wykazywać, o ile doświadczenia dzisiejsze potwierdziły genialną przenikliwość młodocianego twórcy Nieboskiej i Irydyona?

Jakby niedość było jeszcze takiej pracy, na ten sam rok przypada kilka dużych fragmentów francuskich, a wreszcie Agaj-Han, w Genewie napisany w ciągu ostatnich trzech miesięcy 1831 r. Z tej nadmiernej twórczości nie znać ani cienia chluby lub próżności w Zygmuncie Krasińskim. Donosi o sobie ojcu w tych wzruszających prostotą słowach: «Napisałem dużo rzeczy w wielu rodzajach, jedne rozsądniejsze, drugie niepomiarkowane, podług stanów mojej duszy. Zdaje mi się czasami, że siła mojej wyobraźni coraz się krzepi».

Spostrzeżenie to było zupełną prawdą. Rok 1831 był przełomem w wyobraźni, w sile uczuć, w sile twórczej Krasińskiego. Rok to wielki w jego życiu — może nawet największy. Nieszczęścia wszelkiego rodzaju, klęska narodowa, klęska rodzinna, klęska osobista sercowa — wszystkie te bóle przeorały do głębi młodzieńczą rolę umysłu i serca poety. A równocześnie padało ziarno natchnienia bujnego, plenne i czyste. Bez najmniejszej prze-

sady rzec można, że duch Krasińskiego będzie przez długi lat szereg czerpał soki żywotne z natchnień roku 1831-go. Stanął on wówczas na wyżynie moralnej, dostępnej tylko po ciężkich próbach i bolesnych przejściach.

Kiedyś, gdy cała jego korespondencya poufna ujrzy światło dzienne, pokaże się dowodnie, że rok 1831 był istotnie najboleśniejszym w jego niedługiem życiu. Siew natchnień jego był polewany łzami; plon wyrósł niepożyty — dla pokoleń całych.

Na wiosnę 1832 r. opuścił Krasiński Genewę i na rozkaz ojca wracał do kraju znękany, ze zdrowiem zniszczonem od nadmiaru pracy; duże sine okulary chroniły wzrok jego, zagrożony ślepotą. Ale oczyma ducha sięgał coraz to dalej.

Rok powtórnego pobytu w Genewie, rok cierpienia, był stokroć od pierwszego ważniejszy. Dojrzał w nim rychło człowiek — myśliciel. Zmierzył się zwycięsko z tylu zagadnieniami: społecznemi, narodowemi i osobistemi, które niu los nieubłagany odrazu i jednym niemal zamachem na młodziencze ramiona zarzucił.

Odtąd nieść on będzie cierpliwie swe brzemię. Pochyli mu ono ku ziemi wątłe ciało, nie ugnie się pod niem silny duch. Owszem, duch ten zmagać się będzie przez resztę życia z tem wszystkiem, co on swem piekłem nazwie, i do ostatka

#### 240 z młodych lat zygmunta krasińskiego

walczyć będzie o zwycięstwo na ziemi — dobra i prawdy.

Tak to w tych latach, młodość głębokimi ciosami swego dłuta rzeźbiła wiecznotrwałe kształty wielkiego ducha.

### VIII.

# TEOFILOWI LENARTOWICZOWI

w 10-tą rocznicę śmierci



Dzisiaj, czy jutro, gdy zapadnie wieko
Nad czołem mojem, które śmierć ostudzi,
Kiedy odejdę w tę podróż daleką
Od kochających i złośliwych ludzi,
Najspokojniejszy na to, co mnie czeka,
Gdym od współbraci gorszym był niewfele —
O jedno tylko proszę, przyjaciele:
Nie róbcie ze mnie wielkiego człowieka!

Taką prośbą zamykał przed laty Teofil Lenartowicz rachunki swe z własnem społeczeństwem. W dalszym ciągu tej rzewnej *Prośby* poeta określał dobitnie powody tej najszczerszej w świecie skromności: «żebym więc ciszę miał, o przyjaciele, nie róbcie ze mnie wielkiego człowieka!»

Cisza istotnie zaległa dokoła niego jeszcze za życia; tylko wybrana garstka pamiętała o lirniku mazowieckim. M. Konopnicka w pięknem wspomnieniu pozgonnem z goryczą wypomina, że zdarzyło jej się podczas opowiadań o żyjącym Lenartowiczu spotkać z pytaniem zadziwiającem: «To

Boże dusze się śpieszą), lub wreszcie *Chata pod śniegiem* (Było to w górach, gdzie śniegi nie giną), albo nieoceniony *Mazur za wołami*.

Powiecie, że to wszystko dziecinne, bo z dziecka to pamiętacie. Tak, zapewne, dziecinne, bo każde dziecko polskie zrozumie te piosnki, niewinne i czyste, jak dziecka oczy. I to jest znamię pierwsze i trwałe: poezya Lenartowicza jest jasna, przejrzysta i czysta — niepokalanie czysta. Możesz ją śmiało dać do ręki dziewczęciu.

Tchnienia zmysłowości w niej niemasz.

Jużci, kochają się ludzie w jego poezyach, ale miłość to czysta, skromna, wiejska, nie skażona światowem zepsuciem. Kochają się jak ta para wieśniacza, przepięknie opisana w Jagodzie, tej jedynej może, szczerej sielance polskiej:

«Ale my wciąż byli z dala, Coś ciągnęło i zdzierżało, Coś, co gasi i podpala, I «Dość!» szepce i — «Za mało!»

Coś mówiło przez nią skromnie: To, co łączy i co grodzi, Że, aż nieraz przeszło po mnie: «Czy się tego dotknąć godzi?...»

Dobrą, prawą, niezwichniętą naturę kmiecą on pierwszy pokazał swemu społeczeństwu w prostej, nieprzesadnej śpiewce. Ukochał lud sercem całem, a lud mu odpłacił zaufaniem takiem, jakiem ledwie swoich darzy; odkrył przed lirnikiem wszystkie swe biedy, i troski, i tę odrobinę słodyczy, którą się krzepi w rzadkie dni wypoczynku. Nikt się tak nie zaśmieje po mazursku, nikt tak nie zapłacze z nim krótko a szczerze. Żadnej przytem nie zna on czułostkości, żadnego pieszczenia się. Dusza chłopska w nim gra i przezeń jęczy.

Jeden *Mazur* stanie za wszystkie wywody. Wszak znacie go wszyscy? Znacie — a więc posłuchajcie:

Hej, do tańca dziewuchy! Zagraj, dudko Jaśkowa! Cóż to, grajku czyś głuchy? Co tak siedzisz jak sowa?

Bartek z boku spoziera, Łzy rękawem ociera, A dziewuchy, parobcy, Jak nie swoi, jak obcy.

Cóż to, grajku, tak smutnie? Wesołego niech utnie! Bo mnie na złość kapeli Jakoś coraz weselej. Oj ta dana, oj dana! Doloż moja kochana!

«Co mam nie być wesoły? Spaliły się stodoły — Kłopot sobie nie zadam, Kędy zboże poskładam! Bo je grady złożyły, Pocięły i zmłóciły. Oj ta dana, oj dana, Doloż moja kochana!

Co mam nie być wesoły?! Mój majątek: dwa doły, A w onych dołach żona Z małem dzieckiem złożona. Oj ta dana, oj dana, Doloż moja kochana!»

Kropla w kroplę przez oczy Z twarzy grajka się toczy. Czy się zmachał od grania? Skrzypki rzucił, podeptał, Otarł lice sukmanem, I coś mruczał i szeptał, A dziewki się spłakały — Że skrzypki grać przestały...

Weż Kołodzieja, weż Wiochnę, jeżeli ci mroczno na duszy i wielkomiejski zaduch cię dławi; rozszerzy się twój pokój, a woń pól i lasów go wypełni. Zamarzysz, żeś daleko, za borem, hen! za rzeką...

Aby tak mową czarować, nie rozumu wielkiego trzeba, lecz serca. Trzeba tak umiłować, jak Lenartowicz. Trzeba się oddać duchowi języka i czuć go nawskróś:

O czarodziejska ojców mowo droga! Rycerska, twarda i jak stal chropawa, Jak anioł jasna, jak naród uboga,
A miła sercu, jak rodzinna sława,
Ty ukochana od lirników cechul...
Jam cię ukochał i znam twoje czary,
U serca ludu jam cię ssał jak mleko,
Wzrokiem ze zbroi wciągałem cię starej...

Karpackich orłów przeraźliwe świsty,
Jaskółek lotnych perłowe szczebioty
Mowy mnie ludu nauczyły czystej,
Z którą wędruję pod ojczyste wroty.
Bo choć łotrzyków pustują tam gwary,
I niepojęta w sercach zawierucha,
Jeszcze dla pieśni kąt się znajdzie starej,
Wchodzącej wzorem domowego ducha...

. . . . . . . . . . . . .

#### II.

To było źródło żywe, ludowe, jego pieśni. Z niego szły owe Kaliny i Grajki, naturalne, proste, wyśpiewane jednym tchem, jak śpiew skowronka. Tam była ruda srebra szczerego, i poeta garściami brał i rzucał. Ale dłonie to były nie prostackie, i przyszedł czas, że w lirniku ocknął się artysta i zaczął kształtnie ugniatać podatne bryły rudy rodzimej. Poeta poczuł się wcześnie członkiem społeczeństwa. Zapragnął lirę ludową nastroić na tęższe, dalsze, nietylko mazurskie akordy. Zdrojem ożywczym mowy kmiecej zapragnął orzeźwić omdlewającą od skwarów i posuchy poezyę — dał pieśni, o ton cały wyższe i gorętsze.

Opiewał zatem, «lasy nasze, ciemne lasy!... pełne wczesnej woni leśnej i słonecznej krasy»; więc kreślił epizody historyczne z czasów to bardzo blizkich, to bardzo dalekich. Tu zabłysnął w pełni dar malarski poety. Kilku wierszami umie on namalować krajobraz polski, taki żywy, taki nasz, że zdumiewać się trzeba nad pewnością pendzla i tonami barw. Oto jesień nasza:

Depcą woły czarną rolę na jesienne siewy,
Chłodne wody stoją w dole od nocnej ulewy;
Co powieje wiatr zachodni, drobne fale zbiera,
Co zaskrzypi topól stara, oczy dziad otwiera.
Po łachmanach wiatr powieje, dziada przejdą dreszcze,
Oj, wy piękne dni majowe, ujrzę-ż ja was jeszcze?
Zaszło słońce nad lasami...
Poszarzały siwe wzgórki, mgły się gęste kłębią,
Przelatują zimne wiatry, co po kościach ziębią,
Idą ludzie do karczmiska...

A to wnętrze karczmy i jej goście, z jakąż siłą, z jakim nastrojem skreślone! Jacy tam chłopi! jaki dziad wędrowny! co za wiersz, jędrny, bogaty, jakby od niechcenia rzucany!

Za stołami siedzą starzy i coś sobie rają, Powiadają sobie ludzie, co na sercu mają... Na frasunek dobry trunek, dobra kapka miodku... Jeden z drugim rzędem długim, a dziad u ogniska Zapatrzył się w suche drzewo, co iskrami pryska. Grzeje zęby dziadowina i kościste dłonie, Włos rozwiany, potargany, gdyby gniazdo wronie. Pierś wychudła, szmat od szczudła, jak pakuły broda, Rozsiada się dziad u ognia jakby wojewoda. Z pod brwi gęstej połysk częsty z szarych oczu strzela, Ciepłem piwskiem i ogniskiem starość rozwesela. Lira jego koło niego, co ją rady kręci, Stare pieśni, stare pieśni w sercu i pamięci...

Do tego «karczmiska» wchodzi potem dziewczę sierota, «zahukane, zabiedzone».

Blade usta się ruszały, każdy ząb dygotał, Z pod płachciny dwie rączyny czerwone jak raki...

Historya tej sierotki, jej dola i niedola, opisana przejmująco, ale nie tu miejsce na jej streszczanie. Nam chodzi o przypomnienie tylko znamiennych cech pieśniarza, o uwydatnienie bodaj kilku dźwięków tej lutni bogatej. Więc gdy o historyę potrąciliśmy, jak nie wspomnieć o rapsodzie p. t.: *Elekcya* (Sobieskiego), gdzie doskonały rytm rycerski przystaje tak wybornie do treści podniosłej! Już samo oczekiwanie hetmana zwycięskiego wyrażone jest ze wzruszeniem, udzielającem się czytelnikowi. A oto i sam hetman:

On jechał w całej męża krasie, Pod nim koń biały, w rząd odziany, Żując wędzidło, rzucał piany, Miecz przy rycerza wisiał pasie. Na głowie hełm ze złotym ptakiem, Na piersiach droga zbroja perska, Z boku zwieszona tarcz rycerska: Przed nim z hetmańskim rycerz znakiem, Z buńczukiem, co ma jabłko w górze I w wiatr sterczące skrzydło duże, A puklerz Jana, z złota kuty Co najprzedniejszych mistrzów dłuty, Jak słońce świecił się w przestworza; A jak Achilles świecił zbroją, Którą mu dała na bój z Troją Tetys, modrego córka morza; I jak ten wszystkie czyny swoje, Jan niósł na tarczy wszystkie boje; Wszystkie dni jego pełne chwały Z tej złotej tarczy wyrastały...

Miłosnem okiem obejmował przeszłość narodu swego Lenartowicz. Nie dlatego, żeby nie widział stron ciemnych i bolesnych, lub żeby je umyślnie zatajał. Ale czuł i rozumiał, lepiej niż inni za dni naszych, że urągać błędom ojców to nie bohaterstwo ani zasługa, że win i z tej i z tej strony wiele, i że rzeź roku 1846 stargała już za jego czasów i zniweczyła dosyć. Więc nie żółcią poił, ale balsam kładł na rany, choć samemu się serce krwawiło, choć na jego

pieśniarską strunę Leciały wspomnienia, jak ptaki na łunę — I krzyczały w sercu, i krzyczały w głowie, I rwali mi duszę panowie ojcowie! Był gołębiem, co z nad potopu gałązkę oliwną unosił. Jątrzyć nie umiał, nie potrafił. Słuch miał czujny, ziemi rodzinnej się radził:

Gopło mi szeptało o ziemicy chleba, Wielkopolskie Gopło, srebrzysta koleba. Po burzliwej nocy pływałem pod wieżę, Pod czerwoną wieżę, co popiołów strzeże. Badałem się wieży, kędy sława leży? Badałem się kości o stare miłości, 1 burzy o grzmoty, i orłów o loty, Badałem się grobów o ojcowskie cnoty.

Z tem, co mu wieś polska i nauka grobów dały, poszedł na Zachód.

#### III.

Łatwo było przewidzieć, przepowiedzieć, co nastąpiło.

Rozwinęła się w nim szalona, niepohamowana tęsknota za tym krajem, tak namiętnie ukochanym, za Wisłą, za wsią polską, której mu żadne czary i rozkosze Włoch i Francyi zastąpić nie zdołały. Nadzieja powrotu podtrzymywała siły pielgrzyma, więc żył, tworzył — ale ciężkie to, nad wyraz gorzkie było życie. Wszystko, co na obcej pisał ziemi, jest przepojone tęsknotą i żalem. Tęsknota wciska się do poematów, nie mających istotnie

najmniejszego z polską stroną związku. Oto obrazek włoski p. n.: Rafael, oto myśl buja w czasach Odrodzenia, oto Roma, a jego nagle «żałość bierze», bo przypomniał sobie Kraków:

I Maryacką naszą wieżę, I to wzgórze za Zwierzeńcem, I topole długim wieńcem...

Innym razem opowiadać ma o żegludze dalekiej kędyś między Włochami a Francyą. Noc. Księżyc rzuca świetlaną smugę na morskie fale.

Inny, zachwycony cudnym widokiem, o świecie całym by zapomniał, tylko nie on:

Oj! czy wiecie
Co to wędrować po wielkim świecie?
Lepiej na małej siedzieć zagrodzie,
Las mieć na wschodzie, las na zachodzie,
I wciąż na jedne patrzeć obrazy,
Na staw szeroki, na brzeżne głazy,
Gdzie ludzie wodę wiadrami biorą,
Bydło poryka i chusty piorą,
I gdzie za płotem wieśne koniarki
W noc księżycową dmą we fujarki...

Niepoprawny! Co mu po Rafaelu i Buonarottim! Fornarina życzy mu buona notte i ani się domyśla, że głos jej przypomni mu góralską prostotę w Zakopanem, i że mu potem noc całą śnią się na włoskiej ziemi «widzenia nie do wiary», a tak przejmujące, że nad ranem «całe głowy mej wezgłowie, jak gdyby je wyżął z wody» (Rafael, II). A to nie raz, nie dwa się zdarzało — ten płacz we śnie za stronami rodzinnemi prześladował go często, skoro o nim i w listach pisał:

«Nie związany z nikim w kraju, kiedy naturalna siła magnetyczna, sen, znieruchomi mnie i podobnym ziemi uczyni, mowa ziemi, z prądami idąca, uderza mi w serce, i wtedy zdarza się, że poduszka moja bywa, jakby ją z wody wyżął». (Jesień 1889) 1).

Człowiek cierpiał i tęsknił — poeta kształcił się i wzmagał. Pobyt długoletni we Włoszech był i korzystny i ujemny. Rozszerzył widnokręgi duchowe Lenartowicza, pogłębił myśl jego, ale też długie oddalenie zahamowało w nim poniekąd naturalny rozwój swojskich sił, czerpiących swe soki z rodzinnej ziemi. Nie piszę tu dziejów jego ducha. Dotknąć ledwie mogę tego, co wymagałoby szerokiego, spokojnego rozwinięcia. Sądzę, że Lenartowicz miał wewnętrzne zasoby ogromne, które we Włoszech zaledwie zakiełkować mogły; dały tam trochę kwiecia, a nie związały się w owoc. U nas byłyby wystrzeliły innem kwieciem, byłyby przymnożyły dorobku poetycznego. On mógł był

<sup>1)</sup> Marya Konopnicka: Ludzie i rzeczy. Warszawa, 1898, str. 441.

dać, czego nie dały nam średnie wieki nasze. Francya ma swoje lais i chansons de geste, mają Niemcy swego Wolframa i sagi; Lenartowicz jeden był na drodze odtworzenia nam w pieśni polskiego średniowiecza. Gdy czytam jego Słówko o Piotrze Duńczyku, żal mnie ogarnia, że to tylko słówko, że to nie całe słowo, nie epos. Bo kto tak ugodził w ton właściwy polskiemu eposowi? Słuchajcie tylko. Piotr Duńczyk, przyjęty gościnnie przez Krzywoustego, obdarowany Skrzynnem i księżną, żoną, «po latach dziesięci wdziawszy cne zbroje, poprowadził Bolesława we strony swoje». Układ z nim zawiera o swe skarby duńskie. Na morzu ciężkie mają przeprawy. Świętego Olawa o pomoc błagają:

«Święty Olaw w grobie leży, pobok z Kanutem, Co się rady przyodziewał przędzonym drutem. Rozbudzi się Kanut stary, po mieczu plaśnie, Po słupach się kęs popatrzy, westchnie i zaśnie. Obudzi się święty Olaw, słucha a duma, Skoczy z grobu święty Olaw z złotego tuma: «Idęć, idęć, dobrej myśli bywaj mi, bracie!... Obajśma to żywot cały na krucyjacie». Jedną nogę na ląd stawił, na morze drugą, Z nieczystymi się duchami nie bawił długo. One smoki, co już nawę żarły, już żarły, Porozcinał precz na boki święty umarły; One grzbiety, najeżone plam złotych sierci, Porozpraszał, poroznaszał, pociął na ćwierci.

I za drzewo jednym palcem jąwszy, by pierze, Na niebieskiej cichej wodzie ustawił w mierze. Potem wiatru sprosił z nieba, by w nawę dmuchał. Tak to głosu Bolesława Olaw wysłuchał».

Co to za rytm bohaterski, co za naiwność pierwotna słowa, jaki Bolesławowy nastrój, a jak zarazem blizki i Reja i dzisiejszego kmiecia! Czy mamy coś w całej starej poezyi naszej, cobyśmy mogli postawić obok tych stu kilkudziesięciu wierszy Słówka o Pietrze Duńczyku?

Ale jest inna jeszcze szkoda.

Średniowieczna poezya to poezya rycerska, ale także poezya Świętych. Szczycą się swoimi Francuzi, Włosi i t. d.; mamy, Bogu dzięki, także swoich niemało: św. Wojciech, św. Stanisław, św. Jacek i tylu innych.

Wzniósł im niezgorsze pomniki w prozie naszej wielki Skarga, ale czemuż nie dał nam ich poetycznych żywotów pieśniarz mazowiecki? — Skądże ta pretensya do Lenartowicza? Nie byłoby jej, gdyby nie cudowna jego legenda p. n.: Św. Franciszek z Paolo, apostoł do królów. Kto tak wspaniale, tak idealnie trafił w ludowy ton legendy o b c e j, jakże dopiero byłby się wzniósł w opowieści wierszem o św. Wojciechu lub św. Stanisławie?!

Św. Franciszek a Paolo żyje na puszczy, oddany modlitwom; «chore leczy, umarłe wskrzesza».

Wieść o świętym starcu dochodzi do króla, który każe łucznikom swym sprowadzić na swój dwór św. Franciszka.

Poszli, odszukali w leśnym ostępie bożego męża, który przyjął ich gościnnie i wybrał się z nimi w drogę do króla.

Tymczasem króla ciekawość zdejma: Co się to znaczy, że dworskich niema? Siedzi za stołem, miód, wino pije, Stalową ręką po stole bije. Bije po stole, aż srebro zlata, We trzy warkocze brodę zaplata.

Na wieży strażnik, przelękły srodze, Stol jak żóraw na jednej nodze, Stol a patrzy... nie widać wcale: Okręty płyną przez morskie fale, Jako łabędzie płyną okręty — Ale nie widać, żeby szedł Święty.

Ażci na króla wystąpią poty: O ziemię rzucił roztruchan złoty, W oprawne okno pięścią uderzy, Rękę podniesie i patrzy z wieży.

Nadchodzi tymczasem poselstwo z Francyi od króla Ludwika.

Przyszli, kłaniają, papier oddają, Papier oddają, swego czekają.

Ludwik francuski posyła włoskiemu królowi bogate dary i ciężką złożony chorobą, prosi o przy-

słanie mu św. Franciszka, który może go cudownie uzdrowić. A tu Świętego jak niema, tak niema. Wreszcie dostrzeżono go z wieży:

Z wyrazem, co się opisać nie da, W podartym płaszczu szła święta bieda.

Jak go tam lud i król przyjmował, jakie poczynił on cuda i jak potem do Francyi płynął, to już sobie, ciekawy czytelniku, jeśliś nie znał tej Lenartowicza legendy, sam doczytasz. Mnie zależało na przytoczeniu tych kilku bodaj ustępów, aby uzasadnić to, co rzekłem: że tak ślicznych legend o naszych świętych nie mamy i już może mieć nie będziemy. Tajemnicę takiego ich wysłowienia wziął Lenartowicz z sobą do grobu. I o to mam żal do włoskiej krainy.

#### IV.

Renesans włoski uwiódł seraficzną, średniowieczną duszę naszego lirnika. Arcydzieła Michała Anioła, Rafaela i in. oczarowały wzrok poety, a za tym zmysłem, «co kochać przymusza, poszło i serce...», tylko nie dusza.

Rozpoczął się pewien nowy ferment w duszy jego, który wydał utwory połowiczne, włoskie tematy na polską nutę: Rafael, Michał Anioł, Tasso,

Werona, Rawenna i t. d., i t. d. Nie mogło się to podobać, bo poszło z głowy, nie z serca. Nastrój nie był tam jednolity; jak już wyżej stwierdziłem, do krajobrazów włoskich wkradały sie co chwila brzozy i stawy polskie, mąciły harmonię tonów; nie brak, oczywiście, i tam piękności, które są niemi, póki są z osobna. Razem zaś wzięte, kłócą się, niedostrojone, niezharmonizowane. Natchnienie, z obcej czerpane krynicy, nie dopisywało. Dziesięcio-zgłoskowy wiersz, ulubiony przez Lenartowicza, a bardzo niebezpieczny, bo jak to już Słowacki w dopisku do Żmii zaznaczał, «mordujący nieprzyjemnie ucho czytelnika», dziesięciozgłoskowiec nie odpowiadał treści obcej, znosił zaledwie swojską. Forma nużyła i mściła się nieraz na motywie, skądinąd bardzo wdzięcznym, jak np. w «Apostołach», gdzie treść sama, świetnie zaczęta i poetycznie świeża, nie jest dokończona, ani wytrzymana w pierwszym nastroju.

Pouczający pod tym względem jest hymn «Stabat Mater», który razić musi nieodpowiednią treści lekkością strofy. Warto zaś przypatrzyć się «Hymnowi do Matki Boskiej». Zaczęty zbyt krótkim wierszem, zwolna, w miarę jak natchnienie bierze górę nad formą, przechodzi ten hymn w wiersz dłuższy, nabrzmiewający powagą, i sam, nieznacznie, wyszukuje sobie stosowny rytm w odpowiedniej liczbie zgłosek.

Mistrz swojskiej formy popadł w rozterkę

z sobą samym pod ciemnym błękitem Włoch. Znać w nim trud myśli, łamiącej się z nadmiarem nowych wrażeń.

Nieudani Gladyatorowie (1857 r.) powinni byli ostrzedz go, że zboczył na manowce, zwłaszcza po tak przejmującej, a zarazem pouczającej krytyce Klaczki, który z nadzwyczajną bystrością przenikliwie sięgnął w samą głąb organizmu duchowego poety i wydobył na jaw słabe strony jego umysłowości. Ale Mazur zaciął się. Chciał może dowieść Klaczce, że zarzuty były niesłuszne, że tą drogą, w Gladyatorach obraną, można przecie wedrzeć się na skałę pięknej Kalliopy. Niestety! pomyłka była nie po stronie krytyka. Całe Album Włoskie zawiodło i rozczarowało, a co gorsza, z latami wady zaznaczone przez Klaczkę, rosły i rozrastały się, jak łopuchy, głusząc sobą wdzięczne fijołki rodzimego natchnienia.

Najniepotrzebniej ogłoszony w wydaniu pośmiertnem poemat dramatyczny p. t.: Sędziowie Ateńscy wykazał jaskrawo, do jakiego stopnia Klaczko miał słuszność, kiedy zarzucał Lenartowiczowi, że nie umie odczuć i zrozumieć «antyki» (l'antique), i że mu Apollo «żadnego nie udzielił zmysłu do poznania i odtworzenia klasycznego świata». Do Sędziów Ateńskich można i należy zwrócić wprost te słowa, które na lat trzydzieści przedtem stosował Klaczko do Gladyatorów: «Pierwszy rzut oka wystarczy tu do przekonania, że te

drobne ułamki ułomnej wiedzy są nabyte ad hoc i dorywczo, że nie są rezultatem żadnych poważniejszych studyów, żadnego głębszego przejęcia się całością przedmiotu». I tu, jak tam, «licencyi archeologicznej nie okupuje poetycznością ni obrazów, ni wyrazów»; i tu i tam często «wypada z obrazu i z epoki». W tym dramacie pseudogreckim słyszymy o Marsie i Wenerze, Dyanie i Cererze, o Gracyach i Sylwanach, ba! o Fawonim, o tem, że się ludzie w długich płaszczach pawanią (! od: se pavaner), o audytoryum i t. p. W innym jego poemacie stwierdzamy starą prawdę, że nos Poloni non curamus quantitatem syllabarum i znajdujemy taki dwuwiersz:

Życie świeżą traci cerę, Szemrząc: Noli me tang∂re..(!)

Głupstwa to są i drobiazgi, o których nie wspominalibyśmy, gdyby nie były drobnymi ale złowieszczymi symptomatami. Lirnik z Mazowsza rozpraszał swe studya, a za tem szło, że rozpraszał i treść swych utworów coraz więcej. O skupienie tej treści i o jędrność zdania czasem jakby mu nie chodziło. Rozwiewność brał za lekkość, bladość wyrazu za jego przejrzystość, i stało się, że on, co w takiem Słówku o Piotrze Duńczyku, w legendzie o św. Franciszku z Paolo, rąbał słowem jak toporem, teraz nużącym dziesięciozgłoskowym

wierszem snuł szarą gawędę, jak na sprawdzenie dalszych zarzutów Klaczki: «Przy ciągłem malowaniu brak wszelkiego w całość ujęcia. Mimo roztoczonego opowiadania trudno zdać sobie dokładną sprawę z akcyi; wątła treść gubi się wciąż i zanurza w słów i rymów powodzi, i niejeden ustęp musi być kilkakrotnie odczytywany, nim jakbądź się ukształci i ułoży w naszej wyobraźni; przy niejednym też przychodzi pytać się: czy to naracya, albo rozmowa? słoważ to poety, albo osób, które na scene wprowadza?

Poemat powstaje z jakiejś mgły marzenia, ulatnia się coraz bardziej w jakąś parę westchnienia, opada ostatecznie w kilku łzach rozczulenia».

Tak bywało istotnie w lat wiele, wiele po Gladyatorach, to szło z jego organizmu poetycznego, któremu dłuższe, bardziej skomplikowane poematy były oporne. Wszelka większa akcya, dłuższa historya, wymagająca planu i rozwagi, obciążała mu natchnienie. Do Słówka tchu mu starczyło, do Legendy także, ale na Słowo epiczne zdobyć się nie chciał, a może i nie mógł. Historycznego tematu się nie podjął, choć historyczne polskie momenty odczuwał wybornie; wystarczy tylko zestawić Krzywoustego ze Słówka z Janem III-im (Elekcya), aby się przekonać, że wnikał z równą łatwością w świat średniowiecza, jak w świat Imci Pana Paska; bo też tu nie chodziło o Ateńskich Sędziów, ani o Gladyatorów, ani o cinque cento.

Tam dochodził książkowem ślęczeniem, tu się wzbijał polskiem czuciem. A już miał taką niepoprawną, polską naturę, że sercem obejmował więcej niż rozumem.

#### ٧.

Wśród tych prób, tego łamania się z obcem otoczeniem, które ostatecznie skończyło się zwycięstwem florenckiego środowiska artystycznego i lirnika Mazura przerobiło pod koniec życia na rzeźbiarza, Lenartowicz cierpiał dużo i dojrzewał w ciężkiej szkole tęsknoty.

Jako poeta mylił się nieraz, kiedy szczere złoto swych uczuć mieniał na liczmany włoskie; dziecię przyrody polskiej wysługiwało się zbyt długo sztucznej sztuce obcej. Jako człowiek czuł się osamotnionym i coraz mniej zjednoczonym z tą nową falą swego społeczeństwa, z nowem jego pokoleniem, które o Lenartowiczu ze słychu tylko wiedziało.

Anteuszowego dotknięcia ziemi rodzinnej, nowego sił nabrania nie miał przez długie lat dziesiątki. Żył i krzepił się wspomnieniami; źle mówię: krzepił; on niemi krwawił zabliżnione rany, gdy z «opowiadań powracającej» tworzył swe posępne, jak piekło Danta Cienie, gdy rozpamiętywał myśli Napoleona na Elbie, gdy wreszcie z długiego, częstego obcowania z arcydziełami Michała Anioła wynosił tę, doświadczeniem okupioną radę:

Iskrę górną próżno traci,
Kto się zbyt czułością łudzi.
Myśl, że iść masz nie do braci,
Ale: że masz iść do ludzi...
Siła jedna wiąże tłumy,
Mniej czułości — więcej dumy.
Nie marzeniem, nudą strutem,
Tnij tak słowem — jak ja dłutem.

A na innem miejscu taką prawdę wyrzekł żywotną:

Słowa niech będą oszczędne jak złoto, Kto dużo prawi, źle prawi; Mało ten mówi i z dziwną prostotą, Czyje się serce wciąż krwawi.

Wracam do pierwotnego założenia. Lenartowicza siła i niepożyta wartość tkwi w ludowości jego natchnienia. Co z ludu wyszło, nie zestarzeje się nigdy i wróci śmiało, jak do siebie, pod wiejską strzechę. Zapomną może kiedyś całkiem o jego Wandzie i Pięknej Bonie, o Gladyatorach, Rafaelu i Sędziach Ateńskich — ale «Kaliny», ale «Grajka», «Mazura«, Małegoświatka» nie zapomną, bo to do serc trafiło — bo «życie ludu to wieczność».

Zóraw pieśni ludowej, wyrywał się on latami całemi «w świat chłopów», nad ulubione swe błonia. Odleciał z tylu innymi w zaświaty.

A może i nie odleciał? Może za tyle lat tęsknoty używa teraz swojskich pól i borów i krąży nad nimi i upatruje, gdzie jego «światek», i sam z sobą w milczeniu gwarzy:

Cisza wokoło... Tylko piosenka Z chałup, gdzie drobne Świecą okienka, Jakby z za świata Do mnie dolata...

### IX.

## ANTONI MAŁECKI

SYLWETKA JUBILEUSZOWA

Różne bywają jubileusze. Zdarza się, że człowiek w skromnym zakresie swego działania zrobi wiele dobrego, ożywi zamierającą gałąź nauki, lub przemysłu, stworzy podstawy dla wielu do pracy mrówczej, niepozornej, a wypełniającej życie; czasem świeci tylko przez lat kilkadziesiąt przykładem wzorowej, niezmordowanej, zawodowej pracy i doczeka się dnia, w którym wdzięczni współpracownicy, lub uczniowie, ozdobia sedziwe skronie wieńcem uznania. Dowiadujemy się o tem z dzienników, cieszymy się, że jubilat doczekał rzadkiej uroczystości i - przechodzimy nazajutrz do porządku lub nieporządku dziennego, a nowa, nieustająca fala zdarzeń, kłopotów i obowiązków zmywa z pamięci ludzkiej jubileusz po jubileuszu. Czasem znowu niespodziewany, przedwczesny zgon zasłużonego pracownika wzbudzi żal w społeczeństwie, że nie zdążyło w porę wyrazić zmarłemu swego uznania; na mogile zielenia się wówczas wieńcernietrwałe... Przyspieszony pęd gorączkowej nadmiernej pracy skraca życie. O piećdziesięcioletnich jubileuszach coraz rzadziej słyszymy, a mnożą się obchody pracy trzydziestoletniej lub dwudziestopięcioletniej. Są bowiem dwudziestopięciolecia o plonie nadzwyczajnym, przebujnym, godnym uwielbienia i czci ogółu.

Do bardzo rzadkich, wyjątkowych jubileuszów należy powszechny hołd, złożony sędziwemu a tak czerstwemu i pełnemu sił, Antoniemu Małeckiemu. Wyjątkowym jest fakt przeszło sześćdziesięcioletniej, nieustannej, wydatnej pracy na różnych polach piśmiennictwa polskiego; wyjątkowa jest, i zapewne na długo pozostanie, ewolucya od poezyi i filozofii począwszy, przez filologię, lingwistykę i literaturę ku badaniom historycznym; a daj Boże, aby niewyjątkową, owszem, krzewiącą się jak najczęściej i jak najszerzej, była u nas tak potężna, zdrowa, jednolita i jakby ze spiżu wykuta organizacya duchowa, którą trzy pokolenia polskie mają wpośród siebie, na która patrza, od której sie tyle nauczyły i ciągle jeszcze uczą. Trudno wyrazić, ile zawdzieczamy Małeckiemu i jaka nas radość przenika, ilekroć pomyślimy, że tam, w cichem skrzydle świątyni naukowej, zwanej Ossolineum, działa. tworzy, zagrzewa swym przykładem do pracy, Antoni Małecki, ten sam, który w roku 1841 od ludowej nuty wierszem zaczynał, a w roku 1905 badaniu genezy społeczeństwa polskiego zachód pięknego żywota poświęca.

Byłoby to zuchwalstwem, chcieć w króciutkim

szkicu dać pełny wizerunek duchowy męża takiej miary. Ale można, a nawet potrzeba uwydatnić, chociażby w ogólnym zarysie, doniosłość, obfitość i rozmaitość zasług czcigodnego jubilata. Nie powiemy tu nic nowego. Już przed trzydziestu laty zapowiadał J. I. Kraszewski: «nie należy dr Antoni Małecki do tych, którymby odmawiano dziś znakomitego talentu, gruntownej nauki i wielkich zasług, ale przekonani jesteśmy, że przyszłość jeszcze go wyżej daleko postawi, niżeli dzisiejsze uznanie» 1). Przepowiednia w zupełności się sprawdziła.

I.

Urodził się Antoni Małecki w r. 1821 w Obiezierzu, o trzy mile od Poznania. Dzieciństwo miał sielskie; ze wsi wielkopolskiej wyniósł na cały długi żywot miłość rodzinnej ziemi, nienarażonej wówczas jeszcze na ciężkie, dzisiejsze próby. Kształciła go dzielna matka, bo ojciec odumarł go przedwcześnie. Początki nauk dawał mu zacny nauczyciel Cybichowski, a pierwsze łzy rozumne wylewał chłopiec nad męką Chrystusa, opisaną w Biblii Budnego. Stary druk XVI wieku zasiewał w dziecinnej główce i słowa Zygmuntowskiej polszczyzny,

<sup>1)</sup> Ob. szczegótowy życiorys A. Mateckiego przez J. I. Kraszewskiego w Kłosach z r. 1874, str. 190-192.

i przyszłą miłość ojczystego piśmiennictwa. Oddany w roku 1834 w Poznaniu do szkół gimnazyalnych, ukończył je w roku 1841, a w tymże roku, jakby na dowód istotnej nie na papierze tylko, dojrzałości do studyów uniwersyteckich napisał młody «abituryent» pierwszą pracę, którą A. Popliński, gimnazyalny jego profesor, uznał godną druku. Był to szkic: O życiu i pismach Mickiewicza, wydrukowany w dwu numerach Orędownika Naukowego (1842 roku, str. 246—248 i 254—256).

Jest to ze wszech miar godny uwagi zarys biograficzny, którego wartość polega na tem, że Małecki czerpał wiadomości swe z bardzo dobrego źródła, bo od brata poety, Franciszka Mickiewicza. Jak do tego szkicu literackiego przyszło, opowiada sam Małecki. Po rychłej śmierci rodziców swoich oddany został w opiekę hr. Józefowi Grabowskiemu 1) w Łukowie, gdzie spędzał zawsze wakacye. Tutaj to poznał Franciszka Mickiewicza, który przebywał stale od roku 1831 w gościnnym domu Grabowskich. Młodziutki uczeń gimnazyalny pozyskał życzliwość, a w dalszych latach i przyjaźń brata A. Mickiewicza. «Było to w roku 1841 —

<sup>1)</sup> Tego-to J. Crabowskiego są Pamiętniki z czasów wojen Napoleońskich (1812—1814), które w opracowaniu W. Gąsiorowskiego niedawno ukazały się nakładem Kasy warsz. pomocników księgarskich. (Gebethner & Wolff, 1905, str. XIV + 344).

pisze Antoni Małecki — w miesiącu wrześniu, ostatnim miesiącu uczęszczania mego do gimnazyum w Poznaniu» 1).

Zakończyły się egzamina dojrzałości. Małecki wraz z innymi kolegami zaliczony został do tak zwanych abituryentów. Było wówczas zwyczajem w gimnazyach wielkopolskich, że całoroczne nauki szkolne kończyły się aktem publicznym, podczas którego rozdawano celującym uczniom nagrody, abituryentom zaś wręczano świadectwa dojrzałości. Ostatnią tę czynność poprzedzało wygłoszenie trzech mów w języku łacińskim, polskim i niemieckim; profesorowie wybierali mówców z pośród abituryentów; wybrani zaś mogli sami decydować o przedmiocie mowy, za zgodą władzy szkolnej.

W owym roku mowę polską wygłosić miał Małecki.

«Kiedy mnie profesor nasz języka polskiego, Antoni Popliński, zapytał, o czem mówić zamierzam, odpowiedziałem bez namysłu: «Oczywiście o Mickiewiczu!». — «Dobry przedmiot — odparł na to profesor — ale cóż ty o nim powiesz, kiedy tak mało o życiu jego wiadomo?»

«Zdajcie to panowie na mnie - odpowiedzia-

Z Dsiejów i Literatury. Pomniejsze pisma Antoniego Małeckiego. Lwów, 1896. (K. Grendyszyński w Petersburgu), str. 194 i nast.

łem — niech to już będzie mój kłopot. Mam takie źródło, z którego warto zaczerpnąć».

«Źródłem owem dla mnie miał naturalnie być p. Franciszek w Łukowie» 1).

Na gorące listowne prośby Małeckiego, który sam z powodu obowiązków gimnazyalnych wyjechać do Łukowa nie mógł, przyjechał stamtąd Franciszek Mickiewicz, gościł w Poznaniu dni parę, mówił z Małeckim «w cztery oczy otwarcie o wszystkiem», a po jego odjeździe ułożył «abituryent» swoją niepospolitą mowę, którą po wygłoszeniu zaraz mu prof. Popliński zabrał i, jako redaktor Orędownika w czasopiśmie tem po niejakim czasie wydrukował.

Krótka ta, niezupełna i dorywcza biografia Adama Mickiewicza, była przecież pierwszą w polskim języku. Nie tyle się dziwić, że ten lub ów szczegół jest tam chronologicznie nie na miejscu, jak raczej zdumiewać się nad trafnem postawieniem całej kwestyi i śmiałem jej ujęciem. Błędami tej młodzieńczej pracy muszą się podzielić: brat poety, Franciszek, który niejedno mógł źle zapamiętać, i Francuz, Ludwik Loménie, który właśnie wtedy wydał w Paryżu broszurkę o Mickiewiczu w Galerie des contemporains illustres. Korzystał z tej broszurki młody mówca, «jako ze źródła».

<sup>1)</sup> Tamże.

Uwielbienie Mickiewicza i zapał dla jego poezyi cechują tę drobną pracę, którą tak znacząco rozpoczął swą działalność pisarską Małecki. Przyszły biograf Słowackiego, już tutaj, jako 20-letni autor objawiał trwałe zalety swego talentu badawczego, już wówczas zwracał uwagę na cechy ważne, charakterystyczne, na pamięć nadzwyczajną poety, dar improwizacyjny, doniosłość otoczenia uniwersyteckiego w Wilnie, samorodną nutę ballad i t. d. Określenie świadomości poetyckiej Mickiewicza jest doskonałe:

«Pojał Mickiewicz, co to jest być poeta, i zrozumiał, jak się ma objawiać święta, boska poezya. Wiedział, że poezya jest kapłaństwem niepokalanem, którego do płaskich, nizkich celów nagiąć się nie godzi, a poeta — kapłanem ludu, organem i głosem onegoż do Boga, do potomności». – Tak mówił o poecie, a poezyą jego już wówczas, kiedy trwały wykłady w Collège de France, uważał jako pieśń, która «będzie kiedyś świadectwem dni naszych, to jest obrazem rzetelnym, prawdziwym, a świeżym, gdzie życie drga jeszcze, gdzie uczucia jeszcze nie ostygły. Niechaj inne narody czekają, aż się dzieje ich zamglą dawnością i fantazyą dawności omroczą. Mickiewicz tego nie potrzebował. On do swej pieśni i treść, i kształty miał przygotowane. Dosyć mu było pochwycić je, póki nie ulecą, dosyć rozkazać twórczym rozkazem: pokryjcie się ciałem! pozostańcie, jako pomnik dni naszych w najpóźniejsze lata! dosyć, mówię, było mu na tem, by najplastyczniejszą stronę życia narodowego potomności niewzruszoną przekazać».

Te mowe «abituryenta» chciał widocznie student uniwersytetu uzupełnić. W mowie doszedł do znaczenia Pana Tadeusza i na tem rzecz się w Orędowniku urywa, z uwagą nawiasową: Zdanie o prelekcyach później. Ale uzupełnieniu stanęły na przeszkodzie lata uniwersyteckiej, sumiennej, cichej, żelaznej pracy, na której, jak na głębokich, a niewzruszonych fundamentach wznieść się miał gmach, stawiany potem przez lat dziesiątki pewną i skrzętną reka mistrza. Mowa o Poecie zamykał młodzieniec swe lata gimnazyalne, lata pierwszych porywów i rojeń poetyckich. Odczuł piekności Ballad i ludowego ich nastroju, bo mu w piersi grały także ludowe pieśni, bo się już poczuł synem kochającym rodzinnej ziemi. Łacina i greka nie wysuszyły w nim w gimnazyum poznańskiem źródeł natchnienia; z pól rodzinnego Obiezierza dolatywała zdrowa, wiejska nuta, a rozmarzony młodzian pisał wierszem Ostatki, tak mu drogie, tak ukochane, bo je dzieckiem zapamiętał 1):

<sup>1)</sup> Dnia 28 lutego 1841 roku. Wydrukowane w *Przyjacielu Ludu*, Leszno, 1841, str. 309-310.

«Chcecież wiedzieć, jak się chłopcy bawią z dziewczętami Na ostatki w Obiezierzu pod Obornikami? Jak się bawią, jak śpiewają, jak tańczą wesoło? Chcecież wiedzieć? To słuchajcie, obstąpcie mnie w koło».

I opowiedział kolegom wierszem potoczystym, z zacięciem, przypominającem Sielanki Szymonowicza, zwyczaje wiejskie w zapusty. Jest w tym wierszu i prostota, i humor łagodny, i bystrość obserwacyi, a nie brak w końcu umyślnej aluzyi do wymuszonych zabaw w mieście, sztucznie urządzanych, a tak niepodobnych do szczerej ochoty wiejskiej:

«A w mieście, cóż ludzie robią? — W ieczorów tam wiele, A salony brzmią muzyką, a świec, jak w kościele!
Czy szczęśliwi na swych balach? czy się bawią szczerze?
Tańczą przecież kontredansa, rulady śpiewają,
Po francusku papią z sobą, albo w wista grają,
Ale, żeby się bawili — temu ja nie wierzę!»

Nie na zabawę też pojechał nasz «abituryent» do wielkiego, obcego miasta, do Berlina. Dążył tam po wiedzę, z pełną świadomością jej potrzeby, z gorącem pragnieniem, żeby po latach przywieźć jej jak najwięcej i dla siebie, i dla swoich.

II.

Uniwersytet berliński świecił wówczas znakomitościami naukowemi. Były to czasy wszechwładnego jeszcze panowania hegelianizmu, który żył siłą tradycyi miejscowych, ale chylił się już upadkowi. Małeckiemu zależało przedewszystkiem na zdobyciu metody naukowej, którą chciał do polskiej zastosować wiedzy. Nic dziwnego, że młodego ucznia uniwersytetu oszołomiła zrazu i zachwyciła filozofia heglowska, tak pewna siebie, z taką powagą rozwiązująca przez tezy i antytezy wszelkie zagadnienia wieków, wznosząca się z jednej do drugiej syntezy.

Młody umysł nurzał się z lubością w tej próżni abstrakcyjnej, biorąc szych formułek i nadpowietrznych konstrukcyi za szczere złoto prawdy niewzruszonej. Skuszony tą pozorną łatwością piętrzenia idei na ideach rzucił się, z tym świętym zapałem, co mierzy siły na zamiary, do rozwiązania najtrudniejszych problematów i napisał rzecz: O żywej, pojmującej się i dokonywającej Narodowości, którą poznański Tygodnik Literacki (Woykowskiego) zaczął drukować dnia 30 września 1843 r. 1). Obracamy się tu w zaczarowanem kole terminologii transcendentalnej: bezróżni, nadsprzeczni, jedni i t. d. Mamy do czynienia z dyalektyką widzialną, «posuwającą się w Czasie realnym, wyrzucającą z siebie kolejno coraz nowe ka-

¹) Str. 306 i n.; na str. 357 czytamy po artykule o narodowości: «ciąg dalszy później nastąpi». Nie znajdujemy jednak dokończenia tej pracy w Tygodniku.

tegorye, znoszącą je następnie jako coraz nowe momenta, wywijającą z nich znowu coraz dalsze konsekwencye...»

Wydać się to może dzisiaj igraszką słów, goniących się jak rój jednodniówek w cichy wieczór lipcowy nad brzegiem rzeki - a przecież tkwi w tej filozoficznej rozprawie ogrom rozmyślań nad tak żywotną dla Polaka kwestya. Takie zapuszczanie się w las gęsty pojęć i idei wymagało niecodziennej tęgości umysłowej, ostrzyło zmysł oryentacyjny w labiryncie abstrakcyj, wymagało doskonałego kompasu logiki. Studya filozoficzne nie mogły wypełnić potrzeb gorącego serca, ale były wyborną szkołą porządnego myślenia. Zaczytywał się w filozofach nowszych i starożytnych Małecki. Z rozprawy o narodowości widać, że mu nawet Boehme obcym nie był. We wszechstronnem rozpatrywaniu istoty i znaczenia narodowości, stosunku jej do ludzkości, w oznaczaniu różnych «pojawów» narodowego życia nie mógł oczywiście Małecki pominąć języka.

Ze wszechmiar godne uwagi jest, jak przyszły badacz mowy określa doniosłość języka dla narodu. W ustępie, który z zapomnianej od pół wieku rozprawy wydobywamy, znajdzie czytelnik zarazem próbkę ówczesnego filozoficznego nastroju Małeckiego:

«Język jest narodowość wewnętrzna, pochodzenie mająca z ducha, bogata w wyobrażenia i obrazy,

z natury ojczystej zdjęte, ale przeczyszczone przez płomień Ducha wewnętrzny i zidealizowane przezeń: narodowość wyobrażeń, ślad stosunku narodu do miejscowości i czasowości swojej. Wielki tu już skarb istoty swojej składa naród: mądrość wyobrażeń i zapatrzenia się jego na wszystko, co go otacza i na siebie samego, będzie kiedyś zdumiewała późne jego pokolenia, będzie zdumiewała milionem lat odgrodzona od niego Ludzkość. I bez watpienia więcej wypowiada w języku swoim naród, niż sam wiedzieć o tem może. Duch jego jeszcze mrzący, a najwięcej jeśli czujący się, nie potrafiłby tego, gdyby implicite nie miał tej madrości w sobie w zarodzie, którą mu rzeczywiście wieków prace pozyskają. Język jest potężnym a przeważnym organem narodowości; co w naturze skamieniało na martwe kształty, będąc ledwo symbolem narodowości: - to płynie tu pod pokrywą głosu i brzmienia, jak niezgłębiony potok z całym prądem nieprzebranego życia i madrej genialnej intuicyi. Tutaj to przyszłe pokolenia czerpać będą treść ojcowizny swojej, która ich jedynie zasilać zdolna, która sama odkryć im może ich narodowość, bo sama jest narodowością. W zwrotach, brzmieniu, ukształtowaniu wyrazów i całej wogóle strukturze języka już tak dalece odbija się narodowość Ducha, że można z niej zawsze odgadnać istote przynajmniej jego historyi; równie i naturze położenia jeograficznego(!)

tak wyraziście świadczy brzmienie mowy ojczystej, że jak wprzód mogliśmy nazwać język narodowością w brzmieniu znoszącą realność swojej natury: tak teraz dodać odwrotnie możemy, że język, gdyby był zaklęty w skamieniałe formy i massy przestrzeń zajmujące, mógłby tylko ojczystą ziemię powtórzyć, z przyciskiem głównego piętna, które ją znamionuje» 1).

Ta próbka filozofii i stylu daje miarę bezgranicznego zaufania młodzieńca do ideologii, a zarazem wielkiej miłości mowy ojczystej. Umysł tak trzeźwy i rozważny, jak Małeckiego, nie mógł długo przebywać na wyżynach transcendentalnych i nadobłocznych. Był młodym, łaknął silniejszego pokarmu i znalazł go podostatkiem w studyach historycznych, literackich i filologicznych.

Znalazi mistrzów nielada: historyi nauczał w Berlinie Ranke i Raumer, filologii klasycznej Boeckh, Zumpt i Lachmann, filozofią obok Schellinga, już starego, wykładał Trendelenburg, zrywający z Hegelianizmem, który miał przecież przedstawiciela w Michelecie. Młodzieży polskiej było wówczas sporo w Berlinie; kolegował Małecki z wielu rodakami, głośnymi z czasem. Ksztalcili się tam wówczas: Henryk Szuman, ksiądz Prusinowski, ksiądz Janiszewski (późniejszy biskup), Zielonacki, Rogier Raczyński, Szafarkiewicz i w. in. Młodzież

<sup>1)</sup> Tygodnik literacki, 1843, str. 323-324.

polska miała w Berlinie własną, składkową bibliotekę, zbierała się co sobotę wieczorem, czytała, rozprawiała, roiła.

Po kilkuletnich studyach składa Małecki egzamina i otrzymuje (1844 r.) w uniwersytecie berlińskim stopień doktora filozofii za rozprawę pod tytułem: De Academia Vetere, w której rozwiódł się nad systemem filozoficznym pierwszych uczniów Platona. W lutym roku 1845 złożył tamże egzamin pedagogiczny i otrzymał świadectwo, upoważniające go do nauczania w wyższem gimnazyum filologii klasycznej, filozofii i historyi powszechnej. Wróciwszy do Poznania, nauczał od roku 1845 do roku 1850 w gimnazyum katolickiem łaciny, greki, języka polskiego. Czas wolny od żmudnych zajęć pedagogicznych poświęcał studyom historycznym i literackim. Silny był wówczas ruch umysłowy w dzielnicy wielkopolskiej. Obok czasopism tygodniowych, wychodziły wtedy w Poznaniu dwa miesięczne przeglądy: Rok i Przegląd Poznański. W obu umieszczał swe prace Małecki, a dość wymienić ich tytuły, aby przekonać się o różnostronności badań, o tem, co niemal równocześnie nęciło wyobraźnię i umysł młodego badacza.

Najpierw ukazała się rozprawa pod tytułem: Porównanie pierwotnych zawiązków społecznych u Germanów i Słowian<sup>1</sup>). Nie mamy zamiaru

<sup>1)</sup> Przegląd Poznański. Pismo miesięczne, tom III, 1846.

wchodzić w szczegóły tej starannej pracy, której wyniki autor teraz samby inaczej, zdaje się, określił; ale nie możemy przemilczeć, z jak szlachetnych i gorących wyszła ona pobudek. Na czele jej czytamy takie motto z Roepell'a, które i dzisiaj jeszcze, dzisiaj właśnie, nie straciło swej mocy: «Es wird uns Deutschen nicht leicht, den nationalen Geist der Slaven unbefangen aufzufassen und zu würdigen; aber mit dem reinen Negiren, absoluten Verurtheilen desselben, wie man solches in unseren (!!) Tagen gar häufig findet, kommt man sicher der Sache nicht auf den Grund».

W pracy tej żegna Małecki stanowczo i na zawsze zaciekania filozoficzne, a zadawszy sobie pytanie, «jaki rodzaj pracy umysłowej sprawie a pożytkowi powszechnemu najwięcej posłużyć może?» dochodzi do przeświadczenia, że badań filozoficznych nikt słuchać nie zechce w czasie,

Poznań (Redaktor dr Szafarkiewicz), str, 209—270 i 273—286. Rzeczywistym redaktorem i nakładcą *Przeglądu* był Jan Koźmian, później ksiądz. Szafarkiewicz był tylko podstawiony. W tomie tym znajdujemy liczne rozprawy, poświęcone historyi włościan: «O służbie wojennej włościan za dawnej Polski». — «Wyjątki z historyi ludu włościańskiego w Polsce». — «Historya ludu włościańskiego w Polsce». — «Historya ludu włościańskiego w Polsce». Autorem ich był Ant. Szymański, emigrant zamieszkały w Paryżu. Ten prąd badań ówczesnych, zmierzających do rozjaśnienia doli historycznej włościan jest bardzo znamiennym i naturalnym w roku 1846. Mógł on być pobudką dla przyszłego badacza pierwiastkowych dziejów Polski do podjęcia własnych na tem polu poszukiwań.

kiedy wre walka potęg tysiąca przeciw tysiącom innych», że obecnie pora nie tyle na filozofią rozumu, ani na filozofią pewnej wyłącznej zasady i dążności, ile raczej na filozofią dobrej woli i dobrej wiary».

A czynem dobrej woli i dobrej wiary było to studyum porównawcze o genezie dwu społeczeństw, dwu organizmów narodowych, z których jeden, germański, tuczyć się pragnął krzywdą drugiego, słowiańskiego. Filozof-historyk pragnął dotrzeć do samego jądra kwestyi, do zarodkowej komórki pierwotnego organizmu społecznego Germanów i Słowian, chciał wykazać, «w czem mianowicie, zaraz w czasach pierwotnych, zarody społeczeństwa słowiańskiego od zarodów społeczeństwa germańskiego się różniły». Wieś germańska wobec wsi słowiańskiej - oto problem zasadniczy, ważny, a samo postawienie jego i próba rozwiązania drogą porównawczą były dowodem niepospolitej na owe czasy bystrości badacza. Nie miał wtedy Małecki tych wszystkich pomocniczych zbiorów źródeł, regestów, monografii, słowem tego wszystkiego, co w kilkadziesiąt lat potem nagromadziła wiedza historyczna, która, dzięki równoczesnym i równoległym poszukiwaniom etnologicznym, lingwistycznym i heraldycznym dokonała przedwstępnej pracy i wydzieliła okruszyny prawdy z rumowiska zmyśleń średniowiecznych; a przecież jak dzielnie potyka się autor z trudnościami, jak im nigdzie

z drogi nie schodzi! Mamy już tu i kwestyę opola i oddzielania się rodów, i kwestye wspólnot herbowych, osad rzemieślniczych i pańszczyzny, systemu dziedziczenia kmiecego i szlacheckiego i t. d. i t. d.

Te wszystkie ciekawe i ważne kwestye genezy, które po latach pięćdziesięciu nie przestaną zaprzatać myśli badacza, sa tu przecież dla Małeckiego tylko zbiorem narzędzi naukowych, zmierzających do przebicia się na jaśnię, do uchwycenia zarodkowych różnic dwu olbrzymich szczepów, do skreślenia znamion charakterystycznych Germanów i Słowian. Małecki tak je streszcza: za cechy trwałe, rasowe Germanów uważa wojowniczość, silny a odrębny indywidualizm, nierówność społeczna, wydająca feudalizm; tym wszystkim cechom germańskim przeciwstawiają się, zdaniem autora, cechy Słowian starożytnych: rolniczość, porządek ziemski i gromadny, równość powszechna, brak tegości indywidualizmu, a natomiast familijność i rodowość.

Jużby się mogło było zdawać, że historya powszechna, że zwłaszcza dzieje pierwotne Polski pociągną ku sobie badacza i pochłoną go na zawsze. Ale młody nauczyciel poznański rozczytywał się wówczas pilnie w prelekcyach Mickiewicza paryskich. Te mu nie dały zasklepić się w jednym, choćby najobszerniejszym, zakresie szczegółowym wiedzy. Znalazł tam wprawdzie po-

budkę do zajęcia się starożytnościami etnicznemi Słowian, ale wyczytał także wspaniały rozbiór *Nie-boskiej;* — a że do umysłu, wytrawionego studyami filozoficznemi, znającego na wylot Hegla i Schellinga, przemówił Irydyon potęgą swej myśli, co wieki przeżyła, to chyba wszyscy zrozumiemy.

I tem się tłómaczy, że w tym samym roku 1846, wydał Małecki obok historycznej rozprawy porównawczej o pierwotnych zawiązkach społecznych Germanów i Słowian — świetne studyum: O stanowisku i dzielach Autora Irydyona 1).

Był to początek dłuższej pracy, której potem zaniechał autor, napisawszy tylko rozbiór Irydyona. Ten wstępny rozdział, sam dla siebie stanowiący całość, jest doskonale pomyślany, a pod względem stylu należy do najlepszych utworów Małeckiego. Streszczać go nie można, tak jest pełnym treści. To zaś, co tam Małecki o Zygmuncie Krasińskim napisał, tak jest przenikliwe, tak trafnie stawiające autora Irydyona na właściwem mu miejscu, że nietylko dziś, po tylu latach, ale kiedyś pewnie, w najdalszej przyszłości, historya myśli polskiej powtórzy tylko i potwierdzi bystry sąd 24-letniego młodzieńca. Uznawszy dzieła «bezimiennego autora» za wielce ważne, najważniejsze może z ostatnich faktów naszej literatury», przystępuje Małecki

<sup>1)</sup> Rok 1846. Zeszyt lutowy. Rozprawa ta przedrukowana jest w książce pod tytułem: Z Dsiejów i Literatury, str. 1-9.

do ich oceny tem skwapliwiej, «że mało sa dotad rozpowszechnione, mało czytane, wielu nawet nieznane...» Ten dziwny brak popularności tłómaczy autor bardzo trafnie tym, tyle w naszem społeczeństwie mówiącym argumentem, że autor Nieboskiej «nie należy do żadnych z wojujących dziś partyi». Nie rozumie tego ogół, że są ludzie wyżsi, którzy dlatego nie podzielają wyłącznie tych lub owych przekonań stronniczych, «że już je przeszli i wyszli poza ich obręb». Takim jest twórca Nieboskiej. «W tym razie nienależenie do żadnej partyi będzie cechą ducha wyrobionego i wyprzedzającego czas swój». Kto jednak do prawdy wyższej zdołał się wznieść, «ten zwyczajnie od różnych różnie pojmowany, każdej partyi za nieprzyjaciela uchodzi». Autor Irydyona u demokratów uchodzi za arystokrate. «Czemu? — bo z niepieknej strony odsłonił zamysły Pankracego i jego zastępów; u arystokracyi, przeciwnie, za demokratę okrzyczany - a czemu? bo wystawił w temże dziele w przerażającem świetle wszystkie te stare, dziś przedawnione uczucia, które władały dawnymi czasy feudalizmem, później arystokracyą. Jeżeli zechcemy pójść dalej, obaczymy, że ortodoksi z niechęcią o nim wspominają, bo to zasady nienarodowe, niekatolickie, bo to filozofia». Filozofowie ze swej strony zarzucają mu znowu zbytnią fantazye i uczuciowość, «która pochodzi z przesadzonego religijnego kierunku (!) i nie cierpi

tej wolności, która wszelkiego myślenia swobodnego a samodzielnego jest niezbędnym warunkiem». Inni znowu do Towiańszczyzny go licza! Owóż chaos wyobrażeń, zgiełk sądów różnych, sprzecznych o człowieku tym samym. – Każda partya odsyła go do drugiej, sobie przeciwnej; podczas gdy on do nich wszystkich w połączeniu przyznać się może, oczyściwszy naturalnie każdą z tej pleśni, przez którą wyrzuca sie na wierzch nurtująca we wnętrzu ich nienawiść. Autor nasz wyrzekł się nienawiści pierwiastków jednych dla miłości pierwiastków innych: i tem jednem już je z sobą złączył, by mu wszystkie służyły, by go wyniosły tam, dokąd żaden pojedynczo nie doprowadzi. W tem jasnem spojrzeniu na całą prawde, a nie na niektóre tylko strony prawdy w tem ujeciu wszystkich władz umysłu ludzkiego w jedną siłe, czy ją tam nazwiemy fantazyą twórczą, czy intuicyą, czy duchem, w tej mówię zupełnej i całkowitej wszystkiego ducha pracy, ukryta leży tajemnica wysokości stanowiska autora naszego, którem się od innych naszych poetów różni i którem ich prześciga».

Nie wiem, czy od czasu, gdy to było wydrukowane, pojawiło się głębsze, trafniejsze, sprawie-

<sup>1)</sup> Z Dziejów i Literatury, str. 5-6.

dliwsze określenie natury duchowej, znaczenia i stanowiska Zygmunta Krasińskiego. Małecki czuł dobrze, jak wiele tu twierdził wobec powszechnej wówczas obojętności ogółu dla arcydzieł myśli naszej; to też szczegółowo uzasadnia swój sąd, dowodzi znakomicie, dlaczego autor Irydyona «ludzkości całej poeta nazwany być powinien». dlaczego widzi w nim «prawego i dalej poezyę prowadzącego, następcę Mickiewicza». Ta drobna rozmiarami rozprawka o dziewięciu stronach druku, tworzy epoke dla badań nad Zygmuntem Krasińskim. Była to jakby uwertura wielkiej opery filozoficznej, od dziejów Nieboskiej, począwszy aż do złotych zórz Przedświtu. Nieodżałowaną jest stratą dla piśmiennictwa naszego, że z opery tej jeden zaledwie akt pozostał: rozbiór Irydyona. Że do rozbioru tego przystąpił autor po głębokiem zastanowieniu się nad myślą przewodnią Nieboskiej, widać to choćby z tych ustepów, gdzie porównywa spotkanie się Irydyona i Aleksandra Sewera z dyalogiem Henryka i Pankracego 1). Uważa wreszcie Małecki w końcowym ustępie pierwotnego tekstu, Irydyona za ślad wyższego (od Nieboskiej) stanowiska». Cary rozbiór Irydyona jest właściwie filo-

<sup>1)</sup> Wyrażnie świadczy o tem zresztą następujące zdanie (Przegl. Posn., 1847, str. 219, w przypisku): «Część ta pisma naszego, gdzie wyjaśniliśmy znaczenie i skład organiczny Komedyi, dotąd drukiem ogłoszona nie została».

zoficznem jego streszczeniem; widzimy dziś dokładnie zamiar wydzielenia z poematu (nazwanego pierwotnie przez Małeckiego: tragedyą) pierwiastków ideologicznych.

Estetyczna strona arcydzieła nie obchodzi prawie naszego krytyka. Natomiast dla filozoficznej ma sąd dziwnie przenikliwy; ma poprostu nietylko współczucie dla Irydyona, ale jakby współwiedze najtajniejszej myśli autora. Zygmunt Krasiński tak był zdumiony tą analizą Irydyona, że, dziękując Gaszyńskiemu gorąco za jej przysłanie, pisał z Nicei, 2 maja 1847 roku. «To prawda, że ten krytyk, jak nożem chirurga, ale doskonałego, rozerznał na najdrobniejsze muszkuły, ścięgna, włókna, żyłki, arteryjki Ducha Irydyonowego. Czytaiac. czułem to, co muszą czuć ci, którzy eteru zażywszy, są dyssekowani. Dziwne wrażenie, bezbolesne, a jednak to twe ciało rzna i to twa krew płynie». Zważmy, że poeta, który tak chętnie polemizuje, ilekroć spotka się z niezrozumieniem swej myśli (przypominam tylko odparcie zarzutów L. Ulrycha w liście do Gaszyńskiego), tutaj ani jednego zarzutu nie stawia; tylko drażliwa i wrażliwa jego natura poetycka nie posiada się z podziwu, że ktoś tak bystro, tak głęboko, a nie sprawiając bólu, przedostał się do najskrytszych tajni jego twórczości. Musimy tu oprzeć się pokusie, aby szczegółowo przedstawić zapatrywania Małeckiego na Irydyona: przekroczyłoby to znacznie

rozmiary szkicu niniejszego, a uwagi nasze nie dałyby się zamknąć w kilku zdaniach już choćby z tego tylko względu, że Małecki, przedrukowawszy w roku 1896 w «Pomniejszych pismach» rozbiór Irydyona z roku 1847, poczynił w nim znaczne pod koniec zmiany, skreślił ustępy niektóre, dodał inne, uwydatnił postać Masynissy, określił dokładniej stosunek jego do Kościoła, zmienił wreszcie poglad na idee, «kamień wegielny» Irydyona. Mamy tu zatem do czynienia z dwoma zapatrywaniami autora na ten sam utwór; jedno wygłasza młodzieniec, drugie mąż dojrzały półwiekowem doświadczeniem. Rzecz to sama w sobie ciekawa i godna szczegółowego rozpatrzenia, którego wyniki może z czasem podamy 1). Teraz spieszno nam do dalszych kolei życia, do tak licznych innych prac Antoniego Małeckiego.

## III.

Kiedy tak nauczyciel poznański przez lat pięć pełnił spokojnie obowiązki gospodarza klasy («ordynaryusza») po kolei: w sekście, quincie, wyższej kwarcie, tercyi i niższej sekundzie; kiedy otaczał

¹) Różnice tekstu zaczynają się w książce: Z Dziejów i Literatury. (Pomniejsze pisma) 1896 r., na str. 39 od słów: «Przez cały przebieg dramatu...». Tekst pierwotny urywa się na zdaniu: «Masynissa porywa w objęcia i zapada z nim». Ob. Przegl.

go rój uczniów, Ignących z miłością do takiego kierownika nauk, naraz w końcu roku 1849 otrzymał Antoni Małecki (bez żadnych swoich starań) wezwanie Uniwersytetu Jagiellońskiego na katedre filologii klasycznej. Na czele rządu austryackiego stał ks. Schwarzenberg. Ministrem oświaty był hr. Leo Thun. Kiedy katedra filologii klasycznej zawakowała w Krakowie po Trojańskim, Thun za pośrednictwem znakomitego filologa Bonitza zaczął szukać odpowiedniej naukowej siły w W. Ks. Poznańskiem. Bonitz przez znajomego sobie Kisslinga, dyrektora II-go gimnazyum w Poznaniu trafił do Małeckiego, proponując mu listownie katedrę w Krakowie. Małecki zażądał profesury etatowej z płacą wyższą niż zwyczajna, a otrzymawszy za kontraktem postawione warunki przeniósł się na Wielkanoc 1850 r. do Krakowa. W Uniwersytecie krakowskim zaczęły się wykłady w języku polskim, wygłaszane przez ludzi tej miary i zasługi, co Józef Majer, Józef Muczkowski, Skobel, a z młodszych Wincenty Pol, Józef Kremer, A. Helcel, Zielonacki i inni. Do tego to grona przyłączył się Małecki i z młodzieńczą energią jął się pracy na takiem, tylowiekową tradycyą uświęconem polu.

Pozn., 1847, str. 214, ostatni wiersz u dołu. Dwudziestu dwom stronicom pierwotnego tekstu odpowiada w przeróbce z r. 1896 ośm stronic. Nieraz zasadnicze pojęcia uległy zupełnej odmianie. Pojęcie naprzykład Szatana (Przegl. Pozn. 1847, str. 220), nie ostało się w przeróbce. Szczegóły liczne musimy tu pominąć.

Obok zajęć uniwersyteckich, rząd powierzył mu na dwa lata także dyrekcye gimnazyum św. Anny z zadaniem zreorganizowania go według nowego systemu. Małeckiemu paliła się, rzec można, robota w ręku. Już w końcu pierwszego półrocza pobytu w Krakowie ogłasza drukiem wykłady swe uniwersyteckie, miane w semestrze letnim roku 1850, pod tytułem: Prelekcye o filologii klasycznej i jej encyklopedyi (Kraków, 1851, stron 252). Był to naturalny całkiem początek zawodu profesorskiego: zaznajomienie słuchaczów z istotnem znaczeniem i umiejętną dążnością nauk filologicznych. Jak to pojmował nowy profesor, widać dokładnie z prelekcyi wstępnej, dziś jeszcze przejmującej wzruszeniem. Mówi tam «mieszkaniec innych stron, na Wielkopolskich wychowany równinach», który «od najpierwszej młodości z czcia i uwielbieniem zwracał myśl swoją ku tej matce wszystkiej oświaty naszej».

Te prelekcye o filologii klasycznej, nawet dziś, po pięćdziesięciu latach, nie straciły zasadniczej wartości. Uprzedzenia przeciw językom klasycznym były takie same u nas wtedy, jak i dzisiaj, równe przeciw filologii klasycznej zacietrzewienie, równa krytykowanego przedmiotu ignorancya. Małecki zna wszystkie zarzuty i spokojnie, poważnie się z nimi załatwia. Nie będziemy tu powtarzać jego głównych argumentów, zwłaszcza gdy niedawno, w Bibliotece Warszawskiej wytrawny, długo-

letni pedagog, znakomity filolog, prof. Bronisław Kruczkiewicz, te sama kwestyę wszechstronnie objaśnił. Tu radbym tylko zaznaczyć, że w książce swej Małecki nie stoi bynajmniej na stanowisku pedantycznem. Zna on wybornie odwrotna strone medalu i wyraźnie stwierdza, że «kierunek wyłacznej i wyłączającej erudycyi coraz wiecej schodzi z pola; blednieje szkolna lampa wobec słońca, wlewajacego coraz rzęsistsze promienie swoje razem z pełniejszą życia umiejętnością, w posępne dawniej sklepienia pracowni filologicznych». Ten profesor filologii jest zarazem Polakiem i doskonale rozumie, że w «Polsce ubóstwianie rzeczy starożytnych nietylko znaczne wyrządziło szkody w zakresie piśmiennictwa i języka ojczystego; ale, co gorsza, wiele sprawiło zamętu w dziedzinie dziejowej i politycznej».

A przecież Małecki zachęca do studyów filologicznych, i stwierdziwszy ujemne ich strony, wynikające z jednostronnego i ciasnego rozumienia celu filologii klasycznej, pragnie, by młodzież nasza, pokonywając trudności tej nauki, przywykała do wyrabiania w sobie samodzielności umysłu a temsamem i hartu woli, tak potrzebnej do zwalczania trudności życia. Bo filologia, wyszedłszy na pozór od rzeczy, nie mających najmniejszego związku z życiem bieżącem, doprowadzi w końcu wytrwałego ucznia «do życia napowrót, dając mu w na-

grodę spojrzenie na świat jasne, bystre i wysokie: trafność sądu i czerstwość woli».

Część druga książki wylicza najważniejsze gałęzie filologii klasycznej. Niemiec byłby tu dał rzecz nudną, suchą i ciężką. Uczeń Boeckh'a i Lachmanna ma trwałą podstawe naukowa, a buduje na niej gmach estetyczny i harmonijny. Aparat bibliograficzny tych prelekcyi ma dziś oczywiście tylko historyczną wartość; ale książka ta tyle zawiera cennych spostrzeżeń, hojną dłonią sianych, tak umie ożywić klasyczna przeszłość ciagłem przypominaniem świetnych momentów poezyi wszechludzkiej, że ustępy jej czytają się i z zajęciem i z trwałym pożytkiem. Małecki włada tam, jak mistrz, olbrzymią skalą swej erudycyi wszechstronnej. Objaśniając istotę romantyzmu wobec klasycyzmu, to przytacza ustęp Irydyona, to przeciwstawia Odyssei - Komedyą Boską Danta. Shakespeare, Goethe i Schiller wchodzą do rozbioru arcydzieł greckich i rzucają promienie swych arcydzie na rozjaśnienie Antygony, Elektry i Edypa. W tych prelekcyach objawił się nietylko dzielny filolog, ale przerastający go o wiele poeta.

Przez dwa lata oddawał się Małecki spokojnie zajęciom naukowym, ani się domyślając, że zbliża się dla niego i dla Uniwersytetu Jagiellońskiego katastrofa, której genezę trzeba tu szczegółowo przedstawić. Dlatego trzeba w opowiadaniu cofnąć się o lat kilka.

Po zajęciu wolnego miasta Krakowa zaczął rząd austryacki Uniwersytet tamtejszy powoli germanizować. Przy każdej sposobności wakansu jakiej katedry, obsadzano ją człowiekiem von draussen. Ci nowi przybysze wykładali po niemiecku. Z dawnych profesorów ledwie który władał biegle językiem niemieckim. Więc do czasu i wykłady polskie cierpiano.

Wskutek przewrotów roku 1848 nastał dla Krakowa czas lepszy. Z letniem półroczem r. 1849 zyskał Uniwersytet uznane prawo języka polskiego, jako wykładowego. Niemców jednego po drugim przenoszono do Austryi. Kilka katedr obsadzono Polakami, świeżo mianowanymi. Chętnym wykonawcą tego zmienionego systemu, a może i jego sprawcą, był hr. Thun, minister oświaty, pół Niemiec, a pół Czech, chęci dla nas najlepszych.

Najdalej we dwa miesiące po przybyciu Małeckiego do Krakowa zabrał się Wydział Filozoficzny Uniw. Jag. do załatwienia konkursu na katedrę historyi powszechnej. Wpłynęło pięć lub sześć podań różnych kandydatów. Wśród współubiegających się był Antoni Walewski, do niedawna emigrant w Paryżu, od dwu lat mieszkający w Wiedniu jako *privatier*. Fama w Krakowie była taka, że Walewski spełnia tam usługi agenta rządowego. Wydział Filozoficzny był w kłopocie, co robić z tym fantem. — Zamianowano, jak zwykle, komi-

syę, złożoną z Małeckiego i W. Pola, do ułożenia dla Ministeryum referatu w tej sprawie konkursowej.

Komisya postawiła t. zw. terno z trzech kandydatów; Walewskiego zaś pominęła, a to z uwagi, że kandydat ten nie posiadał wymaganego ustawa stopnia doktorskiego, a żadnem wydanem dziełem nie był w stanie braku tego zapełnić. Ten motyw wyraźnie dołączono do referatu, wiedziano bowiem, że Walewski będzie w Wiedniu silnie popierany; samo zatem milczące nieuwzględnienie tego kandydata nie zdawało się dostateczną zaporą, by go rząd nie mianował. Wydział przyjął referat Komisyi bez zmiany i postał go do Ministervum. Profesura ta miała więc być zwyczajna (komukolwiekby była nadana) z płacą tej randze odpowiednia i spodziewać się należało, że nominacya nastapi w sierpniu lub wrześniu 1850 r., tak, iżby nowy profesor mógł już w zimowem półroczu wykładać.

Stało się jednak inaczej. Zamianowano wbrew opinii Wydziału, Walewskiego, co prawda po długiej zwłoce, dopiero w marcu czy kwietniu 1851 r. i to zamianowano go profesorem na dzwyczajnym, z płacą o kilkaset złr. niższą, niż ta, na jaką liczył stosownie do konkursu. Otóż to go rozgoryczyło i stało się powodem, że się na członkach Komisyi konkursowej postanowił zemścić za tę zwłokę czasu i za ten niższy stopień i za niższą płacę posady.

Na sposobność wywarcia zemsty czekał niedługo. W październiku 1851 r. odwiedził cesarz Kraków i Lwów. Profesorowie Uniwersytetu Jagiellońskiego wystąpili przy obu sposobnościach (w pałacu Spiskim i w murach Wszechnicy) przed cesarzem w togach. To wznowienie tóg, zarzuconych w Uniwersytecie krakowskim od czasu trzeciego podziału Polski, zostało uchwalone przez całe gremium wszystkich czterech wydziałów na wniosek Helcla Był na tej naradzie i Walewski, lecz ni słowem nie oponował; słuchał a milczał.

Czy się te togi (zamiast mundurów) otoczeniu cesarskiemu podobały? trudno wiedzieć. Ale buntu w nich chyba trudno było dopatrzeć; w takim razie bowiem z pewnością namiestnik Gołuchowski byłby, przynajmniej w cztery oczy zrobił wymówki rektorowi Uniwersytetu, a nie uczynił nic podobnego. Więc wtedy jeszcze nie przyjęto tego tak źle.

W tych czasach jednak (w jesieni 1851 r., a cóż dopiero przez cały rok 1852) wiał już w Austryi znowu inny prąd, przeciwny temu, co wiał w r. 1849, przeciwny dokonanemu spolszczeniu Uniwersytetu i pragnący obalić to wszystko, co się w r. 1849 i 1850 stało.

Walewski, świadomy tego zwrotu opinii w otaczającej cesarza kamarylli wiedeńskiej, użył go skwapliwie za narzędzie do swoich celów i wystosował do Jenerała Kempen von Fichtenstein, ów-

czesnego ministra wszechwładnego policyi, już w jesieni 1851 r. denuncyacyę na nielojalność całego Uniwersytetu, a w szczególności dwóch profesorów, co tego wszystkiego złego byli przyczyną.

O tej denuncyacyi nikt w Krakowie, ani wtedy, ani później, do niedawna nie wiedział. Wydobył ją z aktów dopiero w kilkadziesiąt lat później ś. p. Rittner, b. minister, i od niego-to przejął tę całą wiadomość do swej znakomitej monografii o A. Gołuchowskim Dr Bronisław Łoziński.

Cała ta rzekoma nielojalność Uniwersytetu krakowskiego i wina owych dwu profesorów wylęgła się tylko w mózgu denuncyanta. Całym symptomatem nielojalności były tylko owe nieszczęsne togi! Ale dla rozjuszonej wtedy reakcyi germanizacyjnej to wystarczało, bo niechętna spolszczeniu Uniwersytetu szukała dziury na całem, a tej dziury dostarczył jej — Walewski!

<sup>1)</sup> Agenor hr. Goluchowski w pierwszym okresie rządów swoich (1846—1859) przez Dr Bronisława Łozińskiego. We Lwowie (H. Altenberg) 1901, str. 104—108.

Zdaniem Antoniego Małeckiego zaszła w opowiadaniu Rittnera Drowi Br. Łozińskiemu ta niedokładność, że owymi dwoma sprawcami złego mieli być Małecki i Kremer. «Z pewnością w denuncyacyi nie Kremer był wymieniony, bo ten Walewskiego ani grzał ani ziębił, ale Pol, kolega Małeckiego w owej konkursowej Komisyi. Przy katastrofie noworocznej 1853 r. nic się też nie stało Kremerowi; wogóle żadnych nieprzyjemności on ani wtedy ani później nie doznał». Nie trzeba dziś chyba za-

Otrzymawszy minister policyi, Kempen to oskarżenie w jesieni 1851 r. chciał mieć jeszcze więcej dowodów. Zażadał z Krakowa od władzy gubernialnei, od szefa krakowskiego Gubernium, Etmayera, w marcu 1852 r. najdokładniejszej o wszystkiem tem relacyi. Etmayer polecił ułożyć ją Neusserowi, dyrektorowi policyi krakowskiej. Ten, widocznie pod dyktandem Walewskiego, napisał obszerną relacyą o Uniwersytecie krakowskim i jego profesorach; tylko członek kolegium profesorskiego mógł Neusserowi dostarczyć tych wszystkich szczegółów, wprawdzie kłamliwych, ale z takim pozorem prawdy i tak drobiazgowo podanych, że wzbudziły wiare u Kempena, do którego cały ten zatruty pasztet oszczerstw wysłał Neusser d. 21 marca 1852 r. via Lwów, skąd odszedł d. 26 marca 1852 r. z nic nie znaczącym, obojętnym dopiskiem Gołuchowskiego. Z długiej delacyi Walewskiego-

pewniać, że całe to podłe oskarżenie Uniwersytetu o nielojalność, czy to profesorów, czy młodzieży, było najzupełniej wyssane z palca. Ani jeden z profesorów nic przeciw rządowi nie knował! Wdzięczni wszyscy byli, że język nasz jako wykładowy i urzędowy nadano i że go nie odbierano; bo ponowna germanizacya Wszechnicy Jagiellońskiej zaczęła się później dopiero, w drugiej połowie 1853 r., powoli dokonywać i trwała potem aż do wojny z Prusami r. 1866, choć i wtedy starsi niektórzy profesorowie wykładali jeszcze po polsku. Co do młodzieży, to ta przez wszystkie owe lata (1849—1851 i później) zachowywała się spokojnie. Ani uwięzień ani śledztw wcale nie było.

Neussera obchodzi nas tu przedewszystkiem ustęp dotyczący Małeckiego:

«Antoni Małecki przybył z Poznania z panującemi tam polskiemi i pruskiemi (!) austryackiemu rządowi nieprzyjaznemi zapatrywaniami. Zrezygnował on z posady dyrektora w tutejszem gimnazyum, aby nie brać udziału w rzekomych usiłowaniach germanizacyjnych rządu. Umieszczone w Gońcu Polskim nieprzyjazne artykuły o tutejszym Uniwersytecie wyszły, według mojego osobistego przekonania, po większej części z pod pióra Małeckiego» ¹).

To wszystko działo się zaocznie, skrycie.

Dopiero od połowy 1852 r. zaczęły obiegać Kraków głuche wieści, że się coś w Wiedniu przeciw Uniwersytetowi knuje, że zanosi się na liczne dymisye; ale nikt nie wiedział, za co i na czyje instygowanie. O tych bowiem denuncyacych nic nikomu wtedy nie było wiadome. Za powrotem z wielkich wakacyi r. 1852 i to sobie już powtarzano, że Walewski był w ciągu wakacyi wzywany do Wiednia dla udzielenia pewnych wyjaśnień. «Wszystko to dziwiło każdego, aleśmy skłonniejsi byli i wtedy jeszcze uważać wszystko za bajki». (Z opowadania Ant. Małeckiego).

¹) Całą tę relacyą Neussera może ciekawy czytelnik odczytać w wymienionej, źródłowej publikacyi Dra B. Łozińskiego na str. 106—108.

Dopiero dnia 1 stycznia 1853 r. wrzód pękł. Przyjechał Gołuchowski do Krakowa i przysłał, Małeckiemu, Polowi, Helclowi i Zielonackiemu każdemu z osobna, dymisyą, bez podania żadnych powodów. Z daty papierów tych urzędowych widno było, że te dymisye aprobowane były przez cesarza jeszcze w trzecim kwartale 1852 r., ale w Ministeryum oświaty długo leżały nieużyte, widocznie w nadziei, że do takiej katastrofy może nie przyjdzie. Lecz pod naciskiem nalegań Kempena musiał je Thun na kilka tygodni przed końcem r. 1852 do Gołuchowskiego wysłać, z tem koniecznem żądaniem, by on sam do Krakowa zjechał i winowajcom za bytności swojej w miejscu te kary wymierzył!!

Dlaczego właśnie ci czterej profesorowie zostali wydaleni? Z referatu Neussera byłoby wynikało, że połowa profesorów na to zasługuje. Jeżeli jednak trafiło to tylko czterech, to musiał Walewski, kiedy podczas wakacyi dawał w Wiedniu swoje dodatkowe wyjaśnienia, tyle na nich dopowiedzieć rzeczy najgorszych, że to ich w opinii rządu dobiło do reszty.

Wybrani przedtem przez Wydziały na rok szk. 1852/3 dziekani i rektor Uniwersytetu Jag. nie dostali od Ministeryum zatwierdzenia aż do końca r. 1852. W dniu zaś 1 stycznia 1853 r. przyszedł z Wiednia dekret, że wybranych dziekanów i rektora się nie zatwierdza; zamiast rektora

zamianowano samowładnie w Wiedniu kuratora Uniwersytetu i oktrojowano z pomiędzy profesorów Niemców trzech dziekanów dla innych wydziałów, wydziałowi zaś filozoficznemu narzucono dziekana w osobie... Walewskiego, a tow taki sposób, że jednego dnia awansowano go na profesora zwyczajnego, drugiego przysłano mu honorowy(!) doktorat, a trzeciego nominacyą na dziekana — na przeciąg czasu nieograniczony. Był też nim przez lat kilka. Sic itur...

Małecki, którego rząd austryacki powołał był z W. Ks. Poznańskiego na podstawie osobnej, jak wiemy, umowy, zaskoczony nagłą, niczem nie zasłużoną dymisyą próbował się bronić, a przedewszystkiem chciał wiedzieć, dla jakich powodów nagle go pozbawiono posady. Korzystając z pobytu namiestnika Gołuchowskiego w Krakowie, poszedł do niego. W Krakowie wrzało powszechnem na rząd oburzeniem za niezasłużone usuniecie z Uniwersytetu ludzi otoczonych ogólnym szacunkiem. Gołuchowski, którego uważano wówczas za schwarzgelbera, przyjął Małeckiego najserdeczniej, w rozmowie polskiej wyparł się jakiegokolwiek współudziału w sprawie dymisyi i radził Małeckiemu dla wyjaśnienia zagadki pojechać do Wiednia i rozmówić się z ministrem oświaty Thunem. Usłuchał rady Małecki, pojechał i stawił się przed Thunem z zapytaniem, za co go spotkała dymisya? Ale, o dziwo! sam minister oświaty nie był o powodach zbiorowej dymisyi czterech profesorów poinformowany. Odesłał Małeckiego do wszechwładnego ministra policyi, jenerała Kempen von Fichtenstein, który profesora Uniwersytetu przed oblicze swoje dopuścić nie raczył. Po kilku godzinnem bezowocnem wyczekiwaniu na audyencyi u Kempena, zrozumiał Małecki, że minister policyi nie chce mu prawdy powiedzieć — i wrócił z niczem do Krakowa.

Takie to były wówczas w Austryi czasy i tacy ludzie!

Wypędzony z Krakowa i Austryi w kwietniu r. 1853 spędził Małecki całe lato na wsi w Poznańskiem u rodziny. Wśród tych wczasów wiejskich, wolny od obowiązkowych zajęć przełożył Elektrę Sofoklesa i napisał List Żelazny. Oba te utwory wyszły z druku w końcu r. 1853 (z datą na tytule: 1854). W październiku tego roku w Poznaniu otwarto nową szkołę realną, w której otrzymał Małecki stanowisko profesora. To przejście z Uniwersytetu Jagiellońskiego do skromnej nauczycielskiej posady było ciężką próbą, która — na szczęście dla literatury naszej — trwała niedługo.

Ewangeliczne słowa: «Przyjacielu! posiądź się wyżej!» nie dały długo na siebie czekać. Thun już w listopadzie tegoż roku ofiarował Małeckiemu katedrę filologii klasycznej — w Insbrucku. Geograficznie było to znacznie wyżej, niż w Krakowie, ale nie milej. Trzy lata (1854—1856) spędził Ma-

łecki w Tyrolu, w tej Syberyi austryackiej, jak się sam wyrażał — uroczej dla oczu, przez poczciwy lud zamieszkałej, ale dla niego smutnej i pustej. «Gdybym był Niemcem, pewniebym gdzieindziej mieszkać nie chciał, ale...»

To ale kazało mu Insbruck za nową próbę trudności życia uważać. Dymisya krakowska przerwała była różne prace, między innemi rzecz o teatrze i dramacie greckim, z której wyjątki dopiero w lat kilkanaście potem doczekały się druku 1). W Insbruku napisał Małecki w r. 1855 komedyą w czterech aktach, pod tytułem: Grochowy Wieniec, czyli Mazury w Krakowskiem. Wymowny to był dowód, jak zetknięcie się umysłu poetycznego z nieśmiertelnymi tworami helleńskiego ducha działało ożywczo i zapładniająco na twórczość, bez uszczerbku dla narodowego jej kierunku. Na obczyźnie nie przestawał profesor myśleć o kraju i służyć mu.

Już poprzednio, w r. 1853, jako tłómacz Sofoklesa, dążył do jak najwierniejszego oddania nietylko treści utworu, ale i jego formy, rytmiki. Chciał dać przykład, jak tragedye greckie powinny być na język nasz przekładane. A że przykład ten był potrzebny i był skuteczny, o tem świadczy

<sup>1)</sup> Ustępy z historyi dramatu greckiego. Biblioteka Ossolińskich. Poczet Nowy. Tom IX. Lwów, 1866, str. 62-80. Tom X, str. 80-145,

pięknie współzawodnik Małeckiego na tem polu, Kazimierz Kaszewski. Przyznaje on, że przekład Elektry «jest nietylko dosłownem niemal tłómaczeniem tekstu, ale go ściśle co do rytmu i miary na język nasz przenosi, czyli stanowi możliwie wierne odbicie pierwowzoru, jakby postaci jakiejś w zwierciedle. Ta ścisłość z jaką Małecki dokonał przekładu Elektry, nie poszła na marne w dalszym ciągu prac tego rodzaju. Można się było zgodzić z nim, lub nie zgodzić na metodę, ale po takim wzorze wierności każdy przedsiębiorący podobną pracę, czuł się obowiązanym szanować, ile możności, jeśli nie wszystkie drobiazgi, to przynajmniej charakterystyczne rysy pierwowzoru». (Wędrowiec, z dnia 16 listopada 1901 roku, Nr 40, str. 909).

Przekład *Elektry* był wyborną szkołą dla dramaturga. Uczył zwięzłości i mocy stylu, dawał wzór wzniosłej tragiczności. Próby ujęcia dziejowych naszych zdarzeń w ramy dramatu, lub tragedyi, nie były, jak wiadomo, pomyślne. Małecki śmiałą ręką, niespodziewanie zapewne dla wszystkich współczesnych, co o nim tylko jako o profesorze filologii słyszeli, sięgnął po laur dramaturga. Dał nam historyczną tragedyę i historyczną komedyę, dwa sceniczne utwory, które wytrzymały i próbę sceny i — co ważniejsza, próbę czasu-*Grochowy Wieniec*, utwór, napisany przed pięćdziesięciu laty, odegrano na scenie warszawskiej 2 lipca 1897 roku z takiem powodzeniem, że od-

tąd grano tam tę komedyę już czterdzieści pięć razy, i nieraz jeszcze grać będą 1).

List Żelazny w latach kilku po wyjściu miał powodzenie na scenie. Był w r. 1856 i następnych kilka razy grany we Lwowie, a za czasów Wielopolskiego i w Warszawie 3). Mało mamy w naszej literaturze dramatycznej utworów, któreby mogły się zmierzyć z Listem Żelaznym. Nikt przed Małeckim nie umiał wydobyć z bolesnego tematu pańszczyzny takiego iście tragicznego założenia: szlachcic ambitny, u celu marzeń będący, w przededniu ślubu z ukochaną dziewicą, dowiaduje się, że jest synem chłopskim, w kolebce przez mamkę zamienionym, że z dumnych rojeń strącić go ma w przepaść poddaństwa fakt prosty, a w Polsce stanowczy: nie jest «urodzonym». Walka duchowa, jaka się w tym człowieku toczy, i zwolna, lecz stale, do zbrodni go wiedzie, skreślona jest z wielką znajomością duszy ludzkiej. Spotkanie z matką wstrząsa do głębi. Całość rzucona jest na tło ponure, dziejowe, bez przesady skreślone. Znajomość epoki ogromna, a język szczeropolski, miejscami z powodu białego wiersza do złudzenia przypominajacy Odprawę posłów greckich, pozostanie

<sup>\*)</sup> Recenzya nieżyczliwa była tylko jedna. Wyszła w Czasie z pod pióra L. Siemieńskiego, który z dziwną nienawiścią napadł na autora «Listu Zelaznego».



Ob. artykuł D. Zglińskiego w Wędrowcu, 1901 r. Nr 46, str. 912: «A. Małecki jako dramaturg».

trwałą ozdobą tej przejmującej tragedyi. W pojęciu swem zasadniczem jest ona iście klasyczną: jak fatum nad rodem Labdakidów, tak tutaj, nad tą polską tragedyą, straszne, nieubłagane fatum przesądu kastowego, pańszczyzny, zawisło — a widz polski w ambitnym i zapamiętałym synu Marty, wieśniaczki, ma jakby wcielenie wiekowego grzechu polskiego, ucisku poddaństwa, który w końcu mści się na sobie samym. Dla ogółu teatralnego jest może List Zelazny zbyt ponury, zbyt poważny, zbyt wreszcie treściwy. Ale może nadejść czas, w którym będzie powszechniej rozumiany.

Kto dole kraju tak na wskróś rozumiał i tak gorąco ukochał, temu pobyt na obcej ziemi ciężył kamieniem na sercu. Starał się autor Listu Żelaznego o powrót do jednego z dwu Uniwersytetów galicyjskich. Dowiedziawszy się z programu wykładów lwowskich, że katedra literatury polskiej nie jest tam obsadzona, zwrócił się Małecki do ministra, hr. Thuna, najpierw listownie, wreszcie osobiście z prośbą o udzielenie mu tej katedry lwowskiej. Ponieważ chodziło nietylko o historyę literatury, ale także o język polski, wymagał Thun od Małeckiego dowodów, że potrafi wykładać gramatykę polską porównawczo, to jest z uwzględnieniem innych języków słowiańskich - i odesłał go do znanego slawisty, Fr. Mikloszica. Ten zachęcił Małeckiego do wyuczenia się języka starosłowiańskiego 1). Małecki nie wiedział zrazu, czego chcą od niego; ale był to warunek konieczny do uzyskania upragnionego w kraju stanowiska. Zabrawszy z księgarni wiedeńskiej wszystko, co Mikloszić i inni z zakresu starosłowiańszczyzny wydali i napisali, z całą paką nieznanych sobie dzieł wrócił Małecki do Insbrucku i zasiadł do studyów starosłowiańskich: «Kiedy się zabierałem do tego, pisze Małecki 2), – drwiłem z wymaganego warunku. Sądziłem, że to bzik, żeby ten stary mamut zdał się na co, na pożytek dzisiejszej polszczyzny. Ale jabym się był uczył z równym zapałem i po japońsku, skoro to miało być warunkiem odzyskania życia w ojczyźnie. Już po trzech dniach tej nauki otwarły mi się oczy i zatopiłem się w tych studyach z całem zamiłowaniem».

W trzy miesiące, od Wielkiej Nocy do św Jana 1856 roku, przestudyował Małecki wszystko, co uważał za potrzebne, dał tego zadowalające dowody, a kiedy w lipcu tegoż roku przejeżdżał przez Wiedeń w Poznańskie, już go Thun zapewnił o niedalekiej nominacyi na profesora języka i literatury polskiej w Uniwersytecie lwowskim. Nominacyę tę podpisał Franciszek Józef I dnia 22 sier-

¹) Szczegółowo opowiada to sam A. Małecki w Historyi Uniwersytetu Lwowskiego, napisanej przez Dra L. Finkla i Dra Stanisława Starzyńskiego (Lwów, 1894, str. 335 i dalsze).

<sup>\*)</sup> W liście do mnie (z dnia 13 stycznia 1902 roku), w którym niejeden szczegół życia swego i działalności wyjaśnił.

pnia 1856 roku ku zupełnej niespodziance Uniwersytetu lwowskiego, a nawet namiestnika Galicyi hr. A. Gołuchowskiego.

Przed Małeckim otworzyło się rozległe pole działania wśród swoich i dla swoich.

## IV.

Początki nie były łatwe. W latach owych germanizacyjny zapęd szalał w najlepsze. W Uniwersytecie lwowskim wszystko wtedy odbywało się po niemiecku. Małecki nie miał upoważnienia do wykładów w polskim języku; mimo to na własną rękę odważył się na wykład polski po naradzie ze starym, doświadczonym bibliotekarzem, Strońskim. To mu jakoś uszło. Wykłady języka polskiego i starosłowiańskiego były mu «rekreacyą», domowej pracy nie wymagały. Więcej trudu sprawiało spisywanie zeszytów do wykładu historyi literatury.

W roku 1859 rozpisał Wydział krajowy wspólnie ze szkolnym departamentem Namiestnictwa konkurs na gramatykę języka polskiego dla szkół średnich. «Na razie nie miałem zamiaru wdawać się w tę aferę, tak daleką od mych estetyczno literackich aspiracyi i zajęć. Ale znajomi i życzliwi, głównie Bielowski, Pilat (ojciec dzisiejszych), Szajnocha, miru mi nie dawali, namawiając, żebym wziął udział w konkursie. Sam musiałem im przy-

znać słuszność, że od tej sprawy się nie wybiegam, planowanej przez Wydział już od roku 1845, dotąd bez skutku, i ponowionej w 1859 roku. Byłbym jako profesor polskiego języka w każdym razie musiał należeć do Komitetu sędziów konkursowych, a być pewnie i referentem. Byłbym musiał wszystkie roboty konkursowe czytać i oceniać — robota mozolna i przykrzejsza, niż samemu napisać gramatykę i właśnie przeto być wolnym od uczestnictwa w Komitecie. To był powód, że się do tej pracy zabrałem.

W ciągu roku dwie gramatyki (r. 1860) oddałem do ocenienia: szkolną dla uczniów i większą dla nauczycieli, jako instrukcyą do wykładu tamtej. Szkolna tkwiła w większej, obfitszej w wyjaśnienia i dowody twierdzeń, wypowiedzianych dogmatycznie w szkolnej gramatyce.

Trutynowano rzecz do końca roku 1862! Wygrałem, i tak wszedłem w poczet gramatyków, do którego więc tylko zewnętrzne okoliczności mnie przyłączyły. Druk gramatyk z końcem 1863 r. ukończono» 1).

Szkolny ten podręcznik rozszedł się w niezliczonem mnóstwie egzemplarzy i doczekał się już dziewięciu wydań <sup>a</sup>). Znaczenie *Gramatyki* trafnie

<sup>1)</sup> List z dnia 13 stycznia 1902 roku.

<sup>9)</sup> Wydanie dziewiąte z r. 1903 ukazało się w nowej stylizacyi, formie i całym układzie,

scharakteryzował doskonały znawca przedmiotu Ad. Ant. Krvński: «Pojawienie sie Gramatyki Małeckiego było wypadkiem, ważnym dla nas z dwu względów. Przedewszystkiem miała ona doniosłe znaczenie pedagogiczne; przy pomocy bowiem tej książki, pierwiastki wiedzy językoznawczej wprowadzono do nauki języka polskiego, co zarazem podnosiło poziom nauczania tego języka; powtóre, zasady naukowe, w tem dziele zawarte, sprowadziły w szerszych kołach zmiane w pojmowaniu i traktowaniu nauki języka ojczystego» (Wędrowiec, j. w., str. 905). Do tych zwiezłych słów uznania dodać chyba możemy to tylko, że mało znamy książek, tak praktycznie dla szkoły średniej ułożonych, tak ponetnych nawet (o ile książki szkolne mogą być ponętne) dla młodzieży dorastającej, lat 10-13. Zwłaszcza składnia zdumiewa bogactwem trafnie dobranych przykładów, które drażnią ciekawość chłopiecą, wbijają się same w pamięć, a że są opatrzone nazwiskami autorów, two rzą zatem jakby pierwszy, bezwiedny, samoistny podkład dla przyszłej nauki o dziejach prozy i poezyi polskiej 1).

Profesor języka polskiego był zarazem profesorem literatury polskiej. Uczyniwszy zadość obo-

<sup>1)</sup> W szesnaście lat potem wydał Małecki nowe dzieło pod tytułem: Gramatyka historyczno-porównawcza języka polskiego. Lwów, 1879. Tom pierwszy, str. XII + 490. Tom drugi, str. 546. Nie jest to drugie, poprawne wydanie gramatyki «większej»

wiązkom gramatyka, wypełniwszy dotkliwy brak książki niezbędnej - zwrócił się Małecki z całym zapałem do dziejów piśmiennictwa polskiego. Wykłady jego były tłumnie uczęszczane. «Pociągały one — pisze prof. Finkel — prostotą formy, przemawiajaca do każdego umysłu, a głębokością i gruntownością studyów zadziwiały. Wszystkie epoki literatury objął w swoich prelekcyach» 1). Rozgłos tych wykładów sprawił, że w roku 1862 Małecki otrzymał wezwanie od margr. Wielopolskiego na katedre w Szkole Głównej w Warszawie i, ulegając namowom Papłońskiego, (który przybył umyślnie w Poznańskie celem wyszukania kilku profesorów dla Szkoły Głównej), — postano wił przypatrzeć się stosunkom na miejscu, pojechał na dni kilka do Warszawy. Ofiarowano wówczas Małeckiemu cztery zajęcia: profesorstwo w Szkole Głównej, w Akademii Duchownej, następnie nadzór nad wychowaniem dzieci Wielkiego księcia Konstantego i uczenie samego Wielkiego Księcia polskiego języka. Z wielkimi honorami przyjmowano wtedy Małeckiego u Wielopolskiego, Enocha i Krzywickiego. Margrabia Wielopolski był dla Małeckiego nadzwyczaj uprzejmy, nie szczę-

z roku 1863, lecz zawiera zupełnie nowy wykład, rozwinięty na obszernej historyczno-porównawczej podstawie; zaledwie jedna trzecia osnowy ma podobieństwo do dawnej gramatyki. Tę nową podstawe określa autor w «Przedmowie» z roku 1879.

<sup>1)</sup> Historya Uniwersytetu Lwowskiego, j. w., str. 336.

dził oznak wielkiej życzliwości. Ale Małecki nabrał w Warszawie przekonania o niepewności całej sytuacyi i dlatego nie przyjął żadnej ze stawianych mu ofert. Wróciwszy do Lwowa, odpisał stanitąd, że nie może się przenieść do Warszawy 1).

Nie tak zaraz i w Galicyi nastały czasy lepsze dla języka narodowego; walka o prawa autonomiczne była ciężka.

Sala wykładowa Małeckiego nie mogła pomieścić trzystu jego słuchaczów. Na rozbiór Króla Ducha zapisanych było stu pięćdziesięciu trzech. Daleko więcej przychodziło niezapisanych. Z trudem udało się wywalczyć w niechętnym Senacie akademickim udzielenie większej sali. «Małecki mówił zawsze, nigdy nie czytał swych prelekcyi. Forma wykładu była pełna naturalności i prawdziwie szlachetnej prostoty. Władał zawsze tematem, nigdy mu się porwać nie dał... W chwilach tylko, kiedy znakomity profesor wnikał w istotę natchnienia któregoś z wielkich poetów, kiedy zstępywał w ten tajemniczy, a wspaniały świat twórczości poetyckiej, kiedy wskazywał słuchaczom swoim najpromienniejszą strone rozbieranego właśnie utworu, lub w końcu kiedy przychodziło mu szukać do słów poematu komentarza w kolejach i boleściach życia poety — wówczas głos ten spokojny stawał się dziwnie wymownym i wzrusza-

<sup>1)</sup> Historya Uniwersytetu Lwowskiego, j. w., str. 337.

jącym, a oko profesora iskrzyło się blaskiem zapału, lub wzruszenia, które magiczną siłą porywały najobojętniejszego nawet słuchacza» 1).

Wykłady takie szerzyły znajomość literatury, budziły w słuchaczach zapał dla poezyi, uczyły, jak czytać i gdzie szukać estetycznych rozkoszy. Doniosłość ich nie da się dziś nawet dokładnie zmierzyć i ocenić, jak niepodobieństwem jest obliczyć, ile plonu w lecie przyczyni cichy, ciepły, obfity deszcz na wiosnę. To pewna, że poziom wiedzy literackiej w Galicyi rósł od tych wykładów, że setni słuchacze, późniejsi nauczyciele gimnazyalni nieśli z sobą w głuszę prowincyonalną zapas obfitych myśli, starczących na wypełnienie jałowych dni małego miasteczka, pobudzających do namiętnych, długich koleżeńskich dysput i gawęd.

Kto chce mieć wyobrażenie o metodzie wykładów ówczesnych Małeckiego, niech odczyta dwie jego monografie literackie o *Morsztynie i o Fryczu Modrzewskim*<sup>2</sup>). Znajdzie tam masę nowych (na owe czasy) szczegółów, podanych w tak prostej a ponętnej formie, że zrozumie najlepiej, czem były w szóstym dziesiątku lat zeszłego stulecia takie wykłady — i ile im dalszy rozwój naszej historyi literatury zawdzięcza. Zasadniczą jest

<sup>1)</sup> Gazeta Lwowska (feuilleton) r. 1874, Nr 5. Ustęp powyższy przytoczył J. I. Kraszewski, l. c., str. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> Przedrukowane w pomniejszych pismach: Z Dziejów i Literatury.

dził oznak wielkiej życzliwości. Ale Małecki nabrał w Warszawie przekonania o niepewności całej sytuacyi i dlatego nie przyjął żadnej ze stawianych mu ofert. Wróciwszy do Lwowa, odpisał stanitąd, że nie może się przenieść do Warszawy 1).

Nie tak zaraz i w Galicyi nastały czasy lepsze dla języka narodowego; walka o prawa autonomiczne była ciężka.

Sala wykładowa Małeckiego nie mogła pomieścić trzystu jego słuchaczów. Na rozbiór Króla Ducha zapisanych było stu pięćdziesięciu trzech. Daleko więcej przychodziło niezapisanych. Z trudem udało się wywalczyć w niechętnym Senacie akademickim udzielenie większej sali. «Małecki mówił zawsze, nigdy nie czytał swych prelekcyi. Forma wykładu była pełną naturalności i prawdziwie szlachetnej prostoty. Władał zawsze tematem, nigdy mu się porwać nie dał... W chwilach tylko, kiedy znakomity profesor wnikał w istotę natchnienia któregoś z wielkich poetów, kiedy zstępywał w ten tajemniczy, a wspaniały świat twórczości poetyckiej, kiedy wskazywał słuchaczom swoim najpromienniejszą strone rozbieranego właśnie utworu, lub w końcu kiedy przychodziło mu szukać do słów poematu komentarza w kolejach i boleściach życia poety - wówczas głos ten spokojny stawał się dziwnie wymownym i wzrusza-

<sup>1)</sup> Historya Uniwersytetu Lwowskiego, j. w., str. 337.

jącym, a oko profesora iskrzyło się blaskiem zapału, lub wzruszenia, które magiczną siłą porywały najobojętniejszego nawet słuchacza» 1).

Wykłady takie szerzyły znajomość literatury, budziły w słuchaczach zapał dla poezyi, uczyły, jak czytać i gdzie szukać estetycznych rozkoszy. Doniosłość ich nie da się dziś nawet dokładnie zmierzyć i ocenić, jak niepodobieństwem jest obliczyć, ile plonu w lecie przyczyni cichy, ciepły, obfity deszcz na wiosnę. To pewna, że poziom wiedzy literackiej w Galicyi rósł od tych wykładów, że setni słuchacze, późniejsi nauczyciele gimnazyalni nieśli z sobą w głuszę prowincyonalną zapas obfitych myśli, starczących na wypełnienie jałowych dni małego miasteczka, pobudzających do namiętnych, długich koleżeńskich dysput i gawęd.

Kto chce mieć wyobrażenie o metodzie wykładów ówczesnych Małeckiego, niech odczyta dwie jego monografie literackie o *Morsztynie i o Fryczu Modrzewskim*<sup>2</sup>). Znajdzie tam masę nowych (na owe czasy) szczegółów, podanych w tak prostej a ponętnej formie, że zrozumie najlepiej, czem były w szóstym dziesiątku lat zeszłego stulecia takie wykłady — i ile im dalszy rozwój naszej historyi literatury zawdzięcza. Zasadniczą jest

Gazeta Lwowska (feuilleton) r. 1874, Nr 5. Ustęp powyższy przytoczył J. I. Kraszewski, 1. c., str. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Przedrukowane w pomniejszych pismach: Z Dziejów i Literatury.

zwłaszcza rozprawa o Andrzeju Fryczu Modrzewskim. Wstep do niej jest jakby programem działania naukowego, madrym i do naszych potrzeb tak trafnie zastosowanym, że pod tem hasłem Małeckiego działali, działają i działać będą historycy literatury. Wykazawszy, jak pochopnie brali się u nas kompilatorzy do różnych «historyi», «zarysów». i «obrazów» literatury polskiej, bez sprawdzania podawanych faktów, bez wyjaśnienia licznych, nietknietych zagadek, mówi tak dalej: «Pracujemy od niejakiego czasu nad historya literatury w taki sposób, jakby część materyalna nauki zupełnie już była załatwiona, i jakby zależało tylko jeszcze na umiejętnem i artystycznem utworzeniu całości z materyałów nagromadzonych. A tymczasem w rzeczy samej największa potrzeba zachodzi właśnie co do samychże materyałów. Bo z tych, które mamy, w dzisiejszej chwili trwałego i dogodnego gmachu wznieść nie potrafi najzręczniejsza reka! Są bowiem niedostateczne, watpliwe, niezdatne. Są to po największej części cegły z niedobrej gliny, i kruszą się na pierwsze uderzenie krytycznej kielni...» 1). Tylko niektóre działy piśmiennictwa, poezya i historya, są jako tako obrobione. «Ale dalsze przestrzenie literatury, czy to w wieku Zygmuntowskim, czy w epokach temuż wiekowi przyległych, w smutnym okazują się stanie. Jest

<sup>1)</sup> Biblioteka Ossolińskich. Tom piąty, Lwów, 1864, str. 125.

to ugor, którego pewne tylko punkta poruszył lemiesz oracza. Są to rozłogi dalekie, obszerne, nieprzejrzane, ale bez stałych osad. Są to kraje, o których umiejętna geografia mało co umie powiedzieć, i które tradycya tylko zapełnia podaniami, lecz nie podaniami badaczów, ale dyletantów, lub kupców, co kiedyś tamtędy przejeżdżali...».

Cóż ma wobec takiego stanu rzeczy robić pisarz sumienny, chcący objąć cały ogrom literatury, a uważający sobie za obowiązek «nie przyjmować do obrazu swojego, jak tylko twierdzenia i wiadomości pewne, sprawdzone, pojaśnione do statecznie?» Jak smutne jest jego położenie! Doświadczył tego na sobie Małecki. «Trzeba co chwila budowniczą pracę nad całkowitem przeszłości naszej umysłowem przedstawieniem przerywać i zwracać się do krytycznych, cząstkowych rozpa trywań, dotyczących to tego, to owego szczegółu. Robota taka postępuje zwolna i zbyt trudna jest jak na siłę pojedyńczej osoby». I dochodzi się koniecznie do tego wniosku, że musi nastapić rozumny podział pracy, i że trzeba przedewszystkiem dobrych cegieł, jeśli budynek ma być trwały, że trzeba «badań częściowych, z którychby się dała kiedyś złożyć zupełna, porządna, wszelkim wymaganiom zadość czyniąca całość. Monografie zatem stanowiłyby dzisiaj najwłaściwsze zadanie pracy, a nie całkowite, coraz nowe historye piśmiennictwa, do których tylu ciągle widzimy porywających się ochotników» 1).

Na takie rozumne mot d'ordre, rozpoczeła się mrówcza praca zbiorowa, ukazał się i ukazuje szereg monografii historyczno-literackich, które tworzą silną i trwałą podstawę dla naukowej historyi literatury polskiej. Jeśli dzisiaj trzej historycy literatury mogli nas obdarzyć dziełami, obejmującemi całość spuścizny duchowej ubiegłych wieków, to niewatpliwie jest w tem dużo zasługi Małeckiego, który przed 35-u laty wydał rozumne hasło podziału pracy i naukowego przygotowywania materyału. Jest to tak w oczy bijąca prawda, że ilekroć w wymienionych historyach literatury, które w tych latach się pojawiły, okres jakiś mniej nas zadowala, po bliższem wniknieciu w przedmiot pokaże się na pewno, że historyk nie mógł tu lub tam oprzeć się na dzielnych monografiach, że, mówiąc stylem Małeckiego, zmuszony był użyć cegły «z niedobrej gliny», która nie wytrzymuje uderzenia krytycznej kielni.

Nie wynika z tego, abyśmy mieli mnożyć bez końca monografie i na długie lata odkładać próby ujęcia tych monografi w jakąś syntetyczną całość. Sam fakt pojawienia się współcześnie trzech historyi literatury polskiej jest bardzo znamiennym i pocieszającym objawem. Jest to jakby wielki prze-

<sup>1)</sup> Biblioteka Ossolińskich. Tom piąty, Lwów, 1864, str. 127.

gląd sił zbrojnych naukowych, przegląd konieczny od czasu do czasu, sprawdzenie pozycyi, awanse i degradacye, na które pozwala sobie wszechwładny pan, Czas, i potężna królowa — Opinia.

Monograficzne opracowanie Morsztynów i Modrzewskiego miało być dla młodszych zachętą i nauką, wzorem i przykładem, co można zrobić dla pisarza XVI-go lub XVII-go wieku. Szczęśliwy traf zrządził, że niebawem po tych mniejszych monografiach dostała się Małeckiemu nieznana ogromna spuścizna rękopiśmienna Juliusza Słowackiego, wspaniały materyał do skreślenia mistrzowskiej monografii.

Jakiej niespożytej energii potrzeba było, aby w ciągu dwu lat uporządkować niezliczone mnóstwo bezładnych autografów Słowackiego, wydać jego *Pisma pośmiertne* w trzech tomach (razem 1.124 stron druku), a równocześnie ogłosić dwutomową monografią! I to wszystko, nieprzerywając zajęć profesorskich — przeciwnie, mnożąc je, bo na tenże rok 1866 przypada dekanat Małeckiego w Wydziale Filozoficznym.

Pisma pośmiertne Słowackiego odsłoniły wówczas po raz pierwszy całe duchowe oblicze tego poety, tak rozmaicie i wtedy i dziś ocenianego, pozwoliły wejrzeć w całe bogactwo tej wielkiej duszy. Monografia o nim narzucała się wprost Małeckiemu; postać poety wyzierała jak żywa z jego prześlicznych listów do Matki, przemawiała z tylu

dził oznak wielkiej życzliwości. Ale Małecki nabrał w Warszawie przekonania o niepewności całej sytuacyi i dlatego nie przyjął żadnej ze stawianych mu ofert. Wróciwszy do Lwowa, odpisał stanitąd, że nie może się przenieść do Warszawy 1).

Nie tak zaraz i w Galicyi nastały czasy lepsze dla języka narodowego; walka o prawa autonomiczne była ciężka.

Sala wykładowa Małeckiego nie mogła pomieścić trzystu jego słuchaczów. Na rozbiór Króla Ducha zapisanych było stu pięćdziesięciu trzech. Daleko więcej przychodziło niezapisanych. Z trudem udało się wywalczyć w niechętnym Senacie akademickim udzielenie większej sali. «Małecki mówił zawsze, nigdy nie czytał swych prelekcyi. Forma wykładu była pełna naturalności i prawdziwie szlachetnej prostoty. Władał zawsze tematem, nigdy mu się porwać nie dał... W chwilach tylko, kiedy znakomity profesor wnikał w istotę natchnienia któregoś z wielkich poetów, kiedy zstępywał w ten tajemniczy, a wspaniały świat twórczości poetyckiej, kiedy wskazywał słuchaczom swoim najpromienniejszą stronę rozbieranego właśnie utworu, lub w końcu kiedy przychodziło mu szukać do słów poematu komentarza w kolejach i boleściach życia poety — wówczas głos ten spokojny stawał się dziwnie wymownym i wzrusza-

<sup>1)</sup> Historya Uniwersytetu Lwowskiego, j. w., str. 337.

jącym, a oko profesora iskrzyło się blaskiem zapału, lub wzruszenia, które magiczną siłą porywały najobojętniejszego nawet słuchacza» 1).

Wykłady takie szerzyły znajomość literatury, budziły w słuchaczach zapał dla poezyi, uczyły, jak czytać i gdzie szukać estetycznych rozkoszy. Doniosłość ich nie da się dziś nawet dokładnie zmierzyć i ocenić, jak niepodobieństwem jest obliczyć, ile plonu w lecie przyczyni cichy, ciepły, obfity deszcz na wiosnę. To pewna, że poziom wiedzy literackiej w Galicyi rósł od tych wykładów, że setni słuchacze, późniejsi nauczyciele gimnazyalni nieśli z sobą w głuszę prowincyonalną zapas obfitych myśli, starczących na wypełnienie jałowych dni małego miasteczka, pobudzających do namiętnych, długich koleżeńskich dysput i gawęd.

Kto chce mieć wyobrażenie o metodzie wykładów ówczesnych Małeckiego, niech odczyta dwie jego monografie literackie o *Morsztynie i o Fryczu Modrzewskim*. Znajdzie tam masę nowych (na owe czasy) szczegółów, podanych w tak prostej a ponętnej formie, że zrozumie najlepiej, czem były w szóstym dziesiątku lat zeszłego stulecia takie wykłady — i ile im dalszy rozwój naszej historyi literatury zawdzięcza. Zasadniczą jest

Gazeta Lwowska (feuilleton) r. 1874, Nr 5. Ustęp powyższy przytoczył J. I. Kraszewski, l. c., str. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Przedrukowane w pomniejszych pismach: Z Dziejów i Literatury.

dził oznak wielkiej życzliwości. Ale Małecki nabrał w Warszawie przekonania o niepewności całej sytuacyi i dlatego nie przyjął żadnej ze stawianych mu ofert. Wróciwszy do Lwowa, odpisał stanitąd, że nie może się przenieść do Warszawy 1).

Nie tak zaraz i w Galicyi nastały czasy lepsze dla języka narodowego; walka o prawa autonomiczne była ciężka.

Sala wykładowa Małeckiego nie mogła pomieścić trzystu jego słuchaczów. Na rozbiór Króla Ducha zapisanych było stu pięćdziesięciu trzech. Daleko więcej przychodziło niezapisanych. Z trudem udało się wywalczyć w niechetnym Senacie akademickim udzielenie większej sali. «Małecki mówił zawsze, nigdy nie czytał swych prelekcyi. Forma wykładu była pełną naturalności i prawdziwie szlachetnej prostoty. Władał zawsze tematem. nigdy mu się porwać nie dał... W chwilach tylko, kiedy znakomity profesor wnikał w istotę natchnienia któregoś z wielkich poetów, kiedy zstępywał w ten tajemniczy, a wspaniały świat twórczości poetyckiej, kiedy wskazywał słuchaczom swoim najpromienniejszą stronę rozbieranego właśnie utworu, lub w końcu kiedy przychodziło mu szukać do słów poematu komentarza w kolejach i boleściach życia poety — wówczas głos ten spokojny stawał się dziwnie wymownym i wzrusza-

<sup>1)</sup> Historya Uniwersytetu Lwowskiego, j. w., str. 337.

jącym, a oko profesora iskrzyło się blaskiem zapału, lub wzruszenia, które magiczną siłą porywały najobojętniejszego nawet słuchacza» 1).

Wykłady takie szerzyły znajomość literatury, budziły w słuchaczach zapał dla poezyi, uczyły, jak czytać i gdzie szukać estetycznych rozkoszy. Doniosłość ich nie da się dziś nawet dokładnie zmierzyć i ocenić, jak niepodobieństwem jest obliczyć, ile plonu w lecie przyczyni cichy, ciepły, obfity deszcz na wiosnę. To pewna, że poziom wiedzy literackiej w Galicyi rósł od tych wykładów, że setni słuchacze, późniejsi nauczyciele gimnazyalni nieśli z sobą w głuszę prowincyonalną zapas obfitych myśli, starczących na wypełnienie jałowych dni małego miasteczka, pobudzających do namiętnych, długich koleżeńskich dysput i gawęd.

Kto chce mieć wyobrażenie o metodzie wykładów ówczesnych Małeckiego, niech odczyta dwie jego monografie literackie o *Morsztynie i o Fryczu Modrzewskim*. Znajdzie tam masę nowych (na owe czasy) szczegółów, podanych w tak prostej a ponętnej formie, że zrozumie najlepiej, czem były w szóstym dziesiątku lat zeszłego stulecia takie wykłady — i ile im dalszy rozwój naszej historyi literatury zawdzięcza. Zasadniczą jest

Gazeta Lwowska (feuilleton) r. 1874, Nr 5. Ustęp powyższy przytoczył J. I. Kraszewski, l. c., str. 192.

<sup>\*)</sup> Przedrukowane w pomniejszych pismach: Z Dziejów i Literatury.

prawą o najstarszych przekładach biblii i słownikiem wyrazów staropolskich 1).

W rok później uznanie całego Uniwersytetu obdarzyło go rektorstwem, dającem głos wirylny na Sejmie Galicyjskim. Był Małecki pierwszym Polakiem z wydziałów świeckich ), którego wybrał Uniwersytet lwowski na rektora. I pod tym względem utorował na dobre drogę rodakom.

Jeszcze w r. 1869 wezwał go Jerzy ks. Lubomirski na zastępcę kuratora zakładu nar. im. Ossolińskich. Mnożące się obowiązki urzędowe i administracyjne pochłaniały czas drogi, który mógł być lepiej użyty.

Przyszła chwila walki wewnętrznej ducha, żądnego dalszej nad sobą pracy, z krępującymi go więzami codziennych, monotonnych zatrudnień. Walka cicha doprowadziła do wyniku, będącego bolesną dla Uniwersytetu lwowskiego niespodzianką: zaraz po rektoracie swym złożył Małecki obowiązki profesorskie i wyrażając się stylem urzędowym «przeszedł w stan spoczynku». A stało

<sup>1)</sup> Biblia królowej Zofii, żony Jagiełły z Kodeksu Szaroszpatackiego, nakładem księcia Jerzego Henryka Lubomirskiego, wydana przez Antoniego Małeckiego. We Lwowie, 1871, in 4-o, str. L+340. Liczne podobizny, bardzo pięknie wydrukowane, tworzą z wydawnictwa tego i pod względem czysto typograficznym dzieło pomnikowe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Z wydziału teologicznego, gdzie nie było żadnego Niemca, bywali i przedtem rektorami Polacy lub Rusini.

się to właśnie dla tego, aby oddać się niepodzielnie i wyłącznie naukowej pracy. Był to nowy sposób pojmowania emerytury.

Z żalem głębokim żegnał Wydział filozoficzny znakomitego kolegę, uczniowie i słuchacze niezrównanego profesora. Nie można się było oswoić z tą myślą dobrowolnego ustąpienia; różni to różnie tłómaczyli. Józef Ignacy Kraszewski całkiem się pomylił, przypisując ustąpienie Małeckiego zniechęceniu, wywołanemu jakoby nielicznem uczęszczaniem słuchaczów na wykłady.

Pobudki były głębsze; płynęty nie z ambicyi niezadowolonej, ale owszem z najszlachetniejszej chęci skupienia reszty sił dla jednego wyłącznie, drogiego sercu, a ściśle naukowego celu. Oto co pisze sam Małecki:

«Prelekcye moje były tłumnie frekwentowane. I przez pierwsze lata mnie to cieszyło, pochlebiało; zresztą sam przedmiot, dokładniej krok za krokiem badany, zajmował mnie niepomiernie. Ale po kilkunastu latach rzecz zaczęła dla mnie powszednieć, traciła urok świeżości.

«Im bardziej sala natłoczona była słuchaczami, nietylko studentami, ale najróżniejszymi ludźmi z miasta, nawet przejezdnymi, tem uciążliwsze być musiało przygotowywanie się na każdy odczyt. Samo takie rozmyślanie prelekcyi, w rannnych godzinach, na podstawie moich tak lakonicznych no-

tatek zajmowało bez mała dwie godziny». (List z d. 13 stycznia 1902).

Na wykładach języka starosłowiańskiego, miewanych co drugi lub trzeci semestr, bywała tylko garstka słuchaczów, oddających się głębszym studyom lingwistycznym. Ale na historyi literatury ilość słuchaczów do samego końca wzrastała. Przychodzili i ludzie do Uniwersytetu nie należący, zwłaszcza i zamiejscowi, przez Lwów przejeżdżający, którzy z jednej prelekcyi, lepszej lub gorszej, tworzyli sobie zdanie o wszystkich. To wymagało tem dokładniejszego przygotowania, tak jakby się koncert jaki dawało — i to mogło à la longue znużyć i zniechęcić.

Powody ustąpienia z katedry były rozmaite. Głównym był stan zdrowia. Małecki podlegał zawsze i podlega kataralnym zapaleniom krtani. Dolegliwości te trwają nieraz kilka tygodni. Mówienie tedy w sali słuchaczami nabitej, gorącej, nigdy nie przewietrzanej nabawiało tego cierpienia. Miewać mimo tego odczyty znaczyło to pogarszać chorobę; zawiesić prelekcye na kilka tygodni było niemożliwe; «bo trudno było na te tygodnie wcale z domu nie wychodzić; owszem ta nie obłożna dolegliwość wymagała wyjścia na świeże powietrze. A dawać się widzieć na ulicy, obowiązków zaś nie spełniać, jakby to było tłómaczone? Więc wybrałem owo pierwsze, ale to mi bardzo szkodziło. Tak nie mogło iść dłużej».

Drugim powodem było owo wspomniane już «zabijanie czasu koncertowem występowaniem, czego w interesie naukowej pracy po prostu było szkoda».

Skoro zaś od r. 1866-go Uniwersytet Iwowski zaczął na dobre polszczeć i ustąpienie Małeckiego w r. 1873 nie mogło pod względem narodowym żadnej szkody wyrządzić, skoro wreszcie i względy finansowej natury żadnej tu roli nie odgrywały, z wszystkich wymienionych powodów osądził Małecki, że opuszczając katedrę będzie i nauce i sobie pożyteczniejszym.

Po tylu latach pracy miał on chyba prawo odpocząć według swego upodobania, wrócić nareszcie do ulubionych od wczesnej młodości studyów nad genezą społeczeństwa polskiego. «Od lat najmłodszych był to mój najulubieńszy temat rozmyślań. Historya — jeżeli nie cywilizacyi, to społeczności polskiej: wewnętrzne dzieje — dzieje duszy narodu. Gdybym był po rodzicach wziął w spadku taki majątek, któryby mi na utrzymanie wystarczał, byłbym od razu w tym, tylko w tym przedmiocie pracował. Ale nie było tak«.

Trzeba było zdobyć chleb pracą na innem, pokrewnem polu, ale czy to w gimnazyum poznańskiem, czy w Krakowie, czy w Insbrucku, a nawet we Lwowie — przez długich lat kilkadziesiąt nie byłoto to, czego w głębi «dusza pragnęła». Aż wreszcie po tylu latach dzielnej wytrwałej pracy

dla drugich, doczekał się Małecki z upragnieniem wyczekiwanej chwili swobody, «swobody prywatnego człowieka», którą mógł wreszcie swoim ulubionym badaniom oddać. I tu tkwiło rozwiązanie zagadki, dlaczego w sile wieku rozstał się z katedrą uniwersytecką. On revient toujours à son premier amour. Ta pierwszą miłością młodzieńca były badania przeszłości społecznej polskiej, które rozpoczął w roku 1846: «Porównaniem pierwotnych zawiązków społecznych u Germanów i Słowian». Do niej teraz wracał z tyloletniej koniecznej wędrówki, wracał, jak do źródła ochłody. Ze spokojem i prostota medrca hellenskiego oddawał się cichej rozkoszy uczenia się na starość. «Cała moja radość badać rzecz w sobie ważną i ciekawą, a dla mnie niejasną, lub zawikłaną. Dla. zbliżenia się, bodaj pod koniec życia do tej ciągle zaniedbywanej z musu materyi, poświęciłem katedre i stanowisko. Nigdy tego potem nie żałowałem!» 1).

V.

Zapowiedzią nowych studyów na niwie dziejowej przeszlości Polski pierwotnej, a zarazem przejściem naturalnem z dziedziny filologicznej do historycznej była rozprawka, ogłoszona w roku 1872

<sup>1)</sup> List z dnia 13 stycznia 1902 roku.

pod tytułem: Co rozumieć o runach słowiańskich i autentyczności napisów na mikorzyńskich kamieniach, (Poznań, przedruk z Roczników Towarzystwa Przyjaciół Nauk Poznańskiego). Odtąd, niemal rok po roku, ogłaszał Małecki z młodzieńczym zapałem owoce swych historycznych poszukiwań 1). Dokładność ich i rozległość pochłonęła wszystkie niemal siły badacza, który rzadko już tylko i jakby dorywczo na dawne pola się przenosił 3). Założona w roku 1873 Akademia Umiejętności w Krakowie zwróciła się do niego przy organizowaniu Wydziału Filologicznego. Napisał wtedy Małecki doskonały program: O zadaniach Wydziału Filologicznego Akademii Umiejętności, w którym nakreślił bystro plan najpotrzebniejszych prac. A do nich zaliczał: 1) «potrzebe nieodzowna biografii», monografii ważniejszych pisarzów, 2) wydawanie dzieł rzadkich, 3) wizerunki dziejów specyalnych nauk, 4) historyę różnowierstwa polskiego, 5) dzieje Uniwersytetu Jagiellońskiego i t. d., nie pomijając niczego ważnego, aż do ludowego słow-

<sup>1)</sup> Ob. Przewodnik naukowy lwowski r. 1873: «Panowanie Bolesława Krzywoustego» — r. 1875: «Rewizya dziejów polskich w pierwszych dwóch wiekach politycznego istnienia». — «Testament Bolesława Krzywoustego», — «Biskupstwa», — «Klasztory i Zakony».

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Gramatyka języka polskiego (historyczno-porównawcza), Lwów, 1879, dwa tomy.

nictwa i reformy pisowni 1). Każdy dziś przyzna, że ten program jest drogowskazem polskich filologów, i że nie jeden z punktów programu Małeckiego wszedł już w życie. W roku 1874 ogłosił w drugim tomie Rozpraw Wydziału historycznego Akademii Umiejętności studyum, pod tytułem: Kartki z dziejów Uniwersytetu krakowskiego (epizod z czasów Kazimierza Jagiellończyka). Ale były to urywkowe zajęcia, które nie zdołały oderwać autora od ulubionych studyów średniowiecznych 3). Hipotezy Piekosińskiego o dynastycznem pochodzeniu szlachty polskiej i ciekawe dyskusye naukowe nad ta ważna kwestya (Bobrzyński i Smolka) pobudziły Małeckiego do ogłoszenia wyników własnych poszukiwań, których cząstkę wydał jako Studya Heraldyczne (dwa tomy, Lwów, 1890). Zna czenie ich dla nauki oceniła najlepiej Akademia Umiejętności, odznaczając dzieło nagrodą z zapisu Barczewskiego. W motywach tej nagrody czytamy między innymi:

«Jest to dzieło rozległej erudycyi, niezmordowanej pracowitości, ważny przyczynek do wyjaśnienia zagadkowej genezy społeczeństwa polskiego, która od pewnego czasu zajmuje tylu pracowni-

<sup>1)</sup> Rozpr. i Spraw. Wydz. Filolog. Ak. Umiej. Tom I, Kraków, 1874, str. 1-20.

a) «Kiedy powstał memoryał Ostroroga?» Kwartalnik historyczny, rok 1887, tom pierwszy, 385-404.

ków w literaturze historycznej. Literatura tego przedmiotu obecnie już wcale obfita, nie wydała jeszcze dotąd dzieła, któreby w równej mierze, jak książka Małeckiego, wyzyskiwało tak skrzętnie, tak pracowicie cały rozległy materyał źródeł, złożony w pomnikach historyograficznych, dyplomatycznych i sfragistycznych 1).

W ślad za Studyami Heraldycznemi poszły liczne rozprawy, drukowane przeważnie w Kwartalniku Historycznym²) mające zawsze (nieraz odległy) związek z główną kwestyą genezy społeczeństwa polskiego. W roku 1896 powraca do niej Małecki w ważnem dziele pod tytułem: Lechici w świetle historycznej krytyki. W roku 1895 objaśnia Znaczenie Unii horodelskiej w roku 1413 z punktu widzenia heraldycznego. (Kwart. Hist., tom XII, 751—762).

Ten prosty spis badań historycznych Antoniego Małeckiego ma tutaj tylko zewnętrznie uwydatnić

Rocznik Zarządu Akademii Umiejętności. Rok 1890, str.
 Szczegółowy rozbiór tego dzieła dał Piekosiński w Kwartalniku historycznym z roku 1890, str. 670—730.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Grzywny karne w dawnej Polsce i najdawniejsza nasza grzywna mennicza». Rok 1893, str. 214—239. — «Studyum nad bullą Innocentego II z roku 1136 wydaną dla arcybiskupstwa gnieźnieńskiego». Poznań, 1894 (Rocznik Towarzystwa Przyjaciół Nauk), str. 53. — «Kronika Baszka, czyli tak zwana Wielkopolska kronika». Kwartalnik historyczny, 1894, str. 1—23. «Ludność wolna w księdze henrykowskiej», tamże, str. 391—423.

obfitość, ciągłość, nieznużoną trwałość i wytrwałość pracy sędziwego Jubilata. Nie dał się on pod tym względem nikomu wyprzedzić. Zastanawiać się tutaj nad znaczeniem i wartością tych badań nie będziemy, są to bowiem materyały, gromadzone na rzecz historycznej syntezy — materyały, starannie obrabiane krytyczną analizą 1) — plany, wymiary, obliczenia budowniczego, który ostatniej swej myśli jeszcze nie ogłosił. Zajęty jest Małecki ciągle genezą i historyą szlachty polskiej aż do końca średniowiecza.

«Ta praca moja tak prędko ukończona nie będzie, bo to sprawa i rozległa, i trudna, a zawikłana. Genezę mam, napisaną z pierwszego rzutu; oczywiście, osobno nigdybym jej nie ogłosił, a wymagałaby i ponownego przestylizowania. Bo ja zawsze to, co piszę, naprzód piszę dla siebie, a dopiero potem *pro publico*. Do dalszych części materyał po większej części już mam. Ale robotę tę i to rozpaczliwie utrudnia, że ten rodzaj historycznego wykładu sprawia wielkie formalne trudności. Zwykła historya snuje się jak nić z kłębka, a tu ciągle kilka kwestyi naraz trzebaby opowiedzieć i udowodnić: jedno bez drugiego i trzeciego niejasne, ciągły circulus vitiosus! Trzech ust,

Najnowszą pracą w tym kierunku jest studyum Małeckiego p. t.: W kwestyi fałszerstwa dokumentów. (We Lwowie, 1904, str. 86. Odbicie z tomu XVIII Kwartalnika Historycznego).

trzech piór naraz mieć niepodobna. Więc sama walka z formą hamuje raźny postęp roboty». (List z dnia 13 stycznia 1902 r.).

Hamuje — ale jej nie wstrzyma! Czujemy to i życzymy gorąco czcigodnemu Jubilatowi, życzymy nam wszystkim, aby tyloletnich trudów dojrzały owoc wzbogacił co rychlej naukę polską!

«Trzech ust, trzech piór naraz mieć nie podobna» - mówi autor Lechitów. Naraz - nie! Ale miał on te trzy złote, nierdzewiejące pióra po kolei w ciągu swego wspaniałego żywota. Miał jedno, którem pisał o Mickiewiczu, Krasińskim i Słowackim; miał drugie, filologiczne; ma trzecie, umiłowane, dla genezy społeczeństwa polskiego. Wdzięczni rodacy zachowają w późne pokolenia trzech tych piór dorobki. J. I. Kraszewski mniemał w roku 1874. że pióro historyka literatury nietylko nie będzie złamane, ale owszem, gotuje się do dzieła, wieńczącego długoletni zawód profesorski - i wypowiadał nadzieję, że z rak Małeckiego dostaniemy pierwszą, prawdziwą historyę literatury polskiej, która «będzie najpiękniejszym pomnikiem jego talentu i trudów. Nikt lepiej przysposobionym nie przystępował do tego zadania i z jaśniejszem pojęciem tego, czem dzieje piśmiennictwa być powinny. On tylko może nam rozproszyć te mroki, jakie pokrywają kolebkę aż do nagłego zjawienia się języka i literatury z Kochanowskim. Z monografii, ogłoszonych już o Morsztynie, Modrzewskim i t. p., możemy wnosić, z jaką sumiennością i trafnością poglądu opracowane będą epoki późniejsze, do których przedstawienia materyał już jest opracowany».

Nie przyszło do tego. Pierwsza, młodzieńcza naukowa miłość znęciła badacza ku sobie, a historyk literatury, wytknąwszy młodszym nowe horyzonty poszukiwań, wskazawszy bogate, nietknięte pokłady zabytków piśmiennych, prawdziwy las dziewiczy przyszłych monograficznych opracowań—rzucił się sam z młodzienczym zapałem ku temu «czego dusza pragnęła». Historyk literatury umilkł. Czyżby jednak zaginąć miał ślad pisemny kilkunastoletnich (1856 – 1873) wykładów? Pytanie to nasuwało mi się nieraz natrętnie, a szczęśliwy jestem, że ciekawości mej Jubilat nie wziął za złe, i że ją w tych słowach zaspokoił:

«Notatki z wykładów są wszystkie zachowane; tworzą duży stos zeszytów. Ale były tylko dla mnie pisane, lapidarnie, Stichwörter, i suche daty, nazwiska, tytuły, fakta biograficzne. Żeby to ustylizować, trzebaby z dziewięć lat! Prelekcye były mówione z głowy. Jedna kartka pisana starczyła na godzinę mówienia. W postępie lat moich profesorskich przybywały coraz nowe wiadomości w piśmiennictwie współczesnem o wykładanych przedmiotach. Kwintesencya z tego wchodziła w moje zeszyty (pisane zawsze fracta pagina). Ale to sprawiało w nich zamęt, pozorny nieszyk,

który mnie żadnych nie sprawiał trudności, ale drugi nie łatwo się w tem zoryentuje».

Czego odżałować nie można, to tego, że wśród licznych słuchaczów Małeckiego, nie znalazło się kilku, notujących pilnie, spisujących na czysto wykłady o literaturze polskiej. Taki rękopis gotowy byłby z pewnością profesor przejrzał, poprawił, uzupełnił; byłby może tomami i epokami historyą literatury ogłosił. A tak ubożsi dziś jesteśmy o całą historyę literatury polskiej, wygłoszoną kilkakrotnie w cyklu pięciu półroczy, odpowiednio do pięciu przyjętych przez autora epok (średniowiecze, czasy Zygmuntowskie, makaroniczne, stanisławowskie, nowsze do roku 1863). Przebrzmiało żywe, ożywcze słowo, karmili się niem słuchacze Małeckiego—nam pozostawili nieukojoną tęsknotę do tego dzieła, które rosło latami i powinno było przetrwać lata.

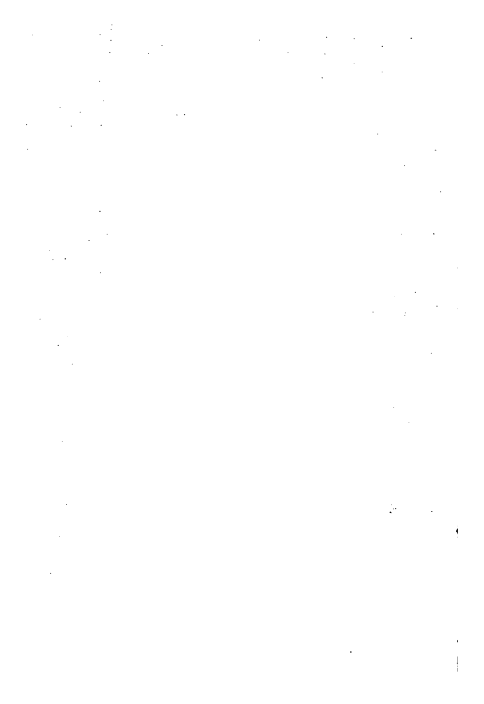
\* \* \*

Przyjaciel Jana Kochanowskiego i wydawca pism jego, Januszowski, obejmując myślą obfitość i doskonałość prac poety, z miłością wyrzekł: «Co kto weźmie, gdzie wejrzy, najdzie się czemu podziwić, z czego się ukochać». Te słowa przypominają się dziś, kiedy przebiegamy w myśli tak wspaniały plon Jubilata, zapracowanego, ani myślącego o spoczynku. Jest się, zaiste, czemu podziwić: poeta piszący gramatykę, gramatyk pi-

szący o Modrzewskim, biograf i krytyk Juliusza Słowackiego, wertujący pergaminy i źródła średniowiecza - to człowiek zupełnie wyjatkowy, to chluba naszej umysłowości. A cóż dopiero, gdy przy bliższem wniknięciu w ten żywot długi, równy, czysty, pokazuje się, że jest w nim także «z czego się ukochać». Że był i jest nam wzorem niedoścignionym wytrwałości niezmordowanej i żelaznej pracy, wszyscy oddawna uznaliśmy. Ale co rzec o tem cichem zaparciu się, trwającem lat kilkadziesiąt, które każe mu pracować na przeróżnych polach, tylko nie na tem, którego «dusza pragnęła». Kto inny byłby zżymał się, zniechęcił i zobojetniał w końcu dla pierwszego ideału swych młodzieńczych pragnień. On poszedł w świat spokojnie, z uśmiechem, z pogodnym wzrokiem; sumiennie spełniał te prace, które mu życie narzucało czy to w Poznaniu, czy w Krakowie, czy w Insbrucku, lub Lwowie. A była to «służba twarda i pochłaniająca czas, ducha, swobodę, myśli...». Pochłonęła ona wiele, ale nie wyziębiła pierwotnego ognia. I oto po latach wielkich trudów, które los mu rzucał jedne po drugich, przyszła nagroda najmilsza, możność powrotu do badań z lat młodych, z roku 1845! Jakaż to miłość wielka była w tem nieznużonem pielgrzymowaniu ze wzrokiem, utkwionym w cel ukochany. I czy nie wielki to wzór dla wszystkich, czy nie dowód żywy, ile może spokojna, cicha, niekrzykliwa, nienarzucająca się, ofiarna dla drugich praca? Życiem swem całem pomagał i pomaga «ku pożytku dobra spólnego», a poczciwa sława nie szukana, nie czekana, sama wykwitła tam, kędy przeszedł niestrudzony siewca dobra i prawdy.

## X.

## KALENDARZ KRÓLA JANA III Z ROKU 1683



Z niemałem wzruszeniem bierzemy do ręki skromny na pozór Kalendarz z r. 1683. Wszak to pamiatka po królu Janie III-im! Książeczka ta towarzyszyła mu w pochodzie z domu pod Wiedeń oblężony przez Turków, przezeń wyzwolony; przeszła z nim Austryę i Węgry — wróciła szczęśliwie w zacisze rodzinne. Na białych kartach Kalendarza wpisywał król z dnia na dzień szczegóły pochodu, odsieczy, przeprawy węgierskiej. Cichy to świadek dni jasnych, bohaterskich, powiernik chwil wesołych i przygód wojennych. Gdyby ten Kalendarz losy swe mógł opowiedzieć, jakążby to gawędą nieskończoną nas uraczył! Habent sua fata libelli-Kalendarz króla Jana różnym ulegał losom, był dosłownie na wozie i pod wozem - a dziś, gdy na spłowiały od starości tytuł spoglądamy, zdaje sie szeptać do nas:

«Gdziem potem nie był, czegom nie kosztował!...»

Przypatrzmy mu się bliżej...

«Nowy y Stary Kalendarz świąt rocznych y biegów niebieskich... na rok Pański MDCLXXXIII.

...przez M. Stanisława Slowakowica Filozofiey y Medycyny w Akad. Krakowskiey Doktora.

W Krakowie. W drukarni Schedlow, I. K. M. Typogr.»

Format: 19  $cm \times 15,6$  cm. Strony nie są liczbowane. Kustosze u dołu; brak w D drugiej i trzeciej karty. Dochowały się arkusze do  $F_4$ .

Obok zwykłych tabeli kalendarzowych idą z drugiej strony «Animadversie na Abryz Komety Astronomiczney...», uwagi polemiczne autora. Po ukończeniu polemiki mamy «Appendix» (C<sub>4</sub>), a po nim: Pierwsza część Prognostyku (E), dalej Druga część Prognostyku (F<sub>2</sub>).

Kończy się Kalendarz «Krótkiem Zebraniem Iarmarkow w niektórych Krainach Cudzoziemskich y Miastach Polskich».

Kalendarz był pięknie oprawiony, jak to widać z brzegów suto złoconych, ale oprawę zdarto zapewne dla zatarcia śladów pochodzenia. Do Kalendarza wprawione były czyste karty dla zapisywania ważniejszych zdarzeń.

Papier tych kart jest czerpany, o drobnych prążkach, ze znakiem wodnym, wyobrażającym lwa małego, wzniesionego, trzymającego w łapie berło; nie wszystkie kartki mają ten znak wodny. Jest też kartka z innym znakiem wodnym (tarcza herbowa z czterema polami, gryfy i prążki pio-

nowe). Nadto jest lużna kartka papieru czerpanego, odmiennego, dołączona później, nie mająca śladu złoceń. Ogółem jest kart dołączonych do Kalendarza dwadzieścia pięć, z tego nie zapisane są cztery; są to karty 9, 12, 15, 17 (mojej paginacyi).

Na K. 7-ej wyciśnięto w XVIII wieku ostrym stemplem wyraz: AZEC. Litery te wbiły się na kartach 8, 9, 10, 11, 12. Ślady wybicia znać nawet na kartach  $13-19^{1}$ ).

I.

Notaty własnoręczne króla Jana gęsto rozsiane po kartach Kalendarza, ciekawe są z dwojakiego względu: historycznego i obyczajowego. Wprawdzie szczegółów ważnych historycznych nie zawierają krótkie, dorywcze, między jednym a drugim przemarszem pisane uwagi, ale nie o to nam chodzi: potrzeba Wiedeńska jest nam dziś bardzo dokładnie znana z różnych źródeł i pamiętników współczesnych; pod tym względem Kalendarz może

¹) Domyślać się można było, że w tych literach kryje się nazwisko dawniejszego właściciela tego Kalendarza. P. Franciszek Pułaski odgadł trafnie, że wyraz AZEC złożony jest z pierwszych liter: Andreas Załuski Episcopus Cracoviensis. Przypuszczenie to zmienia na pewnik uwaga Janozkiego: Specimen Catalogi MSS... Dresdae MDCCLII, p. 33 (Nr. LXXXVII).

tylko drobiazgi uzupełnić. Natomiast cała strona duchowa odsieczy ma tu świadka niepodejrzanego, zupełnie wiarogodnego. Mógł król Jan w listach do «Marysieńki» ulegać tym lub owym względom — w Kalendarzu sobie pisał, nie komu, krótko, zwięźle, jak na wojnie, ale szczerze chyba. I w tej zupełnej szczerości odmalował nam bezwiednie i siebie, i ducha swej epoki.

Więc przedewszystkiem prostota i naturalność jak na dłoni tu się znaczą.

Tak pisać mógł każdy brat szlachcic XVII-go wieku, i cała polska dusza wyziera z tych notatek; króla tu nie znać zrazu, króla po wygranej potrzebie poznamy. Na polskiej ziemi to Piast, to katolik gorący, to dobry, czuły ojciec, to szlachcic dbały o swą genealogię równie jak o dobry obiad. Oto kilka wyjątków z Kalendarza exempli gratia: (K. 23 a)

- «15-ta vela 14-ta Julij. Oblenzony Wieden.
- 16. Zalozenie primi lapidis 1) 00. Capucinow w Warszawie,
- 17. Dzieci się ruszyły de Falent pułtory mile dobre z Wilanowa,
- 18. Mysmy sie sami ruszyli do Falent na obiad tamże y na noc.

(K. 23 b).

<sup>1)</sup> Pierwszego kamienia.

- 22. Obiad w Witowie klasztorze Fundacii kiedyś Ianinów: Biskupa Płockiego y Woiewody Sendomir: Rodzo[nych] Braci ktorzy zyli inter Annum Milesimum centesimum et Ducentesimum. Zapis Fundacionum Klasztorow Witowsk(iego) Buskiego y Płockiego oddał się Iasieczkowi w Czenstochowie do szkatuły: Derszław Ianina.
- 24. Jedlismy obiad w Kruszynie, ztamtond samym wyiechawszy wieczorem na noc mil trzy dobrych do Czenstochowy.
- 25. Spowiedź y dzień cały na Nabożeństwie.
  - Z Częstochowy ruszył do Krakowa...

Potem na Wawel skalisty gdy wjedzie, Wielkiego uczci męczennika kości, Lecz zaraz wyjazd (do czego go wiedzie Sama Papieskiej powaga zwierzchności) Ogłosi, a sam z Krakowa wyjedzie, Kędy go płaczą bogaci i prości, Wielcy i mali, wszyscy omen bierą Dobre, z wesołą że wyjeżdża cerą. Pod nim ćwiczony rumak w żartkim kroku Wyrzuca cugle i uszyma strzyże...

Rusza król z wojskiem na odsiecz, idzie jak na zabawę, boć mu Turek nie nowina, a po drodze nie o bisurmanach myśli, ale o tych krajach żyznych i bogatych, które przechodzi. Ziemianin, rolnik odzywa się w nim; wszak to koniec sierpnia,

po żniwach; nie wróg srogi królowi w głowie, ale «srogie» sady owocowe, kopy gęste na polach, brzoskwinie i winogrona. Może i żal zbiera, że to nie polska już ziemia...: (K. 28).

«Augustus.

29. Szlismy kraiem cudownie pienknym, żyznym nadzwyczai, kopygenstszeniżeli gwiazdy, pułtory mile od Bruny miasta y Fortece mszy Ś. słuchalismy u OO. Franciszkanow.

Zamek obronny, na gurze winogrady, po gurach wina, Brzoskwinie pno się po murach, sady srogie, klasztory, domy bielone dokoła...»

Ale nie czas myśleć o gospodarnej Cererze i o Pomonie. Mars srogi coraz bliżej następuje. Niemcy błagają o pośpiech... Polski szlachcic przedzierzga się w Króla Wodza.

Poczuł wroga z pod Chocima i Kamieńca. Zbiera hufce swoje i obce. Ogrom tureckiej nawały go nie przeraża. Spokojnie, z prostotą Homerową a Tacytowską lapidarnością, zapisuje w swym Kalendarzu historyczne dni europejskiej zasługi:

(Karta 29 a-b. «September.

- 11. Skoro dzień stanolem na gurach nade wsio, tam consilium było o szyku z Electorami y Generalami, woisko nadeszło o południu, przechodzilismy gury y stanelismy nad Obozem Tureckim na gurach Calemburskich. Concilium na mogile. Janczarowie wy(s)zli ku Klasztorowi y Zamkowi strzylali się z naszymi. Wiatr cały dzień y noc niezwyczainie wielki, z miasta biio z dział mocno dzień y noc. Nocleg w lesie przy infanterij.
- 12. Sit nomen Dni benedictum wygrana potrzeba.
- 13. Wiazd do Wiednia, nocleg w obozie (tureckim pod Drzewem), ieszcze Tureckim w smrodach srogich...»

Przed królową w listach podzieli się radością swą, opisze zapał mieszczan wiedeńskich i zawistne spojrzenia c. k. figur dworskich. Ale dla siebie zanotuje tylko: «Niech będzie błogosławione Imię Pańskie... Wygrana potrzeba...» Deus vicit...

A król Jan w namiocie Wezyra jak u siebie w Wilanowie. Łupów zacnych co niemiara. Znajcie króla polskiego!

Rozpoczyna dzielić zdobycz i po królewsku, ze słowiańską starą gościnnością obdarza Niemców, poczynając od tego, który zamiast bronić własnej stolicy umknął z niej w bezpieczne ustronie... Jakaż to nieporównana, wspaniała, iście rycerska i polska hojność! jaka dobroć niezmierna, gdy się zważy z drugiej strony małoduszność obdarzonych i późniejszą ich niewdzięczność! Król Jegomość własnoręcznie zapisuje w Kalendarzu: [Karta 6-ta].

#### Notata:

[a] Cesarzowi JMci Tul') Wezyrski y koni dwoch z siedzeniami. Rzond Diamentowy z siodłem z kamieniami barzo bogatemi. Dworzaninowi Iednemu Cesarza J-o Mci Dwie parze głownych soboli. Officerowi Jednemu ktory mi drogę przez lasy wiedeńskie pokazował Pierscień Diamentowy.

Xciu J-o Mi Bawarskiemu Chorongwi kilka, tureckich wienzniow, y chłopca tureckiego, koni trzech y szable Turecko złoto y inne drobiazgi.

Xciu Saskiemu koni dwoch z siedzeniami, chorongwi także kilka Tureckich y wienzniow, y Porcelan kilka Tureckich.

<sup>1)</sup> Kołczan.

Tegosz Generał Adiutantowi konia, Generałowi Gulczowi szable we złoto oprawno.

[b] Xciu Anhaldskiemu konia ze wszystkim siedzeniem.

Xciu Saskiemu fon Eisenach Rzond zlocisty.

Xciu Saskiemu fon Lauenburk szable złoto turecko y Buzdygan.

Xciu Florenckiemu Kobierzee złoty wezyrski.

Generalowi Sztaremberkowi Konia tureckiego ze wszystkim siedzeniem.

Xciu Lotarinskiemu Dwoch koni Tureckiego y Polskiego z siedzeniami bogatymi y czołdarem<sup>1</sup>) perłami haftowanym y kanczuk oprawny Turecki.

Tegosz general Adiutantowi konia.

General. Dynenwaldowi konia ze wszystkim siedzeniem y trzy pary soboli y szable Ture-cko blachmalowo?

Pułkownikowi Szaffemberkowi konia ze wszystkim siedzeniem y trzy pary także soboli.

<sup>1)</sup> Przykrycie wełniane na konia.

Rodzaj szabli roboty damasceńskiej w łuski srebrne lub złote.

Montekukulemu konia głownego Tureckiego ze wszystkim bogatym siedzeniem.

A po tych krótkich dniach upojenia i radości — confusio pod Parkanami: długie, ciężkie dni drogi węgierskiej, trudnej przeprawy wśród jesiennej szarugi i niedostatku dla wojska polskiego... Kalendarz milczy prawie o tem wszystkiem: krótko zwycięstwo zaznaczał, krótko niepowodzenia. Król rozdarował co mógł, wódz martwi się i kłopocze o doprowadzenie «towarzystwa» do granic Polski, a szlachcic rolnik znowu o matce ziemi myśli:

Nowember.

5. Przymrozek duży, biały — grunty czarne, dobre, pszeniczne, zasiane obszernie, kościołów siła, dawno kiedyś spalonych. Figury murowane, zburzone, zamek także Dregiet pusty...»

Spokojnie, obojętnie niemal, dochodzi do spiskiej granicy, a pożegnawszy się z wojskiem, dąży do Lubomli, zapisując sobie tylko, że «na drodze, na łące kamień wielki» widział. Rzekłbyś, że z wycieczki niedalekiej do dom wracał, nie z odsieczy wiedeńskiej!

Różne inne drobne notatki królewskie, nie mające już związku z wyprawą wiedeńską, bo wcze-

śniejsze, rozsiane są gęsto po kartach białych Kalendarza. Nie możemy ich tu wszystkich przytaczać. Kilka zdań jeszcze dla scharakteryzowania strony poufnej, codziennego życia w Wilanowie: [Karta 18-a].

«Prywilegia Leskonis oddały się Jasiowi schować do szkatuły (w) Wilanowie 23 Mai. Kamień Ingwaru dobry na kamień dał się schować do szkatuły».

[K. 20 a].

Iuni 4. Kwadrans circiter po Siodmy zrana dal nam P. Bog syna».

[K. 21 b]

Listy do Krolowy.

(Spis listów wysłanych z drogi do «Marysieńki — ogółem 14 numerów).

Wreszcie zamiłowanie do zwierząt, zajęcie się niemi widać z tych notatek o pieskach:

- 12. Januarii. Faramuska z Grilonem chowała się.
- «d. 3 Aprilis. Berżerka chowała się z Taraskiem».

II.

Kalendarz Słowakowica nabrał ogromnej wartości skutkiem notatek własnoręcznych Jana III. Ale druk sam w sobie jest ciekawy, a kto nasycił

się autografami Sobieskiego, znajdzie jeszcze niemało zadowolenia odczytując treść Kalendarza. Jesteśmy przecie w złotym wieku astrologii, autor zaś Kalendarza jest nietylko «Filozofiey y Medycyny» doktorem, ale także «Astrologiey Ordynaryuszem w Collegium Minus» Uniwersytetu krakowskiego 1). Szanowny Ordynaryusz ma dużo zmartwień z powodu konkurencyi «nielojalnej», jakby dziś powiedziano.

Ktoś skrytykował jego «horoskopy», więc w odpowiedzi Słowakowic uczenie uzasadnia swe obliczenia. A gdy się z przeciwnikiem uporał, daje czytelnikom swym niezawodną wskazówkę, jak mogą odgadnąć, pod którym kto się rodził planetą. Już sam Kalendarz obok dnia każdego zawiera znaki charakterystyczne, z których przy pomocy Mistrza Słowakowica horoskop postawić można. Tu zaś mamy ogólną wskazówkę, jak z fizyognomii wróżyć o zaletach i wadach człowieka. Nam dziś łatwo z tych rad żartować, ale wówczas ani król ani chudopachołek nie gardził astrologią, a jej «ordynaryusz» tak prawił:

#### APPENDIX.

Po dokończeniu tego mego Dyskursu, aby ta ostatnia nie próżnowała karta, pokazuję tu sposób,

<sup>1)</sup> Stanisław Słowakowic urodził się w Bieczu 1634 roku; umarł 1702 r.

jak poznać Saturnalistów, Jowialistów, Marcyalistów, Solistów, Wenereistów, Merkuryalistów y Lunistów, to jest, jako tego dojść, pod którym się kto Planetą urodził. Ci albowiem, którzy wiedzą o Roku, Miesiącu, Dniu y godzinie urodzenia swego, kazawszy sobie figurę erygować, snadno tego dojdą, pod którym znakiem i Planetą z tym przywitali się światem, ale ci, którzy nie mają notatum Nativitatis tempus¹) z swoiey powinni się dorozumiewać komplexiey y obyczajów, pod którym się rodzili Planetą; jako naprzykład:

Saturnalistę z komplexiey y obyczaiow tak poznasz:

Gdy obaczysz człowieka, że ma twarz ogromną, niekrasną, oczy mierne ku ziemi często poglądające, z których jedno nad drugie będzie większe cum aliqua macula, Nos gruby y spory, wargi miąższe, powieki y włosy czarne, ostre; zęby różne, brodę bez włosów, a przynaymniey włosy rzadkie; nogi spore, nakrzywione, wzrost pomierny, chudy, cerę płowiastą, et cuius corpus hircum olet, ) ten jest urodzony Saturnalista.

Z obyczaiow też tak go poznasz.

Myśli jego są głębokie, rady zdrowe, nie rychło zakocha, ale jak pocznie kochać, kocha bez miary, nienawistny jest, niezbyt, ale gniew gniew-

<sup>1)</sup> Zanotowanego czasu urodzenia.

<sup>8)</sup> Którego ciało czuć kozłem.

liwy długo trzymający, łakomy, zdradliwy, cichy, małomowny, skąpy, obżarty, leniwo chodzący, lichwiarz, nowiniarz, pieniądze pod ziemią kryie, y konwersacyey się chroni.

Jowialistów z komplexiey y obyczaiow tak poznasz.

Gdy obaczysz człowieka cery białej z żółtą miernie pomieszaney, z policzkami rumianymi, oka wielkiego, nie cale czarnego, zrzenice szerokiey y okrągłey, do tego brodę ma kędzierzawą, nozdrza krótkie y nierówne, dwa zęby przednie wielkie od inszych różne, z jaką czarną makułą; włosy białe y długie, troszenkę się zawiiaiące, nie tłusty, ani chudy, ale w miarę ciało maiący, cum barba bifurcata et rotunda¹), y z łysiną na głowie, ten iest Iowialista. lego komplexia iest ciepła y wilgotna.

# Z obyczaiow tak go poznasz:

Jowialista jest człowiek dobry, pobożny, sprawiedliwy, poczciwy, wierny, wesoły, przyjemny, dyskretny, szczodry, miłosierny, spokojny, przychylny, szczery, o przyjaźń się staraiący, nabożny, mądry, zakony kochaiący, w potrawach y napoiu brakujący, ostrożnie śmiały, z przymusu gniewliwy, y kogo rozgniewa summis conatibus onego persequitur?, prędko się nauczy y dobrze pamięta,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z brodą rozdzieloną i okrągią.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Najusilniej dochodzi.

absque Veneris officio 1) prędko się rozchoruie. Jego komplexia iest krwią przeięta.

Marcyalistę z komplexiey y obyczaiow tak poznasz.

Marcyalista ma twarz okrągłą, niepozorną, chrostami czerwonemi nakrapianą, z krysą na czole lub na gębie, actu vel potentia, weyźrzenia strasznego y bystrego, nosa wielkiego, cery czerwoney z czarną pomieszaney, jakby nieco na słońcu przypaloney, włosy ma rzadkie, rydzawe, nie kędzierzawe, ani proste, częściey iednak kędzierzawe, oczy małe żółto czerwone, y nieiako ogniste, włos na brodzie rzadki, zęby krzywe y długie, szyia długa i ruba, statura pochyła y duża; niektorzy z Marcyalistów są kosmaci na piersiach, rękach y nogach.

## Z obyczaiow poznasz Marcyalistę.

Jest człowiek niestateczny, niewstydliwy, oszukiwający, uporny, gniewliwy, mściwy, niezgodliwy, zdradliwy, pyszny, zabiiak, głupi, natręt, furyat, gorący, śmiałek y ludziom niewierzący. Do woyny do buntów y do rozruchow pierwszy, sobie ufaiący, siła ie, siła piie, siła chce, a mało może, monetę rad fałszuie. W takich praedominatur calor et siccitas 2), y są choleryczni.

<sup>1)</sup> Bez stosunków płciowych.

Przeważa gorąco i suchość.

Solistę, to iest, ktory się pod Słońcem urodził, z komplexiey tak poznasz.

Jest człowiek twarzy piękney i okrągłey, biały z małą rumianością, w ciele dobrym, wzrostu miernego, oczy ma pomierne, ale dość wielkie y żółto czerwone, abo czerwone, głowę wielką, włosy długie, nieco kędzierzawe y żółte, nos wklęsły, brodę piękną y gęstą, usta szerokie, brwi schodzące: a ieżeli miał Słońce *in Horoscopo*, ma znak taki na twarzy, jest łysy. Komplexią ma w miarę ciepłą y suchą.

## Z obyczaiow Solistę tak poznasz.

Solista jest człowiek poczciwy, szczodry, sławy pragnący, na urzędach będący y do nich sposobny, jego myśli są głębokie, rady zdrowe, ma się dobrze, ale nie jest sekretny, niektórzy z nich znajduią się nabożni powierzchownie, a w rzeczy samey są hypokrytami, pyszni, communiter tamen magnae sapientiae et magnifici.

# Wenereistę z komplexiey tak poznasz.

Wenereistowie równają się w komplexiey Jowialistom, to jednak nad nich mają, że ich uroda podobna jest gładkości białogłowskiey; maią abowiem oczy piękne, wesołe, bardziey czarne niż białe, którymi affekty przyjacielskie łowią, brwi

<sup>1)</sup> Powszechnie jednak wielkiej mądrości i wspaniali.

czerniawe złączone, włosy piękne, długie, podczas y kędzierzawe, twarz pełną, okrągłą, dobrey cery, nie bez iakiego znaku, nos zakrzywiony itd. itd.».

Następują charakterystyki Merkuryalistów i Lunistów, które pomijamy, nie chcąc przedłużać opowiadania. Przytoczone ustępy dają nam obok błahostek doskonałe sylwetki ludzi XVII-go wieku, na których Słowakowic patrzał i których cechy typowe doskonale pochwycił.

Nie brak oczywiście w Kalendarzu tym przepowiedni o pogodzie. Falb XVII-go wieku nie mniej był dokładny od dzisiejszych wróżbiarzów, tylko, że wówczas podstawą prognostyków była nie meteorologia, lecz astrologia. To też słyszymy, że «gdy będzie kometa w Bliźniętach, grozi Aegypcyanom, Ormianom, Flandriey, Brabanciey, Lombardiey, Kordubie (!) Moguncyey...»

Z Kalendarzem króla Jana miłą spędziliśmy chwilę. Dwieście dwadzieścia lat ubiegło od owych pamiętnych zdarzeń, zapisanych ręką królewską, od owych ludzi, dla których mistrz Słowakowic prognostyki pisał. Wiek siedemnasty drogi nam zawsze, a wspomnienie odsieczy Wiedeńskiej miłe jak pamięć pogodnego zachodu słońca przed smutną jesienną nocą...

Pamiątka po królu Janie, po długich latach tułaczki, po tylu podróżach wróciła szczęśliwie tam, skąd przed dwoma wiekami wyszła — do Wilanowa. Nabyta za królewską cenę przez hrabinę Annę z Potockich Branicką jest dziś własnością hr. Ksawerego Branickiego.

Do tylu wspaniałości Wilanowa przybyła niepozorna książeczka, której mogą nam biblioteki europejskie pozazdrościć. Dla Kalendarza odsieczy wiedeńskiej niema lepszego na świecie miejsca, niż to, które nam na każdym kroku przypomina «możnego króla wiekopomne dzieła...»

# XI.

# BRITISH MUSEUM

(WRAZENIA I PAMIĄTKI)

Mgła i drobny, przenikliwy deszcz towarzyszyły mi w chłodny poranek listopadowy, kiedym po raz pierwszy próbował z małej uliczki w okolicy Brunswick Square dojść do British Museum. Domy i place zlewały się w jedną, bezkształtną, żółtawo brudną masę. Można było dojrzeć na dziesięć kroków przed sobą, nie więcej. Kilkakrotnie pytałem przechodniów o drogę do British Museum. wreszcie policyant stojący przed długiem, zakratowanem obejściem, oznajmił mi, że jestem przed Muzeum. Przeszedłem może połowę dziedzińca i dopiero wtedy ujrzałem potężny rząd kolumn iońskich, niewyraźnie rysujących się wśród pary mglistej. Z kolumn i ścian budynku ściekała brudna woda powoli. Piękne kolumny zdawały się držeć z zimna i cierpieć z braku promieni słonecznych. Wszedłem do olbrzymiej sali, której rozmiarów dokładnie dla mroku ocenić nie mogłem i trochę przygnębiony smutnem wrażeniem pierwszem, rad byłem, że w tym obcym, ogromnym gmachu powita mnie przecie polska mowa.

Miałem bilet z kilku słowami polecającemi mnie panu Janowi Naake, urzędnikowi starszemu w British Museum 1). W parę minut po wejściu, prowadzony przez służbę szeregiem długich korytarzy, poznałem pana Naake, rodem z Warszawy, który przyjął mnie jak najgościnniej, ułatwił kilka przedwstępnych formalności, upoważniających mnie do pracy w British Museum i bezzwłocznie zajął się tem, aby oswoić mnie z ogromem biblioteki i jej urządzeniem. «Wybrałeś się pan do Londynu w najgorszą porę roku» — uprzedził mnie p. Naake — «będziemy mieć gorsze o wiele dni, niż dzisiejszy, ale mam nadzieję, że British Museum pocieszy pana nieraz».

Z temi słowy wprowadził mnie nasz ziomek do samego serca olbrzymiego gmachu, do Reading Room.

I.

Napisano dotychczas tak o British Museum, jakoteż o jego różnych składowych częściach, 870

¹) P. Naake jest od r. 1860 urzędnikiem w British Museum, mając powierzony sobie dział piśmiennictwa słowiańskiego. W r. 1874 wydał on po angielsku zbiór podań i bajek ludu polskiego, serbskiego, czeskiego i ruskiego p. t.: Slavonic Fairy Tales. — Miejsce pana Naake zajmuje obecnie p. R. N. Bain.

książek i książeczek. Niemam pretensyi napisać ośmsetnej siedmdziesiątej pierwszej. Radbym tylko podzielić się z czytelnikiem wrażeniami, których doznałem w ciągu czteromiesięcznej pracy w bibliotece Muzeum. Historya zbiorów muzealnych, historya samego budynku, bardzo nauczająca i zajmująca, wreszcie historya powolnego rozwoju administracyi tej najlepiej dziś urządzonej biblioteki, przekroczyłaby znacznie rozmiary niniejszego szkicu, który z wielu względów ani dokładnym, ani wszechstronnym być nie może. Z kilku niżej przytoczonych dat i liczb, można się przekonać o zdumiewającem bogactwie biblioteki i o krezusowem jej uposażeniu.

W r. 1753 nabyto aktem parlamentu na własność narodu anglelskiego ogromny zbiór książek, rękopisów itd., które zgromadził w ciągu długiego żywota swego Sir Hans Sloane. Ten zbiór łącznie z rękopisami Cotton'a nabytemi jeszcze w r. 1700, stanowił poważny zawiązek publicznej biblioteki, która zrazu miała jednak bardzo skromne pomieszczenie i dla niewielu tylko mogła być dostępną. Ale kiedy r. 1757 Jerzy II podarował starą bibliotekę królewską (około 10.500 tomów), a 1763 r. Jerzy III sławną *Thomason Collection*, ogół żywo zajął się instytucyą tyle obiecującą i dary osób prywatnych coraz hojniej płynęły. Między innymi składa r. 1820 Sir Joseph Banks 16.000 tomów, a r. 1823 Jerzy IV oddaje na własność narodowi

bibliotekę cenioną wówczas na 130.000 funtów sterlingów. Przy takim wzroście zbiorów, wobec wciąż hojniejszego uposażenia Muzeum ze skarbu państwa, nie wystarczał już dawny budynek i po długich naradach (od r. 1854), dzięki niezmordowanym staraniom naczelnego bibliotekarza Panizzi'ego, przystąpiono do przebudowania gmachu z głównem uwzględnieniem potrzeby czytelni. Technika nowoczesna oddała nieocenione usługi. Ograniczono do minimum użycie drzewa. Żelazne półki, galerye, wiązania, pozwoliły na małej stosunkowo powierzchni uzyskać bardzo wiele miejsca dla książek. Dziś przechadzając się po tym gmachu żelaznym, widząc po nad sobą przejrzyste chodniki żelazne, pod sobą całe rzędy wązkich uliczek, a po obu stronach tysiące szczelnie wypełnionych książkami szaf, podziwia się prawie równie tyle architektoniczną wartość budynku, co skarby w nim zawarte. Zaden opis nie może dać dokładnego pojęcia o tem prawdziwem mieście bibliotecznem.

Po żelaznych uliczkach, toczą się szybko eleganckie wózki, wyścielone miękką skórą, naładowane książkami żądanemi przez czytelników; roje posługaczów krzątają się prędko i co chwila nowe wózki z różnych stron jadą cicho na kółkach skórą obitych i obdzielają w czytelni rzesze spragnione wiedzy. Oprowadzany przez p. Naake po tym prawdziwym labiryncie nowoczesnym, ciągle znajdowa-

łem powody zachwytu. Znużyłbym czytelnika, opisując mu, jak są prześlicznie urządzone półki, jaki porządek i kontrola wydawanych dzieł, jaka zbytkowna oprawa nawet najdrobniejszych broszur, jaka opieka czuła nad książkami. Bogactwo niezmierne Anglii tu dopiero w całej pełni przedstawia się oczom. Od 60 przeszło lat, British Museum otrzymuje darmo wszystkie druki angielskie, a więc kupuje tylko zagraniczne książki. Otóż na ten cel przeznacza parlament rocznie ładną sumę 10.000 funtów (t. j. przeszło 120.000 złr.), a jak te książki sa oprawione, można z tego wnosić, że rocznie na oprawe ksiażek ma British Museum 9.000 funtów (przeszło 108.000 złr.). Skoro jestem przy cyfrach, to nadmienie, że dokładnej liczby znajdującvch sie tu ksiażek nikt nie jest w stanie podać. Encyclopaedia Britannica z r. 1882 podaje, ilość druków ma wynosić 1,550.000, a rekopisów 50.000. Zważywszy, że roczny przyrost książek wynosi około 30.000 tomów, możemy śmiało przyjąć teraz ilość druków na 2,500.000 tomów. Dodajmy, że British Museum ma z górą 11.000 tomów z działu muzyki wokalnej, a 6.000 tomów instrumentalnej, pojedyncze zaś utwory muzyczne w liczbie 70.000; dodajmy, że map jest przeszło 116.000, a zrozumiemy, że takie zbiorowisko płodów ducha ludzkiego jest stanowczo jedyne dziś w świecie. Bibliothèque Nationale w Paryżu podobno ilością tomów przewyższa biblioteke angielska; jeśli jednak zwrócimy uwagę na zaniedbanie licznych działów w bibliotece francuskiej, na administracyą pod wielu względami bardzo zacofaną, wreszcie na główny brak biblioteki paryskiej, brak generalnego katalogu, to przyznamy bibliotece angielskiej stanowczą wyższość. Te skarby nieprzebrane pomieszcza British Museum w szafach, których liczba wynosi przeszło 6.000.

Gdyby półki z tych szaf wyjęto i ustawiono w jeden podłużny rząd, ciągnęłyby się one 43 mile angielskie 1). Olbrzymi aglomerat rękopisów i druków, map i rysunków, byłby martwym kolosem, gdyby nie liczne klucze pomocnicze. Osobne, szczegółowe, systematyczne katalogi rękopisów, rysunków, utworów muzycznych, a nadewszystko godny podziwu, monstrualny Katalog główny, zawarty w dwu tysiącach potężnych tomów in folio, sprawia, że praca w British Museum znajduje tysiączne ułatwienia i ciagła pobudke do poszukiwań. Katalog główny, dawniej pisany, od dłuższego czasu był przedmiotem' szczególnej troskliwości zarządu i pojawił się w druku. W r. 1889 doprowadzono druk do litery H, nadto wydano drukiem kilka specyalnych katalogów. Tak np. osobno wyszedł Aristoteles, Goethe (opracowany

<sup>1)</sup> Por. The Library Chronicle, May 1884, p. 65. *Estimate of the contents of the B. M. Library*. By J. P. Anderson. 3 mile ang. = 5 kilometrów niespełna.

przez p. Naake, w czem można znaleźć dowód nowy «intrygi polskiej»; są katalogi osobne do innych autorów np. Shakespeare'a.

Na drukowanie katalogu dawało rocznie British Museum 3.000 funtów (przeszło 36.000 złr.). Druk ten obecnie ukończono. Katalog drukowany zawarty jest w 393 tomach. Supplement, po ukończeniu, będzie miał 52 tomy. Cena katalogu wraz z Dodatkiem wynosi 94 funty.

Katalog główny przechowywa się w dwóch kopiach: jedna, przeznaczona dla użytku czytelników, znajduje się jak wspomniałem, w czytelni, druga zaś jest w sali urzędników bibliotecznych, dla ciągłego notowania nabytków (około 1500 sporych *in folio* tomów).

Biblioteka jest surowym materyałem, katalogi są przewodnikami pracy, właściwą zaś kuźnicą umysłową jest Reading Room, czytelnia i zarazem pracownia, jakiej równej niema na świecie. Kto widział Panteon rzymski, ten łatwo wyobrazi sobie architektoniczny kształt Reading Room'u. Kilka stóp dodanych w rozmiarach, byłoby Reading Room uczyniło największym domem na świecie. Średnica u spodu ma 140 stóp, wysokość wynosi 106', podczas gdy Panteon ma w obu rozmiarach 142'. Olbrzymie wnętrze Reading Room'u oświeca 20 okien wysokich 27', szerokich 12', pomieszczonych na dolnej pochyłości sklepienia.

W mgliste dni rzuca snopy światła elektrycz-

nego pięć lamp, zawieszonych u stropu. Światło to jest jednostajne i nie męczy wzroku.

Ściany Reading Room'u są na 25' wysokości od dołu założone książkami najważniejszemi, w liczbie przeszło 80.000 tomów. W dni bardzo mgliste i w wieczory, kiedy w bibliotece ciemno, mogą zawsze czytelnicy wybierać dowoli z pomiędzy tych 80.000 tomów.

Książki na samym dole pomieszczone (encyklopedye, słowniki, miesięczniki, klasycy starożytni i nowsi, bibliografie itd.) są w otwartych szafach, do których każdy czytelnik ma przystęp. W czytelni może wygodnie siedząc pracować przeszło 360 osób; w razie przepełnienia pomieści się do 500. Dziennie pracuje tu około 700 osób. Stoły dla pracowników urządzono tak, że każdy ma dla siebie dość miejsca na pomieszczenie dwudziestu przynajmniej książek; ma kałamarz, parę piór, bibułę, pulpit dla foliałów. Przegroda parę stóp wysoka zasłania go od czytelnika naprzeciw siedzacego. W czytelni jest bez liku różnych fotelów, krzeseł, stołków — prawdziwa wystawa stolarska; można się urządzić jak w domu i pracować w zupełnem skupieniu ducha.

Cicho jak w kościele; każdy we własnym interesie szanuje spokój sąsiadów. Posadzka wyłożona dywanem kauczukowym, tłumi odgłos kroków. Rząd podwójnych, złączonych przegrodą stołów, rozchodzi się w promieniach od kilku koncentrycz-

nych, w podkowę bieżących stołów, które mieszczą w dole owe 1500 tomów katalogu druków, dalej katalogi rękopisów, map itp.

Środkowy, o parę stóp nad poziom wzniesiony stół, przeznaczony jest dla urzędników, wydających rewersy po przeczytaniu książek, wyjaśniających jak najuprzejmiej różne kwestye bibliograficzne, czuwających nad porządkiem w czytelni. Czytelnia ogrzana jest w zimie gorącą wodą, rozprowadzaną rurami pod posadzką. Wspomniany już Panizzi, Włoch rodem, znany wydawca Boiarda i Ariosta, zasłużył sobie na wieczną wdzięczność całych pokoleń pracowników pióra, wystawieniem tej wspaniałej czytelni. Koszta urządzenia Reading Room'u wynosiły w dniu otwarcia jego (18 maja 1857 r.) 150.000 funtów t. j. przeszło milion ośmkroć sto tysięcy złr. Przed kilkunastu laty dodano z niezmiernym kosztem światło elektryczne, które w ciagu 4 zimowych miesięcy jest prawie niezbędne.

Tak urządzona rzeczpospolita biblioteczna, podlega opiece pięćdziesięciu opiekunów (The Board of Trustees), których wyznacza parlament. Trzema głównymi opiekunami są: arcybiskup Canterbury, Lord Kanclerz i the Speaker of the House of Commons. Osobną kategoryę opiekunów tworzą członkowie rodzin dobroczyńców; i tak są dwaj z rodu Sloane'ów, dwaj z Cotton'a, dwaj z Harley'a potomków itd. Resztę opiekunów wybiera parlament z pomiędzy znakomitych uczonych. Dość

wspomnieć, że należeli do Trustees: Macaulay, Lewis, Grote i inni.

Całe British Museum dzieliło sie na ośm wielkich departamentów: 1) Druków, 2) Rękopisów, 3) Starożytności, 4) Rysunków, 5) Zoologii, 6) Geologii z Paleontologia, 7) Mineralogii, 8) Botaniki. Działy przyrodnicze dla wciąż wzrastających zbiorów przeniesiono od kilkunastu lat do Natural History Museum (Cromwell Road). Naczelnik każdego z powyższych działów nazywa sie «Keeper». Wymienie kilku dawniejszych, których nazwiska są związane z losami zabytków naszych, o czem będzie niżej. I tak, jednym z bardzo zasłużonych keeper ów w dziale rekopisów, był Francis Douce, który zrażony z czasem osobistymi stosunkami w British Museum, opuścił je i po swej śmierci (1834) zostawił biblioteke bogata w darze Oxfordzkiemu Uniwersytetowi. Późniejszym kustoszem rękopisów był Sir Frederick Madden, znakomity znawca starożytności. Ze starszych, zasłużonych urzedników British Museum, zwracał do niedawna uwage na siebie Mr. Richard Garnett, niepospolity wydawca i bibliograf 1). Usunał się w zacisze domowe w r. 1899.

<sup>1)</sup> Obecnie (1905) są następujący naczelnicy: 1) Keeper of Printed Books, 2) Manuscripts, 3) Oriental Books and Manuscripts, 4) Prints and Drawings, 5) Egyptian and Assyrian Antiquities, 6) Greek and Roman Antiquities, 7) British and Mediaeval, 8) Coins and Medals.

II.

Każdy nowy pracownik w czytelni British Museum przejść musi w pierwszych tygodniach pewien stan zametu i odurzenia. Samo przeświadczenie, że liczne unikaty, niesłychanie rzadkie druki, najkosztowniejsze edycye na pargaminie itp. może mieć na zawołanie, samo to przeświadczenie budzi nieustanna ciekawość i nie pozwala oddać się spokojnie jednemu tylko przedmiotowi. Z niemałem zajęciem przegląda się najpierw autorów polskich i dochodzi się do wniosku, że jeśli wydań bardzo rzadkich XVI wieku jest stosunkowo niewiele, to ogólny zbiór arcydzieł literatury naszej jest kompletny, w niektórych partyach wyczerpujący. Książek, o których Estreicher pisze, że są znane tylko z tytułu, daremnie szukałem; trudno wymagać, aby były tu, za morzem, skoro ich w kraju nie przechowaliśmy. Z rzadkich u nas druków wymienię Biblie Radziwillowską Brzeską z r. 1563 ze zbioru Załuskiego, z jego autograficzną notatką o cenności książki; Biblia ta dochowana jest znakomicie i zupełnie. Nie brak w British Museum i Kochanowskiego Elegij łacińskich z r. 1584 ani Victorii Deorum Klonowicza, z przedmową do Gorayskiego. Niemałą osobliwością jest Montesquieu'go Świątynia Wenery w Knidos wydana r. 1807 w Parmie nakładem Jana Tarnowskiego. Egzemplarz Britisch Museum jest drukowany na pargaminie, może unikat z tego względu.

Szczególnie bogatym jest dział literatury naszej emigracyjnej i z lat 1840—1860. Ostatnimi czasy trochę nas zaniedbano, z tej prostej przyczyny, że książki polskie dziesiatkami lat leżą nierozcinane i nie żądane przez nikogo. Z dawnej kolonii polskiej w Londynie nie masz już nikogo; lata mijają, nim ktoś zażąda w czytelni książki polskiej. Stad też najnowszy nasz ruch historycznoliteracki słabo się zaznacza na półkach bibliotecznych British Museum. Pospieszam jednak dodać, że na pierwszą uwagę z mej strony o kilku brakach, uprzejmy zarząd natychmiast zapisał kilka nowości; nie było np. Ateneum, którego wszystkie roczniki od początku sprowadzono; Przegląd Polski zatrzymał się na r. 1885, ale dalsze tomy zamówiono; Biblioteka Warszawska jest w komplecie. Przewodnik Bibliograficzny Wisłockiego będzie na przyszłość pożyteczną wskazówką dalszych nabytków polskich. Wydawnictwa b. Towarzystwa Naukowego Krakowskiego, a następnie Akademii Umiejętności, są wszystkie w Bibliotece. Pod tym względem wyprzedza British Museum Biblioteke Narodową francuską. Nie znajdzie nikt w czytelni Bibliothèque Nationale Bibliografii polskiej Estreichera. British Museum posiada dwa egzemplarze tej nieocenionej pracy, jeden w Reading Room, drugi dla wyłącznego użytku pana Naake.

Po drukach polskich pragnie się ujrzeć tę jedyną w swoim rodzaju wystawę druków całego świata. Jest ona zawarta w długiej galeryi (King's Library) w szeregu oszklonych gablotek i zawiera egzemplarze, zapłacone nie już na wagę złota, ale chyba pereł. Począwszy od słynnej Biblii t. zw. Mazarina, drukowanej przez Guttenberga i Fausta około 1455 r., możemy tu śledzić powolny rozwój potężnego kunsztu drukarstwa. Szczególniej zwraca uwagę Livius, drukowany w Rzymie około r. 1469 na pargaminie. Jestto jedyna kopia na pargaminie drukowana dla Aleksandra VI. W r. 1815 zapłacił za nia Tomasz Grenville 903 funt. szt. Niesłychanie oryginalną jest pierwsza podróż illustrowana. Jestto Breydenbacha Opus transmarinae peregrinationis ad sepulchrum dominicum in Iherusalem. Drukowane na pargaminie w Moguncyi 1486 r., dzieło to posiada pierwsze illustracye zadziwiające dokładnością szczegółów. Na wystawionej karcie widzimy Plac św. Marka, Campanile, Piazzettę i zatoke przepełniona gondolami. Zwiastunem humanizmu jest pierwsza drukowana gramatyka grecka Lascarisa (Medyolan 1476) z charakterystyczną odmiana słowa «typto». W ogóle pierwsze druki nieśmiertelnej epoki Odrodzenia, przenoszą myśl w te niepowrotne czasy, kiedy odkrycie klasyka było świętem narodowem, a druk jego największym tytułem do sławy. Są tu oni wszyscy: Cicero (Moguncya 1466), Catullus, Tibullus, Propertius (1472), wspaniale iluminowany Ovidius (1471), Terencyusz (pierwszy klasyk drukowany w Anglii, Lond. 1497), Plautus (1514), Vergilius (1519), Horacy (pierwsza Aldyna na pargam. 1501). Obok nich Dante (Foligno 1472), Petrarka (1501) u Alda drukowany prześlicznym włoskim typem na pargaminie. Pierwsza, znana zwrotka nowym urokiem przemawia do widza i brzmi jak spowiedź młodego humanizmu:

«Voi, ch'ascoltate in rime sparse il suono Di quei sospiri, ond'io nudriua il core In sul mio primo giovenile errore Quand'era in parte altr' huomo da quel ch'i sono».

Piękne okazy wczesnego drzeworytnictwa (Dürer 1511, Holbein 1538), osobne zbiory druków angielskich, najstarszych druków muzycznych i starych map, przy bardzo pobieżnem zwiedzeniu zajmują kilka dni. W pośród osobliwości umieszczono za szkłem pierwszy numer *Times'a* z datą 1 stycznia 1788 r.

### III.

Rękopisy znajdujące się w British Museum są równie łatwo dostępne jak druki, dzięki doskonałym katalogom, które w liczbie przeszło stu tomów ogromnych *in folio* znajdują się w osobnej sali

(Students Room) przeznaczonej dla studyów rękopiśmiennych. Sala ta otwarta od godz. 10 rano do 4 po południu, oświetlona jest równie jak Reading Room w dni mgliste światłem elektrycznem. Po bliższem poznaniu pracownika, uprzejmy kustosz rękopisów pozwala przenieść manuskrypt po godzinie 4 do Reading Room, gdzie można go dalej studyować aż do zamknięcia czytelni o godz. 8 wieczorem. Pozwolenie to może jednak dotyczyć tylko rękopisów późniejszych i nie zbyt kosztownych.

Zaspokoiwszy pierwszą ciekawość co do druków polskich, zwróciłem się tem spieszniej do katalogów rękopisów, w nadziei, że i tu dział polski nie będzie ubogi. Jakoż rękopisów, dotyczących historyi polskiej znalazłem obfitość tak wielką, że nie jednego, ale dziesięciu pracowników mogłyby przez długi czas zająć. Wieki XV i XVI nie tyle; są to bowiem po większej części negocyacye handlowe, omawiające bądź to stosunki kolonii angielskich kupców w Elblagu, badź też strzegące interesów polskich handlarzy z Prus, nielicznie nawiedzających Londyn. Korespondencya dworu polskiego z angielskim, głównie jest ożywiona za Zyggmunta Starego. Ale wieki XVII i XVIII coraz liczniejszych dostarczyły relacyi o Polsce, które tu bądź w oryginale, bądź w kopiach (zwłaszcza nuncyatur włoskich) obficie są przechowane. Grono historyczno literackie polskie, jako filia paryskiego

Towarzystwa, pracowało między r. 1840-1850 nad wydobyciem materyału historycznego z rękopisów tak British Museum jak i archiwum rządowego w Record Office. Praca ta poszła poniekąd w zapomnienie. Dzisiejszy pracownik na polu historyi polskiej, powinien jednak uwzględniać tych kilkadziesiąt tek kopii i wypisów z British Museum, przechowanych w Bibliotece Polskiej w Paryżu. Nie zawsze te kopie są wierne, a mniej wykształcony kopista, nieraz liczne popełniał usterki, nie mogąc odczytać starego pisma. Narzekał już na to Mickiewicz, jako sekretarz Tow. Hist.-Literackiego w Paryżu. W każdym razie kopie te są pożądanym podkładem dalszych studyów i rzucają dostateczne światło na stosunki polityczno ekonomiczne Polski z Anglią w ciągu kilku wieków. Badanie tych stosunków nie było mojem zadaniem. To też stwierdziwszy tylko niezaprzeczone bogactwo materyału historycznego polskiego w rekopisach British Museum, tem skwapliwiej jąłem się tych zabytków, które do dziejów literatury i oświaty naszej należą.

A tout seigneur tout honneur. Modlitewnik króla Zygmunta I, bierze się do rąk jak relikwię świetnych czasów i z niemałem wzruszeniem przegląda się te karty. Im dokładniej poznaje się modlitewnik, tem większy żal rośnie, że ta pamiątka, dla której właściwe miejsce w skarbcu na Wawelu, dziś po długiej tułaczce tutaj spoczywa.

I chyba tem się pocieszać, że bezpieczniej dla modlitewnika w British Museum, niż gdzieindziej... Modlitewnik szedł dziwnemi drogami. Po królu, a raczej jeszcze za jego życia, używała go Bona, która na czystych kartach pargaminowych własnoreczne zapiski poczyniła; z Boną był ten modlitewnik we Włoszech, a po jej śmierci wrócił do Polski, skoro na jednej z kart u góry czytamy autograf: Sigismundus Rex Tertius. Później dopiero z obcięciem ducha polskiego, obcięto też szkaradnie ten piękny zabytek, tak, że z górnych i bocznych illuminacyi zaledwie wazki skrawek pozostał. Z trzech większych miniatur, ta jest najpiękniejsza i najważniejsza, która przedstawia Zygmunta Starego, jak na kolanach przyjmuje Komunią św. z rak samego Zbawiciela. Chrystus Pan zstąpił tylko co z krzyża i na twarzy nosi znamię przebytej męki. W oczach zawarty jest wyraz niewysłowionej dobroci, usta ma jakby do przemowy lekko rozwarte. Jakoż od ust Jego wychodzi w kierunku skośnym ku Zygmuntowi napis: Caro mea vere est cibus. Zygmunt w stroju monarszym, jest wykończony portretowo. Charakterystyczna twarz przedostatniego z Jagiellonów przykuwa do siebie i oderwać się od niej trudno. Żyje ten portret i nieznany artysta widywać musiał króla często i blizko, skoro tak go namalować umiał. O innych miniaturach, o notach historycznych na modlitewniku, nie rozpisuję się już z tego względu, że mo-

dlitewnik ten staraniem Komisyi Hist. sztuki w Akademii Umiejętności będzie dokładnie opisany i z podobiznami miniatur wydany 1). Dodam tylko, że modlitewnik Zygmunta przechodził z rak do rak królów polskich, aż go r. 1719 Marya Klementyna Sobieska, idac za księcia Jakóba, do Szkocyi zawiozła. Jakiem prawem? trudno dziś dojść. Potem był ten modlitewnik w posiadaniu kardynała York, a po jego śmierci dostał się do biblioteki księcia Sussex. Stad nabyło go r. 1844 British Museum. W r. 1845 opisał go pierwszy Sir Frederick Madden, wspomniany wyżej, w Gentleman's Magazine, bardzo dokładnie i z wielka znajomością rzeczy. Zwróciło to snać uwagę ś. p. Aleksandra hr. Przezdzieckiego, który już przed 30 laty z głównej miniatury kazał był zrobić fac simile. Ale fac simile to zaginęło, jak się dowiedziałem od ś. p. hr. Konstantego Przezdzieckiego; późniejszy opis modlitewnika, dokonany na miejscu przez zmarłego historyka Lukasa, także do dziśdnia w rękopisie spoczywa. Akademii Umiejętności przypadnie zasługa wydania tej pamiątki, tak ważnej dla historyi sztuki w Polsce.

Idąc dalej porządkiem chronologicznym, zano-

¹) Pisane w r. 1889. Od tej pory Komisya Hist. Sztuki, pomimo dostarczenia jej wszelkich potrzebnych materyałów i złożenia na ten cel subwencyi ś. p. Konst. hr. Przeździeckiego modlitewnika nie wydała jeszcze.

tować wypada drobny szczegół, rzucający pierwszy promyk światła na bardzo ciemną sprawę. Wiemy o rozbudzonym ruchu umysłowym w Polsce w pierwszej połowie XVI wieku, o licznych migracyach scholarów polskich po szkołach niemieckich i włoskich. Mniej daleko wie się dotychczas o studyach Polaków we Francyi, prawie nic o studyach ich w Anglii. Pierwszym, jeśli się nie myle, śladem wedrówki naukowej Polaka do Anglii, będzie świadectwo Sturma, wydane w Strassburgu (25 kwietnia 1559 r.) Stanisławowi Koniecpolskiemu Vielunensis praefecti militaris filio 1). Świadectwo to przechowało się w kopii miedzy innemi kopiami listów cudzoziemców z czasów Elżbiety. Chwali tam Sturmius Stanisława Koniecpolskiego i jego nauczyciela «Christophorum Trecium»; mówi, że obaj kilka lat spędzili w Uniwersytecie pilnie i przykładnie, że na ich własne zyczenie wydaje im to świadectwo, non ut pro testimonio sit, sed pro laudatione. Widocznie nauczyciel z uczniem wybierali się do Anglii na studya; gdzie je prowadzili, czy w Londynie samym, czy w Oxfordzie lub jeszcze gdzieindziej, nie udało mi się wyśledzić. Że jednak odwiedziny Polaków w Anglii za panowania Elżbiety przynajmniej nie były rzadkie, a stosunki i komunikacye częste, wnoszę z kilku nadzwyczaj interesujących listów,

<sup>1)</sup> Bibl. Regia, 13 B. I fol. 6a, Por. Paprocki, 232 Tur.

również w kopii współczesnej przechowanych 1). W listach tych, datowanych z Windsoru w lutym 1563 r., królowa Elżbieta występuje ni mniej ni wiecei, tylko jako swacha szlachcica polskiego z królewną szwedzką. Znana jest tragiczna historya Jana Tęczyńskiego, wojewody bełskiego, który w drodze do narzeczonej, królewnej szwedzkiej Cecylii, smutnie w Danii życie zakończył. Ale to mniej znane, że po śmierci wojewody bełskiego, dziedzic jego mienia, starosta rohatyński, także Jan Teczyński<sup>2</sup>) na fortunie polskiej poprzestać nie chciał, ale w spuściznie po zmarłym także i miłość jego przejąć pragnął. Jaką drogą starosta rohatyński do Cecylii trafił, a jaką znowu do królowej Elżbiety, tego powiedzieć nie umiem, ale ze wspomnianych listów Elżbiety jasno jak na dłoni wynika, że królowa była staroście rohatyńskiemu przychylną, że go rada na swym dworze widziała, i że na ten dwór zapraszała usilnie Cecylię, królewnę szwedzka, aby obojgu poznanie ułatwić. Tęczyński darami z Polski starał się królowe jeszcze lepiej usposobić i o przyspieszenie swej sprawy prosił, ale rozważna Elżbieta tłómaczy mu niestosowność pośpiechu. Po tak świeżej, bolesnej stra-

١

Cotton. Nero B. IX. fol. 102. — Bibl. Regia 13 B. I fol. 1096—1126.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> Zdaje się, że tensam, o którym szeroko pisze Paprocki (str. 84-89, Tur.), jakkolwiek mu tytułu starosty rohatyńskiego nie daje.

cie, Cecylia w smutku pogrążona o weselu myśleć nie może...; kiedy przyjedzie do Anglii, żywe słowo więcej zdziała od listów...

A równocześnie w liście do Cecylii chwali Elżbieta i z mowy i z postawy starostę, i mniema, że królewnej będzie miłym, choćby tem, że przypomina zmarłego...

Koniecpolski i Teczyński byli ludźmi wielkiej Jagiellońskiej epoki, a pochwały Sturmiusa i Elżbiety wcale nas nie dziwią. Ale nadchodzą początki panowania Zygmunta III i warto wiedzieć, jak tacy ojcowie dzieci chowali. Czasy się zmieniały; za granicę ruch młodzieży wprawdzie nie ustał ale znacznie osłabł. System wykształcenia ulegał zwolna, ale stale, przeobrażeniu silnemu. Zamoyski budując szkołę wyższą w Zamościu, stara się ją tworzyć nie tyle na modłę zagraniczną, ile raczej dla potrzeb kraju. Akademia ta, póki on żyje, rozwija się i gromadzi młódź szlachecka z Podlasia i Rusi; z jego śmiercia «zaledwie da sie szkoła utrzymać», pisze Szymonowicz do Casaubona. Listy Zamovskiego i Szymonowicza do Casaubona i do Jana Douzy, rzucą z pewnością dość światła na przełom cywilizacyjny Polski z po czatkiem XVII wieku 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Bibl. Harl. 4935; Bibl. Burn. 363-366. Wydałem w dodatku do pracy mej francuskiej Les Humanistes Polonais. Fribourg (Suisse) 1891.

Wszechstronna działalność kanclerza wielkiego, jego dwoista natura humanisty i polityka, nowymi sie tu znacza rysami. Powaga Szymonowicza u postronnych powieksza jeszcze szacunek dla autora Sielanek. Szymonowicz jest moralnym wodzem humanistycznych aspiracyi polskich z początkiem XVII stulecia; on je budzi i krzepi w młodem pokoleniu. «Umysłom żywszym w Akademii naszej sprostać nie możemy» — pisze Simonides w jednym z listów do Casaubona; «przeto namawiam często młodzieńców zdolniejszych, aby gdzieindziej szukali, czego w domu nie mają». I wysyła do Casaubona, Jakóba Sobieskiego, syna Marka. A kiedy się dowiaduje, że Casaubon nietylko radą i towarzystwem swem oświeca wojewodzica lubelskiego, ale że go sam, on sławny po świecie Casaubon, uczy pilnie, radość Szymonowicza niema granic. «Toć chyba miłość ludzkości uniosła cię, Casaubonie, że się tak dla młodzieńca męczysz! Cześć ci za to!» A dalej dodaje te złowrogie dla literatury naszej słowa: «grozi nam upadek oświaty... w naszych stronach tak rzeczy stoja, że gdyby nauki nie podtrzymali co przedniejsi, jak ten Sobieski, wrodzone nam barbarzvństwo (innata barbaries) jużby nas ogarnęło». Kształci się tedy młody Jakób Sobieski w Paryżu pod kierunkiem Casaubona, z przerwami w ciągu lat 1607— 1611, a od tych studyów odrywają go zdaje się wyprawy na Moskwę. Kształci się pilnie, z początku sam, później razem z Janem Stanisławem Sapieha, synem Lwa, podkanclerzego w. ks. lit.

Casaubon objaśnia im Arystotelesa, pożycza łacińskie tłómaczenie Tucydydesa Sapieże, pożycza historye francuska Thuana Sobieskiemu. Kilka zachowanych w autografie listów Jakóba Sobieskiego do Casaubona, pisanych w czasie studyów w Paryżu, ożywia bardzo materyał rękopiśmienny. W jednym z listów zapytuje Sobieski, skądby mógł dostać mowy Henryka IV, dla którego jest pełen uwielbienia. To znowu skarży się Casaubonowi, że się po grecku dawniej nie nauczył, a teraz widzi, że bez greki ani rusz. I prosi o wyjaśnienie kilku zdań greckich z komentarza Casaubona do Suetoniusa. Casaubon jest w listach oficyalnych bardzo grzecznym; ale dochowały się jego pamiętniki Ephemerides, i z nich widzimy, że młodzi Polacy czasem mu byli ciężarem, i że «niepotrzebnie wdał sie w ich nauczanie».

Co się tyczy listów do Douzy, znanego humanisty holenderskiego, to przebija z nich żywe zainteresowanie się Zamoyskiego nowemi pracami humanistów, chęć utrzymania stosunków księgarskich z Niderlandami i wielka życzliwość kanclerza dla synów Douzy, Jerzego i Dytrycha. Listy te obejmują lata od r. 1598—1604.

Innem, mniej dotychczas znanem ogniskiem światła na północnym zachodzie Europy, był Amsterdam. Przyciągał tu młodzież polską gramatyk i retoryk, Gerard Voss. W zbiorze listów różnych osób do niego 1) znajdują się korespondencye łacińskie Jerzego na Konarach Słupeckiego (h. Rawicz), Krzysztofa Słupeckiego i Jana Zawadzkiego (h. Rogala) 1) (1632—1646), którzy z kraju wdzięcznie wspominają mistrza i nieraz zasięgają jego rady. Do uzupełnienia obrazu studyów tych Polaków, nadzwyczaj pożądaną była korespondencya Vossa drukowana 3), z której przekonałem się, że nietylko z Vossiusem, ale z nierównie sławniejszym od niego Hugonem Grotiusem, mieli wymienieni Polacy częste i ożywione stosunki.

Kiedy w powyższych rękopisach znajdowałem materyał polski w języku łacińskim wyłącznie, to po długich poszukiwaniach, z nietajoną radością, powitałem gruby tom in 4-o zapisany nie samą tylko łaciną, ale też po polsku. Jestto rodzaj Silva Rerum, tak licznych w XVII w., ciekawy zbiór wypisów z ksiąg prawniczych, literackich, przeplatany uwagami polskiemi. Pisał je Jan Gollius, mieszczanin z Zamościa, między r. 1650 a 1666. Niemiec z pochodzenia, ale Polak pod wpływem otoczenia i stosunków, ewangelik, z czasem predykant, jest Gollius doskonałym typem mieszcza-

<sup>1)</sup> Harl. 7012.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Por. Niesieckiego, X, 105.

<sup>8)</sup> G. J. Vossii et clarorum virorum ad eum epistolae. Londini 1690, fol.

<sup>4)</sup> Przechowany w zbiorach Sloane'a, 1361.

nina polskiego z niemieckiem nazwiskiem, w pierwszej fazie polszczenia. Urodzony r. 1634, puszcza się jako 16-letni wyrostek do Lipska, zapisuje się na uniwersytet, gorliwie ubiega się o honor zaliczenia się w poczet prawdziwych studentów, a choć asystuje hulaszczemu życiu burszów, przecież o książkach i wykładach nie zapomina. Pobyt swój w Lipsku i dalszych kilka lat życia w Polsce, opi sał po prostu i w naiwnej polszczyznie sam Gollius 1). Żywot to nie bogaty w przygody, cichy i pracowity, jak całe mieszczaństwo polskie XVII wieku. Od niedawna zaczynamy je lepiej poznawać, dzięki pięknym studyom prof. Kubali i p. Wł. Łozińskiego. Mierny stan przypadł w udziałe Golliusowi. Zdaje się, że czas jakiś nauczycielstwem się trudnił w Zamościu, przy okazyach mówki komponował, ba! wierszyki - i lubiany od «sławetnych» z latami porastał może w pierze. Burze kozackie wyrzuciły go z Zamościa na dobre. Nie wiemy dobrze co się z nim przez lat kilka działo. Koło r. 1665 wypływa nagle w Kieydanach na Żmudzi, zabiega koło Imć panny Katarzyny Budrewiczównej, a r. 1666 już gości na wesele zaprasza. Z innych notat dowiadujemy się, że r. 1668 broni przed inwazyą żołnierską dóbr Miłaszuny, w powiecie

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> L. c. fol. 110a—120b. Wydałem w VII tomie Archiwum dla dz. lit. i ośw. Kraków, Akad. Umiej. r. 1891. Także w osobnem odbiciu.

Wilkomirskim, należących do Judyty Budrewiczowej, snadź swej świekry. Ale z tych najświetniejszych swych czasów, Gollius nam się nie spowiada. W pamiętniku objął parę zaledwie lat, kiedy mu trudno o grosz było i kiedy sposobu do życia szukał.

Melancholikiem nie był i liczne tego dowody sam złożył w swojej grubej księdze. Żarciki «dobrym towarzyszom gwoli», wiersze uszczypliwe, tu i owdzie exkursy przeciw żydom i talmudowi, urozmaicają poważne wypisy jurydyczne lub formularze listów i mów przygodnych. Ilość autorów czytanych i skrzętnie wypisywanych, świadczy bardzo korzystnie o wytrwałości Golliusa. Od Tomasza Morusa i Bacona aż do Kojałowicza przesuwa się w Varia'ch Golliusa cały szereg autorów najchętniej w XVII wieku czytanych. Wtajemnicza nas to bardzo łatwo w sferę wyobrażeń XVII w., tłómaczy niejedno w losach literatury.

Nigdy nie będziemy zdaje się, mieć dosyć opowiadań cudzoziemców o Polsce. Skwapliwie wczytujemy się w każdą relacyę naocznego świadka dawno minionych urządzeń, sposobu życia i zabawy w Polsce. Radzi słuchamy pochwał o charakterze polskim, o świetności dworu, ludzkości panów i łatwości życia; nie zamykajmy też uszu na cierpkie nieraz uwagi o zaniedbaniu, wewnętrznym nieładzie i niesfornej, butnej naturze. A jeżeli znajdziemy, że i Włoch z czasów Zygmnuta Au-

gusta i Anglik za Zygmunta III, nie zmawiając się między sobą, jedno i tosamo o Polsce orzekną, to chyba przyznamy, że mówią prawdę. Fines Moryson, rodem z Lincolnshire (r. 1566), szlachcic angielski, rychło po ukończeniu studyów w Cambridge, udaje się w podróż za granicę i spędza lat dziesięć zdala od kraju rodzinnego. Zwiedza całą niemal Europe i Ziemię Świętą. Przez Polskę przemyka się bardzo prędko, bo spieszy do Włoch. Powróciwszy do Anglii, spisuje swe długoletnie wrażenia, najpierw po łacinie, później tłómaczy opis swój na język angielski. Opis łaciński zachował się tylko w pierwszym tomie; trzy inne zaginęły. Natomiast relacya angielska dochowała się prawie kompletnie. Tylko części czwartej nie zdążył Moryson przetłómaczyć z łaciny, tak, że obecnie całkiem jej nie mamy. Wypadło zatem ustępy dotyczące Polski, rozsiane po całem dziele, uzupełniać tekstem angielskim tam, gdzie łacina zaginęła. Styl autora jest prawie równie ciekawy, jak jego wrażenia. Nie jestto pełne, gładkie opowiadanie Ruggiera lub Lippomana o barwach umiejętnie i harmonijnie dobranych, z pominięciem drobiazgów powszedniej natury. Moryson praktycznie podróżuje i praktycznie streszcza swe wrażenia. Nie tai się z tem, że radby dać rodakom swym w ręce wskazówki, na doświadczeniu oparte, coś w rodzaju Baedekera dzisiejszego. Pisze sucho, ale iasno. Powie, ile którego dnia ujechał i ile za to

zapłacił, ile wydał na jedzenie, nocleg itp. Ceny nabiału, drobiu, piwa, wylicza skrupulatnie nasz magister artium. Anglik od stóp do głowy, nie zachwyca się niczem, ani nie oburza, tylko notuje skrupulatnie. Do Polski przybywa na Gdańsk we wrześniu 1593 r. Widzi w Gdańsku Zygmunta III i królowę, wybierających się do Szwecyi. Opowiada spokojnie, że Zygmunt III miał w ten dzień wcale pomyślny wiatr do żeglugi; ale że oboje z królową, boją się to poniedziałku, to piątku, jako dni feralnych, więc niewiadomo, kiedy z Gdańska wyjadą. Moryson tymczasem na Toruń, Łęczyce jedzie do Krakowa. Z wielką flegmą i z większą jednostajnością notuje, że jechał per agros frumentiferos et quercuum silvas, na popasach kupuje sobie to kurę, to chleba i piwa, a czasem na dobry targ trafi. Gdzieś niedaleko Piotrkowa płaci za gęś trzy grosze, za kuropatwe dwa, za udziec barani dwa, a za prosiaka trzy grosze! I jak tu nie chwalić dawnych wieków!

W Łęczycy zaprasza dwóch Polaków na śniadanie i zapisuje z tryumfem, że go to kosztowało raptem... cztery i pół grosze... Przyjeżdża do Krakowa, rozgląda się po rynku, zwiedza Wawel, i jak na przybysza nieświadomego języka, poznaje nieżle miasto, zapewne oprowadzany przez Niemców, bo po niemiecku trochę umiał. Opisuje przedmieścia Krakowa, a o Stradomiu tyle ma do powiedzenia po łacinie, że aż tego nie śmie później

na angielskie przetłómaczyć... Wreszcie ekwipuje się w Krakowie; kupuje konia, siodło, ostrogi i inne potrzeby podróżne, i tak wierzchem, w towarzystwie jakiegoś szlachcica Włocha za Alpy się wybiera. W ciągu tak przelotnego pobytu w Polsce, Moryson dokładnie się przypatruje i dokładnie snadź informuje, skoro nietylko zna ceny wiktuałów, ale bardzo głębokie wyprowadza wnioski o ekonomicznem położeniu Polski i jej podobieństwie w tym względzie z Irlandyą.

Nizkie ceny produktów krajowych nie są, zdaniem Morysona, dowodem bogactwa w społeczeństwie. W Anglii wszystko o wiele droższe, ale wszyscy się lepiej mają...

Zdania Morysona o szlachcie, sejmie, wymiarze sprawiedliwości względem mieszczan, są całkiem trafne. Szlachcie angielski niekorzystnie się wyraża o szlachcie polskiej: «W Polsce szlachta porywcza do kłótni, bijatyki, mordów, zwłaszcza gdy sobie podpije. W sądach niewiele się szlachcie obawia boć go powinowaci sądzą. Ten i ów, co był za granicą, jest bardziej ucywilizowany, ale ogólnie rzecz biorąc, nie masz kraju, gdzieby cudzoziemiec bardziej powinien się wystrzegać kłótni, zwłaszcza jeśli nie jest równy stanem». Bogactwo przyrodzone ziemi polskiej wysławia Moryson na wielu miejscach. Srebro, żelazo, siarka, miód pszczelny i leśny, mnóstwo wosku, lnu, konopi, smoła, drzewo, na budulec i maszty, sól, bursztyn, ług, zboże wsze-

lakie, którem się karmią inne narody w czasie nieurodzaju — oto źródła zamożności kraju. «Toż niedziwota», dodaje Moryson, «że kupcy znoszą tu jedwab z Włoch, sukno z Anglii, wino z Hiszpanii, korzenie z Indyi, bo nietylko, że sprzedają po takiej cenie, jaka im się żywnie podoba, ale biorą w zamian wymienione wyżej skarby». Na tę inwazyę towaru obcego, która zastanowiła Anglika, narzekał na kilkadziesiąt lat przed nim stary Bielski.

## IV.

Kiedy i druki i rekopisy troche zmeczą, może wzrok i umysł tak odpocząć, że nie opuszczając British Museum, przenosi się w inne światy na czas jakiś. Kogóż nie zachwycą wspaniałe resztki Partenonu, a wśród nich dziarska młodzież na koniach w Panatenajskiej procesyi! Do kogo nie przemówi piękna głowa Peryklesa, symbol pogody i mądrości helleńskiej? Tu, nie wychodząc poza obręby jednego gmachu, można się przypatrzeć rzeźbie assyryjskiej z czasów Assurbanipala i Nemroda, pomnikom egipskiej kultury od 2000 lat przed Chrystusem, etruskim grobom, portretom chińskim z XV i XVI wieku i bożkom islandzkim... Wszystko zdaje się być zebrane jako jedno, wielkie argumentum ad hominem, że głowa ludzka za mała, życie za krótkie, siły za słabe, aby ten

ogrom pracy i myśli dawnych pokoleń znieść w sobie i przetrawić.

Wracam do Reading Room o różnych porach i uważam, że trzy razy dziennie zmienia czytelnia fizyognomię zewnętrzną. Do 11-ej rano niewielu jest stosunkowo czytelników i ogromna sala dość pusta. Około 12-ej daremniebyś już szukał osobnego stolika. Już wszystko zajęte i trzeba się przysiąść do bocznych, dodatkowych a nie tak wygodnych stołów. Między 1-szą a 4-tą praca największa. Służba ledwie nadążyć może potrzebom czytelni. Wszyscy zaczytani, zapracowani; szmer przewracanych kart katalogów, przerywa jednostajnie ciszę. Bardzo wiele pań, pracujących tak tutaj, jak i w Students Department, ma osobny rząd fotelów.

W chwili tego największego życia czytelni, warto nieraz zajrzeć do arkanów bibliotecznych. Dzięki uprzejmości pana Naake przechodzimy szeregi sal, w których legion urzędników zajęty jest katalogowaniem nabytków; każdy ma swój dział ograniczony i nikt nie jest przeciążonym. Ale praca to ciężka i w czasie trzydziestoletniego pobytu p. Naake w British Museum sześciu jego kolegów dostało pomieszania zmysłów.

Przypominam sobie z tych spacerów po zaczarowanym pałacu jedną niewielką salkę, którą wypełnia kilka tysięcytomów encyklopedyi chińskiej, drukowanej w Pekingu 1726 r. Nazywa się ona «cesarską encyklopedyą», a brzmi to w tym

powabnym języku: Koo Kin T'oo Shoo Tseih Ch'ing.

Na zakręcie jednej z galeryi spotkaliśmy ładnego czarnego kota. Pan Naake objaśnił, że «Jack» jest wprawdzie najmniejszym, ale nie najmniej pożytecznym urzędnikiem British Museum. Przed kilku laty myszy wkradły się do muzeum i po niejakim czasie rozzuchwalone przemykały się nawet w Reading Room obok czytelników. Jack położył temu rychły koniec; oddawna nikt już myszy nie widział w bibliotece i Jack, syt chwały, jest właściwie na łaskawym chlebie. Pobiera pensyę rządową w kwocie jednego penny na dzień i melancholijnym wzrokiem spogląda na półki biblioteczne.

Około 5-ej popołudniu Reading Room zwolna traci czytelników; five o'clock tea, a następnie obiad zmusza wielu do wyjścia. Między 6-tą a 8-mą pozostają najwierniejsi i... najgłodniejsi czytelnicy którzy czasu nie chcą tracić. Nikt już nowych książek nie żąda, urzędnicy mają chwile dobrze zasłużonego odpoczynku. Cisza kościelna zalega całą salę. Zdaje się jakby wszystkie książki układały się do snu, Ligóry szemrzą cicho olbrzymie lampy elektryczne.

Im smutniejsze dni zimowe, im przykrzejsza mgła ciężka, tem dosadniej występuje zasługa narodu, który stworzył takie ognisko światła i pociechy na szarą, smutną dolę tylu a tylu pracow-

ników pióra. Wielu z nich ma tutaj prawdziwy dom, zagrzewa się do walki z losem, wynosi tysiączną pobudkę do pracy i postępu. Królowie wyrzekali się ogromnych bibliotek, bogatsi i ubożsi rozstawali się ze zbiorami, trudem całego życia, aby tylko zgromadzić wszystko na jednem miejscu dla dobra wszystkich. Kto wie, ile jest miłości własnej w posiadaniu białych kruków bibliotecznych, ile namiętnego przywiązania do własnych książek, świadków i towarzyszów różnych chwil w życiu, ten pojmie znaczenie i doniosłość tych licznych ofiar, z których urosło British Museum. Spełni ono z czasem wielki ideał ogólnej biblioteki świata, a komu danem było choć przez czas krótki korzystać z dobrodziejstw tego olbrzyma, ten musi go żegnać serdecznem życzeniem: oby trwał wieki na chwałe Anglii, na pożytek ludzkości.





## WYKAZ NAZWISK.

Abłamowicz Ign., 56. Ajschylos, 97 Aleksander 1., 37. Allori, 167. Anderson, J. P., 366. Antoniewicz, J. B., 208. Arystoteles, 383. Augustyn św. 105.

Bain R. N., 362.
Beethoven, 178.
Bielecki Paweł, 59.
Bieliński Józef Dr., 10. 35, 37.
41.
Bieliński P., 206.
Bielowski A., 310.
Bielski M., 390.
Biskupski B., 188.
Bobrowski X. Michał, 56.
Bona, królowa, 377.
Bonitz H., 292.
Bonstetten 211, 213

Borowski Leon 13, 62, 68.
Branicka hr. A., 358.
Breydenbach, 373.
Brodziński, 85.
Bryczkowski, 7.
Bułharyn, 154.
Buonarotti Michał Anioł, 164.
Byron, 208, 212.

Cammucini D., 160, 170, 171.
Candolle de, 211.
Carracchi, 167.
Casaubon, 381—383.
Cavé, 145.
Cecylia, królewna, 380.
Chlarini X., 200.
Chlebowski P., 189, 192, 197.
Chmielowski P., 139, 154.
Chodakowski, 58, 71.
Chreptowicz hr. Adam, 14.
Cieciszewski, 193.
Cieszkowski A, 221.

Cimabue, 167. Cornelius, 158. Correggio, 166, 167. Cotton, 363. Cybichowski, 271. Cycero, 99, 105, 177. Cywińska 23-24. Czacki Aleksander, 195. Czarnocki Ad. (ob. Chodakowski). Czarnowska M., 110, 112. Czartoryska, księżna Generałowa Z. P., 187, 188. Czartoryski Adam, 10, 35-86. Czeczot Jan, 12, 25. Czerwiński, 108, 109.

Daniłowicz J., 54, 55, 56.

Dante, 161, 295.

David, 168, 169, 170.

Dąbrowski, 7.

Dittmer, 145.

Domeyko Ign., 11, 23, 27.

Dominikanie, 80.

Douce Fr. 370.

Douza J. 881—383.

Drzewiński Fr. 56.

Dumas Al., 145.

Dürer, 374.

Elżbieta, król. ang., 379—881. Epikur, 98. Esquerot, 57. Estreicher, 371, 372. Etmayer, 300. Eurypides, 98.

Federowski M., 116, 120. Feliński Aloizy 58, 59. Finkel L., 313. Focyusz, 105. Fustel de Coulanges, 93—95, 98, 100.

Garnett R., 370.
Giotto, 167.
Gnoiński, 7.
Gogol, 142.
Gollius J. 384—386.
Gołuchowski Agenor, 299, 302, 303, 310.
Gołuchowski Józef, 50.
Grabowski hr. J., 272.
Grenville T. 373.
Groddeck, 13, 41, 42, 47, 56.
Grotius H., 384.
Guercino, 167.
Guido, 167.

Hartknoch, 108.
Helcel, 302.
Herberski Winc., 56.
Herminjard A. L. 176—178.
Holbein, 374.
Homer, 95, 96, 99, 295.
Horatius, 74, 102.
Hreczyna, G. 59.
Hugo V., 145, 146.

Ihering, 100.

Jakubowski N., 211, 226. Jerzy IV., król ang., 363. Jeżowski Józef, 12, 74.

Kaczkowski Karol, 12. Karmelici, 81.

Karpowicz Abdon, 12.

Julian, 28.

Kempen v. Fichtenstein, 298, 304.

Kiersnowski Nikodem, 28.

- » Waleryan, 28.
- Zygmunt, 27.

Klaczko J. 261, 263, 321.

Klonowicz F. 371.

Kochanowski J., 371. Kojałowicz, 386.

Kujatowicz, 300

Komarnicki, 53. Koniecpolski N., 60.

» Stanisław, 378.

» Statistaw, 576

Konopnicka M., 243, 253. Korzeniowski Józef, 189.

Kozłowski Mikołaj, 18, 19.

Koźmian Jan, 283.

Krasińska Marya z Radziwiłłów, 188.

Krasiński Wincenty, 189, 223.

» Zygmunt, 185—240, 286—291.

Kraszewski J. I., 271, 325, 333. Kremer Józef, 299.

Kruczkiewicz Br., 294.

Kryński A. A., 312.

Kubala L., 385.

Lascaris, 373.

Lavater, 161.

Le Braz A., 117-123, 129.

Lelewel J., 49, 50, 154.

Lenartowicz T., 243-266.

Leon X., 160.

Livius, 170, 373.

Loménie L., 274.

Lubomirski J., ks. 324.

Lucian, 98.

Lukas St., 378.

Łaukys, 115.

Łoziński Br., 299.

» Wład., 385.

Maciejowski M., ksiądz, 54.

Madden F., 370, 378.

Majewska Agata, 17.

Barbara, 29.

Malewski Franc., 14. » Szymon, 39, 43, 44,

47, 67, 68.

Małecki Ant. 270-337.

Melecyusz, 107.

Mengs R., 167.

Mérimée, 145. Mianowski Mikołaj, 57.

Michelis, 57.

Mickiewicz Adam, 7—32, 68,

74,89—92,124—128,130— 133, 137—140, 146—149,

153—158, 175—181, 219—

220, 224, 274—276, 285.

376.

Mickiewicz Aleksander, 16.

Franciszek, 16, 28,272, 274.

Mickiewicz Mikołaj, 6, 17.

Stefan, 12.

Miechowicz Fr., 56.

Miklosić Fr., 308.

Miładowski, 53.

Miodoński A., 105.

Mochnacki M., 38.

Modrzewski, 315.

Montesquieu, 371.

Moore, 212.

Morsztyn A., 315.

Moryson F., 387-390.

Mrongovius, 85.

Naake J., 362, 364, 367. Napoleon, 217. Narbutt T., 90, 112. Nessler, 177.

Nessler, 177. Neusser, 300 —1.

Nowosilcow, 82.

Odyniec A. E., 16, 147.

Olivier J., 179.

Ołdakowski Ign., 55.

Opaliński, 187.

Orpiszewski J., 176.

Orzeszkowa Rozalia, 28.

Ossoliński N., 60.

Overbeck, 158.

Ovidius, 102, 103, 104.

Panizzi, 369.

Papłoński, 313.

Piekosiński Fr. 330, 331.

Pilat St. 310.

Platon, 282.

Plautus, 101.

Plutarch, 97.

Podczaszyński Kar. 56.

Pol Wincenty, 297, 299, 302.

Poliński M. P., 56.

Popliński Ant., 272, 273.

Pozzo di Borgo, 57.

Prudencyusz, 177

Przecławski Józef, 12.

Przeździecki K., hr. 378.

Pułaski Fr., 343.

Puszkin, 142.

Puttkamer Wawrzyniec, 22.

Rafael, 164, 166, 167.

Reeve Henryk, 214, 228, 236.

Renevier, 175.

Rittner E., min. 299.

Riumin G., 181.

Roepell, 283.

Rohde E., 96, 98, 100, 107.

Rokossowska Zofia, 110.

Rolle M., 35.

Rossi, 211, 212.

Ruysdael, 28.

Saint-Martin, 156, 157.

Sapieha J. St. 383.

Sapieha L., 60.

Schlegel A., 167.

Servius, 101.

Shakespeare, 212, 295, 367. Siemieński L., 307. Sismondi, 211. Skarga, 257. Sloane H., 363. Słowacki Euzebiusz, 62. Juliusz, 86, 260, 314, 319 - 323.Słowakowic St., 342, 352—357. Słupecki J. K., 384. Sobieski Jan, 251, 341-358. Jakób, 382-3. Sobieska Marya Klem., 378. Sobolewski Ludw., 56, 74. Sofokles, 304. Spazier, R. O., 153. Springer A., 159. Stattler, 155. Stroński, 310, Sturm Joh., 379. Stryjkowski, 108. Suetonius, 383. Sussex książę 378. Szafarkiewicz, 281, 283. Szajnocha, 310. Szejn P. W., 105. Szymański Ant., 283. Szymonowicz S., 277, 381—2.

Śniadecki Jan, 39, 42, 50, 60, 61, 68.

Tacyt, 170. Tarnowski St., 320. Terajewicz, 17.
Tertulian, 105, 106.
Tęczyński Jan, 380.
Thuanus (de Thou) 383, 304.
Thun hr. Leon, 292, 296, 302, 308, 309.
Trojański Leonard, 6.
Tucydydes, 383.
Twardowski Józef, 35, 39, 82, 83.
Tycyan, 166.

Ulrych L., 290. Uzłowscy, 28, 29.

Varro, 105. Vinci L. da, 166. Voss Ger., 384.

Wakulski, 7.

Walewski Ant., 296—303.
Wereszczaka Józef, 23.
Wereszczakówna Maryla, 20–
26.
Wergiliusz, 101, 102.
Wielopolski A., 313.
Willan Henryka, 213, 224.
Wisłocki, 372.
Wiszniewski M., 50.

Zaleski Bohdan, 27. Zaluska Amelia, 200, 201, 214. Zaluski A., biskup, 343. Zamoyski Jan, 381. Zan Tomasz, 12, 21, 24, 25. Zawadowski hr., 37. Zawadzki J., 384. Zgliński D., 307. Zielonacki prof., 281, 302. Zienowicz, 59. Zygmunt Stary, 376—7. Zygmunt III, 377, 388.

Żmigrodzki M., 46, 77

## TREŚĆ.

|                                          |   |   |   |   |   | • |   | Str |
|------------------------------------------|---|---|---|---|---|---|---|-----|
| Słowo Wstępne                            | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | V   |
| I. Kraj lat dziecinnych                  |   |   |   |   |   |   |   | 3   |
| II. Kuratorya Wileńska (1803-1823) .     |   |   |   |   |   |   |   | 35  |
| III. Tło obrzędowe «Dziadów»             |   |   |   |   |   |   |   | 89  |
| IV. «Wieczory w Neuilly»                 |   |   |   |   |   |   |   | 137 |
| V. «O Malarstwie religijnem»             |   |   |   |   |   |   |   | 153 |
| VI. Słuchacz Mickiewicza                 |   |   |   |   |   |   |   | 175 |
| VII. Z młodych lat Z. Krasińskiego       |   |   |   |   |   |   |   | 185 |
| VIII. T. Lenartowiczowi w 10-tą rocznicę |   |   |   |   |   |   |   | 243 |
| IX. Antoni Małecki                       |   |   |   |   |   |   |   | 269 |
| X. Kalendarz Jana III z r. 1683          |   |   |   |   |   |   |   | 341 |
| XI. British Museum                       |   | , |   |   |   |   |   | 361 |
| Wykaz Nazwisk                            |   |   |   |   |   |   |   |     |

• \*\*

\* (

. .

