

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych półkach, zanim została troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszłości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

#### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

• Zachowywanie przypisań

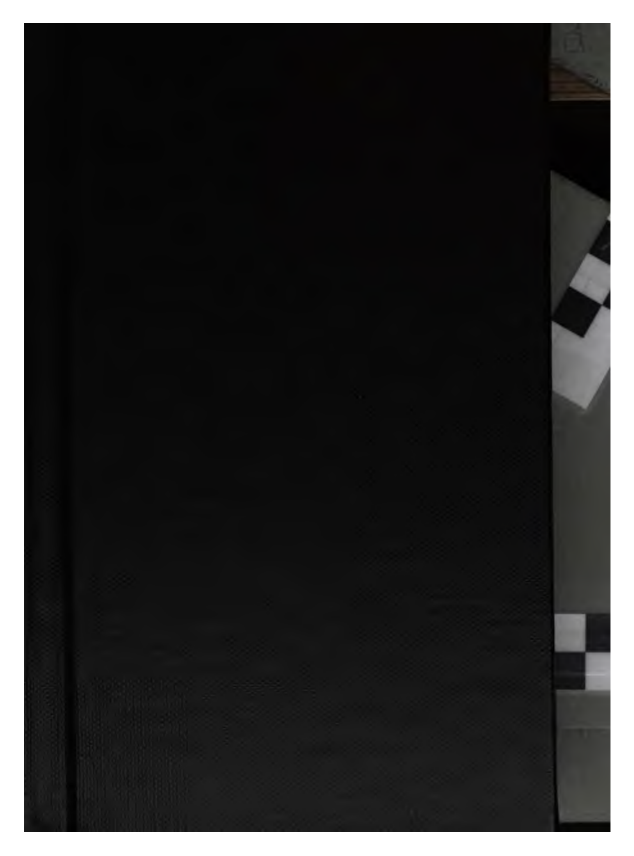
Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.

• Przestrzeganie prawa

W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

#### Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby stały się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Cały tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/





• .

# WYKŁAD SYSTEMATYCZNY FILOZOFII.

•

•

•

•

· ·

# WYKLAD SYSTEMATYCZNY FILOZOFII

#### OBBJMUJĄCY

## WSZYSTKIE JEJ CZĘŚCI

#### w zarysie.

## Dla mikośników téj umiejętności

pragnących dokładniej się z nią obeznać

skreślił

Dr Jozef Kremer

CZŁ. TOW. NAUK. KR.

#### TOM II.

RZECZ O NATURZE I O DUCHU LUDZKIM.

#### WILNO.

NAKŁADEM I DRUKIEM JÓZEFA ZAWADZKIEGO.

. 1852.

. С,

Pozwolono drukować z obowiązkiem złożenia w Komitecie Cenzury, prawem oznaczonéj liczby exemplarzy. Wilno, 30 Listopada, 1852 roku.

Censor PAWEE KUKOLNIK.



## WYKŁAD FILOZOFII NATURY I FILOZOFII DUCHA LUDZKIEGO.

. . .

•

•

•

•



#### P R Z E D M O W A.

**W**RAGNAC przedewszystkiem aby czytelnik życzliwy mógł ocenić stanowisko umiejętności zamkniętych w niniéjszym tomie, wypada mi przypomnieć ustępyz tomu piérwszego, w których określiłem mój sposób zapatrywania się na zadanie filozofii w dzisiejszym W przedmowie do pierwszego tomu, móczasie. wiąc o Filozofii Hegla, rzekłem: "że idea bezwzglę-"dna nie może zadawalniać, jeżeli będzie uważaną "za ostateczny kres filozofii, że idea ta nioosobowa "jak nie zaspakaja serca pełnego prawd wiary chrze-"ściańskiej, tak nie wystarcza również dla myśli fi-"lozoficznej rozwijającej się z całą ścisłością logi-"czną"— dalėj "że szczytem najwyższym mądrości "ludzkiej nie jest abstrakcya, lecz osoba bezwzglę-"dna— Bóg" (str. viii), a w końcu samym tegoż tomu (§ 204) rzekłem: "że szczytem logicznego "rozwoju jest Bóg- a Bóg- osoba, wszechbytności "Stwórca"- że myśl człowieka nie znajduje wy"tchnienia ani spokoju w pracy swojej, że parta od "szczebla do szczebla spina się coraz wyżej, za-"nim stanie u podnoża tronu Ojca na Niebie," że przeto wszelkie filozofie zatrzymujące się na idei bezwzględnej "na bezosobowym rozumie bezwzględnym, "nie są ukończone w sobie; a jak ściskają serce "mrozem i głuchota, tak dla rozumu i myśli nie są "całością, są ułomkiem, nie są systematem zamknię-"tym w sobie; filozofie takie są przybytkiem nie-"dobudowanym, brakuje im kopuły, promienia z gó-"ry; nakoniec, "że filozofie takowe niechaj sobie sa-"me przypiszą winę, jeżeli ich spotka zarzut pan-"teizmu" (T. I. str. 485). Rzekłem następnie iż "dopiéro wiara chrześcijańska z całą głębią swoją, "przejmując serce rodu ludzkiego, wychowała myśl "do poznania mądrości rozumowej, filozoficznej;" nakoniec (T. I. str. 486), "że w przekonaniu o by-"tności Bożej zwite są, jakby w ziarnie swojem, "prawdy ciężkiego znaczenia," "że z niego rozwinie "sie stosunek Boga do wolnéj woli człowieka; cno-"ta, osobowość, nieśmiertelność, sumienie, sztuka "piękna, historya powszechna, słowem, co waży "nieskończonością w żywocie człowieka, co wielkie "i zacne, znajdzie tutaj wyłłómaczenie swoje" \*).

\*) Łaskawy czytelnik nie zechce mnie posędzać o zarozumiałość, gdy wyznam, że nie małe czuję zadowolenie, że to nie dopiéro dziś, ale od bardzo dawnego czasu miałem najgłębsze przekonanie, że prawdy powyższe być winny podwaliną wszel-

.

к<sup>у 1</sup>

VIII

Te słowa są wyrazem całego stanowiska mojego, więc zarazem określają moje zapatrywanie się na części zamknięte w niniejszym drugim tomie.

Uważmy atoli iż te prawdy, powyżej przytoczone, nie są bynajmniej zewnętrznie przyczepione do naszego rozwoju; są one ściśle i organicznie powiązane z pochodem naszej Logiki, jako najwyższy i ostateczny jej wypadek; ta umiejętność do-

> kiéj filozofii. Jakoż to przekouanie właśnie mnie parło, gdym przed cztérema laty zabierał się do napisania "wykładu" tego, zatém w czasie, gdy inny zupełnie kierunek był jeszcze przemagający w dzielnicy filozofii. Przetoż stanowisko, właściwe książce mojéj, było naówczas różnie oceniane; i tak jeden z recenzentów niemieckich (berlińskie: "Magazin für die Literatur "des Auslandes Nº 156 r. 1849") przyznaje mi, że wziąłem za zadanie moje wywół, iż nie abstrakcya, ale Bog jest szczytem mądrości ludzkiej; przyznaje, że myśl ta wybiła się we wszystkich częściach mojéj pracy, ale orzeka, "iż ten kieru-"nek jest skutkiem uczuciowości i wiary katolickiej; " zarzut takowy chętnie przyjmuję; przecież gdy recenzent przyznaje mi "gruntowność" spodziewać się mogłem, iż zamiast zdań tak ogólnie wyrzeczonych raczej zechce równie umiejętnie ocenić, czy rzeczywiście owe prawdy wywiodłem ze ścislością umiejętną w Logice mojéj.

Przy téj sposobności wypada mi odeprzeć zarzut, który czyni tenże recenzent publiczności naszéj; powiada bowiem: "grun-"towność, którą poświęcił autor pracy swojéj, tém większy - "wzbudza żał, iż dzieła podobne mogą być w Polsce jedynie "dokonane mccą wielkich ofiar ze strony autorów" (chciał powiedzieć własnym ich nakładem). Otóż gdy zacna firma P, Zawadzkiego wzięła na siebie nakład niniejszego tomu, już tém samém upada zarzut, publiczności naszéj uczyniony, bo widać, iź dla nićj dzieła ściśle naukowe nie są zupełnie obojętne. piéro w tych prawdach znajduje uzupełnienie swoje. Lecz uważmy jeszcze, iż te same zasady logiczne, które zradzają w nas z koniecznością wiedzę o bytności Bożej, są również zarodem wszystkich innych prawd tak wielkiego znaczenia dla człowieka.

I zaiste, jak w tomie piérwszym (str 1x i § 205 i 206) wiedza o bytności Bożej wyświeciła nam konieczność wprowadzenia w stanowisko naszę Teozofii jako umiejętności rozwijającej tę wiedzę naszą o Bogu, tak w tym drugim tomie we właściwych miejscach rozwinęliśmy owe, wspomniane powyżej, prawdy, które nam niby gwiazda przewodnia przyświecają w życiu tuteczném, a bez których człowiek nie zazna pokoju na Ziemi. Tutaj przeto znalazł miejsce wywód o wolności woli, o nieśmiertelności duszy, więc o wiekuistém, osobowém, przyszłém, życiu ducha ludzkiego; tutaj wykazano, iż panteistyczność jest jedynie błędem rozumowania filozoficznego- dalėj, że sumienie, cnota, zacność, dobro najwyższe moralne, są prawdami wiekuistego znaczenia, niezależącemi od dowolnego zapatrywania się człowieka, ale będącemi prawdą same przez się; tu wykazano zarazem prawdę logiczną własności, świętość małżeństwa, rodziny, jako podwalin społeczeństwa i państwa; tutaj nakoniec orzeczono iż w dzielnicy faktów konstruowanie a priori prowadzi do marzeń, że nad Historyą nie włada bynaj-

Ï

mniej głucha abstrakcya, owa bezosobowa idea, panująca nad wiekami i losami świata niby bezwolnemi jasełkami. Nie wyliczając już innych prawd wiekuistej wagi rozsnutych w tym tomie drugim i odwołując się do ostatnich wypadków mojej pracy, skreślonych w końcu całego rozwoju (§ 657), oświadczam szczerze i bez wszelkiej udanej skromności, że jestem daleki od mniemania, jakoby wartość umiejętna mojej pracy niniejszej wyrównywała ogromnej wadze tej treści, przecież ufam, iż czytelnik słuszny przyzna, że mi nie brakło uczciwej woli w dokonaniu uczciwego zamiaru. Wszak "in magnis et voluisse sat."

Zamiast ocenienia bliższego téj pracy własnéj, niechaj mi wolno będzie wytłómaczyć się raczéj z tak nierównych rozmiarów, które zajmują różne umiejętności w tym tomie zawarte. Radziłem się pod tym względem i potrzeby w literaturze naszéj i istoty każdéj z tych umiejętności, a nakoniec mojego własnego do nich stosunku. Tak w porównaniu z umiejętnością o duchu, filozofia natury w bardzo szczupłych mieści się ramach; przecież takowe jej ograniczenie wypływa wprost z rzeczy samej. Filozofia natury, jeżeli nie ma być marzeniem, budującem naturę a priori, winna się opierać na doświadczeniu, na faktach podanych przez nauki przyrodnicze; nauki te wszakże, mimo ogromnych postępów i mimo wielkich zasług swoich i posług

bn `N,

niezmiernej wagi, które oddały rodowi ludzkiemu, nie zdołały jeszcze pod wielu względami dójść do rezultatów mogących być podścieliskiem dla filozofii natury; ztąd téż ta umiejętność jest ze wszystkich części filozofii najmniej ugruntowaną na silnych podstawach; dla tego winna dziś poprzestać na ogólnych tylko zarysach, jeżeli się nie zechce po krótkim czasie sama wyprzeć nauki swojej. Uwagi te spowodowały mnie do zachowania najściślejszej oględności; mimo to wszakże przewidzieć mogę, że badacze natury znajdą zaiste ustępy, na któreby sie im trudniej zgodzić przyszło, zechcą mnie atoli wytłomaczyć, mając na względzie, iż w dzielnicy Filozofii Natury miałem zamiar podać czytelnikóm, nieobeznanym jeszcze z filozofią, obraz dzisiejszego stanu filozofii przyrody, że tedy pod wielu względami nie czynię się odpowiedzialnym za sposób jej zapatrywania się.

W rozwinieniu zaś rzeczy o duchu ludzkim poświęciłem najwięcej pracy tym częściom, które albo nie były wcale jeszcze obrobione w literaturze naszej, albo które z istoty swojej zdawały mi się najważniejsze; do tych należy, wedle mojego zdania, Pneumatologia jako nauka o duchu w ogólności, dalej Antropologia, następnie Psychologia, nakoniec Filozofia Prawa i Moralności. W filozofii Obyczaju rozwinąłem jedynie pojęcie małżeństwa i rodziny, wspomniawszy zaledwie o społe-

czności i o państwie. Podobnie mówiąc o Historyi powszechnej dotknąłem tylko najgłówniejszych pierwiastków, wchodzących do gry dziejów ludzkich, w celu wykazania mylności konstruowania z pamięci Historyi; przywiodłem również tylko z imienia Estetykę, i Historya Religii (pogańskich), gdyż literatura nasza albo już posiada dzieła odpowiednie, skreślone znamienitem piórem, albo się ich też spodziewać wkrótce może. Może też moje: "Li-"sty z Krakowa" nie będą zupełnie bez korzyści czytane, zwłaszcza gdy tom drugi, mający za przedmiot rozwinienie historyi sztuki, uwzględni zarazem roztoczenie tych Religii i Historyi powszechnej. Co się zaś tyczy historyi filozofii samej, mam zamiar z czasem zabrać się do wypracowania osóbnej książki w tym względzie.

Lecz prawdziwie żałować mi przychodzi, że tym razem nie zdołałem podać łaskawemu czytelnikowi zarysu Teozofii, mającej być właśnie trzecią częścią całego wykładu mojego. Teozofia rzeczywiście jest filozofią zapatrującą się na człowieka i wszechjestestwa ze stanowiska opartego na przekonaniu o bytności Bożej. W obec tego przekonania, wszystkie umiejętności przebieżone w tym tomie znalazłyby dopiéro zupełne ukończenie swoje. Tutaj natura i duch ludzki, nieśmiertelność i moralność, cnota, Historya powszechna, sztuka pięknaiwszystka treść, przebywająca w sercu i myśli na-

harita

széj, otrzymałaby najwyższe i najzupełniejsze rozwiązanie swoje.

Właśnie ogromna waga téj umiejętności była mi powodem, że nie mogłem się ośmielić odbyć ją w rozmiarach poświęconych innym umiejętnościom w téj pracy mojej. Uważałem że jak lekkie oznaczenie Teozofii byłoby niegodném jéj treści, tak również mogłoby się stać powodem pomyłek wynikających z niedostateczności jej wykładu.

Atoli uważam sobie za główną powinność mojego zawodu, abym z czasem tę naukę wypracował jako osóbne dzieło.

W dopełnieniu tych słów kilku winienem powtórzyć, com już wyrzekł w przemowie do pierwszego tomu. Nie wypieram się wcale, żem korzystał z literatury filozoficznej nam spółczesnej, owszem czerpanie takowe miałem sobie za powinność, o ile poglądy obce nie były przeciwne właściwemu stanowisku mojemu zapatrywania się na rzeczy. Jak atoli uważałem za rzecz zbyteczną przywodzenie dzieł, na których się opierałem, tak znowu za miłą powinność poczytuję sobie złożyć serdeczne podziękowanie Prof. Majerowi, Kuczyńskiemu, Zeisznerowi, szanownym kolegom moim, którzy, jako badacze przyrody, zechcieli mnie wesprzeć głęboką nauką swoją w trudnościach, które napotykałem w Filozofii Natury.

Kończąc, zwracam czytelników moich uwage, iż lubo tom niniejszy jest drugą częścią wykładu naszego, lubo się tedy opiéra na pierwszym tomie, a mianowicie na Logice, jako podstawie swojéj, toć właśnie znów dla tego, iż osnową jego jest świat rzeczywisty, bo dzielnica Natury i Ducha, przeto nie tylko pod pewnym względem może być uważany za całość osóbną, ale co większa, ta druga część może być właśnie wprawą pierwszą, ćwiczeniem dla czytelnika poczynającego w filozofii, zwłaszcza, że mojém staraniem było przy każdém odwołaniu się do prawd logicznych przedstawić je w formie najprzystępniejszej. Tak więc ten drugi tom może być dla młodego czytelnika niby wprowadzeniem do abstrakcyi logicznych, zamkniętych w tomie piérwszym \*).

-+>>>0@066+++

<sup>•)</sup> Nie będąc obecnym na miejscu druku proszą czytelnika, by przebaczył pomyłkóm, które znalazły się w téj książce, a to tém więcej, że, jak wiadomo, usterki w samym rękopiśmie niedostrzeżone, dopiéro najdobitniej wykazują się autorowi w korrekcie saméj; téj zaś, dla odległości miejsca, sam utrzymywać nie mogłem.

•

•

.

#### SPIS

,

Kładziemy tutaj treść rzeczy w kształcie tablicy szematycznej by ułatwić wśród czytania zrozumienie związku osnowy naszej i uobecnić pochód jej przez coraz wyższe stopnie wykładu całego.

| Przedmowa   | • | • | • | • | •.  | • • • |   | • |   | • |     | str. | VI |
|-------------|---|---|---|---|-----|-------|---|---|---|---|-----|------|----|
| 2.1202010.0 | • | • | • | • | ••• | • • • | • | • | • | • | - E |      |    |

#### **3. FILOZOFIA NATURY.**

| (6.940)                              |      |     |      |     |      |         |     | 8           | tron.     |
|--------------------------------------|------|-----|------|-----|------|---------|-----|-------------|-----------|
| <b>I. Mechanika</b> (§ 219) .        |      | •   | •    | •   | •    | •       | •   | •           | 37        |
| I. Mechanizm ubstrakcyjny            |      |     |      |     |      |         |     |             | 37        |
| <b>a</b> . Przestrzeń (§ 220)i.      | •    | •   | •    | •   | •    | •       | •   | •           | 37        |
| <b>b</b> . Czas ( <b>§ 226</b> )     | •    | •   | •    | •   | •    | •       | •   | •           | 52        |
| <b>e</b> . Ruch (§ 228)              | •    | •   | •    | •   | •    |         |     | •           | 55        |
| II. Mechanizm przedmiotów            | , sk | on  | czoi | iyc | h (§ | \$ 22   | 29) | •           | 60        |
| a. Ogólne oznaczenie mate            | eryi | (\$ | 2    | BŎ) |      |         | •   | •           | 62        |
| b. Rozszczególnienie mater           |      |     |      |     |      |         |     | •           | 64        |
| <b>e</b> . Spadanie (§ 232) .        |      |     |      |     |      |         |     |             | 65        |
| III. Mechanizm bezwzglądn            |      |     |      |     |      |         |     |             | 67        |
| a. Ciążenie powszechne (§            |      |     |      |     |      |         |     |             | 69        |
| b. Prawa szczegółowe Mec             |      |     |      |     |      |         |     | 239)        |           |
| c. Ciała niebieskie jako c           |      |     |      |     |      |         |     |             | ••        |
| • •• • • • • •                       |      |     | ,    |     |      |         |     | 1.0         | 75        |
|                                      | -    | •   | •    | •   | •    | •       | •   | •           | <b>78</b> |
| II. Fizyka (§ 241)                   |      |     |      |     |      |         |     |             |           |
| I. Wzgląd mechaniczny                |      |     |      |     |      |         |     |             | <b>79</b> |
| a. Ciężar gatunkowy (§ 2             |      |     |      |     |      |         |     | •           | 79        |
| <b>b</b> . Spójność (§ 243) <i>:</i> |      |     |      |     |      |         |     | •           | 80        |
| c. Zniesienie spójności (§           | 24   | 4)  | •    | •   | •    | •       | •   | •           | 82        |
| II. Przeciwległość odwrótna          |      |     |      |     |      |         |     |             | 94        |
| a. Magnetyczność (§ 252)             |      |     |      |     |      |         |     |             | 95        |
| b. Elektryczność (§ 254)             |      |     |      |     |      |         |     |             | <b>98</b> |
| c. Odwrótności chemiczne             |      |     |      |     |      |         |     |             | 100       |
| III. Potęgi fizyczne w poł           |      |     |      |     |      | (8      | 25  | <b>;9</b> \ | 105       |
| I on B. Judenne w pon                | 1040 |     |      | Ĵ   | *    | ۲)<br>۲ | ~   |             |           |

XVII

| III. Organiza (§ 262)       110         I. Organiza geologiczny (§ 263)       114         a. Kula ziemska ze względów mechanicznych (§ 265)       116         b. Kula ziemska jako tło czynników tellurycznych       118         c. Klintat (§ 297)       154         ll. Organiza roślinny (§ 299)       159         lll. Organiza roślinny (§ 299)       159         lll. Organiza voičrzęcy (§ 308)       175         S. FILOBOFIA DUCHA LUDZKIEGO.         I. Pneumatologia (§ 337)       219         I. Pneumatologia (§ 337)       219         Stosunek ducha a natury (§ 353)       238         b. Stosunek ducha a natury (§ 353)       255         ll. Stopnie szczegółowe ducha a natury (§ 355)       256         ill. Rozwój ducha i natury (§ 360)       264         c. Rozwoj istoty ducha samego przezsię (§ 364)       268         I. Duch ludzki jako poznający (§ 365)       269         II. Bezwzględność jako pierwiastek dauy duchowi ludzkiemu (§ 395)       319 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>1. Organizm geologiczny (§ 263)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>8. Kulā ziemska ze względów mechanicznych (§ 265) 116</li> <li>b. Kulā ziemska jako tro czynników tellurycznych w ścistém znaczeniu (§ 266)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <ul> <li>b. Kula ziemska jako tło czynników tellurycznych<br/>w ścistém znaczeniu (§ 266)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <ul> <li>w ścisłém znaczeniu (§ 266)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <ul> <li>c. Klimat (§ 297)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <ul> <li>III. Organizm zwierzęcy (§ 308)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>5. FILOZOFIA DUCHA LUDZKIEGO.</li> <li>I. Duch uważany cam w cobie (§ 337) . 219</li> <li>I. Pneumatologia (§ 337)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| I. Duck uconicany case to cobic (§ 337)       219         I. Pneumatologia (§ 337)       219         B. Pojęcie ducha w ogólności (§ 347)       238         B. Stosunek ducha a natury (§ 353)       253         I. Stosunek ducha a natury (§ 353)       255         I. Stosunek ogólny ducha a natury (§ 354)       255         II. Stopnie szczegółowe ducha a natury (§ 355)       256         III. Rozwój ducha i natury (§ 360)       264         C. Rozwoj istoty ducha samego przezsię (§ 364)       268         I. Duch ludzki jako poznający (§ 365)       269         II. Duch ludzki wyjawiający się wolą (§ 378)       292         III. Bezwzględność jako pierwiastek dauy duchowi ludzkiemu (§ 395)       319                                                                                                                                                                                                                                                           |
| I. Pneumatologia (§ 337)       219 <b>a.</b> Pojęcie ducha w ogólności (§ 347)       238 <b>b.</b> Stosunek ducha a natury (§ 353)       253         I. Stosunek ogólny ducha a natury (§ 354)       255         II. Stopnie szczegółowe ducha a natury (§ 355)       256         III. Rozwój ducha i natury (§ 360)       264 <b>c.</b> Rozwoj istoty ducha samego przezsię (§ 364)       268         I. Duch ludzki jako poznający (§ 365)       269         II. Duch ludzki wyjawiający się wolą (§ 378)       292         III. Bezwzględność jako pierwiastek dauy duchowi ludzkiemu (§ 395)       319                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| I. Pneumatologia (§ 337)       219 <b>a.</b> Pojęcie ducha w ogólności (§ 347)       238 <b>b.</b> Stosunek ducha a natury (§ 353)       253         I. Stosunek ogólny ducha a natury (§ 354)       255         II. Stopnie szczegółowe ducha a natury (§ 355)       256         III. Rozwój ducha i natury (§ 360)       264 <b>c.</b> Rozwoj istoty ducha samego przezsię (§ 364)       268         I. Duch ludzki jako poznający (§ 365)       269         II. Duch ludzki wyjawiający się wolą (§ 378)       292         III. Bezwzględność jako pierwiastek dauy duchowi ludzkiemu (§ 395)       319                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <ul> <li>Pojęcie ducha w ogólności (§ 347)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <ul> <li>I. Stosunek ogólny ducha a natury (§ 354)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <ul> <li>II. Stopnie szczegółowe ducha a natury (§ 355). 256</li> <li>III. Rozwój ducha i natury (§ 360) 264</li> <li>C. Rozwoj istoty ducha samego przez się (§ 364) 268</li> <li>I. Duch ludzki jako poznający (§ 365) 269</li> <li>II. Duch ludzki wyjawiający się wolą (§ 378). 292</li> <li>III. Bezwzględność jako pierwiastek dauy duchowi ludzkiemu (§ 395)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <ul> <li>III. Rozwój ducha i natury (§ 360)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <ul> <li>111. Rozwój ducha i natury (§ 360)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| I. Duch ludzki jako poznający (§ 365) 269<br>II. Duch ludzki wyjawiający się wolą (§ 378) . 292<br>III. Bezwzględność jako pierwiastek dawy duchowi<br>ludzkiemu (§ 395)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| II. Duch ludzki wyjawiający się wolą (§ 378) . 292<br>III. Bezwzględność jako pierwiastek dauy duchowi<br>ludzkiemu (§ 395)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| III. Bezwzględność jako pierwiastek dawy duchowi<br>ludzkiemu (§ 395)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ludzkiemu (§ 395)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| II. Antropologia (§ 408)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| a. Zjawiska wypływające z pierwotnego złączenia<br>natury a ducha (§ 411)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| natury a ducha (§ 411)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| II. Wpływy pochodzące od cielesuości człowieka                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| III. Czucie zmysłowe (§ 430)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>b</b> . Zjawiska wynikające z rozdwojenia świadomości                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| naszéj a potęg przyrodzonych (§ 434) 375                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| I. Dwojaka osobowość okazująca się w jednym czło-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| wieku ale w odrębności od siebie (§ 438) . 379                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| II. Dwojaka osobowość rozdzielona na dwie oso-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| II. Dwojaka osobowość rozdzielona na dwie oso-<br>by (§ 443)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | XIX         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Stron.      |
| C. Swiadomość panująca nad potęgami przyrodzone<br>nemi ciała swojego (§ 448)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 403         |
| I. Panowanie świadomości zastosowane do pojedyń-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| czych spraw ciała (§ 449)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 404         |
| II. Ciało wyrażające stałe dążności duchowe (§ 450)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| III. Śmierć (§ 451)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 412         |
| III. Psychologia (§ 453)         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         .         . <td>415</td> | 415         |
| a. Czynność psychiczna poznania (§ 458)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 422         |
| J. Odnoszenie się do przedmiotu zmysłowego, o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| becnego (§ 461)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 424         |
| II. Uprzytomnienie sobie przedmiota nieobecne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| go (§ 464)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 428         |
| HI. Myślenie (§ 477)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 456         |
| b. Czynność psychiczna weli (§ 505)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 501         |
| I. Wola bezpośrednia (§ 506)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 504         |
| II. Wola rozumowa (§ 516)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 521         |
| c. Najwyższa jedność poznania i woli (§ 521) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 527         |
| 11. Duch ludski wyrażający się w rze-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •           |
| <b>czywistości</b> (§ 522)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 529         |
| <b>I.</b> Filozofia Prawa (§ 522)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 52 <b>9</b> |
| <b>a.</b> Własność (§ 529)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 540         |
| I. Nabywanie własności (§ 538)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 550         |
| II. Utrata własności (§ 539)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 551         |
| III. Nabywanie i utrata własności (§ 540)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5 <b>52</b> |
| <b>b.</b> Umowy (§ 541)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 553         |
| <b>c.</b> Bezprawie (§ 545)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 557         |
| I. Stopnie bezprawia (§ 546)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 557<br>560  |
| II. Kara (§ 549)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 560<br>564  |
| • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
| II. Filozofia Moralności (§ 557)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 576         |
| 8. Treść świadomości i treść przyrodzona w połącze<br>nin (\$ 565)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
| niu (§ 565)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 587<br>588  |
| I. Popędy zmysłowe (§ 566)<br>II. Myślenie występujące wśród treści przyrodzo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| néj (§ 575)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 602         |
| III. Natchnienie (§ 589)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 627         |
| <b>b</b> . Ustawa moralna abstrakcyjna (§ 591)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 630         |
| pp. Ostawa myranna assirancijua (3 ovrj · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ~~~         |

| xX.                                                 | <i></i>       |
|-----------------------------------------------------|---------------|
| I. Pojęcie ustawy moralnéj (§ 596)                  | Stron.<br>642 |
|                                                     |               |
| II. System powinności i krzyżowanie się ich (§ 598) |               |
| c. Pogodzenie się rozumu i uczuć (§ 603)            |               |
| I. Sumienie (§ 603)                                 | 65 <b>2</b>   |
| II. Złe i nawrócenie do dobrego (§608–613) 659      | -667          |
| III. Ustawa miłości (§ 616)                         | 673           |
| III. Filozofia obyczaju (§ 631)                     | 690           |
| 🟔. Rodzina (§ 633)                                  | 692           |
| I. Rozwoj rodziny (§ 634)                           | 693           |
| II. Wnioski płynące z pojęcia rodziny (§ 638) .     | 705           |
| <b>b</b> . Społeczeństwo (§ 642)                    | 709           |
| <b>c</b> . Państwo (§ 642)                          |               |
| 111. Duch posnający udsielony mu pier               |               |
| wiastek beswzględny (§ 646)                         | 713           |
| I. Estetyka (§ 647)                                 | 714           |
| II. Rozwoj Religii (§ 647)                          |               |
| III. Historya Filozofii (§ 647)                     | 714           |

-----

•

١

.

•

#### SPROSTOWANIA.

Str. wiersz. jest. 7. 15 od dołu. w tym samym 9. 8 od dołu. wiara zbawienna 13. 8 od dołu. ponurzą się 27. 8 od góry. pamięć i od ducha 42. 18 i 19 rozmaitości zlaną 55. 14 od góry. bo takowa 97. 19 od dožu. zboczenie 116. 14 od dołu. silenia się 137. 10 od dołu. pterotuktyle 160. 16 od dołu. treści zewnętrznéj 228. 3 od góry. uczucie ziemskie 243. 11 od dołu. przedmiot i cel 251. 12 od góry. przenikają na duszę 333. 16 od dołu. wyższego 459. 7 i 10 od d. mimo ulotne 634. 16 od góry. prawem idziałaniem 689. 15 od dołu. widzenie siebie

c**zy**taj.

w tym samotnym. wiara Zbawienia. pomieszają się. pamieć i od ucha. · rozmaitością zlaną. bo takowy. zboczenia. sileniem się. pterodaktyle. treści wewnętrznéj. uczuciem ziemskiém. podmiot i cel. przenikają duszę. nejwyższego. mimo istotne. prawem działania. widzeniem siebie zewnątrz siebie. , ,

•

. .



### 2. FILOZOFIA NATURY.

(JAKO CZĘŚĆ DRUGA ROZUMU BEZWZGLĘDNEGO).

#### **§** 208.

Widzieliśmy w ostatnich §. §. Logiki, iż treść jej sama przez się zamienia się w osnowę jej odwrotną — a tak staje się Filozofią Natury. (Log. § 206. i 207. porówn. § 198. i Fen. § 50.) Gdy bowiem Logika jest rozwinięciem idei jako abstrakcyi, jako czystej myśli; przeciwnie Natura okazuje nam tę ideę w postaci jestestw materyalnych, zmysłowych: co tedy w Logice jest myślą, pojęciem, będzie w naturzę wcielonem wyrażeniem tých pojęć i myśli.

Uważmy atoli, że Logika, kończąc rozwinięcie swoje, odsłoniła nam bytność osoby bezwzględnej, Boga, — stworzyciela świata, (§ 200.) Widzimy przeto, iż prawda, którą tutaj jeszcze ideą nazywamy, jest rzeczywiście myślą Bożą, wyrażającą się w Naturze w postaci jestestw materyalnych. Poznanie Przyrody jest przeto poznanjem myśli, którą Bóg włożył w świat zmysłowy.— Używamy zaś jeszcze wyrazu "rozum bezwzględny i idea" dla tego, iż Logika doprowadziła nas dopiéro do poznania saméj bytności Bożej, lecz nie rozwinęła jeszcze tego poznania naszego; rozwój takowy, a tém samém bliższe oznaczenie stosunku Boga do świata stworzonego, więc do Natury i do człowieka, powinienby mieć miejsce w Te-Atoli przypominamy § 206. Logiki naszej, ozofii. gdzie rzekliśmy, iż prawdziwem przejściem do Filozofii Natury jest prawda, że Bóg jest stwórcą świa-

ta — jakoż bliższy rozwój téj prawdy jest równie osnową Teozofii.

Dzieje pojmowaniá Natury są zarazem historyą duchową ludzkiego rodu; bo stosunek myśli człowieka do przyrody świadczy zarazem o treści, którą sam na sobie zdobył i wyważył z wiekuistych głębin istoty swojej.

Duch człowieka w porannych chwilach ludzkich dziejów, jakby niemowlę, pogrążony w urokach tajemniczych zmysłowego świata, nie uznał jeszcze siebie, ani odróżnił nieskończoności własnéj od poteg głuchéj materyi, i, jakby oczyniony czarodziejską pieśnią Natury, tonął w marzeniach sennych. Natura ta, przybierając się w szaty zjawisk zmysłowych, to go straszy i trwogą serce mrozi, to znów pieści, głaszcze i uśmićchem pociesza— to gromem swoim i błyskawica przeraża, to go znowu, niby spłoszone dziecię, przytulając do ciepłego łona, złotem jabłuszkiem i kwiatkiem bawi. Nie dziw przeto, iż wtedy człowiek, nieświadom wiekuistej puścizny w piersiach własnych, korzy się przed Naturą jakby Panią swoja, a jej przykazanie, owo prawo materyi, za prawo a zakon swój uznaje. Jest to jedność Człowieka i Natury, jest to pićrwsza epoka jego pielgrzymki przez Historyę. Lecz ta jedność jest dopiero pierwszą, pierwotną jednością Człowieka i Natury, bo dopiéro zamelem i pomieszaniem się ducha i materyi. A trzeba było silenia się lat tysiaców, pasowania się narodów, które dawno pomarły, zanim duch człowieka dorobił się prawdziwej jedności swojej z przyrodą: bo jedność takowa, jak z jednéj strony zależy na odróżnieniu się jego istoty od Natury; tak z drugiej strony, opiéra się na zjednoczeniu się z ta Natura, mocą rozumu i umiejętności. Ta przeto rzetelna jedność z Naturą stanąć jedynie może na prze-

ł

konaniu, iż duch stworzony, dobiwszy się wysokości jemu należnych, będzie sobie miał Naturę za podnoże swojej chwały a potęgi. Wszak również myśl winna znowu twardym trudem a wytrwałością dokupić się poznania tajemnicy przyrody, wyśledzić jej mistyczne pracownie, i zedrzeć oponę, w którą się odziały olbrzymie jej potęgi: słowem, człowiek winien zrozumieć Naturę. A gdy myśleniem przeniknie wszystkie zagadki jej żywota, wtedy dopiero poznać zdoła, że jego rozum z rozumem Natury jest w jedności; że myśli, pulsujące w Naturze, są jedynie uzmysłowieniem myśli jego własnych; -- wtedy też duch jego zleje się w jedność z przyrodą całą, w ową jedność prawdziwą. Atoli w tej jedności nie straci wiedzy o różnicy własnej istoty a zmysłowego świata — tylko dreszczem nieskończoności przeniknie go prawda, że duch a natura poczęte są i zrodzone z jednéj i téj saméj myśli Bożéj.

Lecz inaczej się rzecz ma w onej pierwotnej, niemowlęcej jedności; bo w niej człowiek, mącąc nieładem ducha i materye, nie zdołał się upamiętać, i sam rozpływał się w naturze, w niej tonął nie uznając siebie. Syn zmysłowości, i przyrodę i siebie pojmował jedynie zmysłowo. Zamiast usłu- chania szeptów nieskończoności drgającej w sercu własném, i zrozumieć wyrocznie ducha swojego, przypisał ducha materyi ;— ztąd świat zmysłowy zaludnił się duchami, zagrał czarami i zabobonem. Gwiazda, robaczek, rzéka lub zwiérz straszliwy, to teraz jego Bogi, 'to Demony zaklęte w jestestwa materyalne; rój marzeń ciężkich na jawie, jak zmora ciśnie jego duszę;- człowiek wierzy w gusła, sam czarodziejem się staje, rozkazuje naturze, a tak dowodzi owej swojej jedności ślepej z naturą, dowodzi, że nie zna rozdziału między myślą a materyą. On nie świadom, iż jedynie potęgą i trudem duchowym zdoła stać się panem przyrody i jej władcą; on natury jeńcem; przeto, szczuty gorącą chucią własnéj cielesności, sam staje się jestestwem natury, i srogością podobny dzikiemu zwiérzowi.

To jest piérwszy oddział wielkiego dramatu kształcenia się człowieka; — a świadczą o nim wszystkie ludy, które się zatrzymały na piérwszym szczeblu rozwoju swojego.

Po nim rozsuwa się drugi obraz. I tutaj nie znika jeszcze owa nierozdziergniona jedność ducha i natury, ale przybiera wyższe, głębsze formy. W obec człowieka, wszystko co jest, rodzi się i znika — przesuwa się po scenie rzeczywistości, niby bezcielesne cienie malowane latarni magicznéj. W tém migotaniu i mienieniu się wszech jestestw, niby morskich fal, niéma nic stałego, krom téj wiecznéj nietrwałości tego wszystkiego co jest. Ztad téż myśl człowieka, zanurza się teraz w głuchych głębiach wszelkiej bytności i wróży, że tam na dnie owych zjawisk różnobarwnych świata przebywa istnienie, co jest zawsze jedno i toż samo, co jest bez różnic, bez rozmaitości w sobie, bez szczegołów, bez granic, co nieskończone w czasie, nieskończone w przestrzeni. To istnienie ciemne wypuszcza z przepaści swoich owe tłumy jestestw różniących się między sobą; lecz te jestestwa i ich różnice są skłamane, bo te jestestwa, to czcze widma, to bańki wodne, co świeca, co błyszczą chwilke --- lecz znów, utopione w otchłaniach owego głuchego istnienia, giną bez śladu, ustępują innym nowym bańkom, co znów w sobie pękając roztryskują się w nicestwie. Tak wiecznie i wiecznie wszystko się przemienia, a wiecznie jedno tylko jest prawdą — że niema prawdy, krom owego głuchego, ciemnego istnienia, co nie jest żadném szczegółowem jestestwem, co jest owem morzem bezdennem, igrającem, niby falami, światem jestestw wszystkich.— Nie dziw przeto, iż sam duch człowieka, nie uznawszy siebie jako całość udzielną, samoistną, sam siebie uważa za jedną z tych baniek znikomych, co wraz z całą naturą ginie w przepaściach ogólnego głuchego istnienia. Duch roztryskując się w nicestwie dokonywa smętnych zaślubin swoich z tem istnieniem co go pochłania, a tak zarazem tonie w jedności z naturą wszystką.

Jest to panteizm orientalny w całej straszliwości nocnego majestatu swojego; jest to owa nauka, co w ułudnej postaci nadziemskiej poezyi, · przyprawiwszy sobie skrzydła anielskie, uśmiechem czarodziejskim uśpiła Indye: a gdy je snem duchowym złożone być widziała, wyssała z tego ludu, niby upiór, krew żywotną, serdeczną, i zostawiła go wyschłą mumią na ziemi. Ten panteizm przeszedł narody Wschodu, przystrojony w szaty niby głębokiej filozofii; ale mądrość tej filozofii była rozpaczą bez granic, a słowa jej, dzumą śmiertelną dla ducha. Wschód nie zdołał wyrwać się z tych topieli chłonących go; lecz my dziś, młodsze syny wytrawionego świata, zdołamy stanąć wszelkiemu panteizmowi oko w oko i zapytać się: czém się dzieje, iż jestestwa różne zradzać się mogą z istnienia, które samo ma być bez różnic w sobie? zkądże tedy powstaje ta różnica jestestw? I zaiste uważmy, jeżeli ta rożnica jestestw nie bierze się ze samego istnienia tego, wiec te jestestwa dla téj właśnie różnicy swojej są zupełnie niezawisłe od istnienia tego, nie są w żadnym zwiazku z niém, są w sobie samoistne. Tak tedy obok tego istnienia gluchego, istnienia bez różnic, istniałaby rozmaitość jestestw, jako druga od niego różna potęga i niezawisła od niego, jako moc, równa mu z pocho-

dzenia i wagi, nie mogąca przeto być pochłonioną w tém istnieniu gluchém! Jeżeli zaś inaczej się dzieje, jeżeli te jestestwa, tak różne od siebie, rzeczywiście pochodzą od istnienia owego; przeto też to istnienie winno mieć te różnice w sobie zarodem; nie jest przeto głuchém i czczém w sobie, nie jest w sobie bez różnic; a w takim razie nawzajem téż te jestestwa różne, pochodząc od tego istnienia ogólnego, wiekuistego, beda w sobie miały piętno pochodzenia swojego, będą w sobie miały również pierwiastek ogólny, wiekuisty. W takowym razie jestestwa zmysłowe znikają, ale nie znikają myśli które się niémi wyrażają, a które są treścią owego istnienia. Te myśli, różne między sobą, są trwałe i nie przemijają nigdy, choć przemija szata materyi, która je przyobleka. Jestestwa zaś duchowe, będąc już nietylko myślą, ale myślą myślącą, wyrażające tedy same siebie, same przez się są wiekuiste, nieginące nigdy — są nieśmiertelne. Jest to zarzut, przed którym nie zdoła się ostać panteizm, w jakiejkolwiek się pojawi postaci. Atoli długi szereg stuleciów i tłumy narodów przeszły przez Historyę, zanim świat zakląć zdołał słowami prawdy owe straszydło panteizmu, co dziś jeszcze upiorem niekiedy wstaje z grobu i trwoży przybrawszy na siebie szaty filozofii.

Gdy ta nauka za nic sobie waży osobność, osobowość ducha, w Grecyi rozwiązała się zagadka sfinxowa, tajemnica istoty człowieka — bo tutaj świadomość siebie uznana była za pierwiastek wszelkiego duchowego żywota. Jakoż tutaj bostwo nie jest więcej potęgą głuchą, otchłanią bez treści, nieświadomą siebie — bostwo jest tutaj jestestwem wolnem, wiedzącem o sobie. To wyobrażenie o niebie, ma swoje odbicie na ziemi: Grek czuje się być jestestwem duchowém, niezależném i siebie świadomém.

Atoli i w Helladzie myśl nie wyswobodziła się jeszcze w zupełności z pod przewagi i uroku Natury; człowiek nie zerwał jeszcze do ostatka z ową pierwotną jednością ducha i przyrody: bo choć on zna nieskończoną wyższość ducha nad naturą, toć go jeszcze pojmuje jako obleczonego w postać zmysłową. Grecya nie zdoła wystawić sobie ducha samego przez się, lecz go przyodzićwa w ciało, w materyą. Grek uduchownił materyę a uzmysłowił ducha. A gdy natura jest właśnie rozpryśnieniem się całości myśli na jednostkowe, odrebne od siebie jestestwa w przestrzeni i czasie; przeto téż w Helladzie bóstwo jedno, nieskończone, bezwzględnej w sobie treści, rozstępuje się na wielość bogów o postaci cielesnéj, o słabościach ludzkich: one cierpią, czują, gniéwają się i radują po ludzku, rodzą się i żyją w czasie. One, choć same nieśmiertelne, zstępują z jasnego promienistego Olimpu na ziemskie doliny, kochają się w synach i córach śmiertelnych, bo im tęskno na niebie, w tym samym majestacie wiekuistėj potegi. Choć ten jasny, luby świat bogów, poczęty i wypiastowany w sercu człowieka, jakby w cichym Olimpie własnych uczuć jego, jest wyrazem obyczajów a myśli i czynności duchowych; toć przecież każdy z bogów zarazem jest jeszcze wyobraźnikiem jednej lub nawet więcej ze sił przyrody — a nadto te bogi, choć światowładne, w przekonaniu Greków są tylko greckimi bogami, bo oznaczają wyłącznie grecką narodowość, a tém samém mają na sobie piętno pochodzenia materyalnego— piętno natury.

Lecz materya uduchowniona, lecz duch uzmysłowiony jest pięknością. Nieskończoność ducha, stając po raz pierwszy wśród ludzi, bierze na się skończone formy materyi, by nie olśnić wiekuistością swoją śmiertelnych oczu człowieka. Atoli przez te formy zmysłowe promienieje jasność bezwzględnéj prawdy— a tak zradza się piękność na ziemi, a człowiek paląc ofiary na ołtarzach swoich bogom, owym piękności ideałom, sam duchowi swojemu pokłon i cześć oddaje.

Wrychle atoli przeminęła ta młoda wiosna ludzkich dziejów, którą obchodziła Historya w ojczyźnie Hellenów; wrychle, jakby ze struną zerwaną, umarła harmonia ducha a natury i rzeczywistości. Sokrates odwrócił się od natury i od rzeczywistości otaczającej go w koło, bo w głębinach piersi jego odezwał się głos proroczy, i szepnął demon: że człowiek nie w naturze, ale w sobie samym winien dosłuchać się prawdy wiekuistej; że nie ta rzeczywistość, więc nie ten obyczaj, religia, prawa Grecyi, nie natura, ale duch sam, przekonanie ogólne, jest miarą wszechrzeczy.

Tak jedność myśli a istnienia wszelkiego, będąca zadaniem każdéj filozofii, miała się teraz wysnuć ze samej myśli naszej; we własnej myśli człowiek winien był zdobyć sobie tę jedność.

Prawdy które Sokrates orzekł, jakby abstrakcye, jakby ułomki niepowiązane, a nitki złote niesplecione z sobą, związały się w system, w całość, w gieniuszu Platona i Aristotelesa, idących na chwałę człowieczemu rodowi. Przecież lubo Aristoteles był najpotężniejszym duchem że wszech ludzi, których kiedykolwiek zaznała historya; przecież ani on sam, ani Plato, nie zdołali dokonać owego zadania filozofii — jedności myśli i istnienia. Nie dosłużyła się Grecya téj jedności, i nie mogła się jéj dobrać; bo należało wprzód zerwać do ostatka owę jedność pierwotną ducha i natury, rozwieśdź do dna ducha i przyrode, a następnie dopiéro dorobić się jedności obu tych stron. Lecz Grecya nie zdołała nigdy wyłamać się w zupełności z pod uroku natury; zatém téż nigdy nie dorobiła się rzetelnego zrozumienia natury, owej prawdziwej jedności myśli a istnienia. Ztąd téż jej filozofia kończy rozpaczając o wszelkiej rzeczywistości, umiera na sceptycyzm, powątpiewając o prawdzie na Ziemi. Myśl obojętnieje na świat, cofa się w siebie, jakby do cichej, pustej, zrabowanej świątnicy własnego ducha i tam kona ze czczości.

Roma, uczennica w umiejętności Grecyi, idzie jej śladem: lecz co w Grecyi było rozpaczą umiejetności, staje się tutaj okropną rzeczywistością. Rzym długo konał przed śmiercią. 'Tu w sercu człowieka otworzyły się próżnie bezdenne przesycenia; zatém z rozpaczy albo rzuca się w objęcie rozkołysanej zmysłowości, i to nazywa filozofią Epikura; albo w dumie stoicyzmu— w głuchocie sceptycznej -- kończy samobojstwem. Świat wołał ratunku; wtedy na oścież rozwarły się bramy, i tłumne czernie wyroiły się na Europę. Tak znów zjawiła się owa pierwotna jedność z naturą, pełna surowizny i rozuzdanej dzikości. W sercu tłuszczy butność i zuchwalstwo, a w mozgu gore żar fantazyi; rozsiadła się ona przeto obozem po stolicy staréj a spróchniałej cywilizacyi. Ale w tym samym Rzymie, w którym co dopiéro królowała potęga światoburzcza - w tym Rzymie wiara zbawienna założyła wielki ołtarz swój:ztad wyszło ukrócenie zuchwalstwa, i owej surowizny barbarzyńców północy. Wiara jakby w czyscu przepaliła serce chucią wrzące, i w płomieniach rozrzewnienia wytopiła zeń zmysłowości żużle. Namietność prochem spadła na ziemie; hardy syn natury skruszał- zapłakało mu w duszy, ukorzył się jakby dziecię pokutujące i zwró

٠

cił oczy ku niebu. Myśl i serce teraz ucieka od natury, jakby od wroga swojego; co zmysłowe, co cielesne, teraz wydaje się dla niego szatańską pokusą; rozstał się do szczętu z przyrodą, a wśród boleści zdjęta mu jest katarakta z wewnętrznego oka.- Tak się uduchownił, zidealizował; tak wśród ścierań się i łamań średniowiecznych, odbyło się przerodzenie z gruntu człowieka, i pękły ostatki owej pierwotnej jedności.

Gdy już duch Historyi świata znalazł dla siebie pole wykarczowane i wyplenione z chwastów zmysłowych, wtedy w 15tem i 16tem stuleciu, padło ziarno nowego zwrotu w dziejach-ludzkich. Człowiek miał się pogodzić z przyroda, i dorobić się trudem duchowym owej jedności prawdziwéj z natura. A staneli wśród ludzi, jakby prorocy tego nawrotu do natury, Kopernik i Kolumb: tamten po niebie, ten po ziemi odkrywa światy nowe. Duch godzi się z naturą; przeto Leonard i Rafael sprowadzają z Nieba postacie malowanych obrazów, w nich uzmysławiają owę jedność ducha i natury, ideału i materyi. W tych obrazach nieskończoność przybiera na się formy z natury pożyczone; w nich doczesność a wiekuistość, niebo i ziemia, obchodzą zrekowiny swoje. Bako ogłasza światu nowe zapatrywanie się na naturę, a Kartezyusz orzeka: "myślę, więc jestem", a tak w tych trzech słówkach jednoczy myśl i istnienie. Filozofia podejmuje te trzy słowa jego i przędzie je przez trzy następne wieki, aż w końcu, po długich zapasach z sobą, dochodzi do prawdy, że myśl Boża opatrzna rządzi światem, że Bóg jest przytomny w świecie; lecz że sam ten świat stworzony jest tylko rąbkiem szaty jego. Filozofia wykazuje jak owa myśl Boża świeci w gwiazdach i drga w pyłku, rusza się w spadającém jabłku i w kołowrotach

planet na niebie, przemawia w dźwięku i w żarach płomienia; jak oddycha w roślinie, w czynnościach psychicznych duszy człowieka; jak pali w sumieniu, jak wodzi ród ludzki przez lat tysiące i przemawia w sercu wiarą; jak prze myśl człowieka do coraz wyższego rozwoju, a myśl ludzka przędzie nić swoją, i po tej nici spina się coraz wyżej, aż stanie u podnoża tronu Bożego.

### § 209.

Jedność myśli a istnienia, jedność podmiotu a przedmiotu, otóż jest formuła logiczna, którą rozwinęliśmy w Logice, którą tyle razy spotkamy jeszcze w niniejszym tomie naszym i we wszystkich umiejętnościach w nim zamkniętych, a która niezrozumiana w swojej prawdzie poprowadzić może jak i poprowadziła już do błędów najwyższej wagi. Chciejmy tedy przedewszystkiem jasno się porozumieć względem znaczenia, które my nadajemy tej formule wedle właściwego stanowiska wykładu naszego. Nie powtarzając przeto już wywodu Logiki, z której wypłynęło to prawo, wyłożymy tutaj rzecz trybem przystępnym.

Nazywamy ducha jednością myśli, czyli podmiotu myślącego a przedmiotu, czyli istnienia, dla tego iż duch ludzki zdoła myśleć o sobie, o własném istnieniu swojém — iż zatém zdoła być zarazem podmiotem myślącym a zarazem przedmiotem, o którym myśli; że tedy jest myślą istniejącą, a istnieniem myślącem. To okréślenie tak ogólne, lubo nie wystarczy do wyczerpania istoty ducha, jest atoli dostateczne do celu niniejszego.

Uważmy następnie, iż tém istnieniem, tym przedmiotem nie tylko być może duch sam, ale także przedmiot inny, (świat zewnętrzny i t. d.) i pod tym względem mówimy o jedności myśli, to jest podmiotu a istnienia, czyli przedmiotu, --- Jakoż jedność takowa okaże się naprzód, jeżeli poznajemy przedmiot, jeżeli poznajemy treść, jakby myśl przez niego wyrażoną; wtedy bowiem tę treść przelewamy w ducha naszego, przyswajamy ją sobie, a tak tworzyny jedność ducha, jako podmiotu poznającego a przedmiotu poznanego. Podobnie się dzieje mocą woli, jeżeli działamy, jeżeli wyrażamy się w rzeczywistości przedmiotem jakowym; wtedy bowiem znów naszą treść, naszą myśl wlewamy w przedmiot ten; wtedy zatém również będziemy mogli mówić o jedności naszej istoty jako podmiotu a przedmiotu tego.

Mimo wszakże takowej jedności naszej myśli, naszego podmiotu a istnienia czyli przedmiotu, nie powiemy, iż nasza myśl a ten przedmiot jest jedno i toż samo;— mimo tej jedności, zachodzić zawsze będzie również silna różnica obu stron.

Uważmy atoli, zkąd się bierze ta jedność. Bóg stworzył wedle wiekuistéj mądrości świat cały i ludzkiego ducha; przetoż i myśl człowieka i myśl Boża, jako wyrażają wszechrzeczy stworzone, winny być w pokrewieństwie z sobą, i ten związek między naszym duchem aświatem jest powodem, iż możemy odgadnąć myśli w nich złożone — że tworząc przedmioty zdołamy również urzeczywistnić myśl naszą w świecie. Bóg stwarzając myślą świat i zarazem człowieka wlał w ducha ludzkiego możność i powinność poznawania dzieł Jego, a zarazem możność i powinność działania wedle najwyższych Jego prawd.

Ztąd następne wypłyną wnioski: Im człowiek potężniej rozwinie myśl swoją, im przeto wyżej stanie jako podmiot,— tém téż będzie zdolniejszy do poznania wyższej treści i do sprawienia wyższego przedmiotu, a następnie tém wyższa będzie jedność podmiotu czyli myślenia, i przedmiotu, to jest istnienia. Na tém stopniowaniu zależy rozwój myśli rodu ludzkiego; to stopniowanie atoli, choć coraz wyższe, jest nieskończone nigdy; bo gdyby człowiek mógł dosięgnąć najwyższego stopnia tego rozwoju, wtedy ziściłaby się już w najwyższej a bezwzględnej potędze owa jedność; wtedyby człowiek już myślą swoją zdołał ogarnąć wszechistnienia, ogarnąłby je po wiekuistość całą; wtedy i myśl jego stając się wolą, byłaby zarazem stwarzaniem; wtedy myśl jego, jego istota własna, choćby różną była od wszechistnienia tego, przenikałaby je, wywołaby je z nicestwa. Lecz tego nie zdoła duch stworzony — tego dokonywa jedynie Bóg, co piastuje na dłoni światy wszystkie i myśli wiekuistą mądrością.

Lecz właśnie ztąd się pokazuje, iż gdy człowiek nie zdoła poznać prawdy wiekuistej w całości jej nieskończonej, więc też jego mądrość może być jedynie jednem z niższych ogniw owej prawdy— a zatem, jeżeli my mówimy o prawdzie bezwzględnej (o rozumie bezwzględnym), toć ją zawsze bierzemy w znaczeniu ludzkiem, o ile znaczy nasz rozum ludzki.

Te zasady wszystkie tutaj wspomnione jako fakta, jako prawdy już doświadczone miały wywód swój umiejętny i ścisły w rozwoju Logiki naszéj; tam tedy znajdzie czytelnik ich potwierdzenie.— Uważmy atoli, co się stanie, jeżeli weżmiemy myśl a istnienie za jedno i toż samo, jeżeli zapomniemy o różnicy rozdzielającej obie te strony; wtedy jak widać, myśl a istnienie, podmiot a przedmiot spłyną razem zamętem; człowiek będzie uważał myśl swoją za jedno i toż samo ze światem; ponurzą się i spłyną zamętem z sobą pojęcia o Bogu, o świecie, o człowieku, o duchu, o naturze i t. p.— ten nieład wprost rodzi z siebie panteistyczność, o której mówiliśmy w przypisie do § przeszłego.

## § 210.

Jak tedy Logika (ludzka) okazuje nam ideę snującą coraz wyższe, treściwsze myśli jako kategorye swoje; tak Filozofia Natury okaże nam w świecie zmysłowym coraz wyższe, coraz treściwsze i doskonalsze stopnie; stopnie zatém natury osadzone będą na odpowiednich im kategoryach logicznych, a tak staną się ich uwidomionym obrazem a wizerunkiem. Jednakże nie cały rozwój logiki, nie wszystkie jéj kategorye znajdą odpowiednie sobie stopnie w naturze; bo najwyższe kategorye logiczne nie wcielają się już w naturę, materya im nie wystarcza: one znajdują dopiero ziszczenie swoje w świecie również rzeczywistym, ale nadzmysłowym, bo w świecie duchowym. Tam będzie jedność myśli wiekuistej, logicznej a istnienia; ale istnienie nie będzie już istnieniem materyalnem, lecz rozwojem duchowej istoty.

Rzekliśmy również powyżej (§ 206), że cechą natury jest rozsypanie się jej na jestestwa jednostkowe, odosobnione od siebie przestrzenią i czasem; cecha takowa oznacza bliżej jeszcze ten stosunek odwrotny czystej, logicznej myśli a materyalnego świata natury.

Gdy myśli, pojecia logiki, jako jéj coraz wyższe stopnie i ogniwa, wysnuwają się z siebie nieprzerwanym wątkiem rozumowania, rodząc się z kolei z siebie; tak odwrotnie, jestęstwa natury, wyrażające te myśli i pojęcia, okażą się jako rozjednostkowane i istniejące obok siebie w przestrzeni, istniejące po sobie w czasie--- tak dalece, iż będzie potrzeba naszego przyłożenia się, naszej myśli, aby dopatrzeć tego coraz wyższego stopniowania w naturze, aby wyśledzić to wcielanie się coraz wyższych stopni logicznych.

Natura, jakby stłuczone zwierciadło, oddaje każdą myśl, każde pojęcie logiczne, rozbite na jestestwa odrębne, jednostkowe. Co do siebie należy, jest tutaj rozdzielone od siebie, samotne. Ztąd po naturze całéj, niby elegia, niby pieśń żałoby, rozpływa się tesknota nieskończona, nie-

ukojona nigdy: bo tu w rzeczywistości myśl nie przemoże panowania przestrzeni i czasu; tu wieczny rozdział między częściami jednej i tej samej całości. Przelotny rzut oka na naturę dostarczy nam przykładów, bo natura cała jest tym przykładem. Paczek znika, rozwijając się w kwiat; a kwiat zmiera, zanim doczeka się dojrzenia owocu, co zawiązał się w łonie jego. Słońce, planety i księżyce, stanowią jednę całość, jeden system; lecz je rozdziela przestrzeń wiekuista, choć są jedną rodziną, członkami jednego ciała. Tęsknota ziemskich mieszkańców do owych gorejących światów na Niebie, jest jakby wyrazem tę--sknoty Ziemi samej do gwiazd, do rodzeństwa swojego. Wszak promień jasności słonecznej ginie, gdy się w pryzmacie roztrąci na drużynę świetnych barw; lecz te barwy same znowu są rozdzielone przestrzenią od siebie; a gdy je zjednoczy soczewka, wtedy one zgasną, a wraca promień biały, który tym sposobem jest od barw owych oddzielony w czasie. Dwie odwrotne kończyny magnesowej igiełki, wiecznie odwrócone od siebie, wiecznie się do siebie odnoszą. W chemii, powinowactwem natury jednoczą się ciała; lecz jednocząc się giną. Rozpina się dąb majestatem swojéj potęgi, siłą swoich konarów, strojem bogatym swoich liści; ale konary i liście, pień i korzenie, oddzielone sa od siebie przestrzenią; a nadto, dab sam jest ułomkiem: wszak liści splotem zwraca się ku słońcu, ku niebu; tęskni do rosy, oddycha powiewem, a korzenie nurtują w ziemi, szukając brakujących im soków pożywnych. U zwierząt życie jest życiem boleści i biedy, bo są miotane namiętności upałem nigdy nieukojonym; brak i ułomkowość ich istoty odzywa się głodem, pragnieniem i chucią. Dusza zwierzeca pograżona w nocy ciemnej, jedynem

przeczuciem zgaduje świt ducha w naturze, wpatruje się w oblicze człowieka, korzy się przed jego postacią, w nim bóstwo swoje i pana widzi. Wszak i człowiek sam, o ile zamknięty w cielesności, podziela tę nieogarnioną tęsknotę z naturą całą, tudzież ów brak, co w nim robi i pracuje, i prze i niedozwala spoczynku: całe przeto życie człowieka jest jednym nieprzerwanym trudem ku temu skierowanym, by wywalczyć uzupełnienie siebie. Lecz brak, chwilowo zniesiony, odrasta tysiączną głową— aż wkońcu pierworodny syn natury ulega walce, zwyciężony wiekiem, mozołem i naturą co mu jest wrogiem — umiera, a skonanie samo jeszcze jest najwyższą jego pracą, najwyższym jego trudem.

## § 211.

Jak ta cecha natury okazała się dopiéro pod względem stosunku wzajemnego stopni natury, owych coraz doskonalszych ogniw świata zmysłowego; tak wyjawić się też koniecznie winna pod względem każdego stopnia, każdego pojęcia, wziętego z osobna.

Jakoż wiemy, iż pojęcia logiczne, jako coraz wyższe kategorye, różnią się pomiędzy sobą coraz doskonalszą treścią, coraz głębszém znaczeniem swojém. Przecież wszystkie te pojęcia mają jednę spólną formę, która jest ich spólnym warunkiem, czyniącym je właśnie pojęciem logiczném: jest to owa troistość pierwiastków, która jak wypływa-ze samej logiki, tak też jest tętném całej tej umiejętności, a zatém prawem całej filozofii, i wszystkich jej gałęzi tudzież szczegółowych umiejętności prawem każdego ogniwa szczegółowego— słowem, ustawą i zakonem wszechistnienia, o ile takowe poznać zdołamy.

Jakoż wiemy z logiki, iż każde pojęcie jest: 1ód czemś *pojedyńczem*, jest jednem, jest jednością; 2re wiemy atoli że nie jest w sobie głucha, czcza jednost-

ką, lecz zamyka w sobie koniecznie treść, to jest różnice stanowiące osnowę jego. Ta treść winna koniecznie wynikać z tego pojęcia samego, jako z jedności, w której jest objęta, a tem samem także te różnice, te rozmaitości, stanowiące te treść, winny nawzajem wypływać z siebie, winny nawzajem się uzupełniać, a tak złożyć właśnie owe całość i jedność pojęcia. Lecz wiemy również z logiki, iż takie jedynie różnice ściśle wypływają z siebie i są ścisłem uzupełnieniem siebie, które są wzajemną odwrotnością, to jest, które są szczególnością w znaczeniu logiczném. 3cie: Wszak gdy z jednéj strony pojecie iest jedném, jest pojedynczém, a z drugiej strony ma odwrotność w sobie — wynika ztąd, że jest ogółem: lecz nie ogółem pustym, nie abstrakcyą czczą, lecz jednością a ogółem zawierającym w sobie treść, obejmującym szczególności w sobie.

Widać, iz pierwiastek pierwszy pojęcia, to jest owa pojedynczość, z jednej strony, a drugi pierwiastek, to jest owa treść a odwrotność, z drugiej strony, same mają się odwrotnie do siebie, a tak, jednoczą się w trzecim pierwiastku jako w ogóle swoim— wynika ztąd, że z każdego z tych trzech pierwiastków, z tych trzech czynników, wypływają dwa drugie.

Tak się tedy rzecz ma w dziedzinie czystej myśli, bo w logice; inaczej się dzieje w świecie zmysłowym w Naturze. Tutaj nawet te jestestwa, które należą do jednego i tego samego pojęcia, które wyrażają jego szczególności, odwrotności wypływające z siebie, są rozosobnione od siebie czasem i przestrzenią, istnieją niby na pozór jako samodzielne i odrębne. (Ob. przyp. do § 210).

Tak tedy owa jedność pojęcia logicznego wyrażać się będzie w naturze dwoma, a niekiedy i większą liczbą rozjednostkowanych i odrębnych jestestw. Ztąd wynika, iż choć te jestestwa w istocie będą wyrażały jedno pojęcie, toć one dotykalnie, zmysłowo, nie wyjawią tego należenia do siebie, i będzie potrzeba naszego zastanowienia, naszej myśli, by wykryć tę ich myśl w nich zamkniętą, by w nich spostrzedz jedno pojęcie i owe trzy pierwiastki jego.— Tak tedy bliżej oznaczyliśmy ogólne określenie powyższe. (§ 210).

## § 212.

Z powyższéj osnowy wynikają znowu dalsze wnioski. Jakoż, gdy te nawet jestestwa natury, które należą do jednego i tego samego pojęcia, które, razem wzięte, stanowią jego wizerunek a całość jego, są odosobnione od siebie czasem i przestrzenią; przeto znać, iż każde z nich, z osobna wzięte, jest jedynie ułomkiem pojęcia, niby częścią jego wizerunku — że tedy jestestwo zmysłowe każde, o ile zrozumiane będzie w swojej prawdzie, czyli wedle swojej istoty, będzie jedynie ułomkiem całości którą jest pojęcie, choć to jestestwo pozornie wyda się być samoistną odrębną całością, bo będzie odosobnione od innych jestestw miejscem i czasem.

Te jestestwa, jako jednostki odrębne, zdają się być niezawisłe i wolne-a przecież każde z nich jest zawisłe od pojęcia którego jest ułomkiem, i zawisłe jest od innych jestestw zmysłowych, również ułomkowych, których jest uzupełnieniem, a które z niem razem wziete dopiero składają ową całość, owe pojęcie im odpowiednie, a tak dopiéro tworzą cały obraz a wizerunek pojęcia tego. Jest to sprzeczność i zawisłość przywiązana do jestestw zmysłowych. Ta sprzeczność i zawisłość okazuje, iż te jestestwa nie stoia same na sobie, iż nie od siebie zależą; ta sprzeczność jest przyczyną ich zguby. Jestestwa zmysłowe nikną i przemijają dla sprzeczności w nich zamkniętej: one tak są skończone w czasie, jak są skończone w przestrzeni.

"Każde zmysłowe jestestwo ma sprzeczność

"w sobie: bo raz na pozór jest czémś osobném, "samoistném i udzielném; a z drugiéj strony jest "ułomkiem" Tej sprzeczności jestestwo zmysłowe wytrzymać nie zdoła, umiéra na nią: na tę sprzeczność umarli bogowie Grecyi i Hellada sama. (Ob. przyp. do § 208). W Grecyi, duch a materya spływały z sobą, jakby harmonią spólnego akkordu. Duch tchnał na materye, a materya ożyła bogów postacią— w nich, jakby w ziemskim przybytku, zamkneła się wiekuistość. Lecz tu jest właśnie sprzeczność w nich tkwiąca. Bogi ogarniające świat, wstrząsające nieba i ziemi posada, rozkazujące topielom morskim, władce potęgi pieśni i gromów, ulegają ziemskim uczuciom i ziemskim cierpieniom. Nieskończoność jest ich oddechem— a przecież znowu mają właściwości przyrodzone różniące je między sobą, okazujące przeto ich odgraniczenie od siebie, ich ograniczenie, — zatém ich skończoność. Ta sprzeczność jest wyrokiem ich śmierci: ztad też gdy spojrzymy na marmurowe ich posagi, znać, iż te bogi, lubo tak spokojne w uroczystym majestacie swoim, przejęte są nieskończoną boleścią niedostatku swojego, co niby jek zerwanej struny drga i płacze w tej niebiańskiej ich piękności. Sam Olimpu Król, w złotej stolicy, w chwilach smętnych przejęty niewypowiedzianą trwogą; na wysokościach jasnych przemawia, że nad ziemią, nad niebem, nad bogami, zawisła ciemna moc przeznaczenia, owego fatum, któremu wszystko co jest, i same bogi kiedys ulegna. Wszak i wyrocznie starych lat dawno już wróżyły, że przyjdzie czas, gdy inna wiekuistość na tronie świata zasiędzie. I spełnione są te wyrocznie stare: bogowie greccy, owe piekności bóstwa, wyparte zostały ze światnic wiary, lecz znalazły przytułek w świątnicy sztuki.

### § 213.

Ta zawisłość i sprzeczność, tkwiąca w jestestwach zmysłowych, wpływa na tryb wyjawienia się idei logicznej w całej naturze. Jakoż, gdy każde jestestwo zmysłowe jest rzeczywiście jedynie ułomkiem pojecia, gdy jest zawisłe od innych, gdy nie jest całością w sobie, przeto téż postawione wśród świata, wśród czasu i przestrzeni, narażone jest na wpływy i wrażenia innych jestestw, które stanejy w stosunku do niego, które na to jestestwo działają w czasie i przestrzeni, które je paczą i wykrzywiają, zostawując na nim ślady i znaki działania swojego, tak, iż żadne jestestwo nie jest rzeczywiście tém w naturze, czémby wedle pojęcia swojego być winno. Każde, oprócz cech właściwych jego istocie, bedzie miało na sobie cechy przypadkowe, jako piętno swojej zawisłości.

Na tym §. naszym opiéra się różnica między naturą a sztuką piękną: z niego się pokazuje, iż sztuka nie może być naśladowaniem natury. Wszak z istoty rzeczy przyrodzonych wyświeca się, iż żadna z nich nie może być doskonałą, bo każda ma na sobie pietno ułomkowości i ślad działania na nie potęg wrogich. Od przypadku zależy, o ile przedmiot natury będzie tem, czem być winien z pojęcia swojego, o ile stanie się doskonałem wyjawieniem myśli w niej przebywającej, o ile ta myśl wzięła w swoje podwładztwo materyę jako osnowę zmysłową swoją. Przecież mimo najszczęśliwszego przypadku, przedmiot ziemski nie zdoła nigdy osięgnać ideału swojego, swojego piérwowzoru: te piérwowzory, wedle wyrażenia się Platona, zostały na niebie, otaczając dworem Pana a władce światów.

Lecz wśród dzielnicy biédy i niedostatków ziemskich występuje fantazya mistrza, zwiastuna odrodzenia na ziemi piękności niebiańskiej zapomnia-

néj od ludzi. W duchu mistrza wiekuistość założyła bezdnie swojej potęgi, co wystarcza, by świat wkoło ożywić życiem nieskończoném, by znów rozpalić płomień niebiański, co przygasł wśród mozołu i walki tutecznej. Gdy fantazva rozepnie promienne skrzydła swoje nad skroniami mistrza, już dech nieskończoności przejmuje dreszczem wybrańca na ziemi- natchnienie użycza mu nieznanej twórczej siły. Tak przedmiot natury skazitelny, ubogi swoją doczesnością, zaklęty jego władzą, obtula się złotym obłokiem, w nim ginie, usuwa się z oczów; trawi go żarem fantazya: a gdy znikną ślady ziemskiego pochodzenia, obłoczna opona się rozstępuje, a postać nowa---wcielona nieskończoność---jako dzieło sztuki staje przed zdumiałym światem. Przedmiot ziemski, z którego teraz ustąpiły niedostatki doczesności, świadczy o pierwotnej myśli stworczej, jaka była od początków świata. W tej postaci zmysłowej przemieszkuje duch, i oczyma wiekuistości na nas spogląda, bo nieskończoność jest jéj sercem i tetném. Materya gruba stała się jasném przezroczem, bo w niej świeci obecnością wieczność; materya ciężka, przykuta do ziemi, będąc lotną, lekką jak myśl, zdaje się jakby w chwilowych odwiedzinach staneła wśród ludzi, jakby już, już miała się unieść do mieszkań niebiańskich, do ojczyzny swojej, i pożegnać ziemskie padole.

Dzieło sztuki, będąc ducha wyrażeniem, nie zna ułomkowości doczesnéj — jest całością w sobie. Duch i materya w niej objęły się rzewną miłością. Obok dzieła sztuki, blednieje rzeczywistość. Przedmioty natury, obok dzieł sztuki, są to ciała

martwe obok życia pełnego sił a wesela: są to klekotania suchych gałęzi zimowych, obok nadziemskiej muzyki, co płynie ku gwiazdom wiekuistym.

### §214.

Jeżeli zaś każde jestestwo zmysłowe, właśnie dla tego, iż jest jedynie ułomkiem pojecia swojego, jest ułomkowe i niedostateczne; tak znowu to samo pojęcie, do którego to jestestwo należy, także nie będzie jeszcze bezwzględną całością--- samo będzie miało jeszcze niedostateczność swoje. Jakoż to pojęcie względem tego jestestwa będzie się wprawdzie miało jak całość do swojej części; toć przecie znów pojęcie takowe, porównane z całą ideą, a nawet z naturą całą, okaże się samo być jedném tylko ogniwem szczegółowém, a zatém samo okaże się być częścią: a tak widzimy, iż to pojęcie nie będzie jeszcze całą prawdą, prawdziwą całością, prawdą bezwzględna i konieczna, a tém samém, iż to pojęcie samo będzie jedynie czémś względném. I zaprawdę ten niedostatek i względność ta, która tutaj okazała się w teoryi, okaże się i w rzeczywistości. Jakoż, jestestwo natury mające być wyrażeniem tego pojęcia, jako ułomkowe, zależy od innych jestestw, które wzgledem niego są warunkiem jego istnienia, które dla niego mogą być środkiem, albo zawadą i przeszkoda. Te zas inne jestestwa nie sa jego dziełem, nie istnieją za jego sprawą; są tedy względem niego czémś obcém, czémś zupełnie przypadkowém: zatém idzie, że i jego własne istnienie, uważane w sobie, bedzie zawisłe od trafu, od przypadku.

Gdyśmy atoli powyżej okazali, że pojęcie każde wyraża się w naturze dwóma lub więcej jestestwami uzupełniającemi się nawzajem, a teraz widzimy, że byt tych jestestw zależy od przypadku ztąd wynika, iż od przypadku zależeć będzie, czyli to lub owo pojęcie, ten lub ów stopień, wyjawi się rzeczywiście w świecie zmysłowym. To wyjawienie się jego, zależeć będzie od warunków zewnętrznych (ob. Log. § 78 i 79 o przypadkowości): a tak okazuje się wspomniana na początku tego §. niedostateczność, któ réj ulega każde szczegółowe pojęcie w urzeczywistnieniu się swojém w świecie zmysłowym.

### § 215.

Inaczéj niżeli z iszczeniem się szczegółowego pojęcia ma się rzecz z ideą bezwzględną, z ową myślą logiczną (w znaczeniu § 200), będącą właśnie całością tych wszystkich szczegółowych pojęć jako ogniw swoich. Ta idea będąc jednością tych wszystkich ogniw, tych pojęć szczegółowych, względnych, jest zarazem macierzą wszystkich jestestw wyrażających te pojęcia — przeto nic nie istnieje, coby nie było wypływem téj idei: wszystko istnieje za jej sprawą, ztąd téż niéma nic względem niej obcego.

Idea ta zarazem jest obecną w jestestwie iszczącém się w świecie, a zarazem jest obecną w tych jestestwach, które mu są środkiem pomocnym, warunkiem, lub przeszkodą tłumiącą. Tak w obec idei niéma trafu, niéma przypadku. System świata rzeczywiście istniejący w obecności, jak wszystkie światy zrodzić się mające, jest jedynie przeistoczeniem się ciągłém, wykluwaniem się coraz wyższych doskonałości, uwidomieniem coraz wyższém myśli wiekuistéj, i jéj szatą. (Log. § 77 i następne, ob. co się tam rzekło o istocie bezwzględnej, o przypadkowości, możności, rzeczywistości).

Powiedzieliśmy w §. 214: "iż od przypadku "zależćć będzie, czyli to lub owo pojęcie, ten lub "ów stopień, wyjawi się rzeczywiście w świecie "zmysłowym. To wyjawienie się jego zależćć będzie od warunków zewnętrznych."

Dziś duch człowieka ulata wspaniale w czasie, i płynie rzeką lat tysiąców. Lecz zanim nastały te dzieje, zanim przygotowana była dla nich kula ziemska, jakby scena im właściwa, ciężko napracowała się natura w boleściach zrodzeń swoich. I dźwigały się lądy, i rosły niby grody natury z topieli morskich, i znów zapadały się w ot-

chłaniach, stając się trzonem dla oceanów. Wśród ciągłych wywrótów, walk, i łamania się żywiołów, odbywały się epoki przeistoczenia kuli ziemskiej — a przyświecało im wszystkim spojrzenie wiekuistej mądrości Ojca. Dziś cicho i spokojnie w naturze; przyroda przywdziała szaty swoje uroczyste, jakby weseląc się po przebytych trudach i łomotach. Dziś skrzętna umiejętność człowieka przewraca pilnie zbutwiałe karty w księdze stworzenia i czyta w głębiach ziemskich kroniki starych lat tysiąców. Stronicami tej księgi są warstwy skalne, a głoskami jej, tłumne kości dawno zatraconego a niegdyś żyjacego świata: tu czytelném pismem skreślone są epoki ziemskich dziejów. Widać, iż każda późniejsza epoka miała osobny swój świat roślin i zwierząt, osobny swój system botaniki i zoologii. tak. jak miała osobne swoje formy lądów i mórz. Stanąwszy nad kościa wykopaną dawnego świata, już zgadnać można, które rośliny, które zwierzęta należały do spółczesnej natury, a które znów należały do wcześniejszych lub do późniejszych epok przyrody: bo każde jestestwo, zależne będąc od zewnętrznego świata, wtedy jedynie zjawić się może, gdy w nim znajduje warunki odpowiednie sobie. Te warunki zaś nie z niego się rodzą, są więc dla niego zupełnie przypadkowe: każde przeto zwierzę wtedy nastało, gdy atmosfera, gdy wody, gdy temperatura, były zastosowane do niego. Natura nieorganiczna, niby martwa, staje się życiem, ruchem, czuciem w świecie zwiérzecym odpowiednim mu: świat żyjący jest wyrażeniem świata martwego, z którego się rodzi, ale we formie oswobodzonej, wyzwolonej.

Atoli w obec mądrości Bożej niema przypadku, niema trafu: boć to z jej ciepłej dłoni zradza się życie, i temperatura, i oceany, i sy-

### FILOZOFIA NATURY.

stematy światów, i wszechjestestwo i warunki jego. Co w zmysłowych rzeczy dziedzinie, jest trudem lat tysiąców i nieskończonym szeregiem epok natury— w myśli Bożej jest myślą tylko.

### § 216.

Z tego co się rzekło znać, iż jest różnica między rozwojem idei jako czystéj myśli, a rozwojem jéj w świecie zmysłowym: bo choć idea jest prawem wszechrzeczy, toć w niej panuje ścisła logiczność, a w naturze dowolność i przypadkowość. Ztąd już widać, iż idąc za ideą logiczną, można jedynie w najogólniejszych zarysach wyprowadzić z niej stopnie i rozwój natury; szczegółowe zaś jej ogniwa, i bliższe oznaczenia zjawisk przyrody, mogą być jedynie skutkiem empirycznego badania i doświadczeń uczynionych na faktach, co właśnie jęst zadaniem Nauk przyrodniczych.

Do Filozofii natury należy tedy z jednéj strony poprowadzić, mocą rozumu samego, edynie ogólne o zarysy świata zmysłowego; a z drugiej strony jej powołaniem jest pojąć rozumowo już niemylne rezultaty szczegółowe, przygotowane jej od nauk przyrodzonych: do niej przeto należy te podane jej wypadki ostateczne zamienić na pojęcia, na myśli, wykazać ich konieczność, uszykować je w system logicznie powiązany i w szemat rozumowy. Wszelkie inne postępowanie filozofii, zrodzi teorye natury, które, w obec rozwijających się tak potężnie nauk przyrodzonych, trwale ostać się nie zdołają — a zapadająć się w sobie, raczej idą na sponiewieranie umiejętności, niż na jej poważanie i chwałę.

Filozofía natury i nauki przyrodnicze, aż do czasów ostatnich rozłożone były na dwa wrogie sobie obozy, bo prawie nie znały się nawzajem: nie dziw przeto, iż się nie zebrało na obustronne porozumienie się, że najczęściej chwilowa chęt.

ka zbliżenia się do siebie kończyła się wzajemnem na siebie wyrzekaniem niezawsze zbyt uprzejmém : parlamentarze wracali z niczém do swoich. Wiec filozofowie wołali, że badacze natury nie wiedzą o myśli logicznej władnącej światem, a będącej węgłem wszelkiej rzeczywistości; a ze swojej znowu strony badacze, natury powtarzali Newtonowskie stare,, physica cave metaphysicam." Toć wszystko znów ztąd pochodziło, że filozofowie nie znali dostatecznie nauk przyrodniczych; a badacze przyrody, zajęci bogactwem nieprzebraném swojego przedmiotu, nie mieli ani dość czasu, ani dość ochoty oglądania się na to, co się działo w sferze filozofii natury; a wskazując z milczeniem na ogromne zdobycze swoje w dzielnicy przyrody, na dobrodziejstwa wyświadczone światu, rozumieli, że się obejdą bez filozoficznego poglądu na świat zmysłowy, że empirya zupełnie im wystarczy. Przecież, kto z uwagą i z chłodna przypatrywał się stosunkom z obu stron, mogł zgadnąć, iż one same przez się coraz wiecej zbliżały się do siebie. Filozofowie bacząc pilniej a pilniej na wypadki nauk przyrodniczych. rozwijali ogolne zasady swoje, dochodząc do szczegółowej treści, a zatem do rezultatów graniczących już z naukami przyrody; odwrotnie, te nauki wydobywszy znowu z pojedyńczych faktów prawa ogólne, nie przestawały na nich, ale dążyły ku temu, aby prawa takowe jednoczyć z sobą, a zatém sprowadzić do ogólniejszych jeszcze praw, czyli do pojęć coraz więcej rozumowych. Można było tedy przewidzieć, iż obie strony spotkają się na pograniczu z sobą, i podadzą sobie dłonie, uświęcając przymierze na cześć i dobro umiejętności. Wszak każde doświadczenie, oparte na faktach, wtedy bedzie zupełne, jeżeli znajdzie potwierdzenie w rozumowaniu - i nawzajem,

każda teorya filozoficzna znajduje potwierdzenie swoje w doświadczeniu, inaczej słusznie uchodzić będzie za czcze marzenie.

Dziś już żaden z filozofów nie waży sobie lekce spostrzeżeń nauk na doświadczeniu opartych, i żadnemu z nich na myśl nie przyjdzie, aby chcieć konstruować naturę a priori, niby na pamięć i od ducha, bez wpatrzenia się we fakta; dziś już każdy nabył przekonania, że metoda filozoficzna, choćby najdoskonalsza, nie wystarczy i poprowadzi do wyroków fałszywych o naturze, A ze jeżeli się na faktach opierać nie będzie. swojej strony badacze przyrody, zwłaszcza ci, którym świat oddaje hołdy swoje – albo w pracach swoich okazują głęboki filozoficzny pogląd na naturę (jak to np. czyni Humboldt w Kosmosie), albo tėż wprost orzekają, iż "ustawy natury, są usta-"wami rozumu; a cała natura jest objawieniem "rozumu żyjącego wiekuiście" – tak np. powiada Ocrsted. Ten zacny badacz nie dochodzi do tej prawdy drogą spekulacyi, a przecież dowodzi jej tém, że okazuje, jak z jednej prawdy, zdobytej drogą empiryczną, zdołamy wprost czystem rozumowaniem wnosić o innych prawach: on orzeka, iż gdyby się wyjawiło później, iż te wnioski nie sprawdzają się w rzeczywistości, toć się zawsze wtedy okaże, iż w samém rozumowaniu był błąd logiczny. "Ztąd widać, mówi Oersted, "iż prawidła (logiczne), wedle których czynimy "wyniki, są zarazem prawidłami dla natury." (Ob. Oersted'a: Der Geist in der Natur. II. 4. Tłumaczył z duńskiego Kannegiesser. Lipsk 1850 r. Oświadczamy, iż w wielu miejscach naszej Filozofii natury radziliśmy się Oersted'a). Oto są słowa Humboldta: "ile razy się okaże sprzeczność "między filozofią natury a doświadczeniem, tyle

"razy wina znajdzie się albo w czczości spekula-"cyi, albo w zarozumiałości empiryi."

Jeżeli Filozofia dziś w domu swoim z radością wita badacza natury jako szanownego gościa, toć jest również wielkim zaszczytem dla nauk przyrody, iż właściwą sobie drogą doszły do wypadków filozoficznych. Wszak to zbliżenie się ich do filozofii jest nieodzowném następstwem prawdziwego badania: bo czysta empirya, bez myślenia, nie byłaby już rzeczą godną człowieka, bo jego istotą jest właśnie myślenie; zwiérzęta tylko obchodzą się bez myśli.

Empirya z faktów jednostkowych dochodzi do prawd ogólnych; ale te prawdy nie są przecież czems zmysłowem -- są idealne, są myslą: są myślą badacza, a zarazem myślą wcieloną w naturę. Widać przeto, że przyroda sama jest idealną, że myśl w niej panuje nad faktami, że wzięła pod moc swoję materyą; że zjawiska zmysłowe są jedynie maski, w które się oblekły myśli, pojęcia,--że zatém badacz natury ma rzeczywiście sprawę z myślami. Ledwie się on dotknie tej przyrody, a już zaklęte duchy natury stają przed empirykiem: są to demony ukryte w kwiatach, w teleskopie astronoma, w retortach chemicznych, w gabinecie fizyka, anatomika, i t. d. Kto nie wierzy w ducha przebywającego w naturze, niechaj nie wyzywa tych demonów, by nie miał kłopotu, gdy znienacka staną przed nim, i oświadczą że są na usługi jego. Ktoby był obojętny na te myśli, stałby się podobien pacholęciu, co widzi ruszające się jasełka, a nie wie o nitkach, o rece, co działa ukryta za firanką.

Lecz, czyli te prawa wydobyte przez nauki przyrodnicze, wystarczą? czyli one są już tłumaczeniem faktów?... Bynajmniej. Gdy się pytamy: dla czego takie fakta tak a nie inaczej odbywają się w naturze? Odpowiadają: bo takie jest prawo. A dla czego takie a nie inne jest prawo? Odpowiedza: bo tak a nie inaczej odbywają się fakta. Takowe tłumaczenie nie jest żadném tłumaczeniem, jest jedynie opowiadaniem faktu; takowe prawo nie jest żadném prawem, ale samo jest faktem a nic więcej: wypadałoby bowiem powiedzieć dla czego takowe prawo istnieje w naturze, a wtedy byłoby rzeczywistem wytłumaczeniem natury. (Fenom. § 25 i następne a zwłaszcza § 28). Konieczność prawa wyjawi się zaś wtedy, gdy wykażemy: że jest koniecznem ogniwem w całości natury, że się koniecznie łączy z innémi prawami, jako innémi ogniwami przyrody, że inaczej byłby skok i przerwa w naturze, że natura nie byłaby całością. Wypływanie kolejne praw z siebie okaże ich ścisłą łączność, a tém samém konieczność istnienia każdego z nich w szczególności— a tym trybem każde prawo znajdzie dopiéro swoje rzetelne wytłumaczenie w drugich. Tak jedynie wyjawi się nam natura jako całość, jako łańcuch ogniw będących coraz wyższemi prawdami. Lecz jak do tego nie wystarczy gołe rozumowanie, tak nie wystarczy sama empirya; bo takowa zdoła jedynie orzec co istnieje, ale nie zdoła powiedzieć, dla czego co jest. Właśnie to połączenie praw natury w jedne całość, udowodnienie konieczności każdego ogniwa, jest rzeczą Filozofii. – Przecież, z drugiej strony, do tego wszystkiego potrzebne jest koniecznie oznaczenie natury jako całości; potrzeba ją tedy oznaczyć logicznie, a tém samém wykazać, czém ona jest znowu względem całego świata, względem całej rzeczywistości. Lecz i tego również nie zdoła dokonać empirya— tutaj znów winna jej dopomódz Filozofia.

Lecz, czy Filozofia natury wydoła już dziś temu zadaniu swojemu? Odpowiadamy szczerze że nie! Filozofia natury po dziś dzień jest najsłabszą ze wszystkich umiejętności filozoficznych - dla tego też i ten krótki zarys Filozofii natury, który tutaj podajemy, nić ma bynajmnićj pretensyj uchodzić za jakowąś zarozumiałą wyrocznię — ma ona jedynie na celu, podać czytelnikom lekkim zarysem stan tej umiejetności, w jakim ona (mniej więcej) dziś się znajduje. Gdy tedy badacze natury z powołania nie zgodzą się na wiele miejsc w téj nauce naszéj zamknietych, niechaj raczą pamiętać, iż nie bierzemy żadnej odpowiedzialności na siebie. Nauka ta, tutaj rozwinieta, bynajmniej nie rości sobie prawa orzekania z góry o trudnościach, z którémi ciągle jeszcze, a tak zacnie walczą nauki przyrodnicze. Niechaj tedy te lekkie zarysy uważane będa jako pierwsze doświadczanie się Filozofii w dzielnicy przyrody. Ośmielamy się atoli przyrzec imieniem filozofów, iż w miarę jak nauki przyrodnicze same podrosną, w miarę jak same do ogólniejszych i ściślej powiązanych dojdą wypadków, już i Filozofia natury się rozwinie, tudzież stanie się godną ich siostra.

Widzimy tedy, iż Filozofia natury, pod żadnym względem nie jest przeciwną naukom przyrodzenia — ale owszem, ona uzupełnia i zaokrągla ich prace. Prawda, iż może słusznie nauki przyrodzone wyrzucają Filozofii natury, że ona niewczesnym pośpiechem dowodziła konieczności praw, które później z postępem nauk przyrodzonych, okazały się błędnemi. Nie przeczymy, iż ten zarzut ma prawdę w sobie, jak to widać np. z Filozofii Natury Hegla: lecz jeżeli w tem była jaka wina, toć już była wina spólna — wszak to były nauki przyrodzone, które w błąd wprowa-

dziły Filozofię Natury. Prawdę jednakże mówiąc, żadna strona niéma winy, bo każda z nich jest wyrazem spółczesnego poglądu człowieka na naturę: dość ten uczynił, kto stanął na wysokości wieku swojego, i to wyjawił światu, co się jeszcze, jako nieznana perla, chowało na dnie stulecia swojego. Słusznie atoli dawno już powiedziane: iż gdy w dzielnicy nauk przyrodniczych, choćby najdrobniejszy zdarzy się wynalazek, choćby się odkrył jakiś nowy robak, owad lub inny jakiś brzydak, toć juź hałasu a okrzyków bez końca — à imię szczęśliwego wynalazcy, złączone z tém plugastwem, na niém z tryumfem dostaje się do nieśmiertelności; ale gdy Filozofia w cichej pracy swojej rozświeca jakieś nieznane głębie ducha ludzkiego, gdy znajdzie nowa kategorve wiekuistej myśli – toć w oczach niedouków jest drobnostkową mrzonką!...

### § 217.

Powiedziano dopiéro iż Filozofia Natury z istoty swojej zdoła oznaczyć główne zarysy zmysłowego świata. Otoż właśnie z powyższej treści już okréślić możemy ostateczne granice całej dzielnicy przyrody, a tém samém wykazać kres Filozofii Natury. Wszak co więcej, wspierając się na tych zasadach rozwiniętych przez nas, zdołamy wywróżyć w ogolnych zarysach rozwoj stopniowy natury, a tak, poprowadzić główne zarysy podziału tej umiejętności naszej.

Wiemy że cechą natury jest rozjednostkowanie jestestw w przestrzeni i w czasie (§ 210); iż zatém pojęcie każde, choć jako myśl jest jednością, przecież wyrażone będzie w naturze dwóma lub większą liczbą odrębnych jestestw. Nie wchodząc w treść tych coraz wyższych pojęć, mających się wcielić w coraz wyższe stopnie natury, bo téj treści nie znamy jeszcze, i bacząc jedynie na tę ogólną cechę przyrody, widzimy już: że Filozofia natury, więc i natura sama, wtedy znajdzie kres swój, gdy dojdziemy do stopnia, w którym do wyrażenia pojęcia nie będzie potrzeba już dwóch lub więcej jestestw— w którym zatem jedno i toż samo jestestwo będzie wyrażeniem pojęcia, czyli — gdy to jestestwo będzie tak ścisłą jednością jak pojęcie samo, a zatem, gdzie już nie będzie różnicy między pojęciem a jestestwem — gdzie więc jestestwo będzie samo już pojęciem, a nie już tylko wyrażeniem jego.

Ztad również wypływa ogólne okréślenie stopniowania się, potęgowania się natury. Widać bowiem z tego, co się dopiéro rzekło, iż natura spina się właśnie do coraz doskonalszego wyrażenia pojęcia, a tém samém, że dąży do coraz silniejszego zniesienia owej odrebności jestestw do jednego pojecia należących - że zatém ku temu się ma, aby wkońcu dosiegła jestestwa, będącego, jak się rzekło, nie już wyrażeniem pojęcia, już nie tylko jego wizerunkiem, ale pojęciem samém. Z tego wynika, iż Filozofia Natury zacząć winna od takowego stopnia przyrody, w którym ta odrebność jestestw, należacych do jednego pojęcia, jest najsilniej wyrażonaw którym przeto to ich należenie do siebie, ich jedność, jest najwięcej ukrytą, w którym zatem one najwięcej są oddalone od swojego wzoru, to jest od pojęcia.

Widać tedy, iż dalszy pochód naszéj umiejętności, postępując do coraz doskonalszych stopni, okaże coraz to większe zbliżanie się do siebie tych rozsypanych jestestw; okaże, jak jednostkowe jestestwa coraz to silniej do siebie się mają, będąc jakby parte, by jedność złożyć— owę pojedyńczość pojęcia, zawierającą zarazem różnice odwrotne, będącą tedy zarazem ogółem, a tém samém wyrażającą dokładnie owe wszystkie trzy pierwiastki pojęcia (§ 210). Będzie to stopień, w którym jedno i toż samo jeste-

32

stwo jako pojedyńczość zawierać w sobie będzie jako w ogóle treść rozmaitą szczegołową.

Z powyższej osnowy wynika sam przez się podział Filozofii natury, a zatem najgłówniejsze stopnie przyrody samej.

Jakoż wiemy iż bez względu na coraz głębszą treść coraz wyższych stopni natury, każdy z tych stopni winien być wizerunkiem wcielonym pojęcia; i że ten wizerunek tem będzie wierniejszem odbiciem pojęcia, im wyższy bedzie stopień natury. Wiemy również iż pojęcie zawiera w sobie koniecznie trzy strony, trzy pierwiastki: jakoż, będąc jednem, jest pojedyńczością; dalej, mając w sobie treści, obejmuje sobą różnice odwrotne; nakoniec, pojęcie, będąc ogółem, obejmuje te odwrotności, gdyżłączy je w jedność. Ztąd wypada, iż stopnie natury będą z kolei wyrażeniem tych trzech względów pojęcia; będzie ich przeto również trzy. Każdy z nich będzie miał z kolei jeden z tych względów, jako cechę w nim przewaźającą; choć i dwa drugie znajdą się obok niego (bo inaczej nie byłoby wyrażonego pojęcia), przecież one będą mniej silnie w nim występowały. Im wyższe atoli będzie ogniwo w każdym z tych trzech stopni, tém téż silniej, obok panującego a przeważającego względu, wystapią dwa drugie; gdyż, jak do pojęcia trzeba wszystkich trzech czynników, tak téż do coraz doskonalszego wyrażenia pojęcia potrzeba coraz doskonalszego wyrażenia tych wszystkich trzech pierwiastków. Widać również, że jak piérwszy stopień natury wyrazi piérwiastek piérwszy jako przeważający, tak stopień drugi, pierwiastek drugi — a trzeci, trzeci. Lecz tém samém już poznać możemy, iż ten stopień trzeci przyrody, wyrazający trzeci pierwiastek (który właśnie jest zjednoczeniem dwóch pierwszych), będzie koniecznie zawierał jestestwa najdoskonalsze, to jest te, które najpotężniej wyrażają wszystkie trzy piérwiastki pojęcia, a zatém

5

pojęcie samo — lubo i tutaj jeszcze zajdzie coraz wyższe stopniowanie.

Natura pracuje i pnie się ku coraz wyższym szczeblom, ku coraz doskonalszym wyrażeniom wiekuistego słowa. Jednostkowość, tesknota ku sobie jestestw zmysłowych, koi się i zaspakaja, im wyższy stopień one osięgają w hierarchii natury (ob. § 210). Rozłączone jestestwa, a należące do siebie, stopniowo do siebie się zbliżają; bo w naturze słychać wołanie ducha, idace przez przestrzeń wiekuistą, i przez czas niemający granic. To wołanie, jednoczące z sobą jestestwa rozdzielone, błyskawicą przelatuje świat od końca do końca— bo jest starém miłości przykazaniem. Jestestwa, posłuszne głosowi temu, zbliżają się ku sobie, i, niby głoski rozrzucone, składają imię ducha, Pana na wysokościach. Na najniższym szczeblu natury z cicha szepce ten głos; lecz im wyżej, tem silniej wzrasta potęga jego: ztąd też ciała niebieskie, zostające w rozdzieleniu od siebie, związane są dopiero jedynie myśli ogniwem w jedność. Lecz to rozdzielenie gwiazd zrasta się, na szczytach przyrody, w członki, w postać człowieka, a tak składa jedność pojęcia, na jaką się tylko zdobyć potrafi materya; dla tego téż owo przykazanie obrało sobie główny ołtarz w sercu człowieka. Lecz i człowiek sam złamany jest jeszcze na dwoje; bo stanąwszy na pograniczu dwóch światów, przetoż teskni w nieskończoność, teskni miłością do Ojca na niebie, do Prawdy wiekuistėj. Niepokoj pali w duszy; przetoż pracuje w Historyi powszechnej, i prze ją do coraz wyższych rozwojów- więc rzuca się w objęcia nauk i umiejętności, z nich oczekując jeszcze na ziemi ugaszenia duchowego pragnienia. (Ob. § 212).

### § 218.

Ztąd już płynie oznaczenie dokładniejsze podziału Filozofii Natury.

1.) Na stopniu pierwszym obaczymy jestestwa, wyrażające przewagę onego pierwszego pierwiastku pojęcia, to jest pojedyńczości. Ta pojedyńczość atoli, będąc głuchą i beztreściwa, jest raczej jednostką, okaże się przeto tutaj jako rozjednostkowanie jestestw: a lubo to rozjednostkowanie jest piętnem całej natury; toć tutaj na piérwszym stopniu, te jednostki nie odnoszą się do siebie, mają się do siebie zupełnie obojętnie, nie przenikają się wcale.-- Jakoż przenikanie się wzajemne może być dopiero skutkiem odwrotności jestestw przeciwległej sobie istoty, które właśnie dla tego iż mają właściwe cechy swoje i oznaczenie, odnoszą się nawzajem do siebie, dopełniając się nawzajem, i okazują to dopełnienie właściwemi zjawiskami. (Log. § 59 i następne). Taka cecha atoli jest właśnie dopiero sprawą pierwiastku drugiego; będzie przeto ona miała dopiéro miejsce swoje na drugim stopniu natury. Tutaj zaś na piérwszym stopniu, te jednostki są jeszcze bez treści, bez cech właściwych; one się tedy mają jeszcze obojetnie do siebie; mają się do siebie zewnętrznie, niby jednostki w ilości. Ta zewnętrzność iści się więc tutaj, i w takiém znaczeniu, że pierwiastki pojęcia składają jedność dopiero w nas, w myśli naszej, a nie okazują tėj jedności same przez się w rzeczywistości. Słowem, jest to stosunek mechaniczny: a część Filozofii Natury, odpowiednia temu stosunkowi, jest Mechanika w ogólném znaczeniu wyrazu tego. (Ob. Log. § 142).

2.) Jak w części pierwszej jednostkowość, obojętność wzajemna, stosunki zewnętrzne, są cechą przeważającą; tak na stopniu drugim, odszczególnienie się, właściwość cech odwrotnych, jest główném piętnem. Jak zatém w teoryi logicznéj, każda jakość, dla tego jest taką jaką jest, że nie jest inaką, a tém samém odnosi się do téj inakiéj jakości; tak tutaj w zastosowaniu obaczymy, iż jestestwo; mające pewną oznaczoną cechę, odnosi się koniecznie do innego różnego mu jestestwa. Same te jestestwa w rzeczywistości okażą tę dążność zjednoczenia się; ale téj jedności nigdy nie dosięgną; tutaj cecha równa będzie rozróżnieniu dwóch odwrotności. Tę część Filozofii Natury, okazującą te dynamiczne stosunki przyrody, nazwiemy *Fizyką* w ogólném znaczeniu wyrazu tego. (Tutaj chemia głównie wyraża ten stopień).

3.) Część trzecia Filozofii Natury, mająca za przedmiot swój trzeci stopień przyrody, wykaże trzeci pierwiastek pojecia, bo ogół; atoli ogół nie będący w sobie głuchy i abstrakcyjny, ale zamykający w sobie oba pierwsze, bo bedacy jednym, pojedyńczym, a będący przecież zjednoczeniem różnic odwrotnych. Tutaj przeto okażą się nam jestestwa, które bedą wyrażeniem rozmaitości; lecz te rozmaitości będą już zjednoczone z sobą, niby w jedności. Tutaj zjednoczona przeto będzie jednostkowość mechaniki (pojedyńczość) i odwrotność fizyki (szczególność); tutaj zatem znajdą się trzy pierwiastki pojęcia, bo: pojedyńczość, szczególność i zjednoczenie ich w ogóle; przeto pojęcie całe, o ile je tylko natura wyrazić zdoła. — Nauka ta jest trzecią i ostatnią częścią Filozofii Natury; jest Organiką w najogólniejszém znaczeniu.

# I. Mechanika. I. Mechanism abstrakcyjny.

## § 219.

Widzieliśmy iż cechą ogólną natury jest rozjednostkowanie jestestw, a następnie (§ 218), iż cechą mechaniki jest obojętne, zewnętrzne zachowanie się tych jestestw do siebie: zatém idzie, iż zanim mówić będziemy o jestestwach tak rozjednostkowanych, wprzód wypada oderwać się myślą od tych jestestw, zbadać to jednostkowanie samo w sobie wzięte, bez względu na te jestestwa; to jednostkowanie wzięte przeto będzie w abstrakcyi jako tło ogólne tych jestestw. Lecz wiemy z Logiki, iż przybieranie jednostek (ilość) nie ma granic — jest nieskończone, jest nieskończonością wrzekomą (Log. § 53); więc też ich rozjednostkowanie, ich tło ogólne, jest równie takowa nieskończonością niemającą granic.

Jednostki rozdzielone istnieją obok siebie w przestrzeni, i po sobie w czasie: ztąd też przestrzeń i czas, będące jeszcze bez oznaczenia, są ciągłem przybieraniem jednostek — są nieskończonością wrzekomą.

### a. Przestrzeń.

## **§ 220.**

Przestrzeń jest istnieniem obok siebie nieskończoném, mającém się obojętnie do siebie: jest tedy ilością bez treści i różnic— a tak spływa samo z sobą. Tak przestrzeń okazuje się być bezwzględną ciągłością (ilością ciągłą, Log. § 53).

Gdy przestrzeń jest abstrakcyą od jednostek zmysłowych, jest więc nadzmysłowym pierwiastkiem, pierwiastkiem myśli; lecz gdy z drugiej strony jest właśnie abstrakcyą od wszelkiego istnienia zmysłowego, więc pokazuje się, że zarazem należy do zmysłowego świata.

W dzielnicy mechaniki to rozjednostkowanie natury występuje w całéj potędze; tutaj rozdział w przestrzeni i rozdział w czasie, ogarnął samowładnie świat. Jestestwa tutaj nie mają treści; są to głuche arytmetyczne jednostki: i człowiek, i liść, i atom, i gwiazda, są głuchą jednostką takową (jako.ilość). Mechanizm liczy, rachuje, waży i mierzy; wszystkie inne względy są dla niego obojętne: ztąd w obec niego niezmierzoność jest nieskończonością — ale tą nieskończonością wrzekomą, nieprawdziwą, wypiastowaną przez fantazyę, lecz niemającą w sobie rozumowej treści. (§ 53, 54 i 63).

Nieskończoność przeto takowa właśnie na tém jest oparta, iż mierzy, co niezmierzone nigdy. Fantazya liczy i liczy bez końca (krotność); lecz zliczonego, objąć nie zdoła ona ginie we własnej pracy, bo ta jej praca niema granic— więc chwieje się pod nią podnóże, a zawrotem porwana, przepada w głębiach które sama sobie rozwarła.

Ta nieskończoność staje naprzód przed człowiekiem, jako bogini Urania, odziana płaszczem gwiazdzistym niebiańskich błękitów, jako przestrzeń wiekuista. Tak bogini, pełna majestatu, zjawiła się chaldejskim pastuszkom na stepie w samotnej nocy. Fantazya ściga otchłanie niebiańskie; a co spocznie na gwiazdzie, znów się zrywa do drugiej— a miliardy mil płyną po miliardach, i mija fantazya gwiazdy i słońca, mierząc przestrzeń ich odległością. Ale przestrzeń jest niezmierzona— miary brakuje— nakoniec dusza omdlona gubi się i tonie w otchłaniach bezdennycb.

Wszak i łomot morskich fal, co śpiewa hymn

Ĺ

#### **MECHANIKA.**

natury, rośnie w nieskończoności obraz; jako jednostki mierzące, wzdymają się fale, i dźwiga się fala po falach, i rodzą się grzmiąc, i rozpływając pianą. Ale spojrzenie człowieka, ginąc w najgłębszej dali, uie dopędzi końca tej gry; a wśród migotania fal, z otchłani oceanów, patrzy się na niego wiekuistość.

### § 221.

Gdy przestrzeń jest istnieniem obok siebie i nie zawiera różnic w sobie ani granic, zatém téż rozpływa się bez różnicy we wsze strony bez granic---zatém w nieskończoność. Tak ciągłość przestrzeni staje się rozciągłością. Lecz gdy właśnie przestrzeń należy zarazem i do zmysłowości i do myśli (§ 220); zatém idzie, iż oznaczenia myśli będą zarazem oznaczeniem przestrzeni. Wiemy z Logiki, iż obok ciągłości znajdzie się koniecznie odwrotność jej, bo krotność: tak przestrzeń, będąca wyrazem bezwzglę-dnéj ciągłości, będzie zawiérała w sobie i krotność.

I zaiste — gdy przestrzeń jest ciągłą, nieprzerwaną, jednostajną, bez różnic, a tak wyobraża bezwzględną ciągłość; toć właśnie téż dla tego rozdziela się sama w sobie bezwzględnie na jednostki, na części jakiekolwiek bądź — a tak rodzi krotność bezwzględną. Oba te pierwiastki odwrotne: ciągłość i krotność, będą roztoczeniem przestrzeni, a tém samem staną się jej określeniem i oznaczeniem. Krotność w przestrzeni wyrazi się istnieniem jednostkowém obok siebie, rozdzielającém, rozstępującém się od siebie; a ciągłość w przestrzeni staje się spływaniem w jedność, nawrotem ku sobie. Jest to początek oznaczenia przestrzeni, jako nieskończoności prawdziwej, a tém samém zniesienia jej jako nieskończoności wrzekomej.

### § 222.

## I. Piérwsze oznaczenie przestrzeni.

1.) Wszak właśnie *punkt* (matematyczny), będąc bez rozciągłości, jest zaprzeczeniem ciągłości przestrzeni — jest krotnością. Punkt jest jednostką, jedném; lecz jednego niema bez dwóch, trzech, wielu i t. d. (§ 53 Log.).

2.) Połączeniem dwóch punktów jest *linia;* krotność tych punktów ginie w linii, i zamienia się na ciągłość. Punkt nie mając rozciągłośći, będąc negacyą przestrzeni, nie różni się od innego punktu; lecz linia różni się od linii. Gdy linia jest jedynie połączeniem punktów i nic więcej, wtedy jest bez rozmaitości w sobie, jest jednostajną, jest linią prostą. Ona ilością będąc może być przeciągnioną bez końca, a tak staje się nieskończonością wrzekomą (Log. § 53): odwrotnie, linia zmieniająca swój kierunek, będąca zatém więcej niż gołem połączeniem dwóch punktów, jest *linią krzywą*.

3.) Przecież i linia prosta, jedna, z osobna wzięta, niéma kierunku oznaczonego — ma jedynie znaczenie ilości (długości); bo kierunek linii może być jedynie oznaczony, przez odniesienie się do kierunku drugiej linii: a tak dopiero wypływa jakość tego kierunku, jakość tej linii – bo jakość każda wymaga koniecznie odniesienia się do innej jakości (§ 58. 59). To odnoszenie się wzajemne obu tych kierunków, jakość obu tych linij, wypłynie z ich zjednoczenia się, z ich przecięcia: tém zjednoczeniem się jest kąt. Kąt jest wypadkiem, jednością dwóch tych kierunków, ich wzajemném do siebie odniesieniem. Jak ilość jest odwrotna jakości, tak długość linii (ilość), jako odniesienie się linii do siebie samej, jest odwrotna jej kierunkowi (jéj jakości); dla kierunku obojętna jest długość — i nawzajem.

Jak miara linij (ich długość) jest w nas, w na-

MECHANIKA.

széj myśli porównywającej je z sobą, a dla saméj linii jest obojętną; tak kąt będący wypadkiem, jednością (przecięciem) dwóch linij, sam sobie jest miarą, sam się odnosi do innych kątów, sam oznacza te kierunki swoich ramion. Miara, która dopiero była w świadomości naszej, w naszej myśli — przeszła teraz w przedmiot, w przestrzeń.

Jakoż, stosunek tych różnych kierunków będzie wedle Logiki troisty (ob. Log. § 59 i następne):

a) albo kierunek ten linij jest różnym, rozmaitym w ogólności (ostre kąty lub rozwarte), gdy jedność obu linij, ich połączenie, jest zarazem przecięciem ich — wtedy punkt ten przecina linie na cztéry części, a tak powstają około punktu cztéry kąty nawzajem odnoszące się do siebie i będące wzajemném swém oznaczeniem, bo wzajemném dopełnieniem;

b) albo kierunek linij jest odwrotny sobie — wtedy linie są do siebie prostopadłe, a cztéry kąty około punktu są proste i są sobie równe. Gdy zaś, jak wiemy z Logiki, odwrotność jest dopiéro rzetelną różnicą, nieprzypuszczającą żadnéj rozmaitości, przeto téż kąty proste są rzetelną miarą innych kierunków, innych kątów;

c) albo nakoniec będą dwie linie, ale mające jeden i ten sam kierunek; te linie będą równolegie, ich odosobnienie nie zrodzi żadnéj różnicy, bo kierunek ich odnosi się do przestrzeni (bezwzględnėj), w któréj są zamknięte — więc nie będzie tutaj ani przecięcia, ani kątów: jednością ich jest jedynie ich spływanie z sobą, to jest plaszczyzna.

Jak punkt, jako krotność bezwzględna, był zaprzeczeniem rozciągłości przestrzeni i jéj ciągłości; tak połączenie dwóch punktów tworzy linią, wyrażającą znów ciągłość (continuum) przestrzeni — jeden wymiar; trzy zaś punkta czyli dwie linie w jedności (przecinające się) tworzą płaszczyznę, i okazują jej kierunek, a zarazem *dwa wymiary*. Jak atoli te linie oznaczają płaszczyznę, tak nawzajem płaszczyzna oznacza linie. Z tego wzajemnego oznaczenia się płaszczyzny i linij wypływa, iż przestrzeń już przestaje być abstrakcyą, a nabiéra cechy oznaczonéj; tak powstają kształty pewne i rozwijają z siebie figury na płaszczyznie.

Następne §. §. wskażą nam rozumowe roztoczenie figur jeometrycznych; lecz zanim się w nich rozpatrzymy, zwróćmy jeszcze baczność na ogólne ich znaczenie.

Przestrzeń jest Natury i ducha córa, więc téż i oznaczenia przestrzeni jednoczą myśl i materyą. Owe figury jeometryczne, jak się snują same przez się z logicznej myśli naszej, tak zarazem owładły panowaniem swojem świat zmysłowy. Figury jeometryczne są uwidomieniem pojeć, myśli, o ile na to zdobyć się zdoła przestrzeń glucha. Każda figura jest jak pojęcie rozmaitości zlaną w jedność, bo jest jednością nietylko części swoich, ale i własności i prawd które z niej wypływają (np. trójkąta boki, katy, prawdy wynikające z pojęcia trojkąta - toż koło, i t. d.) Jak zaś figury te, zawierające myśl i prawdy w sobie, działają na myśl siebie świadomą, tak działają i bez świadomości naszej na ducha, bo na uczucia nasze, zwłaszcza przez symetryą swoję. Linie piękne zradzają upodobanie – a spaczone wstręt (np. zwichnięta, niezgrabna elipsa, lub koło): żądamy harmonii w liniach, bo harmonia jest właśnie jednościa rozmaitości --- jest pojęciem. Harmonia linij jest niemą muzyką; linie zwichnione, to sa tony falszywe, rażące jakby słuch, oczy nasze: przeto też chętnie wpatrujemy się w cudownej piękności kontur, który nam rysuje kędziory rozkołysanego morza, lub w płomień, co strzelając wężem ognistym, zwija

się igrając uroczemi liniami. Natura w ogniu niwecząc formy rzeczywistych ciał wraca do swojej swobody nieskończonej i stwarza sama sobie formy piękności.

Nie dziw téż, iż piérwotne ludy, niemogąc zrozumiéć własnego serca bicia, w chwilach gdy im było ciężko na duszy, kréśliły figury jeometryczne, i, jakby symbolem świętym, oznaczały niemi przeczucie religijne, rodzące się w szarym mroku ich myśli — było to przez sen bełkotanie budzącego się ducha, wcześniejsze już może niż pismo wszelkie. Tak stosunki linij do siebie, figury, trójkaty, przekatnie, łuki, i t. d. nabiérały duchowego znaczenia, wyrażonego we formach mistycznych. A taka jest potęga czarodziejska piękności linij i figur z nich złożonych, iż człowiek, opanowany jej urokiem, własną osobą i własnémi ruchy poddaje się ich władztwu: a tak zradza się taniec w najszlachetniejszem znaczeniu a przewodzi mu wdzięk w przestrzeni, a wtóruje mu rytm i miara. Wszak martwe i głuche ziarnka piasku, rozsypane po szybie szklanej, zadrgają w sobie, gdy smyczkiem pociągnięta szybka zabrzmi dźwiękiem, i złożą figury jeometryczne, pełne dziwnej symetryi i uroku. (Chladny).

Lecz myśl i istnienie, duch i materya, jednoczą się spólném sobie prawem wiekuistém. Jak tedy myśl rozumowaniem sama z siebie wysnuwa jeometryczne figury; tak i natura stwarza te figury nadając im ciało, uobecnia je w swych jestestwach, a tak jakby hieroglifami wyraża znaczenie tych stworzeń swoich. Punktem matematycznym jest środek ziemi, środek ciężkości; lecz matematycznym punktem jest i owa piasta a stolica niewidoma systematów słonecznych. Oś świata i ziemi magnetyczność wytęża się w linię prostą o dwóch odwrotnych biegunach; elipsa wodzi ciała niebiańskie po przestrzeni nieskończonej, i kreśli ją listek kwiatu; w płaszczyzne układa sie poziom i wód zwierciadło; płaszczyzny przecinają ziemię w koła, i koła kreśli każdy punkt na ziemi w czasie dziennego obrotu; w kulistość zbiéra się słońce, i źrenica, i wody kropelka i owe najniższe żyjątka; kryształy budują świecącą różnościenną bryłę, a ich ściany same rysują się w wielokąty. Lecz jak elementarna jeometrya wystarczy martwej nieorganicznej naturze; tak organizm podlega wyższym sferom tej umiejętności. A gdy natura sama traci siebie stwarzajac ciało ludzkie, bo przybytek ducha; toć mu już nie dostoi żaden kalkul matematyczny: przeto też mistrz wpatrujący się w postać człowieka, w te cudowne a dziwne kontury i powierzchnie o nieprzebranych zarysach, już własnego uczucia się. radzi — bo tutaj odbywa się już wyzwolenie z podwładztwa natury, a ciało, bedac ducha wcieleniem, nie ulega już niewolniczo prawidłom jeometryi.

### § 223.

## II. Figury na płaszczyźnie.

Rzekliśmy iż przestrzeń, jako istnienie obok siebie, wyraża ilość – że zatém będzie wyrażała trzy względy ilości, ale już trybem właściwym przestrzeni – i tak: 1ód wzgląd pierwszy, brak bliższego oznaczenia (ilość wzięta sama przez się); 2re odstąpienie od siebie, rozdzielanie się od siebie (wielość, w ilości krotność); 3cie nawrót do siebie (spływanie z sobą wielości, jej ciągłość).

a) Ztąd téż figura najprostsza jest ta, w któréj te trzy względy wyrażone są trzema odpowiedniemi liniami: z których piérwsza jest bez bliższego oznaczenia, odnosi się sama do siebie; druga jest jéj oddaleniem od niéj (od jéj kierunku); trzecia nawróceniem do niéj, jednością obu poprzednich (terminus medius sylogizmu). Tą figurą jest *trójkąt*.

Gdy trójkat jest figura pierwotna, gdy wyrażając ściśle oddalenie się od siebie i nawrót do siebie linij, przedstawia onę troistość pojęcia logicznego, więc też miał nad inne figury znaczenie głębokie, mistyczne u starych ludów. Trójkąt zradza ze siebie szereg cały innych figur: i dla tego też do niego z całą wynikłością zastosowane być mogą ogólne zasady logiczne, co już miejsca niema w innych właściwych wielokątach, bo wielość ich boków niema żadnej konieczności logicznej.

Dotkniemy się jedýnie z lekka niektórych głównych własności trójkąta. Powyżej okazało się (§ 222.), że cztery kąty około punktu ważą cztery kąty proste – zatem trzy boki trójkąta obiegają tylko połowę drogi około punktu leżącego na jednym z trzech tych boków: przeto też kąty utworzone przez te trzy boki, to jest trzy kąty trójkąta, ważą jedynie połowę czterech kątów prostych, to jest dwa kąty proste; zaś trzy kąty zewnętrzne trójkąta, okazujące zupełne obieżenie tego punktu, ważą cztery kąty proste (co się z powodu powyższego nie może iścić we wielokątach).

Twierdzenia o przystawaniu trójkątów są zastosowaniem prawa logicznego: że troistość stanowi całe pojęcie, cały wynik, cały syllogizm — więc z trzech danych części trójkąta (np. z jednego boku i dwóch kątów przyległych), wypływają trzy pozostałe części, a tém samém cały trójkąt.

Gdy trzy kąty w trójkącie ważą dwa kąty proste, więc, jak w trójkącie prostokątnym summa dwóch kątów ostrych równa się trzeciemu prostemu; tak summa kwadratów z boków przeciwległych tym dwóm kątom ostrym równa się kwadratowi z boku przeciwległego temu kątowi prostemu (kwadratowi z przeciwprostokątnej). b) W trójkącie odstąpienie od kierunku pierwszego, i nawrót, wyraża się w ogólności różnym kierunkiem boków; jeżeli zaś ta różność ma się stać odwrotnością, prostopadłością, wtedy zradza się prostokąt, będący podwojeniem trójkąta prostokątnego albowiem każdy z dwóch boków z kolei znajduje zaprzeczenie swoje w drugim prostopadłym do niego ztąd ich nawrót. Jeżeli do téj odwrotności kierunków linij (do téj jakości kierunków) dołączy się jednakowość ich liczebna, równość ich długości — wtedy powstaje kwadrat.

Kwadrat jest figurą samą się oznaczającą ztąd jest miarą wszystkich innych, jak trójkąt w różnych rodzajach swoich, będąc pierwszą figurą, zradza wszystkie inne wielokąty (podwojony wedle rodzaju swojego zradza prostokąt, kwadrat, równoległobok i t. d.). Gdy w trójkącie, dla różnic które są jedynie różnicą w ogólności, trzeba mieć trzy części dane, a z nich dopiero wypłynąć mogą pozostałe trzy części ; tak znów z istoty prostokąta wypływa, że dwie części wystarczą do oznaczenia go (dwa boki) — a z istoty kwadratu wynika, iż jedna część dana (jeden bok) jest dostateczną.

c) Każda figura, złożona z linij prostych, odbywa (obiegając punkt) różne kierunki w celu nawrócenia do siebie: wszystkie te kierunki są tedy w istocie jednym kierunkiem, będącym zarazem oddaleniem się i nawrótem. Lecz w tych figurach dwa te względy nie odbywają się równocześnie; oddalenie nie odbywa się w miarę nawrotu; każdy bok w końcu swoim, a zatém w punkcie oddalenia się swojego największego od pierwotnego kierunku całego obwodu, łamie się przechodząc w drugi: wynika ztąd linia, która jednostajnie się od siebie oddalając, tém samém już jednostajnie do siebie nawraca w której te oba względy są w ścistej jedności z sobą (bo jedność krotności i ciągłości) — jest to *linia*  *kolista.* 'Iutaj linia nie jest ograniczona linią drugą, ale sobą samą; ona sama się zamyka w sobie — a tak sama tworzy płaszczyznę.

1.) Koto jest tutaj piérwszą figurą; w niém oddalenie się od siebie linij i nawrócenie jest jednostajne, jest w jedności, i przenika się nawzajem; przebiega wszystkie kierunki, lecz zarazem je zaprzecza nawracając do siebie. Oba te piérwiastki są we wszystkich punktach obwodu równe sobie: z tego téż powodu wymiary koła są jednostajne (promienie, średnice)— z tego téż powodu, koło ma jeden tylko środek.

2.) Lecz właśnie ta istota koła jest jego niedostatkiem. Owe dwa odwrotne pierwiastki stanowią jedność abstrakcyjną (jednostajność, w której się znoszą, w której tedy żadna z nich wyraźnie nie występuje). Ztad wynika konieczność linii takowej, w którejby, obok jedności tych dwóch pierwiastków odwrotnych, onego oddalania się od siebie i nawracania, wyrażała się zarazem rozmaitość tych pierwiastków: bo tak dopiero wyrazi się pojęcie logiczne, będące jednością a zarazem rozmaitością— bo zarazem różnicą i ogółem jednym zamykającym tę różnicę w sobie. Lecz gdy tutaj w dziedzinie świata zmysłowego panuje rozjednostkowanie, więc istnienie obok siebie w przestrzeni: wynika ztad, iż te dwa względy okazać się jeszcze winny jako obok siebie istniejące, choć w każdym téż będzie wyrażona ich jedność – potrzeba tedy linji, w którejby każdy z tych dwóch pierwiastków z kolei przeważał. Tak dopiéro, choć w każdym punkcie wyrażone będzie zjednoczenie tych dwoch odwrotności, toć przecież w jednych punktach przeważy już jeden, już drugi z tych dwóch odwrotności— a tak cała figura będzie doskonałym wizerunkiem pojęcia (jednością rozmaitości): figurą takowa jest elipsa.

Wszak właśnie gdy elipsa jest tą jednością od-

noszącą się do rozmaitości, do odwrotności w niéj zamkniętych, gdy elipsa jest wyrażeniem pojęcia; więc też jest wyrażeniem nieskończoności prawdziwej, o ile linia, płaszczyzna, tem wyrażeniem być zdoła. (Log. § 67 i 68. Fil. Nat. § 221).

W elipsie, to nawrót, to oddalenie (ciągłość i krotność) przeważa— sama zmiana jéj kierunku jest zmienna. Ta dwoistość w jedności oznacza się dwoistą odwrotną osią, dwoistém ogniskiem w elipsie, rozmaitością promieni; atoli znowu jedność dwoistości wyraża się środkiem elipsy. Im tedy ogniska bliżéj staną środka tego, im więcej zatém obie osie zbliżą się do siebie, równając się sobie (stając się średnicami); tém więcej zniknie natura elipsy i zbliży się do koła: elipsa przeto odpowiada najwięcej pojęciu logicznemu, i dla tego jest figurą najdoskonalszą (więc drogą ciał niebieskich).

3.) Inne linie, będące bezprawidłowe, mogą być bez końca różne (nieskończoność wrzekoma): z tych, *hyperbola* nie tylko nie jest jednością wszelkich kierunków, ale raczej sprzecznością kierunku — parabola zaś jest linią niedokończoną.

### § 224.

# III. Bryła.

Linie oznaczały kierunek pierwotny w przestrzeni, w najogólniejszém znaczeniu— potrzebowały płaszczyzny do przecięcia swojego. Wszak płaszczyzna, będąc rozumnym wypływem linij, tém samém ma oznaczony kierunek swój. Jak dwa punkta okazują kierunek linii : tak dwie linie okazują kierunek płaszczyzny w przestrzeni.

Jak zaś linia, dopiéro wtedy zamienia swój kierunek ogólny na kierunek oznaczony, gdy stanie w stosunku do innéj linii w przestrzeni; tak kierunek płasz-

#### MECHANIKA.

czymy będący dopiéro ogólnym, nabierze oznaczenia, jeżeli stanie w stosunku do kierunku drugiej płaszczymy (jak wszędzie, tak i tutaj, ze stosunku wzajemnego wypływa jakość). Ztąd też wedle różnego kierunku płaszczyzny, rodzą się też różne kąty przecięcia, bo: albo 1ód kierunek jest w ogólności różny; 2re albo wręcz odwrotny (prostopadły.) 3cie albo jeden, a przecież różny (równoległość płaszczyzn).

Jak połaczenie (jedność) punktów jest linia, a połączenie linij równoległych płaszczyzna; tak połączenie (jedność) płaszczyzn jest brylą. Uważmy. iz jak z przecięcia się dwóch linij wrócił się punkt (jako jedność ich); tak z przecięcia dwoch płaszczyzn zradza sie linia. Jeżeli ta linia ma wrócić do punktu. winna być raz jeszcze przeciętą - trzeba wiec trzeciej plaszczyzny, a tak utworzy się kąt brylowy. Gdy katy płaskie składające kąt bryłowy nie obiegają w zupełności punktu bedacego wierzchołkiem jego: zatem też summa tych kątów płaskich waży mniej niż cztery kąty proste. Jak dwie linie przecinające się tworzą kąt płaski – a trzy linie zradzają pierwsza figure na płaszczyznie, bo trójkat; tak trzy płaszczyzny tworzą kąt bryłowy, a cztéry płaszczyzny składają pierwszą figurę bryłowa, z których każda ściana jest trójkątem. Jak linia ma jeden wymiar, bo długość --- jak płaszczyzna ma dwa wymiary, bo długość i szerokość; tak bryła ma trzy wymiary, bo: długość, szérokość i wysokość. Gdy zaś tutaj rzecz dzieje sie jeszcze w przestrzeni ogólnej, abstrakcyjnej-gdy się te wymiary nie odnoszą jeszcze do żadnego punktu, np. do środka ziemi; więc te wymiary nawzajem przechodzą na siebie: zatem w przestrzeni nieskończonej, bezwzględnej, to co było wysokościa jest zarazem głębokością — i nawzajem, co było prawą stroną, jest zarazem lewą i t. d. Widzimy atoli, iz tutaj już z trzema temi wymiarami zrodziła się całość przestrzeni. Przestrzeń w bryle, jest zupełną całością pojęcia, z wyrażeniem troistości jego pierwiastków w troistym wymiarze.

1.) Rzekliśmy powyżej, iż najprostszą figurą pierwotną na płaszczyznie, jest trójkąt – w którym jeden z boków (np. podstawa), wyraża kierunek sam przez się ogólny; bok drugi, odstąpienie od kierunku tego, a bok trzeci, nawrot ku niemu: tak najprostszą figurą bryłową jest ostrostup trójścienny, figura (jak dopiero powiedziano) ze czterech płaszczyzn złożona. Te trzy pierwiastki wyrażają się tutaj nie trzema, ale czterema ścianami: bo gdy kierunek płaszczyzny oznacza się dwiema liniami (dwóma kierunkami), oddalenie się jego również jako płaszczyzny oznacza się dwiema liniami — więc też nawrót dokonać się może jedynie dwiema płaszczyznami.

2.) Jak ostrosłup trojścienny odpowiedni jest trojkątowi; tak prostokątowi graniastosłup, a kwadratowi sześcian. W sześcianie płaszczyzna, odnosząc się do innej płaszczyzny, odnosi się do siebie: tutaj jak w kwadracie jest różność w jedności. Ztąd, jak kwadrat jest miarą płaszczyzny, tak sześcian miarą bryłowatości wszelkiej. Ztąd już figury bryłowe, przybierają rozmaitości kształtów bez końca, gdyż one wszystkie okazują właśnie, iż płaszczyzna przebiega różne kierunki w przestrzeni, by się wrócić do siebie. Co się powyżej działo z linią, odbywa się tutaj z płaszczyzną: jak tam powstało koło, tak tutaj rodzi się kula.

3.) Kula. Tutaj widzimy już odnoszenie się kierunku do siebie samego, wyrażone odnoszeniem się wszystkich punktów do spólnego środka, bo do środka kuli. Tutaj wszystkie trzy wymiary są obecne, ale te trzy kierunki nie są jeszcze różne od siehie więc i kula jest podobną abstrakcyą bez różnic jak koło.

Jak więc powyżej elipsa była doskonałem wyrażeniem pojęcia i trzech jego pierwiastków; tak tutaj tėm wyrażeniem jest *elipsoid* (kształt ciał niebieskich) — w nim trzy wymiary wyrażają się trzema osiami.

Inne bryły, tak jak inne figury, mogą być przedstawione w przestrzeni: wszak i natura sama je tworzy, ale one już nie wynikają ze ścisłego rozumowania.

Ten lekki ogólny wywód wystarczy, gdyż nie rości on sobie prawa do dokładności jeometrycznej: chodziło tutaj jedynie o potrącenie czytelnika do własnego doświadczenia się, i własnego myślenia nad tworzeniem się figur w przestrzeni.

Powyżej (§ 222.) zjawiło nam się w figurach jeometrycznych pokrewieństwo myśli naszej i natury. Ta sama piękność linij, co czarem chwytając człowieka zradza taniec, owę muzykę niemą a ruchomą; taż sama piękność wciela się w architekturę, w ową skamieniałą muzykę, W niej to abstrakcye trójkąta, sześcianu, koła. elipsy, wiążą się w uroczystą pieśń, śpiewając poźnym potomkom o czasach, które dawno przeminęły— bo w uroku architektury żyje woń starych lat, kwitnąca nigdy niezwiędłym żywotem.

Jak muzyka, tak architektura nie stwarza (jak inne sztuki) postaci do dzieł natury podobnych; ona zrywa z jestestwami materyalnego świata, zrzeka się rzeczywistości. Sztuka, tutaj będąc wyswobodzoną córą piękności, zniewala abstrakcyjną przestrzeń, by przemówiła o sobie i o cudach, które zdoła zrodzić z łona swojego. Architektura, równie jak muzyka, wiąże w akordy rytm, miarę, a rozmaitość w jedność pojęcia. Co w myśli się rodzi, co z niej płynie, tutaj jest gotową całością występującą w przestrzeni, jest mimiką żywą głuchej przestrzeni.

## § 225.

Mimo doskonałości kształtów jakie osięga przestrzeń, takowe przecież będą niewystarczającém wyrażeniem pojęcia: albowiem przestrzeń nie zdoła wyrazić téj jedności pojęcia, bo jest właśnie istnieniem obok siebie, istnieniem w oddzieleniu swojém. Te kierunki różne i wymiary, te rozmaitości oddalenia się i nawrotu, istniejąc zawsze obok siebie w przestrzeni, nigdy nie zleją się w jedność; potrzeba tedy, aby się to rozpojedyńczenie zniosło, aby było zaprzeczone: tém zaprzeczeniem jest czas.

#### h. C = a s.

### · § 226.

Czas jest odwrotnością, zaprzeczeniem przestrzeni. W obec czasu, rozosobnienie w przestrzeni jest obojętne; owe jej istnienie obok siebie znosi się w czasie, spływa w nim w jedność – lecz właśnie dla tego przestrzeń jest nawzajem zaprzeczeniem czasu (jak dla czasu obojętném jest, gdzie co jest; tak dla przestrzeni obojętnem kiedy co jest). Ta odwrotność wzajemna obu tych pojęć jest przyczyną ich wzajemnego przejścia na siebie (Log. § 66). To przejście z istnienia jednego w drugie, istniejące obok piérwszego, odbywa się w czasie, i nawzajem to co odbywa się w czasie, odbywa się zarazem w przestrzeni; to co w przestrzeni dzieje się obok siebie, dzieje sie w czasie *po sobie*; to co ma granice w przestrzeni, co się od siebie odgranicza i ogranicza w przestrzeni, okazuje téż skończoność swoję w czasie, przemiia w czasie.

Z tego co się rzekło znać, iż czas, będąc odwrotnością przestrzeni, jest właśnie dla tego (również jak przestrzeń) ilością bez treści, nieskończonością bez granic (§ 220), lecz nieskończonością w formie następstwa po sobie – jest zatém ciąglem stawaniem MECHANIKA.

się i ciągłem znikaniem. Czas, jako ciągłe następstwo sprzeczności, jest (również jak przestrzeń) wyrazem nieskończoności wrzekomej (Log. §53. Fil. Nat. § 219 i 220) – jest więc również ciągłością. Czas, podobnież jak przestrzeń, będąc właśnie oderwaniem się od wszelkiej treści zmysłowej, winien zarazem i tej treści byt swój; czas nie jest zmysłowym – a przecież jest warunkiem zmysłowego świata. Tak czas, podobnie jak przestrzeń, należy zarazem do zmysłowego a zarazem do nadzmysłowego świata (§ 220).

Podobnie jak przestrzeń (§ 220), tak i czas uderza fantazyę nieskończonością swoją: bo jestestwa, zradzające się i znikające w czasie, mierzą czas, niezmierzając go nigdy- bo czas bezmierny. Więc i tu omdlewają skrzydła fantazyi, kiedy się puści wstecz w czasie do początków czasu, gdy jeszcze nie istniały światy, - lub gdy ona utonie w przyszłości otchłaniach, w których zgaśnie słońce na niebie. Czas już jest abstrakcyą jestestw materyalnych i oderwaniem się od poteg i zjawisk fizycznych, a przeto staje na progu między gwarem i hałasem materyi, a cichą, spokojną ducha świątnicą. Tak i Saturn stary jest abstrakcyą od potęg zmysłowych, bo on jest ostatniem a najzacniejszem bóstwem, uosabiającém potęgi natury. On je strącił z panowania nad światem, on chłonie wszystko co w nim wzieło poczatek; lecz jeden z jego synów, duchem bedac, nie ulega ojcu: Jowisz przezwycięża Saturna i zasiada na stolicy niebieskiej. Odtąd też rozpoczynają się duchowe dzieje na ziemi— dzieje greckie.

Czas zdołał jedynie zbudować sobie tron na marmurowych zwaliskach Hellady, i z wysokości gruzów ateńskich przemawia o znikomości tego, co piękném i wielkiem na świecie. Lecz te gruzy są jedynie zwłokami Grecyi: duch jéj, jakby piękności anioł, towarzyszy rodzącym się pokoleniom i żyje w późnych stuleciach. Bo inny jest zakon ciała, inny ducha: duch nie umiéra nigdy— ztąd téż życie ziemskie, wiecznie trwające, jest sprzecznością, jest okropnością – bo ciało tęskni do śmierci jako do swojego prawa (legenda o Żydzie Wiecznym).

# § 227.

I.) Jak powiedziano, czas, również jak przestrzeń, jest ciągłością (§ 226) po sobie następującą —
lecz właśnie dla tego w nim jest odwrotność jego (bo krotność) zamknięta. Punkt czasu, chwila, jest tą krotnością. A chwila sama przemija, upływa — a tak ciągłość się wraca. — Z téj chwili rodzi się inna; z zaprzeczenia chwili zradza się druga; tu ciągłość i krotność ciągle się staje, ciągle znika: czas jest sprzecznością samego siebie.

To zaprzeczenie się, ta sprzeczność, okazuje się w czasie pod każdym względem. Jakoż, gdy czas jest zaprzeczeniem istnienia w przestrzeni, więc jego bytność zależy od istnienia tego; on przecząc to istnienie przeczy własną bytność swoję. Powiedzićć tedy można: iż czas istniejąc nie istnieje, a nieistniejąc istnieje, bo jest ciągłém stawaniem się i znikaniem (chwilka *teraz* jest rzeczywistym czasem jako obecność, ale już znikła, zanim się ją wyrzekło). A stawanie się i znikanie jest jednością istnienia i nicestwa (stawanie się jest przejściem z nicestwa w istnienie; znikanie przejściem z istnienia w nicestwo (Log. § 53): ztąd też wszystko co jest zmysłowe rodzi się i znika w czasie.

II.) Jak punkt był krotnością w przestrzeni i początkiem dalszego oznaczenia przestrzeni; tak punktw czasie jest krotnością i początkiem jego oznaczenia. Ale te oznaczenia nie istnieja *obok* siebie (tu więc niéma figur jak w przestrzeni), lecz są jedynie następstwem *po sobie*; to następstwo tedy jest tutaj *wymiarem*, który i teraz jest trojaki: terazniejszość, przeszłość i przyszłość. Lecz gdy czas jest zaprzeczeniem siebie, zatém zaprzecza te własne wymiary swoje. Chwilka, co była przyszłością, jest obecnością, ale znów przemieniła się w przeszłość— i co jest przyszłością, będzie przeszłością, i t. d. Terazniejszość jest zetknięciem się przeszłości i przyszłości, jest jednością ich, jest prawdą czasu.

III.) Terażniejszość nieprzemijająca nigdy, zatem czas, w którym niema tych wymiarów, tych oznaczeń, nie jest już czasem, ale *wiecznością*. Wieczność różni się od wiecznego trwania, bo takowa ma wzgląd na wymiary czasu— jest trwaniem w czasie.

Tak czas rozwinął się wedle logicznego pojęcia: punkt czasu, chwilka (obecność)— jest jednostką; wymiar, szczególnością — różnicą w czasie; wieczność jest ich ogółem, w którym wymiary, różnice stały się chwilą — obecnością.

#### c. Rwch.

## § 228.

Wiemy że przestrzeń i czas, jako sobie odwrotne, nawzajem na siebie przechodzą, bo jako odwrotności winny spłynąć w jedność: to się zaś wtedy stanie, gdy czas oznaczony będzie przez przestrzeń, a przestrzeń przez czas. Tém oznaczeniem wzajemném jest *miejsce*.

Jakoż punkt w przestrzeni (nieskończonéj) wtedy się oznacza, gdy spłynie z chwilą obecną, z obecnym punktem w czasie — a zatem, gdy obecność w przestrzeni zejdzie się z obecnością w czasie. Chcąc oznaczyć miejsce, w którém co jest, wypada oznaczyć punkt w przestrzeni, a zarazem czas. Bez oznaczenia chwili czasu, punkt dany w przestrzeni nie będzie oznaczony, jest abstrakcyą, ogólnikiem, bo takim punktem jest każdy inny w przestrzeni: i nawzajem, bez oznaczenia punktu w przestrzeni, chwila czasu będzie chwilą, jak każda inna w czasie.

I.) Ztąd tėż odmiana miejsca jest odmianą w przestrzeni i zarazem odmianą w czasie: tą odmianą jest *ruch*. Ruch okazuje odmianę w przestrzeni przez czas, a odmianę czasu przez przestrzeń.

II.) Gdy więc w ruchu czas i przestrzeń przebywają jako dwa piérwiastki, zatém stosunek tych dwóch różnych piérwiastków do siebie okaże się stosunkiem przestrzeni lub czasu: ten stosunek jest chyżością.

III.) Gdy ruch jest ogólną jednością przestrzeni i czasu (a); — gdy różna chyżość okazuje rozmaitość (szczegółowość) przewagi obu tych różnych piérwiastków (b); — tak nakoniec (c) winien być stosunek wykazujący jedność obu tych piérwiastków, a zarazem ich różność, a zatém całkowitość obu tych piérwiastków — co, jak obaczymy, ziści się różnym kierunkiem ruchu.

1.) Ruch w linii prostėj. Jak punkt jest tylko miejscem w przestrzeni, tak wyrażeniem rzetelném ruchu jest odmiana miejsca w czasie, a tém samém połączenie dwóch punktów linią prostą (§ 222). Ruch w linii prostėj właśnie dla tego iż jest pierwszym, bezpośrednim, nie może być jeszcze wyrażeniem całkowitém, ani przestrzeni ani czasu. Jakoż 1ód nie jest wyrażeniem przestrzeni, bo jest tylko jednym kierunkiem— przeto nie jest nawróceniem do siebie (§ 222), nie jest odnoszeniem się do siebie, lecz jest odnoszeniem się do czegoś innego, będącego zewnątrz niego; jest on nieskończonością wrzekomą, nieprawdziwą, bo zasadzającą się na przeczeniu, na przybiéraniu jednostek bez końca (Log. §53), na zaprzeczeniu z kolei miejsc już przebieżonych, a zatém skończonych.

Jak atoli 2re ruch w kierunku linii prostéj nie jest całkowitą przestrzenią, tak nie jest całkowitym czasem, bo jest jednostajnością, zatem nie wyraża sam przez się jedności trzech wymiarów czasu, nie wyraża sam przez się przeobrażenia się przeszłości na przyszłość, na teraźniejszość; ruch takowy jest dopiéro zaprzeczeniem tych wymiarów, gdyż ich z siebie nie rodzi, nie jest ich twierdzeniem; zatem również wyraża jedynie nieskończoność wrzekomą, osadzoną na przeczeniu chwil juź przebytych, już skończonych.

Gdy ruch takowy w linii prostéj, tak pod względem przestrzeni jak pod względem czasu, jest nieskończonością nieprawdziwą, zasadzającą się na zaprzeczeniu chwil i punktów przebytych, więc na zaprzeczeniu tego co jest skończone; wynika ztąd, iż ta nieskończoność wrzekoma sama zależna jest od skończoności, przeto sama jest skończona, zatém, że ruch w linii prostéj jest skończony (Fen. § 27.) np. ciała spadające spadają w linii prostéj, bo nie odnoszą się do siebie, ale do czegoś innego, bo do ziemi.

2.) Ruch kolem. Z powyższego rozwiniecia, widzieliśmy niedostateczność logiczną ruchu w linii prostej, a zatem konieczność nowego rodzaju ruchu, to jest ruchu takowego, któryby wyrażał zarazem rozmaitość wymiarów czasu i przestrzeni, a zarazem jedność tej rozmaitości, zatem ich zniesienic; będzie to więc ruch wyrażający odnoszenie się do siebie jako do jedności swojej, a zarazem odstąpienie od siebie, od swej jedności; będzie to przeto odnoszenie się do różnic w nim zamkniętych. Wiemy atoli również iż takowe jednoczenie się i rozdwajanie na różnice, jest właśnie nieskończonością prawdziwą (Fenom. § 27. Log. 68), a z powyższego rozwinięcia figur w przestrzeni wiemy iż ruchowi takowemu odpowiada koło (§ 223. c.). Jakoż ruch kołem jest zarazem oddalaniem się od siebie, a zarazem nawrotem, przeto odnoszeniem się do siebie. Ruch ten, pod względem przestrzeni, iści wszystkie trzy wymiary, bo przebiegając koło odbywa je wszystkie; ale zarazem tak je z kolei znosi, jak je ciągle zradza. Podobnież i pod względem czasu, ruch rodzi te wymiary, przeto odnosi się do téj rozmaitości, a zarazem ją niweczy, a tak odnosi się do jedności czasu. Ruch kołem przebiega te punkta w obecności, które były i będą przeszłością i przyszłością: co było, to będzie— i nawzajem.

Lecz jak koło, jako figura, nie jest jeszcze doskonałém wyrażeniem pojęcia (onéj krotności i ciągłości w przestrzeni § 223. c.), tak również, jako ruch, nie wyraża téj jedności czasu i przestrzeni, a zarazem rozmaitości tych dwóch pierwiastków; a zatém okazuje się, iż ruchem zupełnym jest dopiero:

3.) Ruch elipsą. Jak elipsa, jako figura, okazuje jedność oddalenia od siebie i nawrotu do siebie (§ 223), a zarazem ich rozmaitość, bo raz przewagę jednego pierwiastku, drugi raz przewagę drugiego; tak też w ruchu elipsy, choć w każdym punkcie tej drogi jest on ruchem, zatem jednością czasu i przestrzeni, tak przecież w jednych punktach przeważa czas, w drugich przeważa przestrzeń. Wiemy iż wedle drugiego prawa Kepplera części drogi przebieżonej nie mają się wcale w stosunku do czasów. Tutaj zatém ruch wedle elipsy jest wyrazem nieskończoności prawdziwej czasu przez przestrzeń, o ile jedynie czasu i przestrzeni pojęcia zdołają być tém wyrażeniem (Log. § 53. Fil. Nat. § 219. 220. 226).

Jak w ruchu spływa czas i przestrzeń w jedność, tak rozjednostkowanie natury w przestrzeni i czasie, będące jej podwaliną, jest przemożone w ruchu. Gdy przeto dziś człowiek potęgą przemysłu swojego, przyśpieszył chyżość ruchu, już złamał naturę i poddał ją sobie. Dawniej przestrzeń przezwyciężona była jakby w teoryi, teleskopem; dziś ona uległa w rzeczywistości, bo parą i telegrafem; jest to tryumf ducha nad materyą, podobny do tryumfu, gdy człowiek potęgą swojej woli a rozumu podda sobie cielesność własną. Wiek nasz dopiero, w istocie stracił bogów przyrodzonych z ich posad, a demony natury, gospodarzące niegdyś rodem ludzkim, dziś stały się jego sługi a jeńce.

Gdy przestrzeń i czas spływają w ruchu jako w jedności swojej, więc też ruch jest pierwszém uwidomieniem się myśli w Naturze. Przeto gdy przed staremi laty, Empedokles i Demokryt atomista, w ruchu piérwocin przyrody budujących świat widzieli miłość ich i wstret; toć już w tém widzeniu samém szary świt myśli błysnał nad filozofią. Jednakże i miłość i wstręt były jeszcze zagadką: bo cóż tam rusza w tym ruchu? zkąd atomom ta miłość i ta nienawiść?... Helladzie brakło watku; aż nareszcie Anaxagoras w tym ruchu obaczył myśl, i orzekł iż w nim żyje Nous, lekki (idealny) i sam nieporuszony. Otoż w ruchu do mędrca przemówił duch o sobię, a mądrość objawiła się światu. Ruch wprowadził myśl o Bogu do Filozofii.

Jeżeli tedy ruch jest pierwszem uzmysłowieniem myśli w przyrodzie, zatem im wyższy stopień jestestw przyrodzonych, im silniej one wyrażać będą myśl tem też potężniej się okaże samodzielność ruchu. Fale morskie burzą gnane, granit, zepchnięty z iglic tatrzańskich, spada podskakując dzikim rozpędem porwany, a ciężkością swoją ku ziemi ciągnie; ale fale i skały nie mają ruchu ze siebie, on im bywa jedynie z zewnątrz nadany; bo fala i skały są ułomkiem tylko. Ale planeta, ale ziemia jest całością

w sobie, więc ma własny ruch swój. Wszak i knieje zadygocą w sobie, gdy na nie wionie oddech zarania; lecz choć te ruchy ich pochodzą z zewnątrz, choć drzewo jest utkwione nieporuszenie w ziemi, przecież już w niem usamowolnia się natura. Wbrew ciężkości materyi, drzewo pnie się w górę, ku słońcu; a krążenie soków ciche i niewidzialne zapowiada obiegi krwi i serca pukanie. Dopiéro gdy życie roślinne zgaśnie, wtedy materya staje się martwa, ułomkiem; wtedy liść suchy opada, wtedy drzewo umarłe wywraca się trupem, spłowiałe kwiaty rozsypują się w poniewiérkę; bo liść, kwiat i drzewo są po śmierci już poddane ogólnej sile ciężkości. Dopiero zwierze odmianą samowolną miejsca wyraża że przezwyciężyło ruchem przestrzeń; jakoż chodem, liczbą właściwa oddechu, liczbą tętna swojego, epokami życia i granicami jego dowodzi że ma przestrzeń i czas własny. Wszak i człowieka usamowolnienie z pod potęg natury wita jutrzenka duchowa; bo gdy dziecię chodzić zaczyna, już wróży, że niezadługo duch w niem rozkwitnie mową. Lecz czém jest dla człowieka pojedynczego chód, tém są dzisiaj dla narodów i państw para uskrzydlone drogi.

# II. Mechanizm przedmiotów skończonych.

## § 229.

Rzekliśmy (§ 210.) iż natura ma cechę jednostkowania, rozpojedyńczenia w przestrzeni i w czasie; z czego wynika iż wyrażeniem rzetelném tego rozjednostkowania będzie materya, jako wykluczająca się nawzajem w przestrzeni i czasie.

Jakoż ruch, będąc jednością przestrzeni i czasu, byłby tylko abstrakcyą, gdyby nie było czegoś co ten ruch odprawia. Przestrzeń i czas o tyle istnieją, o ile są abstrakcyą, czyli o ile są zaprzeczeniem tego co napełnia czas i przestrzeń: otoż materya odprawia ruch; ona napełnia czas i przestrzeń. Jeżeli więc ruch jest jednością przestrzeni i czasu, a materva ziszczeniem się ruchu, zatem ona będzie zarazem ziszczeniem się jedności czasu i przestrzeni. Przez materyę dopiero wszystkie pojęcia stają się tém czém są; te pojęcia dopiero przez materyę nabiérają rzeczywistości; materya dopiero jest rzetelném rozjednostkowaniem obok siebie w przestrzeni i po sobie w czasie; bo materya dopiéro, jak się rzekło, nawzajem się wyklucza (jest nieprzenikliwa), i czyni się tém istnieniem rzeczywistem obok siebie i istnieniem po sobie.

Tak tedy znalazły się zjednoczone cztéry potęgi: przestrzeń, czas, materya i myśl. wyrażająca się ruchem, bo ruch pierwszem jest objawieniem się myśli w naturze. Ztąd też stara nauka Egiptu staje się zrozumiała, jakby przemówiła z dzisiejszego stanowiska filozofii. Posłuchajmy co nam prawi owa pradziadowa mą-"drość z nad Nilu: "A dwie pary bogów rządzą "wszechświatem od początków! Jedna para jest: "Sewech, czaś, co z siebie rodzi i niweczy wszel-"ką bytność, a jego małżonką wiekuista prze-"strzeń, która wszystko w sobie zamyka i jest "wszechrzeczy ksienią; a druga para jest: Knef, "duch (dech), co przewiewa tchem wszechjestestw "koło; on jest tajemniczą natury siłą, a wodzi "gwiazdy po niebie; hieroglifem jego jest wąż, "zwinięty pierścieniem w koło świata, a mał-"żonką jego *Neith* materya, bogów macierz i ..mlecz świata."

#### FILOZOFIA NATURY.

#### n. Ogóine osnacsenis máteryi.

#### § 230.

Jak ciągłość przestrzeni staje się krotnością w punkcie matematycznym, jak ciągłość czasu znajduje krotność w punkcie czasu, w chwilce, tak urzeczywistnienie ciągłości materyi znajdzie wyrażenie swoje w eterze, a krotność materyi wyrazi się atomem, jako w jednostce swojej (Log. § 53). Eter jest materyą w najogólniejszem znaczeniu, materyą kosmiczną. W łonie eteru zamknięty jest zarodek wszystkich jestestw, dla tego nie spostrzegamy w nim żadnych osobnych, oznaczonych własności, krom ogólnej własności materyi; w nim zanurzona jest cała natura, i on przenika wszystkie rzeczy przyrodzone. Jak eter wyraża bezwzględną ciągłość materyi, tak atom jest wyrażeniem jej krotności, jak eter, tak i atom nie ulega zmysłom.

Atom, pojęty jako bezwzględność materyalna, byłby sprzecznością; atom, jako jednostka, ma naprzód istnienie w sobie; ale właśnie dla tego iż je ma, odnosi się na zewnątrz, do innego atomu; jego istnienie w sobie (jego udzielność) połączone jest ściśle z jego odnoszeniem się do drugich. Ten dwojaki wzgląd okazuje się téż dążnością utrzymania swojej oddzielności, a zarazem dążnością do odnoszenia się do innych; jest to odpychanie się (repulsya) i jednoczenie się (attrakcya) materyi, wyrażające krotność i ciągłość materyi. (Ten dwojaki wzgląd wynika wprost, jak wiemy, z pojęcia jednostki. Log. § 53.)

Eter jest piérwszą formą abstrakcyjnéj materyi, a zlewiskiem jego jest przestrzeń bezmierna. Pojęcie eteru ma się do pojęcia atomu jak przestrzeni ciągłość, do krotności punktu; to wypływa więc wprost z teoryi. Przez długi czas atoli pogląd empiryczny wahał się z wpuszczeniem w dzielnice nauk pojęcia eteru, trzymając się zasady, iż to jedynie może być dla nauk rzeczywistém, co pod zmysły podpada. Przecież niedługo empirya przekonała się sama, iż ta jej własna zasada utrzymać się nie zdoła, zwłaszcza że przypuszczenie eteru wytłumaczyło jej zjawiska światła i ciepła, a spóźniania się komet; i poznała, że wiele jest rzeczy ktorych się zmysłami domacać nie można, że trzeba fakta przetłumaczyć na myśli, a myśli na fakta; słowem, iż fakta wypada zastąpić myślą. Tak tedy doświadczenie opierać się winno na myśli, a myśl na doświadczeniu i faktach.

W eterze świata oddychają gwiazdy, co stadami przelatują przestrzenie wiekujste; w nim i z niego się rodzą, w nim umierają. Jakoż po toniach niebiańskich widać lekkie, mgliste obłoki, jakby dech natury: jedne z nich siłą teleskopów rozwiązały się w roje niezliczonych gwiazd; znać, że to są mléczne drogi, że oddalenie bezmierne przygasiło odosobnienie pojedynczych światów; lecz inne mgliste obłoczki zdają się być bez gwiazd — jest to może pierwsze zebranie się materyi w sobie, co gdy kiedyś ścinając się zbierze się około pewnych punktów, swych środków, zakwitnie nowemi światy. Te obłoczki płyną po przestrzeni niebiańskiej, ale tylko niby marzenia natury o przyszłych słońcach i światach. Liczba tych obłoków widnych nam jest ogromna, bo jest blisko półtrzecia tysiąca. W tym ogrojcu Bożym, jak go pięknie Humboldt nazywa, jedne gwiazdy są w zasiewie, inne stulają się jeszcze pączkiem, inne rozwinęły się wspaniałym przepychem, a inne światy już zwiędniały i zmarły.

#### b. Rossececyólnicnic materyi.

## **§** 231.

Materya powyżej wzięta jako ogół rozdziela się na różnice ilościowe, na massy; materya, rozdzielona w massy, okazuje się być ciężką; ciężkość nie jest własnością materyi, ale jej konieczną istotą. Ciężkość jest bowiem dążnością materyi rozłączonej (jako krotnej) do połączenia się (dążnością do ciągłości); jest tedy niczem więcej, jak jednością dwóch odwrotności, bo odnoszenia się do siebie (odosobnienia, krotności), i odnoszenia się do innych.

Massa każda, będąc jedynie zbiorem ilościowym jednostek (bez względu na jakość np. chemiczność), nie przestaje być massą przez przybycie lub ubycie tych jednostek, bo przez to zmienia się tylko jej wielkość; te jednostki mają się tedy zupełnie obojętnie, zewnętrznie do siebie. Massa tedy nie jest bynajmniej całością samą się w sobie odznaczającą, ale jest ułomkiem; przeto też i ruch jej może być jej jedynie zewnętrznie nadany; a raz jej nadany, może być jedynie przerwany również przyczyną zewnętrzną, a mianowicie przez większą massę działającą na nię, a tem samem przez ogólną ciężkość. Tak więc ciało wraca do spoczynku.

Atoli mimo ciężkości ogólnéj, ktora łączy massę z drugą liczebnie większą, massa jest przecież czémś odrębném w sobje, czémś oddzielném, odnoszącém się do siebie; wyraża się idealizując się w punkcie matematycznym znajdującym się w ciele, w punkcie na którym ciało spoczywa — w środku ciężkości.

Ciężkość uczy że co materyalne, nie jest samoistne, ale maśrodek a zakon swój w drugiem. Jak drzewo, poki żyje, ma się w górę; jak płomień co niweczy rzeczy materyalne, spina się ku niebu; tak i człowiek rad spina się po wysokościach iglic alpejskich, by był bliżej Boga a

#### MECHANIKA.

daléj od ziemi, od ciężkości, od jej środka. Ten jednak środek sam jest punktem matematycznym, jest idealnym, jakby demon co, przemieszkując w przepaściach ziemskich, rządzi wszech-rzeczami materyalnemi, jest nocnym władcą wszystkiego co tylko jest zmysłowem.

#### c. Spadanic.

## § 232.

Jakoż w środku ciężkości ciało odnosi się samo do siebie, a tak okazuje odrębność (§ 230) i jednostkowość swoje. Ciężkość ogólna atoli wyraża odwrotnie mienie się wzajemne ciał, wzajemne należenie ich i dażność do siebie i zniesienie odrebności, a tém samém ciało, oprócz właściwego sobie środka ciężkości będącego w niém, ma jeszcze środek inny zewnątrz siebie, który właśnie dla tego iż jest ogólnym, do istoty materyi należącym, jest ogólném prawem; przeto téż oddzielenie, odosobnienie · ciała od tego ogólnego środka swojego jest jedynie czémś wyjątkowém, przypadkowém, bo ma wtedy jedynie miejsce, kiedy ciało opierać się będzie na swoim środku ciężkości, który sam jest jednym tylko wśród niezliczonych punktów które obejmuje so**ba** ciało, który tedy sam jest wyjątkiem. W każdym innym wypadku ciało spada, a spada jednocząc się z ciałem przeważającem nad niego liczebnie; w owym zaś wyjatkowym razie objawia się ciężkość jako dążność do spadania, jako ciśnienie, jako ciężar.

W spadaniu piérwszy raz objawia się zmysłowo, naocznie, pojęcie logiczne przebywające w naturze. Ciało, samo przez się spadając, okazuje nam zjednoczenie tego, co było różnóm, rozdzielonóm od siebie. W spadaniu widzimy jedność dwóch odwrotności, bo czasu i przestrzeni; tutaj czas wyraża się przez przestrzeń, przez drogi, a przestrzeń przez

9

czas. W spadaniu widzimy jedność czasu i przestrzeni; ztąd obie te odwrotności mają się w ścisłym stosunku do siebie; ale gdy mimo zjednoczenia tych odwrotności, one nie przestają być różne, więc też chyżość spadania jest jednostajnie przyśpieszona.

Stosunek czasu do przestrzeni zradza tedy prawo; w tém prawie ma się przeto wyrazić czas przez przestrzeń, zatém przez drogi które ciało przebiega spadając. Czas z istoty swojej będąc istnieniem po sobie, które się wyjawia zmianą w przestrzeni, jest względem tej przestrzeni jednostką. Przestrzeń zaś jako istnienie obok siebie jest roztoczeniem téj jednostki czasu. Wprawdzie i czas sam może być uważany jako zbiór jednostek, więc jako liczba,--ale względem przestrzeni ta liczba winna być jedynie uważana jako miano tej jednostki czasu. Jeżeli więc ta jednostka ma się wyjawić przestrzenią, bez przymieszania żadnego obcego pierwiastku, toć musi przybrać drugi wymiar; lecz i tego wymiaru nie może być inna miara jak znowu taż sama jednostka, to jest ta sama liczba wyrażająca czas; a więc liczba zamienia się na kwadrat, to jest odnosząc się do siebie mnoży się przez siebie. Ztad wypływa prawo u Galileusza, że w spadaniu mają się przebieżone drogi jak kwadraty odpowiednich im czasów.

Dziś nawet jeszcze można niekiedy słyszeć dawne, wznowione pytanie o związku wzajemnym duszy z ciałem. Ma być niby rzeczą niepojętą, iż dusza, co jest czemś umysłowem, niemateryalnem, nadzmysłowem, może działać na ciało, które fizyczne, materyalne i t. d. By odpowiedzieć na te i tym podobne wątpliwości, wystarczy pokazać kamień spadający, i przypomnieć owę formułę powyższą. Wszak ta formuła jest także idealną, umysłową, niemateryalną; a jakżeż się dzieje, że działa na kamień co jest materyalny, fizyczny i t. d.? Jestże w żołędzi zwinięty dab

#### MECHANIKA.

w miniaturze?... jestže on obecny z całym przyborem korzeni, konarów i liści ?---a zkąd się bierze, iż się rozwinie tak a nie inaczej; jakim trybem ta niemateryałna myśl dębu, działa tutaj na materyą?... Jeżeli więc myśl, władnąca spadającym kamieniem i rosnącym dębem, panować zdoła nad materyą; jeżeli tutaj już objawia się jedność odwrotności, bo myśli i istnienia (fizycznego); cóż dziwnego, iż myśl obecna w ciele, co jeszcze jest myślą czującą (jak u zwierząt) a nawet myślą myślącą siebie (jak u człowicka), objawia silniej tę jedność, że panuje nad materyą cielesności własnej l

## § 233.

Ciało spadające wyjawia samo przez się że jest jedynie ułomkiem, a zatém że nie jest samodzielném, że należy do czegoś, że dopiero z tém do czego należy, całość, całe pojęcie składa; a tak ułomkowość rzeczy przyrodzonych, wykazana powyżej w drodze logicznego rozumowania (§ 210), tutaj sama się unaocznia i wykazuje.

### III. Mechanizm bezwzględny.

## § 234.

Ciało spadając okazuje, jak się dopiero powiedziało, że jest jedynie ułomkiem należącym do całości różnej od niego. Tym sposobem ciało to objawia naocznie, że to nie ono samo, ale Ziemia (lub inne ciało niebieskie), wyrazi te różnice zamknięte w materyi, tę krotność i riagłość, to odpychanie i przyciąganie, to mienie się do siebie a zarazem odnoszenie się do innych. Tutaj znajdzie się jedność wszystkich tych ciał osobnych, tych wszystkich pojedynczych środków ciężkości; tutaj pojęcie materyi okaże się tedy jako całkowitość, jako całe pojęcie (jako ciało niebieskie). Gdy powyżej materya nie miała oznaczenia, nie miała granic, teraz zaś, czyniąc się jednością wszystkich tych ciał które ją składają, sama się oznacza, sama się czyni jednością rozmaitości, sama się ogranicza jako całość. Jej odnoszenie się do tych ciał, które ją składają, jest zarazem odnoszeniem się do siebie, przeto wyrazem nicskończoności rzetelnej (§ 68); ztąd téż materya, stawszy się całością, będzie materyą w prawdzie swojej, tą materyą, która jest właśnie wyrazem jedności czasu i przestrzeni. Tutaj więc i ruch, jako odnoszenie się przestrzeni do czasu, ich jedność, okaże się w prawdzie swojej bezwzględnej; objawia się tedy, iż tutaj materya będzie juž miała własny swoj ruch. Ciała niebieskie ruchem własnym okazują, iż mają własny swój czas, własną swoję przestrzeń, jako wypływające z ich istoty; a tak wyświeca się różnica ciał niebieskich od przedmiotu powyższego rozwoju; tam bowiem widzieliśmy materyą ułomkową, ciała nie będące całością, nie będące tedy wyrażeniem całego pojęcia, nie majace zatém własnego ruchu.

#### § 235.

Gdy piérwsza część Mechaniki była ogólną, abstrakcyjną, mając za przedmiot swój abstrakcyę przestrzeni i czasu; gdy odwrotnie, część druga Mechaniki zajmowała się szczególnością, ułomkowémi przedmiotami (tak jak je na Ziemi naszéj widzimy), będącémi jedynie ułomkami, różnicami odnoszącémi się do siebie: tak niniejsza część trzecia, obejmując jedność obu tych dwóch części poprzednich, okaże. już całości, które zarazem są ogółami, a mają w sobie, jako w jedności, szczególności sobie odwrotne, będące tedy doskonałém już wyrażeniem pojęcia. Tutaj zatém w ciałach niebieskich, jak się rzekło (§ 233), przestrzeń i czas wyjawią się odpowiedniémi sobie zjawiskami.

#### MECHANIKA.

#### a. Ciqdenie powesechne.

#### § 236.

Jak jednostka liczebna odnosi się zarazem do siebie odosobniając się, a zarazem istnieje ze względu na zewnątrz odnosząc się do drugiej (Log. § 53); jak następnie widzieliśmy zjednoczenie tych dwóch względów wyrażające się w odpychaniu i przyciąganiu (§ 229); jak później materya, rozdzielając się na massy, okazuje w ciężkości ten dwojaki wzgląd (§ 230): jak nakoniec w spadaniu ta dwojakość okazuje się w zjednoczeniu się ciał rozdzielonych; tak tutaj w mechanice bezwzględnej (w której już przestrzeń, czas i materya, wyjawiają całkowitość istoty swojej), ten dwojaki wzgląd staje się ciążeniem powszechném. Ciato niebieskie z jednéj strony odnosi się do siebie, jest samoistna w sobie całościa a nie ułomkiem (nie dwoistością, ale pojedyńczością); a z drugiej strony odnosi się do innych ciał niebieskich, odszczególnia się, odróżnia się od nich (jest szczególnością), a zarazem z niémi stanowi całość – ogół idealny. A tak tutaj już widzimy, iż natura sama przez się wyraża pojęcie i trzy jego piérwiastki, bo: 1ód własny środek i ruch wirowy wyraża odnoszenie się do siebie; 2re odnoszenie się na zewnątrz wyrażają obroty około środka tkwiącego zewnątrz, jest to więc odnoszenie się do środka systematu całego; – 3cie, oba te pojęcia jednoczą się z sobą w ogół; jakoż ciało niebieskie, choć jest jednostką odnoszącą się do siebie, ma w sobie idealnie ogół systematu, do którego należy (jak każdy członek ciała wyraża ogół, do którego należy, jako do całości swojej).

W ruchu samodzielnym ciał niebieskich widać ogromny nawrót materyi do siebie. Gwiazdy są całością, wyrażeniem całém myśli; i dla tego każda z nich, sama odnosząc się do siebie, ma własny ruch, bo nie jest więcej ułomkiem, lecz panuje nad utomkami składającémi jej całość. Ztąd już ciała niebieskie same mają własną przestrzeń, rozległość swoich dróg, właściwy sobie czas, bo czas obiegów rocznych i obrótów dziennych; każde z nich, jest jakby osobą samoistną w tej bezmiernej rodzinie Bożej. Na miejscu ciężkości występuje ciążenie powszechne, jako ogniwo wiążące je wszystkie z sobą.

#### § 237.

Z powyższej osnowy znać iż w tej dzielnicy panuje pojęcie logiczne, będące całością w sobie. Tutaj przeto rządzi system; światy są systematem ściśle zjednoczonym i zupełnym. Choć tedy nasza wyobraźnia nie zdoła objąć ilości ciał niebieskich, przecież ta ilość winna mieć granice, boby nie była całością ukończoną, ale nieskończonością wrzekomą, niekończącą się nigdy i nigdzie, nie będącą całością (systematem), nie będącą myślą zupełną, a to właśnie dla tego, iż nigdy nie zdoła być ukończoną. Pojęcie prawdziwe jest nieskończonością prawdziwą, takowa zaś nie zasadza się nigdy na ilości niemającej końca, (ob. Log. § 53, 54, 63. o nieskończoności wrzekomej, która nie jest wprawdzie skończoną, ale nie jest nieskończonością rzetelną, rozwiniętą w Log. § 68). Jeżeli zaś świat jest systematem, jednością rozumową do siebie się odnoszącą, toć ta jedność wyraża się jednym punktem centralnym (najpewniej punktem idealnym), jako ogniskiem materyalnego świata.

## **§** 238.

Wynika ztąd iż światy wiążą się w systematy, które znów do siebie się mają, jak rozmaite pojedyńcze ciała niebieskie, a tém samém są wielce rozmaite pomiędzy sobą. Jak tedy nie można wnioskować z jednego ciała niebieskiego o innych, tak nie mo-

1

NECHANIKA.

żna czynić wniosków z jednego systematu o innych (np. nie można wnosić z naszego systematu słonecznego, iż każdy system ma tylko jedno słońce, albo, iż winien mieć koniecznie za środek swoj ciało niebieskie, albo, iż winien mieć koniecznie planety); systemata słoneczne wiążą się znowu w systemata i tak następnie.

Niedawnémi czasy astronomia orzekła iż słońce jest gwiazdą względnie stałą, bo jedynie odnośnie do swoich planet okrążających ją świetnym dworem; ale że ono samo razem z orszakiem swoich planet podróżuje po niebiańskich przestrzeniach. Dziś upadło dawne uprzedzenie jakoby istniały gwiazdy stałe, nieruchome; a choć w téj podróży naszej ze słońcem i z całym systematem naszym nie widzimy odmiany w stanowisku gwiazd; dzieje się to dla ogromnéj ich odległości. Wszak, choć światło to w minucie miliony mil przelatuje, toć jeszcze jest leniwym posłańcem, bo dopiero dziś zwiastuje, co się stało z gwiazdami przed tysiącami lat.

Wyrachował Bessel iż słońce w tej pielgrzymce przebywa 834,000 mil codziennie. W tych przestworach niema strupiałości martwej, tu wszystko się rusza, tu wszystko żyje, wiruje. Gdzieniegdzie otwierają się w przestrzeni niebiańskiej otchłanie, niby ciemne miejsca, a jeszcze żaden teleskop nie zmierzył tych głębi i nie przepatrzył w nich gorejących światów, których jasne żary gasna oddaleniem. A jest jeden punkt, a zapewne punkt matematyczny, niemateryalny, który jest środkiem a piastą onych gwiazd słonecznych. Około niego, jakby około stolicy mądrości a potęgi Bożej, kroczą uroczystym tanem owe miliardy gwiazd, i planety i słońca, i mleczne drogi i obłocski mgliste, komety i poświaty zodyakalne; krążą około niego, jak około serca

#### FILOZOFIA NATURY.

72

1

swojego — a to serce trzyma ich miłością i panuje im mądrością.

#### b. Prawa vscsególowe Mechaniki bezwylędnéj.

## **§** 239.

Prawo ciążenia powszechnego jest ogólném tłem a prawem dla ciał niebieskich; ogół takowy rozszczególnia się na prawa szczegółowe. Rzekliśmy iż w dzielnicy ciał niebieskich materya jest już we wolności swojej, okazuje się tedy już stosownie do pojęcia swojego; a tak zradzają się prawa szczegółowe.

I.) Wzgląd pierwszy wyraża odnoszenie się ciała niebieskiego do siebie samego, zatém do własnego środka, jako do zjednoczenia się wszystkich środków; a tak staje się ciało niebieskie podmiotem. Tym własnym środkiem ciało niebieskie okazuje samoistność swoją, a gdy właśnie kształty kuliste, odnoszące się do ogólnego środka, są, jak wiemy, wyrazem tego zachowania się do siebie (§ 224); ztąd mimo różnicy kształtu, jaki mogą mieć różne ciała niebieskie, przecież wszystkie zbliżać się będą do *kształtu kulistego, do elipsoidu*, jak to już powyżej wykazano (§ 224).

II.) Prawa Kepplera. Jeżeli kształt sam przez się jest odnoszeniem się do siebie, bo kształt jednego ciała niebieskiego jest czemś obojętnem względem innych; tak teraz uważmy odnoszenie się ciał niebieskich na zewnątrz; ten stosunek wyraża się właśnie ich ruchem.

1.) Okazało się atoli iż ani pod względem przestrzeni (§ 221), ani pod względem ruchu (§ 228), linia prosta nie jest dostateczną, bo wyraża jedynie nieskończoność wrzekomą; wiemy, że ruch ten w linii prostej ma jedynie miejsce swoje w dziedzinie rzeczy ułomkowych nie będących wyrazem pojęcia, zatém w dzielnicy nie wyzwolonéj jeszcze od materyi; że zatém ma miejsce w spadaniu (§ 232, 233); zatém idzie, że ciała niebieskie nie bieżą w linii prostéj. Wiemy również z powyższego, że linia wyrażająca pojęcie, więc nieskończoność prawdziwą, będzie jedynie ruchem w kształcie elipsy; bo w niéj widzimy, jak wykazano, i jedność dwóch piérwiastków, bo oddalenie się linii od kierunku swojego i nawracanie do niego, i znów rozróżnianie się tych dwóch piérwiastków w ten sposób, iż w jednéj części jeden, w drugiéj drugi z tych dwóch piérwiastków przeważa (§ 223 i 227); tak przeto elipsa jest kształtem drogi ciał niebieskich — piérwsze prawo Kepplera (Log. § 53. Fil. Nat. § 228).

2.) Dla jednostajności koła promienie jego mają się obojętnie do wycinków jego, bo promienie sie nie zmieniają, choć wycinki są różne. Inaczej się rzecz ma z elipsą. Tutaj (§ 228), jak się rzekło, spotykamy jedność w rozmaitości; zkąd też i wycinek eliptyczny, jako część elipsy, jest wyrażeniem jedności w rozmaitości; do niego wchodzą trzy ciągle zmieniające się piérwiastki, bo łuk i dwa promienie wodzące. Łuk, jako część obwodu elipsy, równie jak iona, zależy od stosunku dwóch osi i od promieni wodzących, a nawzajem, promienie wodzące zależa od łuku; zkad wypływa, iż stosunek wycinków do siebie nie zależy bynajmniej od samego stosunku odpowiednich im łuków, że zatém łuk wzięty jako linia, jako droga, nie wyraża bynajmniej całości, która jest dopiéro wycinek będący płaszczyzną. Ztąd wynika, iż gdy, jak wiemy, ruch jest jednością przestrzeni i czasu, przeto czas powinien się wyrażać przestrzenia, a przestrzeń przez czas; a że przestrzenią tutaj rzeczywista jest wycinek, a czasem jest czas łożony na przebieżenie łuku elipsy, wypada ztad, iż tutaj nie już same łuki, jak w kole, ale czasy na przebieżenie luków odpowiednie są wycinkomco jest właśnie drugiem prawem Kepplera.

3.) Atoli i prawo powyższe nie jest jeszcze wyrazem całkowitego pojęcia przestrzeni i czasu. W niem jeszcze i przestrzeni i czas wzięte są w ułomku; gdyż ów wycinek eliptyczny jest dopiero ułomkiem całej elipsy, i czas, októrym w tem prawie mowa, jest także dopiero ułomkiem, bo jest czasem łożonym jedynie na przebiczenie jednego łuku całej elipsy, jednego jej ułomku; trzeba przeto teraz otrzymać jeszcze przestrzeń wyrażoną przez całą elipsę, i cały czas łożony na jej przebieżenie.

Uważmy naprzód przestrzeń. Wszak wyżej okazało się, iż elipsa jest jednością rozmaitości (§223); że ta rozmaitość zawisła od różnicy obu osi (tamże); z czego wynika, że cała elipsa wyraża się średnią odległością planety od ogniska swojego (planety od słońca); ta więc średnia odległość jest teraz wyrazem przestrzeni. Przestrzeń zaś dla trzech wymiarów swoinh, idących w trzy różne kierunki, wyrażać się winna sześcianem, potęgą trzecią. Wszak wiemy że sześcian, jako najdoskonalsza figura bryły, jest właśnie najdoskonalszą miarą przestrzeni (§ 223).

Uważmy teraz znowu czas sam przez się. Czas jest, jak wiemy, istnieniem po sobie, zradzaniem się z siebie, odnoszeniem się do siebie; jest tedy powtórzeniem się siebie samego, jest zarazem krotnością i ciągłością swoją; więc wzięte liczebnie to odnoszenie się do siebie, ta krotność i ciągłość, znaczy mnożenie przez siebie (Log. § 55. przyp. o znaczeniu działań arytmetycznych), a zatém wynoszenie do kwadratu. Znać tedy iż tutaj przestrzeń a czas mają się do siebie jak sześciań do kwadratu. Ztąd prawo trzecie Kepplera: porównywając z sobą obiegi ciał niebieskich, postrzegzmy że kwadraty z czasów potrzebnych do obieżenia clipsy mają się do siebie, jak sześciany ich średnich odległości od słońca.

#### MECHANIKA.

III.) Powyżej mówiliśmy o kształcie ciał niebieskich; jest to (jak się widziało) stosunek ciała do siebie samego, do swojego środka. Następnie rozwinęliśmy odwrotnie stosunek ich na zewnątrz, wyrażający się ruchem około ogniska swojego. Teraz uważmy stosunek trzeci, będący zarazem odnoszeniem się do siebie, do swojego środka, a zarazem ruchem — ruchem który właśnie nadaje ów kształt. Tym stosunkiem trzecim jest ruch około środka własnego, około swojej osi — ruch wirowy który się odbywa różnie wedle różnicy ciał niebieskich.

## e. Ciała niebieskie jako całości Meohaniki beswsylędnéj.

## § 240.

Pod a. (§ 236) mówiliśmy o ciążeniu powszechném, jako o abstrakcyjném a ogólném tle mechaniki bezwzględnej; pod b. (§ 239 odwrotnie, rozwineliśmy szczegółowe prawa tej umiejętności; teraz, jednocząc obie te strony, wyłożymy rzecz o ciałach niebieskich. Tutaj powyższy rozwoj iści się w rzeczywistości. Każde ciało niebieskie rzeczywiście jest ogółem, ogólném tłem, zawierającym właśnie owe szczegółowe prawa w sobie, bo podlegając im, wyjawia je sobą. Każde ciało niebieskie jest jednem, odnosi się do siebie, jest pojedynczością; 2re odnosi się do innych ciał niebieskich i tym sposobem wyjawia właściwość swoję, swoję indywidualność, (swoję szczególność), która będzie różna, wedle różnego trybu wyjawienia owych stopni, rozwinionych powyżej w mechanice bezwględnej; 3cie, ta rozmaitość ciał niebieskich jest właśnie odnoszeniem się do siebie i wiązaniem sie w jedne całość- w jeden system słoneczny, w jeden ogół.

I.) Stonce. Tutaj spotykamy jedynie odnoszenie

się do własnego środka, zatém ruch wirowy około własnej osi. Słońce nasze jest stałe, to jest niema środka w inném ciele niebieskiem naszego systematu; jest więc względem niego gwiazdą stałą.

II.) Odwrotność słońca stanowią przeto te ciała niebieskie, w których znajdujemy odnoszenie się ciała niebieskiego do innego ciała, zatém obieg około innego ciała. Ten wzgląd jest tutaj przeważającą cechą; a wzgląd drugi, bo odnoszenie się do siebie, do własnego środka, to jest obrót około osi (obrót wirowy), jeszcze tutaj nie jest rozwinięty. W ciałach tu należących obiegi są raczej ruchem jeszcze do spadania podobnym; gdyż ciało o tyle jedynie obróci się około siebie, około własnej osi, o ile obiega to inne ciało środkiem jego; każde przeto obieżenie tego środka jest dopiero jednym obrotem wirowym około własnej osi. Tu należą komety i księżyce--

a.) Komety. Jak tutaj odnoszenie się do siebie, do własnej osi, nie jest rozwinięte; tak też ten brak odnoszenia się do siebie samego okazuje się w braku skupienia materyi we własnym środku. Brak ustalenia się w sobie, ciągła bierność, ciągła gotowość rozlania się w przestrzeni; panujące ostateczności są cechą komety pod tym względem, są to dopiero tworzące się kule.

b). Księżyce— stężałe w sobie, martwe i głuche. Osią ich jest ciało niebieskie, około którego odbywają obroty swoje. Obrót ich około siebie, jest raczej obrotem około ciała tego; ztąd też zawsze tą samą stroną ku niemu są zwrócone; są tedy bez samoistności własnej. (Tu należą jeszcze rozbitki rozproszone, obiegające tłumem słońce, i inne ciała nie będące jeszcze gwiazdami, lub nie będące już gwiazdami).

III.) Dopiéro *Planety*, wyrażając oba piérwiastki, bo odnoszenie się do siebie i do środka zewnętrznego tkwiącego w słońcu, są doskonałą ich je-

#### MECHANIKA.

dnością, a tém samém wyrażają cały systemat stoneczny. Piérwszy pierwiastek okazuje się ruchem wirowym (ruch dzienny); drugi, obiegiem koło stońca (ruch roczny). Rożność oddalenia planety od stońca, wielkość jego, chyżość obiegu i wirów, pochylenie osi do ekliptyki, towarzystwo księżyców lub ich brak, it. d. stanowią różnienie się planet między sobą.

W nowszych czasach uznano aerolity za ciała kosmiczne, za luźne okruchy do żadnej gwiazdy nienależące, co tłumną ciżbą oblatują słońce. Niegdyś one były uważane to za wyrzutki księżycowych wulkanów, to znów za utwory naszej ziemskiej atmosfery. Spostrzeżono atoli iż niekiedy przez teleskop skierowany do słońca przelatywały jakby punkta białawe i plamki. Zrazu nie zwrócono baczności na nie — a przelatywaly to po jednemu, to chmara liczna; aż wkońcu spostrzeżono, że to są małe kosmiczne ciała. Przelotowi ich też po przed tarczą słoneczną przypisują dziś owo nagłe i dziwne oziębianie się atmosfery wśród upałów letnich, którego długo nie wyjaśniono umiejętnie, choć było przeszło w stare przysłowie gospodarskie. Z tego postrzeżenia ważny dla nauki wypływa rezultat. Jakoż widać iż pierwiastki, z których składają się te "spadające gwiazdy" aerolity, są zupełnie też same, jakie znamy na ziemi (np. żelazo, nikel, kohalt it. d.), co byłoby dowodem, iż te piérwiastki chemiczne nam znajome, i ich połączenia, nietylko są właściwe ziemi naszej, ale mają kosmiczne znaczenie, a tém samém iżby można przypuścić, że pod tym względem jest podobieństwo między naszym planetą, a innemi ciałami niebieskiemi naszego systematu słonecznego, i że może to podobieństwo rozciąga się dalej jeszcze. Ten poglad stanie się dla nas ważnym w dalszym rozwoju osnowy naszej.

Astronomija jest słusznie nazwana królową wszystkich nauk przyrodzonych; i to nie tak dla miliardów mil, nie tak dla nieprzebranych tysiąców lat, które oko kombinuje i wiąże sobą, jako raczej dla tego, iż wyprowadza myśl człowieka ze szczupłych, jakby z drobiazgowych parafiańskich stosunków Ziemi naszej, w świat bezmierny stworzenia; a bardziej jeszcze dla tego, iż na stope olbrzymią, ogromną, widzi tutaj myśl Bożą wcielona, widzi roztwierającą się przed sobą przepaść niezmiernéj mądrości. Astronomia nas uczy iż my, z całą znajomością natury naszego planety, zostajemy jakby z abecadłem natury w reku!... Ta astronomia przed laty kilku uwieńczyła się najświetniejszym tryumfem; uosobiona wLeverrier, a wsparta na rachunku, wezwała świat do baczności (dnia 31 kwietnia 1846r.); a w kilka miesięcy pózniej (d. 23 września t. r.) Galle odkrył nowego planete, co dał świadectwo o myśli wcielonej w rzeczywistośćo jedności myśli a istnienia.

# II. Fizyka.

## § 241.

Powyżćj (§ 218) okazało się znaczenie téj części Filozofii Natury, którą my nazywamy Fizyką w najogólniejszém znaczeniu. Powiedzieliśmy iż gdy jednostkowość, obojętność wzajemna jestestw, zradzająca jedynie stosunki zewnętrzne, jest główną cechą mechaniki, jako części pierwszej Filozofii Natury; jeżeli w mechanice nie mamy jeszcze na względzie różnicy przenikającej jestestwa, jeżeli w niej stosunki jedynie ilościowe są dla nas piętnem panującem; tak w Fizyce, jako w drugiej części całej Filozofii Natury, a zatém w nauce odwrotnej mechaFIZYKA.

nice, uważamy już różnice pochodzące z różnéj jakości jestestw; więc téż dla tych różnic będą one się nawzajem odnosiły do siebie, jako do obustronnego uzupełnienia siebie, i w tém odnoszeniu się właśnie te jestestwa wyjawią jakość swoję. Bliższe oznaczenie Fizyki byłoby tutaj przedwczesne i wypłynie dopiero z samego rozwoju rzeczy.

Jak przeto ilość w Logice przechodziła w jakość (Log. § 36), tak mechanika, mająca za tło swoje ilość (§ 218), przechodzi w Fizykę opartą na jakości ciał (§ 218); i jak tam samo oznaczenie ilościowe było tém przejściem (Log. § 57) do jakości, tak tutaj oznaczenie mechaniczne ilościowe będzie piérwszém odszczególnieniem w Fizyce. Tak tedy piérwszą część Fizyki stanowi wzgląd mechaniczny.

# I. Wzgląd mechaniczńy. a. Ciężar zatunkowy.

## § 242.

W mechanice ciężkość ogólna była istotą materyi, a tém samém była wszystkim ciałom wspólna; zatém téż nie wystarczała do odróżnienia ich od siebie; bo nie była jakością. Jeżeli zaś ma być jakością, toć już ona, wzięta jako ogólna, nie wystarczy; winna się stać względną, winna być wzięta w połączeniu z innym jeszcze względem, który również stanowi istotę materyi. Tym względem jest przestrzeń. Ale i przestrzeń tutaj równie nie może być wzięta jako ogólna, ale jako względna, jako odnośna do ciała, jako przestrzeń, którą ciało obejmuje — jako objętość jego. Tak ciężkość ciała, wzięta z objętością jego, zradza ciężar gatunkowy, będący dopiéro względem odróżniającym ciała od siebie i stanowiącym ich jakość. Widzimy iż jak ciężkość ciała i objętość jego, z osobna wzięte, są do-

#### b. Spójnoić.

## § 243.

Jak z odnoszenia się (z porównania) ciała do innych wypływał ciężar gatunkowy jego, tak odwrotnie spójność okazuje zachowanie się ciała do siebie samego, bo zachowanie się cząstek jego między sobą. W spójności tedy wyraża się dążność ciała do zachowania siebie samego, swojej udzielności, i dla tego się ona wyjawia w oporze (w stopniu oporu), który ciało stawia sile, wbrew spójności jego działającej; lecz opór jest stosunkiem liczebnym, który się stał jakością.

Ze spójności wynikają wprost różne jej kategorye.

I.) Ciało jest całością w sobie; wszystkie cząstki jego nawzajem się trzymają. Wszystkie te cząstki choć jako jednostki stanowią krotność jego, toć przecież one, składając ciało jakby jednę całość, są ciągłością (continuum, ob. Log. § 53); a tak ciało okaże się na zewnątrz całością odrębną, o ile prosty związek mechaniczny tego dokazać zdoła.

II.) Związek mechaniczny jest względem najogólniejszym, okazującym się wprost ilościowo, bo wedle różnego stopnia siły, którą powiązane są cząstki ciała. Lecz ta rozmaitość może mieć miejsce również co do jakości, co do sposobu ich powiązania, to jest pod względem *stanu skupienia* cząstek. Cząstki takowe uważane jako jednostki są zarazem osobnemi jednostkami, a tak każda z nich wyraża odniesienie się do siebie saméj, jakby udzielność swoję, odpychanie, a zarazem wyraża odnoszenie się do innych, *kupienie się*, *przyciąganie się*. Te dwa odwrotne względy mogą się mieć trojako do siebie. Jakoż:

1ód) Jeżeli oba te względy są sobie równe, jeżeli się równoważą, wtedy ciało jest *stałe* i może przybrać formy jeometryczne. Tutaj wedle składu cząstek, mogą one wyrażać punkta, ziarnkowatość; albo mogą być rózciągnione w linije, albo w płaszczyzny, albo dla polarności swoich cząstek ułożą się w kryształy.

2re) Albo wzgląd odnoszenia się każdej cząstki do siebie, ich odosobnienie się, będzie przeważające bez zniszczenia atoli drugiego względu, to jest odnoszenia się cząstek nawzajem do siebie— będą to ciała ciekte. To pozostałe odnoszenie się okazuje się w kroplistości.

**3cie)** Albo nakoniec gdy ten drugi wzgląd zupełnie zniknie, a samo rozdzielanie się, odnoszenie się cząstek do siebie zostanie — wtedy ciało będzie *rozprężliwem*.

III.) Jak pod a) uważaliśmy ciało tylko pod względem jego odnoszenia się do siebie, bez względu na tryb ułożenia cząstek jego; jak następnie uważaliśmy różne tryby, różną jakość zachowania się jego cząstek, a tém samém rozmaitość w ciałach; tak teraz zradza się stopień, okazujący zarazem rozmaitość, a przytém odnoszenie się ciała do siebie, nawracanie jego do siebie samego (tak do swojego kształtu jak i objętości): jest to zjawisko sprężystości. Jest to więc utrzymanie swojej samoistności, okazujące zarazem ustępowanie sile zewnętrznej, a zarazem oddziaływanie na nią i nawracanie do siebie.

Płynność niema form ustalonych; ztąd materya ciekła, zostawiona swej wolności, kupi się w formy kuliste, w krople (ob. § 224). Lecz ciągła bierność formy ciekłej, ta jej ciągła ruchawość, rozpływanie się i miotanie, ten brak spokoju, wyraża się miarą jestestw żyjących w płynie, w wodzie. Oceany albo wykwitują żywotem rozatomizowanym w punkta, w żyjątka bez końcaktóre same znów rozpływają się bez śladu niby punkta, lub też wyradzają się w potworne dziwaki (np. spaczone a zarazem szpetne, straszliwe a zarazem komiczne formy ryb, ślimaków, raków; dalej przypominamy np, pławy, żeglarki, łodziki i t. d.);-albo znów natura wysila sie w olbrzymie wieloryby. Wieloryb jest zwierzęciem ssącém, zatém jakby arcydziełem oceanów, a mimo tego potworem, niedonoszonym płodem, na poły skończoném jestestwem. To znów wije się, pracuje ród korali, budując tamy na oceanie i wznosząc grody od dna morskiego. Toż i świat roślinny wytęża się w formy olbrzymiego zielska morskiego. Gdy na lądach te dziwaczne formy znajdują się jedynie w drobnych mikroskopowych zwierzątkach, w oceanach przeciwnie występują w ogromnych wymiarach.

#### c. Zniccienic spójności.

#### **§** 244.

Jeżeli ciężar gatunkowy (jak widziano) zasadzał się na stosunkach liczebnych, a odwrotnie spójność miała głównie na względzie jakość, bo różny tryb powiązania i skupienia cząstek materyi; teraz następują te zjawiska, w których zmiany liczebne (ilościowe) są zarazem zmianami jakości ciała. Te zjawiska okazują się przy zniesieniu spójności. Gdy zmiana spójności jest zmianą w przestrzeni i czasie, a gdy jednością przestrzeni i czasu jest ruch (§ 228): więc też ruch towarzyszyć będzie tej zmianie spójności.

Ruch ciała samego, zmieniającego spójność swoję, udziela się otoczeniu swojemu; ruch ten, rozchodząc się w jednostajnym środku we wszystkie strony przestrzeni, tworzy kule; ruch ten ciała udzielając się rozchodzi się po przestrzeni, przeto jest promieniem, a falistością; rozpływając się zaś w przestrzeni coraz obszerniejszej, słabnieje, a słabnieje prawem będącém ogólném prawem jedności przestrzeni i czasu, bo w stosunku kwadratów z odległości: ztąd dźwięk, cieplik, światło, które właśnie są zjawiskami tutaj należącemi, mimo rozmaitości swojej ulegają prawom analogicznym.

## § 245.

# I.) $D \neq w i \notin k$ .

Sprężystość wyraża się drganiem, oddziaływaniem ciała na siłe zewnętrzną (§ 243). Drganie występuje na jaw dźwiękiem. Drganie jest odmianą ciała w przestrzeni i w czasie; dźwięk jest więc przetłumaczeniem abstrakcyji czasu i przestrzeni na wyraz zmysłowy. Jak tedy przestrzeń i czas mają za podstawe ilość, tak jakość tonów dźwięku, polega na ilości drgań: w nich ilość (ilość oscyllacyj, ilość jako długość i grubość struny, i t. d.) nabiéra znaczenia jakości (tonu). W dźwięku zarazem wyraża się wewnętrzne mienie się cząstek ciała do siebie i wewnętrzna jakość ich skupienia. Drganie zarazem jest zmiana téj jakości, ale jeszcze powrotem do siebie, oddziaływaniem: jest to jeszcze niedokonane zniesienie spójności (zagrożoną spójnością), zniesienie jedynie czasowe, nieokazujące się zatém jeszcze zmianą ciała w przestrzeni, choć się wyraża figurami w przestrzeni (węzły wibracyi, figury dźwięku Chladnego). Ciało oddziaływaniem broni się jeszcze zniesieniu spójności jego.

Spójność wyraża mienie się ciała do siebie samego; w dźwięku to odnoszenie się do siebie występuje na jaw, uzewnętrznia się. Łoskot walących się granitów z wysokości alpejskich, grzmot bałwanów, pogowory puszczy, mruczenie strumyków, okazują spojenie wewnętrznych cząstek ciał tych: one zadrgały w sobie i wyjawiły głosem wewnętrzne powiązanie swoje. Ale te wszystkie jestestwa potrzebują potrącenia zewnętrznego by się objawiły zewnętrznie, bo są ułomkami jeszcze; są niby głuchonieme. Dopiéro w dzielnicy zwierząt spotykamy samoistne tworzenie głosu; bo zwiérzę wyrażając pojęcie całe, już samo przez się tworzy z siebie przestrzeń i czas a przeto głos, którym okazuje odnoszenie się do siebie : zwiérzę głosem samo się sobie uzewnętrznia, samo się słyszy. Przecież na niższych stopniach zwierzęcego żywota albo jeszcze panuje głuchość i niemota, albo téż głos wydany jest jeszcze zewnątrz nich (jest np. szelestem skrzydełkami sprawionym). Dopiéro we wyższych sferach żywota głosem uzewnętrznia się zwierzę. Głos staje się tu wyrazem czucia siebie, odnoszeniem się do siebie mocą czucia i echem wewnętrznéj budowy; ztąd téż wśród śpiewającej rodziny ptaków śpiew jest właściwy samcom, jako płci, której piętnem jest właśnie odnoszenie się na zewnątrz czynności. Ztad też ptakom śpiéwającym brakuje stroju świetnego, różnobarwnego pierza, bo u nich śpiew zastepuje uzewnetrznienie się przez ozdobę barw. Lecz zwiérze nie usamowalnia się z pod praw natury, jest jeńcem przyrodzenia; przeto téż u śpiewnych ptaków od stworzenia świata powtarza się zawsze jedna i taż sama nóta, jeden i ten sam rytm. Dopiéro w człowieku, w jestestwie rozumném, śpiew wiaże się w picśń. Tu nietylko słychać wewnętrzną budowę organizmu, ale zarazem ducha uzmysłowionego w muzyce, w hymnie; nie dziw zatem iż im mniej naród jaki jest plastyczny, im mniej

uzewnętrznia się w formach widomych (w rzeźbie, malarstwie, w epopei, w drammacie, w polityce, w historyi), tém więcej jest wewnętrzny, liryczny, muzykalny. Dowodem tego np. jest poezya Hebreów starych, tudzież wielka zdolność ich potomków nam spółczesnych do muzyki.

#### § 246.

# II.) Cieplik.

Gdy przeistoczenie spójności stanie się zupełne, gdy już nie będzie więcej jedynie teoretyczne (jak w dźwiękach), stanie się rzeczywistém; gdy drganie ciała stanie się tak silne w przestrzeni, a zarazem powtarzać się będzie zbyt często w czasie— wtedy ciało się rozgrzewa, a zrodzi się *cieplik*.

Ciepło, zmieniając ciężkość gatunkową ciał, rozszérza je, zmienia ich objętość; więc objawia się przestrzenią. Ciepło, zmieniając stan skupienia cząstek ciała, przeobraża je, zmienia budowę wewnętrzną ciał na inną, objawiającą się dźwiękiem; ztąd też rozkładowi ciał zwykło towarzyszyć rozgrzanie (np. w procesie chemicznym, w paleniu się ciał, w trawieniu pokarmów); ztąd działanie na spójność ciał, wywołujące dźwięk (szelest), jest zarazem wywołaniem ciepła (np. uderzanie, tarcie i t. p.). Ciepło rozchodzi się kulą (falą), a zatem na pozór promieniem; ztąd też podziela z dźwiękiem prawa odbicia, zebrania w ognisku, ten sam stosunek mocy do oddalenia, bo stosunek odwrotny kwadratów z odległości.

Rzekliśmy iż ciepło, zmieniając stan skupienia, przeobraża ciało i stan jego. Atoli i tutaj są róinice ilościowe, bo stopnie rozszerzania się (stan stały-następnie topnienie, płynność- palenie się, rozprężkioość, ulotnienie, § 240). Ciało paląc się w płomieniu bezwzględnie ruchawym, bezkształtnym, okazuje utratę kształtu a spójności; ciało paląc się zradza światlo.

# **§**247.

# III.) Światło.

1.) Światło w ogólności. Światło nie jest przeto ciałem, ale objawieniem się materyi przy rozkładzie spójności ciała i jest, jak dźwięk, jak ciepło, wyrazem ruchu w przestrzeni towarzyszącego ciału. Jak dla ciepła, tak i dla światła, środkiem rozszerzania się jest eter; ztąd też chyżość ciepła i światła jest podobna. Światło, również jak dźwięk i ciepło, słabnieje w stosunku kwadratów z odległości i, również jak tamte zjawiska, ulega falistości i promienistości, tudzież jak tamte zbiera się w ognisku, i t. n. Światło jest objawieniem się matervi, niema przeto żadnych oznaczeń, jest abstrakcyą, jest bez ciężkości, bez barwy, bez kształtu, i t. p. a bezwględną ruchawością swoją, chyżością ogromną okazuje iż przezwycięża przestrzeń, ów warunek wszelkiej materyi.

Ciepło i światło są ścisłém pokrewieństwem złączone w naturze; ciepło i światło mają się do siebie jak miłość i wiedza, jak uczucie i rozum w świecie duchowym; bo jak najwyższe ciepło staje się światłem, tak najwyższa miłość jest najwyższą mądrością. Ciepło i światło nie są wyłącznemi potęgami ziemi naszej; one się zrodziły pierwszego dnia stworzenia. Choć ciepło założyło stolicę w głębinach ziemskich, jakby w sercu naszego planety, a światło idzie z góry; przecież i ziemia ma swoję światłość, swoje jasno-widzenie. Swiatło ziemskie ulega tym samym prawom co światło słoneczne, ma te same prawa odbicia, łamania się, polaryzacyą, tęż samą chyżość, podobne ondulacye, rozkłada się na też same barwy; tak światło w całej świata wszech-

86

nicy podlega tym samym prawom. Arago dowiódł że światło księżyca jest światłem polaryzowaném, a Melloni że to światło księżycowe grzeje. Na kilka dni przed nowiem, lub kilka dni po nim, księżyc oblany jest światłem szarawém: dziś przekonano się, że ono jest odbiciem od ziemī więc światłem dwa razy odbitém. To światło bywa różnej mocy i barwy, wedle tego, czyli się od pustyń, lasów lub oceanów odbija. Jakoż ta szara poświata księżyca zamienia się na zielonawą, jeżeli jest odbitą od borów południowej Ameryki. (Ob. Kosmos III. Tom. 2gi odd.)

Jak głos na wyższych szczeblach natury nie jest już wyłącznym skutkiem zewnętrznego potrącenia, ale pochodząc z wnętrza jestestwa żyjącego jest objawem jego samoistności; tak i ciepło, na wyższych tych stopniach, jest wywołane samym organizmem, a tak staje się własném ciepłem, niebędącem już skutkiem samego działania mechanicznego lub chemicznego, ale jest ciepłem organiczném. Tutaj téż na przyczołach natury jestestwa świecą własnem światłem --w oku — co tak jest słońcem organizmu, jak słońce jest okiem świata; a światło fizyczne idealizuje się w człowieku, w myśli co rozświeca świat. w któréj materya się przeziéra i nawraca ku sobie. Woku człowieka natura siebie widzi, siebie poznaje, a zarazem patrzy się w nieskończoność; więc w źrenicy roztwiera się bezdeń duchowa, ona niby materya, ciało; a przecież w niej i żvją i widzą potęgi nie z tego świata.

Nie dziw tedy iż od starych stuleciów światłość i ciemność były godłem potęg władnących światem, bo dobrego i złego, żywota i śmierci. Ztąd Zoroaster w Zend-Aveście woła: "O! wszech-"stwórco mój, uczyń mię światłem a wiekuistém "szczęściem! Bo ty jeden, jedyny, udzielasz ro"zumu, a nikt już więcéj krom ciebie !"— A Ormuzd, potęga światłości, tak mu odpowiada: "Nikt "tak nie tęsknił do mnie, jak ty tęsknisz ! Módl "się do płomienia co jest wszech rzeczy królem ! "ku dobremu zwracaj serca; niechaj i sami grze-"sznicy staną się niebios światłami. Ty rozgła-"szaj słowo moje, i wróć mi mój piérwotny stan, "co był światłem światłości!"

A Pismo święte opowiada iż przed światów stworzeniem, gdy ziemia była niekształtowną i próżną, i ciemności były nad przepaścią, Bóg rzekł: "niech będzie światłość— i stała się świa-"tłość. I widział Bóg światłość że była dobra."

A Plato rzekł: "że Bóg sam jest jako słońce, "co samo świeci i pozwala nam widzieć inne."

I rzeczywiście światłość i ciemność, jako dwie odwrotnice, są warunkami wszelkiego widzenia; bo co widzimy, jest albo światłością na ciemném tle, albo ciemnością na tle jasném. Tu poczynają się sztuki piekne, przemawiające do wzroku. Postać piękności występuje z łona ciemności, niby jasne ducha spojrzenie; opływa ją przestrzeń nieskończona, ginąca w ciemnościach. Lecz na postaci samėj rozlėwa się gra cieniów i świateł; ona stanęła na miejsce niewidzialnej jasności, co w sobie przepaścista i głucha. Postać sama jest światem dla siebie, w której rozdzielone są cienie i światła, noc i cień, zarania i wieczory. Tu jednoczą się tony wszech stworzeń w akkordy harmonii pełne; tu ucichły walki anorganicznego świata i passowanie się potęg dzikich; piękność płynie i unosi się w nieśmiertelności swojej.

# **§** 248.

2.) Zachowanie się światła do przedmiotów. Widzieliśmy powyżej światło samo przez się uważane; ale światło odnosi się do przedmiotów; ztąd nowy szereg zjawisk. Gdy zaś światło jest rozwiązaniem się spójności, więc téż tę istotę swoją okaże w stosunku do innych ciał; albowiem wedle różnéj spójności ciał różny ich stosunek będzie do światła.

a.) Ciała niemające powierzchni ściśle spojonej, będące tedy szorstkie, chropowate, inaczej się zachowywać będą do światła, niż powierzchnie o ścisłej spójności, będące więc gładkie, jednostajne. W pierwszym razie światło wniknie w powierzchnię, bo dla braku spójności ciało nie okazuje dostatecznej samoistności; lecz właśnie z powodu chropowatości, ciało będzie miało indywidualność swoję, a tak stanie się widome: W razie drugim ciało, dla spójności powierzchni swojej, będąc gładkie, będzie połyskującem; ztąd dla braku indywidualności, nie ciało oświecone, ale światło na niem grające stanie się widzialnem.

b.) Uważmy atoli, że promień światła nietylko pod powyższym względem ogólnym zachowuje się do ciała, ale jako odbity, odbija się pod pewnym kątem, który zależy od kąta *wpadania*.

c.) Jednostajność cząstek ciała jest warunkiem przezroczystości (np. papier oliwą napuszczony jest przezroczysty, woda jest przezroczysta, piana nie przezroczysta i t. d.) Stosunek dwóch ciał przezroczystych, różnej gęstości, okazuje się łamaniem się światła.

# § 249.

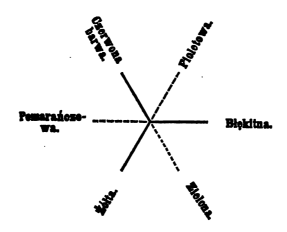
3.) Barwa. Powyżej mówiliśmy o świetle samém przez się (§ 247). Tam widzieliśmy iż światło jest bez oznaczeń w sobie, bez ciężkości, bez barwy, że jest pojedyńczością. Następnie, dotknęliśmy zachowania się światła do przedmiotów; ale to zachowanie się jest jeszcze ogólne, abstrakcyjne; ztąd téż skutki tutaj są dopiero ogólne, bo objawiają się zachowaniem się czynném lub bierném, różnicą linij, i kątów odbicia lub załamania. Gdy tedy pod tym względem światło nie okazywało różnic w sobie, zjednoczenie rzeczywiste światła i przedmiotów rozszczególni dopiero światło w sobie, i zrodzi *barwy*, które są skutkiem zachowania się materyi, przedmiotów, do światła.

Światło samo przez się jest pojedyńczością bez różnic, bez oznaczeń; ztąd też nie pojawia się samo przez się. Jak do każdego zjawiska, tak też i do pojawienia się światła, potrzeba różnic; więc w czystem świetle, w samej jasności tak nic nie widać, jak w ciemności samej przez się. Ażeby obaczyć ciało, niebedace światłem, trzeba światła; aby obaczyć światło, potrzeba ciemności, bo ciała oświeconego. Czyste światło (jako jednostajne w sobie) z jednej strony, a z drugiej rozmaitość indywidualna ciał, łączą się w jedność- w barwę. Barwa okazuje zarazem indywidualność światła i indywidualność ciał. Jak atoli, wedle rozmaitości przedmiotów, światło się okazuje rozmaitościa barw; tak nawzajem, wedle rozmaitości światła (światła słonecznego, księżycowego, ogniowego it. d.), okazuje się, iż jeden i ten sam przedmiot rozmaicie zmienia barwę. Gdy barwa jest jednością światła, owego rozwiązania się, ulotnienia się materyi bezkształtnej, bezwzględnej (§ 247), i ciała pojedyńczego, przeto materyi ograniczonej w sobie; więc też obie te strony, jako dwie ostateczności, mają sobie odpowiednią bezbarwność, ale sposobem odwrotnym; bo jedna bezbarwność ma wyraz swój w białości; druga odwrotnie wyraża się w czarności; obie jednoczą się z sobą, ale mieszając się tworzą bezbarwną szarość.

#### § 250.

Rozmaitość barw może być nieskończenie wielka; atoli wszystkie winny się sprowadzić do barw będących zasadą dla wszystkich. Tych barw zasadniczych jest trzy: czerwona, błękitna i żółta; z nich wszystkie inne się tworzą; każda z nich ma tedy, jako odwrotności swoje, barwę złożoną z dwóch drugich. Te dwie odwrotności nawzajem się uzupełniając, bo razem wzięte, wracają bezbarwność. Co, jak się iści najdokładniej pryzmatem i soczewką, tłumaczy się teoryą: że odwrotne barwy, łączą wszystkie barwy z sobą. Indywidualność barw okazuje się ondulacyą promieni, rozmaitością stosunku do ciepła, różnością katów załamania i t. d.

Kładziemy tutaj figurę, mogącą nam uzmysłowić treść §.



Widzimy naprzód iż naprzemiany występuje barwa niezłożona (żółta, czerwona i błękitna), i złożona (bo pomarańczowa, fioletowa i zielo. na); następnie, iż każda prosta, czyli niezłożona, ma jako sobie wręcz przeciwną (czyli jako uzupełnienie swoje) barwę złożoną, a złożoną z pozostałych dwóch barw prostych (np. czerwona, ma jako uzupełnienie swoje barwę zieloną, składającą się z błękitnej i żółtej). Te barwy odwrotne jak się uzupełniają w teoryi, bo zamykają w sobie całe koło barw (gdy z błękitnej i czerwonej powstanie fioletowa, a z żółtej i czerwonej pomarańczowa), tak téż uzupełniają się w rzeczywistości, bo dwa promienie odwrotne, zebrane w soczewce, zrodzą promień biały, tak jak summa barw wszystkich. One uzupełniają się dla tego również w organie wzroku; bo zapatrzywszy się silnie na jednę z nich (np. na czerwoną), gdy odwrócimy lub zamkniemy oczy, okaże się barwa jej odwrotna— zatem uzupełniająca (więc zielona); tak jak zapatrzywszy się silnie na plamę ciemną na tle jasnem, okaże się nam, gdy odwrócimy oczy, plama jasna na tle ciemnem. Te sześć barw są barwami tęczy, licząc w niej dwie błękitne za jednę. Zatem też idzie iż barwy odwrotne, choćby były blade, potęgują i ożywiają się nawzajem.

Ta różność barw samych przez się ma odbicie mistyczne w duszy naszej, a tak stała się powodem symbolicznego ich dla nas znaczenia. Barwa biała w swojej świetności, właśnie dla tego iż jest abstrakcyą od rozmaitości barw, od ziemskich rzeczy, bywa godłem niebiańskiej czystości i nieskalanego pokoju, którego nie zamąciły mienienia się żywota ziemskiego: jasna biel jest tedy obrazem wiekuistego żywota. Odwrotnie barwa czarna, jako śmierć barw wszystkich i rozmaitości ziemskich, jest godłem śmierci, żałoby, której nie oświeca promień pociechy, albo też, jako szata poważnego powołania, wyraża cofnienie się w siebie ze świata, i oddalenie wszystkiego co powszednie, co przeszkadza.

Na czele rzeczywistych barw staje czerwona, pełna swoją okazałością a przepychem; ztąd jest symbolem żywota, krwi i kochania, upału i namiętności; ona też najpotężniej działa na wzrok, ona uderza najwyższem ciepłem ze wszech promieni pryzmatycznych; ztąd też jest ciepłem w ma-

lowanych obrazach. Pomarańczowa zradza sie z fal światła mniej już szerokich; więc ciepło mniejsze w niej, ale światło silniejsze; zatem wrażenie gwałtowne, palące. Zółta barwa jest cucąca, wesoła, ożywcza, ciepła; ale gdy nieczysta, wtedy razi brudem i staje się najszpetniejszą. Znów zielona, w którą się ubiéra natura roślinna, jakby w tkankę z promieni słonecznych i błękitów niebiańskich: jest niby środkiem barw wszystkich, tak co do falistości promieni, jak co do ciepła; ta uspokaja czucie i oczy. Tuż za nią postępuje błękit; choć pełen powabu, przecież bez znaczenia — zatém chłodzi. On się zradza, gdy na tle ciemném, nocném, staje przezrocze oświetlone; ztad tło ciemne przestrzeni nieskończonej okaże się błękitem, bo na nie patrzymy przez poświate naszej atmosfery; dla tego błękit jest godłem ufności, wiary bez granic. A kończy fiolet, co niespokojny, ruchawy w sobie, tchem wonnym rozlewając się w ciszy wieczora, po górach i lasach, po obłokach i wodach, kusi malarzy, by go wprowadzili w obrazy swoje, ale tam właśnie dla swojej dwuznaczności jest bałamutny i niebezpieczny, i miłą psuje harmonię.

Lecz te barwy nie są jedynie ziemskiemi zjawiskami; wszak same gwiazdy świecą rozmaitością barw, niby kwiaty niebiańskie. W dwoistych gwiazdach, jedne pary są tejże barwy (naliczono ich 600) — w innych (w 120 parach), gwiazda główna różni się barwą od towarzysza swojego. Są gwiazdy białe, zielone, błękitne, czerwone, i t. p. Jeżeli tedy, powiada Humboldt, te słońca są otoczone planetami, takowe miewają zaiste dni białe, niebieskie, czerwone, zielone, i t. d.

# II. Przeciwlegiość odwrotności sama przez się.

# **§** 251.

Widzieliśmy w piérwszym oddziale Fizyki przeciwległe jakości; ale takowe były dopiéro oznaczone tylko mechanicznym trybem; ta cecha mechanizmu; okazywała się i w ciężkości gatunkowéj, i w spójności i w rozwiązaniu się spójności. Mechaniczność jest istotą dźwięku, ciepła, światła; wszak owe wibracye, załamańia się, odbicia, miały cechę zupełnie mechaniczną, zewnętrzną; a przestrzeń i czas były tutaj głównym względem, choć same jeszcze nieograniczone, wyrażały owę nieskończoność wrzekomą (Log. § 63): ztąd też materya sama przez się nie ograniczała się jeszcze w sobie; rozszérzanie się jej było nieskończone; ona ulegała jedynie granicom nadanym jej ze zewnątrz.

W onej pierwszej części była wprawdzie jakość tkwiąca w jestestwach (bo ta jest piętném Fizyki całej), a tém samém zachodziło między niemi odróżnienie, zatém odnoszenie sie wzajemne. Lecz jestestwa same przez się, własną sprawą, nie okazywały tego odnoszenia; trzeba było naszego badania, naszej uwagi, aby dostrzedz tego odnoszenia się ich wzajemnego; wypływa ztąd, iż dzielnica następna będzie miała cechy, będące odwrotne owemu mechanizmowi i zewnętrznemu oznaczeniu, że przeto teraz obaczymy materyą, nadającą sobie z własnej potęgi jakość, tworzącą tedy sobie sama granice. Tak materya, stawszy się indywidualną, odnosi się do drugiej również indywidualnej, jako do swojej odwrotnej jakości, jako do uzupełnienia swojego; tutaj ciała, już nawet bez naszego badania, okazują to odnoszenie się, okazują te odwrotności własną sprawą swoją. Te odwrotności staną do siebie w napreżeniu wzajemnėm, i okażą się jako dwa przeciwległe bieguny jeFIZYKA.

dnéj i téj saméj jedności; ta jedność, przenikając te odwrotności rozdzielone, wznieci w nich napięcie i dążność do połączenia się i urzeczywistnienia téj jedności; z czego znać, iż się tutaj okażą trzy różne stopnie, będące różnemi stopniami napięcia wzajemnego, a tém samém i różnemi stopniami ziszczenia owej jedności. Choć atoli te stopnie są oznaczeniami ilościowemi, przecież ta różna ilościowość stwarza właśnie różność pod względem jakości.

Temi stopniami będą: magnetyczność, elektryczność i chemizm.

Z powyższego okréślenia wynika iż te trzy stopnie, choć tak różne co do zjawisk, oparte są na jednéj zasadzie, że są ściśle połączone z sobą. Jakoż i ten oddział Fizyki, będąc ogniwem drugiém całćj téj nauki, okaże swój związek z oddziałem piérwszym, z owem oznaczeniem mechaniczném; dla tego też obaczymy, iż i tutaj stosunki mechaniczne, jak tarcie, tłuczenie, spójność, układ wewnętrzny cząstek, ciepło, światło, i t. d. będą miały zastosowanie swoje.

#### a. Magnetyczność.

# § 252.

Powiedzieliśmy powyżej iż materya tutaj sama się ogranicza, sama przez się czyni się osobnem ciałem, jakością, iż zatem odnosi się do siebie jako całość osobna. Wiemy atoli z Logiki, iż każde odnoszenie się do siebie, każde ograniczenie, jest zarazem odnoszeniem się na zewnątrz, mieniem się do innych jakości, bo odgraniczeniem się od czegoś innego.

Jakoż odosobnienie, to odnoszenie się do siebie, ma pierwsze a zatem najprostsze wyrażenie się swoje w punktach, w linii ograniczonej (nie w linii nieskończonej, ho ta nie odnosi się do siebie, ale jako nieskończoność wrzekoma jest ciągłem a nieskończonem przybieraniem jednostek. Pojęcie nieskończono۲

ści wrzekoméj, jak się powiedziało w § 251, już niema miejsca w tej drugiej części Fizyki, bo tutaj wedle tego co się rzekło, materya sama się ogranicza). W linii takowej przedstawiają nam się dwa punkta, dwa jej końce odwrotne odnoszące się do siebie; a środek linii jest punkt, będący w środku między dwóma końcami. Tak linia staje się czemś ograniczonem w sobie, czemś osobnem, odnoszącem się do siebie. Lecz właśnie dla tego potrzeba aby się odnosiła na zewnątrz, aby każdy z jej punktów końcowych, odwrotnych, zewnętrznie wyjawił to odosobnienie i to odnoszenie się swoje od zewnątrz: słowem, aby linia objawiła się zewnętrznie tem, czem ona jest w sobie.

Wyrażeniem tego pojęcia jest magnetyczność.

# § 253.

Gdy magnetyczność jest przedewszystkiem, jak powiedziano (§ 252), odnoszeniem się do siebie, przeto téż wszelkie działanie zewnętrzne na zmiane spójności (np. tłuczenie, tarcie), właśnie w ciałach silnej spójności wywołuje zjawiska magnetyczne (np. w narzedziach ślósarskich, kowalskich); ztąd też ciepło okazuje te same skutki. Gdy zbytek ciepła zmieni rodzaj spójności, niknie magnetyczność; ztad też chemizm wznieca podobne zjawiska. Słowem, magnetyczność okaże się w każdym razie, gdy przez działanie zewnętrzne podniecane jest mienie się ciała do siebie samego; bo wtedy ciało staje się czemś osobném, osobną całością. Gdy drut magnetyzowany rozdzielony będzie na części, wówczas każda z nich okaże sie być zupełnym magnesem, bo stała sie czémś osobném, czémś odnoszącém się do siebie, osobną całością. Tak igiełka magnetyczna ułamana wynagradza sobie koniec stracony, stwarzając przy końcu ułamanym biegun brakujący. Igiełki żelazne i stalowe przez elektryczność mogą się stać magnetyczne, jako osobne całości; dla tego téż ciało potarte o inne magnetyczne już nabiéra samo magnetyczności, bo w niém już była odwrotność biegunowa, która się podnieciła, urzeczywistniła pociéraniem. Ztąd i magnes rodzimy wyjawia wtedy dopiéro zjawiska magnetyczne, gdy przez nadany mu właściwy kształt, i przez odosobnienie i osadzenie wolne, wyraża osobność swoję, odnoszenie się do siebie, jako niby indywiduum.

Wynika atoli z powyższego § iż tym kształtem jest właśnie linia z dwóma punktami końcowémi, jako dwóma odwrotnémi biegunami. Wszak linia oznacza kierunek w przestrzeni; zatém idzie, iż i magnetyczności oznaczy kierunek w przestrzeni ogólnéj świata. Ztąd kula ziemska, jako całość umieszczona w przestrzeni świata, będzie miała swoje bieguny i swoję oś magnetyczną; zkąd pochodzi działanie ziemi na magnesy, na jéj powierzchni będące (zboczenie, pochylenia magnetyczne).

Rzekliśmy powyżej (§ 252), iż linia, o ile ma wyrażać to odnoszenie do-siebie i odnoszenie się na zewnątrz, winna mieć dwa końce odnoszące się do siebie jako odwrotności, a wyrażające zewnętrznie to odnoszenie się do siebie. Ztąd wypływa iż dwa bieguny magnetyczne odwrotne, jako dwa końce linii, wyrażać będą to odnoszenie się do siebie przyciąganiem, i dla tego też znowu dwa bieguny równoimienne odpychać się będą. Tym sposobem igiełka okaże się być czemś osobnem, oddzielnem.

Odpowiednie do poglądu Filozofii Natury, zradza się i na drodze doświadczenia silniejsze przekonanie (któremu dał początek Gauss), że magnetyzm nietylko przebywać może w żelazie, ale że może być przytomny we wszystkich ciałach, że jest ogólną siłą materyi, a zatém rozlaną po całej wszechnicy materyalnego świata. Gdzie tylko występuje walka sprzeciwieństw, tam téż znajdzie się magnetyczność. Już oddawna wiemy iż igiełka magnetyczna nie ogranicza się bynajmniej okazywaniem odwrotnych stron świata; jej pochylenia i zboczenia stały się ogólnym przedmiotem spostrzeżeń na całej prawie kuli ziemskiej. Jakoż te zboczenia są różne w różnych czasach choć w tém samém miejscu i różne w różrych miejscach o téj saméj chwili. Te różnice okazują się i co do stuleciów (np. wr.1580 w Londynie, zboczenie wschodnie 11°; w r. 1657 zaś 0°), i co do por rocznych i dziennych i t. p.— Ale co więcej, to zboczenie ulega gwałtownym zmianom nadzwyczajnym. Ta cicha, teskna igiełka magnetyczna, co niby Opatrzność wiedzie żeglarza po samotnych pustyniach oceanów, niekiedy znienacka zrywa się, zadygoce w sobie, zwija się, jakby jestestwo żywe, miejsca sobie znaleść nie mogąc. A to miotanie obaczysz w Krakowie i w Paryżu, w Moskwie i w Nowym-Jorku: jest to burza magnetyczna. Nad biegunem północnym zapaliła się zorza, i potrząsa pochodnie na niebie, obléwając purpurowém złotem ciemne niebo nad grodami wiekuistych lodów. Wnet zjawia się rożnica w pochyleniu się igiełki magnetycznéj.- Różne téż jest naprężenie się siły magnetycznej (ztad mappy isogenicznych, isoklinicznych) i isodynamicznych linij).

#### b. Elektryczność.

#### § 254.

Atoli magnetyczność okazuje jakość odwrotną materyi dopiéro zewnętrznie, w przestrzeni; ztąd jej linearność, ztąd kierunek jej, ztąd jej przyciąganie lub odpychanie w przestrzeni, i t. d. Z tego wszystkiego widać iż tutaj jedynie panują zewnętrzne, mechaniczne stosunki, i że naprężenie wzajemne odwrotnych jakości nie przenika materyi wskróś, ale jest jedynie niby powierzchowne.

Teraz występują zjawiska, w których jestestwa, w całém swojém istnieniu, w swéj prawdzie, a zatém z istoty swojéj, stają w stosunku a naprężeniu do siebie, jako dwie odwrotności. Atoli tutaj zjednoczenie, do którego one dążą, jest jedynie jeszcze czasowém, jest pojawem który się wyraża światłem, iskrą: słowem, jest to dopiéro zjawisko elektryczności.

Tak tedy w elektryczności występuje cała istota, indywidualność ciała; lecz gdy wszystkie ciała mają właściwą sobie istotę, własną indywidualność; wszystkie też są elektryczne, tak jak wszystkie okazały się magnetyczne. Przecież właśnie dla tej indywidualności rożnej ciał, rożny też będzie stopień objawiającej się w nich elektryczności.

Elektryczność jest tedy we wszém ciele ukryta; dopiéro za daną przyczyną (np. za tarciem) objawia się, rożdzielając się na dodatną i ujemną, a zatém na różnice odwrotne sobie. Lecz jak każda odwrotność prawdziwa, logiczna, tak i ta nawzajem na siebie przechodzi, a jest jedynie względną; toż samo ciało, które jest względem drugiego elektro-dodatném, okaże się elektro-ujemném względem trzeciego.

Odwrotności elektryczne mają się w wzajemném naprężeniu do siebie, w wzajemnéj tęsknocie do zjednoczenia się. Póki ciała przestają na tém naprężeniu wzajemném, póty téż będą jedynie magnetyczne (§ 253); jeżeli zaś jedność ich się ziści, wtedy obie odwrotności się znoszą, a elektryczność będzie zero.

Rzekło się powyżej iż w elektryczności ciało z istoty swojej występuje w grę i w naprężenie do odwrotności swojej, lecz że ta jedność odwrotności elektrycznej jest dopiero zewnętrznym czasowym pojawem; z czego wynika iż elektryczność, jako elektryczność, nie jest jeszcze przeistoczeniem ciała. Jak tedy elektryczność pojawia się powierzchownie, na powierzchni ciała, jak zewnętrzne działanie (np. pociéranie) zwykło wystarczać do wywołania jej, tak téż skutkiem głównym elektryczności, jest dopiéro mechaniczne wstrząśnienie znikające w czasie, i pojaw znikomy światła. Tak elektryczność uzewnętrznia istotę wewnętrzną ciała; jest to wybuch na jaw ukrytej indywidualności materyi, gwałt którego ona doświadcza, a objawia się nagłą chyżością elektryczności.

Gdy płynem rozdzielą się mechanicznie ciała odwrotnie elektryczne, już naprężenie się ich odwrotności jest spotęgowane; wtedy uiszczać się zaczyna rozwiązanie materyi, a zjawia się galicanizm, jako przejście do stosunków chemicznych.

Magnetyzm, elektryczność, chemizm, zastępują życie w martwej anorganicznej naturze, i stanęły na straży, by materya nie strupiała i nie umarła w sobie; one ją budzą i cucą; one wszystkie trzy pobratane są z sobą ścisłym węzłem pokrewieństwa. Jak Oersted dowiódł że elektryczność wywołuje magnetyczność, tak znów Faradaj wykazał, iż przez magnetyzm budzą się prądy elektryczne, które znów przez galwanizm łączą się z chemizmem. Gdy na planecie naszym magnetyzm posiadł bieguny, na równiku odwrotnie panuje elektryczność. Wszystkie te trzy potęgi, podobnie jak ciepło i światło, są kosmicznemi potęgami, nietylko wyłącznie samej ziemi właściwemi.

#### c. Odwrotnoici chemicane.

#### **§**. 255.

Zmiana samėjże istoty ciała, jego przeistoczenie się, które zapowiadała dopiero elektryczność, iści się w połączeniu chemiczném. Tutaj nietylko ciała wchodzą całą istotą swoją w naprężenie wzajemnych odwrotności, lecz skutek naprężenia tego, owa jedność odwrotności, jest nowa istota, bedaca właśnie zniesieniem obu odwrotności, ich wzajemném zobojetnieniem. Gdy atoli tutaj cała istota ciał się wyjawia nie już teoretycznie (jak w elektryczności), ale rezultatem swoim, wynika ztąd, iż chemizm obejmować będzie zarazem wszystkie poprzednie ogniwa, przeto zamknie w sobie ciepło i światło, spójność i dźwięk, magnetyczność i elektryczność. Gdy odnoszenie się do siebie jest zarazem odnoszeniem się do innych, czyli czem ciało jest w sobie, tem się okazuje na zewnątrz, wynika ztąd, iż istota chemiczna każdego ciała, wyjawia się z istoty ciała drugiego, do którego się napreżeniem swojem, swojem powinowactwem odnosi; obie odwrotności, rozdzielone jeszcze od siebie, stanowią tedy jedność, choć jeszcze jedność idealną. Gdy się ta jedność ziści, zrodzi się ciało trzecie nowe, będące z istoty swojej rożne od istoty obu swoich pierwiastków. Jak wyrazem tej odwrotności samėj przez się są ciała zostające jeszcze w piérwiastkowej udzielności swojej, to jest ciała proste, tak znów połączenia już dokonane będą miały cechy odwrotne sobie, to jest mieć się będą do siebie albo jako kwas, albo jako zasada, albo obojętnie.

Ta odwrotność, będąc prawdziwą odwrotnością logiczną, wyraża się też logicznie, abstrakcyjnie, dodatnością i ujemnością. To oznaczenie objawia się też dla ścisłego związku z chemizmem, z elektrycznością, w ten sposób iż zasada jest elektro-dodatną, a kwas elektro-ujemny. Jak światło elektryczne jest przemijające, tak stały stosunek ciała do światła jest, jak wiemy, barwa (§ 249). Rzekliśmy atoli iż każda z trzech zasadniczych barw, to jest barwa niebieska, żółta, czerwona, ma sobie dodaną jednę wręcz odwrotną, zatém złożoną z dwóch pozostałych barw, że tedy czerwona barwa ma jako odwrotną sobie zie-

lona (§ 250). Otoż kwasy oznaczają się barwą czerwona. farbując błękit roślinny na czerwono; a zasada objawia się barwą zieloną, farbując je na zielono. (Nie wchodzimy tutaj w połaczenia chemiczne. w stosunki ich do farbnika, bedace powodem tego zjawiska; bierzemy je wprost jako objaw zewnetrzny). Zasada tedy, właśnie dla tej odwrotności swojej z kwasem, nawzajem się z nim znosi; a tak zasada wraca się znów jako błękit piérwotny na miejsce czerwoności sprawionej przez kwas. Widzimy przeto tutaj, oprócz odwrotności wyrażającej się w barwie czerwonej, jeszcze dwie barwy zasadnicze: barwe błekitna i czerwona; trzecia zaś żółta objeta jest w zielonéj; inne zaś cechy, odznaczające kwas i zasadę, np. smak, są raczej cechami podmiotowemi. Ta odwrotność zasady i kwasu, właśnie dla tego iż jest odwrotnością, nawzajem przechodzi na siebie (sa to odwrotności względne); co się tém wyraża w rzeczywistości, iż ciało, bedace zasada względem drugiego ciała, będzie kwasem względem trzeciego, i na odwrół. Jak zaś odwrotność takowa znosi sie i obojętnieje w chemiczném połaczeniu, tak ta obojętność wyraża się sama przez się ciałami, niebędącemi ani kwasem, ani zasada; sa to ciała obojetne.

Ciało z połączenia zrodzone, znosząc w sobie pierwiastki z których powstało, i różniąc się z istoty od nich, może znów wejść w nowe połączenia z ciałem również złożoném; a tak powstają połączenia drugiego rzędu, następnie trzeciego i t. d. Połączenie się chemiczne ma znów jako odwrotność swoję rozkład chemiczny. Gdy w chemizmie właśnie chodzi o przeistoczenie ciał, o odnoszenie się na zewnątrz, wynika ztąd, że chemizmowi przeciwne jest odnoszenie się ciała do siebie samego, do swojej udzielności; słowem, iż chemizmowi (tak połączeniu, jako i rozkładowi) na przeszkodzie jest spójność ciała (§ 243) będąca wyrazem tej udzielności, tego odnoszenia się ciała do siebie samego. Wszelkie przeto działanie na spójność bywa ułatwieniem połączenia się lub rozkładu chemicznego, np. tłuczenie, ciepło, płyny, elektryczność, światło i t. p. (ob. § 244); bo te wszystkie stopnie poprzednie, jako niższe, są jedynie (jak się powyżej powiedziało) czynnikami w chemizmie.

#### § 256.

Gdy cały ten drugi stopień Fizyki, wedle tego co się rzekło powyżej (§ 251), ma właśnie tę cechę, iż tutaj materya z własnej siły nadaje sobie jakość, wynika ztąd, iż w chemizmie, będącym właśnie trzecim, więc najwyższym szczytem tego stopnia, ta jakość najpotężniej występuje; ona tutaj stała się już istotą ciał; znać przeto, iż stosunki ilościowe zamieniają się w najwyższem znaczeniu na jakość i stają się oznaczeniem samejże istoty ciał. Ta przemiana ilości na jakość zradza się wprost z kategoryi logicznej (ob. Log. § 58), i już miała miejsce i na poniższych szczeblach (np. w jakości tonów § 245).

Ta ilościowość stająca się jakością, istotą, wyjawia się jako stosunek ilościowy dwóch ciał powinowatych. Każdy z tych stosunków utworzy ciało, nietylko z istoty różne od ciał z których powstało, ale różne od innych ciał, będących także wypadkiem tychże ciał, ale połączonych w innych stosunkach (ob. przykład w Logice § 58. o różnych stosunkach, w których się łączy ołów z kwasorodem). Jednakże każde ciało łączyć się może z drugiém jedynie w pewnych stosunkach ściśle wskazanych; części będące przewyżką w jednym lub drugim z dwóch pierwiastków nie wchodzą przeto.w połączenie.

# § 257.

Lecz chemizm zasadza się na naprężeniu wzajemném dwóch ciał, które z istoty są sobie odwrotne. Wiemy zaś z Logiki, iż odwrotność jest różnicą wręcz przeciwległą (Log. § 65); że takowe różnice jedynie rzeczywiście nawzajem wypływają z siebie, nawzajem się uzupełniają i stanowią jedność ścisłą; że takich różnic odwrotnych może być tylko dwie, i że wszelkie inne różnice zbliżyć się jedynie mogą w wyższym lub niższym stopniu do tej odwrotności. Stosując tę prawdę logiczną do chemizmu, widzimy iz napięcie tem będzie większe, a jedność tém silniejsza, im różnica ich więcej zbliży się do odwrotności; z tego już wypływa, iż to samo ciało może mieć do innych różnych ciał różny stopień powinowactwa; iż zatém połączywszy się z jedném uwalnia się od niego, gdy następnie działać będzie na niego ciało trzecie, z którém ma większe powinowactwo niż z ciałem, z którém było zrazu połączone. Jakoż z istoty swojej to większe lub mniejsze powinowactwo niczem innem nie jest, jak oznaczeniem ilościowém, mającém znaczenie jakości, i wypływa wprost ze stosunków ilościowych wspomnianych powyżej (§ 256).

Jakoż rzeczywiście samo to wyrażenie: większe lub mniejsze powinowactwo, podobnie wyrażenie stopień, już przepowiada oznaczenie ilości. Uważmy żeśmy powyżej (§ 256) okazali, że każde ciało łączyć się może chemicznie (w pewnym stosunku ilościowym) z drugiém ciałem, to jest, iż wymaga pewnego i oznaczonego nasycenia swojego; ztąd wynika, iż ciało, mające z drugiém większe powinowactwo niż z trzeciém, okazuje iż stosunek, w którym się łączy z drugiém, więcej odpowiada jakości jego, niż proporcya w jakiej się jednoczy z trzeciem.

## § 258.

Z osnowy powyższej widać iż niewłaściwe bywa pomieszanie stosunków chemicznych i mechanicznych; bo stosunek mechaniczny jest (jak wiemy) je-

dynie zewnętrznym, ilościowym; stosunek zaś chemiczny ma za cechę swoją jakość, odwrotność. Widzimy również niedostateczność chemizmu do wyrażenia pojęcia logicznego (ob. § 210). Jakoż chemizm unaocznia nam wprawdzie odwrotność materyi, jej odszczególniente się od siebie, zatém drugi piérwiastek pojęcia logicznego (bo szczególność); lecz nie okazuje jedności (pojedyńczości), zamykającej w sobie jako ogół, jako całość, te szczególności (nie okazuje ogółu). Albowiem połączenie chemiczne obu odwrotności nie jest taką jednością ogólną; bo jest wprawdzie jedném ciałem, ale ciałem (jak się rzekło) z istoty swojej nowem; tamte ciała, z których ono powstało, raginęły, przeisloczyły się; nie znajdują się więc zgoła w onem ciele będącem skutkiem ich połączenia (Log. § 149 i 150. o Chemizmie w ogólności).

# III. Połęgi fizyczne w połączeniu swajém.

#### § 259.

Atoli gdy wszystkie zjawiska, objęte tak w pierwszej jak w drugiej dzielnicy Fizyki (od § 241 do 258), wyprowadzone są właśnie z ogolnej istoty materyi, wynika ztąd, iż te zjawiska nie mogą być właściwością wyłączną kuli ziemskiej, lecz że one wszędzie wyjawić się mogą jako wyrażenie materyi, iż zatem są rozlane po wszystkiej przestrzeni, po wszystkim czasie, przeto po całej wszechnicy zmysłowego świata. Wszędzie zjawia się i ciężkość gatunkowa i spojność, drganie i dźwięk, ciepło i światło, łamanie się i barwy jego; dalej, zjawiska map gnetyczne, elektryczne i gra potęg chemicznych.

Przecież z tego nie wynika bynajmniej jakoby te zjawiska iściły się koniecznie po całej nieskończonej przestrzeni i po wszystkie czasy, aby były wszędzie i zawsze rzeczywistością. Jakoż wiemy z Logiki (§75), iż rzeczywistość jest jednością istoty i zjawiska; następnie, że istota, która się jeszcze nie pojawiła, nie jest jeszcze rzeczywistością, ale dopiéro możnością (Log. §78); nakoniec wiemy, że do tego pojawienia się potrzeba jeszcze warunków zewnętrznych (Log. §78. i Fil. Nat. §214): przeto widzimy iż kaźde z tych zjawisk, wynikając z istoty materyi, jedynie ma możność wyjawienia się—i że wtedy dopiéro staje się rzeczywistością, jeżeli warunki będą potemu, jeżeli będą odpowiednie w przestrzeni i czasie.

#### **§ 260**.

**b.** Gdy powyżej (§ 259) uważaliśmy te wszystkie zjawiska ze stanowiska im wszystkim spólnego, bez względu na ich różnice, tak teraz uważmy ich różnice, stosunek ich wzajemny i ich zjednoczenie.

Jakoż do piérwszej sfery Fizyki należały wprawdzie zjawiska oznaczające się od siebie różną i odwrotną jakością (ciężkość gatunkowa, spójność, oscylacye dźwięku, ciepło, płomień, światło, barwy i t. d.); ale ta jakość ich była dopiéro mechanicznie oznaczona; tutaj tedy przestrzeń i czas były głównym względem, choć czas i przestrzeń same nie były oznaczone; i wyrażały jeszcze owę nieskończoność nieprawdziwą, wrzekomą (§ 219 i 251). Choć tedy materya rozróżniała się rzeczywiście jakością, przecież ta jakość wykazywała się tylko dopiero naszem własném badaniem; trzeba było naszego porównywania jestestw między sobą, aby odkryć ich wzajemne odnoszenie się; każde tedy z tych zjawisk, byłó tutaj niby całością odrębnie istniejącą, i niby obojętną względem drugich, odnoszącą się niby do siebie.

Odwrotnie, w drugiéj dzielnicy Fizyki widzieliśmy zjawiska, w których już materya z własnej potęgi wyjawia tę jakość i gznaczenie swoje, a wyjawia ją naprężeniem swojem na zewnątrz, a tak oka-

٠

zuje swoje odnoszenie się do innego jestestwa odwrotnego sobie; tutaj przeto czas i przestrzeń, były względem podrzędnym; owszem, same te zjawiska rodziły z siebie odpowiedni sobie czas i przestrzeń; tutaj tedy każde jestestwo samo przez się okazywało ułomkowość swoję.

# **§** 261.

**C.** Spostrzegamy iż oba te względy winny się z sobą zjednoczyć, a zatém winna nam wypłynąć jedność, w któréjby były objęte wszystkie powyższe zjawiska. Zrazu okazuje się nam ta jedność w tém znaczeniu, iż gdy w całym powyższym rozwoju Fizyki występowały z kolei i z osobna; teraz wszystkie razem staną nam jako połączone, jako w rzeczywistym związku z sobą, działaniu i oddziaływaniu wzajemném, bez końca się nawzajem podsycając i nawzajem się odradzając; okazuje się więc, iż tą ich jednością i spólném tłem jest dopiéro przestrzeń i czas.

Wszakoż uważmy iż lubo te wszystkie zjawiska odbywać się będą w przestrzeni i czasie, jakby w jedności łączącej je wszystkie, lubo wszystkie te zjawiska będą ściśle od siebie oznaczone; przecież ani ta przestrzeń, ani ten czas, nie będą jednościa, nie będa oznaczone, bo nie będa tutaj ograniczone. Przestrzeń i czas będą tutaj jeszcze nieskończonością wrzekomą, zewnętrzną, rodzącą się z przybierania z zewnątrz jednostek bez końca, nie nawracającą nigdy do siebie, nie odnoszącą się nigdy do siebie (Log. § 53. Fil. Nat. § 219, 221, 226); nie bedzie to jeszcze owa nieskończoność rzetelna, która jest całością w sobie zamkniętą, odnoszącą się do własnej treści jako do szczególności swojej, będącą tedy jednością w rozdwojeniu, jednością rozmaitości, a nawzajem dwoistością, rozmaitością w jedności (Log. § 68); tak tedy ani czas ani przestrzeń nie będzie tutaj rzetelnem wyrażeniem pojęcia logicznego (Fil. Nat. § 211).

Ztad wypływa iż gdy czas ani przestrzeń, nie są tutaj jeszcze w prawdzie swojej, gdy żadne z nich z osobna wzięte, nie jest jednością; przeto téż one razem nie złożą się w jedność, że czas i przestrzeń będąc nieskończonością wrzekomą, ciągle się przedłużająca, nigdy nieukończoną w sobie, same mogą być jedynie tłem zjawisk ciągle się odradzających, ale nieukończonych nigdy, nie dochodzących nigdy do pewnego rezultatu. Gdy zaś niedostatek ten przestrzeni i czasu właśnie ztąd się rodzi, iż one się jeszcze nie oznaczyły w sobie; przeto znać, iż one winny się oznaczyć i nabrać pewnéj modły. Uważmy atoli iż gdy przestrzeń i czas są jedynie abstrakcyą materyi (§ 229) i jej wypływem, wynika ztad potrzeba, aby materya sama się oznaczyła w sobie, aby się ograniczała w pewnej przestrzeni i w pewnym czasie, a tak sama złożyła jedność przestrzeni i czasu.

To oznaczenie się materyi w pewnym czasie i przestrzeni, to zebranie się jéj i odnoszenie się wzajemne, ma za rezultat *ciała niebieskie*. Tutaj dopiéro owe zjawiska wszystkie, owa ciężkość gatunkowa i spójność, dźwięk i cieplik, światło i barwy, elektryczność, chemizm i magnetyzm, jako budujące pierwiastki materyalnego świata, znajdą zarazem dla siebie świat oznaczony, znajdą się właśnie połączone w jedność o którą chodziło; tutaj czas i przestrzeń połączą się prawdziwą jednością i staną się wyrazem nieskończoności (§ 234).

Widać atoli, iż wedle rozmaitości zebranéj materyi w jednę całość, wedle rozmaitości ciał niebieskich i ich indywidualności, owe zjawiska nabiérają téż właściwego piętna. My znając jedno tylko ciało niebieskie bliżéj, bo kulę ziemską, ją tylko samą możemy obrać za przedmiot nasz.

Ale uwaźmy że to zbiéranie się materyi około spólnych środków, to przeto jej ścinanie się w ciała niebieskie nie dzieje się mocą zjąwisk do Fizyki należących, lecz jest właśnie skutkiem poteg mechanicznych, a w szczególności tych praw mechanicznych materyi, które do Mechaniki bezwzględnej należą, a które były przedmiotem powyższego rozwoju (ob. Fil. Nat. § 234. Log. § 146). Ztad widać iż zjawiska Fizyki wtedy dopiero zyskują dla siebie prawdziwe tło, wtedy dopiero znajdą się w jedności prawdziwej o którą chodzi, jeżeli zarazem wystapia potęgi mechaniczne, będące ich podstawą tak w rozwoju umiejętnym, jak i w rzeczywistości; widzimy przeto że ta jednościa dopiero będa potęgi fizyczne, złożone razem z potęgami mechanicznémi. Lecz właśnie z tego wynika iż tutaj obreb samej Fizyki się kończy, że raczej wstępujemy w sferę która jednoczy Mechanikę i Fizykę jako dwie odwrotne dzielnice (§ 241), że tém samém przystępujemy do trzeciej części całej Filozofii Natury, bo do Organiki.

Tutaj tedy jest kres natury głuchej, anorganicznéj. Atoli siły anorganiczne pracują wszystkie i mocują by zbudować dom i przybytek dla ducha, by usłać ścieżki jego historyi. Chociaż myśl nasza uskrzydlona przeczuciem wróży, że i ta ciżba gorejących gwiazd nie jest niemą w sobie, że na nich świat żyje życiem, i że do ostatniej gwiazdy doleciało słowo niesione tchem Bożym, i że to słowo było zrozumiane i uwielbione hymnem całego świata duchów- chociaż więc głos proroczy świadczy, że i tamte światy są mądrości cudem i godném mieszkaniem duchów, przecież nam tylko nasz planeta, jako dom nasz a ojcowizna, jest bliżej znany; tu się nam roztwiera zakon Bożéj madrości, a chwałą człowieka jest by się nauczył czytać w tych głoskach tutecznej natury. A jak roślina zamknięta w ciemnicy pełza po ziemi, spina się po zimnych, mokrych murach, by dosięgnąć okienka którém światło i niebo wygląda, tak i myśl nasza pnie się po prawdach i prawach żyjących w przyrodzie, i spina się po nich coraz wyżej a wyżej, by dosięgnęła wiedzy o duchu, o Bogu, o wiekuistej niebiańskiej światłości.

# III. Organika.

# § 262.

Mechanika przedstawiała nam jestestwa, jako jeszcze jednostkowe, istniejące obojętnie, niby samoistnie i odrębnie obok siebie, jako tedy odnoszące sie tylko do siebie; wiec te jestestwa są połączone z soba jeszcze jedynie zewnetrznie; tutaj bynajmniej nie wchodzimy w treść wewnętrzną tych jestestw (ob. Log. § 142. Fil. Nat. § 218 i 241). Odwrotnie w drugiej części Filozofii Natury, to jest w Fizyce, ta obojetność, jednostkowość, samoistność niknie, jestestwa występują treścią wewnętrzną, z jakością odnoszącą się do innej jakości zewnętrznej; a tak jestestwa odszczególniają się między sobą tak, iż każde z nich okazuje sie być jednym tylko szczegółem, mającym uzupełnienie siebie zewnątrz siebie, bo w drugiém jestestwie. Teraz zaś w trzeciej cześci Filozofii Natury, bo w Organice, jednoczą się oba względy, bo Mechaniki i Fizyki. Tutaj jestestwo będzie jednostką samodzielną, odrębną, mieszczącą atoli w sobie jakości, treść, szczególność, różnice; dla tego tutaj jestestwa, jako jedności, same do siebie się odnosić będą, odnosić się będą do szczególności w nich zamkniętych; lecz gdy te szczególności, ta treść w nich tkwiąca odróżnia je od innych jestestw, ztąd więc one także odnosić się będą do tych innych jestestw na zewnątrz istniejących.

Z tego już znać iż natura w organiźmie dąży do wyrażenia logicznego pojęcia; bo gdy w Mechanice jestestwo jest niby jednostką, i wyraża pierwszy piérwiastek pojęcia, bo poje dyńczość; gdy w Fizyce jakość, odwrotność odszczególniająca, wyraża szczegółowość jako drugi pierwiastek pojęcia; już organizm, będąc jednością zawierającą w sobie odwrotność, jest tym trybem ogólem mieszczącym je w sobie, jest wyrażeniem pojęcia, o ile tylko natura tem wyrażeniem być zdoła (porównaj § 218). Cały przeto rozwój Organiki ma się ku coraz doskonalszemu wyrażeniu pojęcia tego. Wedle tedy coraz wyższego zbliżenia się organizmu do wyrażenia pojęcia, utworzą się trzy stopnie jego rozwoju coraz wyższego, będące właśnie trzema częściami całej Organiki.

Uważmy również że (jak wiemy z § 211 i następnych) natura ma właśnie tę istotę, iż jest rozsypana w przestrzeni i czasie; że tedy tutaj nawet te jestestwa, które wyrażają jedno pojęcie, które tedy do siebie należą, przedstawiają się nam jako rozdzielone od siebie; że właśnie nie przedstawiają nam téj jedności uzmysłowionej, czyli tego zebrania się w jedném jestestwie. Wiemy również (§216), że całe coraz wyższe stopniowanie natury, ku temu się właśnie ma, aby te rozosobnione jestestwa należące do jednego pojęcia (a zatém będące wzajemném uzupełnieniem siebie, a tak wyrażeniem jednego, odpowiedniego sobie stopnia natury), coraz to więcej się zbliżyły z sobą, a tém samém aby coraz to mocniej się z sobą łączyły, by w końcu złożyć się w jedno jestestwo, któreby zarazem odnoszeniem się na zewnatrz odnosiło się do siebie, do treści w niém samém zawartéj, słowem aby było podmiotem zupełnym.

Tak wedle téj istoty natury, wedle analogii powyższego rozwoju, można oznaczyć przedewszystkiém piérwszy stopień organizmu; w nim bowiem winny się znaleźć już wszystkie trzy piérwiastki pojęcia, bo inaczéj nie byłby organizmem. Jednakże ponieważ tutaj organizm będzie dopiéro na stopniu pierwszym, przetoż tutaj, nie będzie jeszcze doskonałego połączenia wszystkich trzech pierwiastków; ale pierwszy z nich, bo rozłączenie (niby pojedyńczość) bedzie przeważać nad tamte dwa drugie pierwiastki; z czego widać iż różne potęgi, składające tę pierwszą formę organizmu, będą się miały niby samoistnie, zewnetrznie, obojętnie do siebie, o ile na to zezwoli ich jedność organiczna, będąca przecież ich tłem i piętném. Z tego również znać iż te różne potegi, te jestestwa bedace tutaj wyrażeniem rozmaitości różnic, szczegolności pojęcia, nie są jeszcze tak ściśle i logicznie z sobą powiązane, aby nawzajem z siebie wypływały, jak tego ścisłość logiczna wymaga. Te wszystkie potęgi będą wprawdzie nawzajem na siebie działać i oddziaływać, a tak okażą że jednę jedność stanowią; przecież ta jedność będzie jeszcze jednością idealną, dla naszej myśli istniejąca, lecz nie bedzie jednością zmysłowa, nie będzie jednością wyrażającą się jedném jestestwem, z któregoby ta rozmaitość cała, rzeczywiście (nietylko idealnie) wypływała; słowem, nie będzie jeszcze rzeczywistym żywotem (Log. § 169). Tym organizmem pierwszym jest organizm geologiczny.

Biorąc tutaj wyraz "geologiczny organizm" w najobszerniejszem znaczeniu, widzimy iż treść w nim zamknięta nie wystarczy pojęciu, jak to przekonać mogą niektóre przykłady które tutaj przytoczymy, wyprzedzając rozwój rzeczy samej. W żadnym z tych przykładów nie znajdziemy ścisłej jedności zamykającej w sobie różnice ściśle z sobą połączone w jedną całość. Jakoż np. atmosfera, wody, lądy, są trzema potęgami jeograficznémi; one działają nawzajem na siebie, stanowią jakby jednę całość, a przecież zostają w ciągłém od siebie rozdzieleniu, nie tworząc ścisłej jedności, bo one nie rodzą się nawzajem z siebie, jak się w teoryi rodzą z siebie różnice pojęcia.

Jeżeli w organizmie zwierzęcym każdy organ jest warunkiem wszystkich innych, a nawzajem te wszystkie znów są jego warunkiem, a tak cały organizm składa całość i jedność ścisła; téj jedności nie postrzegamy w onych trzech pierwiastkach jeograficznych, które zawsze względem siebie są obce, obojętne, i dla tego właśnie mogą być ciała niebieskie (np. księżyc), które mają wprawdzie jeden z tych pierwiastków, to jest fomy stałe, a nie mają atmosfery, i są bezwo-Podobnie, jak te trzy pierwiastki jeogradne. ficzne, zachowują się do siebie skały szczegółowe, składające gruppę jednę, tworzące tedy jednę jedność, a przecież one również są obojetne i obce względem siebie; a jak na księżycu brakuje dwóch pierwiastków jeograficznych, tak i w gruppach zwykły brakować niektóre skały należące do całości ich; więc i one wcale nie są tak ściśle z siebie wypływające, jak np. kości jednego i tego samego organizmu zwierzęcego. Podobnież mają się góry, doliny, płaszczyzny i inne formy ukształtowania kraju; one składają lądy, nadają im charakter; mimo to wszakże mają się do siebie, jak niby z przypadku połączone z sobą; toż dalej części świata, z których złożona powierzch-Tego niedostatku jest przynia kuli ziemskiej. czyna głębsza— logiczna.

Jest wprawdzie jedność będąca tłem tych stopni, onych potęg jeograficznych, tych skał, kształtów powierzchni, części świata; są one wypływem idei, która pracowała na dnie tego utworzenia ziemi; ale ta idea, choć jedna i taż sama, jest przecież wspólna dla wszystkich; trzeba razem pojąć, razem złączyć te wszystkie stopnie geologiczne, a wtedy się wykaże w nich jako w całości idea; ale żaden z tych stopni, zosobna wzięty, nie okaże jej dostatecznie. Przeciwnie, ciało organizmu zwierzęcego, wzięte zosobna, ma tę ideę sobie obecną; jestto jedność organiczna, która przenika wszystkie członki, a która właśnie dla tego iż jest jednością ścisłą wyraża się jedném jestestwem— bo duszą.

# I. Organizm geologiczny.

# § 263.

Lecz z powyższego oznaczenia organizmu geołogicznego (§ 262) wypływa że stosunki czynników jego, onych potęg i zjawisk, i t. p. nie zradzają jeszcze doskonałego wyrażenia pojęcia, że stosunki te, są jakby jeszcze powierzchowne; bo potęgi działające mają się dopiero zewnętrznie do siebie; z czego wynika iż też rezultat ich wzajemnego działania będzie także zewnętrzny, tyczący się przeto kształtu, który tutaj jest głównem piętnem organizmu tego.

#### § 264.

Jakoż rzekliśmy na inném miejscu (§ 261), iż ze wszystkich ciał niebieskich sama kula ziemska jest nam bliżej znana, że ona przeto jedna może być przedmiotem dokładniejszego rozwoju.

Powiedziano iż organizmem piérwszym jest dla nas organizm geologiczny kuli ziemskiej, ujęty w najogólniejszem znaczeniu. Planeta nasz ma być podnożem dla wyższych organizmów, a podwaliną dla historyi duchowej rodu ludzkiego; mieszkaniem jestestw duchowych, a zarazem pierwszym szczeblem ich nauki, ich szkołą i wychowaniem dla wiekuistego żywota.

Kula ziemska, jako wypadck ostateczny wszystkich stopni natury dotychczas rozwiniętych, mieści je wszystkie w sobie, jako pierwiastki, a czynniki swoje. Rozwoj powyższy sam nastręcza nam wzglęORGANIKA.

dy, wedle których uważać należy kulę ziemską. Stroną pierwszą jest istota mechaniczna, zatém stopień odpowiedni mechanice bezwzględnej (§ 234 do 240) i pierwszej części fizyki; będzie on tedy obejmował jedynie te własności, które się rodzą ze samego mechanicznego oznaczenia ciał (§ 241 do 250), nie wdając się w bliższą ich treść.

Jak wszystkie potęgi ogólnéj natury zebrały się niby w ognisku, a celu swoim w kuli ziemskiej, tak znów sam ten planeta nasz ma za koniec swój a szczyt ród ludzki; bo ostatecznym celem slepej materyi jest duch. Jeżeli natura cała i ta drużyna olbrzymich i misternych poteg jéj nie istnieje dla siebie ale dla myśli, któréj jest wyrażeniem i służebnicą, toć w duchu już sama zagościła ta myśl; duch sam jest myślą myślącą. Człowiek z jednej strony spogląda na naturę, jak na symbol niemy tych piérwiastków, tych uczuć i myśli, które w nim przebywają; lecz z drugiej strony, owa natura, jej trudy i jej dzieła, nie zdołają sprostać jego całości, myśli jego; one jej nie wystarczą; ztąd też duch człowieka tęskni na Ziemi, nie uznaje jej za matkę swoję; zaledwie widzi w niej najemną piastunę, karmicielkę pierwotną duchowego niemowlęctwa jego. Tak sie dzieje z rodem ludzkim. Oddany kuli ziemskiej na początkowe wychowanie, na niej doświadcza on sił swoich; w ciężkiej walce z potęgami natury sam czerstwieje na mocy, a zwyciężając świat matervi co go w kolo otacza, uczy się też przemagać czarnoksięzkie oczynienie, w którém go trzyma własna cielesność jego; bo dla ducha rodu ludzkiego ciałem jest kula ziemska. Jak ten duch żyje, krocząc od bieguna do bieguna, jak żyje we wszech plemionach, rodach i ludach, a przeléwa się ze stulecia na stulecie, tetniac, mysląc i czując we wszech tysiacach lat; tak ta kulica ziemska jest rodowi ludzkiemu dodaném ciałem, co nie umiéra nigdy, lecz przeobraża się zwolna z rodem człowieka, i zwolna się uduchownia, stając się coraz godniejszym przybytkiem dla jestestw rozumnych. Lecz przetwarzanie się natury dla człowieka winno być własném jego dziełem, tudzież wywołane własném uduchownieniem jego; on sam winien tę naturę przeistoczyć, uzacnić, przezwyciężyć: ale zwyciężyć jest to poznać. To zadanie rodu ludzkiego rozebrały między siebie ludy: każdy z nich niechaj przyswoi sobie naturę własnego kraju, niechaj podsłucha wewnętrznych tajemnic swoich gor i rzek, dolin i skał, niechaj zrozumić mowę swoich borów i téj fantastycznej gry swojej atmosfery i klimatu; wtedy ta glucho-niema ziemia jego odpowie na zapytania i podda się jego woli. Wtedy nastąpi znów jedność z naturą; ale nie owa jedność, poddająca jestestwo rozumne pod ślepe potegi przyrody; ale będzie to jedność, zdobyta krwawą praca rak i silenia sie ducha.

#### a. Kula siemska se wsylędów mechanicsnych.

# § 265.

Jeżeli, jak powiedziano wyżej, tutaj występuje ziemia tylko pod względem mechanicznym, zewnętrznym, pomijając jej bliższą wewnętrzną treść (np. skład chemiczny, potęgi geograficzne, jako: wodę, lądy, powietrze, budowę jej powierzchni, i t. d.); zatém znać, iż tutaj będziemy mieli jedynie na baczności kulę ziemską, jako jednostkę, jako całość zatém jej stosunek do słońca, do wszechnicy świata, do systematu swojego i słonecznego i t. d.

I.) W ogóle, Ziemia jest gwiazdą między gwia-

zdami, jest jednostką; zostaje tedy w pewnym stosunku do wszechnicy świata, ma właściwe sobie miejsce, i otoczona w koło właściwem sobie niebem.

• II.) W szczególności, Ziemia, należąca do osobnego systematu słonecznego, którego jest częścią, jest planetą piérwszego rzędu; ma dodany sobie księżyc jeden, odznacza się ruchem odrębnym, różniącym się od ruchu innych ciał niebieskich; ma charakterystyczne swoje obiegi około słońca i właściwe wiry około własnej osi— więc własny ruch, tworzący przeto własną sobie przestrzeń (płaszczyznę elipsy i obwód jej) i własny czas (rok i dzień, godziny, i t. d.).

III.) Jak naprzód (pod 1.) Ziemia była jednostką abstrakcyjną, ogólną, bez różnic, odnosząca się sama do siebie; jak następnie (pod 2.) odnosi się na zewnątrz, a mianowicie do słońca, tworząc rozmaitość zjawisk ztad się rodzących (jako szczególności); tak teraz jednoczą się oba te względy. Ziemia jako jedność, jako odnosząca się sama do siebie, sama okaże się być rozmaitością zjawisk. Atoli te zjawiska wszystkie będą miały piętno odpowiednie niniejszemu stopniowi, to jest piętno machaniczne, bo odnoszące się głównie do czasu i przestrzeni, pi**etn**o ilościowe, a zatém odpowiednie mechanice. bezwzględnej i ogniwom pierwszej części fizyki, które również były mechanicznie oznaczone (ob. § 264). Tu tedy należy właściwy kształt ziemi i rozmiary jej (np. stosunek ilościowy promienia średniego (45°) do promienia równika, osi obrotu do średnicy równika i oznaczenie równika; stosunek obwodu południka do obwodu równika; obszar powierzchni ziemskiej, objetość ziemi, jej ciężkość, ciężkość gatunkowa, podział przez równoleżniki i południki, więc szerokości i długości geograficzne— i tak nastepnie:). Tu należy mienie się kierunku obrotu dziennego do kierunku obiegów słońca, czyli pochylenie

osi do ekliptyki, zatém zwrotniki i koła biegunowe, a zatém oświecenie i ocieplenie właściwe (wróżnej przestrzeni i wedle różnej szerokości geograficznej, w różnym czasie i w różnych porach gocznych); strefy i pasy, i tak dalej.

## h. Kula siemska jako tlo osynników tellurycznych w icisłém znaczeniu.

## § 266.

Powyżej widzieliśmy zjawiska, wynikające z uważania ziemskiej kulicy pod względem zewnętrznym, mechanicznym, bez względu na jej treść; wypływały one głównie z potęg zaziemskich, ze stosunków należących do wszechnicy świata, do mechaniki niebiańskiej; miały tedy piętno kosmiczne. Teraz odwrótnie, uważmy Ziemię samą w sobie ze względu na jej treść, przeto jako rozkładającą się na różnice rzeczywiste, zatém na różnice, które nietylko mechanicznie się różnią od siebie (np. nietylko wedle przestrzeni i czasu), ale które, ważąc się z sobą, przenikają się nawzajem, łamią się z sobą i pasują. Te potęgi już nie są wypływem stosunków kuli ziemskiej do wszechnicy świata; one wypływają z niej saméj; ona sama jako jedność rozkłada się na te czynniki jako na treść swoję (na szczególności). Stosunek kosmiczny wchodzi wprawdzie do téj gry, ale już tylko jako jeden z tych wielu czynników, jako jeden z wielu piérwiastkow działających (tak np. bez wątpienia obrót dzienny i kierunek osi ziemskiej są potęgami kosmicznemi; one wpłynęły zaiste na ukształtowanie lądów, one wpływają na poruszenie atmosfery, wód, ale jedynie jako jeden z wielu spółczynników i t. d.). Beda-to wiec zjawiska należące już do kuli ziemskiej, jako potęgi jej tylko właściwe; ztąd też są potęgami tellurycznemi w ścisłėm znaczeniu wyrazu tego.

118

Jak więc w piérwszym stopniu organizmu geologicznego Ziemia była wzięta sama w sobie, bez treści bliższéj, bez szczególności, tak teraz widzimy ją odwrotnie, jako odnoszącą się do rozmaitości w niéj zamkniętych (jako drugi piérwiastek pojęcia).

#### § 267.

## I. Ogólne potęgi natury.

Tu z kolei winny tedy wystąpić te potęgi i czynniki, które były przedmiotem tak mechaniki ogólnéj, jak i fizyki; a tak się właśnie iści to, cośmy rzekli wyżej, iż te potęgi wszystkie winny znaleśdź widownie w materyi, oznaczonej już czasem i przestrzenią (§ 261). Lecz te potęgi i czynniki wszystkie, które (jak się powyżej powiedziało) były rozlane po całej wszechnicy świata (§ 259), teraz są wzięte w służbę naszego planety, stają się teraz pracownikami kuli ziemskiej, a tem samem potęgami tellurycznemi. One przeto, wedle powyższego rozumowania (§ 266), przybierają właściwe formy, odpowiednie ziemskiej kulicy, która im nadaje piętno swoje i cechę odpowiednią tej ziemskiej indiwidual-Tutaj przeto znajdzie się ciężkość ciał właności. ściwa kuli ziemskiej (ztąd zaiste inny ruch wahadet na ziemi, jak na innych ciałach niebieskich); tutaj nawet należą właściwości Ziemi rodzące się z mechaniki bezwzględnej, droga jej roczna i wiry dzienne, ale już jako potęgi wywierające wpływy swoje na zjawiska ziemskie (np. na klimat, w którym stosunek do słońca jest tylko jeden z wielu spółczynników). Tym sposobem te oznaczenia kosmiczne stają się tellurycznemi czynnikami i jednym z pierwiastków działających. Dalej, tu należą: właściwe światlo i cieplo (zależące nietylko od właściwego stanowiska Ziemi względem słońca, ale również i od ciepła wewnętrznego Ziemi, jako wulkany, gazy palące się),

magnetyzm (bieguny magnetyczne), właściwość barw (pochodząca od właściwego oświecenia atmosfery); dalej— elektryczność, chemizm, jako połączenie ciał właściwych kuli ziemskiej.

## § 268.

# II. Potęgi geograficzne,

Jak atoli w onym pierwszym stopniu potęg tellurycznych (§ 266) widzieliśmy potęgi będące jeszcze czynnikami ogólnemi natury, choć z piętnem właściwem, nadanem im przez indywidualność ziemi, tak teraz wystąpić winny już szczegółowe czynniki, będące wyłącznemi potęgami kuli ziemskiej.

Jakoż Ziemia ma swoję przeszłość i dzieje swoje, z których wystąpiły trzy formy ją charakteryzujące; są to trzy *potęgi geograficzne*, odpowiednie trzem formom spójności (§ 243), bo- formie rozprężliwej, płynnej i stałej, wyrażające się atmosferą, wodą i lądami.

Te troiste geograficzne czynniki, jakby tysiącoramienne Tytany, nie spoczną nigdy w wielkiej pracowni Natury; silą się i mocują, łączą się z sobą i odpychają, i gospodarzą nigdy-nieznużone, i nie dadzą strupieć ziemskiej przyrodzie; to od siebie niby odrebne i oddzielne, to znów jednocząc się, zaślubiając się z sobą, występują w coraz innych postaciach- a wszędzie obecne pracują i w obłocznym nadziemskim świecie, i w głębinach ziemskich, i na powiérzchni twierdz lądowych, i w topielach morskich; bronia i chronią Ziemi by się nie stała martwym, bezżywotnym kryształem, jakim jest księżyc bezwodny. Bo wśród tej walki i pasowania się przebywa opatrzna Madrość, co miarkuje dzikie moce, i waży je i trzyma na wodzy. To życie geograficznych potęg jest jakby uwidomionym organizmem kuli ziemskiej, odradzającym bez końca życie planety, tudzież życie duchowych jego dziejów. Jakoż przewaga tych czynników wycisnęła się w historyi każdego narodu, i niby duchem niewidzialnym wstępuje w losy jego, i tam cichém słowem wskazuje mu drogi, na które ma kierować czyny i dzielność swoję. Był niegdyś i czwarty czynnik— ogień; ale ten ucichł dziś, przytłoczony brzemieniem ziemskiej skorupy, uwięziony w nocnych ciemnicach; dziś on jeszcze ciepłem ziemskiem, a niekiedy wybuchem wulkanicznym, o sobie znać daje; on już dziś więcej się nie liczy, gdy mowa o czynnikach geograficznych.

### § 269.

# a.) Ogólne oznaczenie trzech potęg geograficznych.

1.) Wody, jako płynne, są środkiem między stałą formą lądów a rozprężliwą atmosferą; a jako przeżroczyste i bezbarwne są także ogniwem pośredniczącem między nieprzeżroczystością form stałych Ziemi a jakby niewidzialnością powietrza. Gdy następnie woda znajdzie się i wśród suchych lądów, a zarazem przebywa w atmosferze, zatém znać, że i pod tym względem również jest środkiem między ograniczeniem ścisłem form stałych, a wnikającą wszędzie atmosferą. Tak pod każdym z tych trzech względów wody okazują się ogniwem pośredniczącem (terminus medius) tamtym dwom ostatecznościom; lecz z tego już wynika iż i pod względem ściśle geograficznym wody winny być również tem ogniwem pośredniem.

2.) Jak bowiem powyżej, pod względem ogólnym, widzieliśmy stosunek owych trzech form, tak okażą się również jako potęgi odszczególniające się i oddzielające się od siebie (jako szczególności). Gdy bowiem, idąc w kierunku promienia ziemskiego, widzimy iż formy stałe tworzą rdzeń naszego planety, tak powyżej dopiero rozpoczynają się kotliny i zlewiska, w których gromadzą się oceany— a nad lądami, nad wodami, wznosi się nakoniec ocean powietrzny. Przetoż i pod tym względem wody są ogniwem wiążącem tamte dwie ostateczne formy.

3.) Uważając nakoniec obszar zajęty przez te trzy formy, znajdziemy również wody jako spójnię lądów i atmosfery; wszak obszar lądów jest jedną trzecią częścią obszaru mórz, a atmosfera obtula sobą, opływa obie tamte formy.

## § 270.

## b.) Potęgi geograficzne wzięte zosobna.

Gdyśmy dopiéro uważali te trzy geograficzne czynniki w ogólności, obaczmy iż one, właśnie dla tego iż są szczególnościami, same się odosabniają od siebie— ztąd téż one teraz w tém swojém rozosobnieniu wzięte być winny.

1.) Atmosfera jest główną widownią właśnie tych potęg i zjawisk ogólnych, kosmicznych, które tutaj przybiérają cechy odpowiednie indywidualności ziemskiej (§ 267). W atmosferze odprawia się jakby walka fantastyczna owych zmiennych i na pół zagadkowych widziadeł, które naszą atmosferologią i meteorologią stanowią. (Tutaj należy skład chemiczny atmosfery, jej wysokość, kształt, jej różna temperatura, oświecenie i barwa; tu należy cieżkość gatunkowa powietrza i jej zmiany; ruchy, więc prądy powietrzne, wiatry, np. zwrotnikowe, jako skutek działania stosunków kosmicznych i t. p.; podobnież oscyllacye atmosfery; następnie zjawiska w ścistém znaczeniu, jako: obłoki i chmury różnych rodzajów, przeto różnych kształtów i barw; mgły, śniegi, deszcze i t. d.; zjawiska elektryczne, zorze i tak daléj.)

•

## § 271.

2.) Morza. Natura, ciągle ruchawa i ciągle przeobrażająca się w atmosferze, zaczyna się tu uspakajać. W morzach stalsze są zjawiska, ujęte już w pewniejsze karby ogólne potęgi przyrody; ważenie się sił fizycznych i chemicznych nabiera już zarysów pewniejszych; lecz dla saméj istoty płynnej spotykamy tutaj jedynie bierność względem potęg zewnetrznych. Przyroda nie zdoła się tutaj jeszcze do siebie odnosić, odnosi się dopiero na zewnątrz; nie ma jeszcze samoistności; ztad też zjawiska, choć różne od powietrznych, są im przecież w ogólnym zarysie odpowiednie. (I tutaj znajdujemy wzgląd na skład chemiczny, na głębokość, zwierciadło morskie, ciężkość gatunkową, temperaturę, barwę, przeźroczystość; ruchy, więc fale, wiry, prądy, wezbranie, opadanie, falistość i t. d.; tutaj również-wpływają, jako współczynniki, stosunki kosmiczne; dalėj, zjawiska elektryczne, fizyczne, poświaty morskie i t. p.)

#### § 272.

3.) Lądy. Gdy rozprężliwość atmosfery, płynność morza, jest ciągłą przemianą, ciągłą rozmaitością a przeobrażaniem się, ztąd też ani atmosfera, ani wody, nie zdołają być wyrażeniem rzetelném pojęcia, czyli owej rozmaitości zamkniętej w jedności stałej, będącej tedy również tak rzeczywistą, jak i rozmaitość sama. Dopiero formy stałe lądów są wyrazem pojęcia, bo tak okazują różnice stałe (np. rozmaitość ukształtowania powierzchni ziemskiej, jej budowy wewnętrznej), jak i stałą jedność, będącą tłem wiążącem razem tę rozmaitość. I rzeczywiście taka jest cecha logiczna lądów uważanych jeszcze ogólnie, abstrakcyjnie, a porównanych z atmosferą i wodami. Ale ta rozmaitość, łącząca się w jedność, znajduje jeszcze pod innym względem w lądach wyrażenie swoje. Jakoż, gdy ta rozmaitość objęta przez lądy, ma swoją przyczynę w działaniu potęg przyrody a mianowicie jest skutkiem walki tych trzech form geograficznych wynika ztąd; iż to właśnie lądy będą wyrazem stosunków wzajemnych, i gospodarzenia tych różnych form i że zarazem one zdołają być tłumaczem dziejów natury i przeszłości kuli ziemskiej. Gdy ani atmosfera, ani woda, nie zachowuje tej rozmaitości w kształcie trwałym, gdy tu dzieje wzajemnego łamania się potęg przechodzą bez śladu; lądy same, jak są same przez się wyrażeniem stałém rozmaitości przemian natury, tak zarazem będą odbiciem jedności wszystkich trzech pierwiastków geograficznych, połączonych z sobą.

## § 273.

# c.) Wzajemne działania na siebie potęg geograficznych.

Tu przeto należy przedewszystkiem owo wielkie gospodarzenie Natury i wzajemne wpływanie na siebie atmosfery, wód i lądów. Ten ciągły ruch i przeistaczanie się, wśród utrzymania równowagi między czynnikami temi, jest właśnie rozmaitością ujętą w prawa jedności, będącej ich tłem. Nie wdając się w zjawiska powszechnie znane, wspomnimy choć niektóre odmiany, zdziałane przez te trzy potegi np. działanie fal morskich na pomorskie brzegi, podpłókiwanie gór, rozsadzanie skał, zradzanie się delt, żuław, ławic, zamulenia portów, podebranie gor, działanie powietrza, upłazy lodów alpejskich, wpływy deszczów, wichrów, burz i t. d. Wszak sama bytność wód wśród lądów suchych (w kształcie źródeł, rzek, jezior, młaków i t. p.) i wśród atmosfery w kształcie chmur, mgły i t. d.), okazuje iż lądy odbierają wody jednym trybem, a oddają je drugim. To ciągłe przeistaczanie się form, to ciągłe ich na siebie działanie i oddziaływanie tych potęg, służy za podstawę organizmu geograficznego i jest zwiastunem żywota.

Jakoż te odmiany są historyą powierzchni ziemskiej, odbywającą się jeszcze pod naszemi oczyma, a będące jedynie omdlałem wyrażeniem starych dziejów ziemskiej kuli. Właśnie cały stan tych trzech form geograficznych jest wypadkiem przeszłości, i rezultatem ostatecznym wszystkich sił pasujących się na kuli ziemskiej. Teraz tedy wystąpić winny wszystkie potęgi, zamknięte w kuli ziemskiej jako w-pracowni swojej; zatem nietylko potęgi geograficzne, ale i potęgi ogólne (§ 267), a mianowicie: ciężkość, obroty ziemskie jako czynniki działające, ciepło, chemizm i t. d. (tamże); będzie to więc nowy stopień nauki naszej.

Jakoż, gdy pićrwszym jéj stopniem były potęgi ogólne natury, które, jako odniesione do kuli ziemskiej, miały tutaj cechę telluryczną, a drugim stopniem były potęgi geograficzne; więc znów teraz jednocząc (jak się rzekło) oba te stopnie, otrzymamy stopień trzeci całej tej części: będzie-to rzecz o ukształceniu kuli ziemskiej.

Niekiedy, gdy staniesz zdjęty podziwieniem na widok rozdartych, rozsadzonych skał, pietrzących się dzikim nieładem na sobie, rzekłbyś iż te kształty strome, dziwaczne, wydrzeźniające formy grodzisk, starych baszt, postaci ludzkich i zwierzęcych, są dziełem konwulsyjnych wywrotów natury; że tutaj ognie wulkaniczne, potopy, trzęsienia ziemi, gromy niebieskie, rozkołysały się dziką pierwotną swawolą; że to są pobojowiska ogromnych i gwałtownych walk, stoczonych przez siły tytaniczne natury. A przecież bardzo często, jeżeli się bliżej przypatrzymy tym scenom przyrody, już coraz wyrażniej wypłynie nam pewność, że tutaj nie gwałtowne działały potęgi, lecz że to zuchwalstwo fantastyczne jest robotą atmosfery, wód dészczowych, ciepła i zimna, i tych wszystkich zwolna działających pracownic przyrody, co zcicha, ukradkiem, niespostrzeżenie krzątając się około przerobienia natury, po pracy i dłubaniu kilku tysięcy lat, dokonały tych dziwacznych i śmiałych form, będących dziś przedmiotem podziwienia naszego.

## § 274.

## III. Ukształtowanie kuli ziemskiej.

#### a.) Budowa wnętrzna kuli ziemskiej.

Jeżeli, jak się wyżéj powiedziało, organizm geologiczny ma za główne piętno swoje ukształtowanie (§ 263), i gdy takowe właśnie objawiać się jedynie może we formach stałych, mających kształt pewny i oznaczony; przeto znać iż dopiero w zakresie tych ciał stałych organizm geologiczny występuje w prawdzie swojéj. Podział jego wynika wprost z istoty rzeczy a pojęcia logicznego. Tak naprzód winniśmy rzucić okiem na budowę wewnętrzną kuli ziemskiej, poczem dopiero mówić będziemy o skutkach jej, bo o budowie zewnętrznej.

### § 275.

### 1.) Kryształ.

Jakoż naprzód spotykamy jednostkę osobną, odnoszącą się do siebie, stanowiącą niby oddzielną całość dla siebie, odosobniającą się jako indiwiduum od zewnętrznego świata sposobem mechanicznym, bo przez nadanie sobie kształtu; tutaj więc owa cecha ogólna geologicznego organizmu, bo kształtowanie, występuje jako sprawa pojedynczego, jednostkowego ciała jest to kryształ. Kryształ, w ogólności mówiąc, jest cechą minerału. Nierównie większa część minerałów ulega krystaliczności; a tak minerał przez budowę swoją sam przez się już okazuje odnoszenie się do siebie, okazuje indywidualność swoję, oznaczając się samodzielnie formą jeometryczną w przestrzeni. Lecz gdy tutaj, jako w stopniu wyższym, znaleść się winny wszystkie stopnie poprzednie; przeto i w minerale obaczymy jako cechę ciężkość gatunkową, spójność (więc podzielność, twardość i t. d.), stosunek do ciepła (topliwość, barwę płomienia przy topieniu i t. d.), stosunek do światła (zatem barwę, różny połysk, lśnienie się), do magnetyczności, elektryczności, a nakoniec skład jego chemiczny.

Gdy kształt, jak wiemy, okazuje odnoszenie się do siebie, zatem wyraża samodzielność; gdy odwrotnie skład chemiczny wyjawia zachowanie się minerału do innych ciał; ztąd wynika że krystaliczna forma i skład chemiczny są w ogóle najwyższemi cechami minerałów, a insze, zwłaszcza fizyczne, mogą być za pomocnicze uważane.

Forma krystaliczna przenika wskróś kryształ cały, tak iż jest złożony ze samych warstewek, które z kolei odjęte nie zmieniają się ani co do figury swojėj, ani co do kąta wzajemnego swojego pochylenia; ten sam kryształ powtarza się aż do jądra samego, choć w coraz mniejszych wymiarach. Z tém jądrem a zarodem niespostrzeżonym zaczyna się tworzenie i stopniowe przybywanie kryształu, z przybraniem coraz nowych dalszych warstewek. Skład chemiczny nie jest tutaj bynajmniej warunkiem stanowczym; niekiedy jedno i toż samo ciało chemiczne krystalizuje się w kilkuset odmianach. Gdy *Hauy* odkrył pierwotne i zasadnicze formy kryształów, zdawało się naukom przyrodniczym być łatwém zadaniem wytłumaczenie tego zjawiska natury; połączono je z teoryą atomistyczną, uważając iż te pierwotne kształty są figurami pierwotnemi samychże atomów; przecież dotychczas nie wyjaśniono dokładnie rzeczy całej.

Krystaliczność przedewszystkiem dla tego jest zjawiskiem tak zajmującém, iż wśród natury martwej i głuchej występuje tu jakby przeczuciem forma zapowiadająca kształty natury żywej; kryształ jest to jakby sen natury marzącej o przyszłym żywocie; jest to pierwsze doświadczanie się Natury w utworzeniu organizmu. Marznąca woda na szybach naszych, minerały w głębokich tajnicach skał, udają pnie, gałęzie i kwiaty, któremi się natura stroi jakby w szaty swoje; a w podziemnych nocnych ciemnicach błyszczy i goreje światło kryształów, igra tysiącem barw; nie dziw tedy iż jak świat kryształów jest z jednéj strony przedmiotem głębokich badań naukowych, tak z drugiej strony staje się osnową czarodziejskich powiastek i gadek ludowych.

#### § 276.

## 2.) Skały.

#### a.) Ogólne oznaczenie skał.

Jeżeli kryształ okazuje się jako indiwiduum, toć już samo przez się wynika iż się znajdą utwory, które nie są indiwiduami ale zbiorem indiwiduów, tak jednorodnych jako i różnorodnych. Z tego zaś iż są zbiorem takowym wypływa naprzód że są wyrazem ilości, która (jak wiemy) nie jest ograniczoną, bo może być nieskończona; zatém nie jest całością w sobie zamkniętą, w sobie ukończoną; tak już widać iż te twory występują w wielkich massach; że na zewnątrz nie będą miały ścisłych jeometrycznych form, bo nie są zamknięte, ograniczone same przez się; a nakoniec, że one, mogąc być co do ilości większym lub mniejszym zbiorem, same są czémś nieskończoném w sobie, że są tedy same jedynie częścią, ogniwem, ułomkiem (szczególnością) całości do któréj należą; są to skały, (Skała każda należy do jakiejś grupy, do jakiejś formacyi składającej się ze skał różnych; grupa tedy jest względem tej pojedyńczej skały całością; ta skała ma się przeto do niej jako ogniwo jedno, jako szczegolność.)

Skały będą zatém główną osnową budowy ziemskiej.

Jeżeli przeto kryształy właściwym kształtem swoim okazują że własną potęgą wyrażają zewnętrznie istote swoje wewnetrzna, że sie tedy własną siłą odosobniają od świata zewnętrznego, a tak, odnosząc się do siebie, wyjawiają swoję indiwidualność; jeżeli więc kryształy te, krystalizując się, przezwyciężają ogólne prawo ciężkości, a tak wyjawiaja iż się jedynie stosują do prawa szczegółowego, sobie właściwego; toć odwrotnie, skały właśnie dla braku samodzielności nie odnosza się same do siebie, ale na zewnątrz, a tak ulegają ogólnemu prawu ciężkości, które jest prawem odnoszenia się na zewnątrz: ztąd też i ta forma niepewna, jaka spostrzegamy w skałach, bywa najczęściej skutkiem ciężkości, lub innych przyczyn zewnetrznych. Skała może mieć jedynie jakiś kształt, o ile bedzie wzięta w ogólnych swoich zarysach.

### § 277.

#### b.) Odszczególnienie się skał.

Jak powyżej mówiliśmy o skałach w ogóle, a zatém o spólném ich znaczeniu, tak teraz wynika ich rozróżnienie.

Lubo wiemy już iż skały nie są minerałami

17

właściwemi, toć widzimy z powyższej osnowy iż cechy, stosujące się do minerałów (§ 275), po większej części stosować się winny do rozszczególnienia skał; i tutaj tedy również występuje stosunek do ogólnych potęg natury, wspomniany powyżej (§ 267 i 275). Atoli z drugiej strony, gdy skały nie są jedno i toż samo co minerały, więc też mają swoje osobne cechy, rozróżniające je między sobą.

Znać iż to odszczególnienie wypłynąć jedynie może z trojakiego względu, z jakiego uważać wypada każdy przedmiot. Jakoż:

1-szy wzgląd oduosi się na wewnątrz, na treść, na części składowe skał.

2-gi wzgląd odwrotnie pomija treść wewnętrzną, a odnosi się na zewnątrz, to jest: uważając skałę za ogół, za jedność uważa przeto jej kształt zewnętrzny.

3-cie. Jednocząc oba te względy powyższe, wypadnie zwrócić się na wewnątrz, a zarazem mieć na uwadze kształt: będzie to więc wewnętrzny kształt skały, jej ukształtowanie wewnętrzne.

Uważamy że mówiąc tutaj o formie skał, tak zewnętrznej jak i wewnętrznej, bierzemy ją w ograniczeniu powyżej oznaczonem (§ 276).

# **§ 278**.

1.) Odszczególnienie skał wedle części składowych. – Wedle tego cośmy rzekli o skałach w ogólności (§ 276), wypływa iż skały składać się będą: albo z jednego i tego samego minerału (tak tedy jedynie obszar ogromny czyni ten minerał skałą np. sól); albo znowu skały składać się będą z więcej minerałów. Skały te złożone, znowu wedle sposobu złożenia, będą dwojakie: bo, albo te różnorodne części są bezpośrednio, krystalicznie złożone (np. jak granit składający się z kwarcu, feldspatu i miki); albo tėż trzymać się siebie będą za pośrednictwem łączącego ich lepiszcza (np. piaskowiec).

## § 279.

2.) Kształt zewnętrzny skał.— I tutaj kształt jest trojaki.

1od: Forma okazująca się kupieniem się, kłębieniem się mass.

2gie: Forma warstw, pokładów, gdy wiele skał różnego rodzaju, w kształcie płyt kolejno na sobie się rozlega.

3cie: Gdy skała w kształcie konarów, żył, szyb, wciska się w skały tak warstwowe jak i w niewarstwowe (to wdzieranie się okazuje iż skała, gąszczem będąc, wtłoczyła się w szczeliny skał już stwardniałych).

Kształt zewnętrzny skał, obok roślinności, jest piérwszym a najpoteżniejszym warunkiem charakteru, jakiego nabiéra okolica cała; skały rysują profile krajów i kontury ich widoków. Dla malarza natury nie jest bynajmniej obojętną istota geologiczna okolicy. Gdy jedne skały, a mianowicie plutoniczne, dźwigają się w kopuły śmiałe, lub w turnie i iglice alpejskie, otaczając się w koło jakby dworem rozrzuconych bałwanów, i roztwierając głębokie, rozsadzone przepaści; inne, a mianowicie warstwowe, rozkładają się płaszczyzna, lub bija fala łagodnych pagórów, lub wzdymają się okrągławą formą górskiego pasma. Atoli i te warstwowe skały, jeżeli były dźwignione ze swojej podłogi przez skały plutoniczne; skręcone przez nie i wykrzywione, już niekiedy staną stérczącą ścianą, urwiskiem, stromem; a gdy później żywioły zabiorą się do nich, owem welnem lecz nieustanném działaniem, już jakby dłótem i piłą dziergają je w kształty śmiałej i swawolnej fantazyi (ob. przyp. do § 273).

## § 280.

3.) Ksztalt wewnętrzny skał. – Jakikolwiek będzie rodzaj skał, przecież nigdy nam one nie przedstawią jednolitej i nieprzerwanej massy, ale będą w sobie porozdzielane.

Jakoż jedne z nich przybiorą kształt słupców; tak niby wyobrażać będą linie w skalnéj naturze (np. bazalty); inne utworzą jakby płaszczyzny; inne zbiorą się niby w kule (są formy które powstały ze stopniowego tężenia mass, a tak to ukształtowanie sferyczne okazuje iż massa tężała w różnych punktach, do których przylegały następnie części sąsiednie); inne tężeją w graniastosłupy, sześciany i t. d.

Powyżej mówiliśmy iż cały zewnętrzny kształt będzie ławą (jak to w osadowych), pokładem; otoż ta ława, stanowiąca jednę i tęż samą skałę, jest znów w sobie podzielona na podrzędne warstwy (które znać że nie powstały w różnym czasie, gdyż niekiedy poprzedzielane są cienką warstwą różnego minerału lub skały i t. d.)

Te warstwowe skały bywają podniesione, pogięte, zgruchotane przez skały które się cisnęły z dołu ku powierzchni ziemskiej.

### § 281.

#### c. Układ skał, i stosunek ich wzajemny.

Naprzód, przedmiotem naszym była skała w ogólności, skała sama w sobie; następnie uważaliśmy różne rodzaje skał, skały w szczególności; teraz więc wypada zwrócić baczność na połączenie się tych różnych skał szczegółowych w jeden ogół, w jednę całość — jest to układ skał.

Wszak układ skał w przestrzeni okazuje zarazem ich powstawanie w czasie; a tak wyjawia epoki tworzącej się budowy ziemskiej i jej ukształtowania. ORGANIKA.

Tutaj właśnie występuje działanie wszystkich ogólnych potęg natury (§ 265, 273), a mianowicie tych potęg, które są warunkiem wszelkiego ukształtowania, które czynią materyę zdolną do przyjęcia kształtów, które same będąc bezkształtne znoszą spójność materyi, czyniąc ją rozprężliwą i płynną: jest to woda jako płyn, i cieplo — płomień.

Z tego wynika iż skały, będące osnową budowy ziemskiej, były pierwotnie bez kształtu i bez formy stałej, że były bez spójności, bo spójność ich wyrażała się ogniem lub wodą: wypływa ztąd, iż jedne skały winny swój początek ogniom— są to skały *plutoniczne;* a inne winny początek swój wodom są to skały *neptuniczne*, osadowe.

#### § 282.

Z powyższej osnowy wynika różne następstwo w czasie tworzenia się skał, będące odpowiednie układowi w przestrzeni; ztąd też różne rodzaje skał utworzonych w jednej epoce, w jednym ustępie czasu, skadają jednę grupę, jako ów ogół i całość o której wspomniano powyżej (w § 281), która jest właśnie wyrażona ich układem a zachowaniem się wzajemném.

Z powyższego §. wynika również druga strona uważania skał, to jest wzgląd na ich początek. Tutaj okaże się trojaki rodzaj skał: skały plutoniczne, nepluniczne i skały będące skutkiem ognia i wody.

a.) Skały plutoniczne.— One właśnie zawierają te skały, które się kupią massami, lub rozdzielają się w słupce, lub w kule i t. d. (§ 279 i 280); nie są warstwowane, nie zawierają nigdy w sobie śladów jestestw organicznych; a będąc często parte z dołu ku powierzchni ziemskiej wcisnęły się gąszczem rozpalonym w skały wyższe, i rozszedłszy się konarami między niemi podnosiły je, zgruchotały i wygięły te warstwy górne, psując ich układ. Najstarszą gruppą sątutaj granity; lecz zatém nie idzie aby nie znalazły się i granity późniejsze, będące młodsze od innych grupp. Najmłodszą zaś gruppą plutoniczną, są skały pochodzące od wybuchów wulkanicznych wulkany dziś jeszcze czynne będąc są przypomnieniem starych wywrótów ziemskich.

b,) Škaly neptuniczne.— Główną ich cechą jest warstwowanie będące wypadkiem osadu z wody; ztąd drugą cechą są ślady jestestw organicznych w nich zamknięte (odciski, skamieniałości). Każda z grupp tu należących, jako rezultat téj saméj epoki, składa się ze zbioru skał do siebie należących, a tak jest całością względem szczegółowych skał.

Następstwo grupp, bo kolejne ich na sobie rozłożenie, jest pierwszą cechą ich kolejnego powstawania. Najdawniejsza gruppa jest gruppa *lupkowa*, a w tej znów najstarszą skałą *filat* (łupek z iłu); najmłodsza gruppa jest gruppa *napływowa*.

Stosownie do epoki każdej gruppy, znajdą się w niej ślady jestestw organicznych, tak roślin jak i zwierząt. Najdawniejsze zawierają najmniej doskonałe zwierzęta (np. miękczaki, muszle i t. d.); w miarę im gruppa jest późniejsza, tem też organizm zwierzęcy doskonalszy, tem podobniejszy do dzisiejszego zwierzęcego świata. I tak organizm kopalny jest uzupełnieniem dzisiejszej botaniki i zoologii, dostarczając brakujących im ogniw, i będąc często ich wyjaśnieniem i komentarzem; zatem też idzie iż skamieniałości są właśnie najważniejszą pomocą do oznaczenia gruppy do której skała należy, a tem samem ważną cechą oznaczenia jej wieku.

c.) Zjednoczone działanie wody i ognia okazuje się naprzód zewnętrznie w skałach *metamorfirznych* które, mając byt pierwotny, później działaniem ogniów przeistoczone zostały. Lecz rzeczywista jedność obu tych potęg, jest raczej owe działanie skał plutonicznych na osadowe, o którem już ORGANIKA.

wspomnieliśmy powyżej, owe parcie się skał plutonicznych z głębin ziemskich w kształcie żarzącego się gąszczu, więc podniesienie, zgruchotanie, przepalenie warstw osadowych, wśród których później stężały szczytem stromym gór.

Najważniejszém zjawiskiem tu należącém jest przepalenie tych osadowych skał, a tém samém ich przeistoczenie. Te gruppy plutoniczne są również jednym ze środków do oznaczenia grupp osadowych, bo z tych działań, które one wywarły na skały osadowe, poznać można które skały osadowe wyprzedzały w czasie owe skały plutoniczne, a które dopiéro później się na nich rozłożyły.

## § 283.

### 3.) Kula ziemska jako geologiczna całość.

Naprzód przedstawił nam się kryształ; była to całość osobna, indiwiduum odnoszące się do siebie i w sobie odosobnione (§ 275). Następnie, przedmiotem naszym była skała (jako szczególność) należąca do ogółu; a lubo tym ogółem jest gruppa, toć sama ta gruppa znów jest szczególnością, znów jedynie ułomkiem ziemi jako ogółu, jako całości wszystkich tych grupp. Wynika ztąd że teraz przedmiotem naszym byćby winna właśnie ta całość i ogół kuli ziemskiej, o ile ona nam jest znajomą, czyli co jedno, o ile nas obchodzić może.

Tutaj wszystkie powyżej podane fakta składają się w jednę całość wyświecającą dzieje planety naszego; tutaj przeto wchodzą w rachunek wszystkie potęgi wspomniane powyżej, a będące właśnie czynnikami tego całego rozdziału, mianowicie potęgi kosmiczne, które tutaj (jak wiemy) stały się współczynnikami tellurycznemi (§ 266). Lecz przedewszystkiem występują tutaj ciepło i woda, jako dwa czynniki natury w przymierzu z onemi ogólnemi potęgami natury, i złożyły się w tę budowę tak przedziwnej a głębokiej mądrości. Tak tutaj widzimy rozmaitość nieskończoną sił, złączoną w jedność będącą wyrażeniem pojęcia logicznego, o ile natura martwa tem wyrażeniem być zdoła.

Lecz ta historya Ziemi, będąc z jednéj strony łańcuchem wniosków czynionych przez geognozyę, a z drugiéj strony wypadkiem faktów powyżej podanych, mniej jest rzeczą Filozofii Natury; poprzestaniemy zatém na wskazaniu jej właściwego miejsca w naszej umiejętności.

Dziś Natura i jej praca około ziemskiej kuli ucichła; przeszły jej konwulsyjne porody i boleści; przebrzmiała wojna dzikich potęg; niekiedy tylko roztworzy się tu lub ówdzie ognisko wulkanu i ziewnie płomieniem i wstrześnie obszarem krajów, strachem ściskając serca ludzi i przypominając, że owe stare cyklopy, przywalone brzemieniem skalném, jeszcze nie usnety na wieki; że pracują i robią chcąc się wydźwignąć z ciemnic podziemnych, gdzie je opatrzna reka Mądrości przedwiecznej zamknęła. Lecz te gwałty a łomoty są jedynie słabem przypomnieniem dawnej natury; zaledwie postraszą a już zamilkną, by nie przeszkadzały pracy duchowej ludzkiego rodu. Człowiek dziś pielgrzymując po tej ziemi, jakby po ojcowskim domu swoim, wpatruje się w to ukształtowanie ziemskiej skorupy, i pyta ja i bada o losy i dzieje tej budowy planety swojego; a Ziemia, zaklęta w imię umiejętności, opowiada epoki zrodzeń swoich. Z wierzchu, tuż pod stopami naszémi, zamknięte są kości zwierząt zupełnie podobnych do dzisiejszych, a wśród nich rozsypane są stare urny, popielnice kości ludzkich, szyszaki i topory starych, zamarłych wieków. Lecz gdy się weźmiesz głębiej i zapytasz się dziś martwych świadków zapadłej natury, już

.

inny świat roztoczy się przed oczyma naszémi. Obaczysz Ziemię, choć w mrożnych dziś strefach, okryta gajami drzew skwarnej zwrotnikowej natury; w nich ogromnéj wielkości jelenie pasą się stadem, i cisną się gromady słoniów, mastodontów i innych olbrzymów natury zwierzęcej, a po bagnach igra hippopotam, nosorożec, a po brzegach grzmi rykiem lew i tygrys, i wyje niedźwiedź srogiej wielkości; lecz nigdzie niema śladów stopy ludzkiej. Aleć i ta scena jeszcze do nowszych należy, poprzedza ją inny świat: ocean ogromny rozwlókł się po ziemi, a w jego głębiach ciżbą nieprzebraną uwijają się ryby łodziki, żeglarki o dziwnych kształtach. Ale głębiej i głębiej znowu sięga badawcza myśl geologa, a jeszcze starsza epoka przedstawia mu się w dziwnych postaciach. Lady lśniące bogatą naturą, lasy palmowe i szyszkowych drzew, poszywają doliny i góry; potężném korytem przewalają się nurty rzek, a wody i ziemia pełne potwornych płazów, tak olbrzymich, że już żadne z dzisiejszych z niemi w porównanie pojść nie mogą; grzeją się na słońcu, gramolą się po bagnach, i puszczają się na łup w gęste puszcze pierwotne; a żółwie, krokodyle i inne jaszczury, tysiącami szukają w młakach pożywienia dla siebie. A po wodach i po lądach i po powietrzu snują się straszydła dziwolężne, owe ogromne pterotuktyle, owe płazy uskrzydlone o smoczej postaci, co panują we wszystkich trzech żywiołach ziemskich. Lecz i tu jeszcze nie znajdziesz pierwszego okresu, pierwszej formy naszej ziemi. W poprzednich epokach natura coraz biédniejsza w formy wyższego życia, aż nakoniec zdoła wydać podrzędne ślimaki, korale, a w końcu jedynie świat mikroskopowych wymoczków.

Kazda epoka tedy zawiéra osobny dla siehie

1

system zoologii i botaniki, które znów wszystkie w połaczeniu z dzisiejszym światem dadza się zjednoczyć w jeden wielki system botaniczny zoologiczny. Tak biorąc za podstawę dzisiejszy świat zwierzęcy i roślinny, jeżeli spostrzeżemy w łańcuchu stworzeń tu lub ówdzie jakiś brak pośredniego ogniwa, jakiś zanadto nagły skok, jakas lukę między jednem niższem a tuż po niem następującem wyższem jestestwem, już ten brak i luka znajdzie dopełnienie swoje w jakiems jestestwie już nieobecnem w dzisiejszym systemacie świata, a przytomném nam jedynie w jakimś szkielecie lub kości, w skamieniałości lub odcisku. Na wiele watpliwości znajdziemy odpowiedź, bylebyśmy się zapytali tej kośnicy dawno zapadłego świata i zrozumieli te jego mowe stara.

### § 284.

### b.) Budowa zewnętrzna kuli ziemskiej.

Powyżej (od § 274) rozsnuliśmy zasadnicze pojęcia wnętrza kuli ziemskiej, a tak rzecz sama prowadzi do odwrotności swojej, zatem do zewnętrznej budowy planety naszego. Atoli ten związek ogólny między wnętrzną a zewnętrzną budową ściślej się jeszcze okaże, gdy zważymy iż budowa wewnętrzna skorupy ziemskiej, ma się do ukształtowania powierzchni ziemskiej jak potega wewnętrzna do zewnętrznego jej objawienia; co jest (jak wiemy) jedną z kategoryj logicznych (Log. § 74. 3). Jak wszędzie tak i tutaj rzeczywistość jest wyrazem ogniwa logicznego; bo ukształtowanie powierzchni, tak całej kuli jako jej pojedyńczej miejscowości, jest odbiciem odpowiedniej mu geologicznej natury.

Dopiéro-to nasze czasy przerodziły jeografię w umiejętność i postawiły ją jako rówiennicę obok starszych jej sióstr w świątnicy wiedzy ludzORGANIKA.

٠

kiej. Dawniej jeografia była zbiorkiem wiadomości i wiadomostek, przyczepionych jakby z łaski do dziejów pojedynczych ludzi historycznych, lub do żywota narodów i państw. Tak żyła w ubóstwie i poniżeniu okruchami które spadały z hogatego stołu historyi, polityki lub filologii; szczęśliwa, jeżeli ją raczyli uważać za użyteczna, choć podrzędną pomocnicę w wspaniałej budowie wiedzy, którą duch ludzki sobie dźwigał na mieszkanie a chwałę swoję. Lecz skrzętna i baczna robotnica, pracując w zaciszu, obaczyła się w końcu wśród obfitego dobytku długowiecznych trudów swoich, i spostrzegła jak jej duchowa majętność się wzmogła, jak te jej wiadomości rozjednostkowane a ułomkowe fakta zrosły się w jednę całość organiczną. Teraz roztworzyły się inne widoki dla jej działania. Pojęła ona że jej zawisłość od innych nauk się skończyła, że zdoła już sama zapracować dla siebie na swój własny dom; bo jakby gromem zapalił się w niej pomysł, że i ona ma to zacne powołanie, by wyśledzić Boże słowo skréślone, tak budową lądów i krajów; tak architekturą dzielnic świata, jak morską topielą, jak gwiazdzistém pismem na Niebie. Co było dla dawnej jeografii jakby faktem przypadkowym w naturze, co było dla niej opisem niewolniczym, wyliczaniem, stało się już treścią dla myśli, dla rozumowania filozoficznego. Gdy teraz umiejętność młoda z wysokości obłocznej zadumiona wpatrzyła się w tę kulicę ziemską, pobożną myślą w niej tonąc już poznała, że tu Opatrzność nic nie zostawiła swawoli ślepego przypadku, że zanim człowiek był wywołany słowem Bożem, Anioły Pańskie prostowały dziejom ludzkim ścieżki na Ziemi; że każdy ocean, każda część świata, każdy kraj, każda rzeka a morskie pobrzeże, ma głębokie

znaczenie swoje. Tutaj góry i doliny, sieci wód i pobrzeża, przemówiły o Mądrości Bożej i zaśpiewały hymn na chwałę wiekuistej Myśli stwórczej. Jak kości w organizmie wiernie do siebie należą, jednę składając całość, tak również uznano że te lądy i te morza, rzeki i części świata, nawzajem wypływają z siebie; że tym właśnie trybem jakim są, a nie innym, winny były być zbudowane, jeżeli się miały stać domem ojczystym dla historyi i kształcenia się ludzkiego rodu, tudzież nauki jego początkowej, zanim duch człowięczy, odrodziwszy się śmiercią ciała, przejdzie do wyższej szkoły Bożej, prowadzącej go już pod stolicę niebiańskiego Ojca.

## § 285.

Gdy przeto tutaj jest mowa o zewnętrznem ukształtowaniu powierzchni kuli ziemskiej, zatem oznaczenia zewnętrzne, to jest oznaczenie przestrzeni i wymiary, są tutaj głównym względem. Lecz wymiary takowe nie są już wymiarami abstrakcyjnemi ogólnéj przestrzeni, w któréj każdy wymiar, nie odnosząc się do żadnego punktu stałego, może być długością, szerokością lub wysokością, (w któréj niéma jeszcze kierunku w góre lub na dół, w prawo lub lewo § 224). Tutaj przeto te wymiary odnoszą się do kuli ziemskiej; są tedy już oznaczone; bedzie wiec to albo wymiar pionowy, bo w kierunku promienia ziemskiego; albo w kierunku poziomym, bo w kierunku prostopadłej do promienia, czyli w kierunku stycznej; a w szczególności, w kierunku południka i równoleżnika, toż północy i południa, zachodu i wschodu, lub kierunków pośrednich,

## **§ 286**.

## 1.) Wymiary w ogólności.

a.) Wymiary poziome. Tutaj naprzód widzimy odgraniczenie się lądów suchych od wód, przeto

#### ORGANIKA.

kontury brzegów morskich; a w szczególności rysują się: odnogi i odwrotne im półwyspy, cieśniny i odwrotne im przesmyki, przylądki, zatoki; daléj morza i wyspy, oceany i części świata i t. d. ztąd stosunek obszaru powierzchni kraju do długości jego pobrzeżów we wszystkich zakrętach i t. n.

b.) Wymiary pionowe w ogólności. Idąc (jak się rzekło) w kierunku promienia ziemskiego, spotykamy głębokości morskie i wysokości wysadzonych lądów suchych, i jako miarę obydwóch tych wymiarów, pośredniczącą im, znajdujemy wysokość zwierciadła morskiego; dalej spotykamy wypukłość i wyżłobienia, więc rzeźbę, tak trzonu morskiego jak powierzchni suchej.

c.) Atoli zjednoczenie obu powyższych odwrotnych wymiarów stanowi dopiero całkowitość rzeżby ziemskiej i jej plastyczność, bez względu czyli jest rzeżba morskiego trzonu, czyli powierzchni suchych lądów.

### § 287.

#### 2.) Wymiary szczegółowe.

a.) *Czynnik orograficzny*. Gdy powyżej przedstawiły się nam wymiary owe w ogólności, obaczmy teraz ich szczegółowe zastosowanie do potęg geograficznych, a mianowicie do lądów i wód.

1ód Wzniosłość pojedyncza jako jednostka jest görg (jeżeli występuje z morza jest wyspą). Tu odróżniamy: szczyt góry i różne jego formy; daléj, schyły góry i jéj podnóża, które są różne, wedle wymiarów poziomych, pionowych i t. d.

2gie Góra pojedyńcza jako część (jako szczególność) łączy się z innemi górami w system górski, albo jako grono gór, albo jako pasmo; tutaj znów rozmaitość natury, wedle rozmaitości tych dwóch wymiarów. 3cie Góry zrastają się w płaszczyznę, a tak powstaje wysoczyzna.

Lecz uważmy iż jak wszystkie te formy wypukłe pod względem pionowym odnoszą się albo do równiny na któréj są osadzone, a tak mają znaczenie wymiarów wzglednych, albo odnosza sie do zwierciadła morza, będącego zasadą wymiarów bezwzględnych, tak podobnież też same wymiary wypukłe mogą być wzięte w znaczeniu odwrotném, bo jako wydolenia powierzchni ziemskiej - a tak również odnosić się do obudwóch zasad powyższych. Jak względem całej kuli ziemskiej lądy suche są wypukłościa, tak zlewiska oceanów i mórz sa wydoleniem i wklęsłością kuli ziemskiej, przeto negacya powiérzchni lądów suchych. Podobnie téż każda z powyższych form wypukłych ma odpowiednią sobie odwrotność, swoję sprzeczność(negacyą) wklęsłości, a to bez względu czyli się znajdzie na lądach suchych, czyli na powierzchni dna morskiego: tak góry, pasma, grona górskie, wysoczyzny i t. d. na powierzchni suchych lądów i na dnie morskiem, mają odwrotność swoję w kotlinach, dolinach, nizinach, krajach zapadłych i t. d. Jednakże i tutaj wymiary poziome są także względem głównym.

b.) Czynnik hydrograficzny. Jak w ogólności wielkie wklęsłości planety naszego są właśnie zléwiskiem wód morskich, tak téż wklęsłości lądów bywają naczyniami dla wód lądowych; ztąd rodzą się potoki, jeziora i t. d., a mianowicie rzeki. Tutaj występuje wyższy, średni i dolny bieg rzeki, natura jej ujścia i źródła, charakter jej, jej brzegi, jej porzecze (to jest kraj posyłający do niej wody swoje); dalej pomorze (kraj posyłający do pewnego morza rzeki swoje), rozdział wód, siatka rzek (w morzu rzekom odpowiadają prądy, kotlinom wiry i t. d.): słowem jest to czynnik hydrograficzny, w którym ró-

142

ORGANIKA.

wnie wymiary owe służą za tło główne (np. długość wody, chyżość jej biegu, głębokość).

c.) Dopiéro czynnik *orograficzny* i *hydrograficzmy* nadaje prawdziwy charakter pod tym względem ladom i krajom i szczegółowym okolicom.

1ód Panowanie wyłączne jednego z tych pierwiastków, powyżej wymienionych, czyni widok kraju ckliwym i tęsknym. Wszakże ten niedostatek wyraża się głównie w równinie, która właśnie jest wcieleniem braku rozmaitości (np. pustynie Llanos, Sawany, zwierciadło morskie, stepy i t. d.); bo wypukłości i wklęsłości gór, przeważające właśnie dla tego iż odstępują od jednostajności równiny, są już same przez się różnokształtne i rozmaitości pełne.

2gie Jeżeli obok siebie stają dwie odwrotności, np. płaszczyzna morska i strome skały, jako wyraz kierunków poziomych i pionowych, wtedy widok kraju właśnie tem przeciwieństwem działa na imaginacyą.

3cie Jeżeli zaś dwie formy sprzeczne będą połączone ogniwem pośredniem, łagodzącem ich przejście, wtedy zrodzi się już główny warunek estetycznej plastyczności okolicy.

Mówimy w § naszym o estetycznym widoku kraju. I zaiste między duchem człowieka a przyrodą, w koło go otaczającą, zachodzi głębokie pokrewieństwo. Jakoż człowiek, już pod samym względem cielesnéj istoty swojej, do natury należąc, przenikniony jest niewidzialną jej potęgą. Lecz obok tych wpływów cichych, inne jeszcze ogniwo łączy go z przyrodą; jest to ogniwo czysto-duchowe; bo ten sam Bóg co stworzył ducha człowieka, co mu nadał myśl, wywołał też naturę z nicestwa wiekuistem słowem; nie dziw tedy, iż gdy struny onej niebiańskiej lutni zabrzmią w sercu naszem, już i natura odezwie się niby arfa eolska, pod tchem duchowym człowieka, i zcicha i zlekka wtorować będzie téj jego pieśni duchowej; a tak dokonywa się owa jedność myśli (ducha) i istnienia (tutaj natury), owa jedność podmiotu i przedmiotu, bo jedno i drugie Bożym jest wypływem.

Ta jedność w człowieku naprzód odzywa się uczuciem, głosem wewnetrznym serca; on instynktem rad w naturze widzieć odbicie a zwierciedlenie się treści, przebywającej w toniach duszy jego; on tę naturę uduchownia, on siebie w niej znajduje i widzi; więc ogarnia ją gorącą miłością, by odżyła, by przemówiła do niego, gdy ją przytuli do ciepłego serca. Wszak zapatrywanie się estetyczne na naturę nie obejdzie się bez miłości i nie zrodzi się nigdy, jeżeli téj naturze nie nadamy znaczenia duchowego. Ile czucia, ile bogactwa w sercu człowieka, o tyle téż zapuka serce w téj naturze saméj, co niema, spogląda na niego spojrzeniem rzewném, tajemniczém: i nawzajem im więcej będzie treści w tej naturze, im ona ściślej połączy wszystkie formy rzeźby ziemskiej, i rozmaitość roślinnego świata, i suche lady i wody, i obłoczne widziadła i poświaty słoneczne, tém téż ona stanie się duchowi podobniejszą; bo i duch jest zjednoczeniem rozmaitości nieskończonej. Gdy człowieka tedy obejmą w koło zuchwałe grody skalne i śniéżne przyczoła tatrzańskich olbrzymów, i znów otchłanie ciemne, nocne roztworzą podziemne przyrody państwo; gdy jeszcze tu i owdzie olbrzymi potwór lub ślimak wyciśnięty na stroméj skale, lub kość starego mieszkańca natury, wystąpią na jaw niby świadki wymowne dawnych lat tysiąców; gdy zdala rozłoży się świat gajem, i ornem polem i łąką wyszytą weselnym rodem kwiatów; wtedy coś zagra w sercu czło-On się zwróci do natury, niby do swej wieka.

#### ORGANIKA.

staréj piastuny i wypowié boleści, i cierpienia i radości swoje; a natura uspokoi i ugasi co tam w sercu boli i pali, i przyświeci promieniem radościom jego, i uszlachetni je. Więc też artysta, jeżeli chce zrozumieć tę naturę i stworzyć piękności dzieło, niechaj jej udzieli własnego pierwiastku swojego, niechaj w niej widzi dzieło wszechmocnego Ojca; a wtedy i ten obraz jego przemówi do widza, i wzbudzi w nim te same uczucia, jakie żyły w mistrzu, gdy go zradzał z siebie.

## § 288.

# 3.) Wymiary odniesione do całości powierzchni naszego planety.

Naprzód przedmiotem naszym były wymiary wogólności; następnie wymiary szczegółowe, bo zastosowane do szczegółowych przedmiotów powierzchni ziemskiej; teraz zjednoczywszy te dwa pierwiastki, to jest, połączywszy szczegóły w jeden ogół, otrzymamy na przedmiot ogół całej powierzchni kuli ziemskiej, obejmujący szczegolności i rozmaitości w sobie, o ile takowe maja za zasadę swoje wymiary. Bedzie-to powierzchnia kuli ziemskiej, uwatana pod względem jej czynników geograficznych, bedacych już same przez się odwrotnością odszczególniającą się od siebie, a które zarazem, różnym szczegółowym stosunkiem do siebie, zradzają te rozmaitości, będące właśnie cechą naszego planety. Tutaj stosunki kosmiczne, więc obroty i obiegi ziemi, działają przeważnym wpływem swoim. Tutaj znów spotkamy dażność natury do wyrażenia pojecia, bo do zrodzenia odwrotności wypływających ściśle z siebie, a tém samém wiążących się w jedność logiczna. Wiemy atoli że natura geologiczna jedynie zbliżyć się może do wyrażenia tego, ale że nie jest jeszcze ostatniem słowem przyrody całej (ob. § 263).

a.) Ogólne ilościowe stosunki lądów do wód.-Powiedziano już na inném miejscu (§ 269), iż wody są niby ilością środkową między atmosferą obtulającą całą kulę ziemską, a szczuplejszym rozmiarem lądów. Rzeczywiście wody ziemskie do powierzchni suchej mają się jak 3:1, a ściślej, jak 57:20 (wiemy że ilość wody wystarczyłaby do pokrycia zupełnego lądów), tak tedy już widać, że tłem ladów są wody, że tedy nie morza nadają kształt lądom, ale lądy wodom; dla tego téż lądy zbiérają się i kupią w osobne całości, w osobne i udzielne indiwidua; a morza przeciwnie, jako ich tło ogólne, są ściśle połączone z soba; a tak żadne z nich nie jest ścisłą całością (co już potwierdza instynkt zwyczajny, nazywając po większej części jeziorami morza zamknięte w zupełności przez lądy).

b.) Szczegółowe słosunki lądów i wód. – Powyżej mówiliśmy o ilościowym stosunku lądów i mórz, biorąc go atoli w ogóle, bo względem całej powierzchni ziemskiej; teraz zaś chciejmy go oznaczyć w szczególności; a tem samem wypada już planetę naszego uważać w szczegółowych częściach jego. Wszakże podział ten może być tutaj jedynie jeszcze w znaczeniu ogólnem wzięty; bo jak się powyżej rzekło (§ 285), w kierunku południków czyli biegunów, to jest północy i południa, i w kierunku równoleżników, czyli zachodu i wschodu.

Tutaj tedy spotykamy następne oznaczenia:

1.) *Różnica północy i południa*. Półkula północna zawiéra trzy razy tyle lądów jak południowa. Lądy kupią się na północy oblegając biegun, a wysyłają jedynie ostrza swoje ku biegunowi południowemu.

2.) Różnica wschodu i zachodu. Na półkuli wschodniej rozlega się prawie  $2\frac{1}{2}$  razy tyle lądów, niż na połowicy zachodniej. Gdy na półkuli wscho-

146

dniej twierdze ziemskie szérzą się z zachodu na wschód, w kierunku równoleżnika, na półkuli zachodniej przeciągają się w kierunku południka, bo z północy na południe (obie Ameryki).

3.) Jednocząc oba powyższe względy, tak dwóch tych kierunków, jak dwóch tych czynników, otrzymamy najwyższą odwrotność: półkulicę północnowschodnią i południowo-zachodnią. W pierwszej, lądy są przeważającym czynnikiem; w drugiej, panują prawie znowu wyłącznie wody; ztąd pierwsza nazywa się półkulą twierdz ziemskich, a druga półkulą oceanów.

c.) Gdy naprzód przypatrzyliśmy się stosunkom wód do lądów, wziętym w ogóle, bo względem całéj kuli ziemskiéj; gdy następnie uważaliśmy te stosunki w szczególe, bo odnośnie do szczegółowych półkulic ziemskich; teraz uważmy znów te stosunki odnośnie do całej kuli ziemskiej, lecz już ze względu ich oznaczeń szczegółowych, charakterystycznych.

1.) Już powiedziano na inném miejscu iż wszystkie lądy gromadzą się około bieguna północnego, wysyłając ostrza swoje na południe. Ostrza te są wszędzie dalszym ciągiem systematów górskich, ułamanych w tych ostrzach (np. przylądek Dobréj Nadziei, Cap Horn, Sūd-ost Cap w Nowéj Hollandyi; ostrza indyjskie, ostrza hiszpańskie, włoskie, greckie). To samo zjawisko powtarza się w półwyspach znaczniejszych (np. w Skandynawii, Arabii, Kamczatce, Groenlandyi, Kalifornii i t. d.).

2.) Każdemu z tych ostrzów towarzyszą na wschodzie jedna lub więcej wysp (w Ameryce Falkland, w Afryce Madagaskar, w Azyi Cejlon, w Nowej Hollandyi Nowa Zelandya i t d.).

3.) Wszystkie twierdze lądowe mają na stronie zachodniej zatoki (tak dalece iż np. ocean Atlantycki okazuje ze strony Afryki ogromną zatokę— a na stronie Ameryki (południowej), wypukłość odpowiednią téj zatoce). Wielkie przesmyki łączące części świata mają z jednej strony wyspy, a nawet archipelag, a z drugiej półwyspy (np. Panamie z jednej strony towarzyszą Antylle, Kuba i t. d., a z drugiej Kalifornia. Suez wzięty w przedłużeniu, bo do Ujścia Eufratu, a ztąd aż do kończyn wschodnich Kaukazu, ma z jednej strony Cypr i archipelag Grocki, a z drugiej półwysep Arabski). Przesmyk łączący Azyę i Nową Holandyę jest wprawdzie morzem zalany, ale ślady jego okazują się przedłużeniem Malaki, Sumatry, Jawy, Timor. Ten przesmyk podwodny sąsiaduje z jednej strony z Celebes, z Nową Gwineą, Borneo i t. d.; a z drugiej strony z półwyspem Indyjskim, (z tej strony Gangesu).

Wiele innych podobnych spostrzeżeń nasunie się, jeżeli z uwagą wpatrzymy się w budowę ziemską (np. iż prawie wszystkie większe półwyspy mają się z północy na południe i t. d.): one dowodzą że mimo rozmaitości jest przecież jedna główna myśl, co towarzyszy całemu ukształtowaniu lądów; że odpowiednie potęgi, działały na całą kulę ziemską.

Ta rozmaitość osadzona na spólném tle, na jedności, wróży nam następny stopień ukształtowania ziemskiego. Ten stopień wystąpi nam na jaw, gdy zwrócimy uwagę na one lądy, które właśnie okazują się być całością w sobie zamkniętą i ogółem, ogółem który zawiéra w sobie rozmaitość ukształtowania; będą to wielkie indiwidua lądowe— będą to *Części świata*.

# c.) Części świata.

## § 289.

W ostatnim § widzieliśmy przejście do części świata. Jakoż rzecz o częściach świata jest stopniem jednoczącym dwa poprzednie, bo budowę wewnętrzną i zewnętrzną kuli ziemskiej, a tém samém

#### **ORGANIKA**,

dwie odwrotności najsilniej się wyrażające. Części świata i ich budowa jako są najwyższym wypadkiem rozwoju geognostycznego, dziejów planety, tak również są najwyższym wyrazem zewnętrznej plastyczności ziemskiej; w nich dopiero oba te względy dochodzą swojej prawdy w jedności, bo tworzą indiwidua, całości lądów. Gdy wzgląd geognostyczny okazywał w ostatecznym wypadku historyą całej kuli ziemskiej jako indiwiduum, jako ogółu; gdy następnie mówiąc o powierzchni kuli ziemskiej uważaliśmy jej odwrotność, szczególność w niej zamkniętá, uważaliśmy zatém różnice wymiarów i pionowych i poziomych, wypukłości i wklęsłości wód i lądów; tak teraz nakoniec części świata występują z jednéj strony jako ogóły i całości, jako jedności i indiwidua osobne, a z drugiej strony okazują szczególność swoich rzeźb i budowy właśnie pod temi samemi względami. Lecz właśnie to ukształtowanie różne, nadające każdej części świata piętno charakterystyczne, tém samém odróżnia je między sobą, a tak właśnie (jak wszędzie i zawsze) sprawia że się odnoszą do siebie nawzajem, jako wzajemne siebie dopełnienie. Tym trybem przeto one dopełniając się wszystkie składają się w jedną całość, którą znowu jest cała kula ziemska.

## **§** 290.

Tak z toku logicznego całego rozwoju naszej umiejętności, jak w szczególności z poprzedzającego § znać, jaki będzie podział rzeczy o częściach świata, czyli jakie będzie ich następstwo po sobie, ich coraz wyższe stopniowanie. Jakoż widać, iż im część świata potęźniej wyrazi indiwidualność swoją, to jest im silniej okaże że jest całością zamkniętą w sobie, to jest im wyrażniej wyjawi te odwrotności i szczególności w niej zamknięte, tem będzie doskonalszą. Temi szczególnościami zaś nawzajem się uzupełniającemi są, jak wiemy, różne ukształcenia rzeźby ziemskiej, rozdział suchy i wód, brzegi morskie, wyspy i t. d.

## **§ 291**.

1.) Tu naprzód spotykamy *Australią* wyrażającą głuchą pojedynczość bez rozmaitości, a wyjawiającą ją w dwóch odwrotnych a oddzielnych od siebie formach.

a. Jakoż jedna jej połowa jest Nowa-Hollandya; tu przeważa charakter lądu stałogo, choć jest wyspą, zatém pojedynczością odsadzoną od reszty świata. Taką ona téż jest jednostką głuchą uważana w sobie; bo naprzód pod względem poziomém brak jej pobrzeżów rysujących się rozmaitością; tutaj wymiany niedobitne; jednostajność ckliwie się powtarzająca; brzegi północne wypukłe, południowe wklęsłe; ubóstwo zatok i odnóg, konarów ziemskich i półwyspów. Tej jednostajności konturów poziomych odpowiada powtóre jednostajność pionowej rzeźby; gory i doliny rzadkie; niedostatek rzek spławnych; a te, które są, albo wysychają, albo gdzieś giną; nie płyną do brzegów morskich, ale w środek głuchy lądów i tam skręcają się bez celu, lub zamieniają się w bagna; cała forma nowej Hollandyi jest jakby pniakiem uciętym. Jak tutaj charakterystyką szczegółów jest brak charakterystyki, tak téż ogół jest bez cechy wydatnéj. Bo dla ogromu jest niby twierdzą stałą lądów, a przecież niby wyspą.

b. Podobnież i druga połowa tej części świata jest wyrażeniem tej jednostkowości abstrakcyjnej, tej jednostajności, ale trybem odwrotnym. Jest to ten świat wysp i archipelagów rozrzucony po Oceanie Spokojnym; są to te punkta, jednostki rozsypane, oddzielne od siebie, z których każda odnosi się do siebie samej. Jak w Nowej Hollandyi ta jednostajność objawiała się lądem, suchą, tak w oceanie ob-

150

jawia się jednostajność wód będąca jej tłem. Jak tam nie było rozmaitości, tylko jedność głucha, tak i tutaj niema rozmaitości, bo te wyspy wszystkie nie składają się w jedność, ale każda z nich jest punktem osobnym.

Ztąd też niema rozmaitości w Australii. N. Hollandya uboga w naturę żyjącą; rośliny i zwierzęta i ludzie są niby niewydarzeńce natury; dziwaczność form zwierzęcych odpowiada niedokończeniu form geograficznych. Niema też tutaj rozmaitości historyi, czyli raczej niema wcale dziejów ludzkich. Ów lud wegetuje od wieków; tutaj zegar duchowy nie zna pochodu czasu.—

## § 292.

2.) Afryka. Odciąwszy pomorze północne które raczej z natury i z Historyi do Europy należy, zostaje nam pień bez gałęzi i konarów odosobniony, od świata. Tutaj jest cechą brak zatok, towarzyszących wysp, półwyspów, dalej rysunek brzegów jednostajny. Tak jednostajną jest też rzeżba pionowa; pod tym względem bowiem Afryka rozdziela się na dwie połowy odwrotne: południowa jest wysoczyzną, północna niziną. Rzeki rzadkie; spławność ich jest wyjątkiem. Niedostatek też półwyspów, zatok i rzek spławnych, krom klimatu, czyni Afrykę nieprzystępną i odosabnia ją od Historyi. Jednakże tutaj już początek wyższej indiwidualności.

# § 293.

3.) Azya. Tu znów doskonalsza rozmaitość okazuje się już otoczeniem samem. Azya z trzech stron oblana wodą, z czwartej ma granicę suchą. Tu rozpoczyna się też rozwój członków. Jakoż Azya szerzy się już od wschodu ku zachodowi, a ku południowi wysyła już kilka konarów i odnóg potęźnych; lubo wprawdzie pomorze północne jednostaj-

ne i głuche, i lubo te członki i konary są zbyt małe w porównaniu ogromu środkowego ciała. Podobnież wymiary pionowe są już silnie rozwinięte rozmaitością swoją. Kraj wysoki Azyi już nie jest jedną udzielną połową, jak w Afryce, ale piętrzy się w środku i sam znów rozdziela się na dwie części (w kształcie ósemki) i rozciąga pasma niby ramiona ku wszystkim stronom świata. Budowa pionowa, niekiedy dźwigająca się w grody najwyższe naszego planety, głównie tutaj przegrodziła kraje, a tak odszczególniła je od siebie. Ztąd ludy nawet sąsiadujące z sobą nie zetknęły się spólną Historyą, a żyjąc prawie o ścianę z sobą nie poznały się nawzajem; przeto albo giną po krótkim burzliwym żywocie, albo wysychają w mumie. Rzeki olbrzymie wylewają się potężnem korytem ku wszem stronom i łaczą się w siatke wodna; a przecież po najwiekszej cześci służyć nie mogą za tętno historyi; bo niektóre z nich tona w morzach lodowatych bez celu.

Azya dla téj rozmaitości swojéj była zrodzeniem się Historyi ludzkiej i cywilizacyi, więc też macierzą narodów, które zaludniły świat przyszłej cywilizacyi i wyższej, potężniej rozwiniętej natury.

## § 294.

4.) Europa, nazwana słusznie szlachetnym szczepem na dzikim pniu Azyi, dosięga plastycznością swoją najwyższéj doskonałości. Tu rzeczywiście już rzeźba ziemska staje się o tyle wyrazem organizmu, o ile tego dokazać zdoła martwe ukształtowanie kraju. Tutaj schodzą się rozmaitości wszelkie; jakoż pod względem poziomym głęboko wycięte wykroje zatok i odnóg, morza śródziemne, półwyspy i wyspy, stanowią członki silnie rozrośnięte w porównaniu z kadłubem twierdzy lądowej: półwysep Skandynawski, Pirenejski, Italski, Grecki, Anglia, Irlandya, Sycylia i t. d. Tutaj mnóstwo wysp

towarzyszących lądom, i pobrzeże dla rozmaitości rysunku niezmiernie długie w porównaniu z powierzchnią ladów (bo o 1000 mil dłuższe niż Afrykańskie). Pod względem pionowym niéma kształtów w innych częściach świata któreby się tutaj nie powtórzyły; tu się zbiegły wysoczyzny, niziny, doliny i kotliny, kraje Alpejskie i stepy i wrzosy i t. d. A gęsta sieć rzeczna, rzucona na tę dzielnicę świata, srébrnym gościńcem łączy ludy i państwa między sobą. Ależ ta rozmaitość i odwrotność niewyczerpana spływa w doskonałą jedność która już tém się wyraża, że mimo tej rozmaitości, mimo przegród, ludy europejskie zostawały zawsze w żywych i ścisłych stosunkach z sobą. Ztąd tutaj rozwinęła się prawdziwa Historya, ztad Europa jest domem rodzinnym dla cywilizacyi człowieka. Morze Sródziemne właściwe, jednoczące wszystkie części Starego Świata, już z samego położenia swojego jest własnością Europy. Około morza tego gromadzą się wypadki dziejów ludzkich, wyrokujące o losach świata.

## § 295.

5) Ameryka jednoczy w sobie przeciwieństwa Starego Świata. Jak Świat Stary szérzy się od wschodu na zachód, tak Ameryka z północy na południe rozdwajając się na dwie połowy, łączące się gromadą wysp i suchém ogniwem Panamy. Jakoż południowa Ameryka z konturów zewnętrznych przypomina jednostajność rzeźby Afryki, a północna, dla silnych zatok i półwyspów, jest niby młodszą siostrą Europy. Atoli obie Ameryki bogate są w liczną rozmaitość budowy wewnętrznej, choć ukształtowanej na stopę wielką, ogromną w porównaniu Europy. Jak Europa odgrodzona na wschód od Azyi długim łańcuchem gór, tak Ameryka od zachodu przytyka, jakby tyłami zabudowania swojego, do Oceanu spokojnego ścianą jednostajną długiego pobrzeżnego pasma. W tamtėj stronie niėma zatok, niėma rysunku; te pobrzeża są nicami Ameryki. Ku Europie zaś ta część świata jest obliczem i przodėm zwrócona, bo ku Atlantykowi biegą jėj rzeki i przechylają się jėj płaszczyzny; ku Europie są zwrócone jėj główne wyspy, zatoki i półwyspy. Jak tedy w epoce pierwszej cywilizacyi europejskiej zrodzonej w Azyi a rozkwitłėj w Grecyi, morze Egiejskie, łączące zachód Azyi ze wschodem Europy, było morzem Śródziemnem; jak później za żywota Rzymu i średniowiekowej Europy właściwe morze Śródziemne było widownią Historyi, tak dziś Ocean Atlantycki staje się morzem śródziemném wysoce rozwiniętej kultury świata.

# § 296.

Przecież części świata, uważane ze względu plastyczności swojej, przedstawiają nam głównie dwa czynniki, bo wodę i lądy, choć wzięte w najwyższej rozmaitości swojej. Lecz wiemy iż trzecim czynnikiem będzie jeszcze atmosfera (ob. § 268 do 273), ale atmosfera już nie wzięta jak powyżej, jako ogół, jako abstrakcya obtulająca całą kulę ziemską, ale jako całość rozmaitości pełna, jako widoczne tło *wszystkich* potęg natury dotychczas przebieżonych, łączące się jeszcze w jedność z dwóma drugiemi czynnikami, bo z lądem i wodami. Tą jednością jest *klimat.* 

#### e. Klimat.

# § 297.

Już w § 296 napomknęliśmy o związku ogólnym między pojęciem części świata a pojęciem klimatu; uważmy teraz związek ten jeszcze pod innym względem. Jeżeli części świata wzięte z osobna okazują się jako indywidua charakterystyczne, jako całości, bo jako ogóły różnic pełne; jeżeli ich charakterystyka właśnie jest wzajemném odniesieniem ich do siebie, przeto

•

uzupełnieniem się ich wzajemném; jeżeli nakoniec to odniesienie się ich do siebie właśnie wiąże wszystkie w jednę całość, a tak zradza ogół całėj kuli ziemskiej; toć teraz ten ogół i całość pełna treści idealizuje się, staje się jakby do myśli podobną przybierając znaczenie klimatu.

Jakoż owa całość suchych lądów naszego planety, zamykająca w sobie *Części Świata*, zamyka je wprawdzie jako rozmaitą treść swoją; ale te cześci świata, lądami będąc, są różnicami stężałemi w sobie, i dla tego też to odnoszenie się ich jest dopiero idealném, przystępném jedynie dla myśli naszej; w klimacie zaś występują potęgi ciągle ruchome, ciągle do siebie się mające, jednoczące się i rozwiązujace na przemiane. Jeżeli bowiem w budowie Cześci Świata stężały owe wszystkie potęgi i czynniki ogólne przyrody (jako np. ciepło i wody, owe główne działacze natury, i skutek obrotów ziemskich i ważenia się sił fizycznych i połączeń chemicznych i t. d.), jeżeli one wszystkie są jakby uwięzione w tych formach stałych, toć one wszystkie są wyzwolone i działają swobodnie w zjawiskach klimatu. A jak klimaty są ogółem obejmującym całą kulę, tak z drugiej strony są znowu rozmaite i wedle mjejsca i wedle czasu; a tak rzeczywiście stają się obrazem najwyższym pojęcia, na jaki się natura nieżyjąca zdobyć zdoła.

Klimat jest szczytem i niby uduchownieniem owych wszystkich potęg, które dotychczas były przedmiotem naszym; klimat jest ich ostatecznym wypadkiem jako współczynników swoich. Ztąd téż mocą klimatu one wiążą się ściśle z żywotem właściwym. Wszak passy roślinne są, że tak rzekę, uosobionym klimatem; nie dziw tedy że klimat sięga w serce duchowego żywota. Tam ognie zwrótnikowych żarów przepalają krew wywołując gwałtowność namiętności i olbrzymie postacie rozkołysanej fantazyi. Owdzie znowu mrozy podbiegunowe ziębią myśl i czucie; w sercu smętno i ponuro a żywot monotonnym dźwiękiem przepływa nieznając historyi; tu niema wielkich wspomnień z dawnych lat, ani przyszłość nie zaświeci lubym promieniem wśród długich nocy ducha i natury. Lecz my szczęśliwe syny równoważących się klimatów, my patrzymy się na rozmaitość potęg jednoczacych sie wspólna harmonia a wystepujacych w czasie rozmaitością pór rocznych; my duszy nastrojeniem wtórujemy tym rocznym odmianom. Inne odzywają się dźwięki w sercu, gdy lato bogactwo swoje rozleje na naturę całą, gdy świat otuli się wonnym strojem swoich kwiatów i cieniem swoich lasów, gdy rozkochane ptaki pieśnią głoszą tęsknoty i radości miłośne; gdy nad całą ziemią rozpięte błękity przejrzyste niebios zagrają purpurą i złotem, wtedy fantazya buduje sobie brylantowe czarodziejskie pałace, a radośne głosy natury wsuwają się z cicha w serce i wróżą i szepcą o przyszłości i szczęściu co kwitnie wdali. I przeciwnie znów gdy się zima rozhula wiatrem i śnieżną zamiecią, gdy dawno obdarte ze stroju swojego drzewa i krzewy marzą o lecie, które przeminęło bez śladu, gdy na dworze kłócą się żywioły, a mrozy i słoty oblegna mieszkanie człowieka, wtedy myśl jego spuszcza się rada we własne głębie i rozświeca szyby bogate ducha, a już w tych zapadłych otchłaniach nie jedna odkryje się zagadka i trudności dawne nieprzezwyciężone odezwą się jakby sfinxy tajemnicze, gdy się do nich zabierze myśl ściśniona w ognisku swojej potegi. Nie dziw tedy iz ten klimat nasz umiarkowany wplata się w żywot narodów potężnym pierwiastkiem, bo on ani usypia w nieczynnej gnuśności, ani też zabija silenia się ludów. Jest to klimat, co wzy-

wa do trudów i łamania; on wynagradza ich prace, lecz téż nic darmo nie daje. Pod tym klimatem kultura i wykształcenię obrało sobie ulubioną stolicę.

# § 298.

Powyżej skreśliliśmy przejście do tej trzeciej a ostatniej części organiki geologicznej, a zarazem w ogólnych zarysach podaliśmy znaczenie klimatu. To znaczenie nabędzie potwierdzenia a zarazem bliższego wyjaśnienia swojego właśnie ztąd, iż jest trzecią częścią organizmu geologicznego, a tem samem jednością łączącą dwie pierwsze części. Z tego bowiem wynika iż klimat będzie skutkiem potęg zamkniętych tak w pierwszej jak w drugiej części organizmu geologicznego. Chciejmy tutaj jedynie przywieść na pamięć te potęgi dla oznaczenia bliżej istoty klimatu.

a. Jakoż część pierwsza obejmowała istote kuli ziemskiej ujetej pod względem mechanicznym, wiec pod względem zewnętrznego oznaczenia bez względu na treść różną (na oznaczenie fizyki, chemii i t. d.) którą ziemia sama przez się w sobie zamyka. Były to przeto różnice, które jej przyszły z zewnątrz, ze stosunku jej do zewnetrznego świata, a zatem ze stosunku jej do innych ciał niebieskich, a mianowicie do słońca; tutaj tedy występowały zjawiska wypływające z mechaniki niebieskiej, zatem ze stosunków kuli ziemskiej do wszechnicy świata (§ 265); tutaj przedewszystkiem widzieliśmy jej biegi około słońca i wiry (§ 265) około własnej osi, zatem jej rok i dzień, jej równik i bieguny, równoleżniki i południki, szérokości i długości geograficzne, pochylenie osi do ekliptyki, zwrotnik i koła biegunowe, passy ocieplenia i oświetlenia, długość dnia i nocy wedle różnej przestrzeni, bo wedle różnej szerokości geograficznej i wedle różnego czasu czyli wedle różnych

pór roku (§ 265). Te zjawiska są piérwszym rodzajem czynników tworzących klimat.

b. W części drugiej odwrotnie widzieliśmy już zjawiska wynikające z różnic, które ziemia sama w sobie zawiéra a pochodzace, jak się rzekło, z po-. teg tellurvcznych (§ 266) tak ogólnych jak szczegółowych. Czynniki tu należące są drugim rodzajem poteg wchodzących do oznaczenia klimatu. Tutaj, jak wiemy, głównemi mocami były czynniki geograficzne, jako atmosfera z całém bogactwem różnic w niej zamkniętych, więc jej ruchy- wiatry, wichry; oscyllacye, zmiany jej ciężkości gatunkowej; woda w niej rozpuszczona, zatém obłoki, dészcze, ilość wody spadającej w różnych formach, w różnych dniach, miesiącach, porach roku, elektryczność jej (§ 267. 268. 269). Następnie morza z całą rozmaitością swoją. Lądy, tutaj znów występuje różna natura geologiczna (klimat różny wedle różnej istoty gruntu i natury geologicznéj kraju). Następnie budowa zewnętrzna, przeto stosunek ladów do wód (inny klimat wielkich obszarów, klimat kontynentalny, inny wysp, inny pobrzeżów); dalej rzeźba ziemska tak pełna rozmaitości (czyli kraj jest niziną, wysoczyzną, kotliną, krajem alpejskim, stepem, pobrzeżem rzecznem, pustynią). Te czynniki wszystkie znów zmieniają, modyfikują ocieplenie od słońca pochodzące; jakoż owe passy i strefy wynikające ze stosunków mechanicznych, pochodzące tedy z zachowania się Ziemi do

 słońca, a będące przeto abstrakcyjnémi, matematycznémi kołami, zamieniają się tutaj na isothermy (linie łączące miejsca mające jednaką temperaturę średnią roczną), na isogeotermy (miejsca, których grunt ma jedną temperaturę, która się oznacza wedle temperatury źródeł), na isothery i isocheminy (tamte oznaczają równe ciepło letnie, te zaś równość ciepła zimowego). Wszystkie te linie, będące skutkiem potęg działających na ocieplenie, weżykiem się rysują po kuli ziemskiej; to wznoszą się ku biegunom, to spadają ku równikowi bez względu na równoleżniki jako passy ocieplenia abstrakcyjnego, matematycznie oznaczone; te linie są przeto wyrazem rzeczywistego ocieplenia.

Tak tedy wspomniane zjawiska pod *a.* i *b.* a pochodzące z odwrotnych sobie względów składają się w jedność klimatu.

Atoli klimat, właśnie dla tego iż jest rezultatem tak licznych różnorodnych potęg, okazuje się, jak się powiedziało, rozlicznémi odmianami w czasie i przestrzeni; klimat jest tak ostatecznym idealizowaniem się organizmu geologicznego, jak dusza zwiérzęca jest idealizowaniem się ciała. Widzimy tedy iż ta idealność różnic grających w klimacie winna się wcielić w jedno jestestwo będące właśnie wyrażeniem klimatu — tem jestestwem jest roślina.

# II. Organizm roilinny.

# **§ 299**.

Wiemy (z§211) iż wszelkie stopnie rzeczywistego świata zatem i natury, choć są różnej treści, winny mieć przecież warunki pojęcia logicznego za tło swoje; rzekło się również iż im wyższy będzie stopień w naturze, tém doskonalej wyrazi pojęcie logiczne, to jest, tém doskonalszém będzie wcieleniem tego pojęcia.

Przypominamy więc tutaj piérwiastki tego pojęcia logicznego.

10d. Jest ono pojedynczością, jedném, co znacry iż do doskonałego wcielenia jego potrzeba aby się wyrażało jedném jestestwem a nie dwóma, lub większą ich liczbą, któreby dopiéro razem wziętę składały całość.

2re. Pojęcie nie jest głuchą jednostką pustą w sobie, ale zawiéra w sobie różnice jako treść; są to szczególności zamknięte w pojęciu. Wiemy również iż te szczególności wtedy będą logicznie doskonałe, jeżeli będą nawzajem ze siebie wypływały, to jest, jeżeli będą sobie odwrotne, bo wtedy uzupełniając się nawzajem właśnie złożą ową ścisłą jedność.

*3cie.* Z tego wyniką iż jestestwo takowe zarazem będzie całością, bo *ogólem* zamykającym te różnice szczegółowe w sobie, jednoczącym rozmaitości w jedność.

Wszystkie te trzy pierwiastki wypływają przeto nawzajem ze siebie; z każdego z nich zradzają się dwa drugie; każdy z nich zatem winien być zaróuono wyrażony w jestestwie mającem być wcieleniem pojęcia.

A z tego wszystkiego wynika znów ważny wnio-Jestestwo takowe jest, jak się rzekło, całosek. ścią, ma w sobie jako treść właściwa owe różnice i szczególności w niem zamknięte; tą treścią oddziela się i odróżnia od świata zewnętrznego, od innych jestestw; odnosząc się przeto na zewnątrz, zawiązując z innémi jestestwami stosunki, zawiązuje je wedle swojéj własnej treści zewnętrznej. Tak stosunki zewnętrzne będą odpowiednie jego wewnętrznej treści; więc stosunki te na zewnątrz będą jego stosunkiem do siebie samego. Wiemy albowiem z Logiki, iż czém co jest w sobie, tém się okaże na zewnątrz. Lecz właśnie gdy jestestwo takowe jest całością w sobie, gdy jego odnoszenie się na zewnatrz jest zarazem odnoszeniem się do siebie; więc jestestwo takowe w tém odnoszeniu się nie zginie, utrzyma się i jakby odnosząc się na zewnątrz wraca do siebie, a tak okazuje ze jest podmiotem. Te zewnętrzne jestestwa, do których się podmiot odnosi, będą zatem jedynie środkami dla niego jako dla celu, beda przedmiotem dla niego jako dla podmiotu.

To rozumowanie, tak abstrakcyjne i rozumowe, jest przecież podstawą odróżnienia i stopni całej na-

160

tury i piętnem stanowczém organizmu, a oznacza zarazem różne jego stopnie.

Pierwsze zawiązki podmiotu znajdujemy wprawdzie już w krystalizowaniu się ciał, lecz takowe ' jest dopiero pierwszą zapowiedzią przyszłego żywota. Ztąd też formy geometryczne kryształu oznaczają brak swobody; swoboda jest tutaj raczej jęctwem natury; bo pokazuje wpływ obcych ciał na tworzące się a niewydarzone kryształy. Obaczymy iż pierwsze życie prawdziwe podmiotowe pojawia się dopiéro w roślinach. Listek jeden już jest podmiotem; on odnosi się do światla, do ciepła, do wody i t. d.; ale tę całą treść zewnętrzną przerabia na siebie jako na cel swój; on nie ginie w tém odnoszeniu się swojém. Ta podmiotowość nabiéra najwyższego znaczenia swojego wtedy gdy wie o sobie; lecz ona dopiero zapala się w duchu. Dla ducha cały świat zewnętrzny służy za środek; duch ucząc się tych zjawisk przyswaja je sobie, a tak sam się wzmaga w sobie. Lecz niechaj duch nie traci podmiotowości swojej; niechaj ucząc się, dumając nad przedmiotem nie traci siebie; niechaj pamięta że on to winien panować nad przedmiotem, a nie przedmiot nad nim. Gdy przedmiot pochłonie myśl naszą, wtedy stracimy wolny i swobodny pogląd na niego.

## **§** 300.

Takiego atoli jestestwa o jakiém mowa w § 299 nie przedstawiła nam ani dzielnica zjawisk mechanicznych ani fizycznych (w ogólném znaczeniu), choć zjawiska obu tych dzielnic, wedle coraz wyższego stopnia, coraz więcej się zbliżały do niego.

Jakoż w dzielnicy mechaniki w tém okazywał się niedostatek, iż brakowało jedności wiążącej ściśle owe szczególności w jedną ogólną całość. Ta jedność była wprawdzie przytomna idealnie, ale nie była wyrażona zmysłowo; bo te szczególności były od siebie oddzielone, rozjednostkowane w przestrzeni; ta jedność była idealną, bo trzeba było naszej myśli by ją wykryć. Ten niedostatek charakterystyczny tkwi nawet w najwyższym stopniu mechaniki, bo w systemacie słonecznym. Słońce, planety i ich towarzysze i t. d. jako szczególności i różnice składają wprawdzie razem wzięte całość, jedność; ale ta jedność jest idealna, bo nie jest zmysłowa, bo zmysłowo widzimy jedynie te ciała niebieskie rozdzielone od siebie przestrzenią i czasem; ale nie widzimy ich jedności; o tej jedności dopiero przekonywamy się myślą.

W zjawiskach iizycznych jest znów niedostatek z przyczyn odwrotnych; tutaj szczególności do siebie należące istnieją wprawdzie, ale gdy to należenie swoje rzeczywiście wyrażać będą, to jest, gdy rzeczywistą złożą jedność, gdy ją zmysłowo unaocznią, już wtedy w tej jedności same zginą. Jeżeli tedy na niższych stopniach fizyki, podobnych jeszcze do mechanicznych stosunków, jedność będzie słabo wyrażoną w porównaniu z silném wyrażeniem się różnic na stopniach wyższych; toć na tych wyższych stopniach ta jedność pochłonie różnice szczegółowe, jak to widzimy np. w powinowactwie chemiczném-Ciało złożone z dwóch innych jest nowém zupełnie ciałem, w którem nie widać onych dwóch różnych pierwiastków jego. Tak jedność i różnice beda tutaj rozłączone przestrzenią i czasem. Widać przeto iż jak w mechanice przeważa rozjednostkowanie różnic, tak w fizyce (w chemii) odwrotnie przeważa jedność ich, a te różnice same zniosą się. Ztąd wypłyneło nam przekonanie iż dopiero w dzielnicy organizmu znajdzie się ziszczenie się pojęcia.

## **§** 301.

W organizmie okazują się nam trzy stopnie, z których piérwszy jest organizm geologiczny w najobszerniejszem znaczeniu tego wyrazu; atoli on jako piérwszy jest właśnie najniższy, przeto najmniej doskonały. Widzieliśmy już na inném miejscu (§ 263) jakie są jego niedostatki; zasadzają się one na tém, iż ta jedność nie jest dostatecznie wyrażona, iż zatém odrębność, odróżnienie się jestestw między soba jest przeważające. Co znów ztąd pochodzi, iż one nie wypływają ściśle z siebie, że nawzajem z siebie się nie rodzą, że nie mają się do siebie jak działanie i oddziaływanie (Log. § 80 i następne), a tém samém że nie uzupełniając się nawzajem nie zdołają się złożyć w jedność ścisłą. Widzieliśmy już powyżej (§ 263) przykłady, tutaj przypominamy tylko przykład trzech potęg geograficznych, bo atmosfery, lądów i wód, które choć zostają z sobą w ciągłych stosunkach, a zatém jedną niby składają jedność, przecież ta jedność ich nie jest upełną, one zawsze od siebie zostają w rozdzieleniu; dalej skały jedną gruppę składające; są one odrębne od siebie, azatém chociaż składają jedność, bo ową gruppę, ale ta gruppa jest tylko idealną jednością. Podobnież Części Swiata, dalej klimat, który choć jest jednością potęg w nim grających, toć one przecież z osobna przeważają w różnych czasach i miejscach (n. p. dészcze, wiatry, ciepło, elektryczność i t. d.), atak zostaja w rozdzieleniu od siebie.

Ten niedostatek prowadzi do drugiego stopnia organizmu, bo do organizmu *roślinnego*. Tutaj prostuje się wprawdzie niedostatek świata geologicznego, ale prostuje się wpadając w drugą ostateczność.

Tak wśród cichéj nieżyjącej natury znienacka żywot roślinny wystrzelił patrząc na nas, jakby oczami, tysiącem swoich kwiatów. W martwej naturze nie było zarodu owego rodośnego życia roślinnego, co jakby czarem otacza nas zrazu do koła. Atoli wszystko co w tej naturze martwej powstaje, już istniało w niej rzeczywiście, istniało tylko w innej formie. Gdy sie kryształ tworzył, już on istniał materyalnie w osnowie rozpuszczonej; on jedynie z tej osnowy buduje siebie, a przestaje budowanie, gdy mu materyału brakuje. Lecz gdzie znajdziem przyszły dąb zanim on wyrośnie? gdzie owe miliony co rok się odradzających liści, gdzie konary, żołędzie, korzenie i te wszystkie pokolenia nieskończone, które z niego powstać mają? Żołądź wzięta pod najsilniejszy drobnowidz okaże nam jedynie głuchą miazgę i nic więcej, a przecież tym dębem przyszłym nie jest ta woda, te soki, to ciepło i światło, ten cały świat zewnętrzny; te potęgi są tylko środkiem dla niego, gdzież więc ten dąb istnieje? Wszak bez żołędzi te wszystkie środki tak potężne nie złożą się w dab !--- Zaiste, ten dab istnieje idealnie w żołędzi, on w niej przebywa jako myśl Boża, która w nim nie jest zmysłowo obecną, ale idealnie przytomną. Gdy natura jakby zapalona gromem niebios znagła wywoła z siebie rośliny, już wtedy nie szukajmy ich zaczątku w naturze bezżywotnej, bo między tą naturą a rośliną niema przejścia. To zrodzenie się roślin podobnie jak powstanie wielu szczeblów w naturze będzie niezbadaną zagadką, jeżeli nie zechcemy wierzyć w rozwój idei, która rozwijając się logicznie znajduje konieczne urzeczywistnienie swoje w naturze.

A gdy już przyznamy iż woda, światło, ciepło i t. d. bez żołędzi nie złożą dębu, że nawet nie spoją się w ździebło biedne, jeżeli nie będzie ziarnka, cóż powiedzieć o owych ślepych uczycielach materyalizmu, comniemają jakoby dusza ludzka była pusta w sobie, że nawet niema jażni, że dusza jest tylko zlewem i zbiorem wrażeń od świata zewnętrznego odebranych. Tę naukę głosili ludzie głośnej sławy (Locke, a więcej jeszcze Hume, Helvetius i La Metrie wyprowadzają z tej nauki stosowną teoryę moralności w której zasadą jest rozkosz zmysłowa i samolubstwo), a ciemna gawiedź powtarzała te zasady, bo rada była hołdować chuci i urągać się świętym uczuciom zacnych ludzi.

## § 302.

Jakoż gdy organizm roślinny jest drugim stopniem organizmu w ogólności, wypływa ztąd: 10d, że jako drugi jest wyższym od organizmu geologicznego; co znów znaczy że trzy pierwiastki pojęcia są tu już wyraźniej oznaczone, że żaden z nich nie będzie już tak silnie przeważał nad inne, jak w organizmie geologicznym. 2re, lecz gdy organizm roślinny jest drugi, z tego znać iż wedle prawa logicznego będzie znowu odwrotny pierwszemu, że zatém sam będzie równie ostatecznością, że tedy sam będzie miał w sobie niedostatki ztąd wynikające. Znając przeto już niedostatki organizmu geologicznego zgadnąć można jakie to będą niedostatki organizmu roślinnego, tudzież przewidzieć charakterystyczną jego cechę, a zatém skréślić już pojęcie jego.

# § 303.

Jakoż jeżeli organizm geologiczny miał w sobie brak ten iż szczególności, rozmaitości były rozdzielone od siebie, że były fizycznie rozłączone, a za to jedność ich nie była dość ściśle wyrażoną i była jedynie dla myśli przystępną, bo tylko idealną; zatém w organizmie roślinnym rzecz odwrotnie się mieć winna. W nim szczegóły, różnice nie są dość silnie wyrażone, a natomiast jedność jest ściśle objawiona, tak iż ona buja kosztem onych różnic. Roślina zamiast tworzyć różnice i łączyć je w jedność ogólną, w któréjby te różnice nie były przytłumione, tworzy same nowe jedności, same nowe osobne całości, same nowe indiwidua; ale tém właśnie wpada w ostateczność drugą, jak zaraz zobaczymy.

Jakoż wiemy iż jedność, całość, jeżeli jest doskonałą, właśnie na tem zależy, aby była jednością różnic, bo wtedy będzie prawdziwie całością samoistną, będzie się więc odnosiła do siebie, będzie odnosząc się na zewnątrz nawracała do siebie, będzie odnosząc się na zewnątrz nawracała do siebie, do własnej treści, a tem samem będzie podmiotem, jak się to wykazało dopiero (§299). Ztąd już widzimy iż te jedności i całości, te indiwidua, te podmioty które tworzy roślina nie będą doskonałemi podmiotami, bo przytłumiają różnice.

Jeden rzut oka na roślinę jest przekonywającym pod tym względem. Naprzód cała roślina (krzew, drzewo i t. d.) ma wprawdzie różne części np. gałęzie, konary, liście, korzenie, kwiaty, owoce i t. d.; lecz te części wszystkie choć na pozór różne, choć niby jako różne sa częściami téj rośliny jako całości, toć przecież, ściśle wziąwszy, nie są częściami, ale każda z nich jest osobną nową rośliną, nową całością, zewnętrznie tylko z innémi w jedną całość, w jedną roślinę połączoną. Ztąd też obojętną jest np. dla drzewa czyli będzie miało te lub ową gałąż więcej lub mniej, czyli będzie miało więcej lub mniej liści na sobie. Ztąd téż gałązka oddzielona może nowe zapuścić korzenie, a tak stać sie nawet zewnetrznie osobną rośliną. Ale co się tutaj iściło z całą rośliną, iści się z każda jej częścią; jakoż ta gałązka oddzielona miała na sobie liście z których każdy jest osobną całością, a tak następnie aż do komórek, céwek i naczyń najdrobniejszych. Lecz z tego właśnie wynika, iż każda z tych części roślin jest raczej jednostką a nie jednością prawdziwa, bo do tego po-

trzeba rozmaitości ściśle złożonych w jedność. Roślina tworząc tę różnicę tworzy tém samém nowe rośliny, zatém téż ona nie zdoła zrodzić rzetelnych podmiotów nawracających do siebie; roślina odnosząc się np. do swoich gałęzi nie nawraca do siebie saméj na powrót. Tutaj widzimy jak ogromna jest różnica między częściami roślin a członkami zwierzęcémi, które bynajmniej nie są nowémi indywiduami, ale rzeczywiście są różnicami tworzącémi jedność jestestwa zwierzęcego. Komorki i céwki roślinne mają wprawdzie analogię w organizmie zwierzęcym, lecz one tutaj wyrażają pierwsze jego zawiązki, a ta jednakowość ginie w znaczeniu ogólném tego organizmu.

Ztąd wynika iż drzewo może żyć jako osobna roślina; lecz członek odcięty od zwierzęcego organizmu staje się nieorganiczném ciałem, nie może istnieć bez swojéj całości, bo on sam nie jest podmiotem, on téż nie odrasta. Znać atoli iż w tém porównaniu winniśmy mieć na baczności wyższe stopnie zwierząt, bo w tych dopiero wyjawia się prawdziwe znaczenie organizmu tego; zatém téż stopnie poniższe zbliżają się do roślin.

Taki jest ogólny charakter istoty rośliny; jest on urzeczywistnieniem powyższego rozumowania; cały rozwój następny będzie jedynie bliższem wykazaniem tejże istoty roślinnej pod każdym względem.

Wiemy już z Logiki (§ 176) i zobaczymy jeszcze dokładniej iż dusza jest podmiotem, że odbierając mocą ciała rozmaite wrażenia zbiera je w sobie samej jako w ognisku swojem, a tak odnosi się do siebie i jest pojedynczością pełną różnic a odwrotności. Obaczymy również iż dusza jest prawdą cielesności, że cielesność jako przedmiot duszy jest jej odpowiednią, że tedy z doskonałości ciała odgadnąć można stopień duszy każdego zwierzęcego jestestwa. Na tej zasadzie łatwo poznać, które jestestwa mają duszę, a które sa bezduszne. Gdy tedy w roślinach nie jest jeszcze, jak widzimy z §u, rozwinięty podmiot, więc znać iż rośliny nie mają duszy. Gorąca fantazya i serce rozkochane w Bożej Naturze chętnie przytula do siebie (ten niewinny roślinny świat i użycza mu własnego ducha, zaludnia drzewa i łaki i kwiaty narodem aniołków, gnomów i dryad; boć rośliny, te dzieci bezpośrednie ziemi naszej, wabiąc ku naturze cichej, spokojnej i wonnej, dziwnie uspakajają serce burzą nekane; człowiek rad w nich widzieć wspomnienia straconego raju. Lecz gdy fantazya ustapi myśli, a uczucie rozcieplone cofnie się na rozkaz badania i nauki, wtedy znikną te gnomy i dryady; ale na miejsce tych zmysłowych postaci wystąpi wielkość i mądrość Ojca na Niebie.

Brak podmiotowości w roślinach, w §§ naszych abstrakcyjnie wyrozumowany, wyjawia się pod wielu względami naocznie w rzeczywistości; tutaj o niektórych z tych względów tylko wspomniemy, zachowując sobie inne do przyszłego przypisku. Naprzód widzimy iż roślina posługuje się wprawdzie całą zewnętrzną naturą, lecz też za to znów narażona jest na wpływy zgubne całej tej przyrody. Życie roślin podobne jest do płodu zwierzęcego; one całą istotą swoją biorą pokarm w siebie bez przestanku, nie w ustępach, jak zwierze; ztad ich bierność. Ruch wewnętrzny okazuje się tylko krażeniem soków, lecz takowe nie mają organów centralnych. Rośliny nie mając podmiotowości nie mają głosu; pogowory leśne powstają z przyczyn zewnetrznych z wichrów i powiewów, które przez nie przelatują. Rośliny nie mają ruchów, chyba te, które im są nadane ze zewnątrz; nie przenoszą się z miejsca na miejsce, bo odnoszą się do ziemi, w której utkwione. Jakoż ruch ten najczęściej pochodzi z przyczyn zewnętrznych. Wszak kwiaty w różnych porach dziennych to zwieszają główki swoje, to roztulają lub stulają liście (zégary z kwiatów); wszak niektóre rośliny liściem zielonym obsłaniają i chronią młode kwiecie; podobnież tęsknąc ku słońcu rośliny zwracają się ku niemu nie tylko kwiatem, ale całą postacią swoją. Przecież wszelki ruch jest tutaj jeszcze niby przepisany, prawidłowy; tak rośliny wijące się najczęściej wiją się w lewą strone, niektóre w prawa; lecz żaden z gatunków nie zwija się to w prawa, to w lewa strone. Nawet i drzewa np. kasztany dzikie zwykły się skręcać, a mianowicie na prawo. Prawda, że w chwilach najwyższego objawu ruchu żywotnego, bo w chwilach zapłodnienia, ruch ten staje się niby samodzielniejszy; są to chwile, w których kwiat staje się miłosei świątniczką. Tak Vallisneria rosnąca po bagnach i wodach stojących południowej Europy nie raz już była osnową wieści strojnych poenp. Schubert (Nachtseiten i t. d.) Autenzyą. rieth (Natur und Seelenleben) opowiadają iż ten kwiat zyje na długiej łodydze na dnie wody; lecz gdy się zbliży uroczysty czas miłości, odrywa się od łodygi swojej i rozstawiwszy liście niby zagle płynie po powierzchni wody szukając kochanki swojej- kwiatu żeńskiego. Gdy się już oboje znajdą, wtedy po chwili kwiat żeński kurczy łodygę swoją i chowa się na powrót na dno morskie. Przecież w najnowszych czasach sprowadzono ten opis do nieco prozaiczniejszéj treści. Bo to nie kwiat męzki sam szuka kwiatu żeńskiego, ale nasienie rozsypane w kształcie białego puchu po powierzchni wody; choć prawda, iż kwiat żeński po zapłodnieniu kryje się na dnie wody.

# § 304.

Gdy roślina, w ogólności mówiąc, jest wyrażeniem pojęcia, zatem idzie, że wedle logicznego prawa (przypomnianego w §ie 299) winny się wyrazić w roślinie trzy względy, bo 16d odnoszenie się do siebie; 2re odnoszenie się na zewnątrz; 3cie nakoniec jedność obu tych względów, bo odniesienie się na zewnątrz będące rzeczywiście odniesieniem się do siebie. Lecz gdy jak widziano w §§ poprzednich roślina nie jest doskonałem wyrażeniem pojęcia, gdy u niej jedność, podmiotowość, czyli odniesienie się do siebie nie jest jeszcze doskonałem, gdy zarazem staje się tworzeniem nowych roślin, a zatém odnoszeniem się na zewnątrz, przeto téż i te trzy względy nie będą ściśle wyrażone, gdyż bynajmniéj nie są od siebie rozdzielone; są one pomiészane z soba, tak dalece, iż wzgląd pierwszy, owo odnoszenie się do siebie, będzie zarazem drugim i trzecim, a drugi wzgląd pomiesza się z piérwszym i trzecim, a trzeci znowu z dwoma pierwszemi.

# **§** 305.

1. Odnoszenie się rośliny do siebie, do swojej jedności, jest zarazem zachowaniem się rośliny na zewnątrz. Jakoż to odnoszenie się rośliny do siebie jest przedewszystkiem rodzeniem się jej kształtu, nadaniem sobie swoich części właściwych; lecz jak to tworzenie jest z jednej strony odnoszeniem się do siebie, tak z drugiej jest odnoszeniem na zewnątrz, zwróceniem się do zewnętrznego świata; a jest tem zwróceniem się do zewnętrznego świata naprzód dla tego, iż od niego roślina pobiera pokarm i inne warunki do życia potrzebne; powtóre dla tego, że te części same bywają znów nowemi roślinami, nowemi całościami (np. liście, korzenie, komórki i t. d.)

# § 306.

2. Podobne pomiészanie i brak ścisłości obaczymy uważając odnoszenie się rośliny na zewnątrz. I tutaj się okazuje iż mienie się rośliny do zewnętrznego świata jest raczej stosunkiem jej do siebie samej. Obie strony różnią się powierzchownie i pozornie jedynie tém, iz strona zewnętrzna, to odniesienie się do otaczającej natury, odprawia się jakby na widoku, a odnoszenie się do siebie, to jest przerobienie osnowy nieorganicznej na istotę roślinną, odbywa się niby niewidzialnie wewnątrz samej rośliny; lubo znów wyznać należy, iż ta sama osnowa jako przerobiona uwidocznia się utworami zewnetrznemi, Rozróżnienie przeto obu tych względów nie jest dostateczném, podobnie jak wszystkie różnice w roślinie nie są bynajmniej ścisłe, jak już wiemy z całego powyższego toku; one wszędzie są pomiészane z sobą.

Tę niedostateczność i dwuznaczność obaczymy w każdej mierze. Jakoż nasienie do rozwoju swojego potrzebuje podniety zewnętrznej, a roślina kształcąc się tworzy korzenie i liście, a tém samém zwraca się do świata zewnętrznego, do ziemi i wody, do powietrza i światła, a co bierze z tego świata zewnętrznego przyswaja sobie na własną istotę swoją. W szelako to przyswajanie i przerabianie na swoją istotę nie jest znowu bynajmniej nawrotem do siebie i nie tworzy bynajmniej podmiotowości rośliny, tej podmiotowości, jakiej wymaga Logika; gdyż roślina nie tworzy w sobie ogniska a zebrania swojego w sobie; owszem ognisko jej istoty jest zewnątrz niej, bo w świetle. Roślina sama siebie nie posiada; ona, że tak rzekę', nie jest swoją," nie ma

tedy uczucia siebie, a nie mając zebrania w sobie saméj nie okazuje téż samoistności i udzielności pod wzgledem czasu i przestrzeni, nie ma własnego ruchu jako odmiany przestrzeni w czasie. Ten brak ogniska w sobie wyraża się jeszcze zmysłowo brakiem organów centralnych; słowem, roślina jak nicodróżnia siebie, jako jedności, od szczegółów w niej zamkniętych, tak nie odróżnia siebie od świata zewnętrznego; ztąd też wypływają passy roślinne okazujące jej bierność, zależność jej od zewnetrznej natury. Passy te objawiaja że roślina jest wcieleniem klimatów (ob. § 298); przybieranie osnowy zewnętrznej (pokarmu) nie odprawia się w pewnych ustepach, w pewnych czasach (jak u zwierząt), któreby były od rośliny zawisłe; ale odbywa się ciągle; bo ona ciagle jest bierna, ona jest ciaglém ssaniem. Ta bierność wyświeca się téż oną barwą nijaką, zielona.

# § 307.

3. Toż samo pomieszanie różnych względów i brak ścisłej różnicy okazuje się i pod trzecim wzgledem. Jakoż trzeci wzgląd ten, będący zarazem odnoszeniem się na wewnątrz do siebie, a zarazem odnoszeniem się na zewnątrz, winien się wyrazić odnoszeniem się rośliny do jestestwa zewnątrz niej silniejszego, ale będacego tej samej istoty, choć jej odwrótnej; jest to stosunek płciowy (Log. § 171), będący nie tylko odnoszeniem się do drugiego jestestwa rożnej płci, tego samego rodzaju, ale nawet odnoszeniem się do nowego jestestwa tegoż rodzaju, więc rozpładzaniem. Jest to tedy rzeczywiście wyrażenie podmiotowości, bo odnoszenie się na zewnątrz; ale zarazem nawracanie do siebie ze świata zewnętrznego. I rzeczywiście roślina wyraża ten wzglad. choć, jak obaczymy, nie wyraża go ściśle logicznie.

Kwiat jest zaiste objawieniem téj podmiotowo-

ści rośliny, bo oznaczeniem płciowości, a wyrażeniem rozpładzania się rośliny; jest tedy nawrotem jéj do siebie, nawrotem do początku, z którego sama powstała. Gdy kwiat jest najwyższem oznaczeniem podmiotowości rośliny i rozmnożeniem rodzaju, ztąd téż jest najgłówniejszą podstawą rozróżnienia rodzajów, zatém systematu botanicznego. W tym najwyższym objawie, w kwiecie, ginie owa barwa nijaka, znika owa zieloność bezcechowa, a występuje barwa właściwa. Gdy w liściu zielonym potrzeba w ogólności pocierania dla wzniecenia woni, kwiat sam przez się ma woń właściwą objawiającą istotę jego. Gdy pień i gałęzie wcielają dopićro liście; gdy liście wyrażają płaszczyznę; już we formie zaokrąglonej kwiatu występuje najwyższe oznaczenie geometryczne.

W kwiecie zamknięte nasienie dowodzi że roślina dobiegła koło żywota swojego, że, jak się powiedziało, nawraca do siebie; gdy się kwiat zapłodni, więdnieje, a tak dowodzi, że ukończył zadanie swoje. Kwiat, płciowość, jako żywota roślinnego szczyt, jest tedy zarazem przepowiednią wyższego stopnia natury, bo organizmu zwierzęcego; ztąd znów piérwsze, najniższe zwierzątka są tylko wyrażeniem płciowości.

Przecież mimo tego wszystkiego i ten wzgląd trzeci nie jest ścisłem wyrażeniem względu trzeciego logicznego. Zjawienie się kwiatu jest znikome, co dowodzi znikomości i braku wyrażenia dostatecznego tego trzeciego względu. A uważmy iż inne części rośliny nie okazują bynajmniej różnicy płciowej, dowodzą iż nie wchodzą bynajmniej w stosunki płciowe. Wszelako też i tutaj okazuje się iż kwiat sam przez się jest osobną całością, osobną rośliną. Roślina przeto, wydając kwiat, jak się niby do siebie samej odnosi i do siebie nawraca, tak zdrugiej strony tymże kwiatem tworzy nową roślinę, a

tak odnosi się w nim do innego nowego jestestwa, odnosi się w nim na zewnątrz; tym sposobem miesza dwa względy różne. Że zaś nie cała istota rośliny wchodzi w stosunki płciowe, przeto też nie wszystkie indiwidua roślinne mają kwiaty jednej i tej samej płci; bo są inne, które zradzają kwiaty, z których jedne są płci męzkiej a drugie żeńskiej; a znów inne, których każdy kwiat jest wyrażeniem płci obojej; jest to trojakie rozróżnienie rośliny wypływające koniecznie z jéj istoty. Pomieszanie takowe różnych wzgledów, a tém samém brak ograniczenia się względu trzeciego samym kwiatem (jakby rzeczywiście być winno) okazuje iz rozpładzanie nie dzieje się za pośrednictwem kwiatu samego, ale że ku temu celowi służą téż inne części, które raczej powinnyby być wyrażeniem odniesienia się rośliny na zewnątrz.

Obejmując tym przypisem uwagi do trzech poprzedzających §§ dodajemy tutaj niektóre jeszcze objaśnienia tłómaczące u roślin pomieszanie owych trzech względów. Rośliny nie mając podmiotowości ścisłej, jak wiemy, odnoszą się ciągle do słońca, i słusznie ktoś powiedział iż gdyby one miały świadomość, toćby miały wiarę światłochwalców. Wszak w piwnicach naszych ziemniaki gdy porosną, już po ziemi piwnicznej czołgają się i pełzną ku oknu, bv uchwycić cząstkę tego bóstwa swojego. Wiemy iż światło zdobi i maluje kwiaty promieniami swojemi. Jakoż rośliny wychowane w ciemnicy nie okazują barwy swojej; te cudownej piękności kolory kwiatów są to farby z palety niebiańskiej. Tutaj potwierdza się poczęści teorya barw rozwinięta powyżej (§ 249) o barwach dopełniających się nawzajem; pokiliść jest zdrowym i czerstwym, wtedy jest zielonym; gdy wiednieje już żółknie, potem czerwienieje, a tak staje sie dopełnieniem pierwotnej

zieloności swojej. Uważano iż pod względem barwy kwiaty trzymają się pewnego prawidła, tak iż są dwa szeregi roślin co do barw kwiatów swo-Jeden szereg ma za podstawę barwe żółta ich. jako niezłożoną; drugi ma za podstawę błękit będący także barwą niezłożoną (§ 249). Piérwszy szereg może mieć odmiany czerwone i białe, ale te nigdy nie przechodzą w błękit; drugi szereg miewa kwiaty blękitne, czerwone i białe, ale nigdy nie przechodzi w barwę żółtą. Dla tego téż niéma niebieskich kaktusów, aloesów, róż, tulipanów, georginii, ale są albo żółte, białe, albo czerwone w różnych odmianach i kombinacyach; nawzajem niema np. żółtych geranii, dzwonków, astrów i t. d., ale są niebieskie, czerwone, białe w różnych kombinacyach. Wyjątki z pod tego prawidła są rzadkie np. u Hyacyntów.

Wszak brak podmiotowości roślin okazuje się jeszcze w braku własnego ciepła, bo lubo ciepło ich może być nieco wyższej temperatury, niż przedmiotów otaczających je; lubo w pewnych chwilach i pod pewnemi warunkami niektóre z nich mogą bardzo znacznie spotęgować ciepło swoje; tak Trewiranus przytacza np. Arum maculatum (Obrazki), która w pewnych chwilach przewyższa atmosferę o 15° do 16° F. w Arum cardifolium różnica ta dochodzi nawet 90° F. przecież to zjawisko jest tylko przechodniem; u roślin nie znajdujemy wytworzenia ciepła, którego piérwiastek u zwierząt jest we krwi.

# III. Organizm zwierzęcy.

# **§ 308**.

Powyżej (§§ 299 i następne) rozwinęliśmy Vogólności znaczenie organizmu w Naturze; i za1

równo wykazaliśmy niedostateczność organizmu geologicznego z jednéj strony, a z drugiej niedostatki odwrotne roślinnego świata. Jak tam przeważało rozjednostkowanie szczegółów kosztem jedności i podmiotu, tak odwrotnie (§ 301) w organizmie roślinnym przeważa znów wyłącznie jedność i podmiotowość tak dalece, iż szczegóły, które właśnie tę jedność prawdziwą składać powinny, są dopiero wielce niedoskonale rozwiniete. Ztad téż zradza się w roślinach pomieszanie a pogmatwanie owych trzech względów, których wyrażeniem być winien żywot wedle zasad Logiki (§ 381). Tak sam przez się rodzi nam się mocą rozumowania organizm trzeciego stopnia, będący prawdziwém zjednoczeniem dwóch piérwszych, a tém samém zjednoczeniem owych trzech głównych względów; będzie to organizm zwierzecy.

Tutaj 10d wyrażony będzie wzgląd odnoszenia się na zewnątrz; stosunek ten będzie skutkiem szczególności zawartych w jestestwie zwierzęcem; te szczególności będą stanowiły jego treść, którą właśnie jestestwo odnosi się do innych jestestw różniących się od niego, od treści jego. Lecz właśnie dla tego iż te szczególności będą tak dobitnie wyrażone, iż tedy są tak silnie między sobą odróżnione, tém samém one miedzy soba beda wzajemnem siebie uzupełnieniem, dopełnieniem- i złożą się w ścisłą jedność. Tak 2gim względem jest ta jedność jestestwa zwierzęcego, która, jak widzimy, tém będzie ściślejsza, im owe szczególności dobitniej się od siebie odróżnią, im tedy silniej się nawzajem uzupéłnią. Ta jedność oddziela zwierze od świata zewnętrznego, stanowi nawrót jego ze świata zewnętrznego ku sobie, zatém jest gruntem podmiotowości jego.

Oba te dwa względy, bo szczególności zamknięte w jestestwie zwierzęcem i jedność ich ścisła są sobie odwrotne; lecz właśnie dla tego iż są odwrotne, nawzajem z siebie wypływają. Jakoż rzeczywiście widzieliśmy iż im silniej będą wyrażone szczególności w jestestwie zwierzęcem, tem silniej też one zwiążą się w jedność, w podmiot. Im silniej jestestwo odnosić się będzie treścią swoją do zewnętrznego świata, tem też potężniej odróżni się od niego, a tak tem wyraźniejszą będzie podmiotowość jego; i nawzajem. Gdy tak oba te względy mają się nawzajem do siebie, widać iż one ściśle się do siebie odnoszą i z sobą się wiążą, a tak same razem jednoczą się 3cim względem będącym jednością obu.

Zcicha i znienacka otwiéra się zwiérzęcy świat. Mimose drgające zwijają się w sobie za łada dotknięciem; ruch misterny w przepyszném łożu kwiatów, co umiérają z miłości, zwiastuje jakby przez sen wyższe dzielnice żywota; a dawna niesie wieść, że żyjątka drobne mają w kwiatach ojcowiznę swoją; że gdzie roślina się jaka roztuli, już zarazem jéj właściwe mieszkańce, ten maluchny światek owadów się pojawi, bo między najwyższej doskonałości roślinami a żywotem zwiérzęcym, jeszcze w pączku stulonym, tajemnicze od wieków zaszły zrękowiny.

Ów dziwaczny ród polipów, co to jest niby zwiérzem, niby rośliną, budujący od dna morskiego swoje okopy, co przegradzają morza, mnożąc się jakby roślina wypuszcza oczka na powierzchni ciała, lecz w jesieni, gdy mu dla przemagających chłodów umiérać przychodzi, zdobywa siły swoje i po zwiérzęcemu znosi jaja. On czuły na życiodawcze światło, ale jak roślina niemający oczu, w jasnowidzeniu swojem czuje światło, niby je widzi całem ciałem swojem. Lecz polipy nie są jeszcze ostatniemi parias, ostateczną kastą w tem dziwnem państwie; tuż przy nich stają wymoczki, co byłyby straszydłem, gorączką wymyślouem,

gdyby nie były tak drobne; lecz jeszcze dziwaczniejsze są gabki; przez życie całe będąc nieczułą roślina, niby bezkształtną gmatwaniną kanałów, któremi przesuwa się woda, dowodzą największego braku wewnętrzności a odnoszenia się do siebie; lecz niekiedy w najwyższych chwilach ży-. wota, jakby w chwilach uroczystych zwierzęcego natchnienia, odzywają się w nich proroctwem cechy wyższego świata. A jak cebula, znaleziona w mumii egipskiej, z którą dwa tysiące lat w grobie przeleżała, jak ziarnko zboża, odkryte w Pompei, dziś jeszcze wypuszcza kiełki i rozwija się żywotem hożym, czerstwym, tak zaiste już od wieków myśl przyszłych jestestw zwierzęcych spoczywa w naturze; bo gdy się poda sposobność, gdy się warunki zbiegną, wtedy żywot strzeli iskrą; zapali się rzeczywistością pod błogosławieństwem bożego spojrzenia.

#### n. Jestestwo żyjące.

## § 309.

Tutaj przeto w organizmie zwiérzęcym zňajdujemy dopiéro pojęcie logiczne w całej pełni ziszczone (Log. § 169 do 177).

Żywot atoli, będący dopiéro abstrakcyą, urzeczywistnia się w *jestestwie zwierzęcém*; w nim to iścić się będą w całej prawdzie owe trzy względy wyrażające trzy pierwiastki pojęcia. Lecz uważmy że, gdy tutaj już występuje rzeczywistość, a nie abstrakcya, gdy tutaj jedno i toż samo jestestwo jako całość wyjawia ten troisty wzgląd, żaden też z tych względów nie objawi się oddzielnie od dwóch drugich, ale ściśle z niemi będzie połączony; w każdym okażą się zarazem dwa drugie, bo każdy będzie pojęciem w sobie i całością, (jak to wywiodła Logika § 172.) To przenikanie się wzajemne nie

jest bynajmniéj pomieszaniem owych trzech względów, które spotkaliśmy u roślin; wszak tam każdy wzgląd nie był sam w sobie czystym i wyrażnym, i dla tego właśnie nie był ścisłem wyrażeniem żadnego z tych trzech logicznych względów. Atoli pochod, którego się trzymać będziemy w całym niniejszym rozwoju, wskazany nam jest już w Logice (od § 169 do 177).

# I. Zachowanie się organizmu zwiérzęcego

# do siebie samego.

# **§** 310.

Wedle tego co się dopiéro rzekło i wedle znanych nam praw logicznych wiemy iż pierwszym względem winno być odnoszenie się jestestwa zwiérzęcego do samego siebie. Lecz wiemy znowu z § 309, że każdy z tych trzech względów ma w sobie zamknięte znowu trzy względy odpowiednie owym trzem głównym względom; z czego widać, iż tutaj przedewszystkiem wyjawi się to odnoszenie jako:

# a.) Wzgląd wewnętrzny.

Tutaj tedy bierzemy organizm bez względu bliźszego na świat zewnętrzny; uważamy go jako jedność w sobie zamkniętą, więc jako ogół obejmujący w sobie szczególności, które znów choć echem powtórzą te trzy główne względy jak obaczymy zaraz.

1 od Jestestwo zwiérzęce jest jedném jestestwem odgraniczającem się od świata zewnętrznego, a tem samem zachowującem się do siebie, czyniącem opór światu zewnętrznemu. Pierwsze to odgraniczenie wyraża się kształtem. Podstawą kształtu tego zachowania się do siebie i odgraniczenia się od świata zewnętrznego są kości. Budowa kości zachowu۱

je się do reszty organizmu zwiérzęcego jak natura geologiczna będąca zrębem ziemi do wyższych organizmów; dla tego nazwano kości kryształem życia. Przecież gdy świat zwiérzęcy jest szczytem organizmu, zatém i tutaj natura na pozór martwa odzywa się śladem życia szczególniéj w błonie, która jest dla kości osłoną.

2re Rzekliśmy że organizm zwiérzęcy ujęty rozumowo jednoczy w sobie organizm geologiczny i roślinny; to zjednoczenie okazuje się jeszcze i zmysłowo; bo jak kości przypominają zręby geologiczne ziemi, tak są znowu inne sprawy przypominające życie roślinne, są to sprawy odnowy. Zaczątkiem życia zwiérzęcego jest komorka jako pierwiastkowa forma organiczna, z której zbioru i przeobrażeń powstaje to kość, to mięso, to nerw, to skóra, słowem wszelka tkanka ciała zwiérzęcego. Skóra obejmując jestestwo zwiérzęce jest jego ograniczeniem się w sobie, chroniącem go w różnym względzie od potęg szkodliwych zewnętrznych.

a. Stosunek twierdzący rzeczywisty ze światem zewnętrznym jest wzięcie pokarmu. Wszelako ta czynność nie jest już tylko biernością jak u roślin, nie jest mimowolném wpływaniem i wsiąkaniem, ale staje się już połykaniem, w którém się objawia samoistna natura zwierzęca; téj to czynności odpowiada następnie trawienie pokarmu. Ztąd wynika, iż gdy trawienie pokarmu jest pierwszą czyrnością odnowy, zatém najniższe żyjątka są dopiéro żołądkiem czyli kanałem, jelitem; w wyższych zwierzętach zaś czynność trawienia wyrażona jest przez narząd trawienia (żołądek, jelita, śledzione, wątrobę, gruczoł podżołądkowy). Gdy roślina ssię zewnątrz siebie korzeniem, zwierzę czynność te odbywa wewnątrz siebie, ma jakby korzenie w narzędziach trawienia.

b. Drugim czynnikiem odnowy jest krew. Mo-

180

1

żnaby powiedzićć, iż jak narząd trawienia wyobraża niby odnowę w formie stałej materyalnej, tak krew jest jakby idealizowaniem tej odnowy i pierwiastków żywotnych organicznych w sposób chemiczny. Jak krew z jednej strony obiega całość organizmu, tak z drugiej odnosi się do ogniska swojego, do serca. Obieg krwi odbywający się w oznaczonym czasie jest wyrazem, że zwierzęce życie tworzy samo czas dla siebie, że pod tym względem jest całością niezawisłą. Wszak kréw dopiero dochodzi do istoty swojej mocą zetknięcia się swojego z powietrzem (choć pośrednio przez błonkę), mocą zjednoczenia się pierwiastku płynnego z rózprężliwym. Tak więc

c. Ten stosunek do powietrza znajduje wyrażenie swoje w płucach otaczających z dwóch stron Jak we krwi czas obiegu (jako continuum) serce. rozjednostkowane jest na pojedyńcze uderzania serca i tetna, tak powietrze rozjednostkowane jest w oddychaniu na pojedyńcze oddechy; ilość oddechów w pewnym czasie jest również wyrazem osobnego właściwego czasu. Widzimy tutaj analogia z organizmem roślinnym; jakoż części roślinne na zewnątrz już stają się wnętrznościami u zwierząt. Przy pomocy tych czynników wytworzona i w mieszaninie właściwej utrzymana krew dostarcza zasobu, który przez nadmienione wyrobienie się i przeobrażenie komórek zastępuje ponoszoną stratę w materyi; tym trybem owa podstawa materyalna objawów żywotnych utrzymuje się w stanie prawidłowym; a tak uzupełnia się koło czynności, które razem wzięte stanowią odnowę ciała cielesnego i są nie-Jako w wyższej potedze powtórzonemi czynnościami tycia roślinnego.

3cie. Powyższe strony życia zwierzęcego jak widziano są powtórzeniem geologicznego i roślinnego organizmu, choć w sposób spotęgowany i wyższy. Jak atoli jedność obu poprzednich organizmów okazuje się w życiu zwierzęcém, tak w niem znaleźć się winny sprawy będące rzeczywiście samemu tylko zwierzęcemu organizmowi właściwe, a tém samém czyniące zwiérzę iście podmiotem prawdziwym, czyli jestestwem, w którém odnoszenie się na zewnatrz jest odnoszeniem się do siebie.

Tutaj przedewszystkiem spotykamy w ogólności nerwy. Mocą nerwów zwierzę rzeczywiście odnosi się do siebie, czuje siebie we wszystkich rozmaitych czynnościach i sprawach swoich. Nerwy, rozchodzące się gałęziami i gałązkami po całem organizmie i w tej całości powtarzające postać organizmu, są jakby uzmysłowieniem duszy rozlanéj po całém ciele. Nerwy są te części, w których życie zwierzęce okazuje się we właściwości swojėj; tutaj iści się pojęcie logiczne, a tém samém wzgląd trojaki: 16d bierność na wrażenia zewnętrzne; 2re oddziaływanie na zewnątrz; 3cie odnoszenie się do siebie. Te trzy względy wyrażają się téż związkiem nerwów z trojakim rodzajem narzędzi, to jest: 16d z narzędziami szczegółowych zmysłów, 2re z mięsami, 3cie ze środkowem narzędziem układu nerwowego, czyli mózgiem.

Mózg, te jakby półkolice zsiadłego białka, jest arcydziełem natury. Tu niewidome zawiązane przymierze między materyą a duszą. Można nam na tablicy dowieść konieczności budowy oka wedle zasad a teoryi światła, można dowieść iż części ucha są rzeczywiście zbudowane wedle prawideł akustyki, ale jakże się dzieje że co oko przyniesie, co uchem doleci, zbiéra się w ognisku duszy? Jakże się dzieje że z téj stolicy, jakby z wysokości nadobłocznych, rozchodzi się nakazanie woli po całéj cielesności naszej, a tak wiąże świat duszy z grubą dzielnicą materyi? By te zagadki sfinxowe rozwiazać potrzeba ducha i myśli. Darmo na mózgu, na nerwach szukać nam śladów któremi duch przechodzi, nie znajdziem ścieżek stóp jego, bo on rzeczywiście jest duchem. Jak ow astronom, co to był raz rzekł, iż przepatrzył teleskopem przepaści niebiańskie, by dośledził tronu mądrości wiekuistej, miał oczy ku widzeniu a nie widział; tak na nic się nie zda nożem, mikroskopem i tygielkiem chemicznym dochodzić mózgu, by ducha w nim znaleźć; nauka skrzętna, bystra znajdzie jedynie sługi jego, odblask jego chwały i toć jest właśnie chwała samej nauki. Jednakże nietrudno ducha znaleźć, nie szukajmy go tylko za domem, bo on w domu. Wszak to duch sam co bada, bada siebie, duch niechaj będzie duchem badany; gdy<sup>•</sup> go w materyi umarłej, na zwłokach śledzić będziemy, znajdziemy jedynie owe "chusty białe zostawione nad grobem."

Gdy czułość jest najwyższym kwiatem zwiérzęcego życia, więc téż i nerwy i mózg rozwijają sie wedle stopni coraz wyższych zwierzecego świata. U niższych zwierząt kręgowych okaże się dopiéro usposobienie, jakby zaród wszystkich czę-- ści mózgu; w bezkręgowych dopiéro zaś wystąpią jedynie ich analogie, aż w szczycie, w człowieku rozwija się mózg całą pełnią, rozrasta się majestatem czoła, postacią głowy, w której panuje myśl, rzeźbą samego mozgu tu najmisterniej wyrobiona, a obtula go twierdzą prawie mineraliczna czaszka, na której, obok dzieła najwyższego natury, porastają włosy broniąc od wpływów zewnętrznego świata. Atoli potęga mozgu ma się, w ogólności mówiąc, w stosunku odwrotnym do massy pacierzowej rdzeni, jak łodyga do roztulonego na niej kwiatu.

### b.) Wzgląd zewnętrzny.

## § 311.

10d. Oznaczenie ogólne. Widzieliśmy powyżej trzy główne strony życia zwierzęcego. Uważmy atoli iż żadna z tych trzech stron nie jest odrębną od innych dwóch, każda z nich obejmuje i dwie drugie i staje w ścisłym stosunku do nich; one wszystkie ciągle na siebie przechodzą. Organa odpowiednie tym stronom życia nie są symetrycznie we wnętrzu organizmu zjednoczone; przeciwnie na zewnątrz zachowują symetryczność, a tém samém wzgląd estetyczny.

2re. Ta strona sympatycznie wykształca się silniej w rozczłonkowaniu właściwem. Tutaj bowiem zachowanie się na zewnątrz uzmysławia się mianowicie w częściach przeznaczonych do przezwyciężania czasu i przestrzeni (nogi, ręce, skrzydła, pletwy). Na miejsce niesymetryczności wnętrznych części występuje symetryczność okazująca się to parzystemi, bo odpowiedniemi sobie członkami (nogi, ręce, nozdrze, uszy i t. d., to znów zjawia się liczba trzy, to pięć. Podobna symetrya rozwija się i pod innym względem: głowa, kadłuh, nogi; albo głowa z kadłubem a nogi jako połowa dźwigana a dźwigająca; pierś i ramiona więc trzy części; znów trzy członki w palcach; ramię z ręką także ma trzy oddziały; pięć palców z których środkowy jest szczytem i t. d.)

*3cie.* Przecież rozdzielenie ogólne wytknięte pod *1.* i rozdzielenie szczegółowe na zewnątrz zwrócone wspomnione pod *2.* zlewa się w jedność tak dalece, iż z jedności tej wypływają wszystkie szczegóły, wszystkie szczegółowe członki i organa; nawzajem z każdego z pojedynczych członków wypływają wszystkie inne; a tak dowodzą samo przez się iż są rozmaitością, szczególnością w jedności, bo uzupełniają się nawzajem. Tak spostrzegamy że ta jedność odnosi się jako podmiot do swoich szczegółów, do swoich organów, do swoich członków jako do przedmiotu swojego, odnosi się do nich jako cel do środka. I nawzajem każdy z członków i organów ma w każdym innym środek swoj, a zarazem sam jest środkiem dla nich wszystkich.

Tak tedy przedstawił się nam ogół ciała obejmujący w sobie szczególności, rozmaitość różnic które właśnie wypływając nawzajem z siebie i uzupełniając się stanowią jedność pejedynczą, a przecież ogólną; uzmysłowia się przeto pojęcie w trzech swoich czynnikach czyli pierwiastkach. O ile zaś to wyrażenie jest niedostateczne obaczymy poniżej.

Już kształt zewnętrzny zwierzat zwiastuje iż tu Natura żywa wyzwala się z pod więzów ziemi. Ruchem przezwycięża źwiérze przestrzeń; a tak naprzód dowodzi usamowolnienia swojego. Słowika śpiew, gadanina papug, ryk lwa jest słyszeniem, jest czuciem siebie wydobywającém się z głębi organizmu. Tu roztwierają się bramy zmysłów na rozcież, a ten różnolity w koło grający świat pełnym strumieniem wpływa do psychy. A co w naturze bezdusznéj tkwi, co jest jej składową częścią, jest zarazem i pierwiastkiem zwiérzęcego ciała i w niém kipi i wre, robi i gotuje życiem; co w naturze bezdusznej było głuchém jectwem, usamowolniło się w ciele zwierzęcem. Tak tedy to, co było jedno, rozstało się od siebie; ten rozwód zwierząt od natury jest zarazem tesknota ich do natury, gorącém napięciem a naprężeniem, popędem namiętnym.

A gdy zwierze jest odrębném i udzielném jestestwem, więc téż utrzymuje się jako samoistne, i rogiem i zębem, i kopytem i kolcem broni téj odrębności swojej.

Zwierzę ma wnętrzności w sobie, a roślina jest cała wnętrznością. Budowa cała zwierzęcia objęła się niby w twierdzy swojej, a tak staje się całością dla siehie. Lecz tu zginęła też pierwsza niewinność natury, która patrzy oczyma kwiatów na słońce; tu życie samolubne, bo już wprawdzie od ziemi oderwane, a przecie jeszcze niezupełnie od niej usamowolnione; ztąd sen, marzenie, zmora ciśnie psychę zwiérzęcą; ją posiada demon ziemski. Niekiedy tylko wśród ciemnic nocy jakby przez łunę błyśnie wyższe życie psychiczne; błyśnie i zgaśnie w głębokich ciemnościach; a ta łuna świeci zwierzętom ze spojrzenia człowieka. Ludzka postać przebudza się, wzniosła się ze ziemi dotknięta palcem bożym i wpatruje się w gwiazdy na niebie, boć sam człowiek jest gwiazdą bożą gorejącą na ziemskim padole; i wzniosła się głowa i sklepią się skronie, owe świątnice myśli ludzkiej. głowa nie ciąży jak u zwierząt, i ciało nie ciązy, boć jest niby gościem na ziemi, jakby gotowe co chwila wznieść się z ziemi. I znów druga świątnica buduje się sklepieniem piersi; tu świątnica uczuć, męztwa i szlachetności. We wszystkich ruchach ciała brzmi muzyka, to ochocza, to pełna rzewności elegijnej, to ognista i harda, to miękka, rozpływająca.

#### c.) Rozwój organizmu w czasie.

# § 312.

Otóż stanęło naprzód przed nami jestestwo zwiérzęce odnoszące się do siebie, lecz uważane jeszcze ze strony wewnętrznéj (§ 310); następnie (§ 311) poznaliśmy stronę odnoszącą się do zewnętrznego świata, przeto rozdzielenie na szczegółowe członki; tutaj tedy przedmiotem był rozdział, rozmaitość; teraz uważmy rozmaitości, których jedno i toż samo jestestwo doznaje w różnych epokach rozwoju swojego.

1ód Zwiérzę jako płód już zapowiada całą swoją przyszłość organiczną. A gdy każda wyższa organizacya zawiéra w sobie idealnie organizacye niższe od niego, zatém i płód zwierzęcy rozwijając się przypominać będzie w różnych epokach kształcenia się swojego różne stopnie tych niższych organizmów; a gdy nakoniec zupełnie się rozwinie, wtedy już sam siebie osięgnie.

2re Pod 1. widzieliśmy epoki, przez które przechodzi jestestwo za nim się dorobi własnej swojej istoty; są to epoki, któremi zwierze samo do siebie się odnosi. Teraz obaczymy epokę, w której własny rozwoj odnosi je na zewnątrz; jest to dojrzenie płciowe; zatem różnica płciowa. W ogólności tutaj powiedzieć można, że organizacya męzka wedle istoty swojej odnosi się więcej na zewnątrz, przez siłę, przez kształt zewnętrzny, (np. piękności pierza, grzywa, śpiew, nogi i t. d.); odwrotnie organizacya żeńska jest raczej na wewnątrz zwrócona ku nowej istocie, której ma udzielić życia swojego.

3cie Z ustaniem płciowych popędów gaśnie organizm; (wszak u niektórych zwierząt podobnie jak u kwiatów następuje śmierć tuż po wydaniu zarodu nowego życia), kości cienczeją, skóra się marszczy, siła trętwieje i t. d.

# II. Przyswojenie.

# **§** 313.

Powyżej (§ 310, 311, 312) widzieliśmy w ogólności odnoszenie się jestestwa-żyjącego do siebie, choć to odnoszenie wyrażało się właśnie niekiedy zachowaniem na zewnątrz, przecież takowe było jeszcze raczej więcej teoryą niż rzeczywistością.

Teraz odwrotnie zwierze staje w stosunku do zewnętrznego świata, działa na niego i znów rzeczywiste odbiéra od niego oddziaływanie. A całe działanie i oddziaływanie będące czynnością życia zwierzęcego winno mieć właśnie za cel utrzymanie własnego indiwidualnego życia i rodzaju swojego. Tak zwiérze jako podmioť i cel zwracając się do świata zewnętrznego obraca go jako środek na cel swój. przemienia przedmiot zewnętrzny na podmiot. Zwierzęcy organizm przedstawia przeto tutaj naprężenie i napięcie do zewnętrznego świata jako do uzupełnienia swojego. Boć jestestwo żyjące samo będąc zmysłowe i materyalne tém samém nie jest jeszcze pojeciem absolutném, całościa bezwzględna; jest tedy samo ułomkiem wśród zmysłowego świata; a tak odnosi się do niego jako do uzupełnienia swojego (Fil. Nat. § 212), bez którego obejść się nie zdoła.

Tak już pod jednym względem poznać można niedostateczność jestestwa żyjącego; przecież ona przedstawi nam się jeszcze z innej strony.

Jakoż jestestwo zwierzece bedac w sobie jednością, zatém odnosząc się do siebie, czyli będąc podmiotem, odnosi się do świata zewnętrznego jako do przedmiotu swojego, jako cel do swojego środka. Otoż jak cel a środek, tak podmiot a przedmiot, są dwiema stronami jednego pojęcia, więc w logice najściślej z siebie wypływają, tak iż jedna bez drugiéj ostać się nie może. Lecz ta wzajemność wypływania z siebie, ta wzajemność zradzania z siebie obu stron okaże się być tylko idealną, teoretyczną, jeśli ją zastosujemy do natury; tu żadna z tych dwóch stron nie zradza drugiej, żadna z nich nie istnieje za sprawą drugiej. Zwierze znajduje świat zewnetrzny, ten swoj przedmiot a środek jako już gotowy, jako bezpośredni, bo istniejący bez pośrednictwa jego; a nawzajem to jestestwo bedace srodkiem dla zwiérzęcego jestestwa także nie jest powodem, że owo zwiérze istnieje (np. wół jest zupełnie dla przedmiotu (trawy) obojętny, przypadkowy; ten przedmiot mógłby istnieć i bez niego; tu niéma téj teoretycznéj zawisłości wzajemnéj).

Wynika ztąd iż, gdy zwiérze jest podmiotem i właśnie dla tego, że nim jest, winno się odnosić do przedmiotu, a ten przedmiot znowu jest przypadkowym, że więc i utrzymanie się samo tego podmiotu jest przypadkowem (ob. Log. § 158). Widzieliśmy również z Logiki iż ta niedostateczność podmiotu zmysłowego i w tém się okazuje, iż odnosi sie do przedmiotu także zmysłowego, więc jednostkowego, jako do swojego środka; porywa go i niweczy; mając się przeto utrzymać jako podmiot winnoby bez końca rozpoczynać to odnoszenie się i bez końca nowych sobie dobierać przedmiotów, co jak wiemy, stworzy nieskończoność wrzkomą, która nigdy nie będzie doskonała, bo nigdy nie jest ukończona, nigdy nie jest zupełna (Log. od § 152 do 162, a mianowicie § 158). Tak okazuje się niedostateczność jednej i drugiej strony, a tem samem niedostateczność obu razem i całego tego stosunku. Wyświeca się przeto skończoność przedmiotu, środka a zarazem celu, podmiotu, czyli jestestwa zwierzęcego.

#### § 314.

#### a.) Przyswojenie mocą zmysłów.

Zwierze znajduje w świecie zewnętrznym uzupełnienie swoje. Lecz w pojęciu uzupełnienia już tkwi naprzód wyobrażenie o dwóch różnych stronach, które się uzupełniają; *powtóre* konieczność iż obie strony się z sobą jednoczyć winny.

Jakoż stosując te prawdy do żywota zwierzęcego spostrzegamy co do 1go, że zwierze z jednej strony jest całością osobną odrębną, a z drugiej odgranicza się od niego świat zewnętrzny; co do 2giego, że zwiérze jest ogółem, ma w sobie tedy rozmaitości, które są jego treścią; z drugiej strony świat zewnętrzny również się składa z rozmaitości i odmian; otóż treść i rozmaitość w obu stronach są sobie odpowiednie; zatém idzie iż zwiérzę w sobie czuć będzie rozmaitości i odmiany zachodzące w świecie. Póki ten stosunek wzajemny będzie dopiéro powiérzchownym, zewnętrznym, póty będzie niby jeszcze idealnym, będzie wprost stosunkiem zmysłów.

#### § 315.

W § 314 określiliśmy dopiéro ogólnie istotę zmysłów; uważmy atoli iż rozwój szczegółowy wynika sam przez się z powyżej wyłożonej osnowy. Jakoż gdy zmysły są odpowiednie szczególnościom, odmianom zamkniętym w świecie zewnętrznym, wypływa ztąd iż zmysły odpowiednie być winny głównym kategoryom natury rozwitej w umiejętności naszej; im atoli niższy jest organizm zwierzęcy, tem mniej te zmysły szczegółowe odróżniają się od siebie, tem mniej się indywidualizują i tem częściej zmysł jeden zastępuje drugi.

Uważmy iż tutaj ogólnie jedynie określamy rzecz o zmysłach; znajdzie ona prawdziwy rozwój swój w Antropologii (ob. Antrop. § 430). Tutaj wspominamy jedynie iż zmysły są różne wedle własności mechanicznych ciał, ich kształtu, twardości, spójności i t. d.; inne znowu wchodzą w wewnętrzne stosunki z ciałami, a tak odnoszą się do własności fizycznych, chemicznych i t. d.

#### b.) Rzeczywiste przyswojenie zewnętrznego świata.

#### **§ 316**.

Gdy rozmaitość zewnętrznego świata ma swoje wyobrażniki w rozmaitym fodzaju żmysłów, gdy przeto tym sposobem oznaczony jest stosunek zewnetrzny organizmu zwierzecego a zewnetrznej natury; toć teraz ten stosunek winien się rzeczywiścię Zwiérze mając się do natury zewnętrznej jaziścić. ko do uzupełnienia swojego czuje potrzebę tego uzupelnienia, przeto czuje brak a niedostatek w sobie samém. Zwiérze ma być całością, bo pojęciem; co tedy brakuje do téj całości winno być z nia połaczone, a tak uczynić ją rzeczywistą całością. Tym trybem już wśród samego organizmu zwierzęcego przedstawia się jawnie pojęcie, bo dążność odwrotności do połączenia się z uzupełnieniem swojem, do wystąpienia z siebie, a odnoszenia się do innego jestestwa, do połączenia się podmiotu i przedmiotu.

Przedmioty martwe mogą mieć również jakiś brak, ale takowy niedostatek może być najczęściej jedynie poznany przez nas; w jestestwie zaś żyjącém, będącém podmiotem, całością, brak ten okazuje sie wewnątrz samego jestestwa (np. głodem, pragnieniem, potrzebą oddychania), to jest czuciem potrzeby odniesienia się do przedmiotu jako środka mogącego uzupełnić jestestwo i zaspokoić ów niedostatek; jest to przeto żądza, *popęd*, który wyobraża się zewnętrznie przedmiotem wzniecającym ten popęd, lecz którego pierwsza przyczyna tkwi wewnatrz jestestwa Tak tedy jedynie te przedmioty mogą być żyjącego. w stosunku do jestestwa zwierzęcego, których istota jest uzupełnieniem organizmu jego, które to w niém samém mają swój powód a ugruntowanie.

#### § 317.

Popęd, żądza, wyraża zatém naprężenie, potrzebę zniesienia wewnętrznego braku, uzupełnienia swojéj całości, a tém samém połączenia z sobą przedmiotu, który jest odpowiednim środkiem do tego celu. Jak w naturze nieorganicznej (np. we dwóch biegunach elektryczności, w chemizmie) jest dążność połączenia się z przedmiotem zewnętrznym, do połączenia się wzajemnego, tak i jestestwo zwierzęce jednoczy z sobą przedmiot zewnętrzny. Lecz tutaj zwierze jako podmiot w tem odnoszeniu się na zewnątrz nie ginie, lecz wraca do siebie, odnosi się do siebie, trwa jako podmiot, jako cel; ów przedmiot zaś zewnętrzny jako przedmiot i środek ginie.

Sprawa tego przyswajania odbywa się znów także różnemi stopniami; naprzód przedstawia się owładnienie mechaniczne przedmiotu, następnie połączenie przedmiotu z indiwidualnością zwierzęcą, a kończy się stosunek ten przetwarzaniem, do którego należy wydzielanie części niepotrzebnych.

Wiemy że czém jest jestestwo w sobie, tém jest w stosunku na zewnątrz; ztąd téż już w świecie anorganicznym poznajemy, czém jest każdy przedmiot ze sposobu zachowania się jego do innych przedmiotów; jak więc np. w chemii poznajemy ciało z zachowania się jego do innych, tak podobnie w świecie zwierzęcym zęby, pazury, racice, kopyta, nozdrze, trawienie, będące cechą zachowania się jestestwa zwierzęcego do innych, są zarazem cechą oznaczającą jego rodzaj, gatunek i t. d. (Log. § 170).

#### c.) Przekształcenie.

### **§** 318.

Jak zmysły były jedynie stosunkiem zewnętrznym jestestwa zwierzęcego do zewnętrznego świata; jak następnie widzieliśmy rzeczywiste przyswajanie sobie natury zewnętrznej polegające na przeistaczaniu, na przemienieniu samej istoty przedmiotu, i na połączeniu go z własnym organizmem; tak znaleść się winno jeszcze trzecie mienie się do zewnętrznego świata, trzeci sposób przyswajania go sobie jednoczący oba pierwsze. Stosunek takowy będzie tedy zarazem tak rzeczywistym jak drugi, bo nie zoORGANIKA.

stawi już przedmiotu w jego pierwotnym stanie, jak to czyni piérwszy stosunek; ale zarazem ten trzeci sposób winien znów być podobny do piérwszego pod tym względem, iż już nie jednoczy przedmiotu zewnętrznego z własną wewnętrzną istotą swoją, z wewnętrznym własnym organizmem swoim. Ten stosunek trzeci będzie przekształceniem przedmiotu zewnętrznego, nadaniem mu formy mogącej służyć jestestwu zwierzęcemu za środek do jego celów.

To przekształcenie może być przedewszystkiem dwojakie, wedle tego, czy przedmiot jako osnowa jest wprost wzięty z zewnętrznej natury, czyli też zwierze bierze przedmiot ze siebie, z własnego organizmu a tak przekształca go na osnowę zewnętrzną (np. pająki, gasienice). Wszak i tutaj dałoby się wykazać następne coraz wyższe stopniowanie. Ograniczamy się atoli na ogólnem dotknięciu się rzeczy; ryby i ptaki wędrowne przemieniając miejsce tworzą sobie klimat swój; nory i jamy przerobione bywają na legowisko zwierza; tu należy: lepienie gniazd, mrowisk, bud, plastrów, tkanica, sieci i t. d. (§ 170).

#### III. Stosunek płciowy.

#### **§** 319.

Gdy naprzód zachowanie się jestestwa zwiérzęcego do siebie samego było pierwszem ogniwem, gdy następnie widzieliśmy to zachowanie się jego do świata zewnętrznego (Log. § 169); teraz obaczymy połączenie obu tych względów. Jestestwo zwierzęce tutaj odniesie się wprawdzie na zewnątrz, ale ten stosunek jest zarazem odnoszeniem się do siebie samego, bo odnoszeniem się do jestestwa zwierzęcego, będącego ściśle jego wynikiem, bo będącego płci odwrotnej (Log. § 171). W tym stosunku jestestwo zwiérzęce samo przez się uznaje, iż jako jednostkowe jest niedostateczne; tak popędem płciowym odnosi się do rodzaju; rodzaj jest dopiero całem pojęciem. Rodzaj składa się z dwojej płci; połączenie płciowe jest symbolem rodzaju, który tedy nie urzeczywistnia się nigdy w jednem jestestwie, (wyjąwszy u najniższych żyjątek); stosunek ten dwóch jestestw jest więc idealną jednością. Powtóre, gdy skutkiem tego połączenia jest nowe jestestwo tego samego rodzaju, będące tedy wyrażeniem tej jedności płci obojej, dla tego właśnie to młode nowo narodzone jestestwo jest nijakie pod względem rodzaju; płeć w niem niéma jeszcze rzeczywistości, oznaczone jest jedynie idealnie.

#### h. Rodzaj.

#### § 320.

Powyżej mówiliśmy przedewszystkiem o jestestwie jednem, pojedyńczem (§ 309), teraz gdy sam rodzaj nam wypływa na jaw, mówić nam wypada o różnicy jestestw zwierzęcych między sobą, zatem o różnicy wynikającej z różnych rodzajów.

#### § 321.

I. Rodzaj sam w sobie. Widzieliśmy iż łączenie się płciowe, ztąd i rozpładzanie następne jest podstawą rodzaju; mocą rodzaju samo jestestwo płciowo odróżniając siebie od innych okazuje się być istnieniem odrębnem, bo sam płciowy popęd wyjawia ułomkowość jego. To jestestwo zwiérzęce jest zmysłowém wyrażeniem ogółu, którym jest rodzaj; rodzaj jest w niém substancyą, potęgą panującą, tworzącą, dnem i podwaliną. Nawzajem znów i jestestwo żyjące, rzeczywiste, jest podstawą rodzaju, jego dnem a wcieleniem. Niema rzeczywistego rodzaju bez jestestwa zwierzęcego i nawzajem niema jestestwa zwierzęcego, rzeczywistego bez rodzaju; rodzaj ma się do jestestwa swojego, jak istota do zjawiska (Log. § 72 i 79), a jedność istoty i zjawiska jest rzeczywistością. Tak tutaj z jednej strony staje rodzaj jako ogół, jako abstrakcya, a z drugiej jestestwo zwierzęce, pojedyńcze, jako rzeczywistość. Przecież w tem właśnie tkwi niedostateczność stopnia tego. Każde z tych jestestw jako pojedynczość postawione jest w śród przypadkowości natury, wśród pierwiastków im przyjażnych lub wrogich; a tak paczy się pojęcie rodzaju i nie pozwala mu się wyjawić z całą potegą. Wszelako nawet bez względu na te przyczyny a moce z boku działające, jeszcze i pojęcie urzeczywistniające się w świecie jestestwem pojedynczem wyraża indiwidualność jego, która jest powodem, iż jestestwa należące do jednego i tego samego rodzaju różnią się między soba, że mimo spólnych cech rodzajowych każde ma swoje cechy osobnicze. Z tego wszystkiego okazuje się, iż co innego jest rodzaj, myśl, a co innego rzeczywistość, że tutaj dwie te ostateczności nie łączą się jeszcze w ścisłą jedność, że tedy tutaj brak a niedostatek.

Atoli rodzaj znów każdy z osobna wzięty także jeszcze ma brak w sobie; bo jak owe jeste-; stwa do jednego rodzaju należące różnią się między sobą, a tak okazują że każde z nich jest tylko ułomkiem rodzaju; tak rodzaj ma swoje cechy różniące go od innych rodzajów, a tém samém okazuje się być ułomkiem całości całego świata żyjącego. Nakoniec gdy rozmaitość rodzaju zależy od bytności jestestw, które go wyrażają, a bytność tych znów zawisła od tych warunków zewnętrznych, zatém idzie, że od tych warunków zawisła rzeczywistość rodzaju samego.

#### § 322.

II. Rzekliśmy że rodzaj jest ogółem, ale zarazem jest szczegółem odnosząc się do innych szczególności, do innych rodzajów, od których się różni i odszczególnia. Tak tedy sam przez się wypłynął nam podział świata zwierzęcego jako całości na rodzaje, z których każdy ma swoje piętno właściwe obok piętna, które ma spólne z innemi. To pietno spólne znów z kolei bedzie pietnom spólnem pewnej tylko liczbie rodzajów, a odróżni wiec te rodzaje od innych rodzajów mających znów inne spólne, i tak następnie. Tym trybem natura zwiérzęca dochodzi do coraz ogólniejszych ogółów i dosięgnie nakoniec ogołu spólnego wszystkim zwierzętom; bedzie to właśnie pojęciem organizmu zwierzecegodefinicyą zwierzęcia w ogólności. Lecz z drugiej strony jak rodzaj każdy jest szczególnością wyższego od siebie ogółu, tak sam znów zawiera w sobie ogóły, które są względem niego szczególnościami, i tak nastepnie; a tak wypłynie system świata zwiérzęcego- system zoologii.

Uważmy atoli iż pogląd zmysłowy, powierzchowny, nie stanowi spólności piętna, które jest istotą rodzaju (np. wzgląd, czyli zwierze żyje na lądzie lub w wodzie i t. d.) tu zewnętrzny takowy wzgląd nie wystarczy i będzie zawsze powierzchownym. Piętno takowe winno być czerpane ze samego pojęcia jestestwa zwierzecego, z tego, co żvwot jego stanowi; zatém cały rozwój świata zwierzęcego jest właśnie rozwojem pojęcia zwierzęcego organizmu. Im niższe będzie zwiérze, tém mniéj doskonale wyrażać będzie pojęcie zycia zwierzęcego; tém mniej wyraźne w niem będą pierwiastki tego pojęcia, tem tedy mniej będą od siebie dokładnie oddzielone one szczególne sprawy i względy rozwiniete powyżej, tem też zatem mniej doskonała stanowić będa jedność. Ztad też co się powyżej

196

#### ORGANIKA.

rzekło o jestestwie zwierzęcem, nie rozumie się bynajmniej o jestestwach niższych, które się dopiero mają do wyższych, jak płód do zwierzęcia zupełnie rozwiniętego. Tak tedy zoologia zaczynając od zwierząt najniższych, (więc od wymoczków, polipów, pławów i t. d.), w których niewykształcona jest jeszcze sprawa reprodukcyi, draźliwości i czułości, w których te sprawy wszystkie są jeszcze powikłane z sobą, a w których właśnie najniższa, bo reprodukcya, przytłumia dwie wyższe, kończy następnie na szczycie swoim, bo na organiź-Organizm ludzki jest właśnie najdomie ludzkim. skonalszém wyrażeniem pojęcia i pierwiastków jego, który tedy najdzielniej każdy z owych trzech względów okazuje. To ostatnie tedy ogniwo jest zebraniem wszystkich poprzednich; tamte niższe mają się do niego, jak doświadczania się natury, (jak karykatury organizmu ludzkiego) do arcydzieła jej. Postępowanie takowe okaże nam synthesim natury; odwrotnie będzie analisis, jeżeli zaczniemy od organizmu człowieka, a cofniemy się do coraz niższych zwierzat.

Ztad téż podział zwierząt na bezkręgowe i kręgowe odpowiedni jest więcej niż którykolwiek inny warunkom pojęcia, bo z kręgami rozpoczyna się zarazem silniejsze rozszczególnienie się szczegółowych pierwiastków, szczególniejszych względów pojęcia żywota zwierzęcego. Atoli wiemy zarazem iż obok idei, będącej dnem wszech rzeczy, panuje również w świecie zmysłowym przypadkowość (§ 213) będąca, jak powiedziano, skutkiem rozjednostkowania jestestw w przestrzeni i czasie. Tak tedy nie należy się dziwić, iż wśród świata zwiérzecego niezawsze znajdziemy ścisłe szczeblowanie jestestw zwierzęcych, że znajdziemy przerwy, które zatém uzupełnione być mogą zwierzętami, które wygineły, a należą do świata kopalnego.

#### § 323.

III. Jak mówiąc o rodzaju uważaliśmy rodzaj sam przez się jako ogół, następnie ten rodzaj i ogół staje się szczególnością, bo istnieje obok drugich od których się odszczególnia; tak teraz uważmy już rodzaj, ogół, jako pojedynczość, bo wyrażający się w jednostkowem jestestwie.

Widzimy z powyższej osnowy iż jestestwo takowe jest sprzecznością w sobie, bo raz jest wyrażeniem rodzaju, a drugi raz nie jest tém wyrażeniem zupełném, bo nie zdoła, jak się rzekło, wyrazić rodzaju w całej doskonałości jego, a tak jest jedynie ułomkiem tego rodzaju. Podobnie się dzieje ze względu na świat zewnętrzny. Jakoż jestestwo zwierzęce z jednej strony jest całością, podmiotem, a z drugiej wymaga świata zewnętrznego jako przedmiotu, środka a warunku dla siebie, a tak samo znów okazuje się być czémś ułomkowém. Nakoniec i pod względem płciowym zwierze jest tylko jedną połową całości, drugą ma zewnątrz siebie. Tak tedy i w jestestwie zwiérzęcém widzimy brak i niedosta- 🥿 tek, a ten właśnie jest powodem (abstrakcyjnie wyrażony) jego zguby i śmierci.

Bliższy wywód śmierci organizmu zwierzęcego wypływa ze stanowiska niniejszego, bo z uważania ogółu, rodzaju, w jestestwie pojedynczém. Jakoż jestestwo jednostkowe samo jest ogółem, jednością organów, narządów które właśnie winny być odpowiednie rodzajowi do którego zwierze należy. Wedle tego zwierze samo względem siebie wyraża rodzaj swój. Jeżeli więc jeden z tych narządów, systematów wystąpi z ładu panującego w całym organizmie, jeżeli się przeto stanie nieodpowiednim rodzajowi którego wyrażeniem jest organizm takowy, wtedy już zradza się sprzeczność między organizmem jako urzeczywistnieniem rodzaju, a organem szczegółowym,

#### **ORGANIKA.**

który się opiéra czynności prawidłowej całego organizmu; ta sprzeczność jest chorobą.

Widać przeto iż choroba wtedy następuje, gdy jeden z organów, narządów i t. d. psuje harmonią organizmu jako całości, a zatém sprawia że nastaje stosunek niewłaściwy między tém, czem organizm jest wedle pojęcia swojego, czyli wedle tego czém być winien a czém jest rzeczywiście; jest tedy dysproporcya, sprzeczność między organizmem a czynnością jego organów; jest to rozdwojenie które wstępuje w sam organizm. Z tego równie znać czém jest stan zdrowia, czyli stan prawidłowy, a zarazem oznaczyć można w ogólności znaczenie leków. Przeznaczeniem leczenia zaiste jest przywrócenie stanu prawidłowego, wiec zniszczenie zepsutego stosunku, a tém samém przemożenia oporu organu szczegółowego, sprowadzając go do harmonii z ogółem. Środkiem do tego celu jest lek. Nieudolność organizmu przywrócenia właściwego stosunku z sobą samym staje się powodem śmierci.

Skon ma przyczynę właśnie w istocie organizmu powyżej dotkniętej, bo w sprzeczności która tkwi w jestestwie zwierzęcem; to jestestwo bowiem jest jednostkowem a z drugiej strony ogółem, bo wyrażeniem rodzaju. Skon jest uznaniem tej sprzeczności i ułomkowości własnej. Tak tedy organizm umiera sam z siebie osłabieniem, starością, przeżyciem się. Lecz gdy ułomkowość ta ma miejsce jeszcze pod innym względem, bo ze względu na świat zewnętrzny, w którym wedle swojej istoty organizm zostaje w związku; zatem choroba i śmierć zradza się jako skutek działania potęg nieorganicznych na organizm zwierzęcy, albo znagła i niespodzianie, albo ścierając go, zużywając w powolnem następstwie czasu.

#### e. Dussa (swiérsęca).

#### § 324.

Jak w piérwszéj części naszéj nauki o organizmie zwiérzęcym (od § 309 do § 320) mówiliśmy o jestestwie pojedynczém, jednostkowém, przeto materyalném, rzeczywistém, tak odwrotnie osnową części drugiéj był rodzaj, zatém ogół. W rodzaju są wprawdzie zamknięte pojedyncze jestestwa, przecież rodzaj nié ma sam w sobie rzeczywistości, jest w sobie ogółem, abstrakcyą, dopiéro nabiéra rzeczywistości za pośrednictwem tych pojedynczych jestestw. W trzeciej niniejszej części jednoczą się obie piérwsze; będzie to jestestwo tak rzeczywiste, pojedyncze, jak pojedyncze jestestwa zwiérzęce, a zarazem tak ogólne i niemateryalne, jak rodzaj.

Znać przeto iż to jestestwo nie jest już ogółem głuchym, lecz pełnym treści (szczególności); tém jestestwem jest dusza zwierzęca (Log. § 174).

Taki jest ogólny stosunek duszy (zwiérzecej) do dwóch poprzednich części. Atoli widzimy również bliższy związek między duszą a poprzedzającą ją kategoryą, to jest rodzajem. Widzieliśmy iż jest sprzeczność zamknięta w jestestwie zwierzęcem, bo ono zarazem jest jednostkowém, zmysłowem, a zarazem ma wyrażać ogół, rodzaj. Ta sprzeczność już jest dostateczną by znieść jestestwo zwierzęce, które zaiste nie mogąc wytrzymać tej sprzeczności umiera. Smierć organizmu pojedynczego jestestwa jest wyjawieniem tkwiącego w niem braku prawdy; tak śmiercią zwierze usuwa się z rozumowania naszego i oka-. zuje że się wywód nasz o jestestwie tem pojedynczem ukończył i że teraz osnową naszą jest wyższa kategorya, a takowa jest właśnie psycha zwierzeca (ob. Log. § 175).

> Tak tedy śmierć jestestw żywych wprowadziła w rozumowanie nasze rzecz o duszy zwiérzę-

1

. •

ORGANIKA.

céj. Więc to na grobie jestestw organicznych wykwitła nam psyche płomykiem fosforycznym, błędném światełkiem, co lekkie, niepewne, jakby ulotne, a przecież z ziemi ród wiodące. Te płomyki z ziemi zrodzone, z nią związane, trudno nam dostoją, ile razy się przysuniemy by się im bliżej przypatrzyć. Jednakże od dawnych lat badacze puszczają się w to zamroczenie a nocne państwo. Jedni wrócili z niczém prawie, inni wynieśli wieści ustrojone w sentymentalne poezye. A większa część ludzi odwraca się z pogardliwym wstrętem od tej przecież najwyższej dzielnicy natury, obojętnie się patrząc na te tłumy jestestw co z nami na jednej ziemi żyją i czują, radują się i cierpią prawie po naszemu. I rzeczywiście analogia z objawami psychologii ludzkiej jest tutaj jedyna prawie pochodnia mogącą nam rozświćcić to zagadkowe królestwo. Lecz póki my we własnej duszy nie będziemy jako w domu u siebie, jeżeli tak często sami będziemy zagadką sobie, toć nam daleko jeszcze do tego byśmy zrozumieli te ciemne, sfinxowe duszy zwiérzecej otchłanie. Tutaj jedynie ogólne i bardzo ogólne skréślić zdołamy kontury; boć psyche zwierzęca najczęściej przemawia do nas miotana burzą chuci gorących.

#### § 325.

Z powyższego rozumowania widać iż psyche jest jednością logiczną jestestwa pojedynczego rzeczywistego z jednej strony, a z drugiej ogółu, rodzaju będącego obecnym w tem jestestwie wyrażającem się w niem. Ta strona ogólna właśnie sprawuje iż jestestwo pojedyncze zmysłowe rozłącza się w rzeczywistości stosownie do rodzaju swojego.

Z czego znów wypływa iż dusza, będąca tą jednością, właśnie też dlatego jest obecną w tém jestestwie organiczném, przenika je, wyraża się w niém i ma objaw swój w téj jego jedności szczegółowych organów, narządów, członków i t. d.; w téj przeto jedności, która jest jedną i tąż samą, a odnosi się do wszystkich rozmaitości, do szczegółów które organizm zwiérzęcy składają, odnosi się do nich jak podmiot do przedmiotu. Atoli mimo tego odnoszenia się ta jedność, ten podmiot nie traci siebie, ale nawraca do siebie, jest obecny we wszystkich tych rozmaitościach, przenika je a przecież jest jeden. (ob. Log. § 176).

Chociażeśmy tedy powyżej w całym naszym rozwoju organizmu zwierzęcego mówili o jedności, o podmiotowości jego, chociaż ta jedność i podmiotowość była wprawdzie przytomną w każdém jestestwie organiczném, atoli ta przytomność była dopiero idealna, a nie była obecną w nim rzeczywiście, zmysłowo, materyalnie, i dla tego trzeba było pośrednictwa naszego badania, naszej myśli i przyłożenia się, aby tę jedność, tę podmiotowość w nim odkryć; bo ona nie wyrażała się wprost bezpośrednio. Bezpośrednio widzieliśmy jedynie w rzeczywistości wielość, szczególność, rozmaitość, bo różność organów, narządów, członków, czynności, spraw, które choć należące do jednego i tego samego organizmu były przecież oddzielone w przestrzeni i czasie, a tak istniejąc obok siebie w różnych miejscach, lub wyjawiając swoje czynności i sprawy w różnych czasach, nie stanowiły ścisłej jedności i były istnieniem obok siebie i po sobie; trzeba było tam przyłożenia się naszej myśli, aby te wielości i rozmaitości rozsypane sprowadzić do jedności. Teraz ta jednością, tym podmiotem jest jestestwo rzeczywiście istniejące; psyche jest teraz istolą téj cielesności zwiérzęcej, jest ta jej jednościa i ma się do niej jak do zjawiska swojego.

Widać przeto również że jak owa jedność prze-

#### ORGANIKA.

nikała rozmaitości istniejące w różnych miejscach przestrzeni i w-różnych chwilach czasu, będąc przytomną téj wszystkiej rozmaitości, tak dusza, będąc tą jednością ale już rzeczywistą, przezwycięży tę różność przestrzeni i czasu, będzie tedy wszędzie i zawsze obecną wszystkim tym rozmaitościom cielesnym, mimo istnienia ich obok siebie w przestrzeni i po sobie w czasie; a tak, jak się rzekło, jest rzeczywistą ich jednością i spólném ich tłem.

Ta psyche jest niezmysłowa, bo co zmysłowe nie może być zarazem wielością i jednością; będzie niezmysłowa, bo dusza jest jednością obecną we wszelkich członkach i organach zmysłowych, mimo rozdzielenia ich w przestrzeni.

#### § 326.

Powyższy rozwój istoty duszy prowadzi wprost do wniosków, które z koniecznością z niej wypływają:

10d. Jeżeli dusza (zwierzęca) ma wyrażenie i objaw w jedności organizmu swojego, jeżeli on jest jej wcieleniem, wynika ztąd iż cielesność z jednej strony, a dusza zwierzęca z drugiej, są sobie zupełnie odpowiednie, że obie stoją na jednem i tem samem stopniu doskonałości, że zatem z doskonałości ciała a organizmu odgadnąć można stopień rozwoju, na którym stanęła psyche. Każda psyche ma odpowiedni sobie organizm, nie może się mieścić ani w niższym ani w wyższym organizmie, tak jak żaden rodzaj nie zdoła wydać organizmu wyższego lub niższego od siebie (§ 325).

Źre. Dusza zwiérzęca, jak się rzekło, ma się do organizmu swojego, jak istota do zjawiska; lecz tutaj istota ma już swoją rzeczywistość i prawdę a nie jest jedynie idealnie, jedynie w naszej myśli i zapatrywaniu istniejąca. Jak organizm jest wyrażeniem zmysłowem duszy, tak dusza zwierzęca jest idealizowaniem organizmu, jest czemś umysłowem, a przecież niczém więcej jak odbiciem najwyższem organicznej natury.

*3cie.* Organizm zwierzęcy jest szczytem natury, a dusza zwierzęca jest szczytem organizmu; dusza zwierzęca jest więc ostatniem słowem natury, jest naturą w ideale.

4te. Ztad znowu widać dla czego w organizmie zwierzęcym dusza przebywa. Wszak wiemy naprzód że istota odpowiednia jest zjawisku, następnie iż cielesność zwierzęca jest tutaj zjawiskiem; ta cielesność jest właśnie jednością zawierającą w sobie rozmaitość członków, organów i t. d.: ona odnosząc się do tej rozmaitości odnosi się razem do siebie jako do podmiotu, jako do ogniska całego organizmu (§ 308 i następne). Uważmy dalej iż organizm zwierzęcy jest wyrażeniem pojęcia i trzech jego pierwiastków, więc pojedynczości, różnicy, szczególności, i ogólu, to jest pojedynczości obejmującej te różnice w sobie. Jeżeli tedy zewnętrzne zjawisko, to jest cielesność, jest wyrażeniem pojęcia tak doskonałém jak tylko tego natura dokazać może, przeto znać iż temu zewnętrznemu zjawisku odpowiadać winna istota która właśnie będzie wyrażeniem pojęcia, o ile tego dokazać może natura; ta istota jest psyche zwierzęca.

Ustęp pierwszy rozświecił nam znaczenie metampsychosis, owej wędrówki dusz po śmierci z ciała do ciała. Pradziadową tradycyą ta nauka znalazła się puścizną u Indów; później kasta kapłańska w starym Egipcie zbudowała z niej tajemnicę swojej nauki, a Pythagoras, uczeń mądrości egipskiej, rozprawiając o nieśmiertelności, wprowadził metampsychosis w system swojej filozofii, a zcicha mówiono w Helladzie, iż sam Pythagoras już czwarty raz gościem na ziemi. Lecz gdy jakby gwiazda z wysokości niebiańskich zamieszkał na ziemi Aristoteles, wtedy z całą za-

204

cną dumą geniuszu i Greka oburza się na samą ową myśl; orzeka iż "kto twierdzi jakoby lada "dusza mogła być z lada ciałem połączona, ro-"zumié zaiste jakoby obie strony mogły być dla "siebie obojętne i przypadkowe. Wszakże każda "dusza winna mieć odpowiednie ciało; łączyć "duszę ludzką z ciałem zwiérzęcém jest zupełnie "to samo, jak gdyby mularz to budowania do-"mu zamiast właściwych narzędzi używał fle-"tów." Nauka ta dwuznaczna, bezrozumna, nie zdołała się utrzymać między Grekami u których już wysoko rozrosło się było uczucie indywidualności i godności człowieka. Dziś powiastki pełne cudownéj poezyi mogą się pieścić tą fantastyczną myślą, ale się już ona na nic nie przyda, gdy mowa naprawdę jest o wiekuistém trwaniu naszém; nie potrzebuje jej filozofia do wywodów nieśmiertelności, a tém mniej wiara nasza która nadzieje pokłada w miłości wiekuistej.

# I. Odnoszenie się duszy zwiérzęcéj do siebie.

**§** 327.

Z powyższych ogólnych zarysów wyświeca się już sama przez się istota bliższa duszy zwierzęcej:

Uważmy przeto naprzód zachowanie się duszy zwiérzęcej do siębie samej. Wszak rzekliśmy iż ona jest idealizowanym organizmem jego, że czem jest cielesność, tém jest i dusza w niej przebywająca, chociaż już w innej formie nadzmysłowej. Lubo tedy my poznajemy różnicę między duszą takową a jej cielesnością, przecież ta różnica nie istnieje dla samej duszy zwierzęcej; ona sama nie zdoła się odróżnić od swojej cielesności. Dusza zwierzęca nie jest jaźnią. Ona ściśle zlana i pomieszana z cielesności są zarazem jej własnemi odmianami. Jak tedy ona niezdolna odnieść się do ciała, jako podmiot do przedmiotu różnego od niej, tak też niezdolna odnieść się sama do siebie, niezdolna sama w sobie rozróżnić się na podmiot odnoszący się i na przedmiot do którego się odnosi, (dusza ludzka myśląc, zdoła myślić o własnej istocie swojej, a tak sama jest podmiotem myślącym i przedmiotem o którym myśli; przetoż sama odnosi się do siebie jako podmiot do przedmiotu, sama się w sobie rozróżnia). Dusza zwierzęca nie zdoła ani w sobie się rózróżnić, ani tych stron rozłączonych połączyć, niema tedy rozsądku, który się zasadza na rozróżnieniu; niéma rozumu będącego właśnie zjednoczeniem różnych i odwrotnych stron. Słowem zwierze nie myśli, nie składa pojęć i dla tego niéma mowy bedacej właśnie wyrażeniem myśli. Będąc jestestwem zmysłowem, bezpośredniem, nie dochodzi rzeczy za pośrednictwem myślenia, ale zna je tylko wprost mocą uczucia, bez żadnego przyłożenia się własnego.

Dusza zwiérzęca jako podmiot czuje siebie, ale to czucie jest zarazem czuciem swojej cielesności.

Ciało uderzone zabrzmi dźwiekiem; jest to mechaniczny skład jego który się w nim odzywa; powiązanie cząstek idealizuje się brzmieniem; roślina zbiera istotę swoją w kwiecie, w nim mając idealność swoją; kwiat sam ma niby uduchownienie swoje w woni, którą oddycha. Uczucia młodzieńca idealizują się w obrazie kochanki jako w arcydziele serca jego; im więcej w nim będzie szlachetności, im wyższa zacność, tem obraz ten będzie bliższy aniołom; usposobienie chwilowe ciała naszego uosobi się w marzeniach sennych i tu przybiéra postaci odpowiednie sobie; podobnież budowa zwierzęcego ciała idealizuje się w psychę która w niem zamieszkuje. Tutaj dopiéro szczyt natury. Dusza ludzka duchem będąc, jest niebios córa oddaną ziemi na doczesne wychowanie, tęskni do wiekuistego ojcowskiego domu; ona jest więcej niż natura, bo wznosi się nad rią. W duszy zwierzęcej niema tych pierwiastków niebiańskich. Natura cała, wszystkie jej niższe potęgi zbierają się, jakby promienie w ognisku, w organizmie zwierzęcym, a organizm ten znów jednoczy promienie swoje w ognisku psychy żwierzęcej, w niej zapala się płomieniem; jest to natura, cała natura w postaci nadzmysłowej, która przecież znów niczem więcej nie jest jak ten zmysłowy świat.

#### a-) Oznaczenie przyrodzone.

#### § 328.

Ztąd wynika iż dusza zwiérzęca, jak się rzekło powyżej, co do stopnia doskonałości odpowiednią jest stopniowi doskonałości swojego organizmu. Ztąd przedewszystkiem nie zdoła wystąpić po za sferę organizmu, który narzuca swoje prawa psyche zwiérzęcej. Tutaj przeto rozwój jest niepodobny; zwiérzęta nie mają historyi, zatem *lód* wedle szeregu, rządu, rodzaju, plemienia, ras, różna będzie też doskonałość duszy; ona będzie wyrazem tego stopnia do którego jej organizm należy.

**2re.** Ale rodzaj lubo ogólny sam, jak wiemy, rozdziela się na dwa rodzaje, na męski i żeński. Ztąd inne usposobienie psychiczne samców, a inne samic. Uczucie, będące właśnie czemś bezpośrednio obecném, różni się od myślenia które obejdzie się bez obecności, które właśnie jest połączeniem dwóch różnych przedmiotów mocą zastanowienia się i badania. Uczucie jako bezpośrednie jednostkowe zjawia się z kolei po sobie w następstwie, w czasie; tutaj niéma kombinacyi myśli.

*3cie.* Jak rodzaje, rzędy, szeregi, rasy są ogółami, a różnica płci szczegółowością odwrotną, tak znów jest różnica indywidualna. Pojedyncze zwiérzęta, choć do jednéj np. rasy należące, rozróżniają się jednostkowémi różnicami tak, iż toż samo indywiduum się nie powtarza. Rozumié się iż te odmiany nie naruszają bynajmniéj piętna ogołu, który jest tłem ich i ogółem. Różnica indywidualności tém jest celniejsza, im wyższy jest rodzaj w zwierzętach niższej organizacyi; im jest niższy, tém więcej one są wyrażeniem ogółu swojego; bo organizm niższy, prostszy, jak niżej skombinowany, mniejsze też różnice przypuszcza, a z drugiej strony tem mniej w rozwoju swoim zależy od niego.

#### b) **Odmiany**.

#### § 329.

b.) Powyższe odmiany odnoszą się do pojedynczych jestestw, o ile one różnią się pomiędzy sobą pod względem szeregu, rzędu, klassy, płci, a nawet indywidualności. Ztąd wynikają znów różnice odbywające się w jedném i tém samém indywiduum.

1sze. Z odmianami wieku, z odmianami organizmu odbywa się odmiana w psychiczności zwiérząt.

2re. Jak odmiany wieku odprawiają się z kolei po sobie, tak są znów odmiany idące na przemiany, czuwanie i sen.

*3cie.* Nakoniec odmiany zdrowia i choroby, stan spokojny a rozdražnionych chuci i t. d.

#### **§** 330.

#### c.) Odmiany płynące z wykształcenia.

c.) Powyżej (§ 328) widzieliśmy oznaczone odmiany, które zwiérzę odbiéra z przyrodzenia swojego, z natury samej, następnie (§ 329) odmiany, które się wydarzają w jedném i tém samém indywiduum w czasie; teraz zaś zwrócić należy uwagę na odmiany i

208

modyfikacye powstające z rozwinięcia natury przyrodzonéj. Rozwinięcie takowe pochodzi z wykształcenia się jego. Zwierzę może nawyknąć do znoszenia klimatów, pracy, do zręczności, do zgrabności, wykształcić się stosownie do kraju który zamieszkuje (stosownie do gór, stepu, puszcz).

### II. Odnoszenie się duszy zwierzęcej do zewnętrznego świata.

#### § 331.

Wypłynęło z powyższego rozumowania, 1ód: że ciało jest wprawdzie wyrażeniem pojęcia, a zatém całością, lecz że wyrażenie takowe, właśnie dła tego iż jest jeszcze zmysłowe, nie jest doskonałe, że więc nie tworzy jeszcze całości zupełnéj w sobie, samodzielnéj, odrębnéj, że przeto organizm okazuje się być zawisłym od zewnętrznego świata materyalnego, że więc pod pewnym.względem ma się do tego świata jako część do swojej całości, jako do dalszego ciągu swojego. 2re: Ztąd wynika że dusza zwierzęca jest w ścisłym związku z ciałem i jakby idealizowaniem jego.

Dusza zwiérzęca przeto nie ma się jeszcze samodzielnie, odrębnie do świata zewnętrznego; odnosi się do niego pod pewnym względem jako część do swojéj całości, jako do dalszego ciągu swojego; a tém samém nie zdoła się ściśle odróżnić od tego świata zewnętrznego, i przez to samo ma się właśnie do niego biernie.

Te zasady są podwaliną stosunku duszy zwiérzęcej do przedmiotów zewnętrznego świata.

#### **§** 332.

**a.** Czucie. Wszak właśnie dla tego iż wszystko, co zmysłowe, jest ułomkowe, jednostkowe, prze-

27

to i dusza zwierzeca bedaca odbiciem, idealizowaniem cielesności jako zmysłowego jestestwa, jest również tak ułomkowa i jednostkowa jak ta cielesność sama. Ztad też dusza zwierzęca zapatruje się tylko zmysłowo, bo samem czuciem na te przedmioty, a zatém jako na ułomki odosobnione, nie zdoła przeto zrozumieć ich związku; bo do tego należy rozróżnienie, a następnie połączenie w jedność. Jak natura przedstawia nam jestestwa jako rozjednostkowane, rozpojedynczone w przestrzeni i czasie, tak i zwierze, jako jestestwo natury, odnosi się do nich jako do jednostek rozsypanych w przestrzeni i czasie; świat cały jest w obec niego zbiorem jednostek luźnych, bo tylko wziętych ze strony ich materyalnej bez względu na myśl, które wyrażają, bez względu na ich istote, która ich wiaże z soba. Zwierze nie zdoła się wznieść nad przedmiot, o ile mu się wprost, bezpośrednio, zmysłowo przedstawia, zatém nie zdoła się wznieść nad czucie swoje tego przedmiotu. Ztąd też wszystko zmysłowo biorąc rozumie np. dźwięki wyrazów (ich ton, o ile jest łagodnie lub groźnie wyrzeczony), ale znaczenia słów nie rozumie, nie rozumie istoty ukrywającej się w tych dźwiękach. Ztąd też sam nie ma mowy; głoś jego wyraża wprawdzie uczucie jego, lecz to czucie wyraża się wprost tym znakiem, który nie ma żadnéj treści głębszej w sobie; są to wprost wykrzykniki.

Dla braku rozróżnienia i połączenia tego co. rozróżnione, dusza zwiérzęca nie jest zdolna ani dostatecznie rozróżnić siebie od przedmiotu zewnętrznego, ani poznać rzeczywistego stosunku swojej istoty do przedmiotu, nie jest w stanie połączenia obu tych stron. Przedmiot ten jest tedy z nią samą powikłany, pomieszany; psyche wie o niém tylko czuciem, ale to czucie przedmiotu jest ściśle połączone z czuciem jej własnej istoty, z czuciem siebie. Zatém też

#### ORGANIKA.

idzie iż im niższy będzie organizm zwierzecy, to jest, im mniej doskonałą stanowić będzie jedność i całość; im mniej jestestwo bedzie ściśle z soba samém powiązane, tém téż brak rozróżnienia siebie a przedmiotu zewnętrznego będzie silniejszy, słowem, tem pogrążenie psychy w przedmiocie będzie głębsze. Atoli ten brak nie ma sie w ten sposób rozumieć, jakoby dusza zwiérzęca jedynie sama nie zdołała uczynić tej różnicy, lecz raczej iż ta różnica w rzeczy samej jeszcze nie zachodzi. Bo pamietajmy że każde jestestwo jest tem na zewnątrz, czyli tem sie objawia na zewnatrz, czem jest samo w sobie, czém jest wedle istoty swojej (Log. § 74). Niemoc duszy zwierzęcej na najniższych szczeblach animalicznego żywota jest właśnie skutkiem pograżenia rzeczywistego, pomieszania rzeczywistego jestestwa zwierzęcego a natury zewnetrznej. Tutaj rzeczywiście różnica między jedną a drugą stroną jest wątłą i nieoznaczoną; tutaj w rzeczy samej świat zewnętrzny jest jakby dalszym ciągiem jestestwa zwiérzęcego. Ztąd wypływa iż żyjątka, będace dopiero jakby zawiązkiem zwierzęcego życia, nie mając oczów, niby widzą przedmioty, niby je słyszą, choć są bez organów słuchu. Atoli to zjawisko powtarza się i w wyższych sferach zwierząt (np. niedoperze oślepione w ciemności unikają przedmiotów i t. d.)

A lubo na wyższych stopniach animalicznego życia sama obecność zmysłów okazuje iż własności i cechy zewnętrznego świata są oznaczone w istotach zwierzęcych idealnie, bo mocą zmysłów im odpowiednich (np. oczy odpowiednie światłu, kształtowi; węch, smak składowi ciał i t. d. ob. § 315), a tak te zmysły same dowodzą samodzielności jestestw zwierzęcych (dowódzą że są niby małym odrębnym dla siebie światem), przecież, jak wiemy (§ 231), ta samoistność i odrębność nie jest dostateczną. Dusza zwierzęca nie mając uznania siebie, nie mając świadomości siebie nie zdoła się wyłamać z pod oczynienia natury zewnętrznej, w której jest pogrążona; zawsze ona pod pewnym względem będzie częścią tej natury zewnętrznej i będzie się do niej miała, jako część do całości, do dalszego ciągu swojego.

Ta jedność z naturą, to pogrążenie w niej jest powodem przeczucia, zmian, które się odbyć mają w naturze (np. zmiany w powietrzu, trzęsienie ziemi i t. d.), a które dopiero zbierając się w łonie tajemniczem natury są jeszcze ukryte dla człowieka. Z tej jedności z naturą wynika iż zwierze czuje jeszcze naturę pod innem względem, że niekiedy odgaduje środki w naturze (np. zioła) mogące uleczyć chorobę jego. Czuciem tedy zwierzę czuje treść świata, która dopiero dla myślenia i pracy duchowej człowieka może być jawną i przystępną.

W tém § złożona jest miara, wedle któréj sądzić mamy one zjawiska mistyczne, co w szarą godzinę żywota ludzkiego nawiedzają gwar rzeczywistego świata: owe przeczućia, jasnowidzenia, sny magnetyczne i całą tę ciżbę potęg zrodzonych w niższych sferach psychicznego żywota, które jedynie zrozumiane być mogą z analogii ze światem zwierzęcym. Jeżeli wedle zjawisk psychologii ludzkiej zwykle sądzimy o duszy zwierzęcej, tak w tych zjawiskach odwrotnie psyche zwierzęca jest wyjaśnieniem ludzkiej psychy.

Daremnie rozkołysana wyobraźnia, nie sparta na umiejętności, radaby upatrzyć w tych dziwacznych pojawach duszy ludzkiej posłańców światów wyższych; są to fałszywe proroki zrodzone z onego pierwiastku zwierzęcego, co jeszcze pozostał w naturze duchowej człowieka, a które w złej, nieopatrznej chwili, gdy przygaśnie jasna myśl w człowieku, wdzierają się w dzielnice państwa

#### ORGANIKA.

duchowego; lecz te demony znowu znikają jakby ćmy i ptaki nocne za ukazaniem się zorzy jasnej świadomości naszej.

#### § 333.

**b.** Gdy organizm dla braku zupęłności swojej odnosi się do przedmiotów będących właśnie uzupełnieniem tego braku, więc też w duszy zwierzęcej budzi się ten brak i czucie niedostatku, i objawia się żądzą, popędem, chucią (§ 316, 317). Z tego również wypływa iż te jedynie przedmioty obchodzić mogą zwierze, które służą jego cielesności jako uzupełnienie, inne zaś przedmioty są dla niego obojętne. Ile więc jest tedy przedmiotów będących uzupełnieniem organizmu, będących tedy dla niego środkiem do tego celu, tyle rzeczywiście jest popędów w duszy zwierzęcej; z tego wypływa iż zwierze przyswajając sobie przedmiot zewnętrzny obraca go jako środek na cel swój.

#### § 334.

Gdy się zjawią dwa popędy, następuje łamanie się ich wzajemne; jeden popęd ustępuje drugiemu. Ta dwoistość przeto zdarza się jedynie w zwierzętach wyżej organizowanych i jest właśnie piérwszym stopniem łamania się głuchej istoty zwiérzęcej z owym bezpośrednim popędem. Jakoż rozstrzygnienie między dwoma popędami, a zatém między dwoma przedmictami odbywa się za wdaniem się duszy, jako ogólnego tła wszystkich popędów.

#### § 335.

6. Gdy powyżej (§ 233) widzieliśmy jeden popęd i odpowiedni mu przedmiot, a zatém jedność nierozdzielną duszy zwierzęcej a przedmiotu, gdy następnie widzieliśmy wielość popędów i duszę jako roztrzygającą między przedmiotami rzeczywistemi, teraz widzimy już rozdzielenie się odbywające się w samej psyche zwierzęcej; w jej wnętrzu z jednej strony staje dusza jako tło ogólne, a z drugiej obraz przedmiotu istniejący w wyobraźni duszy zwierzęcej (zwierzęta śnią, co dowodzi ich wyobrażni).

Tutaj jest jedność duszy, ale rozdzielona między duszą a obrazem, który teraz stał się przedmiotem. Wszak powiedzieliśmy wyżej iż zwierze ma sie jedynie zmysłowym sposobem do przedmiotu, więc téż nie odnosi się do wewnętrznej treści a znaczenia jego, bo takowe może być jedynie skutkiem pojmowania, rozumowania; odnosi się więc tylko do zmysłowego jego odbicia, do wizerunku jego, który przeto także jest jednostką zmysłową. Lecz właśnie dla tego iż dusza zwierzeca niema świadomości siebie, że niema jaźni, więc też jak sie nie miała w rozumowém stosunku do rzeczywistego przedmiotu, tak się też niema rozumowo do jego obrazu. A uczucie siebie, uczucie braku (obacz wyżej), które zastępuje u niego miejsce jaźni, odbija się również w wyobraźni, w postaci obrazu, a obrazu przedmiotów, które są środkiem do zaspokojenia braku tego.

Obraz jego własny i obraz przedmiotu staje u niego na miejscu pamięci, przypomnienia, a połączenie i powinowactwo obrazów zastępuje u niego myślenie, sądzenie i wnioskowanie.

## III. Zmyślność (instynkt). § 336.

Naprzód mówiliśmy o odnoszeniu się duszy zwiérzęcej do siebie; tutaj uczucie siebie było pierwszem piętnem tej kategoryi; następnie okazało się odniesienie się do zewnętrznego świata, czego znów piętnem jest popęd; popęd czyli raczej odpowiedni mu przedmiot doprowadził do obrazu tego przedmiotu, do wyobrażni, do owego rozdwojenia uczucia siebie a uczucia przedmiotu zmysłowo nieobecnego.

To rozdwojenie, mając za zasadę przemożenie obecnego przedmiotu, a przemożenie go mocą uczucia siebie, jako uczucia swojéj istoty, jest stopniem jednoczącym oba pierwsze, a jest zasadą zmyślności, instynktu.

Instynkt jest zawsze zrzeczeniem się; zwierze zrzeka się zaspokojenia obecnego popędu dla zaspokojenia innego, dalszego, bo nieobecnego celu. Lecz to zrzekanie się tymczasowe, to zaprzeczenie obecnego popędu i poświęcenie go dla oddalonego celu, fizycznie nieobecnego, dzieje się również mocą czucia, choć przybiera na pozór formę wyższych czynności i przypomina działanie ludzkiej myśli.

Atoli i tutaj okażą się różne stopnie zmyślności:

10d Na piérwszým stopniu znajdzie się zmyślność mająca wprost za cel utrzymanie rodzaju, więc szukanie sobie pokarmu, budowanie sobie mieszkania (osy, mrówki, pszczoły); zbieranie spólne pokarmu jest przemożeniem instynktowym popędu do odpoczynku dla celów dalszych; podobnie łączenie się i stowarzyszanie się dla odbycia wędrówki (bociany, gołębie, śledzie i t. d.), jest właśnie zrzeczeniem się chwilowem popędu do samodzielności, a to dla celów przyszłych nieobecnych jeszcze, (zwiérzęta przybywszy na miejsce przeznaczenia rozpraszają się). Tutaj wszędzie widzimy poświęcenie celu obecnego dla celów dalszych.

Przecież te wędrówki, choćby odbyły się największym ładem, te wojny gromadne zwiérząt między sobą, to budowanie mieszkań choćby budowane najmisterniej, należą do najniższego stopnia instynktu, bo przypominają działanie podobne jestestw niższej natury. Wszak i kryształ sam się buduje, a igiełka magnetyczna tak doskonale wskazuje biegun swoj, jak ptaki znają cel swojej wędrówki; wszak i planety nie zboczą z swej drogi około słońca. Kwiaty jeszcze doskonalej mają utkane liście, niż pająki sieci lub osy swoje plastry.

2re Jak wszędzie drugi stopień jest stopniem rozszczególnienia, rozdwojenia się na różnice, tak i tutaj, w instynkcie, drugim stopniem jest właśnie ten, w którym czynność zwierząt a cel téj czynności jest w rozdwojeniu; tutaj przeto zwierzęta co innego wyrażają zewnętrzną czynnością, a inny zupełnie mają cel ukryty; jest to instynktowy podstęp, udawanie i ukrycie własnego celu pod czynności na pozór obce celowi.

Oba atoli te stopnie poprzednie są jeszcze samolubne, bo mają głównie samo indywiduum na celu.

*3cie* Najwyżej objawi się zaś instynkt, gdy przytłumienie jakiego popędu nie będzie miało własnego indywiduum na celu, ale dzieje się z poświęcenia się dla innych jestestw; tutaj zwierze okazuje się jakby w sferze obyczaju. Poświęcenie takowe atoli będzie jeszcze czysto animaliczne, gdy się dzieje dla młodych, (np. z narażeniem się na niebezpieczeństwo w obronie młodych, gniazd, norów; tutaj przytłumiony popęd utrzymania własnego życia, dalej ustąpienie własnego pokarmu i t. d.)

Atoli ta zawisłość, ułomkowość, niedostateczność właściwa psysze zwierzęcej była dotychczas jedynie przez nas samych poznaną; lecz jest wyższy stopień, w którym zwierze samo, jakby instynktem, przeczuwa tę ułomkowość swoją, te niedostateczność własną, w którym samo uczuciem wyjawi, iż nie jest całością, iż nie jest pojęciem całkowitém w sobie, że niema ogniska w sobie, ale zewnątrz siebie, że je ma w jestestwie całkowitém, niezależném, będącém zupełnym podmiotem, siebie świadomym, więc w duchu człowieka, a mianowicie w panu swoim. Ztąd też pochodzi ta siła magiczna, którą człowiek wywiera na zwierzęta i ta potęga, która przebywa w spojrzeniu, w oku, jako w stolicy widomej ducha swojego i świadomości siebie. Zwierze ma się biernie do człowieka; świat duchowy zjawia mu się w postaci ludzkiej; psyche bezświadoma zwierząt w duszy człowieka ma świadomość swoją. Jest to rozdwojenie się psychy; ona przebywa niby we własnem ciele, a przecież ma swoje ognisko w człowieku.

Lecz gdy dusza zwiérzęca sama już przez się, własném uczuciem, odwraca się od siebie i w człowieku szuka ogniska swojego, juź tém samém wyrażną mamy skazówkę, że rozwinienie osnowy o duszy zwiérzęcej dobiegło krésu swojego, żeśmy stanęli u ostatecznego szczytu przyrody, że filozofia natury, sama przez się okazuje koniec swój. Na tym szczycie szczytów natury zabłysnął duch, który już winien być teraz przedmiotem badania naszego; duch siebie świadomy, który sam jest podmiotem i przedmiotem swoim.

Tak przebiegliśmy ten świat zmysłowy, całe koło pstre jego zjawisk, a od stopnia do stopnia prowadziła nas droga ku szczytom coraz jaśniejszym, promienistszym, doskonalszym. Teraz w końcu wędrówki naszéj Natura pozostała w głębi dolin zapadłych. Stanęliśmy na ostatnich turniach, gdzie duch sam założył stolicę swoją. Tu człowiek oddycha piersiami całemi, boć on jest tutaj u siebie; pod nim pełza i czołga świat zmysłowy; tutaj już nie dolatują orły, a nad nim rozpięte Niebo płomieniste; słońce, gwiazdy i księżyce chodzą po przestrzeni niebiańskiej i śpiewają hymny; pieśń ta odgłosem dolatuje czło-

28

wieka, choć znów niekiedy z zamglonych przepaścistych nizin słychać głuche gwary i hałasy dalekie; są to zwiérzęce potęgi, co unosząc się z dołu mieszają świętą ciszę duchowego spokoju; one świętokradzkiém zuchwalstwem wplątają się w myśli nasze i bronią byśmy niedosłyszeli hymnów onych niebiańskich. To pasowanie się potęg ziemskich, a duchowych rozwinie się nam w Antropologii. Lecz aby poznać działanie tych obcych potęg, wprzód Pneumatologia winna nam przedstawić istotę ducha samą przez się.

218

# 3. FILOZOFIA DUCHA LUDZKIEGO.

(JAKO CZĘŚĆ TRZECIA ROZUMU BEZWZGLĘDNEGO).

00000C

# I. Duch uwažany sam w sobie.

#### I. Pneumatología.

#### § 337.

Chciejmy dla rozpatrzenia się bliższego w rozwoju niniejszym rzucić okiem na przebieżoną dotychczas drogę. Fenomenologia, jako pierwsza część całego naszego systematu, miała głównie to zadanie, aby wykazać iż myślenie zwyczajne, niefilozoficzne, nie wystarczy do poznania najwyższej bezwzględnéj prawdy; w téj przeto umiejętności myślenie zwyczajne przekonywa się własném doświadczeniem o niedostatku swoim. Jakoż zaczynając od najniższego trybu poznawania, zatém od pewności zmysłowej, przechodzi do wyższego szczebla, bo do poznawania mocą spostrzeżeń; następnie znowu do poznawania mocą zwyczajnego rozumowania, a ztąd znów to myślenie dosięga następnych, a coraz wyższych ogniw. Lubo atoli każdy z tych stopni jest coraz wyższym sposobem poznawania, lubo i każdy z nich ma odpowiedni sobie coraz wyższy przedmiot, ku któremu się zwraca, przecież to myślenie przekonywa się z kolei iż żaden z tych sposobów poznawania, a przeto i żaden z tych przedmiotów im odpowiednich nie wystarcza, bo jest niedostatecznym, bo jest jedynie zjawiskiem, fenomenem.

Tak przeto wiadomość, przebiegiszy wszystkie stopnie swojego rożwoju, porzuca je wszystkie i kończy na przekonaniu, iż jedynie poznawanie filozoficzne, spekulacyjne, jest prawdziwą wiedzą. To poznawanie, jak wiémy, zasadza się głównie na téj prawdzie, iż rzeczywistość cała we wszystkich swoich szczeblach jest myślą bezwzględną, rozwiniętą w cyraz wyższe ogniwa swoje; następnie, że ta myśl bezwzględna jest także przytomna w naszej myśli ludzkiej, jako pierwiastek od Bóga nam udzielony, że ta myśl nasza powinna się właśnie ku temu mieć, aby się stała ile możności swojej prawdą; bo wtedy przedmiotem odpowiednim jej będzie również ta myśl bezwzględna, tkwiąca w świecie i we wszech przedmiotach.

Lecz do osiągnienia celu tego potrzeba przedewszystkiem aby przedmioty rzeczywiste uwolnione zostały przez nas od tych przypadkowych zjawisk, które je osłoniły, bo wtedy jedynie ujrzymy w nich ową myśl prawdziwą; lecz do tego powtóre potrzeba żebyśmy zarówno z drugiej strony i naszą myśl zwyczajną uważali za zjawisko, abyśmy ją tedy uwolnili od tego, co jest w nas przypadkowém, abyśmy wyzwolili tę myśl naszą z pod potęg, które jej wiekuistość przyćmiły; a wtedy nasza myśl, stawszy się poznaniem prawdziwem w najwyższem znaczeniu, obaczy tę myśl zamkniętą w przedmiocie; wtedy poznamy prawdę jego w najwyższem znaczeniu, a tak myśl nasza przejrzy i obaczy się we wszechnicy wszelkiej bytności, we wszystkiem Bożem dziele, boć i ona sama jest dziełem Bożem.

Tutaj nie powtarzamy obszerniej znaczenia Fenomenologii, bo je rozwineła już dostatecznie oso-

220

bna nauka. Pamiętajmy jedynie iż ile razy człowiek dopina się wyższych prawd doświadczając z kolei że poprzednie jego stanowisko było niedostatecznem, ile razy się tedy przekonywa że poprzedni cel jego trudów i badań nie zawierał jeszcze całej prawdy w sobie, tyle razy powiemy iż myśl jego się rozwija drogą fenomenologiczną, bo z kolei poznaje iż, co go dawniej tak gorąco zajmowało, przeszło zjawiskiem, fenomenem.

Cały żywot nasz jest pod pewnym względem fenomenologią; wiele nadziei naszych i trudów pękają jakby banka świetna puszczona ździebłem z ręki dziecięcej; ztąd ten niepokój, co nas prze, ztąd tęsknota nieukojona, zanim duch nie ugasi pragnienia swojego wiekuistemi prawdami, co się jedynie rodzą w świętej dzielnicy Religii i w cichej pracowni filozofii rzetelnej.

Swiat stary, ten cudowny grecki świat, nie zaznał tęsknoty serdecznej, bolesnego w sobie rozdwojenia; bo ta rzeczywistość, co ducha w koto otoczyła bogami, naturą, ustawą publiczną, obyczajem, była mu siostrą rodzoną, i co w sercu zabrzmiało, znalazło wtórowanie w tej rzeczywistości lubej i tak ukochanej; tu człowiek nie zaznał co niesmak, co niezadowolnienie ze świata rzeczywistego. Lecz inny czas nastał. Sokrates nauczył tę drobną a zarazem tak wielką ojczyznę swoją, że w duchu człowieka istny przebywa Olimp, że w nim przebywa ustawa, prawo najwyższe i prawdziwa natura ludzka. Wtedy duch coinal sig z zewnętrznego świata w siebie, a rzeczywistość teraz bezduszna stała się niby zwłoki uroczej, a zawcześnie zmarłej dziewicy; wtedy duch grecki przerósł własny dziejowy pierwiastek swój, a żywot Hellady, ów wonny kwiat ludzkich dziejów, zawiązawszy się w owoc, dójrzał i spadł z drzewa Historyi. Kwiat ten był także fenomenem ulotnym, a co było jeszcze zgody między duchem człowieka a naturą i rzeczywistością zewnętrzną, toć zgruchotał Rzymski świat (Ob. Fil. Nat. przyp. do § 208).

On to w żelazną pięść ująwszy serce ludzkiego rodu wycisnął z niego wszelką treść przyrodzoną, a serce było biedne i puste, wołało ratunku, i z nieba zstąpiła pociecha, a w sercu biedném zamieszkał sam Pan i odtąd już jest z nami "po wszystkie dni aż do świata skończenia." (Ś. Mat. XXVIII. 20).

Czyliż tedy dziwno nam Chrześcianom iż świat cały, i ta historya, i te walki, i ta rzeczywistość, i te pociechy ziemskie nie wystarczają wcale? że wszystko maleje, znika, ulatuje fenomenem? "Wszak ziemia dość piękna, by spo-"kojnie oczekiwać niebiańskiego raju, lecz nie-"dość piękna, by się bez onego raju obejść "można."

### § 338.

Tak Fenomenologia prowadzi sama przez się do drugiej części filozofii, bo do rozwoju rozumu bezwzględnego. Ta druga część składa się znów z trzech oddziałów. Pierwszy jest Logiką; w niej rozwija się rozum bezwzględny, idea, jako czysta myśl, jako myśl sama przez się, o ile tej idei dosięgnąć zdoła człowiek wedle stopnia rozwoju własnego ducha i wedle umiejętności spółczesnej sobie. I właśnie wedle tego stanowiska swojego uważa tę ideę być pulsem wszech rzeczy i całej rzeczywistości, ale w logice rozwija się jeszcze ta bezwzględność dopiero jako abstrakcya. Logika, jak wiemy, rozpoczynając od ilości, od jednostki głuchej arytmetycznej kończy na szczeblu, na którym ów rozum bezwzględny przestaje być abstrakcya, a pokazuje się jako osobowość, jako Bóg żywy; a myśl wiekuista, którąśmy nazwali ideą bezwzględną, okazuje się być tutaj myślą Bożą stwarzającą świat i nim władnącą. Tak na ostatnim kresie filozofii staje myśl nasza u podnoża Bożego majestatu; tutaj więc kończy się rozwój owej idei bezwzględnej.

Zechciejmy sobie przypomnieć wypadki otrzymane z Logiki, znajdujące tutaj zastosowanie swoje. Jakoż wiemy iż w Logice już samo przez się wypłynęło prawo o znaczeniu pojęcia; okazało się iż pojęcie jako jedność dwóch odwrotności jednoczy je w sobie jako w ogóle, jako w całości. Z tego znaczenia wprost wynika druga prawda: gdy myśl i istnienie, czyli podmiot i przedmiot – czyli inaczej duch myślący i rzeczywistość o której on myśli, są także odwrotnością, więc także w jedności być winny, a tak właśnie tém wyjaśnia się że idea, która jest w nas, jest zarazem i w przedmiocie, bo we wszem świecie. Uważmy atoli że ta jedność winna być wzięta w znaczeniu okréślonem § 209. Pamiętajmy równie że następnie z Logiki zrodził się oddział drugi tej drugiej części filozofii, bo filozofia natury (Log. §§ 198 i 206); tutaj Logika znajduje uzmysłowienie, zmateryalizowanie swoje, czyli raczej tutaj myśli Boga Stworzyciela i Ojca znajdziemy wyrażone w świecie. Gdy zaś Logika tym sposobem jest dla nas podwaliną przyrody, przeto ten świat zmysłowy zbudowany jest na loicznych podstawach (§ 208 Fil. Nat.). I w filozofii natury zradza się szczebel po szczeblu, a najwyższém ogniwem przyrody jest organizm, mianowicie dusza zwierzęca (§ 324 Fil. Nat.). Nakoniec trzecim oddziałem tej części, jest filozofia ducha (Log. § 198 Fen. § 50), która ma być teraz przedmiotem naszym.

Już po wielekroć mówiliśmy o stosunku człowieka do natury; ona będąc piérwszą jego karmicielką rozkłada szeroko przed nim bogactwa nie-

przebrane, opatrznie naprzód zaspokajając potrzeby naszego ciała; ale też najczęściej nie darmo człowiekowi udziela skarbów swoich, bo jakby mądra nauczycielka ludów żąda aby sobie twardą robotą zapracowały na życie swoje, gdyż w tej walce dopiéro rośnie i przeziéra duch ludzki; niebezpieczeństwa i łamania się z potęgami przyrody prowadzą myśl du dojrzałości; a tak, co miało być jedynie środkiem dla fizycznych celów, staje się oraz środkiem dla samej wiekuistej istoty jego. Wszak owe kraje, w których rzeki mlekiem i miodem płyną, pozostały w niedojrzałem dzieciectwie i strupiały w sobie; potęgi natury ukołysały ich ducha jakby czarodziejską mocą; tu nie przeszła Historya, a ludy nie zbudziły się dotknięte palcem bożym. Człowiek, gdy pożył owocu z drzewa poznania, gdy opuścił pierwotny raj swój, rozpoczął krwawe trudy swoje; odtąd praca, a praca bez ustanku jest zarazem prawem i powinnością historycznych ludów. A gdy się duch człowieczy już wzniesie, gdy podbije sobie tę naturę i dosłuży się wiedzy o sobie, już w tych potęgach, z któremi niedawno walczył o życie, spostrzega mądrość wiekuistą; on się na nich przyucza do prawd, które światem rzadza, a te prawdy przedstawiają się tutaj myśli nie w formie trudnej abstrakcyi, ale w kształcie łatwym, bo pod szatą zjawisk dotykalnych, widocznych. Natura przedstawia nam niby przykłady zmysłowe objaśniające abstrakcyjne prawdy. Tak nawet bez wiedzy naszej myśli Boże wstępują w myśl człowieka i gotują ją i uczą by się stała zacną wiekuistości córą; a duch jego spina się po tych prawdach coraz wyżej a wyżej, a gdy dosięgnie szczytu, już pod nim przyroda blednieje, ginie w głębi a z nadobłocznych sfer słyszy wiekuistą pieśń; wtedy roskosze tuteczne i ich dźwięki niemieją i jak owej Stej Cecylii Rafaelowej wypada z ręki muzyka ziemska. Teraz na tym stopniu, natura i kształty jej materyalne służą człowiekowi jedynie za szatę i oponę, i jak uznał, że to ciało jest jedynie doczesnym przybytkiem wiekuistego gościa z innego świata, tak wszystko, co mu natura podaje, staje się jedynie dla niego formą, w której promieni się nieskończeność, a tak zradza się sztuka piękna; ona pożycza szat od natury, w które ubiera ow wiekuisty pierwiastek od Boga sobie nadany.

#### § 339.

Już na inném miejscu skréśliliśmy, lubo zupełnie ogólnie, znaczenie filozofii ducha, bo o tyle jedynie, o ile jej treść wypłynęła nam z osnowy dwóch części poprzednich (Log. § 198. Fen. § 50). Jakoż, j**eżeli** Logika jest rozwinięciem myśli bezwzględnej, idei w abstrakcyi uważanej, więc wziętej jako myśl czysta bez względu na rzeczywistość; zatém już filozofia natury, jako druga część, winna być jej odwrotna, wedle prawa logicznego wspomnionego powytéj (§ 338). I zaiste, gdy natura wykazuje tę samą myśl wcieloną w rzeczywistość, w materya, w przed**mioty** jednostkowe odrębne od siebie, w jestestwa niemyślące, zatém téż filozofia natury z treści swojej jest odwrotną Logice. Z tegoż prawa wywiedzionego z całej Logiki okazuje się iż oddział trzeci, to jest filozofia ducha winna być jednością obu pierwszych umiejętności, bo jednością Logiki i filozofii natury. I tak jest zaiste. Filozofia ducha albowiem wykazuje nyśl bezwzględną obecną w rzeczywistości, w przedmiocie, i w tém właśnie jej rzeczywistość, jej przedmiot, czyli duch podobny jest do natury, bo i on jest rzeczywistém jestestwem; lecz z drugiej strony, gdy duch sam jest myslacy, gdy sam te mysl bezwzględną rozwija z siebie, gdy sam w sobie zawarł Logikę i wysnuwa ją myślą swoją, przeto pod tym względem filozofia ducha spływa znowu z Logiką, jest tedy jednością Filozofii Natury i Logiki.

### **§** 340.

Lubo powyższe określenie filozofii duchą jest zbyt ogólne, przecież nie mogąc wyprzedzać naszego rozwoju i budować na przypuszczeniach nieugruntowanych jeszcze umiejętnie, wypadało nam się ograniczyć na témże okréśleniu, które nam było podane przez rozwoj Fenomenologii i Logiki (§ 50. 177. 206). Wszelako i te zarysy wystarczą w tej chwili, aby z nich wyprowadzić ważne wnioski. Jakoż widzimy iz to określenie dostateczne jest by filozofię ducha odróżnić od Fenomenologii. Wprawdzie treścią Fenomenologii był także duch w rozwoju swoim, ale byto to rozwinięcie dokonane tylko na podmiotowém doświadczeniu, które sam na sobie czynił duch. Caka droga fenomenologiczna miała przeto tę cechę, iż duch był party do coraz wyższych stopni, ale nie miał świadomości o ostatnich granicach swojej drogi, nie miał wiedzy że końcem tej jego pielgrzymki jest właśnie dosłużenie się świadomości bezwzględnej, rozumu bezwzględnego, ile na nią stać ducha stworzonego. Teraz zaś, gdyśmy już odbyli drogę przez Fenomenologia, gdy wiemy że cały rozwój każdej umiejętności filozoficznej winien spoczywać na tym rozumie bezwzglednym i na kategoryach jego; teraz przeto i stanowisko nasze jest inne, teraz już zdobywszy sobie wiedze o téj podwalinie wszelkićj filozofii i o metodzie logicznej, już z całą świadomością zdołamy rozwinąć umiejętność o duchu wedle treści, która w nim samym jest zawarta. Uważmy tutaj atoli iż Logika dopiéro przy kończynach swoich doszła do świadomości o Bogu. Przeto też w całej filozofii ducha dopićro mowa być jedynie może o duchu stworzonym; cała filozofia ducha jest zatem dopiero jedynie rozwo-

#### PNEUMATOLOGIA.

jem ducha ludzkiego (§ 209), i w tém znaczeniu téż będziemy brali ducha w całym wykładzie niniejszym.

Tutaj mowa o duchu stworzonym; ale duch stworzony jest duchem z Bożego Ducha. Duch człowieczy nie jest więc bezwzględnym duchem samym, jak niektórzy nowoczesni uczyciele mieć chcą, ale duchem uposażonym wiekuistości promieniem za łaską Bożą; bo każda jedność prawdziwie logiczna jest, jak wiemy, zarazem odróżnieniem w sobie. Jak w głębinach ziemskich niewidomie od świata pracują siły żywotne natury, i błyszczy diament i płoną ognie, co ciepłém ożywczém bronią planetę by nie skrzepł w sobie, tak w głębinach ducha naszego świeci i grzeje ten promień niebiański. Ztąd téż wrodzone jest człowiekowi uczucie zacności, prawa, religii, piękności; uczucia te są w nim, żyją bez przyłożenia się jego, i pukaja sercem jego. Jak piskle przełamuje skorupę i tęskni do życia, do światła, tak te uczucia, zamkniete w sercu człowieka, tęsknią by wynurzyć się na jaw czynem, by przejść wżycie i wystąpić z ciemnicy ku światłu.

Lecz co w nas robi i pracuje uczuciem, niechaj staje zawsze przed sądem rozumu; bo co w sercu jest niezrozumiałém i jedynie niewypowiedzianą rzewnością, znać o sobie daje w rozumie; w nim dopiéro nabiéra jasnych kształtów, wyrabia się w wyraziste kontury myśli; bo w myśli, bo w rozumie, ów dech Boży iście przemawia do człowieka. Ale co więcej, uważmy iż i cielesność odzywa się uczuciem, iż i ziemskie potęgi wabią tęsknotą; niechaj tedy i pod tym względem uczuciom wszelkim będzie jasna myśl na straży; niechaj rozum imieniem Boga zaklnie uczucie wszelkie, niechaj się go zapyta, zkąd pochodzenie jego: czyli je zrodziły ślepe potęgi natury, czyli też jest może aniołem jasności człowiekowi w dobrej chwili zesłanym. A jeżeli uczucie ziemskie jest, niechaj go nie odpycha jako wroga, bo i natura jest córą wiekuistej mądrości; niechaj tedy człowiek wysłucha to uczucie; niechaj je zważy i miarkuje; niechaj je choćby ziemskie uzacni, uduchowni i wskaże mu drogi, któremi chodzić winno wedle zakonu.

#### § 341.

Jak każda umiejętność, tak również i filozofia ducha ludzkiego rozdziela się na części szczegółowe. Rzekliśmy atoli już kilkakroć iż części i podziały powinny zawsze wynikać ze saméj istoty każdéj umiejętności, bo dopiéro w samém rozwinięciu jej znajdą usprawiedliwienie swoje. Przecież z drugiej strony uważmy naprzód, że umiejętności poprzednio przez nas przebieżone, zwłaszcza Logika, już nam podają choć ogólne pojęcia ducha; powtóre, że Logika podała skazówkę ogólną do czynienia logicznych podziałów. Tak tedy, przypomniawszy sobie te dwa główne wypadki Logiki, zdołamy oznaczyć już teraz choć ogólne części filozofii ducha ludzkiego.

### § 342.

Powiedzieliśmy dopiero iż ta idea, ta myśl bezwzględna, która się rozwija w Logice, ma urzeczywistnienie swoje zmysłowe w naturze. Duch jednoczy treść Logiki i rzeczywistości; lecz duch sam jest rzeczywistością, a rzeczywistościa myślącą, więc duch każdy zdoła wydobyć te ideę z siebie.

To okréślenie ducha jest w ścisłym związku z orzeczeniem, które było wypadkiem Logiki (§ 178); tam powiedzieliśmy że duch jest jednością podmiotu i przedmiotu. To okréślenie, choć tak ogólne i abstrakcyjne, będzie podstawą wielkiej wagi prawd. Jakoż jeżeli ta sama myśl bezwzględna logiczna, iszcząca się w naturze i we wszelkiej rzeczywistości, przebywa zarazem w duchu, jako w jestestwie myślącem, wynika ztąd iż gdy duch, uwolniwszy się od pospolitego, zwyczajnego myślenia, myśleć będzie ta myśla bezwzględną, przebywającą na dnie jego istoty, już wtedy znajdzie tę myśl bezwzględna swoją we wszelkim przedmiocie rzeczywistym; ta myśl jego będzie zarazem prawdą przedmiotu, ona będzie zarazem podmiotem myślącym i przedmiotem, o którym myśli, będzie przeto jednością podmiotu i przedmiotu. Tak duch sam będzie już w sobie jednością dwóch odwrotności; on sam jest urzeczywistnioném pojeciem, idea łączącą odwrotności, szczególności w jedność ogólną. (Są to trzy pierwiastki pojęcia tyle razy już wspomniane. Powiedzieliśmy atoli już na inném miejscu (§ 209) iż ta formuła: "jedność myśli a istnienia", jedność podmiotu i przedmiotu" wymaga przedewszystkiem dokładnego zrozumienia; powiedzieliśmy że może nawet prowadzić do zbałamucenia, jak tego są przykładem nowożytni uczyciele spinozyzmu; odsyłamy przeto do powyższego tłómaczenia (do 209) czytelnika. Znaczenie które my tam nadajemy tej zasadzie, jak jest ściśle wypływające z umiejętności, tak jest zupełnie zgodne i ze zdrowym rozumem).

### § 343.

Otoż choć lekkim zarysem wykazało się pojęcie ducha; on jest sam w sobie, jak się wykazało, jednością, bo jest zarazem podmiotem i przedmiotem; więc powołaniem jego i przeznaczeniem jest by rozwojem własnym stał się tém, czém jest sam w sobie, to jest, by filozofia ducha własném rozwinięciem wykazała w nim tę jedność podmiotu i przedmiotu. Tym sposobem już same przez się wychylają nam się części całego rozwoju. Następnie wiemy z Logiki jakie są warunki rozwinięcia wszelkiej prawdziwej umiejętności; wiemy iż ona winna się rozsnuć wedle prawa pojęcia samego; to prawo było dotknięte już powyżej, a zależy na tém aby utworzyć jedność, któraby była jednością dwóch różnic odwrotnych, (dwóch szczególności przeciwległych) a tém samém składających się właśnie w ową jedność, jako w ogół swój.

Otoż, jak widziano, sam duch okazuje odwrotności, jakie w nim są zamknięte, jako w jedności swojéj, a tak uznaje iż wypada jedynie rozwinąć to pojęcie jego własne, a tém samém już dokonaném będzie prawo rozwoju wszelkiéj umiejętności, a zatém i rozwoju Filozofii Ducha ludzkiego. Słowem widzimy że wypada przedewszystkiém uważać ducha stworzonego jako podmiot, czyli należy go uważać jakim jest sam w sobie; następnie jako przedmiot, to jest w wyrażeniu się jego w rzeczywistości; a nakoniec w części trzeciej jako podmiot będący zarazem i przedmiotem. W tej przeto trzeciej części połączone będą oba pierwsze względy.

To okréślenie abstrakcyjne ducha znajdzie zastosowanie swoje w całym rozwoju; na tém miejscu chciejmy dla wyjaśnienia bliższego przywieść niektóre przykłady. Te przykłady wyjaśnią nam bliżej jeszcze § 209, a tem samem wykaża znaczenie które my przywiązujemy do wyrażenia: że duch jest jednością podmiotu i przedmiotu. Uważmy naprzód że człowiek, jako podmiot myślący, sam myśli, a sam siebie może mieć za przedmiot swojej myśli; jestto pierwsze zastosowanie onej abstrakcyi. Tutaj widzimy iż jestestwo myślące, a przedmiot o którym myśli, są przecież dwie strony odwrotne sobie; lecz jedna i druga strona jest jeden i ten sam duch ludzki. Ta odwrotność i jedność okazuje się następnie, gdy człowiek w wewnętrznym sądzie sumienia sam

#### PNEUMATOLOGIA.

wydaje wyrok potępienia na siebie; on sam jest sędzią i sam osądzonym, sam podmiotem i sam przedmiotem sądu. Ztąd człowiek sam jeden ze wszystkich jestestw żyjących zdoła być samobojca, on sam siebie zdoła nienawidzieć, pogardzać soba i tak za zvcia zamknać piekło w piersiach swoich. Podobnież duch człowieka jest jedném jestestwem; ale w téj jedności jego gra ocean bezdennéj rozmaitości uczuć, wyobrażeń, nadziei, radości, smutku, myśli i t. p., a prze-- cież w téj całej niezgłębionej rozmaitości człowiek wie o sobie jako o jedném i tém samém jestestwie, co znów jest skutkiem owej jedności dwóch odwrotności; on sam jest jedném a zarazem wielością nieskończoną. Za tém téż idzie, że brak tej nieskończonej treści w nim, że czczość bezdenna, próżnia nocna ogarniająca niekiedy tak pojedynczego człowieka jak i całe pokolenia, jest głębokiem nieszczęściem; po tej ciemnej niezmierzonéj próżni przelatują ciężkiem skrzydłem owe Miltonowe anioły zatracenia, demony co wioda do złego.

### § 344.

Tak tedy wypływają nam trzy części Filozofii Ducha: piérwsza rozprawia o duchu podmiotowym, czyli o duchu jakim jest wzięty sam w sobie; druga o duchu przedmiotowym, czyli o duchu wyrażającym się w świecie zewnętrznym; trzecia o duchu będącym zarazem i podmiotowym i przedmiotowym.

Bliższe znaczenie tych trzech części i ich wzajemny stosunek zdoła być już tutaj nawet nieco ściślej określony. Rozpocznijmy od części pierwszej.

Wedle powyższych rozwojów wiemy iż podniotem jest to jestestwo które się odnosi do siebie samego, które odnosząc się nawet do innych jestestw, do przedmiotów zewnętrznych, w tem odnie-

sieniu się swojém nie ginie, nie traci siebie, ale niby nawraca do siebie. Na pierwszy rzut oka zdaje się że ta część pierwsza już zawiera w sobie sprzeczność; bo z jednej strony ma ona być nauką o duchu jako podmiocie, o duchu w sobie uważanym, bez względu na jego odnoszenie się do przedmiotu, do świata zewnetrznego, bez względu na to iż on sam ma być przedmiotem swoim, bez względu iz sie ma uzewnetrznić w przedmiocie, a z drugiéj strony znowu wyznać wypada, iż nie można pojąć podmiotu bez przedmiotu, że duch jest dla tego właśnie podmiotem, iż odnosząc się do przedmiotu swego nawraca do siebie; słowem wyznać wypada iż podmiot a przedmiot, bedac odwrotnością, nawzajem z siebie wypływają, a tém samem że duch nie może być uważany wyłącznie za podmiot bez względu na przedmiotowość jego.

Atoli ta sprzeczność jest jedynie pozorną. Jakoż rzeczywiście nie przeczymy iż wszystkie trzy względy, wyrażające się trzema oddziałami nauki o duchu, będąc właśnie trzema pierwiastkami pojęcia ducha, są ściśle z sobą powiązane tak dalece, iż z każdego z nich wypłyną dwa drugie (jak uważano w Logice); przecież one dopiéro się iścić będą w zupełności w trzecim względzie jednoczącym oba pierwsze; w dwóch zaś pierwszych częściach zawsze jeden z dwóch względów będzie przeważającym. Jeżeli tedy drugi wzgląd, stanowiący drugi oddział całej nauki, to jest rzecz o duchu przedmiotowym, wykaże nam ziszczenie się ducha w świecie zewnętrznym mocą czynności i działania jego; toć odwrotnie część pierwsza bierze go bez względu na to iszczenie się zewnętrzne, bierze go tylko w odnoszeniu się jego do siebie samego; a jeśli w tej części pierwszej mowa będzie o zachowaniu się jego do przedmiotu, tedy jedynie o tyle aby bliżej wyświecić to jego mienie się do siebie samego, te jego podmiotowość.

Tak wyjawia się już sama przez się część druga rozwijająca ducha iszczącego się już w przedmiocie. Ta przedmiotowość jego nie zasadza się tutaj jedynie na tém, aby duch poznał przedmioty rzeczywistości, ale raczej aby się w samej rzeczywistości objawił, aby tworzył, wydobył z siebie przedmiot (np. pojęcia moralne, prawne, stosunki społeczne, historya i t. d.). Im duch dosięgnie wyższego stopnia własnej istoty swojej, tem łatwiej stać go będzie na wyższy przedmiot odpowiedni jemu. To szczeblowanie tedy przedmiotów jest zarazem pochodem idei rozwijającej się w nim; dla tego będzie partym do wyrażenia siebie w coraz doskonalszych przedmiotach, i póty nie spocznie w sobie, póki nie wyrobi z siebie przedmiotu odpowiedniego idei pracującej i robiącéj w nim, a tém samém odpowiedniego jego istocie wiekuistej, nieskończonej, bezwzględnej. Na tym szczycie dopiéro duch w przedmiocie pozna własną bezwzględność swoję, będącą pierwiastkiem jego; a wtedy ziści się też w całej prawdzie owa jedność podmiotu i przedmiotu, bedaca jego istota; tak dopiéro duch bedzie podmiotem i przedmiotem o ile tego dokonać zdoła duch stworzony. Ale ten stopień właśnie, wedle tego co się powyżej rzekło, jest trzecia częścią filozofii ducha; tutaj duch stworzony poznaje prawdę bezwględną przez Boga w niego włożoną, i moca tej prawdy poznaje Boga samego, stworzyciela swojego; jest to rzeczą bezwzględności ducha. Teraz dopiéro duch pozna że te same prawa myśli, które w nim przebywają, są zarazem zakonem rzeczywistości wszystkiej, bo jeden i ten sam ojciec wszechmocny wywołał z nicestwa i ducha stworzonego i wszechistnienie.

Tak tedy wypłynęły nam nieco już dokładniejsze rysy trzech części filozofii ducha; ściślejszy zaś rozwój będzie dopiéro skutkiem dalszego wykładu.

> W § 342 powiedziano iż formuła: "duch jest 30

jednością podmiotu i przedmiotu" jest jałową i abstrakcyjną, a przecież zradza z siebie prawdy wielkiej wagi, bylebyśmy ją uważali w prawdziwém jéj znaczeniu wytłumaczoném już na inném miejscu (ob. § 209). Tam widzieliśmy że ta jedność jest jedynie zadaniem dla człowieka nigdy nieskończonem, że jest progressus in infinitum. Wszak (w § 343 w przyp.) już przytoczyliśmy niektóre zastosowania ważniejsze jako przykłady, teraz dodajmy kilka nowych przykładów. I zaiste niéma odwrotności tak trudnéj do zrozumienia, jak połączenie podmiotu, czyli myśli w nas myślącej, żyjącej, i tego przedmiotowego światą (istnienia) co tak pełną rozmaitości ciżbą wszech rzeczy rozkłada się w obec ducha; a przecież na zrozumieniu tej wielkiej prawdy zależy pierwiastek żywotny całego stanowiska naszego; zatóm nie będzie rzeczą zbyteczną wyjaśnić tę jedność pod różnemi formami, gdy się kutemu wydarza ważniejsza sposobność, a tak uzupełnić tłumaczenie tej jedności które już powyżej miało miejsce (§ 209. 343).

Zdaje się jakby przepaść bezdenna rozwarła się między myślą naszą a zewnętrznym światem; cała starożytna filozofia daremnie się sili by zespolić razem te dwa światy; tych zrękowin nie dokonał stary świat i umarł na tęsknotę nieukojoną. Dziś ta zagadka rozwiązana; dziś wiemy że gdy jeden i ten sam Bóg stworzył człowieczego ducha i naturę, więc już połączenie obu tych światów, czyli jedność owa jest im w zarodzie dana. Byle człowiek-myślą swoją wstąpił do najgłębszej, najświętszej świątnicy ducha swojego, kędy migdy nieugaszony goreje płomień który Bóg jakby na ołtarzu swojej chwały w duchu człowieka zapalił, a już ten ogień święty rozjaśni mu świat materyalny! i materya ślepa przewidzi; z niej bić będą promienie myśli Bożej, a dla myśli człowieka materya ciemna stanie się jasném przezroczem. Lecz aby się to stało, niechaj się wprzód sam wyzwoli, ile sił swoich, z pod ćmy i pyłów materyalnej swojej natury: "niechaj będzie czystego serca", a wtedy i Boga w naturze obaczy. Wtedy treść świata stworzonego przeleje się we własną istotę jego, a tak co było przedmiótem zewnętrznym, stanie się własną treścią ducha, stanie się treścią podmiotu. A jak tu z naturą, tak sobie duch stworzony postąpi i z całą. treścią duchowego świata.

Przecież poznanie samo nie wystarczy, bo zadaniem człowieka jest aby treść własną przeistoczył na przedmiot, aby sam z siebie zrodził osnowę własną i przejrzał się w tej robocie swojej jako w źwierciedle własnej istoty, a coraz zacniejsza i wyższa wypłynie z niego treść, aż w końcu jedność ostatecznie spełniona będzie, gdy nieskończona prawda, będąca dla ducha przedmiotem jego badań, zamieszka w duchu człowieka, odezwie się świadomością i przemówi osobie. A lubo niewatpliwą jest rzeczą, że duch człowieka obleczony ciałem jako duch stworzony, już tém samėm nie zdoła objąć najwyższej prawdy która jest Bóg, bo go rozdziela od stwórcy cała wiekuistość, przecież zostaje mu chwała pracy nieskończonej, zbliżającej go pod stopy i rąbek gwiazdzistej szaty jego. To prawdziwe zrozumienie jedności podmiotu i przedmiotu powtarzamy przy każdej sposobności, aby młodego czytelnika ochronić od mylnego zrozumienia, jakoby ta jedność była tożsamością, aby zechciał zawsze pamietać że rozwoj tak człowieka pojedyn-. czego, jak i rodu ludzkiego na ziemi, jest ciągłém zbliżaniem się do tej jedności, jest jedynie progressus in infinitum (§ 209).

### § 345.

Wszelako część pierwsza naszej umiejętności, bo rzecz o duchu podmiotowym, o duchu jakim jest sam w sobie, winna obejmować znowu części a nauki sobie właściwe, które możemy choć w ogólności oznaczyć trzymając się owego prawa wszelkiego rozwoju, które było już powyżej wspomniane.

Jakoż duch uważany jako podmiot, to jest bez względu na przedmiot w którym on się iści, winien być naprzód wzięty w ogólności, to jest z ogólnéj istoty swojej, bez oznaczenia bliżej jego treści, winien być uważany sam w sobie; będzie to znów pierwsza umiejętność w tej pierwszej części. Ta umiejętność będzie tedy nauką którą my nazwiemy Pneumalologią.

Powtóre, gdy Pneumatologia jest rozwojem ducha w ogólności, toć druga nauka, która wedle owego prawa logicznego winna być odwrotną Pneumatologii, okaże ducha w rozszczególnieniu się jego, w rozjednostkowaniu się jego. Gdy zaś natura, to jest świat materyalny, ma właśnie tę cechę iż okazuje się w rozjednostkowaniu, w rozszczególnieniu (mianowicie w rozjednostkowaniu przestrzenią i czasem), przeto téż znać iż w tej drugiej nauce obaczymy wielość jestestw duchowych przebywających w cielesności.

Atoli odwrotność téj nauki a Pneumatelogii okazuje się jeszcze pod innym względem. Bo jeżeli w Pneumatologii uważamy ducha w ogólności, bo w nierozdzielnéj jedności z samym sobą, tak w téj drugiej nauce widzimy go w związku i stosunku z materyą, z ciałem, a zjawiska, które przeto tutaj wystąpią, będą właśnie skutkiem wpływów cielesności na ducha (np. rasy ludzkie, wiek, temperament,

236

pleć i t. d,). Tę drugą naukę nazywamy Antropologią.

Trzecia zaś nauka będzie połączeniem obu poprzednich. Bo jak Pneumatologia uważa ducha w ogólności i w jedności z samym sobą, jak w Antropologii przeciwnie widzimy różnice między jestestwami duchowémi pochodzące z ich różnego usposobienia cielesnego, a zatém idącémi od ciała (od zewnątrz); tak trzecia nauka uważa już ducha jako ogół, ale przytém baczy na różnice, lecz różnice które już w nim samym się znajdują, a tak stanowią treść jego (témi różnicami są tak zwane władze i czynności duchowe, np. pamięć, fantazya, rozsądek, rozum i t. p.). Tę trzecią naukę nazwiemy Psychologią.

Wprowadziliśmy w system nasz naukę Pneumatologii, jako umiejętność o duchu w ogólności; znać tedy iż z samego przedmiotu swojego będzie miała treść nieco podobną do osnowy dawnéj Pneumatologii, będącej częścią starej metafizyki. Z tego powodu zachowaliśmy też i jej nazwę. Lecz stanowisko nasze, przetwarzając dawną metodę, wpłynęło również i na treść naszej Pneumatologii odróżniającą ją od dawnej. Uwaga ta tem była potrzebniejsza, iż niektórzy autorowie, nawet głośnego imienia, właściwej Psychologii nadają imie Pneumatologii.

Potrzeba wprowadzenia téj nauki zdawała nam się konieczną. Dziś wielu pisarzy, mając rozwinąć rzecz o duchu, umieszczają ogólne okréślenie istoty duchowej w przedmowach, we wstępach i t. d. Takowe postępowanie zdawało nam się niestosowne. Bo rozwoj pojęcia ducha, jego istoty, należy już do dzielnicy samejże umiejętności o duchu; nie może być tedy wyłożonym po za sferą właściwej sobie nauki i niby za jej progami. Nadto przemowy i wstępy nie wystarczą do tego celu, ani pod względem osnowy, ani pod względem metody; nie dziw więc iż w dziełach pedobnych pominiono prawdy pełne wagi a wypływające z istoty ducha. Choć się to działo najczęściej i z powodu iż wspomnieni autorowie *nie mieli na myśli wprowadzenia* tych prawd w system swój, jednakże były to prawdy które gwiazdą niebiańską prowadzą człowieka - i ród ludzki przez życie i świat; jak to zobaczymy z całego rozwinięcia nauki naszej.

#### **§** 346.

Zostawując dalszemu pochodowi naszemu rozwój Antropologii i Psychologii, zwróćmy się przedewszystkiem do Pneumatologii. Gdy przedmiotem tej nauki jest badanie ducha w ogólności, toć juž znać iž do niej naležy założenie podwalin dla całej filozofii ducha, a tém samém oznaczenie głównych stopni jej rozwoju. Lecz to właśnie się już stało nowyższemi §§ naszemi (od 327); z czego przekonywamy się iż lubo dopiero teraz nam wypłynęło pojęcie Pneumatologii, przecież już wstąpiliśmy w jej dzielnice od chwili gdyśmy rozpoczęli rzecz o duchu. Jakoż oznaczenie podstaw umiejętności tej powinno się było dokonać mocą tej samej umiejętności. Z tego téż powodu położyliśmy już przed § pierwszym (337) filozofii ducha napis: "Pneumatologia."

#### a Pojęcie ducha w ogólnoici.

## § 347.

Mając zabrać się do dalszego rozwinięcia Pneumatologii wypada nam przedewszystkiem oznaczyć jeszcze dokładniej ogólną istotę ducha. Atoli unikając w tym względzie wszelkich przypuszczeń nieudowodnionych, winniśmy jedynie gruntować się na zasadach będących wypadkiem i owocem umiejętności już przez nas odprawionych. Obaczymy iż powyższe zarysy ducha bynajmniej nie wyczerpnęły rezultatów takowych.

Wiemy że Logika i Filozofia Natury podały nam pojęcie ducha, które nam wypłynęło z ich całego rozwoju. Należy przebiedz tutaj wypadki, otrzymane w dwóch tych umiejętnościach, aby uzyskać podwalinę dla rozumowania naszego. Winniśmy atoli przedewszystkiem rzucić okiem na pochód Logiki, bo wyniki otrzymane z filozofii natury wyjaśnią się nam później wyraźniej jeszcze (§ 354 i nast.)

Cały rozwój Logiki ku temu zmierzał, aby wykazać jedność myśli i istnienia, aby wykazać rzeczywistość będącą już w jedności z myśleniem (jedność w naszem znaczeniu §209). Tej jedności nie wytkneła dostatecznie ani pierwsza część Logiki, mówiąca o istnieniu, ani jej druga część, mająca za osnowe istote. Ta jedność mogła się dopiéro iścić w trzeciej części Logiki, bo w rozwiciu pojęcia samego. Przecieź i tutaj to ziszczenie się nie wyjawiło Jakoż pierwszym szczeblem pojęcia był sie zrazu. stopień pojęcia podmiotowego, rozwijający naprzód pojecie samo przez się; dalej rzecz o sądach, a nakoniec rzecz o wynikach. Był to wiec rozwój pojecia odnoszącego się jeszcze tylko do siebie, zachowującego się przeto jako podmiot, a tem samem miał znaczenie niby rozwoju naszej własnej myśli; przecież już z samej istoty rzeczy wynikało, że cała ta osnowa winna znaleźć urzeczywistnienie w przedmiotach, że jestestwa rzeczywiste same będą wyrażeniem pojęć, sądów i wyników, słowem że te jestestwa winny same przez się być w jedności z myśleniem. Wykazanie tej prawdy było właśnie osnową drugiego stopnia nauki o pojęciu, bo osnową pojęcia predmiotowego. Lecz i tutaj okazała się jeszcze niedostateczność. Bo przedmioty tak zmysłowe jak i wysłewe, ani pod względem mechanicznym ani pod

względem chemizmu, nie odpowiadały dostatecznie pojęciu, nie łączyły się tedy w doskonałą jedność z pojęciem, z myślą (ob. Log. § 139 i nast.). Inaczéj być nie mogło; bo każdy przedmiot rzeczywisty wtedy dopiéro będzie właściwie pojęciem, jeżeli się w nim znajdą owe tyle razy przez nas wymieniane piérwiastki pojęcia, bo pojedynczość, dalėj róźnice (szczególności, odwrotności) i ogół łączący właśnie te różnice w pojedynczość, bo w jedno i toż samo jestestwo.

Otoż lubo stopnie objęte w tej nauce o pojęciu przedmiotowém są wprawdzie coraz doskonalszćm wyrażeniem pojęcia, przecież one wszystkie ten mają wspólny niedostatek, że żaden z nich nie okazuje nam jestestwa, któreby było wyrażeniem zupełnie doskonałém tych trzech pierwiastków ściśle z sobą powiązanych; wada wspólna tych stopni jest właśnie ten niedostatek ich, iż na każdym z tych stopni brakuje wyrażonej pojedynczości, bo wszędzie tutaj potrzeba wielu jestestw, któreby wyrażały pojęcie, a nigdzie nie napotykamy pojęcia wyrażającego się jedném i tém samém jestestwem pojedynczém a mającém przecież samo przez się różnice (logiczne) w sobie. Na żadnym z tych stopni nie znajdzie się zatém jestestwo któreby wyrażało istotę podmiotu. Bo aby jestestwo było podmiotem, potrzeba aby dla treści różnej w sobie zamkniętej odnosiło się do innych jestestw różnych od siebie. Lecz gdy to odnoszenie się na zewnątrz jest skutkiem własnej treści, więc jest zarazem odnoszeniem się jestestwa do siebie samego. Dla tego téż to jestestwo, odnosząc się na zewnątrz, nie ginie w tym stosunku, ale się utrzymuje i nawraca do siebie, co właśnie stanowi istotę podmiotu (np. ciało chemiczne nie jest podmiotem, bo odnosząc się do innego ciała chemicznego, samo ginie we wzajemném połączeniu; odwrotnie roślina, listek, jest podmiotem, bo odnosząc się do światła, rosy i t. d. nie ginie, ale odnoszeniem się swojem do tych przedmiotów ma za cel utrzymanie własne, a tak jest odnoszeniem się do siebie.

Te niedostatki wszystkie atoli znoszą się w części trzeciej nauki o pojęciu, bo w rozwoju o idei (Log. § 162). Wiemy iż idea jest właśnie istnieniem, będącem zarazem i myślą; idea jest zarazem pojęciem i rzeczywistością; tutaj myśl znajdzie w przedmiocie wyrażenie swoje, tutaj już pojęcie będzie rzeczywistem, a rzeczywistość pojęciem; tutaj znajdziemy przedmiot, który zarazem będzie podmiotem, bo będzie jednem i tem samem jestestwem, a przecież zamknie różnice w sobie jako w ogóle.

W § niniejszym wykazuje się niedostateczność mechanizmu i chemizmu do wyrażenia pojęcia logicznego. Obaczymy iż dopiero jestestwo żyjące iści pojęcie, żywot dopiero jest rzeczywistością, bo istnieniem, a zarazem myślą, myślą wcielona. A jak w rozwoju czysto rozumowym piérwsze stopnie natury są podstawą dla życia, tak téż w rzeczywistości dnem dla żywota są te niższe siły, te niższe stopnie. Jak żywot jest najszlachetniejszym kwiatem natury, tak znów za prawdę tylko kwiatem jej, co prędko przemija i więdnieje; boć całe dzieje jego są jedynie walką z tą nieorganiczną naturą, co mu nasyła mechaniczne i chemiczne potegi swoje. Zycie umiéra na te wrogie sobie moce. Gdy organizm czerstwy i potężny w sobie, wtedy nie czuje tych nienawistnie działających sił (członki, ruchy są lekkie, nie ciężą; wpływy żywiołów znajdują w organizmie oddziaływanie i t. d.); one mu raczej - są sługami, on ich używa na ciągłe odrodzenie swoje. Ztąd już znać iż ten świat zewnętrzny jest przeznaczony, aby służył żywolowi jako panu swojemu. Lecz gdy życie zwątleje w sobie, wiedy czuje wpływy wrogie tych potęg, a gdy

2

skona, stanie się na powrót ich własnością; wtedy ciało się rozkłada chemicznie i poddaje się prawom mechanicznym; wtedy właśnie ulatniające się wyziewy stają się zabójczym-jadem dla jestestw żyjących.

# § 348.

Przecież i w rozwoju idei są stopnie coraz wyższe, które zechciejmy sobie tu przypomnieć dla zupełności naszego przyszłego rozumowania. Stopniem piérwszym jest, jak wiemy, żywot, a znów tutaj pierwszem ogniwem będzie jestestwo żyjące (Log. § 169). W niem już przedstawia się wyrażenie się trzech pierwiastków pojęcia, a nawet pod trojakim względem:

1° Jakoż pojedynczość objawia się tém, iż jestestwo żyjące jest w samej rzeczy jednem, pojedynczem jestestwem, zawiéra samo w sobie różnice szczególności, bo rozmaitość organów, członków, które ściśle z siebie wypływają jako ścisłe, należące do siebie, a mimo to jestestwo zwiérzęce jest ogółem zawiérającym te wszystkie różnice w sobie, a tak odnosi się jako jedność, jako podmiot do tych różnic, do członków 1 organów szczegółowych jako do przedmiotu swojego, jest w nich jedném i tém samém, a jest im wszystkim obecne. Tak jest pojęciem, myślą, która zarazem jest rzeczywistością, istnieniem (Log. § 169).

2° Lecz jestestwo żyjące odnosi się jeszcze do jestestw zewnętrznych, a tak zachowuje się naprzód do nich jako całość odrębna, osobna, jako jedno jestestwo, jako pojedynczość. Lecz powtóre zawiérając w sobie różnice, jako treść, już dla téj treści swojéj odnosi się do jestestw zewnętrznych odpowiednich tej treści (mając np. w sobie organa trawienia, oddychania i t. d. odnosi się do pokarmu, napoju i t. d.) zachowuje się do nich jako podmiot do przedmiotu, przeto jednoczy się z niemi jako cel ze środkiem swoim, więc też w tem odnoszeniu się do nich nie ginie, ale nawraca do siebie i z własnej potęgi już okazuje się być podmiotem. A tak jestestwo połączywszy z sobą te przedmioty zewnętrzne odróżnia się wprawdzie od nich, przecież tworzy z niemi jedność ogólną (Log. § 170).

 $3^{\circ}$  Lecz prawdziwa odwrotność i odszczególnienie, a zatém jedność prawdziwa i ogół okazuje się dopiéro w różnicy a stosunku płciowym.

## **§** 349.

Lubo pod trojakim względem, jak widziano, jestestwo żyjące wyraża pojęcie, przecież pod żadnym z nich nie jest takowe wyrażone dostatecznie; albowiem cielesność, należąc do natury, do świata zmysłowego, nie wydoła myśli, pojęciu.

Jakoż co do piérwszego względu, choć w jestestwie żyjąceni członki razem wzięte stanowią jedność, jedno pojedyncze jestestwo, choć wyraźnie okazują należność do siebie, są przecież rozjednostkowane w przestrzeni; gdzie jest jeden organ, nie znajduje się drugi; ich jedność jest tedy dopiéro idealną, bo nie wyraża się zmysłowo.

Co do drugiego względu. Jestestwo żyjące jako przedmiot i cel z jednej, a przedmiot zewnętrzny jako służący mu środek z drugiej strony, tworzą wprawdzie jedność; bo środek ów, przedmiot, zastosowany jest do podmiotu, do celu, do jestestwa żyjącego; lecz obie strony zarazem są od siebie rozdzielone przestrzenią; nadto przedmioty zewnętrzne, służące za środek jestestwu żyjącemu, są od niego niezawisłe, nie rodzą się z niego, bytność jego jest dla nich obojętną, (np. obojętną jest dla trawy bytność zwierzęcia, któremu za pokarm służy, nie wypływa bynajmniej z niego; byt trawy nie zależy od bytu zwiérzęcia tego). Podobnie téż pod względem płciowym niéma ścisłego wcielenia się pojęcia; płeć rozdzielona jest na dwa odrębne od siebie jestestwa, (różna płeć w jedném i tém samém indywiduum zdarza się tylko na niższych dzielnicach zwiérzęcego świata, lecz to właśnie jest niedoskonałością, bo dowodzi nierozwiniętego organizmu). Prawdziwe wyrażenie jedności płciowej rzeczywiście znajduje się w młodém jestestwie tegoż rodzaju. Ta niedostateczność pojedynczych jestestw żyjących objawia się sama przez się; jestestwo pojedyncze umiéra, a nowe się rodzi tegoż samego rodzaju. Ztąd rzecz sama prowadzi nas do rodzaju.

(Pod wszystkiemi trzema względami poznaliśmy tedy niedostateczność jestestwa zwierzęcego, która się wykazuje nietylko, jak widziano, pod względem przestrzeni, ale i pod względem czasu. Jak jestestwo żyjące nie rozwija się od razu, jak nie jest tém od razu czem ma być z istoty swojej, tak i zwolna z wiekiem gaśnie, tracąc na czynnościach i sprawach swoich).

Jakoż rodzaj wykazał się już powyżej pod względem płciowym, który jest właśnie powodem zrodzenia się nowych jestestw. W tym stosunku bowiem zwierze odnosi się do drugiego indywiduum tegoż samego rodzaju, a tem samem okazuje samo przez się rodzaj swoj.

Jak powyżej (§ 348) przedstawiło nam się jestestwo jednostkowe, tak tutaj przedstawia się ogół, bo myśl ogólna, rodzaj. Rodzaj jest przytomny we wszystkich jestestwach pojedynczych (indywiduach) do niego należących, odnosi się do nich jako podmiot do przedmiotu, jako cel do swojego środka, bo do środka objawiającego rodzaj. Ztąd się też okazuje tryb wyrażenia się pojęcia w rodzaju. Jakoż rodzaj jest jeden, jest pojedynczością, jako myśl, abstrakcya; powtóre rodzaj, choć jest myślą, abstrakcyą, odróżnia się, odszczególnia się od pojedynczych jestestw materyalnych, rzeczywistych (szczególność, drugi pierwiastek); ale nadto jestestwa te same znów między sobą się różnią, (odszczególniają się), a to nietylko cechami indywidualnemi, różniącemi każde od każdego, ale nawet cechami odwrotnemi, bo różnicą płci. Nakoniec, potrzecie, rodzaj jednocząc je wszystkie z sobą jest ogółem (Log. § 174).

Rodzaj jest myślą, lecz byłby widmem bez ciała, bez prawdy, gdyby nie znalazł ziszczenia swojego w rzeczywistej naturze; a nawzajem jestestwa żyjące nie byłyby rzeczywistością, gdyby ich nie podtrzymywał rodzaj jako myśl w nich rządząca, byłyby same pojawem na przypadek w świat rzuconym, podrzutkiem natury. Przyroda żyjąca, rozdzielając się na rodzaje, okazuje że w niej tkwi pojętność, rozsądek; ona tedy sama przez się tworzy kategorye, pojęcia; a jednocząc te rodzaje koniecznym rozwojem, łącząc je w jedna ścisła całość żyjącego świata, tém samém już natura objawia rozum swój. Każde żyjące jestestwo przez rodzaj swój połączone jest z naturą całą tak jak człowiek każdy pojedynczy powołaniem swojem staje się iście społe-Jak tedy jestestwo niewyczeństwa członkiem. rażające żadnego rodzaju jest niedolegą, spaczoną natury igraszką, potworem, tak i człowiek bez powołania jest niedonoszonym płodem, niedołęgą duchowym, potworném zjawieniem umysłowém. Atoli, jak wiemy, (a obaczymy jeszcze w § 350) rodzaj daremnie się sili, by rodząc bez końca jednostkowe jestestwa dosiagnał w nich samego siebie; znika pokolenie po pokoleniu; one płyną niby fale po sobie; tej pracy niema końca, bo żadne z tych materyalnych jestestw nie zdoła uzmysłowić rodzaju w czystości, zmateryalizować

myśli jego; a ze swojéj strony rodzaj jako myśl nie zdoła okazać idealności swojéj w jestestwie jednostkowém. Tego dopiéro dokonywa sztuka piękna; myśl nieskończoną wcielić w jestestwo materyalne, materyą uduchownić, to jest walném zadaniem a powołaniem piękności; mistrz udziela materyi ducha swojego, czyni ją uczestniczką własnéj wiekuistości.

### **§** 350.

Przecież i rodzaj nie jest jeszcze zupełném wyrażeniem się pojęcia, nie jest zupełną jednością myśli i istnienia. Uważmy iż z jednej strony rodzaj jest jednością jako jeden, jest myślą, abstrakcyą, a jestestwa żyjące, któremi się rodzaj wyjawia, są wielością, są zmysłowe, materyalne, rzeczywiste. Otoż z jednéj strony rodzaj, a z drugiéj jestestwa żyjące są odwrotnością, powinnyby tedy złożyć się w jedność; przecież ta jedność obu tych stron nie jest zupełną; rodzaj jako myśl nie będzie się nigdy wyrażał doskonale i zupełnie w żadném z tych pojedynczych jestestw; żadne z tych jestestw rzeczywistych nie zdoła być obrazem doskenałym rodzaju, ale będzie miato na sobie cechy indywidualne, przypadkowe, wynikające właśnie z niedostatku pojedynczego indywiduum. Widać tedy że te dwie odwrotności, bo z jednéj strony rodzaj a z drugiej rzeczywiste jestestwa żyjące, nigdy nie złożą doskonałej jedności, a tém samém nie urzeczywistnią pojęcia, które właśnie zależy na tem, aby jedność wyrażała się nie wielością, ale rzeczywiście *jednem* jestestwem. Tak przeto rzeczywistość nigdy nie będzie rodzajem, myśla, a myśl, rodzaj nigdy nie będzie rzeczywistościa; więc i tu idea nie jest dostatecznie ziszczona.

Trzeba tedy nowego ogniwa, to jest takowego, w którémby myśl, rodzaj, czyli ogół, stał się rzeczywistością, aby doprawdy istniał, aby tedy nie

iścił się w wielości jestestw, ale w jedném pojedynczém i rzeczywistém jestestwie: takiém jestestwem jest dusza (zwłaszcza dusza zwierzęca). I w rzeczy saméj, dusza jest jedném pojedynczém jestestwem, a jest obecna we wszystkich szczególowych organach i członkach cielesności, jest przytomna w wielości ich zmysłowo wyrażonej, a tém samém jest ogółem obejmującym całą te rozmaitość cielesności w jedność rzeczywistą; a tak wyraża owe trzy pierwiastki pojęcia. Dusza jest rzeczywistem jestestwem (nie tylko myślą, jak rodzaj), a przecież ogólném, jest rozmaitością a przecież pojedynczością. Tutaj zniosło się rozdzielenie w przestrzeni, owo rozdzielenie właściwe członkom jestestwa żyjącego, a zarazem właściwe rodzajowi rozdzielającemu się na wielość żyjących jestestw i istniejących w różnych miejscach i czasach. Dusza odnosi się do rozmaitości członków jako podmiot do przedmiotu (Log. § 175 i 176).

### § 351.

Lubo atoli dusza jest już wyższem wyrażeniem pojęcia, bo trzech jego pierwiastków, lubo tutaj widzimy już ściślejszą jedność między pojęciem a rzeczywistością, przecież i tutaj to wyrażenie a jedność ma jeszcze niedostatek swój. (Powtarzamy tutaj iż wyraz "dusza" nie bierzemy bynajmniej w znaczeniu zwyczajném, do którego przywiązujemy wyższą treść, bo rozum, świadomość, nieśmiertelność; dusza w naszem znaczeniu jest jeszcze bezświadoma, jaką jest przedewszystkiem dusza zwierzęca).

Jakoż téj jedności ścisłéj nie znajdziemy ani wtedy, gdy uważać będziemy duszę i ciało za jedność, ani téż gdy duszy przypatrzymy się z osobna.

Jakoż stosunek duszy do ciała nie jest jednością ich, ale pogrążeniem duszy w ciele. Bo do tej jedności jeszcze potrzeba, jak wiémy z Logiki, ścisłego odróżnienia się od siebie (jako odróżnienia się odwrotności); dusza 'zaś (w znaczeniu, jak my ją bierzemy, jako psyche zwierzęcą), dla owego pogrążenia swojego w ciele nie odrożnia siebie od niego; to odróżnienie czynimy dopiero my, wiedząc że mimo tego pomieszania się duszy zwierzęcej z ciałem przecież co innego jest dusza a co innego ciało. Dusza (zwiérzęca) nie czyni sama tego odróżnienia, więc téż ze swojego stanowiska nie jest różna od ciała, a tém samém razem z ciałem wzięta nie jest jednością dwóch rzeczywistych różnic, ale tworzy jedynie pomieszanie, zmącenie dwóch stron różnych. Dalej uważmy iż dusza, wzięta nawet jako w jednosci z ciałem, o tyle właśnie będzie niedostateczném wyrażeniem pojęcia, o ile niedostateczném takiém wyrażeniem było ciało samo; dusza bowiem rozlana po ciele będzie z niem dzieliła rozsypanie jego w przestrzeni i czasie, a tak okaże niedostateczność owej żądanej iedności.

Podobnie i dusza z osobna wzięta nie stanowi tej jedności prawdziwej, bo jedności rozmaitości, a tem samem nie jest wyrażeniem pojęcia. Bo ona wszelkie te rozmaitości w niej zamknięte (czucia, wrażenia różne i t. d.) winna ciału swojemu; bez ciała będzie ogółem głuchym, bez treści różnej, zatem sama przez się nie będzie jednością takową, nie będzie jednością różnic.

Z tych niedostatków łatwo przewidzieć, iż jestestwo które będzie wyrażeniem przyszłego stopnia już nie będzie więcej duszą zwierzęcą. Z tego bowiem co się rzekło widzimy, iż w tym następnym stopniu dusza winna naprzód şama własną potęgą odróżnić się od ciała swojego; winna sama poznać oddzielność swoją od cielesności; powinna się uwolnić od niej, a to będzie pierwszym warunkiem; a następnie, będąc tak już za własném pośrednictwem czémś osobném, odrębném od ciała, winna nadto sama w sobie się rozróżnić, winna sama w sobie się rozszczególnić; to bedzie drugim warunkiem. Atoli ten drugi warunek jest, jak zobaczymy, prostém następstwem pierwszego. Jakoż gdy dusza pozna że jest czemś różnem od ciała, wtedy uzna siebie. Lecz tém uznaniem siebie już sama w sobie się rozdziela na dwie odwrotne strony, bo na podmiot uznający i na przedmiot uznany, a przecież obie te strony są jednem i tém samém jestestwem, są pojedynczością. Dusza na tym stopniu rzeczywiście jest duchem. Tak tutaj występuje jedność w rozmaitości a rozmaitość w jedności, a zatem pojęcie i trzy pierwiastki jego (Log. § 179). Wystapi tutaj 16d pojedynezość, bo duch jest jednem jestestwem; 2. duch zawiera w sobie odwrotności, szczególności, bo jest podmiotem i przedmiotem od razu; 3. jest ogólem właśnie dla tego, że zawiéra te szczególności, wiec sam składa się w jedność ogólua (Log. § 177. Lecz znowu dla tego, że duch jest całém pojęciem, dla tego iż sam w prawdzie swojej składa zupełne pojecie, że składa myśl zupełną, sam jest myślącym, pojmujacym (Log. § 178, 375).

Jeżeli tedy dusza zwiérzęca była różną od cielesności, ale przecież nie wiedziała o téj różnicy, dusza już ludzka, duchem będąc, nie tylko jest różna od ciała, ale jest świadoma téj różnicy. Tak rozwój logiczny dosiągnąwszy pojęcia ducha dopiéro rzeczywiście zdobył sobie ideę i pojęcie logiczne w swojej prawdzie (Log. § 352). Tutaj dopiéro następuje prawdziwa jedność myśli a istnienia, bo duch istnieje i jest myślą myślącą. Tutaj rzeczywistość nie jest rozdzieloną więcej od myśli, ale jest myślą samą; tutaj rzeczywistość nie jest gołém wyrażeniem myśli, ale jest myślą samą; duch wyraża siebie samego; myśl myśląca jako podmiot ma myśl myślącą za przedmiot. Myśl na tym stopniu ziściła się w rzeczywistości; tutaj rzetelnie dopiéro podmiot i przedmiot są w jedności.

Człowiek pojedynczy, równie jak i ród ludzki cały, winien się stać tém samém przez się, czém jest w zarodzie swoim; on jest duchem, przeto winien wyrobić w sobie; ten pierwiastek od nieba mu dany by mu sie stał przytomny, by duch sam w sobie się przejrzał i stał się świadomym siebie, by człowiek wiedział że duchem jest, a uznał siebie za jestestwo rozumowe, samoistne, będące osobę. Tej prawdy zaś nie był świado-my Wschód. Tu żyje niby wiara, że ogólna rozumowa potęga rządzi światem; ale ta potęga sama nie jest jeszcze osobą, duchem; przetoż i człowiek sam nie istnieje jeszcze w sobie i dla siebie; on rozpływa się tchem w tej potedze ogólnéj i w niej ginie; bo jak owa powszechnie światem władnąca moc nie jest w wyobrażeniach Wschodu osobą, tak człowiek niema odosobnienia, sam nie zna sie być osoba. W Chinach niebo puste, bezludne, bez bogów, zatém i i w piersiach człowieka przepaść głucha roztwiera się niezgłębiona czczościa. Tutaj człowiek cały na wierzchu, niema wnętrza w sobie, nie zna, co honor, co zacność, co wiara; tu poezya nie rozpieła nigdy olbrzymich lotów owych, co niosą po nad gwiazdy, po nad biedy, cierpienia i radości całego pokolenia i stulecia; tu poczya zaledwie trzepocze się jakby gołąbek słaby po pagórkach kwiecistych rzeczywistości. A Indye? Tu pierwszą mądrością jest by człowiek pozbył się treści indywidualnej, by moralnie sam zabił siebie, by się stał pustym w sobie. Póki on żyje, tutaj ciąży na nim klątwa kast, a po śmierci czeka na niego okropna dusz wędrówka. A jedno i drugie oznacza jectwo ducha poddanego ciału. Ztąd téż i

te Indów Bogi są na poły wielomocne pany, zasiadające na obłocznej Himalaju stolicy; są to straszydła gorączkowym snem wymarzone, potwory złożone z ciał zwierzęcych, łaknące to mąk ludzkich i katuszy bez granic, to znów rozbestwionej chuci jako ofiary na chwałę swoją. Nad Nilem znowu, jakby echem z innego świata, dolatuje wieść o nieśmiertelności duszy, a zatém o jej niezawisłości od ciała. Ale i tu duch nie wie jeszcze o tej samoistności swojej jako osoby. Gwiazdy przy urodzeniu człowieka tchem swoim przenikają na duszę jego co na pielgrzymkę dąży ku ziemi; więc póki trwa życie jego wpływają przeważnie na jego losy; on niema jeszcze wolnej woli, przeto téż po śmierci odprawia pokutne wędrówki, a przeznaczenie jego po skonie jest w ścisłym związku z balsamowaniem zwłok jego.

W Grecyi dopiéro, w téj ojczyźnie piękności, istota ducha zagrała swoją wiekuistą nutą; ztąd ów niepokój a parcie w tej filozofii Hellenów. Jak serce dziewicze wprzód marzy o niebiańskiem szczęściu, o woniach kwiatów rajskich, zanim zobaczy uczucia swoje i tesknoty uosobione w obliczu kochanka, tak filozofia, budząc się w szkole Jonów, zanim ducha obaczyła w świecie, wprzód w naturze materyalnéj dopatrywała się bezwzględnej prawdy; to woda, to ogień, to powietrze, zdawały jej się być tym pierwiastkiem wszech rzeczy. Następnie Pytagorejskie liczby stają się pierwiastkiem wszech jestestw; później istnienie ogólne, głuche, abstrakcyjne Eleatów i tak daléj, aż Anaxagoras wśród gry atomów ujrzał poruszający je rozum, a Sokrates ten rozum uczuł we własnym duchu, więc przed skonem rozprawia o nieśmiertelności duszy. Plato zacny a wielki uczeń jego uważa dusze za gościa na ziemi; ona spadła z wysokości niebiańskiej na niziny ziemskie, zatém téż niekiedy, w chwilach błogich szczęśliwych na tuteczym padole, przypomina sobie on żywot swój na Olimpie, gdy przestawała z bogami; jest to dla człowieka zjawienie się wiekuistych prawd wśród tutecznego żywota. Lecz gdy te prawdy przebywają w duszy, zatém już znać że ona sama jest wiekuistą, że te prawdy sama z siebie przędzie, "bo uczyć się, jest to przypominać sobie" powiada Plato. "Ztąd dusza sama sobie nadaje ruch; nie wymaga już ruchu z zewnątrz sobie danego, bo jest niezawisłą od tego wszystkiego, co wewnątrz w jej przebywa; nie jest ułomkiem, więc jest nieśmiertelną!"

Tç nić rozumowania podnosi Aristoteles i uważa duszę już samą przez się. Rozum żyjący w duszy naszéj, uczy Aristoteles, jest zarazem rozumem bezwzględnym; dusza panuje myślami nad przedmiotami zmysłowemi, a przecież nie skala czystości myśli swoich; myśląc o rzeczach (o przedmiocie), myśli zarazem o sobie, o podmiocie, bo jest w jedności z przedmiotami, o których myśli; myślenie przeto o rzeczach jest właśnie rozwojem jej własnej treści. Tak wyrzekł Aristoteles iż rozum człowieczy spokrewniony jest z rozumem Bożym. "Lecz my-"ślenie Boże jest ciągle czynnem i działającem "od wieków, jest myśleniem całkowitem, zupeł-"nem, a myślenie człowieka jest jedynie uspo-"sobieniem do myślenia prawdziwego, jest dopie-"ro zadaniem jego. Zatém téż dwie strony są "w duszy człowieka; z jednej strony jest ona "ku ciału zwrócona, wiec bierna, cierpiąca, a "drugą stroną jest niezawisłą, czynną, wykony-"wającą wszystkie działania swoje, i ta jedy-"nie strona jest w niej bezwzględną prawdą, ta "nie lęka się śmierci; ta strona sama ma możność "daną rozstania się z ciałem bez boleści, bez cier-"pień, boć udziałem jej jest nieśmiertelność."

Po Arystotelesie zradzają się filozofie Stoików, Epikura i Sceptyków; są to filozofie rozpaczy. Dopiéro 'szkoła nowo-platońska widzi w duszy ludzkiej emanacyą Bożą, a człowiek goreje pragnieniem by się połączył z Bogiem przez zachwycenie, przez zaprzeczenie siebie. Tym sposobem kończy się filozofia grecka.

#### § 352.

Widzimy jak ogromnej wagi prawdy wypływają nam z powyższego rozumowania, bo w duchu, jako istniejącym i myślącym, iści się istnienie i myśl, jedność pojęcia i rzeczywistości; znać że tu wstępuje idea, bo idea jest właśnie jednością pojęcia i rzeczywistości, myśli a istnienia; stąd widzimy jawnie iż ta idea przebywa w duchu. Lecz gdy duch tym trybem jest zarazem podmiotem i przedmiotem w jedności, gdy sam w sobie iści te obie strony będące najściślejszą odwrotnością, przeto tem samem okazuje, iż ma w sobie warunki wszelkiego rozwoju, wszelkich pojęć. Bo wiemy iż jedność tych odwrotności jest warunkiem i dnem pojęć wszystkich; dla tego duch jest *prawdziwą ideą*, bo jest podmiotem i przedmiotem zarazem.

#### h. Storwnek ducha a natury.

#### § 353.

Powyżej opierając się na wypadkach otrzymanych w Logice określiliśmy ogolnie pojęcie ducha. Widzimy iż jak wszędzie tak i tutaj definicya nie jest potrzebna, bo genesis rozumowa pojęcia ducha zastępuje wszelką definicyę. Gdy wiemy jakim trybem z rozumowania wynika pojęcie ducha, gdy znamy ogniwa logiczne których jest następstwem, już tem samém drogą filozoficzną znamy, czém on jest w prawdzie swojéj, poznajemy oraz że jest koniecznym szczeblem w pasmie jestestw; tak przeto nie tylko wiemy czém duch jest, ale wiemy dla czego koniecznie istnać winien.

Lecz że duch jest czémś pewném, oznaczoném; dla tego właśnie odnosić się winien do wszelkiego istnienia co jest różném od niego, a tak stanąć do istnienia tego w stosunku oznaczonym. Z drugiej strony uważmy, iż gdy duch jest myślą myślącą, istniejącą jednością myśli i rzeczywistości, gdy w nim, jako istota jego, przebywa idea będąca prawdą wszystkiego co jest, więc też zadaniem jego jest, by zrozumiał wszystko co istnieje wedle potęgi mu danej, bo w nim żyje zaród nieskończonego światła które Bóg udzieli' człowiekowi.

Czém zaś są te różnice, będące czémś inném jak duch, toć już podaje sam tok naszéj umiejętności. Wszak ona jest 10d Logiką, więc rozwojem idei jako czystéj myśli; 2re jest Filozofią Natury, zatém ideą (myślą Bożą) urzeczywistnioną w jestestwach materyalnych, po 3cie nakoniec ta umiejętność nasza w Filozofii Ducha jednoczy zaravem znaczenie Logiki i Filozofii Natury, bo łączy myśl a rzeczywistość. Wynika ztąd iż duch, z istoty swojéj będący jednością myśli a rzeczywistości, stanie w stosunku do idei abstrakcyjnéj (logicznéj) z jednéj strony, a do Natury z drugiéj strony; on odnosić się będzie do dwóch tych form jako jedność ich wspólna a zarazem odnosi się do każdéj z nich wziętéj wyłącznie i z osobna.

Stosunek idei logicznéj do ducha okaże się jako iszczenie się idei w duchu przez cały rozwój Filozofii Ducha; tutaj uważny przedewszystkiém stosunek Ducha do saméj natury. Ten stosnnek winien być teraz drugą częścią Pneumatologii a odwrotną pierwszej części. Bo gdy pierwsza uważała ducha

254

w najogólniejszém znaczeniu, tutaj zobaczymy czém ten duch jest w porównaniu z naturą. Wszak właśnie istota ducha wypłynęła nam z filozofii natury. Ztąd już znać iż wypada przedewszystkiém rzucić myślą wstecz i porównać ducha i naturę.

# I. Stosunek ogólny ducha a natury.

# **§** 354.

Gdy natura iszcząc ideę, ową myśl logiczną, zradza jestestwa zmysłowe, zatém jednostkowe a rozsypane w przestrzeni i czasie; gdy przeto w niej, jakby w mozaice, składają się myśli logiczne z jestestw jednostkowych, ułomkowych, istniejących obok siebie w przestrzeni a zjawiających się po sobie w czasie; w duchu inaczej się dzieje, tutaj niema tego rozsypania. Duch jedném i tém samém jestestwem bedac ma w sobie idee zarodem złożoną, a jego powołaniem jest, by ją wysnuł z siebie, by zdobył ile sił swoich sam na sobie wiekuistą myśl. Owe wszystkie różnice i sprzeczności, owe wszystkie a coraz wyższe stopnie, wyrażone w naturze osobnemi jestestwami, przebywają w otchłaniach jego własnej glębi; w nim ten świat zmysłowy jest zamknięty jakby w ziarnie swojém. Przecież ta przyroda, słuchając nakazania wiekuistėj prawdy, jakby symbolizując ideę wyjawia ją dziełami swojémi, ale wyjawia ją bez wiedzy, bez świadomości, słuchając jedynie Bożego rozkazu; przeciwnie duch jest świadom siebie; on świadom w swojej pracy nad samym sobą, ou ma własne myśli swoje, a lubo zrazu nie wie te wnim robi i pracuje owa myśl wiekuista od Boga mu udzielona, jednakże spinając się coraz wyżej a wy-19, zwolna ale pewnie zbliża się do nieskończonych prawd. Zatém téż idzie, jak zobaczymy, iż właśnie ta wyższość ducha stanowi że on zdoła wydobyć siebie ogniwa idei wyższe, aniżeli te które natura

#### FILOZOFIA DUCHA LUDZKIEGO.

ziścić zdoła; natura omdlewa na niższych szczeblach a powierza człowiekowi dalszą pracę w rozwoju idei.

# II. Stopnie szczegółowe ducha i natury.

### § 355.

Powyżej uważaliśmy naturę i ducha w ogólności jako całości ogólne, bez względu na różną ich treść; teraz zaś właśnie odwrotne zapatrywanie się winno być stanowiskiem naszem.

Jakoż natura i duch, jako ogóły, zawierają szczególności w sobie, bo rozwijają się na szczegółowe pojęcia, ogniwa, stopnie różne. Teraz przeto te szczegółowe ogniwa będą przedmiotem dla nas. Oznaczmy zaraz ten pochód nasz wskazany metodą łogiczną.

A. Bierzemy jedno ogniwo z osobna, pojedyncze, samo przez się. Tutaj tedy wypada wskazać, jaki będzie tryb iszczenia się tego pojęcia w naturze, a jaki w dzielnicy duchowej.

B. Lecz pojęcie takowe ma w sobie szczególności, to jest treść; będą to różnice i odwrotności zamknięte w niem. Tutaj zobaczymy czem te różnice są w naturze, a czem w duchu.

C. Lecz każde ogniwo takowe, właśnie dla tego że ma treść w sobie, różni się od innych ogniw do których się odnosi. Obaczmy tedy jak to odróżnienie wzajemne ogniw odbywa się w naturze, a jak iści się w duchu, a przytém obaczmy skutki, które ztąd wypływają.

ad A. Wedle pierwszego względu, uważamy jak się iszczą w Naturze, a jak w duchu szczegółowe ogniwa wzięte same w sobie. Nie powtarzając już tłumaczenia umieszczonego na wstępie do Filozofii Natury, przypomnijmy tutaj jedynie rzecz w krótkości.

Każde ogniwo, czyli stopień w naturze, jako ca-

łość jest wprawdzie wyrażeniem pewnej myśli, pojęcia pewnego; ale wiemy że pojęcie każde, choć ma w sobie różnice jako treść swoją, powinno stanowić ścisła jedność, winno być ogólną całością, a mimo to jedném pojedynczem jestestwem. Lecz w naturze, właśnie dla rozjednostkowania jej, nawet te różnice, które jedno i toż samo pojęcie wyrażają i mają być jednym i tym samym stopniem natury, nie zdołaja się złożyć w ścisłe pojedynczości, w ścisła jedna osobna całość. One zawsze trwać będą w tém rozjednostkowaniu swojém, nigdy nie złożą jednego pojedynczego jestestwa, ale zawsze będą wielością jestestw. Zobaczymy wszakże iż im wyższy będzie stopień natury, tem też te jestestwa dzielniej wyrażać będą myśl, a tém samem coraz to więcej owe rozjednostkowanie znikać będzie, i coraz silniej zblizać się będą do siebie, aby jedno pojedyncze jestestwo złożyć. Atoli, ściśle mówiąc, natura tego szczytu nigdy nie dosięga.

Inaczéj się rzecz ma w duchu; duch sam zradza z siebie pojęcia, myśli; tutaj i różnice i odwrotności, składające każde ogniwo, nie są bynajmniej odwrotnémi jednostkowémi jestestwami, ale znajdują się w duchu samym. Te myśli i ogniwa coraz wyższe będą właśnie coraz wyższémi stopniami ducha samego; duch, jako jedno pojedyncze jestestwo, ma sam te różnice w sobie, które w naturze wyrażają się odosobnionémi jestestwami. Duch tedy wyrażając myśl, pojęcie, wyraża sam siebie.

Do prawd tutaj zamkniętych przytoczyliśmy wiele już przykładów; wszak nawet cała filozofia natury była tutaj przykładem. Wystarczy tedy przypomnieć niektóre tylko stopnie natury. Do zjawiska a prawa spadania, które jest jedném pojęciem, potrzeba i ciała spadającego i ziemi na którą spada, potrzeba przestrzeni i czasu. System nasz

257

słoneczny jest także pojęcie, a trzeba słońca, planet, księżyców i t. d. jako wiele jestestw odrębnych; ta jedność (ten system) nie jest tu przeto wyrzżona jeszcze jedném jestestwem, ale wielością jestestw. Do barwy potrzeba wiele barw, bo gdyby była jedna barwa w naturze, w istocie nie byłoby żadnej; do głosu potrzeba ciała drgającego i środka; podobnież rzecz ma się ze światłem, cieplikiem, elektrycznością, galwanizmem (dwa bieguny); toż samo z chemizmem; tak gruppa skalna, lubo jest jednością, jedném pojęciem, przecież wymaga kilku skał i t. d.

Wszak organizm zwiérzęcy, lubo jest najwyższém dziełem natury, także nie jest całością jedną pojedynczością; bo choć członki, jak różnice i szczególności, są zrośniete z soba, przecież istnieją w różnych miejscach. Co większa, organizm zewnątrz siebie ma warunki swego istnienia (powietrze, pokarm), bedace odrebném od niego jestestwem, choć z nim razem jedno pojecie składają; toż stosunek płciowy i t. d., słowem nigdzie w naturze myśl jako całość, jako ogół, nie jest wyrażona jedném pojedynczem i tem samem jestestwem. Duch pod tym względem jest zupełnie odwrotnym naturze, jakowa istota jego już się ztad pokazuje że on w sobie, w swojej myśli złaczyć może w jedność te właśnie jestestwa, które w naturze są odrębne i udzielne, że zdoła wszystkie te na przykład powyżej przytoczone jestestwa. stopić w swojej myśli i ogarnąć je z sobą; on je wszystkie ma w sobie.

### § 356.

ad B. Wedle pochodu oznaczonego § 355 przypatrzmy się teraz treści szczegółowego ogniwa, to jest tym różnicom które je składają.

1. Treścią takową są jestestwa materyalne, je-

dnostkowe, odosobnione od siebie, zatém jestestwa które we dwa lub kilka razem wzięte wyrażają te myśl, te całość, to pojęcie. Lecz jestestwa te maja sprzeczność w sobie. Bo z pozoru uważane, czyli uważane zmysłowo, materyalnie, każde z nich jest niby całością, każde z nich przedstawia nam się bowiem jako odrębne, udzielne w sobie. Lecz gdy takich jestestw potrzeba więcej do złożenia całości, pojecia, przeto pod tym względem znać że każde z nich jest tylko ułomkiem całości prawdziwej. Więc te jestestwa sa czemś innem w sobie, w prawdzie swojej, a czem innem zewnętrznie, zmysłowo uważane. - Inaczej rzecz się ma z duchem; jak on bowiem jest ogólna całościa wszystkich ogniw, to jest wszystkich stopni które z siebie zradza, tak téż jest całościa każdego z tych ogniw wziętego z osobna, a zarazem jest każdą różnicą i odwrotnością, to jest każdém pojedynczém jestestwem należącém do składu tego ogniwa, bo on je wszystkie myślą ogarnia. Tak duch zarazem jest jednością, ogółem, a zarazem szczególnościa, treścia, składającą te jedność, a ogół. Duch przeto pod żadnym względem nie jest ułomkiem ale całościa.

### § 357.

2. Gdy każde jestestwo przyrodzone jest, jak się rzekło, jedynie ułomkiem tego pojęcia do którego należy, gdy tedy dopiero razem z innemi to pojęcie wyraża, toć znać iż każde jestestwo jest zawisłem od drugich, należących z niem do tegoż samego pojęcia, że zależy od czegoś, co jest zewnątrz niego, co od niego jest odrębne pod względem przestrzeni i pod względem czasu. Co się tutaj rzekło o jednem jestestwie ma zastosowanie swoje do wszystkich. Ta zawisłość wzajemna wszystkich tych jestestw pochodzi ztąd iż one wszystkie są jedynie wyrażeniem pojęcia, że one same od tego pojęcia zależą, że są od niego zawisłe, że się do niego odnoszą, że nie istnieją dla siebie, ale dla pojęcia którego są wyrażeniem, które jest ich prawem, że one nie mają samoistności ani udzielności w sobie. W duchu odwrotnie się dzieje; gdy on nie jest ułomkiem, gdy sam wszystkie różnice i sprzeczności w sobie zawiéra, zatém sam już jest pojęciem, sam jest całością. Gdy zatém każda z tych różnic składających pojęcie jest w duchu samym, przeto już znać że to odnoszenie się wzajemne tych różnic odbywa się wewnatrz ducha samego, że to odnoszenie się nie jest już tutaj odnoszeniem się na zewnątrz, ani zawisłością od czegoś różnego, obcego duchowi (np. od ciała); wypływa zatem że duch jedynie zawisł od własnej swojej treści, azatem że zawisł od własnej istoty swojej, a tak sam jest udzielnym, niezawisłym.

# § 358.

3. Z powyższych prawd wypływa inna jeszcze a wielkiej wagi prawda. Jakoż jestestwa zmysłowe, -przyrodzone, będąc rozsypane w czasie, w przestrzeni, sa odgraniczone od siebie; każde z nich jest zatém ograniczone w przestrzeni i czasie, każde z nich jest skończone w czasie i przestrzeni. Lecz ta skończoność ich wyjawia się i pod względem innym jeszcze, bo takowe jestestwa będąc ułomkiem (§ 350) i zawisłością (§ 357), nie stojąc o sobie, nie istniejąc dla siebie ale dla pojęcia, samo przez się winny być skończone. Dla pojęcia, którego te jestestwa są wyrażeniem, obojętna jest rzecz które mianowicie jestestwa są jego wyrażeniem w pewnym czasie lub w pewném miejscu; tu chodzi tylko o to, aby to wyrażenie miało miejsce. Gdy te jestestwa znikają, już inne zjawiska tego rodzaju służą mu za uwidocznienie a wcielenie jego. Te jestestwa są skończone, znikome, marne, jecz pojęcie które się niemi wyra-

260

ża, uwidamia, nie znika ale trwa, bo jest myślą, całością w sobie, więc jest niezawisłe. Ducha zaś jest odwrotna istota. Duch, nie będąc zmysłowym, nie jest rozsypany w czasie i przestrzeni, jest tedy niezależny od czasu i przestrzeni; on jest pojeciem, ontworzy te myśli, które właśnie w naturze uwidoczniają się w jestestwach zmysłowych; on tworzy myśli, które z istoty swojej nie przemijają ale trwają; jest więc tak nieskończonym, jak i te myśli jego. Duch tedy samego siebie jest wyrażeniem; on nie wyraża obcej sobie potęgi, ale siebie (§ 355), więc jest niezawisłym; giną wprawdzie przedmioty, któremi on się wyraża w naturze i ginąć winny, ale on sam jest nieprzemijejący.

Jestestwo każde materyalne ma granice w czasie, ma granice w przestrzeni; a człowiek choć w życiu tuteczném, choć jest materyą odziany, choć przywiązany do ziemskiej gleby a wzięty w ciasne granice krótkiego żywota, przecież już okazuje się w nim zawiązek wiekuistości, który nie zna przestrzeni, który nie zna czasu. Wszak człowiek duchem swoim dolatuje ostatnich granic w przestrzeni, on' myślą swoją sięga czasów, kiedy się rodziły te gwiazdy, przez szczeliny grobów patrzy w nieskończoność. Ta potęga myśli jego niechaj mu będzie zapowiedzią, że kiedyś przestrzeń i czas stracą nad nim panowanie swoje.

Gdy materyalne jestestwa przemijają w przestrzeni a czasie, toć już jest dowodem że one nie dla siebie istnicją, ale dla myśli której są powłoką i szatą, dla myśli która nie przemija nigdy; dla tego téż one są sługi człowieka i poddańce, bo myśl ta uosabia się w człowieku jako w jestestwie myślącém. Ztąd też człowiek, mocą od Boga wziętą, zdoła odczarować te myśli w rzeczach ziemskich zaklęte i zedrzęć maski zmysłowe, którémi się one przyodziały, a tak przyswoić sobie tę myśl jako dziedzictwo swoje, jako krew i kości z krwi i kości swojej.

#### § 359.

ad C. Wedle okréślenia danego w § 355 uważmy teraz tak w naturze jak i w duchu stosunek każdego z tych ogniw do innych ogniw i baczmy zarazem na skutek stosunku tego.

Do wyrażenia każdego pojęcia, każdego stopnia potrzeba, jak wiemy, odpowiednich jestestw tak, iż wedle coraz wyższego stopnia, coraz też wyższe i doskonalsze wystąpią jestestwa. Lecz jestestwa, mające być takowem wcieleniem jakiegokolwiek pojęcia czyli stopnia, stają wśród przyrodzonego świata, wśród nieprzebranego tłumu jednostkowych jestestw; będących znowu po większej części wyrażeniem innych stopni, innych ogniw. Te wszystkie jestestwa działają mniej więcej na siebie, wpływają nawzajem na siebie, wpływają zatem na swój rozwój, przeszkadzają sobie lub pomagają tak, iż każde z nich zależeć będzie od nieprzebranych wrogich lub przyjaznych sobie potęg, które jako niezależne od owych jestestw, będą względem nich zupełnie czémś zewnetrzném i przypadkowém. Z tego wynika iż od przypadku zależeć będzie, o ile ten dalszy stopień w naturze i jak się rozwinie, tudzicż w jakiej się doskonałości rozwinie; od przypadku zależeć będzie, czyli się nawet ziścić zdoła. Atoli rzeczy tej całej dotkneliśmy już równie w Filozofii Natury.

Duch zaś, mając w sobie zawarte ogniwa wszystkie, niéma żadnéj przeszkody w rozwoju samym; on jest niezawisły zupełnie od potęg zewnętrznych, rozwój jego własny zależy tylko od niego, od własnéj jego potęgi duchowej; on sam jest sobie warunkiem, on sam

jest własnym swoim wynikiem, własnem arcydziełem swojem.

Lecz tym sposobem sama przez się przedstawia nam się już osnowa następnego stopnia, bo stosunek ducha i natury w rozwoju ich obustronnym.

(Uważmy atoli iż tutaj bierzemy pojęcie ducha w swojéj niezmąconej czystości, bierzemy ducha samego w sobie, bez względu na jego istnienie tuteczne połączone z naturą i cielesnością a stawiające mu przeszkody w rozwoju. Atoli duch obłożony cielesnością właśnie usuwa te niedostatki właściwe cielesności wszelkiej),

Co ziemskie, co materyalne, zaledwie sie rodzi, a już w koło otoczone jest przyjaźnémi lub wrogiémi siłami. Milionowe pączki kwiatów nie dochodzą rozwoju swojego; cmentarze nasze przyjmuja tysiace maluchnych trumienek; w nich spoczywają niedochowane pączki ludzkiego rodu, bo ich ścisnał ziemski mróz, zanim się rozwinęły uczuć i myśli wonią; ciżbą gęstą gonią po przestrzeni niebiańskiej dziwne chmury materyi, co albo są gwiazd rozbitki lub niedorodki niewyklutych jeszcze światów. Wszak i sam człowiek, choć dojrzeje a dźwignie się na duchu, przecież na poły jeszcze oddany jest ziemskim potęgom. Więc i ciało i duch jego noszą na sobie ślady szarugi i słoty tutecznego żywota co go trapią i męczą. Ale piękności anioł strzeże go i chroni, by nie zapomniał wśród trudów i bied ziemskich o wiekuistém pochodzeniu swojém. Sztuka odradza urokiem niebiańskim postać i ducha człowieka, i w posagach i w malowanych i obrazach i w pieśni pokazuje mu jego nieskalaną istotę, uwolnioną od ziemskich pyłów a promieniejącą nieskończoności aureola.

## III. Rozwój ducha i natury.

### **§** 360.

Jeżeli naprzód widzieliśmy stosunek tych dwóch dzielnic jako całości bez względu na bliższą ich treść, (§ 354) jeśli następnie braliśmy je ze względu na szczegółowe ogniwa i stopnie w nich zamknięte, teraz łącząc te dwa względy razem, czyli biorąc je jako całości składające się ze szczegółowych ogniw, poznamy tryb i sposób ich całego rozwoju mocą tych ogniw szczegółowych.

Tutaj znów spotykamy trzy stopnie: *naprzód*, rozwój natury i ducha składający jeden ogół, bo urzeczywistnienie idei. *Powtóre*, rozróżnienie się rozwoju natury a rozwoju ducha. *Potrzecie*, jednoczenie się obu tych sfer przez wzajemne ich mienie się do siebie.

### § 361.

A. Natura i duch składają jeden ogół, bo urzeczywistnienie idei. - Jakoż natura do wyrażenia każdego ogniwa, każdego szczegółowego pojęcia idei używa (jak wiemy), z powodu rozjednostkowania swojego, kilku jestestw, będących podzieleniem różnej treści tego pojęcia; wynika tedy ztąd, jak wiemy, iż te jestestwa zarazem wzięte są jedynie wyrażeniem pojęcia, ale nie pojęciem samém, to jest nie myślą samą. Odwrotnie każde pojęcie, każde pojedyncze ogniwo idei, okazuje się być w duchu samo pojęciem, staje się w nim myślą. Wypływa ztąd iż niższe jedynie ogniwa idei zdołają się uprzytomnić w naturze, a wyższe i doskonalsze znajdą swoje urzeczywistnienie w duchu. Jeżeli tedy natura do pewnej granicy jedynie zdoła wystarczyć idei, zatem od tej granicy idea znajdzie już dalszy ciąg rozwoju swojego w duchu. Ztad znów widać iż w ogniwie, stanowiącem te granice, spotkają się oba te światy, bo

natura i duch; będzie to duch odziany ciałem, tutaj materya jest uduchowniona, a duch znajdzie się wcielonym w materyą. Tutaj naocznie ziściła się idea, bo jedność myśli a istnienia.

### , **§** 362.

**B.** Właśnie dla tego iż natura zdoła jedynie wcielić ogniwa idéi do pewnej granicy, więc też jej rozwoj cały jest skończonym, tak jak każde jej jestestwo jest skończone, chociaż jest skończone pod innym względem, bo jako znikome i przemijające. Inaczej dzieje się w duchu; rozwój jego, jak się rzekło (§ 349, nie zależy od przyczyn zewnętrznych, przeto względem niego przypadkowych; duch zależy od własnej potęgi swojej. Ztąd też rozwój jego jest nieskończony. Za tem idzie, iż ono ogniwo pograniczne, bo owo połączenie ducha a materyi w cielesności samo, jako pograniczne, jest przechodném, jest jedynie *tymczasowećm* jako połączenie nieskończoności ze skończonością. Jeżeli ciało umiéra, toć umiéra raz z przyczyny przyrodzonej, jako każde jestestwo zmysłowe będące ułomkiem, skończonością; lecz, powtóre, ciało ludzkie umiera także z powodu ducha, bo skończoność ciała nie zdoła być na długo przybytkiem nieskończoności, nie zdoła sprostać duchowi, ani wytrzymać sprzeczności téj, aby zarazem, skończoném będąc, było także przybytkiem dla wiekuistości; nie zdoła dostać nieskończoności.

Skończoność rzeczy zmysłowych okazuje się właśnie w tém, jak wiemy, iż choć one wyrażają myśl, toć same nie są myślące. Natura w rozwoju swoim ma ideę nad sobą jako prawo jéj dane; duch ma to prawo sam w sobie, rozwoj jego myśli jest rozwojem istoty jego; on wie o swojej wiedzy, on myślą swoją ogarnia myśl swoją, jest uprzytomnieniem się idei samej w sobie; idea w naturze jest sobie bezprzytomna; w duchowym zaś rozwoju ona się cuci, i przychodzi do upamiętania się — a kończy poznaniem Stwórcy swojego na niebie.

Zwierzęcy organizm, choć jest szczytem materyalnéj natury, jest przecież ułomkiem wśród zmysłowego świata; na niego uderzają przeto ze wszech stron grube potęgi anorganicznej przyrody, co nienawidzą arcydzieła stworzenia; on nie zdoła wytrzymać ciosów; zużyty i starty Lecz człowiek sam nie tak umiéra umiéra. na ułomkowość cielesności swojej, ale też i na wiekuistość ducha swojego. Bo duch nieskończony w ciele skończonem jest sprzecznością. W tej cielesności zchodzą się na zrękowiny Niebo i Ziemia; organizm nie zdoła wytrzymać sprzeczności tej ogromnej, z niego, jakby z łupiny, parte nieskończonością wydobywa się dojrzałe ziarno Boże; wtedy ciało, owa wymietna łupina spada i wraca do potęg anorganicznych przyrody, bo dokonało już dzieła swojego na Ziemi.

Natura sili się i kréśli swoje postaci, owe hieroglify myśli Bożej; lecz gdy dosięgnie postaci człowieka, już symbolika przyrody znika, bo już wtedy myśl nieskończona nie hieroglifem niemym, ale mową siebie świadomego ducha przemówi o sobie i o znaczeniu swojem.

Gdy człowiek po trudach i mozołach dziennych, znękany walką powszedniego żywota, we śnie wraca na łono natury i tuli się w jej objęciu niby niemowle do piastuny swojej, już wtedy występują senne postaci, przemykają się i roją lekkim eterycznym orszakiem; to się rozpływają to się wiążą w dramat, przyśpiewując o życiu bez troski, o raju, o kwiatach, które nie więdnieją nigdy. Tak i żywot jest snem o wiekuistości, gdy hałasy powszedniego życia ucichną; gdy człowiek przytuli się myślą do nieskończo-

#### PNEUMATOLOGIA.

ności łona, wtedy roztwiéra się niebo, a postaci, z innego świata proroki, wstępują w najświętsze ducha przybytki. I te proroctwa się iszczą gdy żywot ziemski rozkwitnie skonem.

## **§** 363.

C. Z tego, co się rzekło powyżej (§ 361 i 362), już znać mienie się wzajemne natury i ducha. Jakoż ogniwo każde zawiera wszystkie wyższe zarodem w sobie, bo wszystkie następne z niego się rozwiną; przetoż jak niższe ogniwa są warunkiem dla wyższych jako wypadków swoich, tak natura zda się być warunkiem dla ducha samego; lecz daleko słuszniej orzec należy, iż niższe istnieją właśnie dla tego, aby istniały wyższe, że te wyższe są celem a niższe środkiem dla nich; że tedy duch jest warunkiem rzeczy materyalnych, że je używa za pierwsze szczeble swoje, że on jest ich celem.

Wszelako ztad również wynika iż wyższe ogniwa są przytomne w niższych, a otlwrotnie, iż niższe są przytomne w wyższych jako ich pierwiastki; z tego znać, iz cała natura ku temu się ma, aby z niej wystąpiło uwidocznienie się ducha (cielesność człowieka) a nawzajem duch sam będzie miał w sobie te ogniwa, te myśli, które są uzmysłowione w naturze, a tém samém zdoła myślą swoją ogarnąć i pojąć te myśli natury; natura posłuży mu za symbolikę, za wyrażenie i wcielenie własnych myśli jego. Ztąd téż natura jak z jednéj strony służy duchowi na wyrobienie się istoty jego, na poznanie idei, która mu się tutaj przedstawia w najłatwiejszym do poznania kształcie, bo w postaci zmysłowej, tak z drugiej strony duch sam, wyższej treści będąc, pozna że mu natura nie wystarczy, że w nim samym żyje wyższy piérwiastek, którego się myśl jego nie dorobi już samém spinaniem się po szczeblach natury; duch pozna że ten jego piérwiastek winien być wyprowadzony z samėj istoty, z samego pojęcia jego. Tak przeto išci się pojęcie ducha samego przez się, a tak stanęliśmy już w trzeciej części Pneumatologii naszej.

Myśl ludzka używa prawd w naturze symbolicznie wyrażonych za szczeble dla siebie; na naturze jako na książce abecadłowej uczy się ona zgłoskować i czytać w myśli Bożej. A co prawd wyniesie z natury, toć staje się ducha własnością; co w przyrodzie rozsypane na jestestwa różne i wręcz sobie przeciwne, łączy się w duchu w jedność. Gdy umiejętność zmierzy przestrzenie niebieskie i nauczy się kołowrotów gwiazd, już prawa napisane gwiazdami temi na niebie, już te gorejące światy same, ich wiry i ruchy stają się dziedzictwem myśli człowieka, są jego dorobkiem; już w głębiny ducha przeniesione kołują w nich wiekuistym tanem, i świecą i błyszczą wedle przykazania Bożego. Tak człowiek podbija dla siebie naturę całą, zdobywa w niej zjawiska jej, zdobywa w niej te światy dla siebie i przenosi je jako nabytek drogi w dzielnice swojej istoty; a tak dopiéro w najgłębszém znaczeniu mikrokosmem się staje. Dopiero duch ludzki wzmożony w sobie całą treścią natury, odrodziwszy w sobie wszystkie one stworzenia i odbudowawszy świat materyalny w myśli swojej, obchodzić będzie urdczyste święto własnych urodzin i odda pokłon Panu na wysokościach.

### e. Roswoj isloty ducha samego przez się.

### § 364.

W pierwszej części Pneumatologii osnową naszą było ogólne pojęcie ducha; w drugiej odwrotnie uważaliśmy ducha pod względem odróżnienia się jego od natury; teraz zaś łącząc obie poprzednie części

PNEUMATOLOGIA.

obaczymy ducha jako ogół rozwijający się atoli wedle różnicy, treści w nim zamkniętej. Tutaj przedstawia się nam naprzód duch sam w sobie, w odnoszeniu się do siebie samego. Poczém obaczymy istotę jego jako odnoszącą się na zewnątrz, iszczącą się w przedmiocie; nakoniec zjawi się zjednoczenie się obu tych stron.

Widzimy że te trzy względy odpowiednie są trzem głównym częściom filozofii ducha (ob. § 343. i 344) bo właśnie z tego, co się wyżej powiedziało (§ 345 i 346) wiemy, że Pneumatologii powołaniem jest rozwinąć ogólne pojęcie ducha, a tem samem ugruntować podwaliny dla całej filozofii ducha. Przecież te trzy względy jak są podstawą dla trzech części filozofii ducha i zawierają je w zarodzie, tak właśnie mają tutaj cechę właściwą Pneumatologii; mają bowiem charakter ogólny niewyprzedzający bynajmniej treści mających się rozwinąć później umiejętności.

## I. Duch ludzki jako poznający.

### § 365.

Wiemy że dusza ludzka jest oraz duchem i że jedynie używamy dwóch tych wyrazów dla oznaczenia dwóch różnych stron jednego i tego samego jestestwa. Tak duszą w ścisłém znaczeniu nazywamy tę stronę ducha, która jest w związku z cielesnością, zatém stronę jego zmysłową, o ile nie występuje wyrażnie różnica jego istoty a ciała; lecz gdy już sam duch uzna tę różnicę, już wtedy wykazuje się jako duch w właściwém znaczeniu, jako jestestwo znające siebie, będące tedy zarazem podmiotem poznającym i przedmiotem który poznaje. Duch tedy jest całością mającą w sobie dwie odwrotności łączące się w jedno, pojedyńcze jestestwo; a zatém jest ściśle pojęciem logiczném. Lecz gdy pojęcie, o ile nie jest tylko myślą, o ile się wyraża w rzeczywistości, o tyle staje się ideą; więc znać iż w duchu już tkwi idea, że on jest urzeczywistnioną ideą. To okréślenie będzie podstawą całego przyszłego rozwinięcia naszego.

#### a.) Duch ludzki poznający się jako jaźń.

### **§** 366.

Z treści poprzedzającego § widać iż duch jest zarazem podmiotem i przedmiotem; ta dwoistość nie stanowi bynajmniej rozdwojenia jego istoty na dwa różne odrębne jestestwa, bo ten sam duch, który jest podmiotem, jest i przedmiotem zarazem, odnosi się sam do siebie; tutaj jestestwo, które się odnosi, jest zarazem tém samém, do którego się odnosi. Jest to rozdwojenie jedności a zjednoczenie rozdwojenia i znowu rozdwojeniem jedności, i t. n. co znaczy, iż duch bez końca do siebie się odnosi, z soba się jednoczy a przecież się od siebie odróżnia, a tak jest nieskończonością prawdziwą, różniącą się od nieskończoności wrzekomej, nieprawdziwej, właśnie tem że ta odnosi sie bez końca do czegoś, co jest zewnątrz jej, że przybieramy ciągle do siebie istnienia zewnętrzne różne (jak to widzieliśmy w ilości Log. § 53, gdy licząc przybieramy z kolei jednostki bez końca; albo w jakości, gdy mówimy, że jakość dana jest inną od drugiej jakości, inną od trzeciej, od czwartej i t. d.) Na tém rozróżnieniu jedności a zjednoczeniu dwoistości odwrotnej zasadza się też wszelkie myślenie; bo pojęcie, bo myśl jest właśnie jednościa rozróżnienia różnic (rozsądkiem), a zjednoczeniem ró-

téż wynika iż duch jest myślący (§ 353). Duch, zarazem podmiotem i przedmiotem będąc, staje się całością odrębną w sobie, a tém samém odosobnioną od ciała, którém jest obleczony, i od re-

Ztad

żnic, odwrotności, w jeden ogół (rozumem).

szty zewnętrznego świata, a zatem od wszystkiego istmienia niebędącego nim samym. Odnosi się tedy znów wprawdzie do tego zewnętrznego istnienia jako do przedmiotu swojego, ale w tem odnoszeniu nie przestaje być całością dla siebie. Jakoż właśnie, gdy duch w sobie jest ścisłą jednością podmiotu i przedmiotu, ścisłą całością, zatem też odnosząc się do zewnętrznego świata nie ginie w nim, zachowuje swoją udzielność i samoistność, i nawraca do siebie. Właśnie dla tego iż duch jest taką całością i jednością, zdoła się zachować do zewnętrznego świata jako podmiot.

Jakoż wiemy z Logiki iż podmiot właśnie na tém zależy, iż odnosząc się do zewnętrznego świata nie ginie w tém odnoszeniu się, ale trwa w sobie jako całość. Ztad tćż w Logice wykazała sie kategorva, w której podmiotowość zjawić się może. Niéma ona miejsca w stosunku mechanizmu, bo jestestwa mechaniczne, niemające treści żadnej, nie róźnią się od siebie, przeto też nie odnoszą się w istocie do siebie, zostają od siebie w odrębności i nie gina nawzajem w sobie, ale za to téż dla braku treści nie różnią się od siebie, nie odnoszą się do siebie, mają się do siebie obojętnie, zewnetrznie. Podmiotowość podobnież nie iści się w stosunkach chemizmu, lubo tutaj nie iści się znowu z przyczyn odwrotnych. W chemizmie bowiem jestestwa właśnie maja jakość, mają treść ściśle oznaczoną, przeto odnosza się do siebie nawzajem, stają do siebie w wzajemném naprężeniu, jako nawzajem sie uzupełniają-Zatém tutaj nie brakuje odnoszenia się; ale za ce. to te jestestwa odnosząc się do siebic, giną przepadają nawzajem w sobie, żadne z nich z tego odnoszenia się nie nawraca do siebie; żadne nie jest tedy podmiotem.

Widzieliśmy atoli iż podmiotowość w Logice rozpoczyna się dopiéro z kategoryą celu i środka

(Log. § 152). Jestestwo będące celem ma się do jestestwa bedacego środkiem dla niego, jak podmiot do przedmiotu, bo używając go za środek obraca je na swój użytek; w tem odnoszeniu się tedy nie ginie, ale owszem w niém ma się do siebie samego. Przypomnijmy sobie iz ta kategorya w filozofii natury iści się dopiero w organiznie, lecz jeszcze nie w organizmie geologicznym, ale dopiéro w roślinnym. Roślina odnosi się do zewnętrznego świata, do wody, do ciepła, światła i t. d. jako cel do środka swojego i do przedmiotu zewnętrznego, obraca ten środek na cel swój, przeto z niego nawraca ku sobie. Atoli wiemy również z filozofii natury, iż ta podmiotowość rośliny nie jest bynajmniej doskonałą, a to właśnie dla tego, iż ona nie jest jednością prawdziwych różnic, ścisłych odwrotności, (części rośliny np. gałęzie, pień, liście i t. d. sa znów osobnemi roślinami). O ile zas nawet ani ciało, ani nawet zmysłowa strona duszy nie jest najwyższą bezwzględną jednością, o tem wspomniano wyżej (§ 350 i 351). Widziano tam również iż dopiero duch jest tym bezwzględnym podmiotem.

Lecz że właśnie w duchu podmiotowość ta dosięga najwyższego szczytu, dla tego też budzi się myśl o sobie w jestestwie duchowem; duch nie tylko jest podmiotem, ale wie o tem, że niem jest. Wiedza tej podmiotowości objawia się tem, że duch nazywa się "ja" że jest jażnią i że wie siebie być jażnią.

Uważmy że tutaj jaźń jest jeszcze jednostką, jednostką bez treści żadnej, abstrakcyjną, głuchą w sobie. Zwykle gdy mówimy o sobie "Ja", rozumiemy pod tym wyrazem siebie z całą treścią naszą, a zatém z treścią którą mamy ze zmysłowości, z wyobrażeń, z myśli, z uczuć, z doświadczeń, z fantazyi i t. d. słowem z całém tém morzem nieprzebranej treści znajdującej się w nas a rozróżniającej pojedyńczych ludzi. Lecz przecie każdy z nas może zapomnieć o téj treści, odrzucić ją od siebie, oderwać się od niej i odnieść się do siebie jako do jednostki głuchej, jako do jażni beztreściwej, pustej w sobie; taka tedy jażń właśnie dla beztreściwości swojej nie odróżni człowieka od człowieka, każdy będzie taką jaźnią; pod tym względem wszyscy ludzie będą takowemi jaźniami, jednakowemi, nierożniącemi się od siebie. W takowym razie jaźń odnosząca się do siebie będzie tak głuchą jako podmiot który się odnosi, jak będzie głuchą jako przedmiot do którego się odnosi.

Jaźń "ja" jest niby głuchą beztreściwą abstrakcyą, a przecież jest zarodem ogromnych prawd; w niej podwaliny poznania naszego i woli wolnej, z niej rośnie osobowość. Osobowość jest tedy wprost wynikiem ducha a nie ciała, jak niektórzy z uczycieli dzisiejszego materyalizmu mieć chcą. Osobowość ducha, płynąc z istoty ducha, jest wiekuistą- jak on sam; on ją z sobą wznosi do nieskończoności zagrobowej; przeto nie traci świadomości swojej o sobie, ona towarzyszyć mu będzie przez wieki wieków.

Zwierze nie jest osobą, bo niéma jaźni; ono niéma prawa w sobie samem, ale ma prawo nad sobą, ztąd nie ma historyi; ztąd zwierze widząc postać człowieka w niej ogląda swoje prawo, a przeczuciem wiedzione korzy się przed człowiekiem.

Przecież osobowość wzięta w najwyższej abstrakcyi swojej, w swojej głuchocie beztreściwej, jak my ją tu bierzemy, już jest najwyższej wagi w społeczności ludzkiej; ta jaźń głucha jest podstawą wszelkiego prawodawstwa, wszelkiej jurisprudencyi. Pojęcie prawa nie wprzódy zjawiło się w świecie w całej mocy a wynikłości swojej, aż dopiero kiedy rzymski świat, wycisnąwszy wszelką treść z duszy i serca, pojął abstrakcyą osoby i na niej zbudował arcydzieło swoje — owo *Corpus juris*.

### § 367.

W jaźni zarodem spoczywa cały rozwój idei. Gdy powiémy "ja", już tutaj podmiot i przedmiot zarazem są zamknięte w duchu. Bo tutaj jaźń myśli jako podmiot, a zarazem myśli o sobie jako o przedmiocie swoim. Tu więc jaźń jest podmiotem, i jaźń jest przedmiotem; tutaj podmiot i przedmiot są sobie odwrotne, a przecież sobie równe, i są jedno i to samo. Co wyraża się abstrakcyjną formułą: Ja (podmiot) — Ja (przedmiot).

Widzimy również iż gdy jażń myśli, a myśli o sobie, gdy wie o swojem istnieniu, już wtedy również iści się jedność myśli a istnienia, będąca zadaniem całej filozofii. Jak przeto w naturze, we wszystkich stopniach, istnienie wyrażało tylko myśl, ale nie były samą myślą, zatem też myśl i istnienie były od siebie w odróżnieniu; tutaj zaś przeciwnie, obie strony znajdują się w jednem i tem samem jestestwie, bo w duchu.

Uważmy jeszcze że w tej jaźni zamknięte jest zarazem odłączenie, odgraniczenie siebie od zewnętrznego świata, od zewnętrznego przedmiotu, będącego czemś różném od jaźni. W tej przeto jaźni zamknięty już jest i ten świat zewnętrzny, lubo dopiero trybem przeczącym, negacyjnym, jako nie będący jaźnią, co równie zwykło się wyrażać w filozofii ab strakcyjnie "Ja" nie jest równe "nie jaźni", niby nie jest równe temu światu zewnętrznemu. Cały ten rozwój filozofii, cała historya ducha na tem się zasadzać będzie, aby ten świat różny od jaźni zrównać z nią, co się dzieje, jak obaczymy, przez poznanie i przez wolę. (Ob. § 369).

#### § 368.

Lubo atoli w téj formule pojęcie ducha jest dopiero tak abstrakcyjnie orzeczone, przecież zawiera w sobie pełne wagi wynikłości. Jakoż widzimy iż ona wyraża ścisłą jedność ducha ze sobą, a przytém wyraża dwie najogromniejsze odwrotności a sprzeczności zamknięte w duchu. Duch mimo tej sprzeczności nie jest dwóma jestestwami, ale jedném, niezłoionem, pojedynczem jestestwem, jest monadą; a tak sam przez się okazuje się być pierwszym pierwiastkiem pojęcia logicznego, bo pojedynczością. Lecz gdy, jak wiemy, każdy z trzech pierwiastków zawiera w sobie zarazem i dwa drugie, więc ta jaźń odnosząca się jako podmiot do siebie, jako do przedmiotu, wyraża dwie odwrotności, dwie szczególności zjednoczone w jednym ogóle (§ 351).

Duch przeto, mimo tych odwrotności w nim zamkniętych, wie się być jednym i tym samym. Z tego wynika że chociaż się napełni przeróżną treścią (rozmaitością myśli, uczuć, wyobrażeń i t. d.), przecież w tej rozmaitości będzie się zawsze wiedział jedném i tém samém jestestwem, tą samą substancyą, jedném i tém samém tłem tych różnic wszystkich; on się odnosić będzie do tej treści jako do przedmiotów swoich, ale w tej treści bedzie się widział jako zawsze jeden i ten sam, jako monada; będzie to już jaźń pełna treści.

Ztąd téż duch zniesie w sobie wszystkie sprzeczności a nie przestanie być pojedynczością. Jaźń nie jest bynajmniej zniewolona odnosić się do jestestwa zewnątrz niego istniejącego, jako do przedmiotu swojego, znajduje te same różnice w sobie samej; bo wedle § 366 jaźń, choć bez treści, głucha, abstrakcyjna, odnosi się do siebie, a tem samem będzie i podmiotem odnoszącym się i przedmiotem do którego się odnosi; a lubo obie strony będą głuche i próżne, bo bez treści, przecież będzie między niemi różnica, bo jedna strona jest podmiotem a druga przedmiotem. Jaźń tedy nie potrzebuje przybiérać sobie z zewnetrznego świata przedmiotu, obejdzie się bez treści zewnetrznéj, bo ona sama może być przedmiotem dla siebie; jest jednostką duchową w sobie istniejąca, niezłożona całościa, monada, nie zależy od zewnetrznego świata, ale w sobie saméj ma warunek swojej wiedzy; bo sama jest różnica, szczególnościa dwóch stron odwrotnych a będących przecież jednością, bo jedną i tą samą jaźnią; jest tedy sama pojęciem całém, bo jest pojedynczością, szczególnością i ogółem jednoczącym te szczególności w jedną pojedynczość. Tak tedy jaźń jest całością w sobie i odrębną od zewnetrznego świata. Jażń będac pojedynczościa, jednością odwrotności, jest, jak się rzekło, pojęciem, myślą istniejącą, jest tedy jednością myśli a istnienia (§ 366).

#### § 369.

Lecz czém jakowa bytność jest, tém się téż okazuje na zewnątrz. Jakoż jażń, będąc całością w sobie, sama do siebie się odnosząc, odgranicza się od wszystkiego co nie jest nią; odnosząc się do siebie zarazem odnosi się do zewnętrznego świata, oddziela się od niego jako od swojéj odwrotności. (Tę odwrotność i sprzeczność oznaczyć można abstrakcyjnie przez + plus i — minus. Tutaj ten świat niebędący jaźnią, oznaczony jest przez niejaźń, jak to powiedziano w § 367).

Wynika ztąd iż ten świat zewnętrzny o tyle tylko istnieje dla jażni, jako bytność od niej odrębna, o ile ona sama się od niego oddziela, przeto, o ile ona sama się do siebie odnosi; ztąd widać iż o ile ona jest podmiotem w sobie, o tyle ten świat będzie dla niej przedmiotem (§ 367); a tém samém ten świat będzie rzeczywiście tém dla jaźni, czém ona sama

w sobie jest; jaźń sądzić będzie o nim wedle siebie (wedle własnego usposobienia).

Ten stosunek a ścisły związek między jaźnią a światem zewnętrznym jako przedmiotem jest tutaj jeszcze głuchy, piérwotny, abstrakcyjny, przecież już okazuje on jedność myśli a istnienia. Tutaj widać iż jaźń odnosi się już do zewnętrznego przedmiotu, a tak tworzy się przejście do następnego stopnia.

Powyżej już wspomniano o znaczeniu tej abstrakcyjnej jaźni; atoli ta abstrakcya stała się już po kilkakroć kamieniem wegielnym systematów filozoficznych. Gdy ostatniemi czasy jeszcze Kant, w zaciszy odludnej Królewieckiego domku swojego, wyważył z topieli myśli swoją "krytykę rozumu", a tak wywrócił dawną metafizykę dowodząc brak jej fundamentów, dzielnica filozofii była zasłana gruzami trzech blizko ostatnich wieków; nie byto ktoby ją odbudował na nowych węgłach. Wtedy zjawia sie Fichte i orzeka że trzeba nanowo rozpocząć filozofią, lecz że jej początek winien być tego rodzaju, aby już nie potrzebował żadnego dowodu, bo w razie przeciwnym już nie ów poczatek, ale raczej sam ten dowod byłby początkiem; lecz dowód taki mając początek, znowuby wymagał dowodów, i tak bez końca; powiada tedy że trzeba zacząć od pewnika, od niezaprzeczonego faktum, a takowém jest jaźń; na tej jaźni odbudował Fichte filozofia, a teoryą umiejętną świata.

### b.) Duch poznający przedmioty zewnętrzne.

#### § 370.

Tak teraz rozdwojenie, które tkwiło w saméj jaźni, majdzie się już jako rozdwojenie, rozszczególnienie między jażnią a przedmiotem zewnętrznym.

Jak tedy powyżej (§ 368 i 369) dla jaźni jako

podmiotu przedmiotem była ona sama, tak teraz dla jaźni, już jako całości uważanéj, przedmiotem będzie przedmiot zewnętrzny jako różny od jaźni, a jako jéj odwrotny. Jak atoli tam jaźń, będąca zarazem podmiotem i przedmiotem, zjednoczyła się sama z sobą, bo była przedewszystkiém myślącą, więc rozdzielającą a razem jednoczącą odwrotności w niéj zamknięte, tak i teraz cały rozwój ku temu się ma, aby zjednoczyć jaźń z tym przedmiotem zewnętrznym, jéj odwrotnym (§ 367). Cały przeto rozwój ku temu dąży, aby sobie podbić przedmiot, aby myśl znalazła sama siebie w istnieniu zewnętrzném (bo nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu, i nawzajem: nihil est in sensu, quod non fuerit in intellectu).

Aby atoli mocą poznania duch jako podmiot zdołał się zjednoczyć z przedmiotem różnym od niego, aby myśl przebywająca w przedmiocie mogła być przyswojona przez myśl przebywającą w duchu naszym, potrzeba, jak widzimy, aby nasza myśl w rozwoju swoim coraz to potężniej zbliżała się do przedmiotu, a nawzajem aby przedmiot w rozwiciu swojém coraz silniej przeistaczał się na myśl, na podmiot, czyli aby coraz wyraźniej wykazywał myśl w niem zamkniętą.

Przecież widać że takowy rozwój obu stron, zbliżający je wzajemnie do siebie, spoczywa na zasadach Logiki. I tak rzecz prawdziwie się ma. Logika rozwijając pojęcie podmiotowe (Log. § 85) okazywał właśnie rozwój myśli, tracącej coraz więcej abstrakcyą, a zbliżającą się coraz więcej do przedmiotu, aż w końcu ta myśl przeistoczyła się na przedmiot rzetelny.

Podobnie taż Logika okazuje w inném miejscu, jak rzeczywistość, jak przedmiot zewnętrzny rozwijając się coraz silniéj zamienia się na pojęcie (§ 80 do 85).

Te zasady logiczne winny być dla nas podwaliną całego rozumowania. Przypatrzmy się im tedy bliżej.

1ód. Co do pojęcia przeistaczającego się na przedmiot, takowe miało miejsce w teoryi wyników, bo wynik właśnie jest ruchem *myśli wnioskującej z zasad* rezumowych o rzeczywistości zewnętrznej. Ztąd zaś wypływa iż najdoskonalszem przejściem z myśli do rzeczywistości, do przedmiotowości są najwyższe rodzaje wyników. To przejście tedy najdoskonalej się okazuje w wynikach istoty, a w szczególności w wyniku istności, w wyniku warunkowym, a nakoniec w wyniku rozjemczym.

a. Wyniki istności (kategoryczne Log. § 133). Wyniki takowe opiérają się na istnieniu jednostkowego przedmiotu, rzeczywiście mającego byt w danym razie, i orzekają o znaczeniu jego. Wiemy iż wada tego wyniku jest głównie ta, że choć gruntuje się na przedmiocie rzeczywistym, przecież ta rzeczywistość sama jest przypadkową, bo ten przedmiot mógł i nie być, a na jego miejscu mógłby być inny. Téj przypadkowości nie uwzględnia wynik istności, zasadzając się tylko na tém co jest. (Wynik kategoryczny, jak wiemy, tak rozumuje: ponieważ przypadkowy przedmiot A. jest B. (należy do rodzaju, ogółu B. it. d.) a B. ma istność (własność) C., więc i przedmiot przypadkowy A. równie będzie miał istność C.)

b. Wyniki warunkowe (Log. § 135. Syllog. hypotheticus). Te gruntują się na przypuszczeniu, na warunku jakowymś, a tak gruntują się na możności istnienia pewnego przedmiotu, wnosząc iż na przypadek ten lub ów, zjawić się winna taka lub owaka rzeczywistość. Tutaj więc wynik sadowi się na powodzie i następstwie. (Wynik warunkowy rozumuje w ten sposób: jeżeli A. jest, toć i B. będzie (albo nie będzie); ale właśnie A. istnieje, więc i B. będzie (albo nie będzie).

c. Wynik roziemczy (Syll. disjunct. Log. § 136). Ten wynik orzeka już o konieczności istnienia przedmiotu. Bo gruntując się na istnieniu już rzeczywistém przedmiotu zapowiada konieczność istnienia innego przedmiotu. Wiemy również z Logiki jaki jest ruch tego wyniku; wiemv iż główną podstawą jego jest powiazanie dwoch stron sposobem tak ścisłym i tak koniecznym, iż obie ściśle i koniecznie z siebie wypływają, iż jedna bez drugiej istnać nie może; wiemy atoli iż ścisłość takowa zachodzić może jedynie między stronami wręcz sobie odwrotnemi. Tak się téż dzieje w tym wyniku rozjemczym. Tutaj ogół rozjety jest na swoje szczególności, czyli całość rozebrana jest na części. Ogół i części mają się do siebie odwrotnie; one nawzajem z siebie wypływają; bo czem są wszystkie części razem, tem właśnie jest ogół.

Tak raz całość, ogół, jest co innego jak części, szczególności jego, bo obie strony są sobie odwrotne; znowu drugi raz też części nawzajem wypływają z siebie i jednoczą się z sobą (a to właśnie dla tego iż są sobie odwrotne). Ten ścisły a konieczny związek między ogółem a szczególnościami, częściami które w nim są zamkniete, wykazuje nam dalsze konsekwencye jego. Jakoż jeżeli te szczególności ściśle logicznie wypływają z ogółu, więc też one same winny sie ściśle nawzajem uzupełniać, tak iż z jednej szczegolności wyprowadzić można ściśle drugie, bo jak ogół wypływał z części, tak one znowu nawzajem z siebie wypływają i uzupełniają się nawzajem. (Jeżeli w wyniku warunkowym pierwszy przedmiot ma się do drugiego jak przyczyna do skutku, w wyniku rozjemczym każda z tych dwóch stron jest zarazem skulkiem i przyczyną drugiej, jak to obaczymy poniżej wyraźniej jeszcze).

(Wynik ten tak wnioskuje: Z zawiera w sobie jako rodzaje, części i t. d. swoje a, b, c, tutaj Z zależy od a, b, c, a te znowu zależą od  $\hat{Z}$ ; jest to wzajemne działanie i oddziaływanie; gdy tedy d. należy pod  $\hat{Z}$ , więc toż d. będzie albo a, albo b, albo c; tutaj, jak widzimy, a. i b. ściśle oddziaływają nac, i nawzajem, bo są w koniecznym związku z sobą).

Nie wchodząc już w szczegółowe wywody pod tym względem, bo takowe miały miejsce swoje w Logice, uważmy tylko iż w tym wyniku mocą myśli naszej wnosimy o tem, co koniecznie iścić się powinno w rzeczywistości, wnosimy o konieczności istnienia przedmiotu, a tem samem widać iż tutaj już jednoczymy myśl naszą z rzeczywistością ogniwem konieczności, a tem samem łączymy podmiot, naszą myśl, z odwrotnością jego, bo z przedmiotem.

Tak przeto wynik kategoryczny wnosi o tém co jest, warunkowy o tém co być może, a wynik rozjemczy o tém co być winno koniecznie.

2re. Podobnie widzieliśmy w Logice jak ze swojej strony znowu rzeczywistość przechodzi na pojęcie, czyli jak przedmiot przeistacza się na myśl. To przeistoczenie się miało miejsce w trzech ostatnich, zatém w najwyższych kategoryach istoty (Log. § 80), bo w kategoryi a: istności i przypadkowości, b: przyczyny i skutku (§ 80), c: działania i oddziaływania (tamże). Gdy atoli powyższe trzy wyniki budują się właśnie na tych trzech kategoryach, tak iż każdy z tych wyników ma swoją kategoryę odpowiednią sobie, ztąd też łatwo poznać ich wzajemny związek. Jakoż 16d. wynik istności gruntując się na tém co istnieje (choć to co istnieje może być przypadkowém), gruntuje się tém samém na piérwszej owej kategoryi, bo na kategoryi istności i przypadkowości. 2re. Wynik warunkowy zasadzając się, jak się wykazało, na możności, orzęka iż jeżeli dany będzie warunek, przyczyna, tedy takie zniego wypłynie następstwo (skutek). Tutaj również znać, iż wynik takowy ma odpowiednia sobie kategoryę logiczną przyczyny i skutku. 3cie. Nakoniec wynik rozjemczy ściśle powiązany jest z kategoryą logiczną działania i oddziaływania wzajemnego (Log. § 80). Bo jak się rzekło powyżej, w tym wyniku ogół (np. rodzaj) rozjęty jest na swoje szczególności, części (gatunek) a zatém jaki jest ogół, takie będą szczególności, aka całość, takie jej odpowiednie części; znać tedy że obie strony działać i oddziaływać będą na siebie. Takie téż działanie i oddziaływać będą na siebie. Takie téż działanie i oddziaływanie będzie miało miejsce między samemi szczególnościami, bo z każdej z nich wziętej z osobna wypływają drugie i nawzajem; jest to zatem toż samo co spostrzegamy w owej kategoryi, w której z dwóch stron odwrotnych każda wypływa z drugiej i zradza drugą, każda jest zarazem skutkiem i przyczyną drugiej.

Owe wyniki a syllogizmy zdają się być pedanckim, czczym, głuchym formalizmem; lecz uważmy dobrze iż one są ogniwem myśli a istnienia. Wynikiem wnosimy z myśli o rzeczywistości, wnosimy o tém co istnieje, lub co istnąć może, lub co istnąć powinno koniecznie. Boć i świat jest wynikiem, w nim jakby z żałożenia we wniosku rodzi się rzeczywistość; na zasadzie myśli zradza się istnienie.

Gdyby wyniki były zawodném kłamstwem, gdyby wyniki były tylko wymysłem człowieka, jużby nie było prawdy dla człowieka, nie byłoby ogniwa coby nas z myśli, z ducha wprowadzało w świat rzeczywisty (bo myśleć jest to składać wyniki). Rozpacz starej skepsis zmroziłaby znowu serce, a człowiek już bez ufności w siebie, cofnąłby się we własna czczość, obojętniejąc dla świata, dla wszechistnienia jako uwiecznionej a ciągle odradzającej się zagadki.

Już po kilka razy odwoływaliśmy się do § 209 Fil. Nat. w którym okréślono dokładniej znaczenie jedności myśli i istnienia, podmiotu i przedmiotu. Rzekliśmy że jedność ta wzięta dosłownie staje się powodem zbałamuceń; przeciwnie jeżeli uważana będzie w znaczeniu prawdziwem, staje się podstawą rozumowania filozoficznego. Niniejszy § nastręcza nam nowy przykład tej prawdy. Jakoż jeżeli rozumujemy, wnioskujemy, już tem samem okazujemy że instynktowo wierzymy iż rozumowanie nasze, nasze myślenie iście się winno w świecie zewnętrznym; słowem że myślenie jest w jedności z istnieniem. Bez tej jedności nie moglibyśmy nigdy wnosić o tem co się dzieje w świecie i co się w nim stanie, lub stać może.

### § 371.

Tym sposobem przeto otrzymawszy zasady logiczne przeistaczające pojęcie na rzeczywistość, a rzeczywistość na pojęcie, zdołamy już rozwinąć pochód poznania naszego.

10d. Poznanie, gruntując się na wyniku i kategoryi istności, odnosi się przedewszystkiem do istnienia bezpośredniego, majacego byt bez pośrednictwa naszego, istniejącego tedy dla nas jakby przypadek. Widzimy tedy iz pierwszym przedmiotem, który spostrzega duch, jest świat zmysłowy, a spostrzega go moca cielesności swojej, bo moca zmysłów: Przedstawia nam się ten świat jako wielość jednostkowych przedmiotów istniejących, które, jak z jednej strony są rzeczywiście istniejące, tak z drugiej są przypadkowe. Myśl rozdzielając tutaj rzeczy różne, a jednocząc podobne co do istoty, orzeka o nich, orzeka o ich znaczeniu; słowem iści się tutaj wynik kategoryczny i odpowiednia mu kategorya istności. Tu przeto myśl orzeka jedynie o faktach i o znaczeniu ich, które jest także faktum. Tutaj duch poznaje co jest, ale nie poznaje jeszcze, coby jeszcze być mogło, lub dla czego co istnieje.

### § 372.

2re. Lecz fakta nie zdołają zadowolnić ducha, bo one są rozjednostkowane między sobą, a duch jest całością, obejmującą rozmaitości w sobie, jako w ogóle. Duch zatém dąży ku temu aby zjednoczyć się z prawdą przedmiotu, aby go uczynić sobie podobnym; poznaje powiązanie przedmiotów, poznaje ich zradzanie się z siebie, a tém samém dochodzi do tego że już wywróżyć zdoła coby się ziściło za daną przyczyną, w danym wypadku. Tu zatém jasno znać zastosowanie wyniku warunkowego, a zatém kategoryi przyczyny i skutku.

Wszak powtarzaliśmy tylekroć iż rozwój logiczny, a zatém i rozwój wynikow, nietylko tyczy się myśli naszéj, ale iści się i w świecie rzeczywistym; przeto tutaj możność orzeczenia o tém co będzie, dla tego jest tylko gołą możnością ducha, iż rzeczywistość, o którą tu chodzi, sama jeszcze ulega przypadkowości.

Tutaj poznanie nietylko orzeka jak powyżej (§ 372) o tem co jest, ale nawet o tem co być może; przecież nie zdoła jeszcze oznaczyć, dla czego coś jest i dla czego koniecznie być winno i jakiem być winno.

Czém zaś jest przypadkowość, o tém mówiliśmy również w Logice i w Filozofii Natury (Log. § 78. Fil. Nat. § 213). Tu przypominamy jedynie iż przypadkowością jest przedewszystkiém takowe istnienie które niema gruntu w sobie samém, ale winno to istnienie innym zewnętrznie działającym przyczynom. Wiemy że cała rzeczywistość, wzięta jako jedna całość, jako jedność, niema przypadkowości, bo ona zawiera zarazem w sobie wszystkie przyczyny działające i wszystkie skutki ich; dla tego, jak się rzekło w Fil. Nat., w obec Boga niema przypadkowości; przecież każde jestestwo jako ułomek tej całości ogólnej, wzięte z osobna, jest czemś przypadkowem,

bo zawisłem od przyczyn, które względem niego są czéms obcém i cudzém. Widzimy tedy iż poznanie nasze przestanie być jedynie możnością poznania tego co być może, jeżeli wzniesie się rad świat przypadkowy, ·a tém samém jeżeli to, co mu się przedstawiało jako przypadkowe, pojmie ze stanowiska wyższego jako jedność ściśle powiązaną z sobą. Uważmy atoli iż gdy przypadkowość jestestwa zależy właśnie na tem, że nie w sobie ale w obcem jestestwie ma powód istnienia swojego, przeto widać iż poznanie, mając się wznieść nad przypadkowość, winno przedewszystkiem w samym przedmiocie znależć powód istnienia jego. Tak już samo przez się wskazane jest przejście do poznania kiedy istnienie będzie konieczném, a tém samém przejście do wyniku rozjemczego, czyli do poznania moca kategoryi działania i oddziaływania (§ 80). Jakoż w tej kategoryi dwa jestestwa odwrotne nawzajem z siebie się rodzą; każde z nich ma wprawdzie powód swój w drugiém, lecz gdy to drugie ma je nawzajem w pierwszém, zatém każde z nich ma przyczyne swojego istnienia w sobie samém; co pokazuje iz oba są jedynie dwiema stronami jednej całości, jak obaczymy.

### § 373.

Zanim przejdziemy do tego trzeciego najwyższego stopnia poznania, uważmy jeszcze ów stopień drugi. Widzimy iż on zasadza się głównie na okazaniu przyczyn i skutków, a tém samém na ogólnych prawach, które poznawanie wyprowadza ze zjawisk świata. Jest to podstawa wszystkich nauk na doświadczeniu opartych; niedostatek zaś tutaj tkwi w tém iż doświadczenie nie zdoła wskazać konieczności tych przyczyn, a tém samém własnych swoich praw; że przeto nie zdoła praw tych zjednoczyć w jedną całość i zapatrywać się na świat jako na jedność ogólną, całą; bo gdyby tego dokazać mogła, jużby każde z tych praw znalazło usprawiedliwienie swoje i ugruntowanie w onej całości organicznej.

Porównywając stopień piérwszy (§ 371) i stopień drugi (§ 372) spostrzegamy iż one w ogólności odpowiednie są stopniom poznania rozwiniętym w Logice. Jakoż stopień piérwszy biorąc przedmiot rzeczywisty, istniejący, a upatrując w nim znaczenie, jest właśnie rozbiorem przedmiotu i dochodzeniem w nim pierwiastku ogólnego; słowem jest to postępowanie odpowiednie *poznaniu analitycznemu* (Log. § 182).

Stopień drugi zaś jednoczący przyczyny i z nich wyprowadzający skutek, łączący powody aby z nich złożyć wypadek, odpowiada znów *poznaniu syntetycznemu* (Log. § 183).

Mówimy że te stopnie są odpowiednie poznaniu analitycznemu i syntetycznemu, że się mają do nich jako analogie, że mniej więcej są ich podstawą, lecz wystrzegajmy się uważać te niniejsze stopnie nasze a owe tryby poznawania za jednoznaczne.

### § 374.

*3cie* Powyżej wykazało nam się wyraźnie przejście do poznawania konieczności istnienia przedmiotów dotknięte już § 370, a następnie w § 372. Powiedzieliśmy iż konieczność wtedy się zrodzi, gdy jestestwa nawzajem z siebie wypływać będą, jeżeli każde z nich będzie więc zarazem i przyczyną i skutkiem drugiego, a tém samém przyczyną i skutkiem siebie samego; wiemy również że jestestwa takowe są sobie odwrotne. Powiedzieliśmy atoli także (§ 372), iż poznawanie takowe zasadza się na wyniku rozjemczym i na kategoryi działania i oddziaływania. Z tego znać iż poznanie jestestw wtedy będzie prawdziwe, wtedy dojdzie istoty prawdzi-

286

,

wéj jestestw, wtedy będzie poznaniem konieczném, jeżeli z niego wypatrzyć zdołamy jestestwo drugie, jemu odwrotne (Log. § 71). Atoli wiémy z Logiki iż każde jestestwo jest tém, czém jest, dla tego iż nie jest czémś inném, różném od niego, a nadto iż każda różnica wtedy jedynie jest prawdziwą, jeżeli jest odwrotną, że tedy istnienie każdego jestestwa, każdego pojęcia o ile jest prawdziwem, połaczone jest koniecznie z istnieniem jestestwa i pojęcia odwrotnego sobie. Wiadomo nam iż z téj prawdy wypływa metoda ścisła, wykazana w naszej Logice a przypominana przez nas wielekroć w rozwoju całej umiejętności. Wiemy że ta metoda głównie oparta jest na kategoryi oddziaływania, zatém na ścisłem zjednoczeniu dwoch odwrotności.

#### § 375.

Jeżeli, wedle tego co powiedziano powyżej (§ 373), pierwszy stopień miał analogią z poznaniem analitycznem, a stopień drugi z poznaniem syntetycznem, zatem ten trzeci stopień jest połączeniem obu tych stopni, a tem samem okazuje analogią z poznaniem jednoczącem i analisys i synthesis, o którem była mowa w Logice (§ 191). Jakoż ten trzeci stopień naprzód dochodzi istoty przedmiotów (analizuje je), a następnie je łączy z sobą w jedność (syntezą).

Widzimy również ogromnéj wagi różnicę, która zachodzi między tym stopniem trzecim poznawania a dwoma piérwszemi. Jakoż na onym stopniu piérwszym poznanie, zwracając się do pojedynczych, jednostkowych, przypadkowych przedmiotów, staje w obec nieskończonej ich liczby; tutaj więc panuje nieskończoność wrzkoma, znana nam z Logiki, powtarzająca się nam tyle razy w ogniwach naszego systematu, a zależąca głównie na przybiéraniu z zewnątrz nieskończenie wiele jednostek. Podobnie się dzieje na stopniu drugim, który przecież

nierównie jest wyższy od piérwszego, bo ma na względzie przyczyny i skutki, a zatém już pewne połączenie jestestw; lecz tutaj jeszcze tkwi ten niedostatek, iż się nam przedstawia zamęt nieskończony przyczyn i skutków, nie łączących się w ścisłą ca-Na stopniu zaś trzecim ta nieskończoność stałość. je się prawdziwą (Log. § 68); ona tu bowiem zasadza się na tém, iż każda z dwoch stron odwrotnych odnosi się do drugiej; a gdy ta druga wypływa z pierwszej i nawzajem, zatem każda z nich odnosząc się do drugiej, tem samem odnosi się do siebie; to ciagle odnoszenie się do siebie jest nieskończonością prawdziwą; jakoż obie te odwrotności składają ścisłą całość i jedność, która ciągle rozdwaja się na odwrotności, a te odwrotności znów spływają w jedność, a tak tworzy się nieskończoność. Ta jedność odnosi się znowu do innéj odwrotnéj sobie i znowu z nią składa następną, wyższą jedność i t. d., aż nakoniec dojdziemy do szczytu, bo do najwyższej jedności, obejmującej wszystkie powyższe stopnie. Ten stopień najwyższy jest jednością, a zarazem zawiéra w sobie owe wszystkie szczegółowe stopnie; on, jak wiémy, jest nieskończonością prawdziwą (Log. § 68). Te wszystkie stopnie są kategoryami; one nawzajem są sobie skutkiem i przyczyną; każda kategorya niższa istnieje dla wyższej, jest tedy jej skutkiem, a nawzajem zamykając ją w sobie zarodem jest znów przyczyna tej wyższej kategoryi.

### **§** 376.

W § 375 mówiliśmy o nieskończoności; ona, jak się rzekło właśnie, rodzi się z kategoryi działania i oddziaływania dwóch odwrotności; widać iż te odwrotności składają jedność, któréj owe dwie odwrotności są tylko przeciwległemi stronami. Ta jedność tkwi przeto na dnie tych odwrotności; ona zarazem jest jedną, a zarazem rozdwaja się na odwrotności; ona. jest rozdwojeniem, a zarazem jest jednością, a tak jest nieskończoności obrazem (§ 375). Lecz gdy żadne jestestwo zmysłowe nie może być zarazem tém, czém jest, a zarazem odwrotnością swoją, gdy przeto w świecie materyalnym te odwrotności winny być rozdzielone na dwa różne od siebie jestestwa, zatem idzie że ta jedność która z nich się rodzi nie jest czémś zmysłowém, ale jest myślą grającą w tych dwóch przedmiotach zmysłowych a odwrotnych sobie; widzimy i tutaj przejście ze świata zmysłowego w świat myśli, wyłożone już w Logice (§ 80).

Wszak nawet nauki na doświadczeniu oparte, gdy dojdą do przekonania iż ich przedmioty są całością, w której części nawzajem z siebie wypływają, a zatém że się mają do siebie jak działanie i oddziaływanie, już tém samém te nauki podkładają im myśl za tło swoje, a tem samem już występują z granic zmysłowości (§ 374). Człowiek jako jestestwo nieskończone, myślące, spostrzega nieskończoność, myśl, panującą w rzeczach, zatém téż mocą myśli o nich orzeka i widzi że na dnie tego działania i oddziaływania spoczywa myśl. Tak myśl rozkwita na łonie empiryi zmysłowej. Tutaj nauki na gołém doświadczeniu oparte wiedzą wprawdzie że coś jest faktem, ale nie poznają dla czego tak jest, nie mają pewności że inaczej być nie może. Ztad pochodzi dążenie nauk przyrodniczych, by złożyć na tle myśli wszystkie zjawiska w jedną całość, którą iest cała natura.

O ścisłym związku zaś téj kategoryi z wynikiem rozjemczym mówiliśmy już powyżéj (§ 374). W wyniku tym znowu nawzajem tłómaczy się przejście z myśli, z nieskończoności w przedmiot, jak tam już obszernie rozwinięto. Jeżeli zaś w tym naszym § głównie wykazał się nawrót myśli ze świata zewnętrznego do siebie saméj, zatém już widać iż duch teraz sam siebie czyni przedmiotem swoim, sam w sobie tonie, by się w sobie rozpatrzył.

Człowiek postawiony wśród gwaru nieprzebranej liczby jestestw zmysłowych, które jakby cienie różnobarwne latarni magicznej otaczają go do koła, zrazu nie może się upamiętać w tej ciżbie wrażeń (§ 375); dopiero gdy sie wzmoże na duchu, dopatruje się ich związku, a wprowadza szyk i ład w ten zamet pierwotny. Wtedy jestestwa, z pozoru obce względem siebie, okażą się być związane z sobą niby ślubem tajemnym; a znowu inne, co zdawały się być spokrewnione, za bliższem przypatrzeniem się stają jako obce do siebie. Jest to już stopień myśli dopatrującej się związku skutków i przyczyn. Lecz i ten stopień nie wystarczy; deklamacye szumne, że świat jest zbiorem celów i środków, najczęściej będą pustą, bezjędrną gadaniną, jeżeli się nie opierają na podwalinie myśli, jeżeli się nie uda cały ten świat zmysłowy zbudować, czyli raczej odbudować w myśli jako jedną całość, w której każda z tych przyczyn i każdy z tych skutków znajdzie właściwe miejsce swoje; słowem, jeżeli nie dojrzymy na dnie tych zjawisk myśli, która je zradza z siebie i prześwieca sobą. Lecz by to nastąpiło, trzeba zgruchotać w myśli łupinę twardą wszech rzeczy, ujrzeć w niej myśl Bożą. Ten czarowny świat zmysłowy niechaj zamrze, niechaj się treść jego odrodzi myślą. Wtedy myśl człowieka w myśli natury powita młodszą z rodu siostrę swoją. Wszak właśnie taki jest postęp i nauk przyrodniczych w ogólności. Jeżeli anatomia porównawcza w organizmie zwierzecym

widzi że każdy organ, każda kość jest zarazem przyczyną i skutkiem kości i organów wszystkich, już tém samém uznaje że i tutaj zachodzi kategorya działania i oddziaływania; tak trzymając się téj kategoryi zdoła z téj kości lub organu tego wywróżyć całą budowę; już wtedy każdemu organowi, każdej części naznaczy właściwe miejsce; a wtedy też wykaże się jawnie iż zbiór ten jednostek wyraża myśl. Myśl z głębin jestestw zmysłowych spoziera na badacza natury i przemawia o prawach i zakonie wszech rzeczy przyrodzonych.

#### c.) Duch przedmiotem własnego poznania.

### § 377.

Duch z przedmiotów zewnętrznych nawraca teraz do siebie i sam siebie, swoją istotę czyni własną treścią swoją. W powyższym rozwoju wypadkiem ostatecznym była myśl; okazało się że myślenie jest miara, i środkiem badania przedmiotów; więc duch jako myślący bada i krytykuje teraz treść własną swoją. Jak powyżej z przedmiotami zewnętrznego świata, tak teraz duch sobie postępuje z własną treścią swoją, z własnemi czynnościami (tak zwanemi władzami np. imaginacyą, fantazyą, uczuciem, rozsadkiem i t. d.) i takowe wiąże w całość, naznaczając każdej miejsce właściwe i poznając o ile każda z nich może być środkiem do poznania treści przedmiotów. Tą drogą myślenia postępując duch znajduje nakoniec wśród owych czynności czynność myślenia i poznania; tak tedy myślenie i poznanie samo dochodzi do siebie i samo staje się przedmiotem swoim, i na sobie samém sie doświadcza. W téj krytyce siebie samego myślenie znajduje nowe pole dla siebie, a przechodząc i oceniając wszystkie szczeble własnej istoty w końcu duch poznaje siebie jako ideę, uznaje prawdę bezwzględną przebywającą w nim, która zarazem jest w nim i tętni we wszechistnieniu; jest to *poznanie bezwzględne* (Log. § 195). Tak duch uznaje się być jednością podmiotu i przedmiotu, myśli i istnienia.

Tutaj możemy rzucić wstecz okiem i zebrać w kilku wyrazach cały pochód poprzedni. Jak powyżej na pierwszym stopniu poznania (§ 366) duch był abstrakcya, jaźnią samą do siebie się odnoszącą, co jest pierwszym pierwiastkiem pojęcia, bo pojedynczością (jaźń a jaźń); jak na stopniu drugim duch odnosił się do przedmiotu różnego od siebie, odszczególnionego od ducha (pierwiastek drugi pojęcia, szczególność, jaźń i niejaźń); tak teraz duch uznając że i te przedmioty zewnetrzne mają w sobie myśl, uznając że ta myśl ich jest téj samej natury, co jego własna myśl, tém samém już siebie jednoczy z tym przedmiotem (jaźń niejaźń, jedność szczególności, jedność w rozdwojeniu). Cała tedy praca duchowa ku temu się zwraca, aby rozwinął myśl, któraby znalazła ziszczenie swoje w przedmiotach zewnętrznych, (aby ową niejaźń zamienić na jaźń). Gdy tym trybem duch sam siebie posiędzie i znajdzie się ogniskiem siebie samego i tej rozmaitości w nim zamknietej, gdy się myślą ogarnie i pozna że ta myśl jest środkiem jednoczącym go ze światem zewnętrznym, już wtedy, jak powyżej z przedmiotów zewnętrznych nawrócił do siebie, tak teraz z treści własnej, z wnętrza swojego występuje na zewnatrz; a tak staje się wolą.

# II. Duch ludzki wyjawiający się wolą.

### § 378.

Powyżej (od § 365) przedstawił nam się rozwoj ducha jako poznawającego, jako przelewającego w siebie onę treść a myśl zamkniętą w przed-

miocie; teraz odwrotnie duch, wyjawiając siebie w przedmiocie, własną treść swoją zamienia na przedmiot.

Potrzeba ta duchowa wypływa z własnej istoty ducha abstrakcyjnie pojętej. Bo jeżeli on jest, jak wiemy, jednością podmiotu i przedmiotu, już własną istotą swoją jest party by się stał sam przez się tem, czem jest w sobie, by przeto własną czynnością wykazał tę jedność siebie jako podmiotu z przedmiotem; i duch dokonywa rzeczywiście tej jedności, z jednej strony poznaniem przedmiotu, a z drugiej wyjawieniem się woli w przedmiotie. Ta konieczność prze go i nagli choćby bez własnej wiedzy jego. Człowiek ma wolę, bo jest jestestwem duchowem.

Widzieliśmy atoli znowu że duch na tym stopniu, przeszediszy wszystkie szczeble poznania, rozpatrzył się już sam w sobie, już siebie posiadł, i sam stał się sobie przytomnym; zatém ta dążność ducha pojawienia się w przedmiocie ma za główny warunek, aby duch był siebie świadom w téj czynności swojéj; tak dopiéro ta dążność staje się wolą. Duch winien wyjawiać wolę z jasną wiedzą, choć może nie znać owej konieczności filozoficznej, dla której wola należy do istoty prawdziwej ducha.

Gdy zaś rozwój poznania wyprzedził rozwinięcie woli, zatém widać iż poznanie jest warunkiem i podstawą woli, ale wola nie jest nawzajem warunkiem poznania; można wiedzieć a nie mieć woli, ale mając wolę trzeba wiedzieć. Z tego się pokazuje iż im więcej będzie rozwinięte poznanie, tém téż wyższy stopień woli będzie mu odpowiedni.

Jeżeli zaś w tem wyjawieniu głównie chodzi o to, aby się duch rzeczywiście wyjawił własną istotą swoją, a nie wyrażał potęg dla niego obcych, zatem znać że wola w tem wyjawieniu niepowinna zostawać pod wpływem żadnych potęg obcych (np. namiętności), a tém samém że winna być tém, co metafizyka nazywa *wolną wolą*.

Jeżeli zaś z samego pojmowania ducha w jego prawdzie wynika, jak widzimy, wolna wola; przeto ona już rzeczywiście nie wymaga żadnego dalszego wywodu ani dowodu; możnaby już poprzestać na podstawie tutaj rozwiniętej; lecz gdy wola, zanim się stanie wolą prawdziwą, bo wolną wolą, winna się sama z siebie rozwinąć i przebyć sobie właściwe stopnie; za tem idzie że ten rozwoj sam będzie jej bliższym wywodem, i że te stopnie następne znajdą się w tej wolnej woli jako jej pierwiastki i czynniki, a tem samem właśnie będą jej bliższem oznaczeniem.

Gdy człowiek zanurzy się w morzu zmysłowego świata, już z samego dna jego wyniesie, niby perię drogą, myśl, co własną jego myśl zwraca ku sobie samėj; tak duch nasz nawróciwszy do siebie zanurza się w sobie samym; boć istota jego jest morzem treści pełnem, tutaj droższe jeszcze perły znajduje we wnętrzu swojem, znajduje wiekuistość własnej istoty. Ten nawrót ku sobie jest świata zadaniem, a przecież dopiero Hellada napisała na swojej świątyni: "Znaj siebie samego"— było to godło wyroczni, co orzekało zrazu prawa, za któremi miała pójść Greków ojczyzna. I usłyszał to godło i zrozumiał prawdziwe znaczenie jego Sokrates, gdy uczył że człowiek ma wyrocznią w sobie samym. Odtąd tėż prawda ta stała się własnością europejskiego świata. A jak drogą ścisłego rozumowania doszliśmy z poznania do woli, tak też Sokrates, gdy usłyszał cichą mowę ducha w sobie, wrócił się całém brzemieniem swojej istoty ku woli, ku filozofii praktycznej, ucząc moralności, ucząc jak wypada żyć i umierać, a wypił napój śmiertelny rozprawiając o wiekuistości onej wyroczni w nas, co nie usypia nigdy, choć niekiedy umilknie, co zawsze obecna strzeże nas, patrzy na nas nieskończoności oczyma.

### a.) Rozwój woli.

### § 379.

Rozwój atoli powyższy wypływa z saméj istoty rzeczy; bo jeżeli wyjawienie się ducha przez wolę jest również jak poznanie (choć drogą odwrotną) zjednoczeniem podmiotu a przedmiotu, myśli a istnienia, jeżeli téż właśnie dla tego duch w woli winien być siebie świadomy, to jest znać czynność swoją, (Pneum. § 378) wynika ztąd że pochód rozwijającej się woli będzie odbywał też same stopnie, któreśmy widzieli powyżej przy rozwijaniu się poznania samego (Pneum. § 365 do 378).

#### 1.) Jażń jako wola odnosząca się do siebie.

#### § 380.

Jak (§ 366) wykładając istotę poznania widzieliśmy ducha w abstrakcyi najwyższej, bo jako jaźń czystą odnoszącą się do siebie, przeto jako abstrakcya głucha bez treści, bez oznaczenia bliższego w sobie; tak podobnież w tej samej formule Jaźń = Jaźni zarodem zwinięta jest wola. Jaźń odnosi się do siebie, bo ma wolę odnoszenia się do siebie, odnosi się tyle razy, ile razy tego mieć będzie wolę; duch tutaj sam w sobie się wyjawia jako abstrakcya. Widzimy iż tutaj duch jest bez treści i głuchy, że jest abstrakcya oderwana od wszystkiego, co procz niego istnieje, że jest sam przez się udzielnym, niezawisłym, odrębnym, że zatem nic obcego na niego działać nie może, że tutaj niema żadnych obcych wpływów; a że przecież okazuje wolę, zatem znać is ta wola jest tylko wypływem jego samego, że jest Whit nETEWISIA. wolną bezwzględnie, wolą wolną; a in proversza się prawda powyższa, że wola wolni procha istotą. I w saméj rzeczy, tutaj jak tam, nari prowadzony jest do najprostszego wyrażeni swiego, bo jako jedność podmiotu i przedmiotu. Tik otrzymaliśmy potwierdzenie tej wielkiej prawdy, iz jażń jest czystym wypływem duchowym.

Stopnie, które w Pneumatologii rozwijamy, mogą się zrazu zdawać prostą abstrakcyą, a przecież mają wcielenie swoje w rzeczywistości tak zmysłowej jak i duchowej. Tak § niniejszy, mówiący o zwróceniu się czystej abstrakcyjnej jaźni człowieka do siebie samej, ma swój odpowiedni stopień w Indyach starych. Tutaj świętość żywota, zbawienie, na tém są oparte, by człowiek wyrzekł się wszelkiej treści swojej, by się wyparł wszystkiego, co jest sprawą uczuć, wyobrażeń, żywota, myśli, by wypalił duszę niby wogniach abstrakcyi, by się stał monadą przejrzystą, by przestał być sobą samym a rozpłynał się w ogóle wszechistnienia; bo wtedy, jak uczą księgi religijne, wtedy człowiek łaczy się z Brahma, co jest wszystkiem co jest, a przecież nie jest żadném jestestwem. Zatém ma zaginąć w sobie powtarzaniem bez końca wyrazu S<sup>go</sup> Ohm, Ohm, lub rzucić się w objęcie chuci zapamiętałej, albo oddać się katuszom a boleściom cielesnym bez granic, wymyślnym okrucieństwom; gdyż to prowadzi do zapomnienia siebie, i do zrękowin z głuchém bezdenném istnieniem (ob. Fil. Nat. przyp. do §§ 208 i 351).

### 2.) Wola odnosząca się na zewnątrz.

### **§** 381.

(idyśmy mówili o poznaniu zewnętrznego przedwaru, okazało się iż podstawą całego rozwoju 1

były trzy rodzaje wyniku istoty, bo wynik istności (kategoryczny), warunkowy i rozjemczy i trzy im odpowiednie kategorye, bo kategorya istności, przyczyny i skutku a nakoniec kategorya działania i oddziaływania (§ 370); tak przeto rzecz cała spoczywała na zasadach rozwinionych przez nas w Logice. Z powodu ścisłego związku między poznaniem a wolą, wytłómaczonego powyżej (§ 378 do 380), widzimy już że i rozwój woli winien mieć za podwalinę swoją też same trzy wyniki i też same trzy kategorye; odwołujemy się tutaj jedynie w zupełności do powyższego wywodu.

### § 382.

a.) Tutaj piérwszy stopień woli, będąc odpowiednim pierwszemu stopniowi poznania (§ 371), odnosić się winien, jak wiemy, do kategoryi istności i do wyniku kategorycznego odpowiedniego jéj; widać przeto iż wola ma na celu to, co istnieje bezpośrednio, bez pośrednictwa naszej myśli, a takiem istnieniem jest przedewszystkiem istnienie zmysłowe, potrzeby cielesne, popędy i pobudki zmysłowe. Tutaj tedy przedmiot zewnętrzny (cielesność), a podmiot (duch), przenikają się jeszcze na wzajem. Na tym stopniu podmiot zwraca się do przedmiotu zewnętrznego, jako cel do środka swojego, w nim upatrując środki do popędów swoich; jest to stosunek teleologiczny, wyłożony w Logice (§ 152), mający wszystkie niedostatki właściwe sobie. Bo lubo prawda, iż te popędy i pobudki najczęściej w jestestwie rozumném sa już uduchownione, a zatém są już wolą (choć bezpośrednia), przecież duch ma się jeszcze biernie do tych popędów i do przedmiotów im odpowiednich; duch jest tutaj narażony jeszcze na wrażenia idace od potęg różnych i obcych względem istoty jego, (bo idące od ciała i świata zewnętrznego). Wypływa ztąd iż ta wola nie jest

jeszcze czysto duchową, nie jest jeszcze wolną. Dla tego téż stopień takowy nie zdoła nas zadowolnić. Przedmioty zmysłowe z jednéj strony, a odpowiednie im wrażenia, popędy, pobudki cielesne z drugiej strony należą do dzielnicy natury, są więc istnieniem rozjednostkowaném w przestrzeni i czasie (Fil. Nat. § 212), są skończone, a tém samém przemijające. Widzieliśmy w nauce o celu i środku (w Log. § 158), że to odnoszenie się podmiotu jako celu, do przedmiotu, jako do środka, winno się bez końca objawiać; będzie to owa nieskończoność wrzkoma, nieprawdziwa i tylko przecząca; za każdém pojawieniem się przedmiotu wznieca się popęd ku niemu, a z użyciem go znów powstaje nowy popęd; nowy przedmiot, nowe zużycie, i tak bez końca.

Tak zrodziło się nam dopiero przekonanie iż i pod względem nieskończoności wrzkomej ten stopień woli odpowiedni jest powyższemu pierwszemu stopniowi poznania.

Na tym piérwszym stopniu woli człowiek znajduje przedmioty w obec siebie istniejące już gotowe bezpośrednio. Tu pochód woli jest wprost np. taki: popęd X odnosi się do rzeczy zewnętrznéj do A, a że rzecz B. jest rodzajem A, zatém B. jest środkiem dla popędu X. Ta wola bezpośrednia, bo bezmyślna, nie jest właściwie wolą, bo tutaj duch jest przyćmiony potęgami, które mu przyszły niewzywane. Te popędy są jednostkowe, bo nie pochodzą z myśli, która właśnie jest potęgą uogólniającą; przeto odnoszą się do przedmiotów równie jednostkowych, jako odpowiednich sobie; bo i te przedmioty nie są uogólnione myślą, gdyż nie są wzięte ze strony myśli w nich tkwiącej.

Ta jednostkowość sprawia iż jak popędy zaspokojone znikają, tak też rzecz znika będąca dla nich środkiem; ale popęd odradza się wciąż, więc ciągle a ciągle wymaga innych środków dla siebie; jest to praca Danaid ciagle sie odnawiająca, niemająca końca; nie darmo tedy Plato rzekł iż rozkosz zmysłowa jest nieskończonością, nieskończonością wrzkomą. Ztad też gdy w człowieku niewyzwolonym jeszcze z pod oczynienia zmysłowości, przebudza się myśl, już on wtedy nie rozgraniczając ducha od materyi miesza te dwa światy dzikim chaotycznym zamę-Wtedy duch, jakby we śnie przyciśniony tem. zmora, miota sie i szamoce, i marzy o potwornych postaciach siegających czołem po nad niebios obłoki; fantazya maluje mu jak po kędziorach Bogów spada Ganges swięty, jak ptaki i węże przemawiają mądrością, jak palmy miłością tęsknią, jak wśród mroku puszcz indyjskich pustelniki pokutując lat tysiące wzmagają się w potęgę, która zatrzymuje gwiazdy w ich pochodzie, a przyćmiéwa słońce.

### § 383.

b.) Ztad téż stopień ten woli zawiéra w sobie zaród następnego, bo wola zużywając, przecząc bez końca obecne, rzeczywiste, zmysłowe przedmioty, przekonywa się o braku prawdy w nich tkwiącej, a tak zradza myśl o przedmiotach, które nie są zmysłowo obecne, ale są przytomne w duchu. Takowy zwrot ma przedewszystkiem to znaczenie, iż duch właśnie znikaniem przedmiotów jest zniewolony, aby badał takowe jestestwa, które wprawdzie nie istnieją jeszcze w obecności zmysłowej, ale istnąć. mogą za danym warunkiem, za daną przyczyną. Wynika ztąd iż duch odnosi się teraz do tych możebnych przedmiotów; on rozumowaniem już dochodzi, co nastapić może; dochodzi zarazem i warunków mogacych ziścić to rozumowanie jego; pragnie tedy dać początek przyczynom, których skutkiem będą przedmioty pożądane. Tutaj przeto już dobitnie wyjaśnia się nam związek ścisły między tym stopniem woli a wynikiem warunkowym i kategoryą przyczyny i skutku. (§ 372).

Podstawą tego stopnia woli jest dzielnica rzeczy przypadkowych, jak to okazano w § 372. Z tego już widać iż możność, o któréj tutaj mowa, ma dwojakie znaczenie, bo *lód* pod względem *przedmiotu* okazuje się iż coś może mieć byt, choć my nie wiémy, czyli ten przedmiot jest rzeczywiście lub nie jest, bo nie wiémy, czyli przyczyny i warunki, które ten przedmiot zradzają, rzeczywiście w świecie istnieją lub nie. Otoż, gdy o tym przedmiocie możemy mieć świadomość lub nie wiedzieć o nim, zatém znać iż on względem nas jest czémś przypadkowém. Chodzi tedy o to abyśmy *poznali* istnienie tego przedmiotu. Lecz poznanie takowe było już rozwinięte powyżej.

2gim rodzajem możności, który właściwie tu należy jako zawisły od woli, jest możność podmiotowa. Pod tym względem możność ma to znaczenie: że możność, aby przedmiot się stał, tkwi w nas samych, że w naszéj woli jest przyczyna, która zdoła przedmiot ten ziścić w rzeczywistości.

Wedle tego co się rzekło widać, iż to działanie naszéj woli jest czémś zupełnie obcém dla rzeczywistości, bo w nas jest przyczyna a w rzeczywistości okazuje się skutek naszego działania. Otoż to działanie zależące tylko od naszéj woli, mogącéj działać lub nie działać, jest właśnie tym stopniem naszéj woli, który *samowolnością* woli nazywamy.

Zanim przypatrzymy się bliżej temu stopniowi woli, uważmy jak on się zrazu przedstawi myśli. Jakoż jeżeli ta samowolność tkwi w nas samych, to przedmioty przez czyny nasze sprawione będą dla natury czemś *pzzypadkowem*; albowiem działaniem

#### PNEUMATOLOGIA.

naszém wprowadzamy w naturę, w rzeczywistość, przedmiot który nie wypływa z jej własnego ładu i porządku, więc w naturze się zjawia skutek, którego przyczyna w niej nie była, a tem samem to nasze działanie wpływa niby na prawidłowe rozwijanie się rzeczywistości, psuje niby porządek natury, a tem samem znów zradza dalsze zjawiska przypadkowe, a te znów stają się przyczyną innych, nowych, dalszych zjawisk, i tak bez końca.

Zdawałoby się przeto iż tym trybem przez nasze czyny burzy się cały porządek i cała harmonia w naturze; co znów mogłoby poprowadzić do mniemania, że w naturze niéma ładu ani porządku, że w niéj panuje zamęt chaotyczny.

Uważmy atoli iż gdy duch jest sobie przytomny i siebie świadomy, a natura dopiéro wyrażeniem jego, a zatém jedynie środkiem dla niego; przetoż ów ład panujący w naturze jest właśnie tego rodzaju, iż bez spaczenia prawidłowości swojéj staje się środkiem dla ducha jako dla celu swojego. Bez ładu tego byłoby nawet rzeczą niepodobną dla woli dać początek przedmiotowi swojemu; bo wedle porządku w naturze panującego duch dobiéra sobie odpowiednie środki do ziszczenia swojéj woli; działanie więc ducha dobiéra przyczyny i warunki, aby się ziścił pożądany w naturze skutek.

Przecież natura wiekuistą mądrością tak utworzona jest iż, mimo wdzierania się człowieka w jej ład, ona się nie paczy wcale, naprawia sama gwałty jej zadane, bo ona jest ducha służebnicą.

W § 382 przedmioty, do których odnosi się wola, są dane bezpośrednio, są gotowe dla woli; jest to stopień najniższy, który podzielamy ze zwierzętami. Lecz § niniejszy jest już ogromnym postępem. Tutaj przedmioty, których pragniemy, nie istnieją jeszcze, trzeba sprawić, aby istniały, trzeba je wywołać do istnienia. Wypa-

.

da przeto utworzyć przyczyny, któreby w skutku wydały przedmiot upragniony. Te przyczyny są warunkiem tego przedmiotu jako ich skutku. Widać ztąd iż cała rzecz oparta jest tutaj na kategoryi przyczyny i skutku, a na wyniku warunkowym; pochód woli tutaj odbędzie się w następujący sposób: pragnę przedmiotu A, lecz ten przedmiot A zrodzi się jeżeli będzie B. jako warunek jęgo; tworząc zatem to B. otrzymam A. jako skutek jego; znać tedy iż stopień woli oparty już jest tutaj na znajomości sił działających w rzeczywistości.

Teraz zaiste wypada się dotknąć jeszcze końca S. Tam postrzegamy niedorzeczność zdań pedantycznie rozprawiających o niezmiennym porządku w naturze, które się niby na tém głównie opierają, iż nic nadzwyczajnego stać się nie może w naturze. I zaiste jest porządek, i więcej jak porządek w przyrodzie, bo w niej tchnie mądrość Boża opatrzna i przytomna we wszech rzeczach. Wszak każdy człowiek karczując puszcze, równając pagóry, biorac w karby rzeki, psuje tak zwany porządek natury; każde stąpienie nogą zgniatając robaczka niedostrzeżonego, lub trawkę, jest podobném wdziéraniem się w ład natury, a przecież ona zawsze jest tak piękna, tak mądra, bez końca świeci wiekuistą myślą Bożą. Owo mieszanie się drobne w pochód przyrody tak nie psuje jej prawdziwego ładu, jak potęga, wzrost lub upadek państw nie zależy od pomyłki jakiegoś oficera w bitwie, lub od czasu słotnego w marszu wojsk i t. d. Przysłowie, jakoby z drobnych przyczyn rodziły się wielkie skutki, niema ścisłej prawdy za sobą. Bo przyczyna ma zawsze odpowiedni sobie skutek, wypada tylko odróżnić przyczynę prawdziwą od pozornej; prawdziwe stają zwykle za kulisami historyi. To działanie człowieka na przyrodę przewidział Bóg; przeto tę naturę tak urządził, iż mimo wpływów ludzkich ona zawsze dokonywa celów swoich. Opatrzność tak uczyniła świat, iż im zacniejsze zamieszkuje go pokolenie, im szlachetniej nad tą naturą pracuje, tém téż ona coraz zacniejszą się staje, coraz więcej przybiéra uroku jako mieszkanie duchowego świata. Opatrzność, światu przytomna, wiecznie trzyma go na dłoni wszechmocności swojej, i ciągle działa i ciągle wpływa na utrzymanie ładu w paczących się jestestwach stworzonych.

# **§** 384.

Widzieliśmy przeto iż stopień ten drugi jest możnością podmiotową, co znaczy iż w nas samych tkwi przyczyna i warunek bytu lub niebytu przedmiotu jako skutku naszej woli. Ta możność w nas przebywająca, ta samowolność, jeżeli będzie tylko abstrakcyjnie uważana, sama przez się wykaże niedostatki swoje, a tak poprowadzi do następnego a wyższego ogniwa.

Jakoż ten stopień możności, w abstrakcyj wzięty, nie ma prawdy w sobie, nie może nigdy się ziścić w świecie. Zasadzając się albowiem na tem iż samowola może chcieć albo jeden albo drugi przedmiot, już tém samém wpada koniecznie w dwie ostateczności. Jakoż pierwsza ostateczność jest ta: iż samowola chcąc się ziścić w rzeczywistości roztrzyga za jednym lub drugim przedmiotem; lecz wybrawszy sobie jeden z nich, już zrzeka się drugiego przedmiotu a zatém przestaje być samowolą, bo sama siebie ogranicza. Przypatrzmy się temu bliżej jeszcze. Jakoż wola ta przychyliwszy się ku jednemu przedmiotowi już tém samém nie okazuje iż w duchu była możność wybrania sobie drugiego przedmiotu. Wypadałoby tedy następnie znów sobie wybrać ten drugi przedmiot, aby okazać te możność i ziścić samowolę, lecz

tutaj wątpliwość taż sama się odradza, bo nie wyjawia się możność, iż samowolność mogła sobie wybrać przedmiot pierwszy; wypada tedy wrócić się do niego; a tak działoby się bez końca. Zradza się nam przeto owa nieskończoność wrzkoma, niemająca prawdy w sobie. Widzimy tedy iż w tym razie samowolność nie iści się w rzeczywistości.

Druga ostateczność będzie ta: iż duch chcąc uniknąć onej pierwszej ostateczności, a zatem uniknąć onego ograniczenia swojego, nie roztrzyga za żadnym z dwoch przedmiotów, a tak zostaje bezczynny; ale i tym trybem samowolność się nie iści, a tak i tutaj nie urzeczywistnia się nigdy; przetoż właściwie zostawia działanie całe samej naturze i naraża samą siebie na przypadkowość właściwą rzeczom przyrodzonym.

Tak się tedy okazuje iż ani w piérwszym, ani w drugim razie samowolność iścić się nie może, a zatém widać iż tutaj wola, będąca dopiéro samowolnością, nie ma prawdy w sobie, że bynajmniej nie jest jeszcze wolną wolą.

I tutaj w téj samowolności także tkwi, lubo w innej formie, nieskończoność owa wrzkoma; bo i tutaj duch przerzucać się może bez końca z jednej w drugą z tych powyższych dwóch ostateczności. Taką nieskończoność wrzkomą widzieliśmy również powyżej na stopniu drugim poznania, odpowiednim niniejszemu drugiemu stopniowi woli. (§ 373).

# § 385.

c.) Widzieliśmy niedostatki drugiego stopnia woli, które przekonywają że wola, oparta na kategoryi przyczyny i skułku, a zatém na wyniku warunkowym, nie jest jeszcze wolą zupełną, że tedy stopień następny, bo trzeci rozwoju woli, winien się również, jak odpowiedni mu stopień poznania, gruntować na wyniku rozjemczym, a kategoryi działania i oddziaływania, (porówn. § 374); takowy zaś wynik i taka kategorya da, jak wiemy, na wypadek nie samą już możność, ale *konieczność*.

Jakoż uważmy iż samowola, jako czysta możność sama przez się, jako możność wyboru wolnego nie doprowadziła do żadnych wypadków stanowczych; jeżeli będzie uważana tylko jako abstrakcya (§ 384), ta samowolność w swojej konsekwencyj nigdy urzeczywistnić się nie zdoła. Z tego już znać że ta możność wyboru, w powyższém znaczeniu wzięta, jest dopiéro niższym stopniem rozwijającej się woli wolnéj, jest dopiéro dla niej środkiem, ale nie celem; widać również iż jeżeli ta możność niema zostać czczym wyrazem winna koniecznie stać się rzeczywistością, duch winien w końcu już rozstrzygnąć między jedną a drugą stroną, winien wybrać jedno z dwójga (winien zdecydować się). Obaczmy jak tutaj już zaczyna się iścić wynik rozjemczy i kategorya działania i oddziaływania wzajemnego.

Jakoż człowiek, rozstrzygając między różnymi, lub odwrotnymi celami, już tém samém zamienia jeden z nich na rzeczywistość, na fakt, drugi ginie wprawdzie, ale zostaje przecież w myśli jego. Ten cel, który się stał rzeczywistym, jest powodem iż drugi został jedynie myślą, a ten drugi, zostając jedynie w myśli, jest powodem że tamten zamienił się na rzeczywistość. Jest to, jak widać, działanie i oddziaływanie wzajemne i stosunek konieczny między obiema stronami. I dla tego téż jest tutaj wyrażony wynik rozjemczy. Wszak ten wynik rozdziela ogół (całość np. rodzaj) na szczególności (na części, np. na gatunki), a opiéra się na tém iż jakiś przedmiot rzeczywisty należy do jednéj z tych szczególności wtym ogóle zawartych, a tém samém nie należy do innych szczególności. Tak i tutaj w nas, jako w ogóle, zamknięte są różne cele jako szczególności, a zatém wola rozstrzygnawszy za urzeczywistnieniem jednego z tych celów już tem samém nie iści drugich celów. Wszelako między wynikiem owyma rozstrzygnieniem woli zachodzi różnica. Jak wynik z rzeczywistości, z istnienia, dochodzi domyśli, do poznania, tak w woli myśl wyprzedza istnienie, wyprzedza rzeczywistość, bo ją dopiero ma tworzyć. Obie atoli drogi, jak wiemy, dążą ku temu, by zjednoczyć myśl a istnienie. W § następnym obaczymy wysnuwanie się bliższe założenia tego.

### **§ 386**.

Poprzedni § już sam przez się okazuje nam jaka będzie treść następnego szczebla. Wiemy z Logiki (§ 80) iż te odwrotności w działaniu i oddziaływaniu wzajemnem właśnie okazują iż mają spólną sobie jedność za tło; ale wiémy również że jedność takowa nie może być żadném jestestwem zmysłowem, bo żaden zmysłowy przedmiot nie może być zarazem i tém i owém, nie może zamykać w sobie odwrotności; a zatém widać że ta jedność jest już umysłową, duchową, że jest pojęciem. Otoż ten wolny wybór między dwoma odwrotnemi celami okazuje iż ich tłem jest duch mający wybór i zawierający je w sobie. A tak widzimy że nam teraz jako przedmiot występuje już sam duch, duch który rozstrzygał między temi rożnemi celami. Podobnie też duch jest tutaj tym ogółem owego wyniku rozjemczego, więc ogółem zawierającym jako szczególności te same cele w sobie (§ 385), między któremi rozstrzygał. Widzimy więc iż duch z celów szczegółowych a przedmiotów zewnętrznych, między któremi wybierał sam, nawrócił ku sobie i sam się uczynił przedmiotem, a tak sam nastręcza się jako podstawa następnego stopnia.

# § 387.

Tak tedy spostrzegamy iż ów stopień poprzedzający w rożwoju swoim sam przez się nasunął nam

#### PNEUMATOLOGIA.

ogniwo wyższe od siebie, w którem już duch jako całość będzie podstawą naszego rozumowania; a tém samém ten stopień powyższy właśnie okazał, iż sam jest wystarczający, a zatem że jego stanowisko zależące na samém przechyleniu się na jedna lub druga strone jest niedostateczném. Łatwo téż teraz poznać w czém tutaj ta niedostateczność zachodzi. Naprzód uważmy iż wola wprawdzie tu rozstrzyga, lecz co jest zasadą a powodem tego rozstrzygnienia, tego nie zawiéra ów stopień powyższy, i to jest główną jego wadą. Wszakże gdy stopień ten nastręcza nam ducha za przedmiot, już tem samem wykazuje iż w duchu jako w całości wypadnie nam śledzić i badać przyczyny tego postanowienia jego; z czego wynika iż duch winien sam siebie uczynić przedmiotem swej woli, bo inaczej sam ten wybór jego będzie przypadkowym, a zatém zależeć będzie od czegoś zupełnie różnego od ducha; wola jego nie będzie przeto swobodną, wolną; wola winna sama się do siebie odnosić.

Wszak jeszcze i druga wada woli wyjawia się nawet w wykonaniu tego postanowienia; i ta wada również okaże konieczność nawrócenia ducha do siebie samego.

Wola wybiera wprawdzie cel, lecz gdy ona działaniem odpowiedniem celowi temu wystąpi na zewnątrz, już skutek działania będzie zależał od przypadku, bo znajdzie się pod wpływem, pod władztwem rzeczv zewnętrznych, a zatem pod przewagą dzielnicy niezawisłej od ducha; w takowym razie od świata zewnętrznego zależeć będzie ziszczenie się celu tego (ob Log. o woli § 192). Rzeczy zewnętrzne przytłumią, spaczą, zepsują, udaremnią skutek usiłowań naszych. Tak tedy duch doświadczeniem wyuczony i pod tym względem nawraca ku sobie samemu, jako do dzielnicy w której on sam włada, w której nie ' rządzi przypadkowość potęg zewnętrznych. Teraz tedy nie chodzi bynajmniej o ziszczenie przedmiotu wybranego przez wolę, ale o sam ten wybór; zatém i pod tym względem duch staje się celem a przedmiotem woli; wola odnosi się sama do siebie (Log. § 193.

Tak przeto usprawiedliwia się ze wszech stron stopień następny, mający zupełną analogię w stopniu odpowiednim rozwijającego się poznania (§ 377).

### 3.) Wola w stosunku do siebie samėj.

(wolna wola).

### § 388.

Naprzód (§ 380) wola okazała się jako abstrakcya, jako jażń odnosząca się wolą do siebie, jako do czystej abstrakcyi; *później* odwrotnie wola odnosiła się do przedmiotów zewnętrznych, a przebywszy tutaj trzy stopnie swojego rozwinienia *teraz* nawraca do siebie, ale już pełna bogatej treści (porówn. § 377), a tak czyni się własnym przedmiotem a celem swoim.

Duch sam teraz poznaje niedostatki woli, jakim ona ulegała na stopniach poniższych. Bo duch, jak się wykazało powyżej, własném doświadczeniem się przekonał iż cele woli nie iszczą się zawsze w świecie, a tak się nauczył że przedmioty zewnętrzne, że zatém i wola odnosząca się do nich nie jest jeszcze prawdą zupełną i że wola sama sobie być winna celem i przedmiotem, że wola winna sama siebie kształcić.

Lecz wiemy również, z dawniejszego rozumowania, iż podstawą wszelkiej woli jest poznanie (§ 378). Jak tedy w stopniach ostatnich, już przez nas przebieżonych, poznanie o tyle było pierwiastkiem woli, iż rozpoznawało przedmioty będące celem woli, a zarazem dobierało środki ku ziszczeniu tych celów, tak teraz poznanie rozpoznaje wolg samą, bo wy-

#### PNEUMATOLOGIA.

bór który ona czyni. Wola sama jest teraz przedmiotem poznania, które dochodzi ku jakim to ona celom zwrócić się powinna. Jak atoli z jednéj strony wola sama jest teraz przedmiotem, tak z drugiéj wola jest i podmiotem; bo człowiek (jako podmiot) winien mieć wolę rozpoznania woli (jako przedmiotu), powinien mieć wolę użyć poznania swojego, by wzięło pod krytykę tę wolę własną.

- Prawda ta jest jedną z najgłówniejszych w calėj filozofii; tutaj bowiem wyraźnie znać iż czem człowiek jest wedle pojęcia logicznego, tém staje się za własném przyłożeniem się swojem. Człowiek odbiera wprawdzie od natury ciało i usposobienie indywidualne fizyczne (temperament, płeć i t. d.), odbiera również większe lub mniejsze zdolności, mogące mieć ten lub ów kierunek i pewne piętno, a zatém indywidualność; lecz jego indywidualność duchowa zawisła od niego samego, od czystej istoty jego duchowej, od monadycznej jego istoty niezależnej od przyrodzenia. Ta indywidualność, dla tego właśnie iż nie zależy od przyrodzenia, jest jego własną sprawą; jakim duch jest pod względem woli, to jest jego własném dziełem; ta indywidualność tak jest niezależną od cielesności, jak duch; ona jest również nieśmiertelna jak duch.

Wielkiéj, ogromnéj wagi jest ta prawda, że prócz indywidualności cielesnéj, krom indywidualności psychologicznéj znajdującéj się w kierunku i stopniu władz duszy, jest jeszcze jedna indywidualność w tém różna od tamtych dwóch, że nie jest bezpośrednia, że nie jest dana duchowi, ale będąca własną jego sprawą; jest to indywidualność czysto duchowa od woli naszej pochodząca; ta nie ginie nigdy, bo ona nie rodzi się z powodów które przemijają; ona się rodzi niezawiśle w monadzie duchowej, do której nie mają wstępu przyczyny przypadkowe, przyrodzone. Z tą indywidualnością człowiek staje przed bożym tronem a sądem wiekuistości. Pod tym względem wypada iż człowiek jest własnem swojem arcydziełem.

# § 389.

Poznanie tedy, zatém myślenie, staje się sędzią woli, a wola sama winna chciéć użyć myślenia, winna chcieć poddać się pod sąd jego. Tutaj zatém występuje już wolna wola, bo zupełna jej niezawisłość od zewnętrznego przedmiotu; tutaj już osiągnienie celu jest niezależne od świata zewnętrznego, bo tutaj wolna wola sama w sobie jest celem, sama siebie osięga, byłeby miała wolę ku temu, to jest, byłeby chciała być wolną wolą. Ztąd atoli znowu widać iż im wyżej rozwinięta będzie wola, tem też to kierowanie woli będzie wyższe; bo jak z jednej strony wysoki stopień poznania wzbudzi w woli silną chęć zgody z poznaniem, tak z drugiej i kierunek poznania będzie prawdziwszy.

Atoli idąc wedle analogii powyższej wiemy (§ 378) że tutaj będą stopnie; bo zrazu zamiast poznania rzetelnego występują inne potęgi przebywające w duchu człowieka (np. imaginacya, fantazya, uczucie, rozsądek, pojętność, skłonność i t. d.). Ztąd one z kolei mogą być kierownikami woli, aż w końcu wedle tego co się już orzekło (tamże) prawda bezwzględna, owo poznanie bezwzględne stanie się prawdziwą podstawą woli, woli wolnej.

Jednak i tutaj jeszcze rozwój woli może być dwojaki, bo i tu jak powyżej (§ 383) okaże się samowolność woli. Od woli bowiem, od postanowienia jéj zależeć będzie wybór między odwrotnościami; bo wola albo będzie mogła pójść za tém poznaniem, za tym rozumem bezwględnym, albo nie. W pierwszym razie wedle prawd rzeczywiście wynikających z tego rozumu i poznania sądzić będzie i o woli swojej— o czynie pojedynczym. W drugim razie odwrotnie są-

dzić będzie o prawdzie bezwzględnéj wedle woli a upodobania swojego; wedle przypadkowego upodobania wymyśli sobie zasadę, którą weźmie za podstawę swojego działania.

Tak widzimy że w tym drugim przypadku wywraca się porządek rzeczy; człowiek pojedynczy, jednostkowy (wedle namiętności a chuci swoich) sądzi o prawdzie bezwzględej; jest to odstępstwo od praw. dy, od wiekuistego pierwiastku przebywającego w nim, a poddanie się temu co jest przypadkowém, co nie jest duchem; jest to oddanie sie ducha; obcym potegom, bo nieduchowym; jest to zaprzeczenie wolności woli; to właśnie odstępstwo od prawd ogólnych władnących światem, od prawd Bożych, od świętej woli żywego Boga, jest zarodem zlego, zlėj woli. Zle jest oparciem się na swojej osobistej podmiotowej jednostce. Ztąd wypływa koniecznie iż ta jednostka, nieuznająca prawd ogolnych, nie będzie nawzajem uznana przez te prawdy wiekuiste. Ta wola nie będzie jednością podmiotu z przedmiotem, nie ziści prawdy, którą duch człowieka winien być sam w sobie. Obaczymy to obszerniej rozwinięte w Filozofii Moralności (\$607 i nastepne).

Ztąd również znać iż duch, kierujący wolą wedle poznania bezwzględnego będącego najwyższym szczeblem jego własnéj istoty, rzeczywiście stosuje się tylko do siebie samego, do własnéj istoty swojéj pojętéj w prawdzie najwyższej, do istoty którą Bóg w niego włożył, a tém samém duch objawia prawdziwie wolną wolę swoją. Następnie widzimy iż duch, idąc za poznaniem bezwględném, więc za prawdą przebywającą tak w myśli jego jak i we wszechistnieniu, tém samém już staje się jednością siebie, jednością podmiotu i przedmiotu, jednością myśli a istnienia. Tym przeto trybem człowiek iści się jako jestestwo prawdziwie wolnej woli, czyli staje się rzeczywiście osobą.

### b) Osobowość ducha.

### § 390.

Z § poprzedzającego wynika, iż osobą jest właśnie jestestwo, w którém jedność myśli i istnienia, podmiotu i przedmiotu urzeczywistnia się, w którym iści się tedy wolna wola. Co przeto wyżej było dopiero rozumowaniem abstrakcyjném rozwijającém się w ogniwa, tu odwrotnie staje się rzeczywistością, rzeczywistem jestestwem, znajduje się zebrane w jedném ognisku, uosabia się. Osoba tedy wie siebie być podmiotem myślącym, ma świadomość siebie, a zarazem ma wolę, która odnosi się do przedmiotu i sobie w nim nadaje rzeczywistość. Tak tedy wszystkie stopnie powyższe obecne są w osobie jako piérwiastki jéj a czynniki. Jak tam wola była jedynie wyjawieniem się teoretyczném na zewnatrz, tak teraz odwrotnie, stając się osobą, już jako osoba jest całością urzeczywistnioną, a tém samém już odnosi się rzeczywiście na zewnątrz; lecz w tém odnoszeniu się nie traci ogniska siebie, trwa w sobie. oparta jest na sobie saméj, na wolnéj woli, bedacéj, jak wiemy, podmiotem i przedmiotem swoim,

Tak osoba staje się niby podścieliskiem dla idei, osobowość jest pierwszym warunkiem ducha, bo w nim właśnie jest owa jedność myśli i istnienia, podmiotu i przedmiotu (Log. § 192). Jak duch rozwinięty w swojej prawdzie okazuje się być osobą, tak on sam rozwijając się też poznaje że jest osobą.

Bliższe oznaczenie pojęcia osoby okaże się dopiero z rozwojem jej stopni.

Gdyśmy powyżej (§ 288) mówili o indywidualności prawdziwie duchowéj, mieliśmy na celu jedynie zwrócić uwagę na tę prawdę tak wielkiego znaczenia. Przecież ta prawda iści się dopiero w pojęciu osoby; to pojęcie wypływa wprost jako wynik wysnuty z ducha, bez względu na

ciało, na przyrodzone i bezpośrednie usposobienie jego. Duch jest osoba, co znaczy iż osobowość jego nie jest tém znikomém ciałem jego, że ona jest od niego niezawisła, że cielesność człowieka o tyle ma jedynie udziału w tej osobowości, o ile jest jej uzmysłowieniem, jej przybytkiem. Wszak to przeszło 2000 lat minęło, jak stary Herodot, mówiąc o Egipcyanach, czyni uwagę, że te narody, które wierzą w nieśmiertelność duszy człowieka, szanują téż zwłoki jego. I świat chrześcijański je szanuje jako przybytek w którym gorzała iskra Boża a przemieszkiwał nieśmiertelny duch. Lecz ciało nie jest prawdziwą osobą naszą, jak niektorzy ciałochwalcy mieć chca. A wiele wieków przeszło, zanim człowiek uznał się być osobą, zanim z uznaniem jej zdobył sam siebie!

#### 1.) Osobowość w abstrakcyi uważana.

# § 391.

Powiedziano dopiero iż zadaniem ducha jest, by się poznał być osobą, a zatém jako jestestwo stojące o sobie, będące całością odgraniczoną, odosobnioną od świata zewnętrznego. Widzieliśmy również iż pierwiastkiem osobowości wszelkiej jest wolna wola. Dla nas atoli rozumujących nad znaczeczeniem osoby wiadomo jest iż duch, wzięty już w abstrakcyi jako jaźń, odnosząc się do siebie jako do abstrakcyi, do jaźni (jaźń=jaźni) już tym trybem sam okazuje że jest osobą, monadą ograniczającą się sobą, odnoszącą się do ogniska istoty swojej. Tutaj duch sam odosobnia się od wszystkiego co nim nie jest, oddziela się od wszelkich innych przedmiotów, bo sam sobie jest przedmiotem, odosobnia się od innych jaźni, od innych osób.

Widzimy iz stopień ten pierwszy osobowości

jest zupełnie odpowiedni pierwszemu stopniowi poznania (§ 366) i pierwszcmu stopniowi woli (§ 380), lubo w każdym z tych trzech przypadków osoba jest uważaną pod innym względem.

Ten piérwszy stopień osobowości, jako jeszcze abstrakcyjny, pomija wszelką treść mogącą być w osobie (np. usposobienie moralne, duchowe, cielesność, nabytki doświadczenia, nauki i t. d.) i bierze tylko tę czystą abstrakcyjną monadę. Pod tym względem przeto każde jestestwo duchowe jest osobą takową, bo tutaj nie jest uwzględniona treść różna, mogąca się znajdować w różnych jestestwach duchowych.

Ta abstrakcya ma ważne zastosowanie w prawie (jurisprudentia). Prawo właśnie bierze osoby jako abstrakcye; w prawie jaźń ma znaczenie rzeczywiste; tutaj monady wstępują w życie, w rzeczywistość; w prawie (ludzkiém) jaźń jest egoistyczną, jak to już powyżćj okazano mówiąc o abstrakcyjnej jaźni § 366.

#### § 392.

## 2.) Osobowość bezpośrednia.

Powyżej osoba była abstrakcyą, głuchą i bez treści w sobie; teraz odwrotnie uważamy ją pod względem całej tej treści rozmaitej, przypadkowej, którą człowiek znajduje w sobie bezpośrednio, to jest którą ma w sobie bez pośrednictwa własnej swojej sprawy, bez przyczynienia się swojego. Tutaj przedewszystkiem widzimy ciało będące przybytkiem ducha, a zastosowane do jestestwa myślącego. W ciele ludzkiem widzimy zmateryalizowanie się osobowości, jej uwidocznienie się na zewnątrz, bedące, jak wiemy, wyrażeniem idei, o ile natura, o ile materya zdoła być tem wyrażeniem (Log. § 169 i następne. Fil. Nat. § 308). Lecz gdy dnem osobowości jest, jak wiemy, zjednoczenie się podmiotu z przedmiotem, za-

tém widzimy że cielesność, jako piérwotny przedmiot dla ducha, ma właśnie to powołanie, aby to ciało było rzeczywistém wyrażeniem ducha, aby było w jedności z jego osobowością duchową. Cielesność winna przeto być rzeczywiście przeniknioną ogniskiem osobowości, winna być poddaną pod moc ducha jako posłuszne narzędzie i środek dla niego; ztąd wynika konieczność aby, abstrakcyjnie mówiąc, to ciało, co względem onej jaźni duchowej jest zrazu niejaźnią, jaźnią się stało (aby jaźń była == niejaźni).

Widzimy iż i tutaj stopień ten drugi osobowości ma analogią swoją w stopniu wtórym poznania (§ 381 i następne) i woli (§ 383). Wszak krom ciała jest jeszcze inna treść również wrodzona, bezpośrednia, którą człowiek znajduje w sobie, która istnieje w nim bez przyczynienia się jego; są to uczucia, usposobienia, dążności, talenta, czynności i inna treść duchowa, która, równie jak ciało, stanowi piętno rozróżniające go od innych osób. Osoba bierze tę treść zarówno pod panowanie swoje, jednoczy ją wszystką w ognisku swojém, jako w pojedynczość nie złożoną. Tak dopiero osobowość zdoła być całością w sobie odrębną, odróżniającą się właśnie tym trybem od innych osób.

Lecz aby się osobowość dokonała w najwyższém znaczeniu téj jedności, aby ta jedność była prawdą, to jest aby ta rozmaitość cała, ta treść tak rozliczna, rzeczywiście spłynęła w jedność niezłożoną, w podmiot jaźni, do tego właśnie potrzeba aby duch wiedział o téj jedności siebie jako podmiotu a przedmiotu, którą tutaj właśnie jest owa rozmaitość treści; do tego właśnie potrzeba poznania bezwzględnego (§ 377) i woli bezwzględnej (389). Będzie to stopień który nam się poniżej przedstawi.

W przypisku do § 390 rzekliśmy iż cielesność owa, niby zmysłowa osoba, dla tego bywa nazwana osobą naszą, iż jest wyrażeniem osoby duchowej. Ztąd

### FILOZOFIA DUCHA LUDZKIEGO.

okazuje się potrzeba aby ta cielesność była rzeczywiście wyrażeniem istoty duchowej naszej, aby cielesność stała się środkiem dla ducha. Duch jest mistrzem przelewającym nieskończoność swoją w materyą, w ciało swoje. Im wyżej się wzniesie człowiek, tém wyższego dostąpi panowania nad ciałem. To panowanie okazuje się i we względzie moralnym i estetycznym, a nawet wprost w znaczeniu gymnastyczném. O akrobacie, co wedle zwykłego mniemania poświęca ducha dla ciała, można równém prawem powiedzieć iż on ciało poświęca duchowi, że w tych sztukach jego łamanych wola odbywa tryumfy nad materyą.

## § 393.

### 3.) Osobowość człowieka a bezwzględność w niej zawarta.

Osobowość na pierwszym stopniu jako jażń, jako ognisko osobowości wszelkiej wyrażała w swojej formulc abstrakcyjnej (jazú=jazni) bezwzględność tkwiącą w osobie, ale bezwględność bez treści; na stopniu drugim widzieliśmy treść daną, wrodzona, przypadkowa, która dopiero była osnową daną duchowi, by ją jednoczył w osobowość swoją; teraz nakoniec duch dochodzi do przekonania, że w podmiocie jego, że w nim samym tkwi dana mu nieskończoność, że zatem i przedmiot odpowiedni mu winien też być nieskończonym. Lecz gdy cały ten świat zmysłowy, cała ta natura okazuje mu tę bezwzgledność jedynie w rozjednostkowanych ułomkach i okazuje ją rozwinietą tylko do pewnego ogniwa (Fil. Nat. § 213. Pneumat. § 363), dla tego duch uznaje że ta rzeczywistość świata zewnetrznego nie jest przedmiotem wystarczającym, odpowiednim dla niego, a tak dochodzi do uznania, iz prawdziwem odbiciem tej jego własnej bezwzględności są inne osobowości, inne jestestwa duchowe; on w nich sam

PNEUMATOLOGIA.

siebie widzi i poznaje. Tak iści się dopiéro duch w przedmiocie w którym siebie ogląda; tutaj dopiéro iści się doprawdy jedność jego z przedmiotem. A tak samo już przez się wynika społeczeństwo jestestw duchowych i stosunek ich wzajemny.

Mówimy tutaj o duchu (o osobie) poznającym piérwiastek bezwzględny, tkwiący w nim; ale wiemy z Logiki (§ 199) że osobowość takowa różni się od bezwględnej osobowości, która już tego piérwiastku nie znajduje w sobie jako jej danego, ani go rozwija. Ta osobowość sama, bezwzględnością będąc, ma w obecności swojej nieskończonej, wiekuistej całą bezwględną prawdę, jako własną myśl swoją wiekuistą (Log. § 200).

# c.) Jestestwa osobowe w stosunku wzajemnym.

# § 394.

Rzekliśmy iż człowiek, wyrobiwszy się na osobę, w tém wysokiem jej znaczeniu już siebie samego zobaczy w innych jestestwach duchowych, a tak zawiązują się stosunki wzajemne między duchowemi jestestwami temi; ztąd zradza się społeczeństwo duchowych stworzonych jestestw.

Znać atoli iż wedle różnego stopnia, na którym staną osobowości, różny téż będzie ich stosunek wzajemny:

10d. Owa abstrakcyjna osobowość (jaźń podmiot i przedmiot § 391) okaże nam społeczność prawną, bo zasadzającą się jedynie na wzajemném uznaniu jażni abstrakcyjnéj wszystkich.

2rc. Osobowość bezpośrednia (§ 392), będąca wyrazem treści bogatej ale dopiéro przyrodzonej, wziętej darem, zradza osobowości nieskończenie różne między sobą, a tém samém społeczność, która jednocząc je wszystkie w sobie, zawiéra je jako piérwiastki swoje. Każda z tych tak różnych osobowości, dla różnobarwnych usposobień swoich, jest uzupełnieniem całości społecznej, tak iż każda z nich jest zarazem środkiem a zarazem celem tej społeczności jestestw duchowych.

*3cie.* Gdy osobowośść uzna bezwzględność w niej przebywającą, jako uposażenie dane jéj od Stwórcy, gdy uzna siebie w innych, wtedy mądrość nieskończona wstąpi w rzeczywistość. Wtedy nastaje wzajemne wychowanie siebie, w którém każda osobowość jest podmiotem i przedmiotem, w którém każda z nich ma w sobie żywą ideę bezwzględną z zachowaniem atoli swojej *indywidualności*, swojej samoistności. Wtedy miłość staje się mądrością, bo obie są ideą, bo obie są widzeniem siebie zewnątrz siebie, jednością podmiotu i przedmiotu z zachowaniem różnicy indywidualnej, osobowej.

Tak tedy stosunek wzajemny osób jest wzajemném działaniem na siebie, wzajemném siebie udoskonaleniem, a meta najwyższa jest bezwzględna doskonałość. Zadanie takowe ma sobie powierzone Historya Powszechna. Lecz gdy indywidua składające państwa, gdy same państwa należące do gry historyi, są pełne rozmaitości przyrodzonej będącej ich piętnem; gdy historya odbywa się na Ziemi, wśród potęg przyrodzonych, zatem ułomkowych; więc znać iż kształcenie się, iż doskonalenie się wzajemne nie będzie nigdy dokończone w sobie dla ułomności tych jestestw; będzie to progressus in infinitum. Tak zradza się konieczna potrzeba aby bezwzględność, okazująca się w Historyi jako rozmaitość a wielość pojawów, wystapiła teraz w jedném jestestwie niebedacém już owym nieskończonym postępem, ale będącym już pojedynczościa w sobie.

----

# III. Bezwzględność jako piérwiastek dany duchowi ludzkiemu.

# § 395.

Widzieliśmy iż niedostateczności tkwiące w społeczeństwie jestestw rozumowych są koniecznością. Tutaj, abstrakcyjnie mówiąc, nigdy nie ziści się idea, bo zawsze brakować będzie pierwszego pierwiastku pojęcia, bo pojedynczości; będzie to zawsze wielość jestestw mających zarodem w sobie ułomność przyrodzoną. Ztąd myśl jest parta pragnieniem aby obaczyć bezwzględność w jedném pojedynczém jestestwie, będącém pełnem treści, a przecież nieskończoném. Tak duch w tym przedmiocie sam siebie ujrzy, dosięgnie w nim własnej podmiotowej istoty swojej; obaczmy jakim trybem tego dokonywa.

## § 396.

a. Przedewszystkiém bezwzględność przebywająca w duchu objawia się trybem bezpośrednim, zmysłowym. Bezwzględność przyodziewa się przeto w formy z natury wzięte, uduchownia je, rozświeca w nich własną wiekuistość, a tak staje się pięknością w sztuce. W dziele sztuki widzimy zjawisko zmysłowe; lecz takowe zrzuciło z siebie już ułomkowość właściwą jestestwom natury, a przyjąwszy w siebie wiekuistość stało się całością, całością duchową.

b. Lecz jak w sztuce pięknéj duch ogląda piérwiastek bezwzględny swój w przedmiocie zewnętrznym, tak w formie następnéj ta bezwzględność a wiekuistość objawia się wewnątrz jego własnéj istoty, w jego własnym podmiocie, odzywa się w jego uczuciu i promieni się w nim wiarą.

c. Albo nakoniec człowiek rozumem swoim rozwija treść bezwzględną, rozumem, w którym już sama bezwzględność stała się sobie przytomną; rozumem, który przeto sam już wie o swoim pierwiastku bezwzględnym. Naówczas idea sama z siebie się rozwija i tak doprawdy staje się podmiotem, a zarazem przedmiotem swoim, z czego zradza się *filozofia*. Tutaj duch stworzony staje jako podmiot w jedności swojej z przedmiotem, bo duch sam osiągnął wiedzę, że jego przedmiotem badania winna być, ile sił jego, prawda bezwzględna, i że z drugiej strony potęgą w nim badającą jest sama ta idea bezwzględna, której Bóg mu udzielił. Tutaj tedy podmiot i przedmiot są w jedności swojej (Log. § 199 obacz §§ 343 i 344).

Cóż robi w sercu niepokojem? cóż prze w piersiach ludzkiego rodu, by zrodził wśród boleści a łamania się ducha piękności dzieło?— Jest to nieskończoność zamknięta w głębinach istoty naszéj. Wszak to już w wiekach starych Plato rzekł, że człowieka nie stać zrazu, by wytrzymał spojrzenia wiekuistości na jawie, bo wzrok jego ziemski nie dostałby jej widokowi i olsnąłby w sobie; więc też ta nieskończoność odziewa się w szaty zmysłowe, a tak pięknością się stając zjawia się nam samotnym sierotom na ziemi. Przetoż do niej już śmielej Ignie serce nasze i rozmawiamy już poufalej z nią i słuchamy, co nam prawi o Olimpie i o bogach nieśmiertelnych.

I te wieki przeszły i te bogi runęły z Olimpu, a w sercu rozpaliła się wiara wiekuistych prawd; ona wypiastowała myśl człowieka, by się wzmogła myśleniem filozofii rzetelnej.

# **§** 397.

Wszelako owa treść bezwzględna, występująca w powyższych trzech trybach, ma jedno i toż samo źródło swoje. Filozofia sama w rozwoju swoim dochodzi do prawdy, iż idea bezwzględna, iż prawda wiekuista, przebywajaca w duchu człowieka i we wszech jestestwach, ogarniająca myśł jego i istnienie wszelkie, a będąca przecież samoistną w sobie, jest myślą Bożą.

Wiémy atoli z Logiki (§ 199 i 200), że choć w duchu stworzonym, i podmiotem badającym i przedmiotem badania jest taż sama idea bezwzględna, przecież jeszcze tutaj znajdzie się niedostatek, który już sam przez się prowadzi do ostatniego stopnia. Bo duch stworzony znalazł w sobie tę ideę bezwzględną, on ją ma w sobie jako daną sobie, ona tedy w nim tkwi jako zaród a uposażenie, które dopiéro przez ducha rozwiniete być winno; duch znajduje ten świat zewnetrzny również mu dany, z którego podobnież dopiero wypatrzyć winień idzę bezwzględną. Ztąd zradza się w duchu stworzonym prawda, że ta idea bezwzględna jest niezawisła od niego, że ona istnieje, choćby człowiek o niej nie miał wiadomości, że ta idea jest, bo jest, ze ona bynajmniej nie jest zależną od świadomości ducha stworzonego. A ztąd znowu duch stworzony uznaje, że ma dwojakie zadanie do rozstrzygnienia raz, aby z siebie jako z podmiotu rozwinął tę ideę, tę myśl wiekuistą; powtóre, aby poznawszy wszechbytność wedle sił swoich wypatrzył w niej urzeczywistnienie tej idei; a zatem, jego zadaniem jest by, ile mocy swojej, swoją myśl podmiotową zjednoczył z myślą tkwiącą we wszem przedmiocie.

Ta przecież jedność jest dopiéro zadaniem dla ducha stworzonego. Duch poznaje że nad światem, po nad gwiazdy i słońca jest jestestwo, które jest samo przez się, które jest różne od wszech jestestw stworzonych, od wszelkiego innego istnienia, a któremu przecież wszelkie inne istnienie byt swój winno, którego jednoczenie się ze wszelkiem istnieniom jest opatrzne trzymanie światów na dłoni "by nie upadły," w którem jednoczenie się myśli a istnienia jest wywołaniem istnienia wszelkiego do bytu przez myśl, w którem przeto jednoczenie się myśli jest światów stworzeniem, wieczném stwarzaniem jestestw. Jeżeli tedy duch stworzony ma iskrę bezwzględności udzieloną sobie, tedy jestestwo ono samo jest całą bezwglednościa.

Poznaje tedy duch stworzony, że wszelki własny jego rozwoj onej iskry bezwzględnej w filozofii, jest tylko jednym z ogniw, jednym ze szczeblów prawdy bezwzględnej, ale nie zdoła być nigdy bezwzględną prawdą całą, zupełną. (Odsyłamy do Log. § 200-204 Fil. Nat. 209).

# **§** 398.

Takowe są wypadki powyższego wątku; wynika z nich to przekonanie, iż każda prawdziwa filozofia przeistaczać się winna na Teozofia; że wszelka prawdziwa filozofia dażyć winna by staneta pod tronem Bożym, że przeto idea bezwzględna, abstrakcyjna, nieosobowa nie jest ostatniém słowem filozofii (przedmowa T. I. strona VIII).

W Teozofii dopiéro zdołają się rozwiązać wszystkie zagadnienia filozoficzne; tutaj nakoniec rozwoj myśli znajdzie odpoczynek i ukojenie wszystkiej tesknoty. Ztad też duch stworzony spina się od stopnia do stopnia, poki nie dosiegnie szczytu swojego. póki wśród tej służby a twardej pracy nie błyśnie mu idea Boża. Wtenczas dopiero zrozumieć zdołamy te płomienie gorejące w nas miłością piękności w sztu-.ce, światłością wiary w sercu, rozumowaniem w filozofii; jest to tesknota do Boga, zrodzona przez pierwiastek Boży tkwiący w duchu naszym; jest

to tęsknota, pragnienie zbliżenia się przed Majestat Boży.

### § 399.

Lecz właśnie dla tego iż w duchu stworzonym zradza się sama z siebie myśl o Bogu, przeto w najgłębszych otchłaniach istoty naszej jakby gromem zapala się przekonanie o własnej wiekuistości, o nieśmiertelności duszy. Ponieważ podmiot ma zawsze odpowiedni sobie przedmiot, zatém wiekuistość, nieśmiertelność, nieskończoność trwania duszy nie mogłaby być przedmiotem dla myśli człowieka jako podmiotu, gdyby w nim samym, jako w podmiocie, już wiekuistość nie przebywała, gdyby nieśmiertelność nie była istotą jego. Nieskończoność, wiekuiste trwanie nie zdołałoby się pomieścić w jestestwie skończoném, przemijającém i marném. Duch myślący o wiekuistości już ją zamknął w sobie, już ona w nim przemieszkuje, ona jest nim samym. Myśl o nieśmiertelności jest jedynie własną istotą człowieka, która się w nim przebudza i daje znać o sobie; co w nim już było, staje mu się obecnem i przytomnem.

#### **§** 400.

Z powyższego § znać bliski związek między ideą o Bogu, jako ostatnim celu i końcu wszelkiego poznania, a ideą nieśmiertelności duszy. Świadomość o Bogu osobowym, żywym dopiero jest zamknięciem, uzupełnieniem myślenia wszystkiego. Jednakże świadomość ta może znależć rozwinięcie swoje dopiero w osobnej gałęzi filozofii, bo w Teozofii; tam więc również rzecz o nieśmiertelności znależćby winna ostatni wyczerpujący wywód swój a ostatnie uświęcenie. Tam dopiero zbieraćby się powinny, jako w ognisku, wypadki płynące z całej filozofii a mianowicie z Pneumatologii; wypadki zaś te wszystkie rozświeca się w sobie, spotęgują się jeszcze, gdy staną obok nich wywody o nieśmiertelności, rodzące się ze stosunku Boga do stworzonego ducha.

# **§** 401.

Że zaś w skutek rozwoju Pneumatologii już samo przez się nasuwa się pojęcie o nieśmiertelności duszy, przeto już widzimy iż we wszystkich poprzednich ogniwach umiejętności téj prawda o wiekuistem naszem trwaniu była już zarodem złożona; znać tedy iż nam wypada choć kilku słowami wskazać te ogniwa, tudzież wyświecić zaród takowy. To przypomnienie lekkie, ogólne, które tu uczynimy, lubo wystarczy by potrącić myśl naszą do dalszego rozumowania i wzniecić przekonanie niezachwiane o téj prawdzie tak ogromnego znaczenia dla człowieka, przecież, choć na teraz dostateczne, nie jest wcale rzecz wyczerpujące. Będą to jedynie ułomkowe myśli zlekka rzucone, a to nawet o tyle jedynie, o ile takowe na tém miejscu uczynić można. Te ułomkowe myśli tu skreślone mają głównie ten cel, aby wykazać iż rzecz o nieśmiertelności jest wypływem koniecznym naszego systematu.

# **§** 402.

1° Wszak w § 347 i następnych okazało się obszernie, że duch jest jednością myśli a istnienia (w znaczeniu § 209), że duch ma w sobie jako swoją istotę, jako zaród, ideę bezwzględną, która jest prawem wszechrzeczy, która nie przemija nigdy. To zatém przebywanie w nim wiekuistéj idei jest samo przez się już piérwszą rękojmią własnéj jego wiekuistości.

2° Jedność myśli a istnienia znaczy tutaj, iż gdy w duchu myśl jest istniejąca a istnienie myślące, toć już obie te strony są nierozłączone od siebie, że istnienie nie zdoła się odłączyć od myślenia, od myślącego jestestwa.

# **§** 403,

Z tych prawd wypłynęła różnica między duchem a jestestwami zmysłowemi, to jest naturą (§ 354 i następne).

Filozofia Natury okazała nam ogniwa coraz wyższe przyrody; każde z takowych ogniw jest myślą; lecz każda z tych myśli będąc pojęciem, całością, potrzebuje dwóch, trzech lub więcej jestestw materyalnych przyrodzonych, by się wyrażała w naturze, bo co jest matervalne, istnieje obok siebie w przestrzeni i po sobie w czasie (§ 355). Z tego wynikało naprzód, że każde jestestwo zmysłowe jest sprzecznością (§ 356), bo jest niby czémś odrębném w przestrzeni i czasie, jest jedném jestestwem odosobniającem się od innych, niby całością; a w istocie swojej jest tylko ułomkiem odpowiedniego pojęcia, jako całości, bo potrzebuje innych jeszcze róinych jestestw zmysłowych do wyrażenia tego pojecia; dla tej sprzeczności jestestwo materyalne zni-W duchu niéma téj sprzeczności, bo duch pojka. mując pojęcie, sam mysląc, sam jest myslą; duch nie jest ułomkiem, bo sprzeczności i różnice, które w naturze sa rozdzielone na wiele jestestw, duch jako w jedności zamyka w sobie samym (np. ciała niebieskie składające pojęcie systematu słonecznego, szczegółowe barwy składające pojęcie ogólne barwy, gorąco i ciepło, odwrotności elektryczne, chemiczne i t. d., nie przytaczamy więcej przykładów; bo Filozofia natury cała i wszystkie jej stopnie były takowemi przykładami (§ 355).

3° Ztąd znów wynika iż jestestwo zmysłowe jest pod dwojakim względem w zawisłości (§ 357); bo raz jest zależne od innych jestestw, z któremi to pojęcie odpowiednie składa i których zatém jest wzajemném dopełnieniem; powtóre jest zawisłém od samego pojęcia tego, bo gdy jedynie jest jego materyalném wyrażeniem, przeto już nie dla siebie istnieje, ale dla pojęcia tego; pojęcie to jest jego prawem; zatém idzie, iż jestestwo jest jedynie szatą dla pojęcia (§ 357). To pojęcie przyodziewa się jedynie w jestestwa zmysłowe, które przeto ciągle się odradzają, ciągle nikną. Duch sam jest myślący, sam jest całością, sam jest pojęciem, myślą, a nie gołém wyrażeniem jego; ztąd nie zna téj zawisłości; nie jest zawisłym od śmierci lub życia cielesności; dla tego już ma prawo swoje sam w sobie. Téj zawisłości podległém jest jedynie ciało, którém jest obłożony, bo to ciało jest jego zmysłowém wyrażeniem i ma się do niego jako szata do pojęcia będącego jego istotą (§ 357).

4° Ta zawisłość i ułomkowość jest, jak okazano w § 358, przyczyną znikomości jestestw fizycznych; bo jak są ułomkowe z saméj istoty swojej, tak ta ułomkowość ich wyjawia się tém, iż są ograniczone w przestrzeni i ograniczone w czasie, że pod każdym z tych dwóch względów mają swój początek i koniec. Duch zaś sam przez się, nie podlegając tej ułomkowości, nie jest ograniczony czasem i przestrzenią. Dla tego, choć w życiu doczesném cielesnością obłożony, choć z materyą złączony, myślą sięga daleko po za przestrzen ciała swojego i po za trwanie materyalne tej cielesności.

5° Gdy rozwój jestestwa zmysłowego zależy od warunków zewnętrznych, duch, w abstrakcyj wzięty, ma warunek rozwoju sam w sobie (§ 359), bo jest osobném samoistném jestestwem.

6° Ponieważ natura jest jedynie wyrażeniem pojęcia, więc u niej jest rozdzielone samo wyrażenie od pojęcia, które się wyraża, zatém rozdzielone jest istnienie od myśli; dla tego też natura (§ 402) zdoła jedynie wyrazić niższe ogniwa idei, to jest jedynie te, w których nie iści się jeszcze jedność istnienia a myśli (§ 361). Powiedziano równie już, iż to rozdzielenie jest powodem znikomości jestestw zmysłowych, a zjednoczenie obu tych stron w duchowém jestestwie staje się powodem jego wiekuistości; zatém téż idzie, iż gdy rozwój natury, jéj szczeblowanie, może jedynie dojść pewnych granic, pewnych ogniw idei, rozwój coraz wyższy duchowy niéma tych granic, jest progressus in infinitum, a tak sam występuje po za granice natury, bo, po za życie cielesne. Rozwijanie się ducha jest nieskończone, zatém nie może być dopięte w życiu skończoném, doczesném.

7° Z powodu rozdzielenia myśli a istnienia w przedmiotach natury takowe nigdy nie dochodzą do upamiętania się, do przytomności siebie. Duch zaś sam, będąc myślą i istnieniem, sam czyni to istnienie swoje przedmiotem myśli swojéj, a do tego poznania siebie natura jest mu dopiero podnożem, środkiem i wyświęceniem, a tém samém, wynosząc się nad nią, wyjawia swoją nad nią przewagę, swoją wyższość nieskończoną nad ten świat ułomkowy, przemijający i marny, a tém wykazuje wiekuistość swoją (§ 362 i 363), wykazuje że sam nie zależy od ułomkowości ciała.

Wszak z całéj téj różnicy między zmysłowém jestestwem a duchem wypłynęło iż jestestwa przyrodzone są materyalne. Bo wszelka ta niedostateczność jestestw przyrodzonych wynika ztąd, iż materya jest istnieniem po sobie w czasie, a istnieniem obok siebie w przestrzeni, z czego znowu wypływa wniosek, iż jak te jestestwa są jednostkami rozsypanemi w czasie i przestrzeni, tak téż i cząstki każdego z tych jestestw istnieją obok siebie, ztąd rozdzielają się, ztąd same jestestwa zmysłowe znikają, przestają istnieć. Dawna Metafizyka ze stanowiska swojego dowodziła széroko niemateryalności duszy opiérając na niej jej nieśmiertelność; u nas ta niemateryalność jest prostym wypływem pojęcia duszy ludzkiej. Niemateryalności ducha zaś niema czego dowodzić; jest ona wprost, jak się rzekło, wypływem prawd dotkniętych w powyższych siedmiu ustępach.

### § 404.

Ta możność uprzytomnienia się sobie, właściwa duchowi, jest powodem iz on wie o sobie jako o jaźni (w abstrakcyi uważanej); bo wie siebie, odnosi się do własnego istnienia bez względu na wszelka treść nadaną sobie, powziętą zkądkolwiekbądź. Jest to, jak wiemy, (§ 367) jedność ducha jako podmiotu wiedzącego siebie jako przedmiot swój; duch jest podmiotem i przedmiotem zarazem, jest pojęciem jedném a przecież zawierającem odwrotność w sobie. Duch pojąć siebie zdoła, (jak się wykazało powyżej), nawet bez żadnej treści, którą mu dał świat zewnętrzny, obejdzie się bez niej; nie jest tedy zniewolony do odnoszenia się do jakiegoś przedmiotu istniejącego zewnątrz siebie; przetoż jest sam w sobie samodzielnym, on sam sobie wystarczy bez świata materyal-Ztąd, jak się rzekło, jest monadą samodzielnego. ną, samotną, istniejącą w sobie i dla siebie; ztąd téż, co istnieje zewnątrz niego, niema wpływu na istnienie jego własne; on tedy absolutną jest całością niepodzielną, a tak ma zaród wiekuistości w sobie złożony, a wiekuistości z zachowaniem swojej jaźni, tej wiedzy o sobie; jaźń jest koniecznym wypływem jego czystej istoty duchowej; ona nie pochodzi bynajmniej z cielesności; jażń tedy, owa wiedza siebie, nie zależy od cielesności i od śmierci ciała. Ale co większa, wykazało się powyżej w § 388 że duch stworzony sam przez się ma zaród indywidualności w sobie, różniącej go od innych duchów stworzonych, że tę indywidualność on sam w sobie moca woli swojej wyrabia, że ją wyrabia bez wpływów obcych, że ta indywidualność różni się wielce

od téj, która sprawiaja przyrodzone mu potęgi (np. cielesność uczucia), że tedy ta czysta indywidualność duchowa jest tak nieśmiertelna, jak duch sam, który się oddziela od świata zewnętrznego i zna te różnice odgraniczające go od niego. Świat ten zewnetrzny jest dla niego, jak powiedziano, jedynie potrąceniem do własnego rozwoju, jest jedynie środkiem do kształcenia się jego własnej istoty. Widzieliśmy (§ 377) iż gdy duch zbogaci się a wzmoże treścią tego zewnętrznego świata, wtedy sam nawraca do siebie i sam czyni się przedmiotem poznania swojego, że nakoniec szczytem tego poznania jest dostrzeżenie tej prawdy, iż treść w niego włożona odpowiada treści zewnetrznego świata, że jest z nią w jedności. To poznanie prowadzi do urzeczywistnienia treści wewnętrznej w przedmiocie, do woli.

# **§** 405.

Dzieje woli zaś znów są historyą działania na siebie i uwolnieniem się stopniowem od wpływów nieduchowych, cielesnych; w czém znowu duch okazuje wyższość swoją nad materyą śmiertelną, znikomą i już tém wyjawia iż ją przemaga, iż z niej zmartwychwstaje duchowo. A szczyt woli, owa wolna wola (§ 378) byłaby bez celu, byłaby sprzecznością ogromną, gdyby istniała w jestestwie przemijającem. Uważmy że wolna wola bierze już sama siebie pod krytykę, sama siebie sądzi wedle prawd, ktore jej podaje poznanie bezwzględne. Ta wola **Badaje** duchowi czysto duchową indywidualność, nicbędącą w żadnym związku ze znikomem ciałem; będaca tak wiekuista, jak duch sam. Lecz gdy człowiek nie zdoła się wyzwolić z pod wływów cielesności, póki nia jest obłożony, póki trwa w tém życiu tutecznem, ztad wypływa iż też nigdy nie dojdzie do stopnia doskonałości, jakiego wymagają te prawdy; słowem, że te prawdy nigdy nie stana się

rzeczywistościa, póki duch odziany ciałem; tak rodzi się konieczném następstwem wniosek, że téż z żywotem tutecznym nie kończy się rozwój a udosko--nalenie się człowieka. W bliskim związku z tym wnioskiem jest drugi. Wszak myśl, duch z jednej strony, a istnienie, jestestwa zewnętrzne, z drugiej strony, winny sobie odpowiadać; z czego wynika, iż gdy ta sama prawda przebywa w człowieku, jako najwyższa ustawa moralna (jako miłość), a z drugiej strony przebywa w świecie zewnętrznym, jako prawo rządzące tym światem, zatem znać iż obie te -strony powinnyby być z sobą w harmonii; że przeto z wykonania moralności powinnaby się zrodzić szczęsność żywota naszego. Lecz gdy ta rzeczywistość zewnętrzna ulega przypadkowości, zatem też onej harmonii nieznajdujemy w świecie, owszem widzimy sprzeczność między zacnością żywota a losem zewnętrznym; z tego znowu wypływa iż istnienie człowieka nie może kończyć się na tej sprzeczności, na tej dyzharmonii. Bez wiekuistości naszego trwania jak wolna wola nie miałaby celu, tak nie -miałoby celu doskonalenie się moralne człowieka; przykazania moralności zostałyby bez znaczenia; zacność, uczciwość, łamanie się z sobą byłyby ironi-- cznym śmiechem. Bez wiekuistości ducha historya powszechna nie miałaby celu, byłaby jedynie ślepa grą nie mającą znaczenia myśli.

## **§** 406.

Ze wszystkich stron przeto prawdy bezwzględne nalegają na myśl naszą, prą ją by uznała pierwiastek wiekuisty w niej przebywający. Jakoż człowiek uznaje ten pierwiastek i w sztuce pięknej i w myśli swojej, co płonie wiary uczuciem. Bez nieśmiertelności duszy człowiek nie miałby wiary, nie znałby co piękność, co prawda. Gdy człowiek zdoła myśleć o nieskończoności, o wiekuistości, toć dowodzi

że nieskończoność, że wiekuistość jest w nim, że jest istotą jego, że on sam jest wiekuistym i nieskończonym. Wszakże na przyczołach, na wysokości wszelkiej umiejętności jest wiadomość o Bogu. Że zaś człowiek wie o Bogu, że myśl o Bogu mogła powstać w duchu jego, że pierwiastek Boży żyje w nim, że uczucie o Bogu mogło się obudzić w sercu jego, jest to najwyższą rękojmią nieśmiertelności człowieka (ob. § 399):

Czytelnik przekona się z ostatnich §§ od 399 do 406 że w nich dotknęliśmy jedynie ogólnie tej ważnej osnowy o wiecznem trwaniu istoty człowieka, bo o tyle tylko, o ile rozwoj pneumatologiczny ducha zawiéra te prawde zwinietą w sobie. Wszak i pod tym nawet wzgledem nie wyczerpaliśmy rzeczy w tych ułomkowie natrąconych zasadach; przypominamy, co się już wyżej rzekło, iż ta osnowa cała rzeczywiście może dopiero znaleść zupełne rozwiniecie swoje w Teozofii. Lubo na teraz Teozofii nie rozsnujemy, wszelako pod względem filozoficznym owe przytoczone przez nas prawdy wystarczą, a to tém wiecej, iz pewnik o nieśmiertelności ma najpotężniejszą podwalinę swoją w Religii; tu z żywej krynicy wiary niechaj czerpie człowiek pewność przeznaczenia swojego wiekuistego.

# § 407.

Tak kończy się rozwoj naszej Pneumatologii; myśl stanęła u podnoża prawdy bezwzględnej, owej prawdy żyjącej i w myśli wszelkiej i we wszelkiem istnieniu. Duch stworzony przeto ku temu się ma aby i on ziścił tę jedność, by ją ziścił, o ile tego dokonać zdoła stworzone jestestwo. Rozpoczyna zatem tę drogę swoją. Pierwszem ogniwem tego rozwoju będzie stopień, na którym duch znajdzie się bezpośrednio, (bo bez przyłożenia się swojego) złączonym z istnieniem również bezpośredniém, bo zmysłowém, bo z cielesnością swoją; jest to tedy stopień w którym duch zostaje jeszcze pod wpływem cielesności, a historya tego stopnia jest coraz potężniejsze wyzwalanie się z pod tych wpływów; te dzieje duchowe okazać nam winna nauka następna, to jest Antropologia.

# II. Antropología.

# **§** 408.

W § 345 widzieliśmy stosunek ogólny Antropologii do Pneumatologii, a w § 407 związek bliższy obu tych umiejętności. Wyświéciło się nam iż do Antropologii należy rozwój tych wszystkich zjawisk, które są wypadkiem wpływów cielesności na duszę ludzką. W téj umiejętności przeto strona zmysłowa duszy jest osnową naszą. Rzekliśmy również że o ile dusza ludzka sama siebie odróżnić zdoła od własnej cielesności swojej, a zatém o ile ma świadomość siebie samej, o tyle przedstawia duchową stronę swoją.

Duch więc jest wyższym stopniem objawu duszy; jest to pierwiastek duszy czynny, rozwijający się. Dla tego też w Pneumatologii, jako w nauce ogólnej, niemającej jeszcze względu na cielesność, mówiliśmy jedynie o duchu. (Ob. Log. § 177).

Zoologia, układając systemata swoje, zwykła umieszczać na jednym końcu człowieka, tuż przy nim małpę, następnie psa, konia, wieloryba i t. d., a na drugim, niby na szarym końcu przyrody, polipy, wymoczki, gąbki. Pogląd takowy jest wprawdzie słuszny, przecież ze względu na Antropologią winniśmy zwrócić baczność naszych czytelników na prawdziwe znaczenie cielesności człowieka, będącej najwznioślejszym stopniem natury żyjącej. Ta najwyższa doskonałość Iudzkiego or-

ganizmu nietylko się ma rozumieć jako spotegowanie najwyższe organizmu zwierzęcego, jako li liczebne, ilościowe pojęcie (quantitative), lecz nadto ma jeszcze inne wyższe znaczenie. Jakoż gdy człowiek jest najwyższym stopniem co do ilości, więc już zarazem różni się od wszelkich niższych stopni pod względem jakości, a tak staje się zupełnie inném jestestwem, niż były wszelkie inne ponizėj stojące. Ciało ludzkie bynajmniej nie jest samym najdoskonalszym organizmem w porównaniu ze zwiérzętami, ale jest doskonałem, jest samo jedno doskonalém, gdy tymczasem wszystkie organizmy zwierzece nie są doskonałe. Tutaj wiec w dzielnicy jestestw napotykamy zupełny i gwałtowny zwrót, tu inny świat, chociaż i ciało człowieka, będąc szczytem natury żyjącej, niejako do niej naleiy. Wszak także szczyt ostrosłupa, częścią jego bedac, do niego należy; ale szczyt ten jest punktem, jest idealnością; gdy tymczasem niższe części téj piramidy są płaszczyznami, bryłami. Tak tedy większa zachodzi różnica między organizmem ludzkim a cielesnością wyższego zwiérzęcia, niż między tém najwyższém zwiérzęciem a najniższém żyjątkiem; téj prawdy krótkie rozumowanie będzie dowodem dostatecznym. Powiedziano bowiem na inném miejscu, iż zjawisko zawsze odpowiednie jest istocie swojej (Log. §74, 75), że zatém organizm zwierzęcy odpowiedni jest duszy zwiérzęcej w nim przebywającej (Fil. Nat. § 326); ztąd wynika że organizm zwierzęcy ma się do cielesności człowieka, jak dusza zwiérzęca do duszy ludzkiej; lecz dusza ludzka jest zarazem duchem, duchem siebie świadomym. Tak przeto ogromna przepaść rozdziela świat człowieczy od dzielnicy zwierząt. Więc słusznie któś powiedział, iż wtedy będziemy mogli uważać małpy za podobne nam jestestwa, gdy one założą sobie

zbiory zoologiczne i w nich umieszczą wypchanego człowieka.

W tęskną noc materyi wpada promień niebiański i rozświeca grube ciemności, a nad skroniami Bożego wybrańca jaśnieją wiekuistości promienie. Ten świat materyi głucho-niemy w sobie, jakby zaklęty złowrogiem oczynieniem, patrzy na nas martwémi oczyma. Lecz gdy człowiek go-zaklnie, gdy reke na nim położy, już wtedy głuchota tej natury jest uleczona; świat bezrozumny ocuci się z ciężkiego omdlenia i pozna w człowieku pana swojego. Na rozkazanie umiejetności, na miłości słowo wyrzeczone sztuką piekna, znika owo oczynienie natury; ona przejrzy, przemówi o sobie w malowanym obrazie, serce w niej zapuka gdy jej zagra muzyka, gdy jej zaśpiewa pieśń, a cała przyroda obchodzić bedzie odrodzenie swoje.

## **§ 409**.

Z saméj istoty Antropologii i z zasad logicznego podziału każdego rozwinąć już zdołamy części główne niniejszej umiejętności.

Jakoż gdy przeznaczeniem jest duszy aby, rozwijając się sama z siebie, stała się tém czém już jest w zarodzie swoim, a zatém aby coraz potężniej okazała duchowość swoją, wynika z tego iż koniec Antropologii winien przedstawić ten stopień duszy, w którym ona, już przezwyciężywszy cielesność, wyświeca swoją duchową stronę. A gdy duch właśnie zależy na jedności podmiotu i przedmiotu, zatém stopień ostatni Antropologii będzie zarazem przejściem do Psychologii.

Znając tym sposobem kres Antropologii i jej granice, obaczmy już teraz jak ona się rozdziela sama w sobie. Te podziały winny być ściśle logiczne. Wypada przeto naprzód przypatrzyć się zjawiskom wy-

#### ANTROPOLOGIA.

pływającym ze ścisłej łączności ducha a ciała. Po czém w części wtórej wystąpią objawy odwrotne owej jedności duszy a cielesności; będa to zatém zjawiska wypływające z mocowania się duszy z cielesnością, czyli z rozdwojenia się tych dwóch stron (tych dwóch szczególności); trzecia nareszcie część Antropologii obejmie te stopnie, w których cielesność, już przemożona przez duszę, staje się jedynie jej zjawiskiem zewnętrzném. W téj trzeciej części zachodzić bedzie również łaczność między obiema stronami, lecz jedność ta jest wielce różna od owej pierwszej jedności, która była jeszcze pierwotną, niewykazującą jeszcze różnicy między duszą a ciałem; w tej zaś trzeciej części jedność pochodzi z przemożenia ciała, a zatém okazuje się wprawdzie różnica takowa a zarazem jej przemożenie.

# **§** 410.

Wszelako rozwój nasz Antropologii niéma bynajmniéj tego znaczenia jakoby był rozwinieniem historyi antropologicznéj pojedynczego człowieka, jakoby przeto każdy człowiek przechodził przez te wszystkie stopnie, które będą treścią téj umiejętności naszej; Antropologia ma jedynie to znaczenie iż w niéj rozwijamy wszystkie zjawiska do téj sfery należące, a następstwo ich wzajemne oznacza zarazem ich wzajemny logiczny stosunek.

# a. Zjawiska wypływające s piérwolnego słącsenia natury a ducha.

## § 411.

Stopień ten pierwszy wynika wprost z treści § 409. Na tym stopniu dusza obłożona jest cielesnością, a zatém nietylko ulega jej wpływom, ale gdy ta cielesność sama należy do ogólnej natury otaczajacej ją w koło, więc też natura, działając na ciało,

wpływa za pośrednictwem jego i na duszę, a tak zradza szereg zjawisk będących odbiciem tych przyrodzonvch poteg zewnetrznych. Tak tedy przedstawiają się nam zrazu zjawiska dwojakiego rodzaju, bo jedne będące skutkiem natury zewnętrznej, drugie własnej cielesności naszej. Lekki rzut oka przekonywa nas od których nam zacząć wypada. Jakoś gdy celem jest Antropologii aby nas doprowadziła w końcu do samodzielności ludzkiego ducha, gdy zaś cielesność jego, będąc jestestwem odrębném, okazuje tém samém, choć trybem zmysłowym, odosobnienie zewnętrzne człowieka od ogółu natury; przeto znać iż zjawiska, wypływające z cielesności, same beda wyższe niż owe które, idac od natury zewnetrznej, przedstawiają nam człowieka jako ułomek całości natury, do której ciało nasze należy. Od tych tedy zjawisk, jako niższych, rozpocząć nam wypada nasz pochód. Potęgi natury ogólnej, jak nam wiadomo, sa rozjednostkowane na zjawiska, na jestestwa odosobnione, a zatém odrębne od siebie przestrzenią i czasem (Fil. Nat. § 206); one przeto odbiją się na duszy odpowiedniemi rozjednostkowanemi zjawiskami, a tym właśnie trybem owe potęgi natury zewnętrznej nabierają piętna duchowego.

Żywot cielesny człowieka będzie przeto wyrazem ogólnego żywota natury i jego przetłumaczeniem na zjawiska psychiczne. Że zaś natura zewnętrzna naprzód występuje względem człowieka jako kula ziemska, będąca mieszkaniem ludzkiego rodu, mówić nam tedy przedewszystkiem wypada o wpływach ziemi na psychiczność naszą.

Antropologia właśnie przedstawia ten stosunek ducha a materyi, co towarzyszy człowiekowi przez życie całe; wszak nawet w chwilach świętych, uroczystych, gdy myśl w górę zwrócona, drgają zcicha stróny cielesnéj natury naszéj, a duch niby

#### ANTROPOLOGIA.

arfa eolska zabrzmi powiewem tutecznego świata. A od wieków jakaś tęsknota za naturą niby za utraconym rajem żyje w sercu człowieka; więc gdy wiosna zabłyśnie po długiej zimie, gdy się przystroi w szaty niedzielne, już się roztwierają na rozcież bramy miast, a z domów i ulic roją się wybladli mieszkańcy, by na pagórach i dolinach, by wśród lasów i skał wyleczyć się z ckliwości życia sztucznego, by zapomnieć o swoich zatęchłych izbach, by się wygoić z trudów i kłopotów, by się skąpać w tem powietrzu i w tem świetle bożem.

# I. Wpływy zewnętrzne.

# § 412.

### a) Wplywy planetarne.

Rzekliśmy powyżej iż człowiek wśród natury ma się do niej jako ułomek do całości, zatém narażony jest na działanie jej potęg; uważmy atoli iż im dzielnica natury, do której człowiek należy, (ziemia) będzie ściślejszą całością, to jest ściślej odosobnioną od ogółu wszech rzeczy materyalnych, tém też i człowiek silniej się odosobni od ogółu tego, tém przeto mniej wszechnica jestestw zmysłowych zdoła wpłynąć na niego. Lecz gdy planeta, będący mieszkaniem człowieka, jest planetą pierwszego rzędu; gdy mając środek sam w sobie przedstawia odnoszenie się do sieble; gdy nakoniec kulica ziemska jest doskonałem indywiduum kosmicznem (Fil. Nat. § 265); wpływy tu zatém innych ciał niebieskich winny być niezmiernie mało znaczące.

Lecz gdy nawzajem ziemia ma drugi swój środek w słońcu samem, a nadto przydany sobie księżyc, poznać ztąd można iż w ogólności stosunki łączące ziemię z księżycem, a mianowicie ze słoń-

cem, wywierać beda wpływ wieloraki na żywot człowieka. Bo jeżeli działanie księżyca występuje jawnie tylko w chorobliwych stanach (np. w lunatykach), toć powszechniej i dobitniej objawiają się w człowieku rożne stosunki ziemi do słońca. Ztad naprzód rozmaite nastrojenia duszy wedle różnych geograficznych pasów, które człowiek zamieszkuje; ztąd wynika różnica między usposobieniem mieszkańców wysokiej północy, krajów zwrotnikowych a pasów umiarkowanych. Tu należy dalej różnica sprawiona przez obiegi ziemi około słońca, które są powodem rozmaitego nastrojenia umysłowego w czasie Zimy lub Lata, Wiosny lub Jesieni; nakoniec ten nastrój również się okazuje różnym wedle różnej pory dnia; inaczej działa umysł zrana, inaczej o wieczornym zmroku, inaczej w południe, inaczej o północy.

Z tych stosunków ziemi do słońca, do ksieżyca i do siebie samej wypływa jej żywot tak zwany solarny, lunarny i telluryczny. Krom tego wspominają niekiedy jeszcze o żywocie syderycznym płynącym niby z działania gwiazd na ziemię. Lubo w rzeczy samej działanie takowe jest żadném. przecież żywot lunarny i solarny zrodził mniemanie jakoby i gwiazdy wplatały się w życie ziemskie, a tém samém i w losy ludzkie; ztad wyległa się odwiecznym zabobonem Astrologia. Uwierzono że gwiazdy i ich położenie do siebie władają przeznaczeniem pojedyńczych ludzi i państw. Na nieprzejrzanych rozłogach międzyrzecza Eufratu i Tygrysu, pod niebem kryształowych błękitów, kędy się siejba gwiazd płomienieje jakby żarem pochodni, zrodziła się, jak wieść niesie, ta pradziadowa nauka wymarzona chaldejską fantazyą. Ztad dopiéro wkroczyła do Egiptu i Palestyny; tutaj wiara w prawdziwego Boga napiętnowała ją cechą grzechu: "Niech

nie będzie między wami wieszczek, guślarz i wróżek i czarownik" wyrzekł Mojżesz (V. 18. 20), a tak uznał wolną wolę człowieka. Lecz w Egipcie Astrologia ściśle złączyła się z Religią; jakoż dusza wedle mądrości egipskiej idąca z wysokości nieba ku ziemi, mając się stać duszą rodzącego się człowieka, wędruje przez srebrny łuk drogi mlécznéj, a w czasie téj pielgrzymki przyjmuje wrażenia tchnących na nią gwiazd; a tak Egipt jawnie wyświeca że jeszcze nie dorobił się jasnej wiedzy o wolnej woli człowieka i dla tego właśnie wpuścił do siebie Astrologia. Zabobonni Rzymianie chwytali się téj nauki, póki jej Tyberyusz nie wypędził z Rzymu. Przecież Wiara Objawienia-wyswobodziła ród ludzki od guseł; uznała w całej głębi wolną wolę jestestw rozumnych, orzekła iż gwiazdy, od których doprawdy zależy los człowieka, które się wplatają w przeznaczenie jego, goreją w własnych jego piersiach, jako istne horoskopy jego przyszłości.

Mimo to wszakże Astrologia, razem ze swoją siostrą Alchemią, wstąpiła z gusłami w wieki średnie, nawet wmyciła się do wieku XVII a co więcej do XVIII. Wallenstein sprowadza (r. 1629) Kepplera do Sagan, a ten wielki człowiek wróży szczęście wodzowi. Tycho Brache wyśmiewa Aristotelesa, że nie przeczuwał związku między siedmią planetami, siedmiu metalami i siedmiu głównemi członkami człowieka. Baco i Montaigne ufają gwiazdom. Wszak to jeszcze w roku 1816 jakiś niedowarzeniec wydał w Niemczech system astrologiczny. Jak to często bywa, wzniosłość a śmieszność sąsiadują z sobą, więc i tu najwspanialsza ze wszystkich umiejętności Astronomia mieszkała o ścianę z Astrologią.

# **§** 413.

# b.) Działanie potęg szczegółowych.

Ponieważ kula ziemska sama jest całością rozmaitych potęg szczegołowych (Fil. Nat. § 266), moce te przeto, wywierając działanie swoje na organizm człowieka, tem samem odzywają się wpływem swoim w duszy jego, a lubo nie są warunkiem stanowczym w żywocie umysłowym człowieka, przecież albo mogą sprzyjać rozwojowi jego, lub też stać się, zawadą dla niego.

1. Tak tutaj przedewszystkiem spotykamy Klimat. Jasność i promienistość lub zamroczenie rodzinnego nieba, ciepło ożywcze, upały podsycające namiętność, lub zimna chłodzące ochoty zmysłowe, wichry lub martwe cisze, deszcze ulewne lub zabijające susze i t. d., wdzierają się niewidomie przez cielesność naszą w duchowe przybytki. Obok ogólnego klimatu rocznego, stają jeszcze pory roczne; liczba ich, i charakter szczególny, nadają piętno życiu, zatrudnieniom, więc umysłowemu nastrojowi człowieka. Przytém tutaj jeszczeby dodać można zmiany dzienne, elektryczność w powietrzy, dni pogodne i słotne, wietrzne, wpływające na usposobienie nasze, zwłaszcza przy słabej organizacyi lub w poźniejszej starości.

Niewątpliwą jest prawdą, iż gdy ciało ludzkie zdoła przemódz swawolę klimatów, tém już silniej tryumfuje nad niem potęga ludzkiego ducha; ale również jest rzeczą niezaprzeczoną, iż mieszkańcy różnych klimatów mają, ogólnie mówiąc, pewne piętno właściwe sobie, okazujące się właśnie w ich kierunku umysłowym. Tak możnaby powiedzieć iż północ obfita w talenta głębokiej abstrakcyi, pochopna jest do matematyki, filozofii, a niekiedy do mistycyzmu i zadumy. Na południu, kędy czarodziejski klimat oblewa cały świat niewypowiedzianym urokiem i tchnie nawet duszę w niemą Naturę, już człowiek udziela ducha swojego materyi martwej, a tak staje się wieszczem i mistrzem. Na północy żył Tycho Brache, Kopernik, Kant, Keppler; na południu Pindar i Michał Anioł, Cervantes i Dante, Rafäel i Sofokles, Pergolese i Homer.

Choć słusznie któś powiedział, iż długo trzeba będzie czekać, zanim się wśród Negrów lub Samojedów zjawi jaki Plato czy Newton, lub się zrodzi żywy Apollo belwederski albo Wenus Me-- dycejska; przecież i pod tym względem nie wolno uogólniać i strychulcem mierzyć zdolności duchowych. Wszak blisko 2000 lat temu, jak Cycero żartując pytał o filozofów między mieszkańcami Brytanii, o malowanych ciałach, a przecież dziś myśl Anglii ogarnęła świat i wzięła pod sieć swojego przemysłu i handlu kulice ziemska, co daleko więcej warto niż owa Cyceroniańska łatana filozofia. Dziś Filozofia i Bogi greckie i dziwy sztuk pięknych oddawna zostawiły, niby głuche pustki, cudowne Ateny a przeniosły się na zachód i północ; a ów Olimp, niegdyś promienista ich stolica, dziś sprozaiczniał, stał się zwyczajuą pospolita gora.

### § 414.

2. Obok zmiennych zjawisk klimatycznych, kula ziemska przedstawia jeszcze różnice stałe, stwardniałe w ukształceniu swojej powierzchni i rozdzieleniu ładów i wód.

1. Tutaj przedewszystkiem spotykamy części świata (ob. Fil. Nat. § 289 i następne). Każda z nich ma właściwe piętno swoje, a każdej mniej więcej odpowiednie jest plemie (rassa) ludzkie, które, wyjawiając się w postaci człowieka i w pochopnościach jego fizycznych i moralnych, tem samem wyświeca naturę części świata, którą zamieszkuje. Co tém więcej zdaje się być pewnem, iż nowsze poszukiwanie dowiodło że, mimo rożnic plemion, ród ludzki pochodzi z jednej pierwotnej pary.

a. Australia. Jėj charakter dziwaczny, niedonoszony z jednėj strony, zjawiający się pniakowatą formą Nowėj Hollandyi, a z drugiėj strony wyspami rozproszonemi jakty punkta po niezmiernym przestworze oceanu, przedstawia również niedonoszoną florę i faunę, a przedewszystkiem plemie ludzkie niewydarzone zamieszkujące tę część świata.

To plemie samo w sobie jest rozdzielone w przeliczne różnice. Atoli za piętno główne uważane być może plemie Malajskie i obok niego Negrowie australni a mianowicie Papuas. Wszak jeden i drugi odcień przedstawia gwałtowne namiętności, zapomnienie siebie w rozkołysanej chuci. Zemsta, mord i zniszczenie, negacya wszystkiego bez braku, jest usposobieniem przedewszystkiem Malajów, gdy Papuas, przyzupełnym prawie braku uczuć człowieczych, łączą tępość umysłową z niemowlęctwem duszy.

b. Afryka. Odciąwszy od tej części świata cały obszar należący z położenia, z natury, Historyi i z plemienia do Europy, to jest całą przestrzeń aż po Sahare i gory Księżycowe, zostanie nam Afryka właściwa i plemie Negrów. Tutaj natura jak wiemy (Fil. Nat. § 292) skrepowała lady suche, nie pozwalając rozrość się kadłubowi tej części świata w członki, w zatoki, w półwyspy, wyspy. Tutaj podobnież jedna połowica dźwiga się równiną wysoką, a druga rozlega się równiną niską; podobnie i człowiek, nierozwinięty duchowo, zatrzymał się na wieku dziecięcym umysłowości swojej; on nie był nigdy współpracownikiem w dziejach rodu ludzkiego, a palec Boży nie dotknął się jeszcze owych tłumnych milionów i nie obudził drzemiącego w nich ducha (Egipt nie doAfryki lecz raczej do Azyi należy). Tu człowiek, bez powodu ro-

zumnego, to szaleje radościa i weselem, to łagodny, serdeczny, niby dziecię, to rozhukany bez przyczyny gniewem rzuca się w mordy i okrucieństwa, to ospały i leniwy, to namiętny i gwałtowny. Już jedno spojrzenie na kształt jego zewnętrzny jest zwiastunem usposobienia jego duchowego; organa odnoszące się do potrzeb fizycznych: szczęka, wargi, zeby, silne i poteżne, a czoło, stolica ducha, wazkie w tył się mające, podobnie skronie ściśnione okazują przytłumienie ducha, a wybujanie istoty zwiérzęcéj. Więc téż tutaj brak myśli i zastanowienia; chętka chwilowa, z nienacka urodzona, władnie tém życiem dwuznaczném, a cywilizacya i nauka wprawdzie znajduje bierność ducha dla siebie, lecz nie znajduje w nim siły, coby ją samodzielnie rozwinęła i spotegowała. W Afryce, jeszcze całą potęgą natura objęła człowieka, który wierząc w czary i wróżki mniema że panuje naturze.

c. Azya. Tutaj lądy rozpoczęły rozwój swój: to pionowo rzeźbią się w kształty rozmaite, to znowu poziomo rosną w półwyspy, odnogi i rozsypują się wyspami; lecz jak rozrośnienie się lądów nie jest jeszcze zupełne, tak i myśl nie jest jeszcze usamowolniona. Plemie mongolskie, będące wyobraźnikiem Azyi, niéma dziejów; tutaj jedynie zawiązek Historyi. Oczy na poły zamknięte, z ukosa do siebie się mające, potężna kość licowa, czoło wązkie w tył się podające, czaszka prawie sześcienna choć spiczasta, okryta włosem krótkim i twardym, postać zsiadła i krepa; otoż wizerunek ludów, których duch nie zdołał sie rozwinać w rzeczywiste dzieje. W Azyi dźwigały się mocarstwa olbrzymie, co trzęsły na chwilę światem, lecz wrychle znów, zapadając w zniewieściałość i zapomnienie, stały się łupem innych ludów również z nienacka wyrosłych. Niekiedy wprawdzie założyły się państwa długotrwałe, ale martwe, bez pierwiastku żywotnego, pruchniejące w sobie, czekające śmiałego zdobywcy, (Indye, Chiny). W Azyi poczęła się Historya świata, więc Azya słusznie nazwana<sup>.</sup> "Wschodem słońca i dziejów ludzkich" Ztąd w Azyi i cywilizacya nie miała trwałości; nauki wprawdzie niekiedy tu zakwitły, ale kwiat ten zwiędniał nie wydawszy owocu (np. Arabowie); oświata i nauka grecka, rozsiana przez Macedońskiego Alexandra, tak barbarzyństwem rozwianą została bez śladu, jak świetna cywilizacya Kalifów Bagdadzkich, lub ziarno Wiary Zbawienia.

d. WEuropie starły się nawzajem i ułagodziły rzeźby ziemskie właściwe innym częściom świata, a kształty geograficzne całej kulicy naszej zbiegły się rozmaitością w tej małej dzielnicy świata i utworzyły z niej arcydzieło swoje; kształt jej misternie wyrobiony ma się do form azyatyckich, jak dzieło rzeźbiarza do pracy kamieniarskiej (Fil. Nat. § 294). Tutaj stolica historyi rodu ludzkiego posługującej się plemieniem Kaukazkiem, by ziścić przykazania Boże na Ziemi. Sama barwa ciała już nie ma tej jednostajności, jak innych plemion (np. negrów); ona mieni się we wszystkie barwy, jakby tchem duchowym oblana; a wedle różnej indywidualności znów wyjawia się licznemi różnicami barwy; podobnież i włosy (czarne, płowe i t. d.), które już nie są szorstkie ani wełniaste, ale miękkie i potuine. Czaszka eliptyczna większemi rozmiarami pozwala rozrastać się mozgowi, a czoło królujące nad obliczem, oczy wyraziste, stają się wyobraźnikami duszy. Tutaj i nerwy i muszkuły więcej rozwinięte. A jak w tej postaci równoważą się wzajemnie fizyczne siły, tak tutaj i duch panuje nad namiętnością, waży i miarkuje głos serca i myśli. Ztad istotna Historya rozpoczyna się rzeczywiście z pierwszym ludem europejskim, z Grecyą. Ojczyzna Hellenów, niby drogi kamień rznięty, jest jakby miniatura Europy, i tu znajda sie wszystkie kształty geograficzne sprowadzone do najdro-

bniejszych wymiarów i tutaj odrebne ludy jednoczą się spólnym akkordem w całość. Ten pierwszy lud europejski nie umarł, on żyje w duchowych dziejach dzisiejszej Europy, on jest pierwiastkiem głównym jej mądrości; tu pierwsza zakwitła sztuka prawdziwa. Wszak i pierwszą prawdziwą filozofią jest filozofia grecka. Wojny przeciw Troi i Persom dowodzą że Grecya jest europejskim ludem. Drugim kształtem Historyi jest właśnie ten Rzym, tak. męzki i poważny, tak uroczysty i twardy; on czyni Azya i Afrykę stopniem swojej chwały, a podbijając świat jednoczy ludy w koło, w jedno państwo; gotuje spólne ognisko dla wiary Zbawiciela i prostuje ścieżki pańskie. Wiara Chrystusowa, poczęta w Azyi, w Europie znajduje prawdziwa swoją ojczyznę; ztąd pogrążenie w ciemnocie innych części świata jest jakby zarzutem dla Europy, wiec ona cywilizuje Azyą, ową starą macierz swoją. Szerzy się też cywilizacya Europejska od wieków do wieków. Niegdyś dla kultury ludzkiej morze maluchne Egejskie było morzem Śródziemnem; później sceną jej Historyi stało się morze Śródziemne właściwe: dziś Atlantyk cały jest takowem morzem Śródziemnem dla dziejów świata, a cywilizacya rozszerzając się ku Wschodowi, zarazem i z tamtéj strony oceanu na dalekim Zachodzie założyła nową pracownię dla siebie.

e. Ameryka wyraża się właściwem sobie plemieniem. Niskie w tył przegięte czoło, kość licowa wydatna jak u mongołów, czaszka mała, nos orli, budowy kształtność przypominająca plemie Kaukazkie, barwa miedziana, włosy twarde są piętnem mieszkańców Ameryki, znikających od roku do roku z powierzchni ojczyzny swojej. Ich żywot jest dramatem, częstą wzniosłą tragedyą, ale nigdy nie był Historyą. Ludy te bierne, łatwe do wrażeń, ale w sobie zamknięte, obojętne na świat i losy swoje, obojętne dla roskoszy zmysłowych, przestają na małém, nie zrywające się do czynów, zastępując siłę i sprężystość obłudą, chytrością i podstępem, umieją uczucia swoje zagrzebać w głębi piersi swoich. Lud ten się przeżył. Jak niegdyś zniknęły dwa kwitnące państwa Mexyk i Peru, tak dziś znikają ich szczepy, ustępują ciągle na Zachód i zostawują groby ojców swoich rozpiérającej się Europie.

# § 415.

Jak dopiéro widzieliśmy plemiona będące odbiciem części świata, tak znów wielkie obszary w tych dzielnicach Ziemi wyrażają się szczepami, odznaczającemi się rodowością pochodzenia swojego. Charaktery spólne szczepom giną w miarę rozwijającej się Historyi, a tak spólne ich pochodzenie pierwotne staje się abstrakcyą; są to dzieci jednych rodziców, które dorosłszy same mają dom swój osobny, swoje własne dążności, zachowując niekiedy jedynie ślady rodzicielskiego obyczaju jako przypomnienie z dawnych lat.

Historya przeistacza i indywidualizuje szczepy w narody, jak natura indywidualizuje owe obszary w kraje osobne. Wpływy natury kraju z jednej strony, a stosunek do spółczesnych narodów z drugiej, stają się dwoma pierwszemi czynnikami w charakterze mieszkańców każdego kraju; oprócz tych pierwiastków jest jeszcze trzeci: jest to usposobienie pierwotne włożone od Boga w dusze mieszkańców każdego kraju. Piętno z tych trzech głównych pierwiastków zrodzone wyświeca się duchowo we właściwym języku, literaturze, obyczaju i w Historyi, a zewnętrznie wyjawia się wyrazem oblicza, budową ciała, pochopnością, temperamentem, formą społeczności innemi zjawiskami.

# **§ 416**.

3. Jeżeli zaś klimat potęgą swoją lótną i ruchawą działa na człowieka, jeżeli następnie formy płynne i stałe budujące części świata i kraje wyrażone są naturą fizyczną i psychiczną człowieka, niemniej też działa na niego *okolica* otaczająca go w koło, a wplata się w serce bez względu na pochodzenie jego plemienne, szczepowe lub rodzime.

Tutaj przedewszystkiem następuje:

1. Wpływ widoku kraju. Nieobojętna jest dla żywota ludzkiego rzeczą, jaka natura otacza kolebkę jego, czyli to będą równiny szérzące się rozłogiem nieprzejrzanym, lub olbrzymie grody gorskie dźwigające się szczytem śnieżnym, czyli doliny bieżące 🛰 wzdłuż nurtów rzecznych, lub płaszczyzny wzniosłe budujące się szerokim grzbietem; czyli to będzie step tęskny, lub pobrzeża morskie którym przygrywają oceany, czy pustynie bezwodne skwarnych piasków, lub puszcze ciemne, albo bagna i błota, lub skały su-Okolica, w której człowiek żyje, obrazy jej che. natury i tajemnicze jej głosy przenikają mimo wiedzy duszę człowieka ogarniając ją czarodziejską mo-Nie wspominamy nawet o estetycznych wpłyca. wach natury, które nie tutaj jeszcze należą, bo takowe się rodzą ze świadomego już panowania ducha nad widokami przyrody; tutaj raczej mówimy jedynie o wrażeniach, które człowiek mimo świadomości odbiéra od natury zewnętrznej. Wszak i rośliny, a więcej jeszcze zwierzęta, wśród których przebywa człowiek, tajemniczem oczynieniem wpływaja na duszę jego.

2. Wrażenie powyższe możnaby nazwać wpływem teoretycznym, bo znienacka działającym; lecz obok wpływu tego natura, otaczająca człowieka, wywiera jeszcze działanie praktyczne, gdyż dostarcza mu pokarmu i ułatwia zaspokojenie potrzeb, a tak zniewala do stosownego zatrudnienia. Uważmy iż, prócz soli i wody, natura nieorganiczna nie podaje nam żadnego gotowego środka pożywienia (wyjąwszy w niektórych wypadkach, np. tłuste iły); inne pokarmy są wprost wzięte ze świata roślinnego lub zwierzęcego. Natura przeistacza, przemienia piérwiastki nieorganiczne swoje na jestestwa organiczne, na rośliny i zwiérzęta, a tak gotuje pokarm dla ludzi. Sama zdolność człowieka hodowania roślin i zwierząt wskazuje tem samém pokarm stosowny dla niego; same zeby nawet już są dowodem że roślinność, równie jak pożywienie animaliczne są naturze jego odpowiednie; ztad mieszanie obu jest najstosowniejsze. Doświadczenie zdaje się potwierdzać to zdanie. Jakoż naturaliści twierdza w ogólności, iż narody żyjące samém mięsem doznają opóźnienia w swym wzroście duchowym, podobnie że ludy żyjące samemi roślinami zostają w stanie dziecięctwa (np. wyspiarze morza Spokojnego); a że przeciwnie wszędzie tam, gdzie człowiek rozwinął dzieje umysłowe swoje, żyje pokarmem mięsném i roślinném.

W najbliższym związku z pokarmem jest, jak powiedziano, staranie się o niego, zatém odpowiednie zatrudnienie. Zabiegi i walka z życiem kieruje myślą i dążnością człowieka, wyrabia ciało i nadaje znamie umysłowi jego. Inne ma cechy lud łowczy a rybacki, rolnik a flis, lub żeglarz, rzemieślnik a uczony, duchowny a wojskowy człowiek.

Strefy wyrażają się płodami właściwemi, a te znowu mają zidealizowanie swoje w usposobieniu mieszkańców. Lubo wola stała i trwała w ukształceniu się jest silniejszą niż wszelkie przyczyny materyalne, przecież wiele słuszności może mieć za sobą zdanie przypisujące np. flegmę, powagę, prozaiczność Anglików onemu na pół surowemu mięsu wołowemu i mocnemu piwu, którego używają, a upatrujące znów w lekkości, dowcipie i ruchawości francuzkiej skutek białego chleba, wina i drobiu. Wszak prawie powszechne jest mniemanie w Niemczech, jakoby różnica tak zpaczna między Bawarami a Szwa-

bami właśnie ztąd się brała iż tamci wypijają znaczną ilość ciężkiego piwa, gdy ci więcej smakują w winie. Atoli jest rzeczą pewną, iż potrawy i napoje, również jak i strój właściwy pewnemu ludowi, mają często przyczynę i zasadę w klimacie; zmiana pod tym względem zwyczajów sprowadza niekiedy słabości nieznane dawniejszym czasom.

# II. Wpływy własnéj cielesności.

# § 417.

Powyżej widzieliśmy wpływy natury jako kuli ziemskiej i powierzchni jej jako całości ogólnej (§ 412), a mianowicie wrażenia, jakie sprawiają obroty ziemi około słońca i własnej osi; następnie przedstawiały się nam potegi rodzące się ze szczegołowych różnic zamkniętych w téj kuli ziemskiej, przeto działanie sił klimatycznych, dalej widzieliśmy piętno plemienne, szczepowe, rodowe, okolicy i t. d. Wszystkie te powyższe zjawiska atoli miały główne źródło swoje w świecie zewnętrznym, przeto teraz wedle tego, co się rzekło powyżej (§ 411), z kolei nasuwają się nam działania, które odbiéra człowiek od własnej cielesności bez względu na naturę zewnetrzna. Każdy bowiem człowiek jest pewném, z przyrodzenia ściśle oznaczoném indywiduum; dla tego téż zwykliśmy mówić, iż człowiek jest tego lub owego usposobienia z natury, téj lub owéj natury.

Tutaj widzimy że nam się przedstawiają naprzód zjawiska mające za podstawę usposobienie trwałe cielesności, zatém zjawiska różniące się od tych, które mają źródło w przemianach i odmianach, spotykających jedno i toż samo indywiduum. W tamtych pierwszych tedy obaczymy zjawiska róźniące ludzi między sobą, są to różnice osobnicze;

#### FILOZOFIA DUCHA LUDZKIEGO.

te ostatnie zaś rozróżniają stany jednego i tegoż samego człowieka w różnych czasach.

### a.) Usposobienie trwałe cielesności.

### **§** 418.

Temperament. Udola. Spostrzegamy różne usposobienia umysłu, które temperamentem nazywamy; przypisujemy je słusznie wrażeniom, które wywiera na dusze różne usposobienie organizmu; wiémy również iż temperament jest właściwością idącą najczęściej z przyrodzenia indywidualnego, że rzadko tylko bywa dziedzicznym; umiemy nakoniec opisać różne temperamenta, oznaczyć dokładnie ich właściwe objawy umysłowe; ale nie zdołamy dostatecznie wyjaśnić powodów fizyologicznych będących właśnie źródłem usposobienia tego. Różne były mniemania pod tym względem; jedni przypisywali temperament właściwości pomieszania soków głównych, inni częściom stałym i t. p.; zdaje się atoli iż one mają podstawę w całym organizmie, w kombinacyi różnej wszystkich czynników ciała naszego. Łatwiej nierównie, aniżeli wytknąć przyczyny temperamentów, zdołamy określić ich znaczenie. Wszak temperament jest właściwościa osobnicza, wykazuje tedy zewnetrznie, czem każde indywiduum jest w sobie; widzimy przeto iż piętno temperamentu zależeć bedzie z jednej strony od mocy i sposobu, jakim indywiduum przyjmuje wrażenia zewnętrzne, a z drugiej od trwałości i siły oddziaływania, będącego skutkiem tych wrażeń.

Znać iż temperament się różni od tak zwanej konstytucyi ciała, która raczéj jest zbiorem stosunków stanowiących siłę żywotną, a tem samem wyjawia, o ile organizm zawiera w sobie warunki trwałości. Od konstytucyi tedy zależy moc organizmu opierania się wpływom zdrowiu szkodliwym. Dla

ANTROPOLOGIA. '

tego zwykliśmy mówić o mocnéj lub słabéj konstytucyi (silne piersi, siła trawienia i t. d.); widać przeto iż konstytucya, lubo jest stopniem, zatém pojęciem ilościowém, lubo tedy jest różną od temperamentu (będącego raczéj jakością), zostaje z nim w ścisłym związku.

Wszak gdy ciało jest środkiem dla ducha, zatém znać iż tak temperament jak i konstytucya wpływają na usposobienie duszy. Przecież z drugiej strony, gdy cielesność jest służebnicą ducha, więc życie umiarkowane, oględne, zdoła konstytucyą słabszą wzmocnić, a ciągłe działanie i silna wola zdoła wpłynąć na udolę i ułagodzić jej piętno. Temperament gwałtowny może być umiarkowany staraniem woli naszej; a temperament ocieżały może być mocném postanowieniem podniesiony do czynności. Zwierze tylko i barbarzyniec zostaje tém, czém go przyroda uczyniła, lecz powołaniem człowieka jest by sam siebie utworzył, by działaniem swojém na siebie stał się tem, czem być winien wedle pojęcia swojego. Uważmy iż właśnie dla tego, że temperamenta sa skutkiem ustroju ciała naszego, zatém wiek, choroby, zatrudnienie, rodzaj, pokarm, wpływaja na zmiane temperamentu, a mianowicie na ich umiarkowanie.

# **§** 419.

### Charakterystyka temperamentów.

1. Tutaj na czele staje udola, która w najbliższem jest połączeniu ze światem zewnętrznym, a to w ten sposób, iż wszystko, co ją otacza, czyni na niej wrażenie a podnieca do oddziaływania. Gdy atoli świat zewnętrzny składa się z pojedynczych, jednostkowych przedmiotów, zatem te działania są również jednostkowe, pojedyncze, przemijające, a tém samem oddziaływanie temperamentu tego będzie również jednostkowe i przemijające. Z tego wynika, iż jak wrażenia są szybkie i nagle po sobie nastepujace, nie zostawując trwałych śladów po sobie, a tak z kolei same się zacierają, tak też oddziaływanie jest szybkie, ale bez trwałości. Ztąd oddanie się chwili obecnej i używanie jej jest piętnem tego temperamentu. Jest to udola krwista, temperament sangwiniczny; (wśród plemion Negrowie odznaczają się tem temperamentem; wśród narodów Francuzi, a z obojej płci, niewiasty, z pór wieku, dzieci). Z tego cośmy powiedzieli znać, iż temperament ten objawia wielką żywość, puls szybki, miękki, łatwo się zmieniający, fantazyą czynną. Chęć do towarzystwa, czułość, dobroć serca, łatwe ustępowanie cudzym życzeniom, ztad znów częsta lekkomyślność, naginanie się do chwili, zmienność postanowienia, brak wytrwałości w przedsiewzieciach, niekiedy skłonność do rozkoszy i nierządnego życia bywają cechami tej udoli.

2. Prawie wręcz odwrotny pierwszemu jest temperament (udola) flegmatyczny. Tępa tkliwość i drażliwość a oddziaływanie watłe i słabe jest jego znamieniem. Potrzeba tutaj silnych bodźców, by temperament takowy do działania pobudzić, a choć się znajdzie ochota do myśli i działania, przecież działanie bywa wolne i gnuśne. Chód powolny, ciało wiotkie, czynność umysłu i organizmu leniwa, myśli oględne, ciągle wynajdujące wątpliwość, zwłaszcza gdy chodzi o natężenie sił i działanie energiczne, cierpliwość w znoszeniu krzywd, wytrwałość w dochodzeniu celu zamierzonego, są znamionami tej u-Niekiedy zdaje się jakoby temperament takodoli. wy wszystkim w koło ulega, a przecież niekiedy wszystkimi mimo ich wiedzy rządzi i do celu swojego nagina. (Wśród plemion flegmatykami sa pierwotni mieszkańcy Ameryki; tutaj taż sama obojętność na świat i wrażenia zewnetrzne, na miłe lub

przykre wrażenia. Wśród narodów Hollendrzy; co do wieku, starcy bywają flegmatykami).

3. Udola choleryczna. Znamiona: konstytucya potężna odprawiająca wszystkie sprawy organiczne silnie i energicznie, puls prędki i mocny, spojrzenie ogniste, fantazya bujna, drażliwość nadzwyczajna, namiętności gorące są cechami choleryka. Ztąd też wrażenia, które odbiera, są mocne i mocne też oddziaływanie, zdolny do wielkich przedsięwzięć i wytrwały w ich wykonaniu. Choleryk bywa bitny i zuchwały, rad celuje, czynny w wykonaniu, ulny w sobie, więc często uporczywy roztrąca się o rzeczywistość. (Wśród plemion malajskie szczepy tu należą, a wśród narodów Włosi; wiek średni, płeć męzka, najczęściej ma skłonność do tego temperamentu.

4. Udola melancholiczna. Jak się ma udola krwista do flegmatycznej, tak mniej więcej choleryczna do melancholicznéj. Człowiek tego temperamentu cofa się w siebie, odłacza się od zewnętrznego świata i chetnie ginie w zadumaniu, pieści się własném nieszczęściem, wywołując z zapomnienia obrazy prze-Znając niezdolność swoją do czynu bywa szłości. podejrzliwy, a pełen tkliwości tęskni do samotności. Przy zdrowym i czerstwym umyśle udola ta staje się głębokością myśli i czucia; gdy się zaś znajdzie w umyśle słabszym czyni go odludkiem. Budowa ciała misterna, bladość, łagodność, brak drażliwości, spójrzenie spokojne, są zewnętrznemi cechami. temperamentu tego; (wśród plemion wyrażają go ludy mongolskie; step długi a przeciągły, puste równiny kamieniste, i chłód ich ojczyzny zniewala do zadumy i tęsknoty).

# **§ 420.**

Temperament ma podstawę somatyczną, cielesną; więc jak od człowieka zależy, by pano-

wał duchem przyrodzonej udoli i miarkował ją wedle przekonania swojego, tak również widzimy iż temperament nie jest w żadnym związku z czynnością moralną człowieka; żaden z nich niema pierwszeństwa, nie jest wyższem uzdolnieniem do życia uczciwego, do cnoty, moralności, umiejętności lub Religii.

Uważmy również iż nigdzie w rzeczywistości nie znajdujemy temperamentu w czystości swojéj, ale zawsze się pojawia w przelicznych kombinacyach.

# § 421.

### Różnica płciowa.

Jak różnica temperamentów jest różnicą tego rodzaju iż wymaga naszego porównania i odnoszenia wzajemnego temperamentów do siebie, tak różnica płciowa ma to właściwe piętno, iż każda płeć, wzięta z osobna, okazuje że jest ułomkiem, ztąd téż własną dążnością sama z siebie wyraża, iż nie jest całością, iż ma uzupełnienie swoje w drugiej osobie płci odwrotnej; są to dwie odwrotności nawzajem z siebie wypływające (Log. § 171. Fil. Nat. § 319). Płeć oboja ckazuje tedy dwie połowy, zatém dwie odwrotności równe sobie co do znaczenia fizycznego i duchowego; bo gdy każda z nich jest połową, zatém téż żadnej z nich nie należy się pierwszeństwo.

U roślin płeć jedynie okazuje się w kwiecie; inne części rośliny, liście, kora i t. d., nie wchodzą w stosunek płciowy i nie mają na sobie piętna odróżniającego płeć od siebie (Fil. Nat. § 307). U zwierząt płeć, krom części rodnych, objawiać się zaczyna już w całej budowie i we właściwości zewnętrznej (w wielkości, w pierzu, śpiewie; lew, lwica, owca, baran i t. d.), lecz na szczycie natury, bo w postaci człowieka, ta różnica odbija się

#### ANTROPOLOGIA.

w całém ukształtowaniu, przenika nawet najdrobniejsze szczegóły całej budowy właściwym sobie rvtmem. Postać mezka okazująca ścisłość w rysunku, energiczność linii, kontury twarde, silne, wyraża piętno charakteru; u niewiasty zaś formy miękkie, zaokragione, złagodzone, płynące z siebie, faliste, zwiastują iż tutaj uczucie jest władcą i pa-U męża panuje rozum z całą grozą i wyninem. kłością, tudzież pojęcia ogólne, zasady, które ma urzeczywistnić w świecie; umysł i ciało utworzone do walki, do pasowania się, do działania i czynności. U niewiastv na miejsce zasad ogólnych, wyrozumowanych, występuje instynkt serca, zwrócony nie na ogóły, ale na jednostkowe wypadki, które ocenia odgadując ich znaczenie. Niewiasty istota cofnięta w siebie jest raczej bierną; przeczuwa i przenika życie rzeczywiste, składające się z jednostkowych zjawisk. Niewiasta mniej stworzona do abstrakcyi; ztąd też nie rozprawia o Historyi spółecznej, o umiejętności, ale bardziej o osobach, mniej o zasadach ogólnych teoryi sztuk, jako raczej o wrażeniu, jakie to lub owo dzieło malarskie, muzyczne na niej sprawiło. Ztąd też spółczucie łatwe, chętna życzliwość i poświęcenie się najczęściej znajdzie się u niewiasty; miłość macierzyńska niema równej sobie.

Życie niewiasty jest tedy więcej podmiotowe, a mąż odnosi się do świata przedmiotowego. Ztąd też niewiasta, sama do siebie się mając, winna być obrazem wewnętrznej zgody i harmonii; w niej niema onego parcia wewnętrznego, które się rodzi ze sprzeczności łamiących się i walczących w głębinach duchowych; dusza niewiasty nie przeniosłaby na sobie tych walk bez opłacenia ich utratą właściwego sobie piętna. Lecz gdy sprzeczności i odwrotności łamiące się w duszy zradzają właśnie czyny świetne, wielkie dzieła, więc też właściwiej mąż jest powołany do ich tworzenia, a niewiasta, aby używała. (Kobiéta literatka o tyle téż dosięgnie swego celu, o ile utrzymuje się w sferze jej właściwej). I właśnie znów dla tego, iż mąż odnosi się do świata przedmiotowego, a niewiasta do siebie samej, piérwszy iści się w świecie rzeczywistym, w nim znajduje cześć swoją i honor; drugiéj zaś honor zamknięty jest w zakresie życia obyczajowego, domowego i w uczciwości rodzinnej nieskalanej.

# § 422.

Atoli obok temperamentu i płci znajdujemy jeszcze uzdolnienie psychiczne. Lubo każdy człowiek zdrowy ma to samo uzdolnienie od natury, przecież nie każdy z nich posiada każda z tych zdolności w jednakim stopniu. Te różne usposobienia, idace w różne kierunki umysłowe, okazuja sie już w dziecięctwie; (jedno z pacholąt ma zdolność do matematyki, inne do muzyki, inne znów do jezyków. Ztad właśnie wiele zależy na poznaniu kierunku tego ducha jeżeli chodzi o wybór powołania i stanu). To samo się okazuje w pojedynczych narodach (§ 415); każdy z nich ma pewną dążność i kierunek, (np. Niemcy do abstrakcyi spekulacyjnej, do teoryi, Włosi do sztuk pięknych, Anglicy do mechaniki i poglądu praktycznego i t. d.) Lecz jak w pojedynczym człowieku to uzdolnienie dojrzewa i rozwija sie przez odpowiednie mu wychowanie, lub znika gdy wychowanie lub los rzuci człowieka w inny kierunek, tak podobnie się dzieje z ludami w historvi powszechnej. Ztad widzimy iz jedynie ten pierwiastek może być wykształcony, który zarodem już spoczywa w duszy naszej, a wszelkie uzdatnienia zwierzchu przyczepione nie mają głębszego znaczenia i nigdy nie przekroczą mierności. Występują przeto przeliczne kombinacye, zależące z jednej strony od usposobienia duchowego a z drugiej od działania zewnętrznego, od pomocy danej, od zachęty i ł. d.

#### ANTROPOLOGIA.

Uwzględnić jeszcze należy różnice co do stopnia uzdolnienia, o ile jest zjawiskiem antropologiczném, bo ugruntowaném na organizmie cielesném, a mianowicie na organizmie mózgu.

Nie wdając się w ciemne manowce kranioskopii ograniczymy się jedynie na tej prawdzie, potwierdzonej licznem doświadczeniem, iż zachodzi niewątpliwý związek między zdolnościami umysłowemi a mozgiem i ukształceniem czaszki. A tak zradzają się stopnie potęgi duchowej.

Przedewszystkiem znajdujemy różnicę między talentem a geniuszem. Lubo w ogólności mówić można o zdolnościach jakiegoś indywiduum, przecież jeżeli się w nim znajdzie szczególne uzdolnienie w pewnym kierunku do pewnéj oznaczonéj treści, już wtedy uzdolnienie takowe zowiemy talen-Talent tedy w kierunku sobie właściwym otem. znacza się celującą łatwością przyswajania sobie tego, co już istnieje w świecie duchowym i postępowania dalej na już skreślonej przez innych drodze, zatém obrabiania, rozszerzania, udoskonalania tego, co już stało sie dziedzictwem świata. Geniusz atoli sam sobie toruje drogę nikomu dawniej nieznaną, wynajduje nowe światy w dzielnicy duchowej i odgaduje prawdy, ktore przed nim nie istniały wumysle ludzi. Talenta żywią się okruchami, które im rzuca geniusz. Gdy się geniusz zjawi, wtedy świat długo po nim rozwija, obrabia, naśladuje, tłómaczy puścizne jego duchową. Czego się tylko geniusz dotknie, toć rośnie w kształty ogromne, olbrzymie. Niekiedy geniusz byłby równie wielkim, gdyby sobie był obrał inny kierunek spokrewniony z tym, w który rzeczywiście uderzył, niekiedy zaś jest geniuszem tylko szczegółowym, okazującym się w jednym wyłącznym kierunku.

Znać atoli iź gdy uzdolnienia te wszystkie nie mają żadnego związku z wolą człowieka, więc téż nie wpływają bynajmniej na jego wartość moralną i religijną. Sam zdrowy rozsądek już oburza się na przypuszczenie jakoby człowiek jeden miał więcej talentu do uczciwości, cnoty lub Religii, niżeli inni ludzie.

Były epoki w Historyi powszechnej, gdy świat jakby instynktem przeczuwał ogromnej wagi wydarzenia; wtedy zdało mu się iż znaki na niebie i na ziemi cóś wróżą i proroczą i pytał siebie i nierozumiał pukania własnego serca, ani szeptów wewnętrznych, co się roiły w głębinach piersi jego; a jakaś tęskność ciężyła w powietrzu i teskność była w myśli. W tych epokach rzadkich zradzały się geniusze, posłańce Historyi, a co było instynktową zagadką, stało się wyrazistém, jasném słowem, jak to świadczą czasy przed Augustem, czasy wojen Krzyżowych, i wiek Kopernika i Kolumba. Lecz prawdziwa dzielnica geniuszów jest umiejętność a przedewszystkiem sztuka piękna; tu potęga fantazyi buduje pałace swoje. O fantazyi mówić będziemy jeszcze w psychologii, jako w miejscu dla niej właściwem; tu tylko uważmy iż geniusz wstępując w człowieka robi w nim i pracuje nie dając mu spoczynku, wytchnienia. Geniusz jest świata podziwieniem, a sam nie może sobie zdać sprawy z tych zrodzeń swoich. Rzekłbyś że go obca, wyższa, nieznana mu potęga posiadła i panuje w nim i włada nim; on się jej obronić nie zdoła; coś w nim gra, śpiewa, woła, rozkazuje, a on tylko posłuszny jest demonowi; duch jego przeziera, do dna istotę wszech rzeczy, zdaje się, jakby wszechjestestwa otworzyły mu przepaściste głebie, że mu świat cały, natura cała rozwarła piersi i okazała serce swoje. On rozumić, on widzi wszech rzeczy wiązania i całości, i ich prawdę nieskonczona;

#### ANTROPOLOGIA.

co w tych chwilach wyniesie z otchłani własnej istoty swojej, to wciela w dzieło swoje, a dzieło jego staje się treścią świata w późne wieki i przemawia do dalekich prawnuków.

### § 423.

Do potęg przyrodzonych, stanowiących naturę człowieka, należy prócz konstytucyi i temperamentów, prócz uzdolnienia duchowego, jeszcze *piętno rodzinne*. Jak pod względem zewnętrznej postaci, fizyonomii, ruchu, chodu, a niekiedy temperamentu, tak i pod względem usposobienia umysłowego odróżniają się rodziny od siebie. Takowe usposobienia niekiedy niby ukryją się w następnem pokoleniu, a znów znienacka wystąpią w oddalonym wnuku lub w prawnuku.

Nakoniec wypada nam wspomnieć o owych jednostkowych, przypadkowych i dziwacznych zjawieniach, a które w ogólności znane są jako *Idiosynkra*sie. Są wstręty i pociągi, które człowiek znajduje w sobie; są one tylko przywiązane do jednostkowych ludzi i dla tego tak dziwaczne; one mu są dane, a przedewszystkiém są trudne do przezwyciężenia (np. wstręt do kotów, pająków, niektórych roślin, mdłości, jakie nachodzą przy słuchaniu historyi chorób i t. d.).

# b.) Wpływy pochodzące od zmian, którym ciało podlega.

## § 424.

Powiedzieliśmy już wyżéj, § 417, iż wpływy idące od cielesności człowieka mogą być przedewszystkiém dwojakie: naprzód owe które są stałe, bo mają podstawę w usposobieniu szczegółowem organizmu, a powtóre takowe, które się okazują jako odmiany, których doświadcza człowiek w ciągu żywota swojego. Objaśniwszy już tamte piérwsze, wypada rozwinąć drugie.

Jakoż uważając życie za jedną całość, obaczymy że epoki żywota, te metamorfozy i przeobrażenia, będące urzeczywistnieniem pojęcia człowieka, przedewszystkiém winny być teraz przedmiotem naszym. Ztąd znać iż wyrobienie się stopniowe człowieka, aby był wyrazem tego, czém być winien, jest piętnem tych zmian kolejnych. Z czego wynika iż ta jedność podmiotu a przedmiotu, będąca ducha istotą, tutaj znajdzie w szczegółowej formie ziszczenie swoje.

### § 425.

### 1. Wiek młodości.

Ten znowu rozdziela się na pewne oznaczone epoki:

Wiek dziecięcy który znów rozróżniony być może na czas pierwotny, gdy dziecię karmione piersiami matki (osysek)—i na epokę rzeczywistego dziecięctwa.

Piérwszém usamowolnieniem się człowieka od natury jest rozłączenie się jego od osoby matki, zatém urodzenie jego. Przecież, póki bierze pokarm swój z matki, póty wyjawia zawisłość swą cielesną od niej; tak tedy piérwsza ta epoka jest tylko dalszym ciągiem jedności jego a matki, lubo w mniej więcej wyzwolonej formie. Bo przed urodzeniem jego pożywienie jest, jak u roślin, ciągłe i nieprzerywane, a po urodzeniu branie pokarmu odbywa się od czasu do czasu, a tak już występuje tutaj zaród samoistności. Takowa jedność z naturą i brak usamowolnienia wyjawia się w niemocy początkowej odróżniania siebie od świata zewnętrznego; jest to brak uznania swojej samodzielności i wolności. Ztąd też zmysły są nierozwinięte, bo zmysły prowadza

#### ANTROPOLOGIA.

do odróżnienia siebie od rzeczy zewnętrznych; z téj zależności od świata wynika też potęga rozlicznych wpływów zewnętrznych na organizm, a tém samém watłość pierwotnego życia i śmiertelność właściwa temu wiekowi. Ależ w rychle i w tém pograżeniu budzi się w paczku stulona istota duchowa, różniaca dziecię od zwierząt. Nie pokarm zradza u niego pierwszy uśmiech, lecz postać luba, przyjaźna; nie pokarm neci ciekawość, ale widok, przedmioty barwiste, świecące, niemające żadnej styczności z potrzebami cielesnemi jego; jest to zaród estetyczności, której zwierzę nie zna. Zwolna tylko i stopniowo cucą się zmysły jako ogniwa bezpośrednie łączące człowieka że światem, a tém samém służące mu do odróżnienia siebie od rzeczy zewnętrznych, zatém do ziszczenia jedności między nim jako podmiotem, a przedmiotem.

Przed wszystkiemi innémi zmysłami budzą się dwa, które są zupełnie sobie odwrotne, bo zmysł, będący głównie czynnym— wzrok, i zmysł przedewszystkiem bierny, czucie. Zrazu oczy nie widzą, ale niezadługo już zwracają się ku światłu; zrazu czucie jest ogólne (miękka, lekka pościel lub kapiel) a wargi i usta są jeszcze organami czucia; później występują inne zmysły, a jeszcze później kombinują się i wiążą wrażenia odebrane od wielu zmysłów. Uczucie serca samo nieocucone jeszcze; ztąd krzyk jego z początku nie jest żalem, nie płaczem, ale raczej oznacza oburzenie. Wszelako we własnem głosie dziecię siebie słyszy, a tak zawiązuje się pierwszy zaród świadomości siebie, co później łączy się z przypatrywaniem się własnym członkom swoim.

# b. Wiek późniejszego dziecięctwa.

Tym trybem przeto człowiek coraz potężniej czyni się niezawisłym od świata zewnętrznego i coraz wyraźniej to wyzwolenie swoje wyjawia. Tutaj

46

jako szczeble widzimy uwolnienie się od pokarmu macierzyńskiego; dalėj przejście na własne pożywienie, co się wyraża zębowaniem; następnie przemożenie przestrzeni i uczynienie się niezawisłym od niej—jest to czołganie się i chodzenie; a następnie objawia się duch sam przez się mową.

Urodzenie się człowieka jest pierwszem wyzwoleniem się od natury; drugiem wyzwoleniem się jest mowa i myśl; trzeciem, skonanie.

Mowa zradza się zmysłowo, ale nawzajem mowa wpływa na rozwinięcie się myśli; zwolna tylko imiona własne stają się rzeczownikami, które służą ogólnym pojęciom. Obok mowy objawia się śpiew; obudzone uczucia serca zastępują myśl; bo zrazu samo serce przemawia o słuszności, o sprawiedliwości, a uosobieniem i wcieleniem obyczaju i prawdy moralnej jest osoba ojca i matki. Ztąd tak przeważnego wpływu na całe życie jest piętno moralne domu ródzinnego i wzory rodzicielskie.

# c. Wiek pacholęcy (od 8 do 16 roku).

W tym wieku człowiek dobił się już usamowolnienia od natury; uczucie występuje w chłopcu butnością, zuchwalstwem, poleganiem na sobie, na swojej woli (swawola), a jak fizyognomia nabiera już pewnych rysów, jak włosy i źrenica barwią się kolorem właściwym, na życie całe, tak tutaj już podobnie dążności, talenta i usposobienia duchowe wykluwają się na jaw; jest to właśnie wiek, w którym gromadzą się materyały, mające być podstawą dla przyszłego życia, ztąd też pamięć pełna potęgi, a udatność do mechanicznych prac łatwa i pojętna; znać przeto iż wychowanie zwrócone być powinno ku obu tym stronom tak silnie wykazującym się w tym wieku. Jakoż owa butność i uczucie siebie a samowolność ściera się karnością, która uczy pachole, że nie pojedvncza wola jego, ale prawdy ogólne uosobiające

się w starszych winny być dla niego zasada postepowania; tak karność, surowość, rodząca posłuszeństwo jest głównym piérwiastkiem wychowania; jest to strona przecząca, negacyjna. Druga zaś strona jest wychowanie twierdzące, podające umysłowi treść; jest to uczenie się w ścisłem znaczeniu; siły natury, usposobienie duchowe dostaje tym trybem kierunek wskazany i stosowne pole dla siebie. Dziewczyna powolniejsza, łatwiejsza do prowadzenia, bo łagodniejsza, ma więcej bystrości i pojętności i więcej rozsądku; w niej już rozwija się instynkt i takt, mający w późniejszym wieku zastąpić wywody rozumowe i umiejetne. Jest wytrwalsza i cierpliwsza niż chłopiec, który bywa hardym, ambitnym i niekiedy dokuczliwym. Tutaj zaczynają się rozchodzić płci obie, nabiérają właściwego sobie piętna, aż później to piętno wykwita w całej potędze w wieku młodzieńczym.

*Mtodzieniec i dziewica.* Wiek ten rozpoczyna się od czasu pokwitania (pubertas), a kończy się z dokonanym wzrostem. U niewiast cpoka ta silniéj się wyjawia i bywa niebezpieczniejszą niż u młodzieńca; niekiedy atoli znów u niego czas ten rozkwitania okazuje się chwilowém przytępieniem władz, a nadzwyczajną drażliwością.

Lecz i wiek młodzieńczy nie jest jeszcze jednością z rzeczywistością, bo tutaj sobie duch tworzy osobny czarodziejski świat fantazyi; postaci, uroku pełne, wypływają z głębin duszy i zaludniają naturę i przyszłość. Tęsknota nieskończona wzdyma piersi młodzieńca i pokazuje mu wieńce gwiazdziste. Lecz wśród téj muzyki magicznej przemawia do niego głos pełen grozy i powagi, przypominając rzeczywistość i powołanie przyszłe, które go czekają w życiu. Ztąd też wiek młodzieńczy przedewszystkiem jest przygotowaniem bezpośredniem do przyszłego zawodu. A jak powołanie jeszcze nie jest rozpoczęte, jak fantazya i uczucie zastępuje jeszcze rozum i wytrawność rozsądku, tak tu stosunek płci jest jeszcze nieśmiały, niepewny; wstyd jest najpiękniejszą wonią młodzieńczego serca. Tutaj rozchodzą się rozstajne drogi Herkulesowe; gdy żar namiętności zmysłowych przemoże, wtedy więdnieje kwiat duszy, gasną ideały szlachetne, a duch, jakby z podciętemi lotami fantazyi, spada ku ziemi i grzęznie w bagnie chuci; w sercu roztwiera się próżnia przesycenia; świat i życie puste, głuche, traci poezyą, a natomiast zimna proza i sposób zapatrywania się egoistyczny, nizki, ogarnia myśl młodziana.

Dziewica najczęściej zostaje w zgodzie z sercem i powołaniem swojem; tutaj niema walki z naturą i ze światem; przeczucie, zamknięte w przybytku serca a pełne uroku, małuje obrazy przyszłości.

# **§** 426.

Wiek średni. Wszystkie trzy epoki młodości mają to spólnego sobie iż, jak się rzekło, są wyrobieniem podmiotowości człowieka bez względu na świat przedmiotowy otaczający go do koła: Jest główném zadaniem młodości, aby się człowiek uczynił jestestwem odrębnem, odosobnionem; ku temu zmierzają pierwsze lata dziecięctwa, rozpoczynające od jedności z naturą a kończące na wieku chłopięcym, co tak jest butny, ufny w sobie; ku temu samemu rozwija się wiek młodzieńczy; lecz tutaj już ta podmiotowość okazuje się uczuciem, fantazyą, więc tworzeniem światów idealnych, mieszkających jedynie w sercu młodzieńczem a nie będących prawdą samą przez się; te ogólne wyobrażenia, te obrazy idealne, które pieszczą młodzieńca zastępując prawdy ogólne rozumowe, nie znajdują potwierdzenia w rzeczywistości. Dopiéro wiek dojrzały dokonywa owej jedności podmiotu a zewnętrznego świata, u niego dopiéro występuje jedność myśli a istnienia. Lecz wiek ten, aby dokonał tej jedności, rozpoczyna od łamania się z żyANTROPOLOGIA.

ciem i trudami jego. Mąż nie odwraca się ze wstrętem od świata, jak to czynił młodzieniec, ale mierzy z nim siły swoje, i co w nim jest treścią wprowadza w rzeczywistość. Opierając się na rozumie i rozsądku, w nich znajduje tło i podstawę działania swojego, a zatem zgodę i harmonią z samym sobą.

Wiek ten jest epoka małżeństwa a założenia podwalin dla osobnéj rodziny, dla własnego domu. Ta rodzina, choć jest wyrazem własnej jego indywidualności, przecież jest także znów ogniwem wiążącém go ze społecznością, bo zabiegi jego wszelkie, walki i trudy, mające za cel widoki samolubne, służą przecież społeczności, w której żyje. Bo społeczność właśnie ma to do siebie iż korzyści, jakie każdy w niej dla siebie odnosi, ida zarazem na zysk i pożytek społeczności samej. A niewiasta, żoną i matką będąc, pilnuje w domu świętych płomieni obyczaju i cnoty domowej. Boleści i niebezpieczeństwa, któremi opłaca życie dziatwy, zradza w niej nieskończoną miłość macierzyńska. Boć osoba matki jest to cicha światnica, w której rozkwita życie nowe, życie jestestwa, którego puścizną jest nieśmiertelność i wiekuistość.

# § 427.

3. Wiek podeszły ukończył walki i trudy i łamania się z rzeczywistością, pokwitował się ze światem. Oczy przygasły, słuch przytępiał, ruch go nuży, bo źrenicą ducha patrzy się w wiekujstość, co się odziała niebem gwiazd, ho słuchem przeczucia posłyszał harmonie z innych światów, a myśl jego ulatuje w nadziemskie dziedziny niby w ojcowizny swoje. Gdy się niekiedy zwróci ku rzeczywistości, świat zdaje mu się to dramatem, to komedyą podstarzałą, dawno już widzianą, zna życie zakulisowe tej komedyi, zna wszystkie jej sceny, więc niczem się nie trwoży, mało co go pociesza; wszystko co się dzieje, czyli w życiu codziennem, czyli na widowni dziejów ludzkich, sprowadza do ogólnych zasad, które wydobył z doświadczenia bogatego w wypadki żywota. Kocha sie w dzieciach, bo to sprzymierzeńcy jego; i ich nie zajmuje świat, i one równie sa bliższe nieba, a przypominają mu sceny własnego żywota jego. Bo jak te dzieci bawia sie obrazkami, tak starzec w pamięci swojej przegląda obrazki malowane z dawno upłynionych lat; te dzieci przypominają mu własną młodość jego, zastępują przyjaciół i ten cały świat znajomych i rówienników, którzy z kolei przenieśli się na drugą stronę grobu i opuścili samotnego na ziemi. A wśród gwaru i hałasów rzeczywistych słyszy jakieś wołanie, niby głuchą grę oceanu wiekuistości bijącą o brzegi doczesnego zywota. Tutaj jest dokonana jedność myślenia a zewnętrznego świata, lecz już w tem wysokiem znaczeniu iż przed mdłemi oczyma starca stanęła, choćby przeczuciem, prawda bezwzględna, będąca dnem wszech rzeczy, co przybiera się w pstre postaci rzeczywistości, ważące o tyle tylko, o ile są wyobraźnikami tych prawd wiekuistych. Stad, lubo Boża ta sprawiedliwość jednako obdzieliła każdą porę wieku, przecież ani wiosna młodzieńczego wieku, ustrojona wułudne fantazye, ani rajska niewinność dziecięcego wieku, ani twarde łamanie się męzkiego wieku pełnego sił, ale starość sędziwa, późna i czerstwa a jasnej myśli, następująca po życiu uczciwem, jest pewnie porą do której serdecznie tesknić się godzi. Starzec, zazdroszczący młodym, jest pogardy godnym, tudzież dowodzi że własna jego młodość nie była prawidłową.

### § 428.

Wyżej powiedzieliśmy iż pory wieku są odmiany spotykające człowieka, jeżeli uważać będziemy życie jego jako całość; obok tych odmian są inne, które na przemiany odbywają się w życiu jego. Jak pory wieku są rozwijającą się historyą jego świa-

domości, tak znów tutaj stosunek ten okaże się na przemiany jako stan świadomości i bez świadomości. Jest to stan czuwania i snu. Gdy bowiem czuwaniem człowiek zdrowy na zmysłach i na ciele odróżnia siebie jako podmiot od zewnetrznego świata, a przedewszystkiem od natury; we śnie to rozdzielenie znika. człowiek wraca na łono powszechnej przyrody; duch jego, znękany łamaniem się z żywotem powszednim, cofa się znowu do ogólnych potęg natury, z nich ssie siły i odrodzenie nowe. Dla tego we śnie ustaje czvnność organów, łączących nas ze światem zewnetrznym, i te jedynie zmysły działają, które są bierne i odnoszą się do ogólnego czucia siebie (np. czucie zimna, gorąca, wilgoci, boleści i t. d.). Więzy i muszkuły atoli do pewnego stopnia jeszcze są czynne, jakoż ciało nie w zupełności poddaje się prawom cieżkości. We śnie te jedynie odbywają się sprawy, które, odnosząc się do ogólnych potęg, nie są w związku ze świadomością człowieka, ale zbliżają go do wegetacyjnego życia; tak przeto trawienie, oddychanie, obieg krwi odbywają się jakby na jawie. To cofnienie się w siebie sprawia, iż dusza sama w sobie się rozpatrzy, i sama znajdzie własne ognisko swoje. Ztad téż myśli ciemne, nierozdziergniete, kłopoty i biedy, niepewności, które dręczyły wieczorem, po śnie spokojnym łagodzą się, przybierają prawdziwe znaczenie i okazują jaśnie drogę, którą nam postępować wypada. Atoli i dusza nie jest nigdy bezczynna; ona nawet wśród snu najgłębszego robi i pracuje, i, mimo wiedzy naszej, często rozgmatwa trudności, które nas zajmowały na jawie. Tak stanem pośrednim, niby połączeniem między czuwaniem a snem, sa marzenia senne; czuwanie, świadomość siebie, wstępuje w świat senny; jest to czuwanie śpiące, lub sen czuwający. W sen zagląda siebie świadome życie człowieka; doświadczenie zdobyte trudem, wrażenia zewnetrznego świata, całe bogac-

two wychowania duchowego, cała treść bezświadoma duszy wplata się w dzielnicę marzeń. Lecz gdy tutaj brakuje świadomości siebie, a zatem odróżnienia siebie od przedmiotu i prawdziwego z nim połączenia, przeto też we śnie nie działa ani rozsądek, umiejący rozdzielić rzeczy wedle ich rzeczywistej istoty, ani rozum, który zdoła je połączyć wedle prawc w nich zamknietych. Zatem idzie ze z marzeniem senném występuje luzem fantazya w carej nieograniczonej swobodzie a swawoli. Zginęła podstawa rozumowa i rozsadkowa, niéma przeto pojęć; na miejscu ich staneły obrazy, niemające powiązania, ale snujące się fantastyczną grą bez ładu i porządku; więc ginie przestrzeń będaca warunkiem rzeczy zmysłowych, wiec czas traci powage swoja; dzikim tanem wiążą się wypadki dawne i obecne; wyobrażnia przebywa w chwili stomilowe drogi, a świat czarodziejski, drwiący, kłamliwy przemyka się po nad łożem śpiącego. A gdy wszystkie władze duchowe umilkną a fantazya całą ogarnia duszę i staje się je samodzielną panią, przeto też nie dziw iż wizerunki zrodzone przez fantazyą są tak pełne życia, tak wyraziste iz z niemi pod tym względem nie mogą pójść w porównanie przypomnienia na jawie. Ztąd téż we śnie ten zmysł najpotężniej służy wyobraźni, którego wrażenie najdłużej tkwi w przypomnieniu, jako to wzrok, a daleko mniej słuch. Ztąd widzimy postaci senne, ale je rzadko słyszymy; przecież niekiedy fantazya przyswaja sennym marzeniom głosy rzeczywiście odzywające się około śpiącego. Smak zaś i węch rzadko bardzo wchodzą do gry marzeń.

"Zdało się, jakbym słyszał wołający głos: "Macbeth zabija sen", sen święty, sen, co rozwija kłębek pogmatwanych trosków, co jest skonaniem dnia każdego, łażnią cierpkich trudów, balsamem serdecznych ran, drugiem daniem wszechmożnej przyrody; pierwszym posiłkiem w żywo ta uczcie." W tych słowach geniusz Shakespeara orzekł prawdę o śnie z całą głębokością ducha swojego.

Sen właśnie dla tej istoty swojej mistycznej bywa uważany niby za zagadkę. Napoleon pytał się w Pawii akademików ze sekcyi ideologów o różnicę snu a czuwania. Sen ściśle jest połączony z marzeniem. Zwyczajne jest mniemanie iż sen zdrowy, głęboki, jest wolny od widziadel sennych. Przecież jest rzeczą pewną, iż dusza nie przestaje być nigdy czynną; ona ciągle pracuje i robi, buduje i tworzy; tylko pracuje inaczej na jawie, inaczej we śnie, i tak właśnie odpoczywa; dusza nie jest zegarem któryby się mógł zatrzymać. Zdanie powyższe jedynie dowodzi, iż po śnie głęckim nie przypominamy sobie marzeń. Atoli tutaj jedynie stanowi granice mocna, ognista, lub mdła i wiotka fantazya, która, jak jest różna w różnych ludziach tak bywa różną w różnych nastrojeniach organizmu.

Gdy we śnie fantazya rozkołysana w olbrzyma, nietrzymana na wodzy rozsądkiem i rozumem, staje się panią psychy, nietylko treść snu bywa niedorzeczną, ale najczęściej sąd nasz we śnie o tym śnie jest również bezrozsądny; wszak co we śnie zda nam się być genialnym, wzniosłym pomysłem, po przebudzeniu wykazuje się być baśnią; są to zapusty duszy, w których ona odpoczywa 'roztargnieniem po twardych trudach zwyczajnego życia.

### § 429.

Jak pory wieku są odmianami idącémi w pewném a niezmienném następstwie po sobie, tworząc jakby Historyą świadomości; jak odwrotnie czuwanie i sen są odmianami co okazują stan świadomości i bezświadomości na przemian występujący (§ 428), tak usposobienie ciała równie silnie działa na usposobienie duchowe człowieka; są to odmiany zdarzające się bez względu na porę wieku naszego; bezprawidłowy stan w organach trawienia, zamulenie żołądka, słabości wątroby, śledziony, obieg tamowany krwi, zwatlenie płuc, drażliwość nerwów, znużenie fizyczne, boleść (np. zębów) i t. p. są wpływami potężnémi wyjawiającemi się w nastroju duchowym człowieka.

# III. Czucie zmysłowe.

### **§** 430.

Naprzód widzieliśmy wpływ zewnętrznej natury na człowieka; następnie rozwinęliśmy te zjawiska, które już nie pochodzą od natury zewnętrznej, ale od własnej cielesności jego; teraz wypada przypatrzyć się tym zjawiskom, które się rodzą z łączności ciała a świata zewnętrznego, czyli z wrażeń które odbiéramy mocą zmysłów naszych szczegółowych, to jest moca zmysłowego czucia.

Jakoż, gdy zmysłami połaczeni jesteśmy ze światem materyalnym, zatém znać iż zmysły same jako różne między sobą zastosowane też będą do różnych właściwości zewnętrznego świata, a tak tworzy się ściśle z sobą powiązany system zmysłów rozmaitych, choć wrażenia takowe nierównie są liczniejsze niz-. liczba zmysłów, bo każdy zmysł może być powodem różnego rodzaju czucia.

Widzimy przeto iż zmysły są środkami tkwiącymi w naszym organizmie, którymi dochodzimy do poznania przedmiotów zmysłowych i ich własności. (Fil. Nat. § 315).

### **§ 431**.

Przedmiotem zewnetrznym, bedacym najbliższym duszy, jest bez wątpienia ciało; zmysł przeto dający

#### ANTROPOLOGIA.

nam znać o cielesności naszej nasuwa nam sie pierwszy z kolei. Możemy wprawdzie widzieć własne cialo, ale nie w zupełności, i do tego potrzeba nam światła; możemy słyszeć poruszenia naszych człońków, lecz do tego potrzeba już ruchu a powietrza pośredniczącego. Ztąd się okazuje iż ani wzrok, ani słuch, ani żaden inny zmysł nie jest zupełnym pośrednikiem między cielesnością a duszą naszą; tym zmysłem jest rzeczywiście czucie; niem czujemy własne ciało nasze; czuciem spostrzegamy co się w cielesności naszej dzieje, czujemy jej odgraniczenie się od zewnętrznego świata, niem czujemy boleści i własne czynności naszego ciała; nerwy, zwoje, system pacierzowy są tutaj głównemi ogniwami. Krom tego czucia, odnoszącego się do własnego ciała, jeszcze jest czucie zewnętrzne, odnoszące się do przedmiotów zewnętrznych: wargi, język, a mianowicie końce palców są głównemi organami jego. Zmysł ten · głównie tém się różni od zmysłu czucia, że ten ostatni biernie się zachowuje do przedmiotów, a zmysł dotykania jest czynny i od nas zależący.

Tym zmysłem przedewszystkiem wykazują się stosunki mechaniczne przedmiotów; (odnosi się do ciepła, zimna, do kształtu powierzchni, okazując co gładkie, ostre, szorstkie i t. d. odnosi się do stanu skupienia, okazując co rozprężliwe, ciekłe, mokre, twarde i t. d.) Zmysł takowy słusznie nazwany był zmysłem żywotnym, bo człowiek może istnąć, choćby mu brakło innego jakiego zmysłu (np. wzroku, słuchu, smaku), lecz gdy czucie ustaje, wtedy i życie się kończy. Jakoż brak jakiegoś innego zmysłu przyczynia się właśnie do najwyższego wykształcenia zmysłu czucia. U zwiérząt niższego rodzaju zmysł czucia zastępuje wzrok, sięga więc dalej niż ciało. Tak podobnie zdarza się u ludzi (zwłaszcza w stanach chorobliwych); poznają niekiedy przedmioty z którémi się ani bezpośrednio nie stykają, ani ich nie widzą. Zmysł czucia indywidualizuje się w dotykaniu.

Tuż obok zmysłu czucia znajdują się zmysły odnoszące się do składu wewnętrznego przedmiotów; one mają za warunek rozłożenie się ciał: jest to smak i powonienie.

Smak odnosi się albo do ciał stałych ale rozpuszczających się, albo do ciekłych, a w najbliższym zostaje związku z pokarmem; zmysł smaku jest wypływem bezpośredniego dotykania się. Rożnice smaku o tyle pojmujemy, o ile one postępują kolejno po sobie, ale pomieszane nawzajem się znoszą (słodkie, gorzkie, słone i kwaśne przedmioty znoszą się).

Jest to przedewszystkiém zmysł człowiekowi właściwy; bo gdy pod względem innych zmysłów zwierzęta nas przewyższają, przeciwnie żadne ze zwierząt niema tak doskonałych organów smaku, (jest to zmysł świata cywilizowanego). Smakiem najsilniej połączeni jesteśmy z naturą, ze światem zmysłowym.

Drugim zmysłem tu należącym a podobnym smakowi jest powonienie: ten zmysł odnosi się wprost do przemiotów rozprężliwych, jest niby przedłużeniem smaku i jego sprzymierzeńcem i współczynnikiem. Gdy smak jest przedewszystkiem zmysłem ludzkim, przeciwnie wech znajduje się doskonalszy u zwierzat (np. u psów) i nawet w szczepach dzikich zostających w bliższym związku z naturą. Zmysł ten silniej działa na organizm niż smak. Powonienie wzbudza wstręt do przedmiotów; może sprawić mdłości, albo ocucić i wrócić przytomność. Dwa te zmysły nazywają się zwykle zmysłami chemicznemi; one mają odpowiednie sobie zmysły w zmyśle wzroku i słuchu. Smak i wzrok blisko są z sobą spokrewnione; widok przykry, wzbudzający wstręt, zradza obrzydliwość do pokarmów, a jednym z głównych warunków smaku jest piękny widok; otoczenie

ANTROPLOOGIA.

miłe i czyste. Odwrotnie, powonienie i słuch (kwiaty, kadzidła, muzyka kościelna) znów są z sobą spowinowacone. Tak każdy ze zmysłów materyalnych jest niby sługą jednego ze zmysłów otwierających nam królestwo sztuki pięknej. Ich skojarzenie jest niby zaślubieniem się nieba i ziemi.

### § 432.

• Przypatrzmy się bliżej jeszcze tym zmysłom.

Gdy zmysł czucia i dotykania przyjmował wrażenia od przedmiotów zewnetrznych bez zniweczenia ich stanu, gdy następnie powonienie i smak odnosiły się do przedmiotów rozkładających się i niknących; teraz z kolei spotykamy zmysł, który odnosi się do przedmiotów nieznikających wprawdzie, ale których spójność, stan skupienia ulega choć przemijającej odmianie; jest to zmysł słuchu. Inaczej odzywa się łoskot spadającego kamienia, inaczej metalowa struna, i znów inaczej huk grzmiących bałwanów lub spadającego drzewa, bo inny a inny jest ich stan skupienia, inna więc oscyllacya. Choć atoli dźwiek, szelest, huk, szum, łoskot i t. d. są charakterystycznémi znamionami drgających w sobie ciał, przecież one nie wystarczą aby z pewnością odgadnać naturę wewnętrzną przedmiotów i zachowanie się wzajemne ich wewnętrznych cząstek w przestrzeni.

Uważmy teraz iż dźwięk w ogólności, hędąc odmianą w czasie położenia cząstek w przestrzeni, jest zmysłem odnoszącym się do czasu, zmysłem rytmiczności zewnętrznego świata; wszak wierny iż czas uzmysłowia się ruchem w przestrzeni (Fil. Nat. §228. Figury Chładnego które Oken nazywa duchami kryształów). Oscyllacya, drganie przedmiotu wydającego głos jest jakby idealizowaniem jego materyi, jego składu, a raczej niby zmateryalizowaniem się jego duszy, więc też przenika duszę

ludzka; dusza sama zadrga w sobie na wołanie takowe zewnętrznego świata. To zjednoczenie czasu i przestrzeni, jako dwóch głównych warunków wszelkiego istnienia materyalnego, to uduchownienie się tych dwóch potęg w dźwięku, jest właśnie powodem że dźwiek staje się osnową dla sztuki pięknej, będącej uduchownieniem materyi a zmateryalizowaniem ducha; ztad potęga muzyki działająca na duszę, ztad jej czarnoksięzka siła. Lecz gdy muzyka jest jeszcze nieoznaczoném przemówieniem ducha, symbolem tych potęg które w nim się ważą i w nim robia, mysl, owa istota siebie świadomego ducha, gdy się zmateryalizuje i zjawi się po ziemsku, staje się mową, a mowa ludzka przebiera się w dźwięki, jako w żywioł swój, jako w najszlachetniejsze narzędzie duchowe. Głosy zwierzęce wyrażają jedynie budowe własnego organizmu i są oznaką ich uczuć; w mowie ludzkiej przemawia świat cały, tojest myśl będąca jego podwaliną i zarazem jego ostatecznym celem. Jeżeli tedy zmysł czucia, smaku, niby konary duszy unoszą się w głebinach ciemnych materyalnego istnienia, toć znowu najwyższym i najpiękniejszym kwiatem jéj jest słuch i wzrok.

#### **§** 433.

Gdy słuch odnosi się do odmian w czasie i jest przedewszystkiém zmysłem czasu, tedy wzrok jest zmysłem przestrzeni. Jak dźwięk, wedle tego, co się rzekło, jest idealizowaniem się materyi mocą oscyllacyi, zatém przemijającym, tak światło jest idealizowaniem się materyi samej przez się. Wzrokiem spostrzegamy materyę bez dotknięcia się jej bezpośredniego, jak się działo w zmyśle czucia, bez rozkładu ciała, jak to miało miejsce w smaku i powonieniu, a nakoniec bez rzeczywistego drgania przedmiotu jak w słuchu; tutaj samo światło modulacyą swoją działa na zmysł. Jest to dotykanie się w od-

daleniu; więc też podobnie jak dotykanie jest zależne od nas. Wszak wedle woli naszej kierujemy wzrokiem; wzrokiem podobnie jak dotykaniem spostrzegamy kształty ciał, ich powierzchnią. Jakoż wzrok jest sam idealizowanem dotykaniem i pobratymcą słuchu. Wzrok odnosi się jeszcze do różnic świateł i cieniów w nieskończonem stopniowaniu; jemu otwiéra się cała dzielnica barw nieprzeliczonych, jak słuchowi otwiera się całe państwo tonów. Oba te zmysły są zmysłami sztuk pięknych. Mowa brzmiaca słowami uwiecznia się widomem pismem; dissonanse w tonach odpowiadają barwom jaskrawym, a siedm tonów odpowiada siedmiu barwom natury. Atoli, jak słusznie uważano, dzieci i na poły dzikie ludy kochają się w jaskrawych barwach, ale unikają nagłych przejść w muzyce; odwrotnie się rzecz ma z ludami cywilizowanemi; te lubią nagłe przejścia w muzyce a unikają barw pstrych.

### b. Zjawiska wynikające z rozdwojenia iwia-·domości naszćj a polęg przyrodzonych,

### **§** 434.

Uważmy iż wszystkie zjawiska dotychczas przebieżone miały ten spólny charakter, że dusza, zostając pod wpływem natury, nie okazywała żadnych sprzeczności w sobie samej. Tutaj widzieliśmy z jednej strony istotę duchową zostającą pod wpływem tak zewnętrznej natury, jak i natury własnej cielesności; zjawiska tedy idące od świata materyalnego przybierały piętno duchowe. Ani wpływ klimatu, ani plemienia, ani wieku, ani płci, ani sen, ani żadne z tych zjawisk nie zdołało przemódz tutaj cechy duchowej, będącej dziedzictwem człowieka jako jestestwa siebie świadomego. Tutaj przeto charakter wszystkich zjawisk był ten, iż duch był w harmonii z ta natura; duch i natura przenikały się z sobą,

były z sobą w zgodzie, ale dopiero w zgodzie pierwotnej bezpośredniej, bo duch niby nie zdobył sobie jeszcze panowania nad natura za pośrednictwem wiedzy i woli; on zostaje pod wpływem potęg które mu sa dane, które gotowe znajduje. Człowiek tedy miał na sobie ceche meza lub niewiasty, młodzieńca lub starca, Negra lub Amerykanina; działał wedle tego usposobienia, był w harmonii z ta natura, ale przytém działał świadomie, z wiedzą siebie. Teraz zaś okazać się winny zjawiska mające piętno zupełnie odwrotne, bedace skutkiem rozłamania się ducha i natury na dwoje; jest to walka ducha i przyrody. Wystapi przeto z jednej strony duch sam przez się, ale niemający jeszcze przewagi nad materya; a z drugiej strony stanie natura, ale ona nie zdoła przeniknać ducha, o ile on jest siebie świadomy; ona -zatém władać będzie jedynie tą stroną jego świadomą, w której niema wiedzy o sobie, ani uznania siebie. (§ 409).

### § 435.

Z § powyższego poznać już możemy żeśmy wstąpili w świat zjawisk zamroczonych, mistycznych, będących tak często gniazdem zabobonów i guseł. Dla wyjaśnienia atoli całej tej dzielnicy chciejmy się odwołać do istoty duchowej człowieka, która, jak nam już wypłynęła z całego rozwoju Filozofii ducha, tak również znajdzie potwierdzenie w zdrowym rozsądku.

Każdy człowiek iest światem niezliczonych wyobrażeń, uczuć, doświadczeń, wrażeń cielesności, chęci i pragnień, obrazów i dążności; do tej treści wchodzą jeszcze stosunki duszy do natury, do jej zjawisk i potęg, bo natura wiąże nas tysiącem niewidzialnych nitek niby siecią; nakoniec do tej treści należą stosunki nasze do innych osób najbliżej nas obchodzących. Cała ta treść, tak bogata i prawie bezANTROPOLOGIA.

denna, znajduje się w nas, niby w głębokim szybie duszy naszej; ona jest w nas, jako nasza treść, bezpośrednia, bo wpłynęła w nas bez pośrednictwa działania myśli naszej. My sami nie wiemy, co w łonie istoty naszej spoczywa, najczęściej dopiero za potrąceniem od świata zewnętrznego, jedno z tych uczuć, wyobrażeń, jeden z tych stosunków do natury, jeden z tych szczegółów, odpowiedni temu potrąceniu zewnętrznemu, niby krystalizuje się w duszy i wypływa z jej przepaści na jaw, a wtedy dopiero sami stajemy się świadomi tego uczucia, tego wrażenia, wyobrażenia lub stosunku do natury lub szczegółu i t. d.

Uważmy następnie iż ta treść, w nas zamknięta, właśnie jest podstawą indywidualności antropologicznej i psychicznej; tą indywidualnością przedewszystkiem rozróżniają się ludzie między sobą.

Wiémy atoli również iż każdy człowiek w stanie normalnym, prawidłowym panuje nad tą treścią swoją, że jest jej panem a gospodarzem; on wszystkie szczegóły tej treści odnosi do siebie, do swojej jaźni jako do spólnego jej ogniska, panującego nad tą treścią szczegółową; szykuje ją i porządkuje mocą rozsądku i rozumu (§ 428). Gdy odezwie się jakby struna jedno z tych uczuć, wyobrażeń, obrazów i t. d. i wypłynie z głębin duszy ku świadomości naszej, już wtedy to wyobrażenie i te uczucia naszej cielesności i t. d. szykujemy z innémi wyobrażeniami, wiążemy je z niémi w ład i porządek, a tak znamy jego znaczenie prawdziwe; słowem odnosimy się do niego jako do przedmiotu naszego, jesteśmy sobie w nim przytomni.

Wiémy o tym szczególe mocą badania naszego, za pośrednictwem myślenia. Tym trybem panujemy nad całym światem treści naszej. Tak podobnie odnosimy się do przedmiotów zewnętrznych jako różnych od naszej myśli, a rozumiejąc te przedmioty, przyswajamy je sobie i panujemy nad niémi myślą

1

48

2

**377** .

naszą, tudzież łączymy znaczenie ich z naszą myślą; lecz z drugiej strony zarazem wiemy iż przedmioty te, ta natura zewnetrzna, te zjawiska są przecież czem inném niż nasza myśl która je pojmuje; a tak odróżniamy się od świata zewnętrznego, odnosząc się do siebie samych jako do ogniska. Podobnie też władamy tą treścią całą, w nas zamknietą, bo z jednej strony wiemy że to jest nasza własna treść, że rozumiémy znaczenie tej treści; ale z drugiej strony wiemy że to uczucie, to wyobrażenie, ten stosunek, słowem ta treść jest jeszcze czémś inném, jak ta nasza myśl która je pojmuje, jak ta nasza jaźń. Tak tedy uważmy iż zarazem jesteśmy *w połączeniu* zta treścią, bo to my przecież mamy to treść, a zarazem znów odróżniamy się od tej treści, bo wiemy że co innego jesteśmy my, nasza jaźń, a co innego ta treść. Dla tego téż właśnie to uczucie nasze, to wyobrażenie nasze poddajemy pod krytykę naszej myśli, pod sąd rozumu, prostujemy i umieszczamy w kategoryi właściwej, tak iż u człowieka zdrowego, siebie świadomego, cała ta treść składa się w system jeden.

Z tego wszystkiego widzimy iż w każdym człowieku są dwie strony: jedna jest świadoma siebie a zarazem świadoma tej treści, którą w duszy znajduje, a drugą stroną jest właśnie ta treść sama z osobna wzięta, niemająca świadomości a mająca by dopiero osnową dla świadomości. Słowem w każdym człowieku znajduje się strona świadoma siebie i stro na bezświadoma. Pierwsza opiera się na wiedzy sie bie, druga jest w nas choć bez przyłożenia naszego Wiemy również iż strona pierwsza winna panowa – nad drugą. W świadomości siebie wiemy o sobie gdy myślimy, wiemy o tem że myślimy, lubo nie mamy zawsze jasnej wiedzy o całej treści przebywające w duszy naszej, bo ta cała treść jest w nas bezpośrednio, jako dana, znaleziona, jak się rzekło powyżej-

### **§** 436.

Rozwijając dalėj uprzednie rozumowania nasze zaczynamy od prawdy zrodzonėj powyżėj. Jakoż rzekliśmy że w jednym i tym samym człowieku znajdują się dwie strony, świadoma i bezświadoma, połączone w nim w jedności prawdziwėj, to jest w takowėj, iż mimo połączenia a zjednoczenia swojego, obie strony nie przestają być przecież różne od siebie, jak się to rzekło powyżej. Lecz powiedzieliśmy również iż ten stosunek obu stron jest stanem prawidłowym, zwyczajnym. Widzimy tedy iż gdy inny stosunek tych dwoch stron zajdzie, nastąpi stan będący najczęściej chorobliwym, bezprawidłowym. Takowe stany mają być teraz przedmiotem naszym.

### § 437.

Stan, w którym miasto właściwej, powyżej oznaczonej jedności, znajdujemy rozdwojenie strony świadomej a bezświadomej człowieka, będzie stanem anormalnym, bezprawidłowym, a może on się wyjawić jedynie w trzech następnych formach: 10d ta dwojaka osobowość okaże się w jednym i tym samym człowieku, ale w odrębności od siebie. 2re albo ta dwoistość okaże się rozdzielona na dwie osoby, tak że w jednéj znajduje się treść owa bezświadoma, a w drugiej świadomość rzadząca tą treścią, jak to widzimy w stosunkach matki przed urodzeniem dziecięcia, w magnetyzmie it. d. *3cie* albo ta dwoistość znajdzie się w jednym i tym samym człowieku, ale już nieodrębnie jak w razie piérwszym, lecz pomącona, to jest w ten sposób, iż obie strony będą z sobą pomieszane (jak to się okazuje w chorobach umysłowych).

## I. Dwojaka osobowość okazująca się w jednym człowieku ale w odrębności od siebie. § 438.

Tutaj przedewszystkiem zważmy osnowę powyższego rozumowania naszego. Powiedzieliśmy iż nasze wyobrażenia, obrazy, czucia, stosunki do przedmiotów zewnętrznych, do cielesności i t. d., słowem, iż cała treść nasza bezpośrednia winna zostawać pod panowaniem naszej świadomości, która tę całą treść szykuje i wiąże ładem i t. d. Otóż, jeżeli nasza jaźń jako ognisko osłabnie w swojej mocy, jeżeli ta świadomość siebie, ta wiedza sobie przytomna, to myślenie przygaśnie i utonie jako pogrążone w tej treści, więc też dusza nie będzie o tej treści wiedziała mocą świadomości, myśli, badania, ale bezpośrednio, i, że tak rzekę, będzie o niej wiedziała mimo wiedzy, bo czuciem; wtedy zatem ta treść zapuka w duszę i odezwie się w kształcie czucia, i tak da znać o sobie.

Powtóre uważmy następny skutek tego osłabienia, lub zupełnej utraty świadomości siebie. W takowym przypadku dusza będzie niezdolna żebrać się w sobie, jako w ognisku własnej istoty swojej, zatém będzie niezdolna odróżnić się od świata zewnętrznego, przestanie być względem tego świata osobą udzielną, odosobnioną, samoistną. Tak przeto człowiek sam, stawszy się jakby jednem z jestestw natury, będzie w tej naturze pogrążony, niby w niej utonie i zginie; nie odosabnia siebie, swojej istoty ani od zewnętrznego świata, ani od własnej cielesności, a tak wraca do jedności z zmysłową naturą-

### a.) Przeczucie.

Na tych zasadach zradza się przeczucie. Przeczucia zaś są różnego rodzaju; aby je wyjaśnić, obaczmy je w szczególności.

a. Rzekliśmy iż owa treść bezświadoma zawiéra obok innych szczegółów stosunki do ciała własnego; cielesność atoli ma swoją historyą; chorobaułomności przyszłe, znajdują się w nas zarodem i najczęściej długo się w nas zbierają, za nim na jaw wybuchną cierpieniem, lub za nim się objawia przygodą, która właśnie bywa skutkiem tej ułomności; tak i zaród bliskiej śmiertelnej choroby, a zatem i śmierć sama, może już tkwić w nas, za nim przyjdzie i uderzy.

Uważmy iż w stanie życia powszedniego, w śród zatrudnień i wrzawy rzeczywistości nie mamy najczęściej wiedzy o tem, co się w organizmie nieznacznie święci, na co się już w nim zanosi zarodem. Lecz zdarzać się może iż wsród snu, gdy dusza traci jasną świadomość siebie, gdy człowiek wraca na lono ogólnej natury, ten zaród, który także jest jednym ze szczegółów zamkniętych w onej treści bezświadomej, znać o sobie daje (§ 435); wtedy on często przybiera na siebie kształty a obrazy sennego widziadła i jakiegoś pewnego marzenia; (tym sposobem się dzieje, że np. przy grożącym powrocie dawno odbytej już choroby też same śnią się obrazy). Wiemy z § 428 iż sen jest właśnie stanem, w którym brakuje świadomości siebie, w którym niéma rozsądku i rozumu, że zamiast rozumu imyślenia zjawia się uczucie i obrazy. Widzimy tedy iż, zanim świadomość sobie przytomna pozna, . co się gotuje w organiźmie, już w innej formie (w formie uczucia) o tém wiedzieć może.

Lecz niekiedy się zdarza, że podobne objawienie się zarodu słabości wystąpi nawet wśród jawu, zwłaszcza wtedy, gdy organizm słaby (np. w osobach rozdrażnionych nerwów) już sam ułatwia wstęp tym bezświadomym sobie potęgom. Wtedy może nas spotkać iż wśród jawu, wśród zatrudnień zwyczajnych, napada nas niepokój, jakieś niewypowiedziane obawy to w téj, to w owej formie, które się później ziścić mogą; będą to już przeczucia właściwe.

b. Lecz przeczucia nie tylko się odnoszą do cielesności naszej, ale nawet, lubo daleko rzadziej, do innych przygód, które się nam wydarzyć mogą. Te zjawiska zdołamy sobie wytłómaczyć, jeżeli zważymy iż te przygody przyszłe i losy życia naszego najczęściej są skutkiem naszego własnego postępowania, i że takowe zależą znów od naszego usposobienia, a zatém od tej treści, która w nas jest najczęściej mimo wiedzy naszej (§ 435). Przypaść tedy może niekiedy, iż mamy przeczucie jakiejś przygody, a to dla tego iż w nas odezwała się pochopność do czynu, która ją sprowadziła.

c. Powiedzieliśmy iż tysiące tajemniczych nitek wiąże duszę naszą z naturą zewnętrzną (§ 435); o ile tedy utracimy świadomość siebie, przytomność naszej jażni, a tem samem odosobnienie, odrębność od świata zewnętrznego, o tyle sami stajemy się jedną z tych jednostek składających świat zmysłowy, o tyle potężniej pogrążeni będziemy w tym ogóle natury i tém więcej giniemy w nim, zatém idzie iż, jeżeli się w naturze zewnętrznej zbiera na katastrofę jaką, na wypadki nadzwyczajne, (np. na burzę, trzęsienie ziemi) już ich zaród długo przed wybuchem jawnym zbiera się w przyrodzie i przenika, jakby tętnem, cały łańcuch stworzeń jednostkowych, składających świat przyrodzony; więc i człowieka przenika o tyle, o ile ten, straciwszy wiedzę siebie, a zatém odosobnienie swoje od natury, sam stał się jako jedna z jednostek składających świat, a tak w tym człowieku przeczuciem odzywa się katastrofa, grożąca naturze, wtedy jeszcze gdy jej nikt inny drogą zwyczajną, trzeżwa, przewidzieć nie zdoła. Przeczucia takowe tém więcej zwykły uderzać, gdy się odnosić mogą do katastrofy oddalonej w czasie i przestrzeni. Wszakże mniej się im dziwić będziemy, jeżeli zważymy że w ogóle natury wziętej jako całość, te oddalenia nie mają wielkiego znaczenia, (np. trzęsienie ziemi które zniszczyło Lizbonę dało o sobie znać w wielkiej części Europy i na dalekim oceaANTROPOLOGIA.

nie), i że dusza właśnie, duchem będąc, przemaga już przestrzeń i czas; ów zaród, na który się zbiéra w naturze, zadrży w sobie i, niby oscylacya struny, dotknie najodleglejsze przestrzenie. Znać tutaj analogią z przeczuciem odnoszącém się do własnej cielesności a skreślonem powyżej (a).

Takowe przeczuwanie istoty natury, wypływające ze zjednoczenia się człowieka z naturą, okazuje się jeszcze w kształcie innym, np. w formie odgadywania soli, wody, kruszców w ziemi ukrytych i t. d. Następnie ta jedność z naturą, wypływająca właśnie z braku silnej i jasnej wiedzy siebie, z braku potęgi duchowej, zbierającej się w sobie jako w ognisku swojem, wyjawia się jeszcze niekiedy w przeczuwaniu sił natury, środków uleczających i t. d. i dla tego się niekiedy zdarza, że człek prosty bez nauki wdaje się instynktem w leczenie dość szczęśliwe chorób.

d. Powyżej mówiliśmy o przeczuwaniu chorób własnego ciała i wypadków tyczących się naszej osoby; uważmy iż przeczucie takowe miejsce mieć może i względem innych osób, zwłaszcza ścisłym węzłem z nami cieleśnie i duchowo powiązanych (np. matka a dzieci jej, małżonkowie, kochankowie); lubo takowe zjawiska do wielce rzadkich należą.

Jakoż powiedzieliśmy (§ 435) iż stosunki sympatyi wiążą nas z innymi ludźmi i są zamknięte w bezświadomej treści duszy naszej; choroby tedy, śmierć, grożące osobom nam drogim, mogą się odezwać łekkiem, sennem marzeniem. Niekiedy nawet bywa że przeczucia te iszczą się mimo wielkiego oddalenia w przestrzeni, co się tłómaczy właśnie przez uwagę pod c. przytoczoną.

Przeczucie i cała ta gawiedź zjawisk jest wprawdzie faktem niezaprzeczonym, ale wielce nizkiego znaczenia. Kto wierzy w przeczucia, i rozprawia o jasnowidzeniu i magnetyźmie, uważając te zjawiska za jakieś wysokie wzniesienia się duszy, niechaj pomni, że nas przeczuciem przewyższają zwierzęta i że cała dzielnica jestestw bezrozumnych jest jasnowidzącą. Do ciemnej psychy zwierzęcej nie dochodzi promień rozumu; tu głucho i tęskno, tu jedynie te potęgi natury rozpaliły ognie, co dymne, niepewne rozświecają choć instynktem duszę bezświadoma.

Niekiedy wprawdzie wśród jasnego dnia naszego życia, siebie świadomego, w nieopatrznych , chwilach wstępują demony w serce nasze i wróżą, i straszą, i proroczą, a ta wróżba i te strachy wmykają się nieznacznie w myśl nasza; czujemy w sobie, jakby obcą potęgę, która nie wiedzieć zkąd nam przyszła, i ciężko nań i duszno na sercu, bo one slepe moce cisną je zmorą; cos w piersiach płacze i kwili żalem i obawa; ani téż tego, co się dzieje w nas, wyrazić nie zdołamy; bo gdv mowa jest córą siebie świadomego, rozumnego ducha, przeto też jedynie treść świadoma i rozumna może się wcielić w mowę. W tych chwilach czarnoksiezkich niechaj człowiek zażegna te moce myślą siebie świadomą; niechaj pomni że one są wysłannikami natury bezrozumnej, że nie mają prawa do nas, jeżeliśmy sami nie zrzekli się owej duchowej niezawisłości naszej od natury.

#### **§** 439.

Takowe są mniej więcej główne formy objawiania się przeczucia; nie trudno poznać iż one, choć wyświecone być mogą z łatwością głębszem przypatrywaniem się, przecież dają powód doguseł i zabobonów. Jakoż, lubo przeczucia, wypływając z antropologicznej natury człowieka, tak są

#### ANTROPOLOGIA.

dawne, jak i sam ród ludzki, nikt jednak rozsądny do nich nie przywiązuje wyższego znaczenia. I w samej rzeczy, widzimy iż o tych tylko snach, przeczuciach i t. d. mówimy, które wedle naszego zdania ziściły się w rzeczywistości, a milczymy i zapominamy o nieprzeliczonej liczbie uczuć, snów, marzeń, lęków, które w rzeczywistości nie znalazły potwierdzenia swojego. A jest przestępstwem przeciw rozumowi a duchowi wierzyć temu, co nam ślepe potęgi materyalne i cźucia podają, a nie ufać raczej prawdom rozumowym nabytym umiejętnością i doświadczeniem.

Przeczucia mają właściwe państwo swoje wśród dzielnicy zwiérząt (Ob. Fil. Nat. od § 324 do 336). Zwiérzęta mają przeczucie, bo ich nie stać na rozum, na myśl, na doświadczenie; one jedynie czuja, bo nie mają wiedzy, sobie przytomnej świadomości, bo nie mają poznania. I właśnie gdy zwierzęta niemając jaźni nie zdołają się zebrać w ognisku własnéj istoty, gdy nie są sobie przytomne, więc téż dla tego nie odosabniają się od natury, nie są od niéj odrębne, samoistne; zwiérzęta są pogrążone w tej naturze, są przeto jedynie jednostką zmysłową do natury należącą, oddaną potęgom materyalnym, więc zostając w jedności z przyrodą, przeczuwają katastrofy gotujące się w naturze lub w ich własnej cielesności (psy, pająki, owce, wróżą burzę, trzęsienie ziemi). Ztąd też dla tej jedności duszy zwiérzęcej z naturą widzimy jak zwiérzęta szukają w chorobie ziół leczących (np. bydło), jak unikają pokarmów szkodliwych; bo ta natura zewnętrzna jest pod każdym względem dalszym ciągiem ich własnej istoty (ob. Fil. Nat. § 331). Gdv więc dla zwierząt przeczucie niczem więcej nie jest, jak odezwaniem się w nas natury zwierzęcej, przeto téż w najszczęśliwszym razie przeczucie staje się instynktem zwierzętom wyższej organizacyi właściwym. Wszak mówiąc we Filozofii Natury § 324 o duszy zwierzęcej, dotknęliśmy właśnie wszystkich tych zjawisk, które tutaj znajdujemy. Tam rzekliśmy że dusza zwierzęca, jako bezświadoma, jest jedynie idealizowaniem materyalnego świata (§ 326) i widziano również jak zwierzę może przeczuwać chorobę, nawet śmierć innych od sjebie jestestw, np. pana swojego; jak może odgadnąć czuciem wrogów lub przyjaciół własnych.

Z tego już wypływa iż te przeczucia zjawiać się zwykły najczęściej w osobach słabowitych, niemających dostatecznie wyrobionej świadomości siebie; tak więc też owe leczenia bez nauki a instynktem samym najczęściej bywają wykonywane przez prostaków, bo ci stanęli bliżej natury; gdyż dusza ich bez treści naukowej, rozumowej, nie nabrawszy samoistności zlewa się w jedność z przyrodą; wiemy też iż podobne zjawiska najczęściej mają miejsce wśród krajów mniej cywilizowanych. Człowiek zdrowy i dobrze wychowany jak się nie wdaje sam w podobne leczenia i przeczucia, tak im też nie ufa.

Przeczucia tedy bynajmniej nie są głosem : wyższym wołającym w sercu naszym, ale dowodzą zejścia człowieka na stopień niższy, bezświadomy i oddania się potęgom głuchym natury; ztąd też nie wypada dziwić się że dzieci, a nawet osoby dojrzałe, w chorobie miewają niekiedy wstręt do rzeczy szkodliwych, a pociąg do przedmiotów mogących im być lekiem zbawiennym, że niekiedy chorzy, a mianowicie starcy, na łożu śmiertelném zdołają przepowiedzieć dzień i godzinę śmierci swojej. Przecież wszystkie te zjawiska nie zasługują na ufność naszą, bo się rodzą ze strony bezrozumnej, bezświadomej naszego jestestwa.

Najczęściej podobno sprawdzają się sny i przcczucia o przyszłych chorobach; powody tego zjawiska tłómaczą się z powyższych zasad. Cho-

roba, która dopiéro się zaczyna rozwijać w drganiźmie naszym, tkwi w nas bez wiedzy naszej, odzywa się we śnie; czucie słabości fizycznej przybiéra wtedy kształty dziwacznych potworów, zwiérząt straszliwych i t. d. Pomijając inne przykłady, przywodzimy jeden najczęściej przytaczany w Psychologiach. Młodemu uczonemu śni się że, chodząc po cmętarzu, zapadł się nogą lewą w stary grób, a nie mógł jej wyciągnąć, bo zdawało mu się że zupełnie obumarła. W dzień następny nieszczęśliwie wstąpił w kolej na gościńcu i złamał tę nogę lewą. Noga nie mogła być zgojona, bo się okazało iż oddawna kość była nadpsuta, została więc odjęta i pochowana w grobie.

Najczęściej te straszące sny są skutkiem zepsutego powietrza. Tak Sedillot w Journal de Medicine opowiada: gdy 14 Batalion pułku Tour d'Auvergne umieszczony był w Palmi w Kalabryi na noclegu w starem, od dawnych lat pustkami stojącem opactwie, żołnierze po ciasnych izbach umieszczeni w nocy zerwali się ze snu, opowiadając że straszydło w kształcie kosmatego psa weszło do izby i chodziło im po piersiach. Gdy się ten sen i następnej nocy powtórzył, nie było sposobu namówić żołnierzy do dalszych noclegów. Zrozumieć łatwo można iż powietrze zepsute, ściśnione, stało się przyczyną widziadła i t. d.

Przywodzą również przykłady iż widok senny cudnej piękności okolicy bywał u niektórych osób wróżbą choroby i t. d.

### **§** 440.

### b.) IV idzenia.

Widzenia nie okazują się już samėm głuchėm uiciem, ale są afekcyą organów tak dalece, iż wśród czuwania okazuje się niby widziadło marzeń sennych. Widzenia nie tylko zjawiają się wzrokowi, ale słuchowi, czuciu i t. d., i jeszcze mocniej niż przeczucia dowodzą stanu chorobliwego wymagającego leczenia. Forma ich jest rozmaita i różne téż są ich stopnie; najwyższem atoli spotęgowaniem jest zjawisko, gdy człowiek siebie samego zewnątrz siebie zobaczy (np. gdy mu się zdaje, że widzi własny pogrzeb swój); jest to tak zwane podwójne widzenie (second sight, zweites Gesicht). Te widzenia wszystkie o tyle są ważne, iż wymagają koniecznie porady lekarskiej.

### § 441.

Widzenia są chwilowém wdzieraniem się strony bezświadomej w żywot jasnej wiedzy; gdy atoli ta bezświadomość opanuje w zupełności czynność myśli i rozsądku, gdy przygaśnie zwyczajny a jedynie prawdziwy i prawidłowy stosunek do świata za pośrednictwem zmysłów, gdy organizm cały pogrąży się w ogóle powszechnej natury, a działanie mozgu się zatrzyma, wtedy natura całą istotę naszą przyjmuje w objęcie swoje. Wtedy rozdzielenie zmysłów na osobne organa niknie, a czucie natury, tego świata zewnętrznego, rozleje się po całej cielesności naszej; wtedy zjawiska skreślone powyżej wzniosą się do najwyższej potęgi swojej, do szczytu swojego i wyrażać się będą w dwóch odmiennych formach, bo w tak zwanym *lunatyzmie* i w jasnowidzeniu.

### § 442.

Istota tych zjawisk oparta jest, jak już wiemy, na pogrążeniu duszy w ogólnym żywocie natury, przeto dusza, tonąc w przyrodzie, czuje wszystkie odmiany zachodzące w naturze, a czuje je tak, jak gdyby się odbywały w jej własnym organiźmie. Lu-

#### ANTROPOLOGIA.

natyzm i jasnowidzenie rozdzielone są od siebie granicą prawie niedostrzeżoną; możnaby powiedzieć iż drugie jest jedynie stopniem spotęgowanym piérwszego; oba zaś zjawiska zarówno są jedynie stanem chorobliwym. W lunatyzmie również jak i w jasnowidzeniu człowiek traci panowanie nad sobą i nad światem zmysłowym; na miejscu poznawania mocą zmysłów występuje czucie ogólne, a instynkt działa w całej mocy swojej.

### c.) Lunatyzm, nocobłąd.

Ma ten właściwy sobie charakter iż połączony jest z ruchem i odmianą miejsca, z rozwinieciem sił fizycznych nierównie wyższém niż na jawie, iż w przytomności swojej ma przedmioty rzeczywiste, które go otaczają, że wie o nich mocą instynktu, że Lich unika lub obraca na cele swoje nie używając w tém wszystkiém zmysłów, a mianowicic oczu. Nocobłędnik chodzi wśród ciemności swobodnie z zamkniętemi oczyma, spina się po miejscach niebez**piecznych** (po urwiskach, dachach, gzemsach) z cała pewnością zwierząt; odprawia kilkogodzinne drogi, pisze, odczytuje co napisał; w przedmiocie napisanym znać mniej więcej stopień właściwy wykształcenia i talentów jego; a to wszystko się dzieje bez użycia oczu, słuchu, smaku it. d., lecz mocą czucia ogólnego. Widzimy iż zjawisko to jest spokrewnione ze snem, w którym się zjawia przeczucie; jednakże lunatyk po obudzeniu nie przypomina sobie własnych spraw nocobłędnych; sny przeczuwające zaś przypominają się na jawie.

#### d.) Jasnowidzenie.

Ma zasady spólne z nocobłędem, lecz w tém się od niego różni, iż w jasnowidzeniu chory odpowiada na czynione mu zapytanie, wdaje się w rozmowę. Jasnowidzenie albo samo przez się objawia się, albo też bywa skutkiem magnetyzmu zwierzęcego; ztąd też później raz jeszcze o nim wspomniemy, gdzie podobnie jak lunatyzm znajdzie bliższe wytłumaczenie swoje (§ 443).

# II. Dwojaka osobowość rozdzielona na dwie osoby.

### § 443.

Zjawiska w których obie strony duszy: świadoma siebie i bezświadoma, rozdzielone są na dwie osoby.

Poprzedzające zjawiska wszystkie były tego rodzaju, iż strona świadoma a bezświadoma grały w jednej i tej samej osobie; teraz wedle § 437 występują objawy odwrotne; tutaj przeto obie strony rozdzielone są na dwie osoby, z których jedna przedstawi nam istotę bierną, bezświadomą, druga zawiedzę sobie przytomną, czynną, działającą, mając tedy tamtę pierwszą pod władzą a wpływem swoim. Zjawiska, o których teraz będzie mowa, tłómaczą się z poprzednich, a opierają się na rozwoju wyłożonym w § 435 i następnych.

#### a.) Stosunek matki do dziecięcia przed urodzeniem –

Dusza matki świadoma siebie, sobie przytomna – ma się czynnie do duszy dziecięcia nieurodzoneg jeszcze; dusza dziecięcia jako bezświadoma, niema – jąca jeszcze dokonancj samodzielności, nie zdoła sa – ma siebie ująć w ognisku swojej jażni; ona ma ra – czéj ognisko swoje w duszy matki, zachowuje si biernie do niej. (Wszak nawet widzimy iż dopier bardzo późno dochodzą dzieci do ujęcia siebie jak jażni, że im wiele czasu potrzeba, zanim dzieci siebie nazwie "ja"; z początku zawsze same siebie nazywa po imieniu, mówiąc o sobie w trzeciej osobie). Dusza matki przenika duszę dziecięcia i jakby przeźrocze prześwieca ją promieniami swojemi. Ztąd uczucia matki, jej wyobrażenia, afekta, przejmują jakby magicznie duszę dziecięcia będącą jeszcze bierną tak pod względem cielesnym jak i pod duchowym. Jest to dwoistość w jedności; jedna osoba, a przecież w rozdwojeniu.

Z tego się tłumaczy zjawisko, które zapatrzeniem Aazywamy; ztąd wynika ogromny wpływ stanu psychicznego matki przed urodzeniem dziecięcia na uspo-Sobienie jego w życiu całém. Uczucia matki święte, Czyste, zacne wcielają się posagiem w żywot przy-Szłego pokolenia. Jak powyżej skreślone zjawiska O pierały się głównie na pogrążeniu człowieka w na-Lurze, tak podobny stosunek zachodzi między dziecjęciem a matką, w której jest pogrążone. Dusza matki jest tutaj światem duchowym dziecięcia.

### b.) Magnetyzm zwierzęcy.

Dawniéj był wywołany za pośrednictwem masenesu i metalów, ztąd też poszło imie jego, a gdy so w nowszych czasach odnowił Mesmer, ztąd otrzymał nazwę Mesmeryzmu.

Zjawisko to na pozór dziwne jest jednak w ścisłém połączeniu z przeczuciem, lunatyzmem, jasnowidzeniem, a tłómaczy się u nas najjaśniej ze stosunku matki do duszy dziecięcia swojego przed urodzeniem. Jak bowiem w tym stosunku, tak i w magnetyzmie rzecz cała zasadza się na tem iż jedna osoba (dziecię, magnetyzowana) nie jest przytomna sobie, że jej świadomość siebie, jej ognisko, tkwi w osobie drugiej, (w matce, w magnetyzującym) mającej nad nią przewagę. Tak tutaj są dwie osoby a jedna świadomość. Osoba, niemająca myśli w sobie przytomnej, pogrążona jest w ogólnem łonie natury, a na miejsce myślenia a poznawania mocą zmysłów występuje ogólne uczucie, czucie siebie, swojej cielesności i natury zewnętrznej.

Objawy podobne zwykły być dziwowiskiem, bo osoba magnetyzująca i magnetyzowana są rzeczywiście dwiema osobami i zewnętrznie przedstawiają się jako od siebie odrębne i niezawisłe; przeto związek ich duszy i jedność ich zrazu bywa zagadką. Przecież uważmy iż to rozdzielenie ciał, jako materyalnych jestestw, nie przeszkadza duszy jako jestestwu niemateryalnemu do owego związku.

Cecha różniąca jasnowidzenie samowolne od magnetyzmu właściwego zależy na tém iż tutaj zjawisko jest skutkiem obcych sztucznych wpływów. Jeżeli bowiem znajdzie się w osobie usposobienie do rozdzielenia się onych dwóch połowic a stron odwrotnych, czyli skłonność do rozdzielenia się jego istoty bezpośredniej (jego treści przyrodzonej, bezświadomej) a jego potęgi siebie świadomej, wtedy już za przyczynieniem się magnetyzującego skłonność takowa występuje na jaw 'w rzeczywistości.

Jak dusza matki przenika sobą duszę dziecięcia, tak dusza magnetyzującego, siebie świadoma, przenika duszę osoby magnetyzowanej; ztąd wyjaśnia się wpływ magnetyzującego; chora tłumaczy się najczęściej trybem, słowami, zwrotami, właściwemi magnetyzującemu; co więcej, jeżeli on jako lekarz przejęty jest jakimś systematem lekarskim, już się takowy odbija w mowie chorej. Ten stosunek między osobami zachowuje się na czas długi, a objawia się nawet w oddaleniu. Pod tym względem stosować tu nam wypada to wszystko, co się rzekło o przeczuciu i o związku matki a dziecięcia.

Wszleako najwyższe objawienie magnetyzmu, to jest sen magnetyczny, ma tę właściwą cechę, że po przebudzeniu się swojem chora nie pamięta nic wcale co mówiła, co czyniła podczas snu magnetycznego. Lecz gdy znowu zaśnie, zdoła podjąć nić roz-

mowy mianej w ostatnim śnie, a przerwaną przebudzeniem; zdoła nawet przepowiedzieć czas, kiedy znowu zapadnie snem magnetycznym. We śnie takowym chora odpowiada na zapytania magnetyzującego, lecz nie słyszy głosu innych osób niebędących z nią w związku, widzi niby czuciem własne organa swoje, radzi leki, opisuje chorobę swoją lub obcej osoby; przepowiada w tej mierze przyszłość, widzi, choć ma oczy zamkniete, wie o przedmiotach bez używania zmysłów swoich; słowem, okazuje te wszystkie zjawiska, które są wypływem utracenia samoistności, pograżenia w naturze, a zatém zestapienia w sferę instynktu zwierzęcego (§ 435). Tutaj powtórnie przypomnieć należy, cośmy powiedzieli w Filozofii Natury (§ 233); tam widziano że dusza zwiérzeca nie ma samodzielności; że natura zewnetrzna jest dla zwierząt jakby dalszym ciągiem ich cielesności, iż zatém zwiérzęta instynktem znają środki leczace ich choroby i t. d. Chciejmy sobie również przypomnieć że tam powiedziano, jako zwierzeta, stojące na niskim stopniu wykształcenia organicznego, niemające oddzielnych organów zmysłowych, zastępują je ogulnem czuciem; więc nie mając oczu niby widza (np. oślepione nietoperze), nie mając uszu słyszą, i t. d. (§ 233); słowem, okazują zupełną analogią z jasnowidzeniem niepotrzebującą pośrednictwa zmysłów do tego wrzekomego widzenia, do wrzekomego słyszenia i t. d. Już Cuvier orzekł iż całe życie zwiérzat jest takowém jasnowidzeniem.

### § 444.

.

Magnetyzm zwierzęcy, rownież i owe powyżej rozwinięte zjawiska, choć tak z pozoru dziwne, nie mogą być atoli zaprzeczone jako fakta zdarzające się prawie bez przerwy w doświadczeniu codzienném. Jeżeli zaś, jak się powyżej okazało (§ 439), nie powinniśmy przywiązywać wagi do przeczucia, tém

mniej magnetyzm zwierzęcy zasługuje na ufność. Może on być wprawdzie niekiedy, lubo rzadko, pomocnym w leczeniu wątpliwych choróh, przecież rzeczą jest pewną że pomoc z niego i w takowych wypadkach jest więcej jak problematyczną; wiadomości zaś, które przybyły sztuce lekarskiej mocą magnetyzmu zwierzęcego są prawie żadne. I jest rzeczą śmieszną radzić się instynktu, tej potęgi zwierzęcej, bezrozumnej, z pominieniem pewników otrzymanych przez nauki lekarskie, pracą ich szanowną i trudem uczciwym w ciągu tylu stuleciów.

Nikt nie odgadnie z mowy magnetyzowanéj, ile w niéj jest prawdy, a ile należy do saméj rozkołysanéj fantazyi; a co więcej, trudno się dopatrzyć w tych odpowiedziach, co należy rzeczywiście do magnetyzowanej, a co jest wypływem osobistego zdania magnetyzującego. Bardzo słusznie dziś położono tamę nadużyciom wynikającym z magnetyzmu, a zwłaszcza gdy tak często stawał się przedmiotem korzyści dla złej wiary a nieuctwa. Nakoniec uważmy że dowodem najgrubszej ciemnoty i niezrozumienia tych zjawisk wszystkich jest mniemanie, jakoby jasnowidzenie mogło się odnosić do sfer duchowych, np. do przyszłych wypadków historycznych.

## III. Choroby umysłowe.

### § 445.

W powyższych stanach obie strony, bo świadomość i bezświadomość siebie, rozdzielone były na dwie odrębne osoby; jeżeli zaś obie strony znajdą się w jednéj i téj saméj osobie, ale bez zjednoczenia się trybem właściwym i prawidłowym, czyli w ten sposób iż obie zarówno istnieją obok siebie, obie zarazem się mącą i gmatwają, tak iż niby są jedne, a przecież rozdwojone, rozdarte, wtedy zradzają się choroby umysłowe. Tu strona bezświadoma wdziera się w życie świadome, w życie na jawie, a tak wśród jawu okazują się niby senne marzenia; świadomość siebie nie zdoła poradzić tej treści bezświadomej, która się z nią mąci i miesza, nie zdoła utrzymać równowagi w duszy i odnieść treści duszy do siebie jako do ogniska swojego.

Aby jaśniej wyświecić istotę chorób umysłowych, chciejmy ją przedewszystkiem porównać ze stanem zdrowym, prawidłowym. Rzecz ta cała była już dotknięta z innego stanowiska i dla innych celów w inném miejscu (§ 435). Co tam się rzekło posłuży do wyjaśnienia zjawisk, o których teraz mówić Dędziemy.

W stanie zdrowym znamy różnicę między na-Szą świadomością, czyli między podmiotem naszym, maszą myślą z jednej strony, a przedmiotem naszej Swiadomości, to jest treścią naszej myśli z drugiej Strony (§ 435). Jeżeli przeto wypłynie na jaw ja-**Leieš** uczucie, jakieś wyobrażenie, jakaś chęć, już wtedy ta treść może wprawdzie na czas niejaki nas **Owładnać**; lecz przecież zawsze poznamy że ta cheć, To uczucie i t. d. nie jest całą naszą istotą, że czém **inném** jesteśmy my sami, a co innego jest przecież to uczucie, ta chęć, która w nas powstała. Wiedza o tej różnicy jest właśnie przyczyną że się nie dajemy podbić, owładnać od tych uczuć, wyobrażeń, chęci, afektow it. d. Wnet upamietawszy się naznaczamy im miejsce właściwe wśród innych uczuć, wyobrażeń, należących również do treści duszy naszej (§ 435), a tak znajdujemy się znów w równowadze z własną istotą naszą; można rzec iż jesteśmy, tym trybem, w duchu naszym jak w domu własnym (porówn. § 435 i 436). Ztad wprost też widać stosunek nasz do przedmiotów zewnętrznych; one nas mogą zająć, sprawić wrażenie, wzbudzić chęci, ale nigdy nie damy im tak wziąść nad nami przewagi, abyśmy je pomieszali z własną istotą naszą, z naszą jażnią. Uważny np., gdy się uczymy jakiej nauki, jakiejs umiejętności; zrazu ona jest dla nas przedmiotem obcym, zupełnie różnym od nas; lecz gdy pracą i trudem jej nabędziemy, już wtedy przyswajamy ją sobie, treść jej staje się naszą treścią, przelewamy ją w siebie, a tak niby jednoczymy się z nią, jesteśmy z nia w jedności; mimo tej jedności atoli odróżniamy ją jeszcze od siebie samych, wiemy że ta nauka a my sami jesteśmy dwiema stronami różnemi (Fil. Nat. § 209). Następnie te wiadomości nabyte porządkujemy w treść ducha naszego; ta nauka staje się jedném ogniwem, jedna gałezia, jakby jedném członkiem naszego, że tak rzekę, organizmu duchowego; nie dajemy więc się tak jej opanować, aby ta różnica znikła, aby ten przedmiot stał się nami, czyli całą naszą istotą. Słowem, pod każdym względem człowiek zdrowy nie traci siebie, ani panowania nad treścią ducha swojego; ma ja ciągle na baczności i jest przytomny we wszystkich szczegółach tej treści. Gdy przeto który z tych szczegółów się ruszy, zabrzmi w sobie, natychmiast świadomość siebie go owładnie i albo przytłumi, albo mu nada kierunek rozsądny, odpowiedni całości duchowej. Człowiek zdrowy jak nie jest martwy w sobie i daje posłuchanie budzącym się w nim chęciom, pragnieniom, tak znowu nie pozwoli by one w nim wzięły przewagę. Często wprawdzie może zatopić się w przedmiocie, dać się porwać, unieść nawet jakimś np. uczuciom swoim (dać się "porwać passyom"), a co więcej, szukając roztargnienia pozwala nawet działać na siebie roztargnieniom rozmaitym nagle po sobie idącym; przecież zawsze z tych oscylacyi wraca do równowagi z soba samym; wraca do przytomności, i tak znów "siebie posiada", ciagle się zbiera sam w sobie i nawraca do siebie samego.

W chorobach umysłowych inaczej się dzieje; tu-

taj nie ma tego nawrotu z oscylacyi do równowagi i panowania nad sobą, jak się to okaže poniżej; tutaj człowiek "nie posiada siebie."

Dawno już porównywano ducha z igiełką ma-, gnetyczną, co nam przewodniczy ze względu na tuteczny żywot nasz; ona wiecznie wskazuje kierunek ku prawdzie i wiecznie odwraca się od złego. Choć wichry świata zaszumią falami; choć statek nasz burzą własnej namiętności miotany opuści wskazaną sobie drogę; choć gwiazdy na czas niejaki zmrużą oczy swoje, a niebo okryje się chmurą, jakby żałobą na widok zboczenia człowieka; przecież w piersiach naszych owa igiełka mała, cicha, niewidoma, lubo zadrga w so-Die, nie zboczy nigdy ze swojej drogi i zapytana Odpowie zawsze, wskazując port daleki. Lecz gdy obca siła, choćby okrucha drobna, wpadnie niespostrzeżenie w domek tej igiełki, już ona spetana nieobraca się swobodnie na piaście swojej, martwieje i błędną wskazuje drogę, przez Obca a nie własną winę. Tak duch sam nie choruje nigdy, a zboczenia jego są działaniem obcych poteg; bo on wiekuistości syn, oddany docześnie mocom ziemskim, przemieszkuje w znikoméj cielesności; w niej to zaród zboczeń duchowych, w niej rozpoczyna się ich leczenie. Lecz gdy sztuka nie zdoła uratować wiekuistości syna, wtedy śmierć rozwiązuje pęta jego; nieśmiertelność w domu Ojca utula doczesne boleści i wynagradza ziemskie poniżenie.

### **§** 446.

#### Różne rodzaje chorób umystowych.

Różne rodzaje tych chorób wypłynąć nam winny właśnie z rozwoju powyższego §. Zanim atoli wykażemy stosunek tych chorób umysłowych do stanu zdrowego, obaczmy inny jeszcze ich podział zasługujący na uwagę, bo często bardzo znajduje się w Psychologiach filozoficznych.

Jakoż gdy temperamenta są właśnie różném zachowaniem się człowieka względem wrażeń odebranych od zewnętrznego świata, a zachowaniem się różném wedle różnego usposobienia organizmu (§ 418); przeto uważano równoległość i analogią różnych a różnych chorób umysłowych. Tak niedołężność (bezmysł, Blödsinn, a w najwyższym stopniu amentia) porównywano do temperamentu krwistego; cechą jej jest ciągłe roztargnienie chorego niemające sądu o niczém, a tém samém oddające się chuci zmysłowéj i potrzebom zwiérzęcym i t. d. przy tém gwałty, okrucieństwo i t. p. (Kretyny). W najwyższym stopniu téj choroby nastaje zobojetnienie na wszystko; zupełna czczość, próżnia głucha duszy, brak mowy, popędów, potrzeb zmysłowych, niemoc karmienia się własnego, otwartość ust, zginanie się kolan i t. d. są znamionami stanu tego.

2. Urojenie (Monomania) porównywają z temperamentem flegmatycznym, oznaczającym się brakiem drażliwości na wrażenia zewnętrzne, wytrwałością w dochodzeniu sobie zamierzonego celu i t. p. (§ 419). Urojenie, fixatio, również jak ta udola, nie łatwo przechodzi z raz powziętych wyobrażeń i kierunków duszy w drugie różne od nich. Tutaj jedno wyobrażenie panuje, które stężało, skośniało, ścięło się w duszy; umysł stracił płynność swoją. Tutaj najczęściej dziać się zwykło, iż chorzy używają pozornie niby całego rozsądku swojego, lecz gdy się trąci w strónę ich fixacyi, wtedy choroba występuje na jaw (Don Quichot). Ten obłąd tyczyć się może albo własnej osoby (np. chory siebie uważa za inną osobę) albo też odnosić się może błędnem wyobrażeniem do przedmiotów innych.

3. Szaleństwo (Mania) ma równoległy sobie tem-

#### ANTROPOLOGIA.

perament choleryczny. Jak temperament takowy odznacza się silnie rozbudzoną drażliwością i silnie oddziaływa na zewnątrz, tak szaleniec napadany jest wybuchami zapomnienia siebie, i działa nie wedle istoty przedmiotu, ale wedle tego czem się mu przedmiot być wydaje. Te napady bywają peryodyczne, lecz choć w czasach upamiętania chory poznaje szaleństwo swoje, przecież te wybuchy nie stanowią całej choroby jego; one są jedynie jej ustępami, a choroba trwa w nim nawet w chwilach spokojnych.

4. Melancholia, zaduma. Jéj odpowiada temperament. melancholiczny. I w téj chorobic widzimy odwrócenie się od zewnętrznego świata i utonienie w sobie. Ten rodzaj choroby umysłowej, równie jak i nied ołęztwo, odznacza się obojętnością na świat zewnętrzny; ale obojętność niedołęztwa pochodzi ztąd, że niedołężny nie pojmuje rzeczywistości, że sam jest bez myśli, bez treści; w melancholii odwrotnie jest treść w duszy, jest osnowa, ale ta treść jest nieprawdziwa, nie wiąże się z rzeczywistym światem, składa się w świat o sobny. Zatopienie się takowe w tej dzielnicy wewnętrznej ducha najczęściej bywa skutkiem nieszczęść, albo oddania się przedmiotom abstrakcyjnym.

> Wspominaliśmy już o fantazyi, a znajdzie ona właściwe miejsce swoje w Psychologii; tutaj jedynie przypominamy prawdę, iż Kapitolium i skała Tarpejska sąsiadują z sobą. Wszak gdy mistrza nachodzi chwila twórcza, już w niego wstępuje potęga obca z góry nasłana; a jakkolwiek obca, przecież jest mu siostrą pokrewną, co ducha po imieniu wita. Wtedy niby przejmą go strachy a dreszcze i ognie, co palą i mrożą w duszy; a oblubieniec geniusza sam nie wić, nie pojmuje co się z nim dzieje; on niby ten sam człowiek powszedni, codzienny, a przecież się zdaje jakby całe światy piękności z niego urodzić się miały; on wtedy już nie posiada siebie; ten gość ob

cy jest teraz jego panem i władzca i kochanka zarazem; w tych chwilach świętych człowiek tuteczny, codzienny umiera, a odradza się pięknościa nieskończona. Wiec miłość i śmierć, rozkosze niebiańskie i boleści zrodzenia, ciernie i róże, lilie przeczyste i palmy zwyciezkie w jeden zwite wieniec, są mistrza koroną. To zachwycenie nazywa Plato manią od bogów nasłana. Obok tych wybrańców szczęśliwych manii jest inna, która także odstępuje od powszedniego żywota, lecz już nie na Kapitolium ludzkiej czci, ale do tarpejskiej otchłani prowadzi; tu nie potega jasna, nie anioł w światłość odziany zstępuje z góry, by zamieszkał w duszy człowieka na miejsce powszedniego rozsądku; tu z nocnych, z przepaścistych głębin legnie się duch zły, co okrywa skrzydłem ciemném duszę i ćmi rozsądek i wzrok. Wtedy umiera w duchu człowiek z tego świata, czekając póki go nie zbudzi z martwych łaska Boża, lub ostateczne wołanie archanioła.

### **§** 447.

Taka jest nauka tych psychologii, co upatrują podobieństwo i analogią między różnémi temperamentami a różnémi formami chorób umysłowych. Co do nas, my, jak się rzekło, ograniczamy się w téj mierze na okazaniu różnych zboczeń od stanu prawidłowego, zdrowego (§ 445); w tych różnicach upatrujemy zasadę podziału chorób umysłowych. Nie wdajemy się atoli w bliższą jeszcze charakterystykę; zarysy powyższe choć ogólne i lekkie wystarczają do naszego celu.

a.) Jakoż jeżeli jeden z tych szczegółów zamkniętych w duszy (a powyżej wspomnianych) na jaw wystąpi, a człowiek nie zdoła go owładnąć, tudzież ująć i poddać pod ogół i oznaczyć mu miejsce właściwe, jeżeli nie zdoła odróżnić siebie samego jako całości idealnéj od szczegołu tego, ale w nim tonie, jemu się w zupełności oddaje (§445), tak iż nie zdoła upamiętać się i zebrać w sobie; wtedy będzie to pierwszy rodzaj chorob umysłowych (fixatio, mania, furor.)

b.) Drugi zaś rodzaj będzie wtedy, jeżeli nie jedeń ale wiele szczegółów ciśnie się z razu, tak iż chory nie zdoła ich uszykować właściwym ładem, uporządkować je, wziąć nad niemi górę; jeżeli się tedy zrodzi pomącenie tych wrażeń i przeskakiwanie z jednych wyobrażeń w drugie, zjawi się naówczas niewłaściwe połączenie wyobrażeń, sklejanie ich bez związku, tak iż chory zbłąka się w tym natłoku wrażeń.

c.) Trzecia postać choroby umysłowej zrodzi się gdy żadnej niema w duszy treści, gdy w duszy zupełna czczość, próżnia głucha, gdy niema żadnej potęgi w ognisku, gdy nic jej nie obchodzi, gdy skodowacieje w sobie.

Do tych trzech form można sprowadzić wszystkie rodzaje chorób umysłowych, a lubo ich się znajclzie pozornie więcej odmian, toć one będą jedynie różnémi ich stopniami.

Uważmy iż duch, sam w sobie będąc całością miezawisłą, jest niezawisły od wrażeń zewnętrznych mogących go pozbawić tej niezawisłości i spaczyć jego działania; przetoż wszystkie powyższe choroby mie są chorobami ducha, ale cielesności naszej i pod tym względem należą do Antropologii, a zatem do nauki mającej za przedmiot duszę (w naszem znaczeniu wyrazu tego) i wpływy jakie na nią wywiera cielesność nasza. Widać zatem iż przyczyna tych chorób jest cielesność, (przyczyny somatyczne), zboczenie organów (zboczenie w mózgu, w zwojach piersiowych, brzuchowych i t. d.). Przyczyny częśto psychiczne (np. wielkie poruszenie umysłowe, nieszczęścia, oddanie się abstrakcyom i t. d.) mogą

wprawdzie być powodem chorób takowych, ale w tak i sposób iż one właściwe wywołają zboczenia somatyczne, stanv anormalne cielesności, bedace właśnicz gruntem chorob umvsłowych. Tak samo przez sie okazuje się iż leczenie przedewszystkiem winno by somatyczne, to jest działające na ciało; lecz z drugie strony nie należy też zaniedbywać leczenia psychicz- nego. Wyleczenie się jest właśnie powrotem do sta-\_\_\_\_nu prawidłowego, bo do panowania świadomości nace \_d stroną bezswiadomą, nad potęgami ciała i duszy.

Tak tedy kończy sie ta druga cześć Antropologii, majaca za przedmiot te wszystkie zjawiska które pochodzą z walki i łamania się strony bezświadomej człowieka a istoty jego sobie przytomnej i wiedzącej siebie.

Rzekliśmy już że duch jest wzniesiony po nato ad choroby a ziemskie ułomności, co tutecznego żywota są dziedzictwem; on stanął na wysokościach z obliczem w niebo zwróconem; lecz z dala od 🌮 🕫 cielesnych potęg wznoszą się gwary i hałasy tłu-- 1 mu, co echem dochodzą owych świętych hymnów duchowych. Niekiedy to państwo ciemne, nietrzymane na wodzy przez ducha, rozzuchwali się w sobie i zagłuszy wiekuistą note jego. 9

Atoli najczęściej te zboczenia cielesne, burzace harmonie psychy, mają źródło we własnej duszy naszéj, we własnej winie; a tak stają się karą, że ona zapomniała o wiekuistém pochodzeniu swojem, oddając się obcym sobie a ślepo-okim ziemskim mocom. Najczęściej zar rozhukanych namiętności, wyuzdanych popędów, niezacne oddanie się chuciom ziemskim, lub uczuciom bezmiernym sieje w cielesność ziarno złego. Człowiek niech tylko kładzie granice swoim uczuciom; on przeniesie na sobie boleści palące bez granic, zniesie cierpienia bezdenne i dostoi gromom, co na niego miota świat wrogi, jeśli wśród

fizycznych boleści i cierpień serdecznych zostawił sobie schronienie święte, nietykalne, w przybytku własnej istoty, we własnej swojej jażni. Jeżeli postawił w tej wewnętrznej świątnicy swojej istoty ołtarz czci ojcu na niebie, już w niej nie dosłyszy gromów świata; tu ukoją się boleści i serce się wygoi, bo tu czarny anioł obłąkania nie ma przystępu. Wszak choroba umysłowa, również jak zło moralne, jest odszczepieństwem od ogólnych praw, a trzymaniem się podmiotowej jednostki swojej.

### c. Świadomość panująca nad polęgami przyrodzonémi ciala swojego.

### **§** 448.

Obecnie przystępujemy do trzeciej części naszej Antropologii, w której rozpoczyna się zjednoczenie świadomości siebie a treści bezświadomej. Dokonywa się ta jedność tym trybem, że świadomość siebie sama umié siebie odróżnić od treści owej, a tem samem już wznosi się nad nią i wyłamuje się z pod jej władzy, a co więcej używa tej strony bezświadomej za wyrażenie a wcielenie swoje, a tak czyni ją służebnicą swoją. Tak tedy już poznać można stosunek tej trzeciéj części do dwóch pierwszych. Jeżeli bowiem część piérwsza zawiera w sobie te zjawiska które okazywały pierwotną jedność z naturą, owę pierwotnąharmonie z potęgą bezświadomą (np. wpływ pochodzenia, natury zewnętrznej, por roku, płci, temperamentu), gdy przyroda potęgą swoją bezświadomą z cicha i nieznacznie wsiąka w duszę; jeżeli odwrotnie w drugiej części widzimy rozdwojenie między obiema tėmi stronami, to jest między świadomością siebie a istotą bezświadomą, objawiające się rozdwojeniem w duchu samym (np. w przeczuciu, magnetyzmie, chorobie umysłowej i t. d.); toć teraz w czę-

ści trzeciej znów wraca się jedność, ale już nie owa pierwotna jedność, ale takowa której się duch dobił, której się dosłużył łamaniem i pasowaniem się z ciałem, a zatóm jedność, w której wprawdzie zachodzi różnica z cielesnością, ale ta już jest przemożona i przełamana.

Gdy pojęcie ducha właśnie na tém zależy, aby był w jedności z przedmiotem, a tym przedmiotem tutaj jeszcze jest własna strona jego bezświadoma, zatém skoro duch zaczyna teraz panować nad tą stroną bezswiadomą swoją, tem samem jednoczy 1 się z nią jako z przedmiotem, a tak urzeczywistnia **5**1 właśne pojęcie, swoją istotę; tym sposobem czyni 革 🗖 się rzeczywistym; jest to przeto stopień w którym 5 świadomość panuje nad potęgami cielesnémi, wrodzonémi sobie.

# I. Panowanie świadomości zastosowane do pojedynczych spraw ciała.

### \$ 449.

Znaczenie tej trzeciej części Antropologii i jej stosunek do dwóch powyższych był skréślony w ostatnim §.

Tutaj zważmy w ogóle pochód tej całej osnowy. Część bezświadoma człowieka winna naprzód tym trybem ulegać duchowi, aby nietylko nic nie przeszkadzała, ale nawet aby wykonywała sprawy wedle woli jego; nakoniec aby tak była poddana duchowi izby następnie wykonywała te czynności bez przyłożenia się ducha, bez jego dozoru bliższego; stosunek takowy jest nawyknieniem.

Wiemy iż sprawy takowe odbywają się w czasie po sobie, wiec są jednostkowe, rozpojedynczone; lecz duch jest ogółem, potrzeba tedy aby jednostki te, mając stać się wyrazem ducha, stały się równie

#### ANTROPOLOGIA.

Ogólne. Wiadomo atoli z Logiki że uogólnienie jednostek następuje przez wielką ich liczbę, a zatém jeżeli często powtarzające się sprawy cielesne zostawać będą pod wpływem duchowym, już wtedy stopniowo nabiérać będą wyrazu duchowości naszéj, a tém samém z czasem staną się jego wcieleniem i podladzą się pod powagę jego. Ta zasada jest podwaliną wszystkich zjawisk tutaj należących.

1. Jeżeli nawyknienie odnosi się do tych spraw i czynności które są już zarodem w duszy naszej, a człowiek działaniem swojém te sprawy i czynności rozwija, nadaje im pewny kierunek przez częste wpływanie na tę naturę swoją, wtedy rodzi się przyzwyczajenie, tworzy się druga w nas natura, natura sztuczna, przechodząca już w zwyczaj. Od rodzaju zaś tych czynności zależy, czyli one służą duchowi, lub mu są przeciwne, azatém czyli są dobre lub złe; złe bywają nazywane nalogiem w ścisłem znaczeniu.

Widzimy iż przyzwyczajenie w ogólności bynajmniej nie wprowadza nowych spraw w cielesność na-Szą, to jest takowych któreby nie były w nas już zarodem, ale jedynie rozwija te, które już w nas istnieją, przekształca je i nadaje im kierunek. (Opilstwo Ina swoją podstawę w potrzebie przyrodzonej ugaszenia pragnienia, jak zbyteczne objadanie się w potrzebie pokarmu; nałóg gry w potrzebie rozerwania się; ranne przebudzanie się na podstawie przebudzania się w ogólności; chód pionowy człowieka wypływa już z jego budowy, ale dziecię powinno się wprawiać w pionowe chodzenie).

2. Jeżeli zaś działamy wbrew istocie naszej bezświadomej, przecząc ją, i tak dosługujemy się niezawisłości od niej, wtedy w ogolności rodzi się hartowanie się. Hartowanie się ma tedy na celu już wytępienie, już ścieśnienie i ograniczenie strony bezświadomej. Gdy zaś częścią bezświadomą jest prze-

Ł

dewszystkiém cielesność nasza, zatém pod tym względem hartowanie jest przytępieniem czułości na wrażenia od ciała idące, co znów dwojakim sposobem osiągnione być może: albo gdy dusza przyjmuje obojętnie wrażenia które na nią wywiera ciało (np. boleści i t. d.); albo téż gdy hartowanie odnosi się do ciała, tak iż ono samo staje się obojętniejszém na wrażenia idące od zewnętrznego świata (zahartowanie na zimno, upały, pragnienie i t. d.)

Drugą zaś stroną bezświadomej istoty naszej jest ta treść przyrodzona duszy samej, którą już znajdujemy w sobie, nawet bez przyłożenia się naszego, jako przedewszystkiem uczucia radości, kłopoty, zmartwienia i t. d.; takowe tracą potęgę swoją nad duchem przez częste odnawianie się, albo też przez wzniesienia się ducha potęgą jego wewnętrzną, jakiemi są przedewszystkiem zasady rozumowe, religijne i t. d.

3. Jeżeli przyzwyczajenie, nałóg, mając dążność twierdzącą, jest wykształceniem treści, która zarodem w nas przebywa, a hart jest odwrotnie ściéraniem przvrodzonej treści, więc dążnością przeczącą, broniącą; znajdzie się tedy znów działanie, które nawyknieniem wprowadza w cielesność nasza treść któréj niéma w niéj zarodem. Widzimy iż tu zarazem jest działanie przeczące jak w hartowaniu się, bo ścieśnienie strony bezświadomej zaprzeczeniem jej, by nie przeszkadzała nowej czynności, a zarazem jest twierdząca strona, bo wprowadzenie właśnie tych nowych nabytków. Tu np. należy sztuka pisania, mechanizm nabrany długą wprawą w rzemiosłach lub w sztukach pięknych, sztukach łamanych, zręczności i t. d.; słowem jest to wyćwiczenie się. To samo wyćwiczenie się ma również miejsce, jeżeli chodzi o sprawy ducha naszego. Tak można wyćwiczyć się w myśleniu abstrakcyjném, wprawić fantazya swoja do kompozycyi poetyckiej lub

406

nuzykalnéj; wyćwiczyć uczucia swoje, aby bez waania się, bez długiego rozumowania, orzekały co jest acném i szlachetném (np. grający z początku powiien pamiętać o teoryi układu i następstwa palców lerzając klawisze, a przez wyćwiczenie później niy same palce już wykonywają teoryę bez namysłu. ak podobnie, stojąc długo na straży własnego serca rzyuczyć można sumienie swoje, iż nie zbłądzi z droi przepisanéj prawami Religii i moralności. Podonie poeta dłuższém wyćwiczeniem się bez trudności achowa miarę i znajdzie rymy i t. d.

Nawyknienie, przyzwyczajenie, hart, oto są jedne z głównych pierwiastków dzielnego wychowania. Lecz zanim człowiek odniesie tryamf nad urokiem pokus, nad uczuciem co się buntuje przeciwko jego woli, nad ochotą lużną co go unosi od celu, niechaj wprzód doświadcza sił swoich na własnej cielesności by mu była posłuszną, by się stał jej panem i poddał ją dowolności swojej, boć to jest pierwszym doskonałości krokiem; wtedy zaiste snadniej znów podda wolę samą pod prawa rozumowe. Ważne jest przeto znaczenie gimnastyki w wychowaniu; tu chodzi o to abv dusza znalazła się w ciele swojem jako pani samowładna; ztąd też starożytne tańce, pełne gracyi i wdzieku, były muzyką niemą a żyjącą rze*iba*, a tak stały się wyrazem uszlachetnionego ducha. Bo w świecie starym i duch i czucie, obyczaj i ciało były z sobą w jedności i harmonii, były to różne głosy składające się w spólną pieśń; tu nie znano bolesnego rozdwojenia w saméj istocie człowieka. Również wyćwiczenie i wprawa ciała jest najgłówniejszym środkiem do rzemiosł i sztuk; tutąj przyuczamy fizyczność by się stała posłusznym wyrobnikiem pod rozkazami woli; podobnie też nieznacznie nałoży się cielesność nasza by się wyzwoliła, ile sił, z pod

wrażeń zewnętrznéj natury i była samoistną w sobie; a nakoniec i duch sam nabierze hartu i nie zachwieje się, gdy uderzą na niego biedy i boleści świata; on zasiędzie na tronie swoich cierpień, otuli się majestatem swojej wyższości, a daremmnie rozzuchwalą się burze żywota, one stracą zupełnie moc swoją.

# II. Ciało wyrażające stałe usposobiemie duchowe.

#### **§** 450.

Wszystkie powyższe wyrażenia się duszy odnoszą się do pojedynczych spraw i czynności, a zatém są wyrazem jednostkowym, przerywanym, i dla tego w nich nawyknienie, przyzwyczajenie jest, jak wiémy, główną podstawą.

Winny więc teraz wystąpić z kolei te zjawiska, które są wyrazem stałym usposobienia i dążności duchowych.

1. Tu przedewszystkiem spotykamy kształt głowy, czaszki. Lubo cała osnowa tu należąca jest ciemną jeszcze, lubo cała Kranioskopia i Kraniologia jest wrzkomą nauką niezasługującą na wiarę, o ile rości sobie prawo wyrokować, a nawet wróżyć o człowieku, o zdolnościach i przeznaczeniu jego wedle kości, o ile ośmiela się wdawać się nawet w szczegóły, uważając czaszkę jakby mappę kościaną ducha; przecież nie można zaprzeczyć, iż budowa głowy i czaszki nie jest w tym względzie obojętną i że służyć może za ogólną, choć bardzo ogólną symbolikę umysłową.

2. Nierównie bogatszą i treściwszą jesł fizyonomika. Każdy człowiek ma swoją fizyonomię, on sam może być przedmiotem wizerunku malarskiego (portrety zwiérząt są niedorzecznością), a im treściwszy będzie żywot pojedynczego człowieka,

tém téż więcej będzie miał fizyonomii. Ludy żyjące bliżej natury, mają fizyonomie okazujące raczej pietno ogólne szczepu, niż żywota indywidualnego. Jeżeli zaś czaszka, jako kość twarda i nieruchoma, nie jest jak się powiedziało obojętną, tém mniej obojetne być może oblicze, bedac ruchawe, miekie i zmieniajace się. Kształt czoła i rozmiary jego, brwi, oczy, usta, nos, kości licowe, broda i forrna ogólna twarzy, silnie przemawiają do widza i wyrażają narodowość, pochodzenie rodzinne, temperament, powołanie i t. d. A lubo te oznaczenia są **Ogólne**, lubo dzieli je człowiek pojedyńczy z wielu innemi ludźmi; przecież jak w każdym człowieku ina-Czej się one wiążą i kombinują, tak znowu spla-**Lają się w każdym z indywidualną jego naturą je**rnu tylko właściwa, z cała historyą jego moralną, Tizyczną, umysłową, rozumową, z losami jego, z ca-**Tém jego doświadczeniem.** Z czego wynika iż każde Oblicze wymagałoby księgi osobnej, że zatem za-**Ledwie odważyć się można na oznaczenie ogólmych i lekkich zarysów nauki fizyonomiki; chęć** zaś uczynienia z niej nauki, mającej jakąkolwiek ścisłość, jest dowodem lekkomyślności, nieumie**jetności i braku wyobrażenia o istocie duchowej.** Jak w tajnikach duchowych kipi i robi w niezgłębionych toniach treść nieskończona, tak że nigdy sam człowiek nie zdoła sobie zdać o niej sprawy, podobnież i fizyonomia jego jest zagadką sfinxową. Znając człowieka można niekiedy wyczytać jego istotę z oblicza i znaleść potwierdzenie jego historyi; bo zaprzeczyć trudno, iżby często powtarzane uczucia, myśli, afekta nie odbiły się we fizyonomii jego, aby duch nie urzeczywistnił się w twarzy; mo**żna powied**zieć, iż szlachetność, rzewność uczuć, dobroć serca, czynia twarz miłą, przeciwnie zaś dzikość umysłu, rubaszność chuci, afekta zwierzece. nikczemność, zdołają twarz oszpecić; przecież na

tych ogólnikach wypada się ograniczyć, tudzież nie sądzić człowieka z twarzy, ale z czynów i z życia.

Słusznie uważają że przy spostrzeżeniach nad fizyonomią zanadto mało miano względu na budowę innych części ciała. Wszak piersi szérokie, ramiona silne, barczystość, i znów chudość lub tusza, formy żylaste lub podsadziste, szyja długa lub gruba i krótka, budowa ręki, palce a nawet kształt nogi, uda, płeć śniada lub świeża, jasne lub ciemne włosy, włosy twarde lub spadające, należą do całości charakterystyki fizyonomicznej.

*3cie Mimika.* Gdy czaszka pokazuje formy stwardniałe i niezmienne, gdy fizyonomia wyrabia się zwolna w zarysy właściwe, toć mimika okazuje cechy występujące na przemiany. Mimika jak wyraża piętno duchowe, będące tłem ogólnem człowieka, tak zarowno objawia chwilowy nastrój ducha, owe afekta rozliczne obudzone na dnie duszy jego, a występujące jego ruchami.

Uważmy że już bez świadomości haszej zewnętrzna, cielesna strona staje się odgłosem duchowych odmian. Mimika odbija się głównie na obliczu, poruszeniu ust, czoła, nozdrzów, brwi, zębów, na podniesieniu lub spuszczeniu głowy; postawa cała i gestykulacya ramion, piersi, nóg a nadewszystko rąk wtóruje poruszeniom fizyonomii, a tak uwidomia muzykę wewnętrzną, psychyczną.

Mimika zrazu jest mimowolna, bezpośrednia, która znienacka nas nachodzi, i bez naszej świadomości zdradza, co się w naszem wnętrzu dzieje. Przecież wychowaniem starannem i ciągłą bacznością na siebie zdołamy panować do pewnego stopnia nad wyrażeniem się zewnętrznem wewnętrznej treści naszej, a to tem więcej, jeżeli się przyuczymy do panowania nad grą wewnętrzną uczuć. Tak tedy w nas powstaje mimika na poły świadoma, bo

z ducha idaca, na poły bezswiadoma, bo rodzaca się z natury. Dla tego téż człowiek dobrze wythowany nigdy nie powinien zaniedbywać tej zewnetrznéj strony osoby swojej, ona zawsze bedzie ogólna, choć powierzchowną oznaką, ile się sam rozwinał; a lubo często bardzo pod ta łupina gładka nie znajdzie się ziarna, toć również prawda jest, iż duch wyrobiony w sobie winien promieniem swoim przeniknąć cielesność swoją jako zewnętrzne swoje wyrażenie. W każdym człowieku znajdzie się naprzód mimika, objawiająca jego pochodzenie plemienne, narodowe i t. d., dalej mimika będąca skutkiem temperamentu, płci, wieku, powołania, wychowania i t. d., nastepnie mimika, oznaczająca jego samodzielność jemu tylko właściwa, dalej mimika przyuczona, a w końcu mimika odpowiednia nastrojowi duszy jego w pewnej danej chwili. . Te wszystkie potęgi splatają się w pojedynczym człowieku w jedną ogolna całość.

Przedewszystkiem mimiczną jest symbolika ducha; bo wszystko, co się odzywa w głębiach naszych radością i gniewem, nadzieją i obawą, żalem i uciechą, pogodą i burzą w sercu, występuje téż na jaw dając znać o sobie fizyonomią i ruchem ciała. Lecz jak człowiek winien stanąć na straży wewnetrznym uczuciom, tak i przyuczyć.sie powinien, by sie stał panem mimiki swojej. Człowiek zupełnie surowy nie zna panowania tego, człowiek zaś na poły wychowany okazuje ruchami przymus i walkę, więc sztuczność; on jest jeszcze nie swój i dopiéro negacyą natury, a człowiek skonczony w sobie staje się harmonią wewnętrznej i zewnętrznej istoty swojej; co u tamtego było sztuką wymuszoną, staje się tutaj już drugą naturą. Czasy dzisiejsze grzeszą przedewszystkiem zaniedbaniem powierzchowności; mało kto umić chodzić, trzymać się, a tém mniéj wtórować mowie malującemi ruchami. Była to zaleta XVIII nawet XVII wieku, która dziś prawie znikła ze świata; natomiast rubaszność, nieoglądanie się na siebie, ani na drugich, stało się prawie cechą powszechną; zapominamy iż surowość, nieszlachetność tej mimiki zewnętrznej, najczęściej jest dowodem braku wyższości duchowej.

# III. Śmierć.

#### § 451.

Powiedzieliśmy (§ 448 i 449) iż piętnem téj trzeciej części Antropologii jest jedność strony świadomej a bezświadomej istoty człowieka; tej jedności dosługuje się duch przezwyciężając stronę bezświadoma, a mianowicie cielesność swoją. W téj jedności, jak w każdej jedności prawdziwie logicznej, zarazem tkwi połączenie obu stron, i zachowanie ich różnicy (§ 448), tak dalece, iż ciało jest jedynie objawem zewnętrznym duszy. Stopniami do takowej jedności było nawyknienie a mianowicie przyzwyczajenie się, hartowanie i wyćwiczenie części bezświadomej (ciała, uczuć i t. d.), nastepnie sizvonomia i mimika. Widać iz cały ten pochod a łamanie sie ducha miały ten cel, aby sobie poddać stronę bezświadomą, aby ją przemódz; jakoż cały rozwój antropologiczny ma ten koniec a metę ostatnią. Zatém idzie iż gdy to rozwinienie dokonane będzie, już pod względem antropologicznym cel żywota będzie osiągniony; ztąd z końcem żywota żywot sam się przeżyje i zużyje, w starości ustają łamania się, ciało jest przemożone w zupełności; wtedy pozostaje jeszcze ostatnie pasowanie się, bo skonanie; tutaj występuje ostatni tryumf ducha nad własném ciałem. Zwierzęta kończą życie tylko z powo-

#### ANTROPOLOGIA.

du materyalnego, z przyczyny iż ciało ich, jako jestestwo zmysłowe, jest jednostka materyalna, a zatém utomkiem nieistniejącym sam przez się (Fil. Nat. Wstep), ale przez pojęcie, którego jest-wyrażeniem, więc ginie jako liść, jako ciało chemiczne; odwrotnie, człowiek umiéra na sprzeczność, jaka zachodzi · między duchem jego wiekuistym, nieskończonym, a oném jego ciałem, co jest marne i znikome. Cielesność nie zdoła wytrzymać tej sprzeczności; wiekuistość w niej przebywająca rozsadza ją niby ciasna, niestosowną łupinę. Śmiercią ciała najpotężniej urzeczywistnia się duch, bo okazuje niestosowność, która się w końcu rodzi z połaczenia jego z cielesnościa. Owa walka i pasowanie się z ciałem służy mu aby sam się wyrobił, aby wtej walce uznał nizszość tego wszystkiego, co jest zmysłowém, cielesném, żeby doszedł do świadomości siebie zupełnej, uznał niezawisłość swoją od materyiwszelkići.

Ów robaczek, niby niezmordowana prządka, wysnuwa nić z siehie i z niej splata grób dla siebie; gdy czas przyjdzie, wtedy robaczek, w trumience swojej złożony, przemoże ciasną ciemnice, a odrodzony, jasnem malowanem skrzydełkiem ulatuje z grobu, a lśni barwami i złotem; lekki jakby niesiony słońca promieniem, sam żywym kwiatem będąc, polatuje z kwiatu na kwiat, po których niegdyś przed odrodzeniem swojem czołgał się samotnym robakiem, grubej i cieżkiej oddany bedac naturze. Wszak jest stara wieść, iż człowiek jest robakiem ciężkim, biednym za życia, że i on w trumnie złożony. czeka odrodzenia swojego, że i jemu wyrosna skrzydła promieniste, co go uniosą ze światów na światy, z gwiazd na gwiazdy niby po kwiatach bożych, a trzymać i ogrzewać go

będzie promień bożego spójrzenia. Ztąd téż w nocnych podziemiach grobów egipskich przy blasku pochodni unosi się motylek nad mumią w granicie rzeźbiony; te jego skrzydełka małuchne są i zmarłych i żyjących pociechą. Bo człowiek sam z siebie przędzie nieśmiertelności nić i wątek wiekuistości swojéj, w nim potęga odrodzenia jest złożona, a co było za życia doczesném przeczuciem, wróżbą, biédnego serca pukaniem, dotrzyma mu wiekuistość nieskończona.

#### **§** 452.

Dla nas rozwijających naukę o duchu śmierć również jest szczeblem do wyższego stopnia. Z niej płynie dla nas przekonanie, iż rozwój antropologiczny jest już dokonany, że nam wypada teraz uważać ducha, jakim jest bez tych wpływów cielesnych, bez tėj strony bezpośredniej, jemu danėj, znalezionėj przez niego, jakim jest sam w sobie, a zatém czém jest gdy będzie niezależnym od ciała. Tutaj przeto człowiek uważany będzie niby po odbytej walce z częścią bezświadomą, zatem jako uznający siebie i wiedzący o sobie. To odróżnienie się ducha od przedmiotu, który nie jest nim, to uznanie siebie jako całości odrębnej, osobnej jest powodem, iż duch sam w sobie znajduje różnice, że się sam odnosi do sie-To odnoszenie się do siebie i do różnic w nim bie. zamkniętych ma abstrakcyjne swoje wyrażenie w formule jaźn=jaźni, która znaczy że duch jest podmiotem myślącym i sam przedmiotem, do którego się tą myślą odnosi, że sam myśli o sobie (Pneum. § 377). Ta formuła abstrakcyjnie rozwinięta ma to znaczenie iż duch, choć jest jedném jestestwem w sobie, ma przecież w sobie treść rozmaita, (czynności, władze, będące różnemi stopniami rozwoju jego). Na tym stopniu duch staje się osnową Psychologii.

## III. Psychología.

### § 453.

Jak Pneumatologia obejmowała ogólną istotę ducha uważanego jeszcze w abstrakcyi swojej, jak odwrotnie Antropologia uważała ducha oddanego pod wpływy natury zewnętrznej i własnej cielesności, tak teraz w Psychologii uważamy ducha jako całość ogólną, mającą już w sobie treść rozmaitą.

Tak psychologia ma za przedmiot ducha, odnoszącego się już do siebie samego i dochodzącego we własnej istocie treści rozmaitej w niej zamkniętej.

Jest to ogromny postęp w rozwinieniu się umysłowem każdego ludu, gdy odwróciwszy się od różnobarwnego zewnętrznego świata, co tak · czarodziejską postacią otacza go do koła, zapuści się we własne tonie, i tam podsłucha potegi i moce pracujące na dnie własnej jego istoty. Cały wschód pogański nie uczynił tego nawrotu ku sobie. Wszak i Grecya, póki się bawiła filozofią natury, póki jedynie w materyi upatrywała piérwiastek wszech rzeczy, zdobyć sie jedynie zdołała na biedne bardzo a niedostateczne pojęcia o duszy. Atoli geniusz tego ludu, tak podziwienia godny już w pierwszej młodości swojéj filozofii, wśród ciemnej nocy błysnął jakby światłem nieskończoném. Już na łonie szkoły Pytagorejskiej, co na poły tylko oderwała się od świata materyalnego, na poły tylko wstąpiław jasny świat duchowy, uznaną była liczba za piérwocinę wszechrzeczy, a tém samém już tù strzeliła promieniem myśl o wiekuistości ducha Co Mitologia, parta nieskończoném naszego. przeczuciem pracującem w sercu człowieka, oddawna zwiastowała ludowi w kształcie poetycznym, toć tutaj prawdą filozoficzną wstapiło wumiejętność. Wszak długo jeszcze pasował się

duch grecki, zanim uwierzył z Anaxagorasem, że pierwiastkiem wszech rzeczy nie jest jestestwo materyalne, ale myśl, intelligencya; ztąd też nagle człowiek nawrócił do siebie i w sobie uznał pierwiastek niemateryalny, duchowy.

Sokrates, Plato, Arystoteles, których myśli dzwignęły się niby piramidy wiedzy ludzkiej na Ziemi, rozpoczęli na prawdę szereg badań psychologicznych. Lecz chociaż Sokrates umarł z nauką o nieśmiertelności duszy na ustach, a Platorzekł że duch ludzki, mając udział w prawdach wiekuistych, sam jest wiekuisty; przecież myś grecka nie zdołała rozproszyć grubej ćmy rozciągnionej nad światem duchowym, bo nie zdołała do dna a wskróś rozdzielić i odróżnić ducha od świata materyalnego. Tego zadania dopiero dokonał świat chrześcijański, tu dopiero wypiastowała się czysta nauka o duchu.

Wszakże, gdy podobno najtrudniejszą zagadkæs 34 jest owo "cognosce te ipsum," więc też p 🗢 🕫 dziś dzień psychologia równie jak i antropo- 🖘 logia mimo szeregu licznego znakomitych pracowników należy jeszcze do umiejętności na po- <ły dopiero dojrzałych. Jak wszędzie, tak w dzielnicy ludzkiej psychy nie wystarczy teory nieopierająca się na faktach, a właśnie o te fakta czyste, nieprzyćmione tak tutaj trudno! Ter lub ów badacz psychy w głowie swojej wyrobi z góry teoryę i przez szkiełka swojej fantazyi przypatruje się scenom w dramacie żywota psychicznego. Cisną się teorye po teoryach, a trudno byłoby nam przywieść wszystkie nowe pomysły, sposoby zapatrywania się, które z porządku dziennego przeszły przez świat naukowy; więc też nagromadzone przez te teorye doświadczenia nie świadczyły bynajmniej, co się rzeczywiście działo w świecie duchowym, jako raczéj dowodziły różnego sposobu, którym się na niego zapatrywano. Zatem albo zuchwała, lekkomyślna, wrzkoma filozofia wydawała z góry zarozumiałe wyroki swoje, nie oglądając się na doświadczenie, albo też znowu gburowata, niedouczona empirya sięgała w głębiny duchowe niby z woru wydobywając to takie, to owakie fakta, i na ślepy traf stawiała przed siebie te dobytki bez ładu i składu, nie pojmując związku tych faktów a tem mniej nie pojmując duszy jako całość.

Atoli na tém tle duchowém ciągle płynném, ciągle ruchomém przesuwają się, niby fale, fenomena; trzeba je uchwycić w locie, boć one nie dostoją i znikną, zanim się im przypatrzyć Podobne znajdziemy trudności, gdy sie zdołasz. zwrócimy do badania naszéj własnej duszy, gdy zechcemy być zarazem aktorem i widzem téj sceny zjawisk psychicznych. Bo lubo prawda jest, że myśl chłodna, rozumowa, sama może i powinna być własnym przedmiotem swoim; ale gdy zagra w nas namiętność, gdy odezwie się z całą potęgą afekt, wtedy już trudno go będzie ująć, zanim przeminie; bo w chwili, gdy się zdołamy zebrać w ognisku naszej reflexyi, już nie ma afektu, już go myśl przemogła, bo namiętność nigdy nie posiada siebie; uchwycona przez własną myśl już jest zaklęta i znika niby zły duch, z przed badawczego spójrzenia.

Jeżeli zaś od spostrzeżeń nad sobą samym zwrócisz się do innych osób, by się przypatrzyć co się w ich duszy dzieje, nie przejrzysz maski, w którą je okryła wyuczona cywilizacya. Wszak wykształcenie na tém zależy, by panować nad potęgami, które mimowolnie wydobywają się z dna psychy naszéj, aby je chować w głębi, by oblicze, by poruszenie, by mowa nie zdradzały, co się we wnętrzu naszem dzieje.

A nakoniec jak każdy człowiek różnie obdzielony jest potęgami duszy, tak co do ich stopnia, jak co do jakości, tak znów jest różny wedle różnego między niemi stosunku. W każdym tedy te objawy psychiczne wystąpią w swojej właściwej barwie. Krom tej indywidualności jednostkowej znowu się znajdą różnice co do wieku, płci, nastrojenia chwilowego, różności rodzin, narodów, plemion i t. d.

Przecież te trudności wszystkie niechaj nie odstręczają badaczow od pracy, bo im trudniejsza droga do prawdy, tém chwała wyższa z wygranėj. A jeżeli świat 'zewnętrznej natury tyle ma dla nas uroku, jeżeli nieznękaną ochotą mierzymy jej wysokości, zapuszczamy się w jej głębie; jeżeli robaczek drobny lub kwiatek, jeśli najodleglejsza gwiazdka na niebie nie ujdzie naszej baczności; jeżeli wnętrze ziemskie odkopujemy niby kruchtę przeszłości, pytając się o epoki stare zrodzeń natury, jeżeli skrzętną i pilna praca fizyki i chemii radzibyśmy rozwiązać pogmatwane jeszcze zagadki natury; toć podobno równie zacną, a może zacniejszą pracą będzie, jeżeli oczyma myśli wykryjemy te gwiazdy wszystkie, co świecą i błyszczą w duchu naszym, jeżeli poznamy te kwiaty, które Bóg rozsiał w piersiach naszych, jeżeli nauczymy się zapytywać uczucia i wyobrażenia własne o potegi, z których się zrodziły, boć wtedy zaświeci nam nadzieja, że będziemy w duchu naszym niby u siebie, niby w domu własnym. Tutaj niechaj nam przewodniczy rozwoj filozoficzny oparty na faktach.

418

#### § 454.

Znaczenie takowe istoty Psychologii i stosunku jej do dwóch poprzednich umiejętności wypłynęło nam już z rozumowania rozwinionego na inném miejscu (Pneum. § 345); tutaj przeto jedynie wypada okazać stosunek Psychologii do ostatniego stopnia Antropologii. Przypomnijmy, iz ostatni najwyższy stopień tej nauki okazywał właśnie wyłamanie się człowieka z pod przewagi swojej cielesności. Nawyknienie, zahartowanie ciała, wyćwiczenie, wprawa, były tém stopniowém wyzwoleniem się z pod brzemienia potęg cielesnych, a tém samém stopniowaniem zbliżającem nas do poznania istoty świadomości siebie, która, jak z fenomenologii wiemy, zależy na odróżnieniu ducha od tego wszystkiego, co nie jest nim samym, co jest więc przedmiotem obcym, a takowym przedmiotem, jak wiemy, również jest własne ciało jego. Widzieliśmy podobnie iż sama śmierć człowieka jest tryumfem jego ducha, bo zgon nie tylko jest zużyciem ciała, ale ma jeszcze to znaczenie, że śmierć człowieka jest zwycięztwem ducha nad materyą.

Tak dla nas samo przez się zjawiło się nowe stanowisko, uważające już ducha bez względu na ciało, uważające go już samego przez się, a tém samém rozwijające wszelką rozmaitość w nim zamkniętą. Z tego wszystkiego znać iż w Psychologii dusza ludzka wyjawia już duchową stronę swoją, ona tutaj już uważana jest jako duch.

## **§** 455.

Jeżeli powiedziano (w § 453) że Psychologia rozwija rozmaitość będącą treścią a osnową ducha ludzkiego, toć już widzimy że tą treścią będą zwykle tak zwane władze, siły duszy. Określenie takowe ma niedostateczność jeszcze, bo wedle The matrix sie zdawać iš ta treść zamyka w sota cilista we oznaczenia, że te władze, że te siły ta cilista a z sobą w ścisłym związku, że tedy mogą ty, ritetrane z osobna. Przecież gdy duch jest catista czólną, logiczną, wynika ztąd iż z pojęcia duta samego ta wszystka treść wysnuta być winna, a wtedy te władze, czynności, siły okażą się być systematycznie z sobą powiązane, złożą się w jedną organiczną ogólną całość, którą znów jest duch ludzki.

#### **§** 456.

Uwaga powyższa wystarczy by wykazać w ogóle pochod całej tej umiejętności. Bo gdy, jak wiemy, powołaniem ducha jest, aby ile sił swoich poznał prawdę, aby myśl swoją zjednoczył z istnieniem, aby jako podmiot dokonał jedności z przedmiotem; zatem też cały pochod ku temu zmierzać winien, aby ta jedność się urzeczywistniła.

Ta, jedność atoli przedewszystkiem dopełnioną być może dwojakim sposobem: albo tym trybem iż treść przedmiotu przelana będzie w treść myśli naszej, a tak będzie przyswojoną podmiotowi naszemu, albo też ta jedność dokona się w ten sposób iż treść naszej myśli, naszego ducha, przeistoczona będzie w przedmiot.

Droga pierwsza jest drogą *poznania*; droga druga jest objawieniem się *woli*. W poznaniu ma się duch biernie, pod tym względem iż zniewolony niejako jest zabierać się do poznania tego przedmiotu, który mu jest zewnętrznie dany, który znajduje zewnątrz siebie; ale jest zarówno czynny, bo nie przyjmuje przedmiotu tak, jak mu się nasuwa, nie trzy ma się jego zjawienia się bezpośredniego, ale go prze rabia, przeobraża po swojemu, wedle usposobienia własnego. Podobnież w wykonywaniu woli duch jest czynny, bo tworzy przedmiot wedle treści swo-

#### **PSYCHOLOGIA**.

jéj; ale též jest bierny, bo sam znów treść tę w sobie znajduje i bierze ją z wnętrza swojego jako fakt.

#### § 457.

Łatwo poznać można iż obie te drogi wskazane w§ ostatnim są sobie odwrotne i że każda z nich z osobna wzięta nie będzie dostateczną. Bo w poznaniu wszystko zależy od przedmiotu, który znajdujemy, zatem od przypadku; przypadkowy przeto będzie téż sposób przyswajania go sobie. Toż i wprowadzenie woli naszej w świat jest przypadkowe, bo zależy od treści, która w nas się odezwała i do czynności zniewoliła; czyli zaś ta podnieta jest prawdzi-Wa lub nie, to znów od przypadku zależy; od przy-Padku téż zależy, w jaki sposób będzie wykonaną i Czyli się utrzyma w świecie. Ta niedostateczność, jak Wiemy, wtedy rzeczywiście się zniesie, jeżeli już znie-Siona będzie przypadkowość sama; co zaś znów wtedy będzie miało miejsce, gdy człowiek pozna iż w du-Chu jego na dnie tej treści tkwi pierwiastek wiekui-Sty, ta myśl czysta, nieprzyćmiona przypadłością Swiata, myśl, którą mu Bóg dał w posagu; jeżeli Z drugiej strony pozna że i świat zewnętrzny, przedniotowy, jest także jedynie wyrazem myśli Bożej, że te myśl znajdziemy, bylebyśmy do niej przystąpili nyślą ową czystą od Boga nam udzieloną. Wtedy nie przedmiot znaleziony, przypadkowo dany, będzie przedmiotem naszego poznania, ale jego znaczeuie prawdziwe; wtedy téż nie od przypadku zależeć będzie, jak go pojmiemy, ale to poznawanie samo będzie kierowane tą prawdą, która w nas przemieszkuje. Podobnie téż wola, i przedmiot przez wolę utworzony, nie bedzie skutkiem lada podniety, lada zachcenia, ale tej woli przyświecać będzie wiekuista prawda; przeto i przedmiot utworzony przez taką wolę nie przepadnie marnie w świecie, bo i światem rządzi taż sama prawda; ten przedmiot stanie w rzeczywistości jako ugruntowany na téj prawdzie swojej.

Widzimy tedy z góry jakie będą części Psychologii. Piérwsza będzie miała za osnowę swoją poznanie w znaczeniu zwyczajnem; druga wolę w temże znaczeniu powszedniem; trzecia zaś rozwinie ow jedność obu tych części, opartą na prawdzie wiekuistej.

Wszak w Logice (§ 182 i następne dalėj 192) – ( podobnie w Pneumat. (§ 366 i 380) mówiliśmy już – 0 poznaniu i woli, ale jak każda z tych umiejętności – i miała w tym względzie osobne swoje stanowisko, tak i Psychologia uważa osnowę takową z właściwej so – – bie strony, bo ze strony psychicznej.

#### a.) Czynność psychiczna poznania.

## § 458.

Tutaj jak powiedziano duch odnosi się do przedmiotu, który znajduje zewnątrz siebie; znać tedy iz pierwszym przedmiotem jest przedmiot obecny, obecny zmysłowo, a zatem przedmiot materyalny. Takprzedmiot zmysłowy będzie właśnie pierwszą osnową, od której nam pochód nasz rozpocząć należy.

۱

## § 459.

Uważmy iż warunkiem wszelkiego poznawania, to jest przyswojenia sobie treści przedmiotu a zatém zjednoczenie się z nim, jest przedewszystkiém wiedza: iż my, iż myśl nasza, a przedmiot nie są jedno i toż samo, że trzeba się przedewszystkiém odróżnić od przedmiotu zewnętrznego, zanim uczynimy go osnową naszego poznania. W tém odróżnieniu się błyśnie początek świadomości i świadomości siebie. Świadomość rozpoczyna się od chwili, gdy duch odróżnia się od przedmiotu zewnętrznego (§ 459). Tutaj wszechjestestwa rozdzielają się niby na dwie wielkie połowice: na jażń czyli na ducha z jednej stróny i na przedmioty, które nie są nim z drugiěj strony, (to jestem ja, to zaś nie jest mną, jest niejažnią). Jak jażń jako podmiot odróżnia się od przedmiotu; jak obie te strony, będąc sobie odwrotne, już w saméj teoryi nawzajem wypływają z siebie, tak téż dzieje się w praktyce; jakoż bez wiedzy że przedmiot istnieje zewnątrz nas, człowiek niema jasnej wiedzy o własnem istnieniu. Słowem, bez świadomości przedmiotu niema dla człowieka świadomości siebie, i nawzajem.

Swiadomość tedy i świadomość siebie oparte są obie na odróżnieniu siebie od przedmiotu; one obie mają podmiot i przedmiot za wśpółczynniki swoje; różnią się atoli głównie tym trybem iż w świadomości przedmiot ma przewagę, on jest rzeczywiście tutaj główną stroną, on tutaj jest istotą; odwrotnie w świadomości siebie podmiot (jaźń) jest przeważa**jacy** jako strona istotna w tym wzajemnym stosunku. Swiadomość, że przedmiot istnieje, nie jest jeszcze poznaniem jego; świadomość siebie nie jest jeszcze poznaniem siebie i tej treści, która w nas jest zamknięta. (Widzimy również z tego, co się rzekło, iż ściśle mówiac wiadomość różni się od świadomości, bo w wiadomości wyłącznie o przedmiot chodzi bez względu żadnego na podmiot, w świadomości zaś choć przeważa przedmiot, lecz i podmiot jest uwzględniony i wchodzi do niej jako pierwiastek).

#### § 460.

Atoli rozwinięcie świadomości i świadomości siebie miało miejsce w Fenomenologii, której właśnie było zadaniem, wyświecić wszystkie stopnie rozwoju ludzkiego we względzie świadomości. Tutaj przeto okazuje się właśnie różnica Fenomenologii a Psychologii.

W Fenomenologii chodziło o to, aby nas przekonać iż wszystkie stopnie poniższe świadomości nie wystarczą do poznania prawdy; cała fenomenologia okazuje tedy rozwój doświadczeń, które czyni człowiek na własnej świadomości swojej, a które właśnie dowodzą jej niedostatku. W całem tém doświadczeniu stopniowém nie wiemy, na czém się rzecz skończy i dokąd nas doprowadzi cały ten rozwój, aż w końcu fenomenologii przekonywamy się że ostatecznym kresem jest świadomość bezwzględna, to jest takowa świadomość, która już zradza w na przekonanie iż jedna jest prawda wiekuista, któr jest prawdą i podwaliną wszech rzeczy, a zarazer jest w nas jako uposażenie od Stwórcy nam dan Na téj prawdzie opiera się prawdziwe poznanie fil oficzne. (Obacz Pneumat. § 337).

- W Psychologii zaś już z góry wiemy że owa prawawa jest przytomna; chodzi nam jedynie o wyświecenie 🖬 ie o ile jaka czynność (niby władza) ducha naszego p 🖚 🐢 prowadzić do niej może. Z góry wiemy że takow - " czynność, taka strona duchowa rzeczywiście w na 🖘 🎎 znależć się winna. Treścią przeto tej umiejętnośco aci nie będzie doświadczenie, które czynimy sami na socobie, ale raczej ocenienie tych władz w nas istnieja cych, i naznaczenie każdej z nich należnego miej sca. W Psychologii tedy nie rozwiniemy wcale świa ...... domości uważanej w naszem znaczeniu, ale bierze 🦛my ją jako zawiązek umiejętności niniejszej, a zatér 🔊 uwzględniamy ją o tyle tylko, o ile w niej tkwi wa- ---runek odróżnienia siebie od przedmiotu mającego by 🖛 🧯 poznanym.

# I. Odnoszenie się do przedmiotu zmysłowego obecnego nam.

## **§** 461.

Powiedzieliśmy wyżej iż od przedmiotów zmysłowych rozpocząć nam należy. Uważmy tedy jakie

**42**4

#### PSYCHOLOGIA.

będą tu piérwiastki naszego poznania. Naprzód mocą świadomości odróżniamy siebie od przedmiotu. Następnie czujemy wrażenia, jakie ten przedmiot na zmysłach naszych sprawia. Lecz przedmiot właśnie dla tego iż nie jest abstrakcyą, że jako zmysłowy jest ściśle odróżniony od innych, ma różne własności swoje, które działają różnie na różne zmysły nasze; przedmiot ma kształt, barwę, smak, jest twardy, ma dźwięk właściwy w uderzeniu i t. d., słowem jest zbiorem rozmaitości zebranych w jedną całość. Tak tedy moca ducha naszego łączymy te rozmaitość w jedność, i tym sposobem dokonywamy, choć jeszcze niedoskonale, jedności przedmiotu a podmiotu; takową czynność duchową nazywamy zwykle zapatrywaniem się. Przedmiot i części jego rozdzielone są w przestrzeni, a nasze spostrzeganie ich odbywa sie w czasie (w jednéj chwili spostrzegamy barwę kwiatu, w drugiej woń, w innej znowu zwracamy uwage na kształt jego i t. d.). Tak przedmiot przetłómaczył się w zapatrywaniu na nasze czucia zmysłowe, a nasze czucia na przedmiot; każda z tych dwóch stron jest obecna w drugiej, obie strony nawzajem się przenikaja.

Lubo zapatrywanie bywa wzięte czasem w bardzo ogólném znaczeniu, tak dalece iż nawet niekiedy odnosi się do przedmiotów duchowych (mówimy np. o zapatrywaniu się na pewną epokę historyczną), przecież tutaj mówimy tylko o przedmiotach zmysłowych; co więcej, zapatrywanie w znaczeniu ścisłem wtedy jedynie miejsce mieć będzie, gdy wrażenia różne, jakie rzecz na czucia nasze sprawia, ściśle się od siebie odróżniają, jak np. różne kształty tegoż przedmiotu (forma liści, pręcików, łodygi i t. d., kwiatu, różne barwy i tony i t. d.). Te zaś własności, które między sobą się zlewają i mącą, nie składają zapatrywania, ale raczej są przyczyną wrażeń, jak to np. różne smaki, zapachy i t. d. I rzeczywi-

ście, gdy do zapatrywania się, obok jednoczenia się naszej istoty z przedmiotem, należy jeszcze ściśłe odróżnianie się od niego, więc też znać iż, jeżeli wrażenia odebrane od przedmiotu będą tego rodzaju, że zachowana będzie ta odrębność jego od naszej istoty, już wtedy miejsce mieć będzie właściwe zapatrywanie się. W przeciwnym razie, gdy przedmiot czyniący wrażenie na nasze zmysły nie zachowa swojej odrębności, ale będzie znikał, już wtedy zapatrywanie będzie niewłaściwe. Do pierwszego przypadku stosowane być mogą wrażenia działające na wzrok i słuch, a do drugiego wrażenia działające na smak i powonienie; w tym bowiem przypadku przedmiot znikając nie zachowa swojej odrębności od naszej istoty. \_\_

Ztąd zaś znowu wypływa, iż jak w zapatrywaniu winny się różne własności przedmiotu od siebie odróżnić, tak też cały przedmiot winien się ściśle oddzielić od innych przedmiotów nienależących doczo niego. To odróżnienie, które tedy czynić powinniśmy, to oddzielenie przedmiotu od wpływów obcych, 🛲 jest ogólnie mówiąc uwagą.

#### \$ 462.

Uwaga jak wiadomo zależy na ograniczeniu się 🥪 jednym pewnym przedmiotem. Wielość i rozmaitość przedmiotów rozrywa zapatrywanie się nasze, tak dalece iż nie zdołamy wszystkich wrażeń połączyć w jedną całość, co właśnie jest warunkiem zapatrywania się. W takowym razie jeden przedmiot przeszkadza drugiemu, jedna własność przygłusza druga, jeden zmysł przyćmiewa drugi. Gdy cała dusze włożymy np. w słuch, już tem samem możemy wzrokiem nie spostrzedz tego, co się przed oczyma naszémi dzieje i nawzajem. Wynika ztąd że zapatrywanie winno się ścieśnić do wrażeń, którym podołać może a odsunąć wszystkie inne wrażenia. To zaś dzieje się albo samowolną albo bezwolną czynnością duchą

Z

**PSYCHOLOGIA.** 

**maszego;** w piérwszéj jesteśmy czynni, w drugiej zachowujemy się biernie; co znów się dzieje różnym sposobem, bo albo zwraca uwagę naszą moc i siła wrażenia, które przedmiot sprawia, albo téż nowość, niezwykłość przedmiotu i t. p.

Gdy zaś uwaga oddala wszystkie wrażenia, idące od innych przedmiotow, a mogące przyćmić, przygłuszyć wrażenia pochodzące od danego przedmiotu, widzimy przeto iż uwaga to sprawia że przedmiot, ku któremu się ona zwraca, okazuje się wyrazistszym i dobitniejszym niż wszystkie inne.

#### **§** 463.

Z treści poprzedzającej poznać możemy iż w zapatrywaniu głównie chodzi o usposobienie duchowe człowieka; chodzi o to, aby umieć zapatrywać się, i aby wiedzieć, na które to własności danego przedmiotu mamy zwrócić uwagę; słowem, aby wiedzieć, które to własności są istotne i stanowcze. Botanik inaczej zapatruje się na kwiat, niż człowiek nieświadomy roślin; na machinę sztucznie złożoną inaczej zapatrzy się prosty widz a inaczej mechanik i t. d. Ztąd ze sposobu zapatrywania się okazuje się treśó wewnetrzna człowieka.

Powiedzieliśmy również iż w zapatrywaniu się uobecniamy się w przedmiocie; jeżeli tedy przedmiot jaki tak nas opanuje iż stracimy jasną świadomość siebie, wtedy słusznie mówimy że nas ten przedmiot zajął, zachwycił, mówimy o zapomnieniu się, o nieposiadaniu się i t. d.

Atoli właśnie dla tego iż przez zapatrywanie podmiot (człowiek) występuje z siebie i przechodzi w przedmiot, zatém zapatrywanie się, zwrócenie uwagi na przedmiot zewnętrzny, zajęcie się nim, jest środkiem przeciw boleściom serca, zadumie, rozkołysaniu namiętności i t. d. Dzieci małe przestają płakać za pokazaniem świecidełka; w domach obłakanych chorzy zajęci bywają ogrodnictwem i t. d. aby ich wyprowadzić z siebie samych; strapienie na sercu przez zwiérzanie się traci na mocy; pisanie romansu ulecza z miłości i t. d. Uważmy iż gdy oddanie się przedmiotowi odwodzi uwage od upływającego czasu, przeto w takim razie chwile szybko przeminą; gdy zaś przedmiot nie zajmuje, wtedy czas się dłuży; chwile są puste, beztreściwe, więc zradzają ckliwości i nudy. Lubo pod tym względem obojętną jest rzeczą, czyli przedmiotem zajęcia jest rzecz zewnętrzna, lub wewnętrzna treść ducha naszego.

# II. Uprzytomnienie sobie przedmiotu nieobecnego.

#### **§** 464.

W § 462 i 463 mówiliśmy o zapatrywaniu się, przeto o stosunku naszym do przedmiotu zmysłowo nam obecnego, zatém o uobecnieniu się naszém własném w przedmiocie, teraz wypada nam mówić o stosunku do przedmiotu nieobecnego wprawdzie fizycznie, ale przytomnego nam w duchu. Będzie to więc zrazu przedmiot, który był nam niegdyś obecnym, który przeto był już osnową naszego zapatrywania się. Widzimy iż to jest stosunek, w którym już nieodnosimy się do samego przedmiotu, ale jedynie do zapatrywania się mianego niegdyś.

Jakoż przedmiot w zapatrywaniu, choć się usunie z obecności zmysłowej, nie ginie zaraz ale pozostaje w duszy naszej jako obraz tego przedmiotu; w obrazie zaś tym zawarte są wprawdzie cechy szczegółowe, lecz są niewyraźne, rozpływają się niby we mgle; lecz gdy ten przedmiot jednostkowy, zmysłowy, powtarzając się wiele razy przedstawi się naszym zmysłom, a tak stanie się wielekroć przedmiotem zapatrywania się naszego, wtedy obraz jego

428

#### **PSYCHOLOGIA.**

staje się wyraźniejszym, a tak przechować się może w duszy. Widzimy tedy iż w duszy naszej niby w otchłani zamknięta jest, choć bez świadomości naszej, nieskończona ilość obrazów różnych przedmiotów; obrazy takowe jedynie przy danej porze wypływają do świadomości i stają się nam przytomne. Jeżeli zaś w zapatrywaniu się przedstawiły się nam w różnych czasach przedmioty tego samego rodzaju, wtedy z tych wszystkich pojedyńczych obrazów zachowujemy sobie ich ogólny obraz, ich zarys, odrzuciwszy z niego cechy bedace jedynie właściwe temu lub owemu z tych przedmiotów, które były w każdym przedmiocie inne a inne, a zachowamy sobie cechy, które się powtórzyły z każdym nowym exemplarzem tegoż rodzaju, które tedy były spólne wszystkim tym przedmiotom. Obraz takowy ogólny nazwiemy wyobrażeniem. Wyobrażenia różne sa od obrazu we właściwém znaczeniu, bo właściwy obraz odnosi się raczej do jednego przedmiotu, do jednego indywiduum. Widzimy iż tutaj jak wszędzie (np. w wyniku przywodu), ilość rzeczy zmysłowych, częste ich powtarzanie, zastępuje ich uogólnienie się duchowe; znać tutaj równie iż poznanie tworzy sobie przez wyobrażenia przedmiot duchowy, którego niema w rzeczywistości, a tak staje się prawie myśleniem. Mówimy iz poznanie staje się prawie myśleniem, a to dla tego, iz nie jest jeszcze samodzielnem, ale iż ma źródło swoje w zapatrywaniu się, zatém w przedmiotach zmysłowych, zewnetrznych, danych.

Wyobrażenie, równie jak obraz, jest niby przechowane w nas, i również jak obraz przy danej sposobności przebudza się i wpływa w świadomość. Gdy tutaj, jak się rzekło, rodzi się prawie myślenie, więc znać iż dalszy ciąg tego stopnia znajdzie miejsce swoje poniżej, to jest gdy o *myśleniu* mówić będziemy.

#### **§** 465.

## a.) Przypomnienie.

Powiedzieliśmy iż obrazy i wyobrażenia przechowane w nas przebudzają się za daną sposobnością i wstępują w świadomość naszą. To przebudzenie nazywamy wogólności przypomnieniem. Przypomnienie jest dwojakie wedle dwojakiego środka odnawiania się w nas wyobrażeń przechowanych w duszy, bo albo jest bezpośrednie albo pośrednie. Będzie bezpośrednie gdy się dzieje mocą rzeczywistego przedmiotu zewnętrznego.

Przedmiot rzeczywisty cucący w nas wyobrażenie z jednej strony, a samo to wyobrażenie z drugiej mogą się mieć do siebie w różnych stosun-kach; i tak albo przedmiot a wyobrażenie moga być np. zupełnie do siebie podobne, (spostrzegam jakis kwiat rzadki, wtedy przypominam sobie żem 🛲 już niegdyś podobny kwiat widział); albo téż może 🛹 ten przedmiot być zupełnie nowym, niewidzianym nigdy dawniej; wtedy również może ocucić wyobraże- nia w nas przechowane, które tedy z tym przedmiotem porównywać będziemy i poznamy niepodobieństwo jego do tych wyobrażeń w nas przebywających. Widzimy iz pod tym względem przedmiot tem pewniej wywoła wyobrażenie różne od niego, im te różnice będą silniejsze, a gdy przedmiot będzie odwrotny jakiemuś wyobrażeniu przebywającemu w nas, wtedy je wywoła prawie z konieczności, jako konieczne uzupełnienie swoje.

Lecz uważmy że wyobrażenia ocucone przedmiotem obecnym najczęściej znów potrącają inne wyobrażenia i tak następnie, a tym trybem zradzają przypomnienie, które my *pośredniem* nazywamy. Wiemy z doświadczenia iż przedewszystkiem każde wyobrażenie obudzi w nas te wyobrażenia, które z nim niegdyś były w jakimkolwiek związku, bo i związek takowy był również przechowany w duszy.

Wyobrażenia różnego rodzaju mogą się z sobą jednoczyć nieprzeszkadzając sobie wzajemnie, np. wyobrażenie wzięte ze słuchu nie przeszkadza wyobrażeniu pochodzącemu ze wzroku, np. kształt owocu, jego smak i zapach są wyobrażeniami ściśle po**łączonémi** z soba; one nie przeszkadzają sobie, owszem gdy jedno z tych znamion bedzie wywołane. wtedy ocuci się w nas i drugie; takie wyobrażenia będą tylko różne, ale nie będą sobie sprzeczne i odwrotne. Inaczej się dzieje, gdy wyobrażenia będą jednorodne (np. różne zapachy lub różne barwy). Jakoż spostrzedz można iż gdy takowe wyobrażenia jednorodne równocześnie wyjawiają się w duszy, już wtedy walczą z sobą; one się wprawdzie z sobą nie znoszą, nie niweczą, ale tracą na wyrazistości, a niekiedy nawet spadają niby na dno duszy jako zapomniane, i tam istnieją choć nam nie są przytomne. Wyobrażenia takowe nawzajem się tamują; wszak sami doświadczamy téj prawdy, jeżeli mnóstwo wyobrażeń jednorodnych, a przecież różnych i sprzecznych znajduje się w duszy, wtedy jedno drugie wypiera, tak iż w końcu sobie żadnego z pewnością wyobrazić nie zdołamy. (Tutaj mówimy wprawdzie jedynie o dzielnicy rzeczy zmysłowych, ale podobnie się dzieje w sferze umysłowej; czytając książki różnorodne np. astronomią, historyą, takowe nie zawadzają sobie nawzajem; one wszystkie znajdą się w nas z właściwa sobie jednościa; lecz gdy czytelnik, mniej obeznany z jaką umiejętnością, zabierze się do czytania dzieł różnych tejże samej umiejętności, a należących do różnych stanowisk i systematów i t. d., już wtedy jedno dzieło zagłuszy drugie. tak iż w końcu nic zgoła pamiętać nie będzie).

#### § 466.

Powyżej dotknęliśmy zlekka zjawisk tak zwanej assocyacyi, powinowactwa wyobrażeń. Zwykle sprowadzają assocyacyą do czterech rodzajów (powinowactwo rodzące się z podobieństwa lub niepodobieństwa, z jedności czasu lub przestrzeni). Atoli stosowniej będzie sprowadzić je wszystkie do jednego głównego prawa; jakoż assocyacya wtedy miejsce mieć będzie, jeżeli jedno znamie, jedna cecha wyobrażenia jakiego znajdzie się i w drugiém wyobrażeniu; to znamie wspólne będzie ogniwem łączącém je. Uważmy wszakże iż łączenie się wyobrażeń głownie zależeć będzie od nastroju umysłu naszego (w smutku np. łączymy z sobą smutne wyobrażenia, smutne wspomnienia.

Widzimy również iż to powinowactwo wyobrażeń jest w blizkim związku z pamięcią, o której później mówić będziemy.

## § 467.

# b.) Wyobraźnia.

Jeżeli przypominanie dzieje się w ogólności macą potrącenia pochodzącego od przedmiotu zewnętrznego, albo za pośrednictwem wyobrażenia które samo rzucone było przez przedmiot zewnętrzny, toć duch zdoła też samoucolnie bez pomocy zewnętrznej wydobyć z głębi swojej wyobrażenia w nim spoczywające; ta czynność ducha nazywa się wyobraźnią. Tutaj duch uwolniony już jest, pod tym względem od zależności w jakiej zostawał od zewnętrznego świata.

#### § 468.

#### 1.) Wyobrażnia właściwa.

Uważmy że wyobraźnia będzie miała właściw stopnie swoje. 10d. Piérwsza z kolei będzie wyobraźnia odtwarająca czyli właściwa. Ona wprawdzie samowolnie Ocuca wyobrażenia spoczywające w duszy, ale jeszcze nie jest twórczą; ona o tyle jedynie jest samodzielną, iż na jej zawołanie uśpione obrazy cucą się w duchu; lecz te obrazy nie są bynajmniej jej własnem dziełem, one jej przyszły od zewnętrznego świata i zachowane były jakby zapas w toniach duchowych.

Widzimy naprzód że i tutaj znajdziemy'owę assocyacyą wyobrażeń, która była przedmiotem naszym. Lecz gdy tam assocyacya budziła się w nas mimowolnie, tutaj ona obudzona będzie mocą ducha samego; duch sam będzie kierował szeregiem cucących się wyobrażeń. Jeżeli tam assocyacya i cały kierunek zależał od mimowolnego nastrojenia duszy naszej i tych potęg które mimowolnie w nas robiły, tutaj przeciwnie obrazy wypływają z kolei ze świadomości wedle upodobania naszego.

Do takowej assocyacyi głównie należy improwizacya; podobnie też z tego samowolnego spowinowacenia zradza się *dowcip* który, jak ogólnie powiedzieć można, jest wynalezieniem związku w wyobrażeniach różnych i 'sprzecznych z sobą; jeżeli podobieństwo takowe oparte będzie na nazwie rzeczy, wtedy będzie to *igraszką słów*, jeżeli zaś ugruntowane na istocie samych przedmiotów, wtedy będzie *dowcipem rzetelnym*.

Jak dowcip wynajduje związek między przedmiotami różnémi, tak odwrotnie *bystrość*, będąca wyższym rodzajem rozsądku, umie rozdzielać, rozróżniać rzeczy będące z pozoru do siebie podobne.

## § 469.

### , 2.) Fantazya.

Jeżeli już wyobrażnia o tyle się uczyniła niezależną od przedmiotu zewnętrznego, iż obrazy świata zmysłowego wedle woli swojéj zdoła wywołać z głębokiego szybu duszy, toć fantazya jest jeszcze wyższym stopniem wyzwolenia ducha, bo ona jest twórczą; ona już nie trzyma się wyobrażeń których źródłem jest świat zewnętrzny, lecz albo tworzy nowe, albo wzięte z rzeczywistości tak łączy wedle własnéj potegi swojéj, iż w tém nowém połączeniu te wyobrażenia nabywają nowego znaczenia, różnego od treści, jaką miewają zwykle w świecie zewnętrznym.

Tłem i osnową fantazyi jest wprawdzie świat przyrodzony, ale ona go przerabia, przetapia, a tak stwarza nowe postaci których niema w rzeczywistości, w świecie codziennym ułomkowym, ale które w sobie zamykają jakby pod osłoną całe brzemie prawdy wiekuistej. Fantazya przybiera idee bezcielesne w figury żywe, w nich duch materyalizuje się w formach z natury wziętych, i w nich się promieni. Ztąd pod tchem fantazyi lada przedmiot nabiera nieskończonej treści a znaczenia, z niego patrzy na nas duch wiekuistości, którą wlała w niego ta potęga czarodziejska.

Tak w fantazyi głównie widzimy dwie strony = bo treść duchową i postać która ją przyoblekła. Inpotężniejsza będzie fantazya, tem też treść będzie głębsza, tém téż połączenie między tą treścią a postaci zewnetrzną jest ściślejsze, bo tém silniej postać wyrażać będzie te treść duchową. Podobnie téż wśrócz swobody nieskończonej tworzenia, wśród polotu najwyższego natchnienia, myśl króluje i trzyma wodzby fantazya nie przepadła w mglistych krainach ma-I rzeczywiście, jeśli tu chodzi o wyrażenicz rzeń. pierwiastku wiekuistego, który przebywa w człowieku, a piérwiastek ten jest siebie świadom, przet 💳 w fantazyi winna przebywać ta świadomość siebie 📁 fantazya tedy nie powinna poddawać się obcym, demonicznym, dezrozumnym potęgom.

Fantazya prawdziwa jest dopiéro matką sztuki

pięknéj, ona zradza piękność; bez fantazyi sztuka stanie się rzemiosłem mechaniczném, i odwrotnie bez świadomości siebie, bez rozsądku, stanie się niedorzecznością.

#### **§** 470.

Lubo rodzaje fantazyi są niewyczerpane, bo każdy, kto ją posagiem odebrał, ma swoją własną indywidualną fantazyą, toć przecież możnaby je podzielić różnym trybem. Niektore z tych podziałów wymienimy tutaj.

Naprzód nasuwają się nam różne rodzaje fantazyi, wedle różnego rodzaju saméj piękności; piękność zaś może być albo pełna prostoty, albo wzniosła, albo wdzięczna, albo komiczna i t. p.

Następnie znown podzielić można fantazyą wedle różnego się jej odnoszenia; jeżeli fantazya odniesie się na zewnątrz, wtedy stanie się architekturą, rzeźbą, malarstwem; jeżeli się odniesie do wnętrza duchowego, do uczucia drgającego w głębinach duszy, a wyjawiającego się tonem, już wtedy zrodzi muzykę; albo nakoniec jeżeli się odnosi niby na zewnątrz, bo do zapatrywania się, zatém do zewnętrznego świata, a tak i kréśli i buduje i maluje, a przecież te kształty nie zradzają się zewnątrz, ale zyją wewnątrz człowieka; wtedy taka fantazya jest fantazya poety. Fantazya atoli z kolei okazuje jeszcze indywidualną dążność umysłu, np. kierunek do historyczności, a wtedy wyjawia się przez malowanie historyczne, epopeję i t. d.; albo ma dążność religijną, wtedy wystąpi muzyką religijną, architektura kościelna, psalmem; albo też może mieć upodobanie w niższych sferach rzeczywistości, wtedy stwarza powieść, malowanie obyczajowe, muzykę światowa i t. d.

Jest jeszcze inny podział fantazyi, wypływający z różnego rodzaju jej ułomkowości; będzie to wtedy gdy z piérwiastków stanowiących jéj istotę okaże się jeden przeważający z uszczerbkiem drugiego. Jakoż gdy fantazya bierze przedmiot rzeczywisty i w niego wlewając nieskończoność idealizuje go i uduchownia (§ 469), zatém znać iż fantazya ułomkowa albo przechylać się będzie na stronę rzeczywistości, albo na stronę idealną; w razie piérwszym fantazya stanie się tylko kopiowaniem natury, niewyrażając w dziele duchowego piérwiastku; w razie drugim nie zdoła dla pierwiastku duchowego wynależć formy, nie zdoła go wcielić w postać odpowiednią i t. p.

## § 471.

Dotknęliśmy się powyżej niektorych zasad, mogących być podstawą podziału fantazyi. Wszakże jest jeszcze jedna z tych zasad, którą tutaj dla jej ważności dokładniej rozwiniemy; jest to różny stopień, różna miara fantazyi. Jak tam (w § 470) we wszystkich podziałach mieliśmy na względzie jakość fantazyi, tak tutaj przedmiotem będzie moc i potęga fantazyi, zatém różnica ilościowa; ale ta ilościowość tutaj, jak obaczymy, przechodzi na jakość, na rodzaj. Tutaj przedewszystkiem okaże się nam różnica *talentu* a geniuszu. Określenia niniejsze będą jedynie zastosowaniem tego do fantazyi, co się w Antropologii w ogólności rzekło o talencie i geniuszu. (Ob. Antrop. § 422).

Z tego cośmy powiedzieli widać iż jeżeli fantazya nie będzie zupełną, jeżeli zostanie poniżej swojego szczytu, już tem samem będzie niedostateczna. Fantazya takowa będzie wprawdzie talentem, ale nie zdoła wznieść się do genialności. Jakoż, jak wiemy, fantazya na tem należy, aby dla treści nieskończonej, wiekuistej, stworzyć postać, aby tę treść wcielić w formy zmysłowe, aby obie te strony stopić w jedność. W talencie znajdujemy wprawdzie tę jedność, ale treść µ niego jest treścią obca, pożyczo-

436

na od geniuszu; talent czuje te treść, przyswoił ja sobie, lecz właśnie gdy ona nie zrodziła się we własnych głębiach jego, gdy jest córą obcego ducha, gdy jest jedynie przyswojona, więc i treść i forma będzie niedostateczna. Na pozor dzieło jego będzie się zdawało być wypadkiem geniuszu, ogrzeje, zachwyci nawet podziwieniem, ale będzie mu brakowało pierworodnej tworczości, rodzimości; treść ta właśnie dla tego iż jest zewnątrz znalezioną a nie stworzoną przez talent, nie będzie rzeczywiście jego własną treścią. Zatém idzie iż lubo forma z łatwością przyjdzie i stanie jakby na rozkazanie, przecież gdy téj formie treść jest obcą, więc i forma będzie jedynie dobrana do tej treści; treść i forma nie przenikną się w zupełności; okaże się przeto iż obie te strony nie urosły równocześnie, że się nie zrodziły jakby błyskawica w głębinach ducha; nie przekroczą tedy właściwego niedostatku swojego.

Inaczéj się dzieje z geniuszem. Chociaż talent wśród tworzenia okazuje łatwość, przecież jego tworzenie jest jeszcze skutkiem niewolenia siebie, boć treść jest przyuczona dla której ma utworzyć formę. Geniusz zaś tworzy i stwarza, bo to jest dla niego koniecznością która go prze i niewoli, której się oprzeć nie zdoła; twórczość jest jego naturą. Talent siebie niewoli, geniusz jest niewolony przez wyższą potege. Geniusz zrazu niema świadomości czem go Bóg uczynił; ten pierwiastek Boży pracuje w nim, robi; ten pierwiastek głęboki nagli do zrodzenia osnowy swojej, miota nim; rzekłbyś że demon obcy posiadł ducha (Antrop. § 422). Gdy potrącenie nie idzie już, jak u talentu, od zewnetrznego świata, ale pracuje i robi we własnych ducha toniach, przeto geniusz nie idzie za wzorami, ale sam staje się wzorem dla wieku swojego i rozpoczyna nową epokę. Jak geniusz polityczny jest wyrazem czasu swojego, tak fantazya spoczywająca na dnie całej epoki zbiera się w przepaściach geniuszu i ztamtąd niby wulkan wybucha płomieniem.

Jednakże i człowiek genialny pracuje i ksztatci się; jemu téż potrzeba wytrwałości, żanim dzieła sztuki przez niego zrodzone staną się wiernym wyrazem onéj potęgi wewnętrznej. Geniusz pracujący nad sobą przeczuwa że dzieła jego jeszcze nie odpowiadają téj potędze, która zakipiała w nim i dźwignęła się olbrzymem. Ztąd rozdwojenie się ducha, ztąd niezadowolenie będące pierwotnie jego nieszczęściem; ztąd silenie się i łamanie, aby dzieło stanęto na równi z ową demoniczną potęgą.

#### § 472.

Jest jeszcze jeden podział fantazyi, zasługujący z tego powodu na uwagę iż stanowi przejście do następujących zjawisk psychologicznych; są to różne rodzaje fantazyi które się objawiły w różnych epokach rodu ludzkiego. Pod tym względem spotykamy 16d fantazyą wschodnią, której cechą jest symboliczność; 2re klassyczną; 3cie romantyczną która miała miejsce w świecie chrześcijańskim.

Wiémy iż powołaniem fantazyi jest, aby treść duchową, nieskończoną, wiekuistą przelała w formę z natury wziętą. Lecz gdy zrazu człowiek nie uznaje jeszcze siebie, gdy sam nie zna jeszcze wiekuistego pierwiastku który tętni i żyje w postaci ludzkiej, więc też nie wie iż w tej postaci nieskończoność, wiekuistość znajdzie najstosowniejsze wyrażenie swoje; nieznając tedy wiekuistości w osobowości ludzkiej, a z drugiej strony będąc partym przeczuciem że są prawdy które rządzą światem, wyraża je tedy w formach nieosobowych, więc w kształtach natury nieorganicznej, dalej w roślinnej lub zwierzęcej; słowem w postaciach natury bezświadomej. Widzimy tutaj pomyłkę fantazyi, bo z jednej strony czło-

#### PSYCHOLOGIA.

wieka prze wiekuistość w duchu jego zamknięta, az drugiej strony on, nie będąc świadom tej treści w nim panującej, nie zdoła znależć dla niej formy odpowiedniej; a tak czem innem jest ta forma sama przez się, a czem innem wedle nadanego jej znaczenia; tak zradza się symbol (bezświadomy).

Widzimy z tego iż fetysz, bałwan, nie jest symbolem, bo tutaj niéma różnicy między tém, czém on jest, a znaczeniem do niego przywiązaném. Ten fetysz, ten kamień, ten bałwan strugany nie jest wyrazem czegoś, ale materyalnie jest sam uważany za potęgę (bywa przeto bity, w błoto wrzucany, gdy się polowanie nie uda, to znów uraczony w nagrodę szczęśliwych łowów). Symboliczność dopiéro zjawia się w Indyach; tutaj duch szamoce się niby we śnie i marzy, a ten niepokój duszy jest właśnie skutkiem tego rozdwojenia wewnetrznego. Przecież sztuka symboliczna rozwija się najpiękniejszym kwiatem w Egipcie (tutaj Apis, wół żvwy tak jest symbolem, jak posagi Ozyrysa, Anubisa, Izydy i t.d.) tutaj nietylko kształty z natury wzięte, ale złożone z kilku istot stają się symbolem; symbolem są barwy (np, bogi malowane są niebieskie); również i figury geometryczne wyrażające się w architekturze lub w tańcach miały także znaczenie symbolicz-Do symboliczności należą i mity w pierwne. szych ich początkach; mity pierwotne choć już niby uosobiają bogów, przecież' nie zdołają ich zupełnie wyzwolić od potęg natury, bezosobowych (np. Mythus Perski o Ormuzdzie i Arimanie; oba te bóstwa są piérwiastkiem dobrego i słego, a zarazem światłem i ciemnościa).

Drugą epokę stanowi świat klassyczny, bo Grecya i Rzym. W Grecyi bogi stare wyrażające ślepe potęgi przyrodzone spadły z tronu świata

(Uranus, Saturn, Gea). Przecież tutaj duch i natura nie rozwiodły się do dna; duch udziela się materyi, a materya uzmysławia ducha; obie te potęgi przenikaja się wzajemnie miłością iharmonią. W Grecyi człowiek wprawdzie odróżnia ducha od materyi, przecież zdoła jedynie pojąć ducha w formie zmysłowej; ztąd też wiekuistość jego, niby promień jasny biały w pryzmacie, rozszczepia się na wiele bogów; ale te bogi, właśnie dla tego że są już duchowe, że są osobami, więc występują w kształtach ludzkich. Tutaj z jednéj strony widzimy piérwiastek przyrodzony, a z drugiej wiekuistość i nieskończoność. Pod względem pierwszym bostwo rozdziela się na wielość bogów i bogiń, które wyrażają w części potegi przyrodzone, a w części znowu mają cnoty i słabości ludzkie; pod względem drugim to tło naturalne, przyrodzone, jest idealizowane; bogi są jestestwami nieskończonemi, królują nad światem w pokoju głębokim, niezamąconym boleścią, i same na sobie oparte używają żywota niebiańskiego i szczęśliwości bez granic. To uduchownienie natury przez Greków było powodem, iż pierwiastkowe ich bostwa, bedace czystém wyrażeniem potęg przyrodzonych bezświadomych, zostały albo na mglistym rabku mitologii, albo zeszły na półbogów (Satyry, Fauny, Centaury, Syreny, Sfinxy it. d.), albo też zamieniły się na głuchą moc "fatum", co jako moc nieodgadniona, zawisła ciemna, złowieszczą chmurą, nad tym pięknym światem greckim. Fantazya Greków widzi nature uduchownioną a ducha żyjącego jeszcze w harmonii ze światem materyalnym. Duch panujący w świecie greckim, chociaż już jest duchem, nie przerósł jeszcze natury; przyroda w kształtach piękności zdoła wyrazić całą treść właściwa Grekom. Treść ta zdoła się jeszcze pomieścić w po-

staciach natury; tutaj zatém z jednéj strony treść, a z drugiéj wyrażenie jéj, są sobie zupełnie odpowiednie; tutaj fantazya jest zupełnie tém, czém wedle istoty swojéj być winna, ona znajduje odpowiednie dla treści ducha wyrażenie. Ztąd téż ta artystyczność mistrzowska Greków!

Inaczej się dzieje u Rzymian, tego ludu ulanego ze śpiżu. Tutaj piękność, wzięta puścizna od Greków, traci idealność swoją, bo fantazya Rzymu zwraca się raczej ku wspaniałości uroczystej a pełnej przepychu, nią się odziewa; pogromcy ludów sprowadzają do siebie bóstwa całego rzymskiego świata, lecz niezdołając poznać fantazyi innych łudów, skrzepłą prozą przypatrują się jej dziełom i pytają o znaczenie tych obcych im bogów, a wydobywszy z nich tę treść, tém samém już zabijają onę fantazyą innych ludów. która te bogi stworzyła. Tak rozpadła się treść i forma, rozwiodła się piękność w sobie; z jednéj strony została treść niby abstrakcya zimna, z drugiej forma niby łupina i zwłoki bez ducha. Tym trybem Rzymianie nauczyli się pochwycić treść, myśl abstrakcyjną, często prozaiczną i rozsądkową, i wciskać ją w formy wymyślane, wyszukane, a również mrożne jak owa treść, a tak fantazya rzymska zdobywa się na jałową allegoryę. Wiec było głucho, pusto, samotno w sercu ludzkiego rodu; cała treść przvrodzona była wyrzucona z serca, a holeść z czczości zrodzona, i rozpacz i powątpiewanie zamieszkały w piersiach człowieka niby w próźnej, zrabowanej światnicy. Gdy martwa cisza i głuchota zaległa świat, Bog żywy, Bog miłości nieskończonej zstąpił wiarą w serce człowieka, a wiara urosła w olbrzymią postać archanioła; wiec inna, nowa piękność teraz rozpaliła fantazyę; była to sztuka chrześcijańska, co roztuliła całą swoją

442

1

treść nieskończoną. Człowiek w sobie samym niby w chacie ziemskiej przyjmując Pana Nieba i Ziemi czuje w sobie nieskończone znaczenie wewnętrzuej istoty swojej. Duch przeto wycofnął się z natury, ze zmysłowości; ezłowiek nawrócił do siebie, więc jakby lira brzmi wewnętrzna muzyka serca, a natura i świat zmysłowy ułomny, nie wystarczy duchowi, w ktorym już odezwała się wiekuistość całą potęgą

Tutaj fantazya rozdziela się znowu na dwie sw0]a.

epoki. Piérwszą stanowią średnie wieki; w nich cofa się prawdziwe znaczenie rzeczywistości i natury, i ustępuje miejsca legendom, owym wieściom czarownym, któremi je przyodziała fantazya ludu, co téż ożywiła duchami doliny i gory, bory i skały i stare zamczyska i wody i głębie ziem-Ta fantazya rodzima ludu sama staje się teraz przedmiotem a materyałem dla fantazyi

Lecz wśród tego odwrócenia się od natury artystycznej.

niekiedy zabrzmi w serca głębinach pieśń tęsknoty rzewnej za utraconym rajem ziemskim i temi rozkoszami, co kipią z czary ziemskiego żywota, a tak zradza się początek nowej epoki, bo fantazya nowożytna; cicho i pokornie niby fiołki po zimie puszczają się teraz pączkiem ziemskie uczucia. Obok postaci świętych mężów i męczeńskich niewiast, na miejscu dawnego złocistego tła zjawiają się na obrazach malowanych gaik, kwiatki, życie domowe, lub zwierzątko, a w pieśniach występuje malowanie obrazków natury. W końcu dopiero XV wieku już natura pełną siłą wstępuje w życie człowieka. Kopernik na skrzydłach orlego geniuszu nurzy się w przepaściach niebios; Kolumb odkrywa nowy świat i nową naturę; Bako uczy, jak się zabrać

do poznania przyrody; Rafaël i Leonard jednoczą w żywe postacie niebo z ziemią, a późniejsze niderlandzkie mistrze malują rzeczywisty żywot codzienny; nauki badające przyrodę się budzą. Wtedy zajaśniała prawda że i natura sama żrodziła się z ciepłéj dłoni wiekuistego ojca; a tak człowiek obchodzi pogodzenie się swoje z naturą; nie patrzy się więcej na nią przez poświatę legend, ale nauczywszy się jej tajemnic bierze z niej już wprost osnowę dla fantazyi swojej; jest to, jak się rzekło, fantazya nowożytna.

### § 473.

### 3.) Mowa i pismo.

Widzieliśmy jak fantazya potęgą twórczości wlewa w zewnętrzne dzieła treść wiekuistą ducha swojego. Tutaj już zawiązuje się początek nowego stopnia psychicznego. Tutaj bowiem występuje ta strona ducha, która oznacza wyobrażenia swoje znakami zewnętrznemi. Wszak tworzenie tych znaków rozpoczyna się już wyraźnie w symbolu. Symbol, który był najniższym stopniem sztuki staje się teraz dla nas początkiem i podstawą. Rozwój takowy mógłby się zdawać sprzecznością, bo stopień niniejszy jako wyższy od fantazyi twórczej powinienby gruntować się raczej na najwyższej epoce sztuki. Atoli ta pozorna sprzeczność rozwiąże się z łatwością.

Jakoż powyżej mówiliśmy o tych narodach, które dla tego miały sztukę symboliczną, że ich nie było stać na inną wyższą; teraz zaś mówimy o symbolu, utworzonym przez nas z umysłu; (tak np. sztuka Chrześcijańska używa, obok sztuki najwyżej rozwiniętej, symboliczności, np. baranka, anioła, poświaty około głów świętych, krzyża, łodzi, serca

gorejącego it. p., używa więc symbolu z cała świadomością), o tym symbolizowaniu świadomym mówić teraz mamy biorąc je za zasadę. Otóż wszystkie symbole mają to wspólnego, iż zawsze jeszcze są podobne do treści w nich wyrażonej; lecz w miare jak symbol się skraca, jak się staje abstrakcyą, stara się oraz trudniejszym do odgadnienia, (np. gdy zamiast postaci używać będziemy godła tylko) w końcu zaś zostają jedynie znaki wyrażające myśl, a tak zradza się hieroglif (jako symbol); hieroglif atoli jeszcze przypomina pierwotną formę zmysłową; jeżeli zaś i te szczątki podobieństwa znikną, wtedy zamienią się znaki na pismo, bo na znaki mające znaczenie sylab (pismo chińskie). W następnym atoli stopniu znaki staną się głoskami i nakoniec wyższym jeszcze stopniem są giesta będące również rodzajem symboliki (ob. Antrop. § 450), w których już uczucia i głoski oznaczać się będą poruszeniem własnego ciała, a nakoniec największym szczytem znaku jest dźwięk, jest głos wyrabiający się w mowę. Wszak i tutaj znajdziem różne stopniowanie; zrazu te głosy będą oznaczać uczucia, namiętności wyrywające się z nienacka z piersi (np. wykrzykniki), następnie wyrazy udają głosy przedmiotów, które naśladować chcemy (np. grzmot, huk, szum, turkot, kukanie i t. d.), a tak wyrazy takowe będą niby symbolem rzeczy, które oznaczają, a będzie ich tém więcej, im jezyk jest bliższy źródła swojego, im mniej stracił na charakterze pierwotnego pochodzenia swojego. Lecz gdy większa część przedmiotów nie działa na słuch człowieka, zatem już wedle wrażenia, sprawionego przez te przedmioty na innych zmysłach, dobieramy dźwięki sprawujące podobne wrażenia na słuchu (jaskrawe przedmioty, szorstkie, oznaczamy odpowiedniemi wyrazami); tutaj symboliczność się cofa, a coraz potężniej odzywa się dowolność nasza, aż

w końcu mowa staje się uduchownieniem przedmiotów zewnętrznych.

Wszak mowa, dźwięki jéj, same przez się już będąc głosem wyrażają ulotnienie się tego, co jest materyałem; tutaj przeto przestrzeń jako podstawa materyi znikła, a na jéj miejsce nastąpił czas. W mowie ludzkiej przytomny jest świat cały; tutaj znak sam jest duchowy, bo wypływa z własnego ludzkiego organizmu, będącego przybytkiem dla ducha. Jak głos wyraża myśli w czasie, tak pismo wyraża je w przestrzeni. Jak więc pisanie jest przeistaczaniem dźwięków na przestrzeń, tak czytanie jest przeobrażeniem znaków istniejących w przestrzeni na dźwięk, na głos wyrażający czas. Ztąd początkujący w czytaniu czyta głośno, by usłyszeć te znaki; później poruszeniem ust wtóruje pismu, nakoniec materyalność wszelka znika, czyta myślą.

Badanie nad językiem każdego ludu wyświéca zapatrywanie się jego pierwotne na świat zmysłowy, a historya rozwoju języka jest zarazem historyą rozwoju duchowego rodzinnego każdego ludu i jego pierwiastku nadanego mu od Boga. Atoli gdy mowa jest wyrazem myśli, przeto też i dalszy rozwój jéj mieć będzie dopiero miejsce, gdy nam mówić wypadnie o istocie myślenia naszego (§ 480). Tutaj tyle tylko powiedzieć można, iż przez pismo dobytek myśli przechodzi dziedzictwem z pokolenia na pokolenie; czego się dawne więki dosłużyły, toć już zostaje własnością całego ludzkiego rodu; pismo tedy chroni ród człowieczy, by nie zaczynał ciągle wychowania swojego od początku, jak czynią zwierzęta, ale aby stanąwszy, jak na podwalinach, na pracach przeszłości prządł dalej tę nić, która mu przyszła z dawnych lat.

Tutaj uważmy również że stopniowy rozwoj znaków, którymi wyobrażnia uzmysłowia treść duchową, nie odnosi się bynajmniéj do czasu, niema np. bynajmniej tego znaczenia, jakoby wcześniej rozwinęło się pismo, niż mowa (coby było niedorzecznością) tutaj rozwoj ma znaczenie jedynie ściśle umiejętne i wykazuje znikanie stopniowe materyalności znaków i uduchownianie się ich coraz wyższe.

### § 474.

# c.) **P**amięć.

W powyższym wykładzie odróżniliśmy dwie strony, bo z jednej znak zewnętrzny, a z drugiej znaczenie do znaku przywiązane; otóż czynność ducha jednocząca obie te strony nazywa się w ścisłem znaczeniu *pamięcią*.

Jeżeli pamięć w tém ścisłém znaczeniu jest sprawą ducha, łączącą znaki zewnętrzne ze znaczeniem ich, więc już widzimy iż pamięć ma dwojaki pochód, albo ma znak (np. wyraz) dany a znajduje wyobrażenie będące jego znaczeniem, albo odwrotnie znając dane wyobrażenie znajduje dla niego odpowiedni znak i wyraz; na pierwszym kierunku zasadza się zrozumienie języka, na drugim zaś mówienie językiem. Lecz gdy znak jest czems dowolném, a wyobrażenie przeciwnie ma za podstawę treść duchowa, przeto też łatwiej jest duchowi zatrzymać wyobrażenie będące myślą, aniżeli znak, który jest czems przypadkowem; zatem idzie iż łatwiej jest zrozumieć obcy jaki język, niżeli nim mówić. Wiec téz dzieci, zanim same mówić się nauczą, już rozumieją mówiących; przeto téż w szkole trudniejszych dobiéra się ustępów do tłómaczenia z jezyka obcego na własny, a łatwiejszych, gdy chodzi o przetłómaczenie z ojczystego języka na obcy.

Baczmy atoli iż zwykle pamięć bierze się jeszcze w znaczeniu obszerniejszém. Jakoż, gdy znak widziany lub słyszany budzi w duchu znaczenie je-

go, jego wyobrażenie przywiązane do niego, a takowe znów, jak wiemy, cuci przez assocyacya inne wyobrażenie, zatém idzie, jak się wyżej powiedziało (§ 400), że pamięć a przypomnienie, odtwarzanie wyobrażeń są w najbliższym związku z sobą. Ztąd często bardzo nawet w Psychologiach znakomitych, odradzanie dawnych wyobrażeń uważane bywa również za dzieło pamięci (np. w psychologii Drobischa). Przecież pamięć w ścisłem znaczeniu odróżnić należy od odtwarzania wyobrażeń, od assocyacyi i tym podobnych czynności duszy; jakoż mówimy o pamięci mechanicznej, to jest o pamięci przechowującej w sobie znak (wyrazy niezrozumiałe, albo zrozumiałe, ale powtarzane bez przywiązania do nich myśli), bez łączenia z tym znakiem jakiegokolwiekbądź wyobrażenia. Tak pamięć mechaniczna wyłaczając wyobrażenia wyklucza tem samem wszelkie powinowactwo wyobrażeń; ona to, jak się rzekło wyżej, jest szczytem pamięci w ogólności.

Dla ścisłego atoli połączenia pamięci z wyobraźnią, odradzającą dawne wyobrażenia, przypatrzmy się przedewszystkiem jaką jest pamięć jeżeli ją będziemy uważali w związku z temi czynnościami psychicznemi.

# § 475.

W powyższem ogólném znaczeniu tedy pamięć byłaby możnością przechowania wyobrażeń a odtwarzania takowych. Ztąd widzimy różne czynniki pamięci. Naprzód łatwe ujęcie wyobrażeń i połączenie ich, a niewymagające częstego powtarzania; dalej wierność chroniąca od pomącenia i przeistoczenia tych wyobrażeń; dalej trwałość pamięci, nakoniec łatwość wywołania wedle woli a potrzeby treści w nas zamkniętej. Widzimy iż wedle przeważającego jednego z tych pierwiastków mogą być różne rodzaje pamięci, że tedy pamięć będzie najdoskonalszą, jeżeli wszystkie te rodzaje w sobie połączy.

Podział powyższy ma za podstawę swoją sam stopień (quantitas) psychicznego uzdolnienia bez względu na przedmiot; wszak znów pamięć może być różna wedle różnéj treści do któréj się odnosi; jakoż jest pamięć odnosząca się szczególniej do dat, inna do zachowania rysów twarzy lub miejscowości, inna znów odnosi się do języków, inna do zachowania obcych imion, inna do liczb i t. d.

Ze ścisłego tego związku pamięci z odtwarzaniem wyobrażeń wynikają też wprost sposoby ułatwienia czynności pamięci. Tak wspominają o pamięci opartej na wyobraźni i na dowcipie, której istota na tém zależy, iż dla wyrazów i wyobrażeń mających być połączonemi z sobą wynajdujemy odpowiednie obrazy w myśli; te obrazy wiążemy z sobą, a tém samém ułatwiamy sobie połączenie samych wyrazów i wyobrażeń im odpowiednich; albo też zamiast splatania dowcipem tych wyrazów łączymy je w przestrzeni w pewnej kolei (jak to czyni np. Jazwiński). Wystawiwszy sobie tedy w imaginacyi obrazy wyczytujemy z niej w myśli wyobrażenia. które są do nich przywiązane. Tutaj wyraźnie znać iż wyobrażnia pomaga pamięci; pod tym względem przeto zdawałoby się że cała sztuka Mnemoniki ma pewne ugruntowanie. Wszak z drugiej strony, gdy zważymy iż mnemonika podwaja prace, bo zamiast pamiętać wprost samo tylko wyobrażenie, o które chodzi, wypada nam jeszcze pamiętać odpowiednie im obrazy i połączenie ich mocą dowcipu, wypływa ztąd, że Mnemonika może rzeczywiście ułatwić chwilowe tylko nauczenie się; ale gdy w niej duch jest na dwoje zatrudniony, więc też w rychle treść cała ulatuje z pamięci, bo i obrazy i znaczenie ich. Potrzeba przedewszystkiem mieć na względzie, iż człowiek jest myślącem jestestwem, że tedy pamięć

w rozsądku i w rozumie ma najpewniejszych sprzymierzeńców swoich. W treści należącej do rozsądku, to jest opartej na doświadczeniu, najwięcej dopomaga rozkład i rozdział nauki na części, podziały, poddziały i t. d. (np. w mineralogii, w botanice i t. d.), a im mniej ten system bedzie dowolny a więcej ugruntowany na rzeczy samej i na rozumie, tem bedzie łatwiejszy do spamiętania; bo człowiek jest jestestwem rozumowem, a najpotężniejszą pomocą dla pamięci jest myśl, nie zaś wyobraźnia lub fantazya; co więc jest rozumne znajdzie ugruntowanie w rozumie człowieka i wnim się przyjmie. Ztąd już znać iż w umiejętnościach ściśle rozumowych pamięć jest jedynie podrzędnym pierwiastkiem. Co pojete jest rozumowo, to nie tylko jest pamiętaniem, ale jest wiedzą (np. matematyka, filozofia), i staje się naszą własnością; wtedy też cały ciąg rozumowania znów bez wielkich trudności odświeża się za zwróceniem uwagi na przedmiot.

Gdy zaś w umiejętnościach rozumowych pamięć tak mało waży, ztąd już widzimy iż rozum bedzie nowym stopniem naszej psychologii. Jakoż rozumując jestesmy już u siebie; tutaj niema rozdziału między znakiem a znaczeniem, czyli myślą w nim zamkniętą. Tutaj znak zniknął a została sama myśl. Ztąd znać, iż najwyższym stopniem pamięci będzie ten, w którym już znak stracił samoistność swoją a odrębność od myśli, w którym znak jako do świata zewnetrznego należący jest przemożony, w którym stracił znaczenie swoje; a to właśnie wtedy nastąpi, gdy będziemy w stanie powtórzyć znaki nie myśląc nawet o ich znaczeniu. nie przywiązując do nich żadnej wagi, gdy znak ten już niczem nie będzie dla myśli naszej; a taką pamięcią jest właśnie pamięć mechaniczna, wspomniana już powyżej. Póki duch wie o znaku, póki więc

przywiązuje do niego jakieś znaczenie, jakieś wyobrażenie, póty dla nas czem inném jest to znaczenie a czem inném znak; jeżeli zaś dla nas znak straci znaczenie swoje, wtedy już jest przemożony, jest przyborem bez treści, czczym; bo myśl, usamowolniona od znaku zewnętrznego, nawróciła już do siebie. Jakoż jeżeli odmawiamy słowa przyswojone sobie mechanicznie, już wtedy te słowa są czczą łupiną, nie myślimy nawet o nich, o ich znaczeniu i mimo odmawiania tych słów jesteśmy zdolni zająć się w myśli zupełnie inną treścią.

Sciślej mówiąc mechaniczna pamięć odbywa się dwóma trybami mającemi atoli to samo znaczenie (§ 476), bo albo powtarzamy znaki nie wiedząc o ich znaczeniu (np. powtarzając wyrazy obcego nieanajomego nam języka), albo też znamy znaczenie ich, ale powtarzamy wyrazy nie myśląc o tém ich znaczeniu, (np. pacholęta szkolne mogą recytować lekcyę swoją mysląc zupełnie o czem innem, ztąd potrzeba w pedagogice, aby dzieci nauczywszy się dobrze pacierza nie odmawiały go na pamięć, w roztargnieniu). Pamięć ta nazywa się mechaniczna dla tego, iż się ma do ducha naszego zewnętrznie, że duch, to jest znaczenie z jednej strony i znak z drugiej nie przenikają się nawzajem, ale mają się obojetnie do siebie. Widać iz to pamiętanie mechaniczne pod wielu względami ułatwić może przechowanie w sobie wiadomości, zwłaszcza tych, które nie w rozumie, ale w dowolności ludzkiej mają źródło swoje np. wiersze w łacińskich grammatykach uczące rodzajow pewnych rzeczowników; tutaj forma wiersza rytmiczna staje się pomocą do powiązania wyrazów niemających żadnego innego głębszego związku, tutaj niema assocyacyj prawdziwej, opartej na powinowactwie wyobrażeń, lecz jej miejsce zastępuje związek dźwięków, (samo przez się wvpływa iż nadużywanie tego sposobu, jak to bywało

po dawnych szkołach, zradza formalizm czczy zabijający ducha uczniów.

Najpotężniejszą podporą pamięci jest ład i szyk w głowie; gdzie tego brak, Mnemoniki na nic się nie zdadzą. Starożytni znali te sztuczne środki pamiętania, ale niewiele do nich przywiązywali wagi, poszły więc w zapomnienie. Niedawnemi czasy nastała Mnemonika Jaźwińskiego, należąca zaiste do najdowcipniejszych i najwięcej ugruntowanych; wiec téż ściągneła na siebie prawie powszechną uwagę. Komissya filotechniczna, wyznaczona w Paryżu w celu jej bliższego zbadania (wr. 1835), uznała ją za najlepszą z Mnemonik, które się były dotąd pojawiły. Jakoż mnemonika ta ma na celu ułatwienie dla młodzieży nauki chronologii, nauki połączonej z niemałą trudnością. Oddawna pedagogowie usiłowali zaradzić téj trudności, ale starania ich nie miały wielkiego powodzenia. Dopiero Jaźwiński szczęśliwie tę zawade uprzątnął wynalazkiem tablicy, tak zwanej chronograficznej. Mnemonika jego, zastosowana do chronologii, zasadza się na wyrażeniu lat nie liczbami, nie w postaci cyfr, ale za pomocą ściśle oznaczonej przestrzeni, czyli na zrobieniu liczby dotykalną dla zmysłu widzenia; zatém wzrok przychodzi tu w pomoc pamięci. Z tej zasady wynika że uczący się, przy użyciu tej mnemoniki, starać się mianowicie powinien o zatrzymanie w pamięci nie cyfr, lata wyrażających, ale miejsc samvch; bo daleko łatwiej uprzytomnić sobie miejsce, zwłaszcza stale określone, niżeli głuchą liczbę, niemającą przez się żadnego znaczenia.

Tablica chronograficzna składa się z wielkich kwadratów, dzielących się na sto kwadracików; wielkie wyrażają stólecia, mniejsze lata. W kwadracikach kładą się czarne kropki dla oznaczenia jakiegobadź wypadku historycznego, np. bitwy, pokoju, lub wstąpienia króla na tron. Uczeń przypatruje się tym kropkom, stara się wrazić ich miejsce w pamięć, a za usunięciem tablicy, wyobraźnia uobecnia mu całą przestrzeń ze wszystkiem czego się na niej nauczył. Lata przedstawiają się mu bez wielkiego wysiłku pamięci; owszem, tu nie tyle pamięci, ile uwagi potrzeba. Praca czysto pamięciowa, mechaniczna, zamienia się tu na pracę wzroku, przez którą i sama uwaga ćwiczy się w znacznym stopniu.— Jednakże mnemoniki téj, użytéj z wielkiém powodzeniem do chronologii, nieudało się zastosować do żadnych innych nauk, mimo różne w téj mierze próby i usiłowania już samego wynalazcy, już jego naśladowców. – W ogólności, uczenie się ścisłe, metodyczne, zależące na jasném, logiczném powiązaniu między sobą faktów nauki, daleko łatwiej przyjdzie w pomoc pamięci, niż sztuczne sposoby nie będące w żadnym stosunku do rozumu i rozsadku. Dodajmy jeszcze że w kształceniu młodzieży chodzi głównie o wyrobienie myśli i rzeczywistej pamięci; chodzi o to aby wyćwiczyć rozsądek i zaprowadzić ład w myśli; zatém w naukach, na doświadczeniu opartych, zależy pamięć na po**rządnych** podziałach; bez podziałów takowych i klassyfikacyj nie zdołałyby one przemódz swojego przedmiotu.

# § 476.

W ciągu rozwoju powyższego już nam wypłynęto znaczenie rozumu i myślenia; zanim atoli przystąpimy do bliższego rozwinięcia tych spraw duchowych, chciejmy spójrzeć wstecz za siebie i przebiedz zlekka stopnie psychiczne już wyżej odbyte. Tym trybem obaczymy wyraźniej pochód cały i związek między stopniami poprzedzającemi a rozumem.

Wiemy z całego poprzedniego wykładu iż ducha powołaniem jest, aby dopełnił istoty swojej,

to jest, aby dokonał jedności siebić jako myślącego podmiotu, a przedmiotu jako istnienia. Widzieliśmy iż zrazu dokonywa tej jedności dwojakim trybem (Psychol. § 460), to jest albo przelaniem w siebie, przyswojeniem sobie treści przedmiotu, czyli poznaniem, albo odwrotnie przelaniem treści własnej w przedmiot zewnętrzny, czyli przeistoczeniem treści duchowéj na przedmiot za pośrednictwem woli. Psychologia poczeła od poznania. Znać tedy iż im do-- kładniej będzie poznany przedmiot, tem też dokładniej dokonana będzie jedność przedmiotu, a ducha jako podmiotu. Z tego wynika iż z każdym stopniem naszego poznania, przedmiot téż coraz więcej będzie uduchownionym, coraz wiecej stanie sie do ducha podobnym, coraz więcej utracać będzie udzielność swoją. Tutaj tedy nie od rzeczy będzie przejść te kolejne stopnie już przez nas przebieżone i obaczyć, o ile na każdym z nich duch iścił onę jedność, to jest, o ile na każdym z tych stopni duch zdołał uduchownić przedmiot, o ile zatém duch zdołał oswobodzić się od przedmiotu zewnętrznego odrębnego od niego, a dobrać sobie przedmiot wynikający już z własnej istoty jego, a tak dokonać jedności siebie a przedmiotu.

Piérwszym stopniem poznania był stosunek poznania do przedmiotów zmysłowych obecnych, czyli zapatrywanie się (§ 462). Tutaj widzimy najściślejsze rozdzielenie się ducha a przedmiotu zewnętrznego, poznanie odnosi się zmysłami do przedmiotu zmysłowego, bierze go tak, jakim się przedstawia.

Štopień drugi okazuje już stosunek do przedmiotu nieobecnego fizycznie; tutaj tedy duch już nieodnosi się do samego przedmiotu materyalnego, ale do obrazu jego zamkniętego w duchu. Tutaj sam przedmiot materyalny jest starty, i jedynie wizerunek jego w duchu pozostał. Uduchownienie to przedmiotu dokonywa się jeszcze silniej, gdy zamiast obrazu, odnoszacego się tylko do jednego przedmiotu, posiadamy już w duchu wyobrażenie o wielu przedmiotach tegoż rodzaju, bo zarys ich ogólny. Tutaj w tém wyobrażeniu przez częste powtarzanie zachowane będą cechy, które się w tych przedmiotach zawsze powtarzały, które były im wszystkim wspólne, a przeciwnie zniknęły te cechy, które były jedynie właściwe temu lub owemu jednostkowemu przedmiotowi tegoż rodzaju. To wyobrażenie iści się jak wiemy naprzód *przypominaniem* (§ 465), co znów ma dwa stopnie, bo albo się dzieje mocą potrącenia idącego wprost od przedmiotu rzeczywistego, albo mocą potrącenia sprawionego od innego wyobrażenia ocuconego już w duszy; widzimy iż w tym drugim razie uduchownienie przedmiotu, a tém samém niezawisłość ducha jest wyższą.

Lecz wyżej nad wszelkie przypominanie staje wyobraźnia; tutaj już jest duch oswobodzony od rzeczy zewnętrznej, gdyż nie potrzebuje już potrącenia od niej, ale wedle własnej woli wskrzesza wyobrażenia w nim zamknięte, a tak czyni się niezawisłym od zewnętrznego przedmiotu.

Atoli wyobrażnia znowu o tyle jest zawisła od przedmiotu zewnętrznego iż wyobrażenia, które z głębi ducha wywołuje, mają jeszcze źródło swoje w tym świecie zewnętrznym; a tak znać iż tutaj nie przyszło jeszcze do jedności ducha a przedmiotu. Lecz gdy wyobrażnia staje się *fantazyą*, gdy ona obrazy sama z siebie stwarza, już stwarza sama sobie przedmiot, tutaj tedy już występuje silne zbliżenie się ducha a przedmiotu. Wiemy iż teraz rozpoczyna się dzielnica sztuki pięknej. Wszelako i w tem czarowném państwie piękności duch jeszcze nie wyswobodził się w zupełności od zewnętrznego świata, bo natura, bo rzeczywiste przedmioty są jeszcze tłem sztuk pięknych.

Ten związek z przedmiotem zewnętrznym ginie coraz więcej, gdy wyobraźnia tworzy znaki, mowę i

pismo, dla wyrażenia treści duchowej, bo tutaj znak jak jest przedmiotem zewnętrznym, tak okazuje dowolność duchowa, niekrepowana wiecej światem zewnetrznym. I tutaj spotkaliśmy różne stopnie wyrażające coraz potężniej tę samoistność ducha, a tem samém jego stopniowe wyswobodzenie się. Naprzód w symbolu przedmiot jest wprost z natury wzięty; uduchownienie jego o tyle występuje, o ile do niego duch przywiązuje przenośne znaczenie, a zatém różne odznaczenia, jakie ma w rzeczywistym świecie, a tak **niby lekce** sobie waży ten przedmiot sam przez się, używa go za środek, za sługę dla myśli. Wiemy atoli iż stopniowo zaciera się to podobieństwo między znakiem a wyobrażeniem. Tak symbol przeistacza się na pismo zwłaszcza głoskowe, a poźniej na mowę. Teraz więc przedmiotem już się stał dźwięk, głos własnego organizmu, utworzony samowolnością duchowa; teraz tedy już dokładniej iści się jedność ducha a przedmiotu.

Trzecim stopniem, bo pamięcią, dokonywa się już owa jedność w zupełności. Pamięć, a mianowicie pamięć właściwa, łącząc wyobrażenie a znak (np. wyraz) tém samém jest wykonywaniem téj jedności ducha, bo myśli a przedmiotu zewnętrznego. Gdy atoli pamięć mechaniczna, jako najwyższe urzeczywistnienie pamięci, obejdzie się nawet bez przywiązywania wyobrażeń, znaczenia, do znaków, a tém samém niweczy i pomija te znaki, więc już ona przekonywa nas iż znak, a tém samém ostatni ślad przedmiotu zewnętrznego zaginął, że duch nawrócił do siebie, że w sobie samym znajdzie przedmiot dla siebie, że tedy tak dokona jedności siebie a przedmiotu. Ta jedność iści się mocą myślenia, mocą rozumu.

Teraz tedy wyraźnie widać wyzwolenie się ducha z pod przewagi zewnętrznego świata; jest to łamanie się myśli z materyą, pierwiastku wiekuistego ze zmysłowym. Tryumfy następne, które odnosi część-nasza wiekuista nad światem materyi są konaniem stopniowém cielesności naszéj, a spinaniem się jej przed tron Boży. Wszak ten pochód zachowuje każda umiejętność naszego systematu; tym trybem rozwinie się psychologia nasza aż do końca swojego; tym pochodem kroczy duch historyi przez wieki i pokolenia, tym pochodem dobija się sztuka piękna, moralność i filozofia sama swoich szczytów jasnych; im mniej mętów ziemskich w duszy naszej, tém łacniej, tém czyściej jakby przez przeźrocze kryształowe dostrzeże się w niej wiekuistość; tém jaśniej rozświecą się prawa nieskończone, które z głębi istoty naszej na nas patrzą.

# III. Myślenie.

# § 477.

Tak tedy stanęliśmy na trzeciej części nauki o poznaniu, bo mamy mowić o myśleniu; obaczmy teraz stosunek jej do osnowy dwóch poprzednich, bo do zapatrywania się (§ 462) i do uprzytomnienia sobie przedmiotu nieobecnego. Jeżeli w zapatrywaniu duch zwracał się bezpośrednio do przedmiotów (zmysłowych) rzeczywiście istniejących, jeżeli przeciwnie w drugiej części, bo w uprzytomnieniu, odwracał się od tych przedmiotów i niby nawracał do siebie, w sobie samym uprzytomniając sobie przedmioty, (w wyobraźni i fantazyi), tak teraz myślenie jednoczy te dwie strony, bo zwraca się wprawdzie do przedmiotów rzeczywistych, ale je przerabia, bada w nich prawdę, przeistacza je więc na myśli, a zatém czvni je osnową do ducha podobną. Widać przeto iż duch znajduje się sam w tych przedmiotach; trudniąc się przedmiotami rzeczywistemi, istotnie trudni się myślami, a zatém sam sobą, i nawzajem rozwijając własne myśli swoje, treść podmiotu-swojego; znajduje je

zarazem w przedmiocie. Tak przeto myślenie na prawdę dokonywa jedności podmiotu i przedmiotu.

Wszak tym trybem potwierdza się co się wyżej rzekło o stosunku pamięci do myślenia; co w pamięci było znakiem, słowem, stało się teraz czemś wewnętrznem. *Myślenie* jest wewnętrzną rozmową ducha z sobą.

# a.) **P**ojętność.

### § 478.

Rozwiniemy przeto teraz myślenie właściwemi szczeblami jego; powinniśmy atoli przedewszystkiem rozpocząć od pamięci, bo na niej skończył się rozwój poprzedni. Widzieliśmy iż pamięć jest połączeniem wyobrażeń i znaków zewnętrznych; gdy atoli w pamięci mechanicznej te znaki się starły, zatem już zostały nam same tylko wyobrażenia, wypada tedy zacząć od wyobrażeń i przypomnieć sobie to, co się na inném miejscu o nich rzekło (§ 464). Tam powiedziano iż wyobrażenia tworzą się w nas przez zapatrywanie się na przedmioty podobne do siebie (jednego rodzaju), że zatém i w duchu naszym zostają te znamiona, które w tém zapatrywaniu najczęściej, albo zawsze powtarzać się będą (które będą spólne tym przedmiotom), i że odwrotnie te znamiona nikna, które będą właściwe tylko jednostkowym przedmiotom. Otoż myślenie na pierwszym stopniu swojego rozwoju zwraca się ku tym wyobrażeniom i przerabia je na pojęcia. Jak wyobrażenie podaje nam cechy wspólne, powszechne tych przedmiotów a odrzuca cechy jednostkowe, tak myślenie tworząc pojecia wynajduje cechy istotne, to jest takowe, które czynia właśnie przedmiot tém, czém jest, a tém samém już myślenie wynajduje stosunek wzajemny tych cech istotnych. Myślenie odróżnia te cechy istotne od cech obojetnych, któreby mogły być lub nie być,

bez naruszenia istoty przedmiotu; opuszcza te cechy obojętne, zachowując jedynie cechy istotne, a tak dochodzi do pojęcia przedmiotu. Widać tutaj już różnicę między pojęciem a wyobrażeniem; różnica takowa oznaczy się nam później dokładniej jeszcze (§ 479), a mianowicie gdy następnie ściślej określimy znaczenie znamion istotnych (§ 486) i ich różnicę od cech spólnych.

Przecież aby wiedzieć, które sa cechy istotne jakiegos przedmiotu, aby wiedzieć jakie jest jego pojecie, i czem się różni to jego pojęcie od pojęcia innych przedmiotów, trzeba przedewszystkiem porównywania (reflexyi) tego danego pojęcia z innemi pojeciami mającemi znów inne cechy; jest to więc poznanie stosunku do innych przedmiotów, majacych znów inne cechy i t. d. Uważmy bliżej tutaj postępowanie myślenia. Jeżeli w tém porównywaniu jestestw z sobą okaże się iż jeden ich szereg ma pewna ilość cech istotnych, które powtarzają się także w drugim szeregu jestestw, wtedy już okaże się iż oba szeregi składać będą jeden ogół; lecz jeżeli nastepnie, oprocz tych cech istotnych a spólnych obydwóm szeregom, każdy z nich ma jeszcze pewne cechy sobic właściwe, istotne, wtedy poznajemy iż lubo oba te szeregi dla onych cech spólnych a istotnych należą pod jeden ogół, toć znowu te cechy właściwe każdemu szeregowi czynią każdy z nich osobna szczególnością tego ogółu spólnego, (np. ogół zwierząt rozdziela się na kręgowe i bezkręgowe zwierzęta. Gromada zwierząt ssących jako ogół rozdziela się na skupienia i rzędy). Tak tedy przez pojęcie tworzy się definicya o przedmiocie, bo definicya właśnie, jak wiemy z Logiki (§ 184), ma trzy pierwiastki: przedmiot pojedynczy będący osnową definicyi, daléj szczególność, pod którą tu przedmiot należy (qualitas specifica), a nakoniec ogół, pod który znów należy ta szczególność (genus proximum); a tak pojetność wiąże, kombinuje z sobą pojęcia, oznacza ich wzajemne stosunki, odróżnia je od siebie i jednoczy.

Uważmy iż na tém postępowaniu gruntuje się głównie działanie pojętności (Verstand), którą w życłu zwyczajném zwykliśmy rozumem nazywać; baczmy jednak że przecież pojęcia które pojętność tworzy wielce się różnią od pojęć prawdziwych logicznych, które są sprawą rozumu w prawdziwém znaczeniu.

Widzimy atoli również iż ten rozum zwyczajny zasadza się głównie na dwóch następujących czynnościach.

*lód* na zastanowieniu się; pod tym względem duch zwraca uwagę na siebie samego, czyli na te wyobrażenia swoje, i uważa co one mają spólnego, co ich jest cechą istotną (np. co jest cechą wszystkich drzew).

2re. Druga zaś czynność tego rozumu zwyczajnego jest pomijanie cech nieistotnych, które w każdém z tych wyobrażeń mają być różne; czynność ta nazywa się oderwaniem, abstrakcyą. (Uważmy iż tutaj rzecz zależy głównie na tem, jakie pojęcie ma być rezultatem naszym; tak np. jeżeli chodzi o pojęcie drzewa w ogólności, będziem pomijali różnicę jaka zachodzi między świerkiem, jabłonią, palmą i t. d.; cechy różniące ich między sobą będziemy uważali za mimo ulotne; gdyby zaś chodziło tylko o pojęcie jednego z tych drzew (np. o topol), wtedy właśnie te cechy różniące go od jabłoni, palmy, sosny i t. d. będą istotne, a będziem pomijali jako mimo ulotne różnice między świerkami np. ich wielkość, wiek i t. d.)

Uważmy iż w życiu zwyczajném nazywamy pojętnością zdolność duchową, umiejącą łączyć rzeczy na pozór różne w jedność; pojętnym nazywamy tego, który zdoła powiązać, kombinować w jedno pierwiastki różne, i dla tego też takiego nazywamy rozumnym.

# **§** 479.

Z lekkiego zarysu, dopiéro danego, widzimy iż pojecia takowe różnią się od wyobrażeń; bo gdy wyobrażenia mają za tło swoje obraz przedmiotów, a tém samém mają w sobie jako piérwiastek zmysłowość i materyalność, pojęcie pomija ten pierwiastek zmysłówy i trzyma się cech a znamion istotnych. Gdy wyobrażenia głównie się rodzą ze zmysłów, wpływając w nas bez świadomości naszej, przeciwnie podstawa pojetności jest świadomość. Pojetność wie o działaniu swojem i o celu jego. Dalej, gdy wyobrażenie powstaje głównie z cech spólnych służących wielu jestestwom, do których się to wyobrażenie odnosi, pojętność prócz cech spólnych ma jeszcze na względzie cechy istotne, a lubo cechy spólne najczęściej bywają także cechami istotnemi, toć przecież bywają, i cechy spólne, które nie są istotne (słusznie np. powiedziano, że uszko jest wprawdzie cechą powszechną wszystkich ludzi, bo żadne zwiérze nie ma uszka, atoli nikt dla tego nie powie jakoby uszko było cechą istotną człowieka, czyli cechą różniącą człowieka od zwierząt). Wiemy z Logiki, że co innego jest powszechność (wszyscy), a co innego istota, gdy przeto w tym wykładzie mówimy zarazem o cechach spólnych czyli powszechnych i o cechach istotnych, wypada nam pamiętać na tę ważną choć nie zawsze dostrzeżoną różnicę; a mianowicie baczyć należy na wykład "istotv" w Logice naszej, nie spuszczając z oka, iż inne jest stanowisko Logiki a inne Psychologii...

Widzimy również iż myślenie, pojętność, tworzy pojęcia, ustala je, tém samém czyni je czemś ściśle odgraniczoném od siebie, a tak broni aby rozmaitość treści duchowej nie zlewała się i nie mąciła się z sobą. Cokolwiek jest dziełem pojętności staje się już czemś pewném i ściśle oznaczoném, ocechowaném. Pojętność bowiem tworzy mnóstwo pojęć różnych od siebie, z których każde, właśnie dla tego iż jest ściśle oznaczone, ocechowane, odgraniczone, już tém samém jest *ograniczoném*.

Ztąd wynika ważny wniosek, okréślający nam bliżej ten rozum zwyczajny czyli tę pojętność. Bo gdy ten rozum zdobyć się jedynie zdoła na pojęcia, na myśli ograniczone, już tem samem okazuje się być sam ograniczonem myśleniem.

Uważmy iż jak ten rozum odgranicza te myśli, te pojęcia swoje między sobą, tak również znowu odgranicza siebie samego od tych pojeć i uważa jakoby te pojęcia były czemś innem od niego samego. I rzeczywiście inaczej być tutaj nie może; bo duch w prawdzie swojej jest ogółem z nieskończoną rozmaita treścia ściśle z sobą połączoną, a zatém téż rzeczywiście takie pojęcie szczególne, ograniczone, nie może mu wystarczyć, a tem samem pojęcie takowe istotnie jest zupełnie czemś różnem od ducha samego. Uważny następnie iż gdy głównym charakterem i działaniem tej pojętności jest ścisłe, stałe ocechowanie swoich pojęć, swoich myśli, przeto téż ona nie zdoła złożyć tych pojęć w jeden ogół prawdziwy, w którymby te pojęcia jako ogniwa były ściśle z sobą logicznie połączone. Pojętność zdobyć się jedynie zdoła na połączenie ich zewnętrzne, a zatém téż zdoła utworzyć jedynie ogół powierzchowny, ktory rownież nie odpowić istocie prawdziwej ducha, jak jej nie odpowiadają pojęcia szczegółowe w tym ogóle zamknięte.

Ta istota pojętności czyli rozumu zwyczajnego tém silniéj się nam wyjaśni, gdy sobie przypomnimy na czém zależy prawdziwe połączenie logiczne. Jakoż połączenie logiczne rozumowe opiéra się, jak nam wiadomo z Logiki, na wywodzie prawdziwie rozumo-

wym. Tutaj tylko zlekka przypominamy, iż do tego połączenia potrzeba aby uwzględnić dwie strony odwrotne; naprzód różnice dwóch pojeć, ale różnice które same są odwrotnością, przeciwieństwem; pod tym względem okaże się odrębność, rozdwojenie dwóch tych pojęć. Lecz gdy z drugiej strony te pojecia właśnie dla tego, iż są sobie odwrotne, że przeto nawzajem z siebie wypływają i nawzajem na siebie przechodzą, już tém samém składają jedną całość, jedność ściśle logiczną. W tej jedności, jako w ogóle łaczącym obie strony, znajdujemy razem i różnice a raczej odwrotności obu stron; jest to jedność w rozdwojeniu a rozdwojenie w jedności, jest to wyraz nieskończoności prawdziwej, jak wiemy (Fenom. § 26. Log. § 67), jest pojęciem prawdziwem, logicznem. Ta jedność znów sama staje się odwrotnością względem innej jedności, względem innego pojęcia które znowu w sobie zawiera właściwe sobie odwrotności: obie te jedności a pojęcia jako odwrotne znowu jednoczą się w jedność. Ta jedność znów łaczy sie z inną odwrotną sobie i tak dalej, aż pochod cały nie dosiegnie jedności ostatniej, łączącej wszystkie w sobie pojęcia jedności (Log. przyp. do § 68.) Otoż takiego połączenia organicznego i w najściślejszem znaczeniu systematycznego nie zdoła osiągnąć pojętność; połączenie jej pojęć i myśli będzie raczej porządkiem, ładem systematycznym w ogólném zuaczeniu.

## **§** 480.

Jeżeli na inném miejscu (§§ 475 i 478) widzieliśmy związek między pamięcią a tym rozumem w zwykłém znaczeniu, toć związek takowy jeszcze silniéj wystąpi z treści ostatnich §§. Jakoż, gdy rozum ten zwyczajny tworzy pojęcia swoje tym trybem iż łączy w każdém z tych pojęć mnóstwo przedmiotów mających te same cechy istotne, wiec widzimy że

czyni to pojęcie treścią dla odpowiedniego znaku, dla wyrazu. Wyraz zaś i treść owa jako znaczenie jego sa połączone mocą pamięci. Pamięć pamiętając znaki, wyrazy, zarazem pamięta odpowiednie im pojęcia. Pojętność ma tedy za podstawę swoją pamięć; gdzie niema pamięci, tam niema pojętności, tam niema rozumu; bo rozumiéć wyraz znaczy pamiętać jego znaczenie czyli pojęcie przez niego się wyrażające; wyraz jest wyrażeniem się pojęcia; ludzie porozumiewają się mocą wyrazu. Lecz wyraz nie jest jeszcze mową; do mowy należy wiązanie wyrazów, a zatém wiązanie (kombinowanie) pojęć wyrażających się témi wyrazami; gdy atoli różne stosunki pojęć, ich związki z sobą, jak widziano w§478, są sprawa pojetności, wiec znać iż mowa ludzka, iż grammatyka tak jest dziełem pojętności, jak wyrazy były sprawą wyobraźni tworzącej znaki (§473). Z tej tedy blizkiej łączności pojętności a mowy wypływa, jak sie powyżej rzekło, iż rozumowanie jest cichą mowa, że bez wyrazów myśleć nie można; ztąd wynika upośledzenie osób głucho-niemych, ztad też cheć myślenia bez wyrazów może poprowadzić do obłakania; z tego wypływa że jasne wysłowienie się jest skutkiem jasnego myślenia, że aby pisać i mówić dobrze pewnym językiem, potrzeba nim myśleć; a nakoniec że wykształcenie języka pewnego ludu świadczy o rozwoju jego duchowym.

# **§** 481.

Uważmy następnie iż pojętność dla tego uznaną była przez nas za myślenie ograniczone, skończone, iż jej przedmiot jest równie skończony i ograniczony (§ 47.9). To ograniczenie zaś bynajmniej nie jest ubliżeniem pojętności, ale dowodzi że ona winna się trzymać sobie właściwych przedmiotów, zatém osnowy równie w sobie ograniczonej, to jest

takowej osnowy, która się nam podaje jako faktum, jako bytność istniejąca w świecie, w której tedy pojętność jedynie bada cechy i oznaczenie jej właściwe. Znać tedy iż w życiu zwyczajném, pospolitém, pojetność ma ogromnej wagi znaczenie, że w tej dzielnicy panuje samowładnie. Inaczej się zaś rzecz ma gdy nie chodzi o przedmioty, które już jako gotowe i oznaczone faktami w świecie znajdujemy, lecz gdy raczej idzie o treść którą dopiero duch ma z siebie rozwinać; bo wtedy treść takowa nie jest bynajmniej szeregiem ogniw od siebie odgraniczonych, lecz każde z nich zradza się z poprzedniego i znów staje się z kolei zarodem następnego; do takowego rozwinięcia potrzeba rozumu we właściwem znaczeniu wyrazu tego, jak to już powiedzieliśmy na inném miejscu (ob. § 479). Tutaj podobnie odwołać się nam wypada do obszerniejszego rozwoju w Logice naszej (§ 198 i 190) gdyśmy mówili o niedostateczności używania rozsądku w rozwinięciu wiekuistych prawd; wszak rozsądek jest, jak obaczymy, jednym ze szczeblów pojętności, jest jedną jej stroną.

O rozsądku mówić będziemy poniżej jeszcze; okaże się on jako rozdzielający rzeczy różne, będzie tedy odwrotny pojętności jako łączącej znowu wiele cech w jedno pojęcie. Przecież gdy pojętność i rozsądek są sobie odwrotne, więc rzeczywiście są uzupełnieniem swojém wzajemném; niéma pojętności bez rozsądku, niema rozsądku bez pojętności; bo jak rozsądek rozróżniając rzeczy różne winien je pojmować, tak podobnie pojętność czyniąc pojęcia winna, jak się rzekło (§ 478), odróżniać cechy różne od nieróżnych, a tak już stać się rozsądkiem. Wszak jak w tworzeniu pojęć pojętność ma główna przewagę, tak znów w sądach, w rozdzieleniu, głównie działa rozsądek. Uważmy atoli iż dla celu umiejętnego wypada koniecznie rozróżnić rozsądek i pojętność, i przypatrzyć się im z osobna.

# **§ 482**.

Mówiliśmy również (w § 480) o stosunkach mowy i grammatyki do pojętności; obaczmy rzecz tę bliżej jeszcze. Wszak duch jest jednością pełną rozmaitėj treści, przeto tėż własną swoją istotą jest party, aby te rozmaitości zewnętrznego świata sprowadził do jedności sobie podobnej. Bo poki ten świat przedstawi mu się jako chaotyczne pomieszanie przedmiotów i stosunków, póty téż duch nie będzie tém, czém wedle istoty swojéj być winien, nie będzie jednością siebie jako podmiotu a przedmiotów zewnętrznych, nie będzie jednością myśli a istnienia. Zatém idzie iż duch winien naprzód uszykować wedle podobieństwa i różnicy to wszystko, co może być treścią jego poznania i jego pojęć, wedle wzajemnego stosunku tej treści. Lecz norma, podstawa tego ładu i szyku i stosunku tych przedmiotów znajdować się jedynie może w duchu samym, w nim znajdują się ogóły, niby ramy i podziały, wedle których mają być umieszczone te różne osnowy jego pojęć. Otoż te ogóły niby ramy i t. d. nazywają się kategoryami pojętności. Kategorye oznaczają tedy stosunek wzajemny pojęć, i ład ich. Lecz gdy mowa jest uzewnętrznieniem się pojęcia, zatém idzie iż mowa winna nam podawać środki do wyrażenia tych kategoryi i ich wzajemnych stosunków. I tak jest zaiste; kategorye i ich stosunki wyrażają się częściami mowy i składnią; dla tego Arystoteles nazywa kategorye orzeczeniami, na które głównie wzgląd mieć należy, gdy chodzi o poznanie tego co istnieje.

Co w myśli się zrodzi, niby promień jasny rozgrzewa ciemne tajniki piersi naszych; tu stolica uczuć i głosu i mowy. Gdy ciało samo, jako ciężkie i materyalne, nie zdoła mimiką wystarczyć duchowi aby być godnym sługą jego, organa głosu, za pomocą powietrza lotnego, dźwię-

kiem, głosem, niosą na zewnątrz myśli i uczucia, które znów jako dzieci důchowe łacza się z obcémi myślami i z obcém uczuciem, a tak kojarzy się myśl z myślą, uczucie z uczuciem budując państwo duchowe. Mowa jest zarazem dziełem indywiduum pojedynczego, a razem sprawa ludzkiego ogółu. Mowa jest córa ducha, jego koniecznym wynikiem i wypadkiem, ale ona jest dopiero abstrakcyą; gdy wstąpi w rzeczywistość staje się językiem. Język każdy jest utworem pojedynczego człowieka, a zarazem narodu do którego należy, bo i naród jest indywiduum; dla tego język nie jest dziełem ukończoném, lecz raczej ciągłą czynnością, ciągłem tworzeniem, wiec życiem potęgującem się albo umierającem zwolna. Gdy się wzmaga myśl, wzmaga się też jej zewnętrzne zjawisko, to jest język; i na odwrót, z rowinięciem się języka rozwija się i duch; jest to kategorya działania i oddziaływania; im ta gra potężniejsza, tém silniej rośnie duch i jezyk. Działanie i oddziaływanie w żywocie duchowym jest jakby ruchem zégarowego wahadła, co im wyżej wznosi się z jednej strony, tem ochoczej wznosi się w stronie odwrotnej. Gdy ta gra ducha i mowy omdlewa, umiera też zwolna ów duch wahadła, zegar przestaje wskazywać godziny bieżącego czasu w dziejach ludzkich; on nie głosi więcej dźwiękiem jasnym wielkich epok kultury i jej przemian w czasie.

Z tego co się rzekło znać iż język każdy składa się istotnie z trzech głównych pierwiastków. *1ód.* z ogólnego pierwiastku mowy ludzkiej jako pojęcia ogólnego, abstrakcyjnego, o ile mowa jest wyrazem logiki zastosowanej do grammatyki ogólnej, filozoficznej.

2re. Mowa, o ile jest mową szczególnego narodu, staje się językiem jego (piérwiastek szczególności); tutaj zradza się grammatyka porównawcza.

3cie. Ale język tworzy się również przez pojedyncze indywiduum, które go używa po swojemu do wyrażenia indywidualnych myśli swoich, (jest to pojedynczość jako pierwiastek logicznego pojęcia); pod tym względem język narodu staje się stylem indywidualnym. Każdy przeto człowiek ma swój styl. Styl używa osnowy jezyka narodowego na osnowe dla siebie, nadaje mu formę odpowiednią jego indywidualności; kto więc niema indywidualności, nie będzie też miał wyrobionego stylu. Duch każdego człowieka nietylko tworzy swój styl, ale sam siebie w tém tworzeniu tworzy. Styl ludzi znakomitych jest potrąceniem całego narodu; oni stanowią epokę dla języka; wszak znów z drugiej strony nimi włada duch języka i narodu; bo i wielcy pisarze, mimo genialności osobistej, nie zdołają wystąpić z koła, które im nakreślił język, którego są uwidomieniem.

Ztąd nauczenie się języka obcego narodu jest zajrzeniem w serce jego. Dla tego też poznawanie dzieł obcej literatury z tłumaczeń jest rozmowa na gesta, rozmowa z głuchoniemym. Poznanie obcych literatur mocą własnych ich języków czyni z ducha naszego panteon duchów narodowych. W tej świątnicy pierwsze miejsce należy się językom starożytnym, co, niby posągi najwyższej piękności, z litością spoglądają się na niejeden naród nowożytny, co zamiast urość w litą postać, jest skleceniem pożyczanych zkąd inąd różnorodnych członków i zlepiszczem obczyzny.

# **§ 483**.

Zwyczajnie rozróżniają się dwie drogi, któremi postępuje poznanie; jedna rozpoczyna od przed-

miotu danego i takowy przeistacza na pojęcie, na dzieło myśli; ta droga nazywa się zwyczajnie a posteriori (ad prius); druga droga jest jej odwrotna, bo rozpoczyna od pojęć i postępując do przedmiotów szuka w nich urzeczywistnienia myśli; jest to droga zwyczajnie zwana a priori (ad posterius). Widzimy wedle tego iz w pojętności obie te strony są zamkniete. Bo a priori znajdują się kategorye; one są rozumowi przyrodzone; on je niby posiada mimo rzeczy zewnetrznych. Lecz gdy z drugiej stronv te kategorye sa puste i gluche, więc potrzeba treści, aby je zapełnić. Pojętność tedy udaje się jak widziano do wyobrażeń, aby napełnić treścią te głuche kategorye. (Kant sie dla tego tak wyraża; "Bez "zapatrywania się na świat zewnętrzny pojęcia by-"łyby próżne, puste, a nawzajem bez pojeć zapa-"trywanie się byłoby ślepem)."

### § 484.

W § 478 była mowa o tworzeniu pojeć; widziano iż to tworzenie zasadza się tak na łączeniu wyobrażeń, wedle spólnych a istotnych im cech, jak na odtrąceniu cech różniących wyobrażenia między sobą (na abstrakcyi). Widzimy iż im większa liczbę wyobrażeń różnych będziemy porównywali z soba, tem mniejsza bedzie ilość cech spólnych wszystkim tym wyobrażeniom, tem przeto większą ilość cech bedzie nam trzeba odrzucić (abstrahować) by pojęcie złożyć. Pojęcie ztad zrodzone będzie zatem obejmowało wielką ilość wyobrażeń rożnych, ale obejmie tem mniejszą liczbę cech; zatém idzie że im większy będzie zakres pojęcia, tém mniej zamknie w sobie cech, czyli tem mniejszej bedzie treści. Ztąd prawidło powszechne, iż obszar zakresu pojęcia ma się do treści jego w stosunku odwrotnym.

# § 485.

Z powyższego §, równie jak z § 478, wypływa wzajemny stosunek pojęć do siebie, tak co do zakresu. jak co do treści.

Co do zakresu. Pojęcia będą albo równoznaczne, (rationes aequivalentes), jeżeli ich zakres jest ten sam, albo podrzędne (subordinatae), jeżeli pojęcie jedno zmieści się w drugiém wyższém od siebie, w którém jest zamknięte jako jedna ze szczególności w ogóle swoim; albo nakoniec będą pojęcia rozjemcze, (disjunctae ob. Log. § 106). Gdy zaś rozjemcze znajdą się na tym samym stopniu jako podrzędne wyższemu, to jest, gdy oba są szczególnościami jednego spólnego ogółu, nazywają się współrzędne (coordinatae) będą to pojęcia właściwie rozjemcze.

Co do treści. Pod tym względem będą albo jednoznaczne, jeżeli mają téż same cechy istotne, albo będą rożne; w tym zaś razie, albo różnica ich jest nieskończonością wrzkomą (Log. § 63 § 128), wtedy pojęcia mają się zupełnie obojętnie do siebie, np. roślina, męztwo, ilość (Log. § 102); albo są prostém zaprzeczeniem np. dobry, nie dobry, są to pojęcia przeczące (contradictoriae, oppositae) Log. § 102; albo nakoniec pojęcia różne są odwrotne, gdy każde z tych pojęć będąc zaprzeczeniem drugiego zarazem zawiéra w sobie twierdzenie (contrarie oppositae) np. czerwony, zielony; +a, -a.

Widzimy iż na podziale pojęć oparta jest klassyfikacya, uporządkowanie osnowy; klassyfikacya jest środkiem do owładnienia nieskończonej treści.

### **§** 486.

Tak cały zapas pojęć czerpiemy z wyobrażeń, przez uporządkowanie ich i umieszczenie w przyzwoitém miejscu. Widzieliśmy iż podstawą uporządkowania takiego są cechy, znamiona; te zna-

miona wyjawiają się spostrzeżeniem i są osnową dla opisów (dla grafii w ogólności). Tak w spostrzeżeniach jak w opisach pojętność ma się biernie do przedmiotów. Uważmy atoli iż znamiona mają dwojakie znaczenie, naprzód dla poiętności, dla nas, (znaczenie podmiotowe), powtóre dla przedmiotu samego. Strona pierwsza może być na przeszkodzie stronie drugiej i zaćmić prawdziwe znamiona, bo co dla nas może być cechą i znamieniem nie będzie niém dla przedmiotu samego. Ztąd znać iż, chcąc wiedzieć jaka jest rzeczywiście istotna cecha przedmiotowa, a zatém jaka cecha służy istotnie jestestwu bez względu na naszą świadomość, wypada dostrzedz jak się przedmiot ma do innych przedmiotów; bo czém co jest w sobie, tém jest względem innych przedmiotów; czem jest istota, tem się okazuje zjawiskiem na zewnatrz (Log. § 74). (Zeby, pazury it. d. u zwierząt, stosunek płciowy, zachowanie się ciał chemicznych, fizycznych; to wszystko okazuje zachowanie się na zewnątrz, a tém samém okazuje czém jest przedmiot sam w sobie; z tych zjawisk zewnętrznych sądzimy o istocie przedmiotu). Aby zaś ta istota się wyjawiła, czyli aby cechy istotne wystąpiły na jaw, wypada oddalić wpływ cech nieistotnych, przyćmiewających cechy istotne, a tego dokonywamy właściwie, gdy czynimy doświadczenia (np. w fizyce experymentalnej, czyniac doświadczenia z elektrycznością oddalamy wpływ wilgoci, oddzielamy machiny mocą złych przewodników i t. d.). Tym trybem dochodzimy do wiedzy tego, co jest istotą ogólną przedmiotów. Takowy sposób dochodzenia prawd ogólnych nazywamy doświadczeniem.

# **§ 487**.

*Doświadczenie* jest najwyższym szczytem pojętności, czyli rozumu w zwyczajném znaczeniu.

Jakoż doświadczenie jednoczy w sobie dwie przeciwległe odwrotności, bo kategorye głuche w sobie i zjawiska pojedyncze. Doświadczenie, rozbierając zjawiska jednostkowe, wydobywa z nich cechy, znamiona istotne, dochodzi więc ich ogólnej istoty; tak tedy doświadczenie uogólnia zjawiska jednostkowe i czyni je podobnemi kategoryom. Z drugiej strony doświadczenie, napełniając kategorye treścią, zbliża je do przedmiotów jednostkowych, jednoczy tedy postępowanie a priori z postępowaniem a posteriori (ob. § 483). Doświadczenie przeto moca abstrakcyi, oderwania, dochodzi tego, co jest w przedmiotach ogólném, co jest ich prawem w ogólném znaczeniu, (np. prawem jest, iż owo ciało krystalizuje sie ta pewna forma, że np. ta roślina lub to zwiérze ma takie a nie inne prawo swojego żywota, prawa Kepplera i t. d.). Lecz że i doświadczenie opiéra sie tylko na faktach danych, na przedmiotach znalezionych, zatém już zawiera właściwe niedostatki swoje. Jakoż droga doświadczenia, bedac postepowaniem wyniku, przywodu (Log. § 123) winna mieć wszystkie niedostatki właściwe wynikowi temu. Przedewszystkiem doświadczenie również tak jest jednostkowém, jak jednostkowe są fakta wszystkie, na których to doświadczenie zasadza swoje prawa. Prawo atoli jest myślą, ogółem; wielka zaś liczba faktów, chocby ich najwięcej było, nie jest jeszcze ogółem; ztąd grunt tego prawa (owe fakta) nie odpowiada temu, co na nich jest ugruntowane. Nadto doświadczenie równie jak i wynik przywodu. podają nam jedynie fakta; te fakta, jako jednostkowe, nigdy się nie kończą, są nieskończonością wrzkomą (Log. § 63); widzimy przeto że też i doświadczenie nie kończy się nigdy, iż zatém samo przez sie okazuje niedoskonałość swoją. Nadto te fakta, właśnie dla tego iż są faktami, iż są czemś znalezioném, orzekają jedynie że cóś istnieje, że istnie-

ją takie zjawiska i takie ich zasady i prawa, ale nigdy nie okazują, dla czego to prawo istnieje, nigdy nie podają powodu tego istnienia, nie dają więc nigdy pewności, iż się nie zjawi inny wypadek wprost przeciwny tym prawom, tym otrzymanym zasadom. Zrazu te nowe wypadki będą niby wyjątkami z pod ogólnego prawidła, ale w miare, jak się te wypadki mnożyć będą, prawidło samo osłabnie i zachwieje sie; iszczenie się prawidła, prawa, stanie się jedynie prawdopodobieństwem. W prawdopodobieństwie pewność, że się factum ziści, będzie się miała do możności, że factum nie odpowie prawidłu, jak ilość wypadków, w których się prawo ziściło, do ilości wypadków wyjątkowych. Gdy zaś ilość wyjatków zrówna się z ilością wypadków prawidłowych, już wtedy będą dwa prawa sobie przeciwne, czyli raczej nie będzie żadnego prawa. A w razie, gdy wyjątków będzie więcej, wtedy te wyjątki staną się prawem, a co było prawidłowem, zamieni się na wyjątek (ob. jeszcze Log. § 123). Cała ta niedostateczność doświadczenia pochodzi ztad, iż pierwotnem jego źródłem, jak wiemy, była zmysłowość, zatem przypadkowość; ta przypadkowość jest właśnie powodem, iż te fakta zostają ułomkami mającemi się obojętnie do siebie, niewiążącemi się w całość. Wiemy atoli równie iż w dzielnicach opierających się na faktach bynajmniej nie wystarczy gołe rozumowanie, mogące łatwo zbałamucić myśl; szematyzowanie tutaj wcale nie jest dostateczne; rozumowanie i doświadczenie nawzajem winny się uzupełniać.

Tak wykazuje się potrzeba sprostowania tych niedostatków doświadczenia, a tém samém sprostowania pojętności, czyli rozumu w zwyczajném znaczeniu, na którém właśnie opiéra się doświadczenie. Sprostowanie takowe będzie miało miejsce w Rozsądku.

# b.) Rozsądek.

### **§ 48**8.

Gdy pojętność tworzy pojęcia, rozsądek stosuje dane wypadki pojedyncze pod ogólne już gotowe pojęcia i prawa. Ztąd znać iż rozsądek nie tworzy pojęć, ale korzysta z pojęć, które już istnieją. Uważmy atoli iż rozsądek jest w ścisłym związku z pojętnością, bo gdy się tworzą pojęcia, już im towarzyszy rozsądek; jakoż gdy pojętność porównywa wyobrażenia z sobą wynajdując ich cechy wspólne, istotne, a z drugiej strony pomija cechy nienależące do istoty rzeczy, już tém samém potrzebuje sądów i rozsądku (§ 481). Przecież w tym ruchu całym rozsądek jest tylko pomocnikiem a pojętność jest główną czynnością. Rozsądek dopiéro występuje w całej prawdzie swojej, gdy się znajdą pojęcia już gotowe; ztąd nikt nie może sądzić, jeżeli nie ma pojęcia o rzeczy.

Rozsądek rozstrzyga do jakiego pojęcia i prawa może być odniesiony dany przypadek, a w razie jeżeli zastosowanie takowe miejsca mieć nie może, już wtedy rozsądek uznaje niedostateczność istniejących praw, a zatém albo żąda nowych prawideł, albo też postępuje sobie wedle analogii i t. p. Tak tedy widzimy iż rozsądek jest początkiem do sprostowania pojęć i ich niedostatków, wspomnianych powyżej.

### **§** 489.

Rzekliśmy iż rozsądek w ogólności mówiąc łączy wypadek dany z pojęciem ogólném jako dwie strony do siebie należące; ztąd powstaje sąd, a tę czynność ducha nazywamy sądzeniem. Copula czyli łącznik, będąca, jak wiemy, ogniwem dwóch stron, okazuje właśnie tę naszą czynność myślenia (Log. § 95). Z dwóch stron sądu jedna oznacza rzecz

pojętą, a druga pojęcie nasze o tej rzeczy; pierwsza jest podmiolem sadu (subjectum), a druga jest orzeczeniem (praedicatum); orzeczenie ma się do podmiotu, jak istota do zjawiska; bo orzeczenie wykazuje istotę danego podmiotu. Gdy atoli orzeczenie stosuje się nietylko do pojedynczego, jednostkowego przedmiotu, przeto znać iż i podmiot niekoniecznie będzie zawsze pojedynczym, jednostkowym przedmiotem, lecz sam znów może być szczególnością a nawet ogólném pojęciem. Zatém widzimy iż sądy, łączące podmiot a orzeczenie, mogą być tak różne, jak są różne stosunki pojęć do siebie, i jak sa różne ich rodzaje. (Ztąd sądy odnoszące się do treści są albo twierdzące, albo przeczące nieskończenie (§ 102); odnoszące się do zakresu sa albo sadami powszechności, albo wielości, albo sądami jednostkowemi (§ 101 i t. d.); nie wspominamy tutaj o tych wszystkich rodzajach sądów, gdyż osnowa ta była już wyłożona w Logice (od § 92 do § 113).

Uważmy atoli iż pod względem psychologicznym, a zatém pod względem właściwie tu należącym, wypada nam rozróżnić zdanie od sądu. Zdanie odnosi się raczej do bezpośredniego zapatrywania się, do wyobrażeń, zatem do rzeczy przypadkowych (np. wiatr szumi), przeciwnie zaś sąd odnosi sie do pojeć. I dla tego też właśnie powiedzieliśmy w Logice (§ 95), "iż zdanie jest dziełem "własném naszem i uważa rzecz ze stanowiska oso-"bistego, podmiotowego; że w zdaniu tedy mniej o "to chodzi, czem rzecz jest, ale za co się daje, czem "się zdaje." Widać tedy iż każdy sąd będzie zdaniem, (bo pojecie nasze zawiera w sobie i wyobrażenie jako niższe od siebie), ale nie każde zdanie jest sadem.

# **§** 490.

Uważmy iż gdy pojętność tworzy pojęcia, zatém ogóły, przeto już nauczyć się można pojęć i

wyobrażeń, bo każdy człowiek jako jestestwo rozumowe sam przez się zdoła uogólniać zjawiska; ale rozsądku nikt nie nauczy, bo on właśnie odnosi się do wypadków pojedynczych, których jest nieskończenie wiele, a których przewidzieć nie zdołamy. Trzeba mieć usposobienie z natury, aby w tych wypadkach pojedynczych odgadnąć, co w nich jest ogólném, co w nich jest istotném, czyli co należy do pojęcia, a co jest przypadkowém. Można mieć wiele wiadomości, to jest wiele pojęć, a takowe przecież na nic się nie zdadzą, jeżeli brakuje rozsądku, który je stosuje do wypadków danych. Tworzenie pojęć, to jest pojętność, jest rzeczą prawodawcy, rozsądek zaś jest rzeczą sędziego.

Tutaj widzimy różnicę pojętności, rozumu a rozsadku. Ta rożnica okazuje się tak często w praktyce sposobem naocznym, dowodnym. Mogą być ustawy skreślone wyższym duchem; lecz gdy przyjdzie do zastosowania w praktyce, czyli gdy się ustawy dostaną w sferę rozsądku zastosowane być nie moga. Praktyka jest utrapieniem teoryi zwyczajnych; często pojęcia ustaw zdają się w teoryi głębokie i sztuczne; lecz gdy przyjdzie do zastosowania, okażą się niedorzeczne i śmieszne. Ztąd też niejedne statuta i projekta mają cały urok za sobą, póki są na papierze, a okazują się romansem, gdy je przyjdzie wcielać w rzeczywistość; zdania młodzieńca wypiastowane w głębiach serca, złociste i wonne, rozbijają się o rzeczywistość. Dla tego niéma czego żałować marzeń młodzieńczych, które niby kwiatki popłynęły porwane życia potokiem; popłynęły, bo nie miały zaiste prawdy w sobie i byłyby same zwiędły w reku naszym. Rzekliśmy już w inném miejscu, iż pojętność i rozsądek mają się do siebie jak Don Quichot do Sanchy; ani jedno, ani drugie nie ma war-

tości, jeśli rozdzielone będzie niby, na dwie, osoby. Rozsądek jest dla tego słusznie nazwany rozumem Sanchy, "rozumem chłopskim," iż się nie gubi w ogólnikach, ale bierze wprost rzeczy, jak je znajduje pod ręką; ale ten rozum zdrowy jak jest niezbędnie koniecznym w dzielnicy zwyczajnego, codziennego życia, tak nie wystarczy, gdy chodzi o wyżsże zadania. Gdy się tak zwany zdrowy rozum wmiesza w sfery głebokie Religii lub filozofii, wtedy okaże zawsze nieudolność swoją. Ztąd ludzie, opierający się tylko na rozsądku, chętnie budują dla siebie zasadki filozoficzne, bedace dla nich prawda osobną, i zdaje im się iż nie lada zaimponują drugim, gdy orzekną, że mają swoją własną filozofią, jak gdyby rzekli, iż mają własny swój nos lub własny ogródek. Ludzie ci zwykli niekiedy w przysłówiach widzieć stronę głęboka mądrości, nie uważając na to, iż te przysłowia wzrosły właśnie ze szczegółowego wypadku, że przeto nie mogą być zastosowane do innych wypadków, bo nie są ogólném pojęciem. Z drugiej strony ludzie pojętności, naukowi, najczęściej zostają w sprzeczności z życiem rzeczywistem, nie są praktyczni. Brak praktyczności nie powinien im być przecież zarzutem, bo żyjąc w sferze ścisłej teoryi nie mają dosyć czasu ani sposobności obznajomienia się z rzeczywistością codzienną. Znakomitość w teorvi i w praktyce zarazem może być tylko udziałem ludzi genialnych, a tacy, może na szczęście, rzadko się rodzą.

### **§** 491.

Widzieliśmy blizki stosunek rozsądku i pojętności. Związek między temi dwiema czynnościami ducha okazał się już przez to, iż, jak się rzekło, rozsądek pomaga pojętności do tworzenia pojęć (§ 488);

ale co więcej, gdy pojętność tworzy pojęcia, zatém jednoczy pojedyńcze wyobrażenia w jeden ogół, w jedność, w sądzie odwrotnie się dzieje; bo tutaj widzimy całość przełamaną na dwie strony, łączone jedynie przez łącznik, który oznacza, iż te dwie strony, bo przedmiot i podmiot, mają być połączone z sobą. Lecz właśnie dla tego iż pojętność i rozsądek są odwrotne sobie, okazuje się iż do siebie należą, iż są jedną czynnością odwrotną sobie, że rozsądek jest pojętnością na wywrót wziętą.

Powiedzieliśmy również iż duch ma to powołanie, aby okazał iż jest rzeczywiście jednością podmiotu (nas), myśli, a istnienia, czyli przedmiotu (Psychol. § 460); dalėj widziano ze poznanie dokonywa téj jedności w ten sposób, iż treść przedmiotu, istnienia, przelewa w myśl, w podmiot (w nas). Otóż pojętność jednoczy wyobrażenia zrodzone z przedmiotów, zbiera je w pojęcia, w myśli. Odwrotnie rozsądek, mając już gotowe pojęcia i myśli tkwiące w podmiocie (w nas), stosuje do nich przedmioty, bo istnienie zewnętrzne, i łączy obie strony łącznikiem. Znać tedy iz im sąd będzie prawdziwszy, to jest im istotniej będzie dokonane to połączenie obu stron, tém ściślej też dokonana będzie jedność naszej myśli, to jest podmiotu a istnienia, (czyli przedmiotu bedacego w sądzie podmiotem). Ztąd okazuje się iż sąd może być rzetelny i słuszny, gdy rzeczywiście orzeczenie nadaje się do danego przedmiotu (np. ten kwiatek jest czerwony), a przecież ten sąd nie będzie prawdziwym, bo nie będzie wystarczającym. Zatem idzie iz sąd wtedy dopiero będzie prawdziwym, jeżeli orzeczenie wyczerpnie cały przedmiot dany, (który nazywa się podmiotem w sądzie); w takim razie myśl nasza, to jest orzeczenie, wyrównywać będzie danemu przedmiotowi; ten przedmiot tedy sam stanie się myślą. Obie strony będą sobie równe, myśl będzie równa przedmiotowi, istnieniu; a tak dokonaną będzie jedność myśli a istnienia. Lecz gdy ta jedność nastąpi, już tém samém znikną obie strony sądu, bo się zleją z sobą, a zatém zniknie też i sąd, zniknie działanie rozsądku, a na miejsce jego wystąpi rozum w znaczeniu ścisłem i właściwem (ob. Log. § 107 o sądach dowodnych).

Wszak rezultat, któryśmy dopiéro otrzymali rozumowaniem czystém, iści się samym rozwojem Jakoż, jeżeli rozsadek stosuje wypadki rozsądku. pojedyncze do pojęć, już tem samem stosuje pojęcia do wypadków. Stosując wypadki do pojęć rozpoczyna od rzeczywistości, od rzeczy danych, i postępuje do ogółów, do pojęć. Tutaj latwiejsza sprawa dla rozsądku, bo ma dane już gotowe wypadki jednostkowe, a dobiera jedynie odpowiednich im pojęć ogólnych, które właśnie dla tego iż są ogólne są więcej spokrewnione z duchem, będącym z istoty swojej uogolniającym. W razie drugim rozpoczyna od ogólnych pojęć i postępuje do pojedynczych wypadków, szuka dla ogólnych reguł, dla prawideł, odpowiednich przykładów w rzeczywistości. W takowem działaniu atoli widzimy iż duch zniewolony jest do tworzenia sobie wypadków szczegołowych. Tutaj tedy samowładztwo ducha występuje już w najwyższej czvnności, bo tutaj już on z ogółów, z myśli wyprowadza to, co znaleść winien w rzeczywistości (w istnieniu); teraz on przepowiada niby, co rzeczywistość w sobie zamknać winna; lecz takowa pewność, jednocząc myśl a istnienie, jest właśnie dziełem rozumu.

Przykładem tego dwoistego pochodu rozsądku może być uczenie się języka. Gdy pachole na danym autorze języka obcego robi rozbiór grammatyczny, wtedy ma daną rzecz przypadkową i wynajduje pojęcia, czyli prawidła grammatyczne odpowiednie; praca ta łatwiejsza, bo wynajduje

478

jedynie pojęcia, zatém ogólne zasady. Jeżeli zaś ma dane prawidło, do którego musi dorobić odpowiednie przykłady, praca będzie trudniejsza, bo ma tworzyć rzeczywistość odpowiednią danemu prawidłu. Wszak powyżej mówiąc o pamięci, bo o łączności znaczenia i znaku, dotknęliśmy już w ególności obu tych dróg sobie odwrotnych.

#### c.) Rozum.

### § 492.

Tutaj już mówimy o rozumie w ścisłém znaczeniu, a zatém różniącym się wielce od rozumu w znaczeniu zwyczajném, który był właśnie przedmiotem powyższego naszego rozwoju, a który jeszcze był pojętnością. Rozum, o którym mówić mamy, jest właśnie rozumem, na którym się opiera cała filozofia, więc i cały system nasz; jest to rozum, który jednoczy myśl i istnienie, czyli podmiot i przedmiot, który dąży do poznania idei wszech rzeczy, bo sam jest ideą, ktory jest rozumem tkwiącym we wszech rzeczach. Znać tedy iż nie ma-. my potrzeby rozszerzania się nad tym rozumem, boć on właśnie był nam światłem przewodniem w całym wykładzie naszym. I uważmy, iż jeżeli prawda jest, że: "nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu," tak również jest prawdą, że: "nihil est in sensu, "quod non fuerit in intellectu." Owa piérwsza zasada bynajmniej nie znaczy, jakobyśmy jedynie o tem wiedzieli, czegośmy doświadczyli w rzeczywistości, ale owszem znaczy, iż cokolwiek jest w rzeczywistości, toć znajdzie się i w rozumie; ztąd się rodzi téż prawda odwrotna, wyrażona przez zasadę drugą. Słowem przedmiot, istnienie, tkwi w podmiocie, w myśli; a myśl, podmiot, przebywa w przedmiocie.

### § 493.

Lecz gdy, jak wiemy z Logiki, połączenie myśli z przedmiotem, i nawzajem, dzieje się za pośrednictwem wyników, ztąd też nazwano, ogólnie mówiąc, rozum władzą duchową czynienia wyników, wnio-Jak pojęcia i sądy, tak również i wyniki sków. mają inne znaczenie w Logice, a inne w Psychologii, bo tutaj są jedynie skutkiem naszej własnej myśli ludzkiej, tam zaś miały znaczenie przedmiotowe. - W Logice bowiem sama rzeczywistość, ów świat przedmiotowy składał pojęcia, sądy i wyniki. Dla tego co w Logice jest wynikiem, jest w Psychologii dziełem wnoszenia myśli naszej w rzeczywistość, jest wnioskiem (Log. § 118). Jakoż właśnie dla równoległości wyników a wniosków odbędziemy tutaj przelotem rzecz tę całą, odsyłając czytelników do Logiki saméj.

Wiemy że wynik, więc i wniosek, składa się z trzech ogniw: z pojedynczości (np. jednostkowe jestestwo) ze szczególności (np. gatunek) i z ogółu (będącego myślą). Chodzi tedy w wyniku o to, aby w nim te pierwiastki zlać w jedność, a zatem aby otrzymać jedność przedmiotu pojedynczego jako istnienia i myśli. Gdy się to zjednoczenie ziści, już wtedy nie tylko w wyniku zleje się ogniwo ogólne, jako myśl a pojedyncze rzeczywiste jestestwo, ale co wiecej nastąpi rzetelna jedność między naszą myślą, naszym podmiotem a rzeczywistością; bo co było dopiero naszem rozumowaniem, naszym wnioskiem, co było w naszej myśli, okaże się równie jako istniejące w rzeczywistości. Jakoż czyniąc wnioski zapowiadamy już co jest w świecie; lub co się w nim iścić powinno, a tak jawnie wyznajemy że zachodzi jedność między myślą naszą a istnieniem. Wiemy również z Logiki drogę, jaką się rozwijają wyniki, zanim dochodzą do wyniku rozjemczego, który właśnie

jako najwyższy iści tę jedność, a tém samém przechodzi na przedmiot, na rzeczywistość (Log. § 136 i 137).

Już często bardzo w naszem rozwinięciu spotykaliśmy wypadki, w których różnica ilościowa zamieniała się na różnicę jakości. Przypominamy przykłady przytoczone w Logice (§ 58), np. ilość drogi przebieżonej przez konia w pewnej ilości czasu stanowi jakość jego; ilość majatku stanowi ubóstwo lub bogactwo; ilość czasu łożonego na pracę stanowi pracowitość lub próżniactwo; przypominamy przykłady z chemii i t. d. Atoli najstosowniejszym tutaj przykładem będzie stosunek organizmu ludzkiego do organizmu cielesności zwiérzęcej, dotknięty już wyżej w antropologii. Tam rzekliśmy iż gdy różne rodzaje zwiérząt różnią się między sobą stopniami doskonałości, wiec niby quantitative; przeciwnie najwyższy szczyt żywota materyalnego, bo cielesność człowieka, jest nagłym, gwałtownym nawrotem w świat duchowy; ciało ludzkie, będąc przybytkiem nieśmiertelnego ducha, silniej i poteżniej różni się od najdoskonalszego zwierzęcia, niż takowe od najmniej doskonałego. Podobnie się dzieje ze stopniowemi psychicznemi objawami ducha. Jakoż myśl nie tylko jest ich szczytem, ale tutaj rozum już znajduje pokrewieństwo z rozumem istniejącym w świecie zewnętrznym; tego pokrewieństwa nie ckazuje żadna z poprzednich czynności psychicznych. Z powodu tego rozumu człowiek zdoła pojąć naturę, świat zewnętrzny; teraz przeto zrywa się wszelka ostatnia analogia z psychą zwierzęcą; tutaj nagły zwrót od ziemi ku niebu, od tuteczności do wiekuistego żywota.

### **§** 494.

Uważmy jeszcze iż tutaj mówimy tylko o rozumie, jako o czynności psychicznej ducha naszego, gdy przeciwnie w całym poprzednim wątku mówiliśmy o rozumie przedmiotowym, który rządzi światem. Rozum atoli ten, jako czynność psychologiczna, wzięty w najwyższem znaczeniu właśnie ku temu zmierza, aby się zbliżył do rozumu przedmiotowego, o ile tego dokonać zdoła duch stworzony. Gdy tedy mówimy o rozumie w tem wysokiem znaczeniu, toć nietylko chcemy wyrazić czynność ducha naszego, (odbywającą się, jak to mówią, w naszej głowie), ale zarazem prawdę istnienia, która nietylko jest w nas jako uposażenie od Boga nam dane, ale w której i my jesteśmy.

Lecz ztąd już widzimy ową ogromną różnicę, jaka zachodzi między rozumem a innemi czynnościami (niby władzami psychicznemi), któreśmy dotychczas przebiegli, (np. zapatrywaniem się, wyobrażeniem, czuciem, pamięcią, i t. d.); te stopnie wszystkie były czysto psychiczne, (niektóre z nich są nam nawet ze zwiérzętami wspólne); są one tylko naszą własnością; dopiero najwyższy szczyt tych czynności duchowych jest rozum. Rozum przeistacza to wszystko, co dotychczas było tylko psychiczne, podmiotowe, na prawdę przedmiotową. Poniższe czynności różniły się między sobą tém iż każda następna była wyższym stopniem łączenia ducha ze światem zewnętrznym; na najwyższym tym stopniu ta ilościowość (wyższość jako quantitas) zradza różnicę co do istoty samėj; tutaj owo łączenie samo staje sie dażeniem do prawdziwej jedności.

Z téj różnicy, zachodzącej między rozumem a innemi psychicznemi władzami, widzimy iż rozum jest zaiste piętnem ludzkiego rodu, że człowiek za istotę swoją ma rozum. Więc nie pamięć, nie wyobraźnia, nie uczucia, stanowią znamie jego wiekuiste, ale rozum.

Atoli czytelnik, mając przed oczami §§ 492, -493, 494 i następne, zechce ciągle mieć na baczno-

ści iż jeżeli tu mówimy o rozumie, jako o jedności myśli i istnienia, czyli treści wewnętrznej a świata rzeczywistego, lub podmiotu i przedmiotu (intellectus et sensus), toć ta jedność, choć łączy obie te strony odwrotne, zachowuje przecież ich różnice; jest to jedność różnic, a różnice w jedności. Nie trzeba przeto mniemać jakoby ta jedność była tożsamością (indentitas), to jest jakoby obie te strony spływały z sobą, tonąc w tej jedności bez śladu i przepadając w niej jakby w otchłani. Pojmowanie takowe prowadziłoby wprost do panteizmu, a przecież cała nasza Logika, wykazując prawdziwe znaczenie tej jedności, tem samem wytkneła bład logiczny wszelkiego Panteizmu; wszak i niniejszy tom drugi naszego wykładu zwraca, ilekroć nadarza się pora, uwagę na krzywienie się i wypaczanie przedmiotu, wynikające z błędnego zastosowania owej tożsamości, a mianowicie z zastosowania jej do najważniejszych prawd filozoficznych.

#### **§** 495.

#### 1.) Wiedza bezpośrednia.

Rozum atoli w tém najwyższem znaczeniu swojém rozwija się poprzedniemi stopniami, zanim dosięgnie rzetelnej, prawdziwej istoty swojej. Te stopnie obaczymy w następnym wątku. Tu uważmy jeszcze, przedewszystkiem, że gdy filozofia opiera się na rozumie, gdy ona ten rozum ma za podwalinę i szczyt, przeto rozwoj rozumu okazuje zarazem, choć w lekkich zarysach i ogólnych konturach, rozwój catej filozofii, całej jej historyi.

Stopniem pierwszym jest tak zwana Wiedza bezpośrednia.

Uważmy bowiem iż, zanim przedmiotowy rozum w człowieku stanie się sam świadom siebie, zanim siebie ujmie, zanim własném łamaniem się, na drodze własnéj pracy, sam siebie zrozumié, wprzód odezwie się bez żadnego pośrednictwa, odezwie się w nas sam przez się, znajdziemy go w sobie, w uczuciu, w sercu naszém. I zaiste, gdy ten rozum jest myślą wiekuistą władnącą tak światem, jak duchem naszym, gdy on w nas tętni, choć bez wiedzy naszéj, zatém objawi się w nas, w naszéj duszy, a przemówi prawdami wiekuistemi, przeczuciem; jestto przeto wiedza bezpośrednia o prawdach bezwzględnych, którą w sobie znajdujemy. Tę wiedzę można tedy nazwać wierzeniem, by jéj nie pomięszać z wiarą rodzącą się z objawionej Religii. Że zaś ta wiedza jest bezpośrednią, że do niej jeszcze nie wpływa pierwiastek naszej rozumowej świadomości, że ona sama niema jeszcze względu na rodzaj poznania swojego, dla tego nie jest jeszcze filozofią.

### **§** 496.

Gdy atoli ta wiedza bezpośrednia zradza się w nas uczuciem, wierzeniem w prawdy wiekuiste, gdy ona występuje jako objaw psychiczny, zatem tu z pojęcia takowego wynikają nam następne wnioski:

10d Ta wiedza bezpośrednia, dopiero uczuciem będąc, tkwi w nas jako treść nierozwinięta, nieroztoczona, nierozdziergniona; ona w nas robi bez zdania bliższej sprawy o sobie; jest tedy jeszcze ogolną abstrakcyą, nierozłożoną w szczegóły; mamy np. uczucie że Bóg jest; mamy uczucie sprawiedliwości, nieśmiertelności duszy, piękności. Lecz uczucie takowe jest jeszcze ogolne, abstrakcyjne, nierozwinięte; trzeba Religii, nauki, myślenia, aby to uczucie nabrało treści, aby zrodziło z siebie szczegolności.

2re Gdy ta wiedza bezpośrednia jest w nas znaleziona, gdy nam jest przyrodzona, gdy tedy jest w nas krom nas i mimo naszego przyłożenia się, przeto niema żadnej cechy odróżniającej ją od innych uczuć, niepochodzących bynajmniej od owego rozumu

bezwzględnego, ale będących skutkiem naszej natury osobistej, cielesnej, ziemskiej, przypadkowej; te zaś uczucia inne są często błędne i wbrew przeciwne onym prawdom bezwzględnym, rodzącym się rzeczywiście z wiedzy bezwzględnej; chęć grzeszna, zazdrość, nienawiść i zło wszelkie tak gnieździ sie w sercu, jak treść szlachetna, wzniosła i świeta. Tutaj przeto rodzi się wielkiej wagi pytanie, jakim trybem rozróżnić wiedzę bezpośrednią przemawiającą do nas w formie uczucia, od tych dażności niedobrych, które również przemawiają uczuciem, a stoja człowiekowi na zdradzie? Uczucie zaś takowe prawd wiekuistych nie może samo siebie poddać pod krytykę, niezdolne samo ocenić wartości swojej; do tego potrzeba innéj potegi, któraby dokonała téj krytyki; do tego potrzeba rozsądku i rozumu, słowem myślenia. Lecz uważmy że właśnie wtedy, gdy użyjemy pośrednictwa myślenia, już ta wiedza przestanie być bezpośrednią, zniknie, a niczém więcej nie będzie, jak materyałem dla myślenia, a myślenie, będąc sędzią uczuć onych, już tem samem stanie się dla nas prawodawca, a uczucie przestanie nami władać. Tak i pod tym drugim względem wyjawia się niedostateczność tej wiedzy.

*Bcie* Uważmy następnie, iż gdy ta wiedza jest bezpośrednia, gdy tedy z istoty swojéj jest przeciwną wszelkiej wiedzy, pośredniej, zatem wszelkiemu rozumowaniu, przeto znać iż przedewszystkiem rozsądek występuje do walki z tą wiedzą bezpośrednią, uczuciową, że staje się jej wrogiem. Rozumowanie, rozsądek, są dla onej wiedzy bezpośredniej nieprzyjażuemi potęgami; zatem gdy jej przyjdzie do owego pasowania się, już ona *albo* się cofa w siebie, jakby do twierdzy własnego serca, rada ogłuchnąć na zarzuty czynione jej od owych nieprzyjaznych potęg, i, mimo wywodów i dowodów, upornie staje na sobie; *albo* też ulega tym nieprzyjaznym sobie pierwiastkom. Rozsądek zaś i rozumowanie zwyczajne nietylko wykazuje tej wiedzy bezpośredniej wady i niedostatki, wyżej wspomniane (pod 1 i 2) a spólne wszystkim uczuciom, ale nawet wykazuje sprzeczność zamkniętą w tej wiedzy; wyświeca bowiem iż ona sama w przedmiotach niższego znaczenia, np. w sprawach tyczących się codziennego życia, zjawisk natury, zwyczajów i t. d. wymaga przekonania się i dowodów, a wymaga ich albo moca doświadczenia, albo mocą rozumowania i rozsądku, a w przedmiotach najwyższej wagi przestaje na uczuciu i obchodzi się hez dalszych dowodów. Takowym zarzutom ta wiedza bezpośrednia zwykle oprzeć się nie zdoła; więc sama chwieje się w sobie i nie dowierza własnym uczuciom, bo z nich sama nie zdoła sobie zdać jasnej sprawy.

Przypatrując się tej walce widzimy iż lubo zwycięztwa, które odnosi rozumowanie i doświadczenie nad wiedzą bezpośrednią, gruntują się na jej niedostatku rzeczywistym, toć z drugiej strony znać że też owe jej wrogie pierwiastki nie mają słuszności. Wszak jest ogromna różnica między przedmiotami niższemi a prawdami, które są treścia wiedzy bezpośredniej. Rozsądek i rozumowanie nie mają słuszności, gdy jej zarzucają iż ona sama w rzeczach przypadkowych, w sprawach małej wagi, wymaga dowodów, a w sprawach najwyższych obchodzi się bez dowodów, biorąc na oślep co jej serce podaje. Jakoż takowe pomieszanie prawd, będących treścią wiedzy bezpośredniej a przedmiotów przypadkowych, jest najgrubszym blędem tak zwanego zdrowego rozsądku. Przedmioty przypadkowe mogą być lub nie być, lub mogą być inaczej (czyli ten kałkuł matematyczny jest dobrze rozwiązany, to zależy od przypadku, trzeba się o tém przekonać; czyli w księdze praw taki lub inny jest przepis, czyli w tej chwili deszcz pada lub nie, to także wymaga przekonania się, i t. d., ho to

jest treść zupełnie przypadkowa). - Lecz prawdy bezwzględne, będące prawdami a treścią rozumu bezwzględnego, tego rozumu Bożego, który przenika wszystkie jestestwa, tętni we wszystkiem co jest, który zatém jest przytomnym i duchowi ludzkiemu, który jest myślą Bożą, te prawdy, mówię, nie są przypadkowe; one same przejmują serce człowieka, bo przejmują sobą wszystko, co jest, przeto też odezwą się koniecznie i w sercu naszem. Ta wiedza właśnie okazuje, choć w formie najprostszej, onę jedność myśli a istnienia, a zatém okazuje iż to, co jest w duchu prawdą, jest oraz prawdą i w rzeczywistości.

Zatém téż i wiedza bezpośrednia ma zupełnie słuszność za sobą, jeżeli zostaje przy swojém; ale w niej właśnie jest ta słaba strona, że się obronić nie może, bo nie zna pochodzenia swojego, bo nie rozumuje, a rozumować nie może; bo gdyby się wdawała w dowody, nie byłaby już wiedzą bezpośrednią, ale rozumowaniem. Jest to powołanie zacne filozofii, aby w takowych walkach pośpieszyła na pomoc uczuciom serca.

Kant, którego filozofia stała się kamieniem węgielnym nowożytnej umiejętności, wyrzekł razu jednego: "Ja sobie mogę pomyśleć iż mam 100 tala-"rów, ale z tego nie wypływa, żebym je miał rze-"czywiście." Otoż tutaj przykład pomieszania prawd bezwzględnych a rzeczy przypadkowych. Czyli ktoś ma 100 talarów lub nie, toć jest rzecz zupełnie obojętna dla prawd bezwzględnych, bo rzecz taka jest prawdą względną; może ona być lub nie być i odnosi się do tego pojedynczego wypadku; co innego zaś 'są prawda wiekuiste, które nie są względne, które są prawdami zawsze i wszędzie, które przenikają wszystko, co jest, które odzywają się w kwiatku rosnącym wedle swojej istoty, które szepcą w sercu człowieka.

A jest rzeczą godną uwagi iż właśnie w tym. czasie, gdy Kant mocą głębokiego badania i drogą umiejętności wydał wojnę uczuciom, Encyklopedyści francuzcy po swojemu zabrali się do roboty i moca powierzchownego rozumowania, tak zwanego zdrowego rozsądku, więc dowcipem i drwinami, przedrzeźniali najświętsze uczucia serca i przygasili święty płomień gorejący w piersiach człowieka. Tak, ogólnie mówiąc, filozofia Kanta i Encyklopedystów miały się wywrotnie, negacyjnie do uczuć, do wiedzy bezpośredniej. Lecz wypadki były zupełnie różne. Kanta filozolia była umiejętnością, więc filozofia późniejsza mogła podjąć watek jego rozumowania, mogła wykazać niedostateczności jego a uzupełniając i prostując również umiejętną drogą te niedostatki, zdołała budować na zasadach umiejętnych i dorobić się wypadków pełnych treści i pogodzić się z wiedzą beznośrednią, a tak urość na błogosławieństwo. Inaczej rzecz się ma we Francyi: dowcip, zdrowy rozsądek, drwiny, przerwały watek prac filozoficznych; niema tedy o co zaczepić, niema jak związać tych potarganych nitek; z drwin i dowcipów nikt nic nie złoży. Większa przeto nierównie część ludzi we Francyi do dziś dnia trzyma się Woltera, jako wyroczni wielkiej mądrości; co tem mocniej uderza, iż tam na innych polach wiedzy umiejętność ludzka tak zacnie się wzniosła i zakwitła owocem cudnym i bogatym.

#### **§** 497.

#### 2.) Wiedza pośrednia.

Okazano tedy niedostatek wiedzy bezpośredniej, a tém samém wyświeciła się konieczność przerzucenia się myśli w stronę odwrotna, która teraz już za

488

pośrednictwem badania, rozumowania, pragnie dojść do poznania prawdy. Gdy w wiedzy bezpośredniej myśl a istnienie, wiedza a przedmiot, były w ścisłej pierwotnej jedności z sobą, gdy ta wiedza była przekonaną iż co w niej tkwi jest prawdą, prawdą rzeczywiście istniejącą; tak teraz wiedza pośrednia, dochodząc znaczenia przedmiotu za pośrednictwem badania, tem samem okazuje iż wie że co innego jest podmiot, wiedza, a co innego istnienie, przedmiot.

Wszelako i tutaj znajdziemy stopniowe rozwinięcie się wiedzy, odpowiednie stopniom duchowym wyłożonym wyżej w nauce o pojętności i rozsądku. Przecież mimo to zachodzi między tamtém a niniejszém stanowiskiem wielka różnica. Na teraźniejszym stopniu wiedza zna siebie, jest sobie przytomna i obecna; tam zaś poznanie tych stopni nie tkwiło w wiedzy saméj, która się rozwijała, ale tkwiło dopiero w nas, w naszém rozumowaniu mającem tę wiedzę za przedmiot swój.

a.) Jak następnie znowu w wiedzy bezpośredniej źródło poznania tkwiło w niej samej, boć ona miała treść swoją sama z siebie, tak teraz odwrotnie wiedza bierze tę treść z postrzeżeń, z doświadczenia. Atoli doświadczenie takowe jest wyższem od poprzedniego doświadczenia, rozwiniętego powyżej (§ 488), bo tutaj duch czyni już doświadczenie sam nad sobą.

Jakoż owa wiedza bezpośrednia, straciwszy ufność w siebie i w głos odzywający się w duchu, zabiéra się naprzód do przypatrzenia się sobie samėj, a tak czyniąc doświadczenie nad sobą zradza psychologią empiryczną i logikę formalną.

Ponieważ logika formalna jest dopiéro rozwojem myśli naszej, a zatem badaniem nad jedną z władz ducha, gdy nawet nie przeczuwa że jej chodzić winno o myśl istniejącą w bytności wszelkiej, przetoź bywa często mieszana z Psychologią. Taka Psychologia i Logika rozprawia o kategoryach, ale ich nie uważa w sposób, którym my je uważamy w Logice naszéj, bo nie bierze ich za konieczne ogniwa iszczące się tak w myśli, jak i w istnieniu, ale je mieni być jedynie formami wrodzonemi własnej naszej myśli ludzkiej.

Widzimy w tém całém stanowisku podobieństwo do tego, cośmy wyżej rzekli o pojętności; ale niniejsze stanowisko jest o tyle wyższe, iż tam pojętność czyniła to wszystko bez zdania sobie sprawy z tego, co czyni; składała pojęcia, trzymała się kategoryi bez wiedzy swojéj; tcraz zaś myśl rozprawia z zupełną świadomością o kategoryach, wnioskach, władzach duchowych, więc i o samej pojętności i t. d. Lecz z drugiéj strony myśl jeszcze ten ma niedostatek, iż tych kategoryi, wyników, zgoła tych wszystkich form logicznych nie zradza z własnego rozwoju logicznego, ale je znajduje jako fakta w doświadczeniu.

### **§ 498**.

Otoż ta właśnie istota filozofii empirycznéj jest zarodem jej niedostatków. Jakoż gdy się trzyma wyłącznie doświadczenia, a doświadczenie podaje jej tylko `jednostkowe fakta, przeto też ta filozofia jest zbiorem faktów jej danych, zatém nie zdoła tych faktów z sobą połączyć; słowem, ta filozofia wpada w niedostatki wszystkie właściwe doświadczeniu (§ 487), choć tutaj te wady występują już we właściwej formie filozofii.

Jakoż ta niemoc połączenia różnic wyraża się naprzód przez to że, lubo ta filozofia rozwija formy logiczne, formy myślenia, zatém teoryą pojęć, sądów, wyników, nie łączy przecież tych logicznych form z rzeczywistością, nie wykazuje tedy przejścia z Logiki do świata rzeczywistego. Logika przeto staje się czczym

formalizmem. Daléj, ta nauka rozprawia o kategoryach, ale ich także nie łączy organicznie; one stają obok siebie bez związku żadnego, bo były znalezione empirycznie w myśli, zatém żywcem z doświadczenia wzięte. Podobnie téż nie łączy treści a istoty przedmiotów z ich forma, z ich zjawiskiem zewnetrzném. Nakoniec nie jednoczy samych tych form logicznych myślenia z sobą, nie wyprowadza np. bliższego związku między pojęciem, sądem a wynikiem, tudzież między różnemi rodzajami tych stopni; związek ten jest u niej zupełnic powierzchownym, jest prostém wyliczeniem. Z ta filozofia, oparta na samem doświadczeniu, w blizkim związku zostaje tak zwany dogmatyzm filozoficzny. Ten równie biorąc dla siebie osnowe już z własnej myśli, już z dzielnicy prawa, obyczaju, z uczuć i t. d. te osnowe syntetycznie z soba łączy, wiąże, rozumuje nad nią, nie spostrzega atoli, iż cała ta osnowa nie urosła na własnym gruncie filozofii, że tedy nie mą wspólnej zasady, że nie wyrasta ze wspólnego pnia myśli, zatém téż nie spostrzega, iż ta cała osnowa nie nadaje sie do zupełnego organicznego powiązania. Uważmy iż ta filozofia, nie pojmując genetycznie faktów będących jej treścią, nie widzi sprzeczności, która w każdym z tych przedmiotów jest zamknięta, ale bierze go za całość w sobie, jako jedność. Ona tedy nie spostrzega, iż rzeczywiście każdy z tych przedmiotów jej osnowy jest jedynie ogniwem łancucha, że przeto ma rzeczywiście dwie strony, że raz niby jest całością, bo jakby jedném ogniwem; pod tym względem jest tedy w jedności z sobą, jest niby całością; lecz z drugiej strony, właśnie dla tego, iż jest tylko jedném ogniwem całości, jest zatém ułomkiem, a tak ma sprzeczność w sobie; ta ułomkowość jest właśnie powodem łaczenia się jego z innemi przedmiotami jako uzupelnieniem jego, tudzież powo-, dem że dopiéro w tem łączeniu się ginie owa sprzeczność, i że przez to ciągłe łączenie się w jedność powstaje właśnie całość organiczna wszystkich przedmiotów.

To niedostateczne stanowisko filozoficzne jak się nie pyta o połączenie organiczne i o genesis rozumową przedmiotów, nad któremi rozumuje, tak się też nie pyta o połączenie podmiotu i przedmiotu, to jest nie troszczy się o związek między myslą naszą a istnieniem; nie pyta się jakiem prawem spodziewać się może że rozumowanie człowieka, jeśli się w świecie z myśli wywnioskuje, znajdzie się koniecznem w rzeczywistości; nie widzi w tem połączeniu żadnej sprzeczności.

Ten filozoficzny dogmatyzm (zkąd też otrzymał nazwę swoją), kładzie swoje zasady niepowiązane obok siebie, uważając je za prawdy niewzruszone, niemające żadnej sprzeczności w sobie.

Rzekliśmy że ten dogmatyzm, podobnie jak i filozofia doświadczenia, nie zdoła połączyć swoich zasad, bo nie zdoła połączyć podmiotu i przedmiotu; lecz gdy, mimo to, owo pytanie ze saméj istoty rzeczy koniecznie nasuwać się winno, przeto téż dogmatyzm traci swoją istotę, filozofia doświadczenia kończy się, bo teraz myśl wdaje się w krytykę własnego poznawania, a zarazem w krytykę przedmiotu.

## **§** 499.

b.) Tę powyższą sprzeczność spostrzega filozofia, tak zwana reflexyjna, tkwiąca w powyższem stanowisku. Tak np. pyta się, zkąd mam pewność, że przedmiot jest takim w sobie a nie innym? i twierdzi, że co innego zupełnie jest przedmiot, a co innego nasze o nim wyobrażenie lub pojęcie, bo takowe jest tylko osobistem, do nas należącem i bynajmniej nie może być zastosowanem do przedmiotu. Dalej np. spostrzega że i sam przedmiot jest sprze-

cznością, bo on jest niby jednym przedmiotem; lecz gdy przecież jest przedmiotem tym a nie innym, dla tego iż ma własności, a tych własności jest wiele, zatém przedmiot zarazem jest jednym, a zarazem wielością, co jest sprzecznem. Dalej np. powiada że istotne cechy stanowią istote przedmiotu, są tedy konieczne, że oprócz nich przedmiot ma wiele własności nieistotnych, które są przypadkowe, niekonieczne. Lecz gdy nawet pomyśleć nie możemy o koniecznych, istotnych własnościach, bez niekoniecznych, nieistotnych, okazuje się iż te niekonieczne, nieistotne cechy są tak konieczne, jak i niekonieczne, co jest sprzecznościa. I tak następnie. Że zaś ta filozofia reflexyjna nie zdoła wytłómaczyć się z tych sprzeczności, zatém prowadzi do Sceptycyzmu, który widząc tę sprzeczność, te dwie strony odwrotne, orzeka iż one nawzajem się znoszą, że tedy nic z pewnością wiedzieć nie możemy, że tak tedy nie ma pewności żadnej na świecie. Jest to filozofia sceptyczna, przybierająca różne kształty i formy.

c.) Sceptycyzm tym sposobem do reszty wytepia pewność wiedzy, a zostawia jedynie pewność, iż wiedza istnieje, ale wiedza pusta, głucha, bez żaduego przedmiotu, bez żadnej treści. Tak wiedza została sama z sobą, myśl teraz sama siebie bierze za przedmiot, a tak staje się filozofią krytyczna w ścisłém znaczeniu, (mianowicie filozofia Kanta). Ta filozofia bada źródło naszego poznania i orzeka że każde poznanie zawiéra w sobie dwa pierwiastki, bo podmiot poznający i przedmiot zewnętrzny poznania; podmiot dostarcza formy pojęcia, czyli kategorye, a świat zewnętrzny dostarcza treści. Jednakże poznanie nasze nie poznaje przedmiotów czem są w sobie, poznaje tylko ich zjawiska; bo, powiada ta filozofia, w poznaniu naszem zamkniete są pierwiastki nasze osobiste, nienależące do rzeczy, a nadto poznajemy wszystkie przedmioty w ramach

osobistych przestrzeni i czasu, które także są czémś podmiotowém; poznając zatém przedmioty zadajemy im gwalt, spaczamy je, bo im narzucamy naszę podmiotową naturę, a tém samém nie poznajemy istoty rzeczy, ale jedynie ich zjawiska. Atoli samo doświadczenie jest rzeczywiście źródłem dla poznania; wszelkie wystąpienie po za granicę doświadczenia, wszelkie kuszenie się o poznanie a priori przedmiotów nadzmysłowych, jest wedle tej filozofii zupełnie niepodobném i prowadzi do pogmatwania sie w sprzecznościach bez końca. Taka jest piérwsza strona czysto negacyjna krytycyzmu a zamyka się w "Krytyce czystego rozumu" Kanta. Lecz obok niej jest strona druga, będąca osnową "Kry tyki praktycznego rozumu" Kanta. W nierwszej części, bo w krytyce rozumu teoretycznego, podmiot zależał od przedmiotu zewnętrznego; teraz w rozumie praktycznym odwrotnie podmiot rozumem orzeka co być powinno w świecie. Rozum praktyczny na czele stawia konieczność wykonania ustawy moralnéj obyczajowej. Gdy atoli ta ustawa nie może się iścić bez bytności Bożej, bez wolności człowieka, bez nieśmiertelności, wiec żada tych prawd, jako konieczności, (jako postulatow).

Widzimy iż tak sceptycyzm, jak i krytycyzm, są wprost wypadkiem filozofii reflexyjnéj, która ściśle z niemi jest połączona; jakoż te filozofie mają za piętno swoje wypatrzenie sprzeczności, a mianowicie sprzeczności między myślą a istnieniem. Sceptycyzm kończy na twierdzeniu, że nic wiedzieć nie możemy, a krytycyzm orzeka iż nie możemy poznać przedmiotów nadzmysłowych i że jedynie poznajemy zjawiska zewnętrzne. Te dwie formy filozoficzne są najgłówniejszemi kształtami umiejętności na tem stanowisku; pomijamy tedy inne.

Atoli rozum filozoficzny nie mógł pozostać w tem rozdwojeniu.

494

Usiłowanie do zjednoczenia dwóch tych światów stanowi następną filozofią.

### § 500.

### 3.) Połączenie wiedzy bezpośredniej i pośredniej.

Widzimy przeto iż zadaniem filozofii (więc rozumu) jest połączenie sprzeczności, które były charakterystyką ostatnich stopni rozwoju rozumowego (od § 497), a przedewszystkiém jéj powołaniem będzie pogodzenie owej sprzeczności między podmiotem a przedmiotem mającym być poznanym. Uważmy iż takowe połączenie sprzeczności między podmiotem a przedmiotem będzie zarazem pogodzeniem sprzeczności, które się powyżej okazały jako tkwiące w przedmiocie samym. Jakoż sprzeczność takowa sama przez się była niepodobną; pochodzić mogła tedy jedynie z niedostatecznego poznania przedmiotu; zginie przeto gdy będzie uważana ze stanowiska prawdy zewnętrznego świata.

Filozofia ta, opiérająca się na téj jedności podmiotu jako myśli a przedmiotu jako istnienia, nazywa się w ogólności spekulacyjną.

Widzimy iż filozofia takowa, będąc trzecim stopniem filozofii, jednoczyć winna dwa piérwsze, bo wiedzę bezpośrednią a myślenie posrednie będące filozofią niepojmującą rzeczywistéj jedności podmiotu i przedmiotu (§ 497). Jak tamta piérwsza opiéra się na przyrodzonych bezpośrednich prawdach, a tak jednoczy dopiéro człowieka mocą uczucia ze światem przedmiotowym, jak druga opiéra się na badaniu rozumowém, ale rozdziela myśl od świata przedmiotowego, tak filozofia niniejsza wie o prawdach przyrodzonych bezpośrednich, o jedności tych prawd z prawdami panującemi w świecie, lecz z drugiej strony podobna jest do drugiego stopnia filozozofii, a to pod tym względem, iż te prawdy przyrodzone rozwija rozumowo i że mimo jedności podmiotu a przedmiotu wie iż jest *przecież różnica* między obiema stronami.

Obaczmy więc kolejne rozwijanie się tego stanowiska.

# **§** 501.

a.) W dzielnicy filozofii spekulacyjnéj zjawia się naprzód stopień bezpośredni. Jest to opiéranie się na prawdach przyrodzonych, a żyjących w sercu człowieka. Wszelako ten stopień różni się wielce od stopnia wiedzy bezpośredniej, która była przedmiotem powyżej rozwinionym, bo tam nie było jeszcze stanowiska filozoficznego; tam człowiek nie miał świadomcści własnej treści swojej, nie zdołał jej ocenić; było to stanowisko, na którem się znajduje każdy człowiek, nierozumiejący jeszcze iż sobie wypada zdać sprawę z treści odzywającej się w sercu jego. Tutaj zaś myśl już dojrzała, już przeszła owe powyższe stopnie, zna siebie i zwraca baczność na głosy odzywające się w jej wnętrzu (Jacobi).

Tutaj znajdzie się tedy przekonanie że Bóg przebywa w duchu człowieka jako najwyższa prawda, że treść żyjąca w sercu jest Bożem uposażeniem, że tedy ostatecznym celem człowieka jest połączenie się z Bogiem, że myśl o Bogu jest najwyższym przedmiotem dla człowieka, że tak jedynie zjeduoczyć się zdoła podmiot a przedmiot, myśl a istnienie. Obok ogromnych prawd tych przecież w tem stanowisku tkwi jeszcze ten niedostatek, iż rzeczy ziemskie, iż wszystko, co nie jest bezwzględnem, co nie jest wiekuistem, nie ma wagi dla człowieka, jest pustą, głuchą łupiną; a tak przedmiotowość cała ziemska zostaje po za granicą tej filozofii; znaczenie tej rzeczywistości, jej bytność nawet nie jest wytłómaczo-

**49**6

ną, a zatém i tutaj podmiot nie łączy się jeszcze z całym światem przedmiotowym.

Nie dziw tedy iż ten niedostatek prze myśl aby się rozwinęła, aby ogarnęła całą bytność przedmiotową; ale tego celu dokonywa dopiéro stopień następujący.

### § 502.

b.) Stanowisko to prostuje niedostatki przeszłego; tu świat cały wprowadzony jest w podmiot; tu zatém zachodzi zjednoczenie się wszelkiego przedmiotu z myślą; ale przedmiotem jest tu już sama prawda, owa myśl tkwiąca w przedmiocie, która jest tą samą, jak myśl przebywająca w duchu człowieka, lubo w innej a odmiennej formie. Człowiek może tedy i powinien, ile sił, dochodzić prawdy istniejącej we wszech rzeczach.

Tym sposobem w bezwzględności, która jest celem badania człowieka, znikają wszelkie odwrotności i przeciwieństwa; one w niéj się znoszą i obojętnieją, ale zarazem ona je wszystkie obejmuje, wszystkie rodzi z siebie; ona je z siebie rozwija jako pasmo ogniw, będące jej własną istotą; jest to więc ciągły rozwój treści, ciągła praca, ciągłe rodzenie się (Hegel).

Aleć to całe stanowisko i niedostatki jego już nam jest znane z poprzedniego wykładu naszego; krótkie określenie nam wystarczy. Wszak główném piętnem téj filozofii, mającej na sobie ccchę panteizmu, jest przedewszystkiem utopienie wszystkich ogniw w ogóle abstrakcyjnym, w idei bezwzględnéj, która wszystko z siebie rodzi, ale nie pozwala niczemu ostać się obok siebie, która wszystko, co pojedyncze, indywidualne, w sobie chłonie, która tedy jest rozumem, potęgą najwyższą, ale sama nie jest pojedynczością, jedném; nie jest je-

63

szcze rozumem siebie wiedzącym, odnoszącym się do siebie, nie jest osoba. Ztad téż dla braku téj pojedynczości, dla utopienia jej w ogóle, w abstrakcyi, znać iz ta filozofia, w brew swojej właściwej zasadzie, nie pamięta iż pojęcie każde, prawdziwe, ma w sobie trzy pierwiastki, bo ogół, szczegolność w tym ogóle zamknietą i pojedynczość, to jest, iż ów ogół, mimo szczególności w nim zamknięte, powinien być pojedynczością, to jest jedném pojedynczém jestestwem; zamiast takiego pojmowania ta filozofia trzyma się wyłącznie ogółu. Jak tedy człowiek nie jest tutaj pod żadnym względem pojęty jako pojedynczość (samoistna), tak też filozofia ta w najwyższym szczycie swoim dochodzi tylko do abstrakcyi, do idei bezosobowej, niebędącej pojedynczością, jedném pojedynczém jestestwem, to jest osobą.

Ztąd brak a ogromny niedostatek w téj idei. Ztąd też zradza się stopień następny, godzący wszystkie poprzednie stanowiska. (Ob. samo zakończenie tomu niniejszego, tam wyłożono obszernie wady stanowiska).

## § 503.

c.) Tutaj, jak widziano w Logice (§ 199), rodzi się w myśli naszéj konieczność logiczna jestestwa, które będzie jedném, pojedynczém, wiedzącém siebie, osobą, a zarazem bęzwzględnością, bezwzględnym rozumem.

Jakoż tutaj się okazuje iż na duchu stworzonym nie może się kończyć logiczny rozwój idei, chociaż duch stworzony sam, jako podmiot myślący, zawiera w sobie zarodem ideę w nim myślącą, i że zadaniem jego jest również ta idea, że zatém tutaj podmiot a przedmiot są w jedności. Wiemy że i ta jedność nie może być tutaj jeszcze dostateczną. Jakoż duch stworzony dopiéro znajduje te idee w so-

bie, z czego znać że ją dopiéro ma rozwinać z siebie. że ona mu jest daną, że mu zkądinąd przyszła, że duch stworzony nie jest od niej niezawisły; że on zatém nie wyraża jeszcze w zupełności osoby. Ztad następnie wynika iż tutaj duch stworzony, jako podmiot, i nawzajem rzeczywistość, czyli przedmiot, nie są jeszcze w jedności swojej, ściśle logicznej, iż idea, bedaca zarodem w duchu, nie jest jeszcze całą ideą w wiekuistej swojej zupełności, w swojej nieskończoności, że przedmiot, na który go stać, nie jest jeszcze całym przedmiotem, przedmiotem bezwzglednym, że tedy duch stworzony nie będzie ta jednością bezwględną podmiotu a przedmiotu. Wszak z jednéj strony duch stworzony jest wprawdzie jedném jestestwem, pojedynczem, ale nie zawiera bezwzględnego ogółu w sobie (idei bezwzględnej), nie obejmuje ogółu, który zamyka wszystkie szczególności świata. W duchu stworzonym przeto, jak się rzekło (§ 503), trzy pierwiastki pojęcia, to jest pojedynczość, szczególność i ogół nie są jeszcze połączone z soba.

Ztad konieczność jestestwa jednego, pojedynczego, któreby, jako podmiot i jako przedmiot, było całą, wiekuistą, nieskończoną ideą, któremuby była ta idea obecna jako własna jej myśl wiekuista, odbijająca się we wszech światach, któraby z jednej strony była opatrznie przytomną w świecie, z drugiej przeciwnie odosobniona od świata, odnosząca się do siebie jako do własnego ogniska, wiedzącego siebie, a tak była wiekuistą, Bezwzględną Osobą. Ta najwyższa i bezwzględna jedność podmiotu i przedmiotu, myśli a istnienia, objawia się w stwarzaniu świata, gdy istnienie staje się przez myśl. Tutaj tedy widzimy już pierwsze podwaliny logiczne idei Bożej jako bezwzględnej osobowości dla myśli naszej; dalszy rozwoj byłby raczej osnową dla Teozofii. Tu jedynie zważmy tylko że jak z jednej strony wiedza o Bogu jest dalszym a koniecznym rozwojem idei bezwzględnėj, tak z drugiėj strony ma ugruntowanie w Logice naszėj.

Jakoż gdy pojęcie każde nietylko winno być ogólném, pełném treści (szczególności), ale nadto pojedynczością, bo wyrażającem się jednem jestestwem, przeto téż idea urzeczywistnić się powinna wjestestwie pojedynczém, osobném. I w rzeczy saméj idea bezwzględna ziści się w jedném najwyższém jestestwie bezwzględném, które będzie wiekuistém, ogarniającém ogół wszech światów, a mimo to będącém osobą. Idea zaś bezwzględna, jako abstrakcyjny, bezosobowy rozum, nie ziści tej koniecznej jedności, bo jej ziszczeniem będzie wielość nieskończona jestestw ciągle się rodzących, a ciągle rozpływających się wonej idei ogólnej, bezwzględnej, bezosobowej. Wtedy dopiéro myśl poznająca dosięgnie pokoju wewnętrznego, gdy pozna że jest jestestwo rządzące niebem i ziemią, Bóg żywy, osoba, słowem Bóg wiary Chrześciańskiej. Zatem też każda filozofia, póki nie zdoła tej pewności z siebie rozwinąć, będzie sierotą na ziemi i zakończy fałszywym rozdźwiękiem strun duszy. W wiedzy o Bogu, w przekonaniu o jego osobowości, znajdzie się dopiero rozwiązanie zagadek wszystkich.

Na tym stopniu najwyższym okazuje się również że i duch stworzony nie rozpływa się w ogóle, że się utrzymuje jako pojedyńczość samoistna z własną i wolną wolą, jako jestestwo wiekuiste i nieśmiertelne, którego zadaniem jest ciągły rozwój bez końca, rozwój nigdy nieukończony. Na tym stopniu również się okazuje, że owe wszystkie formy poznania, pojętności, rozsądku, doświadczenia, wiedzy bezpośredniej, uczuć, mają znaczenie swoje i mają wyższą niż prosto negacyjną wartość; słowem, że wszystko, co jest piętnem indywidualności, nie jest

500

tutaj zatracone ale dochodzi do praw swoich. Ztąd też każdy stopień w całym rozwoju kończy na pojedynczości będącej zarazem ogółem, pełnym treści (pełnym szczególności), a tem potężniej te trzy pierwiastki i połączenie ich występują, im wyższy będzie stopień.

To stanowisko, jak się okazało już w całym dotychczasowym toku naszej filozofii, tak i w dalszym jej ciągu znajdzie potwierdzenie swoje. Z tego się okazuje iż na naszym stanowisku uważając rozwoj rodu ludzkiego za *progressus in infinitum*, tem samem wyznajemy że żadna filozofia nie może się nazwać filozofią bezwzględną, że więc i my, na naszem stanowisku, uważamy naszą filozofią za jedną z wielu ogniw, któremi się człowiek coraz wyższych prawd dorabia. (Ob. Log. § 199).

#### **§** 504.

Widzimy iż poznanie dosięgło najwyższego szczebla swojego, bo idei o Bogu, a tém samém okazuje się iż nauka o poznaniu dokonała powołania swojego, że się przeto skończyła pierwsza część psychologii, mająca za przedmiot swój poznanie ludzkie, wedle tego, cośmy rzekli kreśląc podwaliny téj nauki (§ 460). Nadto gdyśmy widzieli iż rozum na najwyższym szczeblu swoim nabywa przekonania, że jego zadaniem najwyższém jest jedność podmiotu i przedmiotu, o ile téj jedności duch stworzony dosięgnąć zdoła mocą poznania, zatém mocą przelania treści przedmiotu w podmiot, więc téż następuje część druga, mająca za osnowę wolę, czyli przelanie treści ducha w przedmiot zewnętrzny, mocą woli.

## b.) Czynność psychiczna woli.

### § 505.

W § 504 okazało się ogólne przejście z poznania do woli. Wszelako przejście takowe jest jedynie dyalektyczne i bynajmniej nie ma znaczenia co do czasu; nie ma znaczenia jakoby wprzód poznanie miało dojść do najwyższego szczebla swojego, zanim zrodzi się wola w człowieku. Wiemy iż wola, abstrakcyjnie się wyrażając, jest także dokonaniem jedności między podmiotem a przedmiotem; iści atoli te jedność tym trybem, iż duch rozpoczynając od siebie, od podmiotu, od treści własnej, urzeczywistnia ją w świecie przedmiotowym; a tak wola jest odwrotną poznaniu, które znowu dokonywa tej jedności w ten sposob, iż treść przedmiotu, myśl w nim zawarta zamienia na podmiot, na treść ducha. Wiemy atoli również z rozwoju całego umiejętności naszéj, iż jednością między podmiotem a przedmiotem jest rozum w najwyższem znaczeniu swojem, czy to będzie wzięty jako rozum przedmiotowy, znajdujący się w jestestwach stworzonych, czyli jako rozum będący czynnością psychiczną (w najwyższej potędze swojej), a dochodzącą, wedle sił udzielonych duchowi stworzonemu, owego rozumu przebywającego wrzeczach stworzonych. Z tego zaś, iż rozum jest sam przez się jednością podmiotu i przedmiotu, wypływa iż winien być przytomny i w poznaniu i w woli, tudziéż że poznanie i wola są jedynie dwie różne a odwrotne strony rozumu naszego. Dla tego téż nauka o poznaniu zwykła słusznie się nazywać nauką teoretycznego rozumu, a rozwinięcie umiejętne woli zwykle nazywamy nauką o rozumie praktycznym w znaczeniu umiejętném. Poznanie i wola są w jedności z sobą; gdzie niema rozumu, tam niema ani prawdziwego poznania, ani prawdziwej woli (Pneum. § 378).

Jak tedy w poprzedniej części rozwoj poznania zasadzał się właśnie na tém, aby poznanie stawało się coraz prawdziwszem, czyli, co jedno jest, coraz więcej rozumowem, a tém samem, aby na szczycie swoim stało się czysto rozumowem, tak

podobnie rozwinienie woli zasadza sie na tém, aby wola była wolą coraz wyższą, coraz więcej rozumową, co znaczy, aby duch wolę swoją uwalniał coraz więcej od pierwiastków obcych sobie, nierozumowych (jako np. od zmysłowości, namiętności, popędów i t. p.), a tak uczynił ją niezawisłą, czyli wolna wola. Gdy zaś wola już w Logice znalazła się jako kategorya logiczna (§ 192), gdy następnie w Pneumatologii była, choć abstrakcyjnie, rozwinięta obszerniej (Pneum. § 380), gdy nakoniec winna mieć jeszcze roztoczenie swoje w Etyce, przeto widać iż tutaj możemy się ograniczyć ogólném określeniem jej istoty. Uważać atoli należy że w każdej z tych umiejętności jest inne stanowisko zapatrywania się na wolę. Jakoż gdy w Etyce uważamy rozwinięcie się woli ze względu na jej treść a wartość moralna, w psychologii przeciwnie uważamy ją tylko jako objawienie się psychiczne bez względu na jej znaczenie etyczne. Jednakże wszystkie te stanowiska są tylko różnemi stronami woli; one się nawzajem uzupełniają, a zatém razem wzięte tworzą dopiéro zupełną naukę o woli.

# § 505. (bis).

Znać przeto iż wola jest spowodowaniem się ducha do czynności, a tem samem widać że tą podnietą do czynności będzie na najwyższym stopniu psychologii sam rozum, i że następnie na niższych szczeblach pobudki dla woli będą niższej treści.

Z powyższej ścisłej łączności poznania i woli znać również i rozwój woli samej będzie miał stopnie przypominające stopnie poznania, przebieżone w pierwszej części psychologii; przecież gdy, mimo jedności poznania i woli, obie te strony są sobie odwrotne, więc też i ta równoległość może być jedynie ogólną. Jakoż uważmy iż gdy właśnie powołaniem ducha jest aby wolę swoją uczynił rozumową, aby ją wyzwolił z pod nierozumnych wpływów psychicznych, więc też i pierwszy stopień niniejszej części drugiej zamknie w sobie wolę, będącą jeszcze zawisłą od obcych jej potęg, od wpływów tylko przyrodzonych, które człowiek w sobie znajduje, które w nim są bez pośrednictwa a przyłożenia się jego, słowem będzie to wola bezpośrednia.

# I. Wola bezpośrednia.

### **§** 506.

a.) Jeżeli wola bezpośrednia właśnie tę ma cechę iż zostaje pod przewagą potęg przyrodzonych człowiekowi, wynika ztąd iż tutaj *uczucie* przedewszystkiem powodować będzie wolą.

Uczucia nie są naszą sprawą, one nam z natury przyszły, są tedy pierwiastkami bezpośredniemi. Uważmy iż w każdem uczuciu rozróżniamy dwie strony. Jedna strona jest ta, która uczuwa, a druga ta, przez którą czujemy. Pierwsza jest tedy podmiotem, a druga przedmiotem. Tak i tutaj widzimy jedność podmiotu i przedmiotu, będącą zawsze cechą ducha naszego. Widzimy iż strona druga, przedmiotowa, podaje niby osnowę dla uczucia, staje się tedy przyczyna i podnieta budzącego się w nas uczucia. Ta osnowa i podnieta może być bardzo różna, może być czuciem zmysłowem (np. boleści fizyczne sprawiają w sercu uczucia smutne); może być wyobrażeniem (wszak wyobrażenie może wnas obudzić uczucie wesołe, smętne, trwogę i t. d.); słowem osnowa dla uczucia może być bardzo rozmaita. Ztąd widzimy iż uczucia różnią się wielce od innych pierwiastków psychicznych, a będących również tak bezpośrednie, jak i uczucie samo. Tak

uczucie różni się od czucia pochodzącego od wrażeń zmysłowych, bo choć czucia zmysłowe, równie jak i uczucia, porównane z wyobrażeniami są czemś bezpośredniem, przecież, gdy je między sobą porównywać będziemy, okażą się różne. Jakoż uczucia, należąc do czysto psychicznej istoty naszej, są w stopniu wyższym bezpośrednie, niż czucia zmysłowe, które się rodzą dopiero za pośrednictwem zmysłów i mocą wrażeń, które cielesność odbiera; uczucia należą zupełnie to podmiotowego, wewnętrznego człowieka, gdy przeciwnie czucia są w związku z zewnętrznym światem. Z tego właśnie powodu zaczęliśmy rozwój woli bezpośredniej raczej od uczuć, a nie od czucia.

Atoli uczucia, podobnie jak i wyobrażenia, stają się przytomne naszéj świadomości; lecz gdy wyobrażenia zradzają się przez zwrócenie uwagi na świat zewnętrzny, uczucia powstają same przez się. Różnią się one od chęci, dążności i skłonności naszych, lubo z niemi łączą się ścisłym stosunkiem (Pneum. § 383).

Wola bezpośrednia jest to wola przebywająca jeszcze w jęctwie potęg przyrodzonych, które się rodzą z człowiekiem, z nim razem ssą pokarm z piersi macierzyńskiej, z nim wzrastają i z nim razem kładą się do trumny. Temi potęgami są przedewszystkiem zmysły i uczucia.

Niechaj atoli duch człowieka będzie sobie na straży, aby go te potęgi obce nie przerosły, by nie wzięły nad nim władztwa a panowania; niechaj je raczej uważa za sługi a pomocniki swoje ku dobremu, niż za pany a ustawodawce. Ztąd też, gdy się duch rozwija trybem godnym swojej wiekuistej istoty, już te moce stają się jedynie dla niego pierwiastkiem jego indywidualności, jego osobniczego piętna; ale go nie wprowadzą na bezdroża ciemne. A jaki jest rozwój pojedynczego człowieka, takowe téż jest roztoczenie dziejów pierwotnych ludzkiego plemienia, i tu stanęło przykazanie aby się człowieczy ród wyzwolił z pod mocy a oczynienia potęg przyrodzonych, by się uduchownił w pochodzie lat tysiąców, by się stał tém, czém wedle istoty swojej być winien. Ztąd téż płynie owa siła tajemnicza w Historyi, co prze i robi by się człowiek dosłużył szczytu własnej istoty, by wyrobił i wypiastował w sobie ten pierwiastek wiekuisty, który mu przyszedł od tchnienia Bożego, by go mógł kiedyś złożyć u stóp Bożego tronu, jako najwyższe dziękczynienie ofiarne, które świat stworzony złożyć zdoła Ojcu swojemu na Niebie.

# §.507.

# a.) Różne rodzaje uczuć.

Gdy uczucia, jak powiedziano, odbywają się we wnętrznéj istocie psychicznéj naszej, ztąd same przez się uważane nie są jeszcze rzeczywistem wystąpieniem podmiotu na zewnątrz, ale jedynie zachowaniem się teoretycznem do przedmiotów zewnętrznego świata.

Jak tedy w § poprzednim widzieliśmy jeden powód, dla którego drugą część rozpoczynamy od uczuć, tak teraz widzimy powód drugi. Jakoż, gdy część pierwsza Psychologii rozwinęła teoretyczne zachowanie się ducha, a część druga okazuje odwrotnie stosunek jego praktyczny do świata zewnętrznego, zatém też ta wtóra część winna się zacząć od uczuć, jako od stopnia najwięcej teoretycznego wszystkich ogniw tej dzielnicy.

Powiedzieliśmy w § 506 że w uczuciu odróżniamy dwie strony, bo uczucie jako podmiot czujący i przedmiot, który jest treścią uczucia; że tedy tamta strona piérwsza zachowuje się teoretycznie do tego przedmiotu; różne to zachowanie się i różność przedmiotu stanowi różne rodzaje uczuć.

*lód).* Uczucie przedewszystkiem oznacza stosunek przedmiotu do naszej istoty; jeżeli przedmiot będzie stosowny do naszej istoty, jeżeli ona w nim siebie znajdzie, wtedy zdoła go przyjąć jako do niej należący; wtedy przedmiot będzie przyjemnym; w razie przeciwnym będzie nieprzyjemnym.

2re). Oznaczenie atoli takowe jest ogólne jeszcze, chciejmy więc bliżćj jeszcze okréślić te różne rodzaje uczuć.

I tak inne są uczucia, które pochodzą od przedmiotu obecnego nam zmysłowo, a inne będą uczucia, gdy sie odnoszą do przedmiotów, które nie są obecne zmysłowo; znać iż w tym drugim razie uczucia odnoszą się do wyobrażenia o przedmiotach. A takowe uczucia znowu są różne wedle tego, czyli przedmiot należy do przeszłości, do wrażeń miłych lub przykrych, smutnych lub wesolvch doświadczonych niegdyś. Lecz te uczucia będą znowu różne, wedle tego czy te przeszłe wrażenia zostawiły skutek po sobie, albo też zniknely bez sladu. Ztąd rodzą się uczucia np. wynikające z tesknoty do dawna upłynionych lat, albo z rozpamiętywania klesk lub wypadków szczęśliwych. Inaczej się rzecz znowu ma, gdy się odnosi do przyszłości. Bo jak uczucia odnoszące się do przedmiotów przeszłych były ich uduchownieniem, a tém samém miały źródło swoje w rzeczywistości, tak uczucia odnoszące się dopiero do przyszłości rodzą się wprost z ducha (niepokoj, nadzieja, obawa i t. d.); takowe mogą znów być bardzo różne wedle wiekszego lub bliższego oddalenia ich w przyszłości, wedle większego lub mniejszego prawdopodobieństwa ziszczenia się ich it. d. (przestrach, rozpacz, ulność i t. d.).

Dotychczas mówilismy o uczuciach będących

skutkiem przedmiotów zewnętrznych bez względu na to, czy te przedmioty istnieją w obecności, czyli miały miejsce w przeszłości, lub je sobie malował duch jako mogące nastąpić w przyszłości; w żadném atoli z tych wypadków wprost uczucie nasze nie odnosiło się do samych przedmiotów sprawujących te uczucia, mieliśmy się do nich zupełnie biernie. Lecz gdy te przedmioty są przyczyna tych uczuć, rzecz jasna że się téż różnie na te przedmioty same zapatrywać i różném uczuciem do nich zachowywać się będziemy. Tutaj rozróżniamy przeto już dwa uczucia: pierwsze jest skutkiem działania na nas przedmiotu, a drugie uczucie będzie wywołane pierwszem uczuciem. Znać iż tutaj odróżniamy samych siebie od przedmiotów. (Przedmioty np. budzące w nas nieprzyjemne uczucia wywołają uczucie wstrętu do tych przedmiotów i t. d.). Pomijając szczegółowy rozbiór téj osnowy wspominamy tu jedynie o uczuciu miłości i nienawiści, odnoszącem się do innych osób jako do przedmiotów zewnetrznych. Miłość w ogólności jest uznanie, znalezienie się zewnątrz siebie. Uczucie takowe na najniższym stopniu może się odnosić nawet do rzeczy nieżyjących, a wtedy będzie raczej przywiązaniem się, lubieniem. Możemy się przywiązać do sprzętów, do domu rodzinnego, do zwierząt i t. d., zwłaszcza jeżeli z temi przedmiotami łączą się wspomnienia ważnych wydarzeń życia naszego i t. d. Wtedy bowiem znajdujemy te wydarzenia w nich symbolicznie wyrażone; jest to symboliczne znalezienie siebie w tej rzeczy (jedność siebie i przedmiotu); ten przedmiot jest uduchowniony przez nas. Podobnie rzeczy nieżyjące, przypominające nam nieszczęścia, klęski i t. d. mogą w nas wzbudzić wstręt i pragnienie oddalenia ich z obecności naszej. Zatém téż idzie, iż im przedmiot będzie podobniejszy nam, tém téż ściślej dokonywać się będzie jedność nas a przedmiotu, co się ziści przede-

.

wszystkiém w stosunku do innych osób. Piérwszym stopniem będzie znalezienie siebie zmysłowe w drugiéj osobie, będzie to miłość płciowa; a w miarę jak te stosunki będą więcej uduchownione, staną się miłością rodzinną, przyjaźnią, miłością do kraju, do ludzkości; a najwyższym szczeblem miłości, uwolnionej już od wszystkich pierwiastków ziemskich, jest miłość Boga.

Atoli miłość płciowa, będąca stosunkiem duchowym z podstawą zmysłową, jest zarazem świadomością, a zarazem potęgą bezświadomą, jest niezawisła od woli naszéj; ta strona miłości czyni człowieka jestestwem bierném; tak zradza się pathos, które jest jakby potęgą obcą względem niego, a przecież, bedac najgłębszą jego istotą, jest nim samym; to uczucie owładnąwszy duszą bierze go pod panowanie swoje. Ta dwoista strona miłości, bo świadoma i bezświadoma jej istota, właśnie dla tej dwoistej swojej natury staje się niewyczerpanym przedmiotem dla sztuk pięknych, a zwłaszcza poezyi. Gdy w miłości człowiek widzi siebie w drugiej osobie jako w przedmiocie swoim, wynika ztąd iż co w duszy jest najzacniejszém, najszlachetniejszém, uosabia się w osobie ukochanej; on jej udziela własnej istoty swojej; im tedy człowiek sam bedzie zacności wyższej, tém w wyższe przymioty przedmiot swojej miłości ubierze.

Odwrotną miłości jest nienawiść; jak w miłości, wziętej w obszernem znaczeniu, człowiek znajduje siebie zewnątrz siebie, jak w osobach ukochanych widzi dalszy ciąg, dalsze rozszerzenie swojej własnej istoty, tak w nienawiści znajduje odgraniczenie własnej istoty od osoby nienawistnej. Odgraniczenie to staje się odgraniczeniem własnej istoty, a tak z niej zradza się uczucie skończoności, ułomkowości własnej istoty; ztąd człowiek tyle zyskuje, o ile kocha, a o tyle traci, o ile duch jego ściska się i kurczy w sobie, oile nienawidzi. Gdy, jak wiemy z Logiki, wszystkie odwrotności na siebie przechodzą, przeto już rozumieć można dla czego tak często z miłości gwałtownej zradza się gorąca nienawiść. Tak miłość jak nienawiść wysnuwają z siebie nowe rodzaje uczuć.

Współczucie (sympathia), odraza (antipathia), różnią się od miłości i nienawiści tém, iż są jeszcze bezświadomém i nieugruntowaném uczuciem, lubo jak z sympatyi zrodzić się może miłość, tak z odrazy zwykle powstaje nienawiść.

# § 508.

Wiemy z §§ 506 i 507 iż uczucie odnosi się zawsze do strony przedmiotowej, jako do przyczyny swojej; mówiliśmy równie iz tym przedmiotem znów może być wyobrażenie, albo przedmiot rzeczywisty, albo czucie zmysłowe i t. p.; jeżeli zaś tym przedmiotem bedzie sąd nasz własny, wynikający z porównania działania naszego lub uczucia z inném jakiém uczuciem lub wyobrażeniem, poprzednio już w nas wyrobionem, wtedy sąd takowy wzbudzi w nas nowy rodzaj uczuć. Lecz z nauki o wiedzy bezpośredniej (§ 495) wiemy iż w nas sa wyrobione uczucia i wyobrażenia zacności, sprawiedliwości, prawd i t. p.; jeżeli tedy z tém uczuciem a wyobrażeniem porównywać będziemy postępowanie własne, i jeżeli znajdziemy działanie nasze zgodne z onem wyobrażeniem naszem, wtedy zrodzi się w nas uczucie zadowolnienia, wesołości, radości i t. p.; w przeciwnym razie powstanie w nas żal, wstyd, skrucha i t. d. Jeżeli zaś poddamy obce postępowanie pod sąd tych wyobrażeń i uczuć naszych, a znajdziemy to działanie zgodne z temi uczuciami, już wtedy powstanie w nas uczucie poszanowania, poważania, miłości, przywiązania, czci i t. d., a w razie przeciwnem uczucie lekceważenia, pogardy i t. d. Jeżeli nakoniec łącząc te dwa względy porównywać będziemy nasze

510

postępowanie z obcém i ocenimy je wedle owych wyobrażeń, już wtedy odezwie się w nas uczucie naszéj wyższości albo niższości; w pierwszym razie powstaje w nas uczucie uczciwej dumy, albo próżności, pychy, zarozumiałości. W razie drugim zjawi się w nas uczucie upokorzenia, skromności, chęć współzalotnictwa i t. d.

W §§ powyższych naznaczyliśmy jakby ostrym zarysem różne rodzaje uczuć, bo tego wymaga tryb umiejętności. Lecz uważmy iż w rzęczywistości te różne rodzaje uczuć spływają z sobą niby tony i wiążą się z sobą i przelewają się w siebie muzyka wewnetrzna. Uczucia, w teorvi zanalizowane z osobna, tutaj odzywają się akkordem. Niéma dźwieku w piersiach naszych, któremuby nie wtórowały choć z cicha inne jeszcze uczucia; gdy jedna struna zabrzmi głosem potężnym obudzą się i drugie jej przyległe, i lekko drgając nadają onej głównej strunie dźwięk właściwy. Dzieje uczuć naszych są tajemnicą trudna do odgadnienia. Wszelako nastrojenie cielesności naszej jest zarazem nastrojem uczuć. Gdv ciało silne i lekkie, gdy rozkwita całą potęgą, inaczej przyjmie uczucie, niżeli w chwili, gdy ckliwa, ciężka choroba przyciśnie duszę naszą; inaczej zagrają w nas uczucia, gdy wesołość zapali w piersiach tysiące radośnych gwiazd, a inaczej znów, gdy smutek ponury ciemną bezdenną nocą serce zalegnie. Inaczéj tłysna uczucia w młodej dziewczynie, która weseląc się życiem, uśmiechając się światu, nie zdoła zdać sprawy z serdecznej radości, żyjącej w jej sercu nieskończonym urokiem; inaczej przemawia uczucie do starca, którego serce już się wyradowało i wypłakało w życiu, któremu już tęskno i samotno na ziemi. Wszelako gdy uczucie ocknie się w sercu i barwą swoją przejmie tajne duszy przybytki, już téż po nim

idace uczucię drugie samo przybierze barwę piérwszego.

I chwila każda, i życie całe, i usposobienie indywidualne ciała i duszy zmienia wpływ uczuć, tak że rzecby można iż jedno i toż samo uczucie nigdy nie powtórzy się dwa razy w życiu.

#### § 509.

# b.) **P** o p ę d.

Uczucia, lubo są tylko zachowaniem się teoretyczném do przedmiotów, przecież zarazem zmuszają człowieka do wystąpienia czynem na zewnątrz. Jakoż mianowicie porównywanie własnego rzeczywistego stanu z tém, czém on z doprawdy być winien, zradza uczucie niestosowności, braku, niezadowolnienia; a tak powstaje w nas podnieta do uzupełnienia naszej istoty własnej, do zniesienia braku, niedostatku; ta podnieta wyraża się popędem.

Uważmy iż tutaj wyprowadziliśmy popęd z uczucia dyzharmonii stanu naszego rzeczywistego z wyobrażeniami naszemi. Lecz widzimy iż dyzharmonia takowa jest już wyższą; bo każde uczucie braku i niedostatku, rodząc w nas dyzharmonią (np. boleść zmysłowa, głód, uczucie braku, wiadomości i t. d.), jest uczuciem rodzącem się z niestosowności stanu rzeczywistego naszej istoty do prawdziwego jej po-Poped w tém ma istote swoją logiczną iż jęcia. człowiek, póki jest tylko podmiotem z osobna wziętym, ma jako odwrotność swoją przedmiot; jest przeto jedną z dwóch odwrotności; nie jest tedy całością. Tu całość jest jedność podmiotu i przedmiotu; a tak już w samym podmiocie tkwić winna dążność do uzupełnienia się mocą przedmiotu, do złożenia logicznego pojęcia jako całości.

# § 510.

Jeżeli uczucia są dopiéro teoretyczném zachowaniem się podmiotu do przedmiotu, toć party popędami podmiot występuje do działania na świat zewnętrzny. Popędem, jak się rzekło, ściéra się, obojętnieje podnieta zrodzona przez dyzharmonią przebywającą w uczuciu. Popędy tak nam są wrodzone jak i uczucie samo; widać iż jak uczucia są ogólną. potęgą w sercu zamkniętą, tak popędy, odnoszące się do świata zewnętrznego składającego się z wielości przedmiotów jednostkowych, rozdzielają się również na wiele różnych popędów. Ztąd z jednej strony każdy z tych rodzajów popędów będzie miał ugruntowanie swoje w istocie człowieka, w podmiocie; z drugiej strony odniesie się do odpowiedniego mu przedmiotu, a tak połączy podmiot z przedmiotem.

Widzimy iż rozwinięcie, jak zawsze tak i tutaj, rozpoczynamy od stopnia bezpośredniego wrodzonego nam, bo od popędów zmysłowych, cielesnych. Na piérwszém miejscu tedy spotykamy popędy szczegółowe, odnoszące się do szczególnych zmysłów; następnie popęd, w którym to rozszczególnienie zmysłów zebrało się w jednym ogóle istoty naszej zmysłowej; jest to popęd do utrzymania życia (np. zaspokojenie potrzeb, popęd do jadła, do napoju, do ratowania życia swojego i t. d.). Lecz gdy te potrzeby do utrzymania życia nie tylko są chwilowe, ale zostają w człowieku, więc też w nim znajdzie się poped do opatrzenia przyszłych potrzeb; ztąd poped do zarobkowania, popęd do własności i t. d. Te popędy.odnoszą się do przedmiotów nieżyjących a pochodzą z potrzeb zmysłowych, cielesnych. Lubo opatrzenie się w zasoby odnosi się do cielesności naszej, przecież już ma cechę ogólną, a nie jednostkową, nie wprost zmysłową, a tém samém popęd tak uogólniony już przybiéra cechy więcej duchowe; przed-

miot staje się podobniejszy do podmiotu- do ducha-Ztąd wypływa drugi rodzaj popędów.

2re. Popęd odnoszący się do drugich osób. Tutaj zńów początkiem jest popęd zmysłowy, cielesny; jest to popęd płciowy, który w istocie swojej zamienia się na popęd rodzinny, a znowu uogólniająć się staje się popędem do społeczności i t. d.; ztąd popęd do honoru, do dobrej sławy i t. d.

*3cie.* Popędy poprzedzającego rodzaju przeistaczają się na duchowe. Tutaj występuje popęd do wiedzy okazujący się naprzód jako ciekawość.

Uważmy atoli tutaj, iż zjawiska psychiczne wspomnione pod 3. dalej pod 2. a nawet niektóre pod 1. zwyczajnie w życiu nie okazują się jako popędy, ale jako wyższe objawy psychiczne. Jakoż popęd wedle okréślenia naszego ma tę cechę, iż jest zniesieniem sprzeczności (dyzharmonii) wypływającej z uczucia niedostatku, że przeto po zniesieniu tej podniety i poped ustaje. Lecz właśnie te popędy, które są objawem wyższym, mimo zniesionej podniety nie ustają i towarzyszą nam przez całe życie np. popęd do utrzymania życia, popęd rodzinny, popęd do , społeczności, do wiedzy i t. d. są to głównie popędy oparte na wyobrażeniu lub pojęciu; one rzeczywiście nie są właściwemi popędami. Przecież wyznać znowu należy, iż na dnie tych zjawisk jest popęd właściwy, który był ich piérwszym zarodem, ich piérwszém bezświadomem potraceniem; lecz że ten poped odezwał się w człowieku, w jestestwie rozumném, nie mógł tedy być ślepym popędem, ale zamienił się na duchowe zjawisko, na chcenic. Wszak i inne popędy czysto zmysłowe nabiérają piętna duchowego w człowieku.

# § 511.

# c.) Chccnie.

Poped jest wprost ugruntowany na przyrodzonej naturze człowieka i odnosi się do przedmiotu rze-

PSYCHOLOGIA.

czywistego. Chcenie zaś opiéra się na wyobrażeniu, na pragnieniu, aby się to wyobrażenie iściło odpowiednim przedmiotem. Jeżeli tedy popęd zużywa przedmiot, chcenie pragnie go posiadać, mieć dla siebie. Popędy same przez się człowiek ma spólne ze zwierzętami; chcenie jest jemu jedynie właściwe jako jestestwu mającemu wyobrażenia.

Gdy pragnienie, istniejące w człowieku, spoczywa wprawdzie na wyobrażeniu, ale dąży do zaspokojenia swojego chocby ze zniszczeniem przedmiotu, wtedy staje się żądzą. Gdy zaś wyobrażenie nie jest jeszcze stałe, ściśle oznaczone, wtedy chcenie staje się zachciwaniem — chętką.

W chceniu przedmiot, którego pragniemy, jest ziszczeniem naszego wyobrażenia, a zatém tu nie chodzi o ten lub ów przedmiot pojedynczy, ale o to, aby ten przedmiot w ogólności był stosowny do wyobrażeń powziętych; jeżeli tedy chcenie będzie tego rodzaju że pragniemy przedmiotów nie dla nich samych, ale dla celu zamierzonego, wtedy dążymy za tym celem, wtedy już chcenie stanie się skłonnością.

### § 512.

### d.) Sklonność.

Gdy popęd właściwy, sam jednostkowym będąc, ma źródło w naturze przyrodzonej bezświadomej, a iści się w przedmiocie jednostkowym, gdy odwrotnie chcenie ma źródło swoje w naszém wyobrażeniu, a iści się w przedmiocie rzeczywistym odpowiednim naszemu wyobrażeniu; tak skłonność także ma źródło w naszém wyobrażeniu, ale odnosi się jedynie o tyle do przedmiotów rzeczywistych, o ile one mogą być środkiem do ziszczenia tego wyobrażenia naszego. Tu rzeczywiście celem nie będą te przedmioty, ale raczej to, co przez nie osiągnąć chcemy. Jeżeli

wvobrażenie takowe bedzie dobre pod względem etycznym, toć i skłonności nasze będą dobre; w przeciwnym razie będą złe. Lecz i w każdej skłonności jest piérwiastek od natury dany; wola jedynie wyrabia ten pierwiastek na skłonność, dając mu za podstawe wyobrażenie. Ztad skłonność jest już stałym kierunkiem woli naszej; może być skłonność do tej lub owej nauki lub rzemiosła bez wzgledu na talent z natury dany; od nas zależy aby tę skłonność w nas wyrobić; może być skłonność do marnotrawstwa, do skąpstwa, do gry, bo i takowa jest oparta na wyobrażeniu. Należy się przeto wystrzegać byśmy nie nazywali zjawisk psychicznych skłonnością, bo te nie są skłomościami w ścisłem znaczeniu, np. niewłaściwie mówimy o skłonności do trunków; bo taka skłonność jest raczej nadużyciem potrzeby fizycznej napoju, która przeszła w nałóg, przeto też nie jest na żadném wyobrażeniu oparta, wyjąwszy w przypadkach, gdyby do nałogu tego był cel przywiazany. Słuszniej mówimy o skłonności do drugiej osoby, bo tutaj nam przewodniczy wyobrażenie w nas tkwiące jako cel, celem jest właśnie ta osoba.

Ponieważ skłonność ma w sobie pierwiastek przyrodzony, więc nikt sobie nie może nadać skłonności, którychby nie miał z przyrodzenia; lecz gdy z drugiej strony wola może albo wyrobić to usposobienie przyrodzone, albo je przytępić, zatem też każdy jest odpowiedzialnym za swoje skłonności.

### § 513.

Skłonności mogą być różnego rodzaju, spływają atoli wszystkie w jeden ogół duchowy, w którym są zamknięte, w którym one wszystkie są objęte. Ten ogół, będący niby wypadkiem wszystkich tych skłonności jako współczynników swoich, jest umysłem (animus-Gemüth).

# § 514.

# e.) Umyst.

Uważmy iż umysł wedle powyższego § jest właśnie ogółem i całością naszych skłonności; w nim one wszystkie są zamknięte. Lecz gdy skłonności powstały ze chcenia, a takowe z popędów, przeto znać iż w umyśle te wszystkie potęgi spływają w jedność. W umyśle, w sercu, w uczuciowości, równoważą się wszystkie czynności, bo wszystkie w nim przebywają. Ztąd też człowiek bez umysłu, bez serca, nie zdoła zrozumieć skłonności drugich, ztad człowiekiem. z sercem nazywamy zwykle tego, który rozumie skłonność drugich ludzi, zdoła wejść w ich nastrój duszy, brać udział w tém, co innych obchodzi, który rozumie obce słabości, obce radości i smutki. Z tego, co tu powiedziano, widać iż umysł wprost uważany jako umysł, czyli jako ogół równoważący wszystkie skłonności, jest przedewszystkiem bezczynnym, bo do czynności potrzeba aby ten lub ów popęd, ta lub owa skłonność wzięła górę, aby się wyosobniła, wy-•szczególniła z pod tego ogółu; lecz wtcdy umysł jako ogół nie będzie działał, ale ta jedna jego przeważająca szczególność. Ztąd już widać stosunek między umysłem, sercem, a uczuciem wyżej skreślonem (§ 506 i następne). Umysł z pojęcia swojego w tém jest podobny do uczucia, że równie jak i uczucie nie wdaje się w działanie, że jest, równie jak i uczucie, teoretvcznym, że rad zamykać się w sobie, w sobie się przezierać, obtulać się soba. Umysł jest również uczuciem; lecz gdy uczucie właściwe jest dopiero czemś pierwiastkowem, bezpośrednio w nas tkwiącem, umysł przeciwnie jest skutkiem skłonności wszystkich; uczucia są nam przyrodzone; serce atoli i umysł, kształci się i rozwija pod naszym wpływem; dla tego też nikt się nie może tłómaczyć złém sercem. Widzimy również czem się różni umysł od wiedzy

bezpośredniej (§ 495 i następne). Wiedza takowa, jak już jej nazwa pokazuje, jest wiedzą, jest rodzajem poznania; przeciwnie umysł, należąc do drugiej części psychologii, bo do urzeczywistnienia się ducha na zewnątrz, jest rodzajem woli, odnosi się do działania, lubo, jak umysł sam przez się, nie działa nic jeszcze. (Jeżeli tedy wiedza bezpośrednia sercem poznaje np. że jest Bóg, że duch jest nieśmiertelny; podobnież umysł w ścisłem znaczeniu sercem podaje nam ustawy postępowania, uczy litości, miłości, brać udział w losie innych osób i t. p. odgaduje tedy jak sobie postępować mamy wedle woli Bożej. Przecież w życiu praktycznem obie te strony razem z uczuciem (§ 506) znajdą się z sobą połączone i zowią się uczuciowością człowieka.

Widzimy wielkie pokrewieństwo umysłu (Gemüth) z wiedzą bezpośrednią. Tak umysł, jak i wiedza ta, czerpie prawdy swoje wpróst bezpośrednio z siebie. A jak często bardzo głos ten wewnętrzny nie jest zawodném kłamstwem, tak niekiedy bywa téż prorokiem fałszywym. Bo w sercu wszystko się rodzi, co zacne, szlachetne i wielkie, tudzież wszystko co niegodne, i nikczemne i złe. Głos ten wewnętrzny jak bywa prawda najwyższą dla pojedynczych ludzi, tak również bywał gruntem, na którym budowano systemata filozoficzne. Przykładem tego jest filozofia uczuć Jakobiego. On staje do walki z Kantem a później z Fichtem. Nazywając tę wiedzę bezpośrednią wierzeniem, powiada iż wszelkie gołe rozumowanie nie wystarcza i jest jedynie czemś pośredniem, że jest dopiero prawdą z drugiej reki, bo spoczywa na porównaniach, na dowodach, a nie pochodzi z samego źródła, a zresztą i rozumowanie samo pochodzi również z wierzenia i ma również za cel, abyśmy wierzyli. "Bez tego wierzenia, powiada on, niktby nie zdołał dójść

do okna, do stołu, do drzwi swoich; mocą wierzenia wiemy; że mamy ciało że innej istnieją jestestwa rozumowe, o tém wiemy bez rozumowania j t. d."

# § 515.

### f.) Namiętność.

Lecz umysł z istoty swojej jest nieczynnym; on sam na sobie przestaje; jeżeli tedy ma działać, wypada aby z niego jako z ogółu wystąpiła jedna ze szczegolności w nim zamkniętych, a do tego znowu potrzeba aby umysł w sobie się poruszył, aby się ocknął ze swojej nieczynności, aby z całą siłą zwrócił się do owej jednej szczegolności, która się ma na zewnątrz wyjawić. Otóź to rzucenie się umysłu w ten jeden wyłączny kierunek jest namiętnością.

Widać ztąd naprzód iż namiętność zajmuje cały umysł człowieka, że namiętności mają za dno swoje skłonności nasze; dla tego téż ich podział będzie zupełnie podobny do podziału skłonności. Lecz mimo tego podobieństwa między namiętnością a skłonnością znajdzie się ta różnica, iż skłonność istnieje obok innych skłonności, że tedy one nawzajem się miarkują; namiętności zaś, parte będąc całém brzemieniem umysłu, stają się wyłączném panowaniem nad całym umysłem. Ztad zaś wypływa iż namiętność jest gwałtowniejsza od skłonności, bo jest parta całą wagą umysłu; skłonność nie przemija, lecz trwa przez życie całe, bo jej piętnem nie jest bynajmniej dażenie do osiągnienia celu ostatecznego, na którymby już poprzestać mogła; skłonność jest ciągłem dążeniem, bo jest czemś duchowem, jej cel nie bedzie nigdy dopietym; namietność zaś, właśnie dla tego iż jest wyłączną, że przygłusza inną treść umysłu, winna mieć koniec swój, bo inaczej byłaby stanem chorobliwym. Jakoż istotnie możnaby powiedzieć iż niektóre choroby umysłowe mają analogią z namiętnością, gdyż są kierunkiem umysłu wyłącznym, który opanował całą istotę duchową. Z tego znów widać, iż namiętność podobna jest do popędu, do chcenia, bo ustaje, gdy osiągnie już upragniony przedmiot. Właściwa namiętność jest zawsze przechodnią i dla tego, ściślej mówiąc, nazwać ją można afektem.

Namiętności, jak się rzekło, władają umysłem człowieka; lecz gdy one mają miejsce w jestestwie rozumném, zatém téż człowiek namiętnością porwany nie traci jeszcze piętna rozumowego, bo wśród namiętności niby występują jeszcze pojętność, rozsądek i rozum; atoli te trzy czynności myślenia nie są tutaj w swojéj prawdzie, one zachowują jedynie formę swoją zewnętrzną, ale co do treści są sofizmatami, przebierającemi się jedynie w kształty zewnętrzne myślenia.

Namiętność często wracająca się przechodzi w naturę naszę, bo tém silniej usadowi się wyobrażenie rodzące właśnie tę namiętność, a tém samém naraża umysł na niebezpieczeństwo stanu chorobliwego, stanu, w którym namiętność staje się trwałą. W takim razie zaś, albo zjawi się rzeczywista choroba umysłowa, albo też to wyobrażenie chorobliwe staje się skłonnością nieumiarkowaną, wyłączną, (np. chciwość chwały, podobania się i t. d.).

Z drugiéj strony uważmy iż namiętność, zajmując umysł cały, jest potężnym środkiem do wykonania trudnych spraw; trzeba się całem sercem jąć przedmiotu, aby dopiąć wielkich celów.

Nic wielkiego, nic zacnego człowiek nie sprawi bez energii namiętności. Niechaj tedy całego siebie odda zacnym życia sprawom, bo co na letnio przedsięwzięte, zmarnieje pod obojętności tchem za nim się życiem rozwinie; do czego się nie weźmiemy całą siłą przejdzie wiatrem nie zostawu-

#### PSYCHOLOGIA.

jąc śladu po sobie. Kto życie w powołanie swoje włoży, ten się skwituje z życiem, ten tylko doczeka się pociechy z siebie. Lecz niechaj duch człowieka ma się na baczeniu, by go nie owładnęły złe namiętności, owe demony, co zrodzone w przepaściach nocnych naszego serca, rade żelazną pięścią uchwycić wolę naszą do zguby ją prowadząc, z której niema wyjścia. Niekiedy też człowiek, zaślubiając się tym ciemnym potęgom, zrzekając się chwilowo dla nich rozumu, ukarany bywa utratą rozumu; wtedy gasną gwiazdy przewodniczki, gorejące w duchu, i umilka w sercu jego głos wiekuisty, którym pogardził.

# II. Wola rozumowa.

### § 516.

Ta jednostronność a wyłączność namiętności, tudzież jej charakter przemijający, podają zarazem środek do jej sprostowania. Jakoż właśnie wyłączność namiętności, jakeśmy rzekli, przyćmiewa rozsądne poznawanie rzeczy, a tém samém sprowadza starcie się ze światem zewnętrznym; a gdy namiętność przeminie, występuje na powrót zastanowienie i cofnienie się w siebie; umysł wraca do siebie, do przytomności, a tak tém samém rozpoczyna się panowanie myślenia. Tym sposobem namiętności, przemożone myśleniem, cichną, zwijają się w sobie; następuje stan w umyśle, w którym żadna wyłączność, żadna szczegółowość nie panuje, w którym duch nie rozstrzyga jeszcze w żadną stronę, ma się zupełnie negacyjnie, przecząco do wszystkich namiętności i skłonności. Jest to wielki postęp w rozwoju naszym, bo duch odróżnia na tym stopniu siebie od namiętności, oddziela się od nich, a tém samém uwalnia się od nich; jest to zwycięztwo, które duch odnosi, jest to stan pojętności i rozsądku. Lecz jak tym tryhem odróżniamy siebie od namiętności, tak znowu rozróżniamy namiętności, popędy i t. d. między sobą, oceniamy je i porządkujemy. Bo potęgi, które teraz rządzą, to jest pojętność, rozsądek, ów rozum w zwykłem znaczeniu (§ 478), są, jak wiemy, właśnie czynnością abstrakcyjną, porządkującą, więc nadającą ład treści duchowej.

Już w § 506 w przypisku mówiliśmy o wyzwoleniu się woli 'z pod oczynienia potęg przyrodzonych; uważmy tu jeszcze, że wola jedynie z wzrastającą pokrewną sobie potęgą, bo ze świadomością, wyswobodzić się zdoła z poniżenia, w którém ją trzyma ślepooka zmysłów i uczuć siła. Gdy wiedza spotężeje, już zmysły się korzą, a uczucie, co dawniej miotało niedojrzałą psychą, staje się myśli sprzymierzeńcem, bo nauczone już chodzić drogami wiekuistej prawdy, często prorockim głosem wywróży, co zacne i wielkie, zanim jeszcze myśl rozumowaniem trudném odgadnie właściwy tryb, którym postapić należy. Wtedy licz na uczucia swoje, gdy je wychowasz we czci dla prawdy i w obawie grzechu; wtedy dopiero staniesz się całym, zupełnym człowiekiem, gdy rozum i serce, na wieki z sobą zaslubione, nie znużą się, nie znękają walką wzajemną, lecz cię wspierać i pokrzepiać będą, na tesknej pielgrzymce przez swiat i życie.

# § 517.

Przecież, ze starciem a uciszeniem wszystkich namiętności, wola staje się jedynie od nich niezależną, ale sama jest jeszcze głuchą i bez treści; jeszcze nie tworzy sama z siebie osnowy, ma jedynie wolny wybór w swoich skłonnościach, popędach, namiętnościach i t. d., a zatém w treści, która jest jej dana, którą znajduje już gotową. PSYCHOLOGIA.

Jest to stopień woli zupełnie odpowiedni stopniowi pojętności (§ 478), bo i pojętność znajdowała osnowę dla poznania w doświadczeniu, która jej była dana, która była znaleziona. Rozum wzięty w znaczeniu zwyczajném nie wystarczy, jak wiemy, do złożenia własnej treści, do tego potrzeba rozumu w ścisłém znaczeniu; co gdy nastąpi, wola będzie rzeczywiście wolną wolą, jak to wiemy z Pneumatologii.

Przecież i tu spostrzegamy wyższość niniejszego stopnia nad poprzednie, gdyż tutaj już nie skłonność, nie popęd czyni wybór, bo w tym razie skłonność rozstrzygałaby o skłonności, popęd o popędzie i nie byłoby rzeczywiście żadnego wyboru wolnego; ale teraz rozstrzyga już władza różna od wyboru; tutaj sądzi rozsądek wedle pojęć, które mu podaje pojętność.

Na inném miejscu okazano (Pneum. § 384) iż takowa samowolność wyboru nie iści się sama przez się nigdy, bo obierając jeden przedmiot już nie zdoła iścić się w drugim, i tym trybem nie wyjawia możności obrania sobie drugiego przedmiotu, trzeba więc udać się do tego drugiego przedmiotu; ale wtedy znów taż sama wątpliwość się zradza, i tak bez końca; tym trybem występuje nieskończoność wrzkoma, progressus in infinitum. Wynika ztąd iż rozstrzygnienie (zdecydowanie się) za jednym z tych przedmiotów jest konieczném, a tém samém konieczne . jest wyłączenie wszystkich innych; tak przeto następuje ograniczenie samowolności, czyli raczej samowolność się kończy, a na jej miejsce występuje pierwiastek rozumowy. Atoli uważmy iż wola rozstrzygając poszła za pojętnością, za rozsądkiem, za rozumem w znaczeniu zwyczajném, znajdującym w doświadczeniu gotowe materyały dla siebie nad któremi rozumuje, (widzimy że tutaj nie ma jeszcze mowy o rozumie w najściślejszym i w najwyższem znaczeniu).

# **§** 518.

Przez częste słuchanie tego rozumu swojego człowiek nawyka do pewnego kierunku w swoich postanowieniach tak, iż w podobnych razach zawsze wola jego w pewien oznaczony sposób rozstrzygać będzie; tym trybem z wielu podobnych sądów rodzą się w nas żasady, prawidła, maxymy postępowania, a wola nabiera jednostajnego piętna, które charakterem zowiemy.

# **§** 519.

Charakter przeto jest już tym stopniem ducha, w którym człowiek rządzi się wedle zasad wyrobionych myśleniem jego. Charakter nie wyrzeka się bynajmniej popędów, chcenia, skłonności i tego wszystkiego, co mu jest przyrodzonem; lecz on już się wyzwolił z pod 1ch wpływu; nie one nim, ale on niemi rządzi. Charakter nadaje tym potęgom swoje własne piętno, jest w nich obecnym, ale zarazem góruje nad niemi. Jak te potęgi są przyrodzone i przebywają w nas bez przyłożenia się naszego, jak umysł powstaje w nas, ale już w części za wpływem naszym, tak charakter jest zupełnie naszą własną sprawą, charakter człowieka jest jego *arcydzielem*.

Wola, idac za popędem lub inną przyrodzoną mocą, nie odróżnia się od niej, lecz w niej tonie nie odróżniając się od tej treści przyrodzonej; następnie odróżnia siebie od tych popędów, a tak oddaje się rozsądkowi, słucha wyroku jego; nakoniec wola stawszy się charakterem nie rozstrzyga już wedle tych jednostkowych, ułomkowych wyroków, ale wedle zasad raz na zawsze nabytych; tutaj te wyroki są uogólnione, stają się powagą obowiązującą i sam . człowiek nabiera piętna ogólnego. Charakter przeto z istoty swojej nie może być sam z sobą sprzeczny; jego czyny są niby konkluzyą wyniku, gdzie sądem pierwszym są owe zasady i maxymy, a sądem drugim są szczegołowe wypadki życia (§ 113).

Nawyknienie do wykonania własnych prawideł daje charakterowi moc i potęgę, w sposobie postępowania raz na zawsze przyjętym. Im przeto silniej w człowieku charakter jest wyrobiony, tém pewniejszym dowodem jego charakteru jest czyn pojedynczy. Jednakże charakter nie jest w sobie martwy i nieruchomy, bo z jednej strony ciągle się rodzą nowe popędy, budzą się skłonności i nowe wypadki w życiu; ztąd też i charakter ciągle jest czynny, ciągle się odradzający i potęgujący w sobie.

Lecz jak do Etyki a nie do Psychologii należy ocenienie wartości etycznej popędów, chcenia, skłonności umysłu i namiętności, tak też pod względem psychologicznym wartość etyczna charakteru jest zupełnie obojętna.

### **§** 520.

Obaczmy teraz bliżej pierwiastki, z których się charakter składa; wszak one wypływają nam już z powyższego określenia. Jakoż tu należy naprzód treść z natury dana, znaleziona, nie od nas zależąca, (popędy, skłonności, namiętności i t. d.) 2re moc i siła oderwania się od tej treści czyli jej zaprzeczenia, 3cie moc zniewolenia tej treści by się poddała pod prawidła i maxymy w nas rozumem wyrobione. Widać iż ten trzeci pierwiastek zawiera oba pierwsze; bo stosując chęci swoje do maxym i prawideł, zarazem jest potęgą oderwania się od wszystkich chęci, poddaniem ich sobie a zarazem zachowaniem tej szczegółowej chęci, która odpowiada maxymie. Z tych trzech pierwiastków wypływa też trojaki rodzaj charakteru, z których piérwszy będzie miał jedynie za piętno swoje, piérwszy pierwiastek, drugi pierwiastek drugi, trzeci zaś łączy oba piérwsze.

Pierwszy tedy rodzaj jest samowolą oddającą się treści, chęci przyrodzonej, bez oglądania się na zasady żadne, jest to surowizna ducha; charakter ten o tyle tylko jedynie może być zwany charakterem, ze żadnego niema charakteru.

Drugi rodzaj jest negacyjny; z jednéj strony nie poddaje się treści, ale z drugiéj nie trzyma się żadnych zasad rozumowych, ztąd jest raczej uporem, charakterem głuchym w sobie. Charakter takowy chce tego przedmiotu, bo chce, nie mając żadnych powodów rozumnych; on trzyma się z całą wynikłością uprzedzeń, nie mogąc, ani też chcąc sobie samemu z nich zdać sprawy; ma przeto formy charakteru, ale nie jest nim z istoty swojej.

Trzeci rodzaj charakteru jest dopiéro istotnym, bo łączy i treść i zastosowanie téj treści do zasad rozumowych; można go osięgnąć jedynie przez pracę i wykształcenie. Ztąd nazywa się charakterem wykształconym, wyrobionym. Tutaj z jednej strony widzimy iż charakter jest rzeczywiście dziełem naszem, dziełem naszego rozumu; człowiek tedy idąc za charakterem swoim poddaje się sobie samemu, jest przeto niezależny. Lecz gdy z drugiej strony człowiek zniewolony jest postępować stosownie do charakteru swojego, gdy nie jest zdolnym wystąpić z charakteru własnego, zatém znać iż człowiek jest od niego zawisłym; z tej strony okazuje się przeto zależność człowieka; charakter staje się u niego naturą, nawyknieniem, którego przełamać nie zdoła; widzimy przytém że równém prawem mógł sobie wyrobić inny charakter. W charakterze jest tedy zarazem zależność i niezależność połączona w jedności.

### PSYCHOLOGIA.

### c.) Najwyższa jedność poznania i woli.

### § 521.

Charakter z powyższego rozwoju sam pokazuje niedostatki swoje. Jakoż widzimy wprawdzie tam maxymy i zasady, wedle których wola rozstrzyga, ale te zasady i prawidła powstały przez abstrakcyą z wielkiej ilości wyroków utworzonych przez rozum, a przez rozum w zwyczajnem znaczeniu wyrazu tego. (§ 517 i następne). Lecz rozum ten, jak wiadomo z piérwszej części psychologii (§ 478 i nast. zwłaszcza § 481) nie tworzy sam z siebie przedmiotu, ale bierze już gotowy ze świata i nadaje mu ład i porządek wedle wrodzonych sobie kategoryi. Rozum przeto takowy nie wysnuwa sam z siebie zasad i prawideł, ale je wydobywa z osnowy znalezionéj, czy w sobie, czy w świecie zewnętrznym (§ 482). Widzimy przeto iż rozum w tem znaczeniu, będący podstawą tych maxym i prawideł, nie jest jeszcze objawieniem zupełnej niezależności woli, że zatém charakter, trzymający się również tych maxym, nie jest jeszcze w zupełności niezawisły. te maxymy same są jeszcze czémś przypadkowém; są one prawdą dla niego, prawdą względną, oso-bistą, ale nie są prawdą bezwzględną, absolutną. Tego niedostatku już dotkneliśmy w Pneumatologii (§ 389); lecz tam, jako w umiejętności ogólnej o duchu, niedostatek takowy mógł być jedynie ogólnie okréślony.

Wypada ztąd koniecznie, aby duch z siebie rozwinął te maxymy swojego postępowania; rozwój zaś takowy jest zadaniem innéj a najwyższej czynności duchowej, bo rozumu w ścisłem znaczeniu tego wyrazu, a zatém prawdy wiekuistej udzielonej od Boga duchowi ludzkiemu, zatém tej prawdy, która jest przytomna w człowieku, a istnieje we wszech rzeczach.

### 528 FILOZOFIA DUCHA LUDZKIEGO. PSYCHOLOGIA.

Gdy duch słucha téj wewnętrznéj, nieskończonéj istoty swojéj, wtedy już zależy jedynie od tego, co istotę jego stanowi, wtedy zawisł już od siebie samego, a tak wyswabadza się od przypadkowości wszelkiej, od natury przyrodzonej swojej. Tutaj wola, stając się myśleniem prawdziwem, nawraca do najwyższego stopnia poznania, rozwinionego przez nas w pierwszej części naszej Psychologi (§ 503). Widzimy przeto iż szczyt woli a szczyt poznania spływają w jedność, a tak się okazuje że i wola dobiegła kresu własnego rozwoju. Wola a poznanie zlewając się w najściślejszą jedność tworzą dwie strony rozumu bezwzględnego.

A jak najwyższym stopniem poznania jest zbliżenie się przed tron Boży, tak téż żywot wedle Bożego zakonu jest najwyższym szczeblem woli.

Zradza się przeto nowy stopień umiejętności; wola przestaje być wolą osobistą, przypadkową, słucha prawd ogólnych i iści te prawdy w rzeczywistości; nasuwa się przeto umiejętność, która nam wykaże to iszczenie się stopniowe tej woli. Ta umiejętność rozwija nam wszystkie ogniwa ducha urzeczywistniającego wolą w zewnętrznym przedmiocie; znać przeto iż, jak filozofia ducha dotychczas uważała ducha jako podmiot, tak część następna uważa go jako wstępującego już działaniem w przedmiot, jako wyrażającego się w świecie zewnętrznym.

33 CD ......

# II. Duch ludzki wyražąjący się w rzeczywistości.

### I. Filozofia prawa.

# § 522.

Cała powyższa pierwsza część umiejętności o duchu uważała istotę jego samą w sobie bez rzeczywistego odnoszenia się jego do zewnętrznego świata; w tej zaś drugiej części obaczymy ducha występującego na zewnątrz, przeistaczającego swoją treść wewnętrzną na przedmiot zewnętrzny mocą czynu i działania (Pneum. § 380).

Widać tedy iz tutaj przedewszystkiem przedstawi nam się duch jako działający. Wprawdzie w Pneumatologii i Psychologii mówiliśmy już o woli, zatém o urzeczywistnieniu się człowieka w świecie zewnętrznym, atoli stanowisko obu tych umiejętności różniło się wielce od poglądu części niniejszej. Jakoż w Pneumatologii wola określona była tylko ogólnie jako wypływ z istoty duchowej bez bliższego rozwoju jej treści, a w Psychologii wola była tylko uważana jako czynność psychiczna, raczej jako możność działania, zatem w téj nauce nie rozebraliśmy jeszcze rzeczywistego działania. Nadto w Psychologii wola była samą tylko czynnością psychiczną, więc téż umiejętność ta nie miała względu na wartość naszej woli, nie wdawała się w ocenienie woli (pod względem prawnym, moralnym i obyczajowym); tu zaś rozum człowieka bierze wolą pod własną krytykę swoją; tutaj wola ku temu się rozwinie, aby człowiek miał wolą poddać wolą pod stér rozumu. Co tam było teorya, staje się tutaj praktyką, filozofia staje się

530

tutaj praktyczną; ona rozwija nam istote ludzkiej woli pod różnémi względami w różnych kierunkach.

Przecież z drugiej strony widzimy is Psychologia rozwijając įstotę wolį tėm samėm juž podała ogniwo, łączące tamtą część pierwszą filozofii ducha z częścią niniejszą drugą. Następnie znać iż tak Pneumatologia, jak i Psychologia, rozwojem swoim nauki o woli podały nam grunt a podwalinę, na których już teraz budować zdołamy. Nie bedziemy więc tutaj powtarzali zasad będących podstawą umiejętności naszej, lecz odsyłamy czytelnika do powyższego wykładu (mianowicie do Pneumat. zwłaszcza do §§ 378 aż do 390, rozwijających wolę i do §§ 368 i następnych, rozwijających poznanie ściśle połaczone z wola).

Dopiero w wystąpieniu zewnętrznem, w życiu rzeczywistem, człowiek daje świadectwo o sobie i o treści, która w nim przebywa.

Poki jest w sobie zawarty i cofniety w tajniki własnej istoty swojej, poty dla rzeczywistego świata jest ślepem okiem nieliczącem się w grze życia i prawdy. Wola, co jest treścią wewnętrzną, objawiać się winna na zewnątrz, boć každa istota ma swoje zjawisko, którém się zwraca ku zewnętrznemu światu. Jak świetność talentów, zasób bogaty nauk, tak i uczucia anielskiej czystości, chęci najpiękniejsze, nie mają znaczenia, są puste, nie mają wagi przed wiekuistości sądem, jeżeli się nie obróciły na pożywcze pierwiastki dla ludzi, jeżeli się nie przyczyniły do siejby dobrego, ile to było w mocy człowieka. Kto w gnuśności życie swoje przedumał, pieszcząc się pięknością swoich uczuć, kto niby łakomca zbiéra wiadomości dla siebie jedynie, kto się tłómaczy, że niema sposobności użycia tych skarbów w rzeczywistym świecie, toć sam wyrok na siebie orzeka i wyznaje że ta treść

cała jest skłamana, że w sercu i w głowie czcze; bo okoliczności zewnętrzne nie wstrzymają zrodzeń duchowych, jeżeli rzeczywiście duch jest w treść brzemienny. Niechaj każdy w kole swojem. choćby najszczuplejszém, kwituje się ze światem i z powinnością swoją, a znajdzie obszerne i zacne pole dla siebie; wszak jest stare przysłowie, iż kogo nie stać na wielkie sprawy, niechaj dokona spraw małych, codziernych, na wielka a doskonałą stopę; ziści on życie swoje, a praca i trud jego nie pojdzie w poniewierkę, ale zostanie po nim puścizną między ludźmi; choć będzie zapomniany z imienia, choć prochy jego nieznane wiatry rozwieją, duch jego niewidzialny zapuści się w sercu ludzi stukrotnym plonem, a zesłańce niebiańskie pielęgnować i chodować będą tę siejbę uczciwą.

# § 523.

Wiemy już iż wola winna przejść przez różne stopnie, zanim dosiągnie najwyższego szczytu, okazującego już wolą taką, jaką być winna w prawdzie istoty swojéj. Wykazanie tego potęgowania się woli będzie tedy osnową niniejszej nauki naszej.

Że ząś niniejsza nauka, jako cała ta druga część filozofii ducha, rozprawia o rzeczywistém iszczeniu się jego w przedmiocie zewnętrznym, a tém samém o jednoczeniu się podmiotu mającego wolą z przedmiotem, do którego się taż wola odnosi, zatém znać iż najwyższy stopień woli, wspomniany w § 521, będzie właśnie ten, na którym wola jest wypływem myśli bezwzględnej, a odnosi się zarazem do przedmiotu zewnętrznego również bezwzględnego jako jéj odpowiedniego. Wynika z tego iż poniższe stopnie woli będą też miały niższe przedmioty za cel swój.

### § 524.

Na zasadzie logicznego podziału, zastosowanego już przez nas w innych umiejętnościach, a zarazem na mocy § poprzedniego zdołamy już z góry oznaczyć pochód ogólny niniejszej części filozofii. Jakoż, wedle § 523 wiemy iż nam potrzeba mieć wzgląd na człowieka działającego, a zarazem na przedmiot jego, że nam przeto zacząć wypada od stopnia najniższego, posuwając się następnie do stopni coraz wyższych a treściwszych.

Wynika ztąd iż stopniem piérwszym, przeto najniższym, jest ten, w którym człowiek, jako podmiot, uważany jest bez żadnej treści bliższej, w którym człowiek uważany jest tylko za jestestwo rozumowe, zatem mające wolą i nic więcej; znać tedy iż i przedmiot pod tym względem odpowiedni będzie również uważany bez treści bliższej, że wszelka treść będzie tutaj obojętną. Teraz więc będzie zasadą ogólną prawda: że człowiek każdy jest jestestwem mającem rozum a wolą. Ta prawda, właśnie dla tego że jest abstrakcyjną, jest negacyjną. Stopień takowy odpowiada pojęciu prawa, jak już wiemy z Pneumatologii (§ 366). Pojęcie prawa przeto będzie osnową pierwszego działu tej cześci filozofii ducha czyli Etyki.

Lecz jak pod względem prawa uważamy człowieka tylko jako jestestwo rozumne bez żadnéj treści stanowiącej jego indywidualność, tak przeciwnie w części drugiej nasunie się nam wzgląd, w którym już treść wewnętrzna osobista wystąpi i kierować będzie wolą naszą; jest to wzgląd moralności. Widać przeto iż jak ze stanowiska prawa wola odnosi się do prawdy abstrakcyjnej, ogólnej, tak pod względem moralności podwaliną czynności naszych jest treść osobista, szczegółowa, podmiotowa, pełna bogatej osnowy, mogąca tedy być w każdym człowieku inną a inną. Widać również iż jak w moralności przewagę bierze wnętrze człowieka, zatém podmiot, tak przeciwnie w stosunku prawnym wzgląd jest zewnętrzny, bo nie wdaje się w wewnętrzną treść człowieka, ale uważa go ogólnie, przedmiotowo. Widać przeto iż obie te ostateczności, to jest pojęcie prawa i moralności, winny sie zlać w jedność w trzecim stosunku, który zatém zrodzi się wtedy, gdy prawda ogólna przedmiotowa bedzie zarazem treścia osobista, podmiotowa, a tak przestanie być abstrakcyjną, i nawzajem, gdy przekonanie nasze wewnętrzne podmiotowe będzie prawdą dla wszystkich ludzi; gdy wnętrze nasze, nasz podmiot znajdzie się zarówno ziszczony jako przedmiot w świecie, słowem, gdy prawdziwie dokonana bedzie jedność podmiotu i przedmiotu. Ten trzeci stosunek jest stosunkiem obyczaju.

W tym pochodzie, jak widzimy, zachowane są warunki wspomniane powyżej, bo widzimy coraz doskonalsze szczeble woli, dalej wzgląd na stosunek wzajemny podmiotu i przedmiotu, a tem samem zachowane jest prawidło logiczne podziału.

To wyobrażenie wzajemnego stosunku prawa, moralności, a obyczaju, tak na pozor proste i samo przez się wypływające z istoty rzeczy, wykluwało się przez długie wieki ludzkich dziejów, zanim wystąpiło jasną wiedzą. Cały Wschod miesza te trzy wyobrażenia, bo tam myśl senna podobna jest do nasienia przyszłego drzewa, w ktorem i liście i konary i pień i przyszłe pokolenie drzemią zwinięte w sobie i nierozdziergnione. Na Wschodzie ustawy wszystkie pomieszane z sobą. W Chinach np. przewinienia przeciw prostej grzeczności i zwyczajom tak bywają pociągane pod sądy, jak kradzież lub przestąpienie przepisów policyjnych; brak uprzejmości dla rodziców, brak miłości między małżonkami, pomyłka lekarza w leczeniu, również ulegają karze jak oszustwo lub podpalenie.

Gdy w Chinach wszystko wzięte jest w ramy prawa, w Persyi przeciwnie stanowisko moralności jest górujące nad inne. Tu skrucha maże grzechy nawet przed trybunałem ludzkim; przecież skrucha jest przedewszystkiem pojęciem moralności i Religii; w skrusze człowiek staje się zarazem winowajcą i sędzia, a tém samém sądząc siebie, żalem wznosi się nad siebie, pierwiastek prawdy panuje w nim nad złem, a tak człowiek okazuje iż dobre jest jego istota i dnem, że to złe przez niego spełnione nie jest jego istotą, że jest tylko pomyłką chwilową. Lecz to łamanie się wewnętrzne z sobą samym jest stanowiskiem moralności, nie należy zatém przed trybunał zwyczajnego sądu, ani ścisłego prawa którego dzielnica jest zewnętrzne wyjawienie. Tak się dzieje iz na Wschodzie spotykamy w jednéj i téj saméj księdze przepisy należące do różnych dzielnic istoty człowieka; to pomącenie właśnie jest cechą ogolną pierwotnej historyi Wschodu; są to dzieje pacholęcych lat ludzkiego rodu. Bo i dzieci nie rozróżniają jeszcze powinności prawa, moralności i obyczaju; te wszystkie trzy pojęcia są dla nich uosobione w rodzicach.

Ale i Grecya, lubo wyższa i zacniejsza, nie czyni jeszcze tego odróżnienia; tu wszystko jest obyczajem; obyczaj, jako kontrapunkt całej Grecyi, jednoczy wszystkie dźwięki duchowe w spólne harmonijne akkordy. Ten dźwięk spólny był właśnie pierwiastkiem żywotnym dla Hellady, póki idea moralności, więc podmiotowej istoty człowieka, nie zabrzmiała w duchowych głębinach Sokratesa; było to wydobycie się jednostkowej indywidualności na jaw, wyzwolenie się pojedynczego człowieka z pod uroku obyczaju. Podmiotowość tedy, która naprzód zjawiła się w filozofii, stała się żywiołem nowej epoki dla Grecyi całéj. Tucydydes użala się na nią mówiąc, iż każdy tylko siebie za coś waży, że każdy mniema, że ta lub owa bitwa dla tego się żle powiodła że jego tam nie było. Wtedy Plato pisze swoją Etykę chcąc stłumić tę podmiotowość człowieka, więc niweczy uczucia serca, świętość rodziny i własność, biorąc je pod strychulec publicznego prawa. Dopiero Arystoteles poznaje tę ogromną pomyłkę i pierwszy odróżnia Etykę od Polityki.

Lecz te olbrzymie postacie w świecie filozofii, jakiemi są Sokrates, Plato i Arystoteles, przeszły przez scenę świata, a nastał czas w którym wszystkie promienie ducha w sobie się zbierając zerwały z naturą, z obyczajem i z prawem zewnętrznem, a stuliwszy się w sobie rozwinęły z własnej wewnętrznej treści wyobrażenia etyczne; jest to szkoła Epikura i Stoików, a szczytem rozwiązującym żywot grecki jest skepsis.

Dopiéro wiara Chrześcijańska rozwarła nowe światy dla ducha; odrodzone serce zapukało w dziejach ludzkich, a prawdziwa moralność, niby dziewica święta, zstąpiła na ziemię. Ona to przemogła surowiznę barbarzyńskich ludów; ona pracując na dnie ducha przetopiła dzikie uczucia natury, a tak odwiała co ziemskie w człowieku od pierwiastków wiekuistych. Wiara zbawienia, uczyniwszy serce człowieka świątnicą nieskończonych prawd, przetarła oczy duchowe; więc człowiek jasną, niezaćmioną źrenicą odróżnił i dzielnice prawa i obyczaju, a jął się pracy i trudu by w rzeczywistość wprowadzić prawdy które mu z góry przyszły.

# § 525.

W powyższych §§ zrodziło się już ogólne okréślenie pojęcia prawa; bliższe oznaczenie jego wypłynie z prawd rozwiniętych w Pneumatologii (§ 378 i następne).

Wiémy iż duch sam może zwrócić myśl na siebie samego, sam może być osnową myśli swojej, a tak stać się zarazem podmiotem myślącym a zarazem przedmiotem myśli swoich; jest to możność odgraniczenia się od wszelkich przedmiotów które nie są nim, jest to możność odnoszenia się do siebie samego jako do własnego ogniska (Pneum. § 366). Otoż ta możność ducha jest właśnie powodem świadomości siebie jako jaźni.

Widzimy naprzód iż jażń jest głuchą abstrakcyą, bo jest oderwaniem się od wszelkiej treści i jest dopiero wprost odnoszeniem się do siebie i nic więcej.

Obaczmy dalsze wnioski wynikające z téj prawdy. Jakoż do téj możności odgraniczenia się od wszelkiego obcego sobie piérwiastku, do oderwania się od wszystkiego a utonienia w sobie, do poznania siebie jako jaźni, potrzeba jeszcze woli odosobnienia się od wszystkiego co istnieje. Ta wola właśnie dla tego jest tutaj wolną wolą, bo ona wynikająć z odosobnienia się od wszystkiego, tém samém wyzwala się z pod wpływów obcych duchowi.

Wypada ztąd iż w jaźni zamknięte są jako warunki poznanie i wola. Wszak ta zasada wprost ztąd pochodzi, iż duch jest rozumném jestestwem, a rozum jest zjednoczeniem podmiotu i przedmiotu; to zjednoczenie znowu odbywa się mocą poznania i woli, które, jak wićmy, są dwiema stronami rozumu. (Pneum. § 391).

Uważmy teraz iż ta możność ducha odnoszenia się do siebie, ta możność odosobnienia się jego stanowi właśnie jego osobowość. W osobie urzeczywistnia się, uosabia się znów powyższa teorya abstrakcyjna o poznaniu i woli (Pneum. § 390), uosabia się to odnoszenie się do siebie samego, to jednoczenie się podmiotu i przedmiotu. Osobowość, jak widzimy, jest prostym wypływem i rozwojem jaźni.

Lecz spostrzegamy zarazem iż osobowość, która nam tutaj wypłynęła, powstała mocą abstrakcyi, mocą negacyi wszelkiej treści; jest tedy sama negacyą; jest pustą, głuchą w sobie osobowość takowa, a tak jest podstawą pojęcia prawa.

Tak przeto teraz bliżej nam się wyjaśniło okréślenie podane pobieżnie i ogólnie w poprzednim §.

### § 526.

Gdy prawo wynika z abstrakcyi głuchéj, przeczącéj, jaką jest jaźń, jaką jest owa abstrakcyjna beztreściwa osobowość, zatém téż i prawo samo jest czémś zaprzeczającém, negacyjném, bo odrywa się (abstrahuje) od wszelkiej treści, jaka tylko być może w człowieku, i uważa go tylko jako abstrakcyjną osobę (nie pyta się przeto o treść duszy człowieka, o indywidualne jego uzdolnienie i t. d.); można tedy powiedzieć że prawo jest osobą abstrakcyjną, wyrażającą się w formie ustawy.

Z tego zatém widzimy iz prawo jest, ściśle mówiąc, jedynie zakazujące, przeczące, bo żąda jedynie aby ta osobowość abstrakcyjna człowieka była zachowana. Do tej negacyi mogą być też sprowadzone wszelkie ustawy prawne; one, ściśle mówiąc, są tylko zakazujące. Ta negacya wyraża zadanie, aby siebie i innych uważać za osoby, za jestestwa rozumne, więc za jestestwa mające wolą.

### § 527.

Z powyższej formuły (§ 526) wynika iż prawo występuje na jaw dopiero w stosunku do innych ludzi, zatem że te stosunki są konieczne do ziszczenia prawa wszelkiego. I zaiste mówimy iż gruntem osobowości jest odosobnienie się od świata ze-

wnetrznego i odnoszenie się do siebie; lecz aby się odosobnić, aby sie odnosić do siebie, potrzeba aby cóś istniało od czego się odosobniamy; aby się duch odniosł do siebie, trzeba żeby miał możność odnoszenia się do tego, co nie jest nim samym. Boć, jak wiemy z Logiki, każda odwrotność ma za warunek swój drugą odwrotność jej równą, ale będącą właśnie przeciwległością jej. Ztąd już wypływa dla idei prawa konieczność istnienia zewnetrznego świata. Lecz gdy to odnoszenie sie do siebie i odnoszenie do zewnętrznego świata wtedy dopiero iścić się może w prawdzie swojej, gdy się osobowość odróżniać będzie od przedmiotu podobnego jej, będacego przeto tém czém ona jest sama, będącego zatém osobą, przeto znać iż warunkiem iszczenia się prawa jest istnienie innych osob, bo tak dopiero iści się w zupełności owo logiczne prawo odwrotności. Osobowość przeto wtedy jest rzeczywista, wtedy siebie uznaje, wtedy poznaje się być osobą, gdy tę własna istote swoja pozna i w innych osobach, gdy siebie zewnątrz siebie obaczy; wtedy dopiero zradza się jedność myśli a istnienia, jako istnienia innych osobowości, wtedy zradza się jedność podmiotu i przedmiotu. Pod względem prawa widzimy tedy ludzi istniejących obok ludzi jako osobowości, jako jaźnie i monady abstrakcyjne.

Z rozumowania powyższego przekonać się zdołamy, iż naukę prawa wypadałoby zacząć od społeczności i na niej ugruntować rozwój prawa samego; i zaiste bez społeczności prawo jest jedynie wymysłem (fikcyą, jak już Fichte orzekł); w społeczeństwie, a raczej w państwie dopiero prawo staje się rzeczywistością, bo nietylko państwo i społeczeństwo ochrania prawa, ale człowiek, wstępując w stosunki społeczne, zawiązuje tem samem rozmaitość stosunków prawnych; tak dopiero rodzą się różne szczegółowe prawa wynikające z ogólnego abstrakcyjnego prawa, a tak co było ogólną abstrakcyą, nabiéra treści szczegółowej.

Lecz z drugiej strony również jest prawdą, iż społeczeństwo ma zaród swój w pojedynczym człowieku, że jest dopiéro wynikłością jego duchowej istoty. Widzimy przeto że społeczeństwo jest pojęciem nierównie treściwszém i wyższém niż pojęcie jednostkowej osobowości, będące głuchą abstrakcyą, że zatém społeczeństwo jest nierównie wyższém pojęciem, niż owo pojęcie abstrakcyjnego prawa. Tak więc widzimy iż jak z jednej strony pomyśleć o pojedynczym człowieku jako o podmiocie prawa bez społeczeństwa, tak znowu o pojęciu społeczeństwa pomyśleć nie można bez pojęcia prawa. Zjednoczywszy oba te względy widzimy:

100. Że w samej rzeczy w nauce naszej społeczeństwo jako pojęcie wyższe winno wystąpić dopiéro na wyższym, więc poźniejszym stopniu. Lecz uważmy że gdybyśmy tutaj od razu, przed rozwojem pojedynczego człowieka jako podmiotu prawa, rozpoczęli rzecz od społeczeństwa, już wtedy społeczeństwo nie okazałoby się jako następstwo konieczne naszego rozumowania, ale byłoby tylko przyjęte jako factum istniejące w świecie, i byłoby tylko jako factum wprowadzone w naukę; postępowanie zaś takowe, jako na factum a nie na rozumowaniu oparte, nie byłoby umiejętnem.

2re. Widzimy atoli również, że lubo pojęcie prawa winno być przedewszystkiem przedmiotem naszym, przecież rozwój takowy może być jedynie ogólnym i abstrakcyjnym; rozwój takowy będzie więc miał jedynie na celu okazać ogólne uzdolnienie człowieka do prawa. Lecz rozwinięcie prawa, postępując od stopnia do stopnia, wyjawi w końcu samo niedostateczność swoją i samo wykaże że pojęcie prawa bez społeczeństwa jest jedynie fikcyą, a tém samém pojęcie społeczności zrodzi się nam w skutek naszego rozumowania nad prawem. Tym sposobem pojęcie społeczeństwa znajdzie się w systemacie naszym jako konieczny wypadek rozumowania, nie zaś jako fakt znaleziony w świecie.

Widzimy tedy iż ta nauka abstrakcyjna prawa jest warunkiem koniecznym, prowadzącym do wyższych stopni, że atoli z góry wyznaje niedostateczność swoją. Tém samém już wyjaśnia się nam brak zasady nauki, nazwanéj dawniej Prawem Natury, uwającéj się zupełnie za niezawisłą od nauki roztaczającéj społeczeństwo. Bo jeżeli wyraz Natura ma znaczenie natury zmysłowej, przyrodzonej, cielesnej, już się pomieszało pojęcie człowieka a zwierzęcia; byłoby to wprost wyobrażenie Rzymian "jus naturale est, quod natura omnia animalia docuit" (D. l. 1. § 3 h. t.); jeżeli zaś z drugiej strony ta Natura ma znaczyć istotę duchową, toć właśnie z tej istoty jego wypływa życie w społeczności.

### § 528.

Jeżeli prawo gruntuje się na osobowości abstrakcyjnej, a takowa znów ma źródło swoje w woli, a wola z istoty swojej jest wyrażeniem się w przedmiocie, ztąd znać iż ta wola staje się dopiero wolą rzeczywistą, istotną, jeżeli wystąpi na jaw, jeżeli się urzeczywistni. Lecz istota każda o tyle nią jest, o ile zradza odpowiednie sobie zjawiska (jedność istoty a zjawiska jest rzeczywistością, jak wiemy z Logiki § 74, 76); tak przeto to wyjawienie, a tem samem urzeczywistnienie się woli, winno być osnową następnego wykładu naszego.

### a. Własność.

# § 529.

1ód. Powiedziano iż wola człowieka winna się urzeczywistnić, bo tak jedynie będzie wolą rzeczywistą; winna tedy wystąpić na jaw, wyrazić się w przedmiocie.

2re. Im wyższy będzie przedmiot, tém wyższy okaże się stopień woli ludzkiej. Bo wola, jako podmiot, z jednej strony a przedmiot z drugiej koniecznie sobie odpowiadają. Widać przeto iż wyjawienie się woli winno rozpocząć, od stopnia najniższego; wola winna się przeto naprzód wyjawić trybem najniższym, a tym sposobem odnieść się do przedmiotu również najniższego. Uważmy atoli że człowiek nietylko jest duchowem jestestwem ale zarazem i zmysłowem; wypływa ztąd iż pierwsze wyjawienie się woli wyrazi się zmysłowo i że się odniesie do przedmiotu zmysłowego, materyalnego jako najniższego.

*Scie.* Urzeczywistnienie takowe woli, będąc tutaj urzeczywistnieniem się osoby prawnej, a tem samem iszczeniem się pojęcia prawa, samo winno być prawnem.

Zebrawszy te trzy zasady razem widzimy iż wola przedewszystkiém urzeczywistnić się winna jako wola prawna w przedmiocie zmysłowym; urzeczywistnienie takowe jest wlasnością.

### § 530.

Z § 529 wynikają wprost następujące wnioski tyczące się własności.

10d. "Wola odnosząca się do przedmiotu tego winna być prawną" to jest wypływającą z ogólnego pojęcia osoby; zatém idzie że nie powinna obrażać pojęcia osobowości innych osób; słowem wola takowa winna się opiérać na *tytule* prawnym (justus titulus). Jest to piérwszy warunek własności.

2re. "Wola ta winna rzeczywiście być wolą wyrażenia się w przedmiocie "— winna być wolą mienia przedmiotu we własności; jest to drugi pierwiastek własności, (animus habendi rem). Jak tytuť prawny zależy na pojęciu prawa, osoby, w ogólności, jak przeto odnosi do woli wszystkich osób, tak animus odnosi do jednéj, pewnéj osoby i jest jéj wolą osobistą. Te dwa warunki są głównemi czynnikami prawa własności i stanowią jéj pojęcie. Lecz gdy przedmiot we własności będący jest zmysłowy, materyalny, gdy przedmiot ten ma wyrażać rzeczywiście wolą, gdy, jak powyżej powiedziano, wola na tym najniższym stopniu winna się wyrazić zmysłowo; zatém znać iż prawo własności a możność rozporządzania przedmiotem są w ścisłym z sobą związku; a zatém że prawo własności i prawo posiadania mają się w ścisłym stosunku do siebie. I zaiste własność ma się do posiadania, jak logiczna istota do zjawiska.

Posiadanie tedy już w sobie zamyka faktyczną władzę nad przedmiotem, następnie wolą mienia téj władzy. A rzecz jest obojętna, czy faktum posiadania będzie wykonywane bezpośrednio, czyli za pośrednictwem innych. Niżej rozwinie się dokładniej jeszcze znaczenie posiadania.

### § 531.

*lód.* Gdy mocą prawa własności wyrażamy wolą naszą za pośrednictwem przedmiotu zewnętrznego, gdy w ten przedmiot wstępuje wola nasza, zatém znać: naprzód,że nie może się stać przedmiotem własności jestestwo mające już samo przez się wolą, to jest będące osobą; powtóre, że nie może stać się własnością przedmiot, który choć jest sam przez się bezwolnym, już atoli jest przejęty wolą człowieka, słowem, który już jest obcą własnością.

# § 532.

2re. Gdy wola jest wypływem odnoszenia się człowieka do siebie samego jako osoby, gdy zależy na odosobnieniu się od wszystkiego, co jest zewnętrzne, gdy jest tedy ściśle własną wolą, wolą pojedynczą, jednostkową, wyłączną, przeto znać iż ona wtedy dopiéro się urzeczywistni, kiedy się wyrazi również odrębném wyłączném prawem, a zatém jeżeli się wyrazi wyłącznym sobie przedmiotem, słowem jeżeli będzie własnością *prywatną* (własną własnością). Własność prywatna jest dopiéro ścisłém wyrażeniem osobowości i woli człowieka.

Niéma jestestwa duchowego bez rozumu i niéma rozumu bez woli; niéma woli bez wyrażenia się jej; piérwszém wyrażeniem woli jest własność, więc idea własności jest prawdą logiczną. Toć jest cała teorya własności, bez innych się zupełnie obejść można.

Teorye własności, dowodząc jej, rozprawiają zwykle o celu i o skutkach własności. Takowe rozumowanie jest zupełnie nielogiczne. Teorya dowodząca własności powinna się przedewszystkiém pytać co jest własność, zrozumieć jej istotę, jej znaczenie logiczne. Na to zapytanie Filozolia winna wykazać, że zaprzeczenie własności jest zaprzeczeniem woli, że jest zaprzeczeniem istoty rozumnéj człowieka. Jeżeli zaś dowodzić będziemy własności, jak się zwykle dzieje, z celu, ze skutków zbawiennych wynikających z niej, zaiste trzeba być obranym ze zdrowego rozsądku i być człowiekiem złej woli, aby przeczyć prawdzie tych dowodów; ale te dowody i teorye same nie postawiły się jeszcze na logicznem stanowisku będącem twierdzą dla każdego dowodu i wywodu. Bo te teorye, biorac na pomoc cel i skutki własności, już tém samém przekraczają dzielnicę pojęcia logicznego własności samej, występują na obce jej pole, bo co innego jest skutek i cel własności, a co innego własność sama; dowodząc tedy prawa własności ze skutku tego prawa i z jego celu, dowodzą jej mocą czegoś, co już nie jest własnością samą, co jest niby względem niej obcem. Więc też nie dziw, że te teorye narażają się na zarzuty sofistyki idącej z bezrozumu i z woli przewrotnej. Jeden z wielu przykładów wystarczy; jeżelibyśmy np. chcieli dowodzić własności z potrzeb fizycznych człowieka, toć sofistyka nam odpowie, że opatrzenie tych potrzeb może być człowiekowi zaręczonem i bez własności, bo innym sposobem. Lubo zarzut takowy jest sofizmem, przecież będzie wywołany niedostatecznem rozumowaniem, bo opatrzenie potrzeb cielesnych nie jest gruntem własności; jakoż zwierzęta także mają potrzeby cielesne, a nie mają własności, dla czego? bo nie mają woli, bo nie są jestestwami rozumnemi.

Lecz podobne pomieszanie skutków, celów z jednéj strony, a istoty rzeczy z drugiéj, spotkać można i w innych dzielnicach pojęć. Tak gdy mowa jest o rodzinie, wypada przedewszystkiém okazać pojęcie logiczne rodziny; z tego pojęcia wypływa sama przez się jéj świętość. Zapominanie o gruncie logicznym rodziny a trzymanie się jéj skutków spaczyć może prawdziwe o niej wyobrażenie. Obaczymy również poniżéj iż te liczne, a często tak przeciwne teorye o karze, poszły właśnie ztąd iż rozprawiano ciągle o celu kary, a nie o jéj istocie logicznej. Kara, rodzina, własność, mają wprawdzie skutki ogromnej wagi, ale owe skutki i cele same wypłyną, bylebyśmy zrozumieli rzecz samą ze stanowiska logicznego.

Teorye, sądzące o rzeczy ze skutków i celów, postępują sobie rzeczywiście syntetycznie. Bo te teorye łączą skutki, cele, następstwa, w pojęcie ogólne, którego pragną dowieść; lecz takowe postępowanie, jak się rzekło, ma właśnie ten niedostatek, że się udaje na obce dzielnice, aby trafić do zamierzonej sobie prawdy. Metoda synte-

tyczna jest niedostateczną, jak widziano w Logice (§ 190). Metoda syntetyczna właściwie jest na swojem miejscu w Jeometryi, bo ta umiejętność mając dowieść jakiego twierdzenia nie zdoła prawdy orzeczonej w tem twierdzeniu wyprowadzić z twierdzenia samego, z istoty rzeczy, ale udawać się winna do innych twierdzeń, niby obcych danemu twierdzeniu, i łącząc te obce twierdzenie trafia dopiero do prawdy założonej sobie.

Dla czego się tak dzieje w Jeometryi, toć również wyłożono w Logice (tamże). Do filozofii, godnej imienia tego, należy wykazać błędy logiczne teoryi wymyślonej przez sofistykę, a przyjęte za prawdę przez głupotę.

### § 533.

Wiemy z Filozofii Natury iż przedmioty zmysłowe nie istnieją dla siebie, ale dla pojęcia (dla myśli), które wyrażają; one tedy giną, lecz myśl owa zostaje i nie ginie; przyodziewa się tylko w coraz nowe przedmioty jako w szaty nowe. 'Tak w sferze prawnėj, myślą, którą te przedmioty wyrażają, jest myśl i wola człowieka mającego te przedmioty we własności; one jako zmysłowe, przypadkowe, znikają, choć idea własności nie znika i przyodziewa się coraz w inne przedmioty, zmieniające ciągle wartość swoją.

Wynika ztąd że *ilość* przedmiotów, ich wartość, nie jest w żadnym związku z prawem własności; wszak i ze swojéj strony *quantitas* sama przez się może być nieskończenie wielka lub nieskończenie mała, jak wiemy z Logiki (§ 33), a przez to nie przestaje być ilością. Prawo własności, jako pojęcie rozumowe, nie może ulegać żadnej miarze, żadnemu liczeniu. *Prawo* własności *a ilość* przedmiotów własnych nie są w żadnym związku. Prawo własności jako prawo iści się w zupełności, czy będzie się

iścić w rzeczy najdrobniejszéj, czyli w skarbach nieprzebranych. Co innego tedy jest prawo do własności jako idei, a co innego prawo do pewnych oznaczonych przedmiotów. Tutaj minimum i maximum niéma miejsca.

### § 534.

Ze ścisłego stosunku własności a posiadania widać (§ 530) iż te jedynie przedmioty mogą być we własności człowieka, które mogą być poddane rozporządzeniu fizycznemu jego woli. Ztąd ogólne potęgi natury, światło, ciepło i t. d. nie mogą być przedmiotem własności.

# § 535.

Rzekliśmy (§ 530) iż tytuł prawny i wola mienia przedmiotu we własności stanowią całe pojęcie prawa własności; lecz że to prawo znajduje faktyczne wyjawienie swoje dopiero w posiadaniu. Zatem idzie iż pod tym względem różnie te trzy pierwiastki wiązać się mogą:

1. Połączenie rzeczywiste wszystkich tych trzech pierwiastków daje na wypadek pełną własność (dominium plenum).

2. Jeżeli będzie justus titulus, i wola (animus), a braknie posiadania, wtedy właściciel, zachowując prawo własności, ma prawo dochodzenia posiadania w celu uzupełnienia własności.

3. Jeżeli jest możność faktyczna rozporządzenia przedmiotem jako własnością, a przytem wola mienia rzeczy we własności, lecz brakuje tytułu własności, wtedy jest *posiadanie w ścisłem* znaczeniu.

Widzimy że gdy posiadacz ma jedynie animum, lecz, mu brakuje tytułu prawnego, to jest prawa ogólnego, opartego na przedmiotowej ogólnej prawdzie,

więc znać iż posiadacz ma się do właściciela jak prawda podmiotowa osobista do prawdy ogólnéj przedmiotowej będącej prawdą dla wszystkich; z tego też powodu posiadacz ustępuje właścicielowi, mającemu tytuł i wolą. Jakoż posiadacz ma jedynie za sobą fakt i wolą, a właściciel ma za sobą prawo, więc pierwiastek duchowy; fakt jest zjawiskiem a prawo istotą jego (§ 520).

Lecz gdy wiemy z Pneumatologii i Psychologii, a mianowicie z Logiki, o ścisłej łączności poznania a woli; gdy wiemy że obie są jedynie odwrotnemi stronami ducha, wypływa ztąd iż w posiadaniu baczyć należy na stosunek woli do świadomości, do przekonania posiadającego o swoim tytule a prawie. Jest tedy wielkiej wagi, czy posiadający wie lub też nie wie iż mu brakuje tytułu, iż rzecz jest obcą własnością, słowem, czyli jest posiadaczem w złej lub dobrej wierze.

Różnice takowa czynią téż ustawodawcy przyznając posiadaczowi w dobrej wierze różne prawa, z których najważniejszem zapewne jest prawo iż może przez posiadanie przedawnieniem dójść do rzeczywistej własności, a tem samem dopełnić sobie brakującego tytułu prawnego. Lubo głównym celem ustaw w téj mierze jest ustalenie stosunków prawnych, przecież to odróżnienie prawodawstw między posiadaczem w dobrej i złej wierze ma jeszcze powód rozumowy za sobą. Posiadający bowiem w dobrej wierze opiérając się na zbiegu okoliczności mniema że ma · tytuł, że ma prawo własności; to prawo jest dla niego dopiero jedynie prawdą osobistą, podmiotowa, a nie jest jeszcze prawdą przedmiotową, prawdą rzeczywistą dla drugich; nie jest jeszcze prawem. Lecz gdy z jednej strony każdy człowiek jest rzeczywiście tém, czém jest świadomość jego, gdy świadomość stanowi jego rzeczywistość, gdy z drugiej strony posiadacz w dobrej wierze urzeczywistnia zewnetrznie

świadomość swoją w przedmiocie względem drugich, ztąd też to, co było jedynie przekonaniem osobistém, może być uznane za prawdę przedmiotową; ztąd to, co było urzeczywistnieniem woli zewnętrzném, może się stać rzeczywiście prawdą dla drugich. Posiadanie zaś w złej wierze jest właśnie w samym zarodzie rozdwojeniem między wiedzą a wolą, jest to sprzeczność w niém zamknięta, bo mocą wiedzy jest w niém poznanie że rzecz jest obca, a wolą chce ją mieć za swoją. Tutaj wola i wiedza, które z istoty logicznej swojej winny być jedynie dwiema stronami jednej i tej samej całości, znajdują się w sprzeczności; wiedza ma świadomość że wola jest bezprawną, a z bezprawia żadne się prawo rodzić nie może.

4. Nastąpić może jeszcze jedna kombinacya pierwiastków wzmiankowanych w § 530, gdy będzie możność faktyczna rozporządzenia przedmiotem, ale brakować będzie tytułu własności i woli rozporzą-. dzania nim jako swym własnym przedmiotem; stosunek takowy wedle § 520 nie jest posiadaniem, ale dzierżeniem (najemnik, depozytaryusz i t. d.)

# § 536.

Prawo własności jako pojęcie jest ogółem, jest abstrakcyą; atoli gdy przyjdzie do rzeczywistego wykonania prawa tego, wykażą się różne jego strony, a tém samém różne szczegółowe prawa z niego wypływające, będące skutkiem różnego urzeczywistnienia woli.

Wszelako aby wykonanie tych praw było podobném, wypada aby właściciel miał możność rozporządzania rzeczą wedle prawnej woli swojej; ta możność jest posiadaniem, jak wiemy. O niem już mowiliśmy wyżej. Lecz ile jest stron, więc celów w podmiocie prawnym czyli w człowicku; ile nawzajem znowu jest stron w przedmiotach mogących być środkami dla owych celów, tyle z prawa własności wywiązuje się praw szczegółowych. Te prawa bezwzględu na treść ich mogą się sprowadzić do dwóch następujących rodzajów. Jakoż gdy w każdym przedmiocie zmysłowym odróżnić można jego istotę od jego przypadłości, zatém téż będą prawa albo odnoszące się do istoty przedmiotu (do jego istności, substancyi, np. zużywanie przedmiotu, niszczenie i t. d.) albo odnoszące się do jego przypadłości (accidens, np. owoce (Log. § 80).

### § 537.

Rzekliśmy iż ile stron jest w człowieku mogących być celem, i ile stron jest w przedmiocie mogących być środkami dla niego, tyle praw wypływa z prawa własności. Lecz gdy wedle prawa abstrakcyjnego właściciel niema położonych sobie granic w rozporządzaniu własnością, wynika ztąd iż jak może pozbyć się całej rzeczy, tak też może jedno lub więcej z tych praw oderwać od ogółu prawa własności i oddać je w obce ręce (np. służebność).

Gdy atoli prawo własności zależy, jak wiemy, na wyrażeniu woli swojej w przedmiocie, a woli swojej własnej, odrębnej, wyłącznej, a tém samém z wyłączeniem każdej innej woli, zatém idzie że to prawo, oderwane od ogółu praw służących właścicielowi, może ograniczyć własność albo pod względem wykonywania czynności, do których własność nadaje prawo, albo może ograniczyć własność pod tym względem iż pozwala na czynności, któreby właściciel mógł wzbronić.

Widzimy że to odłączenie niektórych praw szczegółowych z ogólnego prawa własności jest jedynie ograniczeniem własności, lecz że zrzeczenie się wszystkich praw, oddanie wszystkich w obce ręce a zachowanie sobie tytułu własności byłoby jedynie fikcyą własności.

# I. Nabywanie własności. .

### § 538.

Z istoty rzeczy saméj wynika, iż zanim przypatrzymy się stosunkom, w których nabycie własności przez jednego człowieka jest jej utratą dla drugiego, wprzód dla jaśniejszego pojęcia rzeczy przejdźmy pokrótce jednostronne rodzaje nabycia i utraty własności; będziemy przeto naprzód mieli głównie wzgląd na jednego człowieka; tutaj więc wzgląd na drugiego człowieka o tyle jedynie występuje, o ile tego rzecz sama koniecznie wymagać będzie.

Ze związku ścisłego własności a posiadania wynika, że jak własność prowadzi do posiadania, tak nawzajem posiadanie może zrodzić własność. Wzięcie rzeczy niczyjéj w posiadanie jest zarazem nabyciem własności, jest to zawłaszczenie. Tutaj człowiek, wyrażając wolą swoją w rzeczy zmysłowej, okazuje sposobem bezpośrednim panowanie ducha nad naturą bezwolną. Zawłaszczenie trudne znajdzie zastosowanie swoje w społeczeństwie rozwiniętem, w którém niema rzeczy niczyich; tu jedynie zawłaszczenie znajduje analogie swoje (w zbiórce lesnej, w spólnem polowaniu).

2re. Zawłaszczenie jest pierwszym sposobem nabywania własności, bo jest bezpośrednim pod każdym względem; tu nie trzeba przyłożenia się właściciela, ale wprost wzięcia rzeczy. Następnym stopniem jest nabytek przyrodzony. Sposób ten ze strony właściciela również jest bezpośredni, ale ze strony przedmiotu jest pośredni, bo potrzeba przedmiotu już istniejącego, do którego nowy przedmiot przybywa. To się dzieje dwojakim trybem: albo w ten sposób iż rzecz, która pierwiastkowo była w rozdzieleniu od naszej własności, połączyła się z nią jako z głównym swoim przedmiotem (nadsypki, odsypy, przyrzeczne); albo przeciwnie, gdy rzecz nowa się rodzi organicznie z dawnéj i *oddziela* się od niéj, staje się przedmiotem odrębnym (owoce, przychowek i t. d.).

*3cie:* Następnie nabycie własności dzieje się za pośrednictwem, za przyłożeniem się samego właściciela, zatém naprzód mocą *przeobrażenia* przedmiotu; tutaj wartość wyższa, którą sprawia przerobienie przedmiotu, jest rzeczywiście pomnożeniem własności; przerobienie atoli staje się prawdziwie nabyciem własności, jeżeli się przerabia osnowę będacą własnością obcą, i jeżeli przerobienie jest istotne, jeżeli zmienia istotę przedmiotu tak, iż robota przeważa wartość osnowy; w takim bowiem razie przedmiot pierwotny zaginął, nie istnieje przeto z istoty swojej (specificatio). Przecież w każdym razie nie wyłącza się wynagrodzenie tej osnowy, bez względu na to, czy przerabiający jest w dobrej, lub złej wierze.

4to. Przerobienie jest o tyle jeszcze bezpośredniém nabyciem własności, iż ma za warunek swój osnowę daną. Lecz jeżeli przedmiot jest utworzony zupełnie duchowy i z osnowy i z formy (jak np. w pracach umysłowych), wtedy nabycie własności takowe jest stworzeniem sobie własności.

# II. Utrata własności.

## **§** 539.

Tutaj znajdujemy analogie z powyższemi sposobami nabywania. Tak naprzód zawłaszczenie odpowiada opuszczeniu przedmiotu (derelictio), przez które rzecz staje się niczyją; ubytek naturalny odpowiada przybyciu; zużywanie przedmiotu znów ma odpowiednie swoje pojęcie w przerobieniu przedmiotu podwyższającém wartość rzeczy; zniweczenie ma sobie równoległe pojęcie w stworzeniu sobie własności it. d.

# III. Nabywanie i utrata własności. § 540.

Powyżej uważaliśmy nabycie i utratę własności jednostronnie; teraz przypatrzmy się stosunkom w których nabycie własności ze strony jednego człowieka jest zarazem utratą jej ze strony drugiego. Tutaj rzeczywiście wykazują się trzy wypadki:

10d Albo powod tkwi w osobie utracającego, spadek; 2re albo w osobie nabywającego, przedawnienie; albo 3cie powod tkwi w obu stronach spólnie; jest to przeniesienie dobrowolne własności.

Lecz rzecz o *spadku* o tyle jedynie należy w zakres ścisłego prawa, o ile jest przeniesieniem własności, z istoty zaś swojej należy do nauki o obyczaju, i tam znajdzie miejsce swoje.

Przedawnienie było wyłożone już powyżej, gdyśmy mówili o posiadaniu (§ 525). Przedawnienie, jak tam powiedziano, opiera się głównie na tej zasadzie, iż przedmiot we własności będący jest zmysłowy, że istnieje w czasie. Ztąd wypływa że i wola mienia przedmiotu we własności (animus) również wyrazić się winna sposobem zmysłowym w czasie; zatém brak wyrażenia woli takowej może zrodzić domniemywanie, że rzecz jest niczyją własnością, i pociągnąć za sobą jej utratę. Uważmy atoli naprzód, iż tutaj mowa jedynie o wyrażeniu woli, a bynajmniej nie o używaniu własności, bo używanie lub nieużywanie zależy jedynie od właściciela; powtóre, że mimo braku wyrażenia woli własność trwa, że tedy do przedawnienia potrzeba pewnego przeciągu czasu; nakoniec, że nabywający winien być w dobrej wierze.

Najwyższy atoli szczyt nabywania i utraty własności wtedy wystąpi, jeżeli nabycie i utrata dziać się będą z wolą spólną dwóch osób; wtedy ich różne i odwrotne sobie wole połączą się w jedność. Stosunek takowy jest *umowa*.

#### b. Um o wy.

# I. Pojęcie umowy.

#### § 541.

Powyżej ogólnie skreśliliśmy pojęcie umowy, która tworzy drugi stopień nauki o prawie abstrakcyjném; jest tedy z treści swojej odwrotną pierwszemu, bo nauce o własności.

Obaczmy różnice stopnia niniejszego od poprzedniego, a tém samém ich związek wzajemny. W nauce o własności widzieliśmy jedną tylko osobę, jedną wolą pojedynczą wyrażającą się w przedmiocie; wszystkie inne wole miały się do niej jedynie biernie, zezwalały domyślnie na to prawo, zezwalały milczeniem, a tak wyobrażały ogólną ideę prawa. W umowie przeciwnie, w obec jednej oznaczonej woli występuje druga, również oznaczona i pewna, będąca jej odwrotna a będąca z nią w jedności (zgadzająca się z nią); tutaj przeto tamta pierwsza wola otrzymuje wyraźne, czynne potwierdzenie i uznanie swojego prawa przez wolą drugą.

We własności wola miała swoje uprzytomnienie w przedmiocie zmysłowym, we własności będącym; w umowie zaś właściciel, zrzekając się własności rzeczy, zrzeka się tém samém woli mienia jej we własności; przedmiotem jego woli jest więc teraz już jego własna wola, schodząca się z wolą drugiej strony.

Ta druga strona znowu nabywa rzeczy nie mocą własnej tylko woli, ale również mocą woli strony pierwszej, więc jej własna wola i wola strony pierwszej jest dla niej właściwie przedmiotem. Zatem idzie że żadna z tych dwóch stron nie widzi woli swojej w przedmiocie, ale że każda widzi siebie w drugiej, że obie się nawzajem w sobie przezierają, obie się nawzajem uznają jako osoby prawne. Jest to ogromny postęp, bo obie strony już nie mają urzeczywistnienia swojego w przedmiocie zmysłowym, ale w świecie duchowym, w jestestwach duchowych; tam widzą uznanie swoje prawne. Ztąd też gdy przedmiotem własności może być jedynie rzecz zmysłowa, przedmiotem umowy może być własność, świadczenie, działanie i t. p. słowem, wszystko co może zastąpić rzecz, przedmiot zmysłowy, a tém samém co jest różne od saméj osoby umawiających się, co tedy może być od osoby odłączone, a zatém przeniesione na drugą osobę.

### § 542.

Gdy, jak się rzekło, w umowie przedmiotem jest wola (więc strona duchowa, wewnętrzna), ztąd zjednoczenie się woli obu stron stanowi już zupełność i ważność umowy; umowa różni się przeto od samego wykonania jej, które jest jedynie jej uzewnętrznieniem. Jakoż gdyby ważność umowy zależała od jej wykonania, wtedyby umowa się iściła w miarę jej dopełnienia, wtedy każda cząstka wykonania umowy w czasie byłaby nową umową; byłoby tyle umów, na ileby cząstek można podzielić jej dopełnienie, a tych cząstek jest nieskończenie wiele. Dane i przyjęte zobowiązanie przeto jest tutaj istotą; a gdy dzielnica prawa niéma wzgledu na strone moralna (na intencya i t. d.), więc też w umowie baczy się jedynie na zewnętrzne przyrzeczenie, bez względu na to, czy takowe jest szczére lub nie, czy w dobrej wierze dane czyli podstępnie. Lecz jak ważność umowy nie zależy od zmysłowego jej wykonania, ale od umówienia się, azatém od treści zamkniętej w woli obu stron, tak tu również i przedmiot umowy wzięty jest z treści, bo z wartości swojej. W wartości idealizuje się, uduchownia przedmiot; w niej jakość, rodzaj przedmiotu zamienia się na ilość. W wartości jednoczą się obie wole. Lecz właśnie dla tego iż tu

nie chodzi o moralną treść człowieka, przeto umowa nie ma względu na cenę, jaką która z stron przywiązuje osobiście do rzeczy (pretium affectionis), ale tu chodzi jedynie o jej wartość bezwzględną, a ta znow jest wypadkiem potrzeb publicznych. Wartość jako pojęcie ilościowe jest miarą porównania różnych przedmiotów, świadczeń, usług i t. d.

Ztad już widać iż małżeństwo nie jest umowa, bo nie tyczy sie ani rzeczy, ani przedmiotu mogącego uchodzić za rzecz, bo w małżeństwie, jak obaczym niżej, występuje cała osoba jako osoba z całą swoją treścią, z treścią, która nie może być odłaczona od osoby bez zniszczenia w niej pojecia osoby. Jeżeli w umowie chodzi o służbe, o świadczenia, toć te służby i świadczenia są przecież co innego, niż sama osoba świadczącego; mają wartość rzeczy, która wyobrażona jest z drugiej strony pieniedzmi lub innym sposobem. Gdy do małżeństwa potrzeba rzeczywiście wzajemnego zezwolenia, zatém pomieszano pojęcie małżeństwa z pojęciem umowy; uważają tedy małżeństwo za związek mogący być tak rozwiązanym jak umowa każda. Choć atoli małżeństwo winno się zacząć od umowy, toć przez to nie jest umowa ale stosunkiem obyczajowym. Pomieszanie tych dwóch względów w całej obrzydliwej, cynicznéj szpetności występuje przedewszystkiem w filozofii Kanta. Niezadługo potém przeszło w prawodawstwa nadane, a tak do szczętu dokonane zostało pomącenie wyobrażeń. Podobne zwichnienie pojęć widzimy też w zdaniu jakoby państwo, społeczeństwo, było z istoty swej umową. Jeżeli człowiek zawiera umowe, to dla tego że ją chce zawrzeć, zatem dla tego, żeby mógł i nie wchodzić w umowe; lecz że żyje w społeczności, w państwie, czyni to dla tego iż nie może nie żyć w społeczności i państwie, że życie w społeczeństwie

jest koniecznością duchowej natury człowieka. Uważanie małżeństwa i państwa za umowe jest, jak się rzekło, pomąceniem pojęć prawnych a obyczajowych, które są zupełnie innej i wyższej istoty, niż gołe, abstrakcyjne idee prawne. Tutaj znów mamy przykład spaczenia pojęć, jeżeli niższe przeniesiemy do wyższych. Jak goła liczba nie wystarczy w sferze mechaniki, jak pojęcie mechaniczne nie wystarczy w fizyce a fizyczne w chemii, jak znów chemizm niedostatecznym się okaże, jeżeli wedle niego mierzyć zechcemy zjawiska organiczne, jak znów z organizmu samego nie wytłumaczymy sobie zjawisk duchowych, tak podobnie i prawo okaże się czczem, jeżeli go przeniesiemy do sfery moralności i obyczaju. Zastosowanie tak zwanego prostego rozsądku do prawd religijnych lub filozofii możnaby przyrównać do kamieniarza, który się zabiera do posagu, lub do konowała, który się ludzi leczyć poważa. Atoli rzecz o małżeństwie znajdzie później jeszcze bliższy swój rozwój.

# II. Podział umów.

#### § 543.

Gdy piérwiastkiem składowym umowy są strony i treść umowy, zatém podział logiczny umowy gruntuje się na tych względach jako na podstawie swojej. Rodzaje umów tedy będą różne wedle tego, czy one są obustronne, czyli jednostronne, a każdy z tych rodzajów będzie miał różne poddziały w sobie wedle tego, czy przedmiotem będzie rzecz pewna, czyli jej wartość lub używanie rzeczy i t. d., czy téż świadczenie. Trzeci zaś rodzaj umów będzie miał za treść samo zabezpieczenie poprzedniej umowy (rękojma, hipoteka i t. d.

#### **§** 544.

Lecz z rozmaitości rodzaju umów znać już rozmaitość możebną woli ludzkiej; ta wola przeto dla rozmaitości swojej może się stać bezprawną. Tak tedy występuje trzeci stopień prawa abstrakcyjnego, bo bezprawie. Bliższy związek między umową a bezprawiem obaczymy zaraz poniżej.

#### . Besprawie.

#### § 545.

Rzekliśmy dopiéro iż różność rodzajów umów dowodzi rozmaitości a przypadkowości woli; ta przypadkowość jest powodem, że wola sama może być przeciwna pojęciu prawa. Podobnie pod względem przedmiotu samego widzimy, że takowy właśnie dla tego iż jest wewnętrznym, iż ma różne strony, może stanąć w różnych stosunkach do różnych osób, a tak wykazuje różne przypadkowości swoje. Ta rozmaitość woli różnych, ta rozmaitość możliwych stosunków przedmiotu do różnych osób jest podstawą bezprawia, bo w téj rozmaitości jedna tylko wola może być prawną, jeden tylko stosunek może być z prawem zgodny, innę zaś wole, inne stosunki będą mu przeciwne.

# I. Stopnie bezprawia.

#### **§** 546.

Bezprawie, właśnie dla tego iż zależy od samowolności, od woli przypadkowej, będzie miało różne stopnie swoje.

10d. Piérwszy stopień będzie ten, iż wola rzeczywiście opiéra się na prawie i chce wykonania jego, ale mylne czyni zastosowanie; w zastosowaniu tedy bierze mylnie pozór prawa za prawo samo; jest to bezprawie w dobréj wierze, okazujące się w sporze cywilnym. Tu przeto wola jest prawna, ale objawienie się jej, uzewnętrznienie, jest bezprawnem.

2re. Jeżeli w sporze cywilnym wola stała na podstawie ogólnej prawa i chciała wykonania jego, lecz myliła się tylko w zastosowaniu biorąc pozory same za prawdę; tak następny rodzaj bezprawia we wnętrzu swojej woli jest przeciwny prawu; wola chce bezprawia, pokrywa się atoli zewnętrzném pozorném zastosowaniem się do prawa i świadomie używa formy prawa do zgwałcenia prawa, jest to podstęp.

*3cie.* Jeżeli zaś wola wewnętrzna, tudzież wyjawienie się jej czyli forma, będą prawu przeciwne, wtedy bezprawie jest zupełne, jest *zbrodnia* (w abstrakcyjném znaczeniu, dla tego że i czyn prawny jest prawym z istoty, bo z woli i ze zjawiska). Tak w bezprawiu cywilném istota jest prawna, a zjawisko bezprawném; w podstępie przeciwnie zjawisko jest prawném a istota bezprawna; w zbrodni zaś i istota i zjawisko jest bezprawiem.

## § 547.

Bliższa charakterystyka tych różnych rodzajów bezprawia wypływa z zasad logicznych które tutaj przypominamy. Jakoż, w Logice mówiąc o sądach rzekliśmy (§ 102 przyp.), iż sąd wprost przeczący (np. ten kwiat nie jest biały) nie przeczy jakoby ten podmiot sądu nie należał pod ogół jakiś, nie przeczy tedy ogółu (nie przeczy że ten kwiat ma barwę jakąś, że należy pod ogół barwy, nie przeczy barwy jako ogółu), przeczy jedynie iż ta szczególność (ta białość) tego ogółu (tej barwy w ogólności) nie przystoi temu przedmiotowi (temu kwiatu); podobnie w sporach cywilnych strona nie przeczy ogólnego pojęcia prawa, owszem odwołuje się do niego, ale przeczy jedynie, jakoby nie było słuszne zastosowanie przez stronę drugą szczególnego prawa do tego pojedynczego przypadku. W sprawach karnych zaś winowajca już nie przeczy zastosowania prawa, ale przeczy w ogólności pojęcie prawa; tutaj jest zaprzeczenie bez końca, zaprzeczenie nieskończone, bo przeczy wszystkie szczególności składające ów ogół, (sąd nieskończony np. to nie jest *a*, nie jest *b*, nie jest *c*, nie jest *d*, i t. d. bez końca).

W sądach cywilnych tedy są dwa rożne sądy, a wyrok sędziego, jako trzeci sąd, jest ich rozsądzeniem, jest zastosowaniem jednéj ze szczególności objętych ogólném pojęciem prawa do tego przypadku pojedynczego.

Widzimy że gdy w sporach cywilnych wola strony przegrywającej opierała się w ogólności na pojęciu (na idei) prawa, myliła się tylko z szczegółowém zastosowaniem (§ 537), więc ten wyrok sądu nie przeczy też woli strony, ale zaprzecza jedynie to zastosowanie; wyrok ten nie odnosi się przeto do jej woli w ogólności, nie uderza tedy w jej osobę, bo jej mylne szczegółowe zastosowanie prawa nie stanowi ogółu jej osoby, ogółu jej woli. Przeciwnie w sprawach karnych wola pojedyncza przeczyła prawo w ogólności, zatém ona cała jest bezprawna; ztąd też wyrok sądu karnego odnosi się do tej woli bezprawnej, do osoby, odnosi się do niej karą. Prawo ogólne uderza karą w wolą pojedynczą, jednostkową, zaprzeczającą prawo.

# § 548.

Teraz gdy nam już wystąpiło pojęcie kary wypływające z bezprawia, zdołamy z dokładnością okréślić wzajemny stosunek tych trzech stopni prawa któreśmy powyżej rozwinęli. - Jakoż we własności prawo było wykonywane przez jedną pojedynczą osobę; pojęcie prawa ogólne, wyrażające się w innych osobach, miało się do tej osoby trybem domyślnym, milczącym; było to negacyjne zezwolenie; prawo dało o sobie znać nie przeszkadzając. W umowie zaś już występują dwie wole szczegołowe, odwrotne sobie, a przecież zgadzające się; to zgadzanie się ich jest wzajemném uznaniem zobopólnego prawa. Idea prawa wyobraża się, tutaj w kształcie dwojéj woli odszczególniającej się od siebie. Dopiéro w bezprawiu występuje prawo nie już w kształcie pojedynczego człowieka (jak we własności), ani w postaci szczegółowej swojej woli (jak w umowie), lecz w kształcie ogólnym jako czynne, jako ścierające wolą jednostkową, która zgwałciła ideę prawa. Tym trybem zkolei wystąpiły tu wszystkie trzy pierwiastki pojęcia logicznego, bo pojedynczość, szczegółowość i ogół.

Lecz tutaj iści się już co się rzekło na początku tego wywodu (§ 527); tam powiedzieliśmy iż rozwój sam przez się teoryi prawa abstrakcyjnego okaże niedostateczność tej abstrakcyi i poprowadzi rozumowanie do pojęcia społeczności.

# II. Kara.

# § 549.

Powyżej wypłynęło nam ogólne wyobrażenie o karze, teraz zechciejmy bliżej oznaczyć jej pojęcie.

Zaprzeczyć nie można że kara jest koniecznym środkiem do utrzymania społeczeństwa, że kara ma najważniejsze cele. Lecz dla zrozumienia ścisłego znaczenia i pojęcia kary, wypada nam uważać zrazu karę samą w sobie, nie mieszając jéj bynajmniej z jéj celem. Albowiem gdybyśmy chcieli okréślić znaczenie kary, jéj istotę, za pośrednictwem celu jéj, już wtedy uważalibyśmy karę jako środek do celu; odnosząc zaś karę do celu, odnieślibyśmy ją do czegoś, co jest niby zewnątrz jéj istoty, co niby istnieje po za obrębem ścisłego i czystego jéj pojęcia. Wtedy sądzilibyśmy o niej na dzielnicy obcéj dla niej, zamiast coby ją badać wypadało z jej własnej istoty, niby w jej własnym domu. Mylność podobnego postępowania rozebraliśmy już powyżej, kiedyśmy mowili o własności Pomieszanie pojęcia kary z jej celem zrodziło właśnie te wrzkome filozoficzne teorye o karze, które się zjawiały i ciągle zjawiają w literaturze.

Uważmy atoli iż, abstrakcyjnie się wyrażając, występek, zbrodnia, mają w sobie karę zarodem, tak jak przyczyna ma w sobie zarodem skutek; wszakże ten stosunek przyczyny i skutku, działania i oddziaływania, nietylko winien być wzięty jako istniejący w naszej myśli, ale za prawdę istniejącą we wszech istnieniu, (jest to wypływ logiki wszech rzeczy, onego logos ogólnego, jest to kategorya logiczna).

Jakoż, ściśle rzeczy biorąc, uważmy że wiemy z Logiki, iz jak z jednej odwrotności wypływa druga, jak niema działania bez oddziaływania, tak występek i zbrodnia byłyby nielogicznością, bezrozumem. Kara jest jedynie oddziaływaniem ogólnego prawa, odpowiadającego na działanie zbrodni, na gwałt wyrządzony prawu; prawo odpowiada gwałtem wyrządzonym na osobie. Zbrodniarz zaprzecza ogólne prawa, a natomiast czynem swoim uświęca swoje prawa wyjątkowe, jednostkowe. Wynika ztąd iż też idea prawa ze swojej strony zaprzecza występcę, stosując własne jego prawo do niego samego; zbrodniarz jest karany wedle własnego prawa swojego. Kara jest tedy prawem zbrodni. O ile zbrodnia przeczy prawo, o tyle sama jest przez nie zaprzeczona; jakie działanie, takie oddziaływanie; zbrodnia tedy sama w sobie ma wymiar kary. Zbrodnia zaprzecza prawo; prawo zaprzeczając zbrodnię zaprzecza to jej zaprzeczenie przez nią zdziałane, a tak wraca się stan normalny- Kara jest tryumfem prawa.

Rzekliśmy że brak zgody między teoryami głównie ztąd pochodzi, iż mieszały pojęcie, to jest

71

istotę kary z jéj celem, celem prawodawcy. Ważności celu tego nikt zaiste nie przeczy, ale cel nie wystarczy by zrozumieć pojęcie kary. Nie tutaj miejsce byśmy przeszli krytyką rzeczone zdania, przytoczmy niektóre z nich jako na przykład. Tak teoryą swojego czasu bardzo wziętą była teorya, jakoby kara miała cel odstraszenia innych; gdyby ta teorya była prawdziwą, możnaby karę wykonać na niewinnym, byle wmówić w lud że jest winowajcą; jeżeli zaś ta teorya oburza się sama na tę myśl, więc już znać iż ona sama chce aby kara była sprawiedliwa, więc wyznaje że istotą kary jest sprawiedliwość, nie ów cel odstraszenia.

Inna znów teorya widzi w karze środek zabezpieczenia społeczności od gwałtów zbrodniarza. Wedle téj teoryi wypływa że gdyby społeczność mogła mieć pewność iż winowajca nie będzie szkodził więcej towarzystwu, jużby wtedy nie trzeba go karać. Widzimy iż obie te teorye odnoszą się do przyszłości. Obok tej staneła teorya zagrożenia (Feuerbacha). Ustawa zagraża karą, zatėm winowajca nie może się żalić na karę, bo wiedział o niej, lecz w takim razie najlżejsze winy mogłyby być śmiercią karane; byłoby to wedle tej teoryi sprawiedliwie, a winowajcy nie czyniłoby się krzywdy. Taką samą możnaby dać odpowiedź teoryi, która uważa za istotę kary sankcyą, powagę ustaw. Lecz ustawa mierząc karę wedle wykroczeń już sama przez się okazuje, iż jej chodzi o sprawiedliwość a nie o sankcya samą. Te kilka przykładów wystarczą. Powtarzamy jedynie iż kara dla tego jest ugruntowana na rozumie, że jest prostym skutkiem a odwrotnością złego; złe powinno być zaprzeczone, nie powinno istnieć; tém zaprzeczeniem jest kara. -

Mówiliśmy iż zbrodnia i kara mają się do siebie jak przyczyna i skutek, jak działanie i oddziaływanie. Oba te stosunki są kategoryami logicznemi i w tej też abstrakcyi powinny być pojęte, jeżeli mamy zrozumieć istotę kary. Zwyczajnie mówiąc o karze, wystawiamy sobie społeczeństwo, państwo wymierzające karę, a tem samem ludzi występujących na scenę; ale kategorye owe są ustawami logicznemi i byłyby ustawami wszech bytności choćby ludzi nie było. Trzeba się tedy oderwać od wyobrażeń zwyczajnych, przenieść się do abstrakcyi logicznej, a wtedy okaże się też i logiczność kary, okaże się nietylko logiczność myśli ludzkiej, ale logiczność panująca we wszechistnieniu.

#### § 550.

Gdy atoli kara ma być objawieniem się, wystąpieniem ogólnego prawa, zatém do kary nie powinna się mieszać wola jednostkowa, więc prywatna; kara nie powinna być wykonywana przez osobę prywatną, ktora ucierpiała z powodu zbrodni, bo wtedy kara przybiera charakter zemsty osobistej, i znów nawzajem wywołuje z drugiej strony zemstę (vendeta); bo wtedy stopień kary, odwet, nie bywa odpowiedni stopniowi występku, a oddziaływanie nie byłoby równe działaniu które je wywołało. Wszak karze nie chodzi o osobę która przez zbrodnię ucierpiała, ale chodzi o ideę prawa i sprawiedliwość; wynagrodzenie szkód jest jedynie rzeczą prywatną i nic więcej.

Odwet będący zatém istotą kary jest zarazem jéj miarą. Lecz odwet nie może być zawsze ściśle wykonanym co do jakości; przecież o tę ścisłość nie chodzi wcale; jak bowiem w sprawach cywilnych nie chodzi, jak widziano, o tę jedną i pewną rzecz ale o wartość, zatém o ilość, tak również w wymiarze kary nie chodzi o jakość kary, ale o stopień, o pojęcie ilościowe. Wola zaś zła zbrodniarza ma swoją bytność zewnętrzną w osobie jego i we własności jego, niby w dalszym ciągu jego osoby; ztąd też kara zwraca się przeciw jego osobie i własności.

### § 551.

Lecz uważmy że gdy kara jest zaprzeczeniem woli bezprawej, gdy się zastosować winna do stopnia bezprawości, zatem też pierwszy warunek kary jest wyjaśnienie, czyli z doprawdy takowa wola miała miejsce, a zarazem ocenienie stopnia jej bezprawości. Jakoż wiemy z Logiki (§ 194) iż treść ducha uzewnętrznia się czynem jako zjawiskiem swojém. Czyn nasz wciela się w przedmiot, przedmiot zaś ten zjawia się wśród nieskończonej liczby innych przedmiotów istniejących w świecie, które jako potęgi wpływają na ów przedmiot nasz i albo go paczą, wykrzywiają, albo niweczą, albo nadają mu ogrom, który wcale nie był w woli naszej. Ztad już znać iż przedmiot zewnętrzny, wywołany przez wola, niezawsze odpowiada woli, że nie jest w jedności z nią, a tém samém iż zachodzi konieczność ocenienia, o ile przedmiot ten zewnętrzny odpowiada woli. Taka jest ogólna zasada nauki o *poczy*taniu (imputatio).

# III. Poczytanie.

#### § 552.

Gdy w poczytaniu chodzi głównie o związek między treścią wewnętrzną a zewnętrznym jej objawem (między podmiotem działającym, a przedmiotem zdziałanym), gdy przeto już treść wewnętrzna staje się dla nas przedmiotem, zatém znać iż poczytanie rzeczywiście już jest przejściem w dzielnicę moralności. Lecz gdy z drugiej strony głównym przedmiotem jest tutaj bezprawie, gdy tutaj koniecznie potrzeba jeszcze zewnętrznego czynu, gdy myśli same i uczucia by-

564

najmniej nie wchodzą w obręb poczytania, jeżeli nie dały znać o sobie czynem, ztąd widzimy iż poczytanie samo przez się nie ma jeszcze cechy czysto moralnéj, a tém samém że należy jeszcze do dzielnicy prawa, choć już jest *przejściem* do moralności, jak obaczymy poniżéj.

#### § 553.

### a.) Uczynki umyślne.

Nauka o poczytaniu sama przez się rozkłada się organicznie na części swoje:

Uważmy iż ogólny wzgląd ten czy wola człowieka jest w związku z odmianą, która się wydarzyła w świecie zewnętrznym, lub nie, stanowi tutaj stopień piérwszy; jest to związek bezpośredni, okazujący się bez pośrednictwa bliższego rozbioru. Tutaj nie pytamy jeszcze, czy było zastanowienie · (reflexya), czyli człowiek uczynił własną wolą swoję przedmiotem własnego badania; tutaj mowa jedynie czy człowiek chciał tych odmian lub nie, czyli przedmiot sprawił *umyślnie* lub nie *umyślnie*. Та chęć, to chcenie różni się od jasnej woli, bo każda wola jest zarazem checia, ale niekażde chcenie jest wolą, (np. dzieci chcą, a nie mają woli rozwiniętej). Do woli jasnéj należy zastanowienie się, odróżnienie woli swojej od siebie i odróżnienie świata zewnętrznego od woli. Atoli jeszcze nie zwracamy uwagi na te wszystkie względy. Tutaj rzecz rozdziela się:

I. Na czyny *chcące* (umyślne, dobrowolne).

II. Na czyny niechcące czyli nieumyślne; takowe mogą mieć miejsce, gdy brakuje albo woli, albo wiadomości, albo nakoniec gdy brakuje obu tych warunków.

1. Jeżeli jest świadomość ozynu ale brak woli,

wtedy ma miejsce przymus, gwałt, vis major w ogolności, gdy działa siła mechaniczna.

2. Jeżeli jest wola, ale brakuje świadomości, wtedy powstaje *błąd*. Błąd atoli odnosić się jedynie może do rzeczy żewnętrznych przypadkowych, a nie może być zastosowany do prawd koniecznych, które przebywać winny w sercu każdego człowieka, np. zasady uczciwości, prawości, bo w takich razach podmiot chcący i przedmiot, to jest zasada, są w ścisłej jedności, bo obie strony znajdują się w samym człowieku.

3. Jeżeli zaś nie będzie ani woli ani świadomości, wtedy nie ma wprawdzie siły większej naglącej, ale jest przyczyna przyrodzona sprawująca błąd, np. rozespanie, opojenie, gluchoniemota, obłąkanie, wiek dziecięcy i t. d.

III. Czyny mieszane. W nich zarazem wiąże się istota spraw dobrowolnych i niedobrowolnych.

Opuszczamy bliższe rozwinienie czynów mieszanych, bo wywód ten przeszedłby granice zamierzone naszej książki; to co się rzekło wystarczy, by potrącić myśl młodego czytelnika do własnej kombinacyi. Uważmy atoli iż cała tu wyłożona teorya poczytania nie jest nowa wcale; ona ma zasady swoje w Etyce Arystotelesa. Prawdy, wyrzeczone przez potęgę geniuszu tego przed dwóma tysiącami lat przeszło, są podobno po dziś dzień najgruntowniejszym wywodem catéj téj nauki. Dla tego téz klaść będziemy z niego ustępy używając tłómaczenia naszego zacnego Petrycego: "Etyki Aristotelesowej, to jest, jako się każdy ma na świecie rządzić z dokładem ksiąg dziesięcioro przez Doktora Sebastyana Petrycego, Medyka. w Krakowie 1618."

Tak ad II. 1. powiada Arystoteles (III. 1.): "Przez gwałt się uczynki dzieją, gdy do nich "przyczyna zwierzchnie przystępuje..... jako gdy-"by wiatr okrutny abo jaki mocny chłop pchał "i niósł nas tam, gdziebyśmy niechcieli.... kogo "téż pchają, cierpi gwałtownie i nierad," dalej o błędzie ad II. 2. "Niewiadomością tą ma być "zwana, która się bawi około pojedynkowych "rzeczy..... jako gdyby kto mając kamień w re-"ku mniemałby, aby miał głąb lub pruchno: albo "gdyby kto mając kończystą włócznie niewie-"dział o hartownym i ostrym grocie, a w tym "obraziłby swego przyjaciela żartem," a czyniąc odróżnienie między błędem, co do rzeczy przypadkowych a błędem odnoszącym się do zasad etycznych mówi Arystóteles: "Każdy bo-"wiem człowiek jest nieostrożny w tym, co ma "czynić i czego się strzedz; dając się uwodzić "żądzom swym, w baczeniu swojém zepsowany. "Dla którego błędu i nieostróżności ludzie zgo-"ła stają się złemi i niesprawiedliwemi. Nie-"chcącym przeto nie ma być zwany ten, kto nie "wić, co przystojnego jest, bo taka niewiadomość "nie jest przyczyną niechcenia, ale złości," a Petrycy ze swojej strony tak się wyraża o uczynkach mieszanych: "Lecz takie uczynki mie-"szane są częścią dobrowolne, częścią ponie-"wolne, jednak dobrowolnym są więcej podo-"bne…, bo sa uczynione dla inszego celu, aby "się mogła uchronić przygoda, która nieszczę-"ścia przyniosła.... Zaś gdy zwierzchu będziem "rozumować, takie uczynki mogą być nazwane "poniewolne; bo żadenby z samego siebie, przy "dobréj swéj woli niechciał tego uczynić bez "przyczyny wielkiej a takiej przygody," a nieco niżej: "Trafiają się też uczynki, z których ża-"dna ani nagana nie przychodzi, ale przejrzenia "są godne, gdy kto czyni to, co nie ma czynić, "zniewolony takiemi rzeczami, które przechodzą

"ludzką, naturę i żadenby ich nie wytrzymał. "Są też uczynki, do których żaden się przymu-"sić nie ma dać, by też o najcięższą szło, owszem "lepiejby umrzeć i gardło dać, niżli dopuścić i "dać się przymusić do nich." Poczem mówiąc o żądzach, które niby zniewalają nas do uczynku, powiada: "Jeżeliby któś rzekł, iż miłe i nie-"miłe rzeczy są poniewolne dla tego, że są przy-"czyną zwierzchnią (przymusem) i częstokroć nas "przymuszają, tem samem uczyniłby wszystkie "sprawy poniewolne;" więc powiada, "iż śmie-"sznąby była na zwierzchnią przyczynę (na przy-"mus) zganiać, co się żle czyni, a sobie jedynie przypisywać sprawy poczciwe."

#### § 554.

#### b.) **P**rzedsięwzięcie.

Powyżej w czynach umyślnych uważaliśmy człowieka działającego wprawdzie, lecz nie mieliśmy jeszcze względu na to czy działał z zastanowieniem lub nie; człowiek był tutaj w bezpośrednim związku z czynem swoim, nie odróżniał jeszcze samego siebie, swojej woli od czynu (w gniewie, w uniesieniu, w przymusie) it. d. Teraz zaś na drugim stopniu związek między człowiekiem będzie pośredni, bo przystępuje do działania po poprzednim namyśle; teraz człowiek czyni odróżnienie między sobą, wola, a przedmiotem. Tak biorac przed siebie własną wolą swoją, bada ją, bada swoją treść wewnętrzną, staje się świadomy swojej woli, słowem sam siebie rozumie, sam wie czego chce; z drugiej strony bierze przed siebie przedmiot, bada go, dochodzi istoty jego, środków prowadzących do niego, jego połączenie ze światem zewnętrznem, czyni spostrzeżenia i t. d. A tak nakoniec łącząc w myśli obie strony występuje w świat; tak przeto wypływa nam pojęcie przedsięwzięcia.

Widzimy również iż każda sprawa przedsięwzięta jest zarazem dobrowolną, umyślną, ale nie każda dobrowolna czynność jest przedsięwzięciem. W przedsięwzięciu łączy się tedy świadomość (poznanie) i wola. Widzimy również iż tutaj trzy zachodzą pierwiastki: *1ód* namysł, roztrząśnienie środków; *2re* wybór jednego środka, postanowienie; *3cie* wykonanie.

Gdy mimo namysłu, rozbioru środków, mimo wiedzy i woli naszej, potęgi zewnętrzne, nieprzewidziane dały wręcz przeciwny obrót czynności, wtedy ma miejsce *przypadek*.

Widzimy że przypadek jest odwrótnością przedsięwzięcia, i dla tego właściwie do jego sfery należy. Widać iż czyny przedsięwzięte mają się do wypadku jak czyny chcące (dobrowolne) do niechcących (niedobrowolnych); a jak czyny dobrowolne mają większy obręb niż przedsięwzięte, tak też czyny niedobrowolne mają również obszerniejszą dzielnicę, niż przypadkowe; przedsięwzięcie może się pomieszać z przypadkowemi wpływami, tak iż będzie tylko w części dokonane.

3. Przecież pomieszanie takowe nie jest jeszcze prawdziwie logiczném połączeniem przypadkowości z przedsięwzięciem. To zjednoczenie będzie miało miejsce, gdy przedmiot zrodzi się w rzeczy saméj mimo wiedzy i woli; lecz gdy brak wiedzy ma powód w działającym człowieku, gdy z własnéj przyczyny nie wiedział, coby wiedzieć był powinien, jest to wina (culpa). Wina rzeczywiście pochodzi z błędu, ale ten błąd ma przyczynę w działającym.

Gdy atoli w winie wszystko zależy od możności przewidzenia skutków działania, a ta możność ma różne stopnie, ztąd znać iż są niższe i wyższe stopnie winy, znać iż pojęcie tych stopni, jako

••

72

wyższych i niższych, jest pojęciem ilościowém, a tém samém już tych stopni może być nieskończenie wiele. Przecież jak wszędzie tak i tutaj stopnie ilości zamieniają się na jakość; ztąd można oznaczyć stopnie różne wedle różnego rodzaju.

Wszelako już poznać możemy iż odróżnienia tych rodzajów, zwykle mających miejsce w prawodawstwie, nie są ściśle logiczne (np. w prawie rzymskiem) i dla tego nie wystarczają.

Uważmy że im więcej będzie przeważał w winie pierwiastek rzeczywistości, tem większa będzie wina; im więcej zaś będzie przeważał pierwiastek gołej tylko możności, tem wina będzie mniejsza.

Możność, jak wiemy, opiera się na kategoryi przyczyny i skutku, tudzież na wyniku warunkowym. (Pneumat. § 370). Im więc ściślej łączył się czyn, jako przyczyna z wypadkiem zewnętrznym, jako ze skutkiem swoim, czyli im ten wypadek ściślej wynikał z czynu, jako z warunku swojego, tem też wina będzie wyższa.

Wszak już w Pneumatologii odróżniliśmy możność w podmiocie od możności w przedmiocie; w podmiotowej możności chodzi o to, czyli człowiek mógł przewidzieć skutki, w przedmiotowej zaś możności czyli z tych przyczyn mogą się skutki pewne oznaczone rodzić.

Wynikające ztąd wypadki mogą być następujące:

10d. Gdy działający mógł przewidzieć że skutki podobne nastąpić mogą; tutaj stopień jest najmniejszy wedle powyższego, bo warunkowość jest podwójna, jest to możność możności; możność przeważa nad rzeczywistością. To jest stopień najniższy winy.

2re. Gdy działający mógł przewidzieć że skutki takowe rzeczywiście nastąpią; tu jest wina pośrednia; tu rzeczywistość jest w świecie zewnętrznym, jest to możność rzeczywistości. *3cie.* Gdy działający *rzeczywiście* wiedział że skutki te nastąpić *mogą*; jest to rzeczywistość możności; ten stopień jest najwyższy, bo rzeczywistość jako rzeczywistość jest w samym działającym, a możność jedynie w świecie zewnętrznym; tutaj pierwiastek rzeczywistości przeważa nad pierwiastkiem możności.

Arystoteles III. 2. dokładnie opisuje tę różnicę między sprawą tylko dobrowolną a wynikającą z przedsiewzięcia. czyli z wyboru, jak tłómaczy Petrycy: "Wybór zda'się być cóś dobrowolne-"go, jednak nie jest jedno co rzecz dobrowolna. "To co jest dobrowolnego, więcej waży (jest o-"gólniejszego zakresu), bo dobrowolna rzecz i "do dzieci i do bydlat (?) przynależy, które do-"browolnie czynią, ale wyboru w rzeczach nie "mają. Do tego wszystkie rzeczy, które się dzie-"ją prędko i nagle, (jako gdyby kto drugiego "zapaliwszy się zabił) są dobrowolne," ale nie są z wyborem..... Wybór nie bywa niepodobnych rzeczy; gdzieby kto chciał przedsiębrać te "rzeczy, które nie moga być, zdałby się bardzo "głupim," a znowu poniżej (Aryst. III. c. 3.); "Á "rada i namysł bywa nie o końcu, ale o środ-"kach, które prowadzą do końca. Jeżeli tych "sposobów i dróg jest wiele, radzą się, którym "sposobem łacniej: a jeżeli jest jeden, jako do "niego przystąpić, jako przezeń dostać końca, i "jako go uczynić lepszym sposobem; tak długo "radzim się z rzeczy w rzecz wstępując, aż przyj-"dziem do przedsiewziecia naszego."

Co się tyczy winy, powiada Arystoteles (l. c.): "Bo nic inszego jest obrana rzecz, jedno to, co "w namyśle naprzód jest postanowiono i uradzo-"no...... Każdy przestaje postępować w namy-"śle, gdy przyczynę (działania) przywiedzie do "tego że na niej rozum dostatecznie przestawa, "a ten rozum jest, w którym zależy władza wy-"bierania."

#### § 555.

### c.) Zamiar.

Jeżeli atoli w winie skutek działania nie był w myśli działającego, tak iż podmiot (myśl), a przedmiot (skutek działania) nie były w jedności, toć to pojęcie winy prowadzi wprost do tego stopnia, w którym już skutek czynu odpowiada myśli, w którym podmiot a przedmiot są w jedności z sobą. Stosunek takowy zradza pojęcie zamiaru. Widać tedy przejście z winy do zamiaru. Teraz równie już zdołamy oznaczyć stosunek zamiaru, jako trzecićj części nauki o imputacyi, do dwoch części poprzednich.

W czynach dobrowolnych była jedność pierwotna, nierozdziergniona, podmiotu a przedmiotu wywołanego przez działanie podmiotu.

W przedsięwzięciu była różnica między obiema stronami; te różnice sam podmiot znał, bo namysłem dobierał środków stosownych, by się iścił przedmiot; widział tedy że nie każde środki do ziszczenia się przedmiotu prowadzą. Wina była tutaj ostatniém ogniwem przedsięwzięcia; w niej inna była wola a inny skutek; było więc rozdzielenie między podmiotem a przedmiotem; związek między obiema stronami zachodził o tyle iż podmiot powinien był wiedzieć o skutku działania swojego, powinien był przewidzieć przedmiot.

W zamiarze zaś rzeczywiście przewidział i działał; jego zamiar, jego myśl wcieliła się w przedmiot, a zatém myśl jego równa się przedmiotowi wcielonemu, przeto rzeczywiście myśl sama jest teraz przedmiotem; myśl, co w powyższych sferach była podmiotem tylko, teraz jest zarazem przedmiotem; podmiot i przedmiot są w jedności. Widzimy tedy logiczny pochód całej nauki o poczytaniu i logiczne pojęcie wszystkich jej stopni; widzimy iż czyny dobrowolne, chcące, dokonywane są z umysłu, winy z przedmiotu rodzą się z namysłu, a zamierzone z zamysłu. Widzimy również iż cały pochód zasadza się głównie na tem, iż każdy stopień następny jest coraz wyższem uduchowniemiem przedmiotu, zatem ulotnieniem jego zmysłowej, materyalnej natury.

Arystoteles III. 5. wyraźnie odróżnia zamysł czyli zamiar od przedsięwzięcia będącego środkiem dla zamiaru: "Ponieważ wola zawżdy pragnie końca (celu), a namysł i wybór (przedsięwzięcie) upatrują tych rzeczy, które są do dostąpienia końca." III. 5.

# § 556.

Przecież i zamiar znów winien mieć stopnie swoje, które abyśmy dokładnie rozróżnili, nie mieszaj**iny** zamiaru z przedsiewzieciem. W przedsiewzie**riu** działanie ma na celu przedmiot, w zamiarze zaś ziałanie ma na celu myśl, znaczenie tego przedmiotu, skutki, które z niego wypływają; ztąd znać oba te pojęcia najczęściej spływać będą z sobą; bo gdy działający jest jestestwem rozumowóm, mylacém, zatém działa z celu; więc téż najczęściej pie chodzi mu o goły przedmiot, ale o znaczenie, o myśl (o rozum), o cel zamkniety w tym przedmiocie; dowem, widzimy iż najczęściej w przedsięwzięciu **mieści** się zamiar, że z przedmiotu poznać można **gam**iar. Lecz jak w teoryi różni się znaczenie, istoa, myśl podmiotu od przedmiotu samego, tak téż **teory**i różni się zamiar od przedsięwzięcia. Ale późnia się téż oba te stopnie i w praktyczném zatosowaniu (np. obłakany, pachole, może mieć przedbiewzięcie, ale nie znając znaczenia jego nie ma zamiaru); lecz często i w praktyce .tak z czynu przedsięwziętego jak i dokonanego trudno będzie odgadnąć zamiar.

10d. Z pojęcia zamiaru wynika iż myśl do działania znajdzie się w zupełności wyrażona w przedmiocie, jest to zamiar bezpośredni.

2re. Jeżeli przedmiot zrodzony z nieprawego działania był powodem innych skutków, które nie były zamiarem działającego, już wtedy zamiar jest pośredni (dolus indirectus). Tutaj, podobnie jak powyżej, zajdzie albo przypadek, albo wina, a tem samem rozwój będący w analogii z powyższym wykładem, z tą atoli ważną odmianą iż gdy powyżej zamysł był obojętny, tutaj jest bezprawym, a zatem iż tutaj skutki, choć niezamierzone, rodząc się jednak zbezprawia winny być poczytane, ale wróżnych stopniach, które wypływają ze samego rozwinięcia rzeczy. (Nie rozszerzając się bliżej pod tym względem wzmiankujemy-jedynie iż w tej dzielnicy właśnie zjawią się stopnie, znane w teorvi Prawa Karnego, jako dolus eventualis, alternativus, generalis i t. d.) Pomijając te stopnie wszystkie uważmy iż rozwoj ich kończy się na stopniu, w którym skutek złego zamiaru nieprawego był zarazem możliwym, a zarazem koniecznym; co wtedy ma miejsce, gdy winowajca z pewnością jest świadom, iż z kilku złych skutków jeden koniecznie ziścić się winien, choć nie wié, który się ziści, bo każdy ziścić się może. Tutaj widzimy już iż zamysł, choć nie zawiera oznaczonego bezprawia, toć przecie zawiera zły zamiar w ogólności. Tutaj kilka przedmiotów, kilka skutków bezprawych wyrażają zły zamiar; ta niepewność jest właśnie uogólnieniem, uduchownieniem przedmiotu, skutku, bo sam zamjar, sam zamysł, sama myśl, jako myśl zostaje, a przedmiot się ulatnia i usuwa. Tu mniej się już pytamy, co się w świecie ziściło, jako raczej, jaki był zamiar

574

działania, co miał w myśli. Świat zewnętrzny jest formą; treścią prawdziwą jest człowiek wewnętrzny.

3cie. Cel zamiaru. Jeżeli w całym powyższym rozwoju całość rozdwajała się na myśl z jednej strony, a przedmiot z drugiej, toć teraz ten świat a przedmiot zniknał, ulotnił się, uduchownił, a sama myśl, jako zamysł, nam pozostała. Lecz zamysł właśnie dla tego iż jest w myśli człowieka. że w niej ma powód swój, jest środkiem dla myśli, chcacej przezeń osiagnać cel swój. Atoli cel ten znów może być środkiem dla głębszego celu, a ten cel znów środkiem dla jeszcze głębszego celu i t. d., a tak widzimy iż im dalszy cel, tém więcej uduchowniają się te cele, tem głębiej sięgają na dno człowieka. Świat zewnętrzny już zupełnie zniknął, a treść wewnetrzna występuje teraz i staje się przedmiotem naszym, a tak już znajdujemy się w dzielnicy Moralności.

Dla uobecnienia sobie pochodu naszego w całym rozwoju prawa, uważmy coraz wyższe uduchownienie się stopni, a tém samém coraz potężniejsze znikanie i ulotnienie materyi. Nie powtarzając już uwag powyżej uczynionych przypominamy stosunek własności do umowy, do bezprawia. Tu już widzieliśmy coraz potężniej występującą ideę prawa; gdy bowiem we własności doniero przedmiot zewnetrzny, zmysłowy, jest wyrazem prawa; gdy w umowie wyjawia się duchowość, jako wola stron, w karze zaś, wywołanej bezprawiem, *idea* prawa wprost występuie. Ale do wymiaru kary potrzeba imputacyi; otóż w czynach dobrowolnych wola i przedmiot, sprawiony przez czyn, są w bezpośredniej jeduości; w przedsięwzięciu jest zastanowienie nad środkami, jest namysł, jest tedy zebranie się woli w sobie, jest odróżnienie siebie od świata zewnętrznego, na który działać wypadnie, a

przedsięwzięcie ma przedmiot jedynie za odbicie swoje; w zamyśle, w zamiarze zaś nie chodzi już o przedmiot wprost, ale o znaczenie, o myśl tego przedmiotu. Tu sama myśl pozostała, ona jest przedmiotem badania; myśl i istnienie spłynęły razem, są z sobą w jedności. Przedmiot stał się tylko znakiem dla myśli; ale zamiar, cel, sam myślą będąc, jest znów środkiem dla innego celu, ten cel znów dla innego celu, więc dla dalszej myśli i tak następnie. Tak występuje treść wewnętrzna człowieka bez względu na świat zewnętrzny; zjawia się tedy sfera moralności. Tu zapada świat przedmiotowy, a umiejętność roztwiera się świątnicą wewnętrznego człowieka.

# II. Filozofia Moralności.

# **°**§ 557.

W § 524 wyjawił się w ogólności stosunek prawa do filozofii moralności; tam powiedziano iż, jak prawo uważa człowieka w ogóle jako osobę abstrakcyjną, pomijając wszelką treść jego wewnętrzną, tak znowu przeciwnie na stanowisku moralności występuje całe bogactwo tej treści duchowej; tu przeto i zmysłowość i uczucia i wyobrażenia i myśli, słowem, cały człowiek wewnętrzny staje się osnową naszą. Jak tedy prawo dla tej właściwej sobie istoty bierze człowieka tylko zewnętrznie i patrzy jego czynów uwidoczniających się w rzeczywistości, a tym trybem ma jedynie na celu jego stronę przedmiotową, tak moralność wziera w najskrytsze tajniki duszy jego, rozwija istotę jego podmiotową. Bliższe oznaczenie osnowy tej umiejętności może się jedynie wyjawić samém jéj rozwinieciem.

Również powyżej (§ 556) wyświeciło się nam dokładnie przejście z prawa do moralności; tém ogniwem łączącem obie umiejętności jest, jak wiemy, poczytanie, a mianowicie najwyższy jego stopień, bo zamiar; tutaj już zniknął wzgląd na czyn sam, na przedmiot wywołany czynem, ale nastał wzgląd na myśl samą zamkniętą w tym czynie, na cel zrodzony w duszy człowieka; tutaj już nie sądzimy o człowieku wprost ze zjawiska zewnętrznego, ale z treści jego wewnętrznej, z celów jego, a tak mamy na baczności stronę jego moralną.

Już w inném miejscu wykazano iż filozofia praktyczna, czyli część filozofii zajmująca się duchem, o ile on urzeczywistnia się w przedmiocie, opiéra się głównie na zasadach Pneumatologii i Psychologii; znać tedy iż i filozofia moralności w tych obu umiejetnościach winna znależć podwaliny swoje. W Pneumatologii mianowicie rozwinęliśmy w całej obszerności naukę o poznaniu i woli (§ 366); zatém opiéramy się na prawdach tam rozwiniętych, już ich więcej tutaj nie powtarzając. Przecież i teraz przypominamy iż stanowisko obecne jest różne od stanowiska wonych dwóch umiejętnościach. Jakoż jeżeli w Pneumatologii mówiono o duchu w ogólności; jeżeli w Psychologii rozwinieto wolą jako czynność i zjawisko duszy, tutaj, w moralności, rozwijając wolą mamy głównie na względzie jej wartość etyczną.

Filozofia moralności ma, jak widać z rozwoju naszego, to wielkie przeznaczenie, aby wykazać że w cichém wnętrzu człowieka, w tym świętym przybytku jego goreje płomień wiekuistych prawd moralnych, że człowiek zdoła ujrzeć to światło, które Bóg w nim tchem swoim zapalił, a które mu przyświecać będzie póki życia, byle sam nie zgwałcił świętego ołtarza zacności swojej. Więc gdy na świecie smętno i słotno, niechaj się człowiek zanurzy w głębinie własnej istoty swojej; niechaj się jej pyta o drogę przez życie, a pewnie usłyszy dawne przykazanie, które nie zawiedzie nigdy i nigdy się nie omyli. Niechaj czło-

73

wiek słucha wiekuistego zakonu, który Bóg w sercu jego zapisał, a wtedy już dostoi gromom i przecierpi ziemskie biedy.

Obaczymy z końcem rozwoju naszego, iż tém przykazaniem filozofii moralności jest właśnie ustawa, którą wiara chrześcijańska, wiara zbawienia, zapaliła ludzkiemu rodowi, by mu świeciła wśród pielgrzymki jego przez stulecia całe. Możnaby tę małą naszą pracę uważać za szczęśliwie dokonaną, gdyby była dość jasném i dobitném przekonaniem o tych prawdach nigdy nieprzyćmionych. A lube szczupły zakres książki naszej nie pozwala nam szerokiego wykładu niniejszej nauki, wystarczy przecież, by wykazać błędność tych spółczesnych nam fałszywych proroków filozoficznych, którzy, odnowiwszy stary Spinozyzm, za nic sobie uważają indywidualność człowieka, a dowodząc jakoby się rozpływał w ogóle substancyi, odmawiają mu wolności woli w postępowaniu moralném, zaprzeczają zasługę moralną, a tak niweczą najwyższe prawdy, oddając świat na łaskę głuchej abstrakcyi. Uważmy tutaj że, w znaczeniu obszerniejszem mówiąc, nazywamy filozofią prawa, moralności i obyczaju *Etyką* – w ściślejszem zaś jedna filozofia moralności Etyką zwać się zwykła, lubo ta nazwa bywa bardzo jeszcze dowolnie używaną.

### § 558.

Z powyższego choć lekkiego określenia pojęcia filozofii moralności oznaczyć zdołamy bliższe żywotne cechy tej umiejętności.

Uważmy że już z góry zgadnąć możemy, jaki będzie kres ostateczny rozwinięcia się filozofii moralności. Obeznawszy się już bowiem z pochodem większej części naszego systematu, widzimy iż cały rozwój filozofii moralności ku temu zmierzać będzie, aby

578

z własnej treści wewnętrznej człowieka wysnuć najwyższe prawdy, mające być podstawą postępowania jego. Wiemy również z całego poprzedniego wykładu naszego iż temi prawdami będzie prawda bezwzględna; więc prawda, istniejąca zarazem i w treści wewnętrznej naszej, a zarazem mająca bytność w świecie zewnętrznym, będąca prawem i dla człowieka, dla ducha jego, jako podmiotu, a będąca zarazem zakonem zewnętrznego świata i przedmiotowości wszelkiej. Słowem, widzimy iż ten kres ostateczny poprowadzi rozumowanie nasze właśnie w dzielnice obyczaju. Jakoż wiemy z § 524 iż obyczaj właśnie jest jednością podmiotu i przedmiotu, jednościa prawd osobistych, podmiotowych, żyjących w nas, a prawd mających równicż urzeczywistnienie w świecie zewnętrznym, przedmiotowym. Jest to tedy jedność będąca tak ogólną, tak zarówno uznaną przez wszystkich ludzi, jak prawo, a przecież tak wewnętrzną, tak do nas osobiście należącą, jak przekonanie moralne. Gdy filozofia moralności dosięgnie tego kresu, wtedy ukończony będzie jej rozwój; zatem znać iż powołaniem tej umiejętności jest rozwinięcie wszystkich ogniw prowadzących do szczytu tego.

### § 559.

W powyższym § wskazaliśmy jaka będzie osnowa filozofii moralnej; lecz główną rzeczą jest, byśmy się zrazu porozumieli co do formy a metody jej rozwoju; boć ta właśnie jest tutaj stanowczą. Jakoż jeżeli w filozofii moralności chodzi o wewnętrzną treść człowieka bez względu na świat zewnętrzny, jeżeli z samego podmiotu mają się rozwinąć owe najwyższe prawdy postępowania człowieka; jeżeli tedy ten człowiek wewnętrzny ma zadanie, by sam trafił do tych najwyższych prawd, zatém znać iż cały wywód nasz nie powinien się rozpocząć od prawdy tej, już gotowej i niby wywróżonej mocą innych umiejętności

systematu naszego. Potrzeba tedy aby ta treść wewnętrzna, moralna, sama rozwijając się, sama własna droga trafila do tych prawd. Wtedy dopiero filozofia moralności stanie się rzeczywiście umiejętnością osobną, ho nie będzie już pożyczała zasad swoich z innych umiejętności, ale sama je sobie wyrobi, sama je sobie zdobędzie, a zdobędzie je właśnie na wewnetrznej treści człowieka, a tak w całym rozwoju swoim nie straci cechy sobie właściwej, którą jest, jak pokazano, *podmiotowość wewnętrzna, osobi*sta człowieka. (Filozofia moralności jest jedną z najmniej rozwiniętych umiejętności w dzielnicy filozofii; co ztad pochodzi iż zwykle te filozofie moralności przywłaszczają sobie prawdy przyjęte już w życiu, w obyczaju, w prawie, a mianowicie podane nam przez zasady wiary. Przecież filozofia moralności, jeżeli ma być umiejętnością, nie powinna sobie z ni-· kąd brać, ani pożyczać prawd już gotowych; ona owszem powinna ku temu się mieć, aby te prawdy, na których się spiera, wzrosły mocą jej własnego rozumowania, bo inaczej będzie nauką a nie umiejętnością. Lecz te wady zwykłej filozofii moralności pochodzą głównie z fałszywej metody i z niedostatecznego sposobu pojmowania jej istoty. Było ledy staraniem naszém dobrać tu metodę odpowiednią istocie filozofii moralności).

## § 560.

Oznaczyliśmy dopiéro ogólnie metodę właściwą dla rozwoju filozofii moralności, będącą koniecznym warunkiem, jeżeli ona ma być rzeczywiście umiejętnością. Uważmy teraz nieco bliżej dalsze wypadki tego ogólnego określenia.

Jakoż widać iż tutaj stanowisko jest dwojakie; naprzód wiemy iż ta treść wewnętrzna człowieka, rozwijając się sama z siebie i sama przez się, bo własnym trudem, winna się dorobić najwyższej praw-

dy moralnéj. Lecz z drugiéj strony, stajemy my sami i przypatrujemy się rozwojowi tej podmiotowości, a stojąc niby na uboczu oceniamy i krytykujemy każde jej wyższe postąpienie. Widzimy następnie iż gdy w tej treści niema zrazu wyrobionej, prawdy bezwzględnej, gdy sam podmiot, rozpoczynając rozwój swój, niema świadomości o najwyższym szczeblu, do którego dąży, gdy nie doszedł nawet sam jeszcze do ocenienia stopni własnego pochodu, gdy mu przeto brakuje wskazówki w tym pochodzie, zatém též i cały pochód jego będzie bezpośredni, będzie empiryczny, na doświadczeniu oparty. Świadomość przeto ciagle się uczyć będzie doświadczeniem iż każdy z tych stopni, który przebyła, jest niewystarczający; więc też zniewoloną będzie do porzucenia z kolei wszystkich tych stopni, aż nie stanie na najwyższym, a tak ukończy pochód swój i dopnie właśnie owej prawdy najwyższej w sferze moralności. Wszak taką drogą jest metoda fenomenologiczna; jest to fenomenologia zastosowana do woli, którą tutaj spotykamy, mająca się w analogii do fenomenologii świadomości naszej, od której rozpoczęliśmy system nasz (§ 1); słowem, rozwój moralności będzie fenomenologią zastosowaną do woli. Ostatni · dopiéro jéj szczebel będzie prawdą moralną w najwyższem znaczeniu; ten stopień już nie będzie więcej fenomenem, ale prawdą moralną bezwzględną.

# § 561.

Tak tedy wyjawiło nam rozumowanie poprzednie, iż pochód filozofii moralności winien być fenomenologiczny; iż świadomość na własném doświadczeniu winna się przekonać o niedostateczności niższych stopni, które z kolei przebiega, o sprzeczności, którą każdy z nich zawiéra i uznać je wszystkie za zjawiska tylko, za fenomena niemające prawdy bezwzględnej w sobie, aż nakoniec zdobędzie prawdę moralna, która już nie będzie fenomenem, ale prawdą stałą, wiekuistą, prawdą stojącą na wieki wieków. Powiedzieliśmy już na inném miejscu (§ 6) iż historya świata, losy państw i narodów są również grą fenomenologiczną, że ród ludzki w rozwoju historycznym sam doświadczeniem się uczy iż każdy stopień poprzedni był niewystarczającym, że tedy znika niby zjawisko, lecz znika o tyle iż ginie treść jego będąca przypadkową, ale że treść, będąca prawdą, nie znika, lecz przechodzi zacną puścizną w następne stulecia. Tak przeto w każdej następnej epoce zamkniete są wszystkie niższe zarodem. Z tej prawdy wynika znów wprost że téż i każdy systém filozofii, bedac wyrazem swojej spółczesnej epoki historycznej, rodzi się z systematu który go wypreedził, że każdy system zawiera w sobie wszystkie poprzednie jako pierwiastki swoje (Tom I. str. 14), że tedy każda filozofia będzie miała wszystkie inne w sobie jako coraz wyższe ogniwa i oddziały swoje. Ztąd już poznać możemy że rozwijając fenomenologicznie filozofia moralności, znajdziemy w historyi filozofii epoki, szkoły, systemata odpowiednie stopniom rozwijającej się umiejętności naszej. Widzimy przeto że nam wypadnie w tym wykładzie odwoływać się do tych epok historyi filozofii, a wykazując ich istotę i sprzeczność, które one w sobie zamykają, poznamy zarazem powód, który wywołał nowy stopień w historyi Etyki, a tém samém nowy stopień w rozwoju naszym.

# § 562.

Powiedzieliśmy iż w rozwoju naszym świadomość poznając sprzeczności, zamknięte w każdym stopniu rozwinięcia swojego, będzie parta by się wzniosła do wyższego, doskonalszego stopnia. Rzekliśmy również powyżej (§ 558) że istota filozofii moralności na tém się zasadza iż w niej podmiot sam

582

przez się rozwija się (§ 558), i że najwyższym szczytem tego rozwoju jest właśnie zjednoczenie się podmiotu i przedmiotu, że tedy na tej jedności skończyć się winien rozwój filozofii moralności, że zatém ta jedność jest celem najwyższym tego rozwoju. Atoli z tego już widzimy głębszą przyczynę, która nagli podmiot do rozwoju tego. Jakoż podmiot, sam przez się wziety bez odnoszenia się do swojej odwrotności, do przedmiotu, jest jedynie ułomkiem. Ztąd już znać że ta ułomkowość własna prze ducha jakby instynktem w całym rozwoju do uzupełnienia swojego, że ona robi na dnie jego i nagli do ciągłego pracowania i łamania się, że go zniewala do coraz wyższych a wyższych stopni. Świadomość moralna w całym tym rozwoju z siebie samej czerpie zasady postępowania swojego i wedle tych zasad odnosi się do przedmiotów zewnętrznych, lecz na tych właśnie przedmiotach, jak powiedziano, przekonywa się doświadczeniem że one nie są wystarczające. Widzimy przeto że im wyżéj rozwinie się sama ta świadomość moralna, ten podmiot działający, tém téż przedmioty, do których się odnosi, będą coraz doskonalsze i wyższe, a tak coraz więcej zbliży się podmiot do przedmiotu, coraz bliższa tedy będzie jedność obu tych stron, tak iż najwyżej rozwinięty podmiot, najwyższa zasada, najwyższy cel, który z siebie wydobył, ziści dopiéro ową jedność podmiotu i przedmiotu.

Cała więc filozofia moralności jest historyą coraz wyższych celów i coraz wyższych środków. Lecz, gdy stanie już moralność na szczycie swoim, gdy, jak się rzekło, zrówna się podmiot i przedmiot, wtedy dla niego też zrówna się cel i środek; środek znaleziony będzie zarazem i celem jego, a człowiek, co sam w całym pochodzie tym był celem, sam się uzna być również środkiem, środkiem dla najwyższej bezwzględnej prawdy, bo spółpracownikiem do najwyższego celu — ludzkiego rodu.

## § 563.

Tak przeto widzimy iż pod względem moralności z jednéj strony staje świadomość moralna, podmiot, a z drugiej strony świat przedmiotowy jako środek, dla podmiotu. Działaniem swojem podmiot odnosić się przeto będzie do przedmiotu jako do środka swojego dla osiągnienia celu. Z tego wynika:

*lógi.* Iż podmiot naprzód działać będzie wedle swojej wewnętrznej treści, wedle usposobienia moralnego, odpowiedniego stopniowi, na którym się znajduje.

2rc. Że odnosząc się do świata przedmiotowego, winien się do niego zastosować; lecz gdy świat ten składa się z wielości przedmiotów, więc i działanie rozpryśnie się na wielość szczegółowych czynów, które atoli wszystkie będą miały cechę usposobienia podmiotu jako pojedynczości.

*Bcie.* Nakoniec widać iż tą czynnością podmiot osiąga pewny cel, a tak właśnie podmiot mocą przedmiotu jako środka dostąpi celu, dla którego działał; cel zaś osiągniony jest zjednoczeniem podmiotu i przedmiotu, jest ogółem obu tych stron, jest zjednoczeniem obu pierwszych stopni (pod 1 i 2). Osiągniony cel jest właśnie wtedy dopełnieniem istoty ułomkowej podmiotu, jest uzupełnieniem jego niedostatku.

Uważmy:

*lód.* Iż, mówiąc w ogólności, usposobienie moralne podmiotu, zatém strona podmiotowa wzięta bez względu na przedmiot, ale uważająca podmiot wprost jako odnoszący się do siebie, zatém jako *pojedyńczość*, jest właśnie podstawą pojęcia *cnoty* w ogólności.

2re. Uważmy dalėj że odnoszenie się podmiotu do przedmiotów mocą wielości cżynów szczegółowych różnych, a mających przecież jedno i toż samo ogólne piętno onego usposobienia podmiotowego, jest podstawą pojęcia w powinności. Widzimy że pod względem powinności wszystkie czyny szczególowe stosować się winny do jednej zasady.

*3cic.* Nakoniec uważmy że ów cel osiągniony, będący uzupełnieniem niedostatku podmiotu mocą przedmiotu, będący *ogółem* jednoczącym obie strony, będący zniesieniem braku tkwiącego w podmiocie, jest podstawą pojęcia *dobra:* 

Z tego już widzimy że pojęcie cnoty, powinności i dobra, wyraża trzy pierwiastki pojęcia, bo pojedynczość, szczególność i ogół.

Z wykładu zaś powyższego wnosić można, iż im wyższy będzie stopień rozwoju, to jest im silniéj zjednoczy się podmiot z przedmiotem, tém téż usposobienie podmiotu, bo cnota, silniéj się jednoczyć będzie z powinnościami i tém téż wyższe będzie osiągnione dobro; widać przeto że na najwyższym stopniu rozwoju jedność podmiotu i przedmiotu będzie najwyższą, że tedy na tym stopniu wszystkie te trzy pierwiastki zleją się w jedność najwyższą.

Jednakże widzieć również już można iż cała filozofia moralności rozłoży się na trzy części. Lubo w każdej z tych trzech części trzy te pierwiastki występować powinny, przecież dopiero szczyt najwyższy i koniec rozwoju będzie prawdziwem a bezwzględnem ich zjednoczeniem; na tym szczycie okaże się dopiero pojęcie moralności w zupełnem dokończeniu swojem; bo jak na tym szczycie uzupełni się pojęcie logiczne przez spływ trzech jego pierwiastków, tak równie uzupełni się i pojęcie moralności.

Widzimy przeto że na niższych stopniach, to jest w dwóch pierwszych częściach, okażą się nam te pierwiastki jako jednostronnie występujące, a to w ten sposób, że w pierwszej części przeważać będzie usposobienie podmiotu, cnota, a w drugiej części pojęcie powinności. Atoli każdy z tych dwóch pierwiastków, przeważając z kolei kosztem dwóch drugich, sam będzie ułomkowym i niedostatecznym, bo wiemy z Logiki iż każdy z tych pierwiastków pojęcia o tyle w prawdzie swojej istnieje, o ile obok niego ma być pierwiastek drugi odwrotny mu. Dopiero w trzeciej części wystąpi nam *dobro* w znaczeniu swojem rzetelnem, jako jednoczące oba pierwiastki; tu dopiero wszystkie trzy pierwiastki jednoczące się w harmonii złożą nam pojęcie logiczne w znaczeniu prawdziwem i szczyt ów moralności.

#### § 564.

Widziano dopiéro iż wyobrażenie cnoty będzie osnową pierwszej części moralności, Uważmy teraz bliżej jeszcze istotę tej części. Jak wszędzie tak i w umiejętności niniejszej rozpocząć winniśmy od stonnia bezpośredniego, który przeto nie będzie skutkiem poprzedniego stopnia, nie będzie wypadkiem naszego łamania się z sobą, nie będzie pośrednim, ale wypływającym wprost z istoty naszej przyrodzonej, z którą jeszcze nasza świadomość jest w jedności pierwotnej, niezakłóconej. Swiadomość tutaj wierzy jeszcze w treść przyrodzona człowieka i ufa że zdoła wykazać sposób postępowania moralnego dla woli; tu podmiot odnosi się przeto wprost do siebie i działa wprost wedle usposobienia swojego moralnego, działa wedle wyobrażeń swoich o moralności. Porównywając teraz ten wypadek z treścią powyższego §, widzimy iż ten stopień jest rzeczywiście odpowiedni wyobrażeniu cnoty, która wedle tegoż § będzie piérwszą częścią filozofii moralności. A zatém uważaliśmy rzecz z dwóch stron różnych, trafilismy atoli do tych samych wypadków.

Ztąd znać iż słusznie możemy nazwać tę pierwszą część filozofii moralności jako wolą wypływającą z połączenia świadomości a tej treści przyrodzonej. Tu działać będzie zarazem świadomość, myśl, a zarazem uczucie, popęd i t. d. Obaczymy iż pojęcie cnoty z tego stanowiska wynikające nie będzie wcale dostateczném.

#### n. Treić iwiadomoici i treić prsyrodsona w polącseniu.

#### § 565.

Znamy już z powyższej osnowy znaczenie tej pierwszej części filozofii moralności; przypatrzmy się teraz, na jakie się ona roztoczy ogniwa. Gdy ten stopień piérwszy jest bezpośrednim, więc znać że zaczynać się powinien od treści danej nam zupełnie bezpośrednio, która wprost pochodzi od przyrodzenia, od natury naszej; ta treścią są popędy, jak nam wiadomo z psychologii; przecież one tutaj uważane być winny przedewszystkiem bez żadnego wpływu naszego myślenia i rozumu. Stopniem drugim będzie ten, gdy między te popędy wstępuje rozum, myślenie, świadomość i splata się z temi popędami przyrodzonémi i kieruje niémi; tu przeto świadomość panować będzie nad treścią przyrodzoną. Jak tedy stopień piérwszy jest jednością nierozdzielną od natury, tak na stopniu drugim świadomość, myśl, rozum, odróżni się od popędów; jest to tedy rozdzielenie się podmiotu w sobie. Przecież przekonamy się że to rozdwojenie nie odbywa się wskróś, nie jest jeszcze rozłamaniem się człowieka na dwoje, jak to obaczymy w drugiej części filozofii moralności, gdy mowa będzie o ustawie moralnej; tu w tej pierwszej części filozofii moralności, mimo odróżnienia się świadomości od treści przyrodzonej, obie strony są jeszcze splecione z sobą; świadomość nie uważa treści przyrodzonej za wrogą sobie potęgę, ale ją przyjmuje i nia kieruje. Na trzecim stopniu tej części piérwszej to rozróżnienie ustaje, ale nie dla tego, jakoby świadomość zdołała się pogodzić z treścią przyrodzoną, jako raczej dla tego że się cofa w siębie, że się zrzeka téj treści i opiéra się na sobie. Tu atoli świadomość o tyle jeszcze jest w jedności z tą treścią przyrodzoną, iż się nie zdoła zupełnie od niej uwolnić, iż nie staje samodzielnie na prawdach rozumowych, lecz że uczuciem, zachwyceniem żąda dojśc wszelkiej prawdy; atoli to uczucie samo jest jeszcze potęgą przyrodzoną.

## I. Popędy. § 566.

Wedle powyższego § wiemy iż pierwszym stopniem téj części będzie wola oddana popędom. Jakoż wiadomo nam z psychologii, że bierzemy od natury samej treść, która w nas przebywa bez przyłożenia się naszego; wiadomo nam również że, o ile ta treść nas nagli do działania, o tyle staje się popędem (Psychol. § 510). Lecz gdy popędem sama treść przyrodzona w nas przemawia, więc też mocą popędów wiedzieć jedynie możemy co w nas jest, ale nie mamy jeszcze świadomości o tém, co być w nas powinno; popędy przeto nie są jeszcze ani moralne, ani niemoralne; one są bo są. Jakoż, gdy je w sobie przytłumiamy, gdy je ganimy, już wtedy w nas zjawia się inna potęga, co je gani i przytłumia; jest to potęga zostająca po za granicą popędów; bo popędy z istoty swojej nie są zdolne by się oceniły, bo sa bezświadome.

Popędy jako z natury pochodzące są przeto dla moralności obojętne, nie są dobre ani złe; lecz gdy właśnie niemi spowodowany bywa człowiek do złego, do odszczepieństwa od prawd wiekuistych, nieskończonych, ogólnych, ztąd też słusznie na nie zapatrywać się godzi, jako na źródło wszelkiego złego.

Popędy w ogólności znalazły charakterystykę swoją w Psychologii (§ 510). Lecz one tam były uważane z innego stanowiska; tutaj stanowisko moralności wymaga ściślejszego ich rozwoju. Popędy, jak wiemy, rodzą się z uczucia, to jest z uczucia niedostatku, braku i niezupełności naszej istoty. Człowiek tedy, czując w sobie ten niedostatek, zwraca się do przedmiotu odpowiedniego, jako do środka swojego, by ten brak zaspokoić. W popędzie przeto zjawia się, w formie najniższej, dążność do zjednoczenia podmiotu i przedmiotu. Atoli popędy same przez się znowu mają różne stopnie swoje, bo lubo wszystkie są bezpośrednie, dane, znalezione, z rzeczy jednak samej wynika iż wśród nich najniższe są te które są zmysłowe, od cielesności naszej pochodzące, które przeto mają sobie odpowiednie przedmioty również zmysłowe.

# a. Popędy zmysłowc.

#### § 567.

Wiemy (z Filozofii Natury) iż wszystko, co jest zmysłowe, materyalne, jest rozjednostkowane w czasie i przestrzeni. Ztąd téż popędy zmysłowe, rodząc się z cielesności, są również rozjednostkowane pod względem *przestrzeni* i *czasu*, bo znajdują się w różnych organach i odzywają się w różnych czasach. Podobnie téż przedmioty zewnętrzne, odpowiednie tym popędom, jako zmysłowe a zatém do natury należące, są również porozrzucane w różnych miejscach i występują w różnych czasach. Popędy zmysłowe, odnosząc się do tych przedmiotów, stają do nich w naprężeniu, a tak bywają podnietą dla czynności człowieka, naglą go do działania. Popędy te przeto mają za cel albo przyswojenie sobie tych przedmiotów, albo unikanie ich.

#### § 568.

Takowe tedy jest okréślenie ogólne popędów zmysłowych i czynności z nich wypływających. Lecz popędy te znowu rozdzielają się na różne rodzaje, które wprost wynikają z cielesności naszej.

Z całego toku Filozofii Natury wiemy iż 1szym rodzajem popędów będą właśnie te, które najwyraźniej, najdobitniej, wyjawiają to rozjednostkowanie materyi; będą to popędy wynikające wprost z jednostkowych pięciu zmysłów naszych; wprost one zwracają się do przedmiotów które im dogadzają, które odpowiadają ich istocie, które chętnie przeto przyjmują, które zmysłom są przyjemne. Baczmy atoli byśmy nie mieszali wrażeń estetycznych, będących w ścisłym związku ze zmysłami, a wrażeń czysto zmysłowych. To pomięszanie mogłoby mieć miejsce co do dwóch zmysłów: słuchu i wzroku. Uważmy jednak że uczucie, jakie nam sprawia muzyka lub obraz malowany, jest raczej skutkiem duszy naszej, i tyle jedynie jest czysto zmysłowém, o ile tony nie rażą ucha lub o ile barwy nie rażą oka jako zmysłu. Smak zaś, dotykanie, czucie, wech, nie maja nic spólnego z estetyką uczuć naszych; są to wrażenia czysto zmysłowe.

Lecz uważmy iż te wrażenia od zmysłów szczegołowych pochodzące jako najniższe okazuja już niedostateczność właściwą wszystkim popedom. Jakoż własnie to rozjednostkowanie się popedów w czasie dowodzi że nie są ściśle logiczną całością, że tedy mogą się z sobą krzyżować i nawzajem się znosić. I rzeczywiście popędy te mogą być sobie wręcz przeciwne; przedmiot, mogący być jednemu zmysłowi miłym i przyjemnym, może w drugim wstret obudzić i t. d. Nadto te popędy, rodząc się w czasie i znikając w czasie, same są tak przemijające, jak przedmioty, do których się odnoszą. Zatém człowiek uznaje ich niedostateczność, bo doświadczeniem się uczy iż one są jedynie przechodnie, znikome, że są jedynie fenomenem. Dla tego téż świadomość przechodzi na stopień wyższy i zwraca się do popędów które, choć różne i rozjednostkowane między sobą, odnoszą się przecież do ciała, jako do całości i jedności trwałej a nieznikomej (trwałej względnie); są to przeto popędy odnoszące się do utrzymania ciała, do utrzymania życia.

2. Popędy do utrzymania życia. Tataj przedewszystkiem spotykamy

a. Popędy jednostkowe, pojedyncze, wypływające z różnych potrzeb cielesności naszej (zatem popęd do napoju, do pokarmu i t. d.). Jak atoli te popędy są jednostkowe, pojedyncze, tak też odnoszą się do jednostkowych przedmiotów zewnętrznych, i same się odzywają w różnych czasach po sobie. Ta jednostkowość, właściwa wszystkiemu co zmysłowe i materyalne, okazuje się zwłaszcza w tem, iż potrzeby zaspokojone znowu zradzają się, odnawiają bez końca; zatem są obrazem wcielonym owej nieskończoności wrzkomej, która wyjaśniona była w Logice, a powtórzyła się już nam we wszystkich poprzednich naukach systematu naszego pod różnemi ksźtałtami.

b. Jak atoli popędy takowe odnoszą się do różnych szczegółowych potrzeb, tak są znowu popędy odnoszące się do życia jako do całości; będzie to popęd do obrony, do ratowania życia, do utrzymania życia, do utrzymania zdrowia i t. d.

c. Lecz że te popędy odnoszą się do życia jako do całości, a życie znowu składa się z potrzeb szczegółowych, jak to widziano powyżej (pod 1), wypada ztąd iż się znajdą nowe popędy, które zmierzają do zaspokojenia pojedynczych potrzeb, a zarazem wypływają z popędu do życia jako całości; słowem, okazuje się konieczność popędów-jednoczących powyższe rodzaje; jest to popęd do zabezpieczenia sobie środków dla potrzeb szczegółowych na całe życie, popęd do własności, do zarobkowania.

Ale wszystkie te trzy rodzaje popędów, odnosząc się do utrzymania życia, same przez się zdra-

dzają niedostateczność swoją. One wszystkie okazują ów progressus in infinitum, owa nieskończoność wrzkomą, będącą właściwa wszystkim rzeczom zmysłowym, jako jednostkowym. Tu praca nigdy nie jest ukończona, nie doprowadza nigdy do ostatecznych wypadków. Lubo wszystkie te trzy rodzaje popędów są nierównie wyższe, niż owe pierwsze (§ 367), bo tamte miały źródło w checi przyjemności zmysłowej, te zaś wypływają z konieczności utrzymania swojej osoby, przecież i tu człowiek poznaje iż potrzeby cielesne są znikającém a ciągle odradzającém się zjawiskiem; poznaje że takowym fenomenem są i same przedmioty odpowiednie potrzebom. Gdy atoli wszystkie te popędy odnosiły się do cielesnej osoby człowieka, przeto on sam te cielesność swoją uważać zaczyna za fenomen; on sam doświadcza na sobie marności własnego jednostkowego życia swojego, poznaje znikomość trudów, które się do tego jednostkowego życia odnoszą, zatém już zradza się popęd do *rodzaju* jako do ogołu. Za tém idzie iż mu się objawia osta-. tni a najwyższy popęd zmysłowy, który, właśnie dla tego iż jest zmysłowym, jeszcze jest odnoszeniem się do własnej osoby, do własnej cielesności, ale zarazem ma piętno ogólne, bo się odnosi do rodzaju jako do ogółu; jest to poped plciowy.

#### **§** 570.

3. Popęd płciowy był już oznaczony i w Logice i we wszystkich następnych umiejętnościach już przez nas odbytych, lubo w każdéj z nich był uważany z innéj strony. Tu uważmy iż, lubo ten popęd z jednéj strony jest wprost zmysłowym (§ 365), z drugiej atoli jest popędem (choćby mimowolnym) do utrzymania siebie w rodzaju. Tu ogół występuje na jaw jako rodzaj, a rodzaj jest pojęciem, jest już myślą, nie jest więcej przedmiotem jednostkowym. Ale co większa, człowiek widzi to zaspokojenie swojego popędu

w drugiej osobie; tu wiec przedmiotem zewnetrznym nie jest już rzecz materyalna, bezduszna, bezwolna; ale osoba, jestestwo duchowe, majace wola. Tu człowiek doświadczeniem poznaje iż się winien stosować do przedmiotu, którym jest także osoba, zatém uczy się walczyć z popędem. Ztąd téż idzie iż popęd płciowy jest początkiem skruszenia, przemożenia natury ludzkiej bezpośredniej, materyalnej, a wprowadzenia piérwiastku duchowego w życie czysto zmysłowe. Tu chuć zwierzęca zamienia się na miłość człowieczą, a wśród gorącej namiętności cielesnej odzywa się uczucie. Jeżeli wszystkie inne powyższe popędy o tyle tylko się uszlachetniają że się wyjawiają w człowieku, jako w jestestwie rozumném, toć poped płciowy jest tym wielkim zwrotem do natury ludzkiej, kędy najsilniej stają granice między światem źwierzęcym a ludzkim. Jak tedy w naturze stosunek płciowy iest najwyższym szczytem wszelkiego zywota, tak roślinnego jak zwierzęcego, podobnież w człowieku na popędzie płciowym kończą się popędy zmysłowe, a następują popędy do potrzeb umysłowych. Tak przeto człowiek opuszcza dzielnicę zjawisk idaoych wprost od grubėj materyalności jego, a wstępuje w świat inny, nowy, który znów z kolei fenomenem się być okaże (§ 560 i 561).

Przypominamy tutaj iż rozwój fenomenologiczny nie ma bynajmniej tego znaczenia, jakoby stopnie rozwijające się w nim miały znaczenie rozwinięcia się w czasie, jakoby np. popędy wyżej rozwinięte miały się odezwać dopiero w tem następstwie, jak je tutaj widzimy. Wszak one wszystkie od razu grają w człowieku, lubo wyznać potrzeba że im wyższe będzie stanowisko umysłu, którego człowiek dosięgnie, tem też więcej popędy duchowe w nim się odezwą. Poki człowiek jest jeszcze oddany cielesności swojej, póty też popędy zmysłowe miotać nim i targać będą;

75

one przyćmią i przygłuszą treść duchową, która mu przypomina wiekuistą naturę jego. Kula ziemska ma niezmierzone obszary lądow, co od wieków, jakby zmorą, przyciśnione potęgą ślepookiej zmysłowości, chowają w sobie miliony mieszkańców, którzy się nie przebudzili jeszcze na wołania ducha i nie rozwinęli się jeszcze historyą; a przecież w głębiach ich ducha spoczywa ten sam zaród wiekuistości i najwyższych prawd moralnych; ztąd też ziarno cywilizacyi i słowo zbawienia przyjmuje się łatwo w tych sercach biednych i głuchych, i rozwija się kwiatem moralności i umysłowej uprawy.

Podobnie obaczymy iż wykazanie epok historycznych, odpowiednich szczeblom fenomenologicznego rozwoju, nie stosuje się bynajmniej ściśle do ich chronologicznego następstwa w dziejach ludzkich. Bo umiejętność rozwija ogniwa swoje ścisłą koleją rozumową, w dziejach zaś ludzkich, prócz rozwoju rozumowego, tkwi jeszcze pierwiastek indywidualny, samodzielny; nadto swawoli jeszcze niekiedy przypadłość z całą fantastycznością swoją, jak to obaczymy na inném miejscu.

#### b. Popędy do osób.

#### , § 571.

#### 1. Rodzina pod względem popędu.

Popęd płciowy, jak się rzekło, ma źródło swoje w cielesności, ale prowadzi wprost do popędu odnoszącego się do drugiej osoby. Z potrzeby zmysłowej, jak się rzekło, rodzi się uczucie miłości; tutaj jak, pod względem fizycznym, każda z dwoch stron w drugiej siębie widzi i siebie sama uznaje, tak i pod względem duchowym obie strony przezierają się w sobie i nawzajem się uzupełniają.

· Popęd płciowy, o ile jest czysto zmysłowym, wyświeca jednostkowość właściwą wszystkiemu co zmysłowe, a tém samém okazuje znikomość swoja, jako zjawiska, a tak zradza z siebie poped do uduchownienia, do ustalenia tego stosunku; słowem, zradza z siebie małżeństwo, zradza rodzine. Tu przeto już popędem samym rzucona jest podwalina obyczaju, okazująca się naprzód w postaci rodziny. Stosunek małżonków do siebie, rodziców do dzieci, dzieci do rodziców, jako téż rodzeństwa między soba, jest piérwszém złamaniem egoizmu, owej jednostkowości, będącej właściwą światu zmysłowemu, materyalnemu; tu człowiek uogólnia się w rodzinie swojej, występuje ze szranków ciasnych własnej osoby, uczy się kochać innych ludzi. Tak idea, prawda ogólna, staje tu przed nim w kształcie osób krwią z nim złączonych. Jak popędy do osób są z porządku drugim stopniem popedow, a tém samém są odwrotne popedom piérwszego stopnia, bo popedom zmysłowym, tak též ta odwrotność ich okazuje się praktycznie w tém, iż popędy rodzinne, jako już do osób odnoszące się, niweczą i zaprzeczają popędy zmysłowe, jako wprost we własnej osobie źródło swoje mające. Miłość do kochanki, do rodziny, do małżonki, uczy poświęcać siebie, uczy zrzekać się własnych przyjemności dla innych osób, uczy jak o sobie zapomnieć; tu przeto ginie egoistyczność popędów zmysłowych. Uważmy atoli że rodzina, uważana pod względem popędu, nie okazuje się jeszcze w prawdzie swojej; świętość rodziny wyświeci się dopiéro w dzielnicy obyczaju.

#### § 572.

#### 2.) Społeczeństwo.

Z jednéj strony w małżeństwie ustają popędy płciowe, a na miejscu ich zjawia się przywiązanie i przyjaźń, z drugiej dzieci, gdy dorosną, same dla siebie tworząc rodziny, obok wdzięczności i czci dla rodziców, wiążą się z niemi przyjaźnią. Ztąd wypływa przejście do stosunków przyjaźnych z osobami niepołączonemi z nami związkiem krwi; na miejsce pokrewieństwa cielesnego zjawia się pokrewieństwo duchowe. Tu przeto już widzimy zaród moralny stosunków duchowych.

Tak więc człowiek sam, widząc rozkład własnéj szczegółowej rodziny na wiele nowych rodzin, postrzega że i życie rodzinne nie może być ostatecznym celem działań jego, lubo uznaje świętość rodzińy w ogółności jako pojęcia rodziny, jako obyczaju (obaczymy to poźniej); więc popędem zwraca się do przyjaźni, dalej do towarzyskości, a następnie do społeczeństwa, które właśnie, stojąc na prawdzie w rodzinie tkwiącej, nie przemija, choć szczegółowe rodziny przemijają.

Lecz społeczeństwo znowu zradza nowe popędy i otwiéra pole dla nowych działań. Tu przedewszystkiém chęć dobréj sławy i czci między ludźmi, chęć odznaczenia się, uczucie prawa, sprawiedliwości i t. d. są głównemi sprężynami działań ludzkich. Atoli stosunki społeczne, będące głównie stosunkami ludzi pojedynczych między sobą, nie są zadawalniające zupełnie; są to stosunki jednostkowe, wynikające ze szczegółowego położenia każdego człowieka, z powołania jego i z losów jego osobistych, a tak społeczeństwo dochodzi dopiero do prawdy swojej, gdy się staje *państwem*.

3. Państwo. Gdy społeczeństwo ma głównie to piętno iż każdy człowiek jest jednostką i odnosi się do siebie, gdy siebie ma na celu, więc też opiera się na działaniu jednostkowem i samolubnem, a takowe samo jest znikomem. W państwie dopiero te jednostki wiążą się w całość, w jedność, w ogół; a zatem cele osobiste uogólniają się i nabierają prawdziwego znaczenia, a tak piérwiastki rozumowe, ogólne, wyższe, same przez się występują w człowieku. Że zaś państwo, do którego człowiek należy, wchodzi także w stosunki z innemi państwami, zradza się przeto świadomość iż państwo samo jest jedną postacią wśród historyi powszechnej. Tak roztwiera się widok dla człowieka na ród ludzki cały; tu jest tedy popęd do ludzi, życzliwość, sprzyjanie; tu błyśnie myśl że Opatrzność czuwa nad światem. Tym trybem popęd, wystąpiwszy z ciasnych sźranków uczuć, staje się duchowym popędem. Tu przeto już treść duchowa, działająca w człowieku i pobudzająca do czynności, ma charakter czysto duchowy.

#### § 573.

#### c.) **Poped** do wiedzy.

Zaiste pogląd na historyą powszechną świata, na dzieje ludów i państw płynących potokiem lat tysiąców, znikających po sobie fenomenem, widok rodu ludzkiego co kroczy przez wieki, zradza tęsknotę by działać w imieniu tej potęgi wewnętrznej, ukrytéj na dnie dziejów a odzywającej się jakby pulsem w wielkich wypadkach. Tak zradza się uczucie nieskończoności, które wszakże jeszcze nie jest wiedzą, które prze, by dla tej nieskończoności znaleść wizerunek widomy, cielesny (w posągu, w obrazie); tu przeto tkwi upodobanie w piękności; tu mają źródło swoje uczucia i popedy estetyczne, w których spoczywa zaród sztuk pieknych. Lecz nieskończoność, okryta postacia cielesna, odziana w szaty materyalne, nie znajduje jeszcze prawdziwego, odpowiedniego sobie wyrażénia. Zatém człowiek patrząc się na dzieła piękności widzi ich zgon, widzi-jak konają podciete czasem; bo to co piękne, jest nieskończonością zamknieta w szrankach doczesności, jest jedvnie gościem na ziemi i znika niby zjawisko. Nie dziw przeto iż człowiek już odwraca się od zewnętrznego świata, będącego jedynie dzielnicą zjawisk znikomych, a zwraca się do tajników własnego serca, kędy w głębi uczuć szepce do niego głos o Bogu, o Ojcu na niebie; ztąd uczucie niedostateczności istoty ludzkiéj, więc instynktowy popęd do uwielbienia Pana na wysokościach, a tak następnie kształcąc się i rozwijając odzywa się w człowieku myśl, więc nowy popęd do wiedzy, do prawdy, do wiadomości i umiejętności, do myślenia. Lecz tu właśnie jest koniec popędów.

Świadomość będzie wprawdzie połączona z popędem (z ciekawością), ale ocucona staje na sobie samej, rozwija się i rośnie; ona wiodąc za sobą myślenie, rozum, już za *pośrednictwem* własnej pracy swojej dochodzi prawdy, a tem samem już jest potęgą *pośrednią*, już nie jest od natury daną, bezpośrednią; ona w nas się rozwija z naszą wolą i wiedzą naszą. Tak przeto popędy dobiegły kresu swojego; świadomość teraz występuje wśród popędów i okazuje że niemi rządzi i kieruje, a to właśnie będzie cechą drugiego stopnia tej części filozofii moralności.

Zanim zapuścimy się w dalszy rozwój nauki naszéj, rzućny jeszcze okiem wstecz na popędy, by dobrze zrozumieć ich istotę. Wiemy z Psychologi iż popędy znajdują się w nas bez przyłożenia się naszego, że nam są od natury dane a nie mają bynajmniej źródła swojego w dzielnicy duchowej. Mimo to wszakże, lubo popędy, w ogólności mówiąc, są nam spólne ze zwierzętami, toć z drugiej strony właśnie dla tego iż się zjawiają w człowieku jako w jestestwie rozumném, zjawiają się one po ludzku, w formie uszlachetnionej, rozjaśnione promieniem duchowym. Jak geniusz, czego się tknie potęgą od Boga mu daną, przemienia, uszlachetnia, uzacnia, tak też

,

sprawy ludzkie, choćby nam były ze zwiérzetami spólne, przybierają właściwą formę w człowieku. To się okazuje najpotężniej w popędzie płciowym, który w człowieku staje się miłością duchowa. Jest to potega, która posiada człowieka, która w niego wstępuje i nim włada; z jednej strony jest niby potęgą bezświadomą, a z drugiej zdołamy ją znowu uczynić podmiotem naszej myśli. Ta dwoista istota miłości jest właśnie powodem, iż staje się niewyczerpaną osnową dla sztuki pięknej, mianowicie dla poezvi. Nie dziw tedy że też wszystkie inne popędy, zostające w związku z miłością, okazują potężnie te różnice swoje od popędów zmysłowych, spólnych nam ze zwierzętami. Zwierze płodzi młode, ale nie zna rodziny; instynkt samicy do młodych staje się w człowieku świętą miłością macierzyńska; nawyknienie zwierzęce do nory a legowiska staje się u ludzi miłością do kraju. Im wyżej rozwiną się popędy, tém więcej odstępują od zwiérzecych instynktów. Wszak niemowle bawione cackiem i świecidełkiem zapomina o potrzebach chwilowych swojego ciała; tego zjawiska nie znajdziemy u zwiérząt, bo ciekawość niemowlęca jest téż rzeczywiście popędem do wiedzy, do piękności. Lecz gdy popęd rodzi się, jak się rzekło, z uczucia braku, z potrzeby uzupełnienia swojej istoty, więc też człowiek czuje się być ułomkiem, czuje przez całe życie niedostatek i ziemskie sieroctwo swoje; więc zradza się potrzeba konieczna w nim owych prawd, które mu zwiastują, że po nad gwiazdami i słońcami, że przed wiekami wieków, króluje Pan i Ojciec wszech światów.

Lecz uważmy również że lubo najwyższa treść człowieka ma już zaród swój w popędach, przecież forma bezpośrednia popędów nie wystarcza. Jakoż lekkie zastanowienie przekonywa nas iż np. ów instynkt i tęsknōta mienia własnéj rodziny i ogniska domowego nie tworzy jeszcze rodziny będącej obyczajem, nie jest bynajmniej jeszcze przekonaniem o powinnościach i cnotach rodzinnych, wypływającem z obyczaju, a tem samem poped do towarzyskości nie jest jeszcze społeczeństwem, ani państwem, pojętem jako obyczaj, jako prawda rozumowa i konieczna.

#### § 574.

Tak przeto dokonaliśmy rozwoju fenomenologicznego popędów, bo z jednéj strony uważaliśmy pochód woli przez wszystkie ich szczeble; widzieliśmy jak z kolei wszystkie stają się sprężyną działań człowieka, jak wszystkie z kolei, okazując niedostateczność swoją, wyjawiają się jako fenomena. Tak tedy wola, partą będąc do coraz wyższych popędów, staje u ich szczytu, a tém samém przekonywa się o ich niedostateczności; nabiéra więc przekonania że popędy same przez się nie są wystarczającym powodem ludzkiego działania.

Uważmy teraz już ostatni rezultat, który wypłynął z rozwoju tegó. Gdy popędy są bezpośrednie, gdy nie płyną z wiedzy, ani z rozumu, ale ze zmysłów lub uczuć, wynika ztąd iż one same przez się nie mają jeszcze żadnej moralnej wartości, iż same przez się nie zdołają się ocenić, ani osądzić, bo ani zmysłowość, ani uczucie nie rozumuje, nie rozsądza. Żatem idzie iż lubo popędy są przyczyną i sprężyną działania naszego, nie mają one jeszcze-żadnej moralnej barwy. Poki jedynie sam popęd jest powodem naszego działania, póty też ani o powinności, ani o cnocie mowy być nie może. Gdy ze strony podmiotu występował popęd, jako pobudka działania, a ze strony przedmiotu, przedmiot będący środkiem dla człowieka, gdy tedy obie strony były dane, bezpośrednio znalezione, więc też celem osiągnionym w tej sferze jest także dobro jedynie przyrodzone, bezpośrednie.

1

Lubo nam się wykazał watek coraz wyższych popędów, lubo one wszystkie z kolei znikały, przecież o tyle znikały i ustępowały coraz wyższym, o ile były uważane w rozwoju rozumowym, abstrakcyjnym. Uważmy teraz że to znikanie popędów okazuje się też samo przez się. Jakoż gdy popedy są nam dane z natury, gdy są bezpośrednio znalezione, więc też mają cechę wskroś empiryczną, zatém w nich znajdziemy wszystkie niedostatki empiryi. Lecz empiryczność każda jest sama przez sie przypadkową i ułomkową, jest zbiorem jednostek niepowiązanych z sobą, jak to wiemy z Logiki (§ 124 przyp.). Empirya przeto nigdy nie składa całości zupełnej, ona nam podaje jedynie fakta, lecz nie wykazując ich powiązania nie zdoła tém samém wykazać konieczności tych faktów, ani umieścić ich na spólnéj podstawie. Wynika ztad iż i popędy, będąc tylko empiryczne, same przez się (więc wzięte bez rządów rozumowych) nie wyjawią żadnego stopniowania, gdyż wyższość lub niższość ich może być jedynie uznaną przez świadomość samą, a tej nie mają popędy. Widzimy przeto iż żaden niższy popęd nie ustapi przed wyższym, iż wszystkie znajdą się obok siebie, że wszystkie będą w nas działać i robić; a gdy jeszcze nie staneły na spólnej zasadzie, któraby je wszystkie uporządkowała i połączyła w harmonia, wypływa ztad iż one nawzajem z sobą krzyżować się będą, iż nawzajem będą sobie przeszkadzały, a tak same się zaprzeczają i ścierają, same okazują niedostateczność swoją. Są popę. dy, które wskroś sobie się sprzeciwiają, tak iż człowiek, powodując sie jednym z nich, uzna niepodobieństwo dogodzenia drugiemu (§ 368).

Tak przeto pod każdym względem okazują się

76

popędy, wzięte same przez się, jako znikające fenomena, niemające prawdy w sobie; a z drugiej strony znowu zaprzeczyć nie można iż one istnieją w człowieku jako fakta, iż ciągle się odnawiając w rzeczywistości nie znikają. Ztąd wynika konieczność aby je wziąść pod prawidło, aby niemi kierować; tą potęgą kierującą atoli nie może już być popęd żaden, ale świadomość. Wszak świadomość wypłynęła nam właśnie powyżej z popędu do świadomości, do myślenia, a tak wśród popędów znajdujemy występującą wiedzę. Będzie to przeto drugi stopień tej pierwszej części filozofii, jak się rzekło powyżej, który nazwać możemy świadomością panującą nad Ireścią przyrodzoną.

## II. Myślenie występujące wśród treści przyrodzonej.

#### § 575.

Widziano w § 565 genesis stopnia-niniejszego. Tu uważmy jedynie jego stosunek do poprzedzającego Gdy cechą powyższego stopnia była wielość popędów rozpojedynczonych, rozjednostkowanych a ścierających się nawzajem, tu przeciwnie okażą się one jako ujęte przez świadomość a myślenie. Lecz już z powyższego wywodu okazało się iż same przez się popędy nie zdołają się ująć w jedność takowa, gdyż do tego potrzeba potęgi wyższej od nich, bo potęgi rozumowćj. Tu uważmy iż gdy powyżej przedstawiała się wielość różnych celów, teraz okazuje się jeden tylko cel pogodzenia tych celów z sobą; jest to cel łączący cele wszystkie z sobą.

Lecz ujęcie w jedność popędów, jako treści preserudzonej, wymaga przedewszystkiem panowania wi niz. To panowanie zaś ułatwiają nam same pograv. W one, jak się rzekło, nawzajem się ścierają i zaprzeczają, a tak walcząc z sobą poddają się świadomości.

Widać również iż myślenie człowieka już na tym stopniu odróżnia siebie od popędów zmysłowych; atoli nawet te popędy same, które powyżej ściśle spływały w jedność nierozdzielną, nierozdziergnioną, tu zaczynają się rozdzielać od siebie. Z jednej strony teraz staje podmiot, ognisko człowieka, jego jaźń myśląca, świadoma siebie, a z drugiej stają popędy przyrodzone i odpowiednie im przedmioty zewnętrznego świata. Jest to, jak widzimy, początek wyzwolenia się ducha z pod przewagi natury.

Atoli właśnie dla tego iż tu spotykamy dopiéro pierwszy stopień wyzwolenia tego, więc też ta świadomość nie jest jeszcze wiedzą o prawdach najwyższych; świadomość, która tutaj występuje, zradza jedynie pierwszy sąd o popędach i o świecie zewnętrznym, przyrodzonym.

Jakoż, gdy tutaj, jak powiedziano, jest dopiéro początek wyzwolenia się ducha z pod przewagi natury,, więc jeszcze świadomość nie rozwiodła się do dna z naturą, duch tutaj odnosi się jeszcze do popędów, aby je pogodzić i powiązać w jedną całość, ale bynajmniej jeszcze nie w celu, aby je zniweczyć, przygłuszyć; tutaj świadomość treść swoją bierze z popędów, więc z natury właściwej i ze świata zewnętrznego.

Stopień ten jest przeto jedném z najważniejszych ogniw rozwoju fenomenologicznego woli człowieka; na tym stopniu stanęła Grecya. Zamiast tedy jedynie ograniczyć się na podmiocie, na pojedynczym człowieku, uważmy rozwinięcie pojęć moralnych u Greków, a tak zarazem dokonamy zadania założonego sobie powyżej (na wstępie do filozofii.moralności § 561), bo tém samém już obaczymy rozwoj filozofii moralności jako umiejętności.

#### § 576.

Wedle § 575 widzimy iż w niniejszym stopniu już myśl wstępuje wśród popędów i wiąże je w jedność harmonijną. Możemy atoli przewidzieć iż tutaj okażą się znów coraz wyższe ogniwa, z których dopiero najwyższe ziści ową harmonią żądaną. Rozwój zaś tych ogniw wypadnie nam z rzeczy samej.

#### a.) Eudemonizm.

#### § 577.

Powiedzieliśmy iż główném piętnem tego stopnia jest ta cecha iż świadomość rządzi popędami. Piérwszém zaś znowu ogniwem tego stopnia będzie to stanowisko, gdzie dogadzanie popędom jest głównym celem, gdzie przeto świadomość staje się jedynie środkiem do tego celu, gdzie ona o tyle tylko waży, o ile jest sługa tego celu, o ile jest środkiem dla popędów; ' stanowisko takowe jest Eudemonizmem (niby nauka o szczesności, o dogadzaniu sobie). Widzimy przeto iż gdy na stopniu pierwszym człowiek był właśnie w jedności nierozdzielnej z popędem, który nad nim panował, teraz na drugim stopniu, a nawet na piérwszym jego szczeblu, występuje już rozdzielenie się świadomości a popędu; jest to zjawienie się reflexyi; bo lubo człowiek w eudemonizmie uważa zaspokojenie popedów za cel żywota swojego, przecież już odróżnia myśl swoją, swoją świadomość i wolą od tych popedów.

#### **§** 578.

Lecz Eudemonizm znowu rozkłada się na właściwe sobie stopnie.

*lód.* Jeżeli Eudemonizm za nic sobie waży myślenie samo przez się, jeżeli tedy prawidła postępowania o tyle jedynie wydobywa z myśli, o ile myślenie może być środkiem *do dogadzania* naturze swojėj, zatėm znač iż niėma na tym stanowisku prawd ogólnych będących prawdami same przez się, ale że to jest jedynie prawdą, co człowiek uzna za prawdę, co wedle jego mniemania, co wedle natury każdego jest prawdą. To tedy jest ogólną prawdą, że niema ogólnej prawdy, że mniemanie osobiste, własne, jest . dla każdego ustawą moralną.

Anaxagoras, niby wieszcz-filozof wśród Greków, obaczył oczyma ducha swojego rozum rządzący wszechistnieniem i orzekł że *myśl* jest światowładną, że ona jedynie jest prawdą. Orzeczenie to podjęli Sofiści strybem sobie właściwym mówiąc że i w człowieku jest myśl, że zatém człowiek sam jest miarą prawdy wszech rzeczy, że tedy jego mniemanie rozstrzyga o prawdzie, owo mniemanie mogące być w każdym człowieku inne a inne. Tak sofistyka podmiotową osobistość wzniosła czyniąc z niej ustawodawcę moralności. Podług niej niema prawd samych przez się, tylko to jest prawdą, co każdy człowiek sobie za prawdę uznaje. Te zasady, zastosowane do praktyki życia, głosiły że obyczaj, prawa, religia, urządzenia społeczne, nie mają prawdy w sor bie, gdyż wedle sofistyki, są tylko zdaniem, więc ona kładzie zdanie przeciw zdaniu. Zatém na miejsce owych prawd ogólnych, Sofiści stawiają mniemanie własne za prawdę obowiązującą. Tym sposobem sofistyka, lubo miała ogromny wpływ na kulturę Grecyi, ćwicząc bystrość i dowcip, okazując rzecz każdą z dwóch stron, przecież co do treści swojej stała się zgubą społeczeństwa greckiego. Ta nauka wszakże wtedy się zjawiła, gdy samo to społeczeństwo spróchniało w sobie, gdy podwaliny obyczaju rysowały się szczelinami; nauki te są spółczesne domowym wojnom Greków z Grekami. Dawne bogi zatrzęsły się na posadach Olimpu, jedność polityczna ludów greckich się rozwiązała; zwolna toczył je rak zepsucia i powątpiewania o sobie; daremnie Arystofanes w swych komedyach radby wskrzesić starogrecki obyczaj, ale obyczaj nie powstał z grobu. Sofiści atoli nie sprowadzili zepsucia, zguby; byli oni jedynie prorokami i zwiastunami rozkładu społeczeństwa greckiego; ich filozofia była jedynie światełkiem błędném, drgającém nad grobem dawnej Grecyi.

#### § 579.

2re. Rodzi się przeto pytanie, co jest dogadzającém człowiekowi? więc odpowiedź - to dogadza człowiekowi, co odpowiada jego naturze przyrodzonéj, bezpośredniej, co jest przyjemném. Zatém człowiek dążyć ku temu powinien, co mu przyjemność sprawia, a unikać tego, co mu jest przykrém. Widzimy iz stanowisko takowe ma analogie wprost z popędami zmysłowymi (§ 367), z tą atoli różnicą iż tam popęd był slepym, tutaj zaś dogadzanie zmystom wypływa z zasady ogólnej, mającej być teraz prawda. Człowiek, wedle tej nauki, winien używać życia wedle szczegółowych sposobności, które mu się przypadkiem nasuwają, winien korzystać z chwil obecnych z całą świadomością. Tu przeto nie jest jeszcze zbudowany system przyjemności szczegółowych; one są tak rozjednostkowane, jak sposobności w życiu. Wedle tej zasady przeto mądrość na tém głównie zależy, aby człowiek panował nad sposobnością, aby sobie umiał nastręczać przyjemność i w tym celu panował nad okolicznościami zewnętrznemi. Wyobrażeniem i uosobieniem tego stanowiska jest Arystyp i szkoła jego Cyrenajska.

Lecz i to stanowisko utrzymać się nie zdoła; szczęsność chwilowa, zasadzająca się na używaniu znikomej przyjemności, nie wystarczy. Wynika bowiem potrzeba zapewnienia sobie ciągłych przyjemności, a tak zradza się stopień trzeci Eudemonizmu. *3cie.* Jak piérwszy stopień Eudemonizmu trzymał się zasady ogólnéj, jednéj, nierozwiniętéj, tak przeciwnie stopień drugi trzymał się wielości szczegółowych przyjemności; stopień trzeci teraz połączy oba piérwsze stanowiska. Tu bowiem staje przekonanie, iż wypada uważać życie za jedną całość, składającą się z wielu szczegółowych czynów, więc że życie całe powinno być ogółem pełnym szczegółowych przyjemności.

Epikur i jego szkoła wyrabia system organiczny szczęsnego żywota, oparty na wiedzy. Tu Etyka buduje się na Logice i fizyce. Atoli Logika jest jedynie środkiem dla fizyki, czyli dla poznania natury, a fizyka służy Etyce podając jej środki do uprzyjemnienia sobie życia. Jakoż fizyka wykazuje, czem jest natura, jak ona działa w nas, jaki jest związek między naszemi osobami a natura. O ile bowiem zjawiska natury spokrewnione są z duszą naszą, o tyle sprawiają nam przyjemność; odwrótnie, co naturze naszej jest przeciwne, toć sprawia przykre i niemiłe wrażenie. Stanowisko takowe pojmuje człowieka i życie jako całość, waży i rozbiera wszystkie przyjemności, odmawia sobie przyjemności mniejszych i przemijających, aby sobie zapewnić większe i trwalsze; odmawia sobie nawet i przyjemności wyższych, jeżeli mogą za sobą pociągnąć przykrości; słowem, Epikur wymaga trwałości rozkoszy, więc umiarkowania i oględności. Ale trwałość jest właśnie przezwyciężeniem owego rozjednostkowania się w czasie, będącego cechą rzeczy zmysłowych; ztad znać iż tutaj już zaczyna duch brać górę nad zmysłowością, żądając przezwyciężenia jej, że tutaj przeto, obok popędów zmysłowych, występują popędy duchowe, z czego przewidzieć można sprzeczności, które się koniecznie pojawią ńa tym stopniu. I rzeczywiście, Epikur rozumując powiada że gdy przyjemności duchowe są najtrwalsze

ze wszystkich i zostawują w nas wspomnienia miłe, więc nie można się ograniczyć na przyjemnościach cielesnych, ale wypada dać pierwszeństwo rozkoszom umysłowym. Prawdziwą atoli przyjemnością umysłową jest spokoj wewnętrzny duszy, niezamącony boleścią. Rozkosze zaś umysłowe o tyle dla człowieka winny mieć wartości, o ile pogodzić się mogą z tym głębokim ducha naszego pokojem, będącym najwyższą szczęśnością. Bogowie dla tego są bogami iż używają najwyższej szczęśliwości, że się niczego nie obawiają, a tem samem żyją w wiecznym pokoju, om są w posiadaniu prawdziwem najwyższego dobra.

Nauka Arystyppa nie jest grubym Hedonizmem tylko na zmysłowości opartym; on żąda, aby człowiek był duchowo ukształconym, by umiał rzeczywiście ocenić prawdziwe przyjemności; jest to zmysłowość ustrojona w kwiaty duchowe. Żyj w obecności miłej i lubej, nie oglądaj się na przyszłe chwile, ani na przyszłe troski !-- toć cała ustawa moralności szkoły Cyrenajskiej. Tutaj widzimy ateńskie pojmowanie życia zmysłowego, dalekie od rubaszności i dzikiego barbarzyństwa. Ateny wieńcem i lutnią, pieśnią i dowcipem umieją sobie uszlachetnić biesiady swoje codzienne i ucztę ziemskiego życia. Lubo to stanowisko jest czysto pogańskie, lubo filozofia takowa nie ma żadnej głębi i niby jest potoczkiem płytkim, co sączy wesołe strugi swoje po łąkach kwiecistych żywota greckiego, przecież jest nierównie wyższej wartości, niż Hedonizmy nowoczesne, np. owe teorye, które podał zbutwiałemu światu Helvetius, jako naukę okazującą na jaw czczość strupiałą ośmnastego wie-Arystypp był Grekiem; w nim zmysłowość ku. wyjawiła się z całą świeżością młodocianego świata; prosta i naiwna, pierwotna, wznieca u-

٠

608

śmiech, jak zabawa pacholatka cieszącego się życiem i światem, ale nie wzbudza wstrętu. Przeciwnie stulecie ośmnaste z Helwecyuszem swoim, z La Metrie, i całą ciżbą zwolenników jego, jest starcem, który wiele przeszedł doświadczeń, który wiele się uczył, a w końcu hańbi siwiznę nawrotem do chuci, szarga się w brudach, kładac egoizm zmysłowy za główną sprężynę działań ludzkich. Ta nauka Helwecyusza stanęła w świecie po długim szeregu wieków pełnych prac i łamań twardych; toć się stało na łonie Wiary świętej, uczącej nieskończonej wartości człowieka, mówiącej o znaczeniu wiekuistem ducha jego; toć się stało po 2000 lat ciągle rosnącej cywilizacyi! Ztad też nauka tych wrzkomych filozofii jest tak plugawa i obrzydliwa.

#### **§** 580.

Zapatrując się na tę naukę Epikura widzimy rzeczywiście w niej dwie strony przeciwne sobie. Bo raz kładzie ona za najwyższe dobro rozkosz cielesna, a drugi raz uwolnienie od boleści wszelkich i spokój wewnętrzny duszy; radzi by człowiek cofnał się w głębiny istoty swojej, a kończy nawet na orzeczeniu, że lepiej być cnotliwym w nieszczęściu, niż być złym a szczęśliwym. Ta dwojaka strona tej nauki wyraziła się téż w Historyi dwojakiem zjawiskiem. Jakoż nauka Epikura samego i żywot jego różni się wielce od nauki i żywota następców jego nierozumiejących jego stanowiska. Nauka właściwa Epikura dla wyższości swojej znaleść winna miejsce w późniejszym rozwoju wykładu naszego. Do stopnia zaś ninicjszego należy rzeczywiście ta strona nauki, która uważa rozkosz i dogadzanie swoim popędom za najwyższy cel człowieka. Gdy rozkosz jest tutaj głównie rozkoszą zmysłową, więc ten eu-To stanowidemonizm jest właściwie Hedonizmem.

sko, jak wiemy, uważa życie człowieka za całość a jedność popędów wszystkich, i dla tego jedynie żąda umiarkowania w dogadzaniu popędom, aby żaden z nich zbyteczném rozhukaniem nie zepsuł téj jedności, nie stał się przyczyną cierpień i przykrości.

Lecz tutaj bez trudności widzimy iż zamierzona przez to stanowisko jedność wykonaną być nie może. Jakoż wiele razy już wykazano, iż taką jednością prawdziwą, będącą ogółem jednym, a żarazem rozmaitością, może być tylko myśl, że natura i wszystko, co z naturą jest w związku, jest koniecznie rozjednostkowaném w czasie i w przestrzeni, że nigdy rzetelnéj, ścisłej jedności nie złoży.

Wiemy również iż wszystko, co przyrodzone, właśnie dla tego rozjednostkowania swojego, ulega przypadłościom. Ztąd idzie iż popędy, odzywające sie w nas, nie mogą się łączyć w ścisłą jedność, że również i przedmioty zewnętrzne, odpowiednie tym popędom, także między sobą nie będą połączone w ścisłej jedności; a nakoniec iż popędy razem wzięte z jednej strony, a te przedmioty zmysłowe jako środki z drugiej strony, również nie połączą się ściśle z sobą. Jakoż wiemy z Logiki, iż wtedy jedynie dwie strony stanowia ścisłą jedność, gdy rzeczywiście nawzajem z siebie wypływają; ale świat zewnętrzny nie jest wypływem człowieka; tutaj cel, to jest zaspokojenie popędów, a przedmioty służące temu celowi za środek, nie wypływają z siebie; człowiek znajduje je zewnątrz siebie jako gotowe, jako dane.

Nie dziw tedy iż i świadomość, stojąca na tym stopniu, własném doświadczeniem przekonywa się o tych prawdach. Jakoż człowiek przekonywa się że zaspokojenie popędów nie od niego zależy; że środki do tego celu są potęgą obcą, od niego niezawi-

610

słą, że nakoniec i popędy same są niczawisłe od woli człowieka; słowem, że tutaj rządzi potęga zupełnie obca i niepodległa woli, że tutaj swawoli przypadkowość właściwa rzeczom materyalnym, że zasady wszelkie na nic się nie zdadzą, że się rozbijają o rzeczywistość.

Ta sprzeczność zniewala człowieka aby raczej się oparł na sobie, na myśli, aby zamiast poddania ducha pod treść przyrodzoną, to jest pod popędy i odpowiedni im przedmiot, raczej oddał tę treść pod ocenienie ducha. Tym sposobem na stopniu następnym obaczymy świadomość panującą nad zewnętrznym przedmiotem, nad treścią bezpośrednią. Tak teraz właściwy Eudemonizm się ukończył.

Ufamy że nikt z czytelników naszych nie posądzi nas o lekkość i samowolność za rozdzielenie takowe epikureizmu na dwie strony zupełnie od siebie różne; upoważnia nas bowiem wprost do tego Seneka: De vita beata c. XII. i XIII. gdy powiada: "Ow wylany na rozkosze, ciągle "czołgający się (reptabundus) i ciągle pijany, ro-"zumie że żyjąc rozpustnie żyje cnotliwie; bo "słyszy że rozkosz nierozdzielna ze szczęściem; "więc nazywa nałogi swoje mądrością...... "Ci wszyscy rozpustują nie dla nauki Epiku-"ra, ale oddani będąc chuci pokrywają narowy "swoje imieniem filozofii. Powiadam im wręcz "że Epikur uczył rzeczy świętych i zącnych; a "gdy się bliżej przypatrzysz tym rzeczom, już "one okażą się nawet i smutne, boć on to na-"zywa rozkoszą, co my rozumiemy być przepi-"sem cnoty. Rozkazuje wprawdzie być posłusznym "naturze, ale jakże mało ta natura wymaga! "Kto przeto, wylany na swawolę, nazywa ją "szczęśliwością, szuka dla złej rzeczy zacnej po-"wagi" (powagi Epikura).

#### b.) Myślenie pannjące nad treścią przyrodzoną.

#### § 581.

Świadomość zatém przekonana doświadczeniem iż potęgi przyrodzone nie zdołają podać jéj zasad postępowania moralnego, wraca, jak się rzekło, do siebie, by w sobie znależć podstawę moralną, a tém samém poddaje już tę treść przyrodzoną pod świadomość a myślenie.

10d. Pierwszy stopień tutaj będzie jak wszędzie i zawsze tylko ogólnym, abstrakcyjnym, będzie on tylko orzeczeniem iż myślenie, wiedza rządzi człowiekiem, ale ten stopien nie rozwinie jeszcze prawdy w szczegółach swoich. Takowe stanowisko zajął Sokrates. On powiada że wiedzieć jest to chcieć; to jest głównym jego poglądem etycznym. Tej zasady tak abstrakcyjnej atoli Sokrates nie rozwija wcale. Widzimy przeto iż nie odróżnia świadomeści a woli; twierdzi że cnoty nauczyć się można, że jest rzeczą niepodobną wiedzieć, co dobre, a · nie wykonywać dobrego. Nie powiada też co jest dobrem, twierdzi jedynie że to jest dobre, co wiedza za dobre uznaje. Nie wyłuszczając dalej zasady swojej nie rozwija też cnoty; cnotę pojmuje tylko abstrakcyjnie, wiec orzeka iż cnota jest tylko jedna.

Widać atoli że podobne orzeczenia bynajmniej nie wystarczą, gdy przyjdzie działać, bo w działaniu właśnie wyjawiają się różne strony życia, a zatém różne cnoty. W zastosowaniu przeto praktyczném, gdy chodzi o szczegółowe czyny, w których ogólniki nie wystarczają, Sokrates miesza często moralność z Eudemonizmem, nazywając rzeczy użyteczne dobremi. Z tego wszystkiego znać iż tutaj nie ma rozwinienia systematycznego, nie ma w tej nauce organicznéj całości. Z tym niedostatkiem połączona jest wprost metoda Sokratyczna, bo właściwa jej jest forma rozmowy. Sokrates uczy rozmawiając, a rozpoczyna rozmowy od przypadków danych, od okoliczności nastręczających się. Ale jak rozmowa nie może być nigdy całością organiczną, tak téż rezultaty otrzymane z tych różnych rozmów również nie składają się w całość systematyczną. (Uczenie przez rozmowy może niektóre przedmioty wyjaśnić, ale nie będzie nigdy metodą umiejętną, organiczną).

Tak tedy widać iż rzecz sama nagli do stopnia wyższego, w którymby już nauka zamieniła się w system organiczny, a tak nasuwa się sam przezsię stopień drugi.

#### § 582.

2re. Widzimy iż owe niedostatki (sokratyczne) winny się nareście uzupełnić. Myśl teraz poznaje iz owa wiedzu winna się rozwinąć; jakoż rozwija ona tę wiedzę, nadając jej treść; tą treścią zaś jest świat cały zewnętrzny; orzeka tedy myśl iż cały świat zewnętrzny i wszystkie zjawiska są jedynie wyrażeniem myśli tkwiącej w świecie, wyrażeniem owych idei będących pierwowzorem wszechrzeczy. Wszerzeczy przeto o tyle są prawdziwe, o ile są wcieleniem tej idei, same zas przez się nie mają znaczenia. A tak co powyżej u Sokratesa było tylko wiedzą podmiotowa, osobista, staje się prawem wszechrzeczy zewnętrznych, jest myślą przedmiotową; co tam było niby dopiéro popedem do filozofii, staje się teraz rzeczywistą filozofią; jeżeli tam jedyną zasadą było orzeczenie iż prawdziwa cnota opiera się na wiedzy, tutaj ta wiedza już jest bliżej określona. Jest to stanowisko Platona.

Gdy idea sama nadzmysłowa jest prawdą rzeczy zmysłowych, gdy świat materyalny nie ma prawdy, wynika ztąd iż w zastosowaniu jej do woli, do Etyki, okaże się idea, jako odwrócenie się od zmysłowego świata. Człowiek winien odwrócić się od zewnętrznego świata, aby dopiął téj idei. Lecz gdy człowiek dla ułomności swojéj nie zdoła poznać idei saméj przez się, jako myśli czystej, gdy ją poznaje tylko mocą przedmiotów wyobrażających tę ideę, wynika ztąd że też i pod względem Etyki, bo w życiu praktyczném, téj idei nigdy nie dosięgnie; dla tego orzeka Plato że człowiek zdoła jedynie zbliżyć się do Boga. Z drugiej strony, gdy idea rządzi rzeczywistością, a tém samém i zmysłowym światem, zatém i zmysłowość człowieka winna być uwzględnioną. Wynika ztąd iż najwyższem dobrem jest harmonia idei, jako wiekuistego pierwiastku a przyjemności tutecznych.

Lecz gdy Plato nie zdołał wykazać metafizycznie bliższego stosunku onych idei do rzeczywistości, zatém téż nie zdołał dokładniej skréślić owej harmonii w Etyce swojej, a tém samém nie zdołał wskazać drogi do najwyższego dobra. Wspomina wprawdzie o pierwiastkach najwyższego dobra, a wśród tych pierwiastków wymienia też udział w idei wiekuistej i zarazem rozkosz zmysłową; przecież jak tych pierwiastków składających dobro najwyższe nie łączy organicznie, tak również nie uczy jakim trybem człowiek zdoła dokonać harmonii między idea a przyjemnościami tutecznego życia; niełączy przeto pojęcia najwyższego dobra z istota cnoty. Cnota wedle niego jest wprawdzie jedna tylko, lecz występując w różnych ludziach rozszczepia się na różne cnoty wedle różnego usposobienia indywidualnego. Tych cnót wedle niego jest głównie cztery.

Lecz jak idee są uogólnieniem przedmiotów jednostkowych, tak téż idea przebywająca w człowieku uogólnia się w *państwie*. Takowy wypadek był konieczném następstwem Platonowego stanowiska, choć go wyraźnie nie wypowiedział; w państwie téż urzeczywistniają się właśnie owe cztéry cnoty

614

etyczne. Państwo jest ú niego uzupełnieniem pojedynczego człowieka, jest uogólnionym pojedyńczym człowiekiem; te same prawdy, które wypisane są w idei państwa niby wielkiemi głoskami, obowiązują jednostkowych ludzi.

Widać tedy iż jak na stanowisku Platona idee abstrakcyjne chłoną pojedyncze jestestwa zmysłowe, rzeczywiste, tak też w zakresie jego Etyki idea, jako idea Państwa, chłonie pojedynczego indywidualnego człowieka i całą treść jego. Tutaj postrzegamy ścisłe rozgraniczenie między filozofią Platonową a Eudemonizmem powyżej rozwinionym.

#### § 583.

Tak Platonowa filozofia, lúbo jest niby jego własną filozofia, lecz właśnie dla tego iż wypłyneła z myśli genialnego człowieka, stanowi rzeczywiście jeden ze stopni fenomenologii woli ludzkiej. Takowe stanowisko, jakiém jest nauka Sokratesa, Platona, záwsze się zjawi w skutek Eudemonizmu; bo gdy ten, zasadzając się głównie na rozkoszy, na przyjemności, opiera się na świecie zewnętrznym, już tem samém z koniecznością wywoła stanowisko, w którém człowiek oprze się na myśli, na wiedzy, w niej badając prawa dla woli swojej. Naprzód tedy człowiek orzeknie że wiedza jest prawdą, ale dopiéro prawdą w takim względzie, że "wiedzieć jest chcieć," i to właśnie wyrzekł Sokrates; następnie ta wiedza się rozwinie i orzeknie że świat zmysłowy o tyle ma prawdy, o ile jest wcieloną myślą, ideą; tak tedy człowiek w świecie obaczy myśl; świat zwysłowy okaże mu się pasmem myśli ogólnych. Lecz nie roztaczając jeszcze do końca tej myśli, nie rozwijając jej jeszcze dostatecznie, nie zdoła jej doprowadzić do właściwego kresu. Bo gdyby ta myśl w zupełności rozwineła idee swoje, właśnie samaby już trafiła do odwrótności swoich, bo do istnienia, do rzeczywisto-

ści zmysłowej, a tem samem okazałby się stosunek tych myśli abstrakcyjnych, tych idei do rzeczywistego zmysłowego świata, a filozofia doszłaby do jedności obu stron. Z tej jedności okazałby się wprost stosunek woli człowieka, jako pojedyńczego jestestwa, do owych idei abstrakcyjnych. Lecz gdy Plato nie rozwinął tych idei, gdy nie zdołał ich połączyć z rzeczywistością, ani z wolą rzeczywistego człowieka, zatem to połączenie odbywa się u niego tylko pozornie, a nauka cała wikła się w sprzeczności. Bo raz orzeka iż obok idei przedmioty pojedyncze nie mają wagi, lecz z drugiej strony znowu nie zdoła zaprzeczyć iż te jestestwa przecie istnieją; zatém nie zdoła wytłómaczyć stanowiska idei do tych jestestw. Podobnie raz orzeka iż wola powinna usiłować by się zbliżyła do idei, drugi raz widzi się być zniewolonym uwzględnić cielesną nature człowieka. Gdzieindziej, raz rozprawia o cnotach pojedvnczego człowieka, drugi raz znowu za prawdę kładzie ogólną ideę państwa za nic sobie ważąc indywiduum. Nakoniec raz orzeka że idee tylko są prawdą światem rządzącą i dla człowieka koniecznością tamującą wolę jego; drugi raz znowu każe człowiekowi zbliżać się do idei i działać jako wolne jestestwo.

Tak tedy stanowisko takowe, pełne sprzeczności będąc, okazuje się samo zjawiskiem przemijającem w Fenomenologii woli, z czego już sam przez się wywiązuje się stopień następny.

#### § 584.

*3cie.* Powyżej wyświeciły się niedostatki poprzedniego stopnia (Platona); widzieliśmy iż teraz chodzi głównie o to, aby połączyć myśli, idee, które są u Platona zaświatne, ze światem rzeczywistym; że przeto wypada pod względem woli wykazać, jakim trybem pojedynczy człowiek jednostkowy

czynami swojemi zdoła urzeczywistnić owe prawdy ogolne. To połączenie wziął na siebie Arystoteles. Idee ogolne, abstrakcyjne, znajdują u niego bliższe okreslenie. Rozpoczyna od rzeczy danych; w nich spekulacyjnie wykazuje byt idei, myśli. Myśl ta, jako prawda ogólna z jednéj strony, a rzeczywistość z drugiej, mają się do siebie, jako osnowa do formy (potentialitas et actualitas). Obie strony nie są przeto dwiema potęgami od siebie odgraniczonemi, ale obie przenikają się, jak twierdzi Arystoteles, najściślej z sobą. Ta teorya metafizyczna jednocząca te dwa światy, przeniesiona będąc do sfery Etyki, zradza w niej pytanie, co jest najwyższem dobrem dla człowieka, jaki jest dla niego cel celów?— odpowiada Arystoteles że najwyższem dobrem to jedynie być może, co jest dobrém dla wszystkich ludzi; tym celem zaś powszechnie upragnionym jest szczęsność. Że zaś człowiek nie tylko jest zmysłowym, ale -przedewszystkiem jeszcze ma wiedze, intelligencyą, gdy do intelligencyi należy czynność i działanie, wynika ztąd iż szczęśliwość prawdziwa ludzka opiera się na działaniu cnotliwém; lecz z drugiej strony przyznaje że do szczęsności należą również dobra, szczęście zewnętrzne i przyjemności. Atoli szczęście zewnętrzne i przyjemności nie powinny być. bynajmnićj uważane za *cel* nasz bezpośredni, ale raczej za skutek naszego działania zgodnego z natura naszą duchowa. Cnota koniecznie za sobą wiedzie przyjemność.

Uważmy przeto czém jest cnota wedle Arystotelesa. Gdy cała nauka jego oparta zarazem na idei i na empiryi, przeto on twierdzi że cnoty już mają zaród w popędach i w skłonnościach przyrodzonych; ale że te popędy i skłonności same przez się nie stanowią jeszcze cnoty, (bo i zwierzęta mają popędy), więc potrzeba aby do nich przystąpił jeszcze pierwiastek rozumny, któryby niemi kierował. Z tego

617

78

wypływa iż cnota jest właśnie ścisłém połączeniem przyrodzonej natury człowieka i jego myśli. Arystoteles tedy ściśle tu osadza cnotę na popędzie, jako na osnowie swojej i podwalinie, żąda atoli aby poped był uduchowniony myślą, a to jest pierwwszy tryb onego połączenia myśli i natury. Jest atoli i drugi tryb, bo cnota wedle niego winna być nałożeniem się do dobrego (nawyknieniem); jest to przeto natura, która przeszła w myśl, w intelligencya, i nawzajem intelligencya, która się stała natura; tak cnota jest nalożeniem się do postępowania w życiu. Lecz gdy popędy przyrodzone, natura, zostają nawzajem w sprzeczności z sobą, gdy znów wszystkie te popędy są odwrótne rozumowi, zatém głównie chodzi o to, aby wszystkie te popędy równoważyć z sobą. Ztąd tedy wynika zasadnicze prawidło Arystotelesa, aby unikać ostateczności, aby się trzymać środka i nie przesadzać w żadną stronę. To prawidło prowadzi do cnoty.

#### § 585.

Widzimy iż takowe stanowisko (Arystotelesa) usiłuje znieść dualizm między myślą (ideą), a naturą (istnieniem), ów dualizm będący niedostatecznością Platona. W Etyce Arystotelesa to zniesienie okazuje się w całym rozwoju, a mianowicie w końcu samym, gdy orzeka że cnota jest powiązaniem popędów przyrodzonych, a myśli kierującej niemi, gdy znosi sprzeczność i dualizm między popędami samemi, gdy ostatecznie żąda, aby cnota stała się nałożeniem się, więc aby się stała naturą człowieka. Tak słusznie powiedzieć można iż Arystoteles usiłuje zjednoczyć owe dwa różne kierunki, które przez cały żywot Hellady i jej filozofii zostawały w rozdzieleniu od siebie.

Przecież i Arystoteles tego nie dokonał w zupełności, bo na tém jego stanowisku tkwi niedosta-

tek będący piętnem całej filozofii greckiej, całej historyi duchowéj tego wielkiego narodu. Jedność ducha (myśli), a istnienia zmysłowego (bo natury) nie jest tutaj dokonaną w zupełności; dualizm ów nie jest jeszcze w zupełności przemożony, bo właśnie dla tego iz duch nie jest dostatecznie pojęty, nie zdołała Grecya oddzielić do dna ducha od materyi, nie była w stanie obu tych stron zjednoczyć prawdziwym wezłem. Podobnie Arystoteles nie zdołał się wzmieść nad te ułomność ojczyźnie jego właściwą; on znajduje empirycznie, jako fakt, z jednej strony ducha, a z drugiej świat rzeczywisty; znajduje tedy dwoistość, a spostrzega ją tylko mocą doświadczenia. To jest żywotny niedostatek tego stanowiska. Arystoteles jednoczy wprawdzie obie strony, ale to łączenie nie rodzi jedności koniecznej, ścisłej, albowiem u niego ta jedność powstaje właśnie z dwóch różnych stron empirycznie znalezionych. Zamiast postepowania tego, wypadało mu przeciwnie począć od jedności owej, pojąć ją spekulacyjnie i z niej równie czystym rozumem wykazać owe dwie odwrótności w niej istniejące. Gdyby te odwrotności były rozwiniete do ostatka, już każda z tych dwóch stron przeistoczyłaby się była na drugą, a tak złożyłaby była ścisłą jedność. Lecz aby tego wszystkiego dokazać, wypada naprzód ściśle odróżnić ducha od materyi (§ 577), trzeba poznać iż obie te strony nie tylko różnią się, ale są sobie odwrótne, a gdy są odwrótne, więc właśnie złożą ścisłą logiczna jedność. Wiemy zaś iż jedność takowa nie jest bynajmniej tożsamość i wiemy że w takowej jedności owe odwrótności nie giną bynajmniej, że ona jest jednością w rozdwojeniu, a rozdwojeniem w jedności (tu przeto ta jedność nie znaczy pomieszania ducha a materyi, ale owszem ona właśnie jest skutkiem, a zarazem następstwem tego ścisłego odróżnienia się ducha i natury). Z tej jedności dopiero

wypłynie, jako treść, duch i natura, tudzież ścisłe ich odrożnienie. Tego wszystkiego atoli na stanowisku Grecyi nie znajdziemy jeszcze, bo do tego szczytu nie zdołał się wznieść cały świat starożytny. W Grecyi przeważa ciągle natura i splata się z duchem; Arystoteles nie jest wolny od pomieszania dwoch tych stron, choć on jest najszlachetniejszém wyrażeniem myśli greckiej. Ztąd też idzie brak umiejętnej systematyczności w jego Etyce; ztąd dwójznaczność, niepewność i wahanie się w jego orzeczeniach. Ztąd u niego cnota jest tylko środkiem między dwiema ostatecznościami złemi; nie różni się tedy od nich co do jakości, ale tylko co do ilości; jest niby średnia pro-·porcyonalną między niemi; cnoty są wypadkiem jakby arytmetyki. Cnota nie jest jeszcze tu prawda samą przez się.

Niedostatek tego stopnia wyjawia się wyrażnie gdy działać przyjdzie. Środek między dwiema ostatecznościami ma być skazówką działania; ale jak utrafić ten środek? to znowu jest nową trudnością; zatém pytanie się rodzi, co jest środkiem, czyli, co jedno jest, co jest dobrém? Wprawdzie Arystoteles (III. 4) powiada iż "dobrém jest to, co dobry czło-"wiek za dobre uznaje"; ale któż znów jest dobrym człowiekiem? Gdyby się pytać należało dobrego, toby i owo prawidło o środku było zupełnie niepotrzebne. Otoż ta sprzeczność, w Arystotelesie zamknięta, prowadzi z koniecznością do następnego stopnia.

### c. Wyzwolenie się myślenia z pod treści przyrodzonéj.

#### § 586.

Gdy przeto na stopniu powyższym myśl waha się między dwiema ostatecznościami, gdy nie zdoła nigdy z pewnością znaleźć środka, któryby był oznaczeniem tego co jest dobre; gdy tedy ciągle w życiu całém, bez końca zradzają się popędy, zatém téż ciągła zradza się potrzeba wybiérania sobie środka, a tém samém potrzeba nowych zasąd działania; gdy przeto zasady ciągle się zmieniają, za tém idzie że świadomość traci wszelką ufność w zasady oparte na świecie rzeczywistym, że tedy teraz niezawiśle od rzeczywistości sama już z siebie czerpie prawidła postępowania swojego.

#### § 587.

1. Charakter. Powiedzieliśmy iż piętném tego całego stopnia jest opieranie się podmiotowości na sobie samej. Pierwszym kształtem tutaj występującym będzie ten, gdy sam sobie człowiek wedle indywidualności osobistej wyrabia zasadę postępowania swojego i do tej zasady, jako do ogniska, stosuje wszystkie działania swoje, choć tak różne między sobą, choć wywołane różném położeniem w życiu, choć odnoszące się w różne kierunki rzeczywistości; jest to charakter.

Tutaj uważmy przedewszystkiem iż samo miejsce, jakie naznaczamy w rozwoju naszym dla charakteru, okazuje tryb, jakim go pojmujemy. Baczmyż przedewszystkiem iż wcale nie oznaczamy bliżej źródła, zkąd charakter czerpie tę zasadę swoją, nie pytamy czy ona oparta jest na rozumie, czy na zmysłowości, czy na uczuciu, bo wszystkie te potęgi mogą być podstawą dla charakteru; w nim chodzi tylko o to, aby ta zasada wypływała z indywidualnego przekonania i aby stale stosował czyny swoje w każdém położeniu do tego przekonania. Mimo to wszakże stopień ten różni się wielce od stopni poprzednich tém, iż w nim jest możność obiérania sobie zasady wedle przekonania swojego, że ta zasada może być również rozumowa, z czego się już okazuje wyższość jego nad wszelki Eudemonizm; wszak charakter jest wolny od popędów. Choćby przeto obrał sobie zasadę zmysłową, toć będzie jej słuchał nie dla popędu zmysłowego, ale dla zasady moralnej. Widzimy iż w psychologii także była mowa o charakterze, ale tam uważano go bez względu na wartość jego moralną; tutaj zaś zasada, którą sobie obiéra, staje się podstawą jego woli a działania w świecie. Zasada takowa zmierza do osiągnienia celu, który jest w przekonaniu charakteru celem najwyższym życia. Ten cel najwyższy, ostateczny, do którego charakter stosuje wszystkie cele, jest dla niego najwyższem dobrém, a choćby tego celu nie osiągnął, toć usiłowanie, aby życie całe było ku niemu zwrócone, jest już najwyższym celem.

Z tego wszystkiego co się rzekło widać, że bez względu na szczebel moralności do którego będzie zastosowany charakter, on wszystkim tym stopniom nada piętno etyczne, on wszędzie będzie piérwiastkiem wplatającym się w życie etyczne człowieka.

Dzieje starożytne, mianowicie greckie i rzymskie, przedstawiają nam świat charakterów, ktorych życie całe i świadomość nie rozłączają się nigdy, w których strona praktyczna a teorya są wzajemném siebie potwierdzeniem.

Lecz niedostatek charakteru samego przez się wypływa z samej istoty jego.

Uważmy bowiem iż gdy charakter opiéra się na zasadzie indywidualnego przekonania, za tém idzie że wystąpi wielość różnych charakterów w rzeczywistości; ztąd znać iż każdy z nich odgraniczając się, odróżniając się od innych, jest ograniczony, że przeto żaden z nich nie jest całą prawdą; z tego wypływa iż gdy występuje działaniem w świecie, znajdzie się w sprzeczności z innémi charakterami, trzymającémi się znów innych prawd; a tak charaktery ścierają się z sobą, krzyżują się w świecie, znoszą się tedy nawzajem. Charakter więc własném doświadczeniem przekonywa się iż swojej zasady nie zdoła przeprowadzić w świecie; cofa się przeto sam w siebie, odwraca się od zewnętrznego świata, a tém samém zradza się nowy stopień w rozwoju etycznym.

# § 588.

2. Widzieliśmy iż stopień, na którym stanął charakter, sam przez się wykazał konieczność cofnienia się człowieka w siebie, odwrócenia się od zewnętrznego świata i przestawania na sobie (§ 589). Podmiot sam z sobą pozostał.

To cofnienie się dwojakim sposobem odbyć się może: albo podmiot opiera się na tem, co w nas jest bezpośrednie, więc co jest zmysłem lub uczuciem, albo też buduje cały żywot na rozumie, na ogólnej zasadzie. Oba te kierunki są sobie wręcz przeciwne, a przecież są sobie podobne. Stanęły na spólnej podstawie, bo na uwolnieniu się od zewnętrznego świata, na cofnieniu się w siebie, na negacyjnem zachowaniu się do zewnętrznej rzeczywistości.

Piérwszym kierunkiem jest Epikureizm właściwy, drugim Stoicyzm. Wszak powyżej już mówiliśmy o Epikureizmie (§ 580), kładąc go jako stopień Eudemonizmu; tam atoli mieliśmy na względzie tę naukę, o ile ona odnosiła się do rozkoszy zmysłowej; lecz tam już okazała się zarazem i druga strona téj nauki. Ta druga strona tu nalęży; ona uważa za najwyższe szczęście człowieka zamknięcie się w sobie, wiec cofnienie się w siebie, zrzeczenie się raczej przyjemności zmysłowych, niż narażenie się na burze i boleści. Ztad też zradza się owo orzeczenie Epikura, iż lepiej żyć nieszczęśliwym a z cnotą, niż opływać we wszystko, a być złym. Rzekliśmy tam (§ 580) że obie te strony miały mniej więcej wyrażenie swoje w świecie. Gdy zrzeczenie się rozkoszy zmysłowych, cofnienie się w siebie znalazło wyrażenie swoje w nauce samego Epikura i w żywocie jego; przeciwnie owa hedoniczna zmysłowa strona zrodziła

się przez wrzkomych zwolenników jego, grassujących po Rzymie.

Stoicyzm ma już w Cynizmie poprzednika swojego pogardzającego wszelkiémi potrzebami człowieka, o ile jedynie w najściślejszem znaczeniu bez nich obejść się może, pogardzającego nawet obyczajem, zwyczajem zewnętrznym, a nawet przyzwoitością. Stoicyzm szlachetniejszy odwraca się już od świata, buduje się na ogólnych maxymach, więc uważa obojętnie indywidualną naturę człowieka, a zatém lekce sobie waży wszystkie przyjemności, rozkosze i orzeka że one żadnej wartości nie mają; popędy same przez się nic nie znaczą, one tedy o tyle tylko są dobre, o ile się z onemi zasadami ogólnemi zgadzają. Jeżeli tedy Arystoteles, budując na popędach cnotę, orzekał iż dobro jest popędem zgadzającym się z rozumem, że tedy popęd i rozum, razem wzięte, stanowią cnotę; u Stoików zaś popęd jest obojętny; zasada ich nie odrzuca przecież popędów bezwzględnie, ale o tyle tylko je przyjmuje, o ile się zgadzają z rozumem, a w takowym razie uważa je nawet za pomocne dla cnoty. Ztad Stoicy żądają zgody postępowania człowieka z jego natura, ale z natura duchową. Jeżeli tedy Arystoteles przyjmuje wszystkie popędy, uduchowniając je, toć Stoicy niektóre popędy wprost niweczą i wytępiają, a drugie zatrzymują, potakiwając im jako środkom pomocniczym do cnoty.

Ubóstwo, choroba, wedle Stoików, nie są złém. Nigdy tedy, wedle nich, celem człowieka nie mogą być dobra zewnętrzne; ale co więcej, zadowolnienie jakie człowiek czuje z cnotliwego życia jest wprawdzie dobrém, ale i to dobro nie powinno być celem życia naszego; będzie to jedynie skutkiem naszego cnotliwego postępowania, ale nie powinno być celem jego. W tej ścisłości postępując Stoicy, orzekają nakoniec że między cnotą a niecnotą niema stanu po-

średniego, bo jeżeli człowiek nie jest zupełnie cnotliwym, tém samém juž jest niecnotliwym. Cnota tak niéma stopni, jak ich niéma prawda.

Zrozumieć tedy zdołamy iż te dwie nauki: Stoicyzm i Epikureizm, parte były do walki wzajemnej. Bo jak Stoicyzm wyraża zasady ogólne, więc rozum, więc myśl, tak Epikureizm wyraża uczucie, więc istnienie bezpośrednie; jest to przeto rozdwojenie myśli i istnienia (bezpośredniego uczucia), wyjawiające sie w walce tych dwoch filozoficznych dążności. Jak atoli świat starożytny nie zdołał pogodzić dualizmu myśli a istnienia z powodów wyżej przytoczonych (§ 585), tak téż nie zdołał pogodzić obu tych szkoł, będących wyrażeniem obu tych odwrotności przeciwnych.

Gdy atoli Stoicyzm i Epikureizm są dwiema ostatecznościami, zatém żadna z nich nie jest prawdą, żadna z nich nie jest wystarczającą; obie strony tedy już nawzajem się znoszą. Wszak wola, czy stanie na jedném lub drugiém z tych stanowisk, sa, ma własném doświadczeniem przekona się o braku w nich tkwiącym.

Jakoż na stanowiskuEpikura, osadzającém wszystko na uczuciu, ciągle odzywać się będzie rozum, bo człowiek pozbyć się nie zdoła istoty swojej rozumowej; a nawzajem stanowisko Stoicyzmu nie chce nic wiedzieć o uczuciu, a przecież ciagle się to uczucie człowiekowi przypominać będzie, bo człowiek jest indywiduum, a nietylko gołym rozumem. Obie te nauki nie będą do wykonania, bo obie żądają zanurzenia się w sobie, przestawania na sobie a zapomnienia zewnętrznego świata; ale człowiek jest postawiony wśród natury, wśród społeczności, jako ułomek natury i społecznóści; on nie zdoła się utrzymać w swojej samoistności a odrębności, w onem zamknięciu w sobie. Ztad już okazuje się iż żadna z tych nauk nie zdoła stać się rzeczywista. Obie te nauki

625

czują niemożność urzeczywistnienia się, więc kładą ideał za wzór człowieka i rozprawiają o ideale mędrca, o mędrcu jakimby być powinien, a tak same wyznają, że ich własna zasada nie urzeczywistnia się w świecie, że tedy nié ma prawdy w sobie.

Uważmy atoli iż gdy obie te odwrotności, wyrażające się témi szkołami, stają naprzeciw siebie, zatém rodzi się dążność do połączenia obu tych stron. Lecz gdy, jak się powyżej (§ 385) rzekło, wszystkie te systemata (starego świata), tę mają spólną wadę, iż nie rozwiodły dostatecznie od siebie ducha i natury, więc się okazuje iż zjednoczenie obu tych stron, to jest myśli i istnienia, jest niepodobne, że może się dokonać jedynie pozornie. Epikureizm (jako natura) i Stoicyzm (wyobrazający myśl, ducha) będzie tutaj połączony jedynie powierzchownie, to jest przez dobieranie sobie maxym to z jednej, to z drugiej z tych dwóch szkół. Takowy Eklektycyzm atoli, trzymając się różnych zasad, niema żadnych zasad, a tak rzeczywiście okazuje że nie jest filozofią.

3. Lecz z drugiej strony eklektycyzm już okazuje niepewność czego się trzymać należy, a tak łatwo już się przeistacza na zupełne powątpiewanie człowieka o sobie. Kończy na rozpaczy o prawdzie, a następnie zradza sceptycyzm, który jest zupełnem powątpiewaniem o cnocie, o zasadach moralności it. d.

Sceptycyzm jest zupełném zniesieniem filozofii a zatém i Etyki, jest zniesieniem całéj epoki poprzedniej, opiérającej się na *piérwiastku przyrodzonym danym*; tak człowiek traci wszystko co wziął od natury; gmach filozofii został zburzony, z ziemią zrównany. Sceptycyzm jest tedy rozpaczą o prawdzie, o dobru najwyższem, o możności wiedzenia z pewnością tego, co jest *dobrém* i *zacném*. W Etyce ma się on jedynie polemicznie do filozofii które go poprzedziły. (Karneades).

# III. Natchnienze.

### **§** 589.

Sceptycyzm tedy wypalił wszelką treść przyrodzoną z serca człowieka; wszystko umarło we wnętrzu jego; czczość i głuchota opanowała istotę jego; tu ustało wszelkie połączenie istnienia a myśli, rzeczywistości, poznania i woli. Jest to czas dziejów rzymskich w piérwszych wiekach ery chrześcijańskiej.

Lubo ta czczość była z jednej strony nieszczęściem bez granic, ale za to z drugiej przejściem do nowej epoki w dziejach moralności. Serce stało się niby przeoraną, wykarczowaną rolą dla nowej nauki.

Człowiek nie zdołał na długo dotrzymać téj czczości; więc dusza zbiéra się, jako w ognisku, w istocie swojéj, kurczy się w sobie, a tak zachwyceniem chwilowém szuka prawdy, szuka jéj w natchnieniu, w Bogu, tęskni do połączenia się z nim. Drogą tedy bezpośrednią, zachwyceniem, *natchnieniem* (uczuciem) pragnie odzyskać treść prawdy, bo rozpacza o rozumie, bo nie wierzy aby rozum mógł dojść najwyższych prawd. Temu stopniowi odpowiada szkoła *nowo-platońska*.

Ztego, co się rzekło, łatwo widzieć możemy stosunek tej szkoły do dwóch stanowisk poprzednich, bo raz do popędów wprost przyrodzonych, bezpośrednich, drugi raz do wiedzy, to jest do potęgi pośredniej, gdyż nowo-platonizm drogą bezpośrednią, bo uczuciem, zachwyceniem, pragnie dojść wiedzy i prawdy najwyższej.

Tutaj się kończy filozofia starożytna. Że zaś filozofia nowo-platońska oparta jest na zachwyceniu, na wybuchach uczuć, że pogardza rozumem, dla tego téż nie zdołała rozwinąć się właściwym systematem filozofii, a tém samém i Etyka, wyprowadzona z téj filozofii, nie była rozwojem systematycznym, ale raczej mistycznością właściwą całemu stanowisku temu. Atoli tutaj w skonaniu mądrości greckiej widzimy już nowy rodzący się stopień następny.

# § 590.

Przypatrzyliśmy się w przelocie rozwojowi tej części filozofii Moralności a razem Historyi filozofii greckiej, która jej jest odpowiednia. Spostrzegamy że tutaj już wypłynęło nam wyobrażenie *cnoty.* Jakoż z tego co się rzekło poznać możemy iż cnota wtedy dopiero zjawić się może, gdy się zjawia wiedza, gdy przeto kładzie się jakieś pojęcie, jakieś wyobrażenie, jakąś ideę, wypływającą z tej wiedzy moralnej, za zasadę postępowania, gdy przeto popędy nasze do tej idei naginamy i stosujemy. Ztąd znowu wynika iż takowe częste stosowanie czynności do myśli raz już powziętej stanie się nałożeniem, które, jak wiemy z Psychologii, przeistacza się w naturę naszą, w ogólne moralne usposobienie.

Tak tedy rzeczywiście na tém stanowisku okazują się dwa piérwsze piérwiastki cnoty, bo naprzód zasada postępowania dana przez świadomość, pouctóre żądanie aby ta zasada stała się ogólném usposobieniem człowieka. Cnota jest tedy dążnością ciągłą do wykonania tego co jest uznane za dobre, wymaga tedy, jak się rzekło, wprawy; jest to, w ogólności mówiąc, dobra wola przebywająca w człowieku i tkwiąca w nim stale (§ 563).

Obaczymy iż to określenie cnoty, będące tu jeszcze wyobrażeniem, rozwinie się i spotęguje gdy je przeistoczymy później na pojęcie logiczne cnoty. Tutaj uważmy iż cnota jest jednym z trzech czynników filozofii moralności (wedle § 563); ten czynnik stał się przeto głównem piętnem dzielnicy już przez nas przebieżonej. Lecz wystąpił obok niej i drugi piewiastek, to jest pojęcie *dobra*. Widzimy

iż w całej tej pierwszej sferze woli, nieusamowolnionej jeszcze z pod potęg przyrodzonych, dobro odnosiło się również do przedmiotów przyrodzonych; im przeto wiedza mocniej przemagała istotę przyrodzoną, im pojęcie cnoty więcej było uduchownioném, tém téż więcej i dobro traciło piętno materyalne, jak to widziano w systemacie Epikura (właściwym) i u Stoików. Trzeci zaś pierwiastek filozofii moralności, bo pojęcie powinności (ściśle moralnéj), nie występował jeszcze wyraźnie. Jakoż istotnie w sta**rym** świecie pojęcie powinności chowa się niby za oponę i nie przybiéra kształtów wyraźnych. Pochodzi to ztad że powinność nakazuje łamanie się człowieka z sobą samym; tego zaś rozdwojenia nić ma w świecie starożytnym, i właśnie z powodu tego braku 🗤 rozdwojenia człowieka wewnetrznego, cnota i dobro, jako nagroda cnoty, ściślej są zjednoczone.

Rzekliśmy atoli (§ 563) iż te trzy piérwiastki: cnota, powinność i dobro, składają jedną całość, że mają się do siebie, jako trzy pierwiastki pojęcia; wiémy również z logiki, że żaden z tych pierwiastków nie powinien przeważać, bo gdy przeważy, już nie złoży się z tych trzech pierwiastków całość logiczna, zupełna. (Przykładem tego było w filozofii Natury organizm geologiczny i roślinny). Ztąd wypływa iż gdy w tej pierwszej dzielnicy przeważa jeden z tych pierwiastków, bo wyobrażenie cnoty, zatem juž na tym stopniu niéma doskonałej całości, a tém samém nietylko dobro i powinność nie mogą być jeszcze w swojej prawdzie pojęte, ale nawet i cnota sama nie jest jeszcze dostatecznie zrozumiana; dla tego ona jest tutaj raczej dopiero wyobrażeniem o cnocie, a nie pojęciem cnoty, jak się dopiero rzekło.

Aby zaś wyobrażenie cnoty zamienić na pojęcie, trzeba przedewszystkiem aby pojęcie wynikało z rozumu, aby to pojęcie myślą uogólnić, aby je uwolnić od wszelkiej treści przyrodzonej, aby więc było tylko abstrakcyą rozumową, słowem, aby się stało ustawą moralną. Z tej ustawy wynikną nam tedy szczegółowe powinności; ona będzie przeto treścią następnej części naszej umiejętności.

#### h. Tetawa moraina abeirakcyjna,

#### § 591.

W § poprzednim wyświeciło się przejście z pojęcia cnoty do ustawy moralnej, do powinności; lecz to przejście było dopiero ogólnie oznaczone. Przypatrzmy się mu bliżej jeszcze.

Cnota, jako usposobienie ogólne podmiotu, bedzie jedynie teoryą, spoczywającą w nas samych, lecz gdy się ma przeistoczyć na rzeczywistość, winna wystąpić działaniem na zewnątrz; ale gdy znowu świat zewnętrzny w rzeczywistości swojej nie jest ogółem, lecz się składa z pojedynczych przedmiotów, zatém widać iż i działanie takowe rozdzielić się winno na pojedyncze czynności, odnoszące się do tych różnych pojedynczych przedmiotów. Jednakże te czynności, choć tak różne, wypływać winny z jednego i tego samego tła, bo z cnoty, bo z ogólnego moralnego usposobienia człowieka- będą to powinności. Wszystkie przeto te powinności, choć różne od siebie, winny miéć piętno spólne nadane im od cnoty z której wypływają jako z ogółu swojego; ta cnota atoli jako ogół winna być ustawą moralną przez rozum nadaną.

Tak wyświeca się pierwsze wyobrażenie o powinnościach różnych. Jest to dopiero wyobrażenie które wypada nam zamienić na pojęcie ścisłe (§ 590). Jakoż uważmy że w dzielnicy poprzedzającej, która nam dała na wypadek swój wyobrażenie o cnocie, widzieliśmy jeszcze pomieszane potęgi przyrodzone a świadomość człowieka, i to właśnie było powodem, że wyobrażenie takowe cnoty nie zdoła być jeszcze ogołem prawdziwym, logicznym, bo te pierwiastki

przyrodzone, jako bezpośrednio dane, nigdy ogółu rozumowego nie złożą. Z takowego przeto wrzkomego ogółu nie możemy jeszcze wysnuć powinności, bo ten ogół sam nie jest w sobie czystym, bo sam nie jest rzetelnym ogółem, a zatém téż nie może w sobie zawierać powinności szczegółowych, któreby ściśle z niego wypływały.

Wynika tedy potrzeba aby teraz dojść ogółu, któryby już nie miał obcych w sobie pierwiastków (§ 590). Ale takowy ogół może być jedynie skutkiem rozumu, bo sam rozum jest jedynie potęgą uogólniającą. Rozum przeto oderwany od potęg przyrodzonych bezpośrednich, tak zmysłowych jak uczuciowych, może utworzyć ogół takowy, który będzie w sobie bez treści obcej, a który właśnie, nie uwzględniając tej obcej treści, będzie dla wszystkich ludzi obowiązującym mimo ich rożnego przyrodzonego usposobienia.

#### § 592.

Z tego wynika iż gdy zmysłowość, uczucie i wszystkie potęgi bezpośrednie przyrodzone teraz ustąpiły i zniknęły, już powinność odnosi się do ducha samego przez się, jako ogółu abstrakcyjnego i żąda po nim, aby ustawa moralna, a tém samém powinności z niej płynące stały się jego prawdą i jego przekonaniem, aby duch uczynił się ustawą i powinnością uosobioną.

Gdy owe potęgi przyrodzone przyćmiewają czystość ducha, wprowadzając pierwiastki obce w jego treść, zatem ustawa moralna żąda aby duch działał wbrew popędom i uczuciom przyrodzonym, aby się od nich wyzwolił, aby rzeczywiście miał wolą wolną, nieprzyćmioną żadnym innym pierwiastkiem.

Tu przeto w zakresie powinności jest możność rzeczywista działania wbrew ustawie, ale obok niej jest nakaz koniecznego postępowania wedle tej ustawy. Ta konieczność atoli ma znów za wypadek prawo, tak iż co ona uznaje za powinność, jest zarazem prawem człowieka do wykonania jej. Człowiek ma powinność, a tém samém prawo ziszczenia tego co mu ustawa moralna nakazuje. Każdej tedy powinności szczegółowej odpowiada prawo szczegółowe. Widać już iż ta ścisła łączność powinności a prawa pochodzi ztąd iż i prawo i powinność spoczywają na ustawie.

Z samej istoty rzeczy wypływa iż to nie zakres filozofii, ale raczej dzielnica historyi powszechnéj przedstawia nam stopnie, w których człowiek umorzył w sobie wszelką indywidualna treść, a głuchy i pusty w sobie będąc, oddaje się abstrakcyi prawa. Przykładem podobnego zjawiska, tego braku wewnętrznej treści, jest Sparta, o któréj już wspominaliśmy przy innej sposobności (Log. §134 przyp.). Tam rzekliśmy iż Likurgowa ustawa poświęciła człowieka abstrakcyi obywatela; co ludzkie, co serdeczne, co podnosi zacność pojedynczego człowieka, co stanowi piętno nadające każdemu właściwa barwe, toć wszystko było wymiecione po za progi spartańskie. Wstyd niewieści, miłość macierzyńska, pracowitość, własność, umiejętność i sztuka, były chwastem w oczach prawodawcy, boć to wszystko gra w duchu ludzkim nieskończona treścia i występuje piętnem silném, potężném, a tak czyni jednakowość wszystkich ludzi niepodobną; tej zaś jednakowości chciał dokonać Likurg strychulcem swych przepisów. Przewlekła wprawdzie Sparta życie swoje aż do owych czasów, gdy inne państwa greckie opłaciły pochód dziejów własnym bytem swoim, ale to jej życie było życiem upiora, było trupie, splugawione, odziane łachmanem żebrackiej dumy, a wkońcu zhańbione przedajnościa.

W innéj formie już występuje Rzym; przecież i tutaj abstrakcya Romy trzyma na wodzy i ściska indywidualność; ta indywidualność o tyle występuje, o ile ona jest wyrazem rzeczy publicznéj, o ile w niej uosobia się idea abstrakcyjna Rzymu. Ztąd też gdy ta idea, podbiwszy w około siebie świat, spełniła powołanie swoje na ziemi, już w jej łonie zawiązał się rak co ją miał stoczyć. Już wtedy i powołanie obywatela dokonane było, a pojedyncze indywidua, nie mając już treści publicznej w sobie, gdy nadto nie wyniosły z dawnych czasów treści indywidualnej, osobistéj, stały się niby głuche i puste groby. I ckliwie i tęskno było w tej ciszy cmentarza, uleciało ztamtąd życie, zostawiwszy po sobie jedynie szmaty świécące z dawnych niepowrotnych lat, wawrzyny zwiędniałe i gorzką świadomość własnego ponizenia.

#### § 593.

Wypadki z §§ 591 i 592 są skutkiem naszego własnego rozumowania; obaczmy atoli teraz jakim trybem do tego rezultatu dochodzi sama owa świadomość rozwijająca się fenomenologicznie.

Doprowadziliśmy ją do skepsis (§ 588), do stopnia, w którym świadomość sama już powatpiewa o bytności prawdy, mającej być podwaliną, naszego postępowania, a tak, jak się rzekło, niweczy póprzednie szkoły i ich teorye etyczne; wytępia tedy rozumowanie i wiedzę, lecz zarazem obok nich wytępia piérwiastki przyrodzone, będące właśnie niedostatkiem owej cnoty starożytnej. Człowiek w skepsis uczynił ducha wyrazem abstrakcyj głuchej; ale czczość takowa ostać się nie może, bo człowiek żyje w społeczńości i jest zniewolony do działania; nie wystarczy téż owo natchnienie mistyczne, jak widziano (§ 589); zradza się przeto sprzeczność. Z jednej stro-80

ny niéma prawdy wedle którejby działać wypadało, a z drugiej jest konieczność działania. Tak tedy sie dzieje że społeczeństwo samo występuje jako ustawodawca; ono zniewala człowieka żeby uznał te jego zasady za własne prawo, aby się niemi przeniknał i uczynił je własną istotą swoją. Społeczeństwo, właśnie dla tego iż zamyka w sobie nieskończona rozmaitość indywidualności, nie ma względu na żadną indywidualność; bierze tedy człowieka indywidualnego za abstrakcyą, za osobę abstrakcyjną, za osobę prawną. Tu tedy ustawa moralna przyjmuje na siebie postać prawa cywilnego politycznego i tak staje przed człowiekiem. Prawo dyktuje mu powinności. Ta ścisła łączność między prawem a powinnością okazuje się już tutaj pod tym względem, iż powinność działania jest zarówno i prawem i działaniem (§ 591).

Lecz i teraz, jak w każdym podobnym razie, znajdą się sprzeczności. Jakoż, to prawo, ta ustawa zewnetrzna, może być jedynie zwrócona do zewnetrznego człowieka; nie obejmuje tedy całej jego istoty, nie zdoła być ustawą moralną dla wewnętrznej jego treści. Swiadomość doświadczeniem swojem sama się przekonywa o tej sprzeczności. Bo gdy ustawy zewnętrzne zastosowane są do istoty ogółu, gdy tedy sa zarazem jego skutkiem a zarazem jego przyczyną, zatém juž się okazuje, że z rozwojem tego ogółu, społeczeństwa, zmieniają się i ustawy takowe, a tem samem już okazują, że nie są bezwzględnemi prawdami, że same są względne i przemijające. Tak gdy z jednej strony te prawa obowiązują bezwzględnie, z drugiej zaś okazują znikomość swoją, za tem idzie iz już świadomość, poznawszy te przemienność praw, opuszcza to stanowisko moralności i dopina się następnego. Tym stopniem następnym nie może być jeszcze ustawa czerpana wprost z rozumu, bo na taka ustawe nie stać jeszcze świadomość stojącą na tém

miejscu, ale ona się zwraca właśnie do tego, co istnieje w świecie, więc do ustaw, do praw, do obyczajów istniejących i z nich dopiero wyprowadza sobie prawdy moca *rozumowania*. Jest to przeto opieranie się na faktach i wydobywanie z nich zasad ogólnych; słowem, jest to rozumowanie empiryczne. Jeżeli tedy na stopniu poprzednim świadomość na oślep brała fakta, prawa istniejące, za prawdę, teraz z faktów, z praw tych moca rozumowania wysnuwa zasady będące ich wypadkiem. Do takowego postępowania piérwszy dał hasło Franciszek Bako; a lubo nie zastosował jeszcze postępowania tego do filozofii praktycznej, pobudził przecież do Etyki empirycznej. Zradza się tedy szereg różnych systematów, mających atoli za spólne tło doświadczenie. Tak jedne teorye moralności trzymają się wprost zmysłowości (Helvetius §579 przyp.); inne wyprowadzają moralność ze zmysłu moralnego (David Hume), albo z pożycia towarzyskiego (Locke, Hobbes, Puffendorf), albo z uczucia potrzeby wzajemnej pomocy (Adam Smith), albo rakoniec widzą moralność w dopełnieniu przyzwoitości (Clarke). • Mimo różnicy tych teoryj wszystkie przecież stanęły, jak się rzekło, na jedném wspólném tle, bo na doświadczeniu, na empiryi, na faktach. Lecz wszystkie te kierunki, właśnie dla tego iż są tylko empiryczne, nie mogły być zadawalniające. Wedle tych teoryj bowiem moralność nie jest prawdą samą przez się, zatém nie jest prawdą niezawisłą od zewnętrznego istnienia. Tutaj prawda moralna nie sadzi o rzeczywistości, ale rzeczywistość sądzi o moralności; to lub owo faktum nie jest moralném dla tego że jest moralném, ale dla tego że samo wypływa z faktów istniejących. Tu przeto jest zupełne zniesienie wolnej woli człowieka, bo człowiek jest wedle tej teoryi w zupełnej zawisłości od zewnętrznego świata, tu jest zupełne zniesienie moralności wszelkiej.

Świadomość, stojąca na tém stanowisku, sama przekonywa się o niedostateczności jego, bo się gmatwa sama w labiryncie sprzeczności. Z jednej strony żąda aby wola stosowała się do prawdy wyprowadzonej z faktów zewnętrznych, a z drugiej nie baczy, iż te czynności nasze, ktore mają się stosować do tych prawd, same znów są takowym faktem zewnętrznym. Rzeczywistość, faktum (jako przyszły czyn) ma się stosować do rzeczywistości, do faktu (jako do rzeczywistości już istniejącej czynem przeszłym).

Powyżej widzieliśmy ostatni stopień filozofii greckiej; teraz znajdujemy się znienacka w XVI wieku! To nagłe przeskoczenie zdołamy sobie łatwo wytłumaczyć z istoty rzeczy samej. Między filozofią Greków a XVI stuleciem rozlegają się średnie wieki; lecz takowe nie mogą wejść bynajmniej w nasz zakres. Wszak filozofia średniowiekowa nie czerpała treści swojej z siebie samėj, ale brała ją z Teologii; ztad wynika iž ta filozofia jako filozofia, nie dostarczając nam własnej treści, nie wchodzi bynajmniej w fenomenologiczne rozwinięcie moralności; prawdy zaś objawione przez wiarę chrześcijańską, jako najwyższe, należą właśnie do szczytu moralności, zatem znajdą miejsce dopiéro na przyczołach naszego rozwoju. Co się zaś tyczy usposobienia moralnego rodu ludzkiego w średnich wiekach, spotykamy tutaj walkę wiekuistych prawd wiary, z barbarzyństwem właściwem owemu tysiącu lat, które zaległo cmą dzikości długi szereg pokoleń i tłumy ludów. Są one dziwnym i zajmującym widokiem, owe wieki średnie! Potęga zmysłowa, olbrzymia, barbarzyńcza, co wierzy w żelazną pięść, w zamki i szablę, wiedziona chucią i rozpasana namiętnością, korzy się pod przewagą duchową. Ale dzicz nie rozwinie tych prawd

wiekuistych; rubaszna, surowa natura nie przeczuwa, co to miłość nieskończona, nie czuje, co Boża miłość, co przebaczenie! Więc dwoja istota odzywa się w człowieku: to się tuli, korzy, płacze, wyrzeka się siebie, to znów znienacka, niby ryś z północnych lasów, puszcza się na zemstę, mordy i swawole. Ale przecież w téj walce ziemskich a niebiańskich pierwiastków występują potęgi nowe, co niby geniusz łączą je spólnie jest to miłość i uprzejmość dla niewiast, wierność dla lennodawcy, i honor. Te trzy potęgi, niby starożytne Gracye, powiązały istotę duchową człowieka ze stroną ziemską i wychowały i obłaskawiły go, by tem łatwiej otworzył serce swoje promieniom wiary chrześcijańskiej.

Szesnasty wiek w rzeczy samej rozpoczyna filozofią nowożytną, a rozpoczyna ją od pogodzenia się ze światem zewnętrznym, z naturą. W inném miejscu już mówiliśmy o pierwiastku ogólnym, którego jedném z wielu wyrażeń jest Bako (Fil. Nat. § 208).

## § 594.

Widzieliśmy w jakowe sprzeczności w pada świadomość moralna wysnuwając zasady z faktów zewnętrznego świata; te sprzeczności zniewalają ją do przerzucenia się w odwrotny kierunek. Jakoż, gdy na stopniu powyższym duch pogrążony był w faktach rzeczywistych, w których oglądał prawdę swoją, tak teraz nawzajem cała rzeczywistość utopiona jest w duchu. Duch a rzeczywistość, istnienie a myśl, jest jedno i toż samo. Takowe jest orzeczenie spinozyzmu! Na takiej to jedności panteistycznej buduje się teraz Etyka. Atoli łatwo poznać można iż Etyki tego rodzaju (panteistyczne) same są w sprzeczności z sobą, same się wywracają, okazując kłamliwość swoich zasad. Błędność logiczna stanowiska takowego była już okazana w wielu miejscach przez nas (np. Fil. Nat. § 208, Pneumat. § 344, Psychol. § 502), nie wymaga tedy nowych rozpraw; tutaj zważmy jedynie iz Etyka stojąca na błędnych podstawach metafizycznych tem samem sama blędną się staje. Jakoż rzeczywiście lekki rzut oka wystarczy, by ten niedostatek wykryć. Wutopieniu bowiem tego wszystkiego, co jest, w jedności i tożsamości, już wolność człowieka, jako osobowa, niknie; wolna wola człowieka ginie w pojęciu tém, a tém samém ginie właśnie wszelka filozofia moralna. Filozofie takowe opićrają się na substancyi bezosobowej, pożerającej wszelką osobowość, wszelką samoistność, a z drugiej strony przepisują powinności człowiekowi i rozprawiają széroko o cnocie. Lecz grunt, na którym ma być filozofia moralna zbudowana, sam jest jej zaprzeczeniem.

Te sprzeczności same przez się prowadzą do nastepnego stanowiska. Swiadomość bowiem przerzuca się w odwrotną stronę, uznając że wszechistnienie nie jest bynajmniej substancya chłonącą i zaciérającą wszystkie jestestwa w ogóle jednym, ale owszem uważa iż świat składa się z samoistnych monad. Człowiek, jako monada, ma tedy wolą niezawisłą, wolną wolą; to jest faktum, na którém się filozofia ta opiéra (Leibnitz). Istnieje wprawdzie złe moralne, ale takowe ma powód swój w ułomności człowieka. To stanowisko w dalszym rozwoju swoim (w filozofii Wolfa) orzeka iż dobre uczynki, równie jak i złe poznać można po ich skutkach, że tamte udoskonalają istotę naszą, te zaś poniżają stan jej doskonałości; ztad wypływa że człowiek grzeszy z niewiadomości, bo nikt nie chce złego dla siebie. Ztąd znów okazuje się sprzeczność tej filozofii, bo ona opiéra się na wolnej woli jako na fakcie, a z drugiej strony przyznaje, że złe moralne albo jest skut-

kiem ułomności człowieka, albo pomyłki jego, a tak znów wątli sama własną podstawę.

Cały ten sposób zapatrywania się jest przeto niedostatecznym, a to głównie dla tego iż się gruntuje na przypuszczeniu, na fakcie. Ta tedy filozofia nie wyprowadza z rozumu powodów, dla których to faktum istnieje, nie rozumie przeto prawdziwej tych faktów istoty; lecz przypuszcza je wprost jako gotowe a znalezione, a tak staje się sama empiryczną, z tą tylko różnicą iż jej empiryzm odnosi się jedynie do wewnętrznego faktu, bo do wolnej woli. A jak stanowisko takowe nie wywodzi rozumowaniem konieczności tego faktu, tak go równie nie zdoła rozwinąć i połączyć ze światem zewnętrznym, rzeczywistym, w którym właśnie ta wolna wola działać winna, przyjmuje tedy ten świat rzeczywisty równie za fakt. Tak tedy wolna wola, czyli świat duchowy a świat rzeczywisty mają się do siebie, jak dwie potęgi obce, niepołączone, rozumowe. Swiadomość filozoficzna widzi się być zniewoloną temi sprzecznościami do zjednoczenia obu tych stron. Uważa atoli że przedewszystkiem przekonać się winna, czy obie te strony, to jest rozum a rzeczywistość, połaczyć się dadzą? Lecz aby to pytanie rozwiązać, wypada znów naprzód poznać istotę samego rozumu i przypatrzyć się ile on o rzeczywistości wiedzieć zdoła. Gdy zaś tym sposobem już sam ten rozum się pozna, wtedy zdoła sam sobie zdać sprawe o ile on może być zastosowanym do dzjałania. Widać przeto iż wypada przedewszystkiém wziąść rozum pod krytykę umiejętną; to czyni Kant pisząc· "Krytykę czystego rozumu."

Bako wyraża dopiero stronę empiryczną nowoczesnej filozofii; za nim też poszli Anglicy, którzy i dotychczas gruntują filozofią na nauce jego i na stanowisku innych empiryków. I nie dziw, bo ten naród w rzeczach ziemskich wskróś

praktyczny, rozsądkowy, realny, a w rzeczach duchowych, nadziemskich idzie ściśle za wiara swojego kościoła, która zastępuje mu filozofia. Odwrotny Bakonowi Kartezyusz geniuszem swoim założył podwaliny filozofii spekulacyjnej, która z jednej strony przerodzie się w Spinozyzm, a z drugiej wydała Leibnitza monadologia. Lecz na Spinoze tchnał dech Wschodu; on sam był pochodzenia wschodniego, więc nie dziw iż panteistyczność ogarneła myśl jego, zwłaszcza na stanowisku, na jakiém ówczesna stanęła filozofia. Spinoza wział do słowa one: "Cogito, ergo sum" Kartezyusza; więc myśl i istnienie nie były wzięte w prawdziwém znaczeniu swojém, to jest w znaczeniu, aby człowiek dążył ku temu, aby myśli jego zgadzały się ile możności z ogólnemi prawami, które Bóg włożył w istnienie; Spinoza wziął tę jedność za tożsamość nieznającą różnicy między myślą i istnieniem. Tak tedy zrodziło się u niego spływanie obu stron w jedną substancyą. Gorzej atoli nierównie się dzieje iż dziś po dwóch wiekach lada niedonoszone teorye bawią się w Spinozyzm i popisują się swawolą mysli, nazywając się filozofami; a nawet nie stać tych filozofów, by dojrzeli sprzeczności tkwiącej w Spinozyzmie (Fil. Nat. § 208 przypis). Ta rozpusta rozumu ma być głębokością spekulacyjną; ona ma zaimponować umysłom przeniknionym wiara. Lecz bliżej sie przypatrzywszy, widać iż ta nauka nie jest żadną filozofia, bo jest tylko negacyjną, więc też niema żadnego pierwiastku żywotnego w sobie. Wszak każda negacya sama się zaprzecza, sama się neguje, bo negacya oparta jest na tém, czemu ona przeczy, ma tedy w sobie sprzeczności, więc zaród własnego zniweczenia, gdyż osiągnienie jej celu byłoby zarazem własnym zgonem. Każda taka filozofia jest dzieckiem próżności i filozoficznej

fanfaronady, która sama sobie nie wierzy, bo inaczéj nikt ze zwolenników jéj nie mógłby wyżyć z tą czczością w sercu i poszedłby za sceptykami rzymskimi co zwykle kończyli sceptycyzm swój samobójstwem, negacyą siebie. Atoli naśladowanie starych Romian nie przypada do smaku tym panom; te desperacye nie praktykują się między nimi, więc sceptycyzm przebywa tylko na ustach, a nie w sercu tych mędrców nowoczesnych. Lecz biorąc ową jedność istnienia i myśli za tożsamość, nie uznając różnicy między odwrotnością obu stron, nie rozróżniają tego, co jest różne, a tak dowodzą że w nich brak *rozsądku*.

#### § 595.

Widzieliśmy w § poprzedzającym iż świadomość, parta sprzecznościami coraz nowemi, postępuje ze szczebla na szczebel, uznając tém samém potrzebe skrytykowania rozumu teoretycznego i praktycznego (Psychol. § 499). Rezultat tej krytyki jest ten iż w naszym rozumie są formy poznawania (kategorye, ramy, rubryki); te formy są puste, próżne; świat zewnętrzny atoli podaje człowiekowi mocą doświadczenia treść dla tych kategoryi. Wynika ztąd iż my poznając przedmioty narzucamy im formy naszego poznawania, a nadto poznajemy je mocą czasu i przestrzeni, które są środkiem podmiotowym (ludzkim), nienależącym wcale do przedmiotu. Zatém idzie że rozum poznaje jedynie zjawiska rzeczy, ale nie poznaje przedmiotów samych przez się. Następnie jest rzeczą pewną, wedle tej filozofii (Kanta), że tylko samo doświadczenie może być źródłem naszego poznawania, bo jeżeli zechcemy przekroczyć granice jego i stosować poznanie po za doświadczenie, wtedy rozum czyni się transcendentem, już wtedy wpada w dwie sprzeczności wręcz odwrotne a mające równe prawo za sobą. Jak atoli pod względem teore-

642

tycznym rozum ograniczyć się winien na faktach zewnetrznych, doświadczonych, tak pod względem praktycznym staje na faktach wewnętrznych; jak tam rozum nie był zdolny poznać, czem rzeczy są same w sobie, ale zna jedynie ich zjawiska, tak pod względem woli, opiérając się na fakcie wewnętrznym, opiéra się na pewności. Tu przeto chodzi o to, aby rozum oznaczył stosunek woli do zmysłowości. Zmysłowość okazuje się w popedach, chęciach, skłonnościach i t. d. tamujących wolność woli naszej. Więc zradza się żądanie, aby wola była wyswobodzona z pod tych wpływów obcych, aby w człowieku była panująca wola czysta, wolna, (autonomia woli). Z tej autonomii woli wypłynie ustawa moralna dla niej. Ta ustawa powinna być dla wszystkich ludzi prawdą, powinna wszystkich jednako obowiązywać; a ztąd znowu wynika iż wszelkie inne ustawy nie płynące z woli człowieka, ale z pierwiastków zmysłowych, uczuciowych, nie są prawdziwą ustawą, ale maxymami. Maxymy działania mogą być w każdym człowieku inne a inne, bo w każdym te pierwiastki zmysłowości, uczuciowości są inne, bo każdy ma inne wyobrażenia. Te maxymy atoli mają te korzyść iż stają się treścią dla ustawy ogólnej, moralnej, która bez nich byłaby jedynie głuchą abstrakcyą. Dalszy stosunek ustawy moralnéj do maxym rozwinie się w § następnym.

# I. Pojęcie ustawy moralnéj.

#### § 596.

Otoż widzieliśmy w poprzedzających §§ (§ 593, 594, 595) rozwój fenomenologiczny woli; stanęliśmy w nim na filozofii krytycznéj, która w ogólnych zarysach odpowiada właśnie stopniowi, który nam wypłynął naszém własném rozumowaniem w § 592. Tam bowiem mówiliśmy o powinnościach wynikających z ustawy ogólnej. Teraz tedy przypatrzmy się samej tej ustawie i rozwińmy wynikłości z niej się rodzące (takowe również będą *prawie* odpowieunie zarysom filozofii Kanta).

Powiedzieliśmy (§ 591) że rodzi się konieczność ustawy, wypływającej z czystego przez się rozumu, do którejby się nie mieszały wpływy zmysłowe przyrodzone; że przeto ustawa takowa wystąpić winna w brew popędom przyrodzonym (§ 592). Ustawa takowa będzie przeto *abstrakcyą* rozumową, obowiązującą wszystkich ludzi bez względu na ich różne usposobienie przyrodzone (§ 591); będzie tedy bezwzględną, kategoryczną, nakazującą; dopełnienie jej staje się koniecznością. Z drugiej strony z tej ustawy powinny wypływać różne działania człowieka, które, lubo tak różne, winny mieć na sobie tło spólne, jakie im nadaje właśnie owa ustawa ogólna, z której one wynikają. Słowem, z tej ustawy zradzają się szczegółowe powinności (§ 591).

Pytanie więc tutaj rodzi się, jakim trybem połączyć można ową ustawę ogólną, jako abstrakcyą, z onemi szczegółowemi powinnościami? Odpowiedź zamknięta już jest w saméj téj ustawie; bo jeżeli ona ma być wyrazem woli, wolnéj od wszelkich obcych potęg, wolnéj od popędów, skłonności i t. d., zatém już wynika iż ta ustawa moralna głównie ku temu zmierza, aby owe potęgi przytłumić, aby się mieć do nich trybem przeczącym, negacyjnym; ile tedy jest w nas popędów różnych, tyle téż różnego zastosowania znajdzie ta ustawa, a tak zrodzą się różne powinności.

Przeto teraz dopiero zdołamy wyrzec całe brzmienie naszej ustawy: "Działaj w ten sposób, aby duch "(maxymy), w którym wykonywasz twoje powinno-"ści, mógł być podstawą postępowania dla wszyst-"kich." (Kant).

### § 597.

Widziano tedy iż owa ustawa ogólna, abstrakcyjna, z popędów różnych bierze treść swoją, że zatém ten czyn będzie prawdziwie moralny, który jest dokonany w brew jakiemu popędowi (skłonności), a tém samém iż czyn, idący z popędu, choćby był zgodny z ustawą, będzie jedynie zezwolonym (legalnym), ale nie będzie moralnym. Słowem, żaden popęd nie powinien być powodem naszego działania; jedno tylko uczucie uszanowania dla ustawy jest popędem dozwolonym.

Widzimy iż tutaj filozofią Kanta bierzemy głównie za przedstawicielkę niniejszego stopnia naszego; przecież zwracamy uwagę naszych czytelników, iż stopień niniejszy a stanowisko Kanta odpowiadają sobie jedynie w głównych zarysach. Zgadzają się zaś przedewszystkiem w rygoryzmie żądającym, aby czyn moralny był dokonany w brew uczuciom i chęciom przyrodzonym, bo inaczej nie będzie miał piętna moralności i nie będzie żadną zasługą. Ta surowość ustawy Kanta dała powod Schillerowi do poetycznego żarciku, mniej wiecej tak się wyrażającego:

"Radbym służył przyjaciołom; ale niestety "służę im z serca całego. Więc mię dręczą "skrupuły, żem nie jest cnotliwym!"— odpowiedź: "Na to jedna tylko rada! nienawidż przyja-"ciół i ze wstrętem dopełniaj ustawy powinno-

"ści, wtedyć będziesz cnotliwym."

# II. System powinności i krzyżowanie się ich.

# § 598.

Wynika z tego wszystkiego, co się rzekło, iż adołamy już z łatwością wyprowadzić system cały powinności wypływający na tem stanowisku. Wypada bowiem jedynie przebiedz z kolei popędy rozwinięte na początku naszej nauki, z tą tylko odmianą iż działanie rodzące się z każdego popędu powinno być pojęte, jako rodzące się z powinności, z uszanowania dla ustawy moralnej, a nie zaś ze skłonności.

Różne powinności są niby od siebie odosobnione; lecz gdy z jednej strony mają wypływać z jednej i téj samej ustawy moralnej (§ 591), gdy z drugiej człowiek mający ich dopełnić sam jest całością jedną i nierozdzielną, zatém wynika iż te powinności wszystkie powinny się złożyć w jedność ścisłą; a tem samém iż one w wykonaniu nie powinny być sobie sprzeczne, że ich wykonanie nie powinno nawzajem sobie przeszkadzać. Przecież uważmy że ta harmonia jest tylko teoretyczna; bo gdy przyjdzie do rzeczywistego wykonania powinności okaże się że one z sobą krzyżować się będą; jest to kollizga powinności.

My z naszego stanowiska już zdołamy odgadnąć powód tego krzyżowania się; jakoż sprzeczność zamknięta w tém stanowisku jest tym powodem.

Lecz uważmy iż stanowisko takowe ma być z założenia czysto rozumowe, że ustawa moralna tedy ma być wypływem czystego rozumu; a przecież to stanowisko nie w samćj ustawie śledzi treści jej wewnętrznej, nie rozwija tej ustawy, jaką jest sama przez się, nie wyprowadza z niej treści jej właściwej, ale udaje się do popędów i z nich pożycza treści, to jest powinności szczegółowych dla owej swojej ustawy. Lecz popędy są przecież czemś obcem względem tej ustawy; one są inną zupełnie dzielnicą, bo należą do treści bezpośredniej; popędy przebywają po za granicą ustawy rozumowej. Dla tego też ustawa moralna ma się jedynie, jak widziano, negacyjnie, sposobem przeczącym do tej treści obcej sobie.

·. ·

Ta ustawa, że tak rzekę, żywi się zaprzeczeniem popędów; ztąd znać że nie ma w sobie piérwiastku twierdzącego. Ztąd następnie wynika, iż gdy tutaj stają obok siebie dwie strony wzięte z dwóch dzielnic zupełnie różnych, bo z rozumu i z przyrodzenia (z doświadczenia treści bezpośredniej), zatem strona rozumowa nie zdoła przemódz strony przyrodzonej, ztąd też nie zdoła przezwyciężyć kollizyi powinności.

Z tego zaś już znać iż rozum, o którym tutaj mowa, będąc negacyjnym tylko, zdoła tylko stworzyć abstrakcyą potrzebującą obcej treści, a tak sam okazuje, że jeszcze nie jest rozumem prawdziwym w najwyższem znaczeniu i ztąd właśnie zradza się cały ów niedostatek tego rozumu. Ztąd też ustawa ta nie będzie logicznym ogółem, z któregoby wypływały szczególności, jako jego pierwiastki; ztąd też nie zrodzi się system logiczny powinności.

Taki jest powód kollizyi, wynikającej w prost z samego stanowiska tego; ale jest oprócz tego inna jeszcze przyczyna krzyżowania się powinności moralnych, choćbyśmy nie zwracali względu na niedostatki właściwe temu stanowisku. Uważmy bowiem że gdy ustawa winna być z koniecznościa dokonana, bo jest bezwzględną prawdą, gdy każda szczególowa powinność winna być również koniecznie dopełnioną; zatem idzie iż każda z tych szczegółowych powinności jest niby równie prawdą bezwzględną. Lecz uważny iż ona prawdą bezwzględną być nie może, bo będąc sama szczególnością jedną, a zatém jedną z wielu powinności, tém samém już jest w sobie odgraniczoną od innych, jest tedy sama w sobie ograniczoną, a tém samém nie może być konieczną i bezwzględną prawdą.

# **§** 599.

Patrząc się z wierzchu na system powinności -moralnych zdawałoby się iż łatwo rozstrzygnać mię-

dzy krzyżującemi się powinnościami. Jakoż, gdy wedle stanowiska niniejszego powinności są odpowiednie popędom, a takowe rozpoczynają się od popędów bezpośrednich, zmysłowych, roztaczających się w coraz wyższe, zacniejsze popędy, będące z każdym stopniem coraz więcej uduchownione, wynika ztąd iż niższe powinności ustępować winny wyższym, to jest tym, które mają więcej w sobie pierwiastku duchowego. Bo duch jest ogólnym, bo duch właśnie jest jednością łączącą podmiot z przedmiotem, to jest jednoczącą myśl naszą, wolą, z przedmiotem zewnętrznym, więc téż powinności, z duchowych popędów wynikające, ściślej zdołają dokonać tej jedności, niż powinności niższe. Atoli rozstrzygnienie podobne jest jedynie pozorne, bo właśnie te powinności, które tutaj okazują się jako wyższe, a tem samem więcej uduchownione w sobie, są razem ogólniejsze i więcej abstrakcyjne; co tedy zyskują na obrębie, na obszarze, tracą na ścisłej a głębszej treści swojej. (Jak np. powinności względem rodziny porównane z powinnościami dla społeczności). Lecz i pod innym jeszcze względem owo prawidło ogólne nie rozstrzyga między ścierającemi się powinnościami, bo większa lub mniejsza pewność że obrazimy powinność jedną, gdy dokonamy drugą, nadto stopień tej obrazy może być również wielce rozmaity; dalej obszar, ilość krzyzujących się powinności i t. d.

Jeżeli się atoli bliżej przypatrzymy temu krzyżowaniu się powinności, toć naprzód widzimy iż ono albo pochodzi z przyczyn zewnętrznych, albo tkwi w podmiocie działającym, albo pochodzi z istoty samej przedmiotu. Pod względem pierwszym widzimy że świat zewnętrzny istnieje w przestrzeni i czasie, że tedy wszelkie działanie nasze odbywa się również w przestrzeni i w czasie, z czego wypływa że powinności nie mogą być dopełnione zarazem na jedném miejscu i w jednej chwili. Krzyżowanie się powinności nastąpić jeszcze może z powodu czynności; co wtedy być może, gdy powinności same przez się nie są sobie z istoty przeciwne, lecz gdy samym zbiegiem okoliczności dopełnienie jednej powinności jest wprost obrazą innej jakiej powinności. Oba te rodzaje, jak widzimy, zależą od przypadku. Będzie jeszcze trzeci a najwyższy wypadek kollizyi, gdy powinności same przez się z istoty swojej są sobie przeciwległe. (np. Sokrates— filozofia jego była pierwiastkiem nowym, prawdą rodzącą się; powinnościa jego było wprowadzić ją w świat; lecz z drugiej strony ta prawda była antygrecką, podkopywała podwaliny Grecyi, była tedy wręcz przeciwną powinności obywatelskiej Sokratesa).

#### **§** 600.

Okazało się 10d że nie można zaprzeczyć iż rzeczywiście kollizye się rodzą; 2re iż ustawa moralna, właśnie dla tego iż jest abstrakcyjna, nie zdoła sama przez się rozstrzygnąć między krzyżującemi się powinnościami, że ją nie stać na podanie nam ogólnego pod tym względem prawidła. Wynika ztąd iż świadomość działająca, trzymająca się téj ustawy, nie ma sobie przez nią podancj wskazówki postępowania w kollizyi, że przeto wikła się w sprzeczność, gdy przyjdzie do rzeczywistego wykonania powinności. Jak zawsze tak i tutaj sprzeczności, które się w rozwoju każdego stopnia wyjawiają, są dowodem niedostateczności stopnia tego, a tém samém zradzają stopień następny rozwoju fenomenologicznego woli. Tak teraz świadomość, nie mogąc sobie poradzić w kollizyach, tonie w głębinach własnego ducha, wprost pyta się własnej wewnętrznej wyroczni, której z powinności winna dać pierwszeństwo. Lecz takowe utonienie w sobie, takowe radzenie się siebie okazuje już niedostateczność ustawy moralnej, bo dowodzi iż ustawa takowa potrzebuje uzupełnienia swojego we własném wnętrzu człowieka, że zatém nie ta abstrakcya, nie ta ustawa, ale wnętrze człowieka, nietrzymające sie żadnych ustaw, żadnych prawideł, ale idące wprost za natchnieniem swojem, wyższem nad owe ustawy abstrakcyjne, jest teraz prawdą. Ten głos wewnętrzny, sądzący wprost z siebie, nieodwołujący się już do ustaw abstrakcyjnym rozumem nadanych, nazywamy sumieniem; a tak znać że świadomość nasza opuściła owo stanowisko ustawy moralnej, a wzniosła się na stopień nowy, wyższy.

### § 601.

Widzieliśmy jak świadomość i odpowiednia jej wola własnem doświadczeniem uznaje niedostateczność onej ustawy moralnej abstrakcyjnej; uważmy teraz jakie wypadki wypłynęły dla nas z całego powyższego rozwoju.

Wszak cały ten stopień powyższy, opierający się na ustawie moralnéj abstrakcyjnéj, żądający aby człowiek działał w brew swoim popędom, swojej naturze przyrodzonej, jest rozdzieleniem się człowieka na dwoje, rozłamaniem się jego na dwie wole w brew sobie odwrótne; jedna jest wola bezpośrednia, przyrodzona, która winna być przytłumioną, zaprzeczona, druga jest wola rozumowa, abstrakcyjna. Tamta wola przyrodzona o tyle tylko tutaj ma wage, o ile jest przedmiotem dla zaprzeczenia, o ile tedy jest środkiem dla woli abstrakcyjnéj. Okazuje się przeto iż człowiek ma być gołym wyrazem téj ustawy, iż ma być taką abstrakcyą, jak ta ustawa, która nim włada. Z tego widzimy już że stopień takowy jest wręcz odwrótny znamionom piérwszego stopnia naszego, w którym nie było tego rozłamania; tam świadomość właśnie miała ten niedostatek iz nie oddzieliła dostatecznie ducha od

natury, to jest rozumu od potęg przyrodzonych (§ 565). Na owym stopniu pierwszym te różne strony są jeszcze w pierwotnej jedności; tutaj zaś na stopniu drugim przeciwnie odstały od siebie, jako sobie wrogie potęgi. Odwrótność tych dwóch stopni wystąpi jeszcze silniej, gdy je bliżej porównamy.

Tam na pierwszym stopniu czynność człowieka wypływała z usposobienia jego własnego, jako z ogólnego tła, z jego podmiotowości wewnętrznej; tu na tym drugim stopniu przeciwnie ona wypływa z ustawy moralnej bez uwzględnienia jego podmiotowości. Gdy przeto tam głównie panującem pietnem była cnota, jako usposobienie osobiste człowieka, tu zaś występuje negacya tej podmiotowości, zmożenie jej mocą ustawy; tu piętnem panującem jest pojęcie powinności. Tam w pierwszej części pojecie powinności nie było rozwinięte, bo człowiek, postępując sobie wedle swojej własnej podmiotowości, uczyniwszy cnotę swoją treścią naturalną, nie był krępowany w swojej dążności podmiotowej. Tutaj zaś, w drugiej części, cnota nie jest rozwinięta, bo ona ma jedynie to źnaczenie, aby człowiek był tylko rozumowém jestestwem, aby był uosobioném wyrażeniem ustawy moralnej, aby się właśnie pozbył tego wszystkiego, co ma związek z przyrodzoném usposobieniem jego. Tam cnota, bedac ściśle połączona z podmiotowościa, z istota przyrodzona, była ściśle połączona z pojęciem dobra; tutaj zaś wyraźnie się orzeka iż dobro najwyższe nie może być osiągnione na ziemi, bo się takowe zasadza na wykonaniu ustawy moralnej z jednej strony, a na szczęśliwości z drugiej strony. Wiemy, mówi Kant, że obie strony nie łączą się z sobą w świecie rzeczywistym, że szczęśliwość nie bywa udziałem cnoty, (z czego on wnosi że duch jest nieśmiertelnym).

### **§ 602**.

Tak przeto widzimy w ogólności iż stopień piérwszy był jednością *piérwotną* piérwiastków przyrodzonych a rozumu, to jest ustawy rozumowej; w stopniu zaś drugim te piérwiastki odstały od siebie, jako w sobie wręcz odwrótne; z czego wynika iż stopień *trzeci*, będąc ostatnią częścią naszej niniejszej umiejętności, połączy oba piérwsze stopnie; w nim tedy owo rozdwojenie stanie się jednością i w tem ten stopień będzie podobny do pierwszego; z drugiej strony, mimo tej jedności, okaże się też różnica w tym stopniu, dla której zachowa on zarazem piętno stopnia drugiego.

Co do zjednoczenia, uważmy że ta ustawa nie będzie więcej ową abstrakcyą, że się okaże być teraz zarazem potęgą nam przyrodzoną. Tak przeto stosowanie się do teraźniejszej ustawy tej nie będzie już wymagać bynajmniej przytłumienia tego pierwiastku wrodzonego nam; owszem teraz stosowanie się takowe będzie właśnie słuchaniem wewnętrznej natury człowieka. Lecz znowu mimo jedności obu tych stron nie zaginie między niemi różnica, to jest iż, mimo jedności tej, stanowisko takowe nie jest bynajmniej cofnieniem się do uczuć będących tylko popędem bez pierwiastku rozumowego i myślącego; słowem, nie jest ową pierwotną jednością, którąśmy widzieli na stopniu pierwszym.

Jakoż człowiek uzna tutaj iż ta prawda rządząca nim jest ogólném prawem, prawem rzeczywiście rozumowém, a tém samém że nie jest jedno i toż samo, co te pierwiastki wprost przyrodzone człowiekowi; że przeto ta ustawa, jako rozumowa, przedmiotowa, mimo jedności swojéj z podmiotem, jest przecież różna od podmiotu, to jest iż nie jest więcéj prawdą tylko osobistą, ale prawdą obowiązują-...cą wszystkich ludzi, bo będącą zarazem prawdą świata. Widać przeto iż ten stopień będzie wyrazem prawdy podmiotowej i przedmiotowej, potęg przyrodzonych i rozumu.

#### c. Pogodeenie roeumu sucsuciem, jako s treicią preyrodsoną.

#### **§** 603.

# I. Sumienie.

W § 602 określiliśmy, lubo wielce ogólnie, znaczenie téj trzeciéj części filozofii moralności; rzekliśmy iż tutaj ustawa moralna przestanie być abstrakcyą, że nie będzie więcej wprost przeciwna przyrodzonym potęgom, przebywającym w człowieku, że ta ustawa okaże się sama, jako jedna z onych potęg przyrodzonych, a nawzajem że znów ta potęga wyjawi się nam, jako istotnie z rozumu pochodząca, słowem że ta część trzecia jest jednością tamtych dwóch piérwszych części. To określenie, lubo było wielce ogólne, przecież już zradza nam wnioski następujące:

*lód.* Owe kategorye i stopnie, któreśmy przeszli w uprzednich dwóch częściach, powtórzą się takoż w téj trzeciej części; atoli, jak zgadnąć można, powtórzą się jako wyższe i spotęgowane.

2re. To określenie, lubo jest niedostateczne, nabierze w dalszém rzeczy roztoczcniu dokładniejszych zarysów. Wszelako tutaj już widzimy że można oznaczyć różnice między niniejszym stopniem, czyli tą nową ustawą; a owym stopniu, na którym stanęła świadomość w fenomenologicznym rozwoju swoim (§ 600).

Lecz ta wola rozwijająca się, jak się rzekło, nie znajdując w ustawie abstrakcyjnéj ostatecznego prawidła do postępowania sobie w razach

kollizyi powinności, tonie w sobie i wedle wewnętrznego uczucia sądzi o powinnościach, a tak sama przez się uznaje niedostateczność owej rozumowej abstrakcyjnej ustawy. Potęgę zaś i ustawę, wedle której teraz rozstrzyga, nazywamy, jak się rzekło, sumieniem (§ 600).

Otóż wedle tego stanowiska sumienie jest pierwiastkiem przyrodzonym człowiekowi, ustawa, którą on bezpośrednio z siebie czerpie, w której upatruje prawdę zdołającą rozstrzygnąć watpliwości wszel-Widzimy iż w sumieniu jednoczą się właśnie kie. owe dwie strony rozwinięte powyżej przez nas, a stanowiące pietno niniejszego stopnia. Tutaj bowiem okazuje się, jak się rzekło (§ 602), zarazem jednoczenie się ducha, a zarazem rozdwojenie jego. Jakoż w sumieniu duch sam sądzi i sam jest sądzonym, tutaj podmiot i przedmiot są w jedności; tutaj duch okazuje zarazem jedność swoją z sobą, a zarazem rozdwojenie własnej istoty; tak tedy w sumieniu tkwi jedność, która była piętnem piérwszego stopnia naszéj umiejętności, a zarazem rozdwojenie właściwe drugiemu jej stopniowi.

Następnie uważmy iż w sumieniu duch sądzi wedle potęgi przyrodzonej sobie, wedle uczucia swojego, a tak jest podobny do owego pierwszego stopnia; z drugiej zaś strony w tem uczuciu zamknięta jest cała treść duchowa, a zatem w niem przebywa nie tylko uczucie, ale wyobrażenia, myślenie, rozumowanie i t. d., a tem samem w sumieniu odzywa się strona podobna do stopnia drugiego, bo pierwiastek rozumowy. W sumieniu zbiera się przeto cała treść duchowa, cała jego istność (substancya Log. § 80); treść, która we wszystkich poprzedzających stopniach była rozpojedynczona i rozjednostkowana, tutaj zbiera się w jednem ognisku, w sumieniu. Duch tu okazuje się być całością, jednością pełną rozmaitości, występującą atoli w kształcie uczucia.

#### § 604.

Co się rzekło powyżej o istocie sumienia wystarczy aby to pojęcie następnie rozwinać. Przedewszystkiem widzimy iż sumienie, choć ma formę uczucia, nie jest atoli już owém piérwszém, bezpośredniem, ślepem uczuciem, które należało do pierwszéj części naszéj nauki. Tam uczucie nie miało w sobie jeszcze pierwiastku rozumowego, było bez krytyki, nie było oddane pod sąd, było to uczucie niby przed wszelkiem wystąpieniem rozumu. Tutai zaś gdy świadomość w rozwoju swoim zostawiła za soba owe uczucia ślepe, gdy przeszła już przez całe rozdwojenie uczuć i rozumu, które widzieliśmy w czasie drugiej naszej nauki, więc znać już z samego miejsca, jakie zajmuje sumienie w tym naszym rozwoju, iż w niém obok uczucia gra, jako pierwiastek, rozum i myślenie. Przecież znów sumienie nie wystepuje tutaj w kształcie rozumowania, wnioskowania, ale wprost w kształcie uczucia, jak się dopiero rzekło. Ztąd równie wypływa nam różnica między sumieniem a rozumem; sumienie, właśnie dla tego iż jest uczuciem, nie występuje w kształcie rozumowania, będącego połaczeniem (kombinacya) ogniw myśli różnych z siebie wypływających, ale zbiera się w całość, w jedno ognisko.

Gdy zaś tym trybem w sumieniu jednoczą się, jak się rzekło (§ 603), uczucie i rozum, a zatem podmiotowość i przedmiotowość, przeto już z tego znać, że cała istota duchowa, bo owa jedność podmiotu i przedmiotu, zbiera się w sumieniu i w niem znajduje swoje proste, niezłożone wyrażenie; zatem wszystkie wyobrażenia nasze, myśli, uczucia, doświadczenia i t. d., ukryte na dnie duszy naszej, zbierają się w sumieniu, jakby różnobarwne promienie w świetle białem. Zatem i idea, prawda bezwzględna; będąca istotą ducha, również odzywa się w duchu, a odzywa się uczuciem; jest to owa *wiedza bezpośrednia*, znana nam z psychologii (§ 497 i następne), która zwiastuje bezwzględną prawdę. Ale wiedza bezpośrednia odnosi się do poznania, do teoryi, sumienie zaś do czynów, do praktycznego życia.

Sumienie jest jawnym, głośnym dowodem prawdy wiekuistej, przebywającej w człowieku, tudzież Bożego pierwiastku gorejącego w świątnicy nieśmiertelnej istoty naszej. Wszak cały wywód logiczny, mający we filozofii ducha przez nas rozwinionej potwierdzenie swoje, stoi, jak wiemy, na prawdzie że duch jest jednością podmiotu i przedmiotu, myśli a istnienia. Ta formuła abstrakcyjna, wyprowadzona ścisłém rozumowaniem, a przez nas już wytłumaczona wedle prawdziwego znaczenia, wyświeca się w sumieniu w postaci uczucia. Wśród ciszy zewnętrznej dźwigają się w przybytku uroczystym ducha dwie odwrótne moce: jedna zasiada na sądzie, (podmiot sądzący) druga staje wezwana przed sąd (przedmiot sądzony); tu waży się pytanie, czy stan nasz moralny, lub czyn, (jako istnienie) odpowiada ustawie, myśli, pojęciu. Tymczasem obie te moce sa jednym i tym samym duchem ludzkim. Gdy obie strony nie złączą się w jedność, wtedy człowiek we wnętrzu swojem rozłamany jest na dwoje, a rozstrój bolesny, niby dźwiękiem fałszywym zerwanej strupy, przejmuje najskrytsze tajniki ducha. Jest to dwoistość pełna nieszczęścia, gdy z jednej strony człowiek jest tém, czém jest moralna ustawa jego, a z drugiej strony znów widzi siebie w czynie w sprze-. czności z ta ustawa; jest to zgryzota sumienia i własne potępienie siebie. Ten sąd jest sądem bożym odbywającym się w nas; tutaj Bóg sam z wysokości majestatu swojego wstępuje w ciszę piersi naszych. Rozdwojenie ze sobą w sumieniu jest rozdwojeniem z Bogiem; pogodzenie się zaś ze sobą samym jest pogodzeniem się z Bogiem. Sumienie poświadcza ciągły związek Boga z człowiekiem, ducha stworzonego z stwórcą swoim. Ten stosunek nie zrywa się nigdy; on jest przytomny rodzącemu się dziecięciu i skonaniu starca.

### § 605.

Z powyższej różnicy sumienia a uczuć właściwych okazuje się iż sumienie winno być wykształcone, rozwiniete. Sumienie, wzięte wprost z treści wewnętrznej, nie będzie sumieniem, choćbyśmy je sumieniem nazwali. Takowe sumicnie będzie najczęściej spaczone, przyćmione naszemi skłonnościami, popędami i pierwiastkami złemi, nie będzie przeto, sumieniem wprawdzie swojej; atoli błąd takowy sam w sobie ma zaród wyleczenia swojego. Jakoż powyżej mówiliśmy o różnicy sumienia a rozumu; z czego się okazuje iż obie te potęgi mogą nie być w zgodzie z sobą; ten brak harmonii pobudzi świadomość do bliższego przypatrzenia się powodom tej niezgody i zniewoli do głębszego rozumowania; wtedy obie strony się nawzajem prostować będą. Tutaj już widzimy zaród rozwinienia się sumienia ku prawdzie swojej; jest to historya kształcenia się sumienia, o którém wspomniemy jeszcze w § 606.

Gdy się sumienie i rozumowanie pogodzą, wtedy już zjednoczy się jedna i druga strona najściślej z sobą; to zjednoczenie tworzy niezachwianą pewność naszego przekonania, będącego właśnie tą potęgą a energią zniewalającą nas do woli, do działania.

Jak atoli sumienie wskazuje nam tryb *przyszle*go postępowania, tak znowu towarzyszy czynom naszym, tudzież odzywa się po każdym dokonanym czynie, sądzi i ocenia nasze postępowanie. Ztąd rodzi się imputacya moralna odbywająca się w naszém sercu, która choć jest w analogii z imputacyą prawną, przecież ma nieskończenie wiele odcieniów, które nie są objęte prawami ludzkiemi; tu człowiek w sercu swojém, a Bóg na niebie jest sędzią.

# § 606.

Mówiliśmy dopiéro iż sumienie winno być rozwinięte, wykształcone; co znowu ma to znaczenie, iż sumienie winno się wyzwolić, uwolnić od wpływu obcych potęg; powiedzieliśmy równie iż zaród kształcenia się tego już tkwi w nas samych, bo rozum jest zarazem potęgą krytykującą, zniewalającą sumienie do coraz dalszego rozwoju. Będzie to historya fenomenologiczna kształcenia się sumienia, okazująca jak sumienie przechodzi przez różne epoki swoje, aż nakoniec stanie się tém, czém wedle całego a pełnego znaczenia swojego być winno. Rozwinienie takowe już ma główne stopnie złożone zarodem w poprzedniem określeniu.

To rozwinienie sumienia będzie miało ten cel, aby sumienie stanęło przed nami w prawdzie swojéj, więc wolne od obcych kłamliwych potęg, jakiemi są zmysłowość, uczucie samolubne i t. d. (§ 505).

## § 607.

## a.) Rozwój sumienia.

Obaczmy teraz ten dalszy ciąg rozwoju świadomości i woli roztaczającej się fenomenologicznie. Widzieliśmy (§ 600) jak świadomość nie znajduje w ustawie moralnej dostatecznego prawidła dla siebie, jak tedy sięga w głębinę duchową, w sumienie, jako w istność duchową (§ 603 Log. § 80), w niem znajdując wyroki na postępowanie swoje; ztąd znać iż sumienie nie rozumuje nad sobą, nie

657 ·

przypuszcza żadnego myślenia, samo siebie uważa jako wyrocznią niemylną.

Lecz gdy duch jest jestestwem myślącém, gdy się nie może wyrzec rozumu, więc myślenie, więc myśl a rozumowanie nie zdoła być przytłumione, jak to wspomniono już § 605. Myślenie wypływa tedy na jaw i mąci ten pokoj a przestawanie na sobie sumienia (§ 605). Rozum przeto staje obok sumienia, rzuca w nie wahanie, bo wątpliwość, czy owe sądy sumienia są głosem rzeczywistym sumienia, sumieniem w prawdzie swojej? czy te sądy pochodzą z wiedzy bezpośredniej, która nam podaje prawdę wiekuistą, czyli też może są raczej skłonnością złą, popędem, lub innym jakim pierwiastkiem, który się przebrał w szatę sumienia, udając kłamstwo za prawdę, za sumienie ?

Świadomość jest zniewolona przyznać iż w duchu naszym, prócz sumienia, przemieszkuje jeszcze gniazdo tych potęg, które również, jak prawda wiekuista, odzywają się w nas w kształcie uczuć. Tak świadomość i wola zaczyna się wahać, zaczyna tracić ufność niezachwianą w sumienie, zaczyna tedy rozumować, myśleć (§ 605). Ale rozumując wyprowadza znów ustawę moralną, właśnie ową ustawę, której niedostateczność już okazaliśmy powyżej w drugiej części naszej filozofii moralności; więc teraz znów doznaje czczości tej ustawy i kollizyi z niej wypływającej, gdy przyjdzie zastosować ją do szczegółowych powinności; a tak świadomość wikła się w dawne sprzeczności. Trapiona temi sprzecznościami radzi się innych osób, pytając, co w danvm razie jest uczciwe i prawe; ale te inne świadomości, stojąc na tym samym stopniu rozwoju, albo radzą wedle tegoż sumienia nieprawdziwego, albo wedle owej ustawy moralnej, słowem stoją na gruncie tak niepewnym, jak sama owa świadomość radząca się. W tem położeniu świadomość

**658**°

wraca znów do siebie z tém przekonaniem, iż jej się nie wypada ani radzić rozumu ani sądu innych osób, ale wprost własnego sumienia, bez względu czy wyroki jego są prawdziwe, lub mylne.

Teraz tedy świadomość, na oślep polegając na sumieniu, nie pyta się o zdanie innych, nie ogląda się na głos rozumu, rozsądku, prawa, ale orzeka samowolnie wedle sumienia swojego. Lecz tutaj już tkwi zaród złego sumienia; jest to bezwzględne opiéranie się na swojej jednostce, będące właśnie początkiem zlego.

### **§** 608.

## b.) Zte moralne.

Zanim przypatrzymy się dalszemu fenomenologicznemu rozwinięciu się sumienia, obaczmy pierwej jeszcze z naszego stanowiska jakie jest znaczenie zlego. Chciejmy przeto powtórzyć prawdę, tyle już razy wyjaśnioną przez nas, a tak ważną iż powiuna być ciagle na pamięci czytelnikom naszym. Wszak wiémy z Pneumatologii iż duch jest podmiotem myślącym, ale zarazem przedmiotem o którym myśli, że zatém jest ogółem, bo jednościa dwóch stron odwrotnych, więc zamykającą je jako szczególności w sobie, a nakoniec że jest pojedynczością, bo mimo tych szczególności jest przecież jedném pojedynczem jestestwem. Ta jedność podmiotu i przedmiotu, tkwiąca w nim jako istota jego, wyjawia się koniecznie, gdy się duch odniesie do przedmiotów zewnątrz niego istniejących; w tém odnoszeniu się zaś okaże się ta jedność dwojakim trybem: 10d, duch w poznaniu przedmiotów zewnętrznych winien poznać treść przedmiotu i zjednoczyć się z tą treścią, a tém samém złożyć się z nia w jedność.

2re. Podobnie téż *wola* winna być ugruntowana na takiejże prawdzie; wola powinna z istoty swojej stanąć w jedności z tym światem zewnętrznym i z temi prawdami ogólnémi rządzącémi światem, winna być współpracownikiem rozumu wiekuistego, żyjącego we wszech rzeczach.

Wynika ztąd iż jeżeli, ani pod względem poznania, ani pod względem woli, duch nie będzie się ogladał na prawdę rządzącą światem, czyli jeżeli nie ziści owej jedności myśli a istnienia, podmiotu a przedmiotu, będącej istotą jego, jeżeli tedy wyrzecze się istoty swojej ogólnej a stanie się głuchą, osobistą jednostką bez treści, opierającą się tylko na sobie, już wtedy duch zrzeknie się wiekuistej natury swojej, odstąpi od niej, oderwie się od wszelkiej prawdy przedmiotowej- stanie się złym. Wszak właśnie wolna wola ducha jest powodem że się może stać złym, że złe wstąpić może w świat. Lecz zle właśnie dla tego iż jest odszczepieństwem, odstępstwem od prawd ogólnych przedmiotowych, wiekuistych, nie zdoła się utrzymać w świecie, bo te prawdy wiekuiste ścierają złe, zaprzeczają je i niweczą. Obaczmy teraz dalszy ciąg epok, które przebiega złe w rozwoju fenomenologicznym swoim. (Log. § 194).

Tu mamy sposobność zwrócenia uwagi na różnicę zachodzącą między stopnianii naszemi moralności a stanowiskiem szkoły Heglowskiej, która, opiérając się tylko na ogółach, niweczy wszelka pojedynczość, wiec i indywidualność człowieka. W ręku téj szkoły wszystko się ulotniło, wszystko spływa panteistycznie z ogołem; tu niema prawdy, tylko ogólna substancya jest prawda; jak Bóg, wedle tego stanowiska, jest jedynie idea absolutna, bezwzględna, bezosobowa, tak i pojedynczy człowiek wedle niej nie zdoła sam z siebie czerpać prawideł postępowania swojego, bo sumienie nie wystarcza. Ztad też, wedle tej nauki, prawda nie iści się w dzielnicy moralności, bo moralność wedle niej opiera się właśnie na pierwiastku pojedynczym. Wedle naszego sta-

1

nowiska pojedynczy człowiek ma prawdę w sobie; sumienie jest prawdą bezpośrednią, wiekuistą, niemylną, którą Bóg włożył w serce człowieka; sumienie jest głosem, który wykazuje mu tryb postępowania w świecie; a jeżeli głos wewnętrzny myli, toć to nie sumienie myli, ale popędy, skłonności. Tém samém do moralności należy, aby wykazała jakim trybem można się uwolnić od tych potęg przyciemniających głos sumienia. Tutaj już łatwo zrozumieć można, nawet ze stanowiska ludzkiego, głęboką wiekuistą wagę prawd moralnych przez Religią naszą nam podanych.

#### § 609.

## c.) Stopnie moralnego złego.

Powiedzieliśmy iż złe rodzi się ztąd że świadomość, nie oglądając się na prawdy ogolne, przedmiotowe, światem rządzące, samą siebie, swój podmiot uważa za najwyższą i nieomylną prawdę. Powiedzieliśmy również iż to złe nie pochodzi z rzeczywistego sumienia, ale z popędów i skłonności człowieka. Widać przeto iż mając rozwinąć to złe sumienie winniśmy pójść za systematem popędów i skłonności wyłożonym powyżej (§ 565). Obaczymy więc iż przyszły rozwój nasz złego okaże naprzód odnoszenie się woli do przedmiotów zmysłowych, mających za podstawę popędy cielesne; następnie rozwiną się nam sposoby odnoszenia się złego do osób, nakoniec do wiedzy samej.

Takowe jest rozwinięcie się złego pod względem różnych rodzajów popędów i pod względem różnej ich jakości; ale uważmy iż gdy postępowanie nasze w życiu składa się z czynności pojedynczych, gdy jest szeregiem działań jednostkowych, za tém idzie iż drugim względem będzie *ilość;* wypadnie przeto równie mieć na baczności ilość czynów popełnionych. Wiemy z Logiki że ilość jest pojęciem nierównie niższém, nierównie więcej głuchém niż jakość (Log. § 53); zatém jak w Logice rozpoczęliśmy rozwój od ilości, tak i tútaj uwzględnienie ilości czynów winno poprzedzać wzgląd na ich jakość. Widzimy iż tutaj zważyć nam wypada, co wynika wprost z ilości; przypominamy że w Logice wnoszenie z ilości faktów opiera się właśnie na teoryi wyników przywodu (indukcyi) wyłożonej w Logice (Log. § 123).

Jakoż uważmy iż jeden czyn zły nie stanowi jeszcze o wartości człowieka, bo człowiek ogółem będąc nie jest jednym pojedynczym faktem. (Gdy tu mówimy tylko o ilości bez względu na rodzaj czynu złego, przeto znać iż nie mamy tu względu na czyny, które, zbrodnią będąc, choć raz popełnione, stanowią całe piętno moralne człowieka).

Lecz wiemy z wyniku indukcyi, iż im więcej się mnoży faktów pojedynczych, tém z nich ogólniejsze wynika prawidło, tem to prawidło będzie podobniejsze do prawdy (Log. § 123 i przyp.); choć jeszcze co innego jest prawo jako pojęcie, a co innego wielość faktów, Otoż tak się dzieje z czynem złym; im on się częściej powtarza, tem my z naszej strony pewniej sądzić możemy z niego o człowieku samym. Atoli mniej tu chodzi o nasze wnioski, jak raczej o to, co się dzieje z człowiekiem samym. Jak jeden pojedynczy czyn nie zmienia jeszcze charakteru jego, tak ten zły czyn często powtarzany staje się, jak wiemy z Psychologii, nałogiem; nałóg staje się naturą człowieka, jego ogółem, jego istnością; i tu przeto, jak w wyniku przywodu, ilość zamienia się na ogół. Lecz uważmy że co innego jest nałóg a co innego człowiek. Ten nałóg póty przeto jest jeszcze nałogiem, póki sam człowiek wie o tym nałogu swoim, póki się tedy sam jeszcze odróżnia od nałogu swojego, czyli, co jedno jest, póki z nim walczy.

Jeżeli atoli człowiek traci świadomość jaka zachodzi między nim samym a nałogiem, jeżeli ten nałóg przejdzie w świadomość samą, jeżeli stanie się przekonaniem, wtedy zaczyna się *zepsucie sumienia*.

Zrazu zły czyn jest demonem niewidzialnym prawie, lecz w miarę jak się powtarza, przybywać będą na pomoc inne ciemne potęgi; a im większa ich ilość, tém gwałtowniej rośnie ich potęga, nakoniec cisną się tłumem; złe anioły stają się zastępem, z nimi już trudna walka! Wezwane przez nas, zrazu lekceważone, biorą nas w jęctwo nałogu; a co było wyjątkiem, staje się już prawidłem; tak zbiór jednostek staje się pojęciem. Wszak i cnota oparta jest na nałożeniu się istoty naszej.

Przyzwyczajenie jest podstawą wszelkiego dobrego, wszelkiego złego. Pracowitość, porządek, ład, chędogość, myślenie, fantazya, nawet uczucia i uczynki poczciwe są skutkiem wyćwiczenia się i nałożenia. Ale równém prawem i złe przez nałóg wjada się jak rak w najgłębszą istotę naszą; z razu chwyta się wierzchu, ale coraz głębiej wżerając się w ducha, dochodzi do serca i tam się rozgnieżdża i staje się panem a gospodarzem naszym. Jest to władzca ciemny w domu naszym; zwolna, z kolei, gasną jasne gwiazdy w piersiach człowieka, a niepostrzeżenie rozpoczyna się panowanie nocy moralnej.

### **§** 611.

W § 609 mówiliśmy o złém pod względem ogólnym jakości; w § 610 mówiliśmy o niem pod względem ilości; teraz obaczmy jakie będzie stopniowanie, gdy połączymy oba te względy.

Trzymając się, jak się powyżej rzekło, naszego rozwoju popędów, spotykamy naprzod *popędy zmy*slowe. Popędy w ogólności, a w szczególności popędy zmysłowe, są czémś bezpośredniem, więc daném (jako faktum), są czémś obcém dla ducha; dla tego obeznanie się z nimi dzieje się mocą doświadczenia (jak zawsze gdy o fakt chodzi). Tym pierwszym stopniem będzie złe zmysłowe, jest to poddanie się ciału na oślep. Widzimy że stopień ten ma tutaj piętno wielce różne od Eudemonizmu starożytnego, rozwiniętego w części pierwszej naszej nauki, bo tutaj świadomość oddaje się cielesności, pomimo tego że odbyła wszystkie stopnie poprzednie, a mianowicie że już przeszła przez stopień ustawy moralnej, przez pojęcie powinności i t.d., jest to więc zupełne zepsucie świadomości i sumienia, wielce różne od owej zmysłowości greckiej.

Lecz świadomość tu sama doznaje sprzeczności, bo ona ogranicza się niby na dogadzaniu zmysłowości, a przecież wykonywając tę zasadę swoją, zetrzeć się winna koniecznie z innémi osobami. Jakoż ten świat przedmiotowy jest środkiem dla wszystkich jestestw rozumnych; zatém gdy jedna pojedyncza wola wystąpi, kładąc sobie za zasadę używanie rzeczy zmysłowych, a nie uznając żadnych innych prawd, już tém samém tę zasadę przeprowadza do ostateczności. Zatém znać iż ta wola spotyka się trybem wrogim z innémi osobami, a tak sam przez się występuje następny stopień, bo popęd do innych osób, czyli raczej dążność nieprzyjazna innym osobom.

2. Jak tedy powyżej świat zmysłowy był środkiem dla świadomości i złej woli, tak teraz osoby inne stają się temi środkami; jest to stanowisko samohubstwa, egoizmu.

Ze zmianą środka, przedmiotu, zmienia się téż cel; jak tam celem było dogadzanie zmysłowości, jak tam podmiotem był człowiek jako jestestwo zmysłowe, tak teraz celem i podmiotem jest *osoba* jego jako jednostka. Tu przeto wszystko bywa poświęcone własnym celom *osobistym*. Jeżeli powyżej celem była zmysłowość, teraz te cele zmysłowe same stają się środkami do celów osobistych; wszystko staje się tym środkiem co otacza w koło samoluba. Poświęcenie zaś innych osób dla swoich celów osobistych znów ma różne stopnie.

Z razu świadomość ta pojmuje działanie jedynie negacyjnie, nie uwzględnia innych osób, siebie mając jedynie na oku; następnie działa wbrew tym osobom, ale w tej walce używa gwałtu i obłudy. Obłuda jest zaprzeczeniem prawdy zewnętrznej, jest poświęceniem jedności własnej myśli, własnej woli a zewnętrznego jej objawienia (jedności myśli i woli a mowy i czynu).

3. Obłuda, będąc zachowaniem zewnętrznych form, obok treści wewnętrznej odwrotnej, okazuje iż wie co jest prawdą dla świata, ale tej prawdy sama nie uznaje. Na miejscu tej prawdy tworzy sobie teraz odrębną teoryą dla siebie, teoryą osobistą. Zatem widzimy iż jak powyżej (pod 1.) świadomość zła odnosiła się do popędów zmysłowych, jak następnie odnosiła się do osób (pod 2.), tak teraz odnosi się do wiedzy samej, staje się sofistyką.

Póki człowiek odróżnia siebie samego od swoich złych czynów i sam siebie sądzi, póty trwa jeszcze rozdwojenie jego od złego. Wtedy dopiéro na połowę oddaje się złemu. Bo on sam wyznaje że czém inném jest przekonanie jego, grunt jego ducha, jego istota, a czém inném zjawisko zewnętrzne, jego czyn; tu chodzi o to, aby aniół jasny, mieszkający jeszcze w stolicy wewnętrznéj serca, przemógł chęć do żłego. Lecz gdy to przekonanie samo stanie się złem, gdy do złego w praktyce przybywa złe w teoryi, gdy świadomość zwichniona tworzy sobie kłamliwą teoryą, wtedy człowiek jest już złym z istoty swojej, jest już z gruntu zepsuty; jest to grzech przeciw prawdzie i zbrodnia "przeciw duchowi świętemu, dla której niema przebaczenia"; tu człowiek ducha własnego oddaje pod panowanie złej mocy, a anioł jasności opuszcza serce człowieka i boleści pełen wraca przed tron Boży.

#### § 612.

## d. Sofistyka złego.

Złe przeciw wiedzy, przeciw prawdzie, jest złém na szczycie swoim. Tutaj złe wjadło się jakby rak w całą świadomość człowieka; tutaj świadomość tworzy sobie teorye prawd, rozumuje dyalektyką sofistyczną (szatańską), odrywającą się od wiekuistych praw; sama sobie buduje teorye życia i zasad moralnych; tu wszystko jest sponiewierane, co święte, co wielkie (nie ma prawdy). Lecz i tutaj, w tem złem przeciw wiedzy, znajdziemy jeszcze coraz wyższe spotęgowanie; tutaj powtarzają się analogie owych stopni wyżej przebieżonych.

a. I teraz bowiem występuje zmysłowość, lecz takowa już nie oddaje się na oślep popędom cielesnym, nie hołduje już chuciom samopas i luzem chodzącym, ale czyni sobie system wyrozumowanej sofisłyki. Teraz ta świadomość zła nie pomija praw któremi rządzi natura i własny organizm, ale je uwzględnia, więc żyje tedy przeciw naturze; popędy nie stają się nałogiem, jak powyżej. bo teraz rozum jest służalcem chuci i zmysłowości.

b. Podobnie i teraz występuje odnoszenie się do osób, choć różne od stopnia poprzedniego; bo gdy tam osoby były tylko środkiem dla złej świadomości, teraz ta świadomość, jedynie siebie sama za prawdę uznając, bezwzględnie nienawidzi osoby istniejące obok niej; jest to nienawiść ludzi w ogólności pochodząca ze spotęgowanego egoizmu: (Przykłady z historyi rzymskiej).

c. Widzieliśmy iż na tym stopniu świadomość zła tworzy sobie własne toerye, że nie wierząc ani w cnotę ani w występek samowolnie stanowi o tém, co jest złe a co dobre. Lecz jeżeli się posunie jeszcze jednym krokiem dalej, jeżeli stanowi że nie ma dobrego, nie ma złego, że wszystkie nauki pod tym względem są kłamstwem, wtedy zradza się sceptycyzm moralny.

Ale właśnie złe, dosięgnąwszy najgłębszej istoty swojej, samo się znosi, sceptycyzm sam się niszczy; to złe, dobrawszy się do szczytu swojego budowania, samo się grzebie pod gruzami tego domu swojego; bo sceptycyzm, wątpiąc o wszystkiem, sam prowadzi do wątpliwości o własnych zasadach. Tak najwyższe złe ma w sobie zaród nawrotu do dobrego.

# II. Nawrócenie do dobrego.

### § 613.

Widzieliśmy iż złe w najwyższej potędze swojej staje się sceptycyzmem, bo powątpiewaniem o dobrem i złem, o wszelkiej prawdzie, ale tu zarazem jest koniec własnej teoryi złego. Świadomość takowa powątpiewaniem o sobie rozpoczyna nawrót ku dobremu; tutaj rozpoczyna się walka ze złem, odbywająca się we wnętrznej istocie człowięka.

Zanim atoli przypatrzymy się epokom fenomenologicznym tej walki, uważmy jeszcze abstrakcyjnie konieczność tego nawrotu. Wiemy z całego rozwinięcia Pneumatologii iż duch jest myślącym podmiotem a zarazem przedmiotem o którym myśli, że jest tedy zarazem podmiotem i przedmiotem, zatém ogółem a nie jednostką głuchą. Wiemy również iż cały rozwój ducha na tém się opiera, aby świat zewnętrzny, będący również przedmiotem, był podobnie przyswojony sobie przez ducha, mocą poznania i woli;

a tém samém aby duch i pod tym względem stał się ogółem, aby doszedł świadomości, iż te same prawdy, które są w świecie, przebywają i w jego własnéj istocie, a tém samém aby sie przekonał że on nie jest jednostką ale ogółem pełnym treści. Z tego wszystkiego wypływa iż duch pod każdym względem jest zarazem pojedynczością, bo jedném jestestwem, różném wprawdzie od świata zewnetrznego, a mimo to jest ogółem a nie jednostką głuchą. Złe atoli rodzi się właśnie ztąd, iż duch siebie uważa za jednostkę niemającą żadnej styczności z prawdami ogólnémi, że duch uznaje siebie tylko za podmiot pomijając wszelkie przedmiotowe prawdy, że polega na odszczepieństwie od wszystkiego, co krom niego istnieje jako mądrość wiekuista (§ 608). Wyraźnie tedy znać iż złe wprost jest przeciwne własnej istocie ducha, a tak już w nim spoczywa konieczność wrócenia do własnej istoty, więc nawrócenia do dobre-Podobnież i z drugiej strony wywróżyć sobie g0. można, iż odstępstwo od ogólnych prawd utrzymać się nie zdoła obok tych prawd, że będzie przez nie starte i zniweczone.

Takowe jest abstrakcyjne rozumowanié nasze; wszakże pod względem psychologii wiemy iż ta konieczność nawrotu tkwi jeszcze w wiedzy bezpośredniej, to jest w tém uczuciu prawdy, które Bóg w serce nasze włożył, które nie zasypia nigdy i nie zmruży oka, choć będzie złą świadomością przyćmione.

## § 614.

Obaczmy teraz rozwój fenomenologiczny prowadzący nas do tych rezultatów otrzymanych już w § 613. Przedstawiają się nam przeto ogniwa odpowiednie stopniom złego powyżej wyłożonym.

Piérwszym stopniem tam było złe odnoszące się do zmysłowości (§ 611). Złe takowe roztrąca się o własną zasadę swoją. Bo gdy natura zewnętrzna i cielesność własna człowieka są wyrazem prawd bezwzględnych rządzących naturą, zatém zasada, kładnąca za najwyższy szczyt dogadzanie popędom z wywróceniem wszelkich innych prawd, zetrzeć się winna z prawdami które rządzą naturą. Świadomość przeto sama doznaje na sobie skutków złych postępowania swojego i sobie samej przypisuje złe, które ztąd wynika (wyroki sumienia, post factum).

Lubo już tutaj jest piérwszy zaród nawrotu, ten nawrót jednak nie jest dostatecznym. Bo choć natura, uważana jako całość, jest wyrazem prawd wiekuistych, toć z drugiej strony, jak wiemy z Filozofii Natury, szczegółowe jestestwa do natury należące ulegają przypadkowości, a tak one niezawsze będą wyrażeniem owych prawd rozumowych. Za tem idzie iż świadomość zła, oddająca się zmysłowości, niezawsze doświadczy od natury oddziaływania, czyli złych skutków postępowania swojego; podobnie z drugiej strony spaść mogą cierpienia i boleści fizyczne niezasłużenie.

2re. Inaczej się dzieje gdy złe odnosi się do jestestw rozumowych, w których sam przez się przebywa rozum (§ 611). Tutaj, rozum jest ogólném prawem, któremu wszyscy podlegają, który jest przytomny we wszystkich, który tedy nie uznaje odszczepieństwa jednostkowego od ogólnych prawd. Tu przeto świadomość zła doznaje oddziaływania od innych osób i własnego zniweczenia swojego. Ona nadto sama z sobą jest w sprzeczności, bo kładzie za cel ostatni swoją własną jażń; ale ta jażń podmiotem będąc o tyle jest prawdą, o ile zewnątrz niej jest przedmiot jej odpowiedni, azatém inne jaźnie, inne osoby; z zaprzeczeniem tych jaźni ona sama się zaprzecza jako podmiot, bo niema podmiotu bez przedmiotu. Rzekło się również iż najwyższym szczytem tego egoizmu odnoszącego się do osób jest obluda; ale obłuda znajduje nawzajem obłudę w świecie zewnętrznym; tak obłuda obłudą się płaci, sama się zaprzecza i traci znaczenie swoje. Rzekliśmy atoli iż przez obłudę wstępuje złe już we wnętrze własne świadomości. Tutaj jedynie postać zewnętrzna dobrego, legalności, jest zachowana, a tak już występuje ostatnie, najwyższe złe, bo złe przeciw prawdzie i wiedzy.

*3cie.* Rzekliśmy (§ 112) iż to złe rozwija własne swoje zasady, rozumuje sofistycznie, samo sobie stawia teorye; w obec tej świadomości to jedynie jest dobrém, co ona sama za dobre uznaje. Uważmy że gdy świadomość zła, dochodząc szczytu swojego, sofistyczném rozumowaniem wyprowadza teorye własne, już sama siebie niweczy; bo póki była złą bez rozumowania, póty też z trudnością mogła uledz rozumowaniu obcemu, prawdziwemu; lecz gdy ona wstępuje na pole teoryi, już sama się naraża na dowody przeciwne, dowodzące jej sofistyczności, a tak ona ostać się nie może.

Powiedzieliśmy również (§ 612) że i teraz znajdujemy stopniowanie i potęgowanie kolejne; przypatrzmy się więc tym stopniom.

100. Co do zmysłowości. Tutaj świadomość uwzględnia już naturę zewnętrzną, własną cielesność i prawa, które niemi rządzą, a tak lubo wprawdzie nie ściąga już na siebie złych skutków, jako kary postępowania swojego, przecież i tutaj kary nie braknie. Człowiek albowiem jest jestestwem duchowém, jeżeli przeto odda się wyłącznie stronie zmysłowej jestestwa swojego, już wtedy strona duchowa sponiewierana, odłogiem leżąca, roztwiera się próżnią czczości nieograniczonej. Niesmak, głuchota duszy, karze tutaj za zniewagę wyrządzoną przeznaczeniu człowieka.

2re. Podobnéj sprzeczności doświadcza sofistyka występująca przeciw innym osobom. Ona bowiem nie tylko uważa te inne osoby za środek do celów osobistych, egoistycznych, ale bierze sobie za zasadę ich bezwzględne zaprzeczenie (§ 612 pod 2). Ale to stanowisko samo siebie zaprzecza; bo z jednéj strony zasadą jest zaprzeczenie innych osób, a z drugiej potrzeba jej znów istnienia tych osób innych, aby mogła być wykonaną, aby się iściła; tak ta zasada zaprzecza środki własnego urzeczywistnienia swojego, jej celem jest jej własne zniweczenie, ona neguje to, co jest jej własnym warunkiem życia, a tak sama się staje własną ironią swoją. Świadomość takowa w zniweczeniu tém sama ogląda siebie i poznaje się z dzieła swojego, a pogardzając innymi, pogardza sama sobą, przeto rozpaczając o sobie wpada

*3cie.* W Sceptycyzm; ten atoli sam będąc znów zaprzeczeniem bezwzględném jest zaprzeczeniem siebie samego; twierdząc że niema zasad na świecie, wywraca tę własną zasadę swoją.

Powiedzieliśmy w § naszym iż zmysłowość, choćby wygórowana i przemyślna, otwiera otchłanie bezdenne i czczość w piersiach człowieka. Głebie duchowe, co zdołają objąć w sobie świat Boży, co mogą być tronem nieskończonej treści i pomiescić w sobie wszystko co piękne, zacne, wielkie, co mogą objąć miłością cały ludzki ród, te głębie, mówie, stają się naówczas bezludne, puste, nocną próżnią, podobna do ciemności bezmiernej zanim Bóg wywołał światło słowem swojem. Jest to prawda, któréj nie tylko człowiek pojedyńczy doświadcza na sobie, ale która bywała już smutnym udziałem całych epok historycznych. Przypominamy tutaj stan państwa rzymskiego w pierwszych stuleciach po narodzeniu Zbawiciela. Przesyt życia, czczość niewypowiedziana, samobójstwo, obojętność zupełna, obrzydzenie siebie i rzeczywistości, jakby zmory przycisnęły świat, póki wiara zbawienia

nie wyratowała rodu ludzkiego z otchłani moralnéj.

## § 615.

Rzekliśmy iż sceptycyzm jest zaprzeczeniem siebie samego. Twierdzi on bowiem że nie można ogólnych prawd stanowić co jest dobrém, a co jest złem. Uważmy atoli iż on w końcu przyznać winien iż to jest dobrem, co odpowiada istocie każdego pojedynczego człowieka, a to jest złem, co jest nieodpowiednie jego naturze, jako podmiotowi; a tak zniewolony jest wyznać iż przedmiot dobry powinien odpowiedzieć podmiotowi swojemu, iż tedy powinna być harmonia między podmiotem a przedmiotem. Lecz z tej zasady wprost wynika druga, to jest prawda iż nawzajem i podmiot, chcac być w harmonii z przedmiotem, winien się do niego zastosować; że zachowanie się podmiotu do przedmiotu jest w ścisłém połączeniu z zachowaniem się przedmiotu do podmiotu, że przedmiot jest dobrym jeżeli i człowiek dobrze się zachowuje do niego.

Widzimy tedy iż mimo wiedzy rodzi się dla téj świadomości samej prawda o jedności podmiotu i przedmiotu stanowiącej istotę ducha; że ta jedność jak jest prawdą logiczną, tak zarazem jest prawdą moralną.

Tak przeto świadomość już na tym stopniu przekonywa się iż opićranie się jéj na téj jednostce swojéj podmiotowéj, osobistéj, wyłącznéj, jest złém. Lecz właśnie gdy poznaje tę dawniejszą pomyłkę swoją, już wyrzeka się złego i staje się dobrą. Poznaje tedy iż jéj poprzednie postępowanie było błędem logicznym, bo Logika wymaga jedności dwóch odwrotności, jedności podmiotu i przedmiotu.

Ten nawrót świadomości, będąc nawrotem do dobrego, jest zarazem przeistoczeniem złego na dobro pod trzema powyższemi względami. Tak:

1

2re. Pod względem innych osób, człowiek, jako podmiot, wtedy będzie dobrym, jeżeli w innych osobach, jako w przedmiocie, siebie obaczy, a tak zjednoczy podmiot z przedmiotem.

*3cie.* Nakoniec świadomość wtedy będzie dobra, jeżeli wiedzieć będzie o zasadzie iż prawdą jest jedność podmiotu i przedmiotu. Jakoż do téj saméj zasady winna się odnosić świadomcsć, jako do przedmiotu i z nią się połączyć; a tém samém winna w téj zasadzie uznać swoją własną istotę podmiotową, osobistą, przyrodzoną, bezpośrednią. Ta zaś prawda, iż człowiek winien w człowieku jako w przedmiocie siebie oglądać, jest ustawą miłości.

# III. Ustawa miłości.

## **§** 616.

Ustawa miłości jest najwyższym dobytkiem, którego się rozwój nasz dorobił w całym poprzednim wątku swoim; jest to najwyższy szczyt sumienia, najwyższa prawda, którą człowiek zdoła wysnuć z głębi istoty swojej podmiotowej, zatém najwyższém pojęciem w dzielnicy filozofii moralnej.

Tu kończy się rozwój fenomenologiczny, tu zamiast fenomenów występuje prawda bezwzględna moralności. Tak tedy moralność bynajmniej nie jest pojęciem względném, niepewném, od zapatrywania się ludzkiego zawisłem, ale rzeczywiście pojęciem absolutném.

Tu trzecia część filozofii moralności, bo rzecz o sumieniu, jest w zupełności dokonana; z czego już widzieć możemy iż ta część trzecia jest rzeczywiście połączeniem obu pierwszych. Ustawa miłości jest tak bezpośrednią, jak treść pierwszej części, bo ma

źródło swoje w sercu, w popędach, w skłonnościach, w natchnieniu, w stronie przyrodzonej, bezpośredniej istoty naszej; lecz z drugiej strony jest znowu tak pośrednia, jak część druga, bo świadomość dobiła się za pośrednictwem doświadczenia ustawy miłości. Jak z jednéj strony istota miłości jest tak rzeczywista i stosująca się do rzeczywistych pojedynczych wypadków jak część pierwsza, tak z drugiej strony jest doprawdy ustawą ogólną, rozumową, jak część druga. Słowem, w miłości jednoczy się cała treść człowieka, bo i przyrodzona i rozumowa. Uważmy atoli że ona jest rozumową i przyrodzoną, więc pośrednią i bezpośrednią dla nas, jako rozumujących nad ta ustawa; lecz dla świadomości saméj, która rządzi się miłością, ma formę bezpośrednią, bo jest uczuciem, bo skłonnościa z serca płynaca.

Ta jedność miłości i rozumu okazuje się nam trybem abstrakcyjnym; bo jak rozum jest widzeniem siebie zewnątrz siebie, jak on jest świadomością wiedzącą iż te same prawa, które w niej przebywają, istnieją i w świecie zewnętrznym, tak i miłość widzi siebie zewnątrz siebie i posiada się w innych jestestwach. Słowem, jak się już rzekło powyżej, rozum w najwyższem, w prawdziwem znaczeniu swojem tak jest jednością podmiotu i przedmiotu, jak i miłość sama.

Uważmy atoli iż gdy wszystkie szczegółowe umiejętności systematu naszego kończyć się winny w Teozofii, jako w nauce o Bogu, tak téż wszystkie w szczególności w Teozofii dopiéro znajdują prawdziwe uświęcenie swoje, prawdziwe zrozumienie, ostateczny rozwój. Tém więcéj filozofia moralności znajdzie uzupełnienie swoje w Teozofii, wykazującej ścisły związek moralności człowieka z jego zachowaniem się do Boga. Wszak miłość chrześcijańska jest dopiéro miłością prawdziwą i krynicą istotnej moralności: Jak każda prawdziwa filozofia kończy się na Bogu, na Bogu żywym, osobowym, jako na ostatniem słowie swojem, tak szczyt filozofii moralności w zupełnem rozwiciu swojem jest miłością Boga; w Bogu schodzą się promienie wszech duchów stworzonych; bez wiary w Boga żywego, osobowego, bez wiedzy o nim człowiek nigdy nie dojdzie do wiedzy swojego przeznaczenia na ziemi—on wiecznie będzie członkiem niezupełnym i zagadką dla siebie.

Bog włożył promień własnej wiekuistej światłości w ducha stworzonego; tam promień ten tli nigdv niezgasłą iskrą; ztąd też tesknota tego pierwiastku nieskończonego ku Bogu; ztąd się rodzi miłość ku Bogu, ztad przeczucie w człowieku o nieskończoném przeznaczeniu duszy jego. Człowiek wznosi się nad naturę, nad świat zmysłowy, bo we wnętrzu jego duch Boży głosi mu jego panowanie nad światem zmysłowym; lecz jeżeli rzeczywiście ma posiąść świat materyalny, niechaj się zbliży miłością ku Bogu, bo Bóg jest stwórca i mistrzem téj materyi, bo z Boga przyjdzie mu pomoc i siła. Tak materya przezwyciężona staje się środkiem dla celu duchowego; ten cel znów jest środkiem dla wyższego celu, a tak następnie wznosi się wyżej a wyżej, z celu do celów, aż cele wszystkie znajdą spokój i dopełnienie swoje w Bogu, w miłości Bożej.

## **§** 617.

Lecz właśnie z tego podobieństwa mądrości i miłości, z tej jedności podmiotu i przedmiotu można już bliżej określić sobie pojęcie miłości i uniknąć mylnego a dość zwykłego o niej wyobrażenia. Gdy powyższa jedność podmiotu i przedmiotu pod względem logicznym nie jest bynajmniej, jak wiemy, tożsamością obu tych stron, gdy w tej jedności obu stron każda z nich zachowuje znów siebie, nie roztwarza' się w stronie odwrotnej, nie ginie w niej, nie traci siebie, więc téż tak samo się dzieje pod względem rozumu i miłości. Człowiek pojmując rozumowo przedmiot swój jednoczy się z treścią jego, ale mimo to pojmuje przecież iż co innego jest on sam, a co innego jest ten przedmiot. Podobnie się dzieje i pod względem woli. Człowiek wprawdzie w dziele swojem siebie widzi, wie o jedności swojej istoty z nim, ale przecież nie bierze siebie z przedmiotem takowym za jedno. Wszak i miłość ściśle zrozumiana winna mieć ten sam charakter. Jakoż w miłości człowiek siebie widzi w bliżnim, ale nie ginie w nim, nie przestaje być odrębnem jestestwem, nie zatraca własnej istoty mimo téj jedności z przedmiotem, którym jest druga osoba.

Do téj prawdy dochodzi nawet sama świadomość w rozwoju swoim. Jakoż gdyby miłość była utratą siebie i utonieniem zupełném w drugiej osobie, jużby nikt samego siebie nie posiadał (nie byłby obecny sobie), nikt nie byłby sobą samym, ale tą inną osobą. Ta sprzeczność wykazuje konieczność zachowania siebie w miłości.

Zwykle miłość jest uważana jakoby była utrata siebie i zupełném przelaniem ducha w obca osobę; takowe mniemanie, jak widziano, jest błędem logicznym i zradza się z uprzedzenia jakoby owa jedność podmiotu i przedmiotu, istnienie i myśl były tożsamością. Jak pod względem logicznym i metafizycznym uprzedzenie takowe prowadzi do panteizmu, bo do mniemania iz niema jednostkowych odrebnych jestestw, jakoby te jestestwa wszystkie były jedynie bańkami wypływającemi nad fale wszechświata i ginącemi bez śladu w odmęcie ogólnej substancyi; tak też to uprzedzenie, zastosowane do filozofii moralności, prowadzi do panteistycznej miłości. Panteizm uważa jakoby miłościa ku Bogu człowiek spływał z Bogiem w zupełną tożsamość, tak iż sam

676

Bogiem się staje. Miłość tak zrozumiana jest grzechem pysznych aniołów, jest to miłość jak ją wschód pojmuje, jak ją pojmował Spinoza w Etyce swojej. Nauka takowa odzywa się w pismach perskich, których już przykłady widzieliśmy w końcu Fenomenologii w przyp. do § 50, podobnie też w przyp. do § 168 w Logice, na stronie 373 do 377. Ta miłość panteistyczna jak jest pychą serca, tak zarazem jest błędem logicznym, nieuznaniem własnej samoistności, którą Bóg nadał duchom stworzonym.

## **§** 618.

Z rozumowania powyższego widzieliśmy iż do miłości wstępuje człowiek z całą treścią swoją; tu wszystkie piérwiastki grające w duchu jego są czynnikami jednoczącemi się w miłości. Miłość będąc jednością podmiotu i przedmiotu jest ideą, a tém samém jako idea ogarnie całą treść ducha nieskończoną; z tego wypływa że miłość wtedy jedynie zjawić się może, gdy się staje w człowieku nieskończoną. Póki człowiek jest w sobie głuchy i abstrakcyjną osobą, póty też nie zna miłości, póty też przeczuciem nie pozna iż jest ideą, że ma w sobie pierwiastek wiekuisty i nieskończony. Osoba, będąca w prawie abstrakcyą głuchą, napełnia się teraz treścią wiekuistą.

Z prawd rozwiniętych w tym § widzieć można, dla czego miłość nie wyjawiła się u ludów pogańskich. Tam człowiek nie doszedł jeszcze do uznania swojej treści nieskończonej, wiekuistej; tam albo przeważała zmysłowość, zatem jednostkowość odrębna, siebie tylko widząca, odnosząca się tylko do siebie, albo była miłością panteistyczną wschodu, nieznającą samoistności i ginącą w duchowym ogóle; albo też nakoniec stała się abstrakcyą głuchą jak to widzimy u Rzymian; tu osoba abstrakcyjna, prawna, jest podstawą stosunków ludzkich. Wszak mówiliśmy na inném miejscu iż ta abstrakcya była konieczną, że miała głównie na celu wytępienie wszelkiej treści przyrodzonej w człowieku, wyplewienie ducha jego z pérzu zmysłowego, i uczynienie go czystém, uprawioném polem dla wiary zbawienia. Wiara chrześcijańska, objawiająca rodowi ludzkiemu wiekuistość w nim przebywającą, objawiła mu zarazem prawo miłości, a w próżni głuchej, bezdennej zapaliła gwiazdę przewodnią; co rozświeca i rozgrzewa żywot człowieka na pielgrzymce doczesnej.

#### **§** 619.

Rozwój miłości sam wypływa nam z istoty rzeczy, bo z podmiotu i przedmiotu i z ogniwa łączącego obie te strony. Tak tedy uważmy naprzód czem jest miłość przejmująca człowieka jako podmiot i stająca się tłem jego istoty, tudzież ogólném jego usposobieniem moralném; powtóre, uważmy jak się nam okaże to ogólne usposobienie, gdy się odniesie na zewnątrz, więc do przedmiotu, słowem gdy wypadnie wystąpić czynem szczegółowym; nakoniec potrzecie, jaki będzie skutek naszego działania, to jest nabytek przyswojony nam przez czynność naszą, jednoczącą tedy przedmiot zewnętrzny z naszą wewnętrzną istotą. Widać iż tu chodzi o określenie, czem będzie w tej dzielnicy miłości *cnota*, czem *powinność*, a czem *dobro*.

#### **§** 620.

1. Miłość jako cnota. Jeżeli cnota w ogólności jest usposobieniem podmiotu do działania, zatem cnota z miłości płynąca jest naprzód dążnością, aby własną istotę swoją przejąć ustawą miłości; jest to działanie, aby istotę naszą a miłość zjednoczyć najściślej, aby duch nasz był uosobioną miłością. Wynika ztąd iż sumienie ku temu się mieć będzie, aby wytępić w nas to wszystko, co miłości jest przeciwne; bo tak jedynie będziem czuli i myśleli przez miłość, a będziem miłowali myślą. A gdy tym sposobem miłość przejdzie całą istotę naszą, już wtedy sumieniem samém, czuciem, samém natchnieniem dokonywać będziemy powinności bez długiego zastanowienia się i rozbioru.

### § 621.

2. Miłość jako powinność. Podobny rozwój odbędzie świadomość sama. Bo uznając w sumieniu miłość jako najwyższą prawdę swoją, przejąwszy nią istotę swoją będzie parta pragnieniem wyjawienia jej na zewnątrz, gdyż wiemy z Logiki iż każdej istocie odpowiednie jest zjawisko. Lecz gdy wypadnie tę miłość wewnętrzną wyrazić w świecie zewnętrznym, okaże się iż jak świat ten składa się z wielości nieprzebranej przedmiotów, tak też podmiot, odnosząc się do nich, rozszczepi się na wielość pojedynczych czynów; wszystkie te czyny szczegółowe winny mieć atoli spólne tło swoje — miłość. Miłość przeto będzie tedy tu ustawą przepisującą te czyny, a tem samem oznaczającą szczegółowe powinności.

#### § 622.

Widzieliśmy iż miłość jest wprost jednym ze stopni rozwoju sumienia, a stopniem najwyższym. Sumienie zaś okazało się nam jako jedność potęg przyrodzonych, uczuć, a zarazem rozumu i myślenia (§§ 603, 604). Dla tego też miłość okazała się nam jako rzeczywiste dokonanie owej jedności uczucia i myślenia. Widzimy tedy iż miłość będąc uczuciem nie zna ustawy, bo takowa jest tylko wypadkiem rozumowania, a nawzajem miłość jako ustawa nie byłaby uczuciem, nie byłaby wprost naszą istotą, ale czemś obcem, rozumowem, rożnem od nas. Uważmy naprzód że gdybyśmy uważali miłość wyłącznie za uczucie, jużbyśmy się cofnęli do pierwszego stopnia naszej filozofii moralności, bo do popędów, do potęg czysto przyrodzonych, wypadałoby nam się zrzec całego nabytku otrzymanego w drugiej części naszej umiejętności, więc owego stopnia, który miał rozum abstrakcyjny zā podstawę swoją; powtóre, gdybyśmy podobnie uważali miłość wyłącznie za potęgę rozumową, cofnęlibyśmy się do drugiej części tej umiejętności naszej; w takowym razie miłość nie będąc uczuciem nie byłaby istotą naszą, byłaby względem nas potęgą obcą, przyuczoną.

Samo miejsce, na którém nam wypłynęła miłość w rozwoju naszym, całe nasze rozumowanie przeszłe okazuje że w miłości przebywa jako pierwiastek rozum i uczucie, że miłość jest zarazem ustawą a zarazem w sercu przebywa. Przecież, co nam tutaj wypłynęło z własnego rozumowania naszego winno się okazać jeszcze jako skutek rozwoju samego. Obaczymy iż dwa pierwiastki miłości: rozum i uczucie, ustawa i serce, mogą być w rozdzieleniu od siebie. Ta możność tworzy właśnie trzy następne stopnie miłości.

## § 623.

a.) Uważmy iż miłość, jako ustawa zastosowana do świata zewnętrznego, znajduje w tym świecie zewnętrznym już istniejące pojęcie prawa, będące wyrazem sprawiedliwości. Ponieważ zaś miłość wedle istoty swojej jest znalezieniem siebie zewnątrz siebie, zatém téż ona znajdzie siebie w tych stosunkach zewnętrznych, a tak ustawa miłości spłynie teraz z témi przepisami sprawiedliwości i t. d. Tak tedy miłość, jako ustawa, stanie się sama ustawą prawną, ustawą sprawiedliwości. Z tego wynikają dla nas ważne wnioski. Bo naprzód widzimy iż miłość nie wyłącza bynajmniej pojęcia prawa, że nawet od niego zaczyna, że nawet wyższe szczeble miłości zamkną w sobie jako warunek pojęcie prawa, które w nich tkwić będzie jako pierwiastek. Następnie spostrzegamy również iż pojęcie prawa i sprawiedliwo-

680

ści, tkwiące w miłości, wstrzymuje od ślepéj nierozsądnéj miłości i jest dla niej podstawą i wskazówką.

Przecież znowu właśnie dla tego iż miłość jest wyższym stopniem niż pojęcie sprawiedliwości, zatem już i to pojęcie będzie miało inne wyższe znaczenie w dzielnicy miłości. Bo jeżeli gołe pojęcie prawa uwzględnia jedynie abstrakcyjnego człowieka nie wdając się w jego wewnętrzną treść, jeżeli tedy go bierze tylko za osobę abstrakcyjną, miłość przeciwnie ma za przedmiot wewnętrzną treść naszą i żąda aby dopełnienie powinności prawnych płynęło z miłości; gdy ustawa czysto prawna żąda jedynie legalności, miłość żąda przejęcia się ideą prawa.

#### § 623.

b.) Przedstawił się nam przeto w § powyższym pierwszy stopień rozwijającej się ustawy miłości. Widzieliśmy iż tam powinności z osnowy swojej, to jest pod względem przedmiotu, były powinnościami prawnemi, a miały jedynie piętno moralne pod względem podmiotu, bo wymagały aby człowiek wewnątrz swojej istoty był przenikniony miłościa w wykonywaniu tych powinności prawnych. Teraz na tym drugim stopniu rzecz sie będzie miała odwrotnie. Albowiem treść powinności, ich przedmiot, będzie z istoty swojej moralny i nakazany przez ustawę miłości, a przeciwnie sam podmiot, wykonywający te uczynki miłości, będzie je wykonywał bez miłości, będzie je wykonywał bez uczucia i tylko dla tego iż taka jest ustawa miłości; człowiek, dopełniając powinności nakazanych przez miłość, będzie ich dopełniał stosując się do przepisów miłości jako do prawa. Jak tedy na pierwszym stopniu miłości uczucie było w sercu, w podmiocie, a w przedmiocie zewnętrznym tkwiła ustawa, rozum. tak tutaj, przeciwnie, miłość będzie w przedmiocie, w czynie, a w podmiocie będzie rozum, nie zaś uczucie miłości. Widzimy że na obu tych stopniach rozdzie-

liły się pierwiastki i spółczynniki miłości, bo uczucie, potegi przyrodzone, bezpośrednie, z jednej strony, a potegi pośrednie, rozumowe, ustawa, z drugiej stro-. ny; widzimy więc iż żaden z tych dwóch stopni nie jest jeszcze zupełną dokonaną miłością. Tutaj przeto w najwyższych sferach okazuje się rozdzielenie, które było z kolei piętnem stopni wszystkich naszej umiejętności. Spostrzegamy tedy już że koniecznie nam wypłynie jeszcze trzeci stopień, w którym miłość zarazem znajdzie się w podmiocie, w uczuciu, przejmie jego treść wewnętrzną, oraz będzie osnową powinności samych, czyli okaże się zewnętrznie, bo w przedmiocie. Na tym stopniu trzecim czyny beda zgodne z ustawą miłości, a zarazem ich wykonanie płynąć będzie z miłości jako z uczucia przenikającego serce nasze.

### **§** 624.

c.) W§ ostatnim wykazaliśmy konieczność trzeciego stopnia w rozwoju miłości. Zaiste jeżeli, jak na stopniu drugim, świadomość zachowa się jedynie legalnie do miłości, jeżeli wykonywając jej ustawy dopełni wprawdzie wszystkich powinności przepisanych ta ustawa, ale dopełni ich na chłodno, bez uczucia, nie mając miłości w sercu, jeżeli je wykona tylko dla tego iż taka jest ustawa miłości, wtedy jak widzimy świadomość stanie na stanowisku ustawy, a człowiek wewnętrzny, jego treść przyrodzona, jego czucie, będzie oddzielone od tej ustawy, odrożni się od niej; podmiot, jako wnętrze człowieka, nie będzie w jedności z przedmiotem przez niego dokonanym. Wtakowym razie zrodzi się sprzeczność między jedną a drugą stroną, bo zaiste sprzecznością jest wvkonywanie bez miłości, bez uczucia, tych powinności, które właśnie nakazane są przez miłość i uczucie. Tak świadomość sama znajdzie się spowodowaną do pracowania nad soba, by się sama przejęła miłością, by dokonała jedności podmiotu z przedmiotem, słowem, by to, co jest jej zewnętrznym przedmiotem, było i wewnątrz niej, a tem samem, by nawróciła do siebie, by sama była uosobioną miłością. I to właśnie jest trzecim stopniem miłości jako powinności, jako ustawy. Tutaj przeto, gdy powinność nie będzie już czemś obcem dla podmiotu, czemś na nim wymuszonem, gdy ona wypłynie z własnej istoty jego, wtedy człowiek, dopełniając powinności swoich, tem samem dogodzi własnej istocie swojej, swojemu usposobieniu; powinności staną się odpowiednie jego naturze, staną się dla niego *dobrem*.

Tutaj jedynie uważmy że nam nie potrzeba wyliczać szczegółowych powinności, wypływających z ustawy miłości; za lekkiem bowiem zastanowieniem się naszém same z siebie wypłyną. Lecz one nie będą się nigdy z sobą krzyżowały, bo się rodzą ze spólnego źródła, to jest z miłości. Miłości ustawa jest tutaj niby logicznym ogółem, zawierającym te powinności jako szczegolności w sobie. Gdy powyżej mowa była o kollizyi powinności wypływających z ustawy moralnej rozumowej, wtedy rozum, nie mogąc z prawideł rozstrzygnąć krzyżowania się powinności, sięgał do sumienia po radę; teraz to sumienie przejęte miłością, żyjące miłością, nie omyli się nigdy w wyrokach swoich.

Miłość w człowieku nie dosięgnie szczytu swojego, póki nie pozna Boga miłości, Boga żywego, osobowego! Niechaj sobie prawią spinozystyczne filozofie o miłości; ślepo zrodzone nie znają co miłość w swojej prawdzie; serce marznie w głębinach swoich i duch kamienieje, gdy je okryje abstrakcya bezosobowa. Abstrakcyi kochać nie można, boć ona sama jest dziełem abstrakcyjnego rozumu, ona nie z serca się rodzi.

Jak w ziarnie, w ziemię rzuconém, cuci się siła, co prze, by się wydobyło na słońce, jak stada ptaków wędrownych znajdują przez morze drogę do krajów wiecznego lata, jak niemowlę wyciąga rękę do matki — tak w głębinach ducha świeci tęsknotą nieskończoną miłość do Boga. Miłość ta rozwiązuje zagadki życia naszego i strąca oponę wszelkich zagadek. Wtedy zrozumiemy biegi jasne gwiazd na niebie i śpiéw ptasząt, drganie atomu zawisłego na promieniu słonecznym i walkę sumienia, łamania się ludów w historyi i prace stuleciów, cześć dla cnoty, piękność posągu i cudowność malowanych obrazów, wiarę w więkuistość ducha i zaród filozofii wszelkiej.

### **§** 625.

3. Miłość jako dobro. Powyżej dobro wypłynęło nam ze zjednoczenia powinności naszych z istotą naszą wewnętrzną; wykonanie takowe powinności nie jest już poddaniem się pod ustawę obcą względem naszej treści wewnętrznej, ale ta ustawa jest teraz prawem naszej własnej istoty, jako uczucia; jeżeli bowiem nasza treść wewnętrzna będzie przejęta miłością, wtedy, dokonywając tych powinności. dokonywa właśnie tego, czego wymaga istota nasza jako uzupełnienia swojego; osięgamy przeto to, co naszej istocie jest odpowiedniem; a to właśnie, jak wiemy, jest dobrem (§ 363).

Dobro tedy jednoczy istotę naszą podmiotową z powinnością naszą; gdy atoli ta istota podmiotowa stanowi pojęcie cnoty, zatem widzimy iż rzeczywiście dobro jest połączeniem cnoty i powinności. Prawda ta ma głębokie znaczenie, bo gdy człowiek przejmie się miłością, jako cnotą, wtedy też wykona powinności, jakie mu miłość jako ustawa przepisuje; ale to wykonywanie, dogadzając jego własnej naturze, stanie się dobrem dla niego. Tu cnota, tu powinność, tu i dobro jest miłością. Ztąd widz imy iż te trzy ogniwa ściśle się teraz z sobą zjednoczyły i spłynęły w jedność. Takowa jedność okazuje się i pod innym względem; tu bowiem nasza podmiotowość, czyli nasza istota osobista, wewnętrzna, a prawda podmiotowa, czyli nasza ustawa rozumowa, spływają w jedność.

# § 626.

## IV. Dobro moralne w rozwoju swoim.

Teraz przeto zjednoczyły się najwyższą potęgą owe dwie pierwsze części całej filozofii moralności. W piérwszéj części była mowa o przedmiotach przyrodzonych, o potęgach bezpośrednich wiodących do działania; tu zatém była mowa o cnocie, jako usposobieniu człowieka; przecież ta cnota była uważana jeszcze w znaczeniu greckiem, więc niezupełném (§ 590). Jeśli w części pierwszej brakowało pojęcia powinności, toć takowe wypływa znów wyłącznie w częścj drugiej; w niej tedy nie chodziło wcale. o potęgi podmiotowe przyrodzone, owszem ustawa nakazywała je ściérać i niweczyć. W trzeciej części dopiéro obie te części spływają z sobą; tu piérwiastkiem jest cnota i rozum, tu žaden z tých dwóch piérwiastków nie panuje wyłącznie, i dla tego każdy z nich występuje w znaczeniu prawdziwem.

Znać tedy iż rozwój filozofii moralności ma się ku końcowi swojemu; wypada jedynie obaczyć jesz-. cze rozwój samego dobra.

#### § 627.

I. Lecz rozwój dobra może się znów jedynie okazać *10d* pod względem podmiotowym, *2re* pod względem przedmiotowym, a nakoniec *3cie* jako jednoczący obie te strony.

1ód. Widzieliśmy iż nastopniu, na którym stanęliśmy, świadomość, idąc za miłością, słucha już własnej istoty swojej, a tem samem jest właśnie wolną wolą wedle zasad rozwiniętych w Pneumatologii. Wola tedy, nie zostając już teraz pod wpływem obcych sobie pierwiastków, sama działa na siebie. Jest to, jak widzimy, podmiotowość w najwyższej potędze, bo podmiot odnosi się sam do siebie; wola wedle przykazania miłości sama się wychowuje, kształci, aby była dobrą wolą w najwyższem znaczeniu; wola dobra jest pod względem podmiotowym najwyższem dobrem. I dla tego też właśnie, ponieważ jest najwyższem dobrem podmiotowem, nie może być niczem ograniczoną, jest bezwzględną.

Uważmy albowiem iż wszystko, co ludzkie, nie jest bezwzględną prawdą, bo znajduje obok siebie inne prawdy wymagające również uwzględnienia, a tém samém te wszystkie prawdy, nawzajem się uwzględniając, nawzajem się ograniczaja; ale wola dobra sama jedna winna się rozwinąć bez granic, sama jedna wola dobra jest bezwzgledna. Przejęcie się miłością jak jest bezwzględną prawdą moralną, tak jest sama bezwgledném dobrem. Tak miłość staje się naszą własną istotą, spływa z nią i staje się charakterem. Teraz charakter już nie jest owym charakterem, o którym była mowa w pierwszej części naszej filozofii moralności. Tam bowiem charakter był uważany ogólnie, mógł tedy oprzeć się na zasadzie wypływającej z osobistego usposobienia swojego, i dla tego sam w sobie bedac indywidualny, odszczególniający się od innych, był ograniczony, ścierał sie z niémi.

2re. Przecież dobra wola, będąca sama w jedności z sobą, występuje do walki z treścią niedobrą, znajdującą się w sercu naszém; tak dobra wola pracując nad sobą i ciągle walcząc staje się coraz wyższą, walka jéj będzie coraz łatwiejsza; stanie się zaś łatwiejszą mianowicie z dwóch względów: raz, że wola wyćwiczy siły swoje i potege, drugi raz, iż zarody złego znikać będą stopniowo. Lecz gdy ten zaród wzięty jest z przyrodzenia, przeto téż nigdy nie będzie wytępiony w zupełności, będzie to postęp nieskończony, progressus in infinitum.

Widać iż w tej walce, odbywającej się w podmiocie samym, zrodzi się pojęcie powinności, bo te szczegołowe walki, które odbywamy z sobą, będą tutaj wykonaniem powinności.

Rzekliśmy iż złe nie będzie nigdy do szczętu wytracone; ztąd wynika iż to złe znów wystąpi czynem i myślą, a tak zrodzi się sprzęczność, rozdwojenie w podmiocie, z czego wynika

*Scie* iż podmiot pozna to złe, że je uzna za potęgę obcą w sobie, że nie uzna złego za własną istotę swoją, więc je przemoże, a tak wraca do siebie, godzi się z samym sobą. To pogodzenie iści się żalem i skruchą; w żalu człowiek widzi dokonane przez siebie złe, jako potęgę mu obcą, zrodzoną w złej chwili, odpycha je od siebie, radby je zniweczyć, wyrzeka się swojego czynu, a tak nawraca do siebie. To jest pierwszy, bo podmiotowy, pochód dobrego.

II. Jak w § powyższym mieliśmy tylko na względzie sam podmiot odnoszący się do siebie, tak teraz uważmy jego zachowanie się na zewnątrz. Przejście do tego stophia drugiego rozwija się już z poprzedniego. Jakoż walka wspomniona podmiotu ze złem, budzącém się w jego istocie, okazuje że podmiot uważa to złe jako obcy pierwiastek, jako potęgę jego jednostkowej natury, oddzielającą świadomość od tego, co jest ogólną prawdą, co jest prawem miłości. Tém samém już podmiot okazuje iż sam nie chce być oddzielną jednostką, ale widzi siebie jako podmiot w przedmiocie, którym są już inni ludzie, do nich się tedy zwraca miłością, w nich siebie widząc. Lecz gdy na każdym stopniu podmiotowi odpowiedni jest przedmiot w swojej prawdzie, więc i tu miłość zwracająca się ku innym osobom, w nich również miłość znajduje; miłość miłością się płaci. Jest to wzajemne działanie na siebie miłością, a tem samem wzajemne wzniecanie i potęgowanie miłości, jest to wychowanie siebie i drugich do miłości. Stopień ten jest dobrem w drugiej swojej postaci. Wszak w samem pojęciu wychowania już okazuje się potrzeba rozwoju miłości, a tem samem przemożenia zarodu niedobrego; ztąd i tu spotykamy ow postęp bez końca, progressus in infinitum. (Porównaj Pneum. § 394, w której już ten wywód ogólnie oznaczony).

## § 628.

III. To działanie pojedynczych osób miłością na siebie wzmaga się coraz potężniej, bo im więcej będzie miłości, tém więcej będzie siły w niej do spotęgowania się coraz wyższego, tak iż miłość, która powyżej wyrażała się w wielości pojedynczych osób, stanie się teraz tłem ich społecznem, stanie się ogołem, całością.

Lecz uważmy iż powyżej, oznaczając piętno prawdziwej miłości, rzekliśmy iż miłość nie jest zatraceniem własnej jaźni, nie jest zapomnieniem siebie w innej osobie, bo wtedy ona nie byłaby jednością podmiotu i przedmiotu, ale tożsamością obu stron; wtedy, jak się rzekło, niktby nie był już sobą, ale tą inną drugą osobą (§ 617). Jak tedy powyżej (pod II.) miłość między pojedynczemi ludźmi nie jest zatraceniem indywidualności, która jest piętnem każdego z nich, tak i tutaj ten ogół społeczny, będący ich spólnem tłem, nie jest równie zatraceniem ich pojedynczości i indywidualności pojedynczych ludzi.

Lecz gdy trzeci ten stopień zradza się z dwóch pierwszych, za tem idzie iż i w nim panuje postęp bez końca, progressus in infinitum; jest to ciągłe doskonalenie się. A jak stopień ten powstał z dwóch pierwszych, tak również będzie miał w sobie dwa

688

kierunki; jeden odpowiedni stopniowi pierwszemu, drugi drugiemu. Pierwszy będzie doskonaleniem się co do stopnia i potęgi, drugi będzie doskonaleniem się w obszarze, bo rozszerzy się na coraz większą liczbę ludzi. Przecież pod każdym z tych dwóch względów będzie nieskończonym nigdy.

Ostatinim celem, do którego zmierzają le prace wszystkie, jest dobro najwyższe moralne.

#### § 629.

Dobro najwyższe jest ostatecznym stopniem filézofii moralności; na niem, jako jednoczącem wszystkie poprzednie ogniwa, kończy się też koniecznie roźwój naszej umiejętności.

Tak tedy drogą fenomenologiczną wysnała się nam prawda moralna, bę́dąca najwyższą prawdą podmiotową. Ta prawda ma za podstawę miłość, która jest prawdą bezwzględną w dzielnicy morainości; ona z serca pochodzi, z podmiotu płynie, a przecież jest zarazem rozumną i ma piętno ogólne obowiązująće wszystkich ludzi. Mądrość i miłość jest widzenie siebie, jest jednością podmiotu i przedmiotu.

Gdy zaś prawdą jest iż dobro jest miłości kwiajtem, gdy, jak wiemy (z § 616), miłość znajduje dopiéro prawdę swojéj istoty w Teozofii, bo w miłości Boga, Boga żywego, będącego Najwyższą Miłością, zatém znać iż dobro najwyższe znajdzie się równie dopiéro w ostatniej potędze swojej, w miłości, która człowieka ku Bogu wiedzie; tu dopiéro duch znękany znajdzie spokój niebiański i odpocznie w Bogu.

W Teozofii przeto i powinności najwyższe, najgłębsze, bo powinności względem Boga, rozwinione być moga.

### **§** 630.

Tak filozofia moralności doszedłszy właściwą sobie drogą do przekonania, iż świat zewnętrzny,

1

87

przedmiotowy jest urzeczywistnieniem wewnętrznéj naszéj treści prowadzi do filozofii obyczaju. Moralność występuje tedy ze stanowiska swojego, bo wstępuje w świat zewnętrzny i w nim znajduje urzeczywistnienie swojej treści.

# III. Filozofia obycnaju.

## **§** 631.

Powyżej w § 630 widzieliśmy przejście z filozofii moralności do filozofii obyczaju. Owa treść, wysnuta w filozofii moralności z samego wnętrza człowieka, znajduje się w obyczaju jako już istniejąca w zewnętrznej rzeczywistości.

Jakoż, gdy ta treść moralna, z istoty duchowej człowieka pochodząca, nietylko jest uczuciowa, wyłączna, osobista, ale jest rozumowa, więc ma zarazem cechę ogólną wszystkim ludziom, a tem samem staje się zarazem treścią świata zewnętrznego, jego tłem ogólném a substancyą. I to właśnie stanowi obyczaj.

Ztąd zaś również wypływa stosunek filozofii obyczaju, jako trzeciej części, do dwóch pierwszych, bo do filozofii prawa i moralności.

Filozofia prawa uważa człowieka tylko jako jestestwo rozumowe, jako osobę abstrakcyjną, przeto oderwawszy się od wszystkich różnic wewnętrznych, od wszelkiej indywidualności stanowiącej różnicę między ludźmi, bierze człowieka tylko ogólnie, a tem samem abstrakcyjnie; w dalszym atoli rozwoju swoim właśnie przechodzi w odwrotność, bo zwraca się do wnętrza człowieka, do imputacyi, więc do jego chęci osobistej. Filozofia moralności zaś, mając właśnie za osnowę ową wewnętrzną treść człowieka, rozpoczyna nawet od tej treści która jest zupełnie jednostkową, bo od popędów, mianowicie od popędów cielesnych, a przechodząc całą treść wewnętrznéj, osobistéj, podmiotowéj istoty jego, uogólnia nakoniec tę treść stając na stopniu miłości, a tak znów przęchodzi w ogólne pojęcie, przechodzi w rzeczywistość, w obyczaj.

Obyczaj jednoczy oba tamte względy odwrotne; bo raz, tkwiąc w rzeczywistości, będąc tłem wszystkich ludzi, jest tak ogólnym jak prawo, ale z drugiéj strony jest również wypływem treści wewnętrznéj, podmiotowej, osobistej, jak moralność.

#### § 632.

Ztąd już ściślej jeszcze określić możemy znaczenie obyczaju. Widzimy iż w obyczaju jednoczy się podmiot, to jest wnętrze człowieka z przedmiotem zewnętrznym; widzimy w nim jedność woli naszej z prawdami istniejącemi w rzeczywistości, więc jedność myśli i istnienia, podmiotu i przedmiotu. Tu wolność woli metafizyczna i cała jej treść znajduje swoją podstawę w rzeczywistości; obyczaj oparty będąc na świadomości z niej bierze życie swoje. A tak istniejący świat ma odbicie swoje w duchu i przekonaniu wewnętrzném pojedynczych osób, a nawzajem te pojedyncze osoby pracują nad zrodzeniem tej rzeczywistości.

Moralność jest pierwiastkiem obyczaju, ale właśnie dla tego że nim jest, nie ginie w obyczaju, ale utrzymuje się i trwa; człowiek w obyczaju nie traci siebie. Gdy obyczaj nie jest już ugruntowany na samym podmiocie, więc się okazuje że rozwój obyczaju nie będzie więcej rozwinieniem fenomenologicznem, jak to miało miejsce w zakresie moralności, ale jest również rozwinieniem przedmiotowem.

W świecie klassycznym znajdujemy również życie obyczajowe, atoli tam nie było jeszcze rozwodu między człowiekiem wewnętrznym a światem zewnętrznym; co w duchu zabrzmiało, zna; lazło odgłos swój i wtórowanie w prawie, w obyczaju i stosunkach społecznych.

Swiat i uczucie były nastrojone do jednego spólnego akkordu. Ta jedność atoli dwóch stron w świecie klassycznym była dopiéro jednością piérwotna. Obyczaj zaś, o którym my tutaj mówimy, był dorobkiem i skutkiem naszego passowania się i poprzedniego rozdwojenia. Nie jest to przeto ów obyczaj pierwotny starożytnego świata, który nie przeszedł jeszcze przez rozdwojenie własnej istoty, który nie zaznał jeszcze miłości. To rozdwojenie, o którém mówimy, okazuje się nam pod dwojakim względem i wynika z całego rozwoju naszej nauki; widzieliśmy albowiem naprzód odwrotność a rozdwojenie między pojęciem prawa a moralności; powtóre, w dzielnicy moralności samej spostrzegliśmy to rozdwojenie między uczuciem i wyobrażeniem człowieka wewnętrzném, przyrodzoném, z jednej strony, a powinnością płynącą z ustawy rozumowej, z drugiej strony. Wszak podobnie ten świat w dziejach Historyi powszechnej odbył już odpowiednie rozdwojenie; rozpoczyna się takowe bowiem z Sokratesem a przeszło w późniejszą historyą. I wiele wieków upłynęło, zanim człowiek znowu dorobił się jedności z obyczajem. Dziś w świecie nowożytnym pogodziło się wewnętrzne uczucie z prawdami, które z obyczaju płyną. (Tak np. rodzina wyraża zarazem uczucia wewnętrzne, przyrodzone, bezpośrednie, a zarazem jest stosunkiem obyczaju).

n. Rođsina.

## **§** 633.

Obyczaj, jak się rzekło, rozpoczyna się od stopnia bezpośredniego, zmysłowego, wiod ącego prze-

692

to początek swój z natury cielesnej, z popędu materyalnego. Najwyższym atoli popedem zmysłowym, jak wiemy, jest poped płciowy; na nim gruntuje się, jak widziano na inném miejscu, małżeństwo, będące podwaliną rodziny. Znaczenie całkowite rodziny rozwinie się atoli dopiéro w roztoczeniu jej następnėm. Tutaj uważmy tylko że rodzina jest pierwszą postacią obyczaju, jest pierwszem jego obliczem, bo się wiąże jeszcze z materyalną stroną człowieka, ale jest już obyczajem, bo jest ziszczeniem się idei, bo jest ziszczeniem się podmiotu i przedmiotu. Jakoż treść podmiotowa człowieka, jego uczucia i pragnienia, miłość jego osobista, uzewnętrznia się w przedmiocie, bo w osobach do rodziny należących, a tak znajduje potwierdzenie w prawdach panujacych w świe. cie zewnętrznym.

Rodzina jest tedy całością przejętą jednym duchem, jest związkiem tak zmysłowym jak i umysłowym. Tutaj w rzeczywistości osoba obyczajowa widzi się w drugich osobach, a tak dopiero prawdziwie sama staje się osobą obyczajową.

# 1. Rozwój rodziny.

# a) Malženstwo.

# **§** 634.

Stosunki płciowe już okazują iż są wzajemnem uzupełnieniem dwoch osob płci odwrotnej, lecz sam ten wzgląd zmysłowy nie będzie stanowił jeszcze stosunku obyczajowego, bo do obyczaju wchodzi człowiek z całą treścią swoją; z czego wynika iż ta cała treść człowieka tak zmysłowa jak duchowa, rozumowa i uczuciowa, winna znależć uzupełnienie swoje w drugiej osobie; to uzupełnienie będzie miało miejsce w małżeństwie. Małżeństwo jest tedy spólnością zmysłowo-duchową dwóch indywidualności.

Widzimy że żaden ze wszystkich stopni poprzednich, okazujących nam urzeczywistnienie się człowieka w przedmiocie, nie okazywał nam tego urzeczywistnienia, tej jedności podmiotu i przedmiotu w tém znaczeniu wysokiem jak małżeństwo. W prawie widzieliśmy urzeczywistnienie człowieka tylko jako osoby abstrakcyjnéj, więc to urzeczywistnienie odnosiło się jedynie do strony wielce jałowej i zewnetrznej jego. (Tak we własności człowiek urzeczywistniał się dopiero w przedmiocie zmysłowym, tak i w umowie to urzeczywistnienie tyczyło się tylko jego strony zewnętrznej). W Filozofii moralności występuje jako osnowa cała głęboka treść człowieka, ale dopiero ogolnie, niby teoretycznie. W obyczaju zaś a naprzód w małżeństwie ta głęboka i całkowita treść występuje w całej rzeczywistej prawdzie na jaw.

Ztąd znać że małżeństwo nie jest jedynie uzupełnieniem ogólnem płciowem dwoch jednostkowych osób, ale że tutaj chodzi o uzupełnienie wzajemne całej treści człowieka.

#### § 635.

Z powyższego pojmowania małżeństwa wypływają następujące najwyższej wagi prawdy:

*lód.* Gdy małżeństwo jest zjednoczeniem całej treści tak duchowej jak cielesnej obu stron, gdy każdy z małżonków oddaje drugiemu siebie w całości, z tego wypływa koniecznie iż małżeństwo z istoty swojej jest monogamią; bo w przeciwnym razie (np. w wielożeństwie) małżonek, podzieliwszy treść swoją na wiele osób, żadnej nie oddałby się w całkowitości, a tak związek takowy nie byłby małżeństwem.

2re. Gdy tutaj celem jest najwyższe uzupełnienie się wzajemne, zatém znać że coraz silniejsze dokonanie tego zjednoczenia się jest tutaj główną istotą; gdy atoli takowe zjednoczenie się coraz silniej się dokonywa, ale nigdy w zupełności dokonaném być nie może, zatém widać iż cały ten stosunek jest postępem nieskończonym (progressus in infinitum), że zatém cel małżeństwa samego przez się nigdy nie jest ukończony, że przeto małżeństwo jest z istoty swojej związkiem nierozłącznym.

*Scie.* Gdy do małżeństwa wchodzi całkowitość treści człowieka, a tem samem i stosunki jego prawne, ztąd znać iż stosunki te są wprawdzie tutaj także pierwiastkiem, ale właśnie dla tego iż są *tylko* pierwiastkiem, już nie stanowią same *całego* pojęcia; a tak się wyjawia dla czego pojęcie umowy, jako tylko oznaczenie prawne, nie wystarczy; że pojmowanie małżeństwa jako umowy jest mylnem.

Wszak widzieliśmy już na innem miejscu iż pomieszanie pojęć prawnych z pojęciem obyczaju jest niewłaściwe, bo pojęcie obyczaju, jako wyższe, nie może być mierzone pojęciem prawa.

Powiedzieliśmy równie, mówiąc o umowach (§ 541), że przedmiotem umów może być jedynie to, · co może być odłączone od osoby naszej, a tak mieć wartość rzeczy (więc rzecz jaka, więc świadczenia, usługi i t. d. mogą być przedmiotem umowy); że zaś osoba sama nie może być odłączona od siebie samej, więc téż nie może być przedmiotem umowy. Gdy w małżeństwo wstępują obie strony z całą treścią swojej osoby, zatém znać że małżeństwo niejest umową. Ponieważ małżeństwo jest stosunkiem obyczajowym, zatém wyższem od pojęcia prawa, zawiera przeto w sobie i idee prawa jako pierwiastek; ten pierwiastek prawny okazuje się rzeczywiście przez to, że małżeństwo rozpoczyna się od zezwolenia obu stron, od umowy, daléj że prawo okréśla w nim stosunki czysto prawne. Skoro zaś prawo miesza się w sferę obyczajową, uważając małżeństwo za umowę, już zapatrywanie się takowe będzie powierzchowném i niewystarczającém. (Gdy ustawa powiada iż małżonkowie winni sobie miłość, wierność, wzajemną pomoc, to

są ogólniki, frazesa, bo prawo nie zdoła nigdy ich okréślić; a podpisywać się na miłość, gwarantować sobie kontraktem miłość, jest śmiesznością). Ztąd téż prawowanie się z sobą małżonków i członków rodziny oburza uczucie przyzwoitości, jest to oburzenie się ducha, obyczaju, przemieszkujące w sercu. Myśl, że rodzice są jedynie umową połączeni, niweczy cześć dla nich w sercu dzieci. (Ob. jeszcze Fil. Pr. § 542. 543. z przyp.)

4te. Gdy, jak obaczymy, z pojęcia rodziny wypływa pojęcie państwa, gdy państwo oparte jest na rodzinie, i gdy nawzajem znów rodzina ma uświęcenie swoje w państwie, ztąd już znać iż i małżeństwo, będące podwaliną rodziny, jak z jednéj strony bynajmniej nie jest instytucyą gołą państwa, tak z drugiej zostaje pod opieką jego.

5te. Wszak już się rzekło że małżeństwo obejmuje w sobie całkowitość treści człowieka, a zatém tak zmysłową jak duchową, gdy przeto zamyka w sobie rozwój cały duchowy, całą treść najwyższą i najgłębszą istotę ducha naszego, za tém idzie iż małżeństwo jest związkiem świętym, religijnym.

6te. Gdy małżeństwo ogarnia całą treść człowieka, zatém małżeństwo, zawarte jedynie z powodu szczegółowego (np. z powodu saméj zmysłowości), będącego tylko jednym ze szczegółów przebywających w téj treści, wyłącza tym sposobem inne względy i szczegóły również w niej zamknięte, a tém samém znieważa znaczenie małżeństwa. W razie takowym małżeństwo, mające być celem, staje się środkiem dla osiągnienia owego celu szczegółowego, obranego dowolnie. Wszakże takowa możność znieważenia małżeńskiego związku okazuje potrzebę zapobieżenia nadużyciu, mogącemu mieć miejsce najczęściej w młodym wieku; z tego powodu prawa cywilne wymagają zezwolenia rodziców, określając atoli ich władzę.

7me. Gdy małżeństwo z istoty swojej jest wzajemnem uzupełnieniem treści całkowitej małżonków, gdy przeto, jak powiedziano, ma za cel zjednoczenie obu stron, zatem znać że mogą zachodzić przeszkody opierające się temu zjednoczeniu. Jedne z tych przeszkód mogą być przezwyciężone, inne zaś są przeszkodami, które nie są do przemożenia. Wspomnimy tu jedynie o najważniejszych.

Gdy do małżeństwa wchodzi i fizyczny piérwiastek człowieka, zatém spotykamy naprzód powody zmysłowe, do których głównie należy pokrewieństwo. Pokrewieństwo, choć jest stosunkiem na cielesności opartym, prowadzi za sobą przeszkodę duchową; jakoż w pokrewieństwie brakuje różnicy i odwrótności tak zmysłowej jak i duchowej, potrzebnej koniecznie do uzupełnienia się wzajemnego; nadto, małżeństwa takowe często mogą pomieszać stosunki zstępnych a wstępnych, a te wzajemne stosunki przecież głównie wchodzą jako piérwiastki w życie rodziny i stają się warunkiem jej prawidłowych stosunków (np. małżeństwo między stryjem a synowicą i t. d.)

Znaczna różnica wieku jest również na cielesności oparta, ale ważniejszą jest jeszcze dla tego iż jest powodem, różnicy w usposobieniu umysłowém, więc przeszkodą do zjednoczenia się. Tu należy jeszcze osobisty, przyrodzony, nieoparty na powodach rozumowych wstręt (antypatya), który, będąc zupełnie osobistym i jednostkowym, nie jest bynajmniej wyrokiem stanowiącym o wartości osobistej człowieka.

Jeśli zaś powyższe przyczyny, jako to: blizki stopień pokrewieństwa, lata małżonków nieodpowiedne, lub też pewien, trudny do zwalczenia, wstręt ich ku sobie, będąc tylko fizycznemi, materyalnemi przyczynami, wpływają tak przeważnie na zahaczanie stosunków małżeńskich; jakże daleko większego w tej mierze znaczenia być muszą przeszkody czysto duchowe, moralne?— Z pomiędzy atoli wielu poprze-

staniemy tutaj na wymienieniu jednéj. Do najważniejszych duchowych przeszkod należy niemoralne życie jednéj z dwóch stron, mężczyzny lub niewiasty; albowiem jak filozofia obyczaju w naszém umiejętném rozwinięciu zrodziła się z filozofii moralności, tak obyczaj sam, a zatém i małżeństwo samo oparte jest na moralności. O innych przeszkodach zamilczamy.

# -b.) Stosunki wsajemne małżonków.

#### § 636.

Z istoty małżeństwa powyżej rozwinionej i z istoty odwrótnej małżonków wynikają wzajemne ich stosunki. Bo jak maż pod każdym względem jest wyrazem pierwiastku czynnego, a niewiasta objawia pierwiastek bierny, tak też mąż stara się o żonę przyszłą, która do tych starań zachowuje się biernie. Małżonek objawia pierwiastek pośredni, rozumowy, ogólny, więc też jednoczy rodzine ze społecznościa zewnetrzna, będącą równie ogółem rozumowym; małżonek widzi w swojej żonie swoje serce, uczucie; przeciwnie żona, będąc wyrażeniem piérwiastku bezpośredniego, objawia w rodzinie uczucie i staje na straży domowego obyczaju, rodziny, a w mężu widzi zasady swoje rozumowe. Mąż rzuca się w świat, w nim walczy i zarabia; żona ma się do zarobku tego negacyjnie, bo oszczędza i gospodarzy. Poważanie, jakiego maż doznaje, jest zarazem czcią którą żona odbiéra, a nawzajem uczciwość żony jest honorem męża. Mąż, żyjąc w społeczności i w ogółach rozumowych, ogarnia życie w ogólnych zarysach, żona zaś pojmuje je w szczegółach, odgaduje uczuciem.

Ta odwrotność stanowi idealną jedność małżeństwa; w miarę spólnego pożycia ta jedność coraz potężniej się iści. Żtąd też z ubiegiem lat małżonkowie stają się coraz więcej do siebie podobni tak pod względem duchowym jak i cielesnym, a gdy zniknie od-

698

: =

wrótność płciowa, miłość zamienia się na przyjaźń, stosunek zyskuje na szlachetności duchowéj. Téj przyjaźni przyświeca wspomnienie z dawnych lat i obrazy młodéj ich miłości. Jedność małżonków okazuje się w jedności ich jako rodziców.

Zwiérze, choć płodzi młode, nie zna co małżeństwo, nie zna co rodzina, bo nie jest jestestwem duchowém, rozumném. Małżeństwo nie jest bynajmniej tylko stosunkiem płciowym uduchownionym miłością, ale jest czemś więcej, jest uzupełnieniem osobowości całej, całej treści istoty człowieka. Nie ma osnowy, nie ma pierwiastków w człowieku, któreby nie wstąpiły w pojęcie małżeństwa i nie znalazły w niem swojego uzupełnienia.

Tego znaczenia nie ma małżeństwo ani rodzina w świecie starożytnym; tam oba te pojęcia są jedynie środkiem dla państwa. W świecie chrześcijańskim i w każdéj prawdziwéj filozofii rodzina nie tylko jest środkiem, ale też jest prawdą sama dla siebie i w sobie ma wartość samoistną; a jak z jednej strony państwo na niej spoczywa, tak i rodzina, ze swej strony, w swej prawdzie opiera się na państwie. Podobnież w zacności rodziny uczucia religijne znajdują najlepszą piastunę swoją.

Pobożność rodziców sieje to piérwsze ziarno wiary w sercu dziecięcia, które w niém rośnie aż do grobu. Brak przeto uczuć religijnych w pożniejszém życiu najczęściej jest winą rodziców, a zwłaszcza matek. Boć, w ogólności mówiąc, co w nas jest dobrego, to nam matki dały posagiem. Ztąd też wspomnienia matki ściśle się łączą z uczuciem religijném. U każdego dobrego człowieka pamięć matki zmarłej łączy się z rodzajem modlitwy.

Wszelako małżeństwo nie tylko zasadza się na uczuciu osobistem, ale jest prawdą samoistną, sama o sobie stojącą; z czego wynika iż bynajmniej nie zależy od upodobania osobistego małżonków. Rozwiązanie małżeństwa z wzajemnego zezwolenia jest dla tego nielogiczném iż tu nie tylko o sprawy osobiste, ale o rzecz samą chodzi, że tu ważą prawdy ogólne niezależące od upodobania. Jakoż w małżeństwie rzecz bynajmniej nie spoczywa na stosunku prawnym, na umowie, która ustaje, gdy obie strony na to się zgodzą, tu nie chodzi nawet o dzieci same; zabezpieczenie ich matervalne nie wystarczy, bo małżeństwo i rodzina jest prawda ogólna, istotną, niezawisłą od interessu ludzi; dla tego też żaden z małżonków nie może dać drugiemu prawa do niemoralnego życia, gwałcącego świętość małżeństwa.

Wszelkie teorye nowe o małżeństwie i rodzinie, tak rozgłoszone po świecie, oparte są na błędzie logicznym, bo sofizmatami wyprowadzają skutki idące niby z małżeństw i rodziny. Tutaj atoli wypada głównie pamiętać iż przedewszystkiem patrzyć się należy na istotę rzeczy, a nie odwoływać się do żadnych skutków; jeżeli istota rzeczy jest rozumna, logiczna, jeżeli zrodzi się genetycznem rozumowaniem, jako konieczność, toć już przypuścić nie można, aby prawda takowa zrodzić miała złe skutki; kłamstwo tylko sieje złe. Te skutki złe nie są następstwem ani małżeństwa, ani rodziny, ale mają inne przyczyny.

Widzieliśmy również sofizmata wrzkomych teoryi o własności, które nie pytają się, czy własność z istoty swojej jest prawdą logiczną, lecz wymyślają sobie złe skutki mające niby z własności wypływać. Ale te skutki są wzięte zupełnie z dzielnicy obcej względem własności; tam tedy śledzićby należało ich źródła. Widzieliśmy iż podobnie owe teorye o karze dla tego tak były sprzeczne z sobą i tak bałamutne że zamiast zważyć, czém jest kara sama w sobie, pytają się o cel kary, a tak sądzą o istocie kary wedle celu w niej upatrzonego; ale cel ten przecież jest czém inném, niż kara sama. Więc nie dziw iż postępowanie takowe nie mogło trafić do końca z pojęciem kary. Podobnie téż obrońcy, zkądinąd zacni, rodziny, małżeństwa, własności, w tém zwykle chybiają iż się także pytają o cele, skutki, potrzebę rodziny, małżeństwa, własności, zamiast coby powinni stanąć na istocie tych pojęć i z tego stanowiska wykazać niedorzeczność i nielogiczność owych wrzkomych nauk i teoryi.

### c.) Stosunki wzajemne rodziców do dzieci,

#### § 637.

Wiemy że obyczaj jest jednością treści podmiotowej, wewnętrznej, a zewnętrznego świata. Ta istota obyczaju iści się w miarę rozwoju jego, a w szczególności w miarę rozwinienia się rodziny jako pierwszej formy obyczaju. Podstawą rodziny jest małżeństwo, a ziszczeniem się prawdziwem jedności idealnej małżeństwa jest dziatwa; tu rzeczywiście dopiero zaczyna się rodzina w swojej prawdzie, tutaj potęga obyczaju sama przez się występuje; bo gdy w małżeństwie wzajemny wybór zależy od woli rodziców, w rodzeniu się dzieci przeważają potęgi ogólne, ustawy natury, niezależące od wyboru człowieka.

Rodzice w dzieciach siebie widzą; ztąd rodzi się miłość rodzicielska, która przestaje być popędem, skoro rodzice widzą siebie w dzieciach nie tylko zmysłowo, ale i duchowo, skoro w nich widzą jestestwa rozumne i wychowują je by zacnie dokonały powołania człowieka na ziemi. Prawa rodziców, pod względem wychowania dzieci, mają raczej dzieci na celu, więc są raczej prawem tych ostatnich do odebrania stosownego wychowania. Posłuszeństwo, które się należy rodzicom, jest środkiem ich wychowania, nie powinno tedy sięgać w skutkach swoich po za lata małoletności dzieci (np. przymus do obrania sobie stanu i t. d.)

Wychowanie takowe będzie się opierało na spólném tle małżeństwa; przecież dla odwrótności istoty rodziców odwrótnie rodzice téż zachowywać się będą do dzieci swoich.

Ojciec będąc wyrazem, jak się rzekło, potęg ogólnych, rozumowych zasad, ze stanowiska tych zasad będzie wychowywał dzieci; ztąd stosunek jego do dziatwy jest powagą pełną dobroci i rozsądku, i jak sam ojciec do społeczeństwa należy, tak będzie miał głównie na uwadze iż te dzieci mają być równie kiedyś członkami spółeczeństwa.

Inna jest miłość macierzyńska. Matka jeszcze przed urodzeniem tworzy jedność z dziecięciem swojém; ona macierzyńskie radości opłaca boleścią i narażeniem życia swojego; ztąd też w zacnych rodzinach namieć matki jest aniołem stojącym nastraży dzieciom. Matka połączona jest z dziatwą potęgami natury bezpośredniemi-uczuciem, wiec też głównie działa na dzieci uczuciem swojém. Matka, pamiętająca przed urodzeniem dziecięcia że z jej osobą połączone jest jestestwo wiekuiste, duchowe, jest najszlachetniejszém zjawiskiem na ziemi. Cała "uczuciowa strona w dzieciach, jako to wstydliwość, pobożność, delikatność, współczucie, tkliwość i t. p. winna być matki wypływem Ztad téż matki wychowanie staje się dladzieci posagiem na całe życie, bo zanim się człowiek myśla dorobi najwyższych prawd, wprzód je odbiera od matki uczuciem; dla tego téż

brak .wychowania przez matkę trudno tylko wynagrodzony być może. Czego matka zaniedba, tego nie wynagrodzi żadne przyszłe wychowanie.

Gdy ojciec w wychowaniu trzyma się zasad ogólnych, a matka sercem wychowuje, zatém ojca staranie głównie zwrócone jest ku synom, a matki ku córkom; ojciec widząc w synach przyszłych członków społeczności rad ich wysyła z domu, by ich wcześnie przyuczyć do życia towarzyskiego; córki wychowują się w domu, by się uczyły strzedz świętego ognia obyczaju domowego. Ojciec, widząc córki pod strażą matki, staje się dla nich pobłażającym; przeciwnie matka, powierzając małżonkowi synów, jest dla nich przebaczającą. Tu odwrótność męzkiej i żeńskiej istoty staje się czysto duchową.

Jak rodzice w dzieciach swoich patrzą niby na przeszłość swoją, tak dzieci w rodzicach widzą swój przyszły żywot; zanim dzieci pojmą prawdę, cnotę i powinność, wprzód te potęgi moralne i obyczajowe stają przed niemi, jako uosobione w rodzicach. Ztąd miłość dzieci dla rodziców jest zarazem czcią, bo w nich oglądają prawdy rządzące światem. Ufność dzieci ku rodzicom sposobi i przyucza dziatwę aby w życiu pokładała ufność w opatrzną Bożą opiekę. Ztąd też pamięć o rodzicach jest talizmanem w życiu, a w miarę samodzielności, której nabywają dzieci, wzmaga się też ich uznanie poświęceń rodzicielskich i wzmaga się wdzięczność.

Miłość rodziców dla dzieci jest z początku czynną, a później, gdy dzieci dorosną, jest bierną; odwrótnie miłość dzieci ku rodzicom jest zrazu bierną, a później staje się czynną (np. wśpieranie rodziców). Miłość zaś rodzeństwa jest zarazem czynną i bierną, więc jest skutkiem dwojej tej miłości; rodzeństwo, kochające się nawzajem, w tem kochaniu wyraża miłość wiążącą ich z rodzicami. Gdy miłość rodziców do dzieci i dzieci do rodziców iści się w miłości rodzeństwa, więc téż ta dwojaka miłość wyjawi się w stosunku wzajemnym rodzeństwa; starsze i młodsze rodzeństwo mają się do siebie w analogii, jak rodzice do dzieci; a gdy podstawą rodziny jest małżeństwo, zatém stosunek odwrótności powtórzy się w stosunku między bratem i siostrą, choć tu już spólność krwi czyni ten stosunek czysto duchowym. Przywiązanie przeto brata a siostry jest jedném z najpiękniejszych ogniw wiążących ludzi na ziemi.

Im zaś bardziej się rodzina rozkrzewi, im więcej obejmie w sobie rodzin osóbnych, tem silniej znów między krewnymi wzrasta i wraca się odwrótność płciowa. Gdy rodzeństwo jest ostatnim stopniem rodziny, zatem znać iż następne stosunki rodzinne mogą być jedynie powtórzeniem stosunków powyższych. Tak stosunek rodziców a dzieci powtarza się w stosunku dziadów do wnuków, stryjów do synowców, wujów i ciotek do siostrzeńców, teściów do zięciów i t. d.; stosunek rodzeństwa zaś powtarza się w stosunku braci i siostr ciotecznych, stryjecznych, dalej w stosunku szwagra, bratowej i t. d.

Lecz te stosunki powstają z uważania wielu rodzin, a tém samém w nich słabnie stopniowo pokrewieństwo, znika przeto stopniowo przeszkoda do małżeństwa, a tak znów małżeństwo wrócić się może. Tym sposobem wraca się początek rodziny, a tém samém znać że jej rozwoj już jest ukończony.

Święty węzeł miłości, wiążący rodzeństwo z sobą, jest przedewszystkiem kwiatem wzajemnej miłości rodziców. Gdy rodziców braknie na ziemi, duchem będą oni przytomni dzieciom swoim, a dzieci z samej czci dla zmarłego ojca i matki obejmą się rzewnem kochaniem i przedłużą niby bytność rodziców w życiu tutecznem, a miłość ta będzie tak świętą iż zaświeci czystém duchowém płomieniem wolnym od względów na żyjących.

#### **§** 638.

# II. Wnioski płynące z pojęcia rodziny.

Z rozwoju samego rodziny widzimy iż ona jest rzeczywiście faktem opartym na jedności krwi i na jedności ducha. Rodzina jest tedy całością ściśle w sobie zamknieta, jest jednością obyczajową. W tej jedności wszakże nie giną pojedyncze indywidualności, ale są zachowane pomimo połączenia ich ścisłym wezłem rodzinnym. Ta jedność atoli przyrodzona jest tutaj głównem, przeważającem piętnem. Bo jak już małżeństwo, będace podstawą rodziny, okazuje potrzebę uzupełnienia się człowieka w drugiej osobie, tak też wszystkie członki rodziny opierają się na rodzinie, w niej znajdując uzupełnienie własnej istoty. Tutaj wszelkie odłączenie się od jedności rodziny wyradza się w stosunek anormalny, zły. taj obok tła zmysłowego cielesnego jest jeszcze miłość tchem obejmującym wszystkich członków w jedność, a miłość, jak wiemy z filozofii moralności, jest pierwiastkiem bezpośrednio od natury danym, a zarazem z rozumu i myśli idącym; co właśnie jest przyczyna że rodzina jest formą ludzką; zwiérzęta, choć miewają młode, nie mają familii. Rodzina wprawdzie jest podstawą państwa i w państwie ma uświęcenie swoje, przecież nie ginie w państwie jako w abstrakcvi.

Gdy rodzina nie zaciera się w państwie, gdy jest jednością w sobie, więc też sama w sobie winna mieć podwalinę swoją, sama o siebie starać się winna, tudzież stać o własnych środkach; pracowitość, oszczędność, uczciwe zachowanie się i t. p. są gruntem, na którym się ona buduje. Wdawanie się Państwa w stosunki familijne będzie zawsze

skutkiem własnej jej winy, będzie dowodem że ona sama z siebie nie jest tem, czem być winna; będzie to stosunek anormalny.

Rodzina każda, będąc całością zmysłowo-duchowa, ma właściwe sobie piętno różniące ja od innych rodzin. Tak tutaj występuje pierwiastek fizyczny antropologiczny, podobieństwo rysów, ruchów, temperamentu i t. d., dalej pierwiastek psychiczny, więc kierunek woli, dązności, talenta, skłonności, popędy i t. d.; widzimy tu również dążności etyczne, moralne, religijne. Lecz uważmy iż te wszystkie pierwiastki stanowią ducha rodzinnego, który obejmuje sobą każdego z członków rodziny, i nawzajem w każdym z nich jest zamkniety. Pożycie członków familii, wzajemne ich na siebie działanie, jest spotęgowaniem się ducha rodzinnego i jego rozwojem. Wszak właśnie, gdy rodzina, jako całość i jedność, ma wolą i jest osobą moralną, więc téż ta wyrażać się winna we własności tak, jak wola pojedynczego człowieka wyrażała się we własności. Ta własność rodziny jest jej materyalną podstawa; tym trybem zatem wypływa pojęcie majatku rodzinnego.

Wszelako ta jedność rodziny i jedność jej woli ma wyrażenie w woli ojca rodziny, który jest władzcą majątku rodzinnego, który nim zarządza w ogóle; zarząd drobniejszy należy do żony. Prawo dzieci do majątku rodzinnego okazuje się prawem ich do utrzymania i wychowania, ale nie występuje jeszcze wolą czynną. Gdy małżeństwo jest jednością małżonków pod każdym względem, więc też jest jednością pod względem ich majątku; wola żony spoczywa w tym względzie na woli rozumowej, na istocie ogólniejszej męża, ztąd mąż zarządza majątkiem żony; wycofanie tedy jej majątku z pod zarządu męża, zapobiegające utraceniu i nadużyciom, jest wypadkiem wyjątkowym. Wiemy atoli z powyższego rozwoju iż rodzice a dzieci mają się w stosunku odwrótnym do rodziny swojéj. Rodzice, gdy wstąpili w małżeństwo, zrzekają się dla rodziny samodzielności swojéj; ztąd téż ich majątek jednoczy się z rodziną i staje się majątkiem rodzinnym. Odwrótnie dzieci dochodzą coraz wyższej samodzielności, a ich przeznaczeniem jest przyszła zupełna samoistność i przyszła własna rodzina; ztąd nabytki ich przez zarobek, darowizny i t. d., nie są majątkiem rodzinnym, ale stają się ich majątkiem osobistym.

Rzekliśmy że ojciec zarządza majątkiem rodzinnym, choć do niego, jako do majątku rodzinnego, mają prawo wszyscy członkowie rodziny. Przecież prawo znajduje się tutaj już w sferze obyczajowéj, nie jest tedy więcej prawem własności abstrakcyjnej, nie jest bynajmniej spółką. (Dla tego ojciec, zarządzając majątkiem, może się radzić niektórych członków familii swojej np. synów starszych, lecz gdy ta spólność majątku rodzinnego nie jest spółką prawną, zatém tutaj też nie ma miejsca głosowanie).

#### § 639.

Gdy oprócz pierwiastków duchowych, wspomnianych powyżej, rodzina oparta jest jeszcze na pierwiastkach zmysłowych, zatém idzie że rodzina ma w sobie zaród skończenia swego, choć rodzina w ogólności, jako pojęcie, jako idea, trwa i wyraża się ciągle w świecie. Tak tedy naprzód dójrzenie członków rodziny jest początkiem założenia przez nich nowych rodzin, a śmierć obójga rodziców jest rozwiązaniem zupełném i prawidłowém rodziny.

#### **§** 640.

Na śmierci gruntuje się spàdek, przelanie majątku na członków rodziny. Pojęcie spadku tego, jako beztestamentowego, wypływa ze samego pojęcia familii. Gdy pojęcie prawne pod żadnym względem nie wystarczy do oznaczenia stosunków obyczajowych, zatem też będzie niedostateczne, jeżeli przeniesione zostanie do sfery spadku beztestamentowego. Nie dziw tedy iż teorya spadku, oparta na gołej idei prawa, uważała spadki takowe wprost za instytucye spółeczne i prawne, a tak pomąciła i pomieszała dwie sfery zupełnie różne. Wyobrażenia takowe były wprost w związku z mniemaniem, jakoby małżeństwo było także stosunkiem prawnym, bo umową.

Rodzina, jak wiemy, jest całością zmysłowoduchową; związek cielesny jest tutaj podstawą związku duchowego; zatém idzie iż stopień pokrestwa wyobraża sposobem materyalnym stopień pokrewieństwa duchowego, czyli stopień miłości. Lecz gdy w stosunkach duchowych nie tak ilość (quantitas), jak raczej jakość stosunku uwzględnioną być winna, wynika ztąd iż wypadnie przedewszystkiem rozróżnić, czy pokrewieństwo ma się w stosunku wstępnych i zstępnych, czyli w stosunku krewnych pobocznych; rodzi się więc możność ułożenia szematu będącego prawidłem dla spadku beztestamentowego.

Spadek beztestamentowy jest prawdą wynikającą wprost z pojęcia rodziny. Mniemanie, jakoby on był dopiero skutkiem praw nadanych, jest zupełnem zapoznaniem istoty obyczaju. Wszakże równie z tego pojęcia obyczaju wypływa możność spadku beztestamentowego. Jakoż przyjaźń, życzliwość, będąca gruntem spadku tego, jak i spadku beztestamentowego, jest podobnie stosunkiem obyczajowym i w nim ma swoje wytłómaczenie; jest to prawda, która nie byłaby trudną do okazania, jeśliby było zamiarem naszym rozwinąć następnie istotę przyjaźni, jako przejścia z rodziny do spółeczeństwa. Tu równie widzimy zkąd się bierze możność wy-

dziedziczenia członków rodziny; bo familia ma prawo nie uznać i wyprzeć się członka, który postępowaniem swojem znieważył ducha rodzinnego i świętość obyczaju.

#### § 641.

Rozwiązanie się szczegółowej rodziny okazuje że ona, na cielesności opartą będąc, sama jest w sobie skończona; lecz pojęcie rodziny, jako idei, jest prawdą która nie przemija. Jak przeto z jednej strony rodzina rzeczywista, szczegółowa, okazuje iż ona nie jest jeszcze ostatnim szczeblem obyczaju, tak z drugiej, jako pojęcie, dowodzi iż jest koniecznym pierwiastkiem dwóch następnych części filozofii obyczaju.

#### § 642.

Temi częściami filozofii obyczaju są:

#### b. Spoleczeństwa i c. Państwa.

Przestajemy atoli na wymienieniu obu tych stopni, by wskazać miejsce, które one w systemacie naszym zająć powinny; odwołujemy się przytém do przedmowy niniejszego tomu, a zarazem do ogólnych zarysów obu tych części rzuconych już na inném miejscu.

Państwo ma rzeczywiście trzy strony wedle których je uważać wypada.

1. Pojęcie państwa; z niego rodzi się prawo publiczne. Tutaj należałaby rzecz o formach rządu. Zaiste czytelnik, baczący na pochod Logiki, a mianowicie na rozwinienie pojęcia logicznego i trzech jego piérwiastków, bo pojedyńczości, szczególności i ogółu, już dostrzegł bez wątpienia że te prawdy logiczne, zastosowane do formy rządu, dają na wypadek monarchią dziedziczną, jako wyraz pojedyńczości; wszystkie przeto inne formy są jedynie stanem przejścia tak pod względem logiki, jak pod względem Historyi Powszechnej; następnie rozwoj dwóch drugich pierwiastków wykazuje prawdziwe znaczenie monarchii.

2. Stosunek prawny do innych państw-będzie to prawo narodów.

3: Rozwój tak wewnętrznych jak zewnętrznych stosunków państw w czasie — staje się Historyą Powszechną. O pojęciu historyi powszechnej wspomnimy tu jeszcze lekkim zarysem.

#### Historya powszechna.

# § 643.

Abstrakcyjnie mówiąc możnaby powiedzieć że historya powszechna jest rozwojem idei w dziejach ludzkich. Z tego przeto widzimy naprzód iż tutaj piérwiastkiem będzie rozwijająca się idea; powtóre, że się idea ta rozwinie w historyi ludzkich dziejów, że więc jej sceną jest świat fizyczny; a nakoniec potrzecie, że idea rozwinie się jako dzieje ludzkie, zatém jako dzieje jestestw wolnej woli.

Z powyższego okréślenia już zgadnąć można pierwiastki, które tutaj występują do gry:

I. Dzieje ludzkie w abstrakcyi są uwidocznieniem się idei. Ztąd znać iż dzieje powszechne są rzeczywiście rozwojem, zatém postępem coraz wyższym, coraz silniej się potęgującym. W historyi powszechnéj może mieć miejsce pozorne cofanie się, przyćmienie umysłowe, trwające przez długi szereg wieków; lecz gdy się bliżej rozpatrzymy w tych epokach, obaczymy zawsze że cofanie się ich było jedynie tymczasowe i pozorne. Epoki poprzednie mogły być wprawdzie świetniejsze, ale to dla tego że one były najwyższym kwiatem niższego pierwiastku; czasy zaś następne, choć grube i głuche, chowały w sobie zaród wyższy, mający odrodzić świat.

Uważmy następnie że gdy rozwój idei odbywa się w jestestwie stworzoném, zatém téż ten rozwój jest jedynie progressus in infinitum. Celem dziejów ludzkich jest coraz wyższe udoskonalenie, coraz silniejsze parcie, by się zbliżyć przed stopy Bożej stolicy, by coraz potężniej wydobyć z siebie pierwiastek włożony od Boga w ród ludzki, by człowiek coraz zacniej dopełniał woli Jego świętej na ziemi.

Przecież zatém nie idzie, aby mocą abstrakcyi logicznéj można było oznaczyć i wywróżyć koleje i ścieżki, któremi kroczyć będzie pochód ludzkich dziejów; niepodobna jest, "konstruować historyą a priori", bo nieprzewidziane są drogi, któremi Bóg ród ludzki przez historyą prowadzi. Wszak Logika, jako umiejętność ludzka, sama jest względną prawdą, sama jest jedném ogniwem nieskończonego rozwoju myśli w człowieku; ona jedynie świadczy o stanowisku jakiego się dorobił człowiek i współczesna jemu epoka (§ 202). To konstruowanie jest tém niepodobniejsze do prawdy, że dzieje człowiecze rozwijają się wśród fizycznego świata.

11. Ponieważ historya ludzkiego rodu odbywa się wśród natury, wśród czasu i przestrzeni, więc tu występują wszystkie potęgi przyrodzone wplatając się w dzieje ludzkie.

Tu przeto naprzód zjawia się wzgląd na potęgi ogólne, na czas i przestrzeń; bo oddalenie w czasie i oddalenie w przestrzeni jest pierwszym pierwiastkiem działającym; następnie, potęgi szczegółowe, jako to potęgi fizyczne, chemiczne, meteorologiczne i t. d. nakoniec potęgi miejscowe, usposobienie antropologiczne, psychiczny i moralny pierwiastek ludów.

Lecz okrom tych potęg występuje jeszcze trzeci pierwiastek, jest to: III. Wolna wola człowieka. Człowiek jest w sobie samodzielny i właśnie ta istota jego wpływa na dzieje ludzkie i wchodzi w splot wielkich wydarzeń. Potrzeba aby sam człowiek stał się współpracownikiem historyi, aby on sam wydobył uczciwém łamaniem się pierwiastek przemieszkujący w niem jako ziarno Boże.

## § 644.

Z tych lekkich zarysów widzieć już możemy główne czynniki, wchodzące do dziejów ludzkich; piérwszy z nich odpowiada niby Logice w systemacie naszym, drugi filozofii natury, trzeci filozofii ducha. Nie obejdzie się bez żadnego z nich jeżeli zechcemy zrozumieć prawdziwe znaczenie historyi powszechnej. Jakoż, jeżeli zapomnimy że mądrość wiekuista opiekuje się dziejami ludzkiemi, wtedy dzieje rodu człowieczego staną się tylko ślepą igraszką przypadkowych potęg natury, lub bawidełkiem w rękach genialnych ludzi o silnéj woli. A jeżeli znowu zapomnimy że człowiek sam winien pracować nad własném udoskonaleniem, wtedy duch ludzki staje się w oczach naszych bezwolnem narzędziem, posuwającém się na nitkach wedle ślepéj idei i substancyj głuchej, chłonącej wszelką samodzielność. (Tak też pojmowała samodzielność człowieka po większej części szkoła Heglowska; rzecz jasna że konstruowali na pamięć, a priori, historyą powszechną, wtłaczając wypadki w ramki już gotowe). Zaiste filozofia winna pojmować na wielka stopę dzieje ludzkie, powinna okazać że obok wszechmocy Opatrzności Bozéj, czuwającej nad pracą ludzkiego rodu, nie ginie przecież samodzielność a wolność woli pojedyńczego człowieka od Boga mu dana. Lecz filozofia nie zdoła przewidzieć szczegółowych epok, a tém mniej wielkich figur, które wystąpią na scenę dramatu historyi.

#### § 645.

Lecz dzieje ludzkie są rozwojem nigdy nieskończónym. Ztąd też pogląd na historyą nie wystarczy dla ducha ludzkiego. Bo w historyi, państwa i narody, stulecia i lat tysiące, są jedynie ułomkami całości owych powszechnych dziejów; człowiek zaś pojedynczy jest tylko drobnym pierwiastkiem w tej pracowni nieustającej nigdy; a przecież ten sam człowiek jest z drugiej strony całością, bo we wnętrzu jego żyje wiekuiście ów pierwiastek bezwzględny, który robi i prze by na jaw wystąpił, by się odezwał jako całkowitość nieskończona. Tak więc człowiek pozna własną nieskończoność, własną bezwzględność.

Widzimy więc iż, wedle zasad wyłożonych na wstępie do Filozofii Ducha (§ 343, 344), zradza się nam teraz trzecia a ostatnia część filozofii ducha ludzkiego; jest to duch stworzony, poznający prawdę bezwzględną. Lecz gdy, jak wiemy, tą prawdą bezwzględną jest Bóg osobowy, Bóg żywy, więc téż znać iż duch stworzony party jest by poznał Boga, by wiedział o nim.

# III.Duch ludzki poznający udzielony mu piérwiastek bezwzględny.

#### § 646.

Znaczenie téj części wypłynęło nam już tak z poprzedniego rozumowania jak i ze wstępu do filozofii ducha (§ 344 i następne). Wiemy bowiem że duch w rozwoju swoim dochodzi do przekonania o prawdzie bezwzględnej. Tutaj jak wszędzie pierwszym stopniem jest stopień bezpośredni; ta prawda więc okaże się naprzód w postaci zewnętrznej, zmysłowej; odzieje się przeto kształtem z natury wziętym. Jest to *piękność sztuka piękna*.

Stopień drugi wystąpi, gdy prawda bezwzględna przemówi przeczuciem wewnątrz człowieka, więc w sercu, więc *wierzeniem*. Tutaj atoli ta wiara nie będzie jeszcze wiarą bezwzględną, wiarą zbawienia; będą to religie nieobjawione.

Na trzecim zaś stopniu ta prawda rozwinie się wprost za pośrednictwem myśli; a tak staje się *filozofią*.

#### § 647.

Tym sposobem trzy są główne umiejętności téj trzeciej części:

I. Estetyka.

II. Rozwój Religii, (nieobjawionych).

III. Historya Filozofii.

Tutaj jedynie nieco obszerniej wspomnimy o trzeciej części, odsyłając czytelnika, co do dwóch pierwszych, do dzieł istniejących już w Literaturze uaszej. Przywodząc obce dzieła znakomite, niechaj mi będzie wolno odwołać się do przedmowy niniejszego tomu, tudzież przypomnieć łaskawemu czytelnikowi własną, choć niewielką pracęmoją: pierwszy tom "Listów z Krakowa" który obejmuje lekkim zarysem ogólne zasady Estetyki. Tom zaś drugi rozwinie ścisły związek historyi, religii, sztuki i filozofii każdego narodu, a tem samem poniekąd może zastąpi, tymczasem, ściślejsze rozwinienie tych części Filozofii.

Na tém miejscu wspominamy jedynie o Historyi ·Filozofii. Powiedzianojuż na inném miejscu (T. I. st. 14), że każdy system filozofii późniejszéj bierze dziedzictwo po poprzedniku swoim i bogaci ten jego zasób rozwijając go po swojemu, że w dziejach świata i fi-

#### PIERWIASTEK BEZWZGLĘDNY W DUCHU LUDZKIM. 715

lozofii żadna myśl, żadna praca duchowa nie ginie bez śladu, że każda filozofia ostatnia w czasie zawiéra wszystkie poprzednie piérwiastki. Widać przeto iż filozofia każda zawiéra w sobie, niby własne rozdziały, wszystkie systemata, które ją wyprzedziły. Ztąd się okazuje iż gdy mówimy tutaj o filozofiii, rozumiemy tylko historyczne jej rozwinienie. Wszak cały wykład nasz uprzedni już sam jest wykładem filozofii jako umiejętności.

Lecz i Teozofia, któraby winna nastąpić po tém rozwinieniu historyczném filozofii, także jeszcze jest częścią Filozofii. Tak tedy widzimy że tu występuje rzeczywiście

#### Historya Filozofii.

Zadaniem historyi filozofii jest rozwinienie dziejów téj umiejętności we wszystkich jéj epokach rozpoczynając od Talesa, jako od pierwszych jéj zawiązków, aż do naszych czasów. Rozwój takowy ma główne zadanie aby wykazać stosunek wzajemny szkół filozoficznych do siebie i następne ich zrodzenia. Tak przeto uczenie się historyi filozofii jest rozpatrywaniem się w filozofii samėj.

Wszelako gdy mamy nadzieję iż może historyi filozofii kiedyś zdołamy poświęcić osobną pracę, przeto, zamiast rozwoju tych dziejów, przypatrzmy się raczej zarysom stanowiska, na którem sami się opieramy w tym wykładzie. Rzućmy okiem wstecz po za siebie na cały tok tej pracy, a pamiętając o naszem stanowisku w ogólności uważmy jak ono się objawia w najważniejszych kierunkach myśli ludzkiej. Obaczmy przedewszystkiem o ile zdołaliśmy odpowiedzieć zadaniom wyrzeczonym w przedmowie tak pierwszego jak drugiego tomu naszej książki.

Główném piętnem naszéj pracy jest zaiste to, że jej rozwój logiczny dochodzi w najwyższym szczeblu do wiedzy o bytności Boga. Ta wiedza atoli nie jest

I K

bynajmniej wiedza o bytności jakiejś myśli abstrakcyjnej, ogólnej, ale wiedzą o Bogu, będącym osobą, a osobą bezwzględną — wiedzą o Bogu stworzycielu nieba i ziemi i wszystkiego co jest (Tom I. § 200), o Bogu obejmującym wszystko, co jest, a będącym różnym od świata przez się stworzonego. Wszelako ta prawda nie jest bynajmniej prawdą przyczepioną zewnetrznie do końca a szczytu rozwoju logicznego, ale wypływa z niego z całą ścisłością, jest organicznie związana z całością logiczną. Okazaliśmy bowiem tam z całą wynikłością że na duchu ludzkim nie może się kończyć rozwój logiczny, że dopiéro w poznaniu bytności Bożej (Log. § 199) rzeczywiście myśl ludzka znajduje swoje uspokojenie ostateczne; że z tém poznaniem dopiéro rozwiązują się zagadki świata wszystkie, że bez tej wiekuistej prawdy wszystkie filozofie nie są dokończone w sobie, że im brakuje kopuły i światłości z góry (Log. tamże).

Jakoż ta jedna prawda tutaj wspomniana jest tak ogromną, że się odbija we wszystkich najgłówniejszych ogniwach naszego rozwoju. Lecz piętno takowe naszej umiejętności silniej jeszcze wystąpi na jaw, jeżeli ją porównywać będziemy z filozofiami, które uważają abstrakcyą głuchą, ideę bezwzględną, za najwyższą myśl świata i wszelkiej filozofii; porównanie takowe tém jest ważniejsze, iż te filozofie zaledwie co przebrzmiały w świecie. Wszak uważmy iz na nic sie nie zda, choćby te filozofie abstractum swoje odziewały imieniem Boga-będzie to jedynie zawodzeniem siebie i innych. Nie może atoli być tu naszém zadaniem, abyśmy wykazali niedostatki żywotne w rozwoju logiczném tych nauk, a które właśnie zrodziły wszystkie błędy w dalszem ich zastosowaniu do szczegółowych ogniw, boć takowa krytyka wymagałaby prawie osobnego dzieła; wystarczy dla naszego celu, byśmy w ogóle dotkneli tych wad najgłówniejszych, a dotkneli w ten sposób, by

#### PIERWIASTEK BEZWZGLĘDNY W DUCHU LUDZKIM. 717

•

się stały przystępne i dla czytelników mniej obeznanych z filozofią. Otoż filozofie, o których mowa, staneły wprost w niekonsekwencyi do własnych zasad logicznych. Bo z jednéj strony uważają za zasadę trzy pierwiastki pojęcia, powiadając że każde prawdziwe pojęcie logiczne powinno być pojedynczością, dalėj szczególnością, nakoniec ogólem; lecz z drugiej strony, gdy przyjdzie do zastosowania, one, wbrew założeniom swoim, dają przewagę pierwiastkowi ogólnemu, ogółowi nad szczególnościami, nad pojedyńczością. Ogół staje się przeto abstrakcyą, negacyą głuchą, chłonącą wszelką pojedynczość, wszelkie jestestwo pojedyncze, wszelkie szczególności odróżniające się od siebie; jestestwa pojedyncze nie mają w obec téj abstrakcyi żadnej wartości, a różnice wszelkie jako odwrotności znikają bez śladu.

Stanowisko przeto takowe, topiąc wszystko w abstrakcyi ogólnéj, negacyjnéj, zaciérając wszelkie ślady różnic, stosuje głównie to zapatrywanie się swoje do jedności myśli i istnienia; więc znika w jego oczach wszelka różnica między istnieniem a myślą, między podmiotem a przedmiotem; zamiast np. orzec iż myślą człowiek poznając przedmiot dany przelewa treść jego w swoją własną treść, a tak staje z nim wprawdzie w jedności, lecz że mimo tej jedności ta myśl, ten człowiek, jako podmiot, jest przecież czem innem, niż przedmiot sam, że przeto mimo tėj jedności jest zarazem przecież i różnica; ta, mówię, filozofia zamiast takiego pojmowania rzeczy twierdzi iż myśl a przedmiot jest jedno i toż samo; miesza przeto myślenie ducha stworzonego z istnieniem wszelkiem, a tem samem z prawdą rządzącą światem; tu zatém już pojawia się nam zaród panteistyczny będący piętnem tej filozofii.

Nie rozwodząc się już w całej obszerności o skutkach szczegółowych, wypływających z podobnego

zapatrýwania się na rzeczy, uważmy najgłówniejsze wypadki mogące najdobitniej wykazać charakter tej filozofii.

Naprzód widzimy że szczyt i koniec rozwoju stał się również takową abstrakcyą głuchą, takowém caput mortuum; była to idea bezwzględna, abstrakcyjna, rządząca światem. Zamiast uznać iż ta bezwzględna prawda, ta myśl rządząca wszechjestestwem jest myślą Boga żywego, Boga jako osoby bezwzględnej, rządzącej światem madrościa i wola swoja, zamiast orzec że ta idea wtedy dopiéro będzie miała prawdę w sobie, gdy zrozumiemy że jest myślą i wolą Boga; filozofia ta przestaje na tej głuchej ab-, strakcyi, która jakby fatum bez woli, bez świadomości siebie, panuje w głuchocie bezdennej nad światem. Nie na wiele się zda że ta filozofia rozprawia o duchu bezwzglednym, bo nie widzi w nim Boga, jako osoby bezwzględnej, Boga żywego. Ta idea bezwzględna, będąc abstrakcyą głuchą, jest, ściśle mówiąc, negacyą wszystkiego, co jest. Jak ona sama nie jest jestestwem pojedvnczem, tak jest negacyą wszelkiego pojedynczego jestestwa, wszelkich różnic i szczególności; te jestestwa, te różnice i szczególności na to jedynie istnieją, w tej filozofii, aby przepadły, aby były pochłoniete w tej abstrakcyi, w tej otchłani; więc i człowiek ginie w tej abstrakcyi, niema żadnej bytności samoistnej. Lecz z drugiej strony, gdy się człowiek dopnie tej idei bezwzględnej, już wtedy wedle tej filozofii stał się sam prawdą bezwzględną; ztąd panteistyczne ubóstwienie człowieka, bedace pietnem tego stanowiska. Jest to tedy nie zjednoczenie logiczne, ale pomieszanie wszystkiego zametem. Z drugiej strony ta filozofia, ubostwiając człowieka, siebie samą, swoją ideę uważa za ostatnie słowo wszelkiej mądrości ludzkiej; siebie samą uważa za absolutną prawdę. Przestajemy na tém ogolném oznaczeniu owej idei bezwzględnej mającej

zastąpić poznanie bytności Bożej. Uważmy co się zrodzić koniecznie musiało w zastosowaniu całego stanowiska, lubo tutaj jedynie z lekka rzeczy dotknąć się możemy wykazując niektóre a najgłówniejsze wypadki. Naprzód przejście z Logiki do Filozofii Natury, przerzucenie się idei bezwzględnej w materyą jest wymuszone, niedostateczne, bo przejście prawdziwe mogłoby jedynie wypłynąć z bytności Bożej, z bytności Boga jako stworzyciela świata (Log.str. 491); następnie, gdy idea bezwzględna była uważaną za absolutną prawdę a przemieszkującą w myśli człowieka, więc też narażała się na słyszne zarzuty konstruowania natury a priori.

Metoda, choćby najdoskonalsza, sama przez się nie wystarczy na polu doświadczenia; bo choć może być doskonałą metodą, zkądże pewność że była również dobrze zastosowaną? jedynie doświadczenie i fakta mogą ochronić od przymuszonego wtłaczania świata zewnętrznego w metodę i szemat już gotowy, od bliższego wyrokowania z góry o świecie stworzonym (ob. np. § 216). Filozofia ta, z jednéj strony orzekając jedność myśli i istnienia, zapomina z drugiej iz jak zasady, wydobyte doświadczeniem, znajdują potwierdzenie swoje w teoryi, w myśli, tak też nawzajem teorya myśli winna znaleźć potwierdzenie swoje w doświadczeniu, w istnieniu. A jeżeli nauki przyrodnicze nie wystarczą jeszcze dziś do podania treści dla zupełnej filozofii natury, toć ta filozofia powinna się była szczerze i uczciwie przyznać do niedostatku i oświadczyć że jej budowanie natury jest jedynie doświadczeniem sił swoich. Zamiast tego wyznania wyrokowała zuchwale z góry o naturze choć się wnet okazało, iż te wyroki były w wielkiej części marzeniem. Wszak kres ostatni filozofii natury, choć może z treści mniej ważnej, jest jednak wielce charakterystyczny; bo jak szczytem całej filozofii jest idea bezwzględna, ogół, więc abstrakcya, tak szczytem natury, wedle téj filozofii, jest również abstrakcya, ogół, bo rodzaj.

Ważniejsze atoli nierównie wypłynęły wypadki z zastosowania tego stanowiska do świata duchowego. Ponieważ wedle tej nauki idea bezwzględna, ów ogół abstrakcyjny, jest szczytem najwyższym, więc nie dziw że duch człowieka rozpływał się w tym ogóle, nie miał samoistności, nie był pojmowany jako monadyczna, samoistna jaźń, pełna treści wiekuistej. Ztąd cały pogląd krzywy, ztąd w całym rozwoju ducha niema prawd wiekuistych, ale wszystko się rozpływa i zniką jako fenomen. Przytoczymy tutaj niektóre rezultata takowego pojmowania rzeczy.

Piérwszym wypadkiem jest nierozwinięta wolność woli; ztad w sferze moralności znika ścisła świadomość dobrego i złego, ztąd sumienie, które właśnie w tej dzielnicy jest najprawdziwszą wyrocznią dla człowieka, nie ma żadnej wagi, nie jest niczem prawdziwem, jest fenomenem. Idea abstrakcyjna, ów gluchy ogół, jak chłonie w sobie samoistność człowieka, tak chłonie pojęcie rodziny, owej prawdy, na której oparte jest społeczeństwo i państwo; a państwo samo i społeczność również są negacyą, a tak same te pojęcia w téj filozofii są logicznym błędem (Log. str. 300). Te filozofie w rezultatach swoich sa negacyjne, zacierają tedy znaczenie indywiduów, osadzając ogół abstrakcyjny, martwy na tronie; jak w Niebie umieszczają panteizm, tak na ziemi oddają władztwo panarchii. Ztad też w konsekwencyi stanowiska swojego ta nauka nie uważa wolności woli człowieka za jeden z pierwiastków historyi, ale zapatruje się na ludzi historycznych jako na jasełka bezwolne i slępe narzędzia owej idei abstrakcyjnej, która sama jest bez wiedzy siebie, która nie wie o sobie. A co większa, nieśmiertelność ducha ludzkiego właśnie dla tej idei nie znajduje miejsca dla siebie w tym całym syste-, macie; nakoniec wiara chrześcijańska jest uważana tutaj jedynie jako jedna z wielu form religijnych, jako różniąca się jedynie co do stopnia doskonałości od innych.

Teraz chciejmy rzucić okiem na nasze własne stanowisko rozwinione w tym wykładzie filozofii, które jest zarazem, jak wyrzec można, nawrotem filozofii w naszym teraźniejszym czasie.

Rzekliśmy że cechą stanowiska naszego jest przedewszystkiem prawda, że nie abstractum głuche idei bezwględnej jest końcem wszelkiej prawdy, ale Bóg jako osoba bezwzględna, jako Stwórca nieba i ziemi. Powiedzieliśmy że prawda ta jest rozwiązaniem wszystkich zagadek filozoficznych i ostatecznem dopiéro uspokojeniem logicznego rozwoju; bez téj prawdy nigdy nie będą rozwiązane problemata świata, a człowiek i historya, niebo i ziemia, pograżone w wieczném sieroctwie, nie odpowiedzą na pytanie o celu ich istnienia (T. I. str. 486). Wszechistnienie przepadnie w nocy zagadkowej. Dopiero wiedza o Bogu, ojcu wszechświata, zdoła ciemności rozproszyć i oświecić, niby słońce, własne głębiny ducha człowieczego. Ta prawda wpłynęła na cały system nasz. Jakoż w Logice się wykazuje iż ostatnia częścia filozofii winna być Teozofia (Log. § 205), że tedy każda prawdziwa filozofia staje się sama przez się Teozofia, że w nauce o Bogu prawdziwym, żywym, znajduje ostateczne dokonanie swoje wszelka madrość Ta właśnie prawda spowodowała nas do ludzka. wprowadzenia do systematu naszego Teozofii, orze- kając iż ona jest trzecią częścią całości filozoficznej (Tom. I. str. IV.), a zatém najwyższą, bo będącjuż oparta na idei Bożej zdoła dopiero ostatecznie rozwiązać wszystkie zagadki filozoficzne; w niej to owe wszystkie umiejętności, będące częściami filozofii, okaża się w nowém świetle, którém ja odzieje stosunek Natury i Ducha stworzonego do Boga.

Gdy atoli ta prawda, jak powiedziano, jest or

ganicznie powiązana z Logiką naszą, zatém już jest ścisłym wypływem całego kierunku, całego naszego stanowiska (Log. § 199. 200. 201. 202. i 203); z czego wynika iż cały rozwój ma piętno odpowiednie tej prawdzie, że przeto sam przez się już jest przeciwny błędom popełnionym przez filozoficzne stanowisko powyżej skrytykowane.

Nie możemy powtarzać całego rozwoju naszego od § do § dla okazania, jakim trybem urzeczywistniła się ta zasadnicza prawda; zwracamy jedynie uwagę czytelników na najwyższe prawdy naszego stanowiska, które ściśle są powiązane z sobą, bo wypływają wszystkie z jednego i tego samego rozumowania naszego.

1. Naprzód uważmy iż jednym z najważniejszych wypadków naszego stanowiska było okréślenie prawdziwego znaczenia owej jedności podmiotu myślacego i przedmiotu o którym myśli, zatém owej jedności myśli i istnienia, podmiotu i przedmiotu. Rzekliśmy bowiem (§ 209), że jak z jednej strony człowiek poznając przedmiot myślą, czyli rozumiejąc go, tém samém jednoczy treść przedmiotu tego z własną myślą ludzką swoją, przecież z drugiej strony ten człowiek poznający a przedmiot różnią się od siebie. Toż samo dzieje się, jeżeli człowiek wyjawi swoją wolą zewnętrznie, jeżeli utworzy przedmiot; wtedy jak z jednéj strony on siebie obaczy w tym przedmiocie, czyli obaczy się w jedności z tym przedmiotem, tak z drugiéj strony przecież będzie wiedział że czem inném jest przedmiot, a czém inném on sam jako podmiot. Nie powtarzamy tu dalszego rozwoju tej prawdy i wynikłości z niej się rodzącej, bo takowe już rozwinięte były obszerniej na innem miejscu. Uważmy tylko iż mimo tej rożnicy jest jedność między myślą człowieka a wszechbytnością, bo Bóg, stwarzając świat wedle myśli swojej, utworzył również i człowieka wedle myśli swojej i tchnął ducha

swojego w ducha człowieczego, a tém samém już myśl człowieka znajdzie się spokrewniona z myślą włożoną we wszystkie rzeczy; tak przeto już przez Boga samego włożona jest w człowieka możność poznania prawdy przedmiotów, a tém samém nałożona jest na niego powinność, by tę iskrę Bożą, jako posag mu daną, rozwinął, by ją wysnuł z siebie, a tak poznał i siebie i świat zewnętrzny i samego Boga.

2. Zwracamy teraz jeszcze uwage na prawdę, tyle razy w wykładzie naszym powtarzaną, iż im wyżej sie wznosi duch jako podmiot myślący i mający wolą, tém téż przedmiot jego będzie wyższy, zatém bliższy duchowi, że tém samém z każdym stopniem wyższym owa jedność obu stron ściślej się łaczy; lecz że duch stworzony nigdy tej jedności w zupełności nie ziści, że cały rozwoj, całe stopniowanie, jest pod tym względem jedynie progressus in infinitum, ze dopiéro Bóg myślą i wolą samą (z niczego) stwarzając świat, iści tę jedność a jedność prawdziwa, bo nie będącą bynajmniej tożsamością dwóch stron, pomieszaniem istnienia i myśli. Bo opatrzność Boża, przytomna światu, trzyma go na dłoni swojej, przenika go wolą swoją, a przecież króluje po nad światy, po nad wieczność. Tutaj ta jedność nie jest wiecej panteistyczném pomieszaniem świata stworzonego a Stwórcy. Bóg byłby Bogiem choćby i światów nie stworzył. Lecz uważmy że właśnie dla tego, iż całe stopniowanie i spotęgowanie się ducha stworzonego jest jedynie progressus in infinitum, zatém téż jego myśl, rozwijająca z siebie prawdę bezwzględną, nigdy nie skończy pracy swojej; więc też żadna filozofia nie będzie zupełną, bezwzględną prawdą; nigdy tutaj nie ziści się jedność ducha stworzonego jako podmiotu a idei bezwzględnej, owej prawdy wiekuistej, spoczywającej jedynie w Bogu. Takowe rozumowanie miało już miejsce swoje w T. I. § 199. Ile razy tedy mówimy w wykładzie o bezwzględnej prawdzie, będącéj wypływem filozofii, toć rozumiemy bezwzględną prawdę o ile jéj dosięgnąć zdołała myśl człowieka.

Uważmy następnie iż gdyśmy się dosłużyli już przekonania o bytności Boga, tem samem znika owe wyobrażenie, jakoby wszystko, co jest, tonęło w idei bezwzględnej, w głuchym ogole tej abstrakcyi bezdennej, obok której nic się już ostać nie zdoła.

3. Z przekonania że żadna filozofia nie zdoła być prawdą bezwzględną, zupełną, wynika iż ona nie zdoła konstruować świata a priori (np. Fil. Nat. § 216. Psychol. § 453); choć, jak w tylu miejscach jasno okazano, również i goła empirya jest niedostateczną, bo nie zdoła zrodzić zasad ogólnych.

4. Úważmy następnie iż to samo rozumowanie logiczne, które nas doprowadza do poznania iż nie ogół idei abstrakcyjnéj jest prawdą ostateczną, doprowadza nas równie do przekonania, iż bez błędu najgrubszego logicznego nie można uznać, jakoby piérwiastek ogólny, właściwy temu stopniowi, zacierał pojedynczość jemu odpowiednią. Widać przeto że im wyższy będzie stopień, tém potężniej wzrośnie nam pojedvnczość.

Te uwagi a przypomnienia wystarczą, by już odgadnąć charakter umiejętności filozoficznych przez nas przebieżonych.

Rzekliśmy w końcu Logiki (§ 206) iż dopiero prawdziwém przejściem z Logiki, z myśli do natury, jest stworzenie świata; wspomnieliśmy równie powyżej o znaczeniu ogromném doświadczenia w tej dzielnicy (Fil. Nat. § 216). Dodajemy tylko że Filozofia Natury u nas nie kończy się bynajmniej na ogóle, na rodzaju, ale na jestestwie rzeczywistém, pojedynczém, a tém jest psyche zwiérzęca (pojedynczość).

Ważniejsze atoli nierównie wypadki wypływają ze stanowiska naszego zastosowanego do dzielnicy ducha ludzkiego.

L

#### PIERWIASTEK BEZWZGLĘDNY W DUCHU LUDZKIM. 725

Piérwsze zastosowanie okazuje się już w samej nazwie. Bo gdy tamte filozofie, w konsekwencyi stanowiska swojego, nazywając tę część Filozofią Ducha nie czynią tem samem różnicy między duchem stworzonym a Bogiem jako duchem bezwzględnym, my ją nazywamy Filozofią Ducha ludzkiego, bo dopiero ostatni oddział, bo dopiéro filozofia, kończąca oały system, ma być nauką o Bogu. Podobnie, jeżeli tamte filozofie nazywają ostatni szczebel filozofii ducha duchem bezwzglednym, obejmując tym stopniem sztukę, religię i filozofię, my ten stopień nazywamy duchem ludzkim, poznającym pierwiastek bezwględnej prawdy, tkwiącej w nim, a który Bóg w niego włożył; jest to pierwiastek będący rękojmią ziszczenia się najwyższych prawd. Duchem bezwzglednym ale nie abstrakcyjnym, duchem bezwzględnym, żywym osobą, jest tylko sam Bóg. Następnie stanowisko nasze zniewoliło nas do wprowadzenia w naukę o duchu ludzkim nową umiejętność, nazwaną dawném imieniem; tą umiejętnościa jest *Pneumatologia*; ona ma zadanie wykazać, czém duch jest sam w sobje bez względu na cielesność, czém jest pod względem wiekuistej swojej istoty. Tu przeto miało miejsce ugruntowanie najgłówniejszych prawd, będących dla nas gwiazdą przewodnią w życiu (§ 345 przypis.). W ścisłym rozwoju tej umiejetności okazano iż duch stworzony nie jest bynajmniej głuchą abstrakcya, rozpływającą się w abstrakcie idei równie głuchéj, bezdennej, lecz że jest jedném jestestwem (monada), pojedynczością samoistną, więc niezależną od cielesności swojej. Tu ma miejsce rozumowanie okazujące wolną wolą człowieczego ducha; tutaj wyjaśnia się początek złego, jako odstępstwo od praw Bożych (§ 389). Tu wyjaśnia się prawdziwe znaczenie osoby; tu okazuje się iż krom indywidualności bezpośredniej, którą człowiek ma dana sobie, jest jeszcze inna czysto duchowa, którą człowiek sam w sobie wyrabia. W Pneumatologii nakoniec wyświecają się owe drogi, któremi duch stworzony dochodzi do poznania bytności Bożej; tutaj wreszcie ma miejsce nauka o nieśmiertelności duszy, a o nieśmiertelności duszy jako monady, wiedzącej siebie, mającej indywidualność swoją 'czysto duchową.

• Atoli rzekliśmy przy wywodzie każdéj z tych prawd, że ich rzetelne uświęcenie znajdzie się dopiero w Teozofii, w nauce o Bogu, który zarazem jest najwyższem światłem i najwyższem dopełnieniem wszelkich prawd, których się człowiek drogą rozumowania dobić zdoła; tam mówiliśmy iż i nauka o nieśmiertelności duszy, wyłożona przed Teozofią, nie może być jeszcze uważaną za zupełnie ukończoną.

Jak Pneumatologia była przeto nauką wprowadzoną z powodu właściwego stanowiska naszego, tak równie i filozofia moralności z tegoż samego powodu nabrała kierunku właściwego sobie.

Tutaj wywodem rozumowém stwierdzoną została owa wielka prawda, że prawda najwyższa moralności nie od widzimisię ludzi zależy, że w zakresie filozofii moralności najwyższą ustawą postępowania jest sumienie, ale sumienie oswobodzone od obcych piérwiastków, rodzących się ze złych skłonności, popędów i t. d. gnieżdzących się w sercu człowieka, więc sumienie będące głosem Bożym w nas, sumienie którego prawem jest miłość, ale nie miłość panteistyczna tonąca w ogóle, lecz miłość prawdziwa rodząca z siebie dobro najwyższe. Tym sposobem w człowieku jako w podmiocie, w pojedynczości, zamkniete jest prawo postępowania jego; tak dopiéro zdołaliśmy poznać prawdziwe przejście z filozofii moralności do obyczaju, w którym znów wypływa świętość małżeństwa, rodziny; a lubo nie rozwinęliśmy bliższego znaczenia państwa, przecież okazaliśmy kilkakrotnie już błędność tych, którzy państwo i społeczność uważają tylko zastosunek prawny, za stosunek

#### PIERWIASTEK BEZWZGLĘDNY W DUCHU LUDZKIM. 727

negacyjny. Nakoniec mówiąc o Historyi Powszechnéj wykazaliśmy że i tu nie wolno konstruować a priori dziejów ludzkich, że historya człowiecza bynajmniej nie jest oddana na łaskę idei głuchej, bezosobowej, niemającej świadomości siebie. Nie wspominam już o Antropologii, Psychologii, Filozofii Prawa, lubo w każdej z nich wybiło się piętno właściwe stanowisku naszemu.

Innych umiejętności filozoficznych dotknęliśmy z wierzchu oznaczając im miejsce stosowne. Tym razem atoli nie zdołaliśmy jeszcze rozwinąć Teozofii, która powinnaby teraz nastąpić jako trzecia i ostatnia część całej Filozofii. Pocieszam się wszakże nadzieją, że w osobném dziele wywiązać się zdołam z tej powinności.

----

•

•

•





. . • • . . .

| 3 61 | 05 013 | 585 570                  | 14 |
|------|--------|--------------------------|----|
|      |        |                          |    |
|      | DATE   | DUE                      |    |
|      |        |                          |    |
|      |        |                          |    |
|      | 10     |                          |    |
|      |        |                          |    |
|      |        |                          | *  |
|      |        |                          |    |
|      |        |                          |    |
|      |        | ERSITY LIBF<br>RNIA 9430 |    |

