

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

#### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

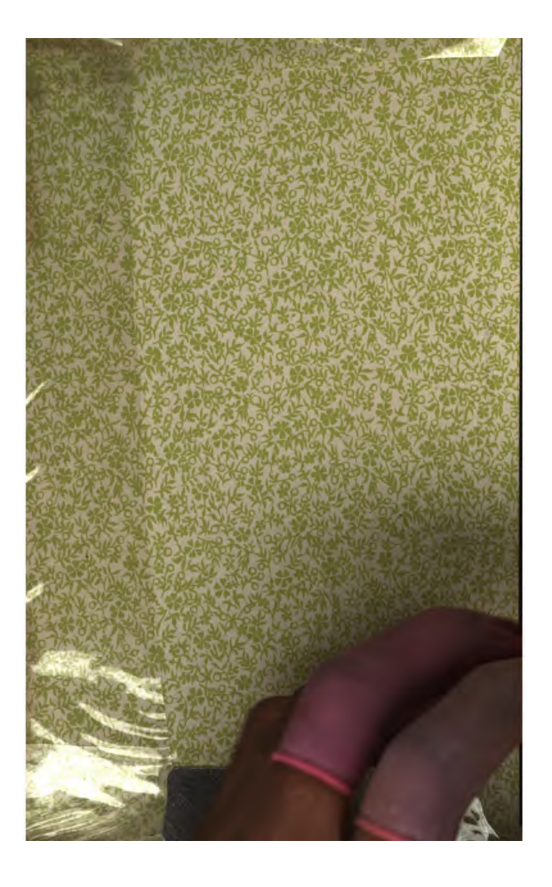
Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

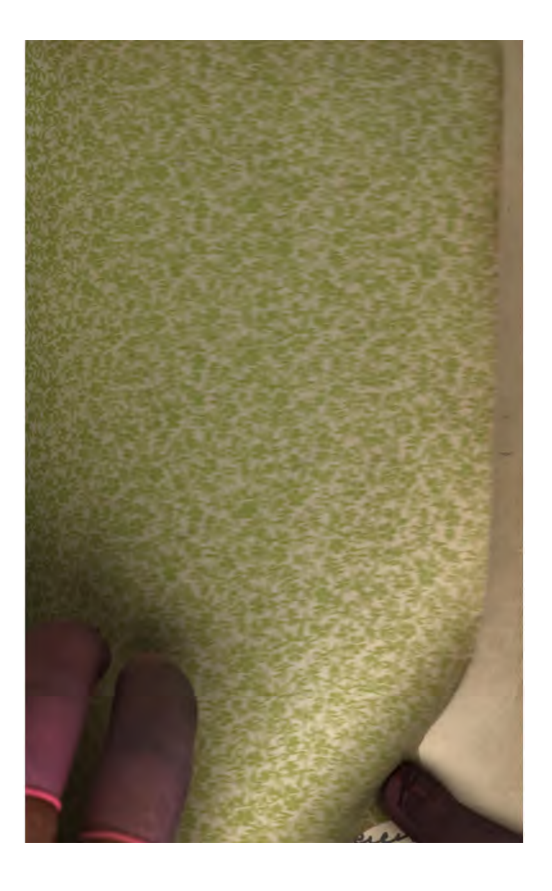
- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

#### Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/







|  |   | . , |
|--|---|-----|
|  |   |     |
|  | · |     |
|  |   |     |
|  |   |     |
|  |   |     |
|  |   |     |
|  |   |     |

# ĆWICZENIA DUCHOWNE

anna Tinkiewis 8

oh my Sweet mother mary help me so to react to this trials of sufferings of his life that they may do for me what this sufferings did for the martyrs: to prove my Love for God to Vin Sance of prove my Love for God to Vin Sance. my self and all my dear one s Souts amen!

If a person deliberately does something he thinks is a mortal sin and finds out later that the act in itself was not a mortal sin, was

his action mortally sinful?

If a person, before the commission of an act, judges it to be mortally sinful and then commits the act, he is guilty of mortal sin. Objectively the act remains a venial sin or no sin at all, but, formally or subjectively, the act becomes a mortal sin because the person deliberately and voluntarily performed an action that he thought was seriously wrong. An erroneous conscience may transform a venial sin or an indifferent act into a mortal sin.

Is it a sin to sew for recreation

on Sunday?
Unnecessary servile work, by Unnecessary servile work, by which is meant the type done by servants or hired manual laborers and requiring bodily rather than mental activity, is forbidden to Catholics on all Sundays and holy days of obligation. A good reason excuses one from the precept, although mere recreation or please. although mere recreation or pleasure does not seem to constitute a sufficient reason for permitting one to ignore the law. Sewing is normally considered servile work, and it would not be permitted for the simple reason that it affords recreation to the one engaging in it.

In common estimation, however, such sewing as embroidery or crochet work is of an artistic nature, and is, therefore, not for-bidden for the reason that it no longer falls under the head of servile work. If one is in doubt on the matter, he should consult

his confessor.

#### X. PIOTR SEMENENKO C. R.

# **CWICZENIA DUCHOWNE**

4

POPRZEDZONE WSTĘPEM

X. PAWŁA SMOLIKOWSKIEGO C. R.



W KRAKOWIE
CZCIONKAMI DRUKARNI "CZASU"

1903

This is sook Book

#### APPROBATIONES.

"Ćwiczenia duchowne" P. Petri Semenenko et "Wstęp" P. Pauli Smolikowski, quum duo ex nostris theologis, quibus id commisimus, recognoverint et in lucem edi posse censeant, libenter facultatem concedimus, ut typis mandentur, si iis, ad quos pertinet, ita visum fuerit.

Romae, apud SS. Resurrectionem, die 30 Aprilis 1903.

L. S.

Constantinus Czorba, Assistens Generalis Congregationis a Resurrectione D. N. Jesu Christi.

Rękopis p. t.: "Ćwiczenia duchowne" O. Semenenki nie zawiera nie przeciwnego wierze świętej katolickiej.

Kraków, dnia 5 czerwca 1903.

X. Stan. Spis, Cenzor ksiąg treści religijnej.

L. 2701.

#### POZWALAMY DRUKOWAĆ.

Z Konsystorza Książęco-Biskupiego.

W Krakowie, dnia 6 czerwca 1903.



† J. Kard. Puzyna.

Ks. Dr Władysław Bandurski, kanclerz.

NAKŁADEM XX. ZMARTWYCHWSTANIA P.



## WSTEP.

## System ascetyczny X. Semenenki.

X. Semenenko, »glęboki znawca dusz ludzkich — powiada X. Kalinka w pośmiertnem o nim wspomnieniu — wybornym był spowiednikiem, znakomitym konferencyonistą; a ktokolwiek zakosztował jego dyrekcyi duchownej, już się z inną nie latwo mógł zgodzić«. Kto odbył pod nim rekolekcye, inne go już nie zadawalniały. Jego konferencye robiły ogromne wrażenie; a wrażenie nie przelotne tylko, lecz trwałe. A nie było to skutkiem wymowy; X. Semenenko wymownym nie był wcale. Rzecz sama uderzała, zachwycała; znajdowała oddźwięk w duszy. Czuło się, że to, co mówi, nie jest żadną przesadą, żadną poezyą, ale czystą prawdą.

Czy X. Semenenko przychodził z czemś nowem? — W nauce życia duchownego, tak jak w nauce wiary, nowego nic być nie może. Życie duchowne opiera się na objawieniu, a objawienie przez Chrystusa Pana było dopełnione i zamknięte. Ale w ciagu wieków to objawienie było rozwijanem, wyjaśnianem. Ś. Wincenty Liryneński, mówiąc o postępie możliwym w Kościele, takie daje przestrogi: "To, w co dawniej, mniej jasno rozumiejąc, wierzono, ty wyłóż tak, by pojmowano jaśniej; za twoim przewodem niech potomność winszuje sobie, że rozumie to, co starożytność czciła, nie rozumiejąc dobrze; tego

jednak nauczaj, czegoś się sam nauczyl, byś podając rzeczy nowym sposobem, nie dawał nowych. A wiec, powie kto. żadnego postępu religii niema być w kościele? I owszem, niech będzie i to największy. Bo któżby tak zazdrośny był ludziom, tak niechętny Bogu, iżby chciał temu przeszkodzić? Ale niech bedzie postep w wierze, nie zaś wiary odmiana. Samoż ciało ludzkie, choć z upływem lat rozwija się i rośnie, toż samo jednak co było zostaje; nie mala zachodzi różnica miedzy młodościa a starościa, ci sami jednak stają się starcami, co byli młodzieńcami 1)«. Postęp tedy, jak we wszystkiem, tak i w nauce życia duchownego być powinien, ale taki, któryby nowych rzeczy nie przynosił, a tylko dawne rozwijał i tłómaczył. Dziś, kiedy takiego ogromu wiadomości ludzie nabieraja we wszystkich dziedzinach nauki, potrzebne też glębsze wnikniecie w życie duchowne. Umysł wprawiony do badania, nie może się zatrzymać; kwestye religijne, kwestye życia wewnętrznego, jako najżywotniejsze, muszą stanąć przed nim, nie może zostawić ich bez odpowiedzi, musi sobie o nich wytworzyć glębsze pojęcie. Weźmy za przykład wykład Meki Pańskiej. Są dusze, którym wystarczy proste jej przedstawienie, aby w nich obudzić miłość dla Chrystusa i wdzięczność, że tyle dla nas wycierpiał. Ale znajda się takie, którym w rozmyślaniu o mece Chrystusa Pana przeszkadzać będzie watpliwość: Czy Pan Jezus rzeczywiście cierpiał? Bo, powiedza sobie, ludzie, co cierpia dla jakiejś myśli, lub z milości dla kogo, latwo znosza cierpienia, nawet ich nie czują lub

<sup>1) &</sup>quot;Intelligatur te exponente illustrius, quod antea obscurius credebatur; per te posteritas intellectum gratuletur, quod ante vetustas non intellectum venerabatur; eadem tamen quae didicisti, doce, ut cum dicas nove, non dicas nova. Sed forsitan dicit aliquis: Nullusne ergo in Ecclesia Christi profectus habebitur religionis? Habeatur plane, et maximus. Nam quis ille est tam invidus hominibus, tam exosus Deo, qui istud prohibere conetur? Sed ita tamen ut vere profectus sit ille fidei, non permutatio. Imitetur animarum religio rationem corporum, quae licet annorum processu numeros suos evolvant et explicent, eadem tamen quae erant, permanent. Multum interest inter pueritiae florem et.senectutis maturitatem; sed iidem tamen ipsi fiunt senes, qui fuerant adolescentes". Commonitorium n. 22.

znajdują pewną rozkosz w cierpieniach. A Zbawiciel przecież kochał Swego Ojca nieskończenie; cierpiał dla zbawienia świata, takiego więc wielkiego dzieła miał dokonać! W tych warunkach czyż mógł odczuwać srogość cierpienia? Jeźli do tego znajdą się dusze bardziej w katechizmie obuczone, zapytają siebie: jakim sposobem mógł Chrystus cierpieć, skoro za życia był obdarzony widzeniem Boga, jakiem się cieszą błogosławieni w niebie? Szczęście bowiem z widzenia Boga zagłusza wszelkie cierpienia. Dla dusz tych trzeba tedy wejść głębiej w racye Męki Pańskiej, aby zrozumiały, że to właśnie widzenie Boga, ta miłość Boga do nieskończoności potęgowały w Chrystusie Panu jego mękę i sprawiały, że nikt z ludzi tyle cierpieć nie może, ile P. Jezus wycierpiał. — X. Semenenko nic też nowego nie przynosi, ale wnika głębiej w pewne prawdy życia duchownego.

Są pewne prawdy przez wszystkich przyjęte, wszędzie gloszone, ale nigdzie gruntownie nie wytłómaczone, tak, że przez wielu uważane są za pewne tylko sposoby mówienia, za rodzaj przenośni, nic właściwie nie znaczące. Miedzy temi najprzód przychodzi nędza nasza, zepsucie nam wrodzone. Że ono w nas jest, o tem wszyscy są przekonani; tego uczy zreszta teologia. Kto o sobie nie myśli, że jest pelen nedz, zlych sklonności, o tym źle tuszą, mają takiego za zarozumialego. Na świecie nawet należy do dobrego wychowania bardzo pokornie o sobie mówić, żadnego dobra sobie nie przyznawać. Święci nie mają dosyć słów dla potępienia siebie; uważają się za najwiekszych grzeszników. Skądże to? Czy powiemy może, że tak nie myśleli, jak mówili? albo, że świętość zaciemniała ich rozum i mniej prawdziwie zapatrywali się na siebie pod światłem laski, jak gdyby byli się sądzili naturalnym rozsądkiem? Pokora uważana jest za podstawe cnót; bez niej żadna Bogu się nie podoba. A czemże jest pokora, jeźli nie chętnem uznaniem się nędznym, zepsutym? A pomimo to wszystko czy poznanie nędzy naszej ma zwykle w nauce o życiu duchownem należne sobie miejsce? Czy jest podstawa nauki o niem, jak jest jego podstawa? Mówi się dużo o grzechach, o grzesznikach. Odmalowuje się np. pysznego, oddanego nieczystości i t. d., ale o tem, że każdy, choć o nim nie można powiedzieć, że jest pyszny, rozwiązły i t. d., ma w sobie skłonności do tego wszystkiego, które w nim się wciąż odzywają — o tem nie lub bardzo mało. X. Semenenko daje poznaniu naszej nędzy pierwszorzędne miejsce, a wykazuje, że to nie przenośnie, nie sposoby mówienia tylko, żeśmy nędzni, zepsuci, pełni złych skłonności, ale najoczywistsza prawda.

Za nedza idzie nicestwo nasze. Powiada św. Pawel: »Albowiem jeźli kto mniema, żeby czym był, gdyż niczym nie jest, sam siebie oszukiwa« (Gal. VI, 3). Znać to, że człowiek niczem nie jest — powiada św. Augustyn — to szczyt wiedzy. Hoc est tota magna scientia, scire quia homo nihil est«. »O nicości nieznana! — wola błogosławiona Aniela z Foligno. Powiadam wam, że dusza nie może posiąść korzystniejszej nauki nad znajomość swego własnego nicestwa«. A czemże jest ono w pojeciu naszem? Jest to znowu sposób mówienia tylko, boć jesteśmy czemś, powiadamy. Głębiej zwykle w rzecz nie wchodzimy. I tu X. Semenenko nie z rzecza nowa przychodzi, ale to, co wszyscy uznają, powtarzają, on konsekwentnie do życia stosuje; na niem opiera całą swą Ascetykę. Z nicestwem naszem ściśle połączona jest niemoc nasza. My nic sami z siebie nie możemy. To powiedział sam P. Jezus: »Bezemnie nic uczynić nie możecie« (Jan XV, 5); a św. Paweł mówi: »Nie iżbyśmy byli dostateczni sami z siebie co myśleć jako sami z siebie« (2 Korynt. III, 5). A jednak tak mało w ogóle jest uwzględniana ta nasza niemoc. W medytacyach każa nam nawet robić postanowienia jak najdalej idace, nie pytając, czy one sa w naszej mocy, czy nie. X. Semenenko czynność własna, to jest: robienie wszystkiego z siebie, jakobyśmy coś mogli sami z siebie uczynić, uważa za największego wroga życia duchownego, czynnościa własna tłómaczy trudności i zawiklania, jakich doświadczamy. Czynność własna jest skutkiem braku milości Boga, powiada; z nia też głównie walczyć nam każe.

A czy tylko złe jest w nas? A jeźli jest i dobre, czyż nie wolno nam się mu przypatrzyć, cieszyć się niem? — Uważają to za rzecz bardzo niebezpieczną; każą nam na nie oczy zamykać. X. Semenenko tego zdania nie był. Według niego poznanie siebie nie powinno być nigdy jednostronnem, a zamykanie oczu na to, co w nas dobrego, właśnie może nas rzucić w objęcia pychy.

Tak czesto, tak wytrwale gloszone życie P. Jezusa w nas, dotychczas nie zostało dostatecznie wyjaśnione. Pismo św., Ojcowie Kościoła, książki ascetyczne o tem życiu mówią, ale w pojęciu wielu jest to tylko przenośna, szczytna poezya. X. Semenenko miał je za arcyrzeczywiste. A cóż powiedzieć o stosunku aktów naszych do aktów Chrystusa, jakie za życia swego był czynił? – W ksiażkach Medytacyjnych czytamy: »Zobacz, o ile ty przyczynileś się do cierpień P. Jezusa przez cale życie twoje«; albo też: »To moje grzechy ubiczowały Go, cierniem ukoronowały, policzkowały, oplwały, przybiły do krzyża i śmierć Mu zadaly! A wiec były w mem życiu chwile, w których wraz z bogobójczym motlochem żydowskim wolalem: »Na krzyż z Jezusem! a Barabasz niech żyje!« — I znowu: »Powinienbym powiedzieć sobie samemu: patrz! oto twoje dzielo! To ty rekami katów siekleś ciało Jezusa, to ty okryleś je całe krwią i ranami! (1) — Umierającym powiada się: »Polacz twa agonie z agonia Chrystusa Pana, a latwo ci bedzie umierać! - Czy to wszystko tylko poezya, sposoby mówienia? X. Semenenko uważa za najrzeczywistszy ten stosunek życia P. Jezusa do naszego życia.

Z tego, cośmy powiedzieli, widzimy, że system ascetyczny X. Semenenki, to co w nim było nowego w przedstawieniu życia duchownego, co głównie w niem podnosił i w czem niejako je streszczał, obejmuje trzy rzeczy: 1. Poznanie głębsze siebie. 2. Potępienie czynności własnej. 3. Życie Chrystusa w nas i nasze w Nim.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zobacz: "Przewodnik prawdziwej pobożności" O. Vercruysse. Tom I, str. 130, 168, 214.

#### POZNANIE SIEBIE.

### O nędzy naszej.

e w nas po grzechu pierworodnym zostala nędza, pożądliwość, to dogmatem jest wiary. Sobór Trydencki, potepiajac naukę Lutra, który pożadliwość za grzech uważał, orzekł, że ona grzechem nie jest, ale z grzechu jest i do grzechu ciagnie. Św. Jakób wszelkie pokusy przypisuje pożadliwości: »Każdy bywa kuszon od własnej pożądliwości pociągniony i przynęcony. Za tym pożadliwość gdy pocznie, rodzi grzech« (I, 14, 15). Pożądliwość brana jest tutaj w najogólniejszem znaczeniu, jako skłonność w nas do wszelkiego zlego po grzechu pierworodnym pozostala. A że grzechy sa trojakiego rodzaju według trzech władz w człowieku: umysłu, serca i woli 1), potrójna też będzie sklonność w nas do zlego, którą św. Tomasz nazywa ranami, zadanemi przez grzech Adama. Jest tedy w nas rana niewiadomości w umyśle, rana pożadliwości w sercu (w żadzy) i rana złości w woli?). X. Semenenko rozbierał też nedze nasza w tych trzech dziedzinach życia. Co do rozciaglości tego zlego, pozostalego w nas po grzechu pierworodnym, różne są mniemania teologów. Są mianowicie dwie szkoly. Jedna powiada, że człowiek pozbawiony został darów nadprzy-

<sup>1)</sup> Summa 1, 2, q. 78, a. l. c. "Principia humanorum actuum sunt intellectus, et appetitus tam rationalis qui dicitur voluntas, quam sensitivus; peccatum igitur in humanis actibus contingit quandoque ex defectu intellectus, puta quum aliquis per ignorantiam peccat; et ex defectu appetitus sensitivi, sicut quum aliquis ex passione peccat; ita etiam ex defectu voluntatis, qui est inordinatio ipsius".

<sup>2) 1, 2,</sup> q. 85, a. 3, c. Mówi św. Tomasz i o czwartej ranie: infirmitatis. Ale słuszna robi uwagę De Maria w Filozofii swojej (tom II, p. 365): "appetitus irascibilis, qui ex concupiscibili oritur est quasi propugnator concupiscibilis. Et propter hoc, uti notat Angelicus, omnes passiones irascibilis incipiunt a passionibus concupiscibilis et in eis terminantur. Ranę zaś infirmitatis uważał św. Tomasz "in quantum irascibilis destituitur suo ordine ad arduum."

rodzonych, ale natura w nim pozostała nietknietą; druga, że i w naturze został upośledzony, a to w tem znaczeniu, że serce nasze pożąda nie na rozkaz rozumu, jak przedtem, ale i przeciw rozumowi 1); rozum zaś nasz nietylko pozbawiony został światła nadprzyrodzonego, ale ma skłonność do falszu 2), co X. Semenenko tak tłómaczy, że w rzeczach, które nam są obojętne, t. j. w których nie mamy interesu, aby tak były lub inaczej, w których nie wchodzi w grę nasze serce, np. w matematyce, astronomii itp. rozum jasno widzi; ale tam, gdzie się wmięsza nasze uczucie, nasz interes, chcemy zwykle falszu, dochodzimy praca do falszu i falsz za prawde w końcu mamy.

X. Semenenko, wykladając obszernie nedze i zepsucie w nas, bo to było głównym przedmiotem rekolekcyi, jakie dawal, nie dotykał sporów teologicznych, nie przytaczał nawet Pisma św., ani Ojców Kościola. Rzecz cala rozbieral psychologicznie. Przedstawiał, co się dzieje w człowieku, w jego duszy, jaki proces wewnętrzny on przechodzi. A malował to tak żywo, tak prawdziwie, powiadali ci, co pod nim rekolekcye odbyli, że cały czas podczas konferencyi - a miał ich z dziesieć całogodzinnych - siedzieli, jak na szpilkach; zdawało im się, że w ich duszach czyta i ich dzieje opowiada. Nedze przedstawiał on w calej jej grozie; szedł do gruntu rzeczy. »Mamy obrzydzić siebie, mówił, bo nasza natura nie lepsza od jawnogrzesznicy, która palcami wytykaja. Na dowód sa nasze pokusy. Czasem aż rozum się zaćmi, aż serce drgnie, Bóg tak dopuszcza, aby nam pokazać, cośmy zacz? Korzystajmy i na tem oprzyjmy obrzydzenie siebie«. Czem jest to serce - pyta - z którego człowiek szuka chwały? »Obrzydliwościa, godną wstrętu. A owe udane? Jest nikczemne i podle. Czlowiek sam z siebie, w glębi uczucia swego, jest tem,

<sup>&</sup>quot;) "In statu innocentiae inferior appetitus erat rationi totaliter subjectus, unde non erant in eo passiones animae, nisi ex judicio rationis consequentes" (1, q. 95, a. l. c.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "In quantum ratio destituitur suo ordine ad verum, est vulnus ignorantiae" (1, 2, q. 85, a. 3). Stad Tomiści wywodzą, że jest w nas "inclinatio positiva intellectus ad falsum". Gazzaniga Praelect. Theologicae, IV, 186.

co nazywamy, podły. Żadnej czci, ale wszelkiej hańby warty«. »A jakaż nasza uczciwość? jaki honor? Poza Bogiem jest w nas tylko nasza własna nedza. A na dnie tej nedzy sprosność i bezecność. Któż lepiej patrząc nie dopatrzy w sobie jakiegoś nieuczciwego instynktu?« - »A czy i w nas niema pyta — kuglarstwa albo intryganctwa?« — »Nie bylibyśmy ludźmi – odpowiada – gdyby nie było przynajmniej choć zarodów«. – Samoż zabójstwo nie jest nam obcem. Jest i w nas jego zaród – powiada X. Semenenko, – Czyż nie czuliśmy nigdy (przynajmniej jako pokusy) nienawiści do kogo i checi, aby go nie było i niecheci, gniewu, że jest? bo nam zawadza, bo nam niemily? Rożne względy, bojaźń ludzka, wychowanie lepsze, a głównie łaska Boża powstrzymują nas od tego, by się nie postarać o to, żeby rzeczywiście tego kogoś nie było. Taki jest grunt złości ludzkiej - wola X. Semenenko. - Trzeba go dobrze poznać, a następnie znienawidzieć siebie. Obrzydzenie soba, znienawidzenie siebie - to cel rekolekcyi X. Semenenki. Chce wywołać pogardę w słuchaczach dla siebie samych i dlatego wystawia jak człowiek gra komedye ciagle, jak każdy ma przed soba figure, lalke, którą ubiera w szaty, w kwiecie, w pióra, w promienie swojego gustu i chcialby być takim, a glównie takim się pokazać. »I w tych szatach siebie widzi, zna, czci i podziwia. Zaraz widzisz, że soba zajety i o sobie myśli i razem o wrażeniu, jakie na tobie wywiera. Czujesz, że się prezentuje, że się układa do owej malowanej lalki, która ma w głowie«. Niemilosiernym był w odkrywaniu słabych stron ludzkich, a kiedy przechodził w szczegółach wszystkie objawy próżności ludzkiej, robił to z takiem mistrzowstwem, że i śmiać się chcialo nad glupotą i śmiesznościa ludzka i zarazem schowaćby się pragnelo przed wstydem, bo się w tych opisach siebie poznawało.

Zarzucano czasem X. Semenence, że takie odkrywanie nędz może niejednego zniechęcić, odebrać odwagę do pracy; powiadano, że lepiej zostawić każdego w tem mniemaniu dobrem, jakie ma o sobie. Ale czy bez takiego poznania siebie można dojść do uświęcenia się? Wiemy, że modlitwa jest z naszej strony głównym czynnikiem uświęcenia, a jakaż będzie

modlitwa tego, co nie zna swej nędzy? Co najwięcej, dziękować przynajmniej winien, że w nim nic zlego niema. Będzie to modlitwa faryzeusza, którą P. Jezus jednak potępił. I o co będzie się modlił, o co prosił? Jeśli prosi ktoś o pomoc w pokusach, to dlatego, że czuje się niemocny, skłonny do zlego; jeźli kto prosi o miłość, to dlatego, bo widzi, że jej niema. I czem bardziej czuje w sobie braki, zle, tem gorętsza będzie jego modlitwa. Jeźli zaś w sobie nic zlego nie widzi, modlić się szczerze nie będzie; a nie modląc się, jak się ostoi w pokusach, jak nabędzie cnoty? — Prócz tego, bez poznania siebie, w stosunku do bliźnich będzie brak wyrozumiałości, pewna doza pogardy, jak owego faryzeusza do celnika.

## Bogdan Jański.

ak przyszedł X. Semenenko do tak glębokiej znajomości Unedzy ludzkiej? Skąd to tak żywe przejęcie się w nim rzeczywistością tej nędzy i potrzebą poznania jej, a zarazem potrzebą głoszenia jej? Musiał on ją w kimś obserwować, musial mu ktoś być w tem mistrzem. Prawda, że móglby badać ja w sobie samym. Znal on też siebie dobrze i sądzil surowo. W notatkach swoich duchownych z 1836 r. powiada o sobie: »Dobrze badając sumienie moje, nie wiem, czym kiedykolwiek co zrobił bez dumy«. A w parę lat później pisze jeszcze: »Zastanawiając się, że duma to ciągle mnie oddala od Ciebie, o Boże, w pokorze chciałem ratunku szukać; alem pokory znaleść nie mógł. Znalazłem nikczemność moją i przekonanie o niej i przekonanie o dumie swojej, bo to wszystko tak jawne, żem reka mógł dotknać; alem pokory nie znalazł, Owszem, gorycz w duszy znalaziem, żem tak nikczemny i dumny; ale Ty widzisz, Boże mój, że ta gorycz też z dumy pochodzila«. — Ale takie poznanie siebie było skutkiem już pracy nad soba, do której go ktoś inny, zdaje się, w tym kierunku pobudzil; a tym mógł być tylko Bogdan Jański.

Jański spisywał swój dzienniczek na to, aby siebie kontrolować. Ten dzienniczek był znany jego uczniom przynajmniej po jego śmierci, gdyż X. Kajsiewicz w swoim pamiętniku pisze: »Zapiski Jańskiego, tyczące się potrzeb osobistych duszy i przyszłości Zgromadzenia, dowodzą, jak glęboko czul i widział«. Ale już i za życia musieli wiedzieć jemu najbliżsi, że sie kontrolował ciagle, boć żyli z nim bardzo serdecznie, osobliwie Semenenko, którego on nawrócił i jak pisze X. Kajsiewicz: \*Łagodnością swoją przyswajal, rozmową uczącą i zajmujaca dumnemu młodzieńcowi imponował«. Semenenko też po nawróceniu się swojem z nim zamieszkal, przez pare miesięcy »nie wychodził prawie z domu, chyba do kościoła, poszcząc, modląc się i czytając książki katolickie, których mu Jański dostarczał dla sprostowania wyobrażeń jego«. Odbywał tedy prawdziwe pod Jańskim rekolekcye. - Otóż w dzienniczku swym Jański wciaż się chwyta na każdym kroku i w tem wszystkiem, co czyni, co myśli, co zamierza, odkrywa pelno nedz. Czytając go, czuje się pewne znużenie, zniechęcenie. Szuka się w tym człowieku, przed którym wszyscy biją czolem, za świętego mają, apostolem zowią, któremu nic zarzucić nie moga, chyba to tylko, że zbyt jest milosierny, że zbyt zapomina o sobie, szuka się w nim jakiejś doskonalości, wyższości, nadzwyczajności. Nie - to człowiek, jak inni: pelen próżności, szukający siebie we wszystkiem, swojej przyjemności, chwały, człowiek bez charakteru. A nie myślmy, żeby z pokory przesadzał lub żeby ogólnikami sypał. Nie, on się chwyta ciągle na uczynku i opowiada fakta. Dopiero, kiedy się zastanowi nad tem, że to zle wszystko on je sam wyjawia, kiedy się widzi, z jakim żalem i pokora za każdym razem zwraca sie do Boga, kiedy się pomyśli, że nas nuży, zniecheca czytanie tego dziennika, a jego nie zniechęcało, nie nużyło takie życie, takie kontrolowanie się; wtedy dopiero rozumie się jego wyższość, ale zarazem się widzi, jak on pojmował życie duchowne, że jako warunek główny i podstawę doskonalości uważał poznanie siebie. Jański widział zle w sobie i każdej chwili je uznaje. Owszem, tak był przejety swoja nedza, nikczemnościa, że zapytuje siebie: »Czy mam dosyć wzgardy dla siebie samego ?« i powiada, że jemu potrzebne, niezbędne »uczucie ciągle: gardzić soba i bać się siebie«.

X. Semenenko był uczniem Jańskiego; niepodobna, by Jański mu nie był tłómaczył tej potrzeby poznania siebie, o której sam tak mocno był przekonany. Zwracał mu też uwage na jego slabości. Widzieliśmy, że Semenenko oskarżał się tak bardzo o dumę; Jański to samo mu wyrzucał, powiadając mu: »za duża głowa równowagi nie utrzyma«. Duński pisal, że Semenenko w czasie studyów swoich w Rzymie »górował pychą rozumu«, że był »dysputatorem upartym, wyzywającym trudnością«; Jański w tym samym czasie przestrzegal go także, aby »strzegl się pokazywać swoją wyższość nauką, a tylko milościa«, a przyjechawszy do Rzymu, bolał nad nim: »Co sie z tym Piotrem stalo, toż ja jego poznać nie moge!« i dawal mu upomnienia braterskie, które najpokorniej i najwdzięczniej Semenenko przyjmował i zawsze zachował największą wdzięczność, cześć i milość dla Jańskiego. Z Rzymu 1838 tak się jemu wywnętrza: "Zawszem pełen siebie samego i narzekający na moje nieobrzezanie ducha i serca. Szczególniej do umyslu wprowadzić pokore, prostote i wyrzeczenie się, niezmiernie mi trudno przychodzi. Mily Bogdanie, módl się za mnie, mam wielką dufność ku twojej modlitwie, już dla tego samego, że przed obliczem Bożem zajmujesz pewne miejsce i znaczenie duchowne względnie do mnie. Przebacz mi też wszystkie moje dawne glupstwa«. I znowu w liście do Jańskiego: »Nie zapominajcie o braci, oddzielonej od Was, a tak potrzebującej gorliwego wstawienia sie za soba przed Bogiem. Ty szczególniej, Bogdanie, znasz potrzebe tego, co to pisze, nie zapominaj tedy«. Kiedy tegoż roku bracia obrali Semenenkę przelożonym swoim w Rzymie, pisał on do Jańskiego: »Już ci oni pisali, co się im ze mną podobało uczynić; do nich należało usprawiedliwić swój wybór, bo co do mnie, to znasz twego Piotra«. »Wdalem sie niejako w nauczanie ciebie — pisze 1839 — daruj mi, mój Najdroższy, a zawsze starszy bracie, bo cię chcę sluchać, jak dziecko, poważać, jak ojca, kochać, jak milego, od Boga mi danego brata«. A tak go kochal i poważal zawsze. Wydając r. 1859 swoje »Biesiady filozoficzne», wprowadził do nich Jańskiego, jako główną osobe, jako przewodnika, Sokratesa. Był to bowiem »umysł prawdziwie wyższy — pisze o nim w Przedmowie — maż ze wszech miar niepospolity. Przechodził i on przez ciemnoście, ale pierwszy powitał światło wschodzące. A wtedy i sam zaświecił jako gwiazda. Nie długo wprawdzie niósł on pochodnie w reku, ale dosyć, aby drogę pokazać. Iluż to zaraz kolo niego się skupilo, iluż to w nim i przez niego spostrzegło światło niebieskie, na iluż to przez niego spłynał pokój Boży, i witali go jako poslańca z góry, szli jak za aniolem przewodnikiem«. Między nimi był X. Semenenko. A tak go wielbiąc, szedł naturalnie w jego ślady. Od niego nauczył się też bez watpienia badać nędzę własna, on mu w tem mógł być przykladem, a był i pomocą, jak widzieliśmy. W naznaczaniu zaś pierwszorzędnego miejsca poznaniu swej nedzy mogly go utwierdzić »Ćwiczenia duchowne św. Ignacego«, spisane przez O. Belleciusza, wydane właśnie w owym czasie.

## Ćwiczenia duchowne św. Ignacego.

w. Ignacy Loyola w Dyrektorium swych Rekolekcyi powiada: »O to przedewszystkiem starać się należy, aby ten co rekolekcye odprawia, jak najglębszego nabył poznania siebie, badając przyczyny, źródła i korzenie wad. A także i do tego zmierzać winien, aby uznał swą podłość i nikczemność, i aby ją uczuł żywo¹)«. — O. Belleciusz, jeden z najlepszych wykładaczy Ćwiczeń duchownych czyli rekolekcyi św. Ignacego tak opisuje nędzę i zepsucie człowieka: »Rzeczą jest oczywistą, że w duszy jest jak największa 1. przewrotność, 2. skłonność

<sup>&#</sup>x27;) "Quare hoc primum curari debet in eo, qui facit exercitia, ut quam maximam sui ipsius acquirat cognitionem, considerando causas, origines et radices vitiorum". Item: "Quare haec omnia dirigere debet, qui facit exercitia, ut suam abjectionem et vilitatem agnoscat, eamque ex anima sentiat". Exercitia S. P. Ignatii de Loyola auctore R. P. Aloisio Bellecio. Augustae Taurinorum, 1835, p. 147.

do wszelkiego zlego i 3. niemoc do wszelkiego dobrego... Tkwia obrazy i wyobrażenia rzeczy brzydkich i próżnych jakoby we właściwem swojem miejscu w pamieci, która maca prócz tego do woli namietnoście i szatan. W umyśle jest ślepota i ciemność, wiele sadów i zasad falszywych, pochodzacych z niewiadomości własnowolnej, czesto umyślnie sobie wmawianej. W woli panuje wszechwladnie zlość... Prócz tego przeważa w duszy skłonność niepojęta do wszelkiego zlego, która dusze cala w otchlań wlecze, tak, że, gdyby nie była powstrzymywala dobrotliwa reka Boża, w każdej chwili wlasnym pędem wpadałaby we wszelkie zbrodnie... Ale nietylko jest w duszy niepojeta owa skłonność ku wszelkiemu zlemu. jest zarazem zupełna niemoc do wszelkiego dobrego 1)«. — O tej nedzy każe O. Belleniusz rozmyślać, i tłómaczy dlaczego sw. Ignacy tyle czasu chce aby było przeznaczonego na rozpamietywaniu o niej: »Že zaś tyle czasu i pracy dokładamy dla nabycia poznania siebie, to dla tego, że dokładna znajomość swojej nędzy prowadzi najpewniej do pokory i nienawiści siebie, i usuwa owa najwieksza przeszkode, która nam niepozwala przyjść do owej fundamentalnej obojętności, by służyć Bogu tym sposobem, jakim chce byśmy mu służyli. Albowiem niepodobnem jest, aby ktoś dobrze poznawszy nedze swoja i zlość swoja, nie przyszedł zarazem do znienawidzenia siebie i pogardzenia soba« 2). — O. Roothan, general Jezuitów, zna-

<sup>1) &</sup>quot;Manifeste patet summam esse: 1º animae perversitatem; 2º ejus ad omne malum pronitatem et 3º ejus impotentiam ad quodvis bonum... In memoria turpium rerumque vanissimarum species atque imagines insidunt quasi in proprio loco, quam praeterea passiones et daemones pro lubitu turbant. In intellectu caecitas et tenebrae, multa sive judicia sive dictamina falsa, non parum crassae, plurimum quaesitae ignorationis invenitur. In voluntate malignitas ipsa supremum quasi dominatum exercet... Praeterea in anima praevalet incredibilis quaedam ad omne malum propensio, quae eam in barathrum vitiorum totam quantam inflectit, ita, ut nisi benevola Dei manu teneretur in omni scelere suopte impetu quovis momento praeceps ferretur... Verum non solum datur in anima hujusmodi incredibilis ad omne malum propensio, sed insuper plena et absoluta ad omne bonum impotentia". Ibid p. 152, 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Quod autem tantum temporis et laboris acquirendae sui ipsius cognitioni tribuamus, ratio est, quia plena sui nihili notitia ad demissio-

komity tłómacz tekstu rekolekcyi św. Ignacego, był mistrzem życia duchownego Semenenki, kiedy ten na studya do Rzymu wraz z Kajsiewiczem przyjechał. Co tydzień miewał dla nich konferencye. Musiał zapewne bardzo im zalecać Ćwiczenia św. Ignacego właśnie w tym czasie wyszłe w Turynie ułożone przez O. Belleciusza. Że im bardzo one do serca przypadły, widać stąd, że je miał X. Semenenko przetłomaczyć na polskie po 1845 roku. Nie mógł wprawdzie tej pracy dokonać, ale go X. Jelowicki później wyręczył, wydając owe Ćwiczenia O. Belleciusza po polsku 1851 r.

X. Semenenko, umysł genialny, rozczytując się w tych Ćwiczeniach, zaraz musiał spostrzedz, że o tej nedzy, której poznanie tak koniecznem św. Ignacy uważal, bardzo mało albo prawie nic się nie mówi. Powiedzieliśmy już, że wiele jest w książkach ascetycznych o grzechach i o grzesznikach. Przedstawia się wprawdzie bardzo drobiazgowo ludzi oddanych różnym namietnościom, a wiec grzeszników, a to aby samaż brzydota grzechów i następstwa z oddania sie im odstraszaly ludzi od naśladowania grzeszników; a jeśli się kiedy i o nędzy mówi, to raczej jako o czemś czego się wystrzegać trzeba, nie dopuszczać do siebie, nie zaś jako o czemś co w nas jest. O tem, że każdy, choć o nim nie można powiedzieć, że jest grzesznikiem, ma w sobie sklonność do wszystkich grzechów, która się w nim wciąż odzywa, o tem nie lub bardzo mało się mówi. X. Semenenko widział w tem brak wielki, a z doświadczenia własnego i w konfesyonale nabytego musiał coraz bardziej się przeświadczać, jak wielką szkodę dusze ponoszą, że im się nie pomaga przychodzić do gruntownego poznania swej nedzy. Staral się tedy ten brak wypełnić; stąd jego to ciągle nastawanie na potrzebe poznania swej nedzy, i tak gruntowne i wszechstronne jej przedstawianie.

nem et odium sui lucidissimam praesert facem, ac e medio tollit illud princeps obstaculum, quo plerumque abstrahimur ab illa fundamentali indifferentia Deo serviendi quo voluerit modo. Quippe repugnat, ut quis sui corporis miseriam et animae malitiam penitus agnoscat, quin simul seipsum odisse et despicere discat". Ibid. p. 146, 147.

## Przymioty i zasługi.

zyż tylko zle jest w nas? A jeśli jest i dobre, czyż nie wolno nam się mu przypatrzyć, cieszyć się niem?

Arcyto niebezpieczna rzecz, powiadają. Człowiek tak jest skłonny do zarozumialości, pychy, że i z najmniejszego dobra w sobie spostrzeżonego, niewiedzieć już co będzie myślał o sobie.

X. Semenenko tego zdania nie był. Poznanie siebie nie powinno nigdy być jednostronnem, według niego. I w tem odwołuje się do św. Tomasza, który obok cnoty pokory stawia cnotę wielkoduszności, której zadaniem jest widzieć to, co w nas jest dobrego, zgodzić się na nie i dążyć do niego 1).

Ile heroizmu, poświęceń, szlachetności jest między ludźmi! A w nas samych ile dobrych uczuć, szlachetnych porywów, pięknych myśli, czystych pragnień! — Prawda, że to laski Boże; ale czyśmy już nigdy nie współdziałali tym laskom? Czyśmy nie nabyli dobrego, które w takim razie owocem jest wspólnego naszego z Bogiem działania? Znając to zle, które w nas jest, tę skłonność do zlego tak silną, a widząc, że jednak jako tako się trzymamy, przychodzimy do przeświadczenia, że bez walk i zwycięstw to się obyć nie mogło. Są więc z pewnością obok przymiotów wrodzonych darmo nam danych i zasługi niezaprzeczone.

Przypatrywanie się temu w nas dobremu, poznawanie go nie tylko nie prowadzi do pychy, powiada X. Semenenko,

<sup>1) 2, 2,</sup> q. 129, a. 3 ad 4. "Magnanimitas facit quod homo se magis dignificet secundum considerationem donorum quae possidet a Deo: sicut, si habet magnam virtutem animi, magnanimitas facit, quod ad perfecta opera virtutis tendat. Et similiter est dicendum de usu cuiuslibet alterius boni, puta scientiae vel exterioris fortunae. Humilitas autem facit, quod homo seipsum parvipendat secundum considerationem proprii defectus... Et sic patet, quod magnanimitas et humilitas non sunt contraria quamvis in contraria tendere videantur; quia procedunt secundum diversas considerationes".

ale owszem, zamykanie oczu na to co w nas dobrego może już być oznaką, że je sobie przypisujemy, może więc wbić w pyche, bo zostaje jakieś ogólne przeświadczenie, że w nas jest coś bardzo dobrego, i że ono jest z nas, skoro przed obawa byśmy sie z tego snać nie pysznili, kryć sie z tem dobrem przed sobą samymi musimy. Przeciwnie, gdy się bliżej przypatrzymy temu w nas dobremu, okaże się po pierwsze, że dobrem jest ono w tem co nie z nas, i powtóre, że my ze swej strony to dobro, od Boga nam dane, psujemy, szukając z niego własnej tylko korzyści, wyniesienia się choćby w oczach własnych jeśli nie w oczach innych, szukamy przyjemności. zadowolenia. Stad takie poznanie dobrego w nas, może właśnie być dla nas pobudka do pokory, i w niej nas utrwalić. Św. Franciszek z Asyżu właśnie wtedy najbardziej się upokarzal, mówiąc że jest największym grzesznikiem, kiedy dary i laski Boże w sobie brał na uwage. Kiedy go bowiem pytano, jak może w calej prawdzie siebie nazywać najwiekszym grzesznikiem, rzekl: »Gdyby P. Bóz był dal te laski, jakiemi mnie obdarza, największemu zbrodniarzowi, sadzę, że byłby im wierniejszy odemnie«.

Mamy dary, przymioty np. dar kaznodziejstwa. Czy mamy się go wypierać i głosić wszędzie, że mówić nie umiemy? A czy wypierając się już i sami w to wierzyć będziemy? Czyż już takiem mówieniem zasłonięci będziemy przed pychą a pokorę zyskamy? Każdy rozumie, że dar ten jest czystą łaską Bożą, jest talentem z którego zdamy kiedyś rachunek, więc wiedzieć o nim musimy i używać go na chwałę Bożą i dla zbawienia dusz, boć na to dany. A przypatrzmy się jak go używamy? Czy nie szukamy w nim własnej przyjemności? Czy nie używamy go dla własnego popisu, dla chwały własnej? Czy nie mamy na względzie effektu, poklasku, zamiast dobra dusz? — To samo np. z darem modlitwy, którego, że nam przyjemność sprawia (jeśli go mamy) używamy dla własnej pociechy, i gotowiśmy poświęcić obowiązek raczej, niż opuścić modlitwe.

A co do zasług? Ile walk, ile zwycięstw — powiedzieliśmy już — musiało okupić ten stan w jakim jesteśmy? Ale

czy możemy się tem chlubić, z tego się pysznić wiedząc o tem? Kto zna dobrze siebie, wie, że z natury naszej bylibyśmy zawsze upadli, albo, jeśli upadliśmy czasem, bylibyśmy się jeszcze niżei stoczyli. Jeśli tedy opieraliśmy się pokusom, jeśli zwycieżaliśmy je, bylo to nie z nas, ale z laski Bożej. Z laski więc były te walki i zwycięstwa. »Z łaski Bożej jestem to com jest«. (1 Korynt. XV. 10). To dobrze wiemy, jeśli znamy siebie. -- Prawda, że było także i nasze wspóldziałanie. Musialo być. Łaska przestalaby dzialać, gdyby z naszej strony tego współdziałania nie było. Ale to nasze współdziałanie jakież ono zwykle liche! Nie mamy nawet nieraz świadomości tych naszych zwyciestw, bo one nas upokarzają raczej niż nam podchlebiaja; walczyliśmy, to prawda; ale tak słabo! I tu znowu, przypatrując się naszym zwyciestwom, znaidziemy tylko nowe pobudki do upokorzenia się, bo z naszej strony i w dobrem, które w nas się przyjęlo, jest tylko lichota. Ciagnał nas P. Bóg swa laska ku dobremu, myśmy dawali sie ciagnać: ale ileż było z naszej strony ociagań się, ile niecheci, lenistwa, braku stanowczości, niejasnych pobudek, nawet zlej woli! Odciagal nas P. Bóg od zlego swa laska, myśmy dawali się odciagać, to prawda, ale i tu ile bylo pragnień tego zlego, jak nam przykro nieraz i ciężko było je porzucać, jak tęskniliśmy za niem! Tak mało zwykle dajemy P. Bogu! Ale P. Bóg i to malo co dajemy ceni bardzo, ceni nieskończenie. W jego oczach ma to wielka wartość. Dlaczego? Bo P. Bóg to nasze jakiekolwiek działanie łączy ze swojem, z laską której współdzialamy, i patrzy jako na jedno. A to jego działanie jest wielkie, jest święte, jest potężne. I innym, co nie mogą widzieć ani znać naszych wewnętrznych pobudek, co nie odróżniają, bo odróżnić nie moga, dzialania Bożego od naszego, dzialanie to nasze wydaje się wielkiem, świętem, szlachetnem, bo patrza na wynik, a ten w rzeczywistości jest takim, bo Boże działanie to nasze współdziałanie uświeca.

## Zastosowanie do życia społecznego.

dawałoby się, że nic łatwiejszego jak znać dobrze siebie, a nic trudniejszego jak znać innych. Widzimy bowiem, patrzymy się na to, co się w nas samych dzieje. Nasze myśli, nasze uczucia, nasze chęci, nie są przed nami zakryte. Przeciwnie, myśli innych, ich uczuć, ich chęci widzieć nie możemy. O tyle tylko coś o nich wiemy, o ile sami nam wyjawią; a wiemy jak wszyscy pilnie ukrywają i zręcznie to wszystko, co nie jest na ich korzyść, jak ludzie ciągle udawają. Pomimo tego wszystkiego faktem jest, że siebie wcale zwykle nie znamy, a innych znamy bardzo dobrze; najmniejsze słabości w innych zaraz podchwycimy. P. Jezus stwierdza ten fakt mówiąc: »Widzisz źdźbło w oku brata twego, a tramu w oku twoim nie widzisz«. (Mat. VII, 3).

A skąd to pochodzi, że siebie nie znamy? Dlaczego nie widzimy tego, co tak latwo zobaczyć możemy, a przeciwnie widzimy to, co tak trudno nam spostrzedz? Musi być jakaś przyczyna bardzo potężna, co tak zadziwiający skutek sprawuje; zapewne glęboko w duszy ona siedzi, kiedy tak stanowczy wpływ na człowieka wywiera, tak go dziwnie zaślepia.

Rozwiązania tej psychologicznej zagadki czy nie należy szukać w tem, że tego zla, które w nas jest, tego zla co sami popelniamy, nie uważamy za zle, dla tego, że ono w nas jest, że my je robimy? — Usprawiedliwiamy sobą wszystko. Dobre jest, bom ja to zrobil: słuszne, sprawiedliwe, skorom ja to uczynil. W innych to samo może być zlem, niesłusznem, niesprawiedliwem, będzie niem na pewno jeśli o mnie chodzi, jeśli mnie to szkodzi. — Ale czyż można przypuścić coś podobnego? Byłoby to tylko powtórzeniem tego, co kusiciel powiadał pierwszym naszym rodzicom: "Będziecie jako bogowie wiedząc dobre i zle. Słowa te wciąż dźwięczą w uszach dzieci Adama, wciąż im każą siebie uważać za bogów, bo dobrych z gruntu, nieomylnych, którym wszystko służyć musi i wtedy to co im służy jest w porządku, jest dobrem, a jeśli co im

nie służy, sprzeciwia się, jest zlem. Pytano pewnego razu człowieka dzikiego co uważa za dobre a co za zle? Nasza odpowiedź na to pytanie byłaby wyrozumowana, wyuczona; dzikiego była calkiem szczera, naturalna. Odpowiedział: »Dobrem jest, jeśli ja napadne na sasiada, zwycieże go, wymorduje jego ludzi, zabiore mu dobytek i żony jego; złem, jeśli on mnie to zrobi«. A czyż nie takie wogóle prawo panuje w stosunkach miedzynarodowych? Interes państwa, interes narodu uświeca wszelkie środki. Niema niesprawiedliwości, niema zbrodni, którejby nie wolno było popelnić jeśli interes państwa, interes narodowy tego wymaga. Wszystko to co narodowe, choćby zle nawyknienia, sameż wady, trzeba cenić, szanować i kochać, bo to »nasze« powiada się, i to »nasze« usprawiedliwia już wszystko. A że takie zaślepienie nie może w końcu wyjść na dobre dla spoleczeństwa, niema chyba potrzeby dowodzić. Więc i społeczeństwo powinno poznać siebie.

Bardzo pięknie powiedział ktoś: »Narody są uleczalne, mówi Pismo Święte; ale na to, by do uleczenia narodu swego skutecznie reki przyłożyć, trzeba znać jego słabości i ich źródła. Z drugiej strony trzeba poznać nasze cnoty narodowe, obliczyć nasze siły żywotne, ażeby właściwy z nich pożytek wyprowadzić dla kraju«. Trzeba tedy, żeby i społeczeństwo poznało swe wady, jeśli się z nich ma uleczyć. A nie tylko aby się wad naszych pozbyć należy je znać, ale także i na to, żeby się trzymać w pewnej pokorze, w pewnem pokornem o sobie rozumieniu, nie szukać przyczyn nieszczęść swych w obcych, a mieć też pewną wyrozumiałość dla innych, co daje możność spokojnego ocenienia swego położenia, chroni od nienawiści, która zaślepia, wyprowadza z równowagi i gubi.

X. Semenenko konieczność poznania siebie stosował do całego społeczeństwa. Główną też pracą społeczną jego i jego towarzyszów było, aby społeczeństwo któremu służyli, pozbywało się się wad swoich, i aby to osiągnąć mieli odwagę wciąż mu te wady jego wyrzucać. Sam X. Semenenko kaznodzieją nie był, ale w konferencyach swoich nieraz na wady narodowe zwracał uwagę. Tak np. mówiąc o roztargnieniach powiadał: »Każdy z nas Polaków ma mniej więcej tę chorobę marzenia

skutkiem wadliwego u nas w Polsce wychowania, co dozwala rozwijać się marzeniom, a nie zwraca ich ku rzeczywistości; każdy wiec z nas tembardziej powinien nad tem pracować i starać sie w sobie to naprawiać. Owszem, powinien to sobie za jedno z prawidel życia postawić. Przyjdzie nam i w innych tę wadę naprawiać, bo to radykalna wada w naszem spoleczeństwie, w którem wyobraźnia tak żywa obok serca wrażliwego. Społeczeństwo też nasze żyje więcej sercem, z którem wyobraźnia ma ścisle pokrewieństwo, niż rozumem. Źródlo to wielu klesk publicznych, którem społeczeństwo nasze podlega 1)«. Na kazalnicy wyręczał X. Semenenkę X. Kajsiewicz, wierny jego towarzysz, a to co mówił X. Kajsiewicz, mówił i z myśli X. Semenenki. We wszystkiem się bowiem zgadzali, a jak pięknie powiedział o nich hr. Tarnowski: »Kajsiewicz wioslowal, a Semenenko siedział u steru, patrzał w niebo i gwiazdy, i nieraz drogę wskazywal«. - Pisze do Jańskiego Kajsiewicz 1838 r., że we wszystkiem się zgadza z Semenenka »Jemu chce podlegać w Chrystusie, jak tobie — powiada — On mi towarzyszem, on mi mistrzem, on mi reka, on mi okiem, on mi wszystkiem gdzie potrzeba. - Niech mu Bóg zaplaci«. I tak było zawsze. We dwóch pełnili oni tę służbę narodowa, a pelnili przez długi czas oni jedni. Służba to bardzo niewdzięczna; nikt bowiem chętnie nie słucha tych co mu wyrzucaja jego wady. Wiele też ucierpieć przyszło. X. Kajsiewicz pierwszy raz wystąpił ze swojem ostrzeżeniem w chwili, »kiedy nasza adoracya siebie samych — powiada hr. Tarnowski wydawała swój wyraz najszczytniejszy, kiedy Krasiński zabieral się właśnie do najwyższej apoteozy Polskie i X. Kajsiewicz »w owym czasie jedyny, wzywał te sama Polske do pokuty i poprawy«2). Gorzej było po jego późniejszem wystąpieniu 1863 r. I wtedy był jedynym, co ośmielił się wskazywać na zle w społeczeństwie. Straszna powstała nań burza za to, ale się jej nie ulakł, bo, jak pisał wtedy X. Semenenko w obronie swego druha: »trzebaż aby ktoś przecie prawde mówile.

<sup>1) &</sup>quot;Mistyka", str. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "X. Kajsiewicz", Przeglad Polski, 1873.

X. Kalinka w historyi i na kazalnicy również śmiało występował i wykazywał społeczeństwu jego wady. Czy to były głosy wołających na puszczy? — Powiadal X. Kalinka, że kiedy pisał »Sejm czteroletni« sądził, że go zań ukamienują, a stało się przeciwnie: zyskał popularność. »Dowód to, dodawał, że społeczeństwo dojrzało i ma się ku poprawie; pierwszy bowiem znak naprawy jest ten, jeśli się pozwala sobie prawdę mówić i na nią się nie obrusza«.

## CZYNNOŚĆ WŁASNA.

#### O nicestwie naszem.

asze nicestwo — powiadał X. Semenenko — jest jedną z tych prawd żywotnych, które powinniśmy położyć jako kamień wegielny na gruncie naszego życia wewnętrznego«. — O tem nicestwie też wiele w swych konferencyach mówi; bo z niego wypływa zupełna niemoc nasza, a tę niemoc powinniśmy poznać, znać i uznać, aby się do niej zastosować. »Bezemnie nic uczynić nie możecie« powiada P. Jezus. Nie! Porywanie się samym do działania czynnością własną, zamiast działać z Chrystusem, uważa X. Semenenko za największy błąd. O czynności własnej ma osobny rozdział w Mistyce i dowodzi, że: na polu nadprzyrodzonem, w stosunku z Bogiem, jedynem złem jest czynność własna.

Co innego jest nędza, a co innego nicestwo nasze. Nędza jestto skłonność w nas do zlego, która w nas jest po grzechu pierworodnym. Nicestwo było i przed grzechem; jestto warunek niezbędny stworzenia.

P. Bóg o sobie był powiedział: »Jam jest, którym jest«; jest więc samemże istnieniem. Na pytanie czem jest Bóg? odpowiadamy: Jest tem, co jest; istotą jego jest to, że jest. My tedy istnieniem nie jesteśmy; inaczej i my bylibyśmy bogiem. O tem trzeba wiedzieć. Powiedział P. Bóg św. Katarzynie:

»Wiesz córko czem jestem ja, i czem jesteś ty? Poznawszy to posiadlabyś wieczną szczęśliwość. Ja jestem to co jest, a ty jesteś to co nie jest".

Prawda, że Bóg dal nam to istnienie stwarzając nas. Ale nie mógł nam je dać tak, by ono było naszem własnem, tak, byśmy mogli powiedzieć o sobie: Jam jest, którym jest. Zachowując w nas przeto to istnienie, dane nam przy stworzeniu nas, musi nam je wciąż dawać, co chwila nas jakoby stwarzać, co św. Tomasz wyraża temi słowami: Conservatio in esse est continua creatio, zachowanie w istnieniu jest ciągłem stwarzaniem. — I dlatego powiadamy, że jesteśmy nicestwem. — A to nicestwo nasze, nie jest tak tylko oderwanie pojęte. — Przypatrzmy się mu w szczegółach, w jego objawach, a raczej brakach.

Istnienie nasze objawia się życiem; życie objawia się uczuciem, myśleniem, chceniem. Trzy są w nas możliwości życia (potentiae) trzy władze: serce, rozum, wola. Nazywają się możliwości, bo możemy przez nie czuć, myśleć i chcieć; ale żeby rzeczywiście (actualiter, in actu) czuć, trzeba coś czuć; żeby rzeczywiście myśleć, trzeba o czemś myśleć; żeby rzeczywiście chcieć, trzeba czegoś chcieć, Otóż to »coś« nie jest w nas ani z nas; przychodzi nam z zewnątrz. Jednem słowem nie mamy w sobie przedmiotu naszego życia.

Nie dosyć istnieć i żyć jakkolwiek, trzeba by życie nasze, a więc i istnienie, było prawdziwem życiem, by potrzeby tego życia były zadowolone, zaspokojone, a nie by było ciągłem przeczeniem, rozdarciem, a więc śmiercią. Otóż tego w nas nawet możliwości niema. Serce nasze potrzebuje żyć uczuciem, ale uczuciem, któreby je całkiem zaspakajało i na zawsze. To się nazywa, że serce nasze pragnie miłości, bo miłość, przywiązanie do osoby, jest to co najbardziej je zapelnia. Potrzebujemy kochać i być kochanymi. A czy to w naszej mocy? Prócz tego, tam gdzie trzeba, uczucie się nie budzi; choć przedmiot jest, jesteśmy zimni, lub też wpadamy w prawdziwą niewolę uczucia, z którem nieraz jak trudno walczyć nam przychodzi! Albo też uczucia w nas się usadowią, które nas męczą, serce rozdzierają, a których pozbyć się nie jesteśna

my w stanie, jak uczucia antypatyi, uprzedzeń, kwasów, zazdrości - Umysł potrzebuje myśli, ale myśli, któreby go zaspokoily: myśli wielkich, piękności, która daje prawda. I nie tylko pelność jego życia w tem, że tę prawdę podziwia, zachwyca sie nia, ale w tem także, że jest on sam odbiciem tej prawdy, że w nim ta prawda jaśnieje, jest on sam pięknościa, coś znaczy. A czy to w naszej mocy? Prócz tego mamy przedmiot myśli, ale o nim nieraz myśleć nie umiemy; nie zajmuje on nas. Albo też mamy myśli zdrożne, nieczyste, myśli rozpaczy, nawet samobójstwa, które nas trapia, a których pozbyć sie nie możemy. Wola wreszcie potrzebuje by to, co chce, było; żeby była spełniona. Cóż to za straszna meka, jeśli się nie dzieje tak jak chcemy! Mamyć przedmiot woli, mamy przedmiot chcenia; ale czy posiąść go od nas zależy? A w sobie samych nieraz nie mamy energii, sily, by się na to co chcemy zdecydować; albo też, by tego, czego posiąść nie możemy, nie chcieć. Powiadal jeden pisarz, że od czlowieka zależy być szcześliwym. Niech tylko nie chce rzeczy niepodobnych, a zgadza się i przyjmuje chętnie to czego uniknąć nie może. Ale żeby to człowiek mógł przyjść do tego!

»A więc nicestwo jest wyrazem naszego bytu — powiada X. Semenenko — tego, czem jesteśmy. Trzeba to nicestwo uznać, trzeba je widzieć, na nie zezwolić, wejść w tę prawdę całą naszą istotą i trzeba żeby ona się stała kamieniem węgielnym naszego życia wewnętrznego».

## Bogdan Jański.

Pytanie, któreśmy polożyli mówiąc o poznaniu siebie, kladziemy i tutaj: Jak przyszedł X. Semenenko do takiego pojęcia nicestwa naszego, do tak glębokiego i wszechstronnego przejęcia się niemocą naszą? A zarazem do potrzeby stąd płynacej logicznie wystrzegania się czynności własnej? Tę niemoc znał najpierw w sobie. Jeszcze w College Stanislas 1837 r.

w notatkach rekolekcyjnych zapisuje: »Mój Boże, i jakżem przepedzil ten rok szkolny? Jakżem postępowal z dziećmi, któreś przez ten czas straży mojej powierzył? Gdzież sie podziały te wszystkie prawidła trafnego i milośnego postepowania z niemi, które w glowie istniały, ale nie w rzeczy, kiedy przyszło do codziennego wypełniania ich... Kiedym zaczał ten obowiązek, przypominam sobie, zaczałem go od Ciebie, poczatku mój i końcu, i dość długo wszystko szlo dobrze. Ale za pierwszym zamętem, któryś na doświadczenie moje dopuścił, przez glupstwo zawierzylem silom własnym, i nie ucieklem się do Ciebie, ucieczko moja; przetoż i kara glupstwa mego spadla na mnie, i w suchości i utrapieniu ducha nosilem cieżar jej«. Drugiego dnia zapisuje: »Za radą przewodnika przejrzalem postanowienia przeszloroczne. Z glowy czerpane doskonale byly na papierze, ale nie wiem, czym choć raz jedno z tych postanowień wypelnile. I znowu wiele zapisuje postanowień, a w trzy lata potem widzi jak niemocnym byl do ich wypelnienia: Temu wezwaniu, temu poruszeniu, Ty jeden skutek dać możesz, wola. Najdroższy Jezu mój, otom Ci z początku oświadczył, żem gotów na wszystko, choćby przyszło do zlamania siebie, ale sie lekam siebie właśnie, kruchliwości, niedolestwa mego. Ty jeden rade dać możesz. Panie, lekam się, lekam sie, ach tyle i tyle mam do tego powodów«. Znal tedy dobrze niemoc swoja; ale do tej znajomości pomógł mu z pewnościa Bogdan Jański. I on bo przechodził ciężkie walki w których pasowal się z nicestwem własnem. To przekonanie, że my sami z siebie nic nie możemy, wyraża Jański na każdym kroku w dzienniczku swoim. I tu znowu, nie mówi o tej niemocy ogólnikowo, konwencyonalnych używając sposobów upokarzania się; nie, on się chwyta na uczynku, opowiada fakta.

Jański, będąc jeszcze w kraju, a już utraciwszy wiarę, mógł widzieć niemoc swoją. Z jednej strony, jak o sobie pisze »dziwaczne wyobrażenie — miał — o potędze swojej woli i swojego wpływu na innych, uczucie nadzwyczajnej missyiwielkości — z drugiej strony: »Mimo tej pychy i uczucia własnej potęgi, lada przeciwność zachwiewała mnie całego. —

Zostawszy Sęsymonistą wpadł w pewną religijność panteistyczna i pewny siebie, w różnym czasie, wola: «Chce żyć w świątyni wielkiego Boga, do niej mam wolać cała ludzkość, w świątyni Boga, co jest wszystkiem,.. Zdanie niewiernych nie wpływa na mnie; nie oni mnie, ja ich sądzić będę... Dopelnić muszę mej missyi i dopełnię jej... ta myśl, co panuje w zarodzie nad calem mem życiem, będzie panowala i nad wszystkiemi jego objawieniami, i moje życie nie będzie jak tylko szczerym jej wyrazem« i ciągle robi postanowienia: »Powinienem natychmiast oznaczyć sobie naprzód sposób przepedzenia dnia, jednego lub dwóch: po ich uplynieniu zdać sobie z nich sprawe, i znów naprzód urzadzić me myśli i czynyc. Stara sie owe postanowienia wypełniać, urzadza sobie naprzód życie i wciąż się lapie na braku woli, wytrwalości. »Boże! i jakże dopelniam mej missyi? Ósmy już dzień, jakem się sądził być mocnym, jakem mniemal, że religijna moja milość objawiać się już zawsze bedzie w calem mem życiu i com przez tydzień zrobil? Nic - i niżej byłem od tego, kim wprzód byłem, i w tyl szedleme. I znowu: Jakaż zmiana na gorsze od onegdaj? Piszac powyższe już mniemalem, że skończe na zawsze z niespokojnością uczucia, slabością woli, nieroztropnością w postępowaniu. I mamże być zawsze niespokojnym, słabym, nieroztropnym? Maż być moja przyszłość jak przeszłość, stracona dla mnie, dla ludzkości, dla Chwaly Boga ?« -- »Ileżto najpiekniejszych uczuć chwilowo mnie ożywiało? Ile najwznioślejszych pomysłów przez ma glowę przeszło? Ileż najszlachetniejszych, najroztropniejszych zamiarów? A skoro rzucę okiem na moją przeszlość... ileżto, ile doświadczeń, a ile braku poprawy! I tak ciągle się oskarża: »Otóż tydzień, pisze, jakem znowu zaniedbał wykonanie z taką mocną decyzyą zrobionego projektu« — i żali się na siebie: »Niedawno myślalem byl i czutem był: nigdy niespokojności, nigdy słabości woli, zawsze nadzieja, zawsze szybka decyzya, zawsze czemciś sie zajać... i nawet na krótko tak nie bylo! A po miesiącu pisze: Zeszlego miesiąca toż samo sobie mówilem, i nie dotrzymalem tegoż samego dnia swego postanowienia«.

Jański, i po nawróceniu swojem, co chwila się oskarża, że postępuje przeciwko postanowieniom, że niema ani woli, ani sily ich spelnić. To też kiedy je robi, chrześcianinem już, wola zaraz: »Boże! przyjmij je, i dodaj mi woli i mocy do ich wypelnienia«. »Opieralem sie na sobie a nie na Bogu, pisze, skoro czując tę swoją wadę, nie modlilem się z wiara o pozbycie się jej. Z lekkością rzucam się do wszystkiego co przedstawia jakiś wzrost naszej potęgi, bez poradzenia się Boga. Nie szukam w modlitwie najprzód ratunku, ale w kombinacyach własnych i niewyczerpanej niby swojej zręczności«, Daje sobie - a dawał zapewne swemu uczniowi Semenence taka nauke: »Kiedy przyjdzie jaka myśl dobra, jakiś projekt choćby najświętszy, nim się zdecyduję na jego exekucye, przejać sie calv bojaźnia, czy w nia czasem nie miesza sie jaka intencya osobistości, pychy, interesu - i przypomnieć sobie wtedy swoje grzechy tak upakarzające, tak odejmujące mi wszelki powód milości wlasnej - i upokorzyć się przed Bogiem, i pytać czy to jego Wola, żebym projekt ten przyjał? i jeżeli tak, prosić Go jak najżarliwiej o strzeżenie mnie w tem od wszelkiej pychy i interesu«. A nietylko mógl Jański nauczać Semenenke słowami o niemocy naszej, o potrzebie unikania czynności własnej i ile ona nam szkody przynosi, ale mógl sam być dla niego jasnym dowodem tego, na co czynność ludzka się przyda. Jański był nadzwyczaj czynny, w pomysly plodny, miał dar organizowania, to też wiele rzeczy zapoczatkowywał. I nie się nie udawalo, wszystko się rozpadalo, rwalo. Widział to sam Jański. »Oddawna - pisze pod koniec swego życia – dzięki Bogu, mam w duszy pokój, nie mieszany przez żadne bunty osobistych projektów, szczególnych uczuć i myśli... Wszystko, co z dotychczasowego toku i prac moich i życia wypływa, wydaje mi się tak dobitnie niedostateczne, marne, prawie próżne... stąd uczucie ogólne nieukontentowania z siebiec. - "Jakieś uczucie wielkiej fatygi pisze znowu — nieukontentowania z siebie, uważanie siebie za niezdolnego do wszelkiej czynności, a wszelką czynność za marna... niecheć nawet do mówienia«. »Ostatnia moja przeszlość, powinna mi nareszcie dowieść dobitnie o mojej nieudolności do dyrygowania drugimi... bralem ludzi pod zarzad i opiekę, i potem ich opuszczałem... ostatecznie nie umiałem ich zająć, a chcieli być zajęci; chcieli, żeby im rozkazywać, nie rozkazywalem«. - Nic też z dziel Jańskiego nie zostalo. jedno tylko Zgromadzenie zakonne w Rzymie. Ale to jedno nie było pomyślane naprzód i tak pojęte przez niego, jak się potem rozwinelo. Niepodobna, aby tego nie widział i Semenenko, bo w tem wszystkiem brał czynny udział. Zasługa było Jańskiego, że kiedy P. Bóg sam tak wypadkami pokierował, że Semenenko i Kajsiewicz do Rzymu pojechali i tam zostali; on wszelkiemi siłami temu dzielu, które się z nich tworzylo, pomagał. Sam w biedzie wielkiej, w klopotach, myślał tylko o swoich w Rzymie. »Rzym tylko, Rzym zawsze, na kleczkach pamięci i milosierdziu polecam - pisal do Zaleskiego. - Cokolwiek tam dasz, tak nas pocieszy, duchowo pokrzepi, jak gdybyśmy my tu nie nie potrzebowali«. Sam ich wysłał w myśli bardziej politycznej, ale zrozumiawszy, że P. Bóg chce z nich formalny zakon utworzyć, zabrania im mieszać sie do spraw innych, a każe tylko nauki pilnować i uświetobliwienia siebie. A tak postępowal, bo już się był przekonal, że sam z siebie nic nie potrafi i że tylko z Boga poczęte dzielo ostać się może; więc mu głównie chodziło o nie psucie rzeczy czynnością własną. Semenenko przejął tę obawę przed czynnością własna widocznie od Jańskiego, kiedy go z Rzymu temi słowy uspakaja: »Dzięki Bogu, w temeśmy przekonaniu, że sami przez się nie zrobić nie możemy, bo nawet i niepodobieństwo co robić. Wszelkie działanie zostawiamy Panu Bogu! on ułoży okoliczności, ukaże osoby, przysposobi serca. Bedziemy robili co przyjdzie do robienia samo z siebie, latać, stukać, wyzywać, zdaje nam się, że zgola nie wypada. Zwaliwszy wszystko na Boga, zrobi się wszystko prędzej i lepiej... Bądź wiec serca wielce bezpiecznego z nami, i tyle tylko nie rachuj na nas, o ileśmy grzesznicy, co dziś jeszcze możemy się wszelkiego zlego dopuścić.

## Ćwiczenia duchowne św. Ignacego.

ak w rzeczy poznania siebie tak podobnież względnie do czynności własnej, sądzimy, że Ćwiczenia św. Ignacego mogły nie mało wpłynąć na wyrobienie poglądu, jaki miał X. Semenko w tej rzeczy.

Św. Ignacy Ćwiczenia swoje rozpoczyna rozmyślaniem o końcu człowieka. W niem punkt trzeci mówi co następuje: »Należy slużyć Bogu w sposób jaki mu sie podoba... Czyż o tem watpisz?... Samże wieśniak nie ścierpi sługi, którego najal, któryby nie tak jak mu polecono službe ewoja Dlaczegóżby sam tylko Bóg miał co nie bedzie uważał za godna nagrod wano nie podlug woli pana, ale wed Dlaczegóżby Bóg miał taką posługę dobrodziejstwa zamieniają się nam czynione podług pragnień naszych. C świętsze uczynki, jeśli nie są spelt żadnej wartości nie mają. Nie mam c gdyś Pan do Żydów. Czemu? Oto znajduje sie wola wasza. To jest, r jak Bóg chcial; a stad obrzydliwości. czu Boga. Z tego już samże rozum j slużyć Stwórcy nie tym sposobem ja tym sposobem jaki się podoba Bogu. wde zasadnicza i wyryj ja gleboko w

haeres?... Utique nec rusticus fert conductac jussus fuerat, modo operam suam pracferat Deus? Nemo praemio dignum duxerii proprio ingenio, non ex domini voluntate muncretur Deus? Ipsa beneficia, nisi confeingrata vilescunt. Quanto magis servitia? Numinis nutum exigantur, nullius ponderis tas in vobis, dicebat olim Israëlitis exerciquia in jejuniis vestris invenitur voluntas

Z tej potrzeby, z tej konieczności slużenia Bogu tym sposobem jaki sie Bogu podoba, wypływa też konieczność owej slawnej świętej obojętności św. Ignacego. Skoro bowiem powinniśmy służyć Bogu tak, jak on chce, nie należy nam samym wybierać rodzaju służby, ani nawet pragnać służyć z własnego naszego wyboru. Powinno więc nam być obojętnem do czego nas Bóg powoła, przeznaczy, jak długo nam żyć pozwoli, czy pracować czy chorować nam każe, czy to lub owo robić: ale tem samem nie należy nam się samym porywać do robienia czegoś, zanim się upewnimy, że P. Bóg tego chce od nas, lub robić projekta samym z siebie, ale badać czego P. Bóg chce od nas, i jak chce byśmy to uczynili. Z racyi owego trzeciego punktu pierwszego Rozmyślania, samoż to Rozmyślanie uważał św. Ignacy za tak ważne, że je nazwał podstawa 1) calego życia duchownego, najgłówniejszem w calych tych Cwiczeniach. »Jako bowiem fundament utrzymuje i dźwiga caly budynek, tak prawda ta wpływa na cały bieg Ćwiczeń duchownych, a szczególniej na sprawe obioru stanu, któryto obiór calkiem od tej prawdy zależy. Prawdziwa bowiem naprawa obyczajów na tem się zasadza, że służymy Bogu tak, jak mu się podoba«. Dlatego też św. Ignacy »nie naznacza temu rozmyślaniu mówi O. Belleciusz - żadnego czasu; ani je ogranicza jak w innych do jednej godziny, aby pokazać, iż tak długo trzeba tę prawde rozmyślać, aż umysł żywo nią cały nie będzie przejęty2)«

quo Deus optaverat modo; et hine abominatio erant in conspectu divino. Ex his vel sola ratione duce luculenter sequitur, serviendum esse Creatori non eo qui nobis libuerit, sed qui ei placuerit modo. Bene haec fundamentalis veritas notetur atque alte animis insculpatur'. Exercitia S. P. Ignatii de Loyola auctore P. Bellecio, p. 34.

<sup>&#</sup>x27;) "Vocatur autem ea a S. Auctore fundamentum seu principium; quia (ut Directorium ait) est basis totius aedificii moralis et spiritualis. Sicut enim fundamentum fabricae totam ipsam sustinet, ita haec veritas influit in omnia exercitia, et praesertim in electionem status, seu ideae sanctioris vitae, quae electio fere tota hinc pendet. Nam genuina emendatio morum consistit in eo, ut eligamus servire Deo quo ipse voluerit modo". Ibid. p. 38.

<sup>2) &</sup>quot;Ignatius nullum tempus certum huic exercitio assignat; nec illud instar aliorum intra unius horae limites coarctat; quo innuit, tam-

»Bez tej obojetności – powiada dalej – nigdy nie przyjdziemy do doskonalej milości, która zależy na zgadzaniu woli naszej z Wola Boża, a wiec na robieniu tego co Bóg chce i tak jak chce. Sposób bowiem, w jaki Bóg chce byśmy mu służyli, i co do którego powinniśmy być obojetni, jest byśmy to czynili, co on chce i tak jak on chce. Co do tego wiec jeśli kto obojetnym nie jest, nigdv nie będzie robil to co Bóg chce i tak jak Bóg chce. I doskonalym przeto nigdy nie będzie« 1). -W wielu miejscach to samo sie powtarza w Ćwiczeniach św. Ignacego. »Zważyć należy — powiedziano tam²) — że dochodzić mamy do końca tego, to jest do zbawienia własnego i bliźnich naszych, nie podług własnej woli naszej, lecz w sposób jaki się P. Bogu podoba: to jest temi środkami, i w takiej mierze, jakimi środkami i w jakiej mierze Bóg zechce, abyśmy doń dochodzili... Wola bowiem Boża powinna być prawidłem, według którego nietylko uczynki nasze, ale i pragnienia nasze mamy miarkować i kierować. Stąd blądzi mocno ten, coby zboczył choćby najmniej od tego prawidła«. Nie latwa to rzecz przyjść do takiej równowagi czyli obojętności, to też O. Belleciusz stara się poprzeć potrzebe tejże wielu argumentami: »Bo, powiada, gdv tak wielce potrzebną jest ta równo-

diu huic dogmati perpendendo insistendum esse, donec intellectus vivaci ejus notione penitus fuerit imbutus". Ibid. p. 39.

<sup>&#</sup>x27;) "Sine hac indifferentia nunquam perveniemus ad perfectionem charitatis, consistentem in conformatione voluntatis nostrae cum divina, vi cujus semper faciamus id, quod Deus vult et quomodo vult. Modus enim, in quo omnium Dominus nos sibi servire cupit, et ad quem indifferentes nos esse oportet, in eo positus est, ut agamus, quod ille nos agere et quomodo cupit. Ad hoc igitur qui indifferens non est, nunquam faciet quod Supremum Numen et quomodo vult. Ergo et perfectus nunquam erit". Ibid. p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Notandum tamen est, hunc finem, scilicet salutem et perfectionem tum propriam, tum alienam procurandam esse non secundum proprium cujuslibet arbitrium et appetitum, sed quo Deus elegerit modo, hac est, per illa media, in eaque mensura, per quam et in qua supremus rerum omnium Dominus eam a nobis procurari voluerit... Voluntas enim Numinis norma sit oportet, quae nostras non modo actiones sed animi etiam desideria regat atque moderetur. Procul igitur errat, qui ab hac regula vel minimum deflectit". P. 55.

waga, że bez niej, jak bez fundamentu, cały gmach duchowny upada, a z drugiej strony obojętność ta jest rzeczą tak przykrą, że przeciw niej cała milość własna obrusza się zbuntowana, postanowilem przeto podać tu wiele argumentów, aby o konieczności jej przekonać 1)\*.

Tę obojętność, jakiej wymaga św. Ignacy, tak względem tego co robić mamy jak i względem tego jak robić, X. Semenenko nazywa wyrzeczeniem się czynności własnej. Dla czego nie używa tego słowa obojętności? Może dla tego, by komu się nie zdawało, jakoby trzeba było być obojętnym i co do tego co Bóg chce, już po poznaniu woli Bożej. Obojętnym powinienem być i gotowym na to czy to lub co innego Bóg mi rozkaże; ale skoro już wiem czego Bóg chce odemnie, nie mogę być na to obojętnym. Mógłby też kto pomyśleć, że powinno się i w uczuciu dojść do zupełnej obojętności na wszystko, co niepodobna, bo natura nasza zawsze ciągnąć nas będzie do tego co jej odpowiada, czego też niepotrzeba, bo owszem w tem właśnie iściu przeciw pociągom natury, w tej walce z nia, leży nasza zasługa.

Sw. Ignacy za tak ważną rzecz uważał ów swój fundament: że należy służyć Bogu tym sposobem jakim Bóg chce, i z niego płynącą obojętność na rodzaj służby, że w braku tej obojętności upatruje przyczynę upadku tak Aniolów jak i pierwszego człowieka<sup>2</sup>), w czem zupełnie zgadza się z nauką św. To-

<sup>1) &</sup>quot;Cum tanta sit hujus aequilibrii necessitas, ut sine illa, non secus ac sublata basi, omnis exercitiorum moles subsidat, ex altera vero parte, cum ejus arduitas tanta sit, ut contra eam omnis amor proprius rebellis consurgat; plura, quae illud persuadeant, argumenta in medium afferre constitui". Ibid. p. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Considera poenam peccati ab Angelis admissi, qui ab ultimo fine suo ob laudatae indifferentiae defectum superbia deviantes, debitum Creatori suo servitium quo ille voluerat modo deferre recusarunt». Ibid. p. 78. "Considera poenam primis parentibus inflictam, atque ideo inflictam, quia per peccatum a suo fine ultimo deflexerunt, atque ob indifferentiae defectum sua conditione haud contenti, cupiebant esse sicut dii, scientes bonum et malum; volebant quidem servire Deo sed in snblimiori, quam ille ordinaverat, statu atque, ut votis potirentur, perverso rerum creatorum usu, media sibi vetita elegerunt". — Ibid. pag. 82.

masza z Akwinu. Pyta mianowicie św. Tomasz, czy Aniolowie i pierwsi nasi rodzice pragnęli być równymi Bogu? Odpowiada, że nie. Tego pragnąć nie mogli. Pragnęli być tylko podobnymi Bogu. Chcieli tego podobieństwa, które im Bóg przeznaczył, chcieli więc tego, co chciał Bóg dla nich. W czemże tedy był ich grzech? W tem, że dojść chcieli do tego podobieństwa nie tym sposobem jakim Bóg chciał żeby doszli, nie idac za popędem łaski, ale własną czynnością postępując 1). Własna tedy czynność była przyczyną upadku Aniolów i pierwszego człowieka; ją też uważa X. Semenenko za najgłówniejszą przeszkodę, za jedyne niemal zło w życiu duchownem. — To pokazuje jak dobrze pojął, wniknął w ducha Ćwiczeń św. Ignacego.

### O miłości Bożej.

padek Adama, jakeśmy widzieli, skutkiem był czynności własnej. Słusznie tedy X. Semenenko czynność własną uważa za źródło wszelkiego złego w stosunku naszym do Boga. Ale zarazem powiada, że Adam upadł z braku milości Boga. Tak w raju jak i teraz na tym padole płaczu, powiada, chodziło i chodzi zawsze o to, jak człowiek odpowie na to pytanie: Czy Bóg czy człowiek? to jest: Czy Bóg czy ja? 2)s. W jestie w padole płaczu.

¹) "Diabolus peccavit appetendo esse, ut Deus, non per aequiparantiam, sed per similitudinem. Voluit similitudinem Dei, quae datur ex gratia, voluit hoc habere per virtutem suae naturae, non ex divino auxilio, secundum Dei dispositionem" (1, q. 63, a. 3). W Adamie "erat inordinatus appettitus similitudinis cum Deo, ut scilicet per virtutem propriae naturae determinaret sibi quid esset bonum et quid malum ad agendum, secundario, ut scilicet, virtute propriae naturae operetur ad beatitudinem consequendam" (2, 2, q. 163, a. 2). "Uterque Deoaequiparare appetiit, in quantum scilicet uterque sibi inniti voluit, contempto divinae regulae ordine" (Ibid.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Piotr Semenenko: Meka i Śmierć Jezusa Chrystusa. Kraków, 1903. Str. 17.

dnej i drugiej pokusie (t. j. odciagającej od dobrego i pociagającej do zlego) na dnie samem leży jedna i ta sama, ostatnia obojga racya, która można jednem pytającem słowem wyrazić: kto z dwojga? Bóg czy czlowiek? Czv wola Boża, prawo Boże? Czy wola człowieka, prawo człowieka? Jednem słowem: Czy Bóg czy ja? - Bądź, że pokusa na naturę naszą działa pociagająco, bądź że odciągająco, zwycięztwo pokusy, albo nasze, nie od tego pociągu zależy, ani od tego odpychania. Przy najwiekszem pociaganiu mógł był Adam zwycieżyć, jak przy podobnem zwyciężył Chrystus Pan. Przy największem odciąganiu już nie Adam, ale Chrystus Pan stanowczo zwycieżył, a potem tylu za Nim i z Nim zwycieżyło. Los tedy pokusy i los nasz zależy w tej walce nie od tego, co na nature działa; on zależy od tego, co tam na dnie dzieje się osoby, kiedy pokusa aż tam dotrze i kiedy osobie naszej w swój sposób zada to pytanie, które kusiciel w swój sposób Adamowi zadal: »Dlaczego Bóg zakazał wam pożywać?« co następnie wciąż nam wszystkim powtarza: Dlaczego nakazal? dlaczego zakazal? i wyzywa nas do odpowiedzi na to straszne: Czy on czy ja? Wiec los walki miedzy pokusą a nami zależy od osoby, od tego jak odpowie: albo: Nie Bóg ale ja! albo też: Nie ja, ale Bóg! Cóż tedy ratuje osobę i daje jej silę do zwyciężenia, pomimo calej przemocy pociagów natury, pomimo calego jej lenistwa i niechęci, pomimo calej jej slabości, pomimo i wbrew wszystkim jej trwogom, strachom, calej grozie cierpienia i śmierci samej? Co? Rzecz cudowna: Milość. Ale i laska, Milość z laski i laska z Milości. Ona jedna może powiedzieć: Nie ja, ale Bóg!... To do milości osoby należy i od milości osoby zależy odważyć się i wymówić ono ostateczne słowo: Nie ja, ale Bóg!«

Z jednej tedy strony, według X. Semenenki, czynność własna, z drugiej brak milości Boga, jest głównem źródłem wszelkiego złego w stosunku naszym do Boga. W jakim będą one do siebie stosunku?

Nie Bóg ale ja! — to czynność własna, to zatwierdzenie swej woli i swego działania. Nie to co Bóg chce i nie tak jak chce, ale co i jak chce ja, bo nie Bóg ale ja! Jest to zarazem zaprzeczeniem miłości Boga a zatwierdzeniem miłości własnej. Bo miłość własna to miłość siebie nadewszystko, zakochanie się w sobie, a tem samem chęć zatwierdzenia zawsze i wszędzie siebie, a nie kochanie Boga nadewszystko, nie zatwierdzanie jego. Więc czynność własna ma swoją racyę w braku miłości Boga. Adam tedy zgrzeszył czynnością własna, ale dla tego, że się nie zdecydował na miłość Boga.

Św. Tomasz naucza, że Adam zgrzeszył czynnością własna, ale zarazem zaznacza ostatnią przyczynę, racyę tej czynności własnej w pierwszym człowieku. Pyta czy pierwszy człowiek, kiedy zerwał jabłko, był przez szatana oszukanym? Drać prawdę za falsz, mówi św. Augustyn, nie jest rzeczą natury, jaką wyszła z rak Stwórcy, ale natury skażonej przez grzech²). Jakim więc sposobem mógł być oszukanym człowiek przed grzechem pierworodnym? A jednak człowiek uwierzył słowom węża! Tak, uwierzył, ale dla tego, że już był zgrzeszył, powiada św. Tomasz, bo grzesznie wyniósł się nad to czem był, ukochał swoją potęgę, zaufał sobie. Jednem słowem zgrzeszył pychą. Pycha też jest racyą wszelkiego grzechu i jest na dnie każdego³). Że zaś pycha jest odwróceniem od Boga, więc jest zaprzeczeniem milości.

Pierwszy człowiek, przed upadkiem, nie był jeszcze zatwierdził w sobie miłości Bożej, i dlatego mógł być w tem kuszonym i upaść; ale nie miał w naturze swojej nie przeci-

<sup>1)</sup> Utrum homo in primo statu decipi potuisset? (1, q. 94, a. 4).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Approbare vera pro falsis, non est natura instituti hominis, sed poena damnati". (Ibidem).

<sup>3) &</sup>quot;Illa seductio mulieris etsi praecesserit peccatum operis, subsecuta tamen est peccatum internae elationis... Mulier verbo serpentis non crederet, nisi iam inesset menti ejus amor propriae potestatis et quaedam de se superba praesumptio". (Ibid.) "Superbia proprie respicit defectum subjectionis hominis ad Deum, secundum scilicet quod aliquis se extollit supra id, quod est sibi praefixum secundum divinam regulam vel mensuram... Manifestum autem est, quod hoc ipsum quod est non subjici Deo est averti a Deo" (2, 2, q. 162, a 5). "Aversio a Deo, quae formaliter complet rationem peccati, pertinet ad superbiam per se, ad alia autem peccata ex consequenti; et inde est, quod superbia habet rationem primi peccati, et est etiam principium omnium peccatorum". (Ibid. a. 7).

wnego milości Bożej, owszem, natura jego zwrócona byla do Boga, z natury swojej, naturalnie kochał Boga nadewszystko, to jest, wiecej niż siebie i niż wszystko inne. W nas jest już w naturze naszej nie-milość Boga zatwierdzona przez grzech pierworodny. My już mamy w sobie te sklonność kochania siebie a nie Boga nadewszystko, a tem samem mamy sklonność do czynności własnej. I dla tego przed grzechem człowiek nie potrzebował laski do tego, aby kochał Boga nadewszystko naturalnym sposobem, choć musiał go Bóg do tego sklaniać i poruszać swojem dzialaniem. Po grzechu potrzebuje nie tylko poruszenia Bożego, które w dzisiejszym stanie jest laska uczynkowa, ale i laski uświęcającej, któraby uzdrowila zepsuta nature 1). Po grzechu pierworodnym jest egoista, siebie we wszystkiem szuka i siebie nadewszystko kocha, i tylko pod wplywem laski robi coś bezinteresownie, powiada św. Bonawentura 2). I dla tego też X. Semenenko czynnoć własną uważa za najwieksze zle w życiu duchownem, że jest wyplywem niemilości Boga. Stad też wyciaga jako następstwo konieczne, potrzebę niezbędną po grzechu pierworodnym walki z natura nasza, zabicia jej, i wyrzeczenia się siebie. »Przed upadkiem to życie przyrodzone było tylko niższą stroną życia ludzkiego, jakby odbiciem wyższego, nadprzyrodzonego; to zaś bylo tylko podniesieniem przyrodzonego. Po upadku, życie

¹) "Homo in statu naturae integrae dilectionem sui ipsius referebat ad amorem Dei sicut ad finem, et similiter dilectionem omnium aliarum rerum; et ita Deum diligebat plus quam seipsum et super omnia. Sed in statu naturae corruptae homo ab hoc deficit, secundum appetitum voluntatis rationalis, quae propter corruptionem naturae sequitur bonum privatum, nisi sanetur per gratiam Dei". — Homo in statu "naturae integrae non indigebat dono gratiae, superadditae naturalibus bonis, ad diligendum Deum naturaliter super omnia, licet indigeret auxilio Dei ad hoc eum moventis; sed in statu naturae corruptae indiget homo etiam ad hoc auxilio gratiae naturam sanantis" (1, 2, q. 109, a. 3, c.).

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> "Affectus enim hominis recurvus est et mercenarius, quantum est de se. Unde quod facit, intendendo proprium commodum facit: sed cum divina gratia supervenit, sic hominem totum gratum facit, ut sive ad utilitatem proximi, sive ad honorem Dei velit, totum gratis facit impendere" (II Sent. Dist. 26, a. 1, qu. 1).

przyrodzone stało się wrogiem nadprzyrodzonego, i to na życie i śmierć. Każde z nich istnieje tylko kosztem przeciwnika. Dla tego po upadku człowieka nie można z tą zepsutą naturą, jaka nam została, wchodzić w jakieś układy, w jakieś reformy ulepszające, w jakieś podniesienie jej do sfer wyższych. Tu nie już podniesienia, ale przemienienia życia potrzeba, to jest, zagłady przyrodzonego a stworzenia nadprzyrodzonego życia¹)«. — Przed grzechem pierworodnym nie potrzeba było owego zaparcia samego siebie, o którem mówi Ewangelia (Łuk. IX. 23); ale po grzechu, kiedy pierwszy człowiek wyrzekł: »Nie Bóg ale ja!« i to w nas wciąż się odzywa, aby zniszczyć ten nieporządek, musimy wyrzekać się siebie każdej chwili, to jest zaprzeczać siebie, by zatwierdzić Boga: »Nie ja ale Bóg!«

### Zasługi:

gozynki nasze, uczynione bez laski — a przez laskę tu rozumiemy laskę uczynkową - nic nie są warte dla życia wiecznego, to jest nie są zasługującymi na życie wieczne. -Według św. Ignacego bowiem, jakeśmy widzieli »najświętsze uczynki, jeśli nie są spełnione według woli Bożej, żadnej wartości nie maja«. Ale uczynki czynione z Woli Bożej sa zarazem czynione z laską Bożą, bo niema watpliwości, że P. Bóg daje swa laskę, swej pomocy użycza czlowiekowi w tem co chee aby uczynil, i laska ta zarazem mu towarzyszy, aby to co Bóg chce, czynil także tak jak Bóg chce; do tego zaś czego nie chce aby człowiek robil, albo nie chce, aby człowiek tak robil jak robi, laski swej nie użycza ani czlowiekowi nie pomaga. Słyszeliśmy św. Tomasza utrzymującego, że podobieństwo Boże, a więc to co Bóg chce dla czlowieka, osiąga się za laską Bożą i według porządku naznaczonego przez Boga ex divino auxilio secundum Dei dispositionem.

<sup>1) &</sup>quot;Mistyka", str 20.

Nie wszyscy jednak teologowie zgadzają się na to, żeby tylko uczynki czynione za laską Bożą uczynkową były zasługującymi na żywot wieczny. Są tacy, co utrzymują, że dosyć jest by człowiek był w stanie laski, to jest miał łaskę uświęcającą. — Św. Tomasz ma w Summie teologicznej osobny rozdział rozbierający tę kwestyę, a mianowicie: "Czy ten, który jest w stanie łaski uświęcającej, może sam przez się uczynić coś dobrego i ustrzedz się grzechu bez pomocy łaski uczynkowej?"). — Zobaczmy, jaka na to pytanie daje odpowiedź.

Jak zwykle, św. Tomasz stawia najprzód trudności, na które następnie odpowiada, rzecz samą wprzódy udowodniwszy i wyjaśniwszy: Zdawałoby się, powiada, że ten co już jest w stanie łaski uświęcającej, nie potrzebuje laski uczynkowej, aby dobrze czynić i strzedz się grzechu. 1°) Inaczej bowiem laska uświęcająca napróżno byłaby daną lub byłaby niedoskonała, skoroby nie mogla sama spełnić tego, na co jest daną t. j. abyśmy mogli czynić dobrze i strzedz się grzechu. 2°) Prócz tego, przez laskę uświęcającą Duch św. w nas mieszka, a przecie Duch św. jako wszechmocny wystarcza, by nas skłaniać do czynienia dobrego a unikania złego. 3°) Nareszcie, jeśli człowiek, już będąc w stanie laski potrzebowałby innej jeszcze laski, aby dobrze czynić i grzechu się wystrzegać, tak samo otrzymawszy ową drugą łaskę, będzie potrzebował znowu innej laski i tak w nieskończoność, co być nie może ²)».

¹) 1, 2, qu. 109, a. 9. "Utrum ille, qui jam consecutus est gratiam, per seipsum possit operari bonum et vitare peccatum absque alio auxilio gratiae".

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> "Ad nonum sic proceditur. Videtur quod ille qui jam consecutus est gratiam, per seipsum possit operari bonum et vitare peccatum absque alio auxilio gratiae. Unumquodque enim aut frustra est, aut imperfectum, si non implet illud ad quod datur. Sed gratia ad hoc datur nobis ut possimus bonum facere, et vitare peccatum. Si igitur per gratiam hoc homo non potest, videtur quod vel gratia sit frustra data, vel sit imperfecta. 2. Praeterea. Per gratiam ipse Spiritus Sanctus in nobis habitat, secundum illud ad Corinth III, 16 Nescitis quia templum Dei estis et Spiritus Sanctus habitat in v.bis? Sed Spiritus Sanctus, cum sit omnipotens, sufficiens est ut nos inducat ad bene operandum, et ut nos a peccato custodiat. Ergo homo gratiam consecutus

Postawiwszy tak te trudności, rozbiera samąż kwestyę i stara się ją wyświetlić: "Św. Augustyn powiada, że jako oko, choć calkiem zdrowe, bez pomocy światla widzieć nie może, tak samo i człowiek, choć usprawiedliwiony, to jest odzyskawszy zdrowie duszy, nie może jednak żyć sprawiedliwie nie wspomożony przez Boga wiecznem światlem sprawiedliwości. Usprawiedliwieni zaś bywamy przez laskę uświęcającą. Człowiek więc mając już laskę uświęcającą potrzebuje jeszcze pomocy laski uczynkowej aby żyć dobrze 1)«.

Tak tedy odpowiada na pytanie na początku postawione: Człowiek aby żył dobrze potrzebuje podwójnej pomocy Bożej; raz jako daru stałego, któryby naturę zepsutą ludzką uleczył i podniósł, by mogla wydawać uczynki zasługujące na życie wieczne; następnie potrzebuje być od Boga poruszonym do działania. Otóż człowiek w stanie łaski będąc, nie potrzebuje innej łaski jako daru stałego, któraby znowu uleczyla i podniosła naturę ludzką, ale potrzebuje łaski jako poruszenia od Boga do działania, a to z dwóch powodów: raz dlatego, że żadna rzecz stworzona nie może przyjść do jakiegokolwiek aktu, jeśli nie jest poruszoną działaniem Bożem; a powtóre i dlatego, że choć natura uleczoną jest przez laskę, zostaje w niej wszakże zepsucie ciała, którem służy zakonowi grzechu, jak powiada św. Pawel; zostaje także pewna ciemnota

potest utrumque praedictorum absque alio auxilio gratiae. 3. Praeterea. Si homo consecutus gratiam adhue alio auxilio gratiae indiget ad hoc quod recte vivat et a peccato abstineat, pari ratione etsi illud aliud auxilium gratiae consecutus fuerit, adhue alio auxilio gratiae indigebit. Procedetur ergo in infinitum: quod est inconveniens. Ergo ille qui est in gratia, non indiget alio auxilio gratiae ad hoc quod bene operetur et a peccato abstineat".

<sup>&</sup>quot;) "Sed contra est qud Augustinus dixit in Lib. de natura et gratia (cap. XXVI, circ. fin.) quod sicut oculus corporis plenissime sanus, nisi candore lucis adiutus, non potest cernere: sic et homo perfectissime etiam justificatus, nisi aeterna luce justitiae divinitus adiuvetur recte non potest vivere. Sed justificatio fit per gratiam, secundum illud Rom. III, 24. Justificati gratis per gratiam ipsius. Ergo etiam homo jam habens gratiam indiget alio auxilio gratiae ad hoc quod recte vivat".

w umyśle, która sprawia, jak powiada tenże Apostol, że so cobyśmy prosić mieli, jako potrzeba, nie wiemy; dla różnych bowiem okoliczności i dla tego że i siebie nie znamy dobrze, nie możemy na pewno wiedzieć, co nam jest pożytecznem, jak powiada Pismo św., że smyśli ludzkie są bojażliwe, i niepewne opatrzności; i dlatego konieczną jest rzeczą dla nas, aby nami kierowal i nas zaslanial Bóg, który wszystko widzi i wszystko może; i ci co są w stanie laski muszą także mówić: sł nie wwódź nas w pokuszenie: i sBądź wola Twoja jako w Niebie, tak i na ziemi!):.

W końcu św. Tomasz odpowiada na trudności na początku polożone: »Na pierwszą trudność to się odpowiada, że laska uświęcająca nie na to jest dana, abyśmy już nie potrzebowali dalszej pomocy Bożej; potrzebuje bowiem wszelkie stwo-

<sup>1) &</sup>quot;Respondeo dicendum, quod, sicut supra dictum est, homo ad recte vivendum dupliciter auxilio Dei indiget: uno quidem modo quantum ad aliquod habituale donum, per quod natura humana corrupta sanctur, et etiam sanata elevetur ad operanda opera meritoria vitae aeternae, quae excedunt proportionem naturae; alio modo indiget homo anxilio gratiae, ut a Deo moveatur ad agendum. Quantum igitur ad primum auxilii modum homo in gratia existens non indiget alio auxilio gratiae, quasi aliquo alio habitu infuso. Indiget tamen auxilio gratiae secundum alium modum, ut scilicet a Deo moveatur ad recte agendum: et hoc propter duo. Primo quidem ratione generali, propter hoc quod, sicut supra dictum est, nulla res creata potest in quemcumque actum prodire nisi virtute motionis divinae. Secundo ratione speciali propter conditionem status humanae naturae: quae quidem licet per gratiam sanetur quantum ad mentem, remanet tamen in ea corruptio et infectio quantum ad carnem, per quam servit legi peccati, ut dicitur ad Rom. VII, 25. Remanet etiam quaedam ignorantiae obscuritas, secundum quam, ut etiam dicitur Rom. VIII, 26, quid oremus, sicut oportet, nescimus: propter varios enim rerum eventus, et quia etiam nos ipsos non perfecte cognoscimus, non possumus ad plenum scire quid nobis expediat, secundum illud Sap. IX, 14. Cogitationes mortalium timidae et incertae providentiae nostrae. Et ideo necesse est nobis ut a Deo dirigamur et protegamur, qui omnia novit et omnia potest. Et propter hoc etiam renatis in filios Dei per gratiam convenit dicere: Et ne nos inducas in tentationem: et Fiat voluntas tua, sicut in coelo et in terra, et caetera quae in oratione dominica continentur ad hoc pertinentia".

rzenie, aby Bóg zachował to dobro, które ma od Boga. Jeśli tedy człowiek otrzymawszy już łaskę potrzebuje jeszcze pomocy Bożej, nie wypływa z tego, żeby łaska dana była daną na próżno, albo żeby była niedoskonałą. Owszem, nawet w niebie, gdzie łaska będzie najzupelniej doskonałą, człowiek będzie potrzebował pomocy Bożej. Tu zaś na ziemi, łaska pod pewnym względem niedoskonałą jest, o ile nie w zupelności ulecza człowieka. Na drugą trudność odpowiedzieć należy, że działanie Ducha świętego, które nas porusza i zasłania, nie ogranicza się na udzieleniu nam łaski uświęcającej; ale prócz tego nas do działania porusza. Na trzecią trudność to się powiada, że ona dowodzi tylko, iż człowiek nie potrzebuje innej łaski uświęcającej, nie zaś, żeby żadnej innej łaski już nie potrzebował le.

Bardzo wyraźnie tedy św. Tomasz wymaga do każdego uczynku zasługującego na żywot wieczny łaski uczynkowej — poruszenia Bożego. Ale pytają niektórzy teologowie, czy to poruszenie Boże, o którem mówi św. Tomasz, nie może być owe zwykle, nazwane w filozozofii concursus divinus, potrzebne do każdego aktu ludzkiego, aby był możliwy? Że tu mowa o poruszeniu Bożem przez laskę, dosyć przeczytać uważnie cały rozdział, który przecież ma dowodzić konieczności auxilii gratiae,co z pewnością oznacza łaskę uczynkową. Zresztą mówi w innem miejscu: "Bóg porusza wolę ludzką zawsze, w jakiemkolwiek działaniu człowieka, ku dobru w ogóle, i bez

<sup>&#</sup>x27;) "Ad primum ergo dicendum, quod donum habitualis gratiae non ad hoc datur nobis ut per ipsum non indigeamus ulterius divino auxilio: indiget euim quaelibet creatura ut a Deo conservetur in bono quod ab eo accepit. Et ideo si post acceptam gratiam homo adhuc indiget divino auxilio, non potest concludi, quod gratia sit in vanum data, vel quod sit imperfecta: quia etiam in statu gloriae, quando gratia erit omnino perfecta, homo divino auxilio indigebit. Hic autem aliqualiter gratia imperfecta est, in quantum hominem non totaliter sanat, ut dictum est. Ad secundum dicendum, quod operatio Spiritus Sancti, quae nos movet et protegit, non circumscribitur per effectum habitualis doni. quod in nobis causat; sed praeter hunc effectum nos movet, et protegit cum Patre et Filio. Ad tertium dicendum quod ratio illa concludit; quod homo non indigeat alia habituali gratia".

takiego poruszenia człowiek nie może chcieć czegoś. Ale człowiek rozumem swoim sklania się do chcenia tego lub owego, dobra prawdziwego lub zlego, które jednak wydaje mu się dobrem. Czasem jednak Bóg osobliwszym sposobem porusza niektórych do chcenia jakiegoś dobra w szczególności, i to ma miejsce w tych, których porusza przez laske 1)«. - Concursus divinus tedy nie porusza człowieka do czegoś szczególnego, oznaczonego, a laska Boża to czyni. Św. Tomasz zaś dowodzi potrzeby laski uczynkowej nie tylko z tej racyi, że żadne stworzenie nie przychodzi do aktu bez Bożego poruszenia, ale także z tej drugiej, że po grzechu piérworodnym natura nasza jest zepsutą, stąd nie wie człowiek co dla niego jest pożytecznem i ciągnionym bywa do rzeczy przeciwnej jak powiada św. Pawel: »Widze inny zakon w członkach moich, sprzeciwiający się zakonowi umyslu mojego i biorący mię w niewolęs - i dlatego potrzebuje kierunku Bożego, wskazania czego ma chcieć i pomocy od Boga, by mógł tego chcieć pokazuje tem samem św. Tomasz, że mówi o poruszeniu Bożem nie o tem, które się zowie concursus divinus, ale o poruszeniu ku dobremu w szczególności, oznaczonemu, a wiec o lasce uczynkowej.

Rzecz ta, o której tu mówimy, jest bardzo ważną. Nie jest bowiem rzeczą malej doniosłości w następstwach wiedzieć o tem, że uczynki nasze na to, aby były zasługującymi na życie wieczne, muszą być uczynione z łaską uczynkową, to jest, że łaska Boża musi nas poruszać do ich uczynienia. Wtedy P. Bóg działa w nas pierwszy, bo nas porusza do działania, i to działania już oznaczonego, a my tylko współdziałamy. A tem samem inicyatywa, zapoczątkowanie działania, to co robić mamy i jak robić, nie od nas wychodzi, ale od Boga, nie od nas

<sup>&#</sup>x27;) "Deus movet voluntatem hominis sicut motor universalis, ad universale objectum voluntatis, quod est bonum et sine hac universali motione homo non potest aliquid velle. Sed homo per rationem determinat se ad volendum hoc vel illud, quod est verum bonum, vel apparens bonum. Sed tamen interdum specialiter Deus movet aliquos ad aliquid determinate volendum, qud est bonum, sicut in his, quos movet per gratiam". (1, 2, q. 9, a. 6 ad 3).

zależy ale od Boga. Przyjęcie tego za pewnik zmienia w zupelności nasze zapatrywanie się na życie wewnetrzne i zewnetrzne. Jeśli bowiem nie wymaga się laski uczynkowej do tego, aby uczynki nasze były zasługującymi na życie wieczne; ale wystarcza być w stanie laski uświecającej, cokolwiek się uczyni, byleby rzecz byla dobrą w sobie i dla Boga uczyniona, będzie zasługującem na życie wieczne. Bedzie mógł tedy człowiek działać sam z siebie z całą swobodą, sam z siebie urządzać swoje życie wewnetrzne i zewnetrzne, wybierać umartwienia, praktyki pobożne jakie mu się podoba. Jeśli zaś wymagana jest nadto laska uczynkowa, człowiek wtedy w zupelnej jest zależności, musi bowiem najprzód upewnić się czy ma laskę, ciagle jej wyczekiwać, wypraszać ja sobie i oglądać się na nia. A jakżeż zupelnie inaczej przedstawia się wtedy konieczność wyrzeczenia się siebie! Przybiera ona daleko większe rozmiary. Nie tylko bowiem wyrzekać się mamy tego wszystkiego co jest zlem, niedoskonalem, ale nadto własnej naszej czynności, własnej inicyatywy, własnych projektów.

### O działaniu łaski Bożej.

ziałanie w nas laski Bożej nie male przedstawia trudności; różne też były zdania o niem. Z heretyków, Pellagiusz powiadał: Nie laska działa, ale ja; Luter: Nie ja, ale laska. Między teologami katolickimi dwie szkoły pierwsze miejsce trzymają: Moliniści, którzy powiadają: Ja z laską działam, i Tomiści: Łaska przezemnie działa. Św. Pawel zaś mówił: Łaska Boża ze mną 1).

Pierwsza trudność jaka się przedstawia jest w tem, że laska jest działaniem Bożem i zarazem działaniem naszem własnem. Jeśli w nas są myśli dobre i pragnienia dobre, to te myśli i pragnienia nie są tylko skutkiem działania laski Bożej,

<sup>1)</sup> Teologia Universalis auctore R. P. Hilario. Tom I, p. 75.

ale są samąż łaską Bożą, samemże działaniem Bożem ¹). — Ale toż samo działanie jest zarazem naszem, bo czyż może ktoś być pobudzonym do myślenia i pragnienia nie myśląc i nie pragnąc?²) Działaniem jest naszem, choć niedobrowolnem³). Trudność ta jednak zachodzi nie tylko w działaniu łaski, ale w ogóle w wytłómaczeniu wszelkiego działania niedobrowolnego. Są myśli, uczucia, zachcenia w nas, choć ich nieraz nie chcieliśmy mieć, choć je chcemy z siebie wyrzucić, Sa wiec nasze i nie nasze.

Następna trudność jest w tem, że laska nie tylko jest pobudzająca, działającą w nas, ale także współdziałającą, to znaczy, że współdziałanie nasze lasce jest także działaniem laski. Kiedy bowiem zgadzamy się na laskę, to nasze zgodzenie się jest także laską. Bóg bowiem jest, jako mówi św. Pawel który sprawuje w was i chcieć i wykonać. (Filip. II, 13) Prawda, że Bóg nie uświęca nas bez nas, powiada św. Tomasz, bo oczekuje zgodzenia się naszej wolnej woli, ale to zgodzenie się nie jest przyczyną laski, ale jej skutkiem; i dlatego cale uświęcenie należy do laski 4). Jak tedy zrozumieć, że mimo

<sup>&#</sup>x27;) "Illustrationes intellectus et inspirationes voluntatis sunt de ratione gratiae actualis et non solum ejus effectus". Mazzella. De Gratia. 1880, p. 102.

<sup>2) &</sup>quot;Fieri enim non potest, ut quis sine suo actu ad cogitandum et desiderandum excitetur". Ibid. p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> "Actus intellectus et voluntatis, in quibus gratia pura excitans, passive inspecta, consistit, sunt actus indeliberati: ad quos proinde efficiendos facultates nostrae vitaliter quidem, non vero libere concurrunt. Ergo fiunt in homine sed non ab homine". Mazzella. Ibid. p. 87. Co znaczy passive, tłómaczy Mazzella: "Gratia consistit in illustratione mentis et inspiratione voluntatis. Illustratio et inspiratio potest sumi active et passive. Active est operatio qua Deus mentem illustrat voluntatemque movet. Passive est effectus hujus operationis. Quae duo separari non possunt". At quid sunt inspiratio et illustratio passiva? "Consistunt in duplici actione vitali intellectus et voluntatis, utique supernaturalis".

<sup>&#</sup>x27;) "Deus non sine nobis nos justificat: quia per motum liberi arbitrii, dum justificamur, Dei justificae consentimus. Ille tamen motus non est causa gratiae sed effectus; unde tota operatio pertinet ad gratiam". (1, 1, q. 111, a. 2, ad 2).

to, zachowana jest wolna wola, skoro wola kiedy się zgadza na laskę, także jest przez laskę poruszoną?

Zobaczmy co mówią o tem teologowie.

Tomiści powiadają: Wola jest sama przez się obojętną, to jest nie zdeterminowaną, nie skierowaną ku jednemu czemuś; nie może być w niej tej determinacyi, kierunku ku czemuś, inaczej przestałaby być wolną. Sama zaś z siebie nie może się zdeterminować, skierować, bo jest władzą tylko a nie czynem (potentia non actus). Bóg więc musi ją do czegoś skierować, zdeterminować. I rzeczywiście, jeśliby Bóg nie determinował, nie kierował nią, ale sama z siebie byłaby się kierowała, determinowała, uczynek zasługujący na życie wieczne, wzięty w sobie, uważany w całości swej, nie należałby do Boga, do jego łaski, ale do woli, i człowiek tem samem byłby pierwszą przyczyną swego zbawienia. Co być nie może, powiadają Tomiści. Ale zapytamy wtedy, gdzie będzie w takim razie wolna wola, skoro wola jest już przez Boga skierowaną w każdym wypadku ku jednemu czemuś?

Moliniści inaczej rzecz tłómaczą. Odrzucają oni ową determinacyę woli. Wolność woli zależy na tem, powiadają, że wola ma wolny wybór i może działać albo nie działać. Gdyby zaś była poprzednio już skierowaną ku jednemu czemuś, nie moglaby już sama wybierać i musiałaby działać ). Bardzo słusznie. Ale i tu zapytamy: w takim razie jakim sposobem uczynek z laski uczyniony będzie głównie lasce a nie człowiekowi przypisany, skoro wola sama z siebie by się determinowała, kierowała? My ostatecznie sami sobie zawdzięczać będziemy zbawienie nasze.

Jesteśmy wobec tajemnicy, i nic dziwnego, że jej zrozumieć nie możemy, bo tajemnica jest ponad rozumem; ale tajemnica ta tłomaczona przez jedną i drugą szkolę zdaje się zawierać sprzeczności, to jest być się wydaje przeciwko

<sup>1) &</sup>quot;Id quod movet voluntatem ad agendum libere nequit esse phisica praedeterminatio, antecedeus enim determinatio ad unum impedit electionem inter plura, in quo consistit libertas, et etiam tune voluntas non potest jam agere vel non agere, quod etiam pertinet ad libertatem". Mazzella. Ibid. p. 501.

rozumowi. To dowodzi tylko, że tłómaczenia owe są niedokładne.

X. Semenenko miał w tem swoje własne wytłomaczenie. Powiadał, że ów spór między Tomistami i Molinistami nigdy się nie zakończy, bo ma swoje źródło w teoryach filozoficznych jakie przyjmują. Nie usunie się więc tego antagonizmu czyli dualizmu, aż kiedy się wprowadzi nie nowe, ale pełniejsze teorye filozoficzne <sup>1</sup>). I te stara się sam wprowadzić. Zobaczmy tedy jak się rzecz cała według X. Semenenki tłómaczy.

Widzieliśmy że myśli, uczucia, pragnienia dobre, są nie tylko przez łaskę wywołane, ale są samemże działaniem łaski, są łaskąż sama, nasze zaś są o tyle o ile w nas one są, choć nie z nas, i o ile we władzach naszych się odbywają?). Samoż chcenie i tych myśli, i tych uczuć, i tych pragnień jest także łaską, i to nie w tem znaczeniu, jakeśmy już widzieli, żeby, jak to bywa w naturalnem działaniu, P. Bóg dawał człowiekowi chcenie dobra ogólnego, a człowiek sam kierował się ku temu lub owemu dobru, albo prawdziwemu albo i nieprawdziwemu, a tem samem złemu; ale w tem znaczeniu, że P. Bóg daje człowiekowi chcenie dobra szczególowego, oznaczonego 3). A cóż będzie tedy naszego, własnego, kiedy uczynek nasz jest wolnym? Boć jeśli Duch św. porusza wolę tak by ona wolno działała, trzeba żeby i ona była sprawczynią uczynku — powiada św. Tomasz 4). W czem tedy jest ta jej wolność? Jakim

<sup>&#</sup>x27;) "Oppositio et pugna inter Molinistas et Thomistas est perpetua, quia ex ipsa natura theoriarum philosophicarum oritur. Atque proinde nunquam potest tolli hic antagonismus seu dualismus nisi inducantur, non dicam, novae, sed pleniores philosophicae theoriae. Haec plenior vero theoria philosophica praecipue est ea quae affirmat: 1. distinctionem realem inter naturam ac personam; 2 in cooperatione hominis cum gratia principium quod cooperatur esse personam, et voluntatem (naturam) principium quo". (W rekopisie).

<sup>2) &</sup>quot;Sunt actus indeliberati, ad quos proinde efficiendos facultates nostrae vitaliter quidem, non vero libere concurrunt. Ergo fiunt in homine, sed non ab homine". Mazzella, p. 87.

<sup>3) &</sup>quot;In his quae Deus movet per gratiam, movet ad aliquid determinate volendum" (1—2, q. 9, a. 6, ad 3).

<sup>&#</sup>x27;) "Oportet quod sic voluntas moveatur a Spiritu Sancto ad diligendum, quod etiam ipsa sit efficiens suum actum" (2, 2, qu. 23 a. 2 c.).

sposobem poruszenie Boże staje się naprawdę naszem? — W tem, że możemy nie działać, to jest, nie przyjąć Bożego działania. Duch św., mówi dalej św. Tomasz, nie tak porusza wolę do działania, jak się porusza jakiemś narzędziem, które choć przyczynia się do dzieła, nie może jednak samo z siebie działać lub nie działać np. pióro, choć pisze, ale od niego nie zależy pisać lub nie pisać. Bo wtedy nie byłoby wolnej woli ani zasługi ¹). I Sobór Trydencki orzeka, że człowiek przyjmując laskę Bożą, ze swej strony działa także, bo mógłby tę laskę odrzucić ²). Naszem tedy jest przyjęcie lub nieprzyjęcie działania Bożego i w tem wolność woli się ratuje.

Ale jak może wola działać lub nie działać, skoro już działa pod łaską Bożą? Widzieliśmy bowiem, że P. Bóg daje samoż chcenie czegoś oznaczonego. Jak może umysł nie być oświeconym, wola nie natchnioną przez Boga, skoro już jest umysł oświecony a wola natchnioną?

Dla wytłomaczenia tego wprowadza X. Semenenko odróżnienie scholastyczne osoby od natury. »Od natury człowieka, powiada, odróżnić należy jego osobę... W piśmie św. powiedziano: »Będziesz miłował P. Boga twego ze wszystkiego serca twego i ze wszystkiej duszy twojej i ze wszystkiego umysłu twego«. Co innego więc jest serce, dusza, umysł, wola, a co innego osoba, do której one należa, której są. I Zbawiciel każe nienawidzieć duszę swoją; co innego więc dusza, a co innego ten co ją ma nienawidzieć ³)». — Otóż wola działając nie może nie działać, chcąc czegoś nie może nie chcieć tego; umysł oświecony nie może nie być oświeconym, myśląc o czemś nie może nie myśleć o tem; ale może osoba nie przyjąć tego działania, tego chcenia, nie przyjąć tego oświecenia, tych my-

<sup>1) &</sup>quot;Non potest dici quod sic moveat Spiritus Sanctus voluntatem ad actum diligendi sicut movetur instrumentum, quod etsi sit principium actus, non tamen est in ipso agere vel non agere. Sic enim etiam tolleretur ratio voluntarii, et excluderetur ratio meriti" (Ibid.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Tangente Deo cor hominis per Spiritus Sancti inspirationem neque homo ipse nihil omnino agat inspirationem illam recipiens, quippe qui illam et abjicere potest". Sess. 6, cap. 5.

<sup>3) &</sup>quot;Mistyka,", str. 13.

sli, i póki osoba nie przyjmie chcenia tego, myśli tych, nie są wolne i za nie człowiek nie odpowiada. Osoba tedy przyjmuje chcenie to, które jest w woli, robi je swojem, a tem samem chce; a ponieważ to chcenie jest poruszeniem łaski, więc osoba chce z łaski. A wtedy, i tylko wtedy, akt łaski jest aktem woli naszej, a jednak różnym od przyjęcia przez nas tej łaski. We współdziałaniu naszem z łaską Bożą osoba jest tym, który współdziała, a natura czyli wola tem czem człowiek współdziała, osoba principium quod, wola principium quo. A że natura nasza jest podniesioną przez łaskę uświęcającą i już jest pod działaniem Ducha św.; my przeto z łaską jesteśmy współprzyczyną uczynku zasługującego na życie wieczne, bo jesteśmy z Duchem św. dwaj działający, ale skutek działania i samoż działanie należy się łasce.

Z tego wypływa, że ponieważ laska Boża działa pierwsza, a ja tylko z nią współdziałam, nie ja z łaską tedy ani łaska przezemnie działa, ale łaska ze mną. Powinienem więc tylko wtedy działać, kiedy we mnie działa laska Boża. Stąd X. Semenenko stawia na pierwszem miejscu, jako prawo zasadnicze Mistyki: że: w życiu nadprzyrodzonem nie powinniśmy na nic sami się porywać!). I z tej strony tedy okazuje się konieczność potępienia czynności własnej.

#### Zastosowanie do życia społecznego,

o przedstawianie czynności własnej jako największego nieprzyjaciela w życiu naszem duchownem, to iście li-tylko we wszystkiem za łaską Bożą, czy nie pociąga za sobą zupelnego zaniechania wszelkiej pracy nad sobą i dla innych? Odpowiemy na to zaraz, ale wprzódy rozbierzmy inne jeszcze pytanie: Czy podobna wiedzieć kiedy laska Boża w nas działa, a kiedy natura nasza, to jest kiedy czynność własna wybiega

<sup>&#</sup>x27;) Mistyka, str. 27.

naprzód? W tem właśnie leży cała nauka i praktyka życia wewnetrznego, nauka rozeznawania duchów, aby poznać czy działa w nas laska Boża czy natura. X. Semenenko w swej Mistyce wykłada obszernie znaki czynności własnej 1), daje też wskazówki kiedy działać mamy 2). P. Bóg użycza nam zawsze laski swej w rzeczach, których od nas wymaga. A wymaga spełniania naszych obowiazków, unikania grzechu. Jeśli coś szczególnego chce od nas, daje nam to poznać. »P. Bóg rzeczy niepodobnych nam nie nakazuje, powiada Sobór Trydencki, a nakazując coś, każe robić co możemy i prosić o to, co przechodzi nasza możność i pomaga byśmy to uczynić mogli<sup>3</sup>)s. Jeśli tedy możesz, rób, bo masz do tego łaske. Np. czujesz gotowość do przebaczenia nieprzyjacielowi, czujesz milość dla P. Boga, latwo ci jest posluchać, upokorzyć się; uznaj tedy laskę Boża, dziękuj za nia i pod jej wpływem rób odpowiednie akty. Jeśli widzisz, że ci trudno to przychodzi, że nie możesz zdobyć się na przebaczenie, że milości w sobie żadnej nie czujesz, ciężko ci posłuchać, upokorzyć się; proś o łaskę i wierz, ufaj, że ci ja Bóg da, zaraz, jeśli rzecz nie cierpi zwłoki, jeśli nie, to proś tak długo aż tej laski nie otrzymasz i rólo wtedy gdy ja będziesz miał. Modlitwa tedy jest tym wielkim czynnikiem w naszem współdziałaniu z laską Bożą; owszem działanie nasze całe streszcza się w modlitwie, jeśli modlitwę weźmiemy w tem znaczeniu ogólnem jako podniesienie myśli naszej do Boga, jako błagalny wzrok zwrócony do Boga. X. Semenenko cala też nasza czynność wewnętrzna poklada w modlitwie. Jest to jedna z cech jego systemu ascetycznego, a jeśli osobnego rozdziału temu nie poświęcamy, to dla tego, że i rzecz sama i zastosowanie jej nie jest jego własnem. Wział je od św. Alfonsa Liguorego.

Św. Alfons współdziałanie nasze z laską opierał na modlitwie. Łaski, według niego, zawarunkowane są modlitwa:

<sup>1)</sup> Tamże, str. 127 i nastepne.

<sup>2)</sup> Tamże, str. 41 i następne.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Deus impossibilia non jubet, sed jubendo monet et facere quod possis, et petere quod non possis, et adjuvat ut possis". Vide S Alfonso Liguori. Il gran mezzo della Prieghiera.

P. Bóg daje swą laskę, w zwyklym porządku rzeczy tym, co o nia prosza. I tak: nikogo nad sily nie pozwala kusić; jeśli dopuszcza na nas pokusy, daje też zawsze odpowiednie laski, ale każe o nie prosić. Daje tym, co go prosza. »Módlcie sie, abyście nie weszli w pokuszenies, (Łuk. XXII, 40). I dlatego »zawżdy modlić się potrzeba a nie ustawać«. (Łuk XVIII). Aniolowie upadli, powiada św. Gelaziusz Papież, bo sie nie modlili '). - To samo o Adamie utrzymuje św. Tomasz 2), i o św. Piotrze św. Augustyn 3). - A czy do modlitwy nie trzeba laski Bożej? Tak, odpowiada św. Alfons, ale laskę modlitwy P. Bóg daje zawsze i każdemu. Duch św. wciaż nas do modlitwy pobudza »Duch dopomaga krewkości naszej, albowiem o cobyśmy prosić mieli, jako potrzeba nie wiemy: ale sam Duch prosi za nami wzdychaniem niewymownem«. (Rzym. VIII. 26). A iż jesteście synowie: zeslal Bóg Ducha Syna swego w serca wasze wołającego: Abba Ojczes. (Galat. IV, 6). To jest: Duch św. pobudza nas do modlitwy, modli się w nas pociagając nas, jeśli naturalnie, zgadzamy się, do modlitwy.

Ale czy praktyka ta ma jakie zastosowanie w działaniu na zewnątrz? Czy takie oglądanie się za łaską, za Wolą Bożą tem samem, takie wyczekiwanie, nie powstrzymuje rozwoju dzieła? nie przeszkadza w pracy? Wątpliwości te pochodzą ze zlego pojmowania rzeczy, jakoby takie współdziałanie z łaską Bożą było czemś biernem, jakoby było pewnem czekaniem w zupelnej bezczynności. Przeciwnie, jest ono bardzo czynnem działaniem, z przyznaniem tylko zawsze jego początku i jego siły P. Bogu. Sądzą zwykle, że takie oddanie się P. Bogu odejmuje człowiekowi siłę i energię. Przeciwnie się rzecz ma. Raz, że się nie marnuje czasu i energii na rzeczy, które nie

<sup>&#</sup>x27;) "Dei gratiam in vacuum recipientes, non orando constare nequierunt". Ibid.

<sup>2) &</sup>quot;Adae in tentatione non fuit subventum, quia recursum non habuit ad Deum, pro obtinendo auxilio quo perseveraret". (1, q. 94, a. 4 ad 5).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Petrus si voluisset, ter Dominum non negasset; nam dum se perculsum sensit, deponere potuit mentis tumorem, et Deo cum propheta dicere: Adjutor meus esto, ne derelinquas me". S. Alfonso Liguori, Ibid.

z woli Bożej poczete, w końcu nie dobrego nie przyniosa, a powtóre, »że działanie Boże nie zna niedbalstwa, nigdy sie nie zwleka, zawsze krok za krokiem naprzód idzie i jak mówi św. Grzegorz: Nescit tarda molimina Spiritus Sancti gratia. »Nie zna opieszalych wysilków laska Ducha św. nie zna opóźnienia sie 1)«. Widzimy u Świetych ile oni zdziałali! Św. Wincenty a Paulo niczego nigdy nie przedsiewział, zanim się nie zapewnił, że Bóg chce tego. Długo się modlił o światło, długo czekał cierpliwie. A jednak któż kiedy wiecej dziel był przedsiewział, dokonał i czyje dziela przyniosły więcej owocu i dłużej przetrwaly? A że o X. Semenence tu mowa, powiedzmy, że tej swojej zasady unikania czynności własnej trzymał się stale i w działaniu na zewnatrz i nigdy źle na tem nie wyszedl. Pokazalo się to najdobitniej przy zalożeniu Domu lwowskiego i Internatu. Prowadził to dzielo X. Kalinka, człowiek nadzwyczaj czynny i praktyczny, o którym mawial byl żartobliwie X. Kajsiewicz, że zawsze naprzód wszystko obmyślił, obrachował, zdecydował, a potem dopiero prosił P. Boga, aby pomagal. Stanelo tedy dwóch ludzi do roboty. X. Semenenko jako Przełożony główny, którego X. Kalinka jako podwladny słuchać musiał. X. Kalinka, zupełnie inaczej na rzeczy się zapatrujac jak X. Semenenko, wyrzucał temu ostatniemu, że nie dosyć czyni dla fundacyi lwowskiej, nie dosyć o niej myśli. »Może to ostatnia chwila ratowania domu! - pisal rozpaczliwie - A nie wyratują go obietnice, ani budujące słowa!« To znowu, przedstawiając rozmaite kombinacye, któremiby można bylo postawić Dom lwowski na pewniejszej podstawie, pisze Blagam Boga, aby tym słowom moim otworzyl wstep do serca Ojca, abyś Ojciec przejal sie potrzeba wzmocnienia naszego domu, któremu po tylu próbach przebytych wszystko zdaje się sprzyjać i zaczyna dopomagać, oprócz - nas samych!« -X. Semenenko go miarkowal, pocieszal, dodawał odwagi, kazal na Boga rachować. »Modlę się bardzo, bardzo za Ciebie, abyś zrozumiał to dzisiejsze twoje stanowisko względem laski Bożej i woli Bożej, i prosze dla Ciebie o odpowiednia ma-

<sup>1)</sup> Mistyka, str. 128.

drość żywota na obecną chwilę. To Cię razem lepiej nauczy nie rachować na rozum własny i na własną czynność, ale prawdziwie i z uczuciem większej konieczności opierać się na Bogu. To Cie nauczy nie przestraszać się kiedy w reku krusza sie narzedzia, ale wytrwać w rozpoczętem dziele choćby ostatkami, a zawsze ufać. P. Bóg nie opuści!« Przestrzega go innym razem: »Wracam do zarzutu jaki Ci już nieraz uczynilem. Ty chcesz zawsze pewności, wyrachowania, urządzenia wszystkiego z góry; a tem samem mimowiednie opierasz się na wlasnych silach i czynności i pewności wlasnej. Ja Cię przestrzegam, że to nie zupelnie po Bożemu i że P. Bóg może czasem ukarać, a przynajmniej ciężko wypróbować. A na zarzut X. Kalinki, że wszystko zdaje się sprzyjać i zaczyna dopomagać oprócz nas samych, odpowiada X. Semenenko: »Gdybyśmy sie byli tak ogladali i przewidywali i troskali, bylibyśmy się zapewne nie wzieli do dziela. A gdyby się to bylo stalo, nie już my, ale Aniolowie wszystko widzący, mogliby dzisiaj powiedzieć za nas: wszystko sprzyjalo i bylo gotowe dopomagać, oprócz - ich samych! - X. Kalinka sam to w końcu uznał i w Historyi Domu lwowskiego napisał następujące słowa: Niespokojny i zbyt przewidujący umysł X. Kalinki, wybiegał zawsze nad chwilę daną i dręczył się myśla, że zabraknie ludzi i funduszów. Szukal, przemyśliwal, czynil bez końca zachody, a prawie zawsze nadaremnie. Jeśli ten Dom lwowski się utrzyma i w przyszlości się rozwinie, to z zupelna prawda można powiedzieć, iż nikt inny tylko P. Bóg był jego zalożycielem«. – Nieczynność własna X. Semenenki wiecej dokazala jak czynność wlasna X. Kalinki; owszem, gdyby nie X. Semenenko dzielo zostaloby zapewne zaniechane.

Czy te prawdy można zastosować także i do dzialania już calkiem społecznego? w życiu publicznem? Kościół po wsze czasy był wojującym i w każdym kraju katolicy muszą walczyć o prawa, o wolność Kościoła, ratować życie chrześciańskie w społeczeństwie. Nikt o tem chyba wątpić nie może, że i do tej pracy społecznej P. Bóg daje swą laskę, że z nią współdziałać winniśmy. Ale czy takie oglądanie się za nią nie osłabi działalności? Owszem, wzmocnić ją tylko może.

P. Bóg działa sam w duszach, ale chciał by nawet to jego dzialanie było poddane kierunkowi Kościoła. Kościół sadzi o tem czy działanie jakie w duszy jest Boże czy nie, i każdy musi poddać swój sad i swoją wole pod posluszeństwo Kościolowi. Jeśli się tak rzecz ma w prowadzeniu dusz, to tembardziej w sprawach, które się odnoszą do widomego panowania Boga na ziemi. Chrystus Pan nie tylko daje nam swa laske wewnetrzna, ale żyje w Kościele, prowadzi Kościół przez Biskupów, a głównie przez Papieża, któremu polecił paść, to jest, prowadzić owce swoje. Musimy tedy przyjąć kierownictwo Papieża. Jest głową naszą, więc za nas myśleć ma, nami kierować. W rządzeniu Kościołem, w prowadzeniu ludzi moga Biskupi, może się Papież pomylić; ale my sluchając ich nie omylimy się nigdy. Chrystus Pan powiedział: »Kto was słucha, mnie slucha«, mówiąc do Apostolów, i »Szukajcie najprzód Królestwa Bożego a wszystka reszta bedzie wam dana«. Ludzie zawodza, ale P. Bóg nie zawodzi. Jeśli tedy czynimy to, czego od nas wymaga, to jest, słuchamy tych, których nam słuchać kazał i szukamy przedewszystkiem Królestwa Bożego, panowania Bożego, a więc Woli Bożej, nie może P. Bóg nie dotrzymać swej obietnicy i nie dać nam nawet i tej reszty, to jest: i tu na ziemi tryumfu dobrej sprawy. Jeśli się zdarza, że rozporządzenie papieskie nie koniecznie dobre ma skutki, to zwykle dla tego, że nie znalazlo dobrego przyjęcia ze strony katolików, że mu się nie poddawali calkowicie, że czego innego szukali a nie Królestwa Bożego przedewszystkiem. Bo jakież ma to być to nasze posluszeństwo Kościolowi, Papieżowi? Względem nas, jakieby to rozporządzenie i nie było, jest zawsze Wolą Bożą, bo P. Bóg chce byśmy sluchali Kościola, Papieża; zawsze tedy łaskę swoją nam daje do spełnienia rozporządzenia, choćby nawet w sobie nie było ono trafne, ani roztropne, byleby grzechu nie rozkazywało. Posłuszeństwo machinalne nie wystarcza. Posluszeństwo powinno obejmować i rozum i wole. Powinniśmy wypelnić rozkaz w tej myśli, w jakiej był dany, poddać swój rozum, to jest, starać się zrozumieć, że rozkaz jest słuszny, dobry, rozsadny, starać się wejść w myśl, w racye tego, który ten rozkaz wydał. Powinniśmy poddać naszą wolę to jest chcieć

tego, czego chce Kościól, Papież, i tak chcieć jak on chce. Gdyby tak rzeczywiście wszyscy jednoczyli się z Głową Kościola, jakąby to silę dało Kościolowi! i to samo już zapewniloby jego tryumf tu na ziemi. A że laska w nas do takiego posłuszeństwa nas pobudza, o tem niema watpliwości, gdyż tylko takie posłuszeństwo jest rzeczywistem posłuszeństwem, jak je pojmuje Kościól.

Jeśli co szkodę społeczeństwu przynosi to wprowadzanie działania ludzkiego, własnej czynności w sprawy religijne. Kościołowi, społeczeństwu nic tak nie szkodziło jak brak uległości Głowie Kościoła. Na rady, napomnienia Papieża nie zwraca się uwagi. Nie my jego słuchać, on nam służyć musi; nie on nami, ale my nim chcemy kierować. Utyskuje się wciąż na Papieża. Kwasy, niechęci, podejrzenia są na porządku dziennym. Zawsze w kościele byli tacy. Dziś nazywają się oni katolikami liberalnymi, prąd niezależny przybiera obecnie nazwę amerykanizmu. Czemże jest ów liberalizm katolicki, amerykanizm? Jest czynnością własną wprowadzoną do życia Kościoła. A cóż bardziej szkodzi Kościołowi i społeczeństwu jak właśnie ta czynność własna wprowadzona do społeczeństwa?

#### ŻYCIE PANA JEZUSĄ W NAS.

# Czy Pan Jezus jako człowiek może w nas przebywać?

am jest winna macica, a wyście latorośle: jako latorośle nie może przynosić owocu sama z siebie, jeśli nie będzie trwala w winnej macicy, także ani wy, jeśli we mnie mieszkać nie będziecie. Kto mieszka we mnie, a ja w nim, ten przynosi wiele owocu, bo bezemnie nic nie możecie«. (Jan. XV). — To są słowa Chrystusa Pana.

Czy tu mowa o mieszkaniu w nas P. Jezusa jako Boga? Text cały wyraźnie temu się sprzeciwia. Chrystus, powiada św. Augustyn, nie mógłby o sobie powiedzieć, że jest winną macicą, gdyby nie był człowiekiem 1). Owszem, mówi św. Hilary, dla tego właśnie przyjął ciało, abyśmy my, ludzie, mogli być w niego, jako latorośle, wszczepieni 2). Pan Jezus jest tedy w nas jako człowiek. Ale jak to rozumieć?

Trudność zachodzi tu nie mala. Bo P. Jezus jako czlowiek, może być tylko w jednem miejscu localiter, to jest zajmujac pewne miejsce, i tak jest tylko w niebie. Nawet w Eucharystyi nie jest localiter, lokalnie, ale zupełnie innym sposobem 3), o którym my wyobrażenia nie mamy, bo wyobraźnia nasza nie może sobie czegoś przedstawić coby nie miało rozmiarów, jakiejś formy, stad zna jeden tylko sposób bycia, lokalny. Przy konsekracyi tedy P. Jezus ani zstępuje na oltarz ani się odtwarza, boby w takim razie musiał być w wielu miejscach na raz, co niepodobna; byłby nadto w Eucharystyi pozbawiony swoich naturalnych rozmiarów i przy rozdrabianiu hostyi byłby cały w jednym punkcie się mieścił, miałby tedy inny sposób bycia w niebie, a inny w Sakramencie 4), i miedzy nim w niebie i nim w Sakramencie byłaby przestrzeń, któraby go od niegoż samego oddzielała 5); jednem słowem nie byłaby w Eucharystyi obecność Chrystusa ale obecność czegoś

<sup>1)</sup> Christus vitis non esset, nisi homo esset.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ideirco Christus carnem assumpsit, ut illi quasi viti nos homines quasi palmites inscri possemus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Christus fit praesens ubi antea non erat non locali modo sed alio longe diverso". Billot. De Ecclesiae Sacramentis, 1900, p. 320.

<sup>4) &</sup>quot;Per adductionem et productionem ponitur Corpus Christi sub speciebus juxta recentiores. In hac via procedendo, corpus Christi debet mutari non solum per hoc quod reproducitur vel adducitur, verum etiam per hoc quod privatur in Sacramento suis naturalibus dimensionibus, quod compenetratur in seipso, quod redigitur in statu punctali, quod ex consequenti habet simul contradictorios modos, in coelo scilicet et in sacramento". Ibid. p. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "Si in uno loco est localiter et in alio per modum substantiae nullum interjacet spatium separans vel dividens corpus". Ibid. p. 455.

innego <sup>1</sup>). P. Jezus tedy w Eucharystyi jest tym sposobem, że substancya czyli istota chleba przeistacza się w substancyę ciała Chrystusa, które jest w niebie, nie przestaje być w niebie, w niczem się nie zmienia ani zwiększa. O tyle tedy P. Jezus zaczyna być na oltarzu o ile postacie chleba, po dokonanem przeistoczeniu, w sobie substancyę Ciała Chrystusa Pana zawierają <sup>2</sup>). A że substancya Ciała Chrystusa Pana pod postaciami chleba lokalnie nie jest oddaloną od miejsca w niebie, w którem był i jest Chrystus Pan <sup>3</sup>), ani też odłączoną być może od Chrystusa Pana więc per concomitantiam to jest, pośrednio jest w Eucharystyi cały Chrystus Pan.

P. Jezus tedy, jako Bóg, jest wszędzie; jako człowiek lokalnie tylko w niebie, sakramentalnie pod postaciami eucharystycznemi. Innego sposobu bycia Chrystusa Pana teologia nie zna. Jeśli tedy się mówi, że P. Jezus, jako człowiek, jest w nas obecny, wpada się w podejrzenie, że się przyjmuje zdanie dawnych heretyków, którzy twierdzili, że Chrystus, jako człowiek, jest wszędzie, dlatego, że połączony jest z bóstwem mając osobę Bożą 4).

A jednak niepodobna zaprzeczyć, że w calej Tradycyi kościelnej wciąż się powtarza, że Chrystus Pan jako człowiek

<sup>&#</sup>x27;) "Quacumque multiplicatione vel separatione locali introducta, jam non haberemus praesentem Christum sed quidquid aliud a Christo distinctum, quo non indigemus". Ibid. p. 321.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "In tantum Christus consequitur novam praesentiam simultaneam cum praesentia coelesti, in quantum aliquid de novo incipit esse novo modo continens ipsum". Ibid. p. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Nec localiter distat a loco illo in quo naturali praesentia erat prius ef remanet semper". Ilid. p. 384.

<sup>&#</sup>x27;) "Cavendum hic omnino est a nova quadam opinione hactenus inter Catholicos inaudita, qua Christus Dominus secundum humanitatem suam non solum in coelo connaturaliter et in Eucharistia per transubstantiationem sacramentaliter, sed etiam extra sacramentum in omnibus justis realiter praesens et inhabitans esse affirmatur. Ex modo loquendi istorum recentium ascetarum, caeterum pietate praestantium, suspicari quis posset, eos argumenta et fundamenta, quibus usi sunt olim ubiquetarii, non satis habere perspecta". Franzlin. De Deo Trino. Nota ad Thesim. III.

jest w nas obecny. Chodzi więc o to, aby prawowierne dać tego wytłomaczenie.

Św. Tomasz naucza, że sam tylko Bóg moźe nas ubóstwić, to jest uczynić nas uczestnikami natury Bożej; ale to robi jednak przez człowieczeństwo P. Jezusa, które jest jakoby narzędziem bóstwa 1). Mówiąc o działaniu łaski, powiada, że ono jest działaniem P. Jezusa, którego człowieczeństwo przez to, że jest z bóstwem połączone, ma moc uświęcającą 2). Sobór Trydencki ze swej strony orzeka, że P. Jezus jako głowa w członki, jako winna macica w latorośle, wciąż wlewa swą siłę życiodajną w wiernych swoich 3). Mamy więc tu jasno określony sposób jakim Chrystus Pan jest w nas: jest przez swój wpływ, swoje działanie. Zobaczmy jak to nam wytłomaczy X. Semenenko.

#### Jakim sposobem jest w nas Pan Jezus,

dziele swojem »Credo« X. Semenenko mówiąc o Eucharystyj przytacza zdanie kardynała Cienfuegos'a o obecności w nas Chrystusa. Chwali je jako prawdopodobne a nawet pe-

<sup>1) &</sup>quot;Necesse est quod solus Deus nos deificet, communicando consortium divinae naturae per quamdam similitudinis participationem, sicut impossibile est quod aliquid igniat nisi solus ignis. Humanitas Christi est sicut quoddam organum divinitatis ejus. Instrumentum autem non agit actionem agentis principalis propria virtute, sed virtute principalis agentis. Et ideo humanitas Christi non causat gratiam propria virtute, sed virtute divinitatis adjunctae, ex qua actiones humanitatis sunt salutares". (1—2, q. 112, a. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Interior influxus gratiae non est ab aliquo nisi a solo Christo, cujus humanitas ex hoc quod est divinitati conjuncta. habet virtutem justificandi". (3, q. 8, a. 6).

<sup>3) &</sup>quot;Quum enim ille ipse Christus Jesus, tanquam caput in membra, et tanquam vitis in palmites, in ipsos justificatos jugiter virtutem influat; quae virtus bona corum opera semper antecedit, et comitatur, et subsequitur, et sine qua nullo pacto Deo grata et meritoria esse possent.." Sessio VI, cap. XVI.

wne 1). P. Jezus według tej teorvi, przyjęty przez nas w Komunii świetej, zostaje w nas, po znikniecju nawet postacj eucharystycznych przez swoją dusze. Teologicznie teorva ta w żaden sposób nie da się usprawiedliwić. Dusza Chrystusa Pana w Eucharystyi jest pośrednio, jest dlatego, że jest substancya ciala, a cialo ożywione jest przez duszę, bo cialo Chrystusa Pana żywe jest. Z ustaniem postaci eucharystycznych przestaje być pod niemi substancya ciała, a tem samem i dusza. Ta sama zreszta racya, która nie pozwalała na obecność lokalna ciała w wielu miejscach na raz, nie przypuszcza także i obecności duszy. Wprawdzie dusza jako istota duchowa nie zajmuje soba miejsca; duch jest tam gdzie działa. Ale duch stworzony nie może być wszedzie. Nie zajmuje miejsca, ale musi być w miejscu, jak powiada teologia, definitire t. j. w miejscu oznaczonem. Anioł nie może być w tym samym czasie w dwóch miejscach przez swoje działanie. Prócz lokalnej obecności zaś. jakeśmy widzieli, jest tylko, znana nam z objawienia, obecność przez przeistoczenie jednej substancyi w druga; ale ta obecność przywiazana jest do postaci eucharystycznych. Skoro te znikają, ustaje obecność. X. Semenenko choć chwali i podnosi tę teoryę Cienfuegos'a, miał o tej rzeczy swoją własną, swoje własne zdanie, ale że nie dosyć jeszcze widocznie dojrzało, nie chciał z niem zapewne występować. Dość mu było, że teorya Cienfuegos'a stwierdzała obecność P. Jezusa w nas i po zniknięciu postaci eucharystycznych, a to co mówila o duszy, rozumiał zapewne według swojej myśli, to jest, że P. Jezus zostaje w nas w skutku, przez swój wpływ, swoje działanie. -Jakaż tedy była teorya własna X. Semenenki?

Zapytany raz co to jest nadnatura? odpowiedział: »Jestto Chrystus Pan w nas żyjący. Wszczepione jest jego serce w nasze — (jak oczko w drzewo). Jego umysł w nasz, Jego wola w naszą. — Jest w nas dynamicznie (Sobór Trydencki jakeśmy widzieli powiada: virtutem influit — wpływa silą) to jest podobnie jak ten co z pomocą magnetyzmu (wtedy nie mówiono jeszcze wiele o hypnotyźmie) tak kimś owładnie, że będzie to

<sup>1)</sup> Credo. Lwów, 1885. Str. 324.

tylko czuł, o tem myślał, tego chciał co chce, co myślał magnetyzer«. — W czasie rekolekcyi, które dawał 1870 r. 20 Października tak o przebywaniu Chrystusa Pana w nas tlómaczył: »Chrystus Pan żyje zawsze w nas jako osoba. wpływ jego człowieczeństwa tym sposobem sie ma. Realiter. sakramentaliter jest w Najśw. Sakramencie: ale zostaje zawsze skutek jego. Wiec jest w nas effective, skutkowo. Bo P. Jezus wszystkie akta odrobił za nas eminenter i virtualiter w ciele swojem ludzkiem. Każdy tedy z tych aktów effective jest w nas, i to realnie, rzeczywiście, żywo. My z naszej strony dopelniamy, bo im brakuje tej drugiej strony naszego współdzialania. Przestrzeń 18 wiekowa nie nie znaczy. Promień wychodzący z aktu Chrystusowego czy za pięć lat czy za lat 2000 jest ten sam. Czas w tych rzeczach nie nie znaczy. Promień tedy wychodzący z aktu Chrystusa łączy się z aktem naszym i stanowi wspólne działanie. To nie powinno zadziwiać. Wszak w świecie duchowym, psychologicznym, można sobie tak żywo wyobrazić jakaś czynność przeszla, że czujemy cale wrażenie tej czynności jak gdyby się teraz odbyła. Tembardziej więc w tej dziedzinie nadprzyrodzonej«.

To są słowa X. Semenenki zaraz zanotowane, może niezupełnie dokładnie, ale dosyć oddające myśl jego, jeśli je porównamy z tem co mamy w jego Mistyce. »Wszystko co jest nadprzyrodzone — powiedziano tam 1) — powinno być wkorzenione w Chrystusie i na Nim oparte. Jeźli łaska jest siłą działającą w nas, tedy Chrystus Pan jest współprzyczyną działania, spółpoczątkiem, ale zajmującem pierwsze miejsce: Bezemnie nic uczynić nie możecie (Jan XV, 5)... Chrystus Pan przyjął naturę ludzką na to, aby wszystkie akta w niej spełnić, które człowiek powinien był uczynić a nie mógł i nie może, a następnie aby te akta w nas wszczepić. Chrystus jest głową nas wszystkich, początkiem Bożego życia w człowieku, od Niego wychodzą wszystkie nadprzyrodzone wpływy. Jest On porzątkiem wiary, Auctor fidei, a zarazem i kończyciel wiary, Consummator fidei. To wszystko co człowiek ma od-

<sup>2)</sup> Mistyka, Kraków, 1896, str. 71, 72.

dać lub uczynić Bogu, to wszystko Chrystus Pan uczynił za ród ludzki. Św. Paweł wystawia Chrystusa jako ożywiającego cale cialo Kościola. To cialo jednem jest cialem z Chrystusem: my członkami tego ciała a Chrystus jego glowa i środkiem, z którego wypływa życie jakie nas przenika. Jako glowa Chrystus za cale cialo dokonal uczynków. Inaczej być nie mogło. bo głowa o wszystkiem wiedzieć musi co robia członki, wszystkiem ma kierować. Chrystus przewidział każdego z nas, każdego czuł w sobie, i wszystko co miał ziścić w każdym z nas, wtedy zapoczatkowal... Ten stosunek do nas Chrystusa nie jest jakąś wymyśloną teoryą, jakiemś naciąganiem, jest rzeczywistością; bo stosunek nasz z Chrystusem powinien być żywym, powinna nas ożywiać taż sama myśl, toż samo uczucie, Wypelniam to, czego niedostawa utrapietoż samo życie... niom Chrystusowym w ciele mojem. (Kolos. I, 24). Dopelniamy Jego uczynków naszymi, nie by Jego uczynki były niedoskonale, ale że za nas je robil, wiec im brakuje tej strony drugiej, naszego współdzialania; brakuje im tego, co do nas należy i od nas zależy. Są dwie strony w tem wspólnem dzialaniu: to co Chrystus za nas robil i to co my powinniśmy dopelnić. Apostol powiada, że to ciało Jego mistyczne, którem jest On glowa a my członkami, rośnie, crescit (Kolos, II, 19); trzeba nam się przylożyć, aby rosło w nas w meża doskonalego, in virum perfectum. (Efez. IV, 12)«.

Porównanie owe, którego użył X. Semenenko, do szczepienia drzew, ma w tej samej rzeczy i św. Tomasz. Powiada, że w Komunii św., która nas wprowadza w to połączenie z Jezusem, styka realnie z Nim i człowieczeństwo Jego niejako w nas się wszczepia: »Jako dobra latorośl wszczepiona w dzikie drzewo, odejmuje mu wszelką cierpkość, i sprawia, że ono rodzi dobre owoce, podobne do jej owoców, tak samo i Ciało Chrystusa Pana, będąc w nas wszczepione, wykorzenia nasze błędy, udziela nam swojej dobroci i daje moc wydawania owoców świętych, podobnych do owoców jakie samo wydaje 1). Przykład

<sup>1) &</sup>quot;Haec enim est proprietas surculi bonae arboris, si trunco inseratur etiam sylvestri, quod naturali virtute praevalens illius amaritudinem in suam dulcedinem et nobilitatem convertit, et similem sibi bo-

magnetyzmu czyli raczej po dzisiejszemu hypnotyzmu, którego to przykładu używa X. Semenenko dla wytłomaczenia działania w nas Chrystusa i jego w nas obecności, pokazuje jak on rozumiał tę obecność. Za pomocą hypnotyzmu przychodzą ludzie do tego, że owładnąć potrafią do tego stopnia obcą osobą, gdy ta się podda ich działaniu, że ona myśli co oni pomyślą, chce tego czego oni chcą, robi co oni rozkażą, są więc przez swoje działanie, swój wpływ w tej osobie, w niej niejako żyją. Podobnież i Chrystus do tego stopnia w nas żyje, że powiedzieć może św. Paweł: "Żyję już nie ja, żyje we mnie Chrystus«.

Ale trudność jest zawsze w tem, że P. Jezus jako czlowiek, obecnie jest w niebie tylko i w Eucharystyi i działać jako człowiek w wielu miejscach jednocześnie nie może. Wszędzie jest jako Bóg. Może więc w nas działać jedynie jako Osoba Boża, a nie jako człowiek. — Zostaje więc to jeszcze do wyjaśnienia.

### Życie Pana Jezusa w nas,

an Jezus jest w nas, powiedzieliśmy, przez swój wpływ, przez swoje działanie. Ale Chrystus nie żyje teraz już na ziemi jako człowiek. Trzeba tedy przypuścić, że działa w nas w moc tego co dawniej był uczynił, że aplikuje nam swoje działanie. Jest w nas przez swoje akty, które był dawniej uczynił. Tak pojmował tę rzecz X. Semenenko. Owe słowa św. Pawła do Kolosensów (I, 24) Wypełniam to, czego niedostawa utrapieniom Chrystusowym w ciele mojem, św. Augustyn tak tłómaczy: »Wypełnioneć były wszystkie utrapienia, ale w głowie; zostawały jeszcze utrapienia Chrystusowe w ciele. Wy zaś jeszcze utrapienia Chrystusowe w ciele. Wy zaś jeszcze utrapienia Chrystusowe w ciele.

num fructum proferre facit; sie Corpus Christi nobis iusitum, defectus nostros evacuat, et in suam nos bonitatem trahit, ut quales ipse frondes, flores et fructus justitiae facit, tales et nos per eum faciamus". (Opus c. 51, c. 20).

steście ciałem Chrystusowem i członkami Jego ¹). — Nic nie brakowało cierpieniom Chrystusa, i w ogóle uczynkom jego, bo były pełne i doskonałe, ale im brakowało naszego współdziałania, bo Chrystus robił wszystko dla nas i za nas, abyśmy i my mogli potem to samo czynić. Nawet kiedy się xa nami wstawia Chrystus Pan w niebie (Rzym VIII, 34), zawsze żyjąc aby się wstawiał za nami (Żyd. VII, 25) do Ojca, nie inaczej się wstawia jak aplikując ofiarę, którą przyniósł na Kalwaryi²).

Życie P. Jezusa było dla nas, powiada X. Semenenko, nie tylko wzorem, nauką, pokazaniem, nie tylko zachęta, pobudka, pociagnieniem, ale moca, sila, skutecznościa. »Na cóż się Pan Jezus modlił, nocował na modlitwie Bożej (Łuk. VI, 12) i dlaczego Duch św. w Ewangelii wciąż na te jego modlitwę wskazuje? Chrystus Pan modlił się umyślnie na to, aby nam nie tylko dać przykład zewnetrzny, ale samaż modlitwe wewnętrzną 3)«. I dlatego też powiada X. Semenenko w swych rekolekcyach z 1864 r. przechodzac wszystkie tajemnice życia Chrystusa Pana a stosujac je do wewnetrznych potrzeb duszy naszej: »Cale życie P. Jezusa od poczatku do końca ma sie w nas powtórzyć. Wszystkie chwile życia P. Jezusa ida stopniowo po sobie, i powinny stopniowo każda i wszystkie w nas się powtórzyć. Kiedy Ewangelia powiada, że »Jezus pomnażał się w mądrości i w leciech i w lasce u Boga i u ludzi« (Łuk. II, 52), choć jest rzecza pewna, że miał od poczatku cała madrość i wszystkie laski, Ojcowie Kościola tłómacza to tem, że rósł i pomnażał się w madrości i lasce, o ile za nas czvnil akta madrości i laski 4).

Wszyscy się na to zgadzają, że P. Jezus modlić się nie potrzebował, modlił się tedy miasto nas; nie potrzebował też być kuszonym, powiada św. Augustyn, kuszonym tedy byl,

<sup>&#</sup>x27;) "Impletae erant omnes passiones, sed in capite; restabant adhuc Christi passiones in corpore. Vos autem estis corpus Christi et membra".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ,Per applicationem Sacrificii in cruce peracti". Franzlin De Verbo incarnato. Thes. 51.

<sup>3)</sup> Mistyka, str. 72.

<sup>4) &</sup>quot;Christus profecit sapientia et gratia, non in se, sed in suis membris, scilicet christianis". (Joan. Damasc. Fid. Orth. 1. 3, c. 22).

abyśmy my mieli siłę zwyciężać pokusę 1). — Bo czyżby to wszystko był robił Chrystus tylko na to, aby nam zostawić przykład? Byłaby rzecz niegodna Chrystusa Pana, boby znaczyło, że robił to co robił, na pokaz tylko.

Teologia uczy nas, że Ofiara Mszy św. jest taż samą ofiara, co ofiara spełniona na krzyżu. Nietylko samże Chrystus, jako człowiek eucharystycznie jest na oltarzu, ale jest taż samą ofiarą per effectum et virtutem. Różnica ta tylko zachodzi, że we Mszy św. żertwą i ofiarnikiem nie jest sam tylko Pan Jezus ale i my w połączeniu z Nim²). Z naszej strony jest współdziałanie. Wypełniam to, czego niedostawa utrapieniom Chrystusowym. Uczynki też Chrystusa były zbawczymi dla nas nietylko że nam łaski wysłużyły, ale że je niejako wydają ³).

My więc mamy łączyć uczynki nasze z Chrystusowymi. Panie — każe nam się modlić Kościół — w połączeniu z tą intencya, z jaką na ziemi będąc, Boga chwalileś, te chwalby Ci przynoszę 4)«. Z drugiej strony naszymi grzechami zadajemy cierpienia Chrystusowi. Dziś już Chrystus cierpieć nie może. Więc zadawaliśmy Mu cierpienia wraz z Żydami. »Znowu krzyżujący sami sobie Syna Bożego i na pośmiewisko mający«. (Żyd. VII, 6). »Który na ciele swym grzechy nasze nosił na drzewie«. (I, 2, 24) powiada św. Piotr. I dobre nasze i zle uczynki mają tedy ścisły stosunek do życia P. Jezusa tu na ziemi. Jak sobie wytłomaczyć ten stosunek życia Chrystusa Pana na ziemi spędzonego do naszego życia obecnego? Czyż możliwy jest wpływ myśli, słów, czynów, kiedyś przed wiekami dokonanych, na nas dzisiaj? Coś podobnego odkryto

<sup>1) &</sup>quot;Tentatus est, ne christianus a tentatione vincatur".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "In Missa Corpus Christi misticum pertinet ad id quod offertur; Ecclesia se habet ut oblata, utique in unione cum Capite suo". — "In Missa nos solus offertur Christus, sed tum in ratione offerentis tum in ratioue rei oblatae aliquo modo conjungitur Ecclesia cum ipso". Billot. De Eucharistia.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Actiones ipsius ex virtute divinitatis fuerunt nobis salutiferae, utpote gratiam causantes in nobis, et per meritum, et per efficientiam quamdam". (3, q. 8, a. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Domine, in unione illius divinae intentionis, qua ipse in terris laudes Deo persolvisti, has tibi horas persolvo".

w naturze i zastosowano już do życia praktycznego. Słowa, kiedyś wyrzeczone odtwarzają się każdej chwili za pomocą fonografu. Nie jest to powtarzanie się tychże samych słów, ale sameż te słowa kiedyś wygloszone, znowu się słyszy. A niezliczona ilość fonografów może tę samą mowę pochwycić.

Ale poco tak daleko szukać. Mamy coś podobnego w świecie psychicznym. Słyszeliśmy X. Semenenkę: »Wszak w świecie duchowym, psychologicznym można sobie tak żywo wyobrazić jakaś czynność przeszla, że czujemy cale wrażenie tej czynności jak gdyby się teraz odbyła«. Myśl czyjaś, słowo czyjeś, czyny, całe życie może na nas taki wplyw wywrzeć, że będzie się w nas ciągle odzywało, w danej chwili przypomni się, bedzie wtedy osłoda, zacheta, doda odwagi, da sile. Może nas zupelnie przemienić w drugiego; tak glęboko bowiem może się w duszy naszej wkorzenić, niejako wszczepić. Powiadają też: On żyje w swoim uczniu, ojciec, matka żyja w swych dzieciach. Ale, dodaje X. Semenenko: »Tembardziej w tej dziedzinie nadprzyrodzonej, bo między takiem życiem jakiejś osoby w drugiej osobie a życiem P. Jezusa w nas, jest wielka różnica. Słowa, czyny, myśli innych osób o tyle w nas sa i dzialaja, o ile robia lub zrobily kiedyś silne na nas wrażenie, o ileśmy na nie się patrzyli, i o ile one zostały w pamięci naszej. Bo osoby tej, która na nas przez swe czyny wpłynela, niema w nas, działać ona w nas nie może. Chrystus zaś jest Bogiem; osoba jego jest boską, więc jest wszędzie. Ten więc, który kiedyś nauczał, dzialał, żył tu na ziemi, Bóg, nawet kiedy postacie eucharystyczne znikną (przez które jest w nas jako człowiek), żyje w nas zawsze i działa aplikując nam swoje życie ludzkie, jakiem żył kiedyś, i w tem rozumieniu jest w nas jako człowiek także przez swoje ludzkie działanie.

Zobaczmy w końcu jak tę teoryę swoją X. Semenenko stosuje do praktycznego życia: Chrystus jeden tylko wiedział czem jest Bóg, on jeden znał całą wielkość jego. My sami nie możemy jak należy uczcić Boga; ale łącząc się z Chrystusem mamy możność uczynić naszą modlitwę godną Boga. Chrystus jeden znał dokładnie nicestwo nasze i widział całą jego głębię, a obok tego widział wielkość Boga, przy której

nicestwo jeszcze bardziej odbija. On więc tylko jeden mógł się za nas jak należy upokorzyć i on też jeden tylko może w nas sprawić to upokorzenie się. Chrystus widział nędzę naszą w całej jej szkaradzie i przyjął jej widok i uczucie i następstwa jej. Sam bez grzechu, wziął grzechy nasze na siebie i czuł ich zgrozę, i obydę, i obrzydzenie. Więc gdy my chcemy uczuć tę nędze naszą, to możemy tylko wtedy, gdy z Nim połączeni, wejdziem w całą jej brzydotę i zstąpim do jej głębi. Nareszcie Chrystus jeden żałował za grzechy nasze jak należy. Sam nie miał i mieć nie mógł grzechu, ale wziął na siebie postać grzesznika i czuł żał za grzechy całego rodzaju ludzkiego. Swój żał udziela ludziom. Człowiek sam z siebie może mieć zgryzotę, obrzydzenie, ale żału prawdziwego sam z siebie mieć nie może. Więc tylko łącząc się z Chrystusem możemy mieć żał za grzechy <sup>1</sup>«).

Trzeba prosić Chrystusa Pana »by te myśli, które on miał o tym przedmiocie ziścił we mnie i powtórzył. On bowiem o wszystkich rzeczach miał takie myśli, jakie ja mieć powinienem. Ta jego ludzka wiedza i myśli jego ludzkie powoli powinny przejść do mego umyslu; i o to trzeba prosić bym nie miał innych myśli, innej wiedzy, tylko tę, którą miał Chrystus. Idzie o to, abyśmy przyszli do sądu, a następnie przekonania, które miał Chrystus, a które w nim były prawdą. My mamy swoje myśli i swoją wiedzę o rzeczach, myśli przyrodzone: mamy także swój własny sąd o rzeczach, bardzo omylny. Należy tedy prosić by ten sąd nie był nasz, ale Chrystusowy. W tem się ciągle trzeba łapać i upokarzać, i prosić Chrystusa o te przemiane ²)«.

Mamy pełno uczuć, i tu znowu nieustannie łapać się powinniśmy, upokarzać się i prosić Chrystusa Pana, aby w miejsce naszych dał nam swoje... Ileż to w nas jest zdrożnych uczuć, antypatyi, uprzedzeń, niechęci, kwasów, zazdrości! Sami z siebie, własną mocą tego nie wyrzucimy, a choćbyśmy i wyrzucili, to jeszcze bardzo mało zyskamy, że w sercu naszem żad-

<sup>1)</sup> Mistyka, str. 73.

<sup>2)</sup> Mistyka, str. 74.

nego ku bliźnim nie będzie uczucia. Trzeba w miejsce tych uczuć ujemnych czegoś dodatniego, trzeba uczuć Bożych, trzeba prosić, aby Chrystus Pan dal nam te uczucia, jakie on mial względem bliźnich naszych.

Jest w nas zawsze zwrot do siebie i zawsze swojej woli szukamy. Chrystus za życia swego szukał tylko woli Bożej... Chrystus Pan za nas już wszystkie akty uczynił, idzie o to, abyśmy się z jego aktem połączyli. W ten tylko sposób możemy w naszą wolę przelać Jego wolę 1)c.

# Przemienienie nasze w Pana Jezusa.

Pan Jezus działa w nas przez laskę — powiedzieliśmy — w moc tego, co dawniej był uczynił. Działanie więc Chrystusa jest i ludzkie w nas: odtwarza w nas swoje myśli, swoje uczucia, swoje chęci; — i boskie, bo działaczem jest Osoba Boża, jest Bóg; a przez to właśnie, że człowieczeństwo P. Jezusa połączone jest z bóstwem, działanie jest zbawcze. O tem mówiliśmy. My współdziając z Nim, łączymy się w jednem działaniu, a zarazem przemieniamy się w Niego. Łaska łączy nas z Bogiem — powiada św. Tomasz — czyniąc nas jemu podobnymi<sup>2</sup>).

P. Bóg ludzi »przeznaczył aby byli podobni obrazowi Syna jego« (Rzym. VIII, 29), a cierpimy, powiada św. Pawel do Koryntyan »aby i żywot Jezusów był okazan w śmiertelnym ciele naszym«. (II, IV, 11). »Dziatki moje — mówi do Galatów — które zaś bolejąc rodzę, ażby był Chrystus w was wykształtowan«. (IV, 19). To przemienienie jest ostatecznym celem naszym. Samoż przyjmowanie Eucharystyi ma ten główny skutek. Jest pokarmem duszy nie w tem znacze-

<sup>1)</sup> Mistyka, str. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) "Gratia conjungit nos Deo per modum assimilationis, sed requiritur quod uniamur ei et per operationem intellectus et affectus". (De Caritate a. 2, ad 7).

niu, że się w nas, jak zwykły pokarm, przemienia; ale że nas w siebie przemienia <sup>1</sup>).

To przemienienie nasze w P. Jezusa tak opisuje X. Semenenko w rekolekcyach swoich mistycznych (z 1869 r.):

Życie nasze teraz w nadnaturze, a przez nadnature w Jezusie Panu naszym. Spólne z Nim życie: Jego w nas a nasze w nim za pomoca tej nadnatury. Ale jakie jego warunki? -Ta nadnatura wiemy co jest; jest dana nam, naszej osobie do użycia. Ale najprzód jest sama w sobie nicestwem, bo jest tylko zdolnościa; a zdolność niema w sobie ani przedmiotu ani narzedzia. Tak oko ma zdolność widzenia; ale jeśli niema przedmiotu widzenia, nie widzieć nie może, jeśli zaś niema światla (narzedzia) choćby był przedmiot i mogło go widzieć, nie widzi go jednak. Trzeba tedy najprzód przedmiotu. A tym przedmiotem jest dla nas P. Jezus. Potem trzeba narzedzia czyli sposobu, środka albo lepiej sily. Daje ja Duch św. i choć nam dal już zdolność we Chrzcie św. wiary, nadziei i milości, potrzeba jednak aby ja do aktu przyprowadził. Ta sila tedy, choć jej zarodek już jest w nas, zależy jednak wciaż od Ducha św. A tem samem znowu od P. Jezusa. Druga rzecz do uważenia jest, że nie powinniśmy dawać sobie sami tego czego nie mamy, ani używać od siebie tego, co od nas nie zależy. To jest, ani przedmiotu, ani siły. Przedmiotem jest Bóg, jest P. Jezus, dalej prawda Jego, dobro Jego, wola Jego. Stwarzać to po swojemu, to wielki blad pierwszy. Sila jest

¹) "Necesse est ut sacramentalis effectus proportionaliter etiam consistat in refectione animae per spiritualem quamdam conversionem sive transformationem, non tamen spiritualis alimentis in communicantem, sed vice versa, communicantis, in Christum qui est spirituale alimentum: quandoquidem spiritualis vita hominis non potest perfici per hoc quod coelestis cibus convertatur in hominem ipsum, sed omnino ex inverso. Insuper, ut observat Albertus Magnus, quotiescunque duo uniuntur ita ut unum debeat mutari in alterum, tune potentius mutat ad se id quod debilius est. Unde, cum iste cibus sit potentioris virtutis quam ipsum manducantes, ideo manducentes spiritualiter mutat ad se, qua de causa Augustinus introducit Christum dicentem sibi: "Nec tu me mutabis in te sicut cibum carnis tuae, sed tu mutaberis in me". Billot. De Eucharistia, p. 504.

Duch św. i łaska Jego. Tę nam udziela P. Jezus. Ta siła wyzywa nas, pociąga; ale chcieć po swojemu odpowiedzieć i samemu z siebie, i działać kiedy ona nie działa; to drugi błąd wielki. Trzecią rzeczą do uważenia jest to, że pierwszą przyczyną i pierwszym działaczem w całem tem życiu w nas jest P. Jezus "Sine me nihil potestis faceres; a my drugą tylko spółprzyczyną, spółdziałaczem. On daje nam zewnętrznie przedmiot życia nadprzyrodzonego przez Kościół (Naukę i Sakramenta). Ale to powinien uczynić i wewnętrznie: dać prawdziwe zrozumienie, pojęcie, poczucie. Kto tak od Niego i wewnętrznie nie bierze, ale sam sobie pomaga, wystawia się na szwank fatalny. Zawsze w czemś będzie fałszywy przedmiot. On przez Ducha św. daje łaskę i działa w nas. Taka jest Spółka z Jezusem.

Do tej Spólki z Jezusem warunkiem glównym jest wyzuć się zupełnie z własnej czynności, a następnie z własnego, osobnego istnienia. Otóż to nasze własne działanie będzie ciągle się wyrywało i mięszało, psuło to spółdziałanie i spółżycie z Jezusem. Trzeba tedy wyrzec się swojego ja jako pierwiastku i początku czynności osobnej, swojej własnej. Tym aktem niszczy się nasza osobistość na obie strony: na zewnątrz niszczy się wszelkie nasze własne osobiste działanie, na wewnątrz nasze własne, osobiste istnienie, bez stracenia jednak osoby. Bo tu trzeba rozróżnić osobistość od osoby: osoba jest to ja, które jest, osobistość jest to czem jest owo ja, to co je wypełnia«.

Ta spółka z Jezusem przychodzimy do *przemienienia* w Niego.

\*Każdy z nas jest myślą Bożą. W szczególny sposób każdy pod innym względem wyobraża obraz i podobieństwo Jezusowe. Słowo Boże, Pan Jezus, w każdym z nas, choć jedną w treści, ale inną co do sposobu myśl swoją chce ziścić. Jest ona w pewnych granicach odbiciem i powtórzeniem życia Jego rozumu, życia Jego serca, życia Jego woli. P. Jezus przedstawia się nam, myśli naszej, sam, takim sposobem jakim chce być kochany. A zatem takim jaką jest myśl Jego w nas, czyli jakimi my jesteśmy w myśli Jego« Quando apparuerit

similes ei erimus« powiada św. Jan, et ipse igitur similis nobis. My patrząc na Jezusa w niebie, będziemy widzieli takiego, jakimi my będziemy. W jego obliczu będziemy widzieli siebie. A więc najprzód spółpracować miłośnie z P. Jezusem nad tem, aby wszystkie nasze myśli przemieniły się w Jego myśli, w Jego rozumienie i widzenie rzeczy, w Jego sądy, w Jego przekonanie. I ażeby na końcu miłośnie On zaczął sam od siebie dawać nam akty myśli naszej jakoby w swoją przemienionej. Skutkiem tego ma być przemienienie myślą najprzód istoty naszej w Jego istotę. Ten jest skutek miłości: zjednoczenie i przemienienie »In me manet et ego in eo«.

»Każdy z nas jest własnością Bożą, w szczególny sposób upodobaniem Bożem, Jezusowem, naturalnie w zarodzie tylko, w możebności, w przeznaczeniu. Bo tu w milości idzie o to, abyśmy byli własnością Jego wolnie i chętnie, więc oddać się Jezusowi calem sercem jako taka własność Jego Jemu na upodobanie i pociechę; aby wszystkie nasze uczucia były oddane Jezusowi i aby przemienił je na swoje, a potem żeby w nas swoje wszczepił, tak żebyśmy nie mieli innych uczuć jedno uczucia samegoż Jezusa: samoż Serce Jego. Aby wszystkie nasze uczucia były powtórzeniem Jego uczuć.

»Każdy z nas jest w końcu Synem Bożym i przedmiotem milości Jego. Nunc sumus filii Dei. Więc żyć jako Synowie Boży i czekać owego przemienienia ostatniego, zupelnego w Jezusa, w podobnego jak On Syna Bożego. Cum apparuerit similes ei erimus. To życie jako Syn Boży dzieje się przez zjednoczenie zupelne osoby naszej z Osoba Jezusowa przez milość. A milość czyni jedno. Nasza osoba jest nicestwo z potrzebą nieskończonego kochania, szalono-święcie, kiedy dobrze kocha; szalono-wściekle, kiedy w miłości się omyli. Wzywa nas do kochania milość Boża dla nas, a najbliżej milość Jezusa. A jak dotknie się osoby naszej, zapala w niej owa iskierkę z pod popiolów w plomień wielki. Miłość nasza jest spowodowana tamta. Nos ergo diligumus Deum, quia ipse prior dilexit nos. Teraz idzie o oddanie naszej osoby Jezusowi: 1) Aby Jezus był całem wypełnieniem osoby naszej, jej źródłem i ujściem, poczatkiem i końcem i pelnym środkiem. Ego sum alpha et omega. Principium et finis. Primus et Novissimus. 2) Aby wszystkie nasze zamiary woli, akty woli wewnętrzne i uczynki zewnętrzne były najprzód przerobione w Jezusowe. Un cuncta nostra oratio et operatio et a te semper incipiat, et per te coepta finiatur. I aby tak przyszło do zjednoczenia i do wspólnego istnienia, do wspólnego życia i działania, żeby już było całkowite przemienienie, bo życie wspólne w dwóch osobach, ale mających jedną osobistość. Dla tego jedną osobistość: 1) że jedno i to samo oboje zapełnia: to co w nich jest, jest to samo; 2) że obie osoby odpowiadają sobie, że nasza jest odbiciem Jezusowej; 3) że tym sposobem obu osób istnienie jest spólne, odnośne do siebie, z sobą powiązane, nierozłączne i jedno na wieki. W tem już mnie niema; jest we mnie tylko Jezus. Vivo, jam non ego, vivit vero in me Christus.

# X. Ludwik Laneau.

iedyśmy rozbierali dwa pierwsze punkta wytyczne systemu ascetycznego X. Semenenki, zapytywaliśmy na końcu, czy owo poznanie siebie samego, czy rzecz o czynności własnej ma swoje praktyczne zastosowanie dla ogólu, czy tylko jest glębszem wniknięciem w życie duchowne szczególnie do niego powołanych? Teraz tem bardziej, mówiąc o życiu P. Jezusa w nas, należy nam postawić to pytanie: Czy to życie P. Jezusa w nas może być świadomym udziałem ogólu, czy też tylko mistycy mogą je pojąć, o niem rozmyślać? Rzecz bowiem sama w sobie zdawałaby się zbyt subtelna, zbyt glęboka i mistyczna.

Każdy może sam sobie na to pytanie odpowiedzieć po odczytaniu tego cośmy wyłożyli. Aby jednak sobie uprzystępnić rzecz bądź co bądź trudną, dlatego że niezwykłą, że się o niej wiele nie słyszy i nie czyta, posłuchajmy innego pisarza, który nam to samo, co X. Semenenko, ale po swojemu wyloży, innym do nas językiem przemówi, a któremu właśnie o zastosowanie tej rzeczy dla ogólu przedewszystkiem chodzilo.

Zaraz po śmierci X. Semenenki, roku 1887, wydrukowano w Hong-Kong dzieło dotychczas w manuskrypcie przechowywane, pod tytułem: O zubóstwieniu wiernych przez Jezusa Chrystusa 1), a napisane przez wyznawcę wiary X. Ludwika Laneau, pierwszego Wikaryusza Apostolskiego w Państwie Siamskiem, zmarlego 1696 r. Dzieło to tę samą podaje naukę co X. Semenenko. Wypisujemy tu niektóre z niego wyjątki.

»Niema pewnie nikogo - pisze X. Ludwik Laneau który choć troche bedac obuczony w Piśmie św. i w nauce wiary, nie słyszał czesto, że wierni są członkami Chrystusa. O tem glosi się z kazalnic, tego nauczają doktorowie z katedr i o niczem innem nie słyszy się tak często i nie mówi; ale może wielu nie dosyć sobie zdaje sprawy z tego co mówią, i z donioslości tego co mówia. Sadza bowiem, że słowa te powinny być rozumiane w znaczeniu tylko przenośnem i moralnem. Inni znowu, bystrzejsi, czują, że taki wykład, a raczej taki wybieg nie dobrze oddaje myśl słów Pisma św., na nim jednak poprzestaja, aby się uwolnić od niewygodnego i uciażliwego badania. Sa i tacy nakoniec, co choć posiedli prawdziwe ich znaczenie, jednakże to co sami czują i widzą, omieszkują przedkładać ludowi jako zbyt zmysłowemu i niezdolnemu do zrozumienia rzeczy tak wznioslej. Ja jednak, pomimo wszystkiego, nie moge sie przekonać, aby sie mogło znaleść coś bardziej odpowiedniego i więcej skutecznego dla pobudzenia do milości Jezusa Chrystusa nietylko uczonych umysły ale i nieokrzesanych, jak ciagłe stawianie przed oczy, nieustanne rozpamiętywanie i zglębianie owego niewysłowionego wcielenia się w Chrystusa Pana, zjednoczenia i jak niektórzy Doktorowie nie wahali się powiedzieć, utożsamienia się z Nim 2).

<sup>&#</sup>x27;) De deificatione justorum per Jesum Christum auctore L. Laneau. Hong-Kong, 1887.

<sup>2)</sup> Ibid. pag. 61, 62.

»Nie mam zamiaru podawać prawidel i przepisów pasterzom i szafarzom słowa Bożego, a tylko ich zaklinam i blagam, aby nie byli tak skapymi i leniwymi w opowiadaniu Jezusa Chrystusa i w wykładaniu tajemnic Chrystusowych. Nauczająć oni maluczkich i prostaczków tych tajemnie, których znajomość konieczna jest do zbawienia; ale o Chrystusie Panu przytem zamilczaja. Mówia kazania o cnotach i nalogach i nie moga nie mówić. Aby wpoić w słuchaczów nienawiść do zlego a milość cnót nagromadzają dowody, pobudzają, nastają, niczego nie zaniedbywuja, i to się im bardzo chwali; ale najczęściej to czynia bez skutku, że użyję słów św. Augustyna: »przekonywują ale nie przekonują«. Dlaczego? Może właśnie dla tego, że nie wprowadzają do nauki swej Chrystusa, jakby należalo. Apostolowie i ich uczniowie inaczej postępowali. Starali się i oni wiernych pouczać w cnotach, zawsze jednak przepowiadali Jezusa ukrzyżowanego, i nie zimno, nie pobieżnie to czynili, ale tak aby rozumiano, że tylko Chrystus jest mocą Bożą i madrością Bożą (1 Kor. I, 23, 24), a więc cnót wszystkich w Nim szukać należy... Cel bowiem, do którego zmierzać winien kaznodzieja, nie może być inny, tylko ten, aby byl Chrystus w sluchaczach wyksztaltowan (Galat. IV, 19) oni zaś aby rośli w Chrystusie (Efez. IV, 15). Apostolowie tedy, ile razy pisali o enotach i nalogach, nie wyszukiwali wyborowych zdań stoików, ani się rozpatrywali w racyach i mądrości Platona, ale przytaczali takie racye i pobudki, jakie czerpali z tajemnic Chrystusowych, a mianowicie: że jesteśmy synami Bożymi, członkami Chrystusowymi i kościołem Ducha św. Czytajmy troche uważniej ich listy a zobaczymy, że nie zwykli rozprawiać o cnotach lub nalogach, jakoby oderwanych od tajemnic Chrystusowych, ale w Chrystusie i przez Chrystusa, I tak naprzykład: Św. Pawel, kiedy zamierzał wiernych odwieść od zlych nalogów zmyslowych a zachęcić do czystości, odrzuciwszy to wszystko coby można było znaleść w książkach filozofów i w świetle rozumu ludzkiego: »Niewiecie, powiada, iż ciała wasze są członkami Chrystusowymi? wziawszy tedy członki Chrystusowe, uczynie je extonkami nierządnicy? Nie daj tego Boże... Aza nie wiecie,

iż członki wasze sa Kościołem Ducha Świetego, który w was jest, którego macie od Boga, a nie jesteście swoi? Albowiemeście kupieni zapłata wielką. Chwalcież i noście Boga w ciele waszemz. (1 Kor. VI, 15, 19, 20). A gdzież, pytam, znaleść można pobudki bardziej skuteczne i potężniejsze, by zachęcić do czystości? Kiedy chciał pobudzić malżonków do wzajemnej milości i zgody, mówił: »Meżowie, milujcie żony wasze, jako i Chrystus umilował Kościół... Sakrament to wielki jest, a ja mówię w Chrystusie i w Kościele. (Efez. V, 25, 32). Kiedy mial zachęcić do wspólnej między wiernymi milości: » Wiele nas jednem ciałem jesteśmy w Chrystusie, a każdy z osobna jeden drugiego członkami«. (Rzym. XII, 5). Jeśli do cierpliwości: »Chrystus ucierpiał za nas, zostawując wam przykłads. (1 Piotr. II, 21) - do umartwienia: »Albowiemeście umarli: i żywot wasz skryty jest z Chrystusem w Bogu (Kolos. III, 3) - do pokory: To w sobie exujcie, co i w Chrystusie Jezusie (Filip. II, 5) 1). - Ty tedy, jeśli chcesz nabyć jakiejś cnoty, naprzyklad pokory i o niej rozmyślać, nie bierz na uwagę cnoty pokory jako takiej, ale patrz jaką w Chrystusie pokora byla; obacz przyczyne pokory w Chrystusie, rozważ jej skutki, okoliczności i t. p. Prócz tego, ażeby to rozważenie poslużyło ci ku większej doskonalości, nie zadawalaj sie tem nawet jaka ta pokora byla w Chrystusie, kiedy tu na ziemi przebywal, ale szukaj jaka jest ta, w której Chrystus w tobie mieszkając pragnie się ćwiczyć w tobie i przez ciebie, to jest, jakim sposobem szczególnym chce kontynuować swoją pokore przez pokore twoją. Pokora bowiem, którą Chrystus miał w sobie, a która przeprowadza w swoich członkach jedna jest i taż sama, nie te same jednak wydaje akty i skutki zewnetrzne we wszystkich 2)«.

»Ci co się ćwiczą w dobrych uczynkach i wstrzymują się od złych, aby naśladować Chrystusa, ale to czynią z siebie samych i z własnego wyboru, dalecy są jeszcze od tego o co głównie chodzi w Naśladowaniu Chrystusa. Nie dosyć bowiem

<sup>1)</sup> Ibid. pag. 356, 357, 358, 359.

<sup>2)</sup> Ibid. pag. 420.

jest byśmy dobre czynili jak Chrystus czynil; ale trzeba jeszcze byśmy je czynili w tejże zależności i tym sposobem co Chrystus, byśmy i wewnętrznie i zewnętrznie tak się doń zastosowali, żebyśmy calkiem przez niego posiadani i Duchem jego ożywieni, mogli kontynuować to życie, jakiem żyl tu na ziemi, albo raczej, byśmy zasłużyli sobie, żeby Chrystus, który w nas mieszka dokonal w nas podobieństwa swego i żeby żył dalej życiem swojem w nas i przez nas, jakoby w żywych narzedziach swoich 1) ... « »Tak jak członki zależa od głowy i w ruchach swoich i kiedy spoczywają, tak i my powinniśmy zależeć od Chrystusa i w działaniu i w niedziałaniu. Ta wprawdzie jest różnica, że członki bez wpływu glowy ani chca ani moga się poruszać, my zaś i bez szczególniejszego popędu Ducha Chrystusowego działać możemy, ale nie powinniśmy działać. Możemy: mamy bowiem wszystko to co potrzeba do dzialania dane sobie od Stwórcy i Bog sam do dzialania staje; mamy i wolną wolę i inne władze gotowe do rozważania i wykonania tego co chcemy. Nie powinniśmy: bo odkąd wszczepieni jesteśmy w Chrystusa, jego woli oddaliśmy wolę i wolność naszą tak, że nam już nie wolno ich używać inaczej jak na rozkaz i do woli glowy naszej; stad musimy zostawać jakoby bez woli, bez sądu, jakoby bez żadnej władzy do rozważania i działania; i w nas wszystkich, ilu nas jest w Chrystusie już nie wiele, ale jedna ma być wola i to Chrystusowa, któraby w nas sprawiała i chcenie i działanie. Bo jakiżby to straszny był potwór, jeśliby w jednem ciele tyle było woli ile członków! Tak wiec, zanim Chrystus nie wleje w nas Ducha swego i nie pobudzi do dzialania, nie do nas należy coś stanowić i przedsiębrać jakoby z siebie; inaczej bowiem wiedzeni pychą, przywłaszczylibyśmy sobie urząd i powagę głowy. I nic nie pomoźe tem się zaslaniać, że to co robić chcemy nie jest złem ale dobrem; nie wystarcza bowiem członkom, aby jakkolwiek się poruszały, lecz trzeba żeby były poruszane silą i moca, jaką biorą z polączenia swego z glowa; a to aby ich ruchy byly żywotne a nie konwulsyjne i nienaturalne. Stad cze-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 219.

sto się zdarza, że uczynki skądinąd dobre i chwalebne pochodzą z jakiegoś tylko instynktu naturalnego, bo nie są uczynione zależnie od Ducha Chrystusowego i obmierzle są przed Bogiem i w nic się obracają, ponieważ nie mają w sobie żywotnej siły Ducha św. ¹)«.

Zapytuje siebie autor: »Na czem polega owa zależność od Chrystusa Pana?« - i odpowiada: »Wielu sadzi, że dostatecznie poddają się Chrystusowi, jeśli powstrzymują się od pijaństwa, złodziejstwa, zabójstwa i od podobnych cięższych przekroczeń, na inne malo albo nie nie zważając. Inni znowu, wyższem obdarzeni światlem, wystrzegają się i powszednich grzechów a nawet i widoczniejszych niedoskonalości, wiedzą bowiem, że i te rzeczy nie idą w parze z poddaniem się Chrystusowi; ale dla braku szerszego światla, nie ida dalej, i o nich to slusznie powiedzieć można, że w części slużą Chrystusowi, a w części sobie samym. Kto zaś do doskonałości zmierza, stara się zachować w zależności od Chrystusa nie częściowej tylko, ale calkowitej i co do wszystkiego. Któż bowiem uwierzy, że ten zupełnie od Chrystusa zależy, co przez wzgląd na Chrystusa unika wprawdzie oczywistych grzechów i niedoskonalości, ale co do innych rzeczy robi co chce? Chrystus jako głowa działa z nami przez wewnetrzny wpływ Swego Ducha, przez wewnetrzne natchnienia i tajne poruszenia serca, których na zewnątrz nie widać: chce bowiem sam rządzić swem cialem, chce sam poruszać, jakby żywem swem narzędziem, każdym swoim czlonkiem przez życiodajnego swego Ducha, a to dla przedłużania swego życia ongi tu na ziemi spędzonego, chce poruszać sam jak mu sie podoba i przykladać do dziela. I dlatego nie wystarcza mu to, że czynimy dobre uczynki dla Niego, to jest ze względu na Niego, chce, byśmy nadto czynili z Jego poruszenia i w zależności od Niego. Pragnie bowiem mieć nas świętymi nietylko w Nim, ale zależnie od Swego Ducha; tym sposobem i latwiej i pełniej przez nas i w nas będzie dalej ciągnał swoje życie. Gdy zaś wiemy i czujemy to, że już nie należymy do siebie i od siebie nie zależymy,

<sup>1)</sup> Ibid. p. 192, 193, 194, 195 196.

nie powinniśmy przedsiębrać sami żadnej myśli, jakoby z siebie samych, ani się decydować sami jakoby z siebie na żadne dzielo, jakkolwiek w sobie dobre; inaczej wiedzmy, że zniewage czynimy Chrystusowi, który Panem i glowa nasza jest, gdy się ośmielamy sobie przywłaszczać to, co do Niego należy. Czekajmy tedy cierpliwie, aż nie będziemy mogli przypuścić z wszelkiem prawdopodobieństwem i dobra wiara, że Bóg nas do dzialania porusza i uiejako przyklada. Ci, co tak czynia, sa ludźmi, o których słusznie powiedzieć można, że umarli i współpogrzebani sa z Chrystusem; sadza sie bowiem być rzeczywiście niczem i nie nie mogącym bez Chrystusa; i dlatego pilnie się wystrzegają cokolwiek przedsięwziąć z pośpiechu, nie poczekawszy na poruszenie Ducha Chrystusowego, aby znowu nie obudzić uśpione dawne życie i dawny sposób dzialania i nie zdawać się chcieć zmartwychwstać bez Chrystusa, zwolniwszy się z powinnej od Niego zależności 1)... Ten sposób postepowania wysoki jest, ale i trudny i cieżki; dlatego też jak widze, nie wszystkim się podoba. Któż bowiem chciałby umrzeć calkiem sobie? kto, aby się we wszystkiem zastosować do Chrystusa, zgodzi się, aby we wszystkiem wygasło jego własne życie, czucie, dzialanie? Ludzką bo jest rzeczą chcieć wszystko samemu prowadzić, samemu postanawiać, rozsądzać i wszystko wykonywać, jako władca absolutny duszy swojej i władz swoich. Gdy wiec to w nas jest z natury samei, któż nie widzi, ile trzeba trudu, aby to powściagnać?... Ale jakkolwiek to trudnem jest, niepodobnem nie jest dla dusz kochających; a kto raz postanowił dla Chrystusa podnieść oreż przeciwko sobie i swej naturze, ten obaczy, że Bóg przygotował mu swą pomoc i nią pokrzepiony codziennie stawać się będzie silniejszym od siebie 2)«.

Autor stawia pytanie, co robić, skiedy niema, lub się nie czuje poruszenia Chrystusa Pana? Ponieważ nie wszystkim jest danem, aby się czuli zawsze poruszeni przez Chrystusa, co w takim stanie czynić wypada, powiemy. A najprzód, jeźli

<sup>1)</sup> Ibid. p. 198, 199, 200, 201.

<sup>2)</sup> Ibid, p. 211, 212.

niema konieczności lub korzyści z uczynienia czego, należy zaniechać; inaczej bowiem, raz już oddawszy nasza wolność Chrystusowi, na nowo ja sobie przywłaszczamy. Jeśli zachodzi zaś prawdziwa konieczność lub korzystnem jest działać, nie godzi się powstrzymywać od dzialania dla braku poruszenia Chrystusowego, ale i wtedy nie powinniśmy działać jakoby sami z siebie, nie zapytawszy się Chrystusa 1)«. A jeśli P. Jezus nie nie odpowie? Wtedy należy to czynić, co sadzimy, że P. Jezusowi bardziej się podoba, a przynajmniej, że się nie niepodoba; a zawsze z tą chęcią zależenia we wszystkiem od P. Jezusa<sup>2</sup>). Jak to rozumie, tłómaczy w innem miejscu, »To trzeba mieć za prawidlo, aby powstrzymać się od rzeczy, które ani sa nakazane, ani konieczne, choćby dozwolone, dopóki nie mamy pewnego na to natchnienia. Przeciwnie, nie należy w żaden sposób zaniedbywać rzeczy nam nakazanych, czy jest, czy niema natchnienia; ale w danym razie brak wewnetrznego popędu zastąpić powinno pozwolenie, o jakie powinniśmy prosić pokornie Ducha św. To prawidło tyczace się rzeczy nakazanych, słusznie można stosować także i do rzeczy, choć nie nakazanych, ale bardzo pożytecznych, koniecznych i zgodnych z rozumem... Wszyscy wiedzą, że Duch św. nas pobudza przez szczególne światla i popędy ku rzeczom wyższym i doskonalszym; te bowiem, co nakazane sa, jasne sa i widoczne; nie potrzeba więc niezwyklych poruszeń łaski, aby je poznać, do tego wystarcza zwykla laska. Ale rzeczy doskonale ukryte są; nikt też bez szczególniejszej pomocy Ducha śwo nich nie myśli, a tem samem i nie wznosi się do nich. Doskonalemi zaś nietylko te nazywam, co niezwykle są i większej wagi, jak naprzykład kiedy chodzi o wybór stanu, o przedsiewziecie wielkiego jakiego dziela dla chwały Bożej; ale mnóstwo innych, które choć nie sa takiej wagi, ale że częste sa, jeśli dobrze są czynione, zawierają w sobie niezmierne skarby laski i świetości. Że zaś uważane sa za male i drobne, zaniedbywane bywają; ale Duch św., który wciąż opatruje nasze

<sup>1)</sup> Ibid. p. 202, 203.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 205.

potrzeby, pobudza nas prawie każdej chwili do mnóstwa umartwień i upokorzeń, które wydają się lekkiemi, odciąga nas od różnych pociech, napomina, gromi za najmniejsze przewinienia, zacheca do czynienia pokuty za nie, nie pozwala wymówić slowa jednego niepotrzebnie, oczu podnieść na coś z lekkości, pare wierszy przeczytać z czystej ciekawości, pare kasków zjeść dla przyjemności i do tych podobnych niezliczonych aktów nie przestaje nas milośnie pobudzać albo od nich odstraszać. Rzecz jest godną podziwienia, z jaką troskliwością Duch św. nas doglada, aby nas odrywać od rzeczy zewnętrznych, a zwracać do wewnętrznych. Żaden Mistrz Nowicyuszów nie ma takiego starania o dobro duchowne swych uczniów: »Oto stoję u drzwi i kołacę (Apost. III, 20), aby nauczyć, upominać, nakazywać, zakazywać. A czem więcej kogo kocha i do większych rzeczy przeznacza, tem srożej karci go i karze; stad to pochodzi, że ci, których Bóg miluje nad innych, sa jakby przykuci do Ducha św. i nie moga ani kroku zrobić, jak im się podoba, ani słowa jednego wymówić, żeby zaraz ich nie skarcil Duch św. i jakoby wewnetrznym młotem uderzając w ich serca, nie oskarżał o niewierność 1)«.

### EPILOG.

# O Matce Boskiej.

zy X. Semenenko miał jakie szczególne myśli o stosunku naszym do Najświętszej Panny? — Wypływały one z calej jego teoryi o życiu Chrystusa w nas. Przez ręce Maryi, jak jednozgodnie nauczają teologowie, przechodzą wszystkie laski Boże. Jest Matką Łaski Bożej. Mater divinae gratiae. Jeźli tedy św. Pawel, mówiąc o trudach, jakie ponosił w nauczaniu

<sup>&#</sup>x27;) Ibid. p. 386, 388, 389.

i w udzielaniu Sakramentów, mógł do Galatów powiedzieć (IV, 19): »Dziatki moje, które zaś bolejąc rodzę, żeby był Chrystus w was wykształtowan» — to o ileż bardziej Najświętsza Panna nas rodzi znowu (iterum parturio) i wyzkształtowuje w nas Chrystusa Pana. Jest tedy każdego z nas prawdziwą Matką nie dlatego tylko, że raz wydała na świat Zbawiciela naszego, ale i dlatego także, że w nas poszczególnie go rodzi jako ta, przez ktorej ręce przechodzą łaski Boże, które formują w nas Chrystusa Pana. X. Semenenko też w Regule Swojego Zgromadzenia mówiąc o nowem życiu przez wspólne z Chrystusem Zmartwychwstanie, powiada, że mamy sopierać się w tem życiu na Maryi, iść za Marya, aby przez Maryę, tę prawdziwą Matkę Żyjących, nowe to życie się pomnażało i na świecie się rozszerzałos.

Secret prayer call Sads presence)
Sacred Heart of Jesus, my Crucified spouse, with the most Holy Trinity present my heart, I have you, I adore you. It me through perfect have Suffer and clie thee and with thee. Consume me with eyour vine fire of Lave. Trust in thee. Make like and unto thee, Violet of purity. a rose of Charity. Lily of purity a Jesus I wash grand me some so Love you and most Holy Trinity the Lave of your mother more; with the Lave of your mother more; with your own love to Love Holy Trivity!

act of the oblation to the merciful. Love of the Good God. The Indulgeneed po that my life may be act of perfect love. I ryself as Victim of Holocaust to your erciful Love. imploring you o Jesus to Conse onsume one unceasingly, and to let the fla blide of infinite tenderness pent up in her flow into my soul. that so I may be They Lave may this martyrdam, after before you. bre at last and may my JIA O the eternal embrace of your merciful desire. O my Belaved, at every heart nenew this oflation an infinite humber on tell you my lave ternally Face to

men,

<sup>1)</sup> Ułożone i dawane w Mentorelli 10 18 października 1859 przerobione w Rzymie 1864 r.

I Resolve to practice baily this form of medetation To hald cross in my hand for To minu or Stand Under the cross with Blessee mother mary of Jeus and took at my deging Redemer wounds and to try to feel all that agony of pain which He my Spause Jesus Lelt ? on the Cross-for 3 hours during tis agony and Death 2 nd think Who is He ? nd Who lam I ? am the cause of it all. h What an excess of Gads Lave or me? nd What I have done in return love for we 2 as this kind Lave 2 I what I must do naw to repay ?

Does God permit us to defend ourselves with a deadly weapon rom a person bent on taking our

life or goods?

In the defense of life, limb, chastity, or property, a person is permitted to use whatever violence or resistance is necessary, even to the extent of taking the life of the aggressor, if that is neces-sary. This right is conceded by both Divine and human law. "A higher value must be placed on the life of the innocent than on that

of the guilty, especially when the guilty one is the cause of his life's being put in jeopardy. . . . For all these goods belonging to an innocent person may be lawfully defended by him even at the cost AD ĆWICZEŃ. of the life of the unjust assailant of them, who is responsible for his own death" (Manual of Moral

Theology, Slater, S.J.).

The use of violence greater than is necessary to ward off the attack wagi o końcach fałszywych.

of an unjust aggressor is not justified. If a person is able to defend his life or property by resorting to

means other than death of his assailant, he must do so.

A distinction must also be made between what is permissible and what is advisable. It is usually

much wiser to lose some property) grzechach powszednich i niewiernościach. than to engage in gun-play. The taking of a life, even in a justified smierci. case, often wrecks mental peace Sadzie. and always results in costly legal Snowied

procedure.

Dzień piaty.

Dzień czwarty.

1. O Synu marnotrawnym.

2. O dwóch panach. 3. O pokusach.

końcu człowieka. końcu innych stworzeń.

końcu zakonnika.

grzechu osobistym. źródłach grzechu.

grzechu w ogólności.

4. O trzech rodzajach sług bożych.

Spowiedzi.

4. 0 piekle.

1. O nasladowaniu P. Jezusa.

2. O narodzeniu P. Jezusa.

3. O modlitwie I.

4. O życiu ukrytem P. Jezusa.

1. P. Jezus kuszony. Dzień szósty. 2. P. Jezus uczy i czyni.

3. 0 modlitwie II.

4. P. Jezus w obec przeciwników.

I Resolve to practice baily this form of medetation to hold cross in my han or Stand Under the cross nother mary of Jeus and lying Redemer wounds eel all that agony of Le my Spause Jesus Le n the Cross-for 3 hour is agony and Death 2 of think Who is He ? arker-Wilder d Who lam d? Im the cause of it all, ving skirts, What an excess of Bits, stitched me? a What I have done in returin love for e 2 as this kind Lave 2 What I must do naw to repay ?

Description of the state of the

Dzień siódmy. 1. P. Jezus osadzony. 2. P. Jezus zelżony. 3. P. Jezus umeczony. 4. P. Jezus na krzyżu umierający. Dzień ósmy. 1. Zmartwychwstanie. 2. O Duchu Świętym. 3. O Komunii Świętej. 4. O Matce Bożej. my daily prayer Ih Jesus my only Love I poor weake sam a baging Thying mercy to take all my laculties in Thyin in Thyin possession in It suche a way that all my thoughts ards and actions no longer be human nd polasonal personal. But Whally ivenly inspired and derected by Thyin vine Spirit of Love. Jesus give me the graces perafect elfdenial and prefect segel Sacre ce, and perfect prefect fullkment ads Holy Will, and Trake me a Saint Theyin greater Lave Glary ake amen. Esence of sanctity is prefectly feet Lulfilment & Gods Wall, and e of God and all Men, 1

# PRZYGOTOWANIE.

Potrzeba nam poznać ważność i konieczność. Co to są rekolekcye? Ego scio unde veni et quo vado. Vos nescitis.

1. Człowiek złożony jest z ciała i z ducha.

Jest zewnętrzny i wewnętrzny.

Żyje ciagle życiem zewnętrznem (zapominamy o tem Unde i Quo)

życiem zmysłów życiem świata życiem — broń Boże — grzechu!

Pojęcie nasze tępi się — uczucie grubieje — wola slabnie i niknie. Zewnętrzność zastępuje wewnętrzność. Doczesność zastępuje wieczność. (Są, co niby wewnętrznie żyją, marzą! To najgorsza zewnętrzność. Cale wnętrze stało się zewnętrznościa).

2. Trzeba dać odpowiednią uprawę stronie wewnętrznej, duchowej.

Podnieść rozum Podnieść uczucie Podnieść wolę.

Oswobodzić – uczynić niepodległym.

Tę potrzebę czuły wszystkie umysły wyższe. Dawne próby w szkołach religijnych i inicyacye, np. 5 lat milczenia u Pytagorasa.

Trzeba nam stać się ludźmi. Dopókiż będziemy dziećmi? Mędrcami! — Dopókiż z nas będą żaki? 3. Tem większa potrzeba, że zewnętrzność ciągnie nas do grzechu, wewnętrzność do Boga.

A jeszcze większa potrzeba, że mamy powołanie, obowiązki, rachunki łaski (nietylko sprawiedliwości).

Kto wie, jak dalekośmy już odeszli, zabrnęli.

Oto chwila powstania.

4. Weźmy się do środków potrzebnych.

Odosobnienie — samotność — powaga ducha. (Usunięcie przeszkód) — (usposobienie) Sluchanie z powolnością — Chęć korzystania Mocna wola (pełna wiary, nadziei, milości).

### I. Pierwsze złe. Fałszywy przedmiot życia.

1. Jako przedmiot rozumienia: Falszywa prawda.

Rzeczywistość (Bóg, Objawienie Jego).

Jedyny przedmiot życia.

Ilu żyje urojeniem!

(wystawie)

Co to jest urojenie? Przedmiot falszywy życia (świat, zmysły, ciało).

- Falszywy: zewnętrzny - prawdziwy: wewnętrzny.

Imaginacya — Urojenia i falszywe wystawienie Boga i Jego Objawienia.

Wynik: a) Pelno falszu.

- $\dot{b}$ ) Malo albo nic prawdy.
- 2. Jako przedmiot pragnienia: Falszywe dobro.
  - a) Zle pragnienia.

Wszystkie zewnętrzne są zle,

tylko wewnetrzne dobre.

Patrzmy, czy nie wszystkie złe. Ile ich!

b) slabe albo żadne pragnienie dobra.

### II. Drugie złe. Słaba albo żadna wola.

Odwołać się do doświadczenia.

Cale życie nasze.

A dlaczego? — Tego będziemy szukali.

A jak zaradzić? – I tego.

Owszem, to rzecz główna, owoc, pieczęć.

Główna przyczyna: brak pracy.

Główny środek: praca.

Ale poprzedzona modlitwą i towarzyszona przez modlitwę.

Skutek: wola prawdziwa. A tej skutek: zbawienie.

# Początek i koniec człowieka.

W każdej rzeczy jest początek i koniec, przyczyna i cel. Poznać je, w tem mądrość.

A cóż dopiero, kiedy idzie o nas samych: o duszę nasza, o osobę; o życie, o istnienie, o wieczność?

To jest mądrość nad wszelką mądrość.

Tej od nas Bóg wymaga; jej wymaga nasza własna istota.

- Wymaga nasza własna istota: "Bo cóż pomoże człowiekowi, jeśliby wszystek świat zyskał, a na duszy swej szkodę podjął? (Mat. XVI, 26). Gdyby, mówię, stracił duszę swoją? A choćby tylko szkodę poniósł i uszczerbek?
- Wymaga Bóg, i przedewszystkiem Bóg wymaga. I nam też o to przedewszystkiem chodzić powinno. Jesteśmy dzielem Bożem, któremu On sam dal początek i naznaczył koniec. Jeżeli jednego i drugiego nie będziemy wiedzieli, zmarnuje się wszystko, nie spełni się w nas dzielo Boże. Jego chwala się nie spełni, Jego miłość się zmarnuje.

A więc dla Boga i dla nas samych trzeba nam poznać nasz początek i nasz koniec, a potem wszystkie środki i warunki, wszystkie drogi i sposoby — całą tę mądrość żywota.

Tego mamy się nauczyć w tych Ćwiczeniach duchownych, ten jest ich cel i przeznaczenie.

Zwykle zaczynają się od rozważania o końcu człowieka. To nazywa się podstawą, fundamentem tych ćwiczeń.

Ale koniec zależy od początku. Jak poznamy początek, wtedy tem lepiej poznamy koniec.

A więc jaki jest ten nasz początek?

- Początek jest to samo, co przyczyna.

Poznać przyczyny rzeczy, to jakby trzymać je w swym ręku, jakby je posiadać.

I już starożytni wołali: Felix qui potuit rerum cognoscere causas!

Szczęśliwy, kto wszech rzeczy mógł poznać przyczyny! Ale oni o nich nic nie wiedzieli, albo tyleż co nic. A kiedy chodziło o początek człowieka, nie tykali go nawet. Świat stary w obec tego uroczystego i świętej grozy pełnego pytania, schylał czoło, opuszczał ręce i wyznawał się niezdolnym rozwiązania. Była to zagadka Sfinxa, wszystkich pożerała i żaden prawdziwy, żaden szczęśliwy Edyp się nie znalazł, któryby ją rozwiązał.

Nie znalazł się między ludźmi, ale znalazł się ten jedyny, który ją mógł rozwiązać, Syn Boży; stanął między ludźmi Chrystus i odkrył im tajemnicę ich własnego istnienia.

Jeden z najmocniejszych dowodów poslannictwa Bożego Chrystusa Pana i tego, że On był Synem Bożym, było to Jego zatwierdzenie, to Jego słowo:

»Wiem skądem przyszedł i dokąd idę, lecz wy nie wiecie« (Jan VIII, 14).

Ja wiem! Wy nie wiecie! To nie do jednych Żydów się odnosiło, to słowo obejmuje wszystkich ludzi. Nie, wy nie wiecie: nikt nie wie, tylko ja jeden!

A dopiero kiedy nauczył swoich uczniów, na końcu dopiero, przy ostatniej wieczerzy mógł do nich powiedzieć i rzekł:

»A dokad ja ide, wiecie i drogę wiecie (Jan XIV, 4).
Ach, Panie, wiemy; bośmy słyszeli i dalszy głos Twój:
»Jam jest droga i prawda i żywot (Jan XIV, 6). Tak, Ty
jesteś ta droga, która prowadzi od początku do końca, jesteś
droga, bo Ty sam jesteś początkiem (prawda) i Ty sam koń-

cem (żywot). Tak, Panie, Ty jesteś tem wszystkiem i my to coraz lepiej poznamy i najzupełniej poznamy na końcu.

Ale teraz na początku, naucz nas o naszym początku, o prawdziwym początku naszym, Ty Panie, Ty sam, który nim jesteś.

Obejrzyjmy się na siebie. Czyż dotąd zajeliśmy się poważnie tą myślą o początku naszym i końcu? Czy możemy powiedzieć, że wiemy, co one? Czy ja wiem, skąd przychodzę i dokąd ide i czy droge wiem, która mi iść potrzeba?

A cóż wzdy dla mnie ważniejszego na tym świecie być może? I jeżelim człowiek, cóż człowieka godniejszego? co konieczniejszego? Azaliż pozostanę samochcący w ciemności, nad którą tak ciężko jęczał świat stary? Lub też wolę, jak wielu dzisiaj, stać sie bydleciem, które o niczem nie myśli?

Pójdę raczej za Chrystusem i sercem powolnem a duszą spragnioną sluchać będę czego mnie naucza o początku, o końcu i o drodze, o Bogu, o człowieku i o ich szczęśliwem zjednoczeniu.

1.

#### Miłość Boża jest naszym początkiem.

Ona nas pomyślała, zapragnęła, stworzyła — i stworzyła dla siebie. To pierwsza prawda, fundament, kamień węgielny. Rozważmy.

Bóg jest milością - Deus charitas est.

To Jego ostatnie imię, które nam objawił w Nowym Testamencie. W Starym miał ich dziesięć uświęconych w całem Piśmie świętem, przedziwnych, pełnych tajemnic, pełnych potegi. Wszystkie wyrażały byt, wszechmocność, władzę. Napełniały czcią i trwogą. W Nowym imię Jezusa, Boga-Czło-

wieka słodko zaczęło się odzywać w sercu odkupionych krwią Jego, a uczeń miłości, Jan święty, dokończył objawienia, odkrywając nam samo dno Istoty Bożej i ostatnie Jego imię: Bóg miłością jest.

Prośmy Ducha św., aby nam odkrył nieco to samo lono Istoty Bożej. Tam Ojciec rodzi Syna, miłość rodzi miłość, a Ojciec i Syn wypuszczają z siebie Ducha św., spólnej miłości spólną miłość: jedność i pełność miłości; — i tak miłość nieskończona, w sobie samej, w miłości nieskończenie spotegowanej, wiekuiście spoczywa w nieskończonem szczęściu. Tak Bóg sam w sobie jest tajemnica nieskończonej miłości.

Ale Bóg-milość w mądrości swojej i wszechwiedzy widział, że może tę milość udzielić na zewnątrz; że mogą być inne istoty, iskierki z nicestwa wydobyte, w które przejść może ten sam milości ogień; istoty, które Bóg może kochać, a one kochać Boga; w które może wlać całą pełnię swej milości, a one ją przyjąć w pochłonieniu i uścisku tak nieskończonym, jak ich nicość. Bóg widział te istoty, mogące mu oddać milość za milość; i wnętrze całe Jego milości poruszylo się ku nim całą swą glębią, pokochał je, jak gdyby już były i uczuł rozkosz milośną bożą, jak gdyby już go kochały; i żeby go kochały, uczynił, że były. Milość żyje rozkoszą kochania i bycia kochaną i nie może spocząć, póki jej nie znajdzie. I dlatego Bóg stworzył anioły i człowieka.

- Bajka Pygmaliona z mytologii, dla którego bogowie to uczynili, że dali życie posagowi przezeń ukutemu. Przedziwny pomysł. Ale cóż, gdyby ten posag nie kochał tego, kto go uczynil i nadto dal mu życie?
- Ta pierwsza prawda chrześcijańska jakże mało poznana. Całe nieszczęście ludzi w tem, że o tem nie myślą. Nie myślą, że Bóg ich stworzył z miłości.

Ukochał wprzód, nim byli.

Dlatego są, że ich ukochał — i żyją!

I kocha ciagle — tem więcej, że już są.

Kocha nieskończenie.

Ludzie o tem nie myślą. — Dusza nie myśli.

To nieszczęście.

A więc Bóg nas kocha; i to nie mówię: nas jako rodzaj ludzki wogóle, nie. Bóg ogólnych poglądów ani uczuć nie ma. Nie sądźmy go według naszego ludzkiego rozumu, który swe niedostatki ogólnikami zapełnia i sztukuje. Bóg każdego z nas tak kocha, jak gdyby każdy z nas sam jeden był tylko na świecie, jak gdyby za tego jednego tylko był Chrystus Pan życie położył. Dlatego, że tak kocha każdego, dlatego kocha wszystkich; i o tej prawdzie powinniśmy być w głębi serca naszego przekonani. Bóg mnie kocha, oto jest fundament i szczyt życia tego wewnętrznego, od którego niestety! nas rzeczy zewnętrzne tak ciągle rozpraszają. Obyśmy te słowa zawsze na myśli mieli 1):.

2.

# Miłość Boża jest naszym końcem

(celem, zadaniem, obowiązkiem).

A więc z tamtego koniecznie wypływa, że człowiek powinien kochać Boga.

Milość za milość.

»Bóg mnie kocha, więc i ja Boga kochać powinienem. Takie jest logiczne następstwo tej pierwszej prawdy; bo tak jak promień słońca, uderzając w zwierciadło, odbija się w niem i wraca do ogniska, z którego wyszedł, tak i Bóg uderzając promieniem milości w tę duszę naszą, którą stworzył na obraz i podobieństwo swoje, powinien w niej znaleść wierne odbicie siebie samego. Niestety! tak nie jest; a że nie jest to nasza wina i obowiązkiem jest naszym duszę oczyścić i pracować nad przywróceniem w niej boskiego podobieństwa. To zaś podobieństwo zależy na odpowiedzeniu miłością na miłość; ponieważ on nas pierwszy ukochał nieskończenie, tedy i my

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

powinniśmy go ukochać ze wszystkich sił naszych. Nos ergo diligamus Deum, quoniam Deus prior dilexit nos 1)c.

Milość za milość. I tak wielka jak tamta wielka — nieskończona!

Ale kochać Boga jako miłość (nie tylko jako dobro).

- Przed milością poznanie.

Więc najprzód stworzony człowiek, na ten koniec, aby anal Boga.

Jakie poznanie, taka milość.

Więc obowiązek coraz więcej znać Boga.

Ale znać Boga jako milość.

— Po milości (po ukochaniu, do którego ludzie przychodzą przez poznanie) oddanie się zupelne, ofiara, poświęcenie, służenie (spełnianie woli ulubionego).

Więc znowu człowiek stworzony, aby służył Bogu.

Jaka milość, taka slużba. I znowu jaka slużba, taka milość. Slużba (oddanie się) jest znakiem milości, dowodem.

Jest zarazem żywiolem miłości, pokarmem, ciagłym jej wzrostem i utwierdzeniem. Im więcej się ofiarujemy, lepiej służymy, tem więcej kochamy i rośniemy w miłości.

Więc obowiązek coraż się więcej oddawać Bogu — coraz lepiej służyć.

Ale służyć, bo to milość (slużyć milości).

 A wszystko (znać, kochać i slużyć) z milości i dla , milości. Wszystko ma być milością.

3.

### Środkiem miłości służba wierna.

W milości konieczna próba.

Bo milość tylko tam, gdzie wolność. Tylko wolna istota jest milości zdolna.

A gdzie wolność, tam próba.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Konieczność pokusy. (Wytłómaczyć).

Pokusa cala w tem: czy służyć, czy nie służyć?

Jeżeli milość, tedy slużyć. Widzieliśmy, że koniecznem następstwem milości slużba. I dlatego Bóg wymagał od człowieka posłuszeństwa i slużby. Tak milość musiała koniecznie uczynić.

»Postawił Bóg człowieka w raju rozkoszy, aby uprawiał i strzegł go« (Genes. II).

Aby pracował i służył.

Bóg stworzył świat dla człowieka; człowiek miał go dalej niejako stwarzać dla Boga. Tym sposobem Bóg dał do rak człowiekowi narzędzie miłości.

Ale właściwie tym rajem, tą ziemią jest dusza człowieka samego. To raj rozkoszy dla Boga. Nad tą ma pracować człowiek. Tam dzielo swej milości (służbę i wierną służbę dla Boga) człowiek ma wykonać.

Po swojem dziele Bóg wszedł do swego odpocznienia. Człowiek po swojem dziele miał wejść także do odpocznienia.

I wtedy odpocznienie byłoby spólne: miłość Boża spoczęlaby w miłości człowieka, a miłość człowieka w miłości Boga.

Ten koniec.

Czlowieku, oto koniec twój!

2.

# 0 końcu Stworzeń.

Bóg i jego milość są końcem człowieka. Sposób dojścia i spełnianie jego woli, służba. Wszystko inne (świat, stworzenia, ludzie) albo przeszkodą, albo środkiem do tego celu i do tej służby.

1. Przeszkodą, jeżeli odwracają od Boga i same stają się końcem i celem.

- 2. Środkiem, jeśli nam pomagają do końca naszego i stają się narzędziem dojścia do Boga.
- 1. Żeby nie były przeszkodą, trzeba nad niemi panować. Inaczej one stana się panami.
- 2. Żeby były środkiem i narzędziem, trzeba ich używać i umieć używać. Inaczej nam nie pomogą. (Bo i cóż z tego, żebyśmy panowali nad niemi, ale używali bez prawidła, bez umiejętności, a szczególniej bez celu?)
  - J na to właśnie Bóg stworzył inne stworzenia.
- 1. »Aby człowiek przewodził nad rybami morskimi i ptakami niebieskimi i zwierzętami ziemnemi« (Gen. I).
- 2. »Aby uprawial i strzegl (raj, który mu Bóg dal)« (Gen. II).
- A więc cel nasz i sposób dojścia do niego (Milość Boża i służba Boża) od tego dwojga zależą:
  - 1. Aby panować nad wszystkiem.
  - 2. Aby używać za narzędzie.

I.

# Aby człowiek przewodził.

Zastanówmy się dokładnie nad temi słowy Pisma św.: Aby człowiek przewodził nad rybami, nad ptakami, nad zwierzętami.

Fizycznie człowiek nie może nie przewodzić. Ale tu idzie o duchowne i moralne panowanie.

Zastanówmy się nad każdem z trojga.

## Aby przewodził nad rybami.

Morze — to cialo ludzkie, serce, uczucie.

Ryby morskie — to istoty wewnętrzne, żyjące w ciele naszem, jego uczucia, chucie — ułudy wyobraźni, namiętnoście serca.

- 1. Przyjemnoście (jedzenie, picie itd.), wygody zbyteczne, zla rozkosz, rozpusta. Cel i koniec: zmysty.
- 2. Zdrowie, siły, piękność, wdzięki, a stąd upodobanie w sobie, czcza próżność, marna sława, olśnienie innych. Cel i koniec: wyobraźnia.
- 3. Wciągnienie innych do niewoli zmysłowej, panowanie nad innymi sercem, namiętnością, pieniądzem, materyą itd. Cel i koniec: serce.

To wszystko potwory wylęgłe i żyjące w tem morzu, ciele — w tych wodach.

Czy je niszczymy?

Są potem naturalne, pozwolone uczucia. Czy panujemy nad niemi?

— Wziąć to morze i te wody (ciało) za bóstwo, a jego potwory za bogów — i oddać im milość swoją, to pierwsze odstąpienie od Boga, sprzeniewierzenie się, balwochwalstwo. Pierwsza zla służba. Pierwsza niewola.

Trzeba panować — nad wszystkiemi rozciągnąć panowanie — i poddać pod służbę Bożą.

Oddanie, ofiara, przez milość.

#### Nad ptakami powietrznemi.

### Powietrze — to rozum ludzki.

Ptaki, to istoty wewnętrzne, żyjące w naszym rozumie, w naszej myśli; to myśli wszystkie i wymysły, sądy i przesądy, wyroki i wyrocznie rozumu naszego, ducha.

- 1. Dowcip, bystrość, piękne słowa, piękna deklamacya cała parada próżności umysłowej.
- 2. Rozumu i ducha naszego glębokość, wysokość, obszerność, przenikliwość, prawdziwość, bezpieczeństwo, cześć i podziwienie.
- 3. Narzucanie na innych pauowanie, jarzmo swej nauki, zdania, systematu, swojej prawdy, dla tego, że swoja.

To wszystko ptaki dzikie, sępy i sowy wylęgłe i wytuczone i żyjące w tem powietrzu, rozumie i duchu. W tych zawiejach i burzach. Czy je niszczymy?

Są potem naturalne myśli. Czy nad niemi panujemy?

Wziąć za bóstwo tego ducha, to powietrze, a jego straszydła za bogów — i oddać temu milość swoją, służbę, życie ich pasieniu, hodowaniu, tuczeniu — składanie ofiar na tych oltarzach — to drugie odstępstwo od służby Bożej i od Bożej milości; druga zła służba i druga niewola.

Trzeba panować. Trzeba i nad tem rozciągnąć nasze panowanie, wprzegnąć do jarzma, poddać pod wolę i pod slużbę Bożą.

Oddanie – ofiara – przez milość.

#### Nad zwierzetami ziemnemi.

Ziemia — to wola ludzka, dusza cala.

Zwierzęta, bestye — to istoty wewnętrzne żyjące na tym stałym lądzie naszej duszy, w dziedzinie woli; to nasze zamiary, intencye, cele, końce ostatnie i powody pierwsze uczynków i uczynki same.

- 1. Nasze serce własne i to czem żyje, jako przedmiot nie tylko naszego upodobania, przyjemności, rozkoszy, ale naszych uczynków (a powinnoby być ofiara, umartwione dla Boga).
- 2. Nasz *umyst* i to czem żyje, jako przedmiot naszej nie tylko czci i podziwu i szacunku, ale uczynków (a powinienby być kadzidłem wonnem dla Boga).
- 3. Nasza wola sama, jej korzyść i panowanie, jako przedmiot naszej nie tylko miłości, ale jako cel naszej woli, naszego życia. My Pan nasz i król (a powinnaby być zaparciem się, wyrzeczeniem, wyniszczeniem).

To wszystko dzikie zwierzęta, lwy, węże i smoki, żyjące na tej ziemi i w jaskiniach duszy naszej.

Czy je niszczymy?

Są znowu naturalne. Czy panujemy nad niemi?

— Wziąć za bóstwo tę ziemię i te wszystkie jej bestye, to trzecie odstępstwo, trzecia zla slużba i trzecia niewola.

Trzeba i nad tem panować i właśnie nad tem. Poddać pod wolę i służbę Bożą.

Znowu oddanie, ofiara — przez milość.

#### II.

#### Aby człowiek uprawiał.

Zapanowawszy nad żywiołami, Wziąwszy je do rąk jako narzędzia,

Powinien pracować (uprawiać raj swojej osoby, w którym owa woda i powietrze i ziemia)

Odbyć milośna pańszczyzne swemu Panu milośnemu.

Wszędzie wprowadzić jego panowanie, jego zakon, jego wolę (tę pieczęć miłości).

1.

Do serca i do uczucia (czyli raczej co stąd do ja się wprowadza).

2.

Do ducha i do rozumienia (czyli raczej co stad do ja).

3.

Do woli, zamiarów i uczynków (czyli raczej co stąd do ja).
Cały ten raj powinien być napełniony istotami żyjącemi,
milemi Bogu; z milości zrodzonemi i dla milości żyjącemi
i służącemi.

Spojrzyjmy na siebie.

Nie panami, ale sługami jesteśmy. Jęczymy w niewoli. Ruszyć się nie możemy do Boga.

Stworzenia sa naszymi Bogami.

Ach!

Zerwijmy pęta, skruszmy!

Serca nam braknie, sily nie mamy do tego.

(Tu wystawić caly ten brak serca i sily).

A dlaczego? — Bo milości niema.

Jest przeciwnie milość do tych pęt i kajdan.

Więc cóż mamy robić? — Oto chwila. Oto nawiedzenie. Prośmyż i błagajmy o ten ogień milości Bożej. I nie odejdźmy póki nie otrzymamy. A jak się obudzi ogień milości pierwszej do Boga, wszystko spali i skruszy.

Postanowienia.

3.

## Uwagi o końcach fałszywych,

a tem samem

o źródłach złego w nas samych.

Można powiedzieć, że ogólnym złym przedmiotem jesteśmy my sami: Ja nasze; jak prawdziwym przedmiotem dobrym jest Bóg.

I znowu: że ogólnym końcem przez nas pożądanym jest pociecha, zadowolenie, pokój — a więc szczęście; dobre jeśli w Bogu, zle jeśli w nas.

Cóż nam poza Bogiem dać może zadowolenie, pokój, szczęście? — Ale są, które obiecują: i są w nas samych. Ile falszywych tedy przedmiotów, które nam to obiecują, tyle źródel zlego.

Poznać je dokladnie.

Trzy są. Wszystkie trzy w rozmaitym stosunku są jednak w każdym człowieku. Lecz zwykle jeden albo drugi przemaga i stąd trzy rodzaje ludzi, dla których są owe trzy, każdy osobno dla każdego, źródła główne złego.

- 1º Człowiek zmysłowy (rozpustnik).
- . 2º Człowiek zarozumiały (pyszalek).
- 3º Człowiek samowladny (egoista).

### Człowiek zmysłowy (rozpustnik).

Szuka pociechy, zadowolenia, pokoju — to jest szczęścia. Jakież ono? — Rozkosz. Lubieżność (Voluptas). Smak. Nasycenie się.

1. Zmysłami.

Wybieganie na zewnątrz. Życie zewnętrzne zupełnie.

- Nie mówię o plugastwie. Każdy je rozumie. Tak cuchnie, że dosyć jego woni niemilej, aby je już poznać; dość nazwać, aby wzdrygnąć się.
- Jedzenie, picie, tuż obok tamtego. Jeszcze jeden krok a już zwierzę.
  - Niewstrzemięźliwość.
  - 2. Wyobraźnią.
  - a) Marzenia zmysłowe.
     Rojenie. Mary, sen.
     Uczucia tysiączne jak we śnie.
  - b) Romanse. Marzenia umysłowe.

Przeżuwanie gorsze od snów samych. Coby powiedzieć o człowieku, któryby ciągle spał, aby śnić? Ale ten śnilby przynajmniej śpiący, a tu śni na jawie.

- c) Marzenia społeczne: Gawędy.
   Marnuje czas, władze, życie, wieczność.
   Żródło zlego nie lada.
- 3. Wola.

Bawienie sie.

To, co się podoba sobie: zabawy.

Szuka się i szuka. Czasem nie wiedzieć czego.

Rekreacya potrzebna, ale niech będzie rekreacyą. Ale tu rekreacya czyli zabawa jest jedyną pracą i zadaniem życia.

— A we wszystkiem rozpusta, lubieżność. Ta jest pierwsza pociecha, zadowolenie.

#### Człowiek zarozumiały (próżniś).

Szuka swojej pociechy, zadowolenia, szczęścia. Jakież ono? — Chwala, cześć.

Więc szuka chwały.

- 1. Na polu zmysłowem.
- a) z ciała: zdrowie, wzrost, siła; to jest z materyalnych przymiotów.
- b) z przymiotów na wyobraźnię działających: piękność, urok, zgrabność.
- c) z przymiotów na tem polu zmysłowem moralnie działających: ubiory, stroje, pachnidła, bogactwo, pompa.
  - 2. Na polu umysłowem.
- a) ze strony więcej zewnętrznej, jakoby zmysłowej: dowcip (władza rozumu najbardziej zmysłowa) żarty, przycinki itd.
- b) ze strony czysto umysłowej: nauka, sądy, zdania: Rozum, jednem słowem.

Popisywanie się erudycyą itd.

c) ze strony moralnej i społecznej: wymowa, poezya, działanie na innych ludzi dla swojej chwały.

A kazania?

Cała nędza w ich mówieniu. Przed (troska) i po (zadowolenie lub smutek).

- 3. Na polu woli i życia społecznego.
- a) ze strony zewnętrznej:
   Człowiek uczciwy.
   Człowiek honorowy.
- b) ze strony umysłowej: Nauczyciel sławny. Adwokat prawy i znakomity.
- c) ze strony moralnej:Filantrop dobroczyńca ludzkości.

Maż cnotliwy, a jaka cnota? Cnota, aby się z niej popisywać.

Dobre uczynki, dla oka ludzkiego, jak Faryzeusze. Trąbą trąbią.

Nawet ofiary, poświęcenia się.

Niekiedy sama świętość udawana.

— A we wszystkiem chwała i cześć, jako cel. Chęć tej pociechy, zadowolenia, a więc szczęścia, jako źródło złego.

3.

### Człowiek samolubny (egoista).

Szuka swojej pociechy, zadowolenia, szczęścia. Jakież ono? — Władza, panowanie.

To isty szatan.

W dwóch pierwszych razach szukał zadowolenia dla swego serca i uczucia, dla swego umysłu i rozumu; tu dla swojej woli i swego ja. Tam służył, ale tu chce panować.

»Będziecie jako bogowie, wiedzący dobre i zle«. Isty szatan. Wiec szuka władzy i panowania.

- 1. Nad sercami.
- a) materyalnie: to kokietka. Zwierz dziki: tyran krwawy; niema serca, a pasie się sercami.
  - b) przez wyobraźnię: to bogacz.
  - c) moralnie: to maż popularny.
  - 2. Nad umysłami.
  - a) materyalnie: to prosty szarlatan, kuglarz,
  - b) umysłowo: to filozof i heretyk.
  - c) moralnie i społecznie: to prawodawca w imię własne.
  - 3. Nad wolami samemi.

To już ostateczny szatan. Pierwszy nad sercami chciał panować, dając im jednak jakieś dobro; drugi nad umysłami,

dając im jakas prawdę; ale ten ostatni szatan nic nie daje, tylko siebie narzuca, swoja wole narzuca woli innych wszystkich.

- a) w dziedzinie zmysłowej: to Mahomet,
- b) w dziedzinie umysłowej: to Luter albo Kalwin.
- c) w moralnej i społecznej: to Napoleon albo Antychryst.

A we wszystkiem władza i panowanie, jako cel. Chęć tej pociechy, zadowolenia, szczęścia – piętno Szatanów – trzecie główne źródło złego.

Rozpamiętywujmy, badajmy, śledźmy ten obraz w szczegółach i w następstwach. Jakie światło na nasze własne wnetrze!

Oto ten obraz cały. Spojrzeliśmy. Tam obrzydliwość, zgnilizna, swąd; tam znowu próżność, czczość, marność; a tu nareszcie krew i śmierć. Tem bardziej odwróćmy się od tej strony i zwróćmy się w przeciwna, do Boga.

## 4.

## Koniec zakonnika

albo

koniec chrześcijanina pragnącego doskonałości.

Już wiemy: milość początek i koniec i zadanie.

Teraz warunek: Wyrzeczenie się.

Jaka milość, takie wyrzeczenie się. I na odwrót: jakie wyrzeczenie się, taka i milość. Jeśli doskonale, to doskonala.

Lecz doskonalość nie dla wszystkich.

»Nie wszyscy pojmują to słowo, ale którym dano jest od Ojca mego«.

W czemże ten koniec? To słowo nie od wszystkich zrozumiane? A jeśli koniec, więc jaki też będzie i początek, od którego wyjść trzeba?

Historya młodzieńca w Ewangelii. W niej początek i droga i koniec.

1. Wola doskonalości. "Jeśli chcesz być doskonalym«. Oto początek.

#### A teraz droga:

- 2. Wyrzeczenie się. »Idź, przedaj wszystko, co masz«.
- 3. Ofiara. »Daj ubogim!«
- 4. Milość i pójście za nią wolą w szczególny sposób. »Przyjdź i naśladuj mię i idź za mną!«

1.

W czemże tedy ten koniec Zakonnika lub doskonalego Chrześcijanina?

1. Wola. (Si vis — »Jeśli chcesz! •)

Wola. — (Na to najgłówniej uderzyć). Cel najwyższy: doskonalość. Łaska do niego ciagnąca najcenniejsza. — Więc i odpowiedność i wierność szczególna. Więc wola.

Z tej woli wypływa wzięcie się do środków. — Mocne, a są następne (jak wyżej): 1. Wyrzeczenie się. 2. Ofiara. 3. Milość i pójście za nią.

- 2. Czyn. (Wzięcie się do środków).
- A) Wyrzeczenie się. (Vende! Sprzedaj!)
  - a) Dobr niebezpiecznych wyrzeka się zupelnie:
    - 1. dla ciala i w ciele: ukrzyżowany.
    - 2. w duchu: uniżony, upokorzony.
- 3. w świecie, w życiu: obnażony z władzy, dostatków itd. wyrzeczony.
- b) Dóhr potrzebnych nawet, niema na własność, ale jakoby pożyczone (dane z posłuszeństwa lub z rady).
- c) Do dóbr dowolnych, przypadkowych nie tylko obojętność, ale wstręt do niektórych.

B) Po wyrzeczeniu się ofiara. (Daj! da!)

Aby wyrzeczenie się nie było bezużyteczne — miłością ofiarować wszystko dla innych.

Nawet siebie samego.

C) Pójście za Bogiem. (Idź za mną! Sequere me!) Milość za milość.

To dopiero miłość. Wszystko porzuciwszy, siebie samego ofiarować; wolę i wszystko — ślepo — zupełnie.

2.

Nieskończoność tej laski.

Owa wola (mówię wola) jest naprzód łaską (quibus datum est, — którym dano jest).

Przez nią korzyść Boża, korzyść nasza.

I. Interes Boży, to co Bóg zyskuje.

Największe co Bogu dać może stworzenie.

To czego Bóg sam sobie dać nie może.

Milość stworzenia:

szlachetna, zupelna, silna,

stanowcza.

Co za chwala dla Boga!

Co za roskosz.

Jak to ujmuje, zniewala, wiąże Boga!

- II. Korzyść nasza.
  - Łaski szczególne na ziemi. Równość z Bogiem przez milość.
- a) Synowstwo i bezpieczeństwo Synów (nie wyrzuci z domu).

Stosunek milości:

Przyjaciela z przyjacielem, Oblubienicy z Oblubieńcem.

- b) Braterstwo między spółwybranymi. Raj boży na ziemi.
- c) Droga pewna do najwznioślejszego końca i najwyższego szczęścia.

Nieomylność!

- 2. A w niebie:
- a) Osobna przyjaźń Boża, osobna chwała, osobne szczeście.

(Ci są co idą za barankiem, gdziekolwiek stąpi).

b) Osobna godność.

(Regnabunt et dominabuntur. Królować i panować będą).

c) Osobna zaplata.

Udzielenie bóstwa i boskich przymiotów. Dana możebność i władza od siebie udzielania innym. Pośrednicy. Chrystusowie!

(Stokroć odbiorą i żywot wieczny posiędą. I z wnętrzności ich popłyną źródła wody żywej).

Wystawić dobrze ten punkt ostatni. Jest to podwójne Niebo. Nie tylko Bóg jest naszym Bogiem i my go używamy w pełności, ale my sami stajemy się jakoby bogami innych (niższych hierarchii świętych) — i oni przez nas odbierają.

3.

Łaska (quibus datum — którym dano).

1. A więc nie z samych siebie,

A więc nie zmyślać, nie wmawiać, nie udawać.

Biada temu kto klamie. I tu i tam!

Ale jednak prosić.

Skoro rozumiemy trzeba pragnąć — a pragnąc prosić. Non omnes capiunt — powiada Chrystus. — Nie wszyscy rozumieją, — sed quibus datum, lecz którym dano. To znaczy, którym dano zrozumieć. A więc jak się zrozumie (sercem, myślą, pragnieniem) więc trzeba doprawdy pragnąć i prosić.

2. Ale kto ma pragnienie, powinien nie ustawać.

A jak otrzyma wolę samą, chęć, powinien być wiernym w odpowiedzeniu.

3. A sama chęć jest znakiem powołania. Bo jest znakiem laski Bożej. Bez niej nie byłaby.

I dlatego Chrystus Pan nic innego nie wymaga, nie kładzie za warunek.

Si ris, powiada: jeśli chcesz!
Tego dosyć. — Tylko zrób. -- Odważ się!
Rzecz tak wielka jest do wzięcia!

#### Zastanówmy się!

Czy rozumiemy? Czy pragniemy? Czy prosimy? Czyśmy już nie chcieli z łaski Bożej? Jakeśmy odpowiedzieli czynem?

5.

## O grzechu.

Jedyna przeszkoda do osiągnięcia końca.

A więc jedyna przyczyna złego, --- jedyne złe. A więc jedyna obawa, prawdziwy strach.

Co to grzech?

Jest to przekroczenie Woli Bożej.

Jest to postawienie woli swojej naprzeciwko Woli Bożej. Ale przedtem postawienie swego sądu naprzeciw prawdy i światla Bożego. Postawienie swojej przyjemności naprzeciwko przyjemności Bożej i dobra jego.

A w tem wszystkiem postawienie swego ja jako Boga, naprzeciwko Boga!

A więc niemilość.

Milość = Oddanie się. Bóg, nie ja!«

Grzech = Nieoddanie się. Nie Bóg, ale ja!«

Trzeba się zdecydować: i dlatego wolność; i dlatego przejście przez próbę; to jest: pokusa.

Wolność i pokusa to dwa warunki tak miłości jak grzechu. Warunki konieczne.

»Wolność streszcza się w tem: Czy będę ja sam panem (milość własna)? Czy oddam się Bogu (milość)?

»Wolność wybiera pomiędzy wielu przedmiotami, ale w końcu spotyka się Boga jako jedyny przedmiot naszego życia. We wszystkich pobudkach pobudzających mię do wyboru, leży na grucie ta jedna: albo Bóg, albo ja 1)«.

Próba w tem: Czy oddać się, czy nie oddać? Czy Bóg, czy ja? Być albo niebyć?

Czy ja mam nie być (oddawszy się Bogu), a Bóg być? — Czy też ja mam być (rozumie się soba, nie oddawszy się Bogu), a Bóg nie być (dla mnie)?

- Na to potrzeba było przykazania.

»Aby rozwiązać to pytanie: Czy Bóg, czy ja? trzeba było przykazania Bożego, któreby człowieka wystawiło na próbę Przykazania, w któremby Bóg zatwierdził swe prawo jako pan, a człowiek spełniając je uznał Boga panem.

»Adam kochał Boga jeszcze jak dziecko miłością nieświadomą. Był słaby jeszcze w miłości. Aby mu pomódz i wzmocnić przeciwko sobie samemu, P. Bóg zagroził karą 1)c.

<sup>&#</sup>x27;) Z zapisków słuchaczy.

Zastanówmy się kto Bóg? i co to Wola Boża? — Kto to człowiek? I jakie to jego przekroczenie?

- 1. Jaka zarozumiałość i glupstwo (w targnieniu się, w postawieniu się, w odważeniu się) przeciwko wszechmądrości.
- 2. Jakie pomiatanie i niewdzięczność (w odwróceniu się, w szukaniu innego dobra) przeciwko Wszechdobroci.
- 3. Jakie zuchwalstwo i szaleństwo (w oparciu się na swojej mocy, a potem w skutkach i następstwach) przeciwko Wszechmocności.

Ale przedewszystkiem i we wszystkiem: Jaka niemiłość i złość przeciwko Wszechmiłości.

1.

Patrzmy na grzech w Adamie.

Tam w źródle. Tam cała jego treść, cała natura grzechu. To historya każdego grzechu.

Ta tylko różnica między Adamem a każdym z nas, że w pierwszym człowieku próba odbyła się w jednej chwili my ją odbywamy przez cale życie.

Wprawdzie i w naszem życiu jest chwila, przynajmniej jest okres życia stanowczy, kiedy człowiek staje się mężem, i zwykle jak wtedy stanie, tak już i trwa do śmierci. Jednakże jest jeszcze możebność jakaś, której nie było w Adamie (aż po przyrzeczeniu Zbawiciela).

Każdy z nas musi ją przebyć, chcąc czy nie chcąc. Darmo ktoś chciałby się ostać w niemożebnym środku; przyjdą okolicznoście i on musi się rozstrzygnąć; tak Bóg urządził wszystko. Jeżeli się nie przygotuje, upadnie.

Inne też jest cale to przejście w Adamie, a inne w nas; inne jednakże nie co do treści rzeczy, ale co do porządku w następstwie. — Różnice w porządku jakim pokusa i grzech przychodzi i rozwija się między Adamem, a nami.

U Adama wprzódy: nie Bóg, ale ja, a potem owoc zakazany; u nas wprzódy owoc zakazany, następnie ja a dopiero na końcu: a nie Bóg!

Dla czego? Bo Adam miał jeszcze naturę nie zepsutą, która była pod panowaniem osoby, więc trzeba było zacząć od osoby. U nas pokusa zaczyna się od natury, a kończy na osobie, bo natura już zepsuta (po grzechu pierworodnym) sama się wyrywa, a jak się nie oprzemy, pociągnie za sobą osobę.

1. Zbliża się kusiciel: »Czemu rozkazał Wam (ja) Bóg (on) nie pożywać ze wszelkiego drzewa?«

Przedewszystkiem kwestya między Ja a między On. — Milość Boga i siebie.

Szatan nie mógł kusić Adama ze strony natury. Natura była w porządku, nietykalna, bo święta; nie wolna własnem prawem, bo zależąca od osoby.

Musiał kusić i kusi ze strony osoby. Stawia pytanie jedynie możliwe: Czy Bóg, czy ty? Czemu rozkazał Wam Bóg?

Wam? Wy, wasze ja! oto co w kwestyi.

 $B \delta g$ ! B $\delta g$ , to on, naprzeciw Wam! Oto co z drugiej strony.

Kwestya między Bogiem a człowiekiem. Czemu rozkazał? Tej kwestyi nie trzeba było przyjąć, bo samo jej przyjecie jest zabiciem miłości.

Bóg tylko z jednego drzewa zabronił. — Kusiciel mówi: z wszelkiego? Więc najprzód przesada. — Tak każda pokusa. Powiększa, przesadza, posuwa do nieskończonych rozmiarów. Jej nie to lub owo zabronionem się zdaje, ale wszystko.

Niewiasta odpowiada: »Byśmy snać nie pomarli«.

Bóg z pewnością powiedział: którego dnia z tego drzewa skusicie, śmiercią pomrzecie. A ona odpowiada: Byśmy snać nie pomarli. To jest: Mogłoby być, żebyśmy pomarli! Mogłoby być! A więc watpi.

Wątpliwość o prawie Bożem i o następstwach, pierwsza przyczyna upadku. Bo wątpliwość, to pierwsze targnięcie się przeciwko Bogu.

A wtedy kusiciel: "Żadną miarą nie pomrzecie! Nie. Śmiało przeczy. I człowiek już wierzy. Bo wprzódy wątpił. — "Już miłość zerwana, bo ona nie ścierpi podejrzliwości, niedo-

wierzania. Watpi, że Bóg jest milościa, bo gdyby był milościa, toby bez potrzeby nie zakazywał 1)«.

Zastanówmy się nad tem nie.

Nie! Co za zarozumialość! przeciw Bogu!

A więc najprzód zarozumialość i glupstwo. A z nich wychodzące: Zaprzeczenie.

Grzech rozumu.

Lecz pamiętajmy: To zwątpienie i zaprzeczenie milości Bożej.

Postawienie swego ja.

Zerwanie milości.

2. Kończy kusiciel: »Ale będziecie jako bogowie!«

Chcieć być swym własnym Bogiem, to grunt grzechu. Pokusa odrazu idzie do gruntu.

Zrzucić Boga z jego tronu, a samemu siąść na nim. Co za złość!

A więc powtóre zlość.

Grzech woli — ale naprzód wewnętrzny, w sobie, przeciwko Bogu.

Prowadzi dalej i mówi pokusa: »Wiedzący dobre i zlek to jest, będziecie sami dla siebie panem — i dla innych będziecie także panami. To wy będziecie stanowić, co zle, a co dobre, co sprawiedliwe, a co niesprawiedliwe itd. Panowie, bogowie i dla siebie i dla innych.

Grzech woli dokonany i na zewnątrz. Postawienie się zupełne na miejscu Boga.

3. Wniosek ostatni pokusy: Pożywajcie! I zwróciła oczy niewiasta itd.

To już jest prostem następstwem.

- »Wtedy dopiero Ewa ujrzała, że owoc był piękny. Wpierw ze sto razy przechodziła koło drzewa i nie zwracała nań uwagi. Obecnie widzi, że owoc jest
  - 1. piękny oczom (dla ducha),
  - 2. rozkoszny (dla serca),
  - 3. dobry ku jedzeniu (dla woli).
  - »I wzięła, i jadła i dała mężowi.

<sup>&#</sup>x27;) Z zapisków słuchaczy.

»W Adamie osoba zepsula naturę; w nas natura już zepsuta psuje osob櫹).

Odwrócenie serca od Boga i obrócenie do dóbr zewnętrznych.

Warunek, którego pokusa wymaga i pod którym przyrzekła wszystko. Chce za rozumem i za wolą pociągnąć i serce, aby cały człowiek zgrzeszył.

Grzech serca.

— W Adamie przyszedł na końcu; u nas, od serca się grzech zwykle zaczyna.

A teraz, po dokonaniu grzechu, zatwierdzenie się w nim.

— Po grzechu, zatwardziałość. Bóg pyta, a Adam spędza winę na Boga. Ty, ty daleś mi niewiastę! Ona mię zgubila. Zatwardziałość. Obrona własna.

I wtenczas niepodobieństwo poprawy. Zapora żelazna. Wola utwierdzona w zlem. Przeszkoda niezwyciężona. Niema ratunku.

Tak po każdym grzechu. Gdyby Bóg zostawił grzesznika sobie samemu, nigdy nie byłoby poprawy.

Co za zle!

2.

Ale zstąpmy do glębi. Pomyślmy teraz, że Bóg jest milość. Człowieku, coś uczynił?

Targnales sie.

1. Zarozumialościa, glupstwem twojem na milość wszechmądrą, wszechrozumną.

Na Wszechmądrość kochającą.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

- 2. Zuchwalstwem twojem na milość wszechmocną (która ci tyle zgotowała, uczyniła dla ciebie, a ileż więcej, bo wszystko uczynić dla ciebie chciała!)
  - Na Wszechmocność kochającą.
- 3. Odwróceniem się twojem, niewdzięcznością twoją na milość wszechdobrą (która ci samą siebie dala)
  Na Wszechdobroć kochającą.
- Ale przedewszystkiem i nad wszystko targnąleś się niemilością twoją i w niej zatwardzialością na samą Wszechmilość.

### Na Wszechmilość kochającą.

»Grunt zepsucia, to niemilość (nienawiść) i zatwierdzenie swego własnego ja.

»Kiedy istota wolna (człowiek) nie chce odpowiedzieć milości Boga, a stąd wpada w nicość, milość zamienia się koniecznie w nienawiść.

»Rodzimy się nieprzyjaciółmi Boga. Naturaliter aversi a Deo.

»Dla tego Chrystus stawiał warunek: Qui vult post me venire, abneget semetipsum.

»Są filozofowie, którzy chrześcijanizm uważają jako czarny punkt w historyi — dlaczego? Bo chcą ubóstwiać owo ja ludzkie. Ale my wiemy, że to ja jest przyczyną wszelkiego zlego.

Jeśli nie rozumiemy nienawiści siebie, nie rozumiemy miłości.

»Qui non odit patrem suum et matrem (rozumie się, o ile są przeciwni Bogu) adhuc autem et animam suam, non potest meus esse discipulus (Luc. XIV, 26).

»Qui amat animam suam, perdet eam, et qui odit animam suam in hoc mundo, in vitam aeternam custodit eam« (Joan. XII, 25).

Trzeba, naturalnie światła z góry, aby to zrozumieć. Wszyscy powtarzają słowa Chrystusa Pana o nienawiści siebie,

a pomimo to dziwnie ona brzmi w uszach naszych, bo nie zastanawiamy się nad tem. Trzeba dużo laski Bożej, aby przyjść do znienawidzenia siebie samego« ¹).

3.

A teraz kara.

Co człowiek przez grzech stracił? A co zyskał?

Stracil Boga, milość

wszechmocną, wszechmądrą, wszechdobrą wszechmilośną.

Zyskal za milość -- rozpacz.

Rozpacz, to dno kary za milość obrażoną.

- 1. Skutek: Stan nieprzyjaźni Śmierć duszy Pieklo.
- 2. Skutek: Ogolocenie z darów i z przymiotów nadprzyrodzonych.
  - 3. Skutek: Nawet kara doczesna.

Na tę teraz spojrzyjmy, żeby mieć wyobrażenie o calej karze.

- 1. Wewnetrzna.
- a) W duchu: upokorzenie, zawstydzenie, hańba.
- b) W sercu, w uczuciu: boleść, cierpienie.
- c) W duszy: zgryzota.

W istocie calej, na dnie: rozpacz.

- 2. Zewnetrxna.
- a) Ogolocenie z chwaly (nagi).
- b) Trud, praca, cierpienie, choroby.
- c) Poddanie żywiolom zewnętrznym, szatanom i innym ludziom. Niewola. A nareszcie śmierć konieczna i wieczna niewola.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

A na szczycie tej calej kary: Niemożebność ratunku. Rozpacz z zewnętrznej strony. Niepodobieństwo ratunku z samego siebie.

Rozpacz! (Piekło przedwczesne wewnętrzne). Tak karze milość obrażona.

6.

## O grzechu osobistym.

Zastosujmy do siebie.

Boże mój! Mialem nieszczęście zgrzeszyć! Zgrzeszylem!...

Obrazilem milość Boga!

- J Boga milości!
- 1. Cóżem uczynił?
- 2. Na cóżem zasłużył?
- 3. Jak naprawię?

Wejdźmyż w siebie.

1.

## Cóżem uczynił?

1. Pierwszy mój grzech! To dopiero szkarada! Zastanówny się nad nim!

Duszo przypomnij sobie dobrze ową chwilę nieszczęśliwą, stokroć nieszczęśliwą. — Przypomnij

— pierwszą niewinność i pierwsze z Bogiem szczęście (ów raj rozkoszy, gdzieś z Bogiem rozmawiala),

- potem pokusę laskę ci daną do oporu niekorzystanie,
  - upadek.

1

W nim wszystko, co w grzechu Adama (choć w nieco innym porządku).

- a) Własna przyjemność (odwrócenie się, niewdzięczność).
- b) Własny sąd (zarozumiałość).
- c) Własna wola (zuchwalstwo).

Własne ja na miejscu Boga (złość, niegodziwość, zgroza, godzien śmierci).

Zerwana milość.

I cóż dziwnego, że z raju wypadł? że do Nieba stracił prawo?

- I to ja, ja uczynilem!
  - a) Bogiem zbrzydzilem.
  - b) Bogiem pogardzilem zaprzeczylem, wyśmialem, wyszydzilem.
  - c) Boga zabilem podniosłem rękę.

A siebie, swoje ja, na jego miejscu ukochalem.

Ja, ja, ja! — To nieszczęśliwe ja!

Godzien jest śmierci!

Ach co się wtedy w tej biednej duszy działo! Co za zmiana! Jakie wypędzenie z raju!

2. A teraz dalsze grzechy.

Po owym pierwszym, nie jak u Adama, zatwardziałość — ale z łaski Bożej, żał, skrucha; wskutek zasług Chrystusa. Po pierwszym grzechu zawsze żał: darmo dany.

(Tu dobrze wytłómaczyć, że żal po pierwszym grzechu to jest cudo i dziwo pierwszego rzędu, przeciwko naturze rzeczy, choć nam się tak naturalnem zdaje, podług dzisiejszego porządku rzeczy. Ale ten porządek jest wskutek łaski poza porządkiem zwykłym, przyrodzonym. Szatan nie żałował. Adam nie żałował (aż dopiero po obietnicy Zbawiciela, wskutek przyszłych zasług jego).

Ach, z tego pierwszego żalu trzeba korzystać. — Bo coraz się zmniejsza, zmniejsza, a następnie go zgola nie stanie. Bóg go nie da. Bo żal to nie nasze dzielo, to Boże dzialanie, dar-

mo duszy dane (tego ludzie nie wiedzą lub nie zważają!) To owoc krwi Chrystusa.

Czym korzystał z pierwszego żalu?

Świadczą o tem moje dalsze grzechy.

Ach ile ich! - ile!

Super capillos capitis mei — Ponad włosy głowy mojej (Psalm 39, 13) ich liczba!

3. A ich ciężkość?

Żeby je powtarzać musialem ciągle tłumić żal przez Boga mi dany.

Zabijać laskę.

Dusić glos krwi Chrystusowej.

- Potrzeba było odwagi - szatańskiej!

Tem gorszym od Adama!

Tem podobniejszy do szatana!

A czy nie doszedłem już może do zatwardziałości — tego ostatniego dna grzechu?

Czy go nie usprawiedliwiam już nawet?

A może już nawet za nic sobie mam. Zakonem Bożym, a więc i Bogiem, pogardzam?

Impius dum in profundum venerit contemnit. Niezbożnik gdy przyjdzie w glębokość za nic sobie niema (Prov. XVIII, 3).

2.

## Na cóżem zasłużył?

1. Na to co Adam. Na to co Szatan.

W osobie, na pozbawienie laski; w naturze, na karę, śmierć. Najprzód w naturze: Ta kara, ta śmierć jest potrójną:

- a) za zarozumiałość na potępienie (upokorzenie, nędzę, wzgardę, ohydę),
- za odwrócenie się i niewdzięczność w szukaniu falszywego dobra na prawdziwe złe (trud, pracę, boleść, cierpienie, konanie),

c) za zuchwalstwo przeciw wszechmocności na niewolę, zniszczenie, śmierć.

Alem zaslużył jeszcze na więcej.

- a) Bo Szatana potępienie tylko za jeden grzech.
- b) Adama tylko za jeden grzech.
- c) Tylu ludzi tylko za jeden grzech potępieni są na wieki. A ja cóż za tyle i tyle?

I to tak cieżkich?

2. Ale jest w tem coś najokropniejszego. To com zasłużył w osobie.

A to nienawiść Boża! Pozbawienie laski, nie jest czem innem. Zasłużyłem na pozbawienie laski, a to pozbawienie jest odwróceniem się Boga — nieprzyjaźnia, gniewem, a więc nienawiścia.

Zaslużylem na nienawiść Bożą. Albowiem milość obrażona staje się nienawiścią. Nazywa się to Gniewem Bożym.

Zasługuje się za jeden grzech śmiertelny, a cóż ja za tyle?

I co to być musi nienawiść ta, ten gniew Boży, tak spotegowany? — rosnący z potegi do potegi?

Boże mój! gdzież ja się skryję?

Albo jak to naprawię?

3.

## Jak naprawię?

- 1. Tem, co mi Bóg daje z laski: owocem krwi Chrystusowej:
  - a) żalem przeciwko zuchwalstwu i złości, ale tak głębokim jak ta,
  - b) skruchą, przeciwko zarozumiałości, ale tak wielką jak tamta,
  - c) pokutą przeciwko złemu używaniu dóbr falszywych, ale tak szczerą jak to było jawnem.

2. Ale tu potrzeba przedewszystkiem milości. — Bóg jest milościa, obraziliśmy milość. Tylko milościa można naprawić obrazę milości.

Ale milością tem większą. A naprzód

- a) żalem z milości, milością żalującą (rzewnie, serdecznie gorąco),
- b) skruchą z milości, milością skruszoną,
- c) pokutą z milości, milością pokutującą.

Cale życie moje niech odtąd stanie się tą milością żalująca, skruszoną, pokutująca; aby nareszcie, — aby się mogło kiedyś stać milością kochającą.

Ach, jak wzdycham do tego raju utraconego — do tego nieba raczej: do miłości kochającej.

O Panie, o Boże mój! o milośniku obrażony! O kochanku odepchnięty! A Boże mój!

Ja doprawdy nie rozumiałem dotąd winy mojej!

- nie czulem!
- nie żalowalem!

Ach, daj!...

A potem wprowadź mię, — czemprędzej! — do twego raju, do twego nieba milości!

## 7.

## Uwagi o źródle grzechów.

Z zewnątrz pokusa.

Z wewnątrz skłonność, a potem przywiązanie.

Ciagnie z jednej strony Bóg.
 Kusi z drugiej dobro znikome.
 Tam milość Boga — Tu milość własna.

Gdzie się serce skłoni tam przylgnie (Ubi est thesaurus vester ibi et cor vestrum erit). I gdzie znajdzie skarb swój, to już tym i żyje. — Staje się on źródłem albo uczynków pełnych zasługi, albo grzechów pełnych winy i wiodących na potępienie.

Więc źródło grzechu (zły skarb) przywiązania. — Pokusa niczem nie jest — dopiero skłonienie się serca, przywiązanie.

Więc zobaczmy jakie skarby są i jakie przywiązanie.

Trzy są żywoty. Człowiek żyje ciałem, rozumem, duszą. Trzy skarby i trzy przywiązania.

1. Ciała. Nie mówię o sprosnym grzechu. Kto ma to nieszczeście, ten niemal do niewyleczenia. Przywiązanie okropne — bo odbiera rozum z jednej strony, a z drugiej wolę. Niewola równie ciężka jak szkaradna.

Ale i nie tak daleko idac można znaleść skarb. Szukanie smaku, wygody, pielęgnowania. — To źródło ciągle grzechów.

Jemy dlatego, że smakuje.

Niecierpliwimy się, że nam czegoś brak, szemrzemy, gniewamy się.

A potem zabiegi, starania, klopoty, rzucamy duszę naszą w to śmieciowisko.

Wszystko przywiązanie do swego ciała, do wygódek. Ubi est thesaurus vester.

A co Chrystus? — Nolite solliciti esse... animae... nec corpori... (neque) in crastinum. Nie troszczcie się o duszę wasza... o ciało wasze... o jutrze (Math. VI, 25, 34).

2. Rozum, duch. — Chcemy być rozumni i wielcy. A stąd główny grzech: próżność.

Patrzcie, gdzie taki człowiek idzie. Sam siebie ma za rozumnego, nieomylnego, — siebie za dobrego i niegrzesznego — siebie za czci i poważania godnego. I chce żeby mu tę cześć oddawali — przyznali mu to — inaczej gniewa się, szydzi, pogardza.

Ale i tak daleko nie idac, ile to grzechów z tego przywiązania.

Gonimy za blaskiem, chcemy się pokazać; a innych chcemy przyémié.

Gonimy za dobrem wzięciem i sławą, a innych obmawiamy.

Gonimy za uszanowaniem; a innych znieslawiamy.

Chcemy, żeby nas poważano, żeby nas miano za coś. Nigdy nam dosyć.

A Chrystus? Attendite ne justitiam vestram faciatis coram hominibus. Strzeżcie abyście sprawiedliwości waszej nie czynili przed ludźmi, abyście byli widziani od nich (Mat. VI, 1).

Dusza. — Chcemy być silni. Chcemy panować. Chcemy, żeby nas słuchali (Tamto grzech rozumu, a to grzech woli).

Patrz, gdzie taki człowiek idzie. Chce wszystkich innych uczynić swymi sługami. Na świecie to się nazywa ambicya, my, ją możemy nazwać pychą. W tem się różni od dumy, że tamta sama w sobie, a ta nad innymi. Gdzie ten człowiek idzie? Ponieważ ma siebie za rozumnego i dobrego, więc chce, żeby go wszyscy słuchali. Już nie tylko, żeby go wszyscy za takiego uznawali, ale żeby jako takiego słuchali wszyscy. O! to rodzony brat szatana. Idzie na samo dno piekła. Aż tam jest skarb jego.

Ale i tak daleko nie trzeba. Chcemy każdy, żeby nas słuchali, a inaczej

> guiewamy się stąd nienawiść a nareszcie zemsta.

A Chrystus? Qui vult tecum judicio contendere, et tunicam tuam tollere, dimitte ei et pallium. Temu który się chce z tobą prawem rozpierać, a suknią twoją uziąć, puść mu i plaszcz (Mat. V, 40).

Te są źródla, skarb i przywiązanie.

## O grzechach powszednych

niewiernościach.

Trzeba bezpieczeństwa w tak wielkiem dziele.

Trzeba na tej drodze naszej sprostować nie tylko strome urwiska, ale i łagodniejsze spadki, które nas prowadzą do tej samej przepaści, albo przynajmniej nie pozwalają wznieść się do pierwszej wysokości, do miłości Bożej; — trzeba z nóg naszych zdjąć nietylko żelazne pęta, ale i z nitek splecione więzy, które nas wstrzymują, aby tam wzlecieć; — trzeba naokoło warowni duszy naszej zamknąć nie tylko wielkie wrota, ale i drzwiczki najmniejsze, które nieprzyjacielowi dać mogą przystęp; trzeba raz dobrze obwarowawszy, dążyć do doskonałości samegoż dziela; — więc trzeba wyrzucić z duszy nietylko grzechy śmiertelne, ale i grzechy powszedne, — ale i same niewiernoście łasce Bożej: cień wszelki złego t. j. grzechu.

Dlaczego? Z jakiej przyczyny i w jakim celu? Z milości i dla milości.

Spojrzyjmy tylko, aby się przekonać:

- 1. na grzechy powszedne,
- 2. na niewiernoście.
- 3. na wierność.

4,1

## I. Grzechy powszedne.

1. Grzech powszedny, rozmyślny jest złem, które Bóg nienawidzi.

Tego dosyć wszelkiej duszy kochającej lub szukającej milości. Bóg nienawidzi! A więc nigdy sojuszu ze zlem takiem!

A nienawidzi Bóg doprawdy. I tego dwa dowody: zewnętrzny i wewnętrzny.

Dowód zewnętrzny z powagi Bożej i z powagi Kościola.
 Tym dowodem jest, że Bóg zabrania.

Dowodem, że wyrzuca (Żywoty Świętych są ciąglem pasmem tego śledzenia i dochodzenia ze strony Boga najmniejszego grzechu).

Dowodem, że karze (przykłady - a Czyściec).

Dowodem, że tak naucza Kościół, ze św. Augustynem, nauczającym, że gdyby jednym grzechem powszednym można było świat cały zbawić, — nie godzi się. Bo Bóg zabrania, bo obraza Boga.

2. Drugi dowód daje nam sama natura rzeczy.

I w istocie spojrzyjmy na grzech powszedny (np. na klamstwo, jak to mówią, niewinne, lub co podobnego). Spytajmy, on sam nam powie, czem jest.

Ponieważ go Bóg zabrania z nienawiści ku niemu, a więc i on także, jeśli się popelni, jest, w swojej mierze, zlem podobnem do śmiertelnego, jest — uważając go najprzód w naturze ludzkiej:

- a) w sercu, przeniesieniem dobra zewnętrznego nad dobro Boże — jest niewdzięcznością i obrzydliwością. Targa, a przynajmniej osłabia ten pierwszy węzel milości.
- b) w umyśle, jest przeniesieniem swego zdania nad sąd i prawdę Bożą. Jest zarozumiałością i glupstwem. Osłabia drugi węzeł.
- c) w woli, jest przeniesieniem swojej wlasnej nad wolę Bożą; interesu i korzyści swojej nad Bożą. Jest złością. Szarpie i osłabia ostatni węzel milości.

Następnie uważając grzech w osobie ludzkiej: jest to postawienie swego ja na miejscu Boga. Panem nie Bóg, ale ja, początkiem działania nie Bóg, ale ja.

Tem tedy jest grzech powszedny.

A ten, co go popelnia, czyni akt przeciwny milości Bożej (bo o rozmyślnym grzechu mówimy), przynajmniej żywej milości. Jakże? to milość, kiedy z wiedza popelnia się, co Bóg nienawidzi?

Jakby mówił: Ty nienawidzisz, wiem o tem, ale ja jednak to czynie.

Zgroza!

Niech sie każdy zastanowi!

2. Grzech powszedny rozmyślny prowadzi koniecznie do śmiertelnego.

1. Bo oddala Boga i laskę Jego.

To konieczne. Bóg się musi usuwać od tego, który z Nim tak postępuje.

2. Bo zasługuje na karę.

A jakaż kara? najprzód upomnienie. Ale jeśli nie pomoże, opuszczenie przez laskę. A stąd prosta droga do coraz większych grzechów powszednych, a nareszcie śmiertelnego.

- 3. Bo przygotowywa duszę do coraz większego złego. Nieznacznie, nieznacznie przyprowadza nad brzeg przepaści. Owszem, już może dusza do niej leci i jeszcze nie wie o tem; i nie rozbudzi sie aż na dnie!
- 3. Grzech powszedny rozmyślny, lub co za to mamy, już czesto jest śmiertelnym.
- 1. To jedno z zadań najtrudniejszych oznaczyć, gdzie się kończy powszedny, a zaczyna śmiertelny. Myślisz, żeś jeszcze z tej strony granicy, a tyś już daleko za nią w kraju nieprzyjacielskim.

Przykłady. Obmowa może być powszednym, ale i śmiertelnym. Na którem słowie tamten się kończy a ten zaczyna?

Gniew to samo.

Pycha to samo itd.

Jakie niebezpieczeństwo! A co mówi Pismo? »Kto kocha niebezpieczeństwo, w niem zginie!«

2. A potem skutki.

Najprzód zgorszenie. — Zgorszenie!

Potem opuszczenia. Niby to nie wielka rzecz to lub to opuścić; ale jakie następstwa? kto je wie? kto przeliczy? A za wszystkie odpowiedzialność. Bo kto kladzie przyczynę, kladzie i skutki. Powiesz, żeś nie przewidział? Ale jeśliś byl powinien przypuścić? W tem twoja wina, żeś nie przypuścił.

Ile to tym sposobem grzechów ukrytych. Ab occultis meis munda me! Od ukrytych moich oczyść mie!

3. A co to jest być, już być w grzechu śmiertelnym i nie wiedzieć o tem.

Może jeszcze myślić, że to dobre uczynki!

(Przykład owej duszy mi znajomej, będącej w letargu śmiertelnym. Znalazła się jakoby na tamtym świecie, otoczoną pięknemi kwiatami w wiązanki splecionemi. Miały to być jej dobre uczynki, z których się była na świecie cieszyła. Aż tu prędko korony kwiatów opadają, za niemi liście — i wystają żądła żmij tyleż śmiertelnych ciosów niosące; zrozumiała, że zamiast miłości bliźnich była w nich chęć próżnej chwały; szukanie osobistego zadowolenia i lekceważenie tych, co jej się gorszymi od niej wydali, słowem prawdziwe grzechy próżności i względów ludzkich, śmierci pełne i na śmierć dusze skazujące. — Bóg ją od śmierci wybawił, a zarazem duszę uleczył).

Być w grzechu i niewiedzieć. To dopiero potępienie! — Ilu tym sposobem się potępia!

Jedyna rada: Być dalekim w duszy, w woli, od wszelkiego grzechu powszednego. Nie popełniać rozmyślnie. Owszem, postanowić nigdy go nie popełniać. Ale to tylko może uczynić miłość.

Więc do miłości.

Postanowienia.

#### II. Niewiernoście.

Niewierność jest wtedy, kiedy Bóg życzy sobie czego od nas, abyśmy mu dali lub dla niego uczynili: a my wiemy, a nie słuchamy; albo przynajmniej domyślamy się, przeczuwamy, a nie chcemy się przekonać, objaśnić, dowiedzieć, z tajemnej obawy: byśmy potem nie musieli uczynić.

Nie jestto grzech ściśle wzięty, ale jest tu inne zle — bardzo wielkie.

 Niewierność powiada: Nie uczynię złego, które Bóg zakazuje; ale — (z drugiej strony) nie zrobię dobrego, o którem wiem lub się domyślam, że chce odemnie, lub życzy sobie, w tym danym razie.

Stosunek między Bogiem a człowiekiem przez niewierność nie jest zerwanym, ale osłabiony.

Nie jestto milość.

Nie jest stosunek prawdziwy.

- (Wytłómaczyć całą wagę niewierności).

Z jednej strony myśl Boża nad każdym, stąd wymagania.

Z drugiej strony opór. — Ruina myśli, planu, zamiarów Bożych.

1. Czy to jest milość?

Czy tak czyni milość?

Dobrze się zastanowić, poruszyć, przeniknąć.

- 2. Niewierność pozbawia nas łask dalszych.
- 3. Niewierność prowadzi nas koniecznie do grzechu powszednego, a ten do śmiertelnego.

I znowu niebezpieczeństwo itd.

Co za nieszczęście!

Panie! broń mię od niewierności;

Jakby od samej już utraty milości twojej!

- Jedyna rada: milość.

Czemuż się do niej nie weźmiemy? Lękamy się.

Tak, natura nasza się wzdryga.

Ale odważmy się, spróbujmy.

»Si tamen gustatis quoniam dulcis est Dominus«. Jeśliście jedno skosztowali, iż słodki jest Pan (1, Piotr 2, 3).

#### III. Wierność.

To dopiero milość — to gody milości.

Euge serve bone, et fidelis, quia super pauca fuisti fidelis, super multa te constituam, intra in gaudium Domini tui. »Dobr: eé stugo dobry i wierny: gdyżeś był wierny nad malem, nad wielem cię postanowię: wnidź do wesela Pana twego« (Mat. 25, 23).

Gaudium Domini — Wesele Pana.

Ut gaudium meum in vobis sit, et gaudium vestrum impleatur. »Aby wesele moje w was bylo, a wesele wasze napelnilo się» (Jan 15, 11).

Bóg z każdą duszą, która mu się odda, odprawia ucztę milości, ciągle gody.

## 9.

## O śmierci.

Cztery końce człowieka: Śmierć, Sąd, Piekło lub Niebo. Wchodzą one koniecznie do rekollekcyi. Do nich przywiązane odpusty.

Gens absque consilio est, et sine prudentia. Utinam saperent, et intelligerent ac novissima providerent. Naród bez rady jest i bez roztropności. Daj Bośe, aby madrzy byli i rozumieli, i ostateczne rzeczy opatrowali (Deut. 32, 28).

»Audi consilium, et suscipe disciplinam, ut sis sapiens in novissimis tuise. Sluchaj porady, a przyjmuj ćwiczenie: abyś był mądrym na ostatku twoim (Prov. 19, 20).

Habebis in novissimis spem, et spes tua non peribite. Bedziesz miał nadzieję na ostatku, a nadzieja twoja nie zginie (Ibid. 24, 14).

»In omnibus operibus tuis memorare novissima tua, et in aeternum non peccabis«. We wszystkich sprawach twoich pamietaj na ostatnie rzeczy twoje, a na wieki nie zgrzeszysz (Eccl. 7, 40).

Jesteśmy śmiertelni! Umrzemy! Zastanówmy się nad śmiercią!

1.

#### Co to jest śmierć?

To kara za grzech — »którego dnia spożyjesz, śmiercią umrzesz!« Najprzód groźba, a potem wyrok Boży na grzesznika. »Proch jesteś, i w proch się obrócisz!!

Ale co to jest śmierć?

Życic, jest to polączenie z Bogiem, w milości.

Śmierć, jest to rozlączenie z Bogiem (w opuszczeniu — w odtrąceniu). — Rozpadnięcie się istoty. Proch jesteś i w proch

się obrócisz! Wszystko się rozlącza, rozlącza, rozlącza, aż się rozsypie w proch.

— Spojrzyjmy tedy w twarz śmierci. Poznamy lepiej co to grzech. — Wielkość kary da nam poznać wielkość winy. Bo śmierć to kara za grzech.

Podwójna: duszy, ciała.

- 1. Śmierć duszy = rozlączenie się duszy od Boga.
- a) Cierpienie i konanie. Śmierć. Niema tego powietrza, którem oddychała. Co za duszenie się, konanie.
  - Serce, uczucie w proch.
- b) Ślepota i ciemność. Śmierć. Niema tego światla, które pila. Ciemnota, okropność, zgroza.
  - Rozum, myśli w proch.
- c) Gwalt i niewola. Śmierć. Niema tego pokarmu. Cierpienie: glód, spragnienie, goraczka, trawienie.
  - Wola i jej ruchy w proch.

A we wszystkiem i nad wszystko — rozpacz.

"Tak jak przez grzech dusza odpada od Boga i przez to umiera jakoby, tak przez śmierć ciało odpada od duszy, gnije i rozsypuje się w proch. Smutnem jest zapewne myśleć o tem dla człowieka przywiązanego do rzeczy światowych; ale o ileż smutniejszem jest samo to przywiązanie, które stanowi śmierć duszy i jej rozsypanie się niejako w proch. – I tak rozsypuje się w proch serce nasze, gdy zamiast dążyć do Boga, który jest centrum i spójnią wszechrzeczy, goni za niezliczonemi falszywemi dobrami, które je rozpraszają i od prawdziwego celu odwodza. Rozsypuje się rozum, gdy zamiast jednej i jedynej prawdy, rozdrabnia się w tysiączne systemata filozoficzne, które się jeden o drugi na niezliczone frakcye i odnogi rozbijają. Rozsypuje się wola, gdy zamiast dażyć do najwyższego celu, goni za niezliczonymi celami, które, gdy ich dogoni, dadzą jej tylko gorzki zawód. Oto jest ta śmierć i rozkladanie się duszy, na które codziennie, niestety! z obojętnością patrzymy; często nawet w nas samych tolerujemy, niepomni, że z temi falszywemi dobrami trzeba będzie się prędzej czy później rozstać, i to na zawsze.

- »Wszyscy, z małym wyjątkiem, tak żyjemy, jak gdybyśmy nigdy umrzeć nie mieli. Wpadamy wiecznie w te same wady i nałogi i coraz mniej myślimy o poprawie. Spowiednicy najlepiej o tem sądzić mogą. Oni widzą jak dusze ciągle siedzą w tem samem błocie i jeżeli w tem błocie do pewnego wieku zostają, to już później z niego wyleźć nie mogą, i można prawie na pewno powiedzieć, że w niem umrą. Otwierają im się wprawdzie oczy w godzinę śmierci, ale już zwykle za późno. Stracili już prawo do żalu i żałować nie mogą, a zamiast żalu, przychodzi rozpacz. O jakże zaślepieni są ci, którym się zdaje, że w godzinę śmierci żałować potrafią! Czyż nie rozumniej za życia odłączyć się dobrowolnie od tych wszystkich dóbr światowych, niż narażać się na tak straszne rozdarcie w tę godzinę śmierci, która i tak sama w sobie straszną będzie? 1)«
- 2. Ale może to niewidzialne mniej dotykalne dla zmysłowego naszego pojęcia. Więc patrzmy raczej na śmierć ciała na rozłączenie duszy od ciała.

Wszyscy umierają: żadne wyjątki. I wielcy i maluczcy, i mędrce i nieuki, i królowie i nędzarze.

A nim ostatecznie umrą powoli umierają. Cale życie tutejsze jest powolnem konaniem. Prolixitas mortis (Ś. Grzegorz W.). Przeciągłość konania!

Śmierć zaczęla się onego dnia, którego człowiek zgrzeszył. »Którego dnia pożyjesz!« I odtąd się ciągnie!

- A jej rodzajów i postaci ile, ile!
- Wojny, klęski, pożary, powodzie!
- Głód, nagość, zimno, nędza!
- Choroby, cierpienia, zarazy!

Ile, ile! — Co za bogactwo śmierci!

- I wszyscy! Omnes moriuntur!
- 3. A cóż przeciwniejszego przyrodzeniu?

Sama śmierć, ta chwila rozlączenia duszy od ciala: co za okropność! — Jak wprzódy dusza rozlączyla się od Boga, tak teraz od ciala. Odwrotna strona: konieczne następstwo.

Śmierć to rozlączenie!

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Wystawmy sobie: wszystko porzucić!

Jeżeli dusza była przywiązana do ciała, a przez ciało do rzeczy zewnętrznych. — Co za okropność!

Do miejsc.

Jeżeli przywiązana do zewnętrznych wielkości i t. d. do honorów.

Jeżeli przywiązana do osób.

Porzucić:

Przyjacioly, żonę, dzieci, rodziców i t. d.

Dostatki, chwale i t. d.

Zabawy, rozkosze i t. d.

Sam ten świat, to światło dzienne, to życie, te pewność; — i iść tam: niewiadomo gdzie! Co tam będzie? Ciemność i zgroza?

- A konanie? Jak cala natura się wzdryga!

Cóż przeciwniejszego naturze? To ostatnie rozlączenie się z ciałem. Zniszczenie natury.

Patrz! Co za kouwulsye! co za walka! co za szarpanie: to rozlączenie! — Kona, i skonać nie może, odrywa się, i oderwać się nie może. Jakie u niego oczy, jakie usta, jaka twarz, — jakie ruchy!

A po śmierci? — Patrz na trupa! Co z nim się dzieje już! A co się wkrótce stanie?

2.

# Spojrzyj na śmierć twoją własną. (Na śmierć w tobie samym.)

Zgrzeszyleś? umrzesz!

Ale zgrzeszyleś dwa razy: w Adamie i w sobie samym. Podwójnieś winien śmierci. Reus es mortis! Winieneś śmierci. Śmiercia umrzesz!

1. Zważ na pewność. Umrzesz, to pewna, niema watpliwości.

Czy prędzej, czy później, przyjdzie i dla mnie ta chwila — rozłączenia.

Trzeba będzie pożeguać

- Świat, ludzi i t. d.
- Cialo samo.
- Skonać!!!
- 2. Ale kiedy i jak, to niepeuna!

Niepewność straszna, co do czasu, miejsca i rodzaju śmierci.

— Owszem, coś straszniejszego. Jest owszem rzeczą pewną, że wtedy umrę, kiedy się najmniej spodziewać będę.

»W dzień, którego się nie spodziewasz, i w godzinę, której nie wiesz«. (Łuk. XII, 46).

Dzień ten przyjdzie jak złodziej.

- Nic nie pomoże. Nie będzie wymówki.

Niegotów jestem.

Nie zrobilem tego i tego i t. d.

Nie skończylem i t. d.

Nie przygotowalem się!

3. A bez powrotu.

Tylko raz się umiera. »Postanowiono ludziom raz umrzeć!« (Do Żyd. IX).

Gdzie drzewo rosnąc się chyliło, tam padając padnie. To znowu pewna.

I to na wieczność cała!

I pójdziesz tam sam. »Każdy z nas za się liczbę da Bogu« (Rzym. XIV).

— Coby to bylo ze mna, gdybym umari zaraz po pierwszym grzechu? — Albo i teraz kiedym nie odpokutował?

3.

#### Otworzenie oczu.

Adamowi po grzechu otworzyły się oczy. I grzesznikowi otwierają się oczy, — dwa razy w życiu — i widzi jak Adam nagość swoja.

Raz, kiedy dusza umrze, — to jest kiedy pierwszy raz zgrzeszy. To kara Boża, ale milosierna, jak dla Adama, — by poznal i wrócił do życia.

Drugi raz, kiedy ciało umiera; po całożywotnym grzechu. Ale wtenczas to kara sprawiedliwości.

1. Jakie to straszne to otworzenie się oczu przy śmierci. (Dobrze je wystawić).

Jak człowiek wtedy wszystko inaczej widzi.

- a) Jedno znika
  - chwala ludzka komedya
  - wygody ciała bloto, gnój
  - swoja zarozumiałość nicestwo.
- b) Drugie zjawia się
  - Grzechy ale nie takie, jakieśmy sobie wyobrażali. Lecz okropne.
- 2. Co mówię? Wtedy człowiek widzi, czego nigdy nie widział, nie domyślał sie.
  - Łaski Boże zmarnowane,
  - Obowiązki opuszczone,
  - Krzywdy, niesprawiedliwości,
  - Zgorszenia, następstwa z grzechów, z opuszczeń i t. d. — Okropne.

Ale szczególniej to co stracił — Łaskę, Milość Bożą! Ach on takim mógł był zostać świetym!

Coby to było za życie, gdyby odpowiedział we wszystkiem wymaganiom i łaskom Bożym; a teraz, zmarnowane!—Zmarnowane może powołanie!

3. A co najokropniejsza: to uczucie sprawiedliwości Bożej — gniewu, pomsty, opuszczenia od Boga! Zdanie rachunku do ostatniego szelążka!

Komu Bóg nie dal poczuć, przeczuć tej okropności — nie może mieć cienia domysłu.

Zgroza zgrozy wszelkiej.

— Będzie to otworzenie się oczu ku Bogu. Tu po swojemu go wystawiał, jakimś dobrodusznym. — Tam zobaczy jakim jest

Wszechświętym,

Wszechsprawiedliwym,

Nieprzyjmującym pozorów,

Wszechdobrym (ale to właśnie najstraszniejsze dla tych co nadużyli).

Otworza się oczy, że nic niema spólnego z Bogiem taki! Uczucie opuszczenia.

O kto je opisze!

Dam dobra radę.

Postawmy się w chwili śmierci, dobrowolnie. Otwórzmy oczy dobrowolnie (Prośmy o otworzenie zawczasu).

Przyjmijmy śmierć dobrowolnie.

Dwa sa sposoby zapatrywania się na śmierć.

Zapatrywać się w każdym razie potrzeba. Śmierć czeka, i ten nie człowiek, który jej nie przewiduje i nie oczekuje. Tylko zwierzęta nie myśla o śmierci.

Ale tego myślenia i zapatrywania się są dwa sposoby. Jeden ze strachu — z musu — martwa bierność.

Drugi z milości — z dobrej woli, — żywa cnota.

Tamto początek mądrości — timor Domini. »Początek mądrości bojaźń Pańska» (Eccl. 1, 16).

A to dokonanie — plenitudo legis dilectio. » Wypełnienie zakonu jest milość« (Rzym. 13, 10).

Smierć jest zakon. — »Postanowiono ludziom raz umrzeć«. »Śmiercią umrzesz!«

Biedny, kto zakon Boży ze strachu wypełnia!

Błogosławiony, który go z milością przyjmuje i z pelną wolą dobrą wykonywa!

Biedny, kto śmierci się boi!

Blogosławiony, którego ostatnia nadzieja w śmierci i w tem do czego śmierć prowadzi!

Trzeba zrobić akt dobrowolnego przyjęcia zakonu Bożego, który niesie śmierć — a tem samem ofiarować się na śmierć z własnej woli.

To nada wysoką moralność życiu całemu, najwyższą moralność tejże samej śmierci.

— Ten nie jest dzieckiem Bożem, uczniem Chrystusowym, chrześcianinem, kto nie oddał Bogu swego życia, nie oddał mu śmierci.

Ale ten akt powinien być najwolniejszy, najdobrowolniejszy — najrozmyślniejszy — najmocniejszy — najbardziej stanowczy.

Polączmy śmierć naszą z Jezusową — Jezus wszystko naprawi.

Przyjmijmy ja, jak On, jako Wolę Boża.

Wraz z Chrystusem. — On na to przyszedł. — Calix iste! Kielich ten!

Ale dobrowolnie. »Potestatem habeo ponere animam meam«. Mam moc polożyć ją (Jan X, 18).

»Non mea voluntas sed tua!« Nie moja wola ale twoja!

»Ego animam meam pono pro amicis« — kladę duszę moją za przyjacioły (za Jezusa).

»Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum«. Pożądaniem pożądalem pożywać tej Paschy : wami (Łuk. XXII, 15) (z Toba Jezu).

»In manus tuas commendo spiritum meum:. W rere twoje polecam ducha mojego (Luk. XXIII, 46).

Nondum hora. — Jeszcze nie przyszla godzina moja.

- A potem: zmartwychwstańmy.

Nowe życie! Żyjmy już odtąd, jak gdybyśmy wrócili z tamtego świata.

Jako zmartwychwstali!

## 10.

# O Sadzie.

»Postanouriono lud; iom raz umrzeć, a potem sąd (Żyd. IX, 27).

— Po śmierci tedy sąd.

Staniemy tam sami — Śmierć to rozłączenie od wszystkiego, więc sami będziemy, sami, samiuteńcy! » Wszyscy staniemy przed stolicą Chrystusową... każdy z nas za się liczbę da Bogu« (Rom. 14, 10).

Jedno wszakże pójdzie za nami i stać przy nas będzie-Uczynki nasze! »Albowiem uczynki ich za nimi idą« (Apocal. 14, 13).

Zastanówmy się.

#### I. Sąd szczegółowy.

1.

Owo sam na sam z Sędzią! Jak uroczyste i jak straszne! Z jednej strony nikt do obrony.

Nikt!

— Z drugiej strony tylu świadków, cała ćma świadków (uczynki)! a między nimi tylu oskarżycieli! Może wszystkie?

2.

Na skargi żadnej wymówki.

Rzecz prosta: Oczy będą otworzone.

Sami przed sobą nie będziemy mogli kłamać.

- 1. Dwa przykłady w Ewangelii.
- a) Owego wprowadzonego na gody bez szaty godowej pyta król: Czemużeś tu wszedł przyjacielu bez szaty godowej? A on zamilkł. At ille obmutuit. Nie mógł zaprzeczyć. Oczy były otworzone.
- b) Owego człowieka, któremu król odjeżdżając dał talent, a ten zamiast pracować nim, schował go. A gdy wrócił, mówi Panu: Wiem, żeś człowiek surowy, wymagasz itd. Oto masz twój talent. A Pan: Z ust twoich cię sądzę, sługo ladaco! Ex ore tuo te judico. Nie ma wymówki. Rzecz jasna, oczy otworzone!
- 2. Owszem, wymówki stałyby się nowemi oskarżeniami. Bo jakież wymówki?

Że laski nie mieliśmy potrzebnej?

Własne nasze oczy będą wszystkie widziały — i poznają, że ich było więcej, niż trzeba.

Czy, że namiętnoście uniosły?

Zobaczymy, żeśmy je mogli byli trzymać na wodzy. — Niestety! więcej zobaczymy: żeśmy je sami popędzali.

Owe nasze marzenia owe czytanie złych lub próżnych rzeczy, Rozmowy, towarzystwa, Okazye.

Sami tego wszystkiego szukaliśmy.

- Czy przykłady innych?

Ależ nas przestrzegł Chrystus Pan: Szeroka droga na zatracenie! I jak wielu ich!

- Czy potrzeba? konieczność? Przymusili nas? Ależ potrzeba było raczej umrzeć. Tylu innych to uczyniło. I będziemy widzieli, żeśmy mieli laskę do tego.
- 3. A cóż, gdy i tych wymówek nie będzie? Tylko pokaże się czyste lenistwo,

ploche lekceważenie zła ciekawość próżna zarozumiałość obrzydła zła wola złość, złość sama! Oczy beda otworzone!

3.

### Dusza sama siebie potępi.

Nie, nie potrzeba będzie i sądu. Spojrzy, oczy będą otwarte. Spojrzy tylko na swoje uczynki, całe życie swoje, całą postać swoją przed sobą stojącą — spojrzy i będzie musiała zawołać: Oto taką, taką ja jestem! I tego, tego warta!

I to bedzie sad.

I sama wyrok wyda. I sama się rzuci w to miejsce, gdzie ją ten wyrok popchnie.

— Żeby tedy wyroku tam na siebie nie wydawała, niech go wyda tu, za życia. Tylko ten znajdzie tam obronę i odpuszczenie, kto tu sam siebie oskarży i potępi.

Ale w całej prawdzie.

#### II. Sąd powszechny.

Dzień ostatni. Dzień straszliwy. Dzień sądu.

Dies irae, dies illa!

Oprócz sądów Bożych, tam wielkie porównanie, wielkie sądy jednych przez drugich.

Potępieni sami własnem zeznaniem oddadzą sprawiedliwość sprawiedliwym, a sprawiedliwi samem okazaniem się swojem potępia potępionych.

1.

Najprzód: sami siebie potępiają. Otworzone będą oczy, rozumy, sumienia.

 Wyobraźmy widowisko. Oto Chrystus na obłokach itd. Aniolowie z nim itd. (jak w Ewangelii). Przed nim narody — po prawicy i po lewicy.

I mówi Chrystus: Bylem nagi i przyodzialiście mię itd. (jak w Ewangelii).

A oni: Gdzieżeśmy Cię widzieli? Ale teraz oczy otworzone. Widza! Wyznają swój błąd i zaślepienie. I sami siebie potępiają!

2.

Potem jedni się przez drugich potępiają.

Poganie potępiają złych chrześcian. Wielu z nich lepszymi było, albo byłoby było, gdyby byli mieli te same środki.

»Mężowie Niniwitowie powstaną na sądzie z tym narodem i potępią go: iż pokutę czynili na kazanie Jonaszowe. A oto tu więcej, niźli Jonasz.

»Królowa z Południa powstanie na sądzie z tym narodem i potępi go: iż przyjechała z krajów ziemi słuchać mądrości Salomonowej, a oto tu więcej, niż Salomon« (Mat. XII, 41, 2).

»Biada tobie Korozain, biada tobie Bethsaido: bo gdyby się były w Tyrze i Sydonie cuda stały itd.!... (Mat, XI, 21).

- Świeccy potępią kaplanów.
- Nieucy mędrców.
- Niewiasty i dzieci mężów i starców.

3.

Iloczyn z tego rachunku ogólnego.

1. Pokaże się, że wielu potępionych miało tyleż lask, co i wielu zbawionych, w tych samych warunkach. Ci korzystali i tamci tak samo mogli. Że nie, to się pokaże ich oczywistą winą.

Owszem, pokaże się, że wielu potępionych miało więcej łask od wielu zbawionych w tych samych warunkach.

Potepieni najzupelniej z własnej winy.

Perditio tua ex te, Israel!

2. Pokaże się, że wielu zbawionych miało mniej lask od wielu potępionych.

Wielu wielkich świętych z temi samemi łaskami co najciężej potępieni.

Pokaże się cała ich zasługa! Słuszna przyczyna chwały i szczęścia.

Bóg będzie usprawiedliwiony! Ut justificeris cum judicaris

W tej chwili przed śmiercią już jesteśmy osądzeni!

Przed potopem na lat 120, Bóg już ów świat osądził i wyrok wydał. Świat jeszcze żyl i tylko kończył dopisywać do wyroku karty, których brakło. Jak ostatnia była napisana, przyszła kara!

Tak z nami. Sąd pisze się codzień w sumieniu naszem. Każdy uczynek dodaje kartę i coraz nowy artykuł wyroku. Wszystko gotowe, zapisane. Przy śmierci tylko się otworzy księga i wyrok wykona!

Otwórzmy ją sami dzisiaj — a jeśli znajdziemy wyrok fatalny, możemy go jeszcze zmazać.

Więc zmażmy póki czas.

I inny zacznijmy sami pisać!

### Sposób robienia rachunku sumienia.

Polączmy się milością z Jezusem.

Weźmy na siebie całą surowość sędziego.

Błogosławmy, kiedy nas upomina. Dziękujmy za wszystkie wyrzuty sumienia.

Prośmy o wyrzuty sumienia (zamiast zagluszania ich). Milość tak żyje. Ciągle się lęka, czy nie obrazila ukochanego.

#### Sąd własny na siebie.

1º Przeciwko naturze.

Sad wydaje osoba.

- 1. Że nieczystość i obrzydliwość więc obrzydzenie, wstret.
  - 2. Że podlość, glupstwo, nikczemność więc wzgarda.
- 3. Że samolubstwo, niegodziwość, złośliwość więc nienawiść.

2º Przeciwko osobie.

Zawsze sąd wydaje osoba.

Tutaj przeciwko samej sobie.

Żeby to było możebnem, a zresztą w każdym razie, ponieważ tak powinna uczynić — osoba nasza w tym razie stawi się na miejscu osoby Jezusa.

 P. Jezus w nas, z nami wydaje sąd na nas. Tylko taki sąd jest prawdziwy — a zarazem tylko taki jest nadprzyrodzony.

Sąd ten już nie jest na nędzę naszej natury — jest na uczynki naszej osoby.

Sąd ten dzieje się za pomocą władz nadprzyrodzonych. (Całe życie powinnismy być takimi sędziami na siebie samych. Korzystać z każdej sposobności. Sądzić bez milosierdzia).

1. Postawić się w wiedzy P. Jezusa.

Rozum nadprzyrodzony ze światlem Wiary, to jest Bogiem jako prawdą.

a) Poznanie grzechu w sobie.

Poznanie czem jest grzech. I to każdego w szczególności: że jest obrzydliwością, nikczemnością, złością; więcej: że jest postawieniem się na miejscu Boga.

b) Uznanie siebie za grzesznika.

Uznanie tj. przyznanie się proste, całkowite, bez wymówki. To samo co upokorzenie się.

c) Potępienie i grzechu i grzesznika.

Wyżnanie — Potępienie. W potępieniu akt główny. Spowiedź (potępienie względem grzechu, wyznanie i spowiedź względem Boga).

2. Postawić się w uczuciu P. Jezusa.

Serce nadprzyrodzone przejęte pragnieniem Boga jako dobra (Nadzieja).

a) Grzech.

Uczucie, że to obrzydliwość, nikczemność, zlość.

b) Gzesznik.

Przejęcie się do glębi tem uczuciem.

c) Grzech i grzesznik.

Wstręt i obrzydzenie względem grzechu. Skrucha względem Boga.

3. Postawienie się w Woli Jezusowej.

Wola nadprzyrodzona przejęta Milością Boga jako Milującego.

a) Grzech.

Akt nienawiści grzechu.

b) Grzesznik.

Akt nienawiści osoby grzeszącej, siebie samego.

c) Grzech i grzesznik.

Znienawidzenie i grzechu i grzesznika z jednej strony, z drugiej postanowienie miłośne naprawy. Sprawiedliwość na miejscu Boga.

## 11.

# Uwagi o Spowiedzi.

Spowiedź jest to sąd na samego siebie.

Ale dwa są sądy: mimowolny i dobrowolny.

Mimowolny to ten na sądzie pośmiertnym.

Dobrowolny to ten, który tu; ale z własnej woli, z żalem, ze spowiedzią, z pokutą.

Bo nie każdy sąd tu na ziemi, przeciwko sobie samemu uczyniony, jest już tem samem dobrowolny.

I tu na ziemi jest sad dobrowolny i mimowolny.

— Sad mimowolny tu na ziemi jest ten, który prawda sama na człowieku wyciska; prawda i samo sumienie. Ale on jest ze zgryzota, ze smutkiem, ze zmartwieniem, z gniewem, a niekiedy i z bluźnierstwem.

Sąd dobrowolny jest z upokorzeniem, z żalem, z poprawa, a zawsze ze szczęściem i dziękczynieniem.

Oczywista, że nie o pierwszy, ale o drugi nam chodzi. Wejdźmy glębiej w tę tajemnicę.

Co się zwykle dzieje w człowieku, nawet w skutek zakonu samego jego przyrodzenia, po popełnieniu grzechu?

Jak to bywało w starożytności, lub i dziś po za chrześciaństwem?

- Uczucie zlego popelnionego.
   Uczucie, że to zle (oczy otworzone).
- 2. Zgryzota.

A tej zgryzoty rozmaite rodzaje.

- a) Wstyd
- b) Smutek
- c) Oburzenie (chęć pomszczenia się na sobie samym).

3. Chęć naprawy.

Albo usprawiedliwiając co uczynione.

Albo potępiając i inaczej czyniąc.

— Ale człowiek sam z siebie nie wiedział jak. Nie miał rady. Poświęcał, zabijał; często sam siebie poświęcał i zabijał. (Przykład starożytności).

Główna uwaga: że to człowiek czynił z miłości własnej, dla własnej korzyści, dla ocalenia siebie.

Nie jestto koniecznie zły powód i zły cel. Ale bez względu na Boga, jest po za prawdą, po za rzeczywistością, po za zakonem danym człowiekowi przez Boga.

Więc nie nie może i sam z siebie na nie się nie przyda.

- To taki sad na siebie, jest mimowolny, tu na ziemi: nie dobrowolny.

A zarazem bezsilny, bezowocny.

Chrześciaństwo dodaje do pokuty wdanie się Boże i daje przez to wszystkiemu prawdę, — silę, — i owoc.

Bo wprowadza milość i stawia wszystko, cały stosunek wzajemny, na podstawie milości.

1

#### Uznanie w duchu.

Uznanie, że zle prawdziwe.

Zle prawdziwe, bo obrażenie milości i strata milości.

- a) Uznanie tedy, że zle.
- b) Upokorzenie się.
- c) Przyznanie się milośne do winy przeciwko milości.
- I to jest skrucha nadprzyrodzona.
  - Z milości i dla milości.

2.

#### Żal w sercu.

Żal, że się straciło miłość. — To nie zgryzota trawiąca się w sobie. Żal wybiega naprzeciwko Bogu.

Ćwiczenia duchowne.

#### A wiec

- a) Zamiast wstydu: Uczucie swej nędzy i niewdzięczności.
- b) Zamiast smutku: Boleść milośna.
- c) Zamiast mszczenia się na sobie: Przeblaganie milości Bożej, gotowość na karę, a ufność w milosierdzie.

- I to jest żal nadprzyrodzony.

Ze względu na Boga.

Z milości i dla milości.

3.

Naprawa w woli i uczynku.

Powrót do milości.

1. Potępienie siebie i tu Spowiedź jako konieczne następstwo. A z ustanowienia Bożego.

Spowiedź ma być:

- a) pokorna, oskarżająca się,
- b) zupelna co do uczynków samych.
   Podzielić je na główne rodzaje:
  - 1. Cudzolóstwo.
  - 2. Klamstwo.
  - 3. Zabójstwo.
- c) powolna i posłuszna co do środków naprawy.
- 2. Mszczenie się na sobie, ukaranie.

Dawniej ofiara i śmierć; dziś zabicie namiętności, złych chuci.

3. Zadośćuczynienie dla innych.

Niegrzeszenie nadal.

Czynienie dobrego.

## 12.

# O piekle.

Zaslużyłem na piekło. — Zastanówmy się! Co to jest piekło?

Odpowiada Chrystus Pan: Gdzie ogień ich nie gaśnie i robak ich nie umiera!

- 1. Ogień.
- 2. Robak.
- 3. Nie gaśnie. Nie umiera. Bez końca!

1.

#### Ogień (do Natury).

Zrozumiejmy lepiej co to piekło?

Jest to odwrotna strona milości Bożej. — Jest to milość Boża karząca. Gdyby nie było milości ze strony Boga, nie byłoby piekła dla człowieka. Tylko milość mogla kazać zapalić się piekłu. Tak milość jest przyczyną wszystkiego.

Zrozumiejmy.

— Bóg stwarzając człowieka, stworzył go do milości. A więc złożył w niego władze odpowiedne, wszystkie możebnoście kochania, a tem samem potrzeby. Dusza jego, istota cała jest siedliskiem tych władz; niczem innem jedno tem. To jej istnia, istotność, essencya. Ale władze, możebnoście, potrzeby kochania Boga!

Ta iskra zlożona tam, rozpala się. – Wiele ich! ile władz, ile w nich możebności!

I dlatego wieloliczne przykazanie milości: »Będziesz kochał P. Boga twego z całego serca twego, z całej myśli twojej, z całej duszy twojej, ze wszystkich sił twoich. W każdej władzy osobna iskra, osobny płomień. Wszystkie rozpalają się i stanowią jeden wielki ogień.

Ten ogień musi mieć pokarm, tworzywo do płomieni swoich, a tem tylko Bóg.

— Tu za życia można je przytłumić, co innego na ogień rzucajac. Ale po śmierci tego pozornego, zwodniczego materyalu nie stanie — a zostanie płomień.

Boga nie będzie! — Więc będzie trawił własną istotę człowieka — duszę!

I dlatego mówi Chrystus: Ogień ich! — Ich, ich własny. (Objaśnić dobrze) Nie zewnętrzny ogień; ale wewnętrzny, ich własny. Z tego potem i zewnętrzny ogień — zwłaszcza kiedy wiele razem sie skupi istot takich; ale jego natura we-

A podwójny:

wnętrzna.

Ogień ducha - Ogień ciała.

Dusza jest w dwóch ogniach, siedzi między dwoma pośrodku. Tam ogień z duchowej jej strony, tu ogień z cielesnej.

1. Ogień duchowy.

Dusza chce światła. – Usycha z pragnienia za niem. Chciałaby się napoić jasnością, pięknością, błogością – pragnie, – usycha – ogień.

Chcialaby dobra.

Chciałaby się nakarmić tem dobrem, słodyczą, pełnością — usycha — ogień.

Chcialaby bytu.

Chciałaby odetchnąć w Bogu — oddychać życiem, szczęściem, siłą, wszechmocnością — pragnie — usycha — ogień.

Te potrzeby trawią i trawią: z niej samej, w niej samej. Ogień to jej — Ogień ich.

2. Ogień cielesny.

Z duszy koniecznie przelewa się na ciało. I ciałoby cierpiało już wtedy, gdyby tylko jedna dusza cierpiała.

Ale ciało jeszcze z siebie cierpi; bo i ono ma swoje potrzeby, tak jak strona duchowa duszy, i ono niema czem ich nasycić — i ono gore; — ogień jego — ogień ich!

Jego potrzeby te same, tylko cieleśnie biorąc. Potrzebuje napojenia.

A tu tymczasem palą się wnętrznoście z pragnienia — niema czem — ogień.

Potrzebuje nakarmienia.

A tu wnętrznoście kurczą się z laknienia, — niema czem: — głód! jaki straszny ogień.

Potrzebuje odetchnięcia.

A tu niema powietrza, niema światła, niema oddechu. Duszą się wnętrznoście — i ściskają — i jak z każdego tarcia — ogień.

Ogień, ogień, ogień!

To milość Boża karząca. I dlatego ogień.

Kara tak wielka jak miłość wielka. I jeśli w niebie: Ani oko nie widziało, ani ucho nie słyszało, ani w serce człowieka nie weszło i t. d. — tak samo odwrotnie w piekle.

(I to wykazać, że Bóg choćby chciał nie stwarzać piekła, albo je zniszczyć, tedy nie może. Jest to przeciwko naturze rzeczy. Chybaby wcale nie stwarzał — i nie z miłości).

2.

### Robak (do Osoby).

Vermis eorum non moritur. Robak ich nie umiera.

To druga strona kary — i okropniejsza.

Nauka kościoła rozróżnia dwie strony w karze wiecznej 1. Karę cierpienia (poena sensus) i to był ogień. 2. Karę potępienia albo szkody, albo straty, to jest zatracenia (poena damni). I uczy, że ta właściwie stanowi okropność kary wiecznej. — To ten robak.

Cóż on jest? Uczucie straty Boga. To słowo: Już Bóg nie dla mnie!

— Żeby to pojąć pamiętajmy, że oczy otwarte wtedy! Bóg wciąż obecny!

Oto dobro nieskończone!
Oto milość Boża, która mnie gonila!
Oto jego dobrodziejstwa!
Ogólne (stworzenie, odkupienie).
Szczególne (i te, i te mianowicie).
Oto krzyż Chrystusa, krew Chrystusa!
Łatwość zbawienia.

Ale nad wszystko milość Boga i Bóg milości.

Obecne, wciąż obecne, do gruntu duszy, do szpiku kości obecne — jaka strata: Już nie dla mnie! już nigdy dla mnie! Miłość Boża nie dla mnie!

— A kiedy tak latwo można było się zbawić, — z takim trudem trzeba się było potępić. — I to z własnego wyboru.

Wiedział — mógł — latwo było!

I wolal potępić się!

Robak, robak, robak!

To milość Boża ten robak, tylko odwrotnie. Tak nieskończony, jak milość Boża nieskończona.

3.

#### Bez końca.

Wieczność!

Źle ją pojmują. Pojmują jako następstwo — miliony, miliony lat! Ale miliony, miliony wieków to zero przy wieczności.

Wieczność to jedna chwila ciągle trwająca, bez żadnej zmiany, bez żadnego następstwa.

Jeden akt, jeden stan, jedna chwila.

A więc pewność, że się nigdy nie skończy (bo niema zmiany, niema następstwa — niema drugiej chwili).

Z samej natury wieczności ta pewność!
 Skoro żadnej zmiany, więc nie nie może jej przerwać.
 A wiec żadnej ulgi!

Żadnej nadziei! Nigdy, nigdy!

Ani w ogniu, ani w robaku. Ogień w całem swem natężeniu, robak w całej sile, w jednym akcie — na wieki l

2) Ta sama pewność z objawienia.

»Nie gaśnie!« co? ogień ich.

»Nie umiera!« co? robak ich.

Tem samem, że mówi ogień ich, robak ich, tem samem tłómaczy, że to nie ogień zewnętrzny tylko, ale wewnętrzny, ogień ich, ich własny, w nich będący, tak, że gdyby i ów zewnętrzny zagasł, tenby go na nowo rozpalił. A potem powiedziawszy: Idźcie w ogień wieczny, kończy mówiąc: \*I pójdą ci na mękę wieczną«. Wprzódy powiedział, \*w ogień wieczny« \*in ignem aeternum«. Mógłby kto tłómaczyć, że ogień rzecz zewnętrzna, może być wieczny, ale ci co w nim są nie będą na wieki; więc kończy mówiąc: \*Et ibunt hi in supplicium aeternum« (Mat. XXV, 46). I pójdą ci na mękę wieczną. I tak to ostatnie odpowiada owemu pierwszemu ogień ich, bo męka rzecz wewnętrzna, więc w każdym wewnątrz będzie wieczna.

»Cruciabuntur in saecula saeculorum«. »Będą męczeni na wieki wieków!« (Apoc. XX. 10).

3. Okropność.

• Ja zaslużylem na pieklo. — Niezawodnie zaslużylem. — Tyle razy. — Już tam być bylbym powinien. Żem nie jest, szczególne milosierdzie Boga.

Uczynię tak, jak gdybym stamtąd wrócił.

Jaka wdzięczność!

A potem jakie poznanie milości Bożej!

Cóż to będzie niebo: milość nagradzająca — jeśli takie pieklo: milość karząca.

Jakże mam na nie zarabiać!

# 13.

# O Synu marnotrawnym.

Zgrzeszylem! zasłużylem na wszelką karę! Ale muszę naprawić — mogę naprawić — więc naprawię. Wrócę do Boga — i rozpocznę wszystko na nowo.

Pan Jezus mię sam uczy: to z Serca Swego on wyjąl ową przypowieść o Synu marnotrawnym.

Zastanówmy się, rozważmy wszystkie jej chwile.

1. Oddalenie sie.

Jakże mam wrócić?

- 2. Nawrócenie sie.
- 3. Powrót i przyjęcie.

1.

# Oddalenie się.

(Przytoczyć słowa Ewangelii Łuk. XV).

Najprzód rozróżnić Syna marnotrawnego od Syna zbuntowanego. Pierwszym był człowiek, drugim szatan. Ale i między ludźmi jedna część jest marnotrawnych synów — druga zbuntowanych. Ci ostatni usłyszą: Idźcie precz, przeklęci, razem z szatanem. Ta przypowieść tylko o marnotrawnych.

Uwagi.

- Jak dobrze było w domu rodzicielskim!
   Tam godność dostatek miłość.
- 2. Jaka zbrodnia oddalić się od niego. Słowa Ewangelii: »Ojcze, daj mi!«

Mi! Odezwanie się osobistości, swego Ja. Grzech osoby.

A następnie potrójny grzech natury.

- a) dalej »część majętności« —
   Na swoją rozkosz. Pożądanie tego dobra, chęć używania. Grzech serca.
- b) dalej »która na mię przypada«,
   która się muie należy. Należy! Sąd rozumu. —
   Głupstwo, zuchwalstwo. Grzech rozumu.
- c) »Daj!« domaganie się. Zatwierdzenie swojego prawa. Grzech woli.

A życie rozpustne?

Druga strona zbrodni.

W niej utrata i zmarnowanie wszystkiego.

- »Odjechał w daleką krainę«.
- Zmarnowanie Synostwa Bożego.
   >Tam żyjąc rospustniec.
- Zmarnowanie dostatków.
  - »Rozproszył majętność swą«. Zmarnowanie życia duszy, pokoju itd.
- 3. Jaka nedza na końcu!
- a) Poniżenie (za zarozumiałość).
   »Stał się głód wielki przystał do jednego obywatela pasł wieprze«.
- b) Głód, nędza, wyniszczenie (za rozpustę, trwonienie dostatków).
  - »Radby był napelnił brzuch swój młotem, które jadali wieprze«.
- c) Opuszczenie od wszystkich (za niemiłość, za złość i niewdzięczność).
  - »A nikt mu nie dawal«.

#### Nawrócenie się.

In se reversus. »A przyszedlszy k'sobie«.

Co to jest wejść w siebie?

Dotąd był wylany na zewnątrz. Jak zabrakło żywiołów zewnętrznych, obraca się na wewnątrz. Szczęśliwy, jeśli tam coś znajdzie. A cóż tam znajduje ten Syn marnotrawny? Pamięć Ojca. Chrześcianin w nadnaturze swojej znajduje pamięć Jezusa.

Naprzykład pamięć pierwszej Komunii, pierwszych lask, pierwszego stanu.

Wejście w siebie. Skutek nędzy.

Do tego milosierdzie Boże samej nędzy, to jest kary, używa. W karze milosierdzie.

1. Przypomina dom ojcowski.

»Jako wiele najemników w domu ojca mego mają dosyć chleba«.

Przypomnienie laski. — Obudzenie się w milości (w domu *Ojca mego!*)

Szczęśliwa dusza, która zaczęła od milości — dzieckiem bedąc — w pierwszej może Komunii. Choć milość straci, przypomni ją sobie.

- 2. Widok swojej nedzy.
  - »A ja tu glodem umieram!«
- 3. Ufność pełna żalu, żal pelen ufności.
  - »Wstanę i pójde i rzekę:«

A tu znowu wszystkie warunki żalu:

- 1. »Zgrzeszyłem!« Uznanie winy i spowiedź a jakie? Jest to sąd i potępienie grzechu.
- »Jużem nie jest godzien być zwan synem twoim!« Mszczenie się nad sobą.

Ukaranie siebie jako grzesznika.

3. »Uczyń mię jako jednego z najemników twoich!« Zadość uczynienie Bogu i ludziom.

— O niech nasze spowiedzie będą takie — cały nasz powrót do Ojca.

Żal z miłości: »Ojcze, zgrzeszyłem!«

Skrucha najpokorniejsza.

Chęć zadośćuczynienia najgorętsza.

— A jaka mocna. Już go Ojciec radośnie wita, już mu się rzuca na szyję, już go caluje; a on pada na ziemię i wola, co wolać przyszedl: »Nie jestem godzien!«

3.

#### Przyjęcie.

- A gdy jeszcze był daleko, ujrzał go ojciec«.
   Oczekiwanie milośne. Gotowość przyjęcia. —
   Nawet szukanie.
- »Miłosierdziem wzruszony przybieżawszy, upadł na szyję jego i ucałował go«.
   To słowo Boże, Syn Boży z Nieba zstępujący dla całego rodzaju ludzkiego. To laska Boża, tenże sam Jezus dla każdego z nas osobno.
- 3. »I rzekł do sług!« Wspaniale przyjmuje.

A co mówi do sług?

- a) »Rychło przynieście pierwszą szatę!«

  To godność przywrócona. Przywrócona stracona niewinność.
- b) »Dajcie pierścień na rękę jego!«
  To nowy związek milości!
- r) vi buty na nogi jego!
   To opatrzenie, dostatek, bezpieczeństwo Sposoby i rady na dalsze życie. Jak chodzić bezpiecznie.
- d) »I przywiedźcie cielca utuczonego, a jedzmy i używajmy!«

To Komunia święta. To gody miłości. Uczta ziemska i niebieska.

## 14.

## O dwóch Panach.

Powróciliśmy do domu Ojcowskiego. Ale teraz na nowo rozpoczyna się służba.

Nowa próba wierności.

Na nowo postawieni jesteśmy między dwoma Panami, między Bogiem a Mammona.

Co to jest Pan? Co to jest slużba?

— Dwóch jest Panów: Bóg i Szatan. Jednemu z nich trzeba służyć. Sam pośrodku nikt się nie ostoi — kto nie Bogu, ten będzie porwany przez Szatana. (Objaśnić tę konieczność).

Ale i jeden Pan i drugi, niewidzialny. I jeden i drugi mają zastępców. Ci zastępcy tu na ziemi są naszymi ziemskimi panami. O tych idzie.

Bóg niewidzialny dla wielkości, dla nieprzystępności przymiotów swoich. Zastępuje go Chrystus — Bóg-Człowiek.

Szatan niewidzialny, nie pokazuje się, dla szpetności swojej. Zastępuje go Mammona.

»Nie możecie Bogu służyć i Mammonie!«

Trzeba wybierać.

Trzeba poznać.

1.

#### Królestwo Mammony.

Jakież jest? Już je znamy.

Przyrzeka dla serca piekność, rozkosz; a daje brzydotę, boleść,

- dla rozumu światłość, mądrość ciemność, falsz,
- dla duszy silę, władzę,
   nędzę, niewolę.

Przyrzeka życie, a daje śmierć.

Przychodzi w masce.

To królestwo zamaskowane. Maskarada. A trzy te maski (trzej główni obywatele tej krainy synów marnotrawnych).

Piękność. To pierwsza królowa malowana. Ideał. Cudo!
 Zawraca wszystkim głowy — odurza serca — pęta dusze.
 Jak podejdzie — i odurzy — i spęta — zdejmuje maskę.
 Co pod nią? Szkarada, swąd, trup.

Ale biedna ofiara, już niema serca. Zjadł je ten upiór. — Za sercem i zdrowie i życie poszło na lup krwiożerczy.

Komuż odda okruchy tego serca? Zostaje w pętach.

2. Mądrość. Filozof. To drugi król malowany. Wszech-wiedza!

Wszystko tam mądre, uczone, piękne, zbawienne. (Kto tam widzi, że tylko po wierzchu?) — A sława — sława! — to dziwy!

I tembardziej nęci, że schlebia. Schlebia i próżności i namietności.

Jak omami, jak zbałamuci, jak się rozum w to wżyje — falszywa madrość zdejmuje maskę. Sama nawet powoli opada.

Co pod nią? – Nierozum, glupstwo – szkoda, zguba.

— Ale biedna ofiara już straciła rozum. Już niema rozumu. Nie pojmuje co innego, a najmniej prawdę.

Komu resztki odda? – Zostaje w ciemnicy.

3. Władza. Mocarz. To trzeci król malowany. Potega!
Tam wszystko wielkie, poteżne, godne czci i posluszeństwa. I znowu któż o tem pamięta, że to kuglarstwo

o krótkiej dobie? — A parada, parada! chorowody, wystawa, popisy!

Ambicya od tego ma imię, że w koło chodzi (ambio, ambitio), kto w to koło się wciągnie, tego wnet wir porywa, nienaprawny, szalony.

Sprzeda wszystko i nie postrzeże się, jak sprzedał samo sumienie!

 A jak się już dobrze dostanie w niewolę i zewsząd będzie związany — wtedy maska śmiało będzie zdjęta.

Co pod nią? Gwalt, niesprawiedliwość, swawola, bezprawie, bezbożność.

Ale już za późno! Biedna ofiara straciła swoją wolę. Niema woli; a i sumienia niema, by ją zbudziło.

Resztę ruchów dokąd obróci? Woli zostać w więzieniu i krążyć po niem.

Takie jest królestwo Mammony.

Już na tym świecie swych wiernych oszukuje i zawodzi — okrutnie.

A na tamtym? Quorum finis interitus, których koniec zatracenie!

Odwróćmy się zgrozy pełni!

2.

### Królestwo Chrystusa.

Tam wszystko takie, jak jest.

Prawda w zapowiedziach — rzeczywistość w czynie i istocie.

Ale i tu pod zasłona. Coś podobnego, jak i tam. — Wszelako to nie maska, jedno zasłona.

Powierzchnia jej surowa i twarda. Co pod nią, to dopiero piękne, cudne, rozkoszne, szczęśliwe.

A trzy te zaslony:

1. Wiara.

Zaslona: ciemność, zaciemnienie własnego światła. — Wprawdzie przedsyłki (zapowiednie) jasne, ale wnioski ciemne. Nigdy niewidziane, niesłyszane.

Warunek: zawierzenie.

Jak się pod tym warunkiem wejdzie pod zasłonę, rozum na nowo się rodzi. Przychodzi się do całej prawdy, do jasności, do pewności.

Koniec i nagroda: światło i prawda. Qui credit in me non ambulat in tenebris.

#### 2. Nadzieja.

Zastona: przykrość, umartwienie, pozbawienie, ogołocenie serca z obecnej pociechy. Wprawdzie obietnice wspaniałe, ale oczekiwanie tęskne, żałosne -- dóbr nie zaznanych, nie doświadczonych.

Warunek: zaufanie.

Ale jak się pod tym warunkiem wejdzie pod tę zasłonę: nowe życie serca, pokój, bezpieczeństwo, — nadzieja pewna, — a dóbr nieskazitelnych.

Koniec i nagroda ostatnia: piękność, używanie, rozkosz.

#### 3. Milość.

Zaslona: Twarde wyrzeczenie się aż siebie samego. Okrutne zabicie własnego ja.

Wprawdzie zaręczyny rokujące najcudowniejsze gody; ale odważenie się na te śluby całą naturę do glębi przewraca. Wstręt śmiertelny.

Warunek: Ofiara, oddanie się, poświęcenie się bez granic.

— Ale jak przez ten warunek wejdzie się pod zasłonę: zmartwych wskrzeszenie duszy, albo raczej nowe poczęcie i stworzenie na nowo. Przemienienie w Boga przez milość. Zostanie Bogiem. Owszem, jakoby panem Boga samego, — bo to milość.

A przez nią panem wszystkiego i wszystkich.

Nagroda: Bóstwo i władza.

Takie jest Królestwo Chrystusa.

Idźmyż! Bieżmy! Porwijmy je gwaltem!

#### Nie możecie Bogu służyć i Mammonie.

Królestwo Chrystusa. Królestwo Mammony. Trzeba wybierać.

Koniecznie.

Bóg sam każe wybierać. Nienawidzi i odrzuca tych, co pośrodku zostają.

Bodajbyś był zimny albo gorący, ale iżeś letni, a ani zimny ani gorący, pocznę cię wyrzucać z ust moich« (Apok. III, 16).

I o Eliaszu: »Pókiż będziecie chromać na dwie stronie? Jeśli Pan jest Bogiem, idżciesz za nim; a jeśli Baal, idźcie za nim« (III, Król. XVIII, 21).

Więc służyć Bogu
całą wiarą,
całą nadzieją,
całą milością.
A Bóg w Chrystusie.
Więc służyć Chrystusowi!

#### Przymówienie.

O Panie, tyś mi dał Syna twego, za wzór, za przewodnika, za pocieszyciela, za Pana, za Króla, za Ojca, za przyjaciela, za brata, za miłośnika, i jemu i przez niego kazaleś mi oddawać miłość i służbę, któram tobie winien! Jemu służac, tobie służę. Więc biegnę: zaciągam się do jego szeregów, staję pod jego chorągwią, przy jego boku.

A ty, mój Jezu, weź mię! Otom twój! twój na zawsze, twój sługa, twój żolnierz, twój poslannik, twój wykonawca, twoje narzędzie, twój, jeśli mi dasz, towarzysz, twój przyboczny, twój nieoddzielny, twój, twój wierny i ty sam dasz, że wierny do końca.

O Jezu, tyś król mojej miłości! A jam twojej miłości najpoddańszy poddany! Amen!

# 15.

# O pokusach.

(Uwagi).

Żeby służyć, trzeba najprzód usunąć przeszkody. Nieprzyjaciel — Szatan — nie mogąc nas przekupić, chce nam przeszkodzić.

Stad pokusy.

Jedni za nadto trwożą się. Chcieliby być niepokalanie poczęci. Drudzy lekceważą pokusy; myślą, że to bagatela, a oni niegrzeszliwi — impeccabiles.

Uwaga ogólna. Rozróżnić naturę od osoby; i pokusę od aktu moralnego t. j. od grzechu. Nierozróżnienie jest przyczyną wszystkich watpliwości i skrupulów. Pochodzi z dumy.

### I. Pokusy widome.

1. Do xlego: a) xmyslowość (jedna gruba, o tej niema co mówić).

Rada: Zamknąć się na zewnątrz przed okazyą; odkryć na wewnątrz przed Bogiem i spowiednikiem. — Lekarstwo: Umartwienie.

b) próżność. Zewnątrz nie nie mówić i nie czynić
 (z próżności). Wewnątrz przyznać się przed sobą — iść do dna — a potem przed Bogiem i spowiednikiem.

Lekarstuo: Pokora.

e) wlasna wola.

Ćwiczenia duchowne.

ļ

Rada: Nie wymagać od nikogo, a chętnie czynić, czego od nas żadaja. Ale jeszcze przedtem: przyznać się, widzieć a nie pokrywać pozorami sprawiedliwości, dobra i t. p.

Lekarstwo: Posluszeństwo.

2. Od dobrego a) w umyśle: Obojętność, lekceważenie (mianowicie w poznaniu woli Bożej, w każdej chwili, co do mnie 1). Roztargnienia.

Rada: Lepiej poznać rzecz, wyżej ją cenić.

b) w sercu: Wstret, niesmak, cierpienie. Nudy.

Lekarstwo: Poznać jej piękność, dobroć, kochania godność. Zasmakować, pokochać.

c) w woli: Trud. krzyż, strach. Zgroza. Lenistwo: wstręt woli.

Lekarstwo: Milość.

A to wszystko w modlitwie i przez modlitwe.

Na pokusy od dobrego głównym środkiem modlitwa.

Przykład P. Jezusa:

1º Kuszon był do zlego na pustyni,

2º Odwodzon od dobrego w Ogrójcu.

(1. Gdy widział cala ofiare, tak jak jest — ten kielich nie bal się jej poznać. 2. Gdy krwawy pot wystapił, to przypuścił na siebie ten wstret serca. 3. Gdy chodziło o jego wolę, ofiarę. »Nie moja wola, ale twoja« 1).

#### II. Pokusy niewidome.

Te najgorsze, najtrudniejsze do pokonania. Czesto już opanowały duszę, a my nic o nich nie wiemy.

Ale dzięki Bogu są znaki niemylne.

Te znaki sa: pośpiech, niepokój, smutek.

a) Dusza pragnie jakiejś przyjaźni i pociechy z niej; ale nie widzi dobrze (np. pogadanki, gry, zabawy).

Widzi jednak pośpiech, przedtem, nim otrzyma.

Niepokój, kiedy trzyma,, aby nie stracić.

Smutek, kiedy widzi, że traci, albo straciła.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

To ukryta pokusa zmysłowości. Owszem, cała zmysłowość, chociaż duszebnego rodzaju.

b) Pragniesz dopiąć jakiegoś celu: nauki, albo kazania, abyś był miany za czczigodnego.

Pośpiech, abyś zrobił dobrze,

Niepokój, kiedy robisz.

Smutek, kiedy ci się zdaje, żeś niedobrze zrobił.

To pokusa próżności.

c) Pragniesz uczynić cokolwiek, skutek jaki woli, nawet dobry, święty, zbawienny, np. chcesz naprawić coś złego, wytkorzenić.

Jeżeli pośpiech, jeżeli niepokój, jeżeli smutek,

Pokusa własnej woli, chęci panowania, pychy.

Co czynić? Jak tylko zobaczysz pośpiech, wstrzymaj się i napraw; a wtedy możesz robić dalej. Jak zobaczysz niepokój, wstrzymaj się i nie rób dalej, bo już rzecz stanęła na tym punkcie, że ją naprawić trudno. Jak zobaczysz, że się smucisz, uderz się w piersi i żałuj; boś już zgrzeszył, zle się stało, pokusa zwycieżyła ciebie. Żałuj tedy i badź mędrszym na przyszłość.

A na wszystkie pokusy ta rada: zamknąć zewnętrzność, otworzyć wnetrze — i modlitwa o inne wnetrze.

Jednem slowem: Vigilate et orate! Czuwajcie i módlcie się.

## 16.

# 0 trzech rodzajach sług Bożych.

Postanowiliśmy służyć. (Mamy już Pana, mamy Króla itd., teraz służyć).

Do tego trzeba woli — mocnej woli. (Tylko ten jeden środek, to jedno narzędzie).

Ale wola rozmaita: slaba, mocniejsza, prawdziwie mocna. Trzy tedy rodzaje woli. One stanowią trzy rodzaje sług i trzy stopnie służby.

1.

1. Ci, którzy życzą, pragną, chcą zbawienia; chcieliby nawet i pragnęli doskonalości. Chcą, chcieliby, ale...

Ale nie przedsiębiorą środków. Nie mogą się odważyć. Wola jest co do końca jako taka; co do środków żadna.

Albo przynajmniej co do pewnych środków. Póki środki są mile i przyjemne, zaszczytne, biorą się do nich. To samo przychodzi.

Chca, chcieliby, żeby wszystko samo przyszlo.

Ale jak przyjdzie najmniejsza trudność...

(Przykłady: Chory pragnący zdrowia, a nie biorący lekarstwa.

Łakomy pragnący bogactw, a nie pracujący.

Gospodarz.

Wódz, żolnierz itd.)

Przyczyna tego *Lenistwo*, straszny grzech. Jest to odpoczywanie (i zadowolenie) duszy w samej sobie.

2. Takie usposobienie tych ludzi. A jakie ich zachowanie się? Jak poczynają? Nie grzeszą, nie chcą grzeszyć. Unikają starannie grzechu.

Ale niechcą też zadać sobie pracy.

Albo to ja mam być świętym? — powiadają.

Kiedy ich przyprzesz, powiadają: nie mogę, nie zdobędę się! Nie mam sily!

A jeśli się ich spytasz, czy się modlą przynajmniej o moc, o silę, o samą odwagę? pokaże się, że się nie modlą nawet.

Lecz wtedy nie dziwnego, że z letargu się nie podnoszą. (Wystawić w tym przypadku konieczność modlitwy. Zapewnić o skutku).

(W tem zwykle brak pokory i brak ufności).

3. Stan niebezpieczny.

Bo niewiernoście (łaska nagli, przypomina się — dusza nie słucha. Darmo sobie pochlebia, że nigdy nie zgrzeszy: kto tylko ma wolę nie grzeszyć, nie obaczy się jak upadnie).

Niewiernoście zaraz wiodą do grzechów powszednych.

Te do śmiertelnych.

Dobre owe pierwsze chęci nic nie pomogły.

Pieklo jest pelne dobrych chetek. L'enfer est pavé des bonnes intentions (S. Francois de Sales).

-- A gdzież z pamięci stracili: »Królestwo Boże gwalt cierpi i gwaltownicy porywają je? Potrzeba tego gwaltu.

Prośmy Boga o przebaczenie.

A weźmy się do zadania Bogu tego świętego gwaltu.

2.

1. Drugi rodzaj. Biorą się do środków nawet mocno, gwałtownie, jak czyj charakter. Ale tylko do niektórych. Nie do wszystkich bez względu.

(Przykłady: Chory, któryby tylko smaczne lekarstwa wybierał itd.)

Przyczyna tego, że się idzie za swoim smakiem — spoczęcie duszy (już nie zupelnie w samej sobie, ale przynajmniej) w swojej przyjemności.

2. Cóż czynią?

Nie tylko nie chcą grzeszyć, ale chcą stanowczo i dobrze czynić.

Wszakże pod jedynym warunkiem: Aby nie spotkać się z krzyżem.

Bo to już nieprzyjemność, boleść, coś strasznego. Tym kosztem nie chcą nabyć dobra. Wszystkich środków używają, niekiedy dowcipnych, aby się od tego wymknąć — od krzyża!

Spytaj czemu? Odpowiedzą, jak owe dziecko: Mamo, bo to boli!

A czy się modlisz o zwyciężenie wstrętu? Nie, bo mi się tak nie chce, że się nawet lękam modlić, aby się przestało nie chcieć.

I cóż dziwnego, że nie dochodzą do celu, że się zatrzymują w pół drogi?

(Wystawić znowu potrzebę modlitwy).

3. Stan niebezpieczny.

Bo mogą właśnie odrzucić ten środek (nieco przykry), który jest stanowczy.

Ten krzyż, który spotkali, może stoi na samym progu świątyni — przyjąć go, to może już tam wejść na piękne, i używać i rozkoszować się; a tu brak jednej krzty odwagi cały zarobek przeszły zmarnował! — Całe szczęście, już, już zyskane, uronił!

— Czyśmy zapomnieli: »Kto wytrwa aż do końca, ten zbawion będzie!«

Prośmy znowu o przebaczenie — i o to całkowite odważenie się — aż do końca!

3.

Trzeci rodzaj, już wiemy jaki.

Ci co wszystkich środków używają.

Kto chce końca, chce środków. Ta jedna tylko wola prawdziwa. Ta jedna skuteczna.

Ten jedeu rodzaj sług bożych składa się z wybranych prawdziwych.

Ida za Chrystusem Panem, królem, aż do końca.

- a) Pierwsi, powołani przez Chrystusa, ida przez pierwsze pociechy, poklaski, tryumfy, kwiecistym szlakiem, aż do góry Tabor, do blasku chwały. I tam chcieliby zostać »Panie dobrze nam tu być!« A jak zstąpią i mówi Chrystus o męce, wołają z Piotrem: »Panie nie będzie tego!«
- b) Drudzy ida przez prace, przez trudy nawet, mile sobie zreszta, aż do Wieczernika, aż na górę Oliwną, spiewając

hymn do Boga z Chrystusem. Ale jak nadejdzie chwila krytyczua — nieprzyjaciele doprawdy natrą — uciekają.

c) Ostatni ida aż na górę Kalwaryi, aż na krzyż, aż na śmierć.

Wola mocna i wytrwała, to największa laska — najpożądańszy skutek całej pracy duchownej — najszczęśliwsze dzielo Ducha Świętego.

Kto ma wolę, ten się zbawi -- ten jeden.

(Wystawić latwość zbawienia — zależy od woli. Ale i trudność — kiedy niema woli).

A więc wszystko zależy od woli.

Ale woli prawdziwej - chwytającej za środki.

Prośmy o tę wolę!

O Domine, etiam rebelles compelle voluntates, zawolajmy z Kościolem:

Panie, nawet oporne przynaglij wole nasze.

## 16. (bis)

# 0 trzech rodzajach sług Bożych.

(1865)

Postanowiliśmy służyć. Trzeba woli.

Tylko to jedno narzedzie.

W službie powinnišmy wytrwać do końca. Qui perseveraverit hic salvus erit.

A wiec trzeba mocnej woli.

A gdzie wola? gdzie ludzie z mocną wolą? Tylko to są ludzie. — Więc i w służbie Bożej tylko tacy są sługami prawdziwymi, i tylko tacy Synami.

Lecz jeśli woli nie mamy, czyż nie można jej nabyć?

Jakimże sposobem?

Trzeba rozważyć rozmaite stany woli i rozmaite rodzaje ludzi podług tych stanów woli.

1.

Trzy są rodzaje ludzi. — Jedni żyją sercem. Drudzy, jak to mówią głową, rozumem. Trzeci wolą. Nie żeby ci co sercem żyją nie mieli mniej lub więcej rozumu, alboliteż i woli. To samo i o innych powiedzieć. Ale tu mówimy o tem, czem kto głównie żyje.

A więc najprzód o tych co żyją sercem. Mają coś rozumu ale nie dosyć. — Woli samodzielnej nie mają zwykle. Ich wola idzie zwykle za sercem.

Idzie ślepo, albo mniej więcej ślepo za sercem. Bo nie ma przeciwwagi na drugiej stronie szali. Nie ma rozumu.

Ci ida tylko do pewnego kresu za laska Boża. Póki przyjemnie, póki słodko — póki nie nie kosztuje.

Zwykle Pan Bóg w początkach daje słodycze. Oni ida, biegna, lecą za niemi.

Ale jak się usunie, od razu upadają.

Nie ma rozumu, aby podtrzymał — niema pomocy ducha.

Dzieci są. Póki były cukierki wszystko szlo dobrze. Jak zaczęło boleć, już niema rady. Spytaj dlaczego? Odpowiadają jak dzieci: Mamo, bo to boli!

I nie dosięgają celu. — Co za smutny widok! Cale życie spędzone na chęciach dobrych bez skutków.

Co mają czynić?

Dorobić sobie rozum; ale rozum nadprzyrodzony.

Czy podobna? I owszem, modlitwą. Ale rozumie się, że ten ich rozum będzie ślepy rozum wiary, lub też przewodnik. — Dla nich wiara rozumem. Ale za nią przyjdzie prawdziwy, praktyczny rozum, zawsze nadprzyrodzony.

Jak dusza do serca, które miała, dostanie rozumu, którego nie miała, niech się dalej modli i pracuje, — a dostanie woli.

I tak się ucalkowici, stanie się calkowitym czlowiekiem.

+

2.

Inni ludzie żyją rozumem.

Zwykle u takich serce jest tylko utworem ich wyobraźni; echem tego wyobrażenia, które mają w rozumie o sercu.

Woli zwykle także niema.

Bo żeby była silna wola, trzeba mocnego pożądania, pragnienia; a u nich niema serca.

Wola tych ludzi idzie za rozumem. Co wyrozumują, to sobie rozkażą, aby uczynić. I ida tak daleko wolą za rozumem, daleko dalej aniżeli ludzie serca.

I rzecz prosta. Bo rozum znajdzie radę na wiele trudności, tam gdzie serce nie ma żadnej rady.

Tacy ludzie na drodze Bożej ida także dalej za laską. Tylko wpadają w ciągle niebezpieczeństwo, a nawet w rzeczywiste upadki, pojmowania dróg Bożych po swojemu, według swego widzimisie.

Ale choćby i szli dobrą drogą, według prawdziwych światel, ida tylko do pewnego kresu.

Bowiem jak się spotkają z jaką przeważną trudnością — a zwykle gdzie idzie o wyrzeczenie się własnej osobistości, — prawdziwy krzyż — braknie im serca.

Dobrze mówią: braknie im serca. Albowiem ponieważ tego nie mają, i wola ich oparta jest tylko na jednej stopie (na rozumie), — a drugiej, to jest uczucia, przejęcia się, zapalu, pragnienia, brakuje jej. Wszystkie ich dobre intencye, cale wzięcie się do dobrego, było tylko w rozumie, nie przeszło w rzeczywistość uczucia. Było w świetle umysłu, nie miało gorąca serca. I wola się nie rozgrzała, nie zapaliła. Jak

zimno rozumu spotkało większe zimno wyrzeczenia się duchowego, ten mróz śmiertelny krzyża, — i wola zastygla — uciekła zamknąć się w samej sobie.

Co maja czynić?

Dorobić sobie serce, rozumie się serce duchowe, nadprzyrodzone.

Czy i to podobne? I owszem, tak samo jak tam — modlitwą. To co pojmują w sposób nadprzyrodzony niech proszą, aby uczuli prawdziwie, w sposób także nadprzyrodzony, aby się stało nie wyobrażonem, wymarzonem uczuciem, ale prawdziwem. A tymczasem niech pragną uczuć, niech pragną pragnąć. Upokarzają się, że nie mają, modlą się, żeby mieli. — Proście, a będzie wam dane. Zaprawdę otrzymają.

A jak do rozumu, który mają, dostaną serca, którego nie mieli, będzie nowa siła, działająca na wolę, nowa podpora, nowe sprężyna. Niech się dalej modlą i pracują, — a powoli utworzy się w nich, pod spólnem działaniem Bożej łaski i ich spółdziałania, piękna i porządna wola nadprzyrodzona.

 I tak się ten rodzaj ludzki może ucalkowicić. Stać się pelnym człowiekiem.

A do służby Bożej właśnie takich trzeba ludzi, z pełnością władz wszystkich.

3.

Inni nareszcie ludzie żyją wolą.

Czesto nie mają ani wiele rozumu, ani dosyć serca. Ale czy mają, czy nie mają, nie żyją ani tem ani tamtem, jedno wolą. Urodzeni są do panowania. Staną się tyranami, jeźli do zlego się obrócą (siebie samych zatwierdzą), ale też i ojcami, jeźli do dobrego (jeźli siebie przez miłość się wyrzekną).

Największa dla nich trudność w wyrzeczeniu się siebie. — Krzyż. — W tem powinna być ich praca.

Ale i ci powinni dorobić sobie i rozum i serce. Rozum, aby ich wola nie była ślepą; serce, aby taż ich wola stała się słodką i milą.

Bez rozumu (a z sercem) wola nie tylko jest ślepą, ale porywczą, gwaltowną, i kończy zwykle na przepaści.

Bez serca (a z rozumem) wola jest surowa, nieublagana, ponura, tyranem dla siebie i dla innych, i może tak po swojemu gwaltownie rzeczy nastroić, że wszystko pęknie na końcu.

Rozum i serce nadprzyrodzone. Tem uzupelnią wolę — ulatwią wyrzeczenie się.

Ci jak pójdą za laską Bożą dojdą do końca. Ci są prawdziwi słudzy Boży, święci, bohaterowie, bracia Chrystusowi.

Hi positi sunt in ruinam, et in resurrectionem multorum, jak Chrystus »polożon jest na upadek i na powstanie wielu« (Łuk. II. 34).

Woli, woli, woli! Świętej, nadprzyrodzonej, a mocnej, niezachwianej, nieugiętej woli.

Tylko taka wola daje wytrwanie.

A tylko kto wytrwa do końca, ten jeden zbawion będzie!

# 17.

# O nasladowaniu Pana Jezusa.

Wybraliśmy Pana i króla, i zaciągnęliśmy się do jego służby. — Uprzątnęliśmy zawady (pokusy). — Powzięliśmy mocną wolę i staraliśmy się ją utwierdzić.

Teraz obmyślić najlepszy sposób.

Tym sposobem sam Chrystus. — To jest: Naśladowanie Jego. — On Emmanuel (Bóg z nami) Pośrednik: a więc środek, sposób.

W Adamie umieramy; w Chrystusie odżywamy: »Jam jest zmartwychwstanie i żywot«. »Ego sum resurrectio et vita«, (Jan XV, 25).

Odżycie i nowe życie — całe życie — spólne a raczej jedno z Chrystusem życie: to środek, to sposób służenia Bogu (Panu, Królowi naszemu dobrowolnie i stanowczo wybranemu).

Więc zabrać się do tego mocną wolą. To życie z Chrystusem potrójne:

Wylożyć pierwiastki calej tej rzeczy. Pan Jezus jest Bóg wcielony. Jego natura ludzka opiera się na osobie Bożej, która jest pełnią bytu. Nasza natura ludzka opiera się na osobie, która w sobie jest nicestwem i nieskończoną próżnią. Natura tedy nasza bierze żywioły z zewnątrz, żeby tę próżnię wypełnić. Przeciwnie natura ludzka Chrystusa nic nie potrzebuje brać z zewnątrz, bo ma wszystko z wewnątrz, od osoby swojej. Osoba Boża daje swej naturze ludzkiej myśli rozumowi, czucia sercu, postanowienia woli, a zarazem i silę ich wykonania calej naturze. Wszystko to z wewnątrz, z pełni istności i istnienia osoby Bożej. My zaś z siebie nic nie mamy, bierzemy z zewnątrz. — Ale to z zewnątrz jest takie same nicestwo, chociaż przez chwilę ma pozór iścizny.

Więc koniecznie trzeba nam przyjść do Chrystusa i brać od Niego. Trzeba, żeby Chrystus Pan stał się najprzód zewnętrznym naszym przedmiotem życia (zamiast tego świata) potem stanie się wewnętrznym żywiolem i źródłem. I tak przyjdziemy do tego samego co Chrystus, będziemy mieć wewnątrz źródło życia (vitam in semetipso manentem) bo będziemy mieli w sobie Chrystusa.

Więc najprzód zewnętrznie, Chrystus jako przedmiot życia. I dlatego stał się człowiekiem. Więc wszystko brać od Niego. Ale wtenczas z tem co od niego bierzemy, bierzemy i jego samego, — bo inaczej nic nie bierzemy. Zostanie nam odjęte. Cała podstawa i racya rzeczywistości i trwania jest owo połączenie natury ludzkiej z osobą Bożą. W tem wszystko ze strony Chrystusa. Więc i z naszej strony tylko kiedy po-

siądziemy samą osobę Chrystusa, wtedy wszystko posiądziem w sposób zupelny.

To wszystko jednak dzieje się stopniowo.

1.

#### W umyśle przez wiarę.

Pan Jezus nasza jedyna prawda.

Trzeba najprzód uwierzyć w tego Pana Jezusa samego czem jest, co może i co on jeden daje. Qui credit in me et... Kto w mię wierzy, choćby i umarł, żyw będzie (Jan XI, 25).

I przez tę wiarę w niego połączyć z jego umysłem i rozumem, nasz rozum i umysł, tak żeby jego wziął naszego miejsce. Wtedy Pan Jezus i zacznie i dokona w nas wiary. Bo on \*przodek i kończyciel wiary\*. Auctor et Consummator Fidei (Hebr. XII, 2), to jest: Zdziełca i dokonawca wiary.

Zewnętrznie i wewnętrznie.

1. Zewnętrznie przez naukę, przez prowadzenie.

»Nıkt nie zna Syna jedno Ojciec, ani Ojca kto zna jedno Syn, a komuby chciał Syn objawić« (Mat. XI, 27).

»Jam jest droga i prawda (i żywot) z (Jan XIV, 6).

Poznawanie Chrysusa Pana przez rozmyślanie Jego żywota (Kat. Emmerich).

2. Wewnętrznie przez laskę wewnętrznego oświecenia, dokonywającą co zdziałała tamta.

»Jam jest światłość świata, kto za mna idzie, nie chodzi w ciemności« (Jaa VIII, 12).

Tak się dokonywa to przemienienie rozumu naszego w jego prawdę i rozum.

To cel tu nasz na ziemi. Ale środek i sposób do nieba. Wziać sie mocną wolą.

#### W sercu przez nadzieję.

Pan Jezus nasze jedyne Dobro. Trzeba Go pragnąć i wyglądać (Nadzieja).

Trzeba z Nim nasze serce połączyć jako z jedynem jego dobrem. On nasz pokarm, napój, nasycenie, napełnienie, wewnetrzna sila — pociecha, — szczęście.

1. Zewnętrznie przez Sakrament.

Cialo i Krew Jego.

»Jam jest chleb żywy — kto mnie pożywa, żyć będzie na wieki«.

»Jam jest chleb żywy, którym z nieba zstąpil«.

»Kto pożywa ciała mego, a pije krew moją, we mnie mieszka a ja w nim«.

I tak z zewnętrznego staje się wewnętrznym.

2. Wewnętrznie. Przez laskę wewnętrznie poruszającą i ożywiającą.

»Ma żywot w nim samym mieszkający«.

»Ja jestem winna macica; wy latorośle. Jako latorośl nie może owocu wydać jeśli w macicy nie zostaje, tak i wy jeśli we mnie nie będziecie zostawali«.

Wszystkie soki żywota z Jego serca, i z Jego boskiego źródła.

Jezus tedy nasze jedyne dobro, i żródło niewyczerpane dobra, które się nam daje.

Objąć je i posiąść nietylko wiarą, ale pragnieniem, to jest nadzieją, ufnością, pewnością, — pożądaniem i posiadaniem.

Tak się dokonywa to przemienienie serca naszego w Jego serce, uczucia w uczucie. Jak tam raz wewnątrz w nas zamieszka, On źródło wszystkich uczuć.

To cel tu nasz na ziemi. Ale zarazem i sposób do nieba. Wziąć się mocną wolą.

### W duszy przez miłość.

Jezus nasz jedyny oblubieniec.

Trzeba go kochać. Jego jednego. On nasze jedyne kochanie.

Trzeba z Jego duszą polączyć naszą duszę ślubem uroczystym. Z dwojga ma być jedno.

I tak nasza osoba z Jego osoba; i wtedy On jedyny w nas. Prawdziwy Pan i król, — przez miłość i zjednoczenie w miłości.

1. Zewnętrznie jako przedmiot milości, jedyny kochania godny.

»Jam jest pasterz dobry. I kladę duszę moją za owieczki moje — I idą za mną. Glosu mego słuchają!«

2. Wewnętrznie jako koniec miłości, przez zjednoczenie i przemienienie się nasze w Niego.

»Ja w Ojcu i Ojciec we mnie, i ja w was. Byście wszyscy jedno byli«.

»Wy we mnie, a ja w was!«

»We mnie mieszka, a ja w nim«.

To cel ostatni na ziemi.

A środek i sposób do nieba, już tu przedsmak nieba dający.

Wziąć się doń silnem pragnieniem i wytrwałą modlitwą.

Takie ma być przeistoczenie i zjednoczenie z Jezusem.

- 1. Nie nasze myśli, sądy, zdania ale Jego.
- 2. Nie nasze chęci, nadzieje, uczucia ale Jego.
- Nie nasze końce, przedmioty, cele ale Jego, ale On. Rozum z rozumem; — serce z sercem; — wola z wolą. Myśli z myślami; — uczucia z uczuciami; zamiary z zamiarami.

Duch z duchem; — serce z sercem; — dusza z duszą. On w nas myśli i sądzi, — On w nas pragnie i życzy; — On w nas kocha i chce; — jednem słowem: On w nas żyje i działa. (Najprzód dwoje, a potem jedno).

»Żyję, już nie ja, tyje we mnie Chrystus!«

Przemienie szcześliwe!

To prawdziwe życie, życie dla Boga. Więc i służenie Bogu.

Ach, zacznijmy je teraz.

Powoli, powoli, rozwinie się.

I dokończy.

Ale dziś połóżmy początek.

## 18.

## O narodzeniu Jezusa.

Cale życie Pana Jezusa od początku do końca ma się w nas powtórzyć.

To widzieliśmy jest nasz cel tu na ziemi (na to mamy żyć i pracować nad tem); a razem sposób jedyny i środek do nieba.

Wszystkie chwile życia Pana Jezusa idą stopniowo po sobie — i powinny się stopniowo każda i wszystkie w nas powtórzyć.

Tym sposobem każda z osobna jest: 1. Wzorem, nauką, pokazaniem (dla rozumu: co i jak czynić); — 2. zachętą, pobudką, pociągnieniem (dla serca, aby słodko i latwo czynić); 3. mocą, silą, skutecznością (dla woli: aby módz czynić).

A więc krótko ile można w tych Ćwiczeniach, przebieżmy i powtórzmy myślą i sercem te święte chwile, aby potem powtórzyć w uczynku. Pierwsze jest Poczęcie i Narodzenie.

Do niego mamy zastosować (podług niego urządzić) nasze poczęcie się i narodzenie duchowe.

Jego charakter ogólny: Ogolocenie.

Bóg najwyższy pozbawił się wszystkiego. Rozpoczął żywot ziemski przez obnażenie się i wyniszczenie.

I nasz pierwszy krok ma być ogolocenie się; — to jest oderwanie się od świata, od rzeczy zewnętrznych.

(Wystawić ten prąd, ten potok, tę nawalnicę burzliwą rzeczy i życia zewnętrznego; porywającą i pochlaniającą wszystko. (Głębsza w tem tajemnica: tej siły żywotnej w świecie rządzącej, ale ślepej, która sprawia pojawy życia, ale kończy śmiercia, jeźli to życie jej się powierzy — i przez opór nie uratuje). Konieczność tedy wypłynięcia, wzniesienia się nad tę powódź, postawienie się na lądzie stałym. A do tego tylko przez tamto oderwanie się).

Więc patrzmy na ogolocenie Jezusowe.

Ono potrójne:

1.

#### W ciele i w uczuciu.

Zimno.

Umartwienie, wyniszczenie ciała.

O Jezu! o Boże! umyślnie wybrałeś tę chwilę, ten dzień w roku gdzie najmniej słońca na ziemi — najwięcej ciemności i zimna! Umyślnie!

Jako człowiek wziąleś i wybraleś co człowiek doświadcza najprzykrzejszego.

Na cóżeś się naraził? Ty światło Boże i ogień żywota! i pełność używania!

I to najprzód w ciele.

A więc ja w służbie Bożej — w życiu spólnem z Tobą, mam najprzód z ciałem rozbrat uczynić; a tem samem przez ciało ze światem.

To pierwsze oderwanie – zwyciężenie – podniesienie się. I to przez czystość.

Ćwiczenia duchowne.

Zle tutaj jest przywiązanie: więc zniszczenie przywiązania.

1. Przywiązanie do Reałów.

Siedzi ono w zmysłach, w samem ciele.

Przez umartwienie.

Odmawiając ciału żądz jego i pożądań.

(Dając tylko ile potrzeba — ile Ty każesz).

Odmawiając niekiedy z potrzeb nawet mniej potrzebnych — dla lepszego poskromienia.

»Jeśli kto nie będzie nienawidził... żony i t. d.

2. Przywiązanie do Ideałów.

Siedzi ono w wyobraźni.

Postawić naprzeciw ogołocenie ze wszystkich mar i widem. Szczególniej przynoszących pociechę, zadowolenie.

3. Przywiazanie do Osób.

Siedzi ono w samem sercu.

Ogolocenie — umartwienie — przemienienie na uczucia Serca Jezusowego.

Wtenczas dopiero czystość.

Czystość zupelna.

Wznieść się i dojść (modlitwą i pracą) aż do Dziewictwa. Tej woni i smaku wewnętrznego — jakie nasze serce może dać Sercu Jezusowemu.

Wéjść w tajemnicę *Niepokalanego*, jeśli nie *Poczęcia* z Marya, tedy wszelako *Przeistoczenia*, aby tak zawsze Maryę w sobie powtórzyć; a z nią dać godne Jezusowi mieszkanie. Ciało i serce, które On przemieni w Swoje ciało i serce — jedno uczyni.

2.

#### W rozumieniu i czci.

Nagość; nedza.

Pogardzenie soba, wyniszczenie ducha.

O Jezu! o Boże! umyślnie wybrałeś ten stan ubogi, ten kacik ubożuchny, tę jaskinię za pałac, ten żłobek za tron, te bydlęta za dwór twój! Umyślnie.

Zaczynając żywot ludzki wybrałeś co człowiek ma najnędzniejszego.

Na cóżeś się naraził: Ty »w którym zamieszkuje pełność Bóstwa cieleśnie!« Ty, cześć i jasność, i chwała Boga samego!

To zaś w duchu.

A więc i ja w służbie Bożej, w życiu spólnem z Tobą, mam zacząć od rozwodu z wszelką czcią i chwałą i wielkością, jaka mi z zewnątrz przyjść może, z wszelkiemi szatami zewnętrznemi, pozorami, — maskami i blichtrem!

To drugie pozbycie się — zwyciężenie — podniesienie się.

1. Zewnetrzne.

Przez ubóstwo.

Odmawiając duchowi memu wszelkiej próżności — dostatków — bogactwa.

Nawet czci, któraby mi się należała, jeźli obowiązek nie nakazuje — toż i co do bogactwa i t. d.

»Jeźli kto nie będzie nienawidził... domu« i t. d. »Kto nie porzuci ojca i t. d.« »Nagi wyszedłem z żywota matki i nagi powrócę«.

2. Wewnetrzne.

Przez pokorę.

Aż do wzgardy wszystkiego — wstrętu.

Aż do pogardy siebie samego.

Wykopać dół tak głęboki w duchu, jak głębokie nasze nicestwo. Tylko do takiego Bóg będzie mógł zstąpić.

Z Maryą: »Spojrzał na pokorę służebnicy swojej!«

3.

## W życiu i czynieniu.

W Jezusie stan dziecka. Bezwładność, oddanie się w ręce matczyne.

Wyrzeczenie się woli — wyniszczenie duszy i osoby.

O Jezu! o Boże! Umyślnie wybrałeś ten stan dziecięcy, te pieluszki, które Cię wiążą, to lono matki, na którem spo-

czywasz bezwladny: te jej święte ręce, które Cię obejmują, i poruszają, jak im się podoba. Umyślnie!

Zaczynając żywot wybraleś, co człowiek ma najmniej swobodnego.

Na cóżeś się oddal, - o Boże mocy!

- To zaś w woli, w duszy, w osobie.

A więc i ja w służbie Bożej, w życiu spólnem z Toba, mam zacząć od pożegnania się z własną wolą, — od oddania się w Twoje ręce, Jezu mój!

To ostatnie wyzucie się, — zwyciężenie, — podniesienie do prawdziwego życia spólnego z Toba!

1. Zewnętrzne.

Przez posłuszeństwo.

Spełnienie woli Jezusowej — objawionej przez Kościół — przez starszych — przez Przełożonych — przez Przewodników.

»Jeśli kto nie wyrzeknie się duszy własnej«.

»Jeźli się nie wyrzekuie siebie samego«.

2. Wewnętrzne.

Przez poświęcenie się (Ofiara w milości).

Aż do zupelnego poświęcenia siebie samego.

Do zabicia swojego ja.

Aby mogło żyć ja Jezusowe.

Jeżeli tamta śmierć będzie zupelna, dopiero to życie będzie mogło być prawdziwe.

W tem wszystkiem śmierć.

Spólumarcie z Jezusem.

Strona zewnętrzna całego dziela (życia spólnego z Jezusem). To zmartwychwstanie czyli raczej to spólne narodzenie się z Jezusem.

Mówiąc do zakonników: Zastanowić się nad ślubami zakonnymi. W nich to wszystko doskonale. Czy je spełniamy?

## 19. *+*

## O modlitwie.

#### UWAGI.

I.

#### Podstawa i warunki.

(Strona ujemna).

Główna zasada. Różnica między naturą a nadnaturą. Natura, ta o której dotąd mówiliśmy.

Naduatura, ta którą Bóg stwarza w duszy we Chrzcie św. i przez Chrzest święty. Władze nadprzyrodzone.

Habitus fidei.

Habitus spei.

Habitus charitatis.

- Quasi substantia.

W pierwszej wpływy od świata zewnętrznego, w drugiej od Boga.

Główny bład. Podwójny.

- 1. Uważać za swoje to, co w nadnaturze Bóg dziala; kiedy to jest Boże, nie nasze.
- 2. Uważać za nie swoje to, co w naszej naturze się dzieje; kiedy to właśnie jest nasze.

Stad długie pasmo zablakań.

+

Druga zasada. Natura nasza nie tylko jest nicestwo; ale nędza, zepsucie, przewrotność, jak o tem byla mowa.

Nadnatura nasza chociaż ma najpiękniejsze zdolnoście, ale bez ich zapłodnienia przez laskę Bożą (ziszczenie, przywiedzenie do aktu) nic nie będą w czynie. Nicestwo.

Taki stan Najświętszej Panny. Zdolność nieskończonej laski, ale sama z siebie nicestwo.

Następstwo. Natura (owa zepsuta) nie tylko nie nie może w porządku nadprzyrodzonym, ale jest jeszcze przeciwna. Nadnatura jest zgodna, ale nie nie może.

Trzecia zasada. Bóg (Chrystus) jest prawdziwym działaczem w nadnaturze, a tem samem w nas, o ile żyjemy nadprzyrodzenie. My jesteśmy tylko spółdziałaczami.

Bląd. Mieć się tu za działaczy i działać. Porywać się! Głupstwo lub zuchwalstwo.

Prawda. Postawić Boga na pierwszem miejscu a siebie na drugiem, i razem działać.

- Tu cala teorya św. Pawla.

Non ego autem, sed gratia Dei mecum.

»A nie ja, ale laska Boża ze mną« (1 Kor. 15, 10). Wszystko na swojem miejscu.

Główne następstwo i zasada ostatnia. — W życiu wewnętrznem, nadprzyrodzonem zabić własną czynność, o ile własna, (inaczej własna czynność zabija życie wewnetrzne)

a wprowadzić spólną czynność Boga i człowieka, tak jednak, żeby Bóg był na pierwszem miejscu, a człowiek na drugiem; Bóg działaczem, a człowiek spółdziałaczem.

- Ta spólna czynność, o ile w duchu, jest modlitwa.

Żeby w tym stanie, w ten sposób przystąpić do modlitwy, to jest jako niedziałacz sam z siebie, ale jako spółdziałacz z Bogiem, trzeba do niej przynieść ubóstwo mistyczne, czystość mistyczną i posłuszeństwo mistyczne.

1.

#### Ubóstwo mistyczne.

Przekonanie: że nic nie mogę. Rozumie sie, sam z siebie.

I odwrotne przekonanie: że to tylko będę mógl, co mi Pan Bóg, Pan Jezus da módz.

— To powinno isć aż do tego stopnia (aby było doskonalem), żeby nie chcieć nawet módz cokolwiek. Gdybym nawet mógł módz, tedybym nie chciał — a to, żeby Bogu dać miejsce, i jego mocy i działaniu we mnie.

To ubóstwo dobrowolne z milości.

2.

#### Czystość mistyczna.

Nie mieć żadnego pragnienia.

Nic nie mieć i nie chcieć nic mieć. Rozumie się z siebie i swego.

I odwrotne pragnienie: Chcieć tylko to mieć, co Pan Bóg daje. Więc ostatecznie: chcieć jedynie Boga samego.

Nie dary ale dawca!

Tym sposobem nawet mając dary Boże, być jakbyśmy ich nie mieli.

Na zewnątrz zaś, co do ludzi i świata, tembardziej nie nie mieć, i nie nie pragnać.

To powinno iść aż do tego stopnia, że gdybyśmy przez niepodobieństwo mogli nawet mieć co z siebie, coś najlepszego, i to w celu ofiarowania Panu Bogu, nie powinniśmy życzyć mieć tego (jak niestety! tyle, choć to niepodobna, chcą tego, i działają jakby mieli, — istoty nieczyste!); — a to dlatego powinniśmy tak nie choieć nic mieć, abyśmy wszystko byli

winni Bogu, i aby to, co jemu damy, było wprzódy wzięte od niego.

Ta jest czystość milości, ta mistyczna, najdoskonalsza.

3.

#### Posłuszeństwo mistyczne.

Nic nie czynić samemu.

I odwrotnie: Tylko Bóg niech w nas i przez nas czyni — a my z Nim tylko.

To ma także iść aż do tego stopnia, że gdybyśmy nawet w rzeczach duchownych mogli co czynić (co niepodobna) bez Boga, byśmy jednak nie czynili i nie chcieli czynić.

To jest wstęp do modlitwy, strona ujemna; — potrzebne warunki, przygotowanie.

Jest to owo wielkie, stanowcze oczyszczenie gruntu, — i położenie podstawy — miejsce na fundament do całej budowy.

## 20.

# Życie ukryte Jezusa.

Wyrzeklszy się wszystkiego, — trzeba nie wychodzić na wierzch samemu.

Trzeba zostać w ukryciu. — Zostać wewnątrz (w swym domu) z Jezusem. — Wyrobić życie wewnętrzne.

Kopać tam glęboko fundamenta. -- Zakladać kamienie wegielne. -- Zasiewać, zaszczepiać. -- Razem z Jezusem.

Tak zrobil Jezus (caly wiek dziecięcy i młodzieńczy).

A więc po ogołoceniu się ze wszystkich zewnętrznych rzeczy, nabywanie wszystkich wewnętrznych. I mieszkanie tam, i życie spokojne z Jezusem, aż póki sam Pan Jezus na zewnątrz (ale już innego) nie wyprowadzi.

- A i w ten sam sposób co i Pan Jezus.

Jakże? Et Jezus proficiebat sapientia et aetate, et gratia apud Deum et homines. Pomnażał się w mądrości i w leciech, i w łasce u Boga i u ludzi (Łuk. II. 52).

Przed Bogiem — przed ludźmi.

### I. Przed Bogiem.

Stosunek ciąglej modlitwy wewnętrznej.

Ale nie tylko prosić (nie tylko stosunek modlebny od nas do Boga).

Lecz jeszcze: patrzyć, słuchać, przyjmować; i dać mu działać (stosunek od Boga do nas).

I jedno i drugie.

To jest mądrość i łaska. w której rość mamy.

A to we wszystkich dziedzinach.

1.

### Bóg jedyny koniec.

On jeden cel, koniec tego życia.

Ale to wszystko w Chrystusie i przez Chrystusa.

Siąść u stóp Jego Bożych w duchu (jak Marya owa u stóp Jezusowych), — i patrzyć mu w oczy (takie w nich niebo!) — i słuchać jego głosu (tak słodko mówi do duszy) — i być gotowym wstać, iść, czynić za każdem dotknięciem jego ręki (ona tak miłości pełna!)

Patrzyć nań jako na cel. Sluchać jako powodu calego życia. Iść jako do końca. I taka droga jaka chce.

Patrzyć na to, co pokazuje w szczególach.

Sluchać tego, co chce, w każdej rzeczy.

Przyjmować to, czem daje wykonać co pokazal i czego chce.

Jednem slowem: To, co Bóg chce.

Nastepnie tak, jak chce Bóg. — W tych okolicznościach, stosunkach z ludźmi, w tym czasie, miejscu, takim sposobem. tymi środkami itd.

W końcu i dla tego, że Bóg chce.

Wszystko dla tego, że to On! To nasze jedyne: Dlaczego?

Odwrotne tego, co od weża w raju: dlaczego? Tu milość, tam niemilość i cala racya obojga.

Wie Bog (Bog w Chrystusie) jedyny cel, powód, koniec. Jedyne: dlatego.

Tu fundament. Na tem się oprzeć.

2.

### Bóg jedyny początek.

Wielka nauka i przestroga: Kto z siebie chce czynić, nawet to, co Bóg kazal (być sam poczatkiem swych czynności, choć nie chce być końcem), ten nie mniej myli się, i równie upada.

Bóg powinien być początkiem działania, początkiem w nas samych naszych własnych czynności, jak jest celem i końcem, jak bedzie potem dokonawcą. Bóg jedynym początkiem (prawdziwym).

- A więc nie poczynać z własnej czynności.

Oczyścić się pilnie, skrzętnie, skrupulatnie z własnej czynności.

### (Ach, jak ważne!)

To, co P. Bóg chce, niech sam w nas pocznie, to jest Pan Jezus. Niech w nas sam powtórzy wszystkie (odpowiedne do naszych potrzeb) myśli, uczucia, zamiary, uczynki swoje.

Wszakże nasze życie ma być powtórzeniem jego; a to tylko tym sposobem się stanie.

- A my co? Czy mamy bezczynnemi być narzędziami? Broń Boże!
  - a) Najprzód prosić o to.

To wielka czynność. Cała, że tak powiem, od nas (choć Bóg daje pragnienie i popęd).

b) potem jak da laskę (kiedy to czujenty) spólczynić.

I spółczynić wszystkiemi siłami naszemi. Spółczynność jest najprawdziwszą czynnością, choć zawarunkowaną. Prawdziwa pobożność bierności nie zna (tylko wszystko stawi na swojem miejscu).

Jeśli zaś nie czujemy laski w nas działającej, a potrzeba działać — quando urget praeceptum — zróbmy intencyę, jakiej tu trzeba (to jest, że chcemy z nim tylko spółdziałać), zaufajmy i czyńmy, jakbyśmy spółdziałali i jakby laska była. I będzie tajemnie, jeśli nasze zaufanie było prawdziwe. Rozumie się, że to w tych uczynkach, których odkładać nie można, szczególnie zewnętrznych. W innych (np. aktach miłości) trzeba tak czynić, jak w tej chwili w prawdzie czujemy, — i umieć w tem proszeniu i odbieraniu lask wytrzymywać zwłoki Pańskie. Sustinere sustentiones Domini.

- ' (A o to zaufanie trzeba prosić; ale to swoją drogą i w swoim czasie).
- c) Po uczynku znowu spojrzeć, znowu spytać się, czyśmy to uczynili i tak uczynili, i dlatego, że to On; jeszcze teraz i to czyśmy z Nim uczynili, co i jak On chciał.

On wierny — wiernych sobie oświeci, nie da im się omylić, lub na próżno iść w zabiegi.

Tym sposobem Chrystus jak był końcem, tak będzie początkiem. Alfa i Omega!

I tak przychodzimy do ostatniej uwagi.

3.

#### Bóg jedyny środek.

W każdym uczynku. Najprzód zamiar — to Bóg jako cel. Potem rozpoczęcie dziela — Bóg jako początek. Nareszcie dokonanie — i tu Bóg jako środek.

Trzeba, żeby każdy uczynek najprzód podczas samego działania, spełniania, nie odbiegł od tego charakteru spólnego działania z Bogiem; nie został prowadzony dalej przez nas samych; a potem, aby tak razem spełniony spoczął na wieki w Bogu, jako w środku swoim.

Uczynki nasze powinny być pełne. Otóż to się ma stać w ten sposob.

Więc to, cośmy na końcu o szczególnych uczynkach powiedzieli (czyśmy to uczynili, i tak uczynili, i z Nim uczynili, co i jak On chcial), mamy przenieść do całego naszego życia.

I patrzyć, i pytać się, i słuchać, czy całe nasze życie ma ten koniec, ten początek i ten środek.

Kiedy nam sumienie powie, że tak, odetchnijmy swobodnie. To nasze jedyne szczęście tu na ziemi!

W pierwszym przypadku Bóg w Chrystusie był naszem światłem i przewodnikiem.

W drugim naszą silą i mocą.

W trzecim nasza pociecha i odpocznieniem.

#### II. Przed ludźmi.

## Czynienie pospolitych czynności.

Ale doskonale: w powyższy sposób.

Jak Pan Jezus w życiu swem ukrytem. Czynił pospolite rzeczy. Nie wyrywał się. Ale to, co czynił, było pełne owego

wewnętrznego porządku, doskonalości, bogactwa. Więc i na zewnątrz odpowiedne cechy.

I my tak samo wewnątrz, a teraz na zewnątrz. A więc:

1.

# Bez pośpiechu.

Bo Bóg końcem, celem, On działa. Więc nie spieszy się z wyborem.

I dusza działa dla Boga, więc niema pragnień własnych, własnego wyrywania się — więc nie spieszy się.

Zamiast pośpiechu — porządek.

Zamiast niecierpliwości — lagodność i powolność.

Zamiast affektacyi — prostota i powaga prawdy.

I to widoczne przed ludźmi.

2.

#### Bez obawy.

Bo Bóg początkiem i źródlem. On do siebie prowadzi. Dusza wie, że dojdzie. Bo idzie jego silą.

Zamiast obawy - bezpieczeństwo.

Zamiast zamącenia — pokój.

Zamiast zwatpienia - pewność nieomylna.

I ludzie to widzą, dziwują się i wielbią.

3.

#### Bez smutku.

Bo Bóg środkiem. Dusza z Bogiem dokonawszy, co On rozpoczął, spoczywa w najwyższem zadowoleniu. Ma czego chciała.

Zamiast smutku — wesele. Zamiast rozpaczy — szczęście. Zamiast piekła — raj i niebo. Ludzie widzą — i nie mogą nie zazdrościć. I musza chwalić Boga!

A wszystko w najpospolitszych czynnościach. Bo się nie wydziera naprzód.

Tylko to robi, co Bóg przyslal i przysyla.

Nic z siebie — nic dla siebie — nic w sobie.

Wszystko z Boga — dla Boga — w Bogu.

I próżnowania tam niema; być nie może. Bo ono ani z Boga, ani dla Boga, ani w Bogu.

Co za pelne życie! jaka życia pelność!

Takie jest rośnięcie spólne z Chrystusem w mądrości i lasce, przed Bogiem i ludźmi.

Takie ono życie wewnętrzne — ukryte.

O Jezu, Ty sam je we mnie cale, cale spelnij!

## 21.

## Pan Jezus na pustyni (kuszony).

Życie wewnętrzne było przygotowaniem się do życia zewnętrznego.

Bo każdy chrześcianin i to drugie ma spełnić. To drugie jest dopełnieniem tamtego. Tamto korzeniem i sokiem wewnętrznym, to kwiatem i owocem.

Pan Jezus dal nam wzór pierwszego; da nam wzór i drugiego.

Ale wprzódy przejdzie przez pokusę — i da nam wzór zwyciężenia wprzódy w walnej walce całej pokusy.

Bo pokusa stoi pośrodku. Przechodząc z wewnątrz na zewnątrz, trzeba przejść przez pokusę. Ona dowodem, czy tamto było dobre. Ona warunkiem, aby to było dobrem. To jej pora właściwa. Dusza przez życie wewnętrzne powinna być już dojrzałą dla niej i mieć siłę. Z drugiej strony nim zacznie życie na zewnątrz, życie na dobre, życie owoców i uczynków, powiuna uczynić akt stanowczy: zdecydować się na te lub na owa strone.

Jest chwila w życiu człowieka stanowcza: i to ta właśnie. Chwila stanowcza, bo stanowi o całem życiu i całej wieczności. Chwila, w której z dziecka przechodzi na męża, z ucznia na mistrza, z ochotnika i luźnego żoldaka na rycerza i wodza.

W tej chwili odbywa się walka, rozprawa, przejście w duszy człowieka. Pokusa całą siłą napada. Dotychczas były podjazdy, przedwstępne utarczki, teraz bój na dobre.

Ach, jak wielu tę chwilę przebywają śpiący — lub przeskakują pijani!

Trzeba nam ją przebyć z Jezusem.

A napada we wszystkich dziedzinach życia ludzkiego — i wszedzie trzeba ja z Jezusem zwycieżyć.

Trzy napady i trzy zwycięztwa.

1.

#### Na zmysły i ciało, na uczucie i serce.

Chrystus łaknie. Szatan przynosi kamień. Przynosi duszy dobro jakie (zmysłowe).

(Adamowi owoc piękny i smaczny. Jezusowi kamień twardy i surowy. Bo tam przed upadkiem, a tu po. Owoc ów zmienił się już na kamień. Ale człowiek mimo to myśli, że to owoc i wciąż za kamienie, za ziemię, za błoto chwyta).

Szatan doświadcza Jezusa, czy też i on weźmie to za za owoc. A z daleka już widząc, że go nie oszukał, że Jezus patrzy na kamień jako na kamień — już mu nie mówi: Jedz! ale: Przemień na chleb.

Pierwszy dla nas warunek: żebyśmy mieli oczy otwarte; widzieli co pokusa przynosi: że to nic dobrego.

A jakaż ta pierwsza pokusa?

Brak czystości (w dziedzinie zmysłów i serca).

Co do Jezusa, chce szatan, aby swej godności Syna Bożego użył na uczynienie chleba — pokarmu dla zmysłów.

I my jesteśmy już synami Bożymi po owem życiu wewnętrznem. Kiedy do zewnętrznego przystąpimy, kusiciel poddaje, aby zadowolić serce pociechą — zmysły chlebem:

- a) gruba pokusa: swój własny dobry byt (ilu księży!)
- b) skrytsza pokusa: dobry byt innych, pracować dla ich pomyślności doczesnej;
- c) własne pociechy i pociechy innych z uszczerbkiem prawdy (słowa Bożego).

Czemże zwyciężyć? Czem zwyciężył Chrystus? Tą odpowiedzią: »Nie samym chlebem żyje człowiek, ale wszelkiem słowem, które pochodzi z ust Bożych« (Mat. IV, 4).

Słowem Bożem, przykazaniem, dobrem prawdziwem i wiecznem.

#### A tem slowem sam Chrystus!

Precz pociechy, bogactwa, dobry byt światowy dla siebie lub dla innych — jedyne tylko przed oczyma dobro — ono, ono!

A dla księży, dla Apostolów: Precz dostatki, przyjaźnie światowe, moc zewnętrzna — tylko Słowo Boże; — w niem zwycięstwo!

2.

#### Na ducha i rozum.

Niesie Chrystusa szatan na wieżę.

»Jeśliś jest Syn Boży, spuść się na dól!«

Widzi naszą uśność w Bogu. Tej chce nadużyć, wciskając dumę do ducha. I mówi: Ufaj i zrzuć się, na co chcesz idź, we wszystkiem Bóg i aniolowie strzedz cie beda.

To pokusa ducha — dumy.

Brak pokory.

Jesteśmy już doprawdy synami Bożymi. Ale broń Boże używać tego we własnem imieniu, na własny przemysł, po swojemu.

Zarozumialość w naszej nauce.

Zarozumiałość w mądrości, radzeniu, prowadzeniu drugich.

Zarozumialość w poczynaniu czego się podoba.

i t. d.

Trzeba zwyciężyć ufność w siebie samych pod pozorem ufności w Bogu.

A jak? Odpowiedzią Chrystusa: »Nie będziesz kusił Pana Boga Twego!«

Ufać, nie kusić,

3.

#### Na duszę i wolę.

Bierze Chrystusa na górę. Pokazuje królestwa świata, i przyrzeka (falszywie).

Ale pokloń się.

Pokusa panowania nad innymi. Któ panuje nad bliźnim, ten przez to samo klania się szatanowi — kto panuje w imieniu własnem.

Pokusa woli i duszy samej.

Tam mówił: jeśliś Syn Boży, tu bez tego. Owszem, tu chce przyprowadzić do uczynienia się samemu Bogiem. Będziecie jako bogowie. Pycha.

Brak milości (posłuszeństwa, wyrzeczenia się).

»Pójdź precz, szatanie (nazywa go po nazwisku, bo już się odkrył). Bogu jednemu klaniać się będziesz, a jemu samemu służyć bedziesz«.

Slużyć Bogu milościa, to ratunek ostatni. W nim wszystko.

A więc nie panować, ale Bogu służyć. A następnie bliźniemu. Milość i dziela milości.

Po takiem zwycięztwie idźmy do życia apostolskiego! (zewnętrznego).

Po chrzcie, to bierzmowanie. Jużeśmy namaszczeni.

Idźmy, już nie nadużyjemy dóbr Bożych.

I Bóg będzie działał przez nas!!!

Ćwiczenia duchowne.

I dla każdej duszy chrześciańskiej nauka i przestroga, żeby w praktyce, w życiu: łask Bożych nie brać za swoją własność.

- 1. Przyznać, że żyjemy jedynie słowem Bożem i chlebem niebieskim.
- 2. Że stąpamy po równej ziemi równymi krokami jedynie mocą i pomocą Bożą.
- 3. Że Bogu jednemu mamy miłośnie służyć i wszystko mu poświęcić miłością, nawet dobro nasze i pociechę naszą i dusze całą na ofiarę!

## 22.

# Życie jawne Pana Jezusa.

Teraz pole dla milości — dla służby Bożej.

Teraz czas skarby nagromadzone wewnątrz siać na zewnątrz.

Teraz obowiązek i potrzeba, naprawiwszy i umocniwszy siebie, naprawiać i utwierdzać innych. Zaprowadziwszy milość Bożą i służbe Bożą w swoim domu, rozszerzać ją na świecie.

Królestwo Boże śród nas — jak nasz Jezus — przenieść śród ludzi.

W tem Boża chwala i nasze szczęście. Dopelnienie miłości — dzielo całe.

Patrzmy na Jezusa w tem dziele.

- 1º Wzglad na siebie żaden.
- 2º Wzgląd na Boga zupełnej milości.
- 3º Wzgląd na ludzi zupelnej ofiary.

I my tak samo.

I.

#### Wzglad na siebie (żaden)

(zapomnienie siebie, wyrzeczenie).

Trzeba się oprzeć jedynie na mocy Bożej — na Bogu w sobie — i jego mocą działać. Tak jak Pan Jezus.

A nam oprzeć się na Jezusie i z Jezusem działać. A raczej dać Jezusowi działać. A raczej dać Jezusowi działać przez nas.

A więc porzucić, co porzucił Jezus.

Najprzód uczucia.

P. Jezus nie tracil czasu na zabawę.

Najprzód zewnętrzną.

— Ta potrzeba pociechy!

Wyrzeczenie się! Wyrzeczenie!

Z uczucia obowiązku.

Uczucie obowiązku!

Ile to trzeba pracować, aby go nabyć.

Cale wychowanie, życie przeszle, zepsulo, zniszczylo. Trzeba naprawić, na nowo stworzyć.

1. Podpora ciala.

Zamożność, pieniądze, związki, krewni, przyjaciele. — Sposoby i sposobiki materyalne.

Pan Jezus nie otaczał się tem wszystkiem.

Biada, kto na tem buduje — kto temi sposobami chce budować dzielo Boże.

Urodzi się jakiś potwór, co długo żyć nie będzie.

Ani też opierać się na sercu własnem i cudzem — na uczuciach, na przyjaźniach.

(W spowiedzi np. przemawianie do uczucia).

Co za bieda: Siebie wciskać, swojem sercem działać na innych.

2. Podpora ducha.

Uczoność, nauka, sława imienia, wziętość u ludzi, wielkość duchowa. Pan Jezus nie otaczał się tem wszystkiem w świeckiem znaczeniu, pozorami wielkimi, którymi świat wojuje.

Uczniami, zwolennikami, stronnikami, pochlebcami.

Biada, kto tem chce dzielo Boże śród ludzi wprowadzać. Strzeż się prawdę Bożą zniżać i poniewierać, odziewając mądrości ludzkiej dowcipkami.

Tu należa wszystkie sposoby i sposobiki — zabiegi — projekta, intrygi.

(W spowiedzi działanie imaginacyą — lub rozumem).

3. Podpora woli, mocy;

albo raczej słabości ludzkiej.

Władza świecka, sojusz z nią, opieranie się na niej, — cesarze, króle, mocarze, albo też i opiekunowie, patronowie, przyjaciele potężni — opieka ludzka — protekcye! (choćby swej władzy).

Pan Jezus nie był w przyjaźni ani z Piłatem, ani z Herodem, tem mniej z Kajfaszem.

Tu także budowanie na ludzie. — Dziś szczególnie lud gra wielką rolę.

Biada, kto na tej trzcinie się opiera.

Strzeż się dzielo Boże oddać w ręce ludzkie.

Bóg, Bóg jeden. Jezus.

Wzgląd na Boga i na Jezusa.

Do tego potrzeba owej przyjaźni wewnętrznej z Jezusem.

Inaczej zawsze będziemy sami działali. I ze względem na siebie lub na innych.

Jezus, Jezus,

#### H.

## Wzgląd na Boga (jedyny).

(Miłość już działająca).

Kiedy ustąpi wszelki wzgląd na siebie, jego miejsce zająć powinien wzgląd jedyny na Boga.

Treść jego w tem, że tylko Boga chce dać ludziom, nie siebie samego.

I znowu, ludzi dać Bogu, nie sobie samemu.

Przyczyna i powód tego w tem: że kocha Boga, nie siebie. Więc Boga, milość swoją, chce dać, aby innych uszczęśliwić tem, co jego szczęście stanowi.

I znowu: Bogu, miłości swojej, chce dać to, co w innym razie stanowiłoby jego szczęście własne. Niech to będzie szczęściem Bożem.

Charakterem głównym jest gorliwość; gorliwość o dawanie tego tylko, co Boże, i nie dawanie tego, co nie Boże.

Gorliwość potrójna.

- 1º O prawdę Bożą i jego poznanie, cześć i chwalę.
- 2º O dobro Boże i jego upodobanie, przyjemność.
- 3º O wolę Bożą, jego przykazanie, panowanie, królestwo.

1.

### Gorliwość o prawdę Bożą i chwałę.

Najprzód milość Boga jako prawdy; bo bez niej niema gorliwości.

Milość prawdy! Kto ją ma?

Zwykle kochamy nie prawdę, ale nasze widzimisię; to, co się nam zdaje prawdziwem.

Prawda traci dla nas swój charakter osobny, własny, przedmiotowy (objektywny), a przyjmuje kaprysowy, uczuciowy, choćby nawet szlachetny, ale wsobny (subjektywny).

Staje się naszą własnością, zależną od nas; nie my zależni od niej.

Wielkie to zwichnięcie, mogące zmarnotrawić życie całe. I owszem, w rzeczy samej psuje wszystko i niszczy.

Ważna uwaga: Jeśli my prawdę kochamy dla tego, że nam się taką wydaje (kochamy! lecz czyż to miłość? czy to nie szał własnego upajania się?) wtedy, chociażby to, co nam się prawdą wydaje, było iście prawdą, jednakże dla nas (formalnie jak to mówią rzecz biorąc) nie jest prawdą. Do tego, aby iście dla nas była prawdą, potrzeba, abyśny ją kochali jako prawdę i dlatego, że to prawda; a my ją wtedy kochamy

i przyjmujemy dla tego, że nam się taką wydaje. Brakuje tedy tej naszej prawdzie to, coby ją uczyniło prawdą dla nas, to jest tego względu, że to prawda, taka w sobie, ista w sobie, święta w sobie. Brakuje jej powodu ostatniego. Więc nie jest dla nas prawdą.

Na sądzie ostatecznym wielu powie: Panie albośmy to w imieniu Twojem nie...

A On im: Nie znam was!

Lecz nie tylko kochać prawdę, że to prawda. Ostatni powód tego powodu jest ten: że to Bóg.

Ten osobisty powód dopiero uświęca wszystko.

— Tak Chrystus: Doctrina mea non est mea, sed ejus, qui misit me. Nauka moja nie jest moja, lecz tego, który mię poslał.

A zawsze badać siebie, czy tak jest.

I znowu o skutek. Skutek jest, poznanie Boga. Ut cognoscant Te solum Deum verum.

I znowu o cel. Cel jest chwala Boża.

Badać, czy kochamy tę chwalę, czy na nią jedynie wzgląd mamy.

»Non nobis Domine, non nobis, sed nomini tuo«.

»Ja nie szukam chwały mojej, ale tego, który mię posłał«. Wzgląd jedyny na Boga.

2.

## Gorliwość o dobro i przyjemność Bożą.

Milość dobra! Kto kocha prawdziwe?

Każdy chce dobra, ale swojego.

Kto kocha dobro prawdziwe? Dobro dla tego, że to dobro, a nie dla tego, że przyjemność przynosi.

Tu znowu uwaga. Dobro nie tylko naturalnie kochamy; ale jesteśmy obowiązani kochać. Ale my nie kochamy dobra, jeśli dla siebie kochamy, że to nam przyjemność sprawia. Wtedy dobro, choćby nawet było dobrem, dla nas przestaje niem być, bo niema ostatniej podstawy. I przez słuszną pom-

stę Boża, choćbyśmy je zdawali się dostąpić, utracimy. Czyli raczej zwykle: omylimy się i weźmiemy falszywe za prawdziwe, a nawet prawdziwe zamienimy na falszywe.

Lecz nie dosyć brać dobro jako dobro. Trzeba najostatniejszego powodu, a tym jest, że to Bóg.

Ten dopiero uświęca.

I ten powód, że to Boża przyjemność.

Tak Chrystus.

Kiedy spełnił to, co nań Ojciec włożył, i uczynił jego przyjemność, zawołał: »Wyznaję Ci, Ojcze, Panie nieba i ziemi..., iż tak się upodobało Tobie!«

Skutek. Rozlanie Boga jako dobro. Danie Go jako żywioł dla serc ludzkich, jako życie.

I znowu cel. Upodobanie Boże, przyjemność Boża.

Co za wielka, nieskończona rzecz: przyjemność Boża! I być jej narzędziami!

Chrystus to jedynie czynił: »Ja to, co się podoba Ojcu memu, czynię zawżdy«.

Znowu wzgląd na Boga jednego.

3.

#### Gorliwość o Bożą wolę i królestwo.

»Przyjdź królestwo twoje!«

»Badź wola twoja!«

Punkt wyjścia: Milość tego, co sprawiedliwe i święte.

Kto kocha?

Każdemu to słuszne i święte, czego on chce.

Tu znowu uwaga.

Ale nie dosyć, że sprawiedliwe i święte. Jeszcze i nadewszystko to, że to Bóg i jego wola.

Tu treść cała milości. Milości ostatni czyn: spełnienie woli Ukochanego. Ta wola całem szczęściem, całym czynem, całem życiem.

Wszedzie.

Zawsze.

We wszystkiem.

Tak Chrystus: »Pokarm mój czynić wolę tego, który mię poslal«. — Poslal!

Nie moja, ale twoja wola!

Skutek. Spelnienie się woli Bożej. »Bądź wola twoja!«

Cel: Królestwo Boże: »Przyjdź królestwo twoje!«

Królestwo Boże! Bóg! Bóg jeden!

#### III.

### Wzgląd na ludzi (ofiara milośna, oddanie się).

Chce dla nich i czyni, co Bóg chce, aby mieli i czynili.

Jest dla nich z sercem i z miłością Bożą. Ofiaruje się.

Niczego od nich nie chce. A wszystko daje — co od Boga.

W tem cecha Bożej miłości dla ludzi (ważna, najważniejsza, jedyna, istotna): Nic nie brać, — wszystko dawać.

Z gorliwością:

1. Gorliwość o ich oświecenie.

Dla ich rozumu i ducha — prawdę Boża.

Tak Pan Jezus: »Ewangelię głosić ubogim poslał mię«. Poslał i nas Bóg i nas posyła Jezus.

(Zalecenie szczególniej oświecania dzieci).

2. Gorliwość o ich nawrócenie.

Aby się nawrócili do dobra Bożego i posiadali je — a ono ich.

Tak Pan Jezus: Leczył na ciele, aby tem bardziej wyleczyć na duszy.

Wszystko uczynić dla nawrócenia.

3. Gorliwość o ich doskonalość i ich wytrwalość.

Aby wszystko Bogu oddali - ogień milości.

O dojście ostatnie, pewne do zbawienia. Wtenczas cel dopięty.

Tak Pan Jezus. Wyleczywszy mówi: Idź, nie grzesz więcej! I w modlitwie ostatniej: »Ojcze, które mi daleś, wszystkie zachowalem!«

I w tem wszystkiem co do siebie, co do Boga, co do bliźnich — w takiej pracy, służbie, miłości, wytrwałość do końca.

Abyśmy z Jezusem na końcu powiedzieli: »Ojcze, któreś mi dal, zachowalem Ci ich, i nikt nie zginąl oprócz syna zatracenia (który sam siebie zatracil).

Do tego wszyscy powolani.

Kto nie może dzielem, ten modlitwą (tu, niewiasty szczególniej) t. j. pragnieniem, spółczuciem, modleniem się o to.

(Tu wykazać wielką wagę modlitwy o zbawienie dusz). To znak i czyn milości Boga i bliźniego.

Niechże się spełnia w nas dzielo milości!

## 23.

## O modlitwie. (UWAGI).

II.

## Treść modlitwy.

(strona dodatnia).

Główne zadanie. Dać miejsce Bogu.

A potem sprowadzić jego działanie i dać mu działać. Nie przeszkadzać, ale pomagać.

Główne wymaganie. Abyśmy mieli ten cel jedyny: Zadowolenie Boże w nas, wesele Boże w nas. Pomagać Panu Bogu w stworzeniu nas samych takimi, jakimi nas mieć chce.

Życie wewnętrzne jestto stwarzanie nas duchowe przez Pana Boga — a modlitwa pomaganiem Bogu w tem stwarzaniu.

Inne wymagania oprócz tej czystej intencyi:

Wiara.

Ufność.

Cierpliwość.

Wytrwałość.

Wdzieczność.

Chwala Boża.

To zadanie, wymagania, warunki do calej i każdej modlitwy.

— Sama zaś modlitwa (positive wzięta) jest dwojakiego rodzaju! 1º przeciwko zlemu, 2º w ziszczeniu dobrego.

1.

#### Przeciwko złemu.

Idzie o wykorzenienie zlego z nas.

Innem słowem: o umartwienie natury, a zapewnienie życia nadnaturze.

- 1. Jak się zachować w pokusach (to jest kiedy ta natura dopomina się o swoje życie) już widzieliśmy.
- 2. Idzie głównie o to jak wstępnym bojem natrzeć na zle w nas (na nature).

Prosić o wstret.

Prosić o przeciwne rozumienia i sady.

O przeciwne uczucia.

O przeciwne akty woli.

Jakim zaś porządkiem ma iść jedno za drugiem — to w następnym punkcie.

 $^{2}.$ 

### Do ziszczenia dobrego.

Pierwsze łaski są darmo dane, czyli raczej dane bez modlitwy.

Boby inaczej nie było początku.

Są to zwykle albo pierwsze światla, albo pierwsze natchnienia (tamte w rozumie, te w sercu).

Według tego co przystępniejsze, Pan Bóg zaczyna.

Stad dwie drogi, jak dwa rodzaje ludzi.

- 1. Przez rozum (światła) do serca (pragnień) a stamtąd do woli. I tak zwykle mężczyźni.
- 2. Od serca zwykle wprost do woli, ale pod warunkiem dorobienia sobie rozumu lub pożyczenia u kogo innego (przewodnika). I tak zwykle kobiety.

Zacznijmy od pierwszych.

 Najprzód pierwsze światło darmo dane. Tak się zaczyna. Jeźli niedostateczne, prosić o większe.

Potem prosić o pragnienie, o uczucie.

Potem akt woli.

Rozumienie i pragnienie jeźli w zgodzie dają wolę.

To dwie stopy — dwa skrzydla.

I tak stopniowo jedno po drugiem. Jedna łaska jest podstawą do drugiej, ale zarazem wymaganiem, abyśmy o tę drugą modlili sie.

I tak będziemy stwarzali razem z Bogiem siebie samych w nas samych.

Dopelnimy rozumu nadprzyrodzonego.

Stworzymy serce.

Stworzymy wolę — z Bogiem, czyli raczej Bóg z nami. I będzie harmonia, całość, stworzenie doskonałe (bardzo dobre, Gen. I).

2. W innych zaczyna Bóg od serca.

Pierwsze natchnienia.

Potem prosić o zrozumienie.

Według zrozumienia o dalsze natchnienie.

Potem o wolę doskonałą. Bóg ją całą sam ziści. My z nim.

3. Ale w tem wszystkiem:

Wiary – żem ja dzieło Boże, myśl Boża, stworzenie Boże. Cierpliwości – Sustinere sustentationes Domini (wytłómaczyć z Ewangelii).

Wdzięczności i oddania (gdzie i kiedy potrzeba) chwały Bogu.

— Tu przychodzi falszywa skromność i falszywa pokora — w nieprzyznawaniu się niby do dobrego. — Co za duma! Myśli skrycie, że jego. Inaczej nie bałby się uznać rzeczywistość i prawdę, a dać chwalę Bogu.

W tak podjętej i ziszczonej modlitwie wszystko możemy. Omnia possum in eo, qui me confortat.

I Bóg rzeczywiście będzie czynil.

I uczyni wszystko.

## 24.

## Pan Jezus wobec przeciwników.

Milość nasza (a więc i służba Boża) ma być tak mocna, żeby nic jej nie mogło złamać; ani nawet zachwiać.

Żadne przeszkody, – żadni przeciwnicy.

Wszystkich powinna zwyciężyć.

Przeszkody muszą przyjść; przeciwnicy są konieczni.

»Zloto przez ogień się doświadcza« (św. Piotr).

»Przez wiele utrapień trzeba wejść nam do Królestwa niebieskiego« (Dzieje Ap.).

»Iżeś był przyjemny Bogu, trzeba było, aby pokusa doświadczyła Ciebie« (Tobiasz).

Zreszta tak musiał uczynić Pan Jezus.

Oportuit Christum pati. — Trzeba było Chrystusowi cierpieć (S. Łuk.).

Więc i my.

Podwójne było doświadczenie:

- 1º Źli przyjaciele (sprowadzający z drogi).
- 2º Jawni przeciwnicy (stający w drodze).

## I. Źli przyjaciele.

Trzy ich rodzaje — każdy chciałby do swego celu (interesu) sprowadzić.

1.

#### Lud (Ciało).

Cialo, póki go nie zadraśniesz, ma swoją poczciwość, dobroduszność.

Tak i lud z Panem Jezusem. Sprzyjał mu z początku (choć potem będzie wolał: »Ukrzyżuj!«).

Lud chce Chrystusa ogłosić królem. Za to że go chlebem na pustyni nakarmił.

Za chleb, za cialo!

Jak szatan: przynoszą chleb.

Bylby królem cielesnym.

Przyłączają się krewni, przyjaciele, bracia poboczni według ciała. Mówią: kto tak czyni jak ty? Czemu się nie objawisz? Objaw siebie samego! — to jest: pokaż moc, władzę: uczyń się Panem.

Chrystus nie slucha tych zlych przyjaciól.

To wielka i dla nas pokusa, którą trzeba zwyciężyć. A więc: Nie korzystanie z faworów ludzkich, które idą z początku (niekiedy) za ludźmi co sie Bogu poświecaja.

2.

## Faryzeusze (Duch). Piśmiennicy.

Chca, żeby się okazał Synem Bożym, Cudotwórca, według ich rozumienia.

»Uczyń nam znak z nieba, a uwierzymy!«

Uczyń znak! Jak szatan: Zrzuć się z wieży!

Ale wtedy skłonilby prawdę Bożą, moc Bożą, do rozumienia i pragnienia ludzkiego. Ichby słuchał: ich sądu, ich widzimisię. Ich dumy.

Byłby królem dumy i ludzkiego widzimisię.

To i dla nas pokusa. A wiec:

Nie trzeba nie czynić w rzeczach Bożych według ludzkich wymagań.

Nie zważać na sądy.

3.

### Synagoga (Wola). Naczelnicy (Władza).

Chcą, żeby się z nimi porozumiał i czynił według ich woli. Proszą go o to nawet.

»Jeśliś ty Mesyasz, powiedz nam jawnie!«

Powiedz nam! Nam! porozumiej się z nami. Będziemy mogli zgodzić się — i uznamy cię naszym Mesyaszem, królem.

Jak ów szatan na pustyni: Pokłoń mi się tylko!

Byłby się stal wtedy królem z ludzkiej powagi, z ludzkiej woli, z ludzkiej władzy.

Król samowoli i samolubstwa.

I dla nas pokusa. A wiec:

Nie szukać opieki ludzkiej, o tem już mówiliśmy. Ale choćby sama nas przyzywała, i wolała: powiedz mi tylko, mnie, a wszystko uczynię — odrzucić!

## II. Jawni przeciwnicy.

1.

## Zarzuty (zbrodnie).

1. Że nieczysty (zarzut ciała).

»Nie pości, nie myje się, szabatów nie zachowuje« i t. d. Chcieli go zrzucić z góry.

Wiemy, co Chrystus odpowiedział.

2. Ze duch zły (zarzut ducha).

»W imieniu Beelzebuba wyrzuca czarty« i t. d.

Chcieli go slowami (zarzutami) zabić.

To fanatyk ksiądz.

3. Że buntownik (zarzut woli, władzy).

»Lud buntuje« — »Zwodziciel ten!« i t. d. — »Ty się Bogiem czynisz!« — Chcieli go ukamienować.

Synagoga wyklina uroczyście. Na kilka tygodni przed męką rzucona wielka klątwa na Jezusa przez Sanhedryn.

2.

#### Odpór Chrystusa.

1. Zarzuca im samym nieczystość.

Kaplanom, piśmiennikom i t. d. falszywe praktyki, pozorne oczyszczenia, a iste zbrodnie.

»Pobielane groby!«

2. Falszywe nauki i klamstwa.

Wszystkim Nauczycielom, Faryzeuszom, Sadyceuszom, Herodyanom.

»Si in Beelzebub... vos ex patre diabolo estis...« »Ego honoro patrem, et vos inhonorastis me«.

3. Bunt i świętokradztwo przeciw Bogu.

Calej Synagodze i jej władzy.

I on ją na potępienie skazuje.

»Solvitis legem Dei propter legem vestram«.

3.

### Tryumf.

Już po klątwie, wjeżdża w chwale do Jerozolimy, wchodzi uroczyście do kościoła, aby tam święcić swój tryumf.

Tak i my: Dabo vobis os et sapientiam cui non poterunt resistere omnes inimici vestri.

1. Wyrzuca nieczystość z kościola.

Przedających, kupujących i t. d. wypędza.

Pokazuje, że on Pan kościoła.

Zatwierdza się Kaplanem Najwyższym.

2. Zamyka usta falszowi i klamstwu.

Tam, w samym środku kościoła, gdzie się przeciw niemu zebrali wszyscy nauczyciele aby go podchwycić w mowie. — Najprzód zbija ich zdradę.

A potem sam wyzywa.

- Zbija Herodyanów (nauczycieli władzy).
- Zbija Sadyceuszów (nauczycieli ciała).
- Zbija Faryzeuszów (nauczycieli ducha).

A potem pyta co myślą o Mesyaszu, czyim jest Synem? I pokazuje, że Synem Bożym i że to On jest.

Wszyscy milczą i nie śmieją pytać więcej.

Zatwierdza się Synem Bożym.

3. A kiedy wjeżdżał do Jerozolimy, dzieci i tłum wolały: Hosanna Synowi Dawid! Błogosławiony, który idzie w imie Pańskie, Król!

Buntują się Żydzi. — Czemu ich nie skarcisz? mówią. A on: Gdyby ci byli niemi, kamienieby wołały. Co za moc!

I głos z nieba potwierdza.

Zatwierdza sie Królem.

(Potem to samo w kościele).

A po takiem zwycięstwie, na dokończenie tryumfu, jakby traba pomsty wola: Vae! Vae! Vae! — Biada!

Wobec wszystkich nieprzyjaciół, i ich sądu, wyroku, klątwy, śmierci!

Tak Pan Jezus spelnil swą slużbę Ojcu.

Tak przezwyciężył wszystko.

Tak i my, i tych samych przeciwników, w tej samej służbie.

## 25.

## Pan Jezus osądzony.

Powiedział Jezus idąc do Jerozolimy: »Oto wstępujemy do Jerozolimy, a Syn człowieczy będzie wydan przedniejszym kaplanom i doktorom, i zdadzą go na śmierć, i podadzą go poganom ku naigrawaniu, i biczowaniu, i krzyżowaniu (a trzeciego dnia zmartwychwstanie) (Mat. XX, 18, 19).

A wiec

- 1. Potepia go na śmierć (P. Jezus osądzony).
- 2. Wydadzą na zelżenie (P. Jezus zelżony).
- 3. Wydadzą na ubiczowanie (P. Jezus umęczony).
- 4. Wydadzą na ukrzyżowanie (P. Jezus na krzyżu).

O tem teraz rozmyślać będziemy, jedno po drugiem, wprzód nim przystąpim do Zmartwychwstania.

A najprzód Pan Jezus osądzony.

Kto będzie Sędzią? Człowiek, poddany, niewolnik zbuntowany.

A jaki zakon podlug którego będzie sądzony? Grzech.

A kto winowajca? Bóg prawdziwy, człowiek prawdziwy, i Bóg-człowiek prawdziwy.

I to właśnie jego wina: że Bóg, że człowiek, że Bóg-człowiek (to jest Pan i Król).

Bedzie tedy sadzil:

- 1. Duch ludzki swego Boga w Chrystusie.
- 2. Ciało ludzkie człowieka w Chrystusie.
- 3. Wola ludzka i cały człowiek sądzić będzie Boga-człowieka, to jest swego Pana i Króla, będzie sądził całego Chrystusa.

I potępi go.

I.

# Sąd Ducha ludzkiego (na Boga w Chrystusie).

Osadzi go, co wart jako

1º Dobro.

2º Jako Prawda.

3º Jako Życie.

Ten sąd odbywa się przez Żydów samych, tę część duchowną, wybraną przez Boga, rodzaju ludzkiego.

1. Co wart Pan Jezus przed duchem ludzkim, jako dobro? Ćwiczenia duchowne. Ten sad wydal Judasz.

Wart 30 srebrników.

Owszem, nie wart, bo przeniósł 30 srebrników nad Jezusa. Srebrniki wziął, a Jezusa oddał.

Pierwszym tedy sędzią jest Judasz t. j. chciwość.

Kiedy duch ludzki obróci się do dóbr tego świata, i zgrzeszy chciwością, spotkać się musi na końcu z Jezusem, i sprzeda Go; a często i nie za 30 srebrników nawet. Da go darmo w przydatku.

2. Co Pan Jezus wart przed duchem ludzkim jako prawda, jako światło, nauka?

Ten sad wydal Annasz.

Wart policzka.

I to jeszcze nie sam Annasz go dał, ale służalec wojskowy, żelazną rekawicą.

Drugim sędzią duchowym jest Annasz, to jest: zarozumiałość ducha.

Duch ludzki w sobie zaufany i grzeszący dumą własnego rozumienia, musi się zawsze spotkuć z Jezusem i da mu niezawodnie policzek.

3. Co wart Pan Jezus przed duchem ludzkim jako życie, jako Pan jego?

Ten sad wydal Kajfasz.

Winien jest śmierci. Reus est mortis! rozdzierając szaty zawołał Wielki Kaplan.

Ale się wprzódy spytal wszystkich: co się Wam zdaje? I wszyscy zawolali; Reus est mortis!

Trzecim sędzią duchowym jest tedy Kajfasz, to jest zazdrość (aby nie mieć spólnika władzy, tem mniej Pana nad życiem).

Duch ludzki kiedy żyje w woli, w uczynkach, własnem prawem, spotyka się także z Jezusem, z Bogiem, i zawsze wola, pełen zazdrości: Winien jest śmierci!

#### II.

### Sąd Ciała ludzkiego (na człowieka w Chrystusie).

Ten sąd odbywa się po większej części przez Pogan, cielesną stronę rodzaju ludzkiego.

Cialo osadzi Jezusa co wart

1º Jako Prawda.

2º Jako Dobro.

3º Jako życie i Pan nad życiem.

1. Co wart Jezus przed Cialem jako prawda?

Sędzia jest Piłat, ale najprzód jako próżniś i mędrek rzymski ze swoją mądrością cielesną.

Próżność jest pierwszym sędzią cielesnym na Chrystusa. Jaki jej wyrok? Lekceważenie. Poniewierka. Jezusowi zatwierdzającemu, że On jest prawda, odpowiada Piłat: A co to jest prawda? Albo to jest jaka prawda? I zaraz wychodzi nie słuchając odpowiedzi. I powiada, że niewinny! Co lekceważymy nie ma ni zasługi ni winy.

Próżność spotka się z prawdą, z Jezusem, spojrzy, ściągnie ramionami, powie: Albo co? i mija. — Ten jej sąd. — Policzek w jej rodzaju.

2. Co wart Jezus przed ciałem jako dobro? Sędzia jest Herod.

Nieczystość ciala, i krew. Ten jest Sedzia.

Przed nią Jezus oczy spuści i nie podniesie; usta zamknie i nie otworzy.

Jaki wyrok? Wyśmianie. Ciało nie znalazlszy w Jezusie swego dobra, to jest przyjemności i zabawy, ma go za głupca; obleka w szaty białe, ubiór głupców, naigrawa się i śmieje.

Nieczystość, kiedy spotka się z dobrem Bożem, z Jezusem, nigdy go inaczej nie przyjmuje jedno chychotami swego glupiego serca. Powie, że to głupstwo!

3. Co wart Jezus przed ciałem jako życie.

Sędzią jest pospólstwo; tłum bezrozumny, bezwładny, niewolniczy.

A więc lenistwo i zmysł gruby, zwierzęcy. Ten jest Sędzia.

A wyrok? Pożarcie. — Lenistwo podburzone przez namiętność, staje się wścieklością. I krzyczy: Tolle! Zgladź, Zgladź, Ukrzyżuj!

— Tak zawsze lenistwo, które nie chce poznać, że Bóg, że Jezus jest życiem duszy: w danej chwili podburzone będzie przez namiętność, i rzuci się na tego Boga, na tego Jezusa, którego nie zna, bo go nie poznało; rzuci się, aby pozrzeć.

#### III.

# Sąd całego człowieka — Woli i Osoby.

(Na Boga-człowieka, na Chrystusa calego).

Ten sąd odbywa się razem i przez Żydów i przez Pogan, przez cały rodzaj ludzki.

Caly człowiek osądzi Jezusa co wart

- 1º Jako sprawiedliwość i prawda.
- 2º Jako szczęście i dobro.
- 3º Jako Pan żywota i życie.
- 1. Co wart Jezus przed człowiekiem całym jako prawda i sprawiedliwość?

Sędzią jest Synagoga, oskarżająca Jezusa.

A więc pycha, wola ludzka ze swoim zakonem.

A wyrok? Nie Jezus, ale Barrabasz!

Taka jest sprawiedliwość człowieka, chcącego pychą swoją panować. Barrabasza uwalnia, Jezusa potępia.

Tak zawsze pycha ludzka czyni. Swój zakon pisze, nie zważając na Zakon Boży. I kiedy się przed nią spotkają człowiek przestępca Zakonu Bożego, i Bóg skaziciel zakonu jej ludzkiego, pycha człowieka rozgrzesza, Boga potępia (i Kościół Jego).

2. Co wart Jezus przed człowiekiem całym jako dobro i szczeście?

Sędzią jest cały naród Żydowski: Kaplani, książęta i rzesza cała ludu.

A wiec nienawiść. Naród cały albo ma milość albo nienawiść; albo uwielbia i pada czolem, albo wścieka się i depce nogami. Tu nienawiść jest tym sędzią.

A wyrok? Krew jego na nas i na nasze dzieci! Nienawiść woli sama zginąć, aby tem pewniej zginął znienawidzony.

Tak zawsze nienawiść sądzi. Nie może znieść, aby jej wróg jeszcze dyszał. Ona zawsze na końcu spotka się z Bogiem, z Jezusem. Ale wtedy woli sama do piekła się strącić, aby módz rzucić na Boga ostatnie przekleństwo.

3. Co wart Jezus przed człowiekiem calym jako Pan żywota i życie?

Ostatnim sedzią jest Cezar, Pan tego świata. Oto siadl Pilat ostatecznie na swój trybunal, lecz to nie Pilat. Tylko co Żydowie wolali: Jeżeli tego nie zgładzisz, nie jesteś przyjacielem Cezara! To sadzi Cezar.

A więc egoizm, we wszystkich swych koronach i w płaszczu purpurowym.

A wyrok? Niechaj niewinny umiera! Musi, bo mnie stanał w drodze.

Oto, co wart Jezus przed tym ostatnim Sędzią. On życie, musi umierać pod zimnym, nieubłaganym, bo wyrachowanym wyrokiem egoizmu ludzkiego.

I ten dopiero wyrok kończy cały proces. On dopiero pozbawia życia Jezusa. Po wszystkich burzach i piorunach, potrzeba było tej zimnej okropności, straszliwszej, niż wszystkie poprzednie gromy, obrzydliwszej, niż wszystkie tamte pierwsze wymioty i błuźnierstwa.

Tak czyni człowiek cały, osoba jego sama zbrojna w całą siłę swego egoizmu. Kiedy się spotka z Bogiem, z Jezusem, każe go obnażyć, ubiczować, ucierniować, łachmanami okryć, niby go ratując; a potem, gdy egoizmowi nic nie wystarcza, powie, że niewinny i na zimno go zarzyna!

I pisze mu napis: Ten był pan żywota i król żyjących! Jesus Nazarenus, Rex Judaeorum! I wola: już go niema! Teraz ja jeden zostaję! I tak się kończy sąd na Boga.

Już Jezus osądzony. Sędzia wyrok pisze. A Jezus milczy.

I nas niech ci sami sędziowie osądzą; i ten sam wyrok napiszą. Grzechy wszystkie, wyrok śmierci!

A my z Jezusem milczmy; i pokażmy, że sąd prawdziwy i wyrok słuszny.

Błogosławieniśmy wtedy! Jutro będzie dzień odpłaty. I niezawodnej, i prawdziwej. I na wieki!

26.

# Pan Jezus zelżony.

Już Chrystus osądzony.

Ale przepowiedział: et illudetur.

I nam trzeba wytrzymać sąd niesprawiedliwy.

Ale dalej: Trzeba wytrzymać zelżenie.

Aby tak dostąpić calego owocu odkupienia.

1. Zelżenie po sądzie Kajfasza. Slużalcy kościelni.

Mężowie, którzy go trzymali, zaczęli go lżyć i poniewierać (Łuk. XXII) i plwali w twarz jego (Mat.) i bili go i zaslonili oblicze jego, i dawali mu policzki, i pięściami w twarz go bili, i zapytywali go mówiąc: Prorokuj nam Chryste, kto jest, kto Cię uderzyl? I rozmaicie go bijąc, wiele innych bluźnierstw miotali na niego.

2. Zelżenie przed Herodem.

Služalcy Herodowi, aktorowie, blazny dworscy.

- »Wzgardził nim Herod i cały orszak jego« i naigrał się z niego, i odziali go w szatę białą i tak odesłany był do Pilata.
  - 3. Zelżenie przed Pilatem.

Wziąwszy Jezusa wprowadzili na podwórze pretorium, i zebrawszy całą kohortę, obnażywszy go odziali opończą szkar-latną, i uplotlszy koronę z cierni polożyli mu ją na głowie, i trzcinę mu dali do prawej ręki, i przychodzili do niego i klękając, lżyli go i pozdrawiali mówiąc: »Witaj królu Żydowski«, dawali mu policzki i bili trzciną po głowie, plwali na niego i kolana zginając kłaniali mu się.

# 27.

# Pan Jezus umęczony.

My calej milości Pana Jezusa (a tem samem Boga) nie pojmiemy, nie uczujemy, jeśli na nią nie będziemy patrzyli w męce i śmierci Jego.

Ani też pojmiemy i uczujemy inaczej jak odpłacić.

A wiemy, że trzeba dać milość za milość, i tak wielką, jak tamta wielka. Jeśli nie czynem (to męczennicy — nie wszystkim dano) tedy uczuciem, zawdzięczeniem, gorącością milości.

Zstąpmy tedy na dno tej przepaści milosierdzia i milości, która jest w męce Pana Jezusa.

Widzieliśmy jak był osądzony.

Przez osądzenie i poddanie się Sądowi, przez posłuszeństwo odpłacił Pan Jezus Bogu za pychę Adama, niepoddanie się, nieposłuszeństwo. Aktem woli za akt woli.

(Od tego męka Jezusowa się zaczęła, na czem grzech Adamowy się skończył (qui ascendit super occasum).

Widzieliśmy jak był zelżony.

Przez zelżenie swoje i przyjęcie hańby w duchu, odpłacił Jezus Bogu za dumę umysłową Adama, nie uwierzenie, nie uczczenie Boga. Aktem ducha za akt ducha.

Teraz będziemy widzieli jak był umeczony.

Przez umęczenie swoje i bolesne męki zniesienie, w ciele odpłacił Jezus Bogu za zlą rozkosz Adama, przeniesienie zmysłowego dobra nad Boże. Aktem ciała za akt ciała.

A jak był trojako osądzony, i trojako shańbiony, tak teraz będzie trojako umęczony. A to za trojaką rozkosz zmysłową, uczuciową; która swem przyjęciem i wejściem do natury ludzkiej, zaraziła nie tylko ciało, ale i ducha i duszę! A wiec:

- 1. Biczowanie (za zlą rozkosz w ciele).
- 2. Cierniokoronowanie (za zlą rozkosz w duchu).
- 3. Krzyża dźwiganie (za zlą rozkosz w woli i w duszy)

1.

#### Biczowanie.

Za złą rozkosz w ciele patrzmy co cierpi.

(Opisać żywo ten widok. — Nie Żydzi biczują, boby nie było dosyć. To Rzymianie. Opisać sposób ich biczowania. Oto stoi pod pregierzem. Biczują z tylu i z przodu. — Jedni liktorowie odchodzą, drudzy przychodzą. — Tysiące biczów. — Krew strumieniami — ziemia nią przesiąkła — skóra wisi — kawalki ciała odpadają).

- »I bylem biczowan cały dzień, a karanie moje rano« (Psalm 72).
- »Od stopy nogi aż do wierzchu głowy niemasz w nim zdrowia: rana i siność i spuchły raz« (Izai. 1),
  - »Posiekł mię raną na ranę« (Job. 16).

»Na boleści ran moich naddawali« (Psalm 68).

»Policzyli wszystkie kości moje« (Psalm 21).

»I widzieliśmy go, a nie było nacz pojrzeć... meża boleści, a jakoby zasłoniona twarz jego i wzgardzona: skad aniśmy go mieli zacz. Prawdziwie choroby nasze on nosił, a boleści nasze on odnosił; a myśmy go poczytali jako tredowatego, a od Boga ubitego i uniżonego. Lecz on zranion jest za nieprawości nasze, zstart jest za złości nasze; karność pokoju naszego na nim, a sinością jego jesteśmy uzdrowieni« (Izai. 53).

To skutek grzechu ciala, jego zlej rozkoszy.

(Zwrot do zmysłowego grzesznika, pokazując mu co czyni. To jego dzieło!)

(Zwrot do duszy kochającej). Cóż ty duszo? Oto przypada do stóp Pana. Obejmuje to jego ciało pobite, potłuczone i posiekane. Okrywa je pocałunkami. Każdy pocałunek leczy inną ranę; i nie przestaje, aż wszystkich nie pocałuje, i wszystkich nie wyleczy. A krew do ust i do serca przyjęta czyści duszę, dając jej zarazem życie inne, nowe. I dusza czysta — czysta od złej rozkoszy ciała.

I odtąd karmi się tem ciałem, i napawa się tą krwią. To odtąd jej rozkoszą czystą, to ciało tak zbite, potłuczone, posiekane, krew zewsząd sączące.

»Bierzcie i pożywajcie — To jest cialo moje, które 2a was potłuczone będzie!« Quod pro vobis frangetur.

2.

#### Cierniokoronowanie.

Za złą rozkosz umysłu, rozumu, dumy duchowej — patrzmy co cierpi.

(Opisać widok: — Jaka korona — ciernie jakie — i jak wkładają — przyciskają — i potem jeszcze po niej biją).

To skutek boleśny na ciele Jezusowem grzechu, zlej rozkoszy umysłu.

Czlowiek duma swego ducha strzela do góry, mieni się Bogiem, — promienie bóstwa na glowe sobie kladzie — od Adama zaczawszy.

Korona zlota jakoby slońce promieniejąca zdobi glowe królów, jakoby Bogów ziemi!

Ale ta korona na glowie Zbawiciela, Odpłaciciela, przewrócona na dól, - i staje się cierniowa; kolce zamiast promieni już w pomście do głowy obracając. Jak ostre, jak przenikliwe!

Po nich biją ludzie. — To zamachy powtórzone dumy ludzkiej na wszystko, co boskie.

(Zwrot do duszy próżnej, dumnej, zarozumiałej. To jej dzielo!)

(Zwrot do duszy kochającej. Cóż ona?) - Przybiega znowu do kochanka swego boskiego, wyjmuje kolce, - caluje — i leczy.

Pokora, kochająca, wdzięczna, odpłacająca milościa.

I odtad spólne pohańbienie z Chrystusem jest rozkosza jej umyslu i ducha — już kochającego i przez milość przemienionego.

3.

# Krzyża dźwiganie.

Za zla rozkosz woli w swawoli, — patrzmy co cierpi. (Opisać krzyż:

> To cieżar, To jarzmo, Jaki twardy, Jak gniotacy. Jak go nieść daleko! A koniecznie!)

To skutek boleśny na ciele Jezusowem zlej rozkoszy woli ludzkiej w Adamie i następnie.

Człowiek chciał bujać po swojemu. - Być wolnym, niepodleglym. – Zrzucil przykazanie. Puścił się na swawolę.

Swawola spadla na barki Jezusa, jako jarzmo ciężkie, brzemię gniotące.

I niesie je daleko, — pod górę, — na miejsce kaźni.
I na niem umrze.

- Patrz, sam bierze (nie tak Adam).

Niesie (tamten nieść nie chciał).

Upada, (żeby tamtego podnieść).

Oprawcy na postronkach prowadzą, popychają, tłuką gniotą. — To wszystkie jędze mścicielki, namiętnoście krwi żądne, — z pierwszej złej rozkoszy wyległe, od których siepaczy Odpłaciciel ma uwolnić.

(Zwrot do duszy samolubnej, swawolnej, nieznającej innego prawa prócz siebie i swej woli. — To jej dzielo!)

(Zwrot do duszy kochającej). Rzuca się do Pana. Od Niego w duchu krzyż bierze i na swoje barki wkłada. — Jak Cyrenejczyk.

To jarzmo dobrowolne. To wola Pana Jezusa, którą dusza miłośnie obejmuje, — niesie, — bieży! To jej rozkosz, rozkosz rozkoszy!

Ale to swoboda zarazem. To wolność Synów Bożych.

Czystość ma iść aż do biczowania. Pokora aż do korony hańby. Posluszeństwo aż do krzyża. Tylko w takiej cnocie prawdziwa miłość.

# 28.

# Pan Jezus na krzyżu.

Krzyż — to pieczęć milości, to nóż ofiary, to ogień calopalenia,

 to ostatni ziemski i pierwszy niebieski pocalunek Oblubieńca.

To przejście

ze śmierci do życia, z ziemi do nieba, z nicestwa do bytu,

z siebie do Boga.

To koniec falszu, zla, egoizmu.

To początek wiecznej prawdy, dobra, kochania.

To grób ciemności, męki, śmierci.

To kolebka światła, szczęścia, żywota.

To loże Oblubienicy i Oblubieńca na ziemi.

To podnóżek ich tronu w niebie.

W nim cała tajemnica milości.

W nim cala milość.

W krzyżu Jezusowym!

Spojrzmyż na krzyż Jezusowy!

Na nim Oblubieniec dla Oblubienicy, Jezus dla duszy, sam z siebie ogalaca się, wyniszcza, umiera potrójną śmiercią, aby się we wszystkiem i ze wszystkiem oddać Oblubienicy swojej.

I ona to samo uczyni, niszcząć siebie i umierając dla niego trzykrotną śmiercią, aby się ze wszystkiem i we wszystkiem oddać Ulubionemu swemu.

Ale każda śmierć wyda nowe życie.

I przez krzyż przeszedłszy, żyć będą Oblubieniec i Oblubienica potrójnem życiem.

# I. Pierwsza śmierć i pierwsze życie.

1.

#### Śmierć moralna.

Umiera Chrystus jako Pan, jako Król, jako Władca świata. To pierwsza śmierć przez hańbe, poniżenie.

1. Sama szubienica krzyża.

(Opisać, co krzyż znaczył w świecie. O nim Cycero: Summum servitutis supplicium. Ostatnia każń niewolników. Najpodlejsza).

Taki tron tego Pana i Króla.

Więc wyzucie się z władzy i mocy, aż do ostatniej hańby i niemocy. Śmierć moralna.

2. Tryumfy nieprzyjaciół.

A raczej zbuntowanych poddanych.

I to cały świat, swoi i nieswoi, żydzi i poganie, odrzucają jego królowanie.

# A. Swoi (Żydzi).

# Trzy ich zgraje.

a) Kaplani, zbuntowani przeciw jego panowaniu jako Najwyższego Kaplana. A więc jako ofiarnika. Jako człowiekiem w jego ciele ludzkiem nim pomiatają.

I stają wprost naprzeciw jego oblicza. I wprost do niego wołają: »A to ty! co rozwalasz kościół Boży (bo kaplan), a po trzech dniach go napowrót budujesz! Zbaw siebie samego!«

Nierozsądni! Zaczekajcie te trzy dni, o których mówicie, a zobaczycie wtenczas!

b) Książęta zbuntowani przeciw jego panowaniu jako Najwyższego Księcia, Pana i Króla. A więc jako Bogiem-człowiekiem razem, w całej jego osobistości, nim pomiatają.

I już nie wprost do niego, ale do ludu, którego oni są książętami, mówią: »Patrzcie! innych ocalał, siebie ocalić nie może, jeśli to jest Mesyasz, Syn Boży, Król Izraelski (król!) niech zstąpi z krzyża, a uwierzymy!«

Nierozsądni! Zaczekajcie chwilę: On nie z krzyża zstąpi na dół, na ziemię, jak wy chcecie; ale z grobu wstąpi do góry, do nieba, jak on sam chce i postanowił; i pokaże się prawdziwszym królem, niż wy się domyślacie.

c) Piśmiennicy, uczeni, zbuntowani przeciw swemu królewskiemu Najwyższemu Mistrzowi. A więc zbuntowani w duchu, jako Bogiem, w jego boskiej naturze i godności nim pomiatają.

I już ani do niego wprost, ani do ludu, ale sami do siebie (oni równi Bogu) mruczą i mówią: »Zaufał w Bogu, niechże go wybawi, jeśli go tak kocha! Albowiem powiedział: Synem Bożym (więc Bogiem, więc tu idzie o Boga) jestem!«

Nierozsadni! Bóg go wybawi, ale nie z pół śmierci, nie przed spełnionem dzielem, lecz po całej śmierci i po dokonaniu dziela iście godnego Boga, aby wybawienie było większe, i on pełniej i najpełniej pokazał, jak go kocha!

### B. Nie swoi (Poganie).

# Trzy ich rodzaje.

a) Łotr na krzyżu. To ciało pogańskie w najpodlejszym upadku. — Bluźni.

(ale jeden (polowa) — się nawrócił).

- b) Centuryon, to jako książe, reprezentant władzy. Z zimnej polityki wykonywa co potrzeba do zadania śmierci. (Nawróci się).
- c) Żołnierze, grają w koście. To duch pogański, w najniższym szczeblu. Bawią się i szydzą! Rozgrywaja się o szaty.

Nie wiedzą, że to im dostaną się szaty, przykrywające prawdę i żywot wiszący na krzyżu.

Ale tymczasem wszystko przeciw Jezusowi.

A Jezus? »Ojcze, odpuść im! bo nie wiedzą, co czynią!« (Wytłómaczyć ten glos).

Tak Jezus umieral jako Król. Śmierć moralna.

icio morania

2.

### Pierwsze życie zyskane.

Życie królestwa. Chrystus zostaje prawdziwym Królem; dusza wierna poddaną, aby być potem spółkrólową.

To tam zaraz zaczyna się na krzyżu.

Oto lotr dobry do Jezusa; »Panie (a więc Pan) pamiętaj na mnie w królestwie twojem (a więc Król i Królestwo)«.

Odpowiada Chrystus: »Dziś ze mną będziesz w raju«.

Raj to owo królestwo.

Raj tu na ziemi: Kościół.

Tam wierni poddani.

Raj to wewnętrzne mieszkanie Jezusa w duszy i duszy w Jezusie.

Ten raj dzisiaj się zaczął — w owej chwili. Dziś będziesz w raju.

Ze mna. — Tam ten raj, gdzie Jezus.

I d:is. — To jest az do jutra. Jutro to niebo.

Wejdźmy do tego raju z Jezusem.

To to życie, które przez krzyż i pierwszą jego śmierć na krzyżu, Jezus z nami i my z Jezusem zyskaliśmy.

Niechże tam wejdą Król z Królową.

Jezus z dusza.

I niech żyją i królują!

# II. Druga śmierć i drugie życie.

1.

#### Śmierć ciała.

Umiera Chrystus jako stworzenie, jako ofiara, jako żertwa, jako całopalenie.

To druga śmierć przez boleść.

W umęczeniu swojem przedkrzyżowem (cośmy ostatnią razą widzieli) była boleść z zewnątrz przychodząca; teraz z wewnątrz. Wewnętrzna jakoby.

1. Biczowaniem i Cierniem koronowaniem krew upłynęła. Ściskają się arterye, żyły, kolą nerwy — wszystko boleścią.

Jakoby rozpadanie się organizmu.

»Wylanym jest jako woda i rozsypały się wszystkie kości moje« (Psalm 21).

2. Ogień wewnętrzny.

Wszystko gore, pożera.

»Stało się serce moje jako wosk topniejący w pośród żywota mego. Wyschła jako skorupa siła moja, a język mój przysechł do podniebienia mego: i obróciłeś mię w proch śmierci« (Psalm 21).

To śmierć ciala.

To ogień, którym się żertwa milości pali i dogorywa.

Wtedy, nim się dopali i zgorze, w najwyższem natężeniu rozpalenia wola:

»Pragne!«

Wyraz, którym ciało swoje konanie glosi, swoją śmierć po pozbawieniu wszystkich żywiolów życia.

Ale wyraz zarazem, którym dusza drugą stronę objawia, drugie, a swoje: »pragnę!« Tak: pragnę! pragnę to moje ciało oddać biednej ludzkości, którąm ukochał!

To cialo i tę krew pragnę oddać mojej Oblubienicy!

To dla niej je oddalem i to aż przez śmierć.

Teraz pragnę! — Niech je ma! Niech je bierze! Niech pożywa!

Biedna Oblubienica, ona tego tak potrzebuje. To ona krwi niema (stracila po Adamie), to ona usycha, to ona umiera!

Niech je bierze! — niech ma życie.

Pragne!

Tak umierał Jezus jako człowiek.

2.

### Drugie życie zyskane.

Życie ciała — życie natury ludzkiej.

Chrystus i jego natura ludzka zostaje prawdziwym pokarmem i napojem: dusza wierna karmioną i pojoną, aby być przemienioną i zostać siostrą i malżonką.

To tu zaraz się zaczyna na krzyżu.

Oto pod krzyżem stoją Marya i Jan. Jana, tę duszę ulubioną, chce Jezus nakarmić ciałem swojem, dać mu swe ciało i krew, wszczepić w swą naturę ludzką, uczynić bratem i oblubieńcem. — Ale natura ludzka Jezusa wzięta z Maryi. Ona źródłem. Więc kogo uczyni Synem Maryi, tego uczyni swym bratem, przyjmie do spólności człowieczeństwa swego. I dlatego obraca się do Maryi i mówi: »Oto Syn twój!« a do Jana: »Oto Matka twoja!«

Synostwo Maryi.

To to źródło nowego życia.

To przywilej do pożywania Ciała i Krwi Oblubieńca naszego.

To nowe człowieczeństwo i nowe jego życie.

A przez krzyż, przez te druga śmierć na nim.

O niechże dadzą ten pocalunek Oblubieniec z Oblubienicą — Jezus z duszą.

I niech żyją spólnem tem nowem życiem!

# III. Trzecia śmierć i trzecie życie.

1.

### Śmierć ducha.

To trzecie zniszczenie przez zniszczenie, zstąpienie do nicestwa.

Charakter główny: Opuszczenie od Boga. — Bóg jakoby się usuwa w Jezusie naszym. Jego Osoba Boska jakoby się skryla do Bóstwa — i zostawiła ducha ludzkiego sobie samemu.

Tak Adam uczynił względem Boga. Tak Bóg względem człowieka — w Jezusie!

Obraz zewnętrzny natury:

- a) Ciemność.
- b) Drżenie ziemi.
- c) Cisza, strach, okropność grobowa. Tak w duchu:
- Bóg-światło opuścił. Zwatpienie.
- Bóg-życie opuścił.
   Konanie, drżenie śmierci.
- 3. Bóg, podstawa bytu, opuścił. Zniszczenie, rozpacz śmierci.

To prawdziwe, duchowe zstąpienie do piekla — na samo dno piekla.

Bo piekło, to opuszczenie od Boga.

To owo dno kielicha, który Chrystus miał wypić. Na to zasłużył człowiek (piekło); aż to musiał wycierpieć Chrystus, aby go zbawił i wyzwolił.

W tej strasznej chwili ów głos straszny: "Boże mój! Boże mój! czemuś mię opuścił?«

Tak Jezus umieral.

Śmierć ducha.

### Trzecie życie zyskane.

Życie Boże, — przemienienie się w Synów Bożych. To tu się zaraz zaczyna na krzyżu.

Oto przejście skończylo się. Jezus podnosi śmiało głowę i bezpiecznie już woła: »Ojcze, Ojcze! (Tam wołał: Boże, Boże!) w ręce twoje polecam ducha mojego!«

Ojcostwo Boże zyskane.

Chrystus nam je oddaje.

My wszyscy teraz Synowie Maryi, staliśmy się tem samem Synami Bożymi.

Synostwo Boże. — To źródło tego najwyższego życia, to ostatnie i wieczne życie.

A przez krzyż! przez tę trzecią śmierć na nim! Jezus zyskal nam i dal.

O niechże się zjednoczą już nierozdzielnie w duchu i Bóstwie Oblubieniec z Oblubienicą, i niech zasiądą na wiekuistym tronie Bóstwa.

I niech żyją i królują i cieszą się na wieki! Życiem, królestwem i szczęściem Bożem!

Teraz ostatni glos, ostatnie slowo Jezusa:

»Spelnilo się!«

Spelnilo się dzielo milości Bożej! Tak wola Oblubieniec.

I ty duszo milością przepelniona wolasz: Spelnilo się!
Spelnilo się dzielo milości ludzkiej!
Już niem pelna moja dusza.
Tak oblubienica wola. I dodaje:
Niech się coraz bardziej spelnia!
I niech się ostatecznie spelni!

Amen!

# 29.

# Zmartwychwstanie.

Po krzyżu i śmierci — zmartwychwstanie.

Po oczyszczeniu się z grzechu, po zwyciężeniu pokusy, trudności, przeciwników, po wyrzeczeniu się siebie przez ofiarę; życie czystości i jasności, mocy i swobody, pełności i szczęścia.

Przypatrzmy się Jezusowi naszemu po Zmartwychwstaniu.

Trzy główne chwile życia..

Narodzenie.

Krzyż.

Zmartwychwstanie.

Wesele rozpoczyna i wesele kończy. — Przy kolebce śpiewają Aniolowie Alleluja! I nad grobem już pustym (nową kolebką) Alleluja śpiewają! Tamto zapowiedź, a to spełnienie!

Wprawdzie z wesela do wesela przechodzi się przez boleść i smutek, — przez krzyż — ale raz przeszediszy, już weselu niema końca.

Tamto Alleluja było ziemskie i doczesne, to już wiekuiste i niebieskie. Tamto śpiewano nowonarodzonemu na ziemi — to nowonarodzonemu do nieba.

. I zaiste, to dopiero narodzenie prawdziwe.

(Ojcowie kościelni przyrównywają Zmartwychwstanie do Narodzenia).

Jedno z lona matki — drugie z lona ziemi, tej drugiej matki. Jedno z nieba do ziemi — drugie z ziemi do nieba.

Jedno z chwały do cierpienia — drugie z cierpienia do chwały.

To drugie narodzenie prawdziwe, bo po niem życie nieśmiertelne.

Tak i dusza, w duchownem znaczeniu, powinna po krzyżu duchowym zmartwychwstać duchowo, do życia już duchowonieśmiertelnego.

Jestto śmierć mistyczna i życie mistyczne (w tem duchowem znaczeniu).

Narodzenie mistyczne, kiedy się pozbędziemy grzechu, — siebie samych co do złych czynności, i przyjmiemy w siebie zaród życia Chrystusowego.

Zmartwychwstanie wtenczas, kiedy ten zaród przyjdzie do dojrzałości, zagłuszy wszelkie własne życie i czynność, i wprowadzi Chrystusowe.

Krzyż mistyczny, przez który dusza przechodzi, to jest zabicie i śmierć wszystkich pojawów własnego życia i własnej czynności i ich źródła.

Wszystkich pociech własnych serca.

Wszystkich sądów rozumu.

Wszystkich intencyi i aktów woli.

A w końcu siebie samego.

To nam lepiej wytłómaczy Zmartwychwstanie Jezusowe.

1.

### Miejsce Grobu.

(To co pozostało po Chrystusie, tak samo po duszy).

1. Kamień odwalony.

Kamień, to ciało.

Przywalenie nim, to więzienie i śmierć, to grób, w którym żyć nie można. Tak było, gdy dusza była w grzechu, w niewoli ciała i w miłości rzeczy zmysłowych, zewnętrznych.

Kiedy przeszla przez krzyż ciała,

przez śmierć ciala,

Bóg sam zsyla Aniola, silę niebieską,

i odwala kamień.

To tem bardziej w mistycznem znaczeniu.

Kamień to nasze własne pociechy, chętki, przywiązania. Dopiero kiedy te umrą, czyli raczej kiedy ukrzyżowane, zabite będą — serce zyskuje swoje mistyczne życie. — Swobodne wychodzi do życia nowego i żyje milością wewnętrznych dóbr i rozkoszy.

### 2. Aniol jasny siedzący.

Ciemność, to duch i rozum własny.

Mieszkanie w nim i czynienie podług niego, szukanie w nim rady i mądrości, i siły i życia, to noc i strachy nocne. Tak było, gdy dusza była w grzechu — w głupstwie rozumu swego, w miłości swojego widzimisię.

Ale to bardziej odnosi się do mistycznego znaczenia. Kiedy umysł już nie jest w grzesznem zamiłowaniu swojego sądu i rozsądku, chce żyć światłem Bożem i Bożemi zasadami, i przyjął je; ale je wprowadza do życia (czyni zastosowanie) własnym dowcipem. To jeszcze jego własne życie, choć w pewnem kółku zamkniete.

To trzeba zabić na korzyść Chrystusa.

To krzyż ducha i śmierć ducha.

Dopiero kiedy dusza przeszła przez krzyż ducha i przez śmierć ducha, Bóg zsyła jasnego Aniola, światło niebieskie i rozprasza nocną pomrokę.

Dusza rozpromieniona, z ciemnej jaskini wychodzi do światła dziennego, do prawdy żywej i duch żyje samą istą prawdą Bożą.

#### 3. Pieczęć kaplanów zlamana.

Pieczęć i zamek, to znak władzy ludzkiej, panowania.

Być igrzyskiem i poddanym woli własnej lub cudzej, to leżeć w grobie pod pieczęcią. Tak było z duszą, gdy była w grzechu, czyniła swoją wolę i żyła miłością siebie samej. A przechodząc do mistycznego znaczenia, to się tak długo ciągnie, jak długo dusza ma swoją wolę.

Może już się jej wyrzekła co do celu, co do przedmiotów jakich chce (bierze od Boga); ale idzie do nich własnym pędem, a przynajmniej własna czynność mięsza się do działania Bożego.

> Ta własna czynność ma być zabita. I to krzyż woli — i śmierć woli.

Kiedy człowiek przejdzie przez krzyż woli i duszy, przez śmierć moralną całej istoty miłości siebie, Bóg zsyła Aniołów, mocarzy niebieskich i sługi swoje i rozrywają pieczęcie.

Dusza nabiera siły i już mocna i utwierdzona, niezachwiana przechodzi do prawdziwego i pełnego życia — nie tylko już żyje milością prawdy i dobra Bożego, — ale milością Boga samego.

Zaręczyny się kończą, ślub następnje. Oblubieniec już się na zawsze, nierozdzielnie z Oblubienicą połączył. Towarzyszą i śpiewają Alleluja orszaki Aniołów.

A żołdacy, co grobu strzegli, stare namiętnoście i grzechy, dawne one pany, więcej umarli niż żywi, leżą jak martwi u ich stóp zwycięzkich.

#### A Chrystus?

Jaki sam po zmartwychwstaniu? A dusza zmartwychwstala? Co się z nią dzieje?

Trzy przymioty ciała zmartwychwstałego: Claritas (jasność), Impassibilitas (niecierpiętliwość), Agilitas (rączość).

Chrystus caty jasny sam i chwałą odziany (Claritas).
 Ta jasność nie tylko na zewnątrz od Boga przez Aniolów zesłana; ale wewnątrz w samym Jezusie.

Tak samo i w duszy. Ona odtąd źródłem światła. Bo w niej Jezus żywy.

Ona i innych teraz oświeca, naucza.

A wszystko z milości.

2. Niecierpiętliwy, nieśmiertelny, w młodości wiecznej (Impassibilitas).

W samym Jezusie jest źródło nieprzebrane życia, dóbr, rozkoszy.

Tak samo i w duszy. I ona źródłem życia, z którego wykwita świeżość i młodość wiecznie trwająca. Bo w niej Jezus.

Ona i innych teraz koi, cieszy.

Z milości!

3. Własnowolny, przenikliwy, czyniący co chec bez przeszkody (Agilitas).

Jezus ten trzeci przymiot nosi na sobie.

Czyni, co chce. Ani natura, ani co nad natura, nic mu przeszkody stawić nie zdolne. On prawem wszystkiego, On zakonem, On władza.

Tak i dusza ma w sobie samej źródło swej wolności, swej mocy, swego życia. Bo w niej Jezus, — i milością i wolą z nią jedny. — Jej wola wszechwładna.

Ona innymi rządzi, prowadzi ich, włada nad wszystkiemi

(choćby služac).

Ale z milości i dla milości.

Taką dusza jest, kiedy przez krzyż przejdzie i przez śmierć siebie samej — i wejdzie ostatecznie w pełność milości — w samą milość.

Ona w Jezusie, a Jezus w niej: są jedno. I już więcej nie umiera (duchowo). Miłość nie zna śmierci. Jest nieśmiertelna.

To zmartwychwstanie, to żywot wieczny, już tu na ziemi.

A w czem właściwie to Zmartwychwstanie?

Jak krzyż i śmierć wyrzeczenie się siebie i własnej woli, tak zmartwychwstanie, to nowe życie jest zamiłowanie najgoretszą miłością Woli Bożej dla Boga samego — i życie Wolą Bożą. (Pobudzić do życia Wolą Bożą, do życia miłością — To dopiero życie).

Czy to za wysokie dla nas? Wszakżeśmy Synowie Zmartwychwstania!

Wejdźmyż w to życie i tak glęboko, żebyśmy już tu na ziemi byli nieśmiertelni. Byśmy spełnili obietnicę Chrystusa »nie zasmakuje śmierci na wieki!« — i kiedy przyjdzie ostatnia chwila ziemska, byśmy tylko zmienili mieszkanie, zmienili szaty duszy, a nie zmienili jej życia nieśmiertelnego.

Bądźmy prawdziwymi Synami Zmartwychwstania!

# 30.

# O Duchu Świętym.

Dokonanie przez Ducha Świętego.

Co Pan Jezus w nas dotąd czynił, a my z Panem Jezusem: Narodzenie, Pokusa, Praca, Krzyż, Zmartwychwstanie; tego wszystkiego ma dokonać Duch Św.

I dla tego przyjąwszy Pana Jezusa, trzeba przyjąć Ducha Św.

To było przyczyną, że Pan Jezus sam odszedł, a Ducha Św. przysiał.

»Aleć ja prawdę wam powiadam: Pożyteczno wam, abym odszedł; bo jeśli nie odejdę, pocieszyciel nie przyjdzie do was; a jeśli odejdę, poślę go do was« (Jan XVI, 7).

»On mnie uwielbi« (Jan XVI, 14).

»Nauczy was wszelkiej prawdy«.

Ja uczyłem, on nauczy.

»Lecz pocieszyciel Duch Święty... on was nauczy wszystkiego i przypomni wam wszystko, cokolwiekbym wam powiedział«.

Z Duchem Św. i ja będę i Ojciec. »Przyjdziemy i mieszkanie u niego (u duszy wiernej) uczynimy«.

»(Duch Św.) u was mieszkać bedzie i w was bedzie«.

Duch Św. dokonanie — potrzebne, konieczne, które przeto powinniśmy rozumieć, abyśmy mogli korzystać z tej łaski, i dzieła w nas dokonać.

Lecz nim zrozumiemy dokonanie, trzecie działanie Boże, zrozumiejmy wprzódy cały porządek działania Bożego, potrójny jego stopień i objawienie się.

# I. Potrójne objawienie się Boga.

Natura Boża istnieje w trzech sposobach istnienia. Jeden Bóg a trzy osoby.

Wiec i trzy sposoby dzialania i objawienia się.

1.

# Pierwsze objawienie się Boga.

W Starym Testamencie Bóg występuje głównie jako Ojciec. Jestto Stworzyciel, Pan, Prawodawca, Mściciel lub Nagrodziciel.

Wszechmocny!

A zakryty co do reszty (co do innych przymiotów).

Objawia się w błyskawicy i gromie,

w obłoku i ciemności.

- 1. Dar, jaki daje jest odpowiedny, dar mocy i tajemnicy.
- a) co do dzisiaj: Zakon, Przykazanie; tablice prawa (grom).
- b) co do jutra: Zapowiednia, że się odsłoni, a tymczasem zasłona (oblok).

Caly obrząd daje prawdę, ale i tai.

- 2. Uczucie, jakie rodzi, także odpowiedne: uczucie grozy i oczekiwania.
  - a) co do dzisiaj: Strach, bo kara wisi (w Zakonie).
- b) co do jutra: Nadzieja, bo ją wszystko śpiewa (obrząd zakonny i prorocy).
  - 3. Skutek: wierność ze strachu, i oczekiwanie z interesu.
- a) co do dzisiaj: w ogóle, w masie, niewierność ustawiczna; póki grzmiał i straszył, lud się kajał; jak przestał, biegł do cielców i balwanów.

U lepszych, wierność martwa, sprawiedliwość zewnętrzna, litera zakonu.

 b) Co do jutra: gruba omyłka. Oczekiwanie Mesyasza ziemskiego, szczęścia i chwały doczesnej. Ogólny skutek: Niezrozumienie.

Z drugiej strony brak (i potrzeba) spelnienia się zakonu.

I dlatego potrzeba było, aby Chrystus przyszedł.

2.

### Drugie objawienie się Boga.

W Nowym Zakonie Bóg występuje głównie jako Syn. Jestto Odkupiciel: duszy jako Zbawiciel, ciała jako Naprawiciel, ducha jako Nauczyciel.

Wexechmadry, Wszechdobry.

A jeszcze i On zakryty co do reszty.

Objawia się w śpiewach Aniołów i głosie ludzkim,

- w jasności oblicza człowieczego (na górze Tabor).
  - 1. Dar odpowiedny: Odslonienia i światla.
- a) Przed śmiercią: Uczy, odsłania starą zasłonę, stare tajemnice, daje nowe przykazanie, nowy zakon łaski (światło i prawo życia).
- b) Po śmierci (i przez śmierc): Dokonywa nauki, odsłonienia, utwierdza swe nowe przykazanie (odsłonienie ostatnie i dar zrozumienia światla).
- 2. Uczucie odpowiedne: Uznania z zadziwieniem, 1 pragnienia z weselem.
- a) Przed śmiercią: Wszyscy uznawają i dziwują się, nawet nieprzyjaciele.
- b) Po smierci: Wierni pragną spełnienia i już się cieszą; niewierzący zamyslają się lub drżą.
  - 3) Skutek:
- a) Przed śmiercią: Zadziwienie, uznanie. Nie rodzą jeszcze przekonania, wiary. Pan Jezus ciągle wyrzucał niewiarę Apostolom, a nieprzyjaciolom zatwardziałość.
- b) Po śmierci: jest wiara, jest pragnienie, niema woli, niema mocy; nie może być wykonania.

I dlatego potrzeba, aby przyszedł Duch Święty.

### Trzecie objawienie sie Boga.

Na dokonanie Nowego Zakonu występuje głównie Duch Świety.

Jestto Uświęciciel: — ducha, jako dawca światla wewnętrznego (światla żywego, wiary żywej); — uczucia i serca, jako dawca pociechy wewnętrznej, prawdziwej (przez polączenie z prawdziwem dobrem); — duszy calej w jej woli i działaniu, jako dawca woli świętej i mocy w wykonaniu.

Wszechmilosny!

I już tu Bóg odkryty do dna (o ile tu być może). Imię jego miłość (Deus charitas est. 1 Joan. IV, 8).

To nowe jego imię (w Starym Zakonie było ich 10).

Objawia się: nie w gromie natury, nie w glosie ludzkim — ale szum właściwy jemu, który serca porusza (cała Jerozolima się zbiegla); — nie w ciemności burzliwej obłoku, nie w jasności pogodnej oblicza; ale to ogień gorący, — przenikający, trawiący, palący, — wchodzi do glębi, zapala płomień, chwyta, podnosi, ciągnie swym pędem; — panuje wewnątrz i wszystko tam wewnątrz przenika i dokonywa.

- 1. Dar jemu właściwy: milość i moc milości (a w niej wszystkie dary Ducha Św.).
- a) Na wewnątrz: zjednoczenie z Bogiem, ostateczne, dokonane.
- b) Na zewnątrz: oddanie się na zewnątrz, wylanie na innych tego ducha, silne, mocne, potężne, stwarzające.

»Wypuścisz ducha swego, a będą stworzone; i odnowisz oblicze ziemi!« (Psalm 130, 30).

- 2. Uczucie: Szczęście (Beatitudo) (Owoce Ducha Św.).
- a) Szczęście ducha: pewność, bezpieczeństwo, pokój.
- b) Szczęście serca: pociecha, roskosz, opływanie.
- c) Szczęście duszy: życie milością: szczęście szczęścia samego — być samym uszczęśliwionym i robić innych szczęśliwymi!

- 3. Skutek: Moc i wieczność mocy (wytrwanie do końca).
- a) Moc wiary.
- b) Moc nadziei.
- c) Moc samej milości.

I rośnięcie w nich (postęp), rośnięcie bez miary, bez granic, bez liczby, do nieskończoności — i wytrwanie do końca — i uwiecznienie w niebie.

(Patrz na Apostolów po zejściu Ducha Św. — To lwy. — Synagoga milczy i drży. — Oni przemieniają ziemię).

# II. Dokonanie wszystkiego przez Ducha Św.

Duch Św. wszystko wiaże i jednoczy.

W Bogu pochodzi od Ojca i od Syna i tem samem jednoczy nawzajem Ojca i Syna. Ojca i Syna jednością jest Duch Św.

W stworzeniu to samo: czemu Ojciec dal jestestwo czemu Syn dal formę, temu Duch Św. przez spółczesne zjednoczenie formy z jestestwem daje byt i dokonanie istoty 1).

To on czyni przedewszystkiem w najwyższem stworzeniu, w najcudowniejszem dziele Bożem, w doprowadzeniu istoty rozumnej do jej ostatniego końca, człowieka do jego zbawienia.

Duch Św. lączy i jednoczy naturę naszą ludzką z naturą ludzką Chrystusa (duszę z duszą); i osobę naszą ludzką z jego osobą boską.

Chrystus zewnątrz jako przedmiot naszego życia i pełność do zapełnienia wszystkich władz naszych.

<sup>1) &</sup>quot;Creare convenit Deo secundum suum esse... unde creare non est proprium alicui personae, sed commune toti Trinitati Sed tamen divinae personae secundum rationem suae processionis habent causalitatem respectu creationis rerum... Et secundum hoc processiones personarum sunt rationes productionis creaturarum". S. Thomas. 1 q. 44. a. 6 in corpore. *Przypisek Wydawcy*.

My w sobie jako nicestwo zdolne tego życia, i władze czcze i zgłodniałe, potrzebujące tego wypełnienia.

Pośrodku Duch Św. -- Węzel żywy łączący. -- Sila jednocząca.

1.

#### W duchu naszym.

Duch Chrystusowy — umysł jego — rozum jego — to pełność światła bożego, i prawdy bożej.

Przedmiot życia naszego rozumu, umysłu, ducha, — tam mamy szukać, tam jego miejsce względem nas.

Węzel lączący Duch Święty.

Bez jego działania: rozum może patrzyć, nie zrozumie; może zrozumieć, nie będzie przekonany; — może być przekonanym (ale i to za działaniem już wstępnem Ducha Św., lecz bez ostatniego jeszcze) nie będzie wierzył żywo i zbawiennie (tak żeby życie położył).

Te moc ostatnia i dokonanie daje tylko Duch Św.

On sprawca i dokonawca wiary. »Nauczy was wszelkiej prawdy.

2.

#### W sercu naszem.

Serce Chrystusa Pana, — ludzkie jego uczucie, pragnienie dobrego prawdziwego, pożądanie, a tem samem dobro boże, o ile je Bóg w serca ludzkie chce wylać, — to Serce Jezusa ma w sobie — pełność dobra bożego nam udzielonego.

Tam także przedmiotu naszego czucia szukać mamy, tam jego mieszkanie, tamtędy do niego droga.

Wezel laczący Duch Święty.

On sprawca świętego pożądania i prawdziwej nadziei.

Paracletus — Pocieszyciel.

#### W woli naszej.

Wola Chrystusa Pana, mieści w sobie Wolę Bożą. — Ona ją całą objęła. — Tam pełność Woli Bożej.

Tam też i dla woli naszej przedmiot bezpośredni jej życia, z którym ma się połączyć.

Wezel laczący Duch Święty.

On sprawca i dokonawca milości.

Jak w ten sposób Duch Św. w nas działać będzie i dokona wszystkiego — tedy spełni się dzieło Boże.

Polączy nas najprzód w człowieczeństwie z Chrystusem.

A przez Chrystusa połączy nas następnie w Bóstwie z Synem i z Ojcem.

I spelni się, co powiedział Chrystus.

»U was będzie mieszkał i w was będzie!« A wtedy: »do niego (w którym tak będzie Duch Św.) przyjdziemy (z Ojcem), i mieszkanie u niego uczynimy!«

Amen!

# 31.

# Uwagi o Komunii Św.

Bóg tak ukochał ludzi, że Syna swego jednorodzonego dal. A Syn tak ukochał, że położył życie swe za nas i dal nam swe ciało.

Ojciec dal Syna, Syn dal swoje ciało, a Duch Św. lączy z niem naszą duszę; On, który polączył to ciało w lonie Maryi z osobą Syna Bożego, — lączy duchownie w duszy naszej.

W tym tedy Sakramencie jest cały owoc tego, cośmy rozpamiętywali w Ćwiczeniach. Chcę wam dać w nim i zostawić pamiątkę tych Rekollekcyi.

# 1. Co to jest Komunia Św.

(Opisać istote Sakramentu).

(Wylożyć potem, że jest madrością milości, — jako przygotowanie, szkoła — powolne przeistaczanie naszej natury ludzkiej w naturę ludzką Jezusową — a przez to w Boga).

# Dobre przyjmowanie Komunii Św.

Nie mówię o tem, co wiecie.

- a) Z wiarą że jest a więc z uszanowaniem.
- b) Z nadzieją że dobro jedyne więc z pragnieniem. Weselić się, cieszyć.
  - c) Z milością. Szczególniej z milością, bo to dar milości.
- O tem słów kilka. Jakże można przystępować do milości bez milości?

Co zimno ma z gorącem? To Chrystus sam: »Pocznęcię wyrzucać...«

Dym i swad co ma z ogniem? Chyba go zakryć i gasić. Co obojetność z milością?

Czyż więc nie przychodzić? – Trzeba się zmienić.

Co to za straszna rzecz przyjmować źle. — Ale i z obojętnością nalogową, przeciwko której zazwyczaj nic nie czynimy.

Brak milości. Ach jak nad tem plakać trzeba w kaplanach! — Wrota do świętokradztwa. Bo musi często w Seminaryum, codzień w kaplaństwie. A tu wnętrze nie odpowiada!

Strzedz się przez nalóg.

Z próżności —

— przez wzgląd ludzki.

Ach! milości! milości! To uczta! Precz bez tej szaty godowej!

Dam radę bardzo ważną. — Przystępować (po przygotowaniu), ale oskarżyć się z obojętności przed Panem Jezusem.

- (Tylko nie z książki. Gdybym przyjmując gościa prawił mu komplementa z książki? Najgorszy skutek książek, że się zaspokaja sumienie pozorem. Jak przeczytał, to już mu się zdaję, że wszystko przyniósł, co potrzeba).
- Więc oskarżać siebie gorzko, narzekać na siebie, upokorzyć się, i żebrać zlitowania.
  - P. Jezu, jestem caly leniwy!
  - P. Jezu, jestem caly próżny!
  - P. Jezu, jestem caly niecierpliwy, gniewliwy!

Niema we mnie nic dobrego.

Ja Ciebie nie kocham. Słyszałem, że to takie szczęście Ciebie kochać! Ja go nie czuję, bo nie kocham. Nie godzienem; ale daj — z litości, z dobroci.

Druga rada. — Chcę zaslużyć na tę laskę kochania. Ale jak? Oto czyniąc wolę twoją. — Ale i tego nie mogę bez laski. Więc proszę o nią najprzód. Niech będę wiernym sługą. Już to będzie wielka laska. Ty mię zrobisz przyjacielem (postanowienie posłuszeństwa).

A do duszy szlachetnej powiem: Z łaski Ducha Św. kochalaś, zaczęlaś. — Pamiętaj być szlachetną. — Nic nie odmawiaj. Sama wybiegaj naprzeciw. Pytaj o Wolę, jak się podobać? Szczególniej wtedy, kiedy Jezusa trzymasz w lonie swojem.

# 32.

# O Maryi.

»W Maryi urzeczywistnia się w sposób najdoskonalszy owo połączenie z Chrystusem, do którego to połączenia mamy dążyć wszelkiemi siłami. Życie jej dzieli się na trzy okresy, o których kolejno wspomniemy«.

#### »Przygotowanie się«.

»Pierwszy okres jest okresem przygotowawczym przed polączeniem się ze Słowem Bożem 1)«.

1. Niepokalane Poczęcie.

Nicestwo - w nicestwie pokora.

Stad wyzucie się z siebie. Brak zarozumienia w sobie.

»Spojrzal na niskość służebnicy swojej«.

»Respexit Dominus humilitatem ancillae suae«.

Brak milości własnej. — Pokora.

Miejsce dla Boga.

Dla jego prawdy, dobra, miłości.

2. Oczekiwanie.

Niema jeszcze Chrystusa.

Pragnienie. - Modlitwa.

Zadnych pragnień tylko Boga. — Czystość. — »Quomodo fiet istud?«

Królowa Patryarchów.

Królowa Proroków.

3. Przyjęcie.

Wypytuje się.

»Ecce aucilla Domini, fiat mihi secunkum verbum tuum«.
»Oto služebnica Pańska, niech mi się stanie według słowa twego«.

#### Postuszeństwo.

Królowa Dziewic.

»Milość wciela się po tej troistej ofierze: ubóstwo, czystość, posłuszeństwo  $^1)_{\vec{r}}.$ 

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

#### II.

### Spółżycie z Chrystusem.

Życie wewnątrz ukryte.

- 1. Poczęcie Wiara »bo nosi milość w lonie ale nie widzi 1)«,
  - 2. Noszenie w łonie.
  - 3. Narodzenie (w duszy przez uczynki w nas).

»Po tym piewszym fundamencie wiary przychodzi Nadzieja. Marya już widzi Syna swego i zaczyna się nim cieszyć, ale oto przychodzą srodzy nieprzyjaciele, którzy chcą Jezusa w kołebce jeszcze zgładzić. Herod i jego siepacze są obrazem tego mojego ja i jego szatańskich popędów, które chcą zniszczyć Jezusa żyć we mnie poczynającego i robią w tym celu ostateczny wysiłek ¹)«.

Stracenie w kościele.

W duszy przez próby wewnętrzne. – Opuszczenie.

»Gdy nam się zdaje, że nas Jezus opuścił, nie traćmy ducha, ale szukajmy go wytrwale, a znajdziemy go niezawodnie w kościele 1)«.

#### III.

# »Życie publiczne 1)«.

1. Chodzenie z Chrystusem.

»Życie apostolskie spółnauczające, spółzbawiające 1)«.

2. »Pod krzyżem«.

»Współcierpienie« 1).

»Słowem stworzycielskiem Chrystusa stała się Matką naszą«. »Spółśmierć«

3. Zmartwychwstanie.

Królowa Wyznawców.

Królowa Meczenników.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

<sup>3</sup>Zostaje się na ziemi, aby Jego miejsce między Apostolami zajmować i czuwać z macierzyńską troskliwością nad rodzącym się Kościolem <sup>1</sup>)\*.

Królowa Apostolów.

Życie na zewnątrz. – Rozszerzanie Chrystusa.

W Niebie.

Błogosławieństwo i laska dla królestwa na ziemi.

»Tak tedy bierzmy Maryę za wzór życia spólnego z Jezusem. Oddajmy pod jej opiekę to podwójne dzielo oczyszczenia i połączenia, i bierzmy się do pracy z sercem pełnem nadziei w jej macierzyńską pomoc« 1).

1) Z zapisków słuchaczy. Perfection Gad Infinite Holiness. Goodness and perfection. Lead me to sanctity, Inversase and fine my lave. Turn't into a burning leap ny plame - a fiery furnace of love. isise me above my mindane, self, Do ne what dam unable to do for myself. rown my pride, my selfishness teachments in the aboy abyss of the Lave and humility of they sacred Heart Oh Jesus my only Lave I poor sinne Boging thy Mercy to take all my fo There possesion in such way that all m troughts wards and actions no langer human and Personal, But wholly Divin hin Divine Lave . Oh any God make I sunt for thyne grater Love Slor men.

# ĆWICZENIA MISTYCZNE"

<sup>1)</sup> Ułożone i dawane 1869 r.



# ROZKŁAD ĆWICZEŃ.

| Dzień | pierwszy. | 1. Początek i koniec człowieka. |
|-------|-----------|---------------------------------|
|       |           | 2. Jezus Pośrednik.             |
|       |           | 3. Nutura i Osoba.              |
|       |           | 4. Zepsucie Serca.              |
| Dzień | drugi.    | 1. , ,                          |
|       |           | 2. , ,                          |
|       |           | 3. Zepsucie Umysłu.             |
|       |           | 4. , ,                          |
| Dzień | trzeci.   | 1. , ,                          |
|       |           | 2. Zepsucie Woli.               |
|       |           | 3. , ,                          |
|       |           | 4. , ,                          |
| Dzień | czwarty.  | 1. Pokusy z natury.             |
|       |           | 2. Pokusy z osoby.              |
|       |           | 3. Wiara mistyczna.             |
|       |           | 4. Nadzieja mistyczna.          |
| Dzień | piąty.    | 1. Miłość mistyczna.            |
|       |           | 2. Spółka z Jezusem.            |
|       |           | 3. " "                          |
|       |           | 4. <sub>n</sub> <sub>n</sub>    |
| Dzień | szósty.   | 1. Ubóstwo mistyczne,           |
|       |           | 2. Czystość mistyczna.          |
|       |           | 3. Posłuszeństwo mistyczne.     |

4. Przemienienie w Jezusa.

| Dzień siódmy. | 1. | Przemienienie | w Jezusa. |
|---------------|----|---------------|-----------|
|               | 2. | n             | n         |
|               | 3. | 77            | n         |
|               | 4. | -             | n         |
| Dzień ósmy.   | 1. | •             | n         |
|               | 2. | n             | n         |
|               | 3. | n             | n         |
|               | 4. | 77            | •         |
|               |    |               |           |

#### PRZYGOTOWANIE.

Chrystus Pan, zanim się wziął do spełnienia posłannictwa, które mu Bóg Ojciec powierzył, przez Ducha Bożego wiedziony, udaje się na pustynię, aby się przygotować do tego, co stanowiło treść jego życia na ziemi. On tego nie potrzebował; ale daje nam przykład, prawidło, a zarazem w tymże czynie złożoną łaskę dla naszych, podobnychże czynów.

I my tedy powinniśmy się przygotować do spełnienia zadania naszego życia, powinniśmy poznać Boga Ojca naszego; poznać Jego myśl i wolę nad nami, to jest posłannictwo nasze, wziąć się do środków, które nas prowadzą do spełnienia tego, co stanowi tę jedyną i prawdziwą treść naszego życia na ziemi i tym sposobem dojść do naszego końca, do żywota wiecznego w zjednoczeniu z Bogiem.

Jest w życiu człowieka chwila stanowcza. Dotąd żył on tylko jakoby pół życiem. Dziecko, rósł on w ciało, w zmysły, w uczucia; młodzieniec, rozwijał się on w myśli, w wiedzę, w przekonania; stając się mężem, ma żyć odtąd zamiarami świadomymi siebie, wolą rozmyślną, uczynkami samowolnymi. Jeżeli z początku trzeba mu było zapełnić serce, jeżeli następnie chodziło mu o wykształcenie umysłu, teraz trzeba mu osięgnąć cel żywota, a osięgnąć całą wolą. Już go poczuł sercem, ten cel, już go starał się objąć duchem; ale się przekonał, że ten cel już w początkach niepewny, wieloraki, z każdym dniem rozmaitszy, a co gorsza: możebnie fałszywy; i już

poczul, że może być zupelnie falszywym, i zaprowadzić na bezdroża i do przepaści. W tym krytycznym okresie, może nawet, podchwycony uludą, człowiek już za nią zwrócił się nieraz na fatalną drogę, i znowu powracał i znowu się zwracał, chwiejąc się wolą swoją na obie strony; bo ta wola jeszcze się nie ważyła ostatecznie ani na jedną, ani na drugą, i równemi stopami nie stanęła na żadnej. Lecz właśnie teraz musi przyjść chwila stanowcza, która oddawna może przyjść była powinna, która im później przychodzi, tem krytyczniejsza; ale zawsze przyjść musi, i oto nareszcie koniecznie przychodzi. Oto chwila, w której człowiek musi się nareszcie odważyć na jedną lub drugą stronę, i w której jeśli się nie postawi całą siłą na dobrej drodze, już zejść odtąd ze złej nie będzie mógł nigdy, chyba cudem łaski Bożej.

Błogosławiony kto zawczasu, kto o właściwej porze wie o tem, myśli i bierze się do dzieła; kto wiedziony Duchem Bożym, za Chrystusem udaje się, zdala od świata i od ludzi, na pustynię ducha i serca; gdzie swobodny od wpływów codziennych, od prądów, które już go zaczeły unosić na zwyklej fali żywota, stawi się za łaską Bożą w wyjątkowej równowadze woli; i tam o Chrystusa oparty, jego oczyma, jego sercem, jego siłą, przewiduje, przypuszcza przed siebie, i pokonywa wszystkie przyszłe pokusy żywota. Wtedy, prawdziwy żołnierz i uczeń Chrystusowy, złe odtrąciwszy i zdeptawszy, obraca się do dobrego i rozmyślnie, a samochętnie Bogu się oddaje, powtarzając za Chrystusem: »Panu Bogu twemu kłaniać się będziesz, a jemu samemu służyć będziesz« (Mat. IV, 10).

Trzykroć błogosławiony, kto już w początkach swego ziemskiego zawodu, w wiośnie męskiego żywota, ten krytyczny dzień przesilenia dobrego ze zlem, tak z Chrystusem rozpocznie!

Nauki, jakie tu podajemy, a podług których mają być odbywane stosowne rozmyślania, mają na celu dopomódz każdemu człowiekowi dobrej woli do szczęśliwego przebycia tej chwili; w razie zaś, gdyby jeszcze o tem nie myślał, i nie był wcale gotów w duchu, mają mu najprzód oczy otworzyć, przekonać następnie o potrzebie tego przesilenia, a na ostatku dopiero, ale zawsze oddać mu oną usługę dopomożenia w dziele.

ŧ

Zaczynamy tedy od przygotowania.

A najprzód idzie o warunek niezbędny, ku któremu małoco, albo też i nie zgoła nie będziemy przygotowani, aby przystąpić do tak ważnego przedmiotu.

Tym warunkiem jest pustynia.

Trzeba nam koniecznie oddzielić się i myślą i sercem i zamiarem od tego, co nas otaczało i zwykle otacza.

Trzeba stanąć samemu z Bogiem.

Ty zaś człowieku, któryś nie przywykł jeszcze stawać sam na sam z Bogiem, stań przynajmniej sam na sam z sobą, z własną próżnią, z niczem. Stąp na samą gląb twego jestestwa, a wymiotlszy z niego wszystko, co doń z zewnątrz przyszło, spojrzyj na to, co wewnątrz zostało, i zobaczysz, że to nic; wierutne nic, z którego nigdy nic samo nie wyjdzie. — Zobacz to dokładnie, a dobrze ci z tem bedzie.

To będzie pierwsze przygotowanie: warunek, od którego zależy dalsza treść rzeczy.

Kiedy tak staniemy sami z Bogiem, a choćby też tylko i sami z sobą, spojrzyjmy wtedy na siebie, to jest na nasze życie; albowiem istota nasza odbija się, rysuje, uwydatnia w życiu.

Jakież tedy jest to życie i jaka nasza istota?

Życie nasze jest niezawodnie najprzód takie, jakim jest przedmiot, którym żyjemy.

Następnie jest takie, jakim jest powód jego.

Na końcu jest takie, jaką jest siła, zapomocą której żyje istota nasza.

Przedmiot naszego życia jest zarazem jego celem i końcem. Powód jest ciagle wszczynającym się początkiem życia. Sila jest jego wciąż działającym czynem.

Życie tedy nasze jest takie, jakiemi są jego przedmiot i koniec, jego powód i początek, jego siła i czyn.

Ale to wszystko jest rozmaite, wielorakie, różnorodne, a nareszcie może być, już rzekliśmy i wszyscy to przyznają, prawdziwe, albo falszywe.

Któż będzie sędzią? I podług jakiego prawidła? I z jaką rękojmią wyroku?

Ten, który na pustyni z Bogiem stanal i z Bogiem spojrzal na swoje życie, ma tem samem sędziego, i prawidło, i sąd nieomylny; ale ten, który tam stanal sam z sobą i ze swojem nicestwem, do kogo się uda i cóż znajdzie? Czy to nicestwo swoje?

Dobrze rzekliśmy: Nicestwo swoje.

A w niem:

1. Brak wiary:

Natomiast rozum zmysłowy — a w nim wiedza zmysłowa i zasady przyrodzone.

2. Brak nadziei:

Natomiast serce zmysłowe, smak rzeczy zewnętrznych.

Człowiek żyje nie przyszłością, nie wiecznością, ale chwilą obecną.

3. Brak milości:

Natomiast milość wlasna, egoizm.

»Spustoszeniem spustoszona jest wszystka ziemia, bo nie masz, ktoby uważał w sercu«. Desolatione desolata est omnis terra, quia nullus est, qui recogitet corde (Jerem. XII, 11).

Takie jest życie przyrodzone. W niem człowiek jest takim, jakim jest przedmiot.

Życia nadprzyrodzonego charakter wewnętrzny.

W niem człowiek taki, jakim jest przedmiot życia nadprzyrodzonego.

Przedmiotem tym Bóg.

W tem życiu: 1. Wiara.

١

- 2. Nadzieja.
- 3. Milość.

W pierwszem życiu jak wielu, w drugiem jak mało!

»Quia lata porta et spatiosa via est quae ducit ad perditionem, et multi sunt, qui intrant per eam«. »Albowiem szeroka brama i przestronna jest droga, która wiedzie na zatracenie: a wiele ich jest, którzy przez nią wchodzą« (Mat. VII, 13). »Quam angusta porta, et arcta via est, quae ducit ad vitam; et pauci sunt, qui inveniunt eam«. »Jakoż ciasna brama i waska jest droga, która wiedzie do żywota: a mało ich jest, którzy ją najdują« (Ibid. 14).

Ach, pomyślmy, z jakiem uczuciem mówił to Chrystus! Spojrzyjmy na świat. Z jakiemże uczuciem powtórzyć powinniśmy: Jak wielu się gubi! jak mało się zbawia! Bo tam szeroko, bo tu wasko!

Ale co najsmutniejsza, tedy to, że między wybranymi — tak wielu idzie szeroką drogą, a tak mało wąską. Tak mało spełnia całą myśl Bożą nad sobą, odpowiada całemu powołaniu.

A dla czego? Znowu to samo; idą szeroką drogą, nie chcą iść wąską. Bo i w drogach Bożych — już ciasnych — jest jeszcze i szerzej i ciaśniej.

Jaka główna przyczyna, że nie ida ciasną drogą? I jedni i drudzy? i ludzie na świecie i słudzy Boży?

Bo jej nie znajduja. Pauci inveniunt eam.

A dlaczego nie znajdują? Bo nie pragną. Dlaczego nie pragną? Bo nie znają. A dla czego nie znają? Bo się nie uczą, nie zastanawiają, nie szukają poznać. Dla czego nie szukają? Bo nie chcą, mają wstręt.

Nie chcą? Może lękają się prawdy całej? Nie kochają prawdy? Nie kochają. »Proście, a będzie wam dano (wola), szukajcie, a znajdziecie (poznanie), kołaczcie, a będzie wam otworzono (pragnienie).

To oczywista w ogólnej tej prawdzie co do świata calego, że tam wielu, a tu malo.

Albowiem tam falszywe przedmioty życia, falszywe cele na każdym kroku życia.

- 1º Falszywe dobro.
- 2º Falszywa prawda.
- 3º Falszywy Bóg.

A raz jak się puści, już nie chce sobie pracy zadać; — już woli niema; unoszą go fale.

I dla tego, póki czas. A więc rekollekcye.

Ale smutniejsza w duchownem życiu. Jest i tu wygodna i szeroka droga.

- 1º Falszywe dobro pociechy.
- 2º Falszywa prawda praktyki, mechanika.
- 3º Falszywy Bóg nie Bóg milości.

Waga tego duchownego, doskonalego życia.

Dla niego świat stworzony i póty stoi, póki ono.

A wiec rekollekcye.

Główny cel: poznanie jako środek — pragnienie jako bodziec, dźwignia. — I praca (wola mocna) jako owoc, skutek.

Wola, wola, wola. (Proście, szukajcie, kołaczcie)! O jak Pan Jezus czeka na nas, jak wzywa, jak pragnie! Jaka nam łaske zeszle.

»Przyszedłem puścić ogień na ziemię: a czegoż chcę jedno aby był zapalon« (Łuk. XII, 49).

To zamierzam przedstawić.

Nie beda zwykłe rekollekcye.

Bedzie to nauka samej treści życia wewnętrznego, doskonalego, najdoskonalszego.

Prawda: »Nie wszyscy pojmują słowa tego« (Mat. XIX, II). Ale dla nas obowiązkiem.

Tylko prośmy! Bóg da.

(Ów młodzieniec w Ewangelii nie prosił — my prośmy!)
Da, da Bóg!

Nie dosyć bo poznać — potrzeba ciąglego wysiłku, walki, woli mocnej i statecznej, — aby przejść z jednego do drugiego życia, z życia przyrodzonego do nadprzyrodzonego, — wyjść z zewnętrza, a wejść do wnętrza.

Straszliwy przełom do zrobienia. Potrzeba gwaltu.

»Królestwo niebieskie gwalt cierpi, a gwaltownicy porywają je« (Mat. XI, 12).

I dlatego rekollekcye, aby się dobyć na to przełamanie się, przesilenie się żywota.

Ale i raz to już zrobiwszy, trzeba powtarzać.

Bo ciagle upadamy i trzeba się ciagle podnosić.

Trzeba stworzyć cale życie wiary

— cale życie nadziei

To jest zadanie calego życia; ale to się dzieje szczególnie w Ćwiczeniach — na samotności.

cale życie milości.

»I zawiodę ją na puszczę i będę mówil do serca jeje (Ozeasz II, 14).

»Jam cię znał na puszczy, w ziemi pustej« (XIII, 5). I tam na pustyni spólna z Chrystusem praca w duchu.

Spólna pokusa, spólny tryumf.

I Aniolowie Boży przystąpią i służyć nam będą.

During muss Day Day this act o my savior, (oblation) in hon and in unlow withe of ascrifce you make of yourself The Pather, I offer Mys My you to be for ever a bleeding has again Will, a lictim sacrificed gloryand to the grory of you of unite one to your in this sense, d gesus, draw meto your in you sacrifice, that I may be sacrificed you and by by you yourself. and e hast must be sacrificed be Slaughtered and consumed make to die to myself, to to my laces ions: to all that is desplease disp ing to you consume me atterly in the sacred fire of your Divine Love, so affect it that my whole of life ming & forth be a continual sacrifice

### 1.

# Bóg-miłość, początek i koniec człowieka.

Bóg jest milość. — To jego imię w nowym Testamencie. »Deus charitas est« (1 Joan. IV, 16).

Najprzód sam w sobie.

Milość w Bogu jest przyczyną generacyi Syna (chociaż per modum intellectus).

Jest przyczyną jedności Ojca i Syna w Duchu Świętym.

Bóg milość! — Milość Bóg!

Potem na zewnątrz siebie.

Milość Boża jest przyczyna stworzenia.

"Stosunek wzajemny trzech osób w Trójcy Świętej napełnia Boga od całej wieczności szczęściem niewymownej miłości. Nie potrzebował tedy P. Bóg stworzenia; stworzenie nie mogło w niczem dodać coś do tej szczęśliwości. Ale P. Bóg chciał przypuścić stworzenie do udziału tego szczęścia — i dlatego stworzył Aniołów i Człowieka. — Miłość Boża tedy jest przyczyną stworzenia «1).

Ale szczególniej stworzenia osób.

Jest to jakoby generacya, bo może im udzielić swoją naturę (w sposób właściwy).

»Bóg Ojciec rodząc Syna *ab aeterno*, udzielił mu zarazem wszystkie typy rzeczy możliwych, i tych które miały być powołane do istnienia. Typy te są podobieństwem Bożem. A tak każdy z nas był zrodzony przez Ojca w Synie od całej

<sup>&#</sup>x27;) Z zapisków słuchaczy.

wieczności, ale jako typ tylko. Każdy z nas ma więc w sobie coś bożego, owo podobieństwo boże, co się w nas ma urzeczywistnić w czasie i co ma stanowić w wieczności nasze z Bogiem połączenie, i synostwo Boże. Jak wielkie zadanie! jak wspaniałe przeznaczenie! Jak to nas powinno podnosić w oczach własnych«1). I dlatego to św. Jan powiada:

»W tem jest milość: nie jakobyśmy my umilowali Boga, ale iż on pierwszy umilowal nas« (1 Jan. IV, 10).

»My tedy milujmy Boga, iż Bóg nas pierwej umilowal« (Tamże 19).

Jaki początek, taki koniec, a bierzemy tu koniec jako cel nasz, jako przeznaczenie.

Jużeśmy słyszeli: »My tedy milujmy Boga, iż Bóg nas pierwej umilowal«.

Sluchajmy to drugie slowo:

"Będziesz kochał Pana Boga twego z całego serca twego, z całej myśli twojej, z całej duszy twojej i ze wszystkich sił twoich« 2).

»A bliźniego twego jak siebie samego«.

W tem dwojgu przykazania cały zakon i prorocy.

Zakon — to życie obecne; prorocy — to życie wieczne.

W tem przykazaniu cały Bóg, Jego istota, Jego myśl, Jego pragnienie, Jego wola. I cały też człowiek: jego umysl, jego serce, jego wola, — cała jego istota: natura i osoba.

Sluchajmy raz jeszcze: Będziesz kochał Pana Boga twojego.

Czy nie poznajemy języka miłości w tem samem przykazaniu miłości? To miłość mówi: twojego. To Bóg nie jakikolwiek, ale twój o człowieku! W tem jednem słowie cała miłość. I ty też: z całego twego.

Z calej twojej istoty, o człowieku!

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ze wszystkich sił twoich wyrażnie odnosi się do osoby i nie znaczy osobnej władzy, ale powiada, żeby w każdej z trzech władz, osoba kochała całą swą siłą. Mistyka str. 15.

Bóg się tobie oddaje: On twój! I ty Mu się oddasz: I ty będziesz Jego! Jak On tobie, tak ty Jemu.

I ta milość jest twoim końcem, ty dlatego żyjesz. Patrzże, abyś dlatego żyl.

Więc zastanówny sie nad warunkami.

I.

#### Co to jest miłość?

Spytajmy się dobrze, bo to konieczne pytanie. Jak Boga wielu niezna, nie wie, jaki jest Bóg prawdziwy, tak i miłości wielu niezna, jaka prawdziwa?

Jest to oddanie się. — Oddanie się wzajemne między kochającymi: Ja Jego a On mój.

Ale zobaczmy dokładniej.

Jest to najprzód stosunek między osobami, — a osobami o własnem prawie, sui juris.

I dlatego Bóg uczynił cudo: Stworzył istotę o własnem prawie.

Powiadam, że to cudo: Istota zależna, bo stworzona; a jednak wolna, mogąca rozporządzać sobą: być własnym Panem.

Bo milość tam tylko być może, gdzie wolność.

Tylko Bóg z konieczności jest miłością, bo z konieczności jest, i jest Panem swoim własnym i celem własnym.

Ale gdzieindziej koniecznie milość musi być wolną, bo tylko wolna jest milością — jest oddaniem się. I dlatego Bóg w swojej milości dla stworzeń jest wolny także.

Milość tedy jest oddaniem się dobrowolnem.

Ale jakiem? Calkowitem najprzód.

- 1. Calkowitość milości to oddanie się ślepe, bezwarunkowo przepaściste – ze wszystkiem i na wszystko.
- 2. Potem dlatego, że tamta osoba pragnie tego, bo kocha, kocha i oddaje się.

3. A więc dla zadowolenia, dla przyjemności tamtej osoby. Ktoś musi rozpocząć w milości.

O człowieku! Z tobą Bóg rozpoczął. Bóg pierwszy tobie się oświadczył, – że cię kocha i chce być kochanym.

A więc oddajże się w tych wszystkich warunkach.

Oddaj wszystko. Najprzód naturę, a potem osobę. To co masz — i to czem jesteś.

#### II.

### Miłość z całej natury.

Natura ludzka: to serce, umysł, wola.

 Kochać Boga z calego serca. Jako dobro.

Jako przyjemność jedyną i używanie.

2. Kochać Boga z calego umyslu.

Jako prawdę (znaczenie, wielkość, moc) piękność.

3. Kochać Boga z calej duszy (woli).

Jako świętość (prawą, sprawiedliwą, doskonałą).

Jako jedyne przykazanie i zakon. — Wola. Panowanie.

#### III.

### Miłość z całej osoby.

Można kochać Boga z całej natury, a jeszcze nie kochać z całej osoby.

Albowiem naturą kochamy naturę Bożą, a osobą osobę. Tam kochamy Boga jako rzecz, tu dopiero jako osobę.

I w rzeczy samej serce kocha jako dobro, ale dobro to rzecz. Jeżeli Boga jako dobro serce kocha dla swojej przyjemności, kocha swoją osobę nie Bożą.

Tak samo umysł z prawdą.

Tak samo wola z przykazaniem (świętością).

Co mówi Apostoł? »Gdybym mówił językami ludzkimi i anielskimi (z pełności serca usta mówią), a milości bych nie mial«. To do serca; może nie mieć milości, chociaż zdaje się.

»I chociabych miał proroctwo... tajemnice... naukę... wiarę, tak iżbych góry przenosił, a miłościbych nie miał: niczem nie jest«. — To do umysłu; może nie mieć miłości, chociaż zdaje się.

»I choćbych... majętności rozdał na żywność ubogim (miłość bliźniego)... i choćbym wydał ciało moje tak iżbych gorzał (miłość Boga) a miłościbych nie miał, nic mi nie pomoże« (1 Kor. XIII, 1—4). To do woli; zdaje się że kocha Boga i bliźniego, ale to może zdawać się tylko. — Może nie być miłości: »a miłości bych nie miał«. — A wtedy co? »Niczem nie jest, nic mi nie pomoże«.

To jest, że wtedy ja, osoba moja, ponieważ bez milości, nic nie jest i nic nie ma, — bo niema i nie jest milością.

Cóż tedy jest milość z calej osoby?

V Powiedzieliśmy: oddanie się i oddanie swego ja, prawa do siebie samego, do swego pragnienia, myślenia, działania, do swego istnienia. Jestto wyjście z siebie, i przejście, zatopienie się, utonięcie, zgubienie się w osobie ukochanej, w Bogu.

»Oddać tedy Bogu i to, co mamy i to, czem jesteśmy, naszą osobę: Naszą naturę, to jest nasz rozum — nasze myśli, naszą duszę — naszą wolę, nasze serce — nasze uczucia. — Ale oddawszy to wszystko Bogu, już to wszystko do nas należyć nie będzie. — Oddać a zachować sobie — to złudzenie. Nie mamy już prawa tem wszystkiem rozporządzać. Mogę zwrócić moją myśl, moje chcenie, moje uczucie ku czemu innemu a nie ku Bogu, wtedy tylko, gdy On mi to nakazuje lub pozwala. Ale oddawszy naturę swą Bogu, trzeba oddać i nasze ja, naszą osobę« ¹).

In me manet, et ego in eo.

We mnie mieszka, a ja w nim.

Warunkiem do tego: Abneget semetipsum. Niech sam siebie zaprze.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Życie z Boga, który stał się prawdziwie moim końcem, i już zaczął być początkiem nowego życia. Nie tylko dla niego, ale i z niego żyję. W nim i z niego dla mnie jego przyjemność, jego chwała, jego wola, — jego istnienie, — i we wszystkich i we mnie samym.

Tysiąckroć szczęśliwa dusza, która to zrozumiała, — najszczęśliwsza, kiedy temu odpowie.

### 2.

# Jezus pośrednik.

1. Idzie o to, aby stworzenie — osoba — stała się jedno z Bogiem w Duchu Świętym.

I to się dzieje przez Syna.

Druga Osoba Przenajświętszej Trójcy, sama zrodzona przez Ojca, stworzywszy z niczego inne osoby, rodzi je potem w synów, udzielając im natury Bożej i czyniąc je jakoby drugiemi osobami siebie samej.

I dlatego stała się człowiekiem, by to dzielo możebniejszem uczynić (Tu przychodzi nauka szczególniej Suareza, że Słowo Boże w każdym razie, czyby człowiek upadł, czy nie, stałoby się człowiekiem).

2. — Jezus Chrystus: Bóg-człowiek. — Co to znaczy? Jedna osoba a dwie natury. To jest: Tenże sam Jezus jako osoba z jednej strony jest (wie się, czuje się, żyje) Bogiem; z drugiej strony jest (wie się, czuje się, żyje) człowiekiem.

Zjednoczenie najsilniejsze, niewymowne.

Malżeństwem nazywają je Ojcowie Święci i nauka katolicka, żeby właśnie wyrazić wielkość i siłę tego zjednoczenia.

Malżeństwo dwóch natur w jednej osobie.

3. Jezus: Zbawiciel. Zbawiciel nasz.

Jakim sposobem? Oddając nam swoją naturę ludzką.

Oddał ją dla wszystkich na krzyżu. Dla każdego w szczególności w Sakramencie.

Każdy, kto przyjmuje od niego jego naturę ludzką staje się jedną z nim naturą.

To znowu malżeństwo; tak ten związek jest ścisłym i wielkim.

To malżeństwo jest dwóch osób w jednej naturze.

(Tak jak w Chrystusie samym było dwóch natur w jednej osobie).

Oto jest jedyny przedmiot naszej milości i życia.

Jezus, a przezeń Bóg.

4. Taki winien być stosunek z Chrystusem a przezeń z Bogiem. Stosunek milości największej. — Bosko-ludzkie małżeństwo. (Są różne stopnie. Nie wszyscy powołani do najwyższego; ale treść jest ta sama).

Et erunt duo in carne una. — Dwie osoby w jednej naturze.

Sacramentum hoc magnum est; ego autem dico in Christo et in Ecclesia (et in anima).

Aby tedy zadość uczynić milości Bożej, według tego zakonu malżeństwa, człowiek powinien się wyzuć z własnej natury i ze wszystkiego, co z niej rodem, lub w nią z naokoła wchodzi. I jak milość Boża pokazała się w tem, że Słowo stało się ciałem (In hoc apparuit charitas Dei... sic Deus dilexit mundum), że Osoba Boża wzięła naturę ludzką; tak milość człowieka w tem się pokaże, że jego osoba, swej natury się pozbywszy, weźmie naturę ludzką Osoby Bożej.

3.

# O naturze i osobie ludzkiej.

1. Rozróżnić naturę od osoby. To rozróżnienie niezbędne do wszystkich kwestyi wewnętrznego życia. Natura jest prin-

cipium quo, osoba principium quod. Natura jest zbiór wszystkich władz człowieka; osoba jest to, co je wszystkie trzyma w jedno, ich środek spólny, który je wszystkie ma, posiada, i przez nie działa.

Natura jest to, co człowiek ma.

Osoba, czem człowiek jest.

Trzy są główne składniki natury: ciało, duch i dusza (odwolać się do osobno wyłożonego odzuaczenia duszy i ducha) — trzy główne władze: czucie, rozum i wola.

Osoba odznacza się jednem imieniem: ja, które w sobie tyle znaczy, co z drugiej strony cała natura; jest ta sama natura wewnątrz, w sobie jakby powtórzona i zatwierdzona. Tę naturę tedy trzeba odstąpić Jezusowi, a w swej osobie powtórzyć jego osobę.

2. Natura nasza przed upadkiem była nicestwem, sama z siebie; ale obdarzona z łaski zdolnościami tego połączenia.

I to byla nadnatura. Osoba byla niewinna, synem Bożym.

Po upadku natura pozostała nicestwem, ale pozbawionem tych zdolności (nadnatury). A natomiast pastwą zepsucia, zlego.

A osoba winna - synem gniewu.

Chrzest zaszczepia w nas ową nadnaturę (przywraca zdolności do Boga). Osobę oczyszcza od winy. — Znowu syn Boży.

Ale jednak w naturze pozostawia zepsucie, złe, już teraz materyalne tylko.

Prawidło. Tego zlego materyalnego nigdy nie brać za zle moralne, nie oburzać się przeciw niemu (ono zostało z Woli Bożej); ale walczyć wiernie.

3. Osoba tedy nasza siedzi pośrodku między naturą a nadnaturą (tamtej zwykle wejście przez ciało, a tej przez ducha).

Natura przeszkadza połączeniu się z Jezusem. Nadnatura jest tym środkiem, który nam dany do połączenia.

Trzeba tedy naturę zabijać i przyprowadzać do śmierci. Trzeba nadnaturę, łącząc z naturą Jezusową, ziszczać, potęgować i przez nią zastąpić naturę.

To zadanie osoby.

4. Osoba działa za pomocą sily.

W naturze swojej ma potrójną silę: silę uczucia, silę rozumienia i silę chcenia.

W nadnaturze ma także potrójną: silę wierzenia w prawdy nadprzyrodzone; silę pragnienia dóbr nadprzyrodzonych; silę woli i chcenia Boga samego: wiarę, nadzieję i milość.

Trzeba, aby osoba (principium quod) wiedziała swój stosunek z siłą (principium quo).

Przedewszystkiem trzeba, aby wiedziała, że siła naturalna nie nie może co do Boga (w rzeczach nadprzyrodzonych). Powtóre, że siła nadnaturalna nie jest jej, osoby (tak, jak naturalna), ale dana jej tylko do użytku, i zawsze zależna od Dawcy.

Stad wypływa:

1. Że trzeba wziąć się do zniszczenia natury z jednej strony, do ziszczenia nadnatury z drugiej strony (co jest zadaniem osoby) nie siłą naturalną (jak bardzo wielu czyni), ale jedynie nadnaturalną.

Przykładem objaśnić. Robić akty heroicznej abnegacyi tak odrazu, posłyszawszy o nich.

Robić akty wiary, nadziei i milości na kredyt.

2. Że (ponieważ siła nadprzyrodzona zawsze zależna od Dawcy) nie trzeba do tego używać samejże siły tej nadprzyrodzonej od samego siebie. — Wtenczas pokazywalibyśmy, że mamy tę siłę za naszą własność, i że myślimy, że ją w każdej chwili mamy na zawołanie. Samo zresztą takie używanie niezależne jest jakoby świętokradztwem.

Trzeba koniecznie wiedzieć, że za siłą nadprzyrodzoną jest Dawca, od niej nierozlączny, i że trzeba jej używać z nim we dwoje.

Jest jedna siła (principium quo), ale dwóch używających (principium quod): Jezus i ja.

Ale Jezus jest w tem używaniu *pierwszą* osobą, a moja drugą. Od niego wszystko zależy. Samaż moja spółczynność od jego czynności.

Nota. Chociaż ta spółczynność jest prawdziwa spółczynność, nie bierność, kwietyzm.

Następstwo. Zabicie własnej czynności, niezależnej.

### 4.

## Zepsucie serca.

Życie serca jest w połączeniu z Dobrem. Ale tem prawdziwem Dobrem jest Bóg. Grzech serca jest zerwaniem tego połączenia; stąd zepsucie jego i trzy względy tego zepsucia:

- 1. Co do przedmiotu i końca.
- 2. Co do wsobu i początku.
- 3. Co do aktu i polaczenia.

Przedmiotem zewnętrznym, jest przedmiot poza Bogiem. Jest nim świat i to potrójny: 1. materyalny, 2. idealny, 3. osobisty.

Początkiem jest potrzeba serca pociechy, zadowolenia, rozkoszy i ta jest potrójna:

- 1. Przez zmysły.
- 2. Przez wyobraźnię.
- 3. Przez samo serce.

Aktem jest zjednoczenie zdolności, potrzeby serca z przedmiotem, a szczególniej wynikle stąd przywiązanie.

- 1. Przywiązanie do Realu.
- 2. Przywiązanie do Idealu.
- 3. Przywiązanie do Osoby.

### I. Życie poczuciem (zmysłami).

To życie odbywa się przez zmysły na zewnątrz.

Przedmiotem jest owoc zakazany pod tym pierwszym względem: aspectu delectabile, »na wejrzeniu roskoszne« (Genes. III, 6).

Przedmiotem tedy jest materya (zamiast Jezusa). Końcem: szukanie słodyczy, smaku, pociechy. Siłą łączącą: pożadliwość zmysłowa, lubieżność (voluptas).

Charakter ogólny: cudzołóztwo. »(Falszywy związek).

Wszelki stosunek serca z jakimbądź przedmiotem poza Bogiem, bez względu na Boga, bez Jego woli, a tylko dla przyjemności — jest cudzołóztwem« 1).

Za tem wszystkiem jest ja (ja czujące).

Trzeba zniszczyć to życie — ale na końcu zniszczyć to ja mieczem obrzydzenia i wstrętu.

1.

#### W materyi surowej.

Materya surowa albo też zmysłowa jest ta szczególnie, której się dotykamy. Odpowiada jej zmysł dotykania i smaku. Jej to najprzód można oddać uczucie i serce.

Co za obrzydliwość! A co za nieszczeście!

Strach mówić o samem plugastwie. — Odbiera rozum i odbiera wolę. Niewola równie ciężka, jak szkaradna.

Strach i mówić o tem. Lepiej nie mówmy idąc za radą Apostola: »A porubstwo i wszelka nieczystość... niechaj nie będzie ani pomieniono między wami, jako świętym przystoi« (Efez. V, 3).

Dziękujmy Bogu, żeśmy uwolnieni!

Ale jest pożadliwość.

Jakkolwiek śpi lub obumarła, jest cala.

Że nie wybucha, to skutek działania w nas łaski Bożej, a nie nasza zasługa.

Więc przyznać się, że jest, i uczuć jej sprosność, obrzydliwość, zgrozę.

I na tem oprzeć obrzydzenie siebie.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Uwaga. Nie powinien ten wyraz w Mistyce nikogo razić. Oto co pisze Biskup Laneau "De deificatione justorum" pag. 423: "Aegyptii Monachi, de quibus tamen scriptum est, quod communis illorum esset sententia, spirituale adulterium admitti si, vel momento, oculos a Christo quis avertisset" (Przyp. wyd.).

Mamy obrzydzić siebie; bo nasza natura nie lepsza od tej jawnogrzesznicy, którą palcami wytykają.

Na dowód są nasze pokusy. Czasem aż rozum się zaćmi, czasem aż serce drgnie. Bóg tak dopuszcza, aby nam dać poznać cośmy zacz.

Wiele dusz chciałoby być niepokalanemi, — to pycha. Zwykle składają pokusy na dyabla. I słusznie; ale ouby nic nie mógł, gdyby w nas nie znalazł grunt zepsuty. Jesteśmy jak kałuża, woda stojąca, zepsuta. Póki ją zostawia się w spokoju, nie cuchnie; ale tylko poruszyć, a zaraz wychodzą bomble i gazy śmierdzące. Dyabeł jest jak ów kij, którym tę kałużę się porusza. Niebezpieczna to rzecz nie wiedzieć o tem. Zostaje się wtedy w falszu. I co z tego wynika? Wierzcie długiemu memu doświadczeniu. Pokusy, odrzucone z wysokości naszej nietykalności duchownej, powracają z większą siłą i z większem prawem. Tylko upokarzając się i uciekając do Boga, można je zwyciężyć. Nieszczęście w tem, że dusze te nie chcą się upokorzyć, bo falszywie mniemają, że upokorzywszy się, przyznałyby sie do grzechu ).

Korzystajmy, i raz jeszcze na tem oprzyjmy obrzydzenie siebie.

Ale i nie tak daleko idac.

Jedzenie, picie, szukanie wygody ciała, przyjemności niby dozwolonych, czy nie to samo? Albowiem jemy dlatego, że smakuje. Robimy inne rzeczy dla pociechy, dla smaku.

Cudzolóztwo z Materyą zmyslową.

Alboż to nie jest lechtanie zmyslowe?

Szukanie przyjemności w Materyi, a nie w Jezusie i nie w tem, co on dla naszego serca zostawił? — To właśnie cudzolóztwo.

(Dać prawidło w jedzeniu i piciu:)

Jedzmy i pijmy z przyjemnością, ale nie dla przyjemności. — Można z przyjemnością, bo takową P. Bóg przywiązal do tej czynności, inaczej snać nie używalibyśmy pokarmu. Używać tedy go potrzeba w celu utrzymania życia, a jak raz

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

to czynimy w tym celu i dopóki w tym celu, może być i przyjemność. Jak tylko ten cel (utrzymania życia) ustaje, natychmiast sama przyjemność staje się celem; a wtenczas nie wolno. Wtenczas jestto zwierz, który chłypie z koryta.

Jemy, abyśmy żyli; nie zaś żyjemy, abyśmy jedli.

»Pokarm jest niezbednie do życia potrzebny i P. Bóg dla tego doń przywiazał przyjemność, aby ludzie nie zaniedbywali tej funkcyi, koniecznej do utrzymania przy zdrowiu i sile ich istoty. Nie możemy więc wyrzekać się tej przyjemności, boć ona jest pomimo naszych protestów; owszem trzeba ją przyjąć jako Wolę Bożą z wdzięcznością; ale powinniśmy zawsze pamiętać, że jemy li tylko, aby żyć, a nie żyjemy, aby jeść. Tymczasem codziennie widzimy ludzi, i to Panu Bogu oddanych na slużbę, którzy rano wstając myśla o śniadaniu; wziąwszy się do pracy myślą o obiedzie; a potem znów o kolacyi; i tak cale życie przepędzają, rachując na odstępy od jedzenia do jedzenia, a nie od modlitwy do modlitwy. Jestto gruba nieczystość i poprawić się z niej koniecznie trzeba dla dwóch głównych powodów: pierwszy, że usposabia w szczególniejszy sposób do cięższej jeszcze nieczystości, a drugi, że jest absolutną przeszkoda do życia wewnętrznego i nadprzyrodzonego. Jakże może Pan Jezus mieszkać w sercu, które wciaż tylko myśli o jedzeniu? Trzeba wiec te sklonność umartwiać: naznaczyć sobie pewne ścisłe granice w jedzeniu i nigdy ich nie przekraczać bez powodu 1)«.

Ten sam charakter cudzolóztwa leży i we wszystkich innych przyjemnościach w zetknięciu się z Materyą doświadczanych, jeżeli ich szukamy nie w innym celu, jedno w celu przyjemności.

(Tu także przychodzi tak nazwany skąpiec. Jestto zakochanie się jakoby sercem w złocie. Auri sacra fames. Gdzie jest skarb twój, tam i serce twoje jest. Ubi est thesaurus tuus, ibi et cor tuum erit. Cudzołóztwo swego rodzaju z kruszcem twardym, zimnym).

Oddajemy serce materyi: Ubi est thesaurus tuus.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Nolite solliciti esse animae vestrae.

Nasze ja, które na to zezwala lub gotowe zezwolić.
 W tem największe zle.

Albowiem to, co najgrubsze, najsprośniejsze wchodzi do glębi i zaraża samo dno naszego jestestwa.

Wtedy to samo ja nasze staje się zmysłowe.

To ja zmyslowe jakie obrzydliwe! Homo animalis. Zwierz istny.

Owszem gorzej od zwierza. Boć zwierz przecie nie ma poznania, rozumu, duszy nieśmiertelnej.

A więc ratunek? Ratunkiem obrzydzenie.

Szczere, glębokie, prawdziwe obrzydzenie, jak do zgnilizny, smrodu, zepsucia; owszem jakby do istoty żywej, wiejącej a siejącej dokoła zgnilizne i zaraze.

2.

#### W materyi uwzorowanej.

Materya uwzorowana, jakby uduchowniona, jest ta szczególnie, która się nam przedstawia w świetle, we wdziękach, w tonach i w zapachach. Odpowiadają jej zmysły wzroku, słuchu i powonienia.

Uczucie nasze wchodzi przez te zmysły w obcowanie z materyą. Tu materya przedstawia się pod postacią natury. Uderza na nas przez zmysły, a potem przez imaginacyę całe czarodziejstwo przyrody i wywoluje w nas odpowiednią poezyę uczucia.

I to w rozmaity sposób.

- a) Najprzód będzie to sama natura przez światło do wnętrza wchodząca, jej przeźroczystość, jej wdzięk, jej malowniczość, wschód lub zachód słońca, światło księżyca, chłodzący wiew powietrza, wonny oddech kwiatów.
- b) Następnie będzie to obraz natury przez sztukę oddany,
   o ile ona tylko naturę oddaje: malowidła, ruiny, posagi, —
   ogrody, budynki, a choćby i to inne malowidło i rzeźbiar-

stwo, którem jest poezya i inne ludzkie żywe sztuki, o ile zawsze nature tylko malują.

- c) Będzie to nareszcie glos natury, zacząwszy od prostego śpiewu ptasząt aż do najglębszych akordów muzyki. Cala muzyka ze wszystkimi czarami swymi, o ile znów przez nią natura jedna przemawia.
- Bo o ile to wszystko może być do Boga zwróconem, Boga mieć za pierwszy powód, za myśl i podstawę odniesienia, za cel nareszcie, o tyle nie będzie i już byćby nie moglaowem cudzolóztwem serca.

Ale niestety, to rzadkie. Tamto prawidlem.

»Karmi się tem wszystkiem dla przyjemności, jaką się znajduje, bez żadnego innego słusznego celu. Jest cała szkoła poetów, malarzy i kompozytorów, którzy innego celu sobie nie zakładają, jak tylko olśnić oczy, pieścić uszy. Sztuka dla sztuki jest absurdem, nawet w oczach samegoż rozumu. Sztuka musi służyć szłachetniejszym natchnieniom człowieka, musi go podnosić ku Bogu. Nie myślcie, byście za każdym razem, co się oddajecie sztuce dla przyjemności tylko, już grzeszyli. Nie, to nie grzech — ale niedoskonalość 1)«.

I to wszystko wchodzi do ja; i ja nasze staje się takiem. I znowu obrzydzenie; bo to endzolóztwo.

3.

### W materyi uosobionej.

Kiedy tak materya, czy w jednej, czy w drugiej postaci, przez zmysły przejdzie do uczucia, i aż do serca, wtedy serce ze swem uczuciem staje się jej mieszkaniem. To co je zapelnia, jest też Materya.

Wtedy samo uczucie staje sie jakoby Materya, tak jak Materya stala się uczuciem. Ta jest tedy Materya poczuta, która nazywamy uosobiona.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Kto z kim przestaje, takim się staje. Uczucie stalo się Materyą.

Wtedy staje się sobie samemu, to jest uczucie w naturze uczuciu w osobie, przedmiotem dalszego uczucia. Uczucie, o ile w osobie, krąży około własnego uczucia, o ile w naturze i niem żyje.

»Są osoby, co powiadają: Lubię kochać, czuć. Przedłużają swoje uczucia, myślą o nich, całe niemi są zajęte. Są ludzie, co żyją i zajmują się li tylko swemi uczuciami, albo radosnemi, albo żałosnemi, gmerają w nich i krążą koło nich 1)s.

Cóż jest innego cała poezya liryczna, z tego naturalnego źródła płynąca? Jestto rozmazywanie się i rozpływanie uczucia nad własnem uczuciem. W pierwszem prosto odebranem uczuciu jest przedmiot życia, w drugiem refleksyjnie do pierwszego obróconem jest to życie falszywe, samo przez tę poezyę oddane. Ale to i bez poezyi się dzieje.

Ten nowy przedmiot życia jest nowym Bogiem jego, nowym balwanem, w każdym razie nowym przedmiotem cudzołóztwa.

Serce samo przedmiotem życia naszego Ja.

Jaki przedmiot obrzydliwy. Bo czemże jest to serce? Plugastwem.

Jakie więc szkaradne cudzolóztwo.

A to bieda, że i końca temu lichu niema. Bo wtedy uczucie rozdziela się na dwa bieguny, które się ciągle przyciągają i odpychają, i tą grą wzajemną żyją czyli raczej trawią się bez końca. Jestto nowego rodzaju fiksacya. Owszem, fiksacya nic innego nie jest.

To ja czujące siebie w calej sile;

Odnoszące się swojem uczuciem do siebie, czyli raczej do tej materyi, w którą przeszło za pomocą serca samego i którą się stało;

To ja zepsute, które się cale stalo materyą. Co za sromota, co za hańba, co za obrzydliwość!

- to zniszczyć.

<sup>&#</sup>x27;) Z zapisków słuchaczy.

I tu znowu przez Obrzydzenie.

Przez obrzydzenie, wstręt, ckliwość, bo to cudzolóstwo, i to najobrzydliwsze: z sobą samym.

Ach jakaż powinna być gląb tego obrzydzenia siebie samego, jaka sila, jaki ogień pożerający!

Więc postanowienie.

Najprzód poznać, że to wszystko Materya pod temi wszystkiemi barwami, licami, pozorami, bo się zwykle tego nie wie.

Potem, że to błoto, zgnilizna, gnój, swad.

Następnie, że oddanie się temu, to cudzolóztwo.

Więc koniecznie obrzydzić; najprzód przedmiot.

Ale przedewszystkiem serce i ja.

(Prosić o to).

A nareszcie podnieść oczy do Jezusa. On się dla nas stal materyą nawet: Ciałem. I westchnąć, by wybawił nas przez swoją materyę od tej materyi.

5.

# Zepsucie Serca.

### II. Życie wyobraźnią.

Pierwsze życie uczuciowe było przez zmysły na zewnątrz; drugie jest przez wyobraźnię na wewnątrz.

(Ten drugi wzgląd życia uczuciowego jest jakby umy-słowo-zmysłowy).

»Wyobraźnia jest dobrą i pożyteczną, kiedy jest na usługi rozumu i kiedy jej używamy, aby prawdę przyodziać w jaśniejsze szaty; inaczej jest szkodliwa, bo wyczerpuje siły umysłowe i odciąga je od prawdy; i z tego względu powinna być wciąż

na wodzy trzymana. Zajmuje się ona zwykle rzeczami, które były, które będą, albo nawet takiemi, które nigdy nie były, ani będą, i są po prostu fikcyą bezzasadną. Temi fikcyami wyobraźnia obudza w nas satysfakcyę, przyjemność, zajęcie. Układamy sobie sceny, podczas których czujemy gniew i oburzenie; odpowiadamy zwycięzko na fantastyczne zarzuty i gromimy mniemanych oszczerców. Tworzymy projekta i pracujemy fantazyą nad ich wykonaniem tak gorliwie, jak gdyby rzeczywistemi były. Przypisujemy innym osobom zamiary, których one nigdy nie miały i wskutek tego popełniamy nieraz prawdziwe grzechy nienawiści i zemsty. W końcu, gdy puścimy wodze naszej wyobraźni i pozwalamy jej samopas i luźnie bujać, po długich zakrętach i manowcach wprowadza nas w bloto nieczystości zmysłowej. Tak się zwykle kończą te powabne wycieczki 1)«.

Przedmiotem jest świat urojony: owoc zakazany, pod drugim względem: pulchrum oculis, »piękne oczon«.

Sila ta sama naturalna: tam panująca w zmyslach, a tu w wyobraźni.

Charakter ten sam: szukanie poza Jezusem przyjemności, smaku, słodyczy; ale tu wewnętrznej, wymarzonej.

Końcem zawsze pociecha, zadowolenie serca.

Tylko przedmiot inny: tam rzeczy zewnętrzne, rzeczywiste, a tu wymarzone, choć zawsze zewnętrzne, to jest podobne do zewnętrznych.

Jestto jednem słowem: Cudzołóżtwo z sennem widmem. Najprzód wystawić obowiązek panowania rozumu nad wyobraźnia.

Przyczyna dla czego przemaga? Bo próżnia we wnętrzu. Dom nasz pusty, okna otwarte itd.

Niema Boga i milości.

A stad nie zajmuje rzeczywistość.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

#### Marzenia zmysłowe.

Nie mówmy już o plugastwach.

(Chociaż i te przychodzą. Tutaj zaś mają inny charakter, niż w poprzednim rozdziale: Tam lechtały uczucie zmysłowe; tutaj bawia wyobraźnie).

Obowiązek jest czuwania nad niemi, chociażbyśmy się na nie nie zgadzali.

Nie dosyć pogardzać; trzeba stanowczo wypędzić.

(Zwykle takie wyobraźnie zmysłowe biegają po glowach tych dusz, co albo zmysłowych uczuć nigdy nie znały, albo je zwyciężyły. Ich celem jest przyprowadzić te dusze do tego stanowczego zwycięztwa nad tem zlem).

Ale tymczasem upokorzenie i obrzydzenie siebie.

Następnie wyobraźnie o innych rzeczach zmysłowych — najrozmaitsze. Albo przypomnienia.

O jedzeniu, piciu; — wygodach. O calej materyi w jej wszystkich rodzajach i licach. Nareszcie o swem własnem uczuciu. A jeśli nie o tem, tedy o tych nawet rzeczach zewnętrznych: kobierce, kwiaty, świece, — ta gwiazdka, ten kwadracik itd., kiedy niema co lepszego.

Taki jest przedmiot. Wyobraźnia kolo niego pracuje i przedstawia go sercu. I długo, długo się kręci, niewinnie, bez pragnienia jeśli rzecz obojętna; inaczej budzi się. Tem samem pobudza silę naturalną w niem złożoną: silę pragnienia. Już żywiej serce bije, już chciałoby rzecz posiadać. — A to w celu, aby być zadowolonem.

Biedne serce, jeżeli się nie obaczy, wyciąga ramiona do sennego, wymarzonego szczęścia, i co popelnia?

Cudzolóztwo uczucia ze zmyslowym, sennym przedmiotem. Wiec obrzydzić. — Obrzydzenie.

#### Marzenia idealne.

Tam wyobrażnia lączyla się z dobrami zmysłowemi, tutaj z umysłowemi.

Dobra umysłowe są te, które umysł ceni: potega, wielkość, doskonalość, czcigodność, honor, zasługa.

Marzyć, że się je ma lub mieć będzie; lub też coby to bylo, gdyby się mialo?

Marzyć, że się może będzie (a może się już i jest?) bogatym, silnym, potężnym?

Rozumnym, uczonym, wymownym?

Uczciwym, zacnym, poważnym?

Mądrym spowiednikiem? Wielkim kaznodzieją?

Cnotliwym? Świętym?

I na pomoc temu marzeniu essencyalnemu, że tak rzekę, przywolują się rozmaite accidensa.

Oto, wystawia sobie, jak kogoś przekonywa niezbitemi argumentami.

Jak on to powie takie a takie kazanie, i już się cieszy. Ile to już on umie, a ile się nauczy.

Albo też martwi się, że nic nie umie; ale zawsze myśli

o rzeczach niepotrzebnych, marzy.

Jak to on zadziwi swoim dowcipem. Jak się wszyscy będą śmiali.

A choćby nawet swoją silą, swoją zręcznością i co to potrafi etc. etc. etc.

Uwaga. Nie mówimy tu o uczuciu, że już takimi jesteśmy, ale o marzeniu, żebyśmy takimi byli, choć przypuszczamy, i owszem, że takimi nie jesteśmy.

Jak człowiek chętnieby chciał być czemś podobnem, kiedy mu się myśl o tem przedstawi.

Wyobraźnia wtedy skrzętnie mu to maluje.

Tem samem przedstawia sercu i pobudza ową silę naturalną pragnienia.

To pragnienie tem latwiej się obudza, że przedmiot zdaje się dobry, niekiedy nawet święty. Owszem, tu, na polu nadprzyrodzonem, największe uludy. *Illuzye*. (Nad tem się zastanowić dłużej).

Biedne serce, jak się nie obaczy, zacznie pragnąć, ale tak samo z siebie, naturalnem pragnieniem.

amo z siebie, naturalnem pragnieniem.

I, rzecz dziwna! zacznie myśleć, że już ma!

Słuszna kara! za cudzolóztwo z falszem! (z umysłowym, sennym przedmiotem).

Ilu to ludzi mniema, że ma przymioty, a nieraz doskonaloście i cuoty, których i cienia w nich niema!

Więc się wzdrygnąć i obrzydzić. Obrzydzenie.

3.

#### Marzenia osobiste.

Wyobraźnia bierze za przedmiot dobro moralne, to jest wypływające ze stosunku z innemi osobami.

Tu przychodzą romanse.

1º Romanse o innych.

Są to jakoby osoby żyjące (chociaż zmyślone, ale nie przez nas samych, nie nasze marzenia), z któremi wchodzimy w stosunek żywotny, jakoby żyły, i dajemy im serce.

Ta potrzeba zapełnienia serca! Patrzcie, do czego prowadzi! Przyjmuje do siebie uczucia innych osób, choćby zmyślonych, żyje ich uczuciami i oddaje im siebie w niewolę.

Nie wzdryga się, owszem cieszy się.

2º Romanse o sobie.

Albo też projekta. Co mamy czynić?

Projekta, projekta! To dopiero pole!

Tu też przychodzą stosunki nasze żywe z innemi osobami, i ich z nami.

Przypuszczenia! Przypuszczenia! (z Przełożonymi, z podwładnymi — niechęcie, nieprzyjaźnie dla nas itd.)

»On na mnie patrzał złem okiem, źle o mnie prawdopodobnie mówił, — i do takich przypuszczeń będzie się przywiązywać ogromną wagę. Rzadki człowiek, u którego przypuszczenia nie wypełniają  $^3/_4$  życia. Stąd ile ruin, ile pomylek, często tysiąc razy gorszych, niż sama rzeczywistość. Człowiek jest swoim własnym katem, a narzędzie tortur — to imaginacya. Kiedym powiedział, że  $^3/_4$  życia zapełniają zwykle przypuszczenia, byłem zbyt oględnym. W rzeczywistości nie  $^3/_4$  ale raczej  $^9/_{10}$ . Straty są nieobliczalne. Człowiek na seryo, nie da się złapać na przypuszczenia i wymaga dowodów, zanim da wiarę czemu; ale fantasta sądzi jedynie według pierwszych wrażeń  $^1$ )c.

- 1. Przyjaźń innych osób, życzliwość ich (a w zlem znaczeniu i przywiązanie i ludzkie miloście).
- 2. Szacunek, cześć, podziwienie, poddanie się zdaniu i nauce.
  - 3. Posluszeństwo, poddaństwo woli.

Wyobraźnia marzy i wystawia sobie, że ma to wszystko, a przynajmniej mieć może.

- 1. Jak się cieszy tym np. stosunkiem, tą znajomością. Jakie plany na tem buduje. Jak go kochają!
- 2. Jak on to nauczy! Jak poprowadzil, a jak poprowadzi! jak zręcznie, a pomyślnie! Jak poradzi dobrze! Jak urządzi doskonale! Że też go nie słuchali, to za to cierpią.
- 3. Jakim będzie proboszczem! Jakim będzie przełożonym! A co, może i biskupem? Czemu i nie wyżej? A choćby i kanonikiem. A co będzie robił wtenczas. Ile on to dobrego zrobi!

Historye cale! Romause cale!

Za wyobraźnią serce cieszy się, że może mieć.

Zdaje się mu znowu, że nie jedno ma!

Idzie tak daleko, że stwarza sobie cale historye (niebywałych nawet) stosunków z ludźmi. Iste romanse.

»Jeden nauczyciel zastał był raz ucznia swego w łóżku o 2 po południu. Od rana marzył, jak się bije, jako general, w wojsku Don Carlosa 1)«.

Taki człowiek żyje swoją przeszłością: ciągle o niej myśli. Żyje przyszłością: ciągle ją sobie stwarza.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z zapisków słuchaczy.

Tylko o teraźniejszości nie myśli: bo jest rzeczywistością, a nie marzeniem.

A co to jest ten człowiek, ten, na którego teraz w myśli mojej patrzę? Nazywają go dystraktem. Dystrakt? To okropne imię! Bo w niem okropny wyrok potępienia. Dystrakt? To znaczy, że ten człowiek już pozbawił swój rozum władzy i panowania, a oddał rządy wyobraźni; to znaczy, że ten człowiek zgubił, zostawił z tylu rzeczywistość, a idzie naprzód za snami; znaczy, że myśli, że żyje, a on tylko marzy. Ach, zaprawdę, okropne to imię i rzecz okropna: dystrakt! To upior duchowny po nocach chodzący, po nocach swoich urojeń i w którego żylach ta jedna tylko krew krąży, jaką wyssie ze swoich widm sennych. Dystrakt to człowiek, którego serce przez wyobraźnię już się na zawsze połączyło z przedmiotem urojonym. To przywiązanie, na tej dziedzinie życia serca.

Sluszna kara! za cudzolóztwo z tym falszywym, wymarzonym, sennym przedmiotem życia.

A za ta główną idzie cały szereg następstw: Roztargnienia, niedbalstwo, lekceważenie, obojętność, nierozum, glupstwo, szaleństwo nawet.

Ach, tu dopiero obrzydzenie.

Charakterem tedy tego wszystkiego jest cudzolóztwo serca przez fantazyę (wyobraźnię) z wymarzonym, sennym przedmiotem.

Ocalenie: Poznać najprzód, że to sen. (Dym, mara, mgła, swad; — tak jak w zmysłach: bloto, gnój, zgnilizna, smród).

Powtóre: obrzydzić to sobie i powziąć wstręt. Obrzydzić ten przedmiot (prosić o obrzydzenie).

Ale następnie obrzydzić sobie i to serce nasze, o ile tam lgnie z natury, tę jego naturę (prosić o to).

Środek praktyczny: Czuwać, lapać się; — pytać się siebie za każdą razą: O czem ja myślę?

A nareszcie podnieść oczy do owego idealu najrzeczywistszego, który już możemy i powinniśmy przeczuwać w Jezusie naszym; — i westchnąć do Niego tymczasem.

# Zepsucie serca.

### III. Życie przywiazaniem.

Trzecie życie uczuciowe (nie jest już ani przez zmysły na zewnątrz, ani przez wyobraźnią na wewnątrz, ale) jest przez samo serce. Jego główną władzą: pożądanie.

Przedmiotem jego (nie są już ani dobra zmysłowe, ani dobra umysłowe; ale) są inni ludzie, inne osoby, a szczególniej serca. To jest osoby, o ile przez serca żyją i objawiają się. Owoc zakazany pod trzecim względem: bonum ad vescendum, »dobre ku jedzeniu«.

Sila laczaca, ta właśnie główna: sila pożądania, pragnienia. Końcem to samo: pociecha, zadowolenie, szczęście.

Charakter tenże sam: cudzolóztwo, ale cudzolóztwo z osobą, to jest z uczuciem, z sercem cudzem.

Jestto życie naszego Ja w sercu swojem, zajętem albo obcym przedmiotem, albo sobą w tym przedmiocie, swem uczuciem.

Lekarstwo: zawsze Obrzydzenie.

1.

#### Przywiązanie serca do realów.

Pierwszy sposób, którym serce daje swoje całe uczucie t. j. przywiązanie, jest bardziej materyalny, dotykalny, i jest wtedy, kiedy się niemi bawi.

Przyjemność, krotochwila z innych osób.

Ile tego rodzajów?

Gawędy nieskończone, w których uczucie nasze przedłużamy, że tak powiem, szukamy w niem i gmerzemy, i czerpiemy aż do dna, czy jeszcze czego w niem niema. Zabawy, odwiedziny, obiady, — najlepsze wszelakie sposoby zabicia czasu, a zabawienia (unudzenia) siebie, zawsze aby uczucie napelnić.

»Tym to sposobem można wytłómaczyć fenomen Niemców siedzących całe wieczory nad piwem i fajką i mówiących mało albo zgola nic. Chociaż na pozór są pogrążeni w apatyi, jednak tam się w nich odbywa jakiś proces wewnętrzny i tajemny wskutek tego, że wzajemnie na siebie patrzą i razem siedzą; czegoby w samotności nie bylo«¹).

Rekreacya potrzebna, ale...

Bale, tańce, — gdzie jeden drugiego chce swoją osobą zająć: wystawia siebie na tandet, i stosownie do tego ubiera się.

Zawsze pociecha, przyjemność, rozkosz.

Szuka się i szuka, i końca niema.

Już niema czego a jeszcze się szuka,

Układanie, nastrojenie swej osoby, aby zająć innych.

— A i w świętych rzeczach niekiedy ukryte podobne komedye!

We Mszy Ś., na kazalnicy i t. d. jakoby na scenie. W celu zajecia soba innych.

Obcowanie z kobietami, ale zewnętrznie jeszcze, bez przywiazania do osoby, tylko dla zabawy.

Zawsze ta chęć napełnienia swego uczucia tą najwykwintniejszą strawą, którą są osoby i uczucia innych osób.

Ale jest to przeciwnie dawać im swoje serce na strawę. Ono, biedne, niby to pożywa, a dostaje wewnątrz rozdęcia i zawrotu, z którego ginie.

A cóż dopiero kiedy się nie uda? Odwrotna strona: Zmartwienie (tyleż warte co i ono zadowolenie).

Jaka nedza, jakie obrzydzenie! Jaka przeszkoda do Boga.

»Tego samego rodzaju namiętnością, chociaż gwaltowniejszą jeszcze, bo się do niej lączy chęć zysku, są karty i gry hazardowe. Jeżeli dla samychże ludzi świeckich jest ona zgubną, cóż mówić o ludziach, którzy się stanowi duchownemu oddali.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Tak bowiem absorbuje i pożera wszystkie władze człowieka, że gdy z tą namiętnością skrzyżuje się obowiązek, to rzucamy obowiązek, aby się oddać zabawie. — Przejeżdżałem raz przez miasto, gdzie przed paru dniami zdarzył się następujący wypadek. U jednego kanonika czterech księży grało w wista. W tem z sąsiedniej wioski przybiega posłaniec z doniesieniem, że powóz przejechał jakiegoś człowieka i że jest umierającym. A z której parafii? zapytano. — Z tej a tej. — A to nie nasza. I żaden się od stolika nie ruszył. Człowiek tymczasem umarła 1).

I tu zstapić do ja czującego się w takim przedmiocie czucia.

I to ja obrzydzić.

2.

#### Przywiązanie serca do ideałów.

Serce daje powtóre cale uczucie swoje t. j. przywiązanie, w sposób, że tak powiem, idealny.

Tu przychodzą najprzód sympatye i antypatye.

To są romanse na jawie. Jedna strona przywiązuje się do drugiej często bez racyi, bez celu, bez nadziei żadnej, tylko dla raz powziętego uczucia i dla zapełnienia jego.

To psie natury i psie przymioty. Tylko że w tym biednym czworonogu to jest zaleta, a w człowieku sromotą.

(Tacy słudzy względem państwa, klienci względem patrona, zwolennicy jakiegoś bożyszcza popularnego, adoratorowie jakiegoś innego, podlejszego jeszcze bożyszcza).

Ile z tego następstw!

Cale życie zwichnięte, zmarnowane z uczuciami, które nie przynoszą życia i swobody, ale niewolę i konanie.

Jestto jakoby oddać swe serce na pożarcie robakom.

Kto w tem leży, ten nie może iść ku Bogu.

— Lecz coś podobnego dzieje się na samem polu nadprzyrodzonem.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Można powiedzieć, że żywoty świętych, tak jak zwykle są pisane, nie wiele różnią się od romansów, a przynajmniej od romansów historycznych. "Żeby świętego w jego słabościach opisywali, byłoby lepiej np. jak Ś. Teresa siebie opisywala.").

Tam pisarz ubiera po swojemu swego bohatera. Ci co go czytają, jeszcze bardziej go przestrajają po swojemu. I jak się biorą sami do życia duchownego, podług takiego swojego idealu, układają swoje uczucia, zasady i t. d. i tak żyją. Są w niewoli falszywych świętych, balwanów serca swego.

Albo też znajdą tu jakiego świętego żyjącego: jakiegoś spowiednika, jakiego dyrektora, i jemu na ślepo oddają swoje uczucia, serce, a za niem i osobę, i gotowi pójść za nim choćby na stos, i choćby na herezye.

Psie natury i psie cnoty.

Služba Boža nie zna enót takich i do slug takich nie przyznaje się.

A to wszystko bląd uczucia, nieporządek uczucia i wiemy jaki: Cudzolóztwo.

Przedmiotem jest inna osoba, ale jako nasz Ideal.

Przywiązanie też do osoby, jako do idealu.

I to wziąć glębiej w samem ja czującem się.

Jest bowiem tu ostatnim gruntem to ja, najprzód czujące, a potem czujące się. Czujące ten falszywy przedmiot swego czucia i czujące się w nim. I tem żyjące.

To swoje ja takie (to jest coś podobnego czujące, i czujace siebie w tem) obrzydzić.

3.

## Przywiązanie do innych serc jako osób.

Serce daje nareszcie swoje uczucie innym osobom w sposób zupełnie sercowy, uczuciowy.

Jest wtedy, kiedy się do nich przywiązuje, aby się cieszyć ich przywiązaniem, ich uczuciem.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Straszne słowo: Przywiązanie! To dopiero niewola. Rozróżnić dobrze przywiązanie od milości.

»Zwykle te dwie rzeczy są uważane za jedno w pojęciu ludzi światowych; nie dziw więc, że stąd tyle zamięszania w stosunkach wzajemnych.

Milość jest poświęceniem, oddaniem się zupelnem, bez względu na to, czy przedmiot ukochany, to jest osoba ukochana, odpowie na tę milość czy nie. Przywiązanie zaś oddaje się wprawdzie, ale w zamian za to chce konieczuie także wziąć. Do ut des, oto zasada przywiązania. Jestto więc niczem innem, jak tylko kontraktem. Milość jest zawsze szczęśliwa, bo jej szczęście zależy na tem, aby się oddać; przywiązanie zaś jest nieszczęśliwe, gdy druga strona kontraktu nie dotrzymuje, nie chce odpłacić za to co wzięła. Stąd owe wszystkie desperacye milośne. Kiedy zasłyszemy, że ten lub ów zabił się albo zwaryował z milości, możemy sobie powiedzieć: zabił się, zwaryował z samolubstwa. Siebie tylko kochał i chodziło mu o to, że nie dostał czego żądał. Sam wyraz kochać się oznacza, że zakochani siebie tylko w drugich osobach kochają.

»Tak nieraz i matka pytając się wciąż dziecka: Czy ty mnie kochasz? daje najdotykalniejszy dowód samolubstwa. Samolubstwo w matce! Myśl sama nam jest wstrętną; a jednak tak jest. Kochając bowiem swe dziecko, żąda od niego podobnejże zapłaty, a jeżeli jej nie znajduje gniewa się, odpycha dziecko od siebie, i narzeka na jego samolubstwo i niewdzięczność. Oj, nie w dziecku to samolubstwo! Poznaje ono instynktem, gdzie prawdziwa miłość i na nią odpowiada; ale poznaje także i samolubstwo, i zwykle też na nie chłodem odpowiada, nawet sobie z tego nie zdając sprawy.

Dodajmy, że Bóg jeden może być przedmiotem milości bez granic. Ludzkie serca stworzone są dla Boga i nikomu nie mogą być oddane jedno Bogu i dla Boga. Kto komu poza Bogiem swe serce odaje, zbrodnię popelnia przeciw Bogu. Kto serce czyje przyjmuje dla siebie, jeszcze większą popelnia zbrodnię, gdyż stawia się na miejscu Boga: owszem czyni się Bogiem tego, którego serce przyjmuje. Nikt bowiem niema prawa do serca ludzkiego jedno Bóg.

4

»Więc miłość jest zbrodnią? — Bynajmniej. Owszem, najpiększym aktem, jaki może być między osobami. Ale ma być taką, żeby dać osobie ukochanej Boga ze wszystkiemi jego dobrami i skarbami. Ponieważ moje serce należy do Boga i Bogu powinno być oddane, więc serce moje oddaję osobie ukochanej razem z Bogiem. Ten jest prawdziwy znak miłości, że nie daje swego własnego, gołego, zepsutego, zgniłego serca, ale daje Boga, w którym jego serce jest odrodzone, odnowione, a wszystko czyni i poświęcić się gotów, byłe tylko tej osobie dać Boga. Sam zaś od tej osoby nie w zamian nie żąda, nawet niewdzięcznością się nie zraża. — A więc taką ma być miłość nadprzyrodzona? Tak jest. — Nasza miłość powinna być nadprzyrodzoną i taką, bośmy nie zwierzęta, ale chrześcijanie i do rzeczy nadprzyrodzonych stworzeni.

»P. Bóg, aby serce oczyścić, pozbawia je przedmiotów, do których się przywiązało. My tych katastrof nie rozumiemy i cierpimy strasznie. — Szukamy przyjemności, zadowolenia w miłości, a P. Bóg odbiera nam osoby tak przez nas ukochane. Szczęśliwe te dusze, które to rozumieją, przyjmuję te ciosy i z nich korzystają. Ale jak to trudno przychodzi! I to dowodzi jak głęboki to nieporządek: przywiązanie«¹).

Rozmaite rodzaje takiego przywiązania.

1. Przywiązanie do rodzeństwa o ile jest tą niewolą serca, wiążącą swobodę ku Bogu i rzeczom Bożym.

»Kto nie porzuci ojca, matki i t. d.«

Ta slabość serca: dlatego, że nas kochają (nibyto!). Co za obrzydliwość: mnie kochają!

To związanie często przez pochlebstwa tylko, nie bezkorzystne.

2. Przywiązanie do żony.

Do plci niewieściej, niby pobożnej.

Owe przyjaźnie niby duchowe.

Owo cieszenie się jedno drugiem! Okropne!

Zrozumiejmy się w czem jest obrzydliwość i okropność. W tem cieszeniu się jedno drugiem. Bo wtedy jedno dla dru-

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

giego jest bożyszczem. To co jest nicestwem, nędzą, zepsuciem, obrzydliwością, staje się bóstwem.

- I w świętych rzeczach.
- 3. Przywiązanie do opiekunów, przyjaciół, patronów i t. d. Przywiązanie do podwładnych i t. d.

Dlatego, że nas czczą. Że jesteśmy przedmiotem laski z góry, albo nadziei i oczekiwania z dolu.

I w świętych rzeczach.

Niewola naszego uczucia, dlatego, że my jesteśmy przedmiotem uczucia innych!

Co za okropność być przedmiotem uczucia innych! Tak, dla samych siebie!

I być niewolnikiem w swem uczuciu dla innych. Mieć ich za swój przedmiot uczucia! Tak, dla nich samych!

To obrzydliwość obrzydliwości z jednej i z drugiej strony.

Takie swoje ja, to czujące, i tak w tem siebie czujące, obrzydzić; to owoc naszej pracy.

Serce i uczucie nasze tak żyje: na wszystkie strony. To serce, a w niem to ja tak czujące i siebie w tem czujące. To czucie siebie, i życie tem czuciem!

Obrzydzenie.

Upokorzenie (przyznanie się — uczucie przeciwne).

Ale przed Jezusem.

I oddanie Jemu.

— Westchnienie do Jego Serca, i za Jego Sercem; aby się stalo naszem.

## 7.

# Zepsucie umysłu.

Pierwsze życie człowieka całego było w dziedzinie uczucia i serca. Drugie jest w dziedzinie ducha i rozumu: życie umysłowe.

Przedmiotem tego życia są skarby umysłowe, duchowe: piękność i wielkość; — światło i wiedza i mądrość; — zacność, sprawiedliwość, świętość.

Ale nie koniecznie tak oderwanie, owszem in concreto. A tem jest wzór jakiś, figura siebie samych, którą sobie w myśli stwarzamy, i do której nastrajamy się, i dostrajamy w życiu, w czynach. Figura, taka lalka, którą ubieramy w szaty, w kwiecie, w pióra, w promienie naszego gustu, i chcielibyśmy być takimi, i staramy się, i myślimy że jesteśmy.

Celem: cześć i szacunek, podziw, chwała.

Celem jest stan podobny jaki pewna substancya (haszysz) sprawia w człowieku. Jeden członek akademii paryskiej dla spróbowania zażył ją i wyszedł do laboratoryum. Niezadługo wszystkie narzędzia zaczęły (tak mu się zdawało) oddalać się od niego z uszanowaniem i ze czcią, nie śmiejąc go dotknąć. Pospieszył do domu. Na ulicy domy rozstępowały się przed nim, by mu dać miejsce; ludzie usuwali się z uszanowaniem; głosy ich ledwie go dolatywały z daleka, tak po cichu zdawali się mówić dla czci wielkiej, jaką mieli dla niego. Kiedy położył się do łóżka, kołdra zdawała się oddalać do góry, a posłanie na dół, i on tak zdawał się zawieszony w powietrzu, i potem różne widzenia, wszystkie ze czcią, z adoracyą, z hołdami przechodziły przed nim i t. d.

Charakter ogólny: klamstwo (próżność). Środek, lekarstwo: pogarda siebie samych.

Taka treść ogólna życia umysłowego po za Bogiem; w naturze ludzkiej. Ale i ono odbywa się na trzech osobnych polach.

## I. Życie wyobrażeniem.

1

## O swojej wyższości materyalnej.

Szuka duch ludzki czci i chwały z samego ciała swojego, lub z tego, co ma w dodatku równie cielesnego i materyalnego. Ze swojego i z cudzego.

1. Ze swojego: to jest ciala.

Zdrowie, wzrost, sila, wytrzymalość i t. d.

Jak sie niejeden tem wynosi!

Gada o swoich tryumfach! Nieraz o tem co je i pije, co lubi, jak spi i t. d. Co szkodzi, co mu pomaga i t. d.

Co lubi! — To takie ważne. Inni się śmieją albo niecierpliwią; on nie widzi. Gada i gada, musi wszystko do końca powiedzieć.

Albo chwali się z jedzenia i picia i t. p.

Aleksander Wielki, ów bohater, umari, że chciał lepiej pić niż inni.

Znaczenie chorób: Człowiek w sile zdrowia jest zawsze dumny. Rad sobie, zadowolony. I to zawada do Boga. Żeby przyszedł do rozumu trzeba choroby.

2. Z cudzego: to jest z tego, co mieć może.

Odnosi się to do bogactw i posiadlości.

Ach, jak z tego ciągną chwalę i cześć!

Jaka wtedy okazalość, wystawa, pompa!

Jakie cacka!

I o tem mowa.

Wszystko to niby dostatek, bogactwo, wielkość! Jest to postać zewnętrzna, pod którą wystawiamy sobie siebie samych. Nasze własne ja ubieramy w te szaty.

I w tych szatach siebie widzimy, znamy, cenimy, podziwiamy.

#### Klamstwo!

Otóż takie ja powinno stać się przedmiotem odwrotnej wiedzy. Bo to wszystko tylko ubóstwo, i nicestwo, i nikczemność.

Znaczenie nieszczęść, klęsk, ubóstwa. — Bóg je przysyła umyślnie, ażeby przyprowadzić umysł ludzki do prawdy. — Znieść przeszkodę.

Duch oczyszczony powinien przyjść do tego, żeby w sobie (w duchu) znał doskonale tę nikczemność swoją. I siebie jako nikczemnika.

I przyszedł do wzgardy siebie najprzód jako takiego nędzarza, nędzniczka ubożuchnego.

#### O swojej wyższości idealnej.

Następnie duch szuka chwały z tych innych zewnętrznych przymiotów, które działają na wyobraźnię.

A najprzód: piękność.

Dobre maniery.

Zgrabność itd.

Caly urok rozlany po osobie.

Elegancya.

Powaga.

Potem talenta: Śpiewa, — gra, — tańczy, — deklamuje. Jak to umie dać się prosić.

Jeżeli zaś nie urok, nie uprzejmość itd., tedy rubaszność. I z tego szuka chwały.

I rodzi się w umyśle jakieś wyobrażenie i uczucie calej swojej osoby w jej postaci zewnetrznej.

Myśli ciagle o jej pewnej piękności lub przynajmniej przyzwoitości.

Jestto znowu takie ja ustrojone w te szaty wyszukańsze. I w nich siebie znowu widzimy, wiemy, cenimy.

Il se pose! uklada się! Sprzedaje się!

Falszywy przedmiot życia umyslowego, to jest życia naszego ja w swoim umyśle i przez niego. Kłamstwo!

Prawdziwa byłaby wewnętrzna nasza piękność, której niema. A jeśli będzie, tedy będzie Chrystusa Pana. Wtedy jemu należyć sie bedzie chwala.

A tu przeciwnie, jest szpetność. Prawdziwa postać duchowa pod tym względem naszego ja jest brzydota.

Duch oczyszczony powinien przyjść do widzenia tej swojej szpetności wewnętrznej: istotnej, rzeczywistej (po grzechu pierworodnym — a cóż po innych!).

Jeżeli nie dobrowolnie, to Bóg sam poniewolnie przymusza. Powinien otworzyć oczy i zobaczyć że jest nagi i czarny i bezecny. I do wzgardzenia siebie jako takiego brzydkiego, chromego, ulomnego, szpetnego — potwora takiego, — przyjść w calej prawdzie powinien. Przyjść do glębokiego, prawdziwego wzgardzenia i podeptania.

3.

### O swojej wyższości moralnej (uczuciowej).

Nareszcie szuka chwały duch ludzki z samych uczuć serca swego.

Ma je za dobre

uczciwe

zacne

święte.

Kłamstwo! My wiemy jakie ono jest. Teraz, po pierwszym przeglądzie natury ludzkiej w tym właśnie pierwszym rodzaju jej życia, to jest w życiu uczucia i serca już wiemy, czem jest to serce. Jest nieczystością, brudem, kalem, obrzydliwością. Cudzołóztwo jego życiem.

Ale on nie wie zapewne o tem. Ma swoje serce za coś dobrego, i jego uczucia także.

Chce, aby je czczono, aby się na nich poznano, i oddano im słuszność.

Chwali się z serca swego.

I nic mu milszego, jak gdy inni chwalić go zaczną: Ach co to za uczciwe serce! Złote serce!

Szuka chwały ze swego serca.

Czy nie wiesz, jaka mu się chwała należy? I za co? Bo jakaż chwała za to:

- 1º że żyje, tarza się w zlej spółce z materyą, z gnojem?
- 2º że się tlucze po nocach swych marzeń, i obcuje z widmami?
  - 3º że cudzoloży z innemi sercami i zaprzega się do niewoli?

    A owe udane, kłamstwo!

Tylko jedno serce jest szlachetne i zacne: Jezusowe. A następnie takie, co z niem polączone.

Ćwiczenia duchowne.

Człowiek sam z siebie, w glębi uczucia swego, jest tem, co nazywamy podły.

Żadnej czci, ale wszelkiej hańby warty.

To nasze ja, okryte pawiemi piórami przymiotów swego serca, i ich chwalę roztaczające, ma swoją odwrotną a prawdziwa stronę.

Duch oczyszczony powinien przyjść do jasnego poznania tego: tej brzydoty i hańby.

Trzeba przyjść do tego dobrowolnie, bo inaczej Bóg może poniewolnie przyprowadzić do tego. Popelnimy jakieś glupstwo albo bezecność.

A następnie powinien przyjść do uczucia tej wzgardy, na którą zasługuje ono jego ja (nie jak wprzódy czujące się w swem sercu i popełniające z niem cudzolóztwo, ale) przekonane falszywie o swojem sercu i popełniające z niem klamstwo.

A więc wzgardzenie siebie na tem pierwszem polu życia ducha naszego; tam, gdzie chce najprzód znaleźć cześć i chwalę.

I podniesienie ducha naszego do ducha Jezusowego, westchnienie do prawdziwego bogactwa, do prawdziwej piękności i do prawdziwej zacności.

8.

# Zepsucie umysłu.

II. Życie przeświadczeniem.

1.

### O swoim dowcipie.

Duch ludzki szuka chwały z przymiotów powierzchownych, jakoby zmysłowych, poplacających w najniższej sferze umysłowej. Takim przymiotem jest Dowcip.

Szuka tedy duch ludzki podziwu i chwały ze swego dowcipu.

Anegdoty, żarty, odpowiedzie zabawne, przycinki itd. itd. Caly świat istot tego rodzaju.

Staje się to życiem calem: sui generis.

Taki człowiek kończy na tem, że nie może nic poważnego powiedzieć.

A tymczasem mówi Chrystus: »iż z każdego słowa próżnego któreby wyrzekli ludzie, dadzą liczbę w dzień sądny« (Mat. XII, 36).

Jak to w kaplańskim zawodzie szkodliwe.

Jakie nawet nieznośne.

Ou się śmieje, i z niego się śmieją.

(P. Jezus nigdy się nie śmiał. Wolter śmiał się ciągle i ze wszystkiego. Szatani nic innego nie czynia).

»Wolter śmiał się, i statuy jego śmieją się ciągle, ale wstręt budzą w patrzących. Szatan lubi się śmiać i szydzić i nieraz pełen jest konceptów i dowcipu w czasie eksorcyzmów.

»Jakiż cel mają owe próżne, dowcipne słowa ludzi? Zadnego. To samo już je potępia, bo nie mają żadnej racyi bytu. Dowcipy są czasem dobre dla rozweselenia, dla zabawienia się po pracy; ale wtedy mają pewien cel.

»Kaplan szafujący dowcipami ani powagi ani zaufania w ludziach nie budzi. Bo każdy będzie się obawiał, żeby mu i na spowiedzi konceptu nie wypalik 1).

Odwrotną stroną dowcipu tak użytego, i jego essencyą wewnętrzną, jest niedorzeczność. Scurrilitas, quae ad rem non pertinet.

(W Panu Jezusie jest urok i wdzięk. »Wdzięczne słowa«. Verba gratiae).

Jednak to naturalne umysłowi ludzkiemu szukać z tego chwały.

Z niedorzeczności!

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

To dopiero piękne ja, ubrane w taka szatę i w takiej siebie podziwiające.

Przyznać się, upokorzyć się. I aby zupełnie ducha oczyścić, przyjść do pogardzenia tego rodzaju jego życia.

Do pogardzenia i potępienia swojego ja tym sposobem w swym duchu żyjącego przez niedorzeczność.

"Dowcip jest to dar zapatrywania się na każdą rzecz z jej strony rogatej. W każdej rzeczy jest pewna harmonia, pewna zgodność różnych odpowiednich części, którą, gdy przewrócić lub poprostu odwrotnie przedstawić, rzecz będzie w nas wzbudzała śmiech. Jak karykatura nie jest sztuką; jeźli się go rozsądnie używa, może służyć do rozrywki i rozweselenia podczas rekreacyi; ale jeżeli przejdzie w zwyczaj, to krzywi i znikczemnia najbogaciej udarowane umysły — staje się niedorzecznością 1).

2.

#### O swojej wszechwiedzy.

Duch ludzki szuka następnie chwały z przymiotów czysto umysłowych.

Takiemi sa: wiedza, nauka. Przedmiot poniekad słuszny do chwały, której jednak szukać nie trzeba.

Ale on szuka stąd chwały, i to jeszcze nie w słuszny sposób.

Czy wie, czy nie wie, stawi się jakby wiedział.

I to jeszcze zawsze jako wszystkowiedz.

Tym sposobem nie spotyka się nigdy z prawdą.

Ta jest rzeczywiście kara i pomsta samejże prawdy nad tymi ludźmi. Ci co myśla, że wszystko wiedzą, nigdy się prawdy nie dowiedzą. — Rzecz prosta, bo jej nie szukają.

Jaka to jest przeszkoda w nauce!

Dlaczego tylu ludzi źle się uczy? Bo ledwie dotknie z wierzchu przedmiotu, już myśli, że go rozumie, że wie o co idzie, co to znaczy.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

»Dlaczego jest tylu półmędrków, blagierów? — Bo się mają za wszystkowiedzów. Ta pretensya do tego, że się zna wszystko, przeszkadza znać coś gruntownie«¹).

Nie spotyka się z prawdą, to jest z jakimś słusznym i prawdziwym przedmiotem chwały.

Wiedzę można nabyć. Do nabycia trzeba pracy. Praca czyni zasługę. Więc gdyby z tej pracy się chwalił, jeszcze możnaby darować.

Ale to przeciwnie; o pracy ani wspomni, owszem miloby mu było, żeby bez pracy o wszystkiem wiedział.

Zapomina duch ludzki, że to nie jego rzecz, przedmiot wiedzy.

A więc klamstwo. — Staje na gruncie falszu i popelnia klamstwo.

»Każdy człowiek rodzi się z tem, że chce uchodzić za takiego, który wszystko wie. Dowód na to, że zapytać kogo o coś, gdy tego nie wie, albo odpowie co innego, albo skłamie, zmyśli, albo będzie się wymawiał«¹).

A potem, czemu się wstydzi, gdy czego nie wie? Jakby to do jego natury należało: wszystko wiedzieć? Jak gdyby wstyd było czegoś niewiedzieć?

Przez to tem bardziej przekonywa, że uważa wiedzę za dziedzictwo swoje, za rzecz własną. Że światło uważa za swoją naturę. A on przeciwnie czem innem jest.

Sam z siebie jest niewiadomością.

Jest ciemnością.

Jest nicestwem wiedzy.

»Jesteśmy wszyscy nieukami, bo to co wiemy w porównaniu z tem, czego nie wiemy, jest jakby kropla wody do Oceanu. Wprawdzie jedni wiedzą więcej, drudzy mniej; ale czy jedna kropla czy dziesięć, to niezmienia stosunku, gdy idzie o porównanie z niezmierzonym Oceanem.

»Umysł ludzki przychodzi na świat bez żadnej wiedzy. Teorya wrodzonych idei jest całkiem falszywą. Jesteśmy jak tabula rasa — jest w nas tylko możliwość wiedzy i są pierw-

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

sze zasady. Ale zasady te są jako machina, nic z siebie nie stanowią, trzeba w nie coś wsadzić. Ale od czasu, jak duch ludzki posluchał pokusę, wierzy że się rodzi wszystko wiedzącym, wiedzący złe i dobre, jak Bóg. Wydaje się to niepodobnem, ale zajrzyjmy tylko w siebie, kiedy w dyskusyi zabraknie nam materyi. Dłaczego wolimy wtedy skłamać, niż przyznać naszą niewiadomość? — Jeśli masz odwagę powiedzieć: »Nie wiem tego« — będziesz zasmucony, zaambarasowany. — Bo masz pretensyę wszystko wiedzieć. — A potem, w rzeczach wiary, każdy chce mieć racyę. — Mówi o Bogu, o duszy jakby wyrocznia pytonissy. Jest to pretensya radykalna człowieka wiedzieć wszystko nawet przeciw Bogu, jak się raz puścił w rozprawianie« 1).

A więc klamstwo cale jego wystąpienie, kiedy za swoją rzecz wiedze uważa, i chwały z niej szuka.

Prawda jego wewnętrzna jest zupełnie inna: We wszystkiem, co nie od Boga, nic sam nie wie.

Jest nieukiem.

Wzgardzić swoją wiedzą i nauką, o ile swoją.

Wzgardzić szczególniej swojem ja, które samo w sobie taki Nieuk, stroi się w szatę Wszechwiedza.

Zaiste wstydu nie ma; a hańby godzien.

3.

## O swojej nieomylności.

Tutaj sam umysl w swej własnej wartości jest przedmiotem podziwu umyslu i chwały u innych.

Tu idzie głównie o nieomylność w zdaniu, to jest o chwalę umysłu samego w samym sobie (jak na końcu przeszlego rozdziału chodziło o chwalę serca w samym sobie).

Takim jest dar działania umysłowego na innych ludzi, w imię prawdy.

<sup>&#</sup>x27;) Z zapisków słuchaczy.

Tylko co chodzilo o wiedzę; tu o prawdę i o dzialanie w jej imieniu.

Umiejętność pisarska, Poezya, Wymowa, Kaznodziejstwo itd., to są środki. Więcej jeszcze, tu człowiek układa prawdę w całe systemata prawdziwe lub nieprawdziwe, zwykle te ostatnie, systemata filozofii, prawodawstwa, urządzeń społecznych itd.

Szuka chwały. Jeszcze nie szuka panowania nad umysłami innymi; szuka tylko chwały.

Tem samem sprzedaje jako rzecz własną, niepamiętny owych słów Chrystusa: »Nauka moja nie jest moja, ale tego, który mię poslal«.

I znowu: »Ja nie szukam chwały swojej«.

— Co za przewrotność, co za klamstwo: Wziąć prawdę za rzecz swoją.

Wziąć własność Bożą za swoją własność. Co za świętokradztwo!

Jeszcze większe, kiedy swoją własność sprzedaje za istą prawdę i istą mądrość (za rzecz Bożą).

Lecz to się dzieje i na mniejszą stopę, lecz za to powszechniejszą. To się dzieje wszędzie, gdzie nam idzie o nasze zdanie i o jego nieomylność.

We wszystkich tych rzeczach prawdę własną stawimy jako prawdę Bożą.

To dopiero klamstwo!

Ma się wtenczas niejako za Boga, za nieomylnego. — Odziewa swoje ja szatą nieomylności.

Każdy człowiek rodzi się z tem przekonaniem, że jest nieomylny. Długo się ludzie kłócili między sobą o nieomylność Papieża; a to stąd pochodziło, że każdy będąc glęboko przekonanym o swej własnej nieomylności, nie chciał jej abdykować na rzecz kogo innego. Nie chciano Głowie Kościoła przyznać nieomylność, tymczasem każdy człowiek ma się za nieomylnego. Dowód na to jest jak na dłoni. Gdy bowiem ktoś powie swe zdanie, a drugi powie coś przeciwnego, wtenczas ten pierwszy nie rozważy ani tamtego zdania, ani jego argumentów, lecz broni z góry swego zdania. I będzie przy niem stał i bronił go, chociażby dziesięciu i pięćdziesięciu było

przeciw niemu. Dla czego to wszystko? Oto dlatego, że przed sobą samym i przed drugimi chce uchodzić za nieomylnego i z tego mieć chwale.

Taki człowiek nigdy się nie radzi nikogo, ale sądząc się nieomylnym, na swoim polega rozumie, a drugich zdaniem gardzi i pomiata. P. Bóg nieraz karze takich. Przychodzi zagmatwanie i pomieszanie pojeć 1).

On w samym sobie jest na bląd wystawiony; na tem polu jego ja jest blędną gwiazdą — innych w bląd wwodzącą.

(A w każdym razie klamca).

Nic nie pomogą wszystkie piękne słowa i cudowne sposoby mówienia.

Jakaż prawda odwrotna?

Uważać swój rozum za blędne światło, a swoje ja za blędnego wodza i przyjść do tego przekonania. Oto zadanie ducha na tem polu chcącego przyjść do oczyszczenia.

I pogardzić siebie jako takiego blędnika. Pogardzić swojem ja, którego osobno wziętego przymiotem jest tylko Omylność, — a postawionego nawet z prawdą Bożą w ręku spotkać może jej nadużycie.

A więc: 1º Niedorzeczność,

2º Niewiadomość, ciemność, nieuctwo,

3º Oblad — Omylność.

Pogardzić swojem ja jako niedorzecznem, jako ciemnem, jako błędnem.

Zniszczyć pretensyę jego do życia, a wprzódy życie samo na tem polu umysłowem.

W Umyśle Jezusowym ratunek.

¹) Z zapisków słuchaczy.

9.

## Zepsucie umysłu.

## III. Życie Samowiedzą.

Ten trzeci jest rodzaj życia umysłowego, w którem duch ludzki szuka czei i chwały.

Przedmiot, z którego chciałby tę chwałę ciągnąć, jest Cnota. To byłby prawdziwy przedmiot chwały, gdyby cnota była prawdziwą. Albowiem cnota jest przymiotem nabytym, kiedy owe cielesne i umysłowe przymioty nie były nabyte, jedno wrodzone, więc nie mogły przyjść przez pracę, ani tem samem zasługiwać na pochwałe.

Ale to nie jest prawdziwa cnota, która zresztą, jeżeli prawdziwa, nie szuka swej własnej chwały.

To tylko jest jakaś jej postać, jakiś charakter moralny, jakoby osoba moralna, w którą chce się przyoblec, — ta ma mu służyć za jego tron, i purpure, i korone.

Ta lalka tutaj jest mocarz moralny. My jako tacy. Ale w myśli tylko.

Przedmiotem, końcem jest panowanie w duchu, potega moralna.

Celem, zamiarem: Zatwierdzenie się swego ja ostateczne w swojem rozumieniu. Rozkosz bóstwa. Być Bogiem, ale zawsze w swojem rozumieniu.

Zawsze kłamstwo charakterem. Ale i to potrójne życie samowiedzą.

1.

### O sobie jako dobrym.

Najpospolitszy sposób. Każdy człowiek chce uchodzić za uczciwego, za dobrego. Charakter jakoby zmysłowo moralny, bo zewnętrzny.

Każdy człowiek jest przekonany, rodzi się z tem przekonaniem, że wszystko dobrze robi; że to, co on robi, jest dobre. Upomnij go, będzie się bronił i dowodził, że to, co on robi, to dobrze; że inni są winni, nawet winni tego zlego, co on zrobił; to tamci winni, a on niewinny.

Biedni przełożeni wiedzą o tem doskonale z doświadczenia. Że to nazwisko (uczciwego człowieka) spowszedniało, przybiera inne dobrańsze, nazywa się: człowiek honorowy.

A w czem jest ta uczciwość i ten honor? W tem, że nie zabija i nie kradnie. I jeszcze co do tego drugiego, to już dziś podobno nie przeszkadza do uczciwości w pewnych warunkach popełnione.

W duchownym stanie nazywa się: ksiądz przykładny. Dobrze odbywa swoje rzemiosło, niema nic do zarzucenia. Nie zna, co modlitwa, co umartwienie, co duch ofiary, — ale to nic nie szkodzi.

(A cóż dopiero u nas, jeśli jest patryota).

Szuka z tego chwaly.

Albo przynajmniej przyjmuje ją, jest mu ona przyjemną. Gdyby jej nie miał, martwilby się.

Każdy z nas ma się za takiego, za uczciwego w swoich uczynkach, za zacnego.

Fakt psychologiczny. W pewnym wieku wyrabia się przekonanie o swojej sprawiedliwości — i że wszystko dobrze robi — Zadowolenie — Świadectwo własne.

Ów kapłan, dający rekollekcye: »Transivi benefaciendo, powiedział o sobie, i dla tego mam lekkie sumienie«. Do takiej doszedł naiwności, że publicznie to powiedział!

A jakaż nasza uczciwość? jaki honor?

Po za Bogiem jest w nas tylko nasza nędza. A na dnie tej nędzy sprosność i bezecność.

Któż lepiej patrząc nie dopatrzy w sobie jakiegoś nieuczciwego uczynku? Jeśli co innego, to skutek dobrych wpływów, przyzwyczajenia, wychowania; to zasługa rodziców lub mistrzów, ale nie naszej natury. Nasza natura zawsze na dnie swojem sama z siebie jest sprosnością i bezecnością. Cała uczciwość mierzy się naszym interesem, lub jakimś instynktem, który nie jest zasługą.

Prawda i rzeczywistość ostatnia jest inna. Jest niegodziwość.

Duch oczyszczony powinien przyjść do poznania tego dna i prawdy w niem leżącej.

I wzgardzić sobą jako niegodziwcem. Kiedy nas mają za lichych, co czujemy? (Nemo bonus nisi Deus).

2.

#### O sobie jako mądrym.

(Cnota umysłowa. Roztropność).

Czlowiek chce uchodzić za mądrego, za roztropnego. I duch ludzki chce się z tego szczycić.

(Charakter umyslowo-moralny tej czci i chwaly)

Już nie szczyci się tylko z przymiotu umysłowego nieomylności, jak w poprzednim rozdziale; ale z tego, że wewnętrznie mądry i że może służyć za prawidło dla innych ludzi.

Tu idzie o prowadzenie innych, czyli raczej o szukanie chwały z tego; a to nie już z prawdy teoretycznej, jak wprzódy, ale z mądrości w radach życia.

To osoba madra.

»Rodzi się w nas potrzeba kierowania innymi, dawania rad. Człowiek, co się ma za roztropnego, sam rady nie przyjmie, ale chętnie da innym. Dawszy radę, jeśli rzecz się nie powiedzie, to się mówi: Bo mię nie słuchano! Gdybym był ja tam, nie staloby się to. Taki gotów wszystko krytykować 1)c.

Jestto sławny jaki mentor, nauczyciel, mistrz.

Adwokat jakiś prawy, biegły, znamienity — a sławny zawsze.

Jakiś polityk wyrokujący.

Dziennikarze! to dzisiaj mędrcy.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

A na polu duchownem to jakiś przewodnik, jakiś spowiednik mądry w radach i wzięty u wszystkich; a sam przekonany o swojej mądrości.

Przelożony jakiś, pelen roztropności i mądrości.

To przekonanie u każdego na dnie, że on najlepiej rzeczy poprowadzi. Że jeśli źle ida, to dla tego, że go nie słuchaja.

Jednem słowem szukanie chwały z tego, że ktoś jest madrym, rozumnym, roztropnym.

I cóż się dzieje? Temu człowiekowi tak idzie o tą sławę mądrości, rozumu, roztropności, że kiedy zdarzy się okazya, a trzeba będzie dać jaką radę, która przed obecnymi na szwank wystawi ową jego sławę roztropności i mądrości, nie powie, choć jakby był przekonany o jej trafności, a nawet konieczności; zamilknie, jak pies niemy. Bo coby to było? Stracilby sławę roztropnego męża, którą tak długą pracą sobie pozyskał, zamknąlby przed sobą dalszą karyerę, byłby człowiekiem zgubionym.

To samo w spowiedzi. Nie powstanie na przesąd, na nadużycie, jeżeli uświęcone jakiemś pospolitem przyjęciem, by znowu nie stracić tej sławy.

Roztropność, roztropność ludzka! jakaż ona nie mądra, a nawet nieroztropna! Żeby zachować slawę mądrości, poświęca mądrość samą! Prudentia hujus mundi inimica est Dei.

W każdym razie mądrość nasza, jeśli tylko nasza, jest falszywa mądrością i niegodną chwały.

Mądrość nasza jest głupstwem, i to jej ostatnie imię.

Bo i cóż jest mądrość?

Mądrość jestto zastosowanie prawd żywota do czynów żywota.

Otóż my, naszym rozumem, jasno i pewnie nie możemy jąć ani tych prawd, ani zastosowania, ani tych następstw.

Więc jesteśmy wystawieni na omylkę.

A omylka na tem polu jest głupstwem.

Duch nasz w swem oczyszczeniu powinien i to również przyjść do poznania tego i uznania.

Nie oczyści się, nie naprawi nieporządku, nie stanie w porządku, aż póki nie uzna swojego rodzimego glupstica.

I nie wzgardzi sobą jako głupcem.

#### O sobie jako świętym.

Cnota jest więcej, niż uczciwość.

Uczciwość jest, nie złego nie robić; cnota wszystko dobre, tem bardziej w znaczeniu świętości.

Jeżeli wielu ludziom dość na uczciwości, są tacy jednak, którzy wzdychają i za wyższym plaszczykiem cnoty, a nawet świętości. Jestto znowu jakaś postać otoczona aureolą, do której siebie układają. Ułożywszy się, występują przed ludźmi w tej masce i z tym koturnem i mają już gotowe trąby, które trąbią albo przynajmniej gdzieś jaką najętą piszczałkę, czasem po cichu przez samych siebie niewinnie udawaną. Chwały, zawsze chwały!

Ale jest rozmaita świętość, mianowicie podwójna: światowa i kościelna.

Zdawaloby się, że ludzie świeccy o świętość nie dbają. To bląd. Mają i oni swoją świętość. Jest tedy świętość ludzi świeckich i świetość ludzi duchownych.

Świeckim takim świętym jest filantrop, dobroczyńca ludzkości — patryota. Jakiś członek loży Święto Jańskiej, który należy do wszystkich rad dobroczynnych, rad szpitalnych, towarzystw itd. W razie potrzeby sam je zakłada. Da lub nie da swoje trzy grosze, ale swoją osobą wszędzie świeci. Głosy ludzkie i gazeciarskie roznoszą jego chwalę na cztery strony świata.

Takim świętym duchownym jest zakonnica lub zakonnik a pokutnik, miłosiernik, bogomódlca, zawsze świętoszek lub świętochna.

Boże nas broń od świętochnych i od świętoszków.

Są to zwykle tacy, którzy pragną świętości dla świętości, doskonalości dla doskonalości. Niech nas Bóg broni od takiego nieporządku. Wiele o tem bardzo do mówienia.

Tu trzebaby wyłożyć, że pierwszym fundamentem świętości jest ta czysta intencya, żeby świętości nie pragnąć dla

świętości, bo wtenczas my jesteśmy jej celem (owa lalka!), ale pragnąć jako Woli Bożej. Haec est voluntas Dei, sanctificatio vestra! I w ogólności pragnąć tylko Woli Bożej. Cale życie niech będzie jej spełnieniem, i to w intencyi zrobienia przyjemności Bogu.

Do naszego przedmiotu to się nadaje, że tacy świętoszkowie, choćby dobrze nie chcieli (bronili się od zlej intencyi), tedy w gruncie nie mniej szukają chwały własnej, tem samem, że siebie szukają.

Takich i na zewnątrz poznać. W niektórych klasztorach to przechodzi w ogólny nastrój. Jestto pewne prezentowanie się (w chodzie, głosie, postawie). Zaraz widzisz, że sobą zajęta i o sobie myśli, i razem o wrażeniu, jakie na tobie wywiera. Czujesz, że się prezentuje, że się układa do owej malowanej lalki, którą ma w głowie pod nazwiskiem świętości.

Więc mimowoli niejako zle korzenie drzewa wpływają na jego zle owoce. Grunt jest osobisty, i owoc do siebie zwrócony. Szukanie chwały już jakby naturalne, mimowiedne.

Tu przychodzi cały przedmiot jeden do osobnego rozpatrzenia: zbudowanie. I to nieporządek, kiedy sługa Boży myśli o zbudowaniu, jakie daje i zajęty tem zbudowaniem, cieszy się, kiedy mu się zdaje, że niem jest i t. d. Wielki nieporządek. P. Bóg za karę zwykle na takich zsyla potem obawy, że są przyczyną zgorszenia. Słusznie bardzo. Nie trzeba myśleć o zbudowaniu.

»Odwołują się na owe słowa Chrystusa: »Tak niechaj świeci światłość wasza przed ludźmi, aby widzieli uczynki wasze dobre i chwalili Ojca waszego, który jest w niebiesiech (Mat. V, 16). Zapewne, że ludziom należy się od nas dobry przykład, ale my mamy czynić uczynki dobre i to będzie dobry przykład sam ze siebie, ale nie należy chcieć dawać dobry przykład. Św. Grzegorz naucza, że należy budować wprawdzie dobrymi uczynkami, ale nie występować z intencyą budowania (ut tamen intentio maneat in occulto). Chrystus Pan mówi: »luceat lux vestra«, a nie »lucete«. Nie chce, żebyśmy my świecili, ale żeby uczynki nasze świeciły. Gdy uczynki nasze będą dobre, one same świecić będą, a my się

o to troszczyć nie potrzebujemy. Osoby, które o tem myślą, o to się starają, żeby sobą budować innych, mogą wyrobić się na takich faryzeuszów, co chcieli świecić zewnątrz, a wewnątrz byli zgnilizną. I będą się tem zadawalniały, i siebie i innych oszukiwały; albo też staną się śmiesznemi i zamiast budować, gorszyć będą. A gdy się spostrzegą, że doszli do skutku przeciwnego, aniżeli zamierzyli, poczną się gniewać, wątpić i rozpaczać o sobie i o Bogu. Znalem taką osobę, i to z wyższego towarzystwa. Oddała się ona całkiem Bogu i chciała budować bliźnich. P. Bóg kochał tę duszę i zesłał jej wątpliwość, czy rzeczywiście buduje, i znalazła, że gorszy wszystkich. Zaczęła się chować od ludzi; do kościoła nawet chodzić nie chciała. Potrzeba było trzy lata pracy około tej duszy, żeby ją przekonać o jej nędzy, a tem samem do porzucenia myśli o budowaniu innych 1)«.

Jednem słowem dobre uczynki w każdym rodzaju — i w jednym i drugim. Ale dla oka ludzkiego — jak faryzeusze.

Iści faryzeusze! Nie brak im ani pierwszych miejsc (w myśli), ani płaszczów rozszerzonych, ani trąb pochwalnych.

A czem nasza cnota? świętość?

Bez Boga — jest zlością niegodziwą — Malitia.

I to w samej intencyi.

Bo ta intencya jest obrócona do swego ja.

Na to dopiero zwrócić całą baczność. To ostatnie licho. To wszystkiego zlego dno — Szaleństwo.

I duch oczyszczony powinien osądzić tam na dnie w samej intencyi swojej siebie za złośnika niegodziwego.

Zniszczyć ostatecznie swoje ja myślące tak jak zniszczył ja czujące. Tamto obrzydzeniem, a to potępieniem i wzgardą.

A więc niegodziwiec, głupiec, złoczyńca.

Taki nasz charakter prawdziwy, o którym duch nasz w życiu umysłowem powinien się przekonać.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Do tego przekonania o sobie powinien przyjść człowiek odrodzony w duchu swoim.

A co innego w sobie widzi, odnieść do Jezusa.

## 10.

## Zepsucie woli.

Trzeciem życiem człowieka jest życie moralne — życie woli i uczynków.

Można nazwać życiem osobistem, właściwie osobistem. Od osób do osób.

Narzędziem — wola.

Przedmiotem sa inni ludzie.

Jakoby królestwo do zdobycia i ufundowania.

Celem: władza, panowanie; ażeby się działa jego wola. Hasło tych wszystkich: Fiat voluntas mea sicut in coelo (in meipso) et in terra (in omnibus aliis).

Bodźcem egoizm. Swoje ja ubóstwione. Bóg swój sam! »Wewnętrznym początkiem tego życia starego zepsutego człowieka na polu woli jest ona chęć niezależnego panowania, stania się początkiem i celem wszystkich czynności swoich i cudzych, czyli postawienie się na miejscu Boga i zostania takim Bogiem dla siebie i dla innych. Zewnętrzną stroną jest utworzenie sobie takiego królestwa, w którym bym ja panował i rozkazywał i gdzieby się wszystko według mej woli działo. — Stąd pochodzi ów szał panowania. Pewien minister pod wpływem tego szału pracował dzień i noc bez odpoczynku nad sprawami państwa, a gdy mu zrobiono uwagę, że sobie zdrowie niszczy i życie skraca: »a to i owszem — odpowiedział — jest to śmierć królewska, umrzeć z panowania«. Inny minister, gorliwy katolik, dobrze mi znany, gdy się już usunął

od spraw publicznych, mówił mi, że codziennie Bogu dziękuje

iż przestał być ministrem, bo ten urok czarodziejski władzy tak jest silnym, że może człowieka wprawić w jakieś szalone przekonanie o swej wszechmocności, o swem bóstwiec 1)c.

Charakterem głównym jest nienawiść, zabójstwo (szataństwo).

Nienawiść, jako charakter wewnętrzny, raczej co do natury. Zabójstwo, jako charakter zewnętrzny, raczej co do osoby.

I rozmaite jego rodzaje:

- 1. Zazdrość, czyli nienawiść serca.
- 2. Pogarda, czyli nienawiść umysłu.
- 3. Gniew i zemsta, czyli nienawiść woli.

Gdyż taki człowiek chce, żeby mu wszyscy służyli, a ci co nie chcą się poddać jego woli są jego nieprzyjaciolmi. Tych nienawidzi, i gdyby mógł, miał władzę, toby ich sprzatnął zabił. Owszem nawet tych, którzy mu ulegają i służą, o tyle tylko cierpi o ile mu służą. Mówi się tu o rzeczy w calej nagiej prawdzie, jak jest, w ostatecznej swej naturalnej i żelaznej konsekwencyi, bo w rzeczywistości, że to się nie zawsze dzieje to dlatego, że do złości ludzkiej przymięszane jest zawsze coś dobrego, co nie dopuszcza do ostatnich konsekwencyi. — Jeżeli zabójstwo nie zostało dokonanem, to dlatego żeśmy ten zapęd w sobie stłumili nim doszedł do zupełnego rozwoju, albośmy się zadowolili zabójstwem moralnem. Pogarda, gniew, jest zabójstwem moralnem«¹).

Celem odwrotnym, bożym, a tem samem lekarstwem na ten nieporządek jest przyjście do nienawiści siebie samego, do zniszczenia swego ja w samym jego gruncie.

Prawidło: My nie mamy prawa panować nad innymi, nie mamy prawa rozkazywać w imieniu własnem.

Do praktyki: Wszelki rozkaz ma być nam wstrętuy.

Nie traćmy nigdy z pamięci, że wszyscy ludzie są równi między sobą, że człowiek nie ma prawa rozkazywać drugim, jeźli mu Bóg nieda tego prawa. Używając tego prawa powinien tedy to robić z pewną skromnością, trzeba się przejąć

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

tą myślą, że my sami nie godni jesteśmy rozkazywać, mieć wstręt do rozkazywania<sup>1</sup>).

Są trzy rodzaje życia tego moralnego:

### I. Użycie siły zmysłowej.

(Zazdrość – złodziejstwo).

Tego życia moralnego pierwszy rodzaj można nazwać zmysłowym, uczuciowym. Jest to panowanie szczególniej nad sercami i uczuciami ludzkiemi.

W imię swego własnego ja.

To ja ma być przedmiotem ich uczuć: ich obawy lub ich nadziei.

A ja mam się cieszyć tem panowaniem. I to potrójnie:

1.

#### Złodziejstwo materyalne.

To bogacz.

Od niego tylu ludzi zależy. Ich istnienie.

Ile obawy i ile nadziei.

»I tu przychodzą bogacze, kapitaliści, fabrykanci i t. d. którzy korzystając z kapitalu który mają, zaciągają w swą niewolę robotników i tych, co od nich zależą. Mają ich w swem ręku. Dają im tyle tylko, by im służyć mogli i pracować, tyle by marnie wyżyć mogli. — Zabijają ich wolność i swobod櫹).

Tu wystawić dobre użycie bogactw. Obowiązek tego. Że jak z każdego słowa niepotrzebnego, tak samo z każdego grosza niepotrzebnie wydanego, zdadzą rachunek w dzień sądu. Bogacze źli to złodzieje, kradną ubogim co Bóg im dał dla nich <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

<sup>&#</sup>x27;) Ażeby kogo nie razily te słowa, podajemy tu Św. Tomasza, który mówi: "Bona temporalia, quae homini divinitus conferuntur, ejns quidem sunt quantum ad proprietatem, sed quantum ad usum non so-

Rozróżnić trzy gatunki bogaczów:

1º serca — to skapiec lub marnotrawca.

2º umysłu: tu wystawa, okazałość.

3º woli — i tu różnoraki tyran: Np. choćby taki ojciec familii, który ciemięży żonę, dzieci, sługi i t. d. dlatego, że fortuna w jego ręku (cały stosunek ze sługami).

Ile uczuć zaprzedanych temu tyranowi.

Tu należy wszelkie panowanie środkami zewnętrznymi, materalnymi. Za ich pomocą założenie na bliźnich czynszu albo niewoli. — Tyran!

A on się cieszy panowaniem swojem.

I wzmaga niewolę swoich poddanych; i obmyśla środki, żeby się mu nie wymkneli.

I w duchownych stosunkach. Taki Proboszcz z Wikarym, przełożony z podwładnymi; i t. d. I to opierając się na tym brutalnym fakcie, że ma siłę w swym ręku.

W Zgromadzeniu taki ekonom domu względem innych zakonników. Albo kaplani względem braciszków (cały stosunek z braciszkami — cały stosunek ze służącymi).

My nie mamy prawa rozkazywać w imieniu własnem.

Tyran myśli, że to jego, że to on.

A jakie prawo ma do panowania nad innymi?

I to jeszcze tak lichym środkiem?

Nie inne prawo tylko szalony pęd trzymać innych w niewoli. Ten szal!

On sam jest niewolnik nicestwa swego.

»Iż mówisz: Żem jest bogaty, i zbogacony, a niczego nie potrzebuję: a niewiesz iżeś ty nędzny, i mizerny, i ubogi, i ślepy, i nagi« (Apokal. III, 17).

Tu przychodzi zazdrość dóbr doczesnych.

Tu także przychodzi złodziejstwo, odwrotna strona bogacza.

lum debent esse ejus, sed etiam aliorum qui ex eis sustentari possunt ex eo, quod ei superfluit". S. Bazyli zas powiada: "Spoliater est, qui cum dispensanda receperit, propria reputat: panis est famelici, quam tenes, nudi tunica, quam servas, indigentis argentum, quod terrae infossum possides; quare tot indigentibus injuriam facis, quot alere posses". (Hom. in Luc. c. XII.) (Przyp. Wyd.).

I złodziej także trojaki:

- 1. z powodów zmysłowych,
- 1. z powodów umysłowych,
- 3. z powodów moralnych.

Dusza człowieka i wola jego w swojem oczyszczeniu powinna przyjść do tego, aby nie panować nad innymi żadnymi środkami zewnętrznymi.

Aby czuć swoją niegodność i nikczemność.

Aby mieć zgrozę i wstręt do wszelkiego panowania nad innymi w imieniu własnem i dlatego aby się cieszyć panowaniem.

A zatem nienawiść do siebie, o ile moje ja chce takiego panowania, o ile mu się podoba.

2.

#### Złodziejstwo idealne.

To kokietka.

Chce panować nad sercami sama bez serca.

W tem różnica od zmysłowego pociągu, o którym było wyżej, że tam owi zaplątani własne serce wzajemnie w niewolę oddawali; a tu podobna istota bynajmniej serca swego nie oddaje.

Tu zacząć od przedstawienia dwóch przykładów, jako deux études psychologiques.

- 1º Siostry Franciszki W., która z pokusy wyszła zwycięzko (wystawić całą naturę pokusy).
- 2º Pani Markizowej \*\*\* która przeciwnie zatwierdzila siebie jako taką boginię.
- 3º Dodać jako pośrednie studyum przykład Pani P. stojącej jako aniol, aby innych aniolami czynić, ale zawsze panować. — Aniol wzniosły uczuciem chciał wszystkich uanielić przez siebie. Ci co ją otaczali byli zawsze w szale. Jej osoba była nietykalna — ale zawsze absolutna, czarowała wszystkich.
- 4º Taka matka w familii, która skupia milość dzieci koło siebie z wykluczeniem ojca.

Panem jest jej ja, jej osoba, która dla własnych korzyści, dla panowania swego nad innymi, używa swoich wdzięków, zmysłowych przymiotów i t. d.

I dlatego to się dzieje przez fantazyę jakoby przez czary. Jest to zwierz dziki i tyran krwawy. Sam nie ma serca a pastwi się i karmi sercami.

Jakie prawo ma do panowania?

A tu jeszcze najobrzydliwszym środkiem?

Nie inne, tylko znowu ten szał trzymania w niewoli.

Ale i w duchownem znaczeniu to się powtarza, kiedy jaki przełożony i t. d. urokiem swoim i innymi przymiotami osobistymi chce pozyskać serca podwładnych.

Jeśli to czyni w imię swoje, nie z Panem Jezusem, jest także tyranem serc.

I może ich zaprowadzić do zguby.

»Jeśli przełożony chce sobie zyskać podwładnych serca pod pozorem, by latwiej być słuchanym — jest niedobrze. P. Bóg chce byśmy go kochali dla niego samego; trzeba więc usuwać wszelkie wpływy osobiste; bo wtedy odżywa nasze ja, ciesząc się że ma dobrą sposobność żyć pod tą formą, a trzeba, żeby umarło. Złudzenie to myśleć, że przywiązując iunych do siebie latwiej ich do służby Bożej pociągniemy. P. Bóg chce, aby mu służono dla niego samego, a pobudka inna mogłaby pozbawić zasługie 1).

Ale i ze strony podwładnych, lub równych panować tak samo.

A jakie prawo?

Dusza i wola oczyszczona powinny mieć nienawiść do swego ja, chcącego się puścić (a to w niem jest z natury) na tę fatalną drogę.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

#### Złodziejstwo moralne (uczuciowe).

To Pochlebca.
To Dworak.

Chce on także panować nad sercami innych i mieć ich uczucia dla siebie, ale inną drogą. Schlebiając ich namiętnościom wszelakiego rodzaju, ich przesądom, ich nienawiściom itd. Studeruje swego patrona, aby potem za nos wodzić.

»Na świecie to jeden ze sposobów najpewniejszych otrzymania czegoś, ułatwienia sobie drogi do czegoś. Cóż innego robią rządy i narody? Podchlebiają sobie nawzajem, aby dojść do władzy. Jestto prawidło ogólne tam, gdzie panuje powszechne głosowanie 1)«.

To taki sługa, który schlebia panu swemu — to taki podwładny.

Panuje, ma swoje królestwo.

A jakie prawo?

To taki mąż popularny. Podchlebia namiętnościom tłumu. Staje się wyrocznią — królikiem. I jeden i drugi staje się niewolnikiem, podłym, aby przyjść do władzy.

I w duchownem znaczeniu.

To taki przelożony chcący się podobać podwładnym.

Owo zastosowanie się do innych ludzi — żeby lepiej panować. — Względy ludzkie; ale w tym celu (nie już żeby się cieszyć ich przywiązaniem, ale) żeby dojść do władzy, lub żeby lepiej panować.

»Jestto bardzo niebezpieczna rzecz w życiu zakonnem, bo przełożony schlebiając podwładnym, zapomni o prawie Bożem, pozwoli im robić, co tylko zechcą 1)«.

Albo będąc pod władzą, żeby panować nad przełożonymi samymi, lub nad innymi za ich pomocą.

Za nic mu wtedy zakon Boży. Przynajmniej w wykonaniu w zastosowaniu nigdy się nań nie obejrzy. Będzie jakoby ślepy.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Tu przychodzi zazdrość dóbr moralnych.

Tu ogólne prawidło: żeby się przejąć wolą Bożą. Ona jedna godna: Fiat voluntas tua! Ją pokochać. Wykonać. A tu nie tylko w sobie, lecz i w innych.

Dusza i wola oczyszczona powinny przyjść do nienawiści tego swojego ja, chcącego panować tym sposobem.

A więc nienawiść siebie, swego ja, o ile może lub chce panować nad sercami, nad uczuciami innych ludzi.

## 11.

## Zepsucie Woli.

### II. Użycie siły umysłowej.

Drugi rodzaj życia moralnego czyli osobistego człowieka i panowania nad innemi osobami jest za pomocą umysłów.

Przedmiotem ostatecznym są tu zawsze osoby i panowanie nad osobami. Ale przedmiotem najbliższym, bezpośrednim są ich umysły i panowania nad umysłami, a przez nie dopiero nad osobami.

Królestwo takie umysłowe.

Celem i powodem — ta władza, ta rozkosz panowania, trzymania w niewoli. Żeby się działa ich wola. Znowu: fiat voluntas mea! Adveniat regnum meum!

Charakterem zabójstwo (szataństwo); ale tu pod postacią potępienia i pogardy, bo tu w szczególny sposób zabójstwo przez umyst.

Ocaleniem: nienawiść siebie, swego ja pod tym drugim względem.

Trzy są również rodzaje tego panowania przez umysły nad osobami.

### Oszustwo pospolite

(za pomocą kuglarstwa).

Panować za pomocą umyslu nad sercami, — a przez serca nad osobami.

To kuglarz. Albo intrygant.

Sposobikami, sztuczkami, szarlataństwem pierwszy narzuca się na królika dla ludzi omamionych. Olśnić, omamić i przyjść do tego, aby się działa wola moja.

Drugi podejściami, konszachtami, innego rodzaju sztuczkami przekonywa ludzi uwiedzionych, oszukanych, że tak czynić trzeba, jak on chce, że sie ma dziać wola jego.

Są to sposoby umysłowe, bo przez przewrotność umysłu poczete i na umysły drugich działające.

A czy i w nas niema czego z tego dwojga? Albo kuglarstwa? Albo intryganctwa? Nie bylibyśmy ludźmi, gdyby nie bylo choć zarodów.

Kuglarstwo, to należy raczej do ludzi publicznych, którymi nie jesteśmy jeszcze, politycznych, albo nie politycznych, ale zawsze szarlatanów.

Intryga, — a ta podobno bliższa jest każdego człowieka. Nie iść prosto do celu, który zawsze jest wolą naszą, ale przynajmniej jeśli prosto idziemy, to jeszcze jest coś szlachetnego; — ale to nie iść prosto do niego, tylko układając jakiś plan, używając jakichś sprężyn, namów innych, sztuczek, oszukania; to intryga! A wszystko w tym celu, aby się stala wola nasza; albo cząstkowo, w jakimś szczególe, albo całkowicie, ażeby osoba nasza przyszła do władzy i dopiero się działa wola jej!

A patrz, jak z przeciwnikami postępuje?

Nienawidzi najprzód, a potem szydzi, obmawia, klamie, zmyśla itd. zdradza, podchodzi.

Chce zniszczyć moralnie.

A czy nie powiedzieliśmy: zabójstwo!

I w duchownem znaczeniu ilu to ludzi panuje za pomocą kuglarstwa lub intryg!

Ludzie nawet duchowni zdaje się zapomnieli dróg prostych. Bo też im nie idzie o wolę Bożą i o panowanie Boże, jedno o wolę swoja i swoje panowanie.

I to nam być może znakiem i dowodem. Jeżeli idzie o Boga, o jego wolę i jego panowanie, tedy się idzie prosto śród białego dnia. »Jam jawnie mówił światu... w skrytości nicem nie mówił (Jan XVIII, 20). Jeżeli zaś idzie o postawienie na swojem, tedy rozmaicie; gdy niema przeszkód, tedy i jawno, często i przemocą; ale gdzie niema nadziei w ten sposób postawienia na swojem, tam milczkiem się skrada, po cichu włazi, a jeśli potrzeba, po cichu wywraca i po cichu zabija. I podstęp i zdrada, jeśli potrzeba, a zawsze intryga. To znak i dowód ludzkiego celu, działania w dojściu do panowania.

A co za prawo? Znowu ta szalona chęć, żeby się nam inni kłaniali, czyniąc wolę naszą.

Jak taki powinien wejść w siebie i poznać niegodziwość i złość swojego ja, chwytającego się lub gotowego się chwycić takich środków, aby dojść do spełnienia swojej woli, do nabycia lub zabezpieczenia swojego panowania.

Jaka zlość!

1 jaka powinna być następnie nienawiść tej złości w sobie. A w następstwie *nienawiść* siebie samego.

2.

#### Oszustwo umysłowe.

Panować za pomocą umyslu nad umyslami, a przez umysly nad osobami.

To rozumak albo heretyk.

Sam stworzył prawdę lub ukuł wiarę. I chce innym ją narzucić.

Ale już nie tylko (jak wprzódy widzieliśmy), aby chwaly dostapić, aby być dla innych przedmiotem czci, podziwu — nie, on chce być ich panem, przewodnikiem, królem.

Podbiwszy ich umysły, chce swoją prawdą i wiarą być

panem ich osób.

A patrz, jak z przeciwnikami postępuje?

Szydzi, wymyśla kiedy potrzeba, ale główną bronią jest pogarda.

Okryć wzgardą przeciwników, że śmieją inaczej myśleć, twierdzić i przeszkadzać jego rządom, i tak zniszczyć ich moralnie, to jego dzielo.

Oglosić ich za durniów. Qui dixerit fatue! ktoby rzekl:

glupcze! (Mat. V, 22).

Lecz i w duchownem znaczeniu podobnie się dzieje (w samym kościele).

Każdy, kto przynosi swój systemat, czy mąż jaki pojedyńczy, czy ciało społeczne, i narzuca go innym, jest takim tyranem.

Kto w imię takiego systemu przeszkadza wolnemu objawieniu się prawdy Bożej.

Przykład szkół teologicznych w kościele, każda co innego

utrzymujących.

»Ci, co ludzkimi argumentami i racyami i namowami w imieniu nauki chcą sobie zdobyć ludzi dla swego ludzkiego przekonania, i gniewają się, gdy kto jest innego zdania. Szkoły teologiczne, które mniemania innych szkół nazywają absurdami, albo herezyą, i dziwią się, że ich jeszcze Kościół nie potępił ¹)«.

Ale i w czem innem trzeba mieć się na ostrożności, a to w tem: aby prawdy Bożej samej, niewątpliwej nie brać za wlasność swoją i nie sprzedawać za rzecz swoją. Nie będzie szkody dla innych dusz (choć i nie wiele pożytku, bo wtenczas widać, że bronimy swojej sprawy); ale dla nas będzie szkoda, bo nie będzie zasługi.

"Są, co prawdy Boże, dogmata wiary traktują jako swoją wlasność, jakoby rezultat swej nauki. Uczą jej drugich, bez

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

tej powagi, bez tej trwogi i bez tego uszanowania i namaszczenia, jakie się należą prawdzie Bożej, słowu Bożemu. Uderzają na przeciwników prawdy Bożej tą samą przewrotną bronią co i oni, t. j. szyderstwem, dowcipem, gniewem, podejrzeniem, a nawet wymysłami i szkalowaniem, a to dlatego, że im nie chodzi o prawdę Bożą, lecz o ich własne panowanie 1)s.

Tu przypomnieć, co na sądzie wielu powie: Panie, czy w imieniu Twojem nie przepowiadaliśmy, czy nie uzdrawialiśmy, czy cudów nie czyniliśmy? A on im: Precz odemnie! Nie znam was!

Czyż to nie jest wierutna niegodziwość i złość takiego ja (czy pojedyńczego, czy zbiorowego), kładącego swoje japrawdę zamiast Boga-prowdy jako Pana umysłów, a przez nie dusz ludzkich?

Jaka zlość!

Poznać ja, znienawidzieć, następnie i siebie -- oto zadanie woli i osoby ludzkiej pod tym drugim względem.

3.

#### Oszustwo moralne.

Panować za pomocą umysłu nad wolami (przez zasady, przez zakony życia) — a przez wolę nad osobami.

To prawodawca człowieczy.

Sam stworzył prawo i zakon, według swego pojęcia obowiązku i moralności, — ludzkiego, — i w imię własne narzuca innym.

Caly kodeks Napoleona jest takiem prawodawstwem. Ci co go pisali, są takimi prawodawcami (Napoleon sam należy do następnej i ostatniej kategoryi).

Oni mają swoją własną sprawiedliwość.

A na to, aby przez nią panować.

»Żaden człowiek niema najmniejszego prawa przepisywać drugiemu według jakich zasad ma żyć, gdyż wszyscy jesteśmy

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

równi i wolni. Sam tylko jeden Bóg i ten, któremu Bóg władzy udzieli, może stanowić o zasadach i podawać je ludziom. Potrzeba koniecznie, byśmy mieli zasady, ale zasady prawdziwe, w naszem życiu i działaniu. Więc zasady Boże, bo Bóg jeden jest nieomylny. Dla tego świat dziś tak się burzy, jak rozbujale balwany niespokojnego morza, bo nie trzyma się zasad Bożych. A kto niema zasad Bożych, ten albo sam z siebie musi je tworzyć sobie, albo przyjąć od innych. Że zaś to będą zasady ludzkie, więc najrozmaitsze i zmienne. Dziś takie, jutro owakie, według kaprysu. Bóg daje nam zasady swoje i udziela władzę przedkładania ich innym. A skoro Bóg komu udzieli tej władzy, nie może ten inaczej jej wykonywać, jedno w imię Boże i tak jak Bóg chce. Wszelki, który taką władzę, po za Bogiem, sobie przywłaszcza, jest zabójcą ludzkości i wolności 1)«.

#### A z przeciwnikami?

Rzucają (owi prawodawcy ludzcy) na nich nie szyderstwo, nie wzgardę nawet (chyba niekiedy ubocznie), ale wprost potępienie.

I niszcza moralnie.

A w duchownem znaczeniu?

Swój sposób widzenia moralnego, swoje zasady, swój zakon sprawiedliwości i świętości, podawać innym, wmawiać, narzucać, aby tak tem lepiej panować.

To taki spowiednik, który prowadzi duszę według swojego zdania, narzuconogo przez wolę. Nie już o zasady idzie (to wyżej), ale o wolę Bożą w tej duszy. I on (spowiednik) nie szuka chwały, może ani uczucia, ale zatwierdzenia swego ja przez swoje zdanie. Fiat voluntas mea! Okropne świętokradztwo!

Prawidlo. Każda dusza ma nad sobą myśl i przed sobą wolę Bożą. Tę odgadnąć jest zadanie spowiednika, następnie obowiązkiem podług tego prowadzić. Dei adjutores sumus. »Albowiem jesteśmy pomocnikami Bożymi» (1 Kor. III, 9). Inaczej jest swoja wola i panowanie. A co za następstwa?

<sup>&#</sup>x27;) Z zapisków słuchaczy.

»Znalem w Paryżu jedną młodą osobę, która miała jak najprawdziwsze powołanie zakonne i przez trzy czy cztery lata na próżno się domagała pozwolenia od rodziców; ale pomimo tego w przedsięwzięciu swem nie ustawała. Rodzice prosili jednego z najznaczniejszych duchownych, wielkiej reputacyi świętości i mądrości, aby ją od tego zamiaru odwiódł. »Envoyez-la a moi, j'arrangerai l'affaire«, odrzekł i nazajutrz, po godzinnej konferencyi, tak biedne dziecko oszołomił, że w parę dni potem za jej zezwoleniem odbyły się zaręczyny ¹)«.

A w gruncie powód jest, że to nasz sposób widzenia, nasz zakon.

A cel: żeby nasze ja panowało.

Jaka zlość i niegodziwość!

Stawić swoje ja-zakon na miejscu Boga-zakonu.

Nienawiść tego ja tem większa, im jego zbrodnia bezbożniejsza.

A więc nienawiść tego ja mojego w tem życiu moralnem umysłowem, chcącego panować nad innymi umysłami i osobami.

Dla niego szyderstwo, wzgarda, potępienie.

Ale nadewszystko nienawiść.

## 12.

## Zepsucie Woli.

### III. Użycie siły osobistej (przemocy).

Tego ostatniego rodzaju życia osobistego człowieka najwyraźniejsza formula jest w owem sławnem powiedzeniu Lutra: Sie volo, sie iubeo, sit pro ratione voluntas.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Ja, bo to ja, oto jest ostatnia racya, jaka daje; to jest dobrem, co ja daje, to jest prawda, co ja powiem, to jest świętem, co ja każe, bo to ja¹).

Przedmiotem są wole innych ludzi, a tem samem najbliżej same osoby, wprost. Już tu ani przez serca, ani przez umysły.

Dosyć, že tak chcę, że to moja wola, choćby sprosna, głupia, złośliwa (niegodziwa).

Celem: absolutne panowanie.

Charakter: iste szataństwo. »Sic volo, sic jubeo, stet pro ratione voluntas«.

. Ale zarazem i zabójstwo.

I jego trzy główne czynniki: Gniew, zemsta, nienawiść.
(Tu szczególniej przeciwko przeciwnikom).

Ratunek: odwrotna i najglębsza nienawiść przeciwko sobie samemu: i ostateczne zabicie siebie.

1.

#### Rozbój w imię Materyi.

To Mahomet.

Religia serca i ciala.

Jego wola jest dla innych zakonem (nie jak w poprzednim rozdziale: rozumienie, prawda jego rozumem stworzona, chociaż per consequens i to tu przychodzi; bo wszelkie wyższe albo głębsze stanowisko zajmuje w sobie wszystkie inne, niższe lub powierzchowniejsze. Jednem słowem: tam prawda była prawdą, że narzucającemu zdawała się taką; a tu dla tego, że narzucający choe tak, aby to było prawdą).

U Mahometa cała sprosność jego staje się nie tylko prawdą, ale zakonem, religią.

A to dla tego, że on sam taki i że chce tego.

Sic volo, sic jubeo.

I jeszcze wprowadza Boga, i w jego imieniu.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

»Znałem w Paryżu jedną młodą osobę, która miała jak najprawdziwsze powołanie zakonne i przez trzy czy cztery lata na próżno się domagała pozwolenia od rodziców; ale pomimo tego w przedsięwzięciu swem nie ustawała. Rodzice prosili jednego z najznaczniejszych duchownych, wielkiej reputacyi świętości i mądrości, aby ją od tego zamiaru odwiódł. »Envoyez-la a moi, j'arrangerai l'affaire«, odrzekł i nazajutrz, po godzinnej konferencyi, tak biedne dziecko oszołomił, że w parę dni potem za jej zezwoleniem odbyły się zaręczyny ¹)«.

A w gruncie powód jest, że to nasz sposób widzenia, nasz zakon.

A cel: żeby nasze ja panowało.

Jaka złość i niegodziwość!

Stawić swoje ja-zakon na miejscu Boga-zakonu.

Nienawiść tego ja tem większa, im jego zbrodnia bezbożniejsza.

A więc nienawiść tego ja mojego w tem życiu moralnem umysłowem, chcącego panować nad innymi umysłami i osobami.

Dla niego szyderstwo, wzgarda, potępienie.

Ale nadewszystko nienawiść.

### 12.

# Zepsucie Woli.

### III. Użycie siły osobistej (przemocy).

Tego ostatniego rodzaju życia osobistego człowieka najwyraźniejsza formula jest w owem sławnem powiedzeniu Lutra: Sic volo, sic iubeo, sit pro ratione voluntas.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Co to zemsta? C'est un plat qu'on sert à froid. — Obmyślany.

A dlaczego? Bo taki inny (nie już w szczególnym przypadku, jak tylko co, sprzeciwia się naszej woli, i wywołuje nasz gniew, niecierpliwość; ale) całem swem postępowaniem jest nam przeciwny. Całe mienie się i życie jego woli jest przeciwne naszej.

I tu jeszcze większe oburzenie przeciwko naszej woli — i nienawiść przeciwko osobie.

I zabicie takiego życia.

3.

### Rozbój w imię osoby.

To Napoleon.
To Antychryst.
A tymczasem sekta.
Religia woli (państwa).

Ich wola dopiero jest wszystkiem: zakonem, obyczajem, religia i obowiązkiem do spełuienia w każdej chwili życia.

I nie tylko w imieniu Boga.

To dojdzie do tego, że sam się wyniesie nad Boga, i usiędzie na oltarzu i będzie czczony jak Bóg (Ś. Pawel).

Religia społeczna, urządzenie społeczności po ludzku, bez Boga, Chrystusa, Kościoła. Najwyższem i jedynem prawem wola ludzka.

Religia państwa. Jestto znowu religia woli ludzkiej, czy z góry przez Cezara, czy z dolu przez lud narzucona.

W tem jej okropność, że to religia woli ludzkiej jako woli ludzkiej. Wola dlatego, że wola.

Co dziś prawdą jutro może być falszem, co falsz prawdą. To samo z dobrem, to samo ze sprawiedliwem. — A więc niema ani prawdy, ani dobra i t, d.

Zaprzeczenie nie tylko Boga ale Bóstwa.

A dla przeciwników nie tylko gniew, odraza, zemsta, ale najszczersza, najglebsza nienawiść.

I tępienie mieczem i ogniem.

Radykalne zniszczenie.

Jest i w nas zaród.

I tu możemy powtórzyć, że skoro w nas jest początek (któryśmy już widzieli) mógłby przyjść i ten koniec.

Zresztą czy nie czuliśmy nigdy (przynajmniej jakiejś pokusy) nienawiści do kogo, i chęci, aby go nie było (sprzątnienia go ze świata)?

To dopiero zatwierdzenie się szatańskie! Nie może ścierpieć drugiego dlatego jedynie, że jest, że żyje, a tego życia i bytu nie ma od niego lub jemu nie oddał.

Taki jest grunt złości ludzkiej podobnej do szatańskiej. Trzeba go dobrze i koniecznie poznać.

Tu trzeba przedstawić Antychrysta jako ostatnie następstwo grzechu pierworodnego. Jako samże grzech pierworodny w całej swej istocie i treści. I dlatego jego nazwisko: Homo peccati.

Oto nieprzyjaciel Boży. Eritis sicut Dii scientes bonum et malum. I on extollitur super omne quod est Deus etc.

To on a nie Chrystus reus est mortis! dignus est odio! Każdy z nas jest takim Antychrystem in herba. Mógł i może nim zostać.

Quoniam multi sunt Antichristi.

Bo i w nas ten sam grzech pierworodny. Popuścić mu cugle, on aż tu zabieży.

Najsluszniej tedy powinniśmy siebie nienawidzieć. Ta jest racya: Dignus est odio!

I zabić: Reus est mortis!

Kto nie będzie nienawidził duszy własnej i siebie samego nie jest mnie godzien, mówi Pan, — nie może być uczniem moim (uczniem, bratem, oblubieńcem).

### 13.

## Pokusy z natury.')

Tych dwa gatunki: Jedne pociągające do zlego, drugie odciągające od dobrego. W tamtych natura działa, w tych opiera się.

1.

#### Pokusy pociagające do złego.

Natura działa.

Tych pokus tyle rodzajów ile owego zepsucia natury.

- 1º Serca (concupiscentia carnis) pożądliwość ciała.
- 2º Umyslu (concupiscentia oculorum) pożądliwość oczu.
- 3º Woli (superbia vitae) pycha żywota.

Widzieliśmy, czem są te pokusy, gdyśmy mówili o dziele oczyszczenia naszego.

Wiedząc już jakimi jesteśmy, nie należy z jednej strony ani się dziwić objawom naszej szkarady i naszego zepsucia, które w pokusach na wierzch wychodzą, ani z drugiej strony cieszyć się dobremi uczuciami, dobremi chęciami i porywami, które nam P. Bóg daje, aby nas ku sobie pociągnąć, jakoby były nasze własne. Ale tak w jednym jako i w drugim wypadku trzeba się upokorzyć; w pierwszym dlatego, że pokusy nie są bynajmniej coś z zewnątrz nam przychodzącego, dziełem szatana naprzykład (przynajmniej w znacznej części), ale poprostu są objawami naszego zepsucia, naturalnymi wyziewami naszej zgnilizny; w drugim dlatego, że te dobre uczucia nie są nasze, bo na nie podobnego zdobyć byśmy się nie umieli.

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

Tymczasem przeciwnie się dzieje. W pokusie odrzuca się ze zgrozą, z jakiemś świętem oburzeniem zle myśli jako coś co do nas nie należy, co nam zupełnie jest obcem, i od szatana tylko przyjść mogło. A gdy się ma jakie dobre uczucie to się rozpływa z radości, cieszy się i winszuje sobie wewnętrznie swojej świętości.

Każdy z nas tem jest, czem jest jego natura, a więc powinien sądzić siebie według objawów, któremi taż natura daje się poznać. Objawami temi są pokusy. Pochodzą one z tej kaluży zepsucia, która w nas jest i która wydaje z siebie te wyziewy smrodliwe. »Unusquisque tentatur a concupiscentia sua«. »Każdy bywa kuszony od własnej pożądliwości« (Jak. I, 14). Czasem szatan tę kalużę zamięsza, a wtenczas wyziewy są smrodliwsze i gwałtowniejsze; ale on jest tylko drugorzędnym czynnikiem. Prawdziwem źródłem pokus jest nasze zepsucie. Ono to jest ciąglem ogniskiem pokus, które wychodzą z wnętrza naszego i ciągną osobę naszą przez naturę do grzechu. — Historya to całego życia ludzkiego. »Bojowanie jest żywot człowieczy na ziemi« (Job. VII, 1). »Militia est vita hominum super terram«. — Jeśli złego zwalczać nie będziemy, staniemy się jego ofiarami.

Pamiętajmy jednak zawsze na to, że nieporządki w naturze nie są żadnym grzechem; są tylko nędzą. Grzechem się stają, gdy wejdą do osoby przez wolne zezwolenie. Stąd niech będą pokusy niewiedzieć jak natarczywe, niech natura wzbudza najstraszniejsze burze, bądźmy spokojni, nie doprowadzi nas do grzechu bylebyśmy ufali P. Jezusowi; bo to pewna, że sami z siebie i własnemi siłami nie zdołamy natury naszej powściągnąć. — Jak przyjdzie tedy pokusa trzeba się zwrócić do Chrystusa Pana: »Panie, oto widzisz nędzę moją, widzisz do czego zdolny jestem; moje to są te myśli szkaradne; ja na nie innego sam z siebie zdobyć się nie umiem. Racz mnie wesprzeć twą łaską, abym nie upadł, bo ja sam oprzeć się tej pokusie nie mogę!« Tak zwróciwszy się do Chrystusa Pana możemy być spokojni. On nie dozwoli byśmy upaść mieli. Albowiem Kościół nas naucza, że tam gdzie idzie o niezgrze-

szenie, gdy praeceptum urget, On nam swą laską zawsze w pomoc przychodzi, bylebyśmy o nią prosili.

2.

#### Pokusy odciągające od dobrego.

Jak we wszystkiem tak i w zwyciężaniu pokus, odciągających od dobrego, powinnismy naśladować Chrystusa Pana i z Nim się lączyć; bo żadnej pokusy nie bylibyśmy w stanie zwyciężyć, gdyby Chrystus nie byl jej poprzednio zwyciężył za nas. Pokusy do zlego zwyciężył na puszczy; odciągające od dobrego na Górze oliwnej.

1º Pokusa umysłu. Lekceważenie. Obojętność. Skutek niewiadomości.

Zwykle mamy w naturze inne wyobrażenia. Trzeba bardzo nad tem pracować.

Nie mówimy tu o tej niewiadomości, która sama o sobie nie wie; ale o niewiadomości dobrowolnej, która nie zna woli Bożej dlatego, że się o nią nie pyta, że jej nie szuka. Tej niewiadomości są winni wszyscy ci, którzy zaniedbują modlitwę; bo w modlitwie spływają na nas światło i łaski, w modlitwie Bóg nam daje poznać swoją wolę; a jeżeli się o nią w modlitwie nie pytamy, cóż dziwnego, że jej nie znamy? A więc nasza w tem wina. Za taką dobrowolną niewiadomością idzie naturalnie lekceważenie, a w następstwie przychodzi obojętność i zupelna apatya w rzeczach Bożych.

Główny środek: Czytanie, i modlitwa w rodzaju medytacyi. Przykład Chrystusa Pana w Ogrójcu. Najprzód przedstawienie uprzedne.

> 2º Serca. Niesmak, nuda, wstręt, nieprzyjemność. Trzeba zwyciężyć ten krzyż serca.

Pokusą serca jest niesmak, wstręt do wypełnienia poznanej woli Bożej. Serce nasze, jak wiemy, wciąż tylko goni za pociechami; a ponieważ w życiu nadprzyrodzonem każdy krok jest mniejszym lub większym krzyżem, bo się przeciwi naturze naszej, tedy przychodzi na nas wstręt i niesmak, który

nas odciąga od dobrego. Aby ten wstręt przezwyciężyć powinniśmy iść za Chr. Panem na Górę oliwną, i tam wraz z Nim przewidzieć jaki krzyż nas czeka i tym sposobem przezwyciężyć niewiadomość; razem z Nim pocić się krwawym potem, aby razem z Nim zwyciężyć wstręt natury do cierpienia i wychylić do dna kielich przez Ojca Niebieskiego zesłany »Qui vult post me venire abneget semetipsum, et tollat crucem suam et sequatur me«.

Trzeba stworzyć serce duchowne, nadprzyrodzone.

Środek: modlitwa.

3º Woli. Lenistwo. Opór czynny woli.

Tu krzyż i śmierć.

Trudność cała w uczynieniu pierwszego aktu woli w dobrowolnem przyjęciu trudności i krzyża, i tej moralnej śmierci.

To tylko milość może.

W Ogrójcu: Non mea voluntas — to krzyż.

Sed Tua — to krzyk milości i zarazem siła dająca zwyciestwo.

Zwycięstwo nad pokusą woli jest wyrzeczenie się swego ja, jako pierwiastka działającego. Tamte pokusy można jeszcze zwyciężyć silną wolą i wytrwałością; bo wtenczas nasze ja się zatwierdza i pracuje dla swej chwały i wielkości, wtenczas czyni ono jeszcze swoją wolę. To jest ostatnia ofiara, którą nam trzeba zrobić i tę Chr. Pan za nas uczynił, gdy rzekł: Non mea voluntas, Pater, sed tua, kto nie zna z doświadczenia, jak jest bolesnem i ciężkiem takie zaparcie się samego siebie, samej racyi naszego bytu i działania, ten nie może mieć o tem prawdziwego wyobrażenia. I dlatego nie ludźmy się. Chociaż nam Chr. Pan tę ofiarę umożebnił jedna tylko miłość, czysta miłość może tego w nas dokonać; o tę więc miłość prośmy Pana Jezusa.

Trzy rodzaje sług Bożych:

1º Co ida do Góry Tabor.

2º Aż do Wieczernika.

3º Do Krzyża.

Tu tylko milość doszła t. j. Jan Święty.

Milość wprawdzie była zasnęła w Ogrodzie Oliwnym — ale się ocknęła — i poszła aż do końca.

Tylko milość może krzyż przyjąć, na krzyżu umrzeć i zmartwychwstać nieśmiertelna!

### 14.

# Pokusy z osoby.\*)

Drugi rodzaj pokus, jest pokus wypływających z dzialalności osoby — z osoby.

Dokładna znajomość pokus z osoby jest najważniejszym punktem tych ćwiczeń, bo znajduje swe praktyczne zastosowanie na każdym kroku w życiu nadprzyrodzonem. Główną pokusą jest czynność własna.

Natura nasza jest zapsuciem, a osoba nicestwem. Każda więc czynność naszej osoby jest z góry skazaną na śmierć, jako pochodząca z nicestwa. W rzeczach przyrodzonych możemy działać sami z siebie, bo mamy do tego silę przyrodzoną na zawolanie; chociaż i ta sila nie jest naszą, tylko nam jest daną. Ale w rzeczach nadprzyrodzonych nie wolno nam się zrywać do działania samym z siebie. Wtenczas tylko wolno, gdy nam jest daną od Boga laska.

Aby tę rzecz wyjaśnić podzielemy to rozmyślanie na trzy punkta: i tak 1° Co to jest laska; 2°. Jako w rzeczach nadprzyrodzonych nie możemy nic zrobić silą przyrodzoną; 3° Jako sila nadprzyrodzona czyli laska nie jest na nasze zawolanie, ale ją Bóg daje według swej mądrości i upodobania swego.

I tak co do pierwszego: laska jest tem w życiu nadprzyrodzonem, czem jest sila w życiu przyrodzonem. Bez sily

<sup>&#</sup>x27;) Z zapisków słuchaczy.

np. nie mogę ręką ruszyć; bo choć z jednej strony mam wolę a z drugiej rękę, to jednak nie mógłbym jej ruszyć gdyby nie ów płyn nerwowy czyli siła, która na rozkaz woli wprawia w ruch wszystkie nerwy i muszkuły ręki. Człowiek paraliżem ruszony w ręce nie może nią ruszyć, chociaż zresztą organa nie są uszkodzone, dla tego, że płyn nerwowy już do niej nie dochodzi. Tak samo się ma ze zjawiskiem widzenia. Oko moje ma zdolność widzenia, przedmiot widzialny jest przedemną, ale na próżnobym go chciał widzieć, gdyby nie światło, które jedno z drugiem łaczy i tym sposobem przyprowadza do skutku zjawisko widzenia. My światła nie widzimy, ale wszystko w świetle i przez światło; a bez światła nie widzić nie możemy.

Otóż łaska jest jakoby owym płynem nerwowym, jakoby owem światłem; działa w nas ona i bez niej w dziedzinie nadprzyrodzonej żadnego aktu nadprzyrodzonego zrobić nie możemy. Trzeba odróżnić dwa rodzaje laski zupelnie od siebie odrębne: gratia habitualis, uświęcająca i gratia actualis, uczynkowa. Pierwsza dana nam na Chrzcie Św. jest zdolnością do enót wiary, nadziei i milości; ta zdolność daje nam latwość przyjęcia prawd Bożych, wierzenia, pragnienia Boga nadzieją i milowania go milościa. - Ale to jest tylko habitus, mienie sie, zdolność, usposobienie, a nie akty same; i nie możemy uczynić żadnych aktów wiary, nadziei i milości, jeżeli na każden taki akt nie jest nam dana od Boga osobna zupelnie laska aktualna, która dopiero w tej naszej zdolności tworzy akt. Jak bez światła nie zgoła nie można widzieć, choćby oko było najzdrowsze i przedmiot do widzenia najpiękniejszy, tak też w życiu nadprzyrodzonem nie zgola nie można uczynić, choćby ten habitus w nas byl jak najdoskonalszym, choćby ta rzecz, którą chcemy uczynić, byla najcudowniejszą. Lecz cóż się dzieje zwyczajnie? Oto, ponieważ my do naturalnych aktów mamy tę silę do naszej wlasnej dyspozycyi, więc gdy idzie o rzecz nadprzyrodzoną, wyrywamy się i tej naszej sily naturalnej używamy do aktów, które tem samem nie są nadprzyrodzone, to jest zasługujące na życie wieczne, ale przyrodzone. Stad wyplywa punkt drugi, że:

W rzeczach nadprzyrodzonych nie możemy nie zrobić siła przyrodzona. Nie możemy tedy uczynić ani aktu wiary, nadziei i milości, ani zwycieżyć jakiejkolwiek pokusy bez laski aktualnej. Tam gdzie chodzi o uniknienie grzechu lub o spelnienie obowiazku, gdy praeceptum urget, P. Bóg zawsze daje nam swa laskę bylebyśmy go o nią prosili. Można więc powiedzieć, że w tych razach laska aktualna także jest na nasze zawolanie i od nas jedynie zależy mieć ja albo nie mieć. Ale w innych razach nie. W skutek bowiem laski habitualnei a nawet pewnych poczatków laski aktualnej, która nam P. Bóg daje zachęcając nas do dzialania i pociągając ku sobie, czujemy pewna cheć czynienia takich aktów np. milości Bożej, i cheć nawet czasem dosyć silna. W takich razach należy się upokorzyć i mówić: »Panie Boże, chciałbym Cie kochać z calego serca, z calej myśli, i z calej duszy mojej; ale Cię nie kocham, przynajmniej tak jakbym chciał. Jakeś mi raczył dać te cheć milości, daj mi i dalsza laske«. Zamiast tego ogromna większość dalejże robić oświadczenia i akty milości jeden na drugi. Czasem nawet checi żadnej nie maja, ale ze zwyczaju mówia z ksiażki : »Panie Boże, kocham Cie z calego serca etc...«. A szatan sie z tylu za nimi śmieje i mówi: Nieprawda, nie kochasz! I oni to sami czują. A dla czego? - I tu przychodzi ów punkt trzeci. Bo:

Laska aktualna nie jest wcale na nasze zawolanie. — P. Bóg nam ją da wtenczas kiedy sam zechce i sam w swej nieskończonej mądrości rozrządzi. Daje nam zawsze, kiedy o nią prosimy; ale nie daje natychmiast. Nakazuje wytrwałość w modlitwie o nią, i stawia to jako warunek do jej wysluchania. Ta wytrwałość w modlitwie jest najmilszą Bogu. — Z niezrozumienia tej prawdy i w skutek czynności własnej, niektóre dusze wpadają w stan straszny. Biorą się do dziela o własnych siłach i z początku jakoś im idzie, szczególniej jeżeli mają serce gorące, uczucie żywe; a jeżeli jeszcze do tego bujną fantazyę posiadają, to nieraz na nie przychodzą falszywe zachwyty i widzenia. Ciągnie się mniej więc długo, według temperamentu; aż w końcu wszystko się na raz urywa i przychodzi straszne rozczarowanie. Wtenczas zdaje im się, że je

P. Bóg odstapil, chociaż w rzeczy samej P. Bóg nigdy z niemi nie byl, a one same na swoją rękę cały ten czas działały. W tenczas rozpaczają, a czasem bluźnią, i jeźli się nie znajdzie jaki światły spowiednik, któryby je z tego zaślepienia wyprowadził i na dobrej drodze postawił, to nieraz zupełnie od Bogn odpadają.

Mialem raz taka dusze przed soba. Była to zakonnica. Zrobila ona ślub robienia zawsze tego co doskonalsze. Przez lat 17 żyla z tym ślubem i jak mogła tak go spełniała. Miala ona w tem samem mieście Ojca; ale ponieważ zdawało się jej, że doskonalszem bedzie nie widzieć się z nim, więc przez 17 lat widzieć się z nim nie chciała. Z tem wszystkiem jakiś gleboki smutek, podobny do melancholii, zagnieździł się w jej duszy, tak że sie czuła opuszczona od Boga. Spowiednicy i ona sama starala sie przekonać, że to jest mistuczne opuszczenie, które P. Bóg zeslał na nia dla jej wypróbowania. -Zbadawszy stan jej duszy, poznalem, że ten smutek pochodzil z czynności własnej. Pokazało się, że wszystko robiła sama z siebie, a nawet ów ślub był jej własnym wymysłem. Zrazu nie chciala tego pojać, nareszcie zrozumiawszy, że tym sposobem 17 lat pracy i wysilków stracila, wyliczyła mi wszystkie swoje modlitwy, prace i umartwienia i dodała: »Gdybym dla szatana tyle uczyniła, ile dla P. Boga, byłby pewno tak się ze mna nie obszedl!« Co za okropne bluźnierstwo! Trzeba było 18 miesięcy pracy nad nią, aby zrozumiała, że sama była winna«.

Takie są skutki czynności własnej: jest ona zabiciem i zniszczeniem życia nadprzyrodzonego, i powinniśmy się jej nad wszystko wystrzegać. — My powinniśmy współdziałać z łaską Bożą, i to nasze współdziałanie tak dalece jest niezbędnem, że bez niego łaska nic w nas zwykle nie robi; ale trzeba pamiętać że łaska jest głównym działaczem, a my tylko współdziałaczami. Sine me nihil potestis facere. — A więc każdy akt nadprzyrodzony powinien być uczyniony z Chrystusem. Po tej drodze nadprzyrodzonej ani jednego kroku uczynić nie można bez Chrystusa. My tylko iść możemy za Chrystusem po tej drodze; i to zawsze Chrystus naprzód a my

dopiero za nim. Qui vult venire post me, to jest, kto chce rozpoczać to życie nadprzyrodzone, - abneget semetipsum powinien zrzec się samodzielnego, niezależnego życia a przyjąć zależność, owo słodkie i lekkie jarzmo Chrystusowe - tollat crucem suam, - et sequatur me t. j. ma iść za Chrystusem i ani sie od niego nie odlączać, ani go nie wyprzedzać, ale iść za nim. Łaska bowiem Chrystusowa choć my z nia współdziałamy, ma wszedzie pierwszeństwo. Św. Pawel, w jednym ze swych listów, wyliczywszy wszystkie swoje trudy i prace podjete dla Chrystusa, i powiedziawszy, że więcej zrobił niż wszyscy inni Apostolowie razem, - dodaje poprawiając się: non ego tamen, sed gratia Dei mecum. Nie mówi: Ego cum gratia Dei, ale gratia Dei mecum, siebie stawiajac jako czynnik drugorzedny. Nie wolno tedy nigdy iść samemu ani też samemu naprzód wybiegać z pośpiechem; lecz należy iść za Chrystusem. Chrystus bowiem w porzadku nadprzyrodzonym wszystko czyni naprzód, pierwszy, a dopiero my za nim. Otóż w tem jest pokusa z osoby, że w tych aktach nadprzyrodzonych latwo opuszcza Chrystusa a wyrywa się albo sama bez Chrystusa, albo wybiega naprzód i wyprzedza go.

Trudno jest bardzo zachować się od czynności własnej, bo ona, po grzechu pierworodnym, jest nam wrodzoną; i byłoby to prawie niepodobnem gdyby P. Bóg w laskawości swojej nie był nam dal pewnych znaków, które służą do jej rozpoznania.

Znamiona działania laski Bożej są zawsze: trzeźwość umysłu, pokój niczem nie zakłócony, i wesele. Przeciwnie czynność własną charakteryzuje: gorączka, niepokój i męka czyli cierpienie wewnętrzne.

Wszelkie sprawy z czynności własnej podejmywane poprzedza gorączka. W sercu objawia się ona przez gwaltowne pragnienie, wybieganie; w umyśle przez ciekawość, przewidywanie; w woli przez pośpiech, i niecierpliwość. Przeciwnie w rzeczach bożych panuje trzeźwość umyslu i posiadanie siebie samego. »In patientia vestra possidebitis animas vestras«.

Czynności własnej towarzyszy niepokój. W sercu objawia sie obawa o rezultat; w umyśle troska; w woli zaś ten nie-

pokój przybiera charakter nieśmiałości. I tak, gdy się staramy o jaki urząd lub cobądź innego, jeżeli się nie zdamy zupełnie na wolę Bożą, będziemy się ciągle troskać i lękać, abyśmy rzeczy przez nas upragnionej nie byli pozbawieni. Ta pewna nieśmiałość, która zdarza się np. przy wstępowaniu na ambonę jest po prostu czynnością własną; bo nam o nie innego nie chodzi jak tylko o to, aby się źle przed publicznością nie wydać. Dla tego z wszelkiej nieśmiałości powinniśmy się upokarzać, a chociaż od razu jej zwyciężyć nie zdolamy, to jednak trzeba się o to modlić i nad tem pracować. Człowiek pod działaniem laski nie niepokoi się o skutki swej pracy; albowiem wie, że wola Boża stać się musi, a jemu o nią jedynie chodzi.

Znaki idace w ślad za czynnością wlasną są męka i cierpienie wewnętrzne. - Z nieudania się wyradza się w sercu gorycz i niesmak; w umyśle wstyd i nieukontentowanie z siehie samego, że się nie umialo lepiej poprowadzić; a nakoniec w woli zwatpienie, smutek i rozpacz. Owo duchowe nieukontentowanie, często nie wytłómaczone. Smutek sprzeciwia się Boskiej Opatrzności, z której ramienia wszystko i zle i dobre na nas przypada. – Powinniśmy się zawsze weselić tem Bożem weselem, o którem mówi Psalmista: Servite Domino in laetitia; bo wiemy, że cokolwiek przedsięweźmiemy z wola Boża, to sie nam udać musi; bo choć sie zewnetrznie nie uda to dla tego, że tak Bóg chciał, a wiec powodu do smutku nie mamy. Cokolwiek tedy czynimy, czyńmy z Chr. Panem. Wzywa on nas, abyśmy zaniechali czynności wlasnej temi slowy: »Pójdźcie do mnie wszyscy którzy pracujecie (ta czynnością wlasną) a jesteście obciążeni (tymi wszystkimi ciężarami o których wyżej)... a najdziecie odpoczynek (owe cechy przeciwne) duszom waszym. - Weżmijcie jarzmo moje (owa spółczynność ze mną, owe sprzężenie z sobą) na się, a .... jarzmo moje wdzięczne jest, a brzemię moje lekkies. Mat. XI. 29. 30).

## 15.

## Wiara mistyczna.")

Życie nadprzyrodzone, do którego jesteśmy powolani polega na wierze, nadziel i milości. Wyniszczenie samego siebie, śmierć własnego, samoistnego, niezależnego, samowolnego istnienia i działania jest tylko przygotowaniem, jakoby gruntem przysposobionym pod zasiew, z którego wyróść ma drzewo ono wydające pierwszy owoc życia doskonalego; jest jakoby dolem wykopanym, w którym ma się polożyć fundament a na nim wybudować gmach życia naszego nadprzyrodzonego. Ostatecznym celem będzie nasze przemienienie w Chrystusa. Do tego celu dojdziemy w skutek działania w nas łaski Bożej i naszego współdziałania. Ale działanie to będzie miało swą podstawę w trzech cnotach teologicznych, które dadzą nam cechę, charakter, wycisną pieczęć boskości czyli prawdziwych Synów Bożych. Życie to nadprzyrodzone rozpoczyna się przez wiarę.

Wiara, jest dla życia nadprzyrodzonego tem, czem korzeń dla drzewa, czem fundament dla budynku. — Wiara jest dana nam od Boga. Mybyśmy jej sami sobie nigdy dać nie mogli i nigdybyśmy jej nie mieli, gdyby nam jej Pan Bóg nie dał. Lecz ponieważ Pan Bóg chce, abyśmy byli współpracownikami wolnymi w tem dziele naszego uświęcenia, więc nie daje nam od razu wszystkiego, lecz z razu daje nam tylko jakoby zarodek, jakoby kielko albo oczko, z którego mamy z nim razem wychodować drzewo i owoce na żywot wieczny. Trzy takie zarodki zawarte w łasce chrztu Świętego składa w naszej duszy Pan Jezus udzielając nam tego Sakramentu: Habitus fidei, spei et charitatis. — Pierwszym jest habitus fidei czyli zdolność, usposobienie i latwość pojęcia, polubienia

<sup>1)</sup> Z zapisków słuchaczy.

i zatwierdzenia prawd przez Boga objawionych. Stad dzieci ochrzczone tak latwo pojmują prawdy wiary, tak się niemi chetnie zaimuja, tak na nie zupelnie przystaja, daleko latwiej niż nieochrzczone. Zapewne, że Bóg wszechpoteżny może te sama latwość dać szczególnym sposobem i człowiekowi nieochrzczonemu jeszcze, ale to jest wyjątek wtedy. Gdy przychodzimy tedy do rozumu i ucza nas wiary, ponieważ prawdy wiary znajdują w nas już pole przygotowane, z latwościa je przyjmujemy. Nie jest to jednak jeszcze całkowita cnota wiary. bo wiara to akt rozumu nakazany przez wole. Aby ta wiara, która jest darem Bożym zamieniła się w doskonala cnote, trzeba naszego dobrowolnego przyczynienia się. Szcześliwy kto przyszedłszy do rozumu, zaraz w pierwszych chwilach zacznie żyć wiara, rozmyślnie zatwierdziwszy w sobie te prawdy Boże. Ta wiara bowiem bedzie dla niego coraz jaśniejsza i milsza, a Pan Bóg da mu coraz więcej sposobności, by ją za jego laską coraz bardziej w sobie umacnial i utwierdzal. Jeśli zaś takich aktów wiary dobrowolnych, rozmyślnych człowiek uje uczynił w zaraniu swego życia, przyjda pokusy przeciwko wierze. Przychodzą one, by nam pokazać czego nam niedostaje. Jeśli wiec kto miewa takie pokusy, to znaczy, że on jeszcze prawd Bożych dobrowolnym aktem nie przyjął, że ich nie uczynił swojemi, że wierzył dotychczas machinalnie tylko lub nie dla prawdziwego powodu je przyjmował tj. nie dla tego, że je Bóg objawił. Powinien wiec skorzystać z tej pokusy i szczerze dopełnić to, czego mu nie dostaje. Samo odpychanie pokusy albo gardzenie nia do niczego nie prowadzi. Raz odpedzona przyjdzie znowu, i nachodzić będzie coraz silniej. Powinien więc taki wziąć się szczerze do dziela. A najprzód powinien się upokorzyć przed P. Bogiem, że pomimo tylu lask otrzymanych, jeszcze nie uczynił takiego aktu zupelnego poddania rozumu swego pod powage Boża, jedynie dla tego, że ona Boża. Powtóre powinien wyznać, że ponieważ akt taki jest nadprzyrodzonym, wiec sam, siłami swemi naturalnemi, zdobyć sie nań nie może, i prosić powinien o laskę. Jeśli go P. Bóg wyslucha i da mu zaraz te laske, natenczas niechaj robi akty wiary. Jeśli zaś nie zaraz otrzyma tę laskę, niech się modli i prosi o nią szczerze, gorąco i wytrwale, a jeśli otrzyma, uczyni ten akt. Jeśli ten akt będzie doskonały, dostateczny, natenczas wszystkie pokusy przeciwko wierze pierzchną na zawsze. A gdyby jeszcze wróciły, byłby to znak, że ów akt nie był jeszcze doskonałym i że o wiarę trzeba jeszcze prosić. — Ach! żeby to ludzie o tem pamiętali. Ale niestety — dzieje się przeciwnie. Zwykle nie robią takiego aktu rozmyślnego. Przychodzą pokusy i wtedy albo od razu wiare tracą, albo też wpadają w watpliwość; wcale wiarą się nie rządzą lub też wybierają z niej co im się podoba, a resztę uważają jako rzecz nie do przyjęcia. I tak stają się chrześcianami z imienia, w których niema Ducha Chrystusowego, bo niema wiary.

Trzeba rozróżnić wiarę teologiczną od wiary mistycznej. Pierwsza, jako koniecznie do zbawienia potrzebna, wymaganą jest od wszystkich wiernych; druga zaś udziałem jest tylko tych, co w szczególny sposób oddają się P. Bogu.

Jakaż jest ta wiara szczególna, wiara mistyczna? Jestto wiara żywa w to, że P. Bóg mnie kocha.

Najprzód  $\dot{z}e$  mnie, następnie, że niezależnie od tego czym godzien czy niegodzien.

»Justus ex fide vivit», — musi być tedy wiara  $\dot{z}ywa$ , popowinniśmy  $\dot{z}y\dot{c}$  wiarą, powinna ona wycisnąć swoje piętno na wszystkich naszych myślach i uczynkach, na całem życiu naszem.

P. Jezus tak pragnie tej wiary od tych, co chca być jego uczniami, że za jej brak jakoby się gniewał na Aposto-łów »Quousque patiar vos!« — »modicae fidei!« (On taki słodki!).

My więc, cośmy sobie za cel życia postawili stać się uczniami Chrystusowymi, powinniśmy wierzyć przedewszystkiem, że Bóg kocha każdego z nas miłością szczególną. — P. Bóg nie dla tego mnie kocha, że cały rodzaj ludzki kocha; ale dlatego cały rodzaj ludzki, że mnie i każdego z nas. — Trzeba tedy wystawić sobie jakobym ja jeden był na świecie; jakoby P. Bóg był mnie jednego stworzył, mnie jednego krwią Syna Swego odkupił i jakoby cała jego miłość dla świata na

mnie była skupioną. Gdy sobie żywo to wystawiemy, wtenczas będziemy w prawdzie.

Ta wiara w nieskończoną miłość Bożą dla nas zastosowana do praktyki daje nam to wewnętrzne przekonanie, że wszystko co się z nami dzieje, dzieje się z rozporządzeniu Bożego, i że najmniejsza pokusa, najmniejsze wydarzenie zostało od wieków obmyślane i na nas zesłane, aby nam służyło do uświecenia naszego.

Z tego tedy że mnie Bóg kocha wypływa, że P. Bóg wszystko naprzód opatrzył, nie tedy przypadkowo na nas nie spadnie.

»Omnes capilli capitis vestri numerati sunt«. »A wasze włosy wszystkie na głowie policzone są« (Mat. X, 30).

Wyrzućmy precz przypadek. To tylko dusze bez wiary igraszka sa przypadków. Duszom wiernym nie się nigdy nie przydarza przypadkiem. Wszystko im się wymierza od Boga pod miara, liczba i waga. Oddajmy się więc jemu. Będzie z tego zadowolony i będzie miał o nas staranie milosne. Latwo nam bedzie wtedy przyjać z rak jego cokolwiek się wydarzy. Oddaliśmy się Bogu, nie więc nam się nie wydarzy, jedno to, co Bóg ześle. Tego samego prawidla trzymać sie trzeba i w sprawach wewnętrznych. Trzeba wierzyć, że P. Bóg daje nam pod miara, liczba i waga i pokusy i łaski. Nie braknie nam żadnej łaski, nie braknie i pokusy jeśli ta nam ma być użyteczna; zamiast nam szkodzić będzie nam pomocną. Nie bierzmy za przypadek pokusy i łaski. Ludzie, co nie mają w pamięci wiary i milości Bożej, stają się igraszką pokus, a igrają z laskami. – Trzeba też zawsze i w każdym przypadku mieć wiare w modlitwe i do niej sie uciekać.

Wiara tedy mistyczna jest: Wiara w to, że mnie P. Bóg kocha. Następnie:

1. Wiara w zewnętrzną Opatrzność.

Że wszystkie wypadki od Boga. — A więc to, to, to od Niego.

- 2. Wiara w pokusach:
  - a) że od Boga,

- b) że takie jakich potrzeba,
  - c) że obrachowane.
- 3. Wiara w laskach:
  - a) że od Niego,
  - b) że takie jakich potrzeba;
  - c) że obrachowane.
- 4. Wiara w modlitwe jako w środek do tego celu. Jednem słowem Wiara mistyczna to wiara w to, że ja z Bogiem a Bóg ze mną jest w żywym stosunku. Stąd przymierze wolne, rozumne: Niech się ze mną dzieje wszystko, co Bóg chce.

# 16.

# Nadzieja mistyczna.

Wiara jest fundamentem calego życia nadprzyrodzonego. Bez wiary prawdziwej ani myśleć nie można o dalszej budowie. Byłoby to bowiem budowanie na piasku zamiast na skale i przeto za pierwszym wiatrem pokus, za pierwszym deszczem przeciwności, runąć by musiało. Jednakże fundament to jeszcze nie cała budowa, to dopiero początek. Żeby zaś cały gmach stanął potrzeba na tym fundamencie pracować dalej, pracować przez całe życie, a silą, za pomocą której mamy tego dzieła dokonać, jest nadzieja.

Przedmiotem nadziei jest Bóg jako Dobro. — Nadzieja objawia się jako *pragnienie* posiadania Boga przedmiotu naszego szczęścia, a następnie jako *ufność* w to, że się posiądzie Boga, że otrzymamy wszystkie laski potrzebne do polączenia się z Nim. — Jestto życie nadprzyrodzone *serca*.

Zdolność do tej cnoty nadziei otrzymaliśmy na Chrzcie Św. razem ze zdolnością wiary. Ale ta zdolność, równie jak zdolność wiary, ma się w nas zamienić w cnotę. Zdolność ta daje nam pragnienie rzeczy Bożych. Nadzieja zaczyna się od pragnienia. Mamy nadzieję tego, czego pragniemy.

. Nadzieja jest w nas najprzód jako dar; do nas należy i od nas zależy zamienić ja w cnote, w akt rozmyślny, dobrowolny. Kiedy zaczynamy przychodzić do rozumu, słysząc od innych o dobroci Boga, o jego cierpieniach i mece za nas i dla nas poniesionych, serce nasze zaczyna pragnąć milości. Wiara nas uczy, że P. Bóg jest milościa, serce pragnie Boga, wzywa go, szuka go i oto nadzieja, której ostatecznym końcem milość. Ale biada sercu jeśli sie zwróci wtedy ku innemu dobru i zasmakuje w niem. Wtenczas ku Bogu z trudnościa tylko zwracać się będziemy, wymagania Boże wydawać nam się będą niepodobnemi, - przyjdą pokusy przeciwko Nadziei. Zaczną przychodzić watpliwości co do Opatrzności, co do dobroci Bożej — bedzie nam sie zdawalo, że jest dla nas obojetny! A szczególnie że my niegodni. To ostatnie jest najniebezpieczniejsza pokusą przeciwko Nadziei, bo ma pozory pokory. Tymczasem w tem uczuciu niegodności jest w gruncie pycha, pewna pretensya bycia godnym. Kiedy sie myśli o sobie, że sie jest niegodnym i to sobie za wine poczytuje, suponuje się, że można być godnym. Co za straszny oblęd myśleć, że možemy być godnymi w stosunku naszym do Boga. Nikt nie jest godzien laski; gdybyśmy byli godni laski, laska przestalaby być laska, to jest darem darmo danym. Jest to tedy blędem sądzić i chcieć być godnymi łask Bożych, chcieć posiadać pewne przymioty, czynić pewne akty, któreby mogly zaslużyć na laskawe względy P. Boga, aby Bóg widząc te nasze przymioty naturalne, te nasze uczynki, dał nam swoją łaskę przez nas tym sposobem zasłużona. Przyjdziemy do tego, że powiemy: ten wart tego żeby P. Bóg miał troskę o nim; ja przeciwnie niegodzien jestem tego. - Niby to pokora, a to tymczasem przeciwne pokorze. W naszym stosunku z P. Bogiem powinniśmy się czuć zupelnie niegodnymi. Nigdy nie będziemy mogli sami być godnymi lask Bożych.

A moje niewierności? Ależ ja nadużywalem lask Bożych? Więc nie moglem być godniejszym? Więc nie moglem być mniej niegodnym? — To także pycha: pretensya do wierności. Wierność lasce może być warunkiem laski, ale nie jej racyą. Lotr ów dobry na krzyżu nie mógl mieć żadnej pretensyi do Cwiczenia duchowne.

wierności, upokorzył się więc: »Panie, powiadał, Ty jesteś Panem Panów, prawdziwy Pan, mój Pan, w Tobie pokładam całą mą nadzieję; wspomnij o mnie kiedy będziesz w królestwie Twojems. — A Chrystus mu odpowiedział: »Dziś jeszcze będziesz ze mną w rajus. Oto podstawa wszelkiego naszego stosunku z Bogiem: pokorna nadzieja, a Pan Bóg obiecuje tej nadziei życie wieczne. — Ów lotr na krzyżu może być dla nas przykładem.

Jak tedy należy dar nadziei zamienić w cnote?

Najprzód trzeba się upokorzyć wyznając naszą nędzę, trzeba ją P. Bogu pokazywać. Bedziemy to czynić z pewną rozkosza jeźli pomyślimy, że wtedy P. Bóg przyjdzie nam z pomocą. Nasza nedza oto podstawa naszej nadziei. Czem większe będzie poczucie naszej nędzy w nas, tem większa podstawa nadziei. Następnie trzeba wyznać, że sami z siebie nie możemy uczynić nie dobrego; a w końcu prosić P. Boga, aby nam dal laske byśmy pragnienie rzeczy Bożych, dane nam już, zamienili w silna wole posiadania ich, by nam dal te ufność silną w to, że będzie zawsze z nami, że nam da laski potrzebne, by wytrwać przy nim aż do końca. Przy tem wszystkiem należy też dziekować P. Begu za laski któreśmy otrzymali. Falszywa to pokora, która nie chce widzieć tych lask, która obawia sie uznać to dobre, które w nas jest, z obawy, aby nie wpaść w pychę. - Jakże się pysznić z tego co nie jest naszem? Chwalebnem jest wystrzegać się pychy; ale źle jest nie chcieć w sobie widzieć darów Bożych. Rozumiejmy to dobrze, że te dary Boże nie są nasze, a nie będzie obawy byśmy się pysznili. Tymczasem nie dziękuje się zwykle Panu Bogu za jego laski, za dobre myśli i dobre uczucia, które są w nas, bo sie nam zdaje, że to rzecz nasza, że to nasza zasługa.

Aby ta nadzieja, która jest darem Bożym zamienila się w doskonalą cnotę trzeba naszego własnego, dobrowolnego przyczynienia się. — Potrzeba tedy, ażebyśmy całem sercem przyjeli te laski, które nam P. Bóg daje, i abyśmy ufali, że za pomocą tych lask P. Bóg dopelni z nami tego wszystkiego co z nami zamierzyl uczynić w tem życiu i doprowadzi nas do tego celu, który nam przeznaczył w wieczności. — A w tem

wszystkiem nie opierać się na sobie samych, ale przeświadczeni, że nic sami z siebie uczynić nie możemy, całą naszą ufność pokładać w Bogu. Dopóki opieramy się na sobie i na własnych silach, dopóty nie mamy prawdziwej nadziei. Szczęśliwy kto tak czyni od młodości, kto zacznie od razu żyć nadzieją. Ta nadzieja bowiem w nim będzie coraz silniejszą, a Pan Bóg mu da coraz więcej sposobności, by ją za łaską jego coraz bardziej utwierdzał. Jeźli zaś takich aktów dobrowolnych, rozmyślnych człowiek nie czyni, wtedy dopuszcza P. Bóg pokusy przeciwko nadziei. Te pokusy nic innego nie mają na celu, jak właśnie zamienianie daru nadziei w cnotę. Taką pokusą najpowszechniejszą w życiu duchownem są skrupuły.

Jakie jest źródło skrupulów? — W opieraniu się zamiast na Bogu na sobie samym. We wszystkiem co robia, dusze skrupulatne, maja pretensve same dobrze robić, robia same nie opierając sie na Bogu. Potem, chca mieć pewność, że dobrze zrobily, i że nie zrobily źle. Otóż taka pewność zabija nadzieje, ufność w Bogu, i Bóg karze duszę taką wystawiając ją na następstwa tej pretensyi. Nasza pewność cała powinna się opierać na ufności nie w sobie, ale w Bogu, który był z nami, nie dopuścił, byśmy źle zrobili i pomógł, byśmy zrobili dobrze. P. Bóg wymaga od nas tej ufności. Bedac sam sprawca w nas dobrych uczynków, ma prawo do ufności naszej. Kiedy mamy obawy, czyśmy nie zgrzeszyli, watpliwości, które nas męcza, trzeba prosić P. Boga, by nam dal laskę, byśmy mogli z glębi serca tak do niego mówić: »Panie Boże, złożylem wole moja w Twoje ręce, i choć niemam pewności, mam nadzieję, żeś mię zachował od upadku«. Kiedy mamy watpliwości czyśmy zgrzeszyli czy nie, jest rzeczą pewną, filozoficznie mówiąc, teologicznie i psychologicznie, żeśmy nie zezwolili na grzech; bo jeźlibyśmy byli zezwolili, sumienieby nam to powiedziało i wyrzucalo, nie mielibyśmy watpliwości ale pewność. Ale ta racya nie zaspakaja dusze które się męczą skrupulami, choćby jak byli mocni w filozofii lub teologii. I dobrze że ich nie zaspakaja. Bóg tego nie chce. P. Bóg nie chce, aby człowiek opieral się na własnej swojej pewności. Jeźli się ma skrupuły to dlatego, że jeszcze dar nadziei nie przeszedł w cnote nadziei. Jeźli mamy pewność, żeśmy zgrzeszyli, upokórzmy się i nie traćmy nadziei. Zgrzeszyliśmy, — a więc przyznajmy się do grzechu, prośmy Boga o przebaczenie i oddajmy się w Jego ręce na nowo ufając, obiecując poprawę opierając się na Jego dobroci. Czem prawdziwsze będzie nasze upokorzenie, tem silniejsza nadzieja. Nie ufać Bogu, nawet po upadku, że Bóg w przyszłości zachowa od grzechu, to chcieć być sprawiedliwym, opierając się na własnych silach. To jedna z przeszkód do powrotu do Boga: wymaga się zapewnienia na przyszłość, obawia się nowego upadku, wpada się w rozpacz dłaczego? bo się chce opierać na własnych silach. A wtedy nie ucieka się do modlitwy — i rzeczywiście następuje nowy upadek. Ta jedna tylko obawa jest dobrą, tego jednego lękać się należy: że się nie będzie ufalo P. Jezusowi, że się na sobie opierać będzie 1).

## 17.

# Miłość mistyczna.\*)

Milość jest życie.

(Wiara podstawa życia, nadzieja droga życia, milość życiem samem).

Ego sum veritas - et via - et vita«.

Co to milość? — Rzecz niewymowna jak Bóg. Określić niepodobna i tylko nazwać ją można po skutku tak jak Boga. Tym samym tedy sposobem, którym mówimy, że Bóg jest

¹) "Onde il Signore vuole da una parte che sempre noi temiamo di noi stessi, acciocché non cadiamo in presunzione con fidarci delle nostre forze; e richiede poi dall' altra, che stiamo certi della sua buona volontà e del suo aiuto, sempreché glie lo domandiamo, affinché abbiamo nella sua bontà una confidenza certa". S. Alfonso Liguori. Gran mezzo della preghiera. p. II. c. IV.

<sup>2)</sup> Z zapisków słuchaczy.

stworzycielem nieba i ziemi i wszech rzeczy widomych i niewidomych, możemy także powiedzieć, że: Miłość jestto oddanie się wzajemne dwóch osób, jedna drugiej.

Rzecz tedy główna w miłości, że jedna osoba oddaje się drugiej całkowicie, doskonale, przestając istnieć dla siebie samej a tylko dla osoby drugiej, dla jej przyjemności, bez żadnego zastrzeżenia; oddanie się zupełne, całkowite, wszędzie i na zawsze, aby ta druga osoba ją posiadała i rozporządzała nią do woli. Taki stosunek może zachodzić tylko między człowiekiem a Bogiem; tylko Bogu możemy się tak oddawać. Gdzie niema tego całkowitego oddania się, tam niema doskonałej miłości. Oddaje się to, co się ma, i to czem się jest. Zrzeka się własnej działalności na korzyść osoby ukochanej. — Taka jest miłość doskonała, mistyczna, której Bóg od wszystkich nie wymaga, a tylko od dusz przez Niego wybranych.

Milość jest najprzód jako dar.

Dar milości jest w woli.

Jest milość umysłu: to adoracya, zachwyt, cześć oddana temu którego się kocha.

Jest milość serca: to pragnienie posiadania tego którego się kocha i cieszenia się nim.

Ale prawdziwa milość to dopiero milość duszy i woli.
Potrójna jest tedy milość, potrójne też jest przykazanie
milości: »Będziesz kochał P. Boga twego z całego serca twego,
z całej myśli twojej i z całej duszy twojej«.

Ale milość idzie jeszcze dalej — aż do osoby. — Milość ostatecznie jest między osobami. »Będziesz kochał P. Boga twego i ze wszystkich sił twoich«. Całą tedy istnością swoją, z wyboru. I w tem głównie jest milość mistyczna.

We Chrzcie Świętym dar milości jest wszczepiony w wolę naszą. Jesteśmy zdolni przez to, możemy kochać i oddać się milości; ale milości jako cnoty jeszcze nie mamy. Podobny ten dar milości do milości dziecka, które oddaje się i rzuca na lono matki, instynktowo, bez rozmysłu. To milość, ale nie z wyboru. Potrzeba, żeby to oddanie się Bogu było aktem rozmyślnym, dobrowolnym, z całego serca, z całej myśli i z całej woli uczynionym; a następnie, żeby było nie jakimś tylko prze-

lotnym wybuchem rozpalonego uczucia, lub zachwyconego umyslu, który jak ognik na lące zabłyśnie i zgaśnie, ale żeby raz uczynione trwalo całe życie i było początkiem, i końcem, i treścią wszystkich naszych czynów.

Gdy wiec przyjdziemy do lat, w których możemy już czynić akty samodzielne, dobrowolne, wtenczas ta zdolność milości powinna zamienić się w cnote milości, to jest powinniśmy za laską Bożą aktualną, to znaczy uczynkową, o którą należy prosić, uczynić taki akt rozmyślny i dobrowolny oddania sie milośnego Chrystusowi Panu i trwać w tym akcie, odnawiając go przez całe życie, pełniac wole Chrystusowa. W tem bowiem leży mistyczna istota milości, żebyśmy nasza wolna wole, a z nia i siebie oddali Chrystusowi Panu do dyspożycyi i tym sposobem poddali sie Jemu, stali sie jedno z Nim, żeby już nie my ale On w nas był panem i kierownikiem wszystkich naszych uczynków, żeby Jego zakon był naszym. Ale do tego przychodzimy zwykle przez pokusy. Musi przyjść ta krytyczna chwila (jak w Adamie), w której zdecydować się mamy na milość. - Ta chwila jest spotkanie się z przykazaniem (trud, ofiara, krzyż).

Czy Bóg czy ja?

Milość powiada: Nie ja ale Bóg!

Milość mistyczna, to oddanie swego ja (abdykacya).

Następnie coraz większe pragnienie, szukanie, lączenie się, zatwierdzenie Jezusa.

Coraz glębiej Jego ja.

Coraz mniej mojego, naturalnego ja.

Nareszcie błogosławiona chwila, w której On się we mnie uobecni. Manifestabo me. »Kto mnie miluje będzie milowan od ojca mego; i ja go milować będę i objawię mu siebie samego« (Jan XIV, 23).

Zniszczenie mego ja, jako pierwiastku istnienia — wszelkich praw.

Następstwo: nic od siebie nie czynić. Zniszczenie swojej własnej, osobnej czynności. Wszelkiego własnego, od siebie danego ruchu. Temu sie sprzeciwia: Własny wybór — własna inicyatywa — własna czynność. Własne prawa, — własny ruch.

Środek. Odpowiedność.

1º Spelnianie Woli Bożej (to milość w czynie — milość żyje ofiara).

Bóg jako przedmiot. Dla Niego.

2º Spóldzialanie (nie tylko dla Niego, ale z Nim).

Bóg jako subjectum.

Vivo, jam, non ego.

To co jest najdoskonalszem w tej milości mistycznej, to jest taki sposób oddania się Bogu, że się wyrzeka swojej osobistości. Zrzekamy się prawa do własnego istnienia, a stąd i prawa działania samoistnego — wszelkiego ruchu, posiadania czegokolwiekbądź na własność, jednem słowem, wszystkiego tego, do czego nasze ja może mieć prawo, nawet w rzeczach pozwolonych i świętych. Wszystkiego tego się zrzekamy na korzyść Boga.

W moc tej milości, nie mamy już własnego życia, nie należymy już do nas, nie mamy już żadnego prawa do niczego, nawet do własnych myśli, do własnych uczuć — wszystkośmy oddali Bogu. Jest to prawdziwe życie w dwóch. Niech nas P. Bóg broni po takim akcie żyć samym. Ten niema tej doskonalej milości kto żyje sam. Vae soli! Biada samemu! — powiada Pismo Św.

Aby zostawać w tej milości mistycznej nie dość czynić wszystko dla Boga, trzeba, aby Bóg czynił. Stąd nie wolno nam nie czynić bez natchnienia, bez impulsu Bożego, i tylko współczynić możemy. Ale Bóg ma być na pierwszem, a my na drugiem miejscu. Trzeba żeby P. Bóg poruszał, a my szli za tem poruszeniem. Trzeba wszystko robić z Bogiem.

Ale w takim razie, czyż dusza ma się zachowywać biernie? i czy to nie będzie kwietyzm? — Nie. Według kwietyzmu dusza jest jakoby maszyna, pozwala Bogu wszystko robić a sama nie współdziała Bogu. Jestto okropny bląd. — Ale takie oddanie się Bogu nie jest wcale biernem. Chodzi w niem tylko o to, aby dusza nie działała sama i z siebie, ale żeby współdziałała z Bogiem.

## 18.

## Spółka z Jezusem.

Już wiemy czem natura nasza.

(Nie tylko nicestwem, ale zepsuciem).

Już wiemy czem osoba, czem nasze ja.

(Godne wszelkiego obrzydzenia i wstrętu, wszelkiej wzgardy i potępienia, wszelkiej nienawiści i zgrozy, a we wszystkiem: śmierci i zniszczenia).

Odważyliśmy się i oddaliśmy się na to zniszczenie.

Teraz życie nasze w nadnaturze.

A przez nadnaturę w Jezusie Panu naszym.

Spólne z nim życie: Jego w nas, a nasze w Nim, za pomocą tej nadnatury.

Ale jakie warunki?

Najprzód wyrzeczenie się wyższe, szersze, glębsze, — zupełne, — doskonałe.

Tu może przyjść Medytacya o końcu zakonnika — o powołaniu zakonnem (4<sup>a</sup> w ćwiczeniach ogólnych).

Przedstawić jednak w ten sposób, że owo słowo Chrystusa do młodzieńca: Idź, sprzedaj wszystko, i daj ubogim i przyjdź i t. d. Vade, vende omnia et da pauperibus et veni etc.; że to wyzucie się wszystkiego. Chrystus Pan w innych miejscach szczegółowo i dokładnie maluje. Jest potrójne:

- 1º Nisi quis reliquerit etc. Jeźli kto nie opuści i t. d. To się odnosi do serca. Relinquere, opuścić, jest rzecz serca.
- 2º Abneget semetipsum. Niech wyrzeknie się siebie. To akt umysłu.
- 3º Nisi *odio* habuerit. Jeźli nie będzie miał w nienawiści. To akt woli.

Ta nadnatura wiemy co jest:

Habitus fidei.

Habitus spei.

Habitus charitatis.

- Quasi substantia.

Jest dana nam, naszej osobie do użycia.

Ale najprzód jest sama w sobie nicestwem. I to najprzód trzeba dobrze uważy $\dot{\epsilon}$ .

Jest nicestwem, bo jest tylko zdolnością.

(A zdolność nie ma w sobie ani przedmiotu ani narzędzia. Tak oko ma zdolność widzenia. Ale jeźli nie ma przedmiotu widzenia, nie widzieć nie może; jeźli zaś nie ma światła (narzędzia) choćby był przedmiot, i mogło go widzieć, nie widzi go jednak).

Trzeba tedy najprzód przedmiotu.

A tym przedmiotem jest w ogólności Bóg; ale dla nas najbliżej i w szczególności jest Pan Jezus.

Potem trzeba narzędzia, czyli sposobu, środka, albo lepiej sily.

Nim jest Duch Sw.

I choć nam dał już zdolność we Chrzcie Św. wiary, nadziei i miłości, potrzeba jednak, aby ją do aktu przyprowadził.

Ta sila tedy, choć jej zarodek już jest w nas, zależy jednak wciąż od Ducha Św.

A tem samem znowu od Pana Jezusa.

Otóż pierwsza rzecz, do której przyjść mamy, jest to przekonanie, że ta zdolność sama (nadnatura) choć jest w nas, nie jest nasza, jakoby z nas, ale nam dana od Boga do użycia.

Że choć mamy zdolność, przedmiotu jej nie mamy. Przedmiot ten musi wzwyż tego co mamy i możemy zdolnością, sam się nam udzielić.

Że nareszcie siły prawdziwego i trwalego ujęcia tego przedmiotu, choćby się nam udzielił, także nie mamy w owej zdolności, ale musi nam być także wzwyż naddana.

Jednem słowem przekonanie, że wszystko nie nasze.

Druga rzecz do uważania jest, że nie powinniśmy dawać sami sobie tego czego nie mamy, ani używać, sami od siebie, tego co od nas nie zależy.

To jest, ani przedmiotu.

Ani sily.

Najprzód nie powinniśmy sobie sami dawać przedmiotu (rzecz prosta, bo byłby falszywy).

Przedmiotem jest Bóg, jest Jezus; dalej prawda Jego, dobro Jego, wola Jego.

Stwarzać to po swojemu, to wielki pierwszy bląd.

I świętokradztwo.

Sila jest Duch Św. i laska Jego.

Tę nam udziela (posyla) Pan Jezus, i od Niego jak i od Ojca wciąż jest zależna.

Ta sila wyzywa nas, pociąga (sollicituje).

Ale chcieć po swojemu odpowiedzieć i samemu z siebie i znowu działać, kiedy ona nie działa; — to drugi bląd wielki.

I drugie jakoby świętokradztwo.

Jednem słowem: przekonanie, że my sami z siebie ani co do przedmiotu, ani co do użycia sily, nie powinniśmy pozytywnie sami z siebie działać.

(Negatywnie co innego, tam gdzie o grzechy idzie. Ale i wtedy choć powinniśmy zaraz i w każdym razie działać, ale z tym warunkiem byśmy się oparli na łasce wtedy pewnej, — a tak uprzednym jeszcze warunkiem jest to, abyśmy wierzyli i ufali hie et nunc w tę laskę).

3.

Trzecia rzecz do uważania jest ta, że pierwszą przyczyną i pierwszym działaczem w całem tem życiu w nas jest Pan Jezus. »Sine me nihil potestis facere«. — »Bezemnie nic uczynić nie możecie«.

A my drugą tylko przyczyną, spółprzyczyną, spółdziałaczem.

On daje nam zewnętrznie przedmiot życia nadprzyrodzonego przez Kościół (Naukę i Sakramenta).

Ale to powinien uczynić i wewnętrznie.

Dać prawdziwe zrozumienie, pojęcie, poczucie.

Kto tak od Niego i wewnętrznie nie bierze, ale sam sobie pomaga, wystawia się na szwank fatalny.

Zawsze w czemś będzie falszywy przedmiot.

Tem bardziej się to stosuje do woli np. Bożej.

On przez Ducha Św., daje laskę i dziala w nas.

Trzeba Go pragnąć.

Trzeba Go przyzywać.

Trzeba wierzyć, że przyjdzie.

Trzeba Go umieć czekać z ta wiara.

A potem z cierpliwością.

»In patientia vestra possidebitis animas vestras«.

»W cierpliwości waszej otrzymacie dusze wasze«. (Łuk. XXI. 19).

Trzeba z Nim spóldziałać.

Trzeba Mu dziekować.

Trzeba się cieszyć chwalą Jego w nas.

Trzeba iść dalej.

I nigdy nie spoczać.

Jednem słowem: to nie już przekonanie ale czyn i rzeczywistość, aby nie z siebie nie działać, a wszystko z Nim.

Blogoslawiony kto to zrozumie i spelni!

## 19.

## Spółka z Jezusem.

### Pan Jezus przedmiot i koniec.

Pan Jezus w tej spólce z nim przedstawia się nam najprzód jako przedmiot: »Venite ad me omnes«. »Pójdźcie do mnie wszyscy«, (Mat. XI, 19).

Przyczyna tego: In quo inhabitat plenitudo Dei corporaliters. — »W nim mieszka wszystka zupełność bóstwa cieleśnies. (Kol. II. 9). — »Deum nemo vidit unquam, unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravits. »Boga żaden nigdy nie widział: jednorodzony Syn, który jest na lonie Ojcowskiem, on opowiedziałs. (Jan I. 18).

Pan Jezus jest Bóg wcielony. Jego natura ludzka opiera się na osobie Bożej, która jest pełnia bytu.

Nasza natura ludzka opiera się na osobie, która sama w sobie jest nicestwem i nieskończona próżnia.

Stąd wypływa, że natura nasza bierze koniecznie żywioly z zewnątrz, aby tę próżnię wypełnić, dla tego właśnie, że jest próżnią w sobie; przeciwnie zaś natura ludzka Chrystusa nie nie potrzebuje brać z zewnątrz, dlatego że ma wszystko z wewnątrz, od osoby swojej, w której jest pełnia bóstwa.

W Chrystusie osoba Boża daje wszystko swojej naturze ludzkiej: myśli rozumowi, czucia sercu, zamiary i postanowienia woli, a zarazem silę i wykonanie calej naturze. Wszystko to z wewnątrz, z pełni Bóstwa.

My z siebie nic nie mamy, osoba nasza z wewnątrz będąc nicestwem, nie naturze swojej dać nie może. Bierzemy tedy z zewnątrz. Ale to z zewnątrz jest takie samo nicestwo, chociaż przez chwilę jaką ma pozór iścizny.

Więc koniecznie trzeba nam przyjść do Chrystusa i brać od Niego. Na tem nadprzyrodzonem polu życia On staje się jego przedmiotem zewnętrznym, tak jak świat i t. d. był przedmiotem podobnym w życiu przyrodzonem. I dlatego stał się On Człowiekiem, Bogiem zewnętrznym, dotykalnym. Więc od Niego wszystko bierzemy.

Atoli z tem co od Niego tak bierzemy, bierzemy razem i Jego samego, bo za tem wszystkiem jest On; a potem, gdybyśmy Jego samego nie brali, nicbyśmy nie brali, — bo cokolwiek byśmy tak osobno wzięli, a Jego samego razem nie wzięli, to wszystko byłoby już bez Niego, nie byłoby, raz od Niego wzięte w nas samych na czemśkolwiek oparte, chyba na naszej osobie, a tem samem na nicestwie; oprzeć zaś na nicestwie, a wszystko stracić, to jedno i to samo. Więc nicbyśmy nie mieli biorąc wszystko od Niego, ale zarazem Jego samego nie biorąc. Więc bierzemy i Jego samego. A wtedy On w nas przechodzi, i jak we własnem człowieczeństwie jest Jego podstawą, tak się i w naszem staje, staje się źródłem i początkiem.

Ale przedtem przedmiotem i końcem. I to w potrójny sposób:

1.

#### Pan Jezus przedmiot wiary.

Albowiem jest prawdą naszą. On jest Bóg, prawda wcielona. »Jam jest prawda«. Ego sum veritas. (Jan XIV, 6). »Jam jest światłość świata«. Ego sum lux mundi (Jan VIII, 12).

>Kto w mie wierzy«. Qui credit in me. (XI. 25).

A ten jest żywot wieczny, aby poznali Ciebie samego Boga prawdziwego, i któregoś poslał Jezusa Chrystusa«. (XVII. 3).

»Nikt nie zna Syna jedno Ojciec, ani Ojca kto zna jedno Syn, a komuby chciał Syn objawić«. (Mat. XI, 27).

»Nauka moja nie jest moja, ale tego który mię poslal«. (Jan VII, 16).

Nauka Chrystusa.

Prawda o ile w Nim jest człowieczym sposobem. Myśli Jego.

Więc moje myśli podług Jego.

#### Pan Jezus przedmiot nadziei.

Albowiem On jest dobrem naszem, i drogą do dobra ostatniego.

»Jam jest droga« — Ego sum via (Jo. XIV, 6).

»Jam jest chleb żywy, którym z nieba zstąpil«. (Jo. VI, 51).

»Kto mnie pożywa«. (58).

On zastępuje wszelkie dobro. Jego człowieczeństwo bezpośrednio, a przez nie — Bóstwo.

Jeźli kto pragnie, niech do mnie przyjdzie a pije«. (VII, 37).

3.

#### Pan Jezus przedmiot miłości.

Albowiem On jest milością nas kochającą.

»Jam jest... żywot«. (XIV, 6).

»Tak Bóg umilował świat, że Syna swego jednorodzonego dal«. (III, 16).

»Jam jest pasterz dobry«. (X, 19).

Wola Jego warunkiem i zakonem milości.

»Jeźli mię milujecie, chowajcie przykazania moje«. (XIV, 15).

# 20.

## Spółka z Jezusem.

### Pan Jezus źródło i początek.

»Ojciec mój aż dotąd działa, i ja działam«. (Jan V, 17). Dla tego że Bóg, więc we wszystkiem pierwsza przyczyna, i tylko co On uczyni to trwa.

Pan Jezus początek sam z siebie, jako Bóg. Ale i w człowieczeństwie jest także początkiem.

»Początek, który i mówię wam«. (VIII, 25). — »Principium, qui et loquor vobis«. To et loquor ma wzgląd na Jego człowieczeństwo.

»Jako mię poslal żyjący Ojciec, i ja żyję dla Ojca, a kto mnie pożywa, i on żyć bedzie dla mniec. (VI, 58).

P. Jezus początek w nas życia i działania, przez udzielenie nam swego człowieczeństwa.

»Bezemnie nie czynić nie możecie«. (XV, 5).

A więc taki początek, że bez Niego nic uczynić nie możemy.

Tylko tym sposobem czynimy owoce, które mają w sobie byt i silę, i trwanie.

»A owoc wasz trwal«. (16).

1.

#### Jezus źródło w nas wiary.

Pan Jezus nie tylko jest przedmiotem, jakeśmy widzieli. »Jeźliż nie uwierzycie żem ja jest, pomrzecie w grzechu waszym. Mówili mu tedy: Któżeś ty jest? Rzekł im Jezus: Początek, który i mówię wam«. (VIII, 24. 25).

Jest jeszcze silą — najprzód wiary.

»Jam jest światłość świata«. (12).

A potem sprawca.

»Kto za mną idzie, nie chodzi w ciemności; ale będzie miał światłość żywota«. (Tamże).

A więc On idzie naprzód, a my za Nim.

»Owce moje sluchają glosu mego, a ja je znam, i idą za mną«. (X, 27).

»Przodek i kończyciel wiary«. Auctor et consummator fidei. (Hebr. XII, 2).

»Kto wierzy w mię, rzekl, wody żywe poplyną z żywota jego. — A to mówił o Duchu«. (Jan VII, 38).

#### Jezus źródło nadziei.

»Jam jest winna macica«. (Jo. XV, 5).

»Któreś mi dał, dałem im... wszystkie rzeczy moje są twoje, a twoje są moje, i wsławionym jest w nich«. (XVII, 8. 10).

»Aby wesele moje w was bylo, a wesele wasze napelniło się«. (XV, 11).

Aby mieli wesele moje wypełnione sami w sobie« (XVII, 13).

«Kto pożywa mego ciała, a pije moją krew — we mnie mieszka a ja w nim«. (VI, 57).

»A ja go wskrzeszę w ostatni dzień«. (55).

»Jam jest drzwiami (porównać via). Przez mię jeźli kto wnidzie, zbawion będzie; i wnidzie (in me et ego in eum) i wynidzie (ex me ad extra, et ego ex eo operabor) i pastwiska znajdzie«. (X, 9).

3.

#### Jezus źródło miłości.

»Żem ja jest w Ojcu moim, a wy we mnie, a ja w was«. (Jan XIV, 20).

»Kto mnie miluje, będzie milowan od Ojca mego: i ja go milować będę, i objawię mu siebie samego... będzie chowal mowę moją, a Ojciec mój umiluje go, i do niego przyjdziemy, a mieszkanie u niego uczynimy«. (21. 23).

»Kto we mnie mieszka, a ja w nim, ten siła owocu przynosi: bo bezemnie nic czynić nie możecie«. (XV, 5).

»Nie wyście mnie obrali; alem ja was obrał i postanowitem was, abyście szli i przynieśli owoc (uczynki) a owoc by wasz trwał«. (16).

»Duch prawdy... nie sam od siebie mówić będzie, — on mię uwielbi; bowiem z mego weźmie, a wam opowie«. (XVI, 13. 14).

Jakoś Ty mnie poslał na świat, i jam je poslał na świat. A za nie ja poświęcam samego siebie, aby i oni byli poświęceni w prawdzie«. (XVII, 18, 19).

(Co do bliźnich). »A ja chwalę którąś mnie dal, dalem im, aby byli jedno... Ja w nich, a Ty we mnie, aby byli doskonalymi w jedno... aby milość którąś mnie umilowal, w nich byla, a ja w nich«. (22—26).

# 21.

# Ubóstwo mistyczne.

Do tej spółki z Jezusem warunkiem głównym jest wyzuć się zupełnie z własnej czynności, a następnie z własnego osobnego istnienia.

Nie dość wyzuć się z własnego życia we własnej naturze, o której już dosyć było.

Ale jeszcze i w tej nadnaturze.

Otóż to nasze własne działanie będzie się ciągle wyrywało i mięszało, psuło to spółdziałanie i spółżycie z Jezusem, póki nie wejdziemy w wewnętrzne, nadprzyrodzone ubóstwo, czystość i posłuszeństwo w całem ich mistycznem znaczeniu.

Zastanówmy się najprzód nad ubóstwem mistycznem. (Tu przypada Św. Jana od krzyża. Noc duchowna).

(Ubóstwo odpowiada duchowi i umysłowi, a nie uczuciu. Zaczynamy tu jednak od ducha a nie od uczucia, inaczej niż w pierwszej części, dla tego że w umysłowem i przyrodzonem życiu pierwej jest uczucie niż umysł, w nadprzyrodzonem zwykle odwrotnie).

1.

### Niechcieć niczem być.

To pierwszy warunek ubóstwa mistycznego. Jużeśmy widzieli, że jesteśmy niczem.

Ćwiczenia duchowne.

(Nie tylko w naturze, gdzie jesteśmy zepsuciem i przewrotnością, — ale w samej nadnaturze).

Ale to nie dosyć wiedzieć żeśmy niczem, i tak byle jako przystać na to i zgodzić się, choćby dla tego, że inaczej być nie może.

Tu idzie o to, żebyśmy chcieli być tem niczem (z którego jednak P. Bóg wszystko uczynić może).

Żebyśmy byli szczęśliwi, iżeśmy takiem niczem w reku Bożym.

Do tego pomoże ta uwaga: że taka jest wola Boża i Jego dzielo.

On nas takimi stworzył.

Nawet w tej nadnaturze.

Wiec tak slusznie, tak madrze, tak najlepiej.

Druga uwaga: że to nic jest właśnie dlatego nic, że P. Bóg chce zrobić z niego wszystko.

I to przez milość i milośne w nim dzialanie.

(Przypomnieć pierwsze rozmyślanie o końcu naszym).

Więc cieszyć się z tej miłości Bożej stwarzającej nas takiem niczem do swego użytku.

Trzecia uwaga: że tym sposobem jesteśmy w szczęśliwej konieczności tego ciąglego zależenia od Boga, i od Jego działania, a tem samem, od miłości.

Czwarta: że cała wielkość końca naszego i zupelność milości na wieki zależy od wielkości i zupelności tego naszego nica i t. d.

A więc wielkie szczęście żeśmy takie nic!

A więc chcieć koniecznie być tem nic.

Owa chęć zniszczenia się przed Bogiem aby Go uczcić. On jeden ma prawo do bytu.

(Marya Weronika — Marya Luiza).

9

#### Niechcieć nic módz.

Moc, potęga, już wiemy jakie u nas.

Ale to nie dosyć poznać to jakkolwiek i przyjąć jako prawdę, nie mogąc inaczej.

Drugim warunkiem ubóstwa mistycznego jest dobrowoluie: nie chcieć nic módz.

Pierwszą tedy myślą powinno to być, cośmy w poprzedniem rozmyślaniu pozyskali: że sami z siebie w nadprzyrodzonem życiu nic a nic nie możemy. Ani przedmiotu sobie dać, ani siły, ani ruchu.

Ale w tem właśnie szczęście. I ta druga rzecz, abyśmy cała sila chcieli być takimi, i cieszyli się że jesteśmy.

Przyczyny te same.

Tak Bóg chce.

A w tem Jego milość.

Nastepnie nasza.

I zaiste ten jeden wzgląd, który z tego wypływa, że tym sposobem Bóg jest zmuszony w nas działać (bylebyśmy się tylko postawili przed nim w tem ubóstwie mistycznem), i że przez to, nasze całe działanie przestaje być ludzkiem i staje się boskiem, a my niejako koniecznie wtedy idziemy do naszego przemienienia w Synów Bożych; — i tak cała miłość i całe jej dzieło niejako koniecznie się ziści; — ten jeden wzgląd jakież źródło szczęścia!

A więc nie chcieć nic módz! Chcieć tak nic nie módz! Koniecznie, i z największem szczęściem.

3.

### Mieć wstręt do tego.

Do tego, aby być czem.

I do tego, aby módz co.

Rozumie się, być i módz z samego z siebie i to w życiu nadprzyrodzonem.

To niejako pieczęć tamtego dwojga.

Dowód, że to nasze przekonanie, uczucie, wola, są prawdziwe.

Będzie to doprawdy; jeżeli pojmiemy milość Bożą.

I, że tamte akty sa jej warunkami w nas.

Ach, bo jeżelibym ja czemkolwiek chciał być z siebie, już nie byłbym owem nic, z którego Pan Bóg (Pan Jezus) miłościa swoją zrobi drugiego siebie.

Pan Jezus ze mnie nieby zrobić nie mógł, o tyle nie

zrobić, o ile ja chcialbym być czemś.

I znowu, gdybym ja chciał cokolwiek módz z siebie, o tyle chcialbym, aby Pan Bóg we mnie nie działał i nie mógł działać.

Ach, co za nieszczęście.

Jaka ruina milości.

Więc wstręt, wstręt największy do tego, abym chciał czem być, abym chciał co módz.

Zakończenie. Więc pracować nad wyniszczeniem — koniecznie trzeba stać sie tem nic.

Panie Jezu, Ty jeden we mnie mocarz i Pan jedyny.

Ty jeden chciej abym był tem czem Ty chcesz.

Ty jeden móż zdziałać to co chcesz abym był był.

Ty jeden działaj i żyj!

Środek. Wola miłośna a ciągla, aby dojść do tego — a wskutek tej woli czuwanie i modlitwa.

Pan Jezus, On sam, uczyni.

# 22.

# Czystość mistyczna.

Również jak ubóstwo mistyczne potrzebna jest czystość mistyczna przed przystapieniem i wejściem do owej Spólki z Jezusem, o której już wiemy.

Ubóstwo mistyczne jest mistycznem oczyszczeniem ducha (nie tylko już moralnem, nad którem zastanawialiśmy się w pierwszej części); mistyczna czystość jest podobnemże mistycznem oczyszczeniem serca.

Nieubóstwo ducha wtedy, kiedy rozumie że może czemś być z siebie, a następnie chce być.

Nieczystość serca, w tem mistycznem znaczeniu, jest wtedy kiedy czuje, że mogłoby coś mieć jako własne, i jeźli pragnie.

Czystość tedy odwrotnie. Zastanówny się nad nią.

1.

#### Nie chcieć nic mieć.

Do oczyszczenia moralnego należało nic nie mieć co z natury, co zle, lub co nieporządne.

Do mistycznego należy, aby nic nie mieć z nadnatury, jako swego własnego.

To się szczególniej odnosi do pociech, do łask uczulych.

Te uważać za swoją własność, to gruba nieczystość duchowa, — nie tylko mistycznie duchowo, — ale moralnie duchowo.

(Tu się rozwieść nad tą nieczystością).

Ale czyż nie można się cieszyć? Wszak Apostol powiada: Gaudete in Domino? Cieszyć się odnosząc do Pana.

Ta rzecz bardzo delikatna, i między czarnem a białem, mistycznie biorąc, po wierzchu niemal niema różnicy. Czarne wtedy: jeźli odnosząc nawet myślą do Pana, w duchu, jednak cieszymy się że to my mamy, z tego właśnie, że to my mamy, że to rzecz nasza, choć, jak powiadam, odnosimy do Pana i dziękujemy Mu. Białe wtedy: jeźli w ten sposób odnosimy do Pana, iż się przenosimy w Jego uczucie i cieszymy się dla tego, że się On tem cieszy; że to rzecz Jego w nas, i Jego pociecha w nas! — Wtedy dopiero jest to co powiedział Apostol: Gaudete in Domino! Weselcie się w Panu!

I uważmy że mówi: »Weselcie się zawsze w Panu!: powtóre mówię, weselcie się«. (Filip IV, 4). I rzeczywiście

podwójne wesele. Najprzód samego Pana w nas — a potem nasze w Panu, nie tylko jako skutek tamtego, ale, że to nasze jest mile Panu, święte, czyste.

Do tego należy owo słowo Pana Jezusa: »Aby wesele moje w was było, a wesele wasze napełniło się». (Jan XV, 11).

Ale nietylko nie trzeba nie mieć jako nasze, trzeba nadto nie chcieć nie mieć w podobny sposób.

Nie tylko żadnej laski i pociechy.

Ani piękności, ani godności, ani umiejętności, ani zacności duchownej, nic jako własnego, czembyśmy się mogli podobać Bogu (nasza piękność i t. d. ma być Jezusowa).

Jednem słowem żadnego pragnienia jakiejkolwiek rzeczy jako naszej.

I to nie tylko nie pragnąć, ale nawet nie chcieć pragnąć Akt powinien być absolutny, — do dna.

2

#### Nie chcieć módz mieć.

Żeby ten akt i całe to usposobienie było ze wszech miar zupelne i doskonale trzeba dodać tę suppozycyę: że nawet w przypuszczeniu, per absurdum, gdybyśmy godziwym sposobem mogli co mieć, szczególniej przymioty jakie duchowe, godność wewnętrzną i t. d. tedybyśmy nie chcieli módz mieć.

A to dla tego abyśmy wszystko mieli od Jezusa, abyśmy wszystko Jemu byli winni.

To dopiero milość prawdziwa.

I zaiste milość prawdziwa im więcej winna swemu miłośnikowi tem wiecej jest szcześliwa.

Chcialaby wszystko Jemu być winna.

Przyczyna tego, że przez to rośnie dlug jej, zobowiązanie, wdzięczność, należenie jej do Ukochanego, jakoby zaprzedanie się.

A z drugiej strony rosną prawa milośnika do niej, jako do swojej własności.

Tem bardziej w stosunku z Bogiem. Owszem tu jedynie prawdziwie.

I tu jedynie jest ta rzecz podobna.

Bo cala istota jest dana od Boga.

A przez milość wszystko to co istotę wypelnia i co Bogu w niej może się podobać.

A tem bardziej, że co innego Bogu nie może się podobać. Więc dusza, choćby mogla, ale z milości samej nicby nie chciała mieć z samej siebie, ale wszystko od Jezusa, by Mu tem więcej być dłużną i tem więcej Go musieć kochać.

3.

#### Wstret do tego.

Przetoż ta milość iść powinna do tego stopnia w tej czystości mistycznej, aby miała wstręt:

1º. Do wszystkiego co może mieć.

20. Do samej możności miema czegokolwiek.

Dla niej Jezus, i Jezus.

Mieć tylko to, co On da.

Co On chce dać.

Co Mu się podoba aby w nas było.

I cieszyć się dlatego, że to Jego.

Ze to On dal.

Że to się Jemu podoba.

I jeszcze cieszyć się dla tego, że my taką własnością Jego. Wszystko co w nas jest, jest Jego własnością.

I my sami.

A wstręt do wszystkiego innego.

Zakończenie. Więc pracować nad takiem wyzuciem, ogołoceniem.

Nie mieć nie tylko żadnej pociechy, ale żadnego pragnienia. Srodek: Wola.

Czuwanie.

Modlitwa.

# 23.

# Posłuszeństwo mistyczne.

Po ubóstwie i czystości przychodzi posłuszeństwo mistyczne, jako niezbędne do owej spółki z Jezusem.

Jestto mistyczne oczyszczenie woli i osoby samej z chęci własnej czynności i z chęci własnego istnienia, jako najbliższe przygotowanie do spółdziałania i do spółżycia z Jezusem.

Zasadza się na tem:

- 10 Aby nie chcieć nie czynić lub chcieć wolą samemu.
- 2º Aby nie chcieć módz czynić i chcieć samemu.
- 3º Aby mieć wstret do jednego i drugiego, to jest, do gruntu własnego, osobnego istnienia.

Przypatrzmy się bliżej.

1.

### Nie chcieć nic czynić samemu.

Moralne oczyszczenie woli jest w tem, aby nic zlego nie czynić; a nawet nic naturalnego bez laski (podniesienia nad nature).

Dalej, aby nic nadnaturalnego bez łaski i bez jej Dawcy, Ducha Św., a za nim Jezusa.

Lecz, aby to ostatnie się ziściło trzeba w tym ostatnim warunku zejść aż do dna, i to daje tej rzeczy ów charakter mistyczny, o którym mówimy.

To jest: trzeba nie chcieć czynić samemu.

Albo jeszcze lepiej: trzeba chcieć nic nie czynić samemu.

Trzeba się wyrzec swojego ja.

Innemi slowy:

1º Trzeba się wyrzec, zaprzeć, zniszczyć własne (jako własne) intencye, zamiary, cele, postanowienia, środki; a na-

stępnie uczynki. Wszystko to ze strony objektywnej, wszystko co wychodzi zewnątrz do jakiegoś końca.

- 2º Zniszczyć wszystkie powody, przyczyny, zwroty na siebie samego, całą stronę czynności obróconą na wewnątrz.
- 3º Tem samem, jako następstwo, trzeba się wyrzec swego ja, jako pierwiastku i początku czynności osobnej, swojej własnej, a jeszcze dalej w gruncie jako pierwiastku osobnego, niezależnego istnienia.

Do dopięcia tego trzeba jako środek dojść nie tylko do niechcenia własnej czynności, ale jeszcze do niechcenia własnego chcenia, to jest, do niechcenia własnej woli, i aktu wszelkiego woli własnej.

Wola jest najpierwszą ze wszystkich władz duszy, najglębszą, najwyższą, najbliższą i razem z duszą najbliżej w posiadaniu naszej osoby. Przez nią osoba nasza staje się początkiem albo pierwiastkiem działania, osobnym, własnym. To działanie zależy wprawdzie od istnienia osobnego, własnego, ale z drugiej strony przez takie działanie zatwierdza się własne, osobne istnienie. Z zaprzeczeniem tedy własnej woli i jej działania, zaprzecza się i własne istnienie, akt jego.

Tym aktem tedy woli, którym nie chcemy mieć własnej woli, niszczy się nasza osobistość na obie strony: na zewnątrz, niszczy się wszelkie nasze własne, osobiste działanie, na wewnątrz nasze własne, niezależne, osobiste istnienie (bez stracenia jednak osoby, bo tu trzeba rozróżnić osobistość od osoby: osoba jest to ja które jest, osobistość jest to czem jest owo ja, to co je wypełnia).

I to jest czego od nas wymaga milość Jezusowa. Aż tu idzie, a koniecznie.

Jego wola najwyższym aktem milości ma tak się złączyć z naszą wolą, żeby nasza być przestała osobną, swoją własuą, niezależną; a wtenczas na zewnątrz Jego działanie zastąpi nasze działanie (nasze własne będzie zniszczone). — Na wewnątrz Jego istnienie zastąpi nasze istnienie (nie niszcząc osoby, to jest tego ja które jest osobne, zniszczy osobistość, to jest to czem jest ono ja, czem jest wypełnione).

Tego ostatniego tedy wymaga ona milość Jezusa, ona spólna z Nim. To dokonanie.

Więc z naszej strony obowiązek uczynienia takiego aktu niszczącego naszą wlasną wolę — a tem samem niszczącego stamtąd wlasne działanie, stąd wlasne istnienie.

2.

#### Nie chcieć módz czynić i chcieć.

Tu również trzeba ten akt uczynić doskonalym według natury i wielkości i nieskończoności onej Jezusowej milości, której ma odpowiedzieć.

To nic, żem się wyrzekł aktu czynności i aktu woli. Zostaje jeszcze możność czynienia i chcenia. Jest to zarazem wolność woli. Liberum arbitrium.

A więc to samo przypuszczenie: Gdybym per absurdum (bo to niepodobna) mógl co w tej nadprzyrodzonej dziedzinie sam z siebie uczynić, albo mieć sam z siebie dobrą wolę, dobry zamiar, dobrą intencyę, nie powinienbym się zgodzić na te możebność.

Byloby to ubliżenie milości, a tem samem niepodobieństwo wejść w tę spólkę milości z Jezusem, o którą tu idzie.

Liberum arbitrium idzie dalej. Jestto jeszcze możność cofniecia się.

Ostatni akt jest to ofiara z liberum arbitrium (z wolnej woli).

Wtedy już niemożność cofniecia się.

Z drugiej strony confirmatio in gratia (ntwierdzenie w lasce)

To koniec. O ile możebny na tej ziemi.

To śmierć, dno śmierci mistycznej.

Akt taki jest najwyższy akt wolności.

Ale zarazem i milości.

Tu przychodzą wszystkie one powody miłości, o których poprzednio była mowa.

Najprzód, że taka jest wola i postanowienie Boże.

Potem, że to jedno może sie Bogu podobać.

i t. d.

Ale głównym jest ten wzgląd najczystszej i najgłębszej milości: że ja w owem przypuszczeniu byłbym w najglębszym gruncie mego istnienia i działania czemś osobnem, zależałbym od siebie samego.

Najprzód co do natury.

Nie bylbym stworzeniem Boga.

Jego dzielem.

Jego zatwierdzeniem w gruncie samym.

Potem co do osoby. Nie byloby jedności milości.

Nie byłoby nasze działanie spólne.

Ani nasze istnienie spólne.

A tak spólne, że aż powinno być jedno i to samo.

Tej jedności wymaga milość.

I oblubienica w tej miłości, choćby mogla sama z siebie działać i mieć wolę, wyrzekłaby się od razu i zupełnie, aby właśnie być w porządku miłości.

A zatem taki akt na uzupelnienie.

3.

#### Wstręt do osobnego istnienia, chcenia, i działania.

To już wypływa ze wszystkiego. Ten koniec konieczny. Jeżeli nasz akt milosnego ofiarowania się przez zupelne wyzucie z siebie (przez tę czystość, ubóstwo i posłuszeństwo mistyczne) ma być doskonały, tedy nie tylko jest potrzebne samo ofiarowanie się.

Ale powinno być tak stanowcze, gorące, zupelne, żeby pociągalo za sobą niemożność cofnięcia się.

To nam zapewnia wstręt do tego cośmy opuścili, czegośmy się wyrzekli.

A ten ostatni wstręt zamyka w sobie wszystkie inne.

Wstręt do własnego istnienia (i wszystkich jego objawów) to jest owa nienawiść mistyczna, większa od owej pierwszej nienawiści moralnej.

I jeszcze doskonalej, zupełniej zabijająca.

Tu dopiero w calem i najglębszem znaczeniu spełniają się wymagania Zbawiciela, aby się wyrzec duszy własnej — aby znienawidzieć siebie samego.

# 24.

# Przemienie w Jezusa.

# I. My myślą Bożą.

#### 1. Przez wiarę.

Przemienienie w Jezusa. — Ten cel nasz najwyższy.

By go dopiąć trzeba przez spóldziałanie nasze z Jezusem stać się w prawdzie i w czynie tem czem jesteśmy (na co jesteśmy przeznaczeni) przed wiekami i od wieków w Jego myśli, w Jego pragnieniu, w Jego woli.

To, do czego milość Jego, stwarzając nas, nas przeznaczyla, ten cel nasz ostatni (przypomnieć pierwsze rozważanie) to ma dać milość nasza teraz.

> A wiec: Cala Jego myśl w nas. Cale Jego pragnienie w nas. Cala Jego wola w nas.

Myśl Boża cała powinna się w nas spełnić. — Na tośmy się Mu oddali.

Ku temu potrzeba najprzód, abyśmy ją poznali, i abyśmy w nią wierzyli.

Albowiem nie będziemy mogli spełnić tego przemienienia naszego w Pana bez tej wiedzy i wiary.

- 1º Powinniśmy wierzyć, że ona jest w nas, a raczej, że my jesteśmy ta myśla Boża.
- 2º Powinniśmy wierzyć, że Pan Jezus chce i wymaga, aby się w nas spełniła.
- 3º Powinniśmy wierzyć, że On sam ją chce spełnić i spełni z nami w nas.

1.

#### Wierzyć, że jesteśmy myślą Bożą.

Jeżeli każde stworzenie jest myślą Bożą, jakże daleko więcej my.

Ale my jesteśmy najwyższą myślą Bożą, bo jesteśmy obrazem i podobieństwem Boga.

Pan Bóg nas stwarzając o sobie myślił, na siebie patrzył. To ogólna uwaga, i podstawa tego rozważania i wiary.

Szczególna uwaga i każdego z nas się tycząca jest ta, że każdy z nas, w szczególny sposób, każdy pod innym względem, wyobraża ten obraz i podobieństwo Boże; a w chrześciańskim i mistycznym sensie, obraz i podobieństwo Jezusa.

Słowo Boże, Pan Jezus, w każdym z nas, choć jedną w treści, ale inną co do sposobu myśl swoją chce ziścić.

Każdy z nas jest szczególną myślą Jego, należącą do harmonii wiecznej wszystkich typów ludzkich.

(Jeżeli kto z nas nie ziścił w sobie tej myśli jaką Pan Jezus miał o nim, inny stanie na miejscu jego. Ta myśl musi być koniecznie ziszczona. Jest odwieczną i w danej hypotezie, konieczną).

Ta myśl, ten typ, ten odwzór do którego jest każdy z nas przeznaczony, jest w sobie, szczególnem jakiemś podobieństwem do Pana Jezusa.

Jest w pewnych granicach odbiciem i powtórzeniem życia Jego rozumu, życia Jego serca, życia Jego woli, a tem samem pewnem powtórzeniem (w tych granicach) Jego osoby.

I rzeczywiście Chrystus inaczej był usposobiony na wewnątrz i inaczej wyglądał na zewnątrz w chwili, dajmy na to, kiedy odpuszczał grzesznikom ich grzechy: »Ufaj synu, odpuszczają się

grzechy twoje«. (Mat. IX.2); a inaczej w chwili, kiedy wypędzał pletnią przekupniów z Kościola i wołał; »A wyście go uczynili jaskinią zbójców«. (Mat. XXI, 13); — inaczej kiedy w całym majestacie swego urzędu nauczał na górze błogosławieństw, a inaczej kiedy stał jako oskarżony przed sądem Kajfasza, Pilata lub Heroda; inaczej kiedy wjeżdżał do Jerozolimy w tryumfie, a inaczej kiedy szedł obarczony krzyżem na górę Kalwaryi.

To wszystko chce On ziścić z osobna. Każde polożenie, każdy czyn, każda chwila życia Jego tak jest święta, że warta, tak obfita i bogata, że wystarczy na powtórzenie i zajęcie sobą życia całego osobnego. Więc się to dzieje. — Bóg stwarza osobne dusze, i ziszcza osobne żywoty, aby powtórzyć w całej pełni zewnętrznej tę lub ową stronę z życia Chrystusa; tę lub ową jej chwilę.

Do tej myśli tedy Jego o nas należy, aby (w tych gra-

nicach) Jego rozum stal się naszym rozumem.

Jego serce naszem sercem, Jego wola naszą wolą. Jego osoba naszą osobą.

Dopiero wtenczas ziści się w czynie, w rzeczywistości ta myśl Jego w nas, która w Nim jest dla nas postawiona jako przedwzór od wieków i przed wiekami.

I my w to mamy wierzyć wiarą mocną i żywą.

Jak ją poznać to inna kwestya.

Pan Jezus powoli będzie sam nas tego uczyl, przez następne swoje światla i dzialania.

Da nam poznać i uczuć co w danej chwili na tę chwilę wymaga.

Będzie to takie stopniowanie w poznaniu, a na końcu zupelna wiedza.

Ale z przodu wiara: ślepa i cała wiara.

Widzimy w żywotach Świętych jak ich wtajemnicza w tę myśl swoją nad nimi.

W tym akcie Jego odwiecznym, tej myśli Jego o nas, jest milość Jego.

I my zarazem mamy wierzyć przez wiarę w ten akt, jeszcze i w milość tę Jego.

#### Wierzyć że wymaga jej ziszczenia.

Że pragnie i chce jej ziszczenia o tem nikt watpić nie może: jest logiczne następstwo.

Ale trzeba to wziąć w sposób żywy i rzeczywisty i zastosowany do siebie.

To jest powinno to być wiara i wiara co do mnie.

Powinienem tedy wierzyć, że Pan Jezus chce ziszczenia we mnie tej swojej myśli o mnie (ale to jeszcze jest za ogólne).

Powinienem tedy wierzyć, że Pan Jezus wymaga odemnie ziszczenia tego.

(Co innego jest chcieć czegoś w kim ogóluie, a co innego wymagać od niego wprost i w szczególności tego).

Wierzyć tedy, że wymaga, abym Mu oddał na to wszystkie władze i calego siebie.

Bym Mu oddał mój rozum.

" " " moje serce.

" " " moją wolę.

" " calego siebie.

Wierzyć tedy w to, że wymaga tego wszystkiego razem i każdej rzeczy w szczególności.

A wymaga z powodu owej milości i w celu tejże milości. Więc wymaga całem naleganiem, całą siłą nieskończonej milości.

Wierzyć w cale to wymaganie.

3.

### Wierzyć że sam z nami ziści.

Czegoż innego On pragnie? Quid volo nisi ut accendatur? »Czegoż chcę jedno aby był zapalon?« (Łuk. XII, 49).

Jest to malo znać Go, mieć bardzo liche o Nim wyobrażenie, przypuszczając do serca jakakolwiek watpliwość.

Jest to, że tak powiem, przeciwko samej naturze rzeczy. Gdyby tak bylo, nie bylibyśmy myśla Jego.

Co daje powód do takiej naszej watpliwości i maloduszności, co jest jej fundamentem, — to nasze nie wyzucie się z siebie i z chęci działania na własną rękę. W tedy te rzeczy zdają się nam za wysokie, a praca kolo nich niepodobna.

Ale aby tego nie było, staraliśmy się dotad.

Jeżeli tedy jesteśmy w porządku co do tego, tedy do pierwszej i drugiej wiary, o której mówiliśmy, od razu przyłaczy sie ta trzecia.

Będziemy wierzyć najpewniej, najmocniej, najżywiej, że On w nas myśl swoją będzie ziszczał.

Że nam wszystko da do jej ziszczenia.

Że wszystko sam w nas zrobi.

Rozumie się z naszą dobrą wolą, którą nam już dal, a o której trwalość prosić ciągle będziemy.

Nie wierzyć w to byloby zbrodnią. Jakoby policzkiem danym milości od niemilości.

Bo nie zapominajmy, że tu się milość święci. Milość ze strony Jezusa; — milość z naszej.

A jeżeli w nas jest milość tedy wierzy. I nie wierzyć (powatpiewać) nie może.

A wiec wiara.

Wiara najzupelniejsza i z milości:

1º Żeśmy ista myśla Boża.

2º Że Pan wymaga koniecznie w nas jej ziszczenia.

3º Że sam ją ziści z nami w nas.

aloysius goseph Willinger C.Ss. R. b. b. office 3820 mariposa St. monterey Fresno Dom 3611 Huntingson Blvd

25.

# Przemienie w Jezusa.

# I. My myślą Bożą.

## 2. Przez nadzieję.

Wiara wierzy i trzyma za pewne, że rzecz jest; nadzieja pragnie żeby było; i ufa że będzie, i cieszy się.

A więc co do myśli Bożej w nas powinniśmy pragnąć całem sercem naszem, aby się w nas ziściła.

I ufać, że się najpewniej ziści.

I cieszyć się, że się ma ziścić, że się ziszcza, i że się ziści.

1.

### Pragnąć ziszczenia myśli Bożej w nas.

Ta myśl jest tak piękna.

- tak wielka, szczytna.
- tak rozkoszna.
- tak szczęśliwa.

Pan Jezus jest tak godzien, aby się w nas ta myśl Jego — ten obraz Jego — spełniły.

On tego tak pragnie.

My Jemu taka przyjemność, takie szczęście sprawimy. I my tedy, ach jakże pragnąć mamy!

Ćwiczenia duchowne.

#### Ufać że się ziści.

Już wierzymy, że Pan Jezus nam wiernie dopomoże, że sam w nas tę myśl Bożą, obraz swój ziszczać będzie.

Jakże nie mieliśmy ufać że się ziści?

Byloby to niedowierzaniem - obrazą Jego.

Ta ufność w tem się różni od wiary podobnej, że wiara bardziej jest teoretyczna, a ufność praktyczna; wiara w umyśle a ufność w sercu; wiara wierzy w zasadzie, a ufność jest pewnościa w czynie.

Trzeba koniecznie wielkiej ufności — takiej, żeby była pewnością praktyczną, na każdą chwilę w życiu, na każdy przypadek, na każdy trud i przeciwność.

Żeby była silą.

Żeby nigdy nie było wahania się.

3.

#### Cieszyć się, że się ziści.

Cieszyć się z Panem Jezusem i dla Pana Jezusa.

Szczyt uczucia jest cieszenie się: pociecha.

Nasza pociecha jest pociecha Jezusowa, to co dla Niego jest pociecha.

On sam tego szuka.

»Aby wesele moje w was bylo, a wesele wasze napelniło się« (Jan XV, 11).

Tym sposobem nie będziemy mieli własnego czucia — a w tym przypadku (to jest co do spełnienia się myśli Bożej w nas) własnego cieszenia się — ani wogóle własnej nadziei spełnienia się.

A tu idzie o nadzieję (pewność) spełnienia się w nas myśli Bożej — i o ciągle życie tą niewymowną nadzieją, lepiej powiemy pewnością i jej pociechą.

Ta jest prawdziwa pociecha Ducha Świętego w nas.

Ale wtedy tylko prawdziwa kiedy Jezusowa.

# 26.

# Przemienie w Jezusa.

# I. My myślą Bożą.

### 3. Przez miłość.

Jeśli wiara wierzy, i trzyma za pewne, że rzecz jest.

Jeśli nadzieja pragnie — i ufa — i cieszy się.

Tedy miłość kocha — oddaje się — czyni uczynkiem.

Troista jest miłość, tak jak z jednej strony troisty jest

Bóg, a z drugiej strony troisty człowiek.

Jest milość myśli.

Jest milosć serca.

Jest milość duszy.

»Będziesz kochał Pana Boga twego z całej myśli twojej, z całego serca twego, z całej duszy twojej«.

A jeszcze każdą tą milością: »ze wszystkich sił twoich.
Pierwszą jest milość myśli, i o nią teraz idzie.

Pan Jezus jej przedmiotem, przedsobem.

Jej wsobem (subjectum) jesteśmy my jako myśl Boża, jako myśl Jezusa (jego obraz i powtórzenie o którem mówiliśmy).

Trzy jest akty:

- 1º Ukochać cala myśla.
- 2º Oddać się cała myśla.
- 3º Czynić cala myśla.

1.

#### Ukochać całą myślą Jezusa.

Kochać jest wtedy, kiedy jeden drugiego jest życiem calem. Przedmiotem, przedsobem tego życia. Jego wypełnieniem jedynem.

Do tego potrzeba najprzód poznać ten przedmiot (naturę jego, przymioty i t. d.).

I to się dzieje myślą.

Pan Jezus przedstawia się nam, myśli naszej, sam, jako ten przedmiot milości naszej.

A przedstawia się takim, jakim chce być kochany.

A zatem takim jaką jest myśl Jego w nas, czyli jakimi my jesteśmy w myśli Jego.

My takimi będziemy na wieki, jakim On się nam objawi.

»Cum apperuerit, similes ei erimus (et ipse igitur similis nobis)«. — »Gdy się okaże, podobni Mu będziemy« (1. Jan III 2) (a wiec i On nam).

Co za wielkość, chwala, szczęście! My patrząc na Jezusa w niebie, będziemy widzieli takiego jakimi my będziemy; w Jego obliczu bedziemy widzieli siebie.

To właśnie jest milość. To jest koniecznością milości. Mniej nie moglaby uczynić.

Tem samem tedy, że my z miłości Jezusa jesteśmy taką myślą Jego, On nawzajem jest (w prawie najprzód, a powinien być w czynie) taką samą myślą naszą.

Jezus jest wtedy całą myślą naszą (jej przedmiotem, żywiolem, źródłem, i ujściem, początkiem i końcem i wiecznym środkiem).

Więc miłość całą myślą, z całej myśli, ze wszystkich sił jej-

3.

### Oddać się Jezusowi cała myśla.

Skoro jest ukochanie, koniecznie za niem idzie oddanie się. Wtenczas niema oddania się, ale przeciwnie jest branie dla siebie, kiedy się coś lub kogoś kocha dla siebie, dla swojej przyjemności lub pożytku.

Z Jezusem jesteśmy w szczęśliwej konieczności, że Go nie możemy kochać dla siebie. Najprzód dlatego, że już nas niema (jako nas, jako coś osobnego, niezależnego).

Powtóre, że to czem teraz jesteśmy (być mamy — infieri) jest myślą Jego.

Nareszcie, że On sam jest całą myślą naszą (nie mamy myśli o czem innem — a tem samem ani o sobie jako o sobie)

Może być tedy i jest oddanie się.

I to pokazuje się jakie ma być nasze oddanie się na tem polu.

Ma być oddanie się z calej myśli, i z wszystkich sił jej. I oddanie siebie z calej myśli i ze wszystkich sił jej.

A więc w tem oddaniu się jest podwójna intencya.

- 1º Żeby Jezus był jakoby jedyną myślą naszą: to jest On na początku każdej myśli, On jej powodem; i On na końcu każdej myśli. On celem.
- 2º Aby Jego myśli jakie chce w nas ziścić były naszemi myślami, a nasze myśli do tego sprowadzone zostały, aby się stały Jego myślami.

Tym sposobem będziemy mogli stać się w czynie przez milość naszą myślą Jego.

A On będzie myślą naszą calą.

3.

### Spółżyć z Jezusem całą myślą.

Oddanie się jest pierwszym aktem, początkiem spólnego życia (tak jak ukochanie było jeszcze pierwej powodem tego aktu, tego oddania się).

Ale calym aktem jest dopiero spółdziałanie i spółżycie, a na ostatku zjednoczenie.

To spółdziałanie myślą głównie na tem się zasadza, aby ziścić, w czyn zamienić, ową podwójną intencyę, która towarzyszyła naszemu oddaniu się.

1º A więc najprzód spółpracować miłośnie z Panem Jezusem nad tem, aby wszystkie nasze myśli przemieniły się w Jego myśli.

W Jego rozumienie i widzenie rzeczy.

W Jego sady.

W Jego przekonania.

I ażeby na końcu miłośnie On zaczął sam od siebie dawać nam akty myśli naszej jakoby w swoją przemienionej.

2º Aby następnie On sam stal się ciąglą myślą naszą; abyśmy

ciagle się w Niego patrzyli, ciagle Mu się dziwowali, ciagle Go czcili, ciagle się Nim zachwycali.

A wszystko dla coraz wiekszego pożadania Go.

I coraz większego kochania, nie tylko już myślą, ale calą istotą.

Skutkiem tego ma być przemienienie myślą najprzód istoty naszej w Jego istotę.

Ten jest skutek milości: Zjednoczenie i przemienienie. »We mnie mieszka, a ja w Nim«.

To nam tlómaczy milość siebie samego i milość bliźniego. Lecz o tem następnie.

Tymczasem: milość z całej myśli.

Ukochanie. Oddanie się. Zjednoczenie.

# 27.

# Przemienie w Jezusa.

# II. My rzeczą Bożą.

#### 1. Przez wiarę.

Nie tylko myślą Bożą jesteśmy. (chociaż zrazu tylko w zarodku). Ale nadto rzeczą Bożą, własnością Bożą. (także w zarodku z początku).

Rzecz tę swoją Pan Bóg widzi jako swoją — (patrzy na nią jako na swoją).

Chce ją pozyskać (bo jej jeszcze nie trzyma).

Chce się nią cieszyć.

Jestto jakoby nadzieja Boga względem nas.

My tedy powinnismy odpowiedzieć Bogu jako własność Jego: wiarą, nadzieją, milością.

A najprzód wiarą:

- Wierzyć, żeśmy własność Boża, przedmiot Jego upodobania.
- Wierzyć, że nas chce mieć na własność i wymaga tego od nas.
- 3. Wierzyć, że gotów wszystko dać co potrzeba do tego. Aby się mógł nami cieszyć na wieki.

1.

## Wierzyć żeśmy własność Boża najpożądańsza.

Nasze uczucia są na wzór uczuć Bożych. Nie byłoby w nas tych lub tamtych uczuć, gdyby wzór ich i pierwoźró-

dło nie było w Bogu. Prawda, że w nas mogą być i są przeinaczone, przekręcone, zepsute, — ale odejmij co zepsute, a dojdziesz myślą przynajmniej do tego co czyste — i będzie to odwzór tego co w Bogu jest wiecznym Jego wzorem.

Jeżeli myśl Boża w nas jest jak w rzeczach postać i kolory — piękność; tedy upodobanie Jego w nas jest jakoby dotykanie i posiadanie, jakoby zapach, — smak — melodya.

Tam chwala — tu rozkosz.

Ile to w kwiatach jest różnej woni, ile w owocach różnego smaku!

Bóg tedy ma w sobie uczucie Boże, odpowiedne swojej Boskiej naturze; którego wszystkie nasze uczucia są albo obrazami mniej lub więcej podobnemi — alboliteż karykaturami.

To Boże uczucie ma swoją pociechę w przedmiocie jakimś, którym najprzód jest Chrystus Pan:

Ten jest Syn mój mily, w którymem sobie dobrze upodobal!« (Mat. XVII, 5).

1°. Syn — to mysl; — 2°. Upodobal — to uczucie.

Następnie i my — i każdy z nas jest przedmiotem takiego uczucia Bożego.

Z tą atoli różnicą, że Pan Jezus jest od razu przedmiotem takiego upodobania, zupelnego, całkowitego; — a my jesteśmy najprzód w zarodzie tylko, w możebności, w przeznaczeniu.

Co za uczucie: wiedzieć żeśmy przedmiotem upodobania Bożego, — Jezusowego.

Zwyklą zawadą jest przeciwne przekonanie.

2.

### Wierzyć że chce, wymaga oddania się na własność.

Nasze oddanie się będzie początkiem szczęścia Bożego w nas – i naszego w Nim.

Jezusa w nas i naszego w Jezusie.

Ale jak wymaga.

A my nie tylko nie wierzymy, ale nie myślimy. Wiec wierzyć.

### Wierzyć że gotów ziścić.

To jest, że gotów dać nam wszystkim uczucia swoje — całe serce.

28.

# Przemienie w Jezusa.

# II. My rzeczą Bożą.

## 2. Przez nadzieję.

Duch już wierzy, że tak jest.
Serce cieszy się.
I nie tylko cieszy się.
Ale pragnie.
Ale ufa.

1.

Cieszyć się.

2.

Ufać.

3.

#### Pragnać.

Vir desideriorum.

»Boś maż pożądania jest«. (Daniel IX, 23).

# 29.

# Przemienie w Jezusa.

# II. My rzeczą Bożą.

#### 3. Przez miłość.

Teraz po wierze, która wierzy, po nadziei, która pragnie i ufa i cieszy się, przychodzi milość, która po swojemu to zatwierdzi i ziści żeśmy rzecza, własnościa Boża.

Bedzie to milość serca.

Z serca i z calego serca.

To jest ta druga milość (po milości myślą) która jest potrzebną do ziszczenia ostatniej i całkowitej milości milości duszy.

Taki sposób i droga. Trzeba żeby myśl przemieniła się w uczucie.

Przedsobem jest Pan Jezus (jako dobro nasze).

Wsobem (subjektem) jest nasze serce o ile do ja należące.

I tutaj tedy tak jak w milości myślą.

- 1º. Ukochać Jezusa calem sercem.
- 2º. Oddać Jezusowi cale serce.
- 3°. Spólżyć z Jezusem z calem sercem.

Tak się tylko może ziścić cala milość serca.

1.

#### Ukochać Jezusa całem sercem.

Przedmiotem naturalnym miłości serca jest dobro, w którem jest smak, pociecha, przyjemność, szczęście.

Nadprzyrodzonym przedsobem jest Pan Jezus jako takie dobro nasze Boże.

Końcem i skutkiem tej milości serca jest posiąść to dobro, — i mieć ją za swoją własność.

A więc Jezusa mieć za wlasność swoją.

Ale to pod warunkiem, że my wprzódy przez milość staniemy się własnością Jego.

(Prawda, że my przez stworzenie, a więc przez sprawiedliwość, jesteśmy własnością Jego, — ale tu w milości idzie o to, aby to było wolnie i chetnie).

Przez to samo, że nas Bóg uważa za własność daje nam (jakeśmy to widzieli) dowód miłości swojej; jakoby miłości serca swego, mającego w nas swoje upodobanie i rozkosz, nie mogącego niejako obejść się bez nas.

Ale przez to samo wyzywa nas i upoważnia do tego, abyśmy Go uważali nawzajem za własność naszą, do milosnego posiadania.

Bo w milości wszystko jest wzajemne.

Odkrywa nam i objawia swoje dobro, swoją słodycz, swój zdrój nieprzebrany szczęścia nam na posiadanie.

Pan Jezus odsłania nam swoje serce i wzywa byśmy do Niego przyszli, i uczyli się od Niego wszystkiego co w tem sercu jest: całej Jego dobroci, słodyczy i nieprzebranej pociechy.

A najdziecie odpoczynek duszom waszym «. (Mat. XI, 29).

Lecz to wszystko jest to, co w nas ma być przez miłość. To co w nas Pan Bóg ma kochać jako własność swoją. Więc ukochajmy Jezusa jako własność naszą.

Ale z tego powodu (jedynego miłośnego) abyśmy sami byli własnością Jego, którąby On mógł kochać.

Żebyśmy Go mieli w sobie dla Niego.

Jego serce a z niem Jego dobro, w naszem sercu jako Jego własne dobro dla Niego.

To jest kochać Go Jego własnem sercem.

#### Oddać się Jezusowi całem sercem.

Jak ukochamy, tedy się koniecznie oddamy. Ale to Pan Jezus w nas, odda się sobie samemu.

Będziemy znowu w tej szczęśliwej konieczności kochać czysto Pana Jezusa.

Bo już w naszem sercu nie ma nas. — Owszem, wypędzone wszystko co nasze i nasze własne dobro, nasza własna pociecha i t. d. I cel w tem własny.

Jest tylko, tylko serce Jezusowe, i jest to co Jezusa stanowi jako przedmiot życia serca, jako dobro, słodycz, pociecha. Ale nie dla nas, tylko dla Niego.

Więc oddanie się zupełne przez serce Jezusowi naszemu, jako taka własność Jego Jemu na upodobanie i na pociechę.

A to z ona podwójna intencya:

- 1°. Aby Jezus był uczucia naszego (serca) jedynym przedmiotem, jedynem jego porządaniem, nasyceniem, pociechą, szczęściem źródłem i ujściem, początkiem i końcem wszystkich jego uczuć.
- 2" Aby wszystkie nasze uczucia były tak oddane Jezusowi, aby przemienił na swoje; a potem, żeby w nas swoje wszczepił; tak żebyśmy nie mieli innych uczuć jedno uczucia samegoż Jezusa.

Samoż Jego serce.

Takie jest oddanie milośne serca naszego, a z sercem nas samych na własność Jezusa.

3.

#### Spółżyć z Jezusem całem sercem.

Za oddaniem się idzie spółdziałanie i spółżycie. Trzeba oną intencyę przemienić na czyn.

Trzeba tedy spółpracować z Jezusem nad tem dwojgiem:

- 1º. Aby wszystkie nasze uczucia były powtórzeniem Jego uczuć naprzód a posteriori: przerabiając potem a priori: biorąc od Niego wprost.
- 20. Aby On był przez miłość na początku każdego naszego uczucia.

I na końcu każdego.

Abyśmy ostatecznie nie czuli, jedno Jego jednego.

To dopiero zespolenie w jedno istnienie uczuciowe, jest dopiero owocem i końcem tej miłości z całego serca.

# 30.

# Przemienie w Jezusa.

# III. My dziełem Bożem (Synowie Boży).

### 1. Przez wiarę.

My nietylko jesteśmy myślą Bożą i przedmiotem chwaly i objawienia się na zewnątrz.

Nie tylko własnością Bożą i przedmiotem Jego upodobania, posiadania i cieszenia się.

Ale jeszcze jesteśmy Synami Jego i przedmiotem Jego miłości i odpoczynku wiekuistego (Sabbatu).

Pierwsze było jakoby Jego widzeniem, i wiedzą na zewnątrz (ku nam).

Drugie, jakoby Jego nadzieją na zewnątrz ku nam.

Trzecie milością istą ku nam.

A wszystko to ku nam przez Jezusa.

My tedy te miłość Jego ku nam powinnismy przyjąć również wszystkiemi władzami naszemi, to jest:

Wiara, nadzieja, miłością.

A wszystko znowu w Jezusie.

Milość ostatecznie jest stosunkiem osoby z osobą przez wolę. A zatem osoby Jezusa do naszej i naszej do Jezusa. Ich zjednoczenie. I to jest synostwo Boże nasze.

- A więc najprzód przyjąć mamy milość Jego przez wiarę.
  - 1º. Wierzyć że kocha naszą osobę.
  - 2°. Wierzyć, że chce być w naszej osobie.
- 3º. Wierzyć że chce, że jest gotów wszystko do tego uczynić, a tym sposobem uczynić nas, czem sam jest, Synami Bożymi. (W tem różnica tej wiary od następnej nadziej, że wiara wierzy iż gotów i chce uczynić, nadzieja spodziewa się i jest pewna, że uczyni, że to będzie).

1.

#### Wierzyć, że Jezus kocha naszą osobę.

Dla tego, że może być drugą Jego osobą.
Wytłómaczyć jak Adam uczynił się osobną osobą.
Co to jest: Niezależny początek działania.
Miłość dopiero wtedy kiedy osobę odda.
Nie oddanie myśli — miłość z całej myśli.
Nie oddanie serca — miłość z całego serca.
Trzeba oddania woli, duszy — miłość z całej duszy.
Dopiero miłość, bo z całej osoby.

2.

Wierzyć, że chce być w naszej osobie.

3.

Wierzyć, że chce to uczynić.

# 31.

# Przemienie w Jezusa.

# III. My dziełem Bożem (Synowie Boży).

### 2. Przez nadzieję.

# 32.

## Przemienie w Jezusa.

# III. My dziełem Bożem (Synowie Boży).

### 3. Przez miłość.

Wielkie szczęście wierzyć i wiedzieć, że Pan Jezus kocha naszą osobę, i chce w niej być i mieszkać i uczynić nas synami Bożymi.

Większe jeszcze, nie tylko pragnąć, ale ufać, że to będzie, że już jest, że się spełni niezawodnie, i cieszyć się z tego żeśmy już synami Bożymi.

Największe być doprawdy synami Bożymi — i żyć jako synowie Boży.

»Teraz synami Bożymi jesteśmy«. Nunc sumus filii Dei. (1 Jan III, 2).

I czekać owego przemienia ostatniego, zupelnego w Jezusa, i w podobnego jak On Syna Bożego.

Gdy się okaże podobni Jemu będziemy. Cum apperuerit similes ei crimus (Ibid.)

To życie jako syn Boży dzieje się przez zjednoczenie zupelne (ani natury naszej z naturą, ani osoby naszej z tem co jest w naturze, ale) osoby naszej z osobą Jezusową.

Przez milość.

A milość czyni jedno.

Osoba Jezusa jest osoba Bożą.

Więc i osoba nasza staje się boską w odbiciu.

Kiedy ja Jezusowe przejdzie w nasze ja przejdzie w Jego ja, wtedy z nas staje się doprawdy syn Boży.

Ale jakim sposobem dzieje się to przez milość?

1º Kochając całą duszą aż ze dna osoby naszej osobę Jezusowa, co staje się powodem oddania się z naszej strony.

2º Spółżyjąc wtedy razem spólnem jednem istnieniem.

1.

#### Kochać Jezusa całą duszą i całą z dna osobą naszą.

Po owej wierze.

Po owej nadziei.

Koniecznem następstwem jest to kochanie całą duszą najprzód, która wszystko co poprzedziło ześrodkowywa.

A potem calą osobą aż do dna, która jest samej duszy gruntem.

Nasza osoba jest na to właśnie.

Jak w Adamie przez łaskę uświęcającą w stworzeniu dana, tak w nas przez chrzest Święty stworzona jest ta zdolność, a zarazem ta potrzeba.

Nasza osoba jest nicestwo z potrzebą nieskończonego kochania, szalone święcie kiedy dobrze kocha, szalone wściekle i po szatańsku kiedy w milości się omyli.

Wyzywa nas miłość Boża dla nas.

A najbliżej milość Jezusa.

A jak dotknie się osoby naszej zapala w niej ową iskierkę z pod popiolów w płomień wielki.

Milość nasza jest spowodowaną tamtą.

»My tedy milujmy Boga, iż Bóg nas pierwej umilowal«. (1 Jan IV, 19).

Jest ona powtórzeniem tamtej.

To Jezus w nas kocha.

Jak wprzódy w nas kochał myślą, jak potem sercem swojem, tak teraz duszą całą i osobą.

I dla tego tak o to idzie, aby On był w naszej osobie. Dla tego tak szło dotychczas o zupełne zniszczenie naszej osoby.

A teraz idzie o oddanie Mu jej.

2.

#### Oddać Jezusowi całą duszę i całą osobę.

Najprzód duszę i wolę.

A potem grunt ich, osobę.

A tem samem sam grunt naszego istnienia.

Wtedy już nie będzie w nas osobnego, niezależnego pierwiastku (principium) istnienia i działania.

To oddanie się z podwójną intencyą:

1º Aby Jezus był całem wypełnieniem osoby naszej, jej źródłem i ujściem, początkiem i końcem — i pełnym środkiem.

»Jam jest alfa i omega, pierwszy i ostatni, początek i koniec.« (Apol. XXII, 13).

2º Aby wszystkie nasze zamiary woli, akty woli wewnętrzne i uczynki zewnętrzne były najprzód przerobione w Jezusowe.

A potem do tego przyszło, aby pochodziły wszystkie od niego.

»Ut cuncta nostra oratio et operatio et a te semper incipiat, et per te coepta finiatur«.

I aby tak przyszło do zjednoczenia.

I do spólnego istnienia.

A w ostatku do spólnego życia i działania.

Ćwiczenia duchowne.

### Spółżyć z Jezusem całą duszą i osobą, i być jedno.

Ostatni koniec jest zjednoczenie duszy naszej z duszą Jezusową w jedną spólną duszę,

Będącą wprawdzie w dwóch osobach, Jezusowej i mojej. Ale w dwóch osobach mających jedna osobistość.

1º Dla tego jedna osobistość, że jedno i to samo oboje zapelnia, to co w nich jest, jest to samo.

2º Dla tego znowu że obie osoby odpowiadają sobie, że nasza jest odbiciem Jezusowej, lub jakoby jej dokończeniem.

3º Dla tego, że tym sposobem obu osób istnienie jest spólne, odnośne do siebie, z sobą powiązane, nierozlączne i jedno na wieki.

Wtedy już we mnie nic niema. Jest we mnie tylko Jezus.

»Vivo, jam non ego, vivit vero, in me Christus«.

»Żyję, już nie ja, żyje we mnie Chrystus«.

Niech żyje Jezus!

On jeden!

A w Nim, z Nim, przez Niego. W nas, z nami, przez nas.

Trójca Przenajświętsza!

Sittle Secret: Bóg jedyny! Ejaculsky ry
prayer to Recall Gods presence)

O Sacred Heart of Jesus, my crucified
Spauses with most Haly Trinity present
My heart I lave Thee, I adore Thee,
O let me through perfect lave contrition
Lie Jive Suffer and die for Thee.
Consume me with your Divine fire of
Lave. I trust in Thee. Make me like
It wints thee Kialet of humilety. Q
Rose of Charity a lily of purity

# Zakończenie.

# Rekapitulacya.

Śmierć mistyczna.

(Zniszczenie osoby zbuntowanej).

Po zniszczeniu natury 1) zniszczyć osobę. Osoba jest pierwiastek czynności.

A po upadku niezależny i samodzielny.

Zniszczenie jako takiego pierwiastku niezależnego czynności, – a więc zarazem zniszczenie własnej czynności.

Teorya. Do uczynku nadprzyrodzonego nie dość aby cel był nadprzyrodzony — nie dość aby siła — ale aby samo principium, początek działania był nadprzyrodzony, to jest Bóg. A stąd

- 1º Bóg jako podpora, i pierwszy motor a my z Nim.
- 2º Laska jako pierwszy ruch, a nasz ruch (czynność) z nią. Najprzód słowa Chrystusa:
- 1º Pater operatur et ego operor.
- 2º Et a me ipso facio nihil.

Potem slowa Apostola:

Jesus I wish to lave you with 25 the lave of Thy mother many and all the Saints and angeles of my sweet mother optain for me of all this graces and that God make m

<sup>&#</sup>x27;) Zniszczenie natury zepsutej t. j. szukania pociech, przywiązania, czci, znaczenia, swojej woli a to przez umartwienie, wyrzeczenie się; przez obrzydzenie, potępienie i znienawidzenie natury naszej szukającej dobra falszywego, falszu i zatwierdzenia swej woli.

- 1º Vivo, jam non ego, vivit vero in me Christus.
- 2º Operatus sum, non ego, sed gratia Dei mecum. Przeciwko temu osoba nasza staje jako:
- 1º Własna podpora.
- 2º Własny ruch a często nawet
- 3º jako własny cel (ale tu wykluczamy własny cel przypuszczamy że celem jest Bóg).

Te są przymioty własnej czynności.

Rozbierzmy:

1.

#### W uczuciach.

Wrażenie przychodzi z zewnątrz, ze świata lub z wewnętrza samejże natury.

Solicytuje: zgodzić się lub nie zgodzić?

Pierwsza rzecz zobaczyć czy uczucia dla Boga i dla rzeczy Bożych?

Najczęściej zgadza się bez najmniejszego zastanowienia. Kiedy się zastanowi, często dosyć mu na tem, że zdaje się czyste, że dla Boga.

Nie spyta się, czy od Boga?

Nie upokorzy się, że zle, nieczyste.

Nie pragnie oczyszczenia.

Nie prosi o nie, to jest żeby było od Boga.

A głównie, nie prosi, żeby je Bóg w sercu ziścił.

2.

#### W myślach.

Przychodzi myśl, sąd.

Zgodzić się czy nie zgodzić?

Pierwsza rzecz do zobaczenia czy myśl o Bogu lub o rzeczach Bożych. — Cel — czy dla Boga?

Wielu na tem poprzestaje znowu.

Ale nie dosyć. Trzeba upokorzyć się jeźli nie dla Boga.

Jeżeli dla Boga, trzeba upokorzyć się, że glupie i wtedy nawet, i niedolężne, nic nie warte.

Trzeba prosić, aby z Boga. On początkiem. A potem ziszczenie spólne.

3.

#### W uczynkach.

Przychodzi zamiar, chęć. Zgodzić się czy nie zgodzić? Znowu wprzód czy dla Boga?

Ale i wtedy upokorzyć się że nie czysta, że ostatnią intencyą jesteśmy my sami.

Prosić, żeby Bóg zmienił intencyę.

A potem, żeby sam wolę stworzył, był jej początkiem. Laską wolę przejął i przemienił.

A nareszcie spólne ziszczenie.

# Zmartwychwstanie mistyczne.

(Pan Jezus w nas).

»Pogrzebieni w Nim we chrzcie, w którymeście też powstali« (Kolos. II, 12).

Consepulti -- in Christo resurrexistis.

\*Jesteśmy z Nim pospolu pogrzebieni w śmierć przez chrzest, aby jako Chrystus wstał z martwych przez chwałę ojcowską, tak i my żebyśmy w nowości żywota chodzili\* (Rzym IV, 4).

»Sic enim Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret« (Jo. III, 16).

»W tem się okazała milość Boża w nas: iż Syna swego jednorodzonego posłał Bóg na świat, abyśmy żyli przezeń« (1 Jan. IV, 9).

Nowe życie w czem? — Abyśmy żyli przezeń! Ut vivamus per eum!

Dwa powody dla których Słowo Boże stało się człowiekiem.

1º Abyśmy byli zbawieni.

2º Abyśmy żyli.

»Qui propter nos homines et propter nostram salutem, descendit de coelis etc...«

Pierwszy powód dlatego żeśmy zgrzeszyli w Adamie; drugi w każdym razie, czyby Adam zgrzeszyl czyby nie zgrzeszyl 1).

Stąd wynika stosunek konieczny z Chrystusem Panem. Powinien być prawdziwy.

Jedyny prawdziwy jest stosunek miłości,

A milość jest oddaniem się jednej osoby drugiej osobie. »In me manet et ego in eo«.

I znowu oddanie całej natury naszej i samej osoby: tego co mamy i tego czem jesteśmy.

Ale nie starej natury, jedno nowej natury i nowej osoby, którą jest natura i osoba Chrystusa Pana samego w powtórzeniu.

I tu trzeba zrozumieć co we chrzcie świętym się dzieje. Chrystus wszczepia się w nas.

Jak dobra oliwka w dzika płonkę.

»Bo którzykolwiek jesteście ochrzczeni w Chrystusa, oblekliście się w Chrystusa« (Gal. III. 27. Cf. Rzym VI, 3).

»Zwlóklszy z siebie starego człowieka z uczynkami jego,

<sup>1)</sup> X. Semenenko idzie tu za opinią Suareza, Św. Franciszka Salezego i t. d. — "De incarnatione ante praevisum peccatum Adae. "Qui est forma futuri" (Rom. V, 14). Adam igitur in ipsa creatione sua hanc recepit destinationem, ut esset figura Christi. Igitur Incarnatio jam fuit in ipsa creatione praesupposita, utcumque postea homo creatus se verteret; peccaretne, necne". X. Semenenko (w manuskrypcie).

a oblóklszy nowego tego, który się odnawia w poznanie, podlug wyobrażenia tego, który go stworzyl« (Kolos. III 9, 10).

A więc nienawiścią obrócić się do starego człowieka, do mojego ja jako mojego, jako mnie. A milością do nowego człowieka — do owego obrazu Tego który go stworzył, — ale obrazu żywego, na którego dnie jest On, Chrystus, dno mojego nowego ja.

Czy jestem w tym stosunku z Chrystusem?

1.

#### Chrystus Alfa i Omega.

»Jam jest alfa i omega, pierwszy i ostatni, początek i koniec« (Apok. XXII, 13).

To dla umysłu i dla świata myśli.

To prawda i prawidło.

Poczatek i koniec tego życia umysłu.

Jakże tu jestem z Chrystusem?

Przynajmniej czy się oddalem na to?

Czy oddalem mój umysł?

Z milości?

Czy ukochałem Jego prawdę? jedyną? Jego jako Alfę i Omegę?

2.

### Chrystus początek i koniec.

To dla mego serca.

A z drugiej strony świat rzeczy.

Dobro i rozkosz.

Czy Chrystus jest jedyną moją rozkoszą? Jedynem dobrem?
To, co On mi daje, choćby niemile i ciężkie?

Czy z milością?

Czy to ukochalem?

I jego w tem jako początek i koniec?

### Chrystus pierwszy i ostatni.

To dla woli mojej. Chrystus jej przedmiot. To świat uczynków i osób.

Czy wszędzie Chrystus? Wszędzie wola Jego?

I czy także w osobach innych?

I czy z milością?

Czy pierwszy i ostatni?

I tak Chrystus w nas jako Pan.
 Zupelna zależność od Niego.

Takie jest nasze nowe życie — życie Chrystusa w nas — Zmartwychwstanie mistyczne.

Supreme Degnity

Supreme Degnity

Supreme Degnity

Supreme Degnity

Supreme Degnity

Amitation of the society of Rev.

of Jesus In 4 Booker By Rev.

Jather arnold of the society of

Jesus Translated from the fathin,

Jesus Translated from the fathin,

Such By the same society Fr.

Mutthen Russell I. J.

Burns oates T. Washbowne Limites

18. orchard Street 8-10 Ruternoster Ro

E. C. W. and at manchester Birmingham

E. C. W. and at manchester Birmingham

E. C. W. and at manchester Birmingham

This arms D. Zinksewicz and Slangow.

Book Practical Way to Union with God Do Ho Hod. Bruish manual for Is striving after Union With God: for Uctive Religious Congragations. Uctive Religious Congragations.
By P. John Hoffmans C.S.S.P. (st. Joseph Parouse for Boyes 772 Pine St. Philadelphirouse for Boyes 772 Pine St. Philad

|                                            |        | -    |     |     | ٠.    |     |       |    |   |   |   |   | Str. |
|--------------------------------------------|--------|------|-----|-----|-------|-----|-------|----|---|---|---|---|------|
| VSTEP. System ascetycz<br>Poznanie siebie. |        | 8    | eme | nen | iki   |     | -     | *  |   | * |   | * | 5    |
| nedzy naszej                               |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 10   |
| ogdan Jański                               |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 13   |
| wiczenia duchowne Św. I                    | onace  | eo.  |     |     | -     |     |       |    |   |   |   |   | 16   |
| rzymioty i zasługi                         |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 19   |
| astosowanie do życia spo                   |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 22   |
| Czynność własna                            |        | 80   |     |     |       |     | *     |    | - |   | - |   | 20   |
| nicestwie naszem                           |        |      |     |     |       |     |       |    |   | - |   |   | 25   |
| ogdan Jański                               |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 27   |
| wiczenia duchowne Św. 1                    | enaco. | oro. |     |     | •     | *   |       | •  |   |   | - |   | 32   |
| miłości Bożej                              | Suace  | 50   |     |     |       |     |       | •  | • |   | 7 |   | 36   |
| asługi                                     |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 40   |
| działaniu łaski Bożej .                    |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 46   |
| astosowanie do życia spo                   |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 51   |
| Życie Pana Jezu                            |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 91   |
| zy P. Jezus jako człowie                   |        |      |     | g n | ***** | her | 207.0 | 60 |   |   |   |   | 57   |
| akim sposobem jest w na                    |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 60   |
| ycie P. Jezusa w nas                       |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 64   |
|                                            |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | -    |
| rzemienienie nasze w P.                    |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   |      |
| . Ludwik Laneau                            |        |      |     |     |       |     |       | *  | * |   |   |   | 10   |
| Epilog.                                    |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 81   |
| Matce Boskiej                              |        | *    |     |     |       |     | *     | *  |   | * |   |   | 01   |
|                                            |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 83   |
| wiczenia ogólne · · · ozkład ćwiczeń · · · |        | *    |     |     | *     | *   | -     |    | * |   | * | * | 85   |
|                                            |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 87   |
| rzygotowanie                               |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 90   |
| oczątek i koniec człowiel                  | Aid .  |      |     | *   |       |     | *     | *  |   |   |   |   | 96   |
| końcu stworzeń                             |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 102  |
| końcach falszywych                         |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 1000 |
| końcu Zakonnika                            |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 106  |
|                                            |        | *    |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   | 110  |
| grzechu grzechu osobistym                  |        |      |     |     |       |     |       |    |   |   |   |   |      |

Personale

in Enlailis Person

| 0  | żródle         | grzec   | how   |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|----|----------------|---------|-------|-------------|------|-----|------|------|------|------|----|----|--|--|--|--|--|
|    |                | ach po  |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| 0  | śmierc         | i       |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| 0  | sądzie         |         |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| R٤ | chune          | k sumi  | enia  |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| 0  | spowie         | edzi    |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                |         |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| 0  | synu i         | marnot  | rawn  | yn          | ١.   |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| 0  | dwóch          | panac   | ch .  |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                | ach     |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| (  | trzech         | rodza   | jach  | słı         | ıg . | Вc  | życ  | ch   |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| U  | <b>naś</b> lad | lowanii | ı Pa  | na          | Je   | zu  | 8a   |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| 0  | narodz         | zeniu J | Jezus | <b>3</b> 8. |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                | wie I.  |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                | ryte J  |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| P. | Jezus          | na pu   | styn  | i.          |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| Ży | cie ja         | wne P.  | Jez   | :1182       | ι.   |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| )  | modlit         | wie II. |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| ۲. | Jezus          | wobe    | c prz | zeci        | iwn  | ik  | ów   |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                | osądz   |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                | zelżor  |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                | umecz   |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                | na kr   |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| Zn | artwy          | chwsta  | nie   |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| )  | Duchu          | Św.     |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| )  | Komu           | nii Św. |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| )  | Maryi          |         |       | :           |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    | •              |         |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| Ćv | /iczen         | ia mis  | tvc2  | zne         |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| Ro | zkład          | ćwicze  | eń .  |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                | wanie   |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    |                | ść, po  |       |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| Jе | zus po         | średnil | k.    | •.          |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| )  | naturz         | e i osc | bie   | luc         | lzk  | iei | i .  |      |      |      | ,  |    |  |  |  |  |  |
| Ze | psucie         | serca.  | I.    | Ży          | cie  | p   | OCZ  | 3110 | eien | n.   |    |    |  |  |  |  |  |
|    | n              | •       | II.   | Żv          | cie  | V   | V VO | br   | ażr  | iia  |    |    |  |  |  |  |  |
|    | <i>n</i>       | ,,      | III.  | Ż           | zcie | 1   | orzy | W    | iaz  | ani  | em |    |  |  |  |  |  |
| Ze |                | umysł   | u. I. | Z           | vcie | Y   | J    | br   | aż   | enic | em |    |  |  |  |  |  |
|    | n              | n       | II.   |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    | n<br>-         | n<br>n  | III.  |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
| Ze | nsucie         | woli.   | J.    | U           | żvc  | ie  | sil  | v    | zm   | vs}  | ow | ei |  |  |  |  |  |
| ,  | n              | 7       | 11.   |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |
|    | n              | π       | 111.  |             |      |     |      |      |      |      |    |    |  |  |  |  |  |

| Pokusy z natury   |         |     | -    |       |     |      | -   |     | - 6 |    |      |      |      |     |    |
|-------------------|---------|-----|------|-------|-----|------|-----|-----|-----|----|------|------|------|-----|----|
| Pokusy z osoby    |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      |      |     |    |
| Wiara mistyczna   |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      |      |     |    |
| Nadzieja mistyczn |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      |      |     |    |
| Miłość mistyczna  |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      |      |     |    |
| Spółka z Jezusen  |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      |      |     |    |
| P. Jezus przedmi  |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      |      |     |    |
| P. Jezus źródło i |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      |      |     |    |
| Ubóstwo mistyczn  |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      |      |     |    |
| Czystość mistyczi |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      |      |     | 10 |
| Posłuszeństwo m   |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      | 0    | -    |     |    |
| Przemienienie w   |         |     |      |       |     |      |     |     |     |    |      |      | rin: |     |    |
| 11zemiememe w     | OCAMBO  |     | my   | my    | Sid | T,   | 520 |     |     |    |      |      |      | -   |    |
| 77                | 77      |     |      | - 71  |     |      |     |     |     | Pr |      |      |      |     |    |
| n                 | 27      |     |      | 27    |     |      |     |     |     | Pr | zez  | Z II | aile | sc  |    |
| 77                | 1.0     | II. | My   | rze   | cza | B    | oża |     | 1.  | Pr | zez  | Z V  | via  | re  | *  |
|                   | 11      |     | -    |       |     |      |     |     | 2.  | Pr | zez  | 5 D  | ad   | zie | ie |
| -                 |         |     |      | "     |     |      |     |     | 3   | Pr | 7.07 | . 11 | nike | 146 |    |
| n                 | n T     | 11  | VI   | dziel |     | D.   |     | -   | 70  |    |      |      |      |     |    |
| *                 | n 1     | 11. | My . | azie  | em  | De   | oze | m.  |     |    |      |      |      |     |    |
| n                 | n       |     |      | 77    |     |      |     |     | 2.  | Pr | zez  | 2 11 | ad   | zie | je |
| #                 | - 11    |     |      |       | -   |      |     |     | 3.  | Pr | zez  | n    | nike | ść  |    |
| Zakończenie Rel   |         |     | 2    |       |     | -    | -   |     |     |    |      |      |      |     |    |
|                   | capital | acv | a. 8 | mier  | ćn  | nist | ve  | ZDS | 3   |    | 20   | 4    | 100  | 1   | 21 |

Il Vaticano Roma Italia Italy. Katican City Italy

Rev. Fr. Jahn of the cross, a. e. b. Carmilite monastery P.o. Box 3079

San Jose & 7. Calif.
Romans People

a sured Heart of Jesus my crucified Spouse, with the most Holy Trinity present in my heart I lave Thee, I adore Thee. O let me through perfect love, Contrition and penance live, Suffer and die from for Thee. Consume que With Thy Divine fire o love: I trust in Thee . O make me like unto Thee, a rose of Charity. a lily of purity. a Kialet of humilety. O Jesus & Wish to love Thee with the lave of Thy Blessed mother many o Jesus my centy Lave make me a saint for they Love and Islamy Sake amen.

## Method of Meditation according to Olier:

Preparation for this union through prayer with Jesus consists in:

- 1) Purity of conscience -- this means freedom from sin and all attachment to sins.
- Purity of Mind---this means that one's thoughts often turn to God and the Presence of God through recollection.
- 3) Purity of Heart --- no attachments to the world, to the goods of the world or to creatures in themselves
- 40 Purity of Action --- this means that all one's actions are performed for the love of God.

In the prayer itself the way to proceed is:

- 1) Jesus before my eyes---I place myself first in the Presence of God. I try to do this as perfectly as possible using as much time as it takes for me to "see" Jesus in the Gospel story that is the center o of my prayer. For example: Jesus as the Good Shepherd.
- 2) Jesus in my heart---Looking upon Jesus I try to understand the sentiments of His Heart as the Good Shepherd. I try to make these very vivid and part of myself. I ask Him to tell me how He feels toward myself and all sinners. I let my heart expand with love for Him. I then try to see what is in my heart that keeps it from "growing" with His love. I ask Him to show me how I can remove these obstacles.
- 3) Christ in my hands---I make resolutions to do what i necessary to remove the obstacles to His growth in my soul. I exercise His feelings of love toward my companions during the day. I perform my actions with love for Him so that all sinners may come to know Him, the Good Shepherd.

I spend my day acting as I saw Jesus act. I have in my heart the sentiments of love, compassion, understanding toward others that I know Jesus wants me to have. I thus act and become as Jesus the Good Shepherd. In . Crescentia



CECIL H. GREEN LIBRARY
STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES
STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004
(650) 723-1493
grncirc@sulmail.stanford.edu
All books are subject to recall.

DATE DUE

