

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

#### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

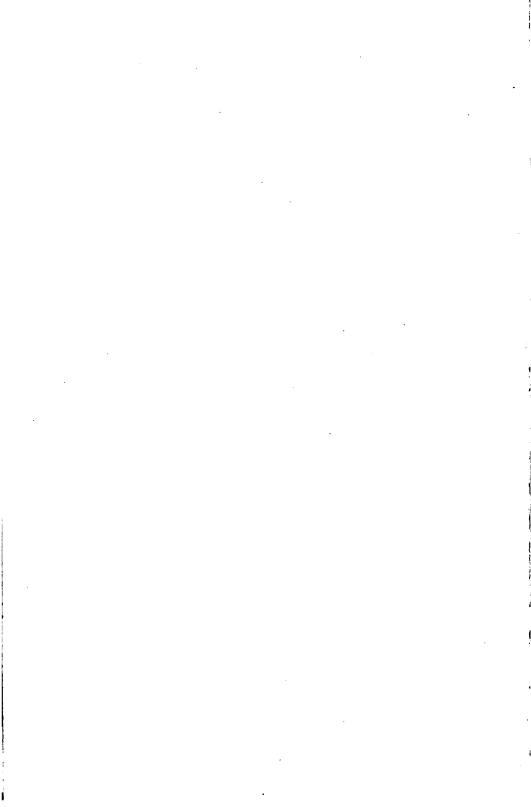
#### Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/











#### BIBLIOTEKA DZIEŁ CHRZEŚCIJAŃSKICH

LIKOWSKI, E.

# UNIA BRZESKA

(r. 1596)

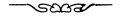
OPOWIEDZIANA

PRZEZ

#### Ks. Edwarda Likowskiego

BISKUPA SUFRAGANA POZNAŃSKIEGO

WYDANIE DRUGIE PRZEJRZANE I POPRAWIONE.



WARSZAWA

Skład główny w Księgarni Gebethnera i Wolffa Kraków G. Gebethner i S-ka.

1907.

EUBRYNOWICZ & SCHMIDT kaięgarnia wo LWOWIE. BX 1520 .R8 L73 1907 1185509-200

## PAMIĘCI

króla Zygmunta III, w. k. k. Jana Zamoyskiego, kardynała Bernarda Maciejowskiego, metropolity Hipacego Pocieja i biskupa Cyryla Terleckiego,

GŁÓWNYCH TWÓRCÓW UNII BRZESKIEJ

w jej 300-letnią rocznicę

pracę swoją w hołdzie składa

Autor.

. 

#### Przedmowa.

Od czasów ks. Piotra Skargi, który zaraz po odbytym r. 1596 synodzie brzeskim, jako jego uczestnik opisał przebieg synodu i głosił jego obronę, nikt z naszych historyków przez 300 lat nie zajął się zbadaniem i opracowaniem tej ważnej w dziejach naszych chwili. Prawda, że źródła dotyczące synodu brzeskiego i Unii z Kościołem rzymskim na nim zawartej jeszcze przed kilkudziesięciu laty ukryte były w archiwach po części niedostępnych i to w pewnej mierze służyć może za uniewinnienie tej uderzającej historyków naszych obojętności względem tak wiekopomnego wypadku, jakim była Unia brzeska.

W ostatnich czterdziestu latach ogłosiły różne towarzystwa naukowe rosyjskie z archiwów państwowych i dawniejszych biskupich i klasztornych unickich obfite materyały odnoszące się do historyi cerkwi ruskiej. Te ciekawe publikacye z jednej strony, a z drugiej zbliżająca się trzechsetletnia rocznica zawartej przez Kościół ruski na wspomnianym synodzie Unii były mi już przed jedenastu laty pobudką do dokładniejszego rozpatrzenia się w ogłoszonych dokumentach, do zwiedzenia przystępnych mi archiwów i do bliższego zapoznania się z dość bogatą literaturą rosyjską, zajmującą się tym przedmiotem. Niestety materyały przed jedenastu laty zebrane mogły wówczas tylko w małej czę-

ści być opracowane, gdyż z powodu zajęć administracyjnych w dyecezyi, które mnie w r. 1886 zaskoczyły, a od których uwolnić się nie w mojej było mocy, byłem zmuszony odłożyć pióro na czas dłuższy. Mimo, że te zajęcia dotąd całkiem nie ustały, gdy r. 1896 coraz więcej się zbliżał, a znikąd nie dochodziły mnie wieści, aby ktokolwiek z naszych pisarzy brał się do pióra, by w miarę przybyłych nam źródeł historycznych ten ważny moment w odpowiedniem świetle przedstawić; postanowiłem cobądź, uzupełnić materyały dotąd zgromadzone, część ich opracowaną przerobić, pracę zaczętą do końca doprowadzić i 300-letni jubileusz Unii brzeskiej osobną monografią uczcić, którą niniejszem do rąk Szanownego Czytelnika oddaję.

Praca ta, pochlebiam sobie, tem więcej jest na czasie, że schodzi sie z wybitną tendencyą Ojca św., papieża Leona XIII, zjednoczenia odszczepionych Kościołów wschodnich z Kościołem zachodnim. Dość wskazać na Listy apostolskie ostatnich dwóch lat: «Praeclara Gratulationis» i «Orientalium Dignitas Ecclesiarum», i na ustanowienie w roku bieżącym osobnej stałej komisyi, z kilku kardynałów i teologów złożonej, której zadaniem jest pracować nad praktycznem przeprowadzeniem myśli Ojca św. zbliżeniem Kościołów wschodnich do zachodniego. Żaden papież od czasów Eugeniego IV w XV wieku nie zajał się tak gorąco sprawą zjednoczenia Wschodu chrześcijańskiego z Zachodem, jak Leon XIII. Jakoż ziarno przez niego rzucone na Wschód nie padło na grunt całkiem skalisty; ferment w Kościołach wschodnich od chwili odezwania się Ojca św. jest niewątpliwy i jeżeli różne znaki nie mylą, upragniona przez papieża i przez wszystkich wierzacych chwila zjednoczenia może mimo piętrzących się na pozór przeciwności i trudności być bliższą, aniżeli nam się ogólnie wydaje!

Książka moja dotyczy tylko jednego odłamu Kościoła wschodniego, kiedyś potężnego i licznego, dziś wskutek ze-

wnetrznego ucisku znacznie zmniejszonego, ale liczącego jeszcze kilkamilionów wyznawców, pobratymczego nam i przez długie wieki ściśle z nami złączonego narodu ruskiego. Przecież ten odłam nie zbyt znaczny może w przyszłości w Kościele nie małą odegrać rolę. Nadziei zjednoczenia dyzunickiej cerkwi rosyjskiej, najpotężniejszej ze wszystkich odłamów Kościoła wschodniego z Kościołem powszechnym nie zrzekamy się. Zjednoczenie zaś cerkwi rosyjskiej dokonać się może tylko za pośrednictwem cerkwi ruskiej unickiej i z pomocą naszą. Już z tego powodu, pomijając inne, potrzeba nam większej łączności z cerkwią ruską i Rusinami i większego wzajemnego do siebie zbliżenia i trzeba nam istniejące niestety nieporozumienia między nami a Rusinami usuwać, a węzeł łączności z nimi ścieśniać.

Dokładniejsze zapoznanie się z dziejami cerkwi ruskiej, poznanie tem samem win, które nasi przodkowie względem Unii i narodu ruskiego zaciągnęli i przyznanie się do nich jest najpewniejszym do osiągnięcia tego celu środkiem.

Temu celowi ma także służyć książka moja, która nie tai win naszych, owszem błędy rządu polskiego, episkopatu łacińskiego i społeczeństwa naszego względem Unii otwarcie wyznaję i odsłania i daje przy każdej sposobności dowody życzliwego względem Unii usposobienia. Oby ją po stronie ruskiej z tą przychylnością przyjęto, z jaką ku niej się zwraca!

Jaka jest wartość jej naukowa, nie moją rzeczą o tem sadzić. Ale jakikolwiek sąd krytyka kompetentna o niej wyda, tego pewno mi nie odmówi, żem trudu i pracy nie szczędził, aby w szczupłych stosunkowo ramach dać dokładny obraz przedmiotu, który przedstawić sobie zamierzyłem. Wystarczy rzucić okiem na obfity materyał, który przewertowałem i zbadałem, a który tak na początku książki jak w ciągu opowiadania wiernie podaję, aby mieć wyobrażenie, ja-

kiego przygotowania ta nie zbyt wielkiej objętości praca wymagała.

Nim skończę, wypada mi na tem miejscu złożyć uprzejme podziękowanie Jego Eminencyi kardynałowi Ledóchowskiemu, prefektowi Kongregacyi rozszerzania wiary św., za najłaskawsze dozwolenie mi w roku ubiegłym przystępu do archiwum Propagandy, bez czego trudnoby mi było dać wierny obraz pontyfikatu metropolity Welamina Rutskiego, jego prac i walk w obronie Unii; następnie hr. Zygmuntowi Czarneckiemu z Ruska, za wspaniałomyślne użyczanie mi podczas mej pracy ze swego bogatego ksiegozbioru niezmiernie rzadkich i ważnych pism polemicznych, dotyczących Unii, z końca XVI i początku XVII wieku, prawdziwych białych kruków i wreszcie jeneralnemu sekretarzowi Akademii Krakowskiej, p. prof. dr. Stan. Smolce, za udzielenie mi z wielką gotowością wypisów z archiwum watykańskiego, odnoszących się do Unii brzeskiej, które za staraniem Akademii w ostatnich kilku latach z nieocenionym dla nauki historycznej pożytkiem dokonane zostały.

Pisałem w Poznaniu dnia 19 czerwca 1896 r.

Autor.

### Wykaz źródeł, z których autor czerpał.

#### Rękopisy:

#### I. Archiwum Watykańskie:

Nunziatura di Polonia, tomy XIV, XV, XX, XXI, XXXI, XXXIX, XL, XLV.

Borghesiana III 89b, 89c, 89d, 91ab, 91d.

#### II. Arichiwum Kongregacyi de Prop. Fide w Rzymie.

Dwadzieścia dwa tomy in fol. korespondencyi Bazylianów i biskupów ruskich z prefektem Propagandy. Z tych odnoszące się do naszej pracy dokumenta zawierają głównie tomy III, IV, X, XII, XVII. Tom X zawiera akta procesu kanonizacyjnego św. Józafata Kuncewicza, staraniem O. Ignacego Wołocko, bazylianina, skopiowane.

Dokładny inwentarz tych dokumentów, którego archiwum Propagandy nie posiada, znajduje się w Muzeum książąt Czartoryskich w Krakowie pod nr. 2204 i pod tyt.: "Elenchus actorum in Residentia Romana Ordinis S. Basilii M. Congr. Ruthen. reperibilium". (Dawniej znajdowały się bowiem te dokumenta w rzymskiej rezydencyi Bazylianów ruskich przy kościele śś. Sergiusza i Bacha i dopiero po śmierci ostatniego rezydenta ks. Dąbrowskiego († 1871?) zostały do archiwum Propagandy przeniesione).

#### III. Archiwum metrap. Lwowskie ruskie.

Manuscriptum Antonii Lewiński pod nr. VII, fol. Jest to gruby tom manuskryptów przepisanych przez ks. Ant. Lewińskiego. Był mi użyczony przez ś. p. ks. biskupa Pelesza.

#### IV. Muzeum książąt Czartoryskich w Krakowie.

Nr. 754, tom III in fol.

#### V. Biblioteka Towarzystwa Przyjaciół nauk poznańsk.

Dwa tomy in 4-o rękopisu noszącego tyt.: "De vita et nece B. M. Josaphat, Excerptum ex Commissione Generali in Causa Canonisationis". Tom I obejmuje 504 str., tom II stron 462.

Dokumenta w obydwóch tomach zebrane odpowiadają dokumentom X tomu akt Bazylianów ruskich w archiwum Propagandy, a były skopiowane z archiwum metropolitalnego unickiego, przez ś. p. ks. Szymańskiego, prał. chełmskiego, obrządku ruskiego. W końcu były własnością ś. p. ks. Jana Koźmiana.

#### Dokumenta drukowane.

1. Akty otnosiaszczyjesia k'istorij Zapadnoj Rossij, sobrannyje i izdannyje archeograficzeskoju kommissieju. Tom IV (1588—1632 r.). Petersburg 1851 in 4-o.

2. Archiw jugo zapadnoj Rossij, izdannyje wremiennoju kommissieju dla razbora drewnych aktów. Czast pierwaja, tom.

I. Kijew 1859 i Czast wtoraja tom I. Kijew 1861.

3. Archiw jugo zapadnoj Rossij, Czast pierwaja, tom VI. Akty o cerkowno religioznych otnoszenijach w jugo zapadnoj Rossij. (1322—1648 r.). Kijew 1883.

4. Archiwum Domu Sapiehow, wydał A. Prochaska, tom I,

in 4 o. (Listy z lat 1575 -1606 r.). Lwów 1892.

5. Dokumenty objasniajuszczije istoriju zapadno ruskago kraja i jego otnoszenija k'Rossij i k'Polszie. Petersburg 1865.

6. Harasiewicz, Annales Ecclesiae Ruthenicae. Leopoli 1862.

7. Historica Russiae Monumenta. 2 vol. Petropoli 1842.

 Hołubiew S., Pietr Mohila, mitropolit, i Priłożenija, zaw. Materiały dla istorij zapadno russkago kraja. Tom I. Kijew 1883.

9. Jubilejnoje izdanije w pamiat 300-lietnago osnowanija lwoskogo stauropigijskogo Bratstwa. Lwów 1886, tom I, in

fol.

10. Monumenta Confraternitatis stauropigianae Leopoliensis, edid. Dr. Wladim. Milkowicz. Leopoli 1895. Tom I. (Tom II jeszcze nie wyszedł).

11. Pamiatniki drewnie russkago kanoniczeskago prawa. Czast

pierwaja. Petersburg 1880.

12. Relacye Nuncyuszów apostolskich i innych osób o Polsce. 2 tomy. Berlin 1864. Wydanie bibl. polskiej w Paryżu.

- 13. Supplementum ad historica Russiae documenta. Petropoli 1848.
- 14. Vetera monumenta Poloniae et Lituaniae historiam illustrantia. edid. Aug. Theiner. Romae, tom II, 1851, et tom III, 1863, in fol.
- 15. Volumina Legum, wyd. Petersburskie 1859.
- Witebskaja Starina, sostawił i izdał Sapunow. Tom I. Witebsk 1883.
- 17. Wremiennik Instytuta Stauropigijskago. Lwów 1869 i 1870.
- 18. Żyźń kniazia Andreja Michajłowicza Kurbskago w Litwie i na Wołyni. Akty izdannyje wremien. kommissieju 2 tomy. Kijew 1849.

#### Dzieła historyczne.

- 1. Antirresis abo Apologia przeciw Krzysztofowi Philaletowi który niedawno wydał książki imieniem starożytnej Rusi (Autor Arkudyusz). Wilno 1600. (Książka niezmiernie rzadka)
- 2. Antonowicz M. B., Monografij po istorij zapadnoj i jugo zapadnoj Rossij. Tom. I. Kijew 1885.
- 3. Avril Adolphe, Acte du saint et oecumenique Concile de Florence pour la réunion des Eglises. Paris 1861.
- 4. Baronius Caesar Cardinalis, Annales Ecclesiastici. Tom VII. Augustae Vindel. et Venetiis a. 1739.
- Bartoszewicz Jul., Szkic dziejów Kościoła ruskiego w Polsce. Kraków 1880.
- 6. Civiltà cattolica, la, vol. IV della serie sesta. Roma 1865.
- Czistowicz J., Oczerk istorij zapadno russkoj Cerkwi. 2 tomy. Petersburg 1882—89.
- 8. Contieri Nicola, Vita di san Giosafat, Arcivescovo e Martire Ruteno. Roma 1867.
- 9. Codex Constitutionum Ordinis S. Basilii M. ex sancitis antiquiorum Capitulorum Congreg. ruthenae. Poczajoviae 1791.
- 10. Dubowicz Jan, Archim. Dermański, Hierarchia abo o zwierzchności w Cerkwi Bożej. Lwów 1644.
- 11. Ekthesis abo krótkie zebranie spraw, które się działy na partykularnym to jest pomiastnym Synodzie w Brześciu Litewskim. Kraków 1597.
  (Podczas pisania pracy był mi tylko egzemplarz znajdujący się w muzeum książąt Czartoryskich w Krakowie wiado
  - cy się w muzeum książąt Czartoryskich w Krakowie wiadomy—podczas druku miałem drugi egzemplarz z Bibl. hr. Z. Czarneckiego z Ruska, tej niesłychanie rzadkiej książki w reku).
- Examen Obrony t. j. odpis na skript Obrona Werificatij wydany od zakonników monasteru wileń. św. Trójcy. Wilno 1621.

- 13. Fiederowicz Piotr, Obrona sw. Synodu Florenckiego. Wilno 1603.
- 14. Flerow Joann, O prawosławnych Bratstwach w jugo zapadnoj Rossij. Petersburg 1857.
- Franko Iwan Dr., Z dziejów Synodu Brzeskiego w kwartalniku histor. Zeszyt I. Lwów 1895.
- 16. Guépin Alfonse, Dom Benedictin de la Congr. de France, Saint Josaphat, Archevêque de Polock, martyr de l'unité cathol. et l'Eglise grecque unie en Pologne. 2 tomy. Poitiers. 1874.
- 17. Gorzycki Kazimierz, Połączenie Rusi czerwonej z Polską przez Kazimierza W. Lwów 1889.
- 18. Hefele Carl Joseph, Conciliengeschichte. Tom VII. Freiburg im Br. 1874.
- 19. Herbest Benedykt S. J., Wiary Kościoła rzymskiego wywody i greckiego niewolstwa historya. Kraków 1586.
- 20. Hergenröther I., Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte. 3 tomy. Freiburg im Br. 1876—1880.
- 21. Jedność św. Cerkwie wschodniey y zachodniey przeciw skryptowi Synopsis przez Bractwo wiłeńskie przenajśw. Trójcy. Wilno 1632.
- Kamieński Bantysz, Istoriczeskoje Izwistije o woznikszej w Polszie Unii, Moskwa 1805.
- 23. Kiszka Leon, metrop., Kazania i Homilie Hipacyusza Pocieja, metrop. Kijowskiego— poprzedzone Żywotem Pocieja i z dodatkiem Responsu na list patryarchy aleksandr. Melecyusza Pigasa. Supraśl 1714.
- 24. Kojalowicz Albert Wijuk S. J., Miscellanea rerum ad statum ecclesiasticum in Magno Lituaniae ducatu pertinentium. Vilnae 1650.
- 25. Kojalowicz M., Litowskaja Cerkownaja Unija. Petersburg 1859. 2 tomy.
- 26. Kostomarow Nikołaj, Istoriczeskija Monografji i Izsledowanija, tom III, Petersburg r. 1880.
- 27. Krewza Leon, archim. wileń., Obrona jedności cerkiewnej abo dowody, którymi się pokazuje, iż grecka cerkiew z łacińska ma być zjednoczona. Wilno 1617.
- 28. Kulczyński Ignatius O. S. B. M., Specimen Ecclesiae Ruthenicae Romae 1733 i nowe wyd. Paryskie 1859.
- 29. Kobierzycki Stan., Historia Vladislai, Poloniae et Sueciae Principis. Dantisci 1655,
- 30. Kognowicki Każm., Życia Sapiehów. 2 tomy, Wilno i Warszawa 1790 i 1791.
- 31. Likowski Edward, Historya Unii Kościoła ruskiego z rzymskim. Poznań 1875.
- 32. Łukaszewicz Józef, Dzieje Kościołów wyznania helweckiego w Litwie, 2 tomy, Poznań 1842.

- Makarija, archiepiskopa Moskowskago, Istorija ruskoj cerkwi, (do końca XVII wieku). 12 tomów. Petersburg 1868 —1883.
- 34. Morochowski Heliasz, Paregoria albo Utulenie uszczypliwego Lamentu... zmyślonego Theophila Orthologa. Wilno 1612.
- 35. Muzylowski Andrzej, protopop Słucki, Antidotum przezacnemu narodowi ruskiemu przeciw Apologiey jadem napelnionej, którą wydał Melety Smotrzysky, r. 1629 (bez miejsca druku).
- 36. Małyszewskij, prof., Aleksandryjskij Patriarch, Meletij Pigas i jego uczastije w dielach russkoj cerkwi. Kijew 1892. Tom I. (Drugi tom nie wszedł w handel księgarski).
- 37. Naruszewicz Adam, Żywot J. K. Chodkiewicza. Kraków 1858. 2 tomy.
- 38. Niemcewicz J. U., Dzieje panowania Zygmunta III. Kraków 1860. 3 tomy.
- 39. Ostrowski Ťeodor, ks., Dzieje i prawa Kościoła polskiego. Poznań 1846. 3 tomy.
- 40. Pamiatniki polemiczeskoj Litieratury w zapadnoj Rusi Petersburg 1878 i 1882. 2 tomy.
- 41. Pierling, O. S. J.:
  - a) Rome et Moscou (1547-79). Paris 1883.
  - b) Antonii Possevini Missio moscovitica. Parisiis 1882.
  - c) Un Nonce du Pape en Moscou. Paris 1884.
  - d) Le saint Siège, la Pologne et Moscou. (1582 87). Paris 1885.
  - e) Les Russes au Concile de Florence (w Revue des questions historiques. Paris Juillet 1892).
- 42. Pitzipios J. G., L'Eglise orientale. 3 tomy. Rome 1855.
- 43. Pelesz Jul. Geschichte der Union der ruthenischen Kirche mit Rom. Wien 1878—1880. 2 tomy.
- 44. Plewy Stefanka Zyzaniey, heretyka z Cerkwie Russkiej wyklętego. Wilno 1596.
- 45. Poselstwo do papieża rzymskiego Sixta IV od duchowieństwa y od książąt y panów ruskich w roku 1476. Wilno 1605.
- 46. Philalet Chrystofor (Broński) Apokrisis abo odpowiedź na książki o synodzie Brzeskim imieniem ludzi starożytnej religiey greckiey w porywczą podana. r. 1599. (W pamiatnikach polemiczeskoj Litier., tom II. Petersburg 1882 oddrukowana).
- 47. Possevini Antonii S. J. Moscovia. Vilnae 1586.
- 48. Pocieja Hipatiego metropol. Kijowskiego, O przywilejach nadanych od najjaśniejszych Królów Polskich, y przedniejszych niektórych dowodach, które św. Unia wielce zalecają y potwierdzają. (Bez miejsca i daty druku. 1609 r.? bar-

dzo rzadka książka, znajduje się w księgozbiorze hrabiego Z. Czarneckiego).

49. Pietruszewicz A. C., Swodnaja halicko-russkaja Lietopis s 1600 po 1700 god. Lwów 1874.

- 50. Piasecki Paulus, epps., Chronica gestorum in Europa singularium. Cracoviae 1645.
- 51. Przegląd poznański. r. 1862, tom 34.
- 52. Rostowski Stan., S. J. Lituanicarum Societatis Jesu historiarum provincial. Vilnae 1768.
- 53. Sbornik naukowyi halicko russkoj Maticy. Lwów 1867.
- 54. Skarga ks. Piotr S. J.:
  - a) O jedności Kościoła bożego pod jednym pasterzem. Wilno 1577.
  - b) O rządzie i jedności Kościoła bożego pod jednym pasterzem. Kraków 1590.
  - c) Synod Brzeski (i jego obrona). Kraków 1597.
  - d) Na Threny i Lament Theophila Orthologa do Rusi Greckiego Nabożeństwa Przestroga. Kraków 1610.
- 55. Smotrzyski Melecy;
  - a) Antigrafeabo odpowiedź na skrypt uszczypliwy przeciwko ludziom starożytney religiey od apostatów Cerkwie wschodniey wydany. Wilno 1608.
  - b) Lament jedyney świętey powszechney apostolskiey wschodniey Cerkwie z objaśnieniem dogmat wiary przez Theophila Orthologa. Wilno 1610. (W księgozbiorze hr. Zygm. Czarneckiego w Rusku).
  - c) Werifikacya niewinności y omylnych po wszystkiey Litwie i Białej Rusi rozsianych nowin chrześcijańskie uprzątnienie. Wilno 1621.
  - d) Obrona Werificatii. Wilno 1621.
  - e) Appendix na examen obrony. (Bez daty i miejsca druku).
  - f) Elenchus pism uszczypliwych przez zakonniki Zgromadzenia wileńskiego św. Ducha. Wilno 1622.
  - g) Apologia Peregrinatiey do krajów wschodnich przez mię Meletiusza Smotrzyskiego, archiepiscopa Połockiego i t. d. Do druku podana 1628 r. w Dermaniu.
  - h) Protestacya przeciwko soborowi w Kijowie obchodzonemu. Lwów 1628.
  - i) Paraenesis abo Napomnienie od w Bogu wielebnego Meletiusza Smotrzyskiego do Przezacnego Bractwa wileńskiego Cerkwie św. Ducha. Kraków 1628.
  - k) Exaetesis abo Expostulatia to jest Rozprawa między Apologią y Antidotem przez w Bogu wielebn. Melet. Smotrzyskiego. Lwów 1629.
- Skuminowicza Teodora, Przyczyny porzucenia Dizuniey. Wilno 1643.

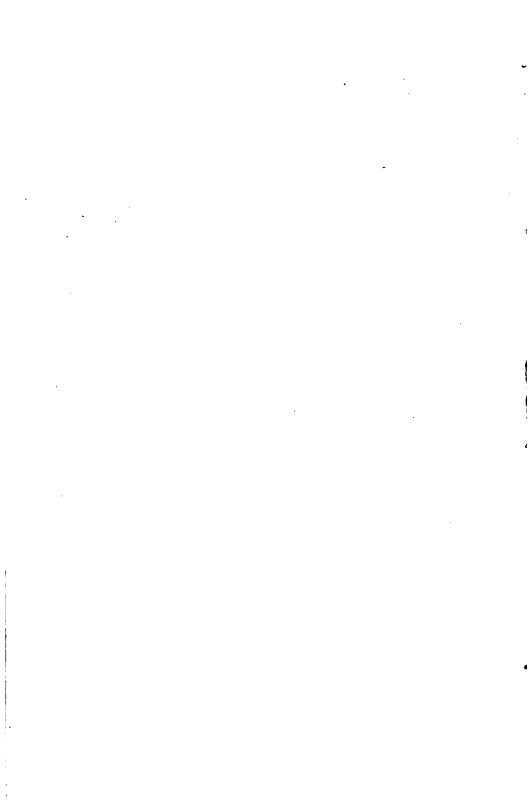
57. Sielewa Anastazy, przełożony monasteru wileń. św. Trójcy Z. S. B., Antelenchus to jest odpis na scrypt uczczypliwy zakonników Cerkwie odstępnej św. Ducha Elenchus nazwany. Wilno 1622.

58. Stebelski Ignacy Z. S. B. W.:

a) Dwa Wielkie Światła czyli żywoty śś. Panien Ewfrozyny i Parascewiji.

b) Chronologia.

- c) Przydatek do Chronologii. Pierwsze wyd. 1781, drugie Lwów. 1866.
- Sowita wina to jest odpis na skrypt nazwany Werificatia nie winności przez Ojce monasteru wileńskiego św. Trójcy. Wilno 1621.
- Susza Jacobus, Epps. Chelmensis, Cursus Vitae e Certamen martyrii Beati Josaphat Kuncevicii, Archiepps. Polocensis. Romae 1665.
- 61. Susza Jacobus, Epps. Chelm., Saulus et Paulus Ruthenae Unionis sive Meletius Smotriscius, Archiepps. etc. Romae 1665 et Bruxellis 1864.
- 62. Spillmann Josef, S. J, Die Union von Brest, w Stimmen aus Maria Lach. Freiburg im Br. 1876, tom X i tom XI.
- 63. Strielbnickij Joann, Uniatskije Cerkownyje Sobory s końca XVI wieku do wozsojedinienija Uniatow s prawosławnoju Cerkowju. Odessa 1891, drugie wydanie.
- 64. Szaraniewicz Izydor, Patryarchat wschodni wobec Kościoła ruskiego w Polsce, tom VIII i X Rozpraw i sprawozdań Akademji umiejętności. Kraków 1878 i 1879.
- 65. Vogué, de Melchior, De Byzance à Moscou. W Revue de deux mondes, tom 32.
- 66. Wasilij Ostrożski świaszczennik, O jedinoj istinnoj prawosławnoj wierie i o światoj sobornoj apost. Cerkwi. 1588 r. (W II tomie Polemiczeskoj Litieratury).
- 67. Wielewicki Jan T. J., Dziennik spraw Domu OO. Jezuitów u św. Barbary w Krakowie. Kraków 1881 do 1889. Dotąd 3 tomy wydane.
- 68. Żebrowski Szczęsny, Kakol, który rozsiewa Stefanek Zizania w cerkwiach ruskich w Wilnie. Wilno 1595.
- 69. Żochowski Cyprian, metrop. Kijowski, Colloguium Lubelskie. Lwów 1680.
- 70. Żywot św. Józafata Kuncewicza, męczen. Arcybpa Połockiego według dzieła O. Guépin. Lwów 1885.



## TREŚĆ.

|                                                                                                                                  | SIF.                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
|                                                                                                                                  | VII –X<br>I–XVII<br>1– 7 |
| KSIĘGA PIERWSZA.                                                                                                                 |                          |
| Rzut oka na stosunek Cerkwi ruskiej do Stolic<br>stolskiej od zaprowadzenia chrześcijaństwa na i<br>do drugiej połowy XVI wieku. |                          |
| Rozdział I. Stosnnek Cerkwi ruskiej do Stolicy Apostolskiej od zaprowadzenia chrześcijańtwa na Rusi aż do soboru Florenckiego    | 11 – 16                  |
| Rozdział II. Stosunek Cerkwi ruskiej do Stolicy Apostolskiej od                                                                  | 17— 29                   |
| KSIĘGA DRUGA                                                                                                                     |                          |
| Wewnętrzny stan Cerkwi ruskiej przed Unią B                                                                                      | rzeską.                  |
| Rozdział I. Episkopat ruski                                                                                                      | 33- 39                   |
| Rozdział II. Niższe duchowieństwo ruskie, świeckie i zakonne .                                                                   | 40 52                    |
| Rozdział III. Ludzie świeccy reformatorami Cerkwi ruskiej. — Bra-                                                                |                          |
| ctwa                                                                                                                             | 53— 59                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                          | 60- 64                   |
| KSIĘGA TRZECIA.                                                                                                                  |                          |
| Rokowania poprzedzające Unię Brzeską.                                                                                            |                          |
|                                                                                                                                  | 67— 79                   |
| Rozdział II. Pobyt patryarchy carogrodzkiego, Jeremiasza II, na                                                                  |                          |
| Litwie i Rusi w latach 1588 i 1589                                                                                               | 80— 93                   |
|                                                                                                                                  |                          |

|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Str.                                                                      |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| Rozdział                                              | III. Rokowania biskupów ruskich w sprawie Unii w la-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                           |
|                                                       | tach 1590, 1591 i 1592                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 94 99                                                                     |
| Rozdział                                              | IV. Korespondencya ks. Konstantego Ostrogskiego z bi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                           |
|                                                       | skupem włodzimierskim, Hipacym Pociejem, w spra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                           |
|                                                       | wie Unii w r. 1593                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 100-104                                                                   |
| Rozdział                                              | V. Rokowania w latach 1594 i 1595                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 105114                                                                    |
| Rozdział                                              | VI. Dwulicowość metropolity Michała Rahozy wobec to-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                           |
|                                                       | czących się rokowań                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 115—119                                                                   |
| Rozdział                                              | VII. Stosunek księcia Konstantego Ostrogskiego do ro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                           |
|                                                       | kowań                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 120-130                                                                   |
|                                                       | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                           |
|                                                       | KSIĘGA CZWARTA.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                           |
|                                                       | Unia Brzeska.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                           |
| Rozdział                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                           |
|                                                       | mu, aby w imieniu całego episkopatu ruskiego oddać                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                           |
|                                                       | Cerkiew ruską pod posłuszeństwo papieża                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 133-137                                                                   |
| Rozdział                                              | II. Wichrzenia przeciw Unii w czasie między Unią w Rzy-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                           |
|                                                       | mie zawartą a synodem Brzeskim r. 1596                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 138—145                                                                   |
| Rozdział                                              | III. Synod Brzeski roku 1596 od 6 do 10 października.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 146-167                                                                   |
|                                                       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                           |
|                                                       | KSIĘGA PIĄTA.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                           |
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                           |
|                                                       | Unia Brzeska zagrozona.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                           |
| Rozdział                                              | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 171—189                                                                   |
|                                                       | Unia Brzeska zagrożona.  I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 171—189<br>190—199                                                        |
| Rozdział                                              | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                           |
| Rozdział                                              | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 190—199                                                                   |
| Rozdział                                              | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 190—199                                                                   |
| Rozdział                                              | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 190—199                                                                   |
| Rozdział<br>Rozdział                                  | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 190—199<br>200—216                                                        |
| Rozdział<br>Rozdział<br>Rozdział                      | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 190—199                                                                   |
| Rozdział<br>Rozdział<br>Rozdział                      | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .  II. Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt                                                                                                                                                                                                                                             | 190—199<br>200—216                                                        |
| Rozdział<br>Rozdział<br>Rozdział<br>Rozdział          | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .  II. Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt Unii                                                                                                                                                                                                                                        | 190—199<br>200—216<br>219—226                                             |
| Rozdział<br>Rozdział<br>Rozdział<br>Rozdział          | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .  II. Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt Unii                                                                                                                                                                                                                                        | 190—199<br>200—216<br>219—226<br>227—243                                  |
| Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział          | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .  II. Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt Unii                                                                                                                                                                                                                                        | 190—199<br>200—216<br>219—226                                             |
| Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział          | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .  II. Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt Unii .  III. Metropolita Welamin Rutski organizuje Cerkiew unicką i podnosi liczbę jej wyznawców .  IV. Św. Józafat Kuncewicz, arcybiskup polocki, odradza                                                                                  | 190—199<br>200—216<br>219—226<br>227—243                                  |
| Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział          | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .  II. Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt Unii .  III. Metropolita Welamin Rutski organizuje Cerkiew unicką i podnosi liczbę jej wyznawców  IV. Św. Józafat Kuncewicz, arcybiskup połocki, odradza Cerkiew unicką wewnętrznie                                                         | 190—199<br>200—216<br>219—226<br>227—243<br>244—275                       |
| Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział          | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZOSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .  II. Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt Unii .  III. Metropolita Welamin Rutski organizuje Cerkiew unicką i podnosi liczbę jej wyznawców .  IV. Św. Józafat Kuncewicz, arcybiskup polocki, odradza Cerkiew unicką wewnętrznie  V. Melecy Smotrzyski nawraca się do Unii, jego prace | 190—199<br>200—216<br>219—226<br>227—243<br>244—275                       |
| Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział          | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii.  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .  II. Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt Unii .  III. Metropolita Welamin Rutski organizuje Cerkiew unicką i podnosi liczbę jej wyznawców  IV. Św. Józafat Kuncewicz, arcybiskup połocki, odradza Cerkiew unicką wewnętrznie                                                         | 190—199<br>200—216<br>219—226<br>227—243<br>244—275<br>276—315<br>316—330 |
| Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział Rozdział | I. Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego .  II. Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią .  III. Kozacy zaporozcy po stronie dyzunii  KSIĘGA SZÓSTA.  Unia zwolna zwycięża.  I. Opieka papieży i Zygmunta III nad Unią Brzeską .  II. Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt Unii                                                                                                                                                                                                                                         | 190—199<br>200—216<br>219—226<br>227—243<br>244—275<br>276—315            |



## WSTEP.

nia Brzeska, której dzieje zabieramy się opowiedzieć, należy niewątpliwie do największej doniosłości wypadków w dziejach Cerkwi ruskiej pod panowaniem polskiem i w dziejach samej Polski. Tego znaczenia żaden wprawdzie z poważnych historyków naszych jej nie odmawia, ale bodaj który sprawiedliwy sąd o niej wydaje dlatego, że za nią poszło rozdwojenie narodu ruskiego na dwa przez długie lata zwalczające się stronnictwa, Unitów i Dyzunitów, a dla Polski wynikły z jej powodu różne kłopoty. Stąd niechęć i pewne uprzedzenie do tych, którzy Unię stworzyli, lub mniej czy więcej do niej się przyczynili. Najwięcej dostaje się Zygmuntowi III i Jezuitom, pod których wpływem Zygmunt III zostawał.

"Fanatyzm religijny Jezuitów i opanowanego przez nich Zygmunta III sprowadził na Rusinów Unię i wszystkie jej fatalne dla Rusi i dla Polski następstwa" — tak jednym chórem powtarzają historycy nasi, a jeszcze głośniej rosyjscy. Ile w tem twierdzeniu prawdy, a ile przesady i fałszu, opowiadanie nasze okaże.

Pewnego udziału Jezuitów w nawiązaniu zjednoczenia Cerkwi ruskiej z Kościołem rzymskim nie przeczymy i wykażemy

Unia Brzeska.

go szczególowo na swojem miejscu; ale udział ten nie przechodził ani na chwilę granic dozwolonych; ograniczał się na podniesieniu myśli o Unii, na wykazywaniu pożytków kościelnych i politycznych, mogących z niej na naród ruski i polski spłynąć; na religijnem pouczaniu i oświecaniu Rusinów, mianowicie na rozpraszaniu uprzedzeń wśród ludności ruskiej przeciwko Kościołowi katolickiemu rozpowszechnionych; wreszcie na pobudzaniu pojedynczych wpływowych osobistości w narodzie do zajęcia się przygotowaniem Unii. W rokowaniach o Unię, Jezuici już albo wcale nie biorą udziału, albo udział bardzo pośredni i nieznaczny, a w praktycznem przeprowadzeniu Unii calkiem ich nie widzimy. Przeciwnie właśnie wtenczas, kiedy ich pomoc dla wzmocnienia i utwierdzenia Unii byłaby najbardziej pożądana, oni pierwotnej myśli swojej, przez Possewina i Skargę głoszonej, zjednoczenia obu obrządków ruskiego i łacińskiego pod jedną Głową, sprzeniewierzają się i przyciągając w szkołach swoich młodzież szlachecką ruską do obrządku łacińskiego, Unii szkodza.

Zygmunt III zaś był niewątpliwie jako głęboko wierzący katolik przyjacielem, zwolennikiem i opiekunem Unii; ale ani z niego myśl Unii nie wyszła, ani, gdy jej potrzebę zrozumiał, biskupom jej nie narzucał i narzucać zresztą nie potrzebował, ponieważ oni sami do niej pobudkę dali.

Gdy zaś czterech z nich w r. 1590 zamiar zjednoczenia się z Kościołem katolickim objawiło, mialże jako monarcha katolicki, nad narodem katolickim panujący, chwalebnemu w sobie zamysłowi się sprzeciwiać, dlatego, że po fakcie dokonanym pokazaly się niepożądane następstwa, które w calej grozie trudno było naprzód przewidzieć? Nie uczynił też tego; jednakże przyjąwszy oświadczenie pierwszych biskupów z zadowoleniem, nie naglił gorączkowo i czekał z akcyą rządową przez przeszło cztery lata ostrożnie i roztropnie az do chwili, w której miał w rę-. ku dowody przystąpienia całego episkopatu ruskiego do deklaracyi pierwszych czterech ich kolegów. To zgodzenie się zaś calego episkopatu na Unie idojrzało samo z siebie w lonie jego; albowiem episkopat z taką swobodą i niezależnością od rządu, jak później się dowiemy, omawiał i układał kwestye Unii, że mamy prawo watpić, czyby którykolwiek inny rząd Europy w owym czasie lub po dziś dzień tyle wolności w tak wielkiej wagi sprawie, obchodzącej zarówno Kościół jak państwo, episkopatowi swemu zostawił, z jaką narady biskupów ruskich przed Unią Brzeską się odbywały.

Że rząd moralnie usiłowania biskupów Unii przychylnych popierał, to rzecz naturalna i zgodna z zadaniem i misyą Polski katolickiej na wschodzie wśród narodów słowiańskich. Od chwili politycznego zjednoczenia Litwy i Rusi pod berłem swojem miała Polska wiele powodów tak religijnej jak politycznej natury, aby dązyć do kościelnego także zjednoczenia ze sobą narodu ruskiego. Sama będąc narodem katolickim, nie mogła nie pragnąć tego zjednoczenia już dla tego samego, że był czas i to nie zbyt odległy, kiedy Ruś na równi z nią czciła w biskupie rzymskim głowę całego Kościoła, i że dopiero przez wpływy rosyjskie i obojętność rządów poprzednich dokonał się stanowczy rozbrat między Rzymem a Cerkwią ruską w początkach XVI wieku.

W nie mniejszej mierze nakazywały Polsce względy polityczne starać się o religijne zjednoczenie Rusinów z Kościołem katolickim bez względu na to, czyby inicyatywa do tego zjednoczenia była wyszła lub nie z łona episkopatu ruskiego. Lud ruski zwracał od dawna ku Rosyi właśnie dla wspólności religijnej serce i oczy swoje, i nigdy nie żywił przyjaznych uczuć względem Polaków jako Łacinników i katolików.

Licznych na to dowodów dostarczają Tomiciana i świadczą o tem wszyscy ruscy pisarze; stwierdza to samo jezuita Possewin, cudzoziemiec, poseł na dwory Batorego i rosyjski w swej relacyi do Rzymu. Mimo Unii Lubelskiej było przeto zjednoczenie Litwy i Rusi z Koroną nie zupelne i Polska tak długo Rusi pewną nie była, póki Ruś nie przestała być dyzunicką t. j. dopóki istniał węzel łączący ją religijnie z Rosyą. Potrzeba przecięcia tego węzła stala się tem gwaltowniejszą, gdy Rosya w r. 1589 hierarchicznie oderwała się od Carogrodu i stworzyła u siebie patryarchat rosyjski, od którego z natury rzeczy wszystkie łudy ruskie i słowiańskie obrządku wschodniego, a więc także Rusini pod panowaniem polskiem zależeć miały, jeżeli nie zaraz to z czasem. To zdaje się zrozumiał wówczas: jeśli nie kto inny, to przynajmniej kanclerz koronny Jan Zamojski i pod wpływem jego król Zygmunt III, i dla tego obaj skwapliwie popierali tendencyę biskupów do Unii religijnej, przygotowaną już przez pisarzy jezuickich i znajdującą w samem stwie ruskiem wdzięczny oddźwięk. Ówczesne bowiem wewnątrzne stosunki Cerkwi ruskiej były tak opłakane, że Unia z Kościołem katolickim przedstawiała się poważnym umysłom, jako jedyny możliwy dla niej ratunek.

Z tego stanu rzeczy i towarzyszącego mu usposobienia, w pewnej części ówczesnego społeczeństwa ruskiego powinien był każdy oględny, o bezpieczeństwo i przyszłość powierzonego sobie państwa dbały rząd korzystać.

Bardzo pouczającem jest, co pisze o tym przedmiocie jeden z nowszych historyków rosyjskich, Unii wprawdzie nieprzychylny, ale umiejący zdobyć się na bezstronny sąd, profesor uniwersytetu Kijowskiego, Orest Lewicki:

"Przypisywać, są słowa jego, intrygom i podstępom Jezuitów dokonanie tak wielkiego przewrotu cerkiewnego, jakim byla w rzeczywistości Unia, byłoby bardzo drobnostkowem (oczeń meloczno), zrzucać go na systematyczne prześladowanie rządu polskiego, nie godzi się (sostojatelno), albo raczej niepodobna wykazać istnienia takiego prześladowania: rząd polski przyśpieszył może poparciem swojem Unię, ale jej nie stworzył; przeciwnie można powiedzieć, że prawne położenie zachodnio - ruskiej prawosławnej Cerkwi nie było ani gorszem ani lepszem za Stefana Batorego i w pierwszych latach panowania Zygmunta III jak dawniej..... Rdzennych przyczyn tego smutnego (!) zjawiska (Unii) trzeba szukać nie w zewnętrznych warunkach ówczesnego polożenia zachodnio - ruskiej Cerkwi, nie w intrygach Jezuitów, nie w zamysłach rządu polskiego, ale wewnątrz niej samej i w zepsuciu głównych podstaw jej organizmu, w tej strasznej wewnętrznej truciźnie, która zniszczyła jej organizm i czyniła z niej latwą zdobycz dla każdego wroga. Główne źródło i korzeń tego zła leży w nieporządkach ówczesnej hierarchii i najwyższej demoralizacyi większej części jej przedstawicieli... a do tej deorganizacyi przyłożyli patryarchowie carogrodcy rekę swoją przez nadanie bractwom stauropigialnym, składającym się przeważnie z ludzi prostych, świeckich, przywilejów nadzwyczajnych, przeciwnych prawidlom Cerkwi wschodniej, z władzą nad duchowieństwem i biskupami, przez co prawidłowa administracya Cerkwi stała się niemożliwą i w Cerkiew zaszczepiony był pierwiastek protestancki..... Bez tego wszystkie inne zewnętrzne przyczyny byłyby bezsilne zrodzić Unię, bo tego rodzaju przewroty jak Unia nie dokonują się nigdy przez sam zewnetrzny nacisk, ale są rezultatem wewnętrznych wstrząśnień i

na odwrót to jedno źródło (wewnętrzna dezorganizacya) krylo w sobie tyle niebezpiecznych zarodków, że i bez wpływu zewnętrznych przyczyn musiało Cerkiew prędzej czy później przywieść jeśli nie do Unii, to do innych bardzo niebezpiecznych przewrotów<sup>4</sup>).

A że tak rozpaczliwym był stan wewnętrzny Cerkwi, jak go w krótkiem streszczeniu naszem wspomniany autor przedstawia, przekonamy się o tem niebawem w dalszym ciągu opowiadania naszego.

Dlatego podwójny spadał obowiązek na katolików polskich, czy oni nazywaili się Jezuitami czy inaczej i na sam rząd polski, wyzyskania tego stanu rzeczy i objawiającej się dążności do Unii nietylko u biskupów ruskich, ale u samej ludności, wreszcie podtrzymywania i popierania tej dążności wszystkimi godziwymi sposobami.

O ile Polska rzeczywiście to uczyniła t. j. o ile podawała żywiołom w Cerkwi ruskiej i w narodzie ruskim do Unii skłonnym i Unii przychylnym pomocną rękę, o tyle ma ona w dojściu Unii do skutku dziejową zasługę.

Niestety Polska nie wyzyskała całkowicie i należycie, jak tylu innych zwycięstw na polach bitew walecznym orężem wywalezonych, tak i tego nad schyzmą na polu ducha odniesionego zwycięstwa. Dodawała odwagi i zachęty biskupom ruskim do zawarcia Unii, a gdy Unia stała się, przynajmniej urzędowo, faktem dokonanym, nie dawała jej dostatecznego poparcia, zostawiała ją niejednokrotnie w najkrytyczniejszych dla niej chwilach samej sobie i wydawała ją na pastwę jej licznych i potężnych wrogów, puszczając tym ostatnim bezkarnie wszystkie ich napaści na biskupów unickich i patrząc obojętnie na podburzanie przez ruchliwych wichrzycieli spokojnej ludności ruskiej przeciwko Unii. Nie mogło niewątpliwie być zadaniem rządu polskiego narzucać Rusinom Unię przemocą, ale obowiązkiem jego było, gdy po dokonanej za jego zgodą przez biskupów Unii

<sup>1)</sup> Archiw J. Z. R. tom VI. część I. Kijew 1883 predisłowije str. 8, 9, 10, 15, 16, 41, 42, 43, 90, 93, 94.—w ogóle polecamy uwadze czytelnika cały wstęp sto kilkadziesiąt stron obejmujący, a omawiający ten przedmiot.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Bractwo lwowskie w liście do patryarchy carogrodzkiego w r. 1592 wyraźnie świadczy, że wielu wśród Rusinów przemyśliwa nad tem, aby się poddać papieżowi i przez to zyskać ład i spokój w Cerkwi. Loco c. str. 12 i A. Z. R. tom IV, nr. 33.

naprzód w Rzymie, a potem na synodzie Brześciu, wydany zostal sygnal do buntu przez księcia Konstantego Ostrogskiego i przez bractwa stauropigialne wileńskie i lwowskie przeciw biskupom i ich dzielu, poskromić odrazu stanowczo wichrzycieli, bractwom wykraczającym poza granicę pierwotnego swego zadania zatwierdzenia królewskiego odmówić lub je rozwiązać, jak to uczynił biskup włodzimierski Pociej z opornem bractwem Brzeskiem 1); nie wpuszczać do kraju najgłówniejszego wichrzyciela, patryarchy Jerozolimskiego, Teofana; starewu księciu Ostrogskiemu dać uczuć swoją władzę i powagę, gdy tenże stanal otwarcie na stanowisku rewulucyjnem wobec unickich biskupów i wobec króla samego. Że do tego obowiązku rząd polski się nie poczuwał, czy też odwagi nie miał spełnić go, było to wielkim błędem politycznym i na karb tego błędu trzeba policzyć opłakane w narodzie ruskim po Unii Brzeskiej rozdwojenie i walki zacięte kilkadziesiąt lat trwające między Unitami a Dyzunitami, które akcya polityczna Polski krępowały. Nie Unia temu rozdwojeniu była winną ani ci, co ją stworzyli, lecz słabość i nieudolność rządu, dającego zupelną swobodę wichrzycielom, a nie zasłaniającego, dostatecznie dzieła po części własnego i mogącego stać się pod rządem energicznym nieocenionem dla calego państwa dobrodziejstwem.

Wielka część winy, że Unia od razu w kraju tak się nie przyjęła, jak przyjąć się była mogła i powinna, spada także na całe ówczesne społeczeństwo polskie, nie rozumiejące doniosłości i znaczenia jej i dlatego nietylko moralnie jej nie popierające, ale okazujące jej przez długi czas otwartą niechęć i nieprzyjazne usposobienie.

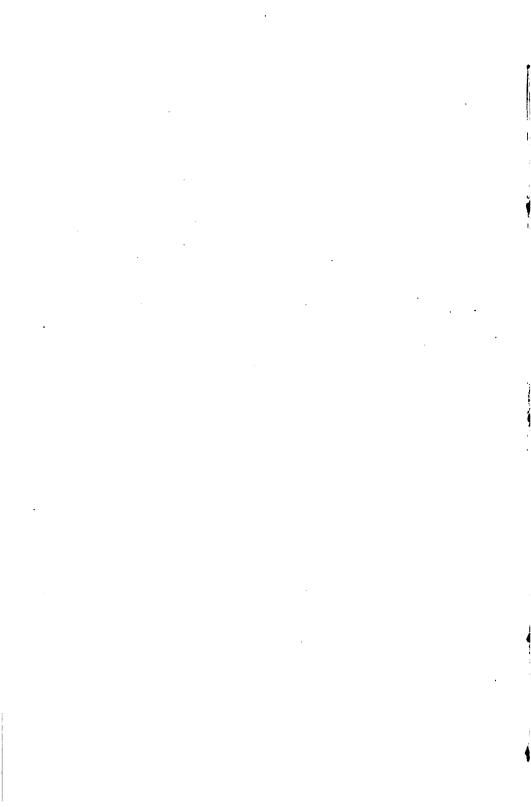
Jakbądź przecież dowiodła Unia żywotności swojej i racyi bytu, gdy mimo wszystkie błędy rządu i społeczeństwa polskiego utrzymała się; gdy z zapasów, na które przez trzydzieści kilka lat była wystawiona, zwycięsko wyszła i po stu latach istnienia wszystkie dyecezye ruskie z wyjątkiem mścisławskiej z sobą zjednoczyła.

My pracę naszą o Unii Brzeskiej doprowadzimy tylko do momentu, w którym jej byt i dalszy rozwój już pod każdym względem był niebezpieczny t. j. aż do końca rządów metropolity Welamina Rutskiego i do początku panowania Władysława IV.

Uważamy jednak za stosowne, nim do samego przedmiotu

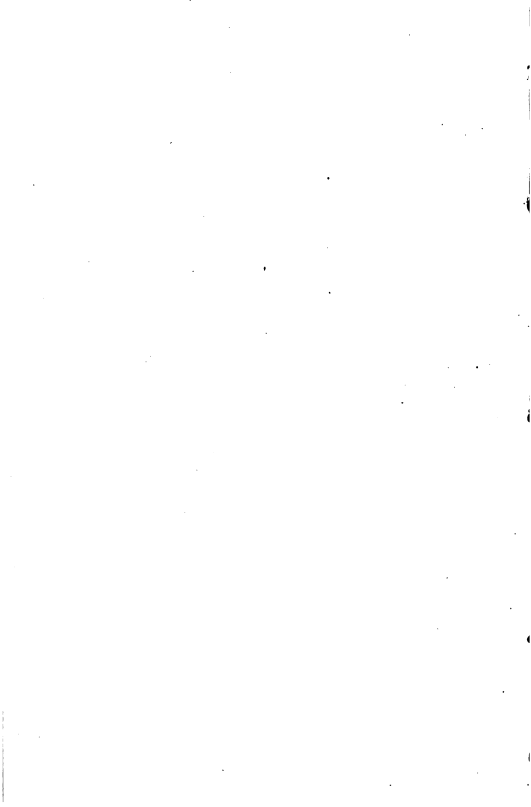
<sup>1)</sup> A. J. R. tom VI, predislowije str. 191.

przystąpimy, w pierwszej części pracy dać zwięzły pogląd na stosunek Kościoła ruskiego do Stolicy Apostolskiej od przyjęcia Chrześcijaństwa przez Rusinów, aż do drugiej połowy XVI wieku. Rzuci to nowe światło na samą Unię Brzeską i służyć może za przyczynek do jej usprawiedliwienia w dziejach Polski i Rusi. Następnie przedstawimy wewnętrzny stan Cerkwi ruskiej bezpośrednio przed Unią Brzeską; opowiemy dalej rokowania toczące się między biskupami ruskimi, a rządem polskim przed Unią; sam akt Unii i okoliczności, wśród których Unia zawartą została; walki, jakie z prawosławiem staczać musiała, nim sobie byt zapewniła; wreszcie dowolne zwycięstwo Unii i jej utwierdzenie się w narodzie ruskim.



## Księga pierwsza.

Rzut oka na stosunek Cerkwi ruskiej do Stolicy apostolskiej od zaprowadzenia Chrześcijaństwa na Rusi aż do drugiej połowy XVI wieku.



#### ROZDZIAŁ I.

Stosunek Cerkwi ruskiej do Stolicy apostolskiej od zaprowadzenia Chrześcijaństwa na Rusi aż do soboru Florenckiego.

a przykładem większej części ludów słowiańskich przyjęła Ruś, ostatnia z nich, światło wiary chrześcijańskiej ku końcowi X wieku ze Wschodu. Wielki książę Włodzimierz wziął bowiem chrzest wraz z bojarami i ludem swoim r. 988 z rąk duchowieństwa konstantynopolitańskiego. Z chrztem greckim przyjęła Ruś także obrządek grecki do służby bożej w języku słowiańskim, a hierarchicznie stała się zależną od Carogrodu. Ta hierarchiczna zależność miała dla niej bardzo smutne następstwa. Przykuta bowiem hierarchicznie do patryarchatu carogrodzkiego dzieliła odtąd jego wewnętrzny rozstrój, moralny upadek i co ważniejsza — odszczepieństwo, w które Carogród niebawem w połowie XI wieku popadł, a z którego dotąd mimo tylokrotnie podawaną sobie rękę się nie podniósł.

W chwili, kiedy Chrześcijaństwo za przewodem i stara niem księcia Włodzimierza Wielkiego na Rusi się przyjęło to jest w wieku X, uznawał Carogród wraz z resztą kościołów wschodnich w biskupie rzymskim głowę całego Kościoła. Cerkiew ruska była więc ufundowana w jedności i związku z Rzymem. Owszem, jedność ta Cerkwi ruskiej przetrwała nawet dokonane przez patryarchę Michała Cerularyusza (r. 1054) odszczepieństwo Carogrodu aż do końca XI wieku.

Na innem miejscu wykazaliśmy 1), że episkopat ruski przez pierwsze kilkadziesiąt lat po odszczepieństwie Cerularyusza poczuwał się jeszcze do jedności wiary i duchownej łączności z Rzymem. Atoli zwolna uwydatnia się coraz wyraźniej zgubny wpływ macierzystego Kościoła na córkę. Gdy bowiem Kościół ruski, mimo że następni po Michale Cerularyuszu patryarchowie w odszczepieństwie od Rzymu trwają, wezła hierarchicznego z nim nie zrywa, owszem metropolitów z Carogrodu sobie przysłanych przyjmuje; rzecz jasna, że na tej drodze odszczepieństwo w niego coraz więcej wnika, że nim się zaraża duchowieństwo i lud ruski, i choć Rus nie odrywa się od Stolicy apostolskiej odrazu i tak formalnie jak reszta Kościołów wschodnich, przez otwarte wypowiedzenie posłuszeństwa Ojcu św., nie mając tych osobistych i lokalnych powodów do odszczepieństwa, które dyzunię carogrodzką i w ogóle wschodnia przysposobiły i wypielegnowały, to jednakże dla samego ścisłego związku z odszczepionym Carogrodem uległa sama zwolna i nieznacznie wpływowi odłączenia, które od początku XII stulecia już jest niewątpliwe i dwuznaczne na Rusi i odtąd trwa aż do połowy XV wieku, czyli aż powszechnego soboru Florenckiego (r. 1439).

Nawet zajęcie Rusi Czerwonej przez Polskę <sup>2</sup>), a reszty ruskich ziem przez Litwę w pierwszej połowie XIV wieku, na razie nic w stosunku Cerkwi ruskiej do Carogrodu nie zmienia.

Wielcy książęta litewscy, hołdując bałwochwalstwu aż do Władysława Jagiełły, są obojętni na to, czy Rusini sprzyjają Unii, czy dyzunii. Pod względem politycznym czuli może niedogodności wynikłe z przeniesienia w r. 1328 przez metropolitów kijowskich rezydencyi swej w granice księstwa moskiewskiego; zatem pragnęli może powrotu metropolitów z Moskwy do Kijowa, albo też ustanowieuia osobnej metropolii w granicach swoich księstw, ale nadto nic więcej. Wyraz temu ostatniemu pragnieniu dał wielki książę Olgierd, wzywając r. 1371 patryarchę carogrodzkiego Filoteja, aby ustanowił osobnego metropolitę dla Małej Rusi, Smoleńska, Tweru, Niższego Nowogrodu, gdy ówczesny metropolita Aleksy nietylko wrócić się wzbraniał na Ruś,

¹) Porównaj naszą Historyę Unii Kościoła ruskiego z rzymskim, ogłoszoną r. 1875 w Poznaniu u M. Leitgebra.

<sup>3)</sup> Kazimierz I. Gorzycki, Połączenie Rusi Czerwonej z Polską przez Kazimierza W. Lwów 1889 r., str. 50 i następne.

ale nadto Rosyę do wojny z Litwą podburzał 1). Żądanie wielkiego księcia nie odniosło jednak skutku.

Podobnież nie wpłynęło na zmianę stosunku Cerkwi ruskiej do Stolicy apostolskiej przyłączenie Rusi Czerwonej do Polski przez Kazimierza W. r. 1340. Kazimierz W. postarał się wprawdzie o ustanowienie hierarchii dla Kościoła łacińskiego w nowo nabytych dzierżawach około r. 1375, mimo oporu biskupów lubelskich, którzy sobie rościli wyłączne prawo do juryzdykcyi nad katolikami Rusi Czerwonej; ale ruskiej hierarchii nie tknał, ani też kroków żadnych nie podjął celem zjednoczenia Rusinów z Rzymem<sup>2</sup>). Przeciwnie jak Olgierd tak i on odniósł się w r. 1370 do patryarchy carogrodzkiego z żądaniem ustanowienia metropolii da Rusi Czerwonej w Haliczu, gdzie z dawien dawna metropolici ruscy mieli swą rezydencyę, grożąc w razie odmowy, że każe Rusinów przechrzcić na obrządek łaciński 3). Jakoż w rzeczy samej już w roku następnym w miesiącu maju spełnia patryarcha carogrodzki żądanie króla i poddaje ustanowionemu przez siebie metropolicie halickiemu biskupstwa: Chełmskie, Turowskie, Przemyślskie i Włodzimierskie 4). To też papież Grzegorz XII ustanawiając w r. 1375 hierarchię łacińską na Rusi Czerwonej na ządanie królów polskich, mówi o Rusinach tych stron jako o odszczepieńcach i heretykach 5).

Położenie rzeczy na korzyść Unii Cerkwii ruskiej z Rzymen zaczyna się dopiero zwolna zmieniać od chwili wstąpienia na tron polski wielkiego księcia litewskiego Władysława Jagiełły. Władysław Jagiełło, czy to wiedziony względami politycznymi, aby uchronić podwładne sobie ziemie ruskie od wpływów rosyjskich, na które narażone były przez dążność odszczepieńczą metropolitów kijowskich ku Moskwie i częstsze ich tam-

¹) Acta patriarchtatus Constantinop. edid. Miklosich et Müller tom I. p. 580-81 i Pamiatniki drewnie ruskawo kanoniczesk. prawa. Petersburg 1880 część I, str. 136-140 w Priłożenijach.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Monum hist. Poloniae Theinera tom I, str. 531, 32, 51, 712, 13, i 14, i Vitae Epprm. Premisl. Viennae 1844 p. XIX—XX.

<sup>3)</sup> Acta patriarchatus C. tom I. pag. 577—578 i Pamiatniki drewnie ruskawo kanoniczesk. prawa czas't I Priłożenija nr. 22.

<sup>4)</sup> Acta patr. C. tom I. p. 578-580 i Pamiatniki drewnie i t. d. l. c. nr. 23.

 $<sup>^5)</sup>$  Porównaj wspomniane dyplom w Theinerze, Monumenta i t. d. w tomie I, str. 713, 71 $^{\it s}$ 

że przebywanie aniżeli na Rusi, czy też za wpływem duchowieństwa rzymsko - katolickiego, zaczął na seryo myśleć chwili połączenia Litwy z Koroną o religijnej Unii Rusi. Wynika to niedwuznacznie z przywileju danego biskupowi wileńskiemu r. 1387 z okazyi fundacyi biskupstwa wileńskiego, gdzie czytamy: "Pragnąc w ziemiach naszych litewskich i ruskich wiarę katolicką pomnożyć, postanowiliśmy i pod przysiegą przyrzekliśmy wszystkich Litwinów obojga płci.... w dzierżawach naszych litewskich i ruskich do wiary katolickiej i posłuszeństwa Stolicy apostolskiej przywieść, w jakiejkolwiekby żyli sekcie.... Nadto zabraniamy, ażeby żaden litwin nie wchodził w związki melżeńskie z rusinem, dopókiby tenże nie ślubował posłuszeństwa rzymskiemu Kościołowi"). Zawiązał nawet korespondencyę z patryarchą konstantynopolitańskim, celem spowodowania go do pojednania się z Rzymem, jak to wynika z odpowiedzi patryarchy w styczniu 1397 r. przesłanej królowi i metropolicie kijowskiemu Cypryanowi, przez arcybiskupa betleemskiego, "że (patryarcha Unii z Rzymem pragnie i chętnie do niej rękę przyłoży, tylko nie teraz, gdy zewsząd niewierni cesarstwu carogrodkiemu grożą i zbliżający się czas wojenny nie zezwala na zwołanie soboru powszechnego, bez którego takie dzielo dokonanem być nie może. Gdy z pomocą króla polskiego niewierni pohańbieni będą i pokój cesarstwu wróci, wtenczas będzie pora swobodna to dzieło wielkie spełnić" 2).

Lecz Jagiełło miał wówczas inne, bliżej go obchodzące zadanie do spełnienia, jak śpieszyć na pomoc cesarstwu carogrodzkiemu, chociażby przez to był mógł okupić pożądaną sobie Unię Cerkwi ruskiej z Rzymem; jemu siedziało na karku Krzyżactwo, które przedewszystkiem zgnieść było potrzeba, by własne ratować państwo. Wobec warunku postawionego przez patryarchę musiały przeto nadzieje i plany jego, odnoszące się do zjedno-

¹) Kraszewski, Wilno od początków jego do roku 1750, tom II, str. 513 i 514; porównaj także "Miscellanea Rerum ad Statum eccles." in M. D. Lith. pertin. auth. Alb. Wijuk Kojalowicz, Vilnae a. D. 1650 str. 38, gdzie autor Jagelle takie daje świadectwo: "Jagellone, Vladislao dicto, annitento in omnes M. Ducatus Lituaniae provincias religio Christi propagata est.... cum et per Rusiam Polonis aut Lituanis subiectam a Graeco schismate ad suscipiendam cum Romana Ecclesia unionem accedere cogerentur," etc.

<sup>2)</sup> Acta patr. C. tom II p. 280-285.

czenia Carogrodu i Rusi z Rzymem najmniej na czas jakiś upaść. Nie była to zresztą i z innego względu pora stosowna do petraktacyi z Rzymem z powodu przypadającego właśnie wówczas rozdwojenia Kościoła zachodniego. Rozdwojenie to, jak wiadomo, skończyło się dopiero z chwilą wyboru na Stolicę apostolską papieża Marcina V na soborze Konstancieńskim, przetrwawszy lat 40.

Gdy układy z patryarchą się rozbiły, usiłował Jagiełło Rusinów na drodze prawodawstwa krajowego zwabić do katolicyzmu. Na zjeździe horodelskim r. 1413, na którym urzędowo i uroczyście akt wieczystej Unii Litwy z Koroną spisano, przyznaje Jagiełło przywileje szlachectwa polskiego tylko Litwinom rzymsko-katolickiego wyznania, z wyrażnem wykluczeniem dyzunitów 1). Liczył widocznie na to, że nie jedna rodzina ruska, aby nie utracić przystępu do godności krajowych, porzuci dyzunię i połączy się z Kościołem łacińskim.

Wreszcie, kiedy się zebrał sobór Konstancieński, mający na celu polożyć koniec rozdwojeniu papiestwa, wznowił Witold, wielki książę litewski, za świadectwem kronikarzy ruskich, niewatpliwie w porozumieniu z Jagiella, dawne starania w Konstancyi i w Rżymie o zjednoczenie Kościoła ruskiego z zachodnim. Użył w tym celu osobistości z wielu względów bardzo do tego się nadarzającej, Grzegorza Cemiwlaka, metropolitę kijowskiego, bułgarzyna, którego biskupi ruscy, gdy im się tyrania · Greków, a w szczególności ostatniego metropolity Focyusza sprzykrzyła, przeciw woli i bez zatwierdzenia patryarchy, złożywszy Focyusza z urzędu, wybrali swoim metropolita w r. 1417 na synodzie w Nowogródku. Cemiwlak nie mógł wiec już dla okoliczności towarzyszących jego wyniesieniu na stolicę metropolitalną sprzyjać łączności Rusi z Carogrodem. W r. 1418 widzimy go na soborze Konstancieńskim 2), jednakże układy jego z soborem i papieżem pozostały z powodów nam niewiadomych bez skutku 3).

<sup>1)</sup> Kroniki ruskie twierdzą, że także do Rzymu był wysłany; lecz mniej to prawdopodobnem i skądinąd o tem żadnego niema świadectwa współczesnego.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Latopisiec ruski, wyd. p. Daniłowicza, str. 240—241. W. Kojałowicz, Miscellanea str. 43. M. Kojałowicz, Litowskaja Cerkownaja Unija, Petersburg 1859. tom I, str. 248—249. Hefele, Conciliengesch. tom VII, str. 342, gdzie Grzegorz fałszywie Jerzym (Georg) nazwany i Kulczyński, Specim. Eccl. Ruth. wyd. paryskie 1859 roku str. 207—214.

<sup>3)</sup> Volumina Legum, tom I. str. 31 wyd. Petersb. r. 1859. "Praedictis

Przecież odtąd już widać niezmienną tendencyę polskiego rządu do zaprowadzenia Unii na Rusi, — prawda, że nie zswsze równą w tym kierunku energię i nie zawsze równe zrozumieuie ważności sprawy. Z tą tendencyą rządu polskiego schodzą się szczęśliwie starania o Unię cesarzy carogrodzkich, w szczególności Manuela Paleologa i syna jego Jana VII i patryarchów carogrodzkich. Między wspomnianymi cesarzam i a papieżami Marcinem V i Eugeniuszem IV toczą się przez lat kilka w tej sprawie korespondencye, które, jak wiadomo, zakończyły się wzięciem udziału w soborze Ferraro - Florenckim r. 1439 cesarza, patryarchy carogrodzkiego, namiestników, reszty patryarchów wschodnich i wielkiej liczby wyższego i niższego duchowieństwa wschodniego.

libertatibus, privilegiis et gratiis tantummodo debent uti.... cultores christianae religionis, Romanae ecclesiae subjecti, et non schismatici vel alii infideles".

## ROZDZIAŁ II.

Stosunek Cerkwi ruskiej do Stolicy apostolskiej od soboru Florenckiego aż do drugiej połowy XVI wieku.

rzviazny chwilowo stosunek Carogrodu do Rzymu miał dla Rusi te korzyść, że gdy w roku 1435 przez spalenie na stosie metropolity zdrajcy Herazyma 1) na rozkaz w. księcia litewskiego Świdrygajły zawakowała stolica metrop, kijowska, ówczesny patryarcha carogrodzki wbrew woli w. księcia moskiewskiego, Wasila Wasilewicza, mianował metropolita Izydora, przełożonego klasztoru św. Dymitra w Konstantynopolu (r. 1437) znanego z pojednawczego i dla Unii przychylnego usposobienia, a byłego posła na sobór Bazylejski w sprawie Unii w r. 1434 Izydor pośpieszył zaraz po swej nominacyi w początkach roku 1437 do Moskwy, aby się przedstawić niechętnemu sobie cesarzowi, który pragnął mieć metropolitą dyzunitę Jonasza biskupa rezańskiego, i aby zarazem uzyskać od Wasila pozwolenie udania się na sobór Ferraro-Florencki, mający na celu zjednoczenie Kościoła wschodniego z zachodnim. Zależało bowiem słusznie patryarsze carogrodzkiemu na tem, aby tak znaczna część Kościoła wschodniego, jaką metropolia kijowska przedstawiała,

¹) Była chwila, ze Herazym zawarciu Unii przychylnym się okazywał i w. książę z tego powodu papieżowi Eugeniemu IV go polecał. Pełesz, Geschichte der Union tom I, str. 366.

Unia Brzeska.

na tym soborze była reprezentowana. Wielki kniaż Wasil był zrazu przeciwny udziałowi metropolity w soborze, dowiedziawszy się o celu jego. Lecz stanowczość Izydora odniosła w końcu zwycięstwo; Izydor nietylko sam na sobór wyjechał, ale wraz z nim biskup suzdalski, Avrami, i znaczny zastęp innych Rusinów i Rosyan, razem sto osób duchownych i świeckich. Dnia 8 września 1437 wyruszył ze swoją świtą i przez Twer, Nowogród, Psków, Dorpat, Rygę, Baltyk aż do Lubeki, a stąd lądem przez Niemcy podążył do Ferrary, gdzie stanął 15 sierpnia 1438 roku.

Pomijamy przebieg soboru i jego przeniesienie z Ferrary do Florencyi, również opis czynnego udziału Izydora w dysputach nad poszczególnemi spornemi kwestyami między jednym a drugim Kościołem, by nie przekroczyć granic ogólnego rzutu oka na stosunek Cerkwi ruskiej do Stolicy apostolskiej przed Unią Brzeską. Ograniczymy się na wzmiance, że metropolita Izydor należał do tych członków soboru, którzy akt Unii tamże zawartej szczerze i z przekonania podpisali. Podpis jego na akcie Unii florenckiej brzmi: "Izydor, metropolita kijowski i całej Rusi, zastępca Stolicy apostolskiej, najśw. patryarchy antyocheńskiego, Doroteusza, chętnie podpisałem". Biskup Awrami stał zresztą towarzyszy ruskich od początku do końca po stronie opozycyi.

Po ogłoszeniu aktu Unii w katedrze florenckiej dnia 6 lipca 1439 r. pozostał Izydor we Florencyi jeszcze kilka tygodni.

Papież nagradzając jego żarliwość w doprowadzeniu Unii do skutku, mianował go 17 sierpnia nadzwyczajnym legatem Stolicy apost. na Polskę, Litwę i Ruś z władzą najobszerniejszą 1).

Dnia 6 września 1439 r. opuścił Izydor Florencyę, dążąc przez Kroacyę i Węgry do Polski. Gdy jeszcze bawił w Wenecyi, doszła go dnia 7 grudnia nominacya na kardynała rzymskiego. Ze stolicy Węgier, z Budy, wystał list pasterski do swych owieczek, zwiastując im w radosnych i czułych słowach dzieło na soborze Florenckim dokonane:

"Izydor, z Bożej łaski, metropolita Kijowa i całej Rusi i

<sup>1)</sup> Theiner, Monum. Poloniae hist. tom II, nr. 56 i 57. — Acte du Saint et oecumenique Concile de Florence pour la reunion des Eglises. Adolphe D'Avril, Paris 1861.

legat apost., pokój i błogosłaństwo wszystkim wiernym! Weselcie i radujcie się w Panu, bo Kościoły wschodni i zachodni, od tak dawna w rozbracie i nieprzyjaźni ze sobą żyjące, do dawnej wróciły jedności, miłości i pokoju! Przyjmijcie tedy wszystkie ludy chrześcijańskie, Łacinnicy i Grecy, i wy wszyscy, którzy konstantynopolitańskiemu Kościolowi jesteście podlegli, Rusini, Serbowie i Wołosi i wszyscy wierni tę świętą jedność z radością ducha i weselem! Przedewszystkiem zaś proszę was przez Jezusa Chrystusa, którego łaskę wzięlismy, aby między wami nie było zadnego rozdwojenia z Łacinnikami, bo wszyscy jesteście sługami Pana Naszego Jezusa Chrystusa, ochrzceni w Jego Imię. Również i wy ludy obrządku łacińskiego miłujcie chrześcijan obrządku greckiego tą że milością, gdyż i oni tym samym co wy chrztem są obmyci... Gdy zaś Grecy w łacińskich krajach przebywać będą, niech w łacińskich nabożeństwach udział biorą i Najśw. Sakramentowi tę samą cześć okazują, co w swoich kościołach; niech się także u łacińskich kapłanów spowiadają i komunikują. Podobnież Łacinnicy w greckich kościolach i t. d., bo tak postanowione jest na soborze we Florencyi w roku Zbawienia 1439 dnia 6 lipca<sup>u</sup> 1).

Gdy przybył do Sącza (w Wielki Piątek r. 1440), przyjmowany był przez ludność polską wielkiemi owacyami. Na stwierdzenie jedności z Kościołem rzymskim odrawił uroczyste nabożeństwo w swym obrządku naprzód w łacińskim kościele sądeckim, potem w kościele katedralnym krakowskim na Wawelu. Następnie wybrał się na objazd niektórych części swej metropolii, by osobiście na miejscu akt Unii ogłosić. I tak, widzimy go naprzód we Lwowie, w Chełmie w towarzystwie króla, wreszcie w Kijowie, w Smoleńsku. Wszędzie w tych miejscach przyjaźnie i z wielką okazałością przez ludność był witany. W Chełmie bawiąc wydał list do chelmskiego wojewody i kasztelanów dnia 27 lipca 1440 r. w obronie księdza jednego ruskiego. W tym liście konstatuje jedność Rusinów z Łacinnikami: "A nam, którzy jesteśmy katolicy chrześcijanie, Lachowie i Ruś, godzi się napelniać boże cerkwie a y ich kaplany nie krzywdzić. Jesteśmy teraz (dal Bóg) jedną bracią Łacinnicy y Ruś, Dan w Chelmie Roku P. 1440<sup>a</sup>).

<sup>1)</sup> Theiner., L. c. str. 77.

<sup>2)</sup> Jedność święta Cerkwi wschodniej i zachodniej, wystawiona przez Bra-

We Włodzimierzu wołyńskim ustanowił biskupa Daniela, gdy tenże poddał się dekretowi florenckiemu.

Z Kijowa podążył do Moskwy, aby i tam akt Unii florenckiej ogłosić. Stanął w Moskwie 1441 r. około Wielkanocy. Znając niechęć wielkiego kniazia Wasila II do Unii z pierwszego pobytu swego w jego stolicy, wiedział, że trudne czeka go tu zadanie; a utrudnili mu je jeszcze więcej dodani mu przez Wasila na sobór towarzysze, uprzedziwszy go w powrocie do Moskwy. Nie wiele mu pomogło, że papież Eugeni opatrzył go przy wyjeździe z Florencyi w list do Wasila, polecający jego i dzieło Unii.

Na przybycie jego zwołał wielki kniaż wszystkich władyków księstwa suzdalskiego do Moskwy. Ale już przy uroczystym wjeździe do stolicy nie podobało się cesarzowi, że Izydor
kazał nieść przed sobą krzyż łaciński legata apost. Oburzenie
jego wzrosło, gdy w liturgii, którą Izydor uroczyście w niedzielę kwietnią wobec dworu książęcego, władyków i licznego ludu
w katedrze odprawił, wspomniał imię papieża, którego prawosławie nie wymienia. Gdy zaś po liturgii dyakon metropolity z ambony odczytywać zaczął akt Unii, powstał kniaż z miejsca i
w głos metropolitę łajał tałszywym pasterzem, zabójcą dusz, heretykiem,—czem oczywiście milczących dotąd władyków ośmielił do rzucenia jednym chórem gromu potępienia na Unię florencką 1).

Po skończonem nabożeństwie zamknął Izydora z towarzyszem jego Grzegorzem w monasterze czudowskim, skąd tenże dopiero 15 września 1441 r. ucieczką się ratował. Uszedlszy z więzienia schronił się Izydor naprzód do Tweru, gdzie u księcia Borysa, jak niemniej w Nowogródku na Litwie i u w. księcia Kazimierza Jagiellończyka, który sprzyjał antypapieżowi Fe-

ctwo Wileńskie Przen. Trójcy roku 1632, str. 18; Colloquium Lubelskie Cypr. Zochowskiego, Lwów 1680 str. 24 i Annales Ecclesiae Ruth str. 75 i 76 w uwadze.

¹) Odtad datuje się pierwsze odłączenie cerkwi księstwa moskiewskiego od metropolii kijowskiej. W. kniaź Wasil kazał, uwięziwszy Izydora, władykom swego księstwa obrać osobnego metropolitę w osobie Jonasza, biskupa riazańskiego z tytułem metropolity moskiewskiego i nie żądał nawet dla niego zatwierdzenia patryarchy carogrodzkiego, wiedząc, że tenże stoi po stronie soboru florenckiego.

liksowi V, przeciwnikowi Eugeniego IV, nie doznał przyjaznego przyjęcia. To zimne i pełne nieufności litewskiego książęcego dworu przyjęcie, odmiennego od tego, jakiego doznał w Polsce jadąc do Moskwy, zniechęciło niewatpliwie do dłuższego na Litwie i Rusi pobytu i zdecydowało do powrotu na dwór papieski. W r. 1443 już go widzimy w Rzymie.

Śpieszny wyjazd jego z Rusi w tak ważnej chwili po świeżo ogłoszonym dekrecie Unii florenckiej zaszkodził bardzo Unii, pozbawiając ją dzielnego i światlego obrońcę, lecz bytu jej prawnego na Litwie i Rusi nie podciął. Nietylko akt Unii do ruskich ksiąg cerkiewnych zapisany został 1), na co później, gdy Unia Brzeska zawartą została, biskupi uniccy wielokrotnie się powoływali 2), ale król Władysław Warneńczyk 1443 r. zrównał aktem datowanym z Budy duchowieństwo ruskie, o ile Unii florenckiej się poddało, we wszystkich przywilejach z duchowieństwem łacińskiem 3). Prawda, że przywilej Warneńczyka został martwą literą; duchowieństwo ruskie w rzeczywistości z niego nie korzystało. Dopiero po zawarciu Unii Brzeskiej odszukał go metropolita Hipacy Pociej i na niego się powoływał przeciwko dyzunitom. Przez czas jakiś zdawała się nawet Unia być zagrożona po ucieczce Izydora, albowiem w. kniaż moskiewski Wasil korzystając z osierocenia metropolii przez ucieczkę Izydora wyjednał w r. 1451 u Kazimierza Jagiellończyka uznanie świeżo przez siebie mianowanego arcybiskupa Jony, dyzunity, metropolita kijowskim na obwód Rusi polskiej. Na szczęście rządy Jony na Litwie i Rusi nie długo trwały...

Stolica apost. na wieść o nominacyi Jony ocknęła się wreszcie ze swej niepojętej obojętności na los Cerkwi ruskiej po wyjeździe Izydora i w r. 1458 zamianowała następcą jego na metropolii kijowskiej opata Grzegorza, ucznia i towarzysza Izydora w podróży jego do Moskwy po soborze Florenckim. Rezydujący podonczas w Rzymie, a zjednoczony ze Stolicą apostol-

<sup>1)</sup> Exaethesis pag. 91, Lwów r. 1629.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Obrona św. synodu Florenckiego przez ks. Piotra Fiedorowicza. Wilnor. 1603 str. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) O Izydorze, jego udziałe w soborze Florenckim, pobycie podwójnym w Moskwie i na Rusi bardzo ciekawy jest artykuł O. Pierling S. J. "Les Russes au Concile de Florence" w Revue des Questions historiques Paris 1892, Juillet str. 58—106.

ską patryarcha carogrodzki, Grzegorz Mama, konsekrował go, a papież Pius II opatrzył w bullę, w której przekazał jego jurysdykcyi 9 biskupstw ruskich: Czernichowskie, Smoleńskie, Przemyślskie, Turowskie, Łuckie, Włodzimierskie, Połockie, Chełmskie, Halickie i polecił go królowi Kazimierzowi. Jakoż Kazimierz, który prawdopodobnie tylko dlatego siedem lat pierwej zgodził się na Jonę, aby nie zostawiać na dłuższy czas Kościoła ruskiego bez zwierzchnika, gdy Grzegorz na dworze jego sie zjawil i jako prawowity pasterz wylegitymował, nietylko bez trudności uznał go metropolitą kijowskim, ale także w. kniazia Wasila wezwał, aby poszedł za jego przykładem. Nie trudno się domyślić, że głos jego w Moskwie był bez skutku; owszem Wasil zwołał natychmiast władyków księstwa swego do Moskwy, ażeby uroczyście Grzegorza się wyrzekli i jako odszczepieńca i heretyka potepili. Uchwałe ich zakomunikował Jona władykom litewskim, licząc na ich względem siebie powolność. Przekonał się jednak niebawem, że biskupi litewscy posłuszniejsi byli głosowi swego monarchy i Stolicy apost., aniżeli wezwaniu biskupów moskiewskich: albowiem wszyscy poddali się Grzegorzowi. Jeden tylko t. j. biskup czernichowski na imie Eutymji zdradził się po kilku latach, jako przeciwnik Unii, ale widząc, że jako dyzunita nie mógłby na stolicy swej się utrzymać, zrezygnował z biskupstwa i poszedł do Moskwy pod opiekę cesarza r. 1464 1).

Ogół pisarzy katolickich zwykle przyjmuje, że odtąd bez przerwy przez lat 80 pozostaje metropolia kijowska w jedności ze Stolicą apostolską. Nam trudno po rozpatrzeniu odnośnych dokumentów zdanie to bez zastrzeżenia przyjąć z następujących powodów:

Nasamprzód nie ulega wątpliwości, że dość znaczna część mieszkańców metropolii kijowskiej mimo ogłoszenia i urzędowego na Rusi przyjęcia Unii florenckiej do dyzunii w drugiej połowie XV wieku się przyznawała. Świadczy o tem między innemi list kióla Kazimierza Jagiellończyka do św. Jana Kapistrana, aby dla nawracania odszczepieńczych Rusinów do państwa

¹) Obszernie o tym ustępie dziejów Cerkwi ruskiej pisze metropolita moskiewski Makary l. c. tom VI. str. 1—40. Porównaj nadto stronę 36 i następne tegoż tomu i tom IX tejże historyi str. 17—25.

jego przybył. List ten podaje pod r. 1451 Rajnald w kontynuacyji roczników Baroniusza.

Powtóre pisze papież Paweł II w r. 1468 1) do opata mogilskiego, że wedle doniesienia króla Kazimierza na Litwie i na Rusi "wielu znajduje się dyzunitów i liczba ich wciąż wzrasta".

Wreszcie papież Aleksander VI odzywa się o Józefie Soltanie, metropolicie kijowskim i w ogóle o Rusinach owego czasu jako o odłączonych od jedności ze Stolica apostolską 2).

Z drugiej strony trudno zaprzeczyć, że od czasu metropolity Grzegorza II, aż do końca XV wieku istnieje pewna łączność niektórych biskupów i metropolitów ruskich z Rzymem. I tak metropolita Mizael, który od r. 1476 do r. 1477 zajmował stolicę metropolitalną kijowską, a poprzednio, jako biskup smoleński uznawał nad sobą unickiego metropolitę Grzegorza II, wyprawił do papieża Syktusa IV poselstwo w roku 1476 z oświadczeniem wierności względem Stolicy apost. i z prośbą o dopuszczenie Rusinów do udziału w odpuście jubileuszowym, obchodzonym roku poprzedniego w Rzymie, jako też o przyslanie na Rus poslów, którzyby niektóre sporne kwestye między obrządkiem łacińskim, a greckim zalatwili. Na liście metropolity do papieża byli podpisani prócz Mizaela archimandryci kijowo-pieczarski Jan i wilenski Makary, książęta ruscy Michał i Teodor, krewni króla Kazimierza Jagiellończyka, Jan Chodkiewicz, hetman i marszałek W. Księstwa litewskiego, Dymitr książe wiazemski i wiele innych dostojnych świeckich i duchownych osób 3).

<sup>&#</sup>x27;) Monumenta hist. Poloniae et. Lithuaniae, Theinera t. II, nr. 196. Porównaj także Kojałowicza Miscellanea rerum ad Statum Eccl. in M. D. L. pert Vilnae 1650 str. 46 i Makarija, Istorija Russkoj Cerkwi tom IX, str. 25—40.

<sup>2)</sup> Theiner, Monumenta Poloniae et Lithuaniae, t. II. od str. 280.

<sup>3)</sup> List ten po raz pierwszy był drukowany r. 1605 przez metrop. Hipacego Pocieja; w nowszych czasach wydał go kanonik Pietruszewicz r. 1870 we Lwowie na podstawie trzech manuskryptów: Stauropigialnego, Lwowskiego, Watykańskiego i Propagandy rzymskiej. — Jakkolwiek dziwnem jest, że przed Pociejem nikt tak ważnego dokumentu drukiem nie ogłosił, to przecież to samo przeciw autentyczności jego, jak chcą dyzunici, świadczyć nie może. Napróżno też sili się w nowszych czasach schizm. metrop. moskiewski Makary, autor 12 t. historyi Cerkwi ruskiej, napisanej nie bez erudycyi, dawszy obszerna ana-

Następnie wiemy o metropolicie Józefie Soltanie (1498—1517), że szukał swego zatwierdzenia w godności metropolitalnej u Stolicy apostolskiej 1) i że otrzymawszy takowe okazał się później gorliwym krzewicielem Unii na Litwie.

O kościelnem usposobieniu innych metropolitów drugiej polowy XV wieku nie mamy żadnej pewności. Jakim był np. stosunek do Stolicy apost. metropolity Symeona (1477 — 1488 r,) lub Jonasza Hlezny (1488-94), ze źródeł współczesnych doczytać się nie można. O Makarym (1495 – 97) następcy Jonasza. Hlezny zaledwie tyle wiemy, że kiedy jeszcze był archimandrytą, podpisał się na liście metropolity Mizaela do papieża Sykstusa IV. Uderzającą nadto jest rzeczą, że wszyscy bez wyjątku owego czasu metropolici ruscy brali prowizyę kanoniczną. z Konstantynopola. Prawda, że sobór Florencki nie zniósł hierarchicznej zależności Kościola ruskiego od patryarchatu carogrodzkiego dlatego, że tenze na wspomnianym soborze sam do Unii z Rzymem uroczyście przystąpił; zatem pozornie zdawał się Kościół ruski być uprawnionym, a nawet zobowiązanym do przestrzegania nadal związków hierarchicznych z Carogrodem. Atoli gdy po upadku cesarstwa wschodniego nowi władzcy Wschodu unickich patryarchów w kraju nie cierpieli i ci zmuszeni byli siedzibę swoją przenieść do Rzymu, podczas gdy ich stolicę zajęli odszczepieńcy przez sułtanów narzuceni, związek metropolii kijowskiej z Carogradem, o ile też chciała pozostać unicką, tem samem powinien był ustać.

Nie dziwiłoby nas, gdyby odnoszenie się po kanoniczną inwestyturę do Carogrodu u tego i owego tylko metropolity po Grzegorzu II było się zdarzyło. Możnaby to wytłumaczyć niewiadomością tego, co się w Carogrodzie działo i jakiego ducha patryarchowie na stolicy patryarchalnej zasiadywali. Ale trudno-Ruś tą niewiadomością uniewinnić, gdy się to powtarza przez długi lat szereg. Trzeba zatem przyjąć, że z wyjątkiem wspomnianych trzech metropolitów: Grzegorza II, Mizaela i Józefa

lize tego listu, wykazać z języka jego, że to falsyfikat wieku XVI. Język listu zdaje mu się bowiem być raczej językiem XVI, aniżeli XV wieku. Wobec zewnętrznych argumentów za utentycznością listu przemawiających argument to za słaby. Jstorija Cerkwi ruskoj tom IX str. 43-53.

<sup>1)</sup> Theiner, Monumenta Polon. tom II, l. c. Leon Krewza, "Obrona jedności cerkiewnej "str. 68.

Soltana reszta raczej ku dyzunii, aniżeli ku Unii się skłaniała. Ci albowiem, którzy mieli poczucie łączności z rzymskim Kościołem, nie poprzestawali na zatwierdzeniu Carogrodu, jak Mizael i Józef Soltan, lecz odnosili się następnie do Rzymu. W adresie metropolity Mizaela zadziwia zresztą okoliczność, że obok jego nazwiska nie znajdujemy nawiska ani jednego biskupa ruskiego, mimo, że kilku archimandrytów i znakomitszych osób świeckich imiona swoje na nim położyło.

Gdyby ówczesny episkopat ruski był się poczuwał do łączności ze Stolicą apostolską, byłby niewatpliwie nie pominął nadarzonej sposobności do okazania jej uległości swojej. Nawet Józef Sołtan, ów gorliwy w końcu życia krzewiciel Unii, waha się z początku, mimo, że imię jego znajdujemy na adresie Mizaela, czy ma uznać dekreta soboru Florenckiego i pyta się o radę nie papieża, ale patryarchę carogrodzkiego Nifona. I dopiero gdy tenże przychylnie dla soboru Florenckiego mu odpisuje, dekreta tego soboru mu zaleca i z Łacinnikami jedność i zgodę zachowywać każe 1); zgłasza się Sołtan do Stolicy apost. za pośrednictwem łacińskiego biskupa wileńskiego, Alberta, prawdo-

¹) List patryarchy Nifona do Józefa Soltana znajduje się w "Obronie jedności cerkiewnej" L. Krewzy, str. 91—92; in Colloquio Lublin, str. 26; Przeglad poznański r. 1862, tom 34, str. 161—64. — Między innemi pisze patryarcha: "Prosisz tedy od naszej mierności ręki pomocnej i zaletnego listu do możnego waszego króla. Nadto pragniesz wiedzieć o tym synodzie, jako się toczył, abyście mogli dać sprawę tym, którzy wam dokuczają y was mocno cisną.

Niechże tedy wam będzie wiadomo, że tamten synod był y zwołany y wspaniale radością pospolitą zatwierdzony y to w obecności wielce oświeconego króla naszego, Jana Paleologa y najśw. patryarchy Carogrodzkiego, blogosławionej pamięci Josepha, który nie dawno był przed nami, y przy obecności wikaryuszów (namiestników) Braciey naszey patryarchów y innych arcybiskupów y ktiążąt, którzy na sobie osobę kościoła wschodniego nosili. Nadto przy obecności rzymskiego biskupa ze swoimi.

Jednakże, iż niektórzy z rodzaju naszego, którzy doma pozostali byli, niechcieli Uniey przyjąć, podobno dla nienawiści przeciwko Łacinnikom, zamieszanie u nas płuży y nierząd, y nam powierzone owce, nami, którzy mamy nad niemi zwierzchność, rządzić myślą, którym odporu dać nie możemy.

A kto wie, jeśli nas tak przykro nie skarał i dziś jeszcze nie karze Pan-Bóg, że oto gdy świętej jedności nie przypuszczamy, utraciliśmy wszelkie positki, y dotąd Łacinnicy, nietylko nam żadnej pomocy nie posyłają, ale też wielcenie sprzyjają. Przeto też ani trzeba dziwować się, jeśli y wam trudność czynia.

podobnie za wpływem jego. Stąd papież Aleksander VI nie łatwo daje wiarę oświadczeniom uległości Sołtana; przed przyjęciem go na łono Kościoła każe z nim odbyć formalny egzamin wiary.

Ogólny więc rezultat naszego poglądu na stosunek metropolii ruskiej do Stolicy apostolskiej od soboru Florenckiego, aż do końca XV wieku wypada nie zbyt dla Unii pomyślnie. Metropolita Izydor ogłasza Unię florencką, jak widzieliśmy, bez oporu episkopatu ruskiego i ogółu wiernych, doznając poparcia ze strory rządu polskiego, a w szczególności ze strony króla Władysława Warneńczyka.

Niestety, kiedy po spełnionej formalności potrzeba było wytrwałej i gorliwej pracy, ażeby dzieło zaczęte ustalić, Izydor z Rusi ustępuje i przez kilka lat nie dba nawet tyle o swoją owczarnię, aby ją innemu stosownemu pasterzowi powierzyć, któryby dziełu zaczętemu zmarnieć nie pozwolił. Stąd poszło, że metropolia kijowska podaje się na czas jakiś z przyzwoleniem króla juryzdykcyi metropolity dyzunity, Jony, rezydującego w Moskwie.

Wreszcie otrzymuje metropolia kijowska w roku 1458 metropolitę Grzegorza II, unitę. Ale kilkonastoletnie rządy tego gorliwego pasterza nie zdołają wyplenić chwastów dyzunii, które się przez kilka wieków na Rusi nagromadziły. Nie dopuszcza też tego czujna sąsiadka dyzunicka Rosya, dbająca o to, aby wśród Rusinów nigdy nie zabrakło zwolenników prawosławia.

Następnie po Grzegorzu II metropolici z wyjątkiem jednego Józefa II Sołtana nie nie czynią dla wzmocnienia Unii; niektórych z nich usposobienie katolickie mocno jest podejrzane, a choć się otwarcie dyzunitami nie deklarują, to prawdopodobnie tylko przez wzgląd na króla katolika (Kazimierza Jagiel-

Jednakże twoja miłość nie mała masz zasłone i wymówkę, jeśli rzeczesz że bez zdania Carogrodzkiego t. j. swego patryarchy nie czynić nie możesz. My depak zaiste, byśmy najbardziej chcieli, jednakże nie zgoła nie możemy czynić z tych rzeczy, na których nam wiele zależy.

Niechże się tedy na nas nieskarża, ale raczey niechay nad nieszcześciem naszem, poruszeni politowaniem, Pana Boga nam blagają, abyśmy z niewoli wyzwoleni znowu się zjednoczyli za łaską Bożą.

A twoja pobożność żadną miarą zbyt się opieray, ale przyjacielsko obcuy,

lończyka), który choć wiódł wojnę z biskupami łacińskimi i ze Stolicą apostolską, jednak nie przestał być katolickim monarchą i miał dosyć zmysłu politycznego, by zrozumieć ważność jedności wiary w narodzie, a tem samem Unii Cerkwi ruskiej z Kościołem łacińskim. Unię więc popierał i metropolitów kijowskich do łączności z Rzymem nakłaniał — i dlatego ta łączność przynajmniej na zewnątrz do końca rządów jego a raczej metropolity Sołtana się utrzymuje.

Fatalnem dla Unii na Litwie było małżeństwo w. księcia litewskiego, a potem króla Aleksandra z Helena, córka cesarza Iwana Wasilewicza III. Aleksander spodziewał się, że wchodząc w związki powinowactwa z cesarzem, okupi sobie przez to pokój na wschodnich granicach Litwy, niepokojonej raz po raz przez napady rosyjskie. Tymczasem nietylko nie osiągnął tego. co zamierzał, lecz nadto dał cesarzowi sposobność do agitacyi i wichrzenia w samem sercu Litwy t. j. w stolicy swej w Wilnie. Cesarz wymówił sobie przy zaślubieniu córki, że nie będzie zmuszaną do wiary łacińskiej, że owszem w otoczeniu swem będzie mogła mieć kapłanów dyzunickich i służbę swego wyzna-· nia. Mniejsza o to, że cesarz wciąż się żalił na zięcia, jakoby sumieniu córki jego gwalt czynil i do wiary swej wbrew obietnicy przy ślubie danej ją przymuszał, mimo że go Aleksander uroczyście zapewniał i sama córka niejednokrotnie toż samo potwierdzała, że w zarzutach czynionych nie było prawdy; ważniejszem to, że z powodu Heleny roje popów uwijały się po Wilnie propagując pod jej protekcya prawosławie 1). Taż protekcya wynosiła ich na różne stanowiska w Cerkwi ruskiej, a każde przez nich zajęte stanowisko stawało się nowem ogniskiem dyzunii. Po śmierci męża udało się nawet Helenie u Zygmunta Starego wyjednać dla jednego ze swych kapelanów, Jonasza, dyzunitę, metropolię kijowską (1519-23). Odtąd już dyzunia żadnej pod

<sup>(</sup>albowiem i my naszym, którzy mieszkają na wyspach, kapłanom, pod oświeconym senatem Weneckim, z Łacinnikami modlitwy y zgromadzenia odprawować pozwoliliśmy) y ojczystą religią i wszelkie inne kościelne zwyczaje wschodniego kościoła pilno zachowuy. Albowiem nie pierwey przodkowie nasi we Florencyi z Lacinnikami się zjednoczyli, aż nasze wszystkie przywileje nienaruszone zostały y zachowały się i t. d."

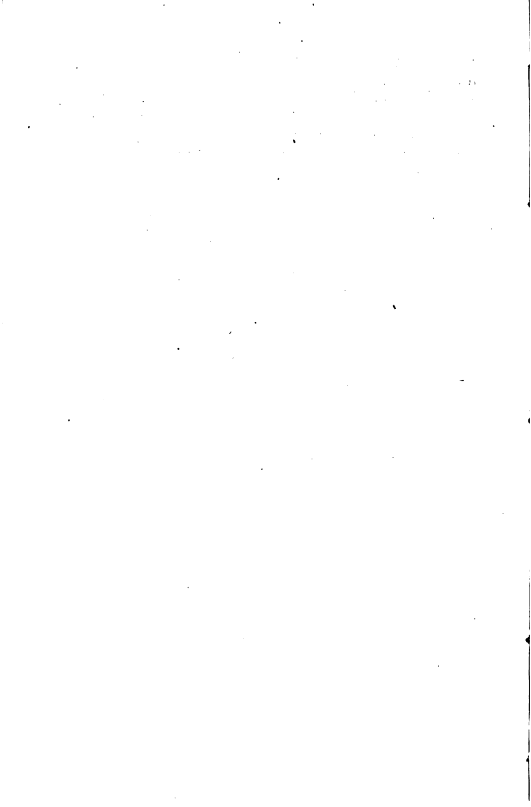
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Akty Zapadnoj Rossji Petersburg, 1846 tom I, nr. 135, i tom II, nr. 22 i 80.

berlem polskiem nie napotyka zapory i szerokiem rozlewa się na cala Rus korytem. Następcy Jonasza II, Józef III (1524 do 1534), Makary II (1538-55), także dawniejszy kapelan Heleny i z pochodzenia rosyanin, Sylwester Bielkiewicz (1556-68), Jonasz III Protasowicz (1568-77), Eliasz Kucza (1577-79) i Onesyfor Dziewońka Pietrowicz (1579-88), otwartymi są dyzunitami i swobodnie prawosławie, a z niem nieprzyjażń do Rzymu i katolicyzmu szerzą. Udawało im się to tem latwiej, że z jednej strony Zygmunt I i Zygmunt August obojętnem patrzyli okiem na Unie, a z drugiej Kościół łaciński w Koronie i na Litwie rozpadać sie zdawał pod wpływem nowinek wittenbergskich i genewskich.—Wobec tak smutnych stosunków w Kościele łacińskim cóż mogło Ruś do niego pociągać? To też podczas, kiedy jedni t. j. wielka część szlachty ruskiej, osobliwie w województwie nowogrodzkiem pod naciskiem apostacyi księcia Mikolaja Czarnego Radziwilla odpada do herezyi 1), ogół ludu i duchowieństwa ruskiego tem zacięciej stoi na stanowisku cerkwi przedflorenckiej czyli dyzunii przez cały czas rządów Zygmunta I i Zygmunta Augusta. Oto co pisze o rozwielmożnieniu się prawosławia w wieku XVI na Rusi bardzo bliski tych . czasów, niemal im współczesny, Leon Krewza, archimandryta wileński, w dziele "Obrona jedności cerkiewnej" str. 90. "Jedność niszczyć, a prawosławie następować zaczęło za przyjechaniem królowej Heleny moskiewki, która duchownych z sobą z Moskwy przywiódłszy, pomogła im do tego, że przełożonymi tu u nas w duchowieństwie pozostawali. Jona wprzód archimandrytą monasteru mińskiego, od niej nowo fundowanego, po tym metropolitą został. Z tejże liczby snać i Józef II, który był wprzód władyką połockim, a potem metropolitą. Makary u niej był władyką nadwornym, i ten po nich nastąpił na metropolie. Ci dyzunie odnowili."

Oczywiście nie byliby zdołali tak latwo jej odnowić, gdyby Unia po synodzie Florenckim była głębsze w kraju zapuściła korzenie, gdyby rząd polski za Zygmunta Starego i Zygmunta Augusta nie był dla niej obojętnym i gdyby równocześnie

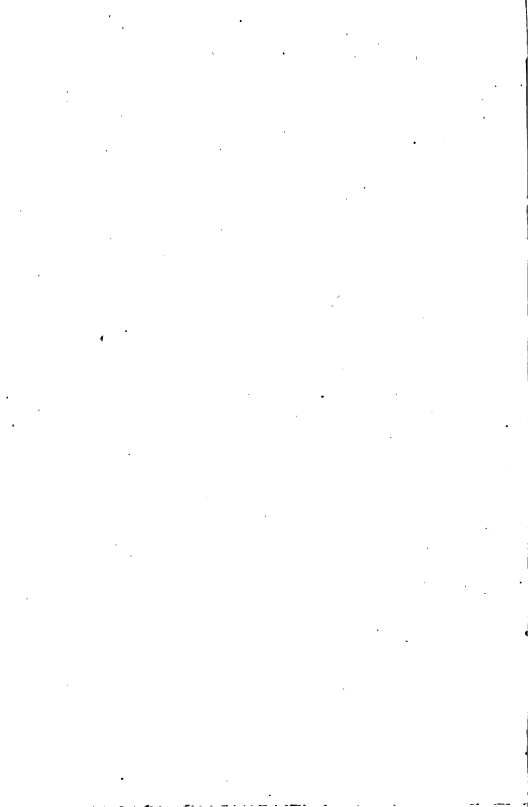
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Antirresis abo Apologia przeciw Krzysztofowi Philatetowi Wilno u Daniela Lanczyckiego r. 1600, str. 179.

Kościół łaciński w Polsce nie był przez rozterki religijne i herezye rozdarty. To przecież z tego rzutu oka na stosunek Cerkwi ruskiej do Stolicy apostolskiej jako pewnik wynika, że Cerkiew ruska od swego założenia przez wiek cały w jedności z Kościołem rzymskim zostawała i że po dłuższej przerwie znowu w połowie XV wieku do niej przystąpiła i ją przez czas jakiś, mniej więcej do końca XV wieku zachowywała.



# Księga druga.

wewnętrzny stan Cerkwi ruskiej przed Unią. Brzeską.



## ROZDZIAŁ I.

## Episkopat ruski.

hcąc należycie ocenić Unię Brzeską, trzeba przedewszystkiem rozpatrzyć się bliżej w stanie wewnętrznym Cerkwi ruskiej przed Unią. W następnych kilku rozdziałach podjęliśmy się skreślić obraz tego stanu. Przedstawi on nam się niestety w smutnych bardzo i ponurych barwach, jednakże nie dlatego, iżbyśmy wiedzeni duchem stronniczości lub uprzedzenia z rozmysłem takich barw byli dobierali, zacierając jaśniejsze; lecz dlatego, że we współczesnych dokumentach i świadectwach tak dyzunickich jak unickich pisarzy, którym po większej części własnemi ich słowy mówić każemy, barw jaśniejszych mimo sumiennego badania dostrzedz nie mogliśmy.

Zaczynamy od episkopatu ruskiego. Z przykrością wielką przychodzi nam właśnie tę część podjętego obrazu kreślić, bo trudno w którejkolwiek epoce dziejów Kościoła powszechnego czy ruskiego spotkać się z episkopatem tak nisko moralnie upadłym, jak go na Rusi w tej epoce spotykamy. Wiele przyczyn złożyło się na to, które w ciągu dalszego opowiadania poznamy. Na jednę jednak zaraz [na wstępie zwracamy uwagę, bo ona najlepiej ten upadek tłumaczy.

Podług ustaw starocerkiewnych powinien metropolita przezbiskupów swej duchownej prowincyi być wybieranym a przez patryarchę carogrodzkiego i przez króla zatwierdzanym, wybór zaś biskupów ma do metropolity należeć. Od końca XV wieku weszło w zwyczaj, że sam król mianował metropolitę i biskupów.

Unia Brzeska.

Metropolite miał zatwierdzać patryarcha, biskupów metropolita. Tymczasem ani metropolita nie zawsze dbał o zatwierdzenie patryarchy, ani biskupi o zatwierdzenię metropolity. Metropolicie pozostało zaledwie prawo sakry nowo mianowanych biskupów 1). Niektóre biskupstwa obsadzały nawet niezależnie od króla i metropolity rodziny książąt Glińskich na Polesiu i Ostrogskich na Wolyniu, pierwsi biskupstwo pińskie i turowskie, drudzy biskupstwo ostrogskie i luckie 2). Łatwo się domyślić, że w takich warunkach nie decydowały zwykle godności kandydatów na opróżnione biskupstwa zalety i zasługi kapłańskie, lecz inne przymioty nie mające związku z godnością i urzędem pasterskim. Na władyków ida nie, jak tego stary zwyczaj cerkiewny wymagał, zakonnicy świetobliwościa życia i nauka zaleceni, lecz po cześci ludzie świeccy, nieraz już wiekiem styrani, szukający na starość wygodnego życia i obfitego źródła dochodów: zwykle jaki pisarz królewski, skarbnik litewski, czasem poważny w województwie ziemianin, domowy przyjaciel możnych kniaziów na Rusi, jednem słowem ktoś z panów szlachty ruskiej, mający na dworze królewskim względy i poparcie, a chciwie pragnący polepszenia bytu materyalnego. Nieraz biskupstwo nie było jeszcze opróżnione, a już postarano się w kancelaryi królewskiej o tak zwaną ekspektatywę. Gdy względy i protekcye nie wystarczały, sięgano po upragnioną godność za pomocą brzęczącej monety. Bywało i to, że kupione dostojeństwo odprzedawano innym za wyższą cenę.

Głośne na całą Polskę i skandaliczne było ubieganie się dwóch naraz kandydatów o biskupstwo włodzimierskie około połowy XVI wieku: Jana Borzobohatego Krasieńskiego, szlachcica przez hulanki zubożałego i Teodozego Łazowskiego, biskupa chełmskiego. Obaj, nim jeszcze biskupstwo wakowało, wykupili na nie dyplomy w kancelaryi królewskiej; uchodziło bowiem za najdonioślejsze po metropolii. Zaledwie rozeszła się wieść o śmierci dotychczasowego biskupa włodzimierskiego (r. 1565), usiłował jeden drugiego uprzedzić. Krasieński dotarł pierwszy do Włodzimierza, osadził syna swego na zamku biskupim i od-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pamiatniki izdannye wremiennoju komissyjeju dla zabora drewnych aktów Kijowskich. Oddział II, str. 30, 37. I, 35.

<sup>\*)</sup> Szaraniewicz, Patryarchat Wschodni, tom VIII, str. 270. Rozpraw i Sprawozdań Akademii Umiejętności. Kraków, rok 1878 (wydział histor.).

dal rządy dyecezyi w ręce ludzi świeckich, tryumfując ze swego zwycięstwa. Lecz tryumf trwał nie długo niebawem nadszedł biskup Łazowski z tłumem zbrojnym, po krwawej utarczce zdobył zamek biskupi i ogłosił się biskupem włodzimierskim d. 12 września 1565 r. Nic nie pomogło, że sam król wdał się w tę gorszącą sprawę, posyłając Łazowskiemu mandat na sąd; Łazowki zelżył posła królewskiego i przy biskupstwie się ostał 1). Krasień kiemu wynagrodził król zawód doznany biskupstwem luckiem, gdy dotychczasowy zwierzchnik tego biskupstwa, który, mimo że sześć lat rządził dyecezyą, nie miał święceń kapłańskich, zeszedł ze świata 1567 r. Krasieński poszedł w jego ślady, o święcenie biskupie nie dbał, dopiero zagrożony klątwą metropolity skłonił się do przyjęcia go w r. 1571.

Rzecz oczywista, ze pasterze osiągający w taki sposób swą godność nie mogli być światłem Cerkwi ani ich rządy zaszczytem i chwałą dla niej. Przypatrzmy się niektórym z nich!

1. Od r. 1538 do 1555 dzierży motropolię Makary II. Świadectwa pisarzy ruskich przedstawiają go nietylko jako nieuka, ale jako najemnika, do tego stopnia obojętnego na nierząd i rozprzężenie karności w Cerkwi, że Zygmunt August widzi się zmuszonym przypomnieć mu obowiązki pasterskie i wezwać go osobnym listem, aby zwołał władyków na synod do Wilna dla usunięcia z Cerkwi zbyt krzyczących zgorszeń. Ciekawy i wiele światła na ówczesne stosunki cerkiewne rzucający list króla, datowany z dnia 16 lutego 1546, brzmi:

"Zygmunt August z Bożej łaski król polski i t. d. Wyrozumieli esmo s powiesti mnohich niekotorych kniaziej i panow i tyj słuchy nas dochodiat o nierjadnosti i niesprawie, katoraja sia diejet mezi duchowieństwa waszoho Greczeskoho zakonu, takoż mezi kniaziej i panow i prostych liudiej w zakonie waszom, a zwłaszcza iż mezi Władyk wsieh jako i na Wołyni sia diejet, iż nie podlie prawił światych otiec i nie podlie prawa błudy i rozpuszczeństwa sia wielikij diejut; a twoja Miłośt jako starszyi ich pastyr toho wiedati a ni wstichati nie chocesz. Dla czohozmy majuczy baczność pierwyi na Cerkwi Bożi i na wiery chrestianskij, i tot blud chotiaczy powrtiagnuti i w dobroj sprawie, jako i kostiely naszi Rimskij tak i waszi cerkwi podlie wiery waszoje zachowati, wiedielosia nam, aby twoja Miłośt uczynił na

<sup>1)</sup> Archiw Jugo zapadnoj Rossji, tom. I, nr. 12:

to so sór duchownyj wo wsiej metropolii swojej i poslał wo wsim Episkopom i Archimandritom i po wsiemu duchowieństwu wiery waszoje, katoryi sut pod sprawoju twojej Miłośti i o tom namowu z nimi uczynił i winnych karati wieljel podlie prawił światych otiec, jako sia majut w Zakonie waszym sprawowat... Pisan w Wilnie").

Następca Makarego Sylwester Bielkiewicz (1558—68) pedobno zaledwie więcej jak pisać i czytać umiał <sup>2</sup>). Obydwóch jednak przewyższa nieudolnością i brakiem wszelkiej moralnej wartości Onczyfor Dziewoczka czyli Dziewońka (1578—1588 r.) bezpośredni poprzednik Michała Rahozy, za którego rządów. Unia Brzeska się dokonała.

Zamiast własnych słów podamy znów list, który 1585 dnia 14 lutego szlachta ruska do niego wysłała, wyrzucając mu różne nieprawości i wzywając go do opamiętania się:

"Wielkomu nieszczastiu swoiemu priczitati musim... za waszoho pastyrstwa wsi wielieje utiśnieni płaczem i skitajemsia (błakamy się) jako owcy pastiria nieimuszczjie; acz Waszą Miłośt Starszoho swojeho majem, ale W. M. podwizatsia (ruszyć się) i pracy czynity słowiesnych owiec od wołkow hubjaszych (gubiących) broniti i ni trocha ni w czom światomu błahoczestju ratunku dodawati nie raczysz... Ino Wasza Miłośt buduczi w powinnośti toj nie raczysz w takowych wielikich i gwaltownych kriwdach dbalym i potuznym (zasmuconym) byti, szto iż takich bied pierwej nikoli nie bywało i wże bolszija byti nie. mogut jako tyle; za pastyrstwa Waszej Milosti dosyt' wsieho złoho w Zakonie naszom stałosia, jako zgwałcenie światostiej, światych tajn zamykania, zapieczętowania cerkwi światych, zakazanie zwonienia... a szto jeszcze k'tomu porubania krestów światych, pobrania zwonów do zamku i gwoli żydom. I jeszcze Wasza Miłośt listy swoi otwerenyje pretiwku Cerkwi Bożoje żidom na pomoszcz dajesz k'potiesie (pociesze) im a k'bolszomu obolżeniu zakonu naszoho światoho i k'żaliu naszomu. K'temu jeszcze jakija dziejutsia spustoszenija Cerkwi Bożija?... W monastyrich czestnych... igumeny s żonami i s dijetmi żiwut i cerkwami swiatymi władujut... I innych, i innych innych bied wielkich i niestrojenija mnożeństwo, czoho z żalem naszym na

<sup>1)</sup> Akty Zapadnoj Rossji, Petersburg, tom III, r. 1848, nr. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Specimen Ecclesiae Ruthenicae, Kulczyński, ed II, str. 127.

tot czas tak mnoho pisati nie możem... Boha radi (dla) obaczsia Wasza Milośt.... Żal nam duszy i sumienia Waszej Milośti i t. d. "1).

2. Nie dziw, że reszta biskupów ruskich w niczem nie ustępuje metropolitom, zwiarzchnikom swoim. W liście co dopiero wspomnianym, którego ustęp przytoczyliśmy, skarży się szlachta ruska, że metropolita dopuszcza i cierpi na władyctwach ludzi najniegodniejszych, "którzy s żonami swoimi krom wsiakoho wstydu żiwut i dieti płodiat."

Z wyjątkiem biskupa pińskiego, Makarego Jewłaszewskiego, który w późnym wieku za staraniem syna swego, dysydenta, ze stanu świeckiego wprost na władyctwo (r. 1568) postąpił <sup>2</sup>), bodaj czy który z biskupów ruskich owych czasów godzien był urząd piastować. Na dowód przytoczymy kilka przykładów.

Arcybiskup połocki Symeon (od r. 1538) znany był jako świętokupca, sprzedający za pieniądze beneficya duchowne najniegodniejszym osobistościom i unieważniał małżeństwa bez przyczyny kanonicznej. Nadużycie to tak głośnem się stało, że sam król Zygmunt, ponieważ metropolita milczał, uznał za potrzebne po dwakroć głos przeciw niemu podnieść: raz gdy Symeon łupieztwem swojem kościół katedralny w Połocku prawie do ruiny doprowadził i w rok później, gdy węzeł małżeński bojara jednego bez kanonicznej przyczyny rozerwał i w nowe związki z siostrzenicą wstąpić mu pozwolił 3).

Znany nam już biskup włodzimierski, Teodozy Łazowski, oskarżony był publicznie przez własne duchowieństwo nietylko o zdzierstwo, ale o najazdy na obce mienie, o grabież i rozbój. Skutkiem tego zmusił go król do rezygnacyi 4).

Nie lepsze były rządy współzawodnika jego Jony Krasieńskiego, biskupa lucko - ostrogskiego. Głównem zdaje się zadaniem tego pasterza było wzbogacać majątkiem kościelnym potomstwo swoje. W tym celu zakonników klasztoru bazyliańskiego w Dubnie rozpędził, majątek klasztorny zagarnął, nawet kościół z kosztowności obrał. Bogaty klasztor Żydyczyński, przeznaczony

<sup>1)</sup> Akty Zap. Ros. tom III, nr. 146, str. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Akty Zap. Ros. tom III, nr. 65; Barto szewicz Jul., Szkic Dziejów Kościoła ruskiego w Polsce, Kraków 1880, str. 124.

<sup>3)</sup> Akty Zap. Ros. tom II, nr. 201, 231 i tom III, nr. 2.

<sup>4)</sup> Archiw Jugo Zsp. Ros. tom I, str. XXIII—XXV i nr. 2.

przez Stefana Batorego na utrzymanie greckiego wygnańca biskupa meleńskiego, Teofana, zbrojno z synami swymi napadł, krew na miejscu Bogu poświęconem przelał, biskupa starca wygnał, klasztor złupił 1). Na duchowieństwo świeckie coraz nowe ciężary nakładał, a gdy księża nie chcieli wymagań jego zaspokoić, cerkwie im zamykał i nabożeństwa w nich odprawiać uie pozwolił. W samym Łucku było z tego powodu w 1583 r. dziewięć cerkwi zamkniętych 2).

Biskupi chełmski, piński i przemyski przeciw najwyraźniejszym ustawom Kościoła wschodniego w stolicach swoich biskupich mieszkają razem z żonami i dziećmi ku powszechnemu ludu zgorszeniu<sup>3</sup>) i księżom dwużeńcom obrzędy święte sprawować pozwalają. Lud patrząc na to z boleścią, głośno się odgraża, że jeżeli stan dłużej potrwa, odwróci się od obrządku ruskiego i przejdzie na łaciński<sup>4</sup>).

A jak przykry i wstrętny przedstawia nam się widok na stolicy lwowskiej, którą zajmuje (1568-1607) władyka Gedeon (Hrycko) Balaban. Gedeon objął stolicę lwowską utworzoną niedawno przedtem ze zwyklego namiestnictwa metropolitów ruskich, po ojcu, człowieku burzliwym, nie umiejącemu żyć bez sporów i klótni. Droge do niej utorował sobie przemoca, po zacietej walce z innym kandydatem, Janem Łopatka Ostałowskim, o też stolice się współubiegającym. Przez 30 lat dzierzył rządy nieszcześliwej dyecezyi, a te trzydzieści lat były nieprzerwanem pasmem zgorszenia, ucisku, lupiestwa i zdzierstwa cerkwi i monasterów, kłótni i procesów osobliwie z Stauropigiją lwowską, wreszcie buntu przeciw swym zwierzchnikom, metropolitom i patryarsze. Metropolita i patryarcha rzucają na niego klątwę. On drwi z niej i dalej po swojemu rządzi. Kiedy mimo zdzierstw i świętokupstw pieniędzy mu zabrakło, zagrabia cały skarbiec monastyru unijowskiego, sprzęty cerkiewne żydom sprzedaje, a zakonników w pęta okutych wywozi do jednego ze swych majątków, gdzie ich pod strażą swego krewniaka trzyma. Podobnie jak z majątkiem monastyru unijowskiego, postępuje so-

<sup>1)</sup> Archiw Jugo Zap. Ros. tom l, nr. 25, 34, 40.

<sup>2)</sup> Tamže, str. XXVIII i nr. 33.

<sup>3)</sup> Solowiew, Historya Rossyi, tom. X, str. 25.

<sup>4)</sup> Akty Zap. R. tom IV, nr. 33. Jest to referat bractwa Staurop. lwowskiego do patryarchy carogrodzkiego z r. 1592.

bie z majątkiem cerkiewnem i szkołami Stauropigii lwowskiej. Patryarcha carogrodzki pisze o nim r. 1558: "sotworiw wsie łukawstwije nieprawiednie i bezsowieśtnie" 1). A miał on do pomocy w swych niegodziwościach i łotrostwach cały ród swój możny i rozrosły, którego członkom najlepsze beneficya rozdał. Iwana Bałabana osadził w Unijowie, Grzegorza w Żydyczynie, synowca Izajasza przeznaczył na następcę swego. Nazwisko Bałabanów poszło odtąd w przysłowie. Gdy chciano coś brzydkiego i nieuczciwego oznaczyć, nazywano to bałabańskim obyczajem. Biskupi są filarami Kościoła, gdy te filary w Cerkwi ruskiej się zachwiały, rzecz naturalna, że cały gmach Cerkwi ku upadkowi się pochylił.

<sup>1)</sup> Akty Zap. Ros. tom IV, nr. 5, 33, 51, 135, 137.

## ROZDZIAŁ II.

Niższe duchowieństwo ruskie, świeckie i zakonne.

łówną cechą niższego duchowieństwa ruskiego, świeckiego i zakonnego w XVI w. jest gruba ciemnota t. j. zupelny brak ogólnego wykształcenia i znajomości elementarnych prawd wiary, której miało być nauczycielem. Upadek moralny i brak wszelkiego wpływu na lud był tylko prostem i naturalnem następstwem tej ciemnoty. Wina zaś tego stanu rzeczy była wyłącznie po stronie episkopatu, który sam ciemny i niemoralny nie dbał o zakładanie szkół, w którychby przyszli lewici do szczytnego zawodu swego przygotować się mogli. Na calej Rusi nie napotykamy, aż do polowy XVI wieku ani jednej wyższej szkoły, mogącej choćby najskromniejsze wymagania zaspokoić. Zaledwie tu i owdzie przy klasztorach i cerkwiach znachodzą się nędzne szkółki elementarne, w których nie uczono nic więcej, jak czytać, pisać i spiewu cerkiewnego. Dopiero współzawodnictwo zZakonem jezuickim rozszerzającym się na Litwie i Rusi w drugiej połowie XVI wieku i otwierającym wszędzie przy swych kolegiach szkoły, ściągające do siebie liczną młodzież bez względu na wyznanie i obawa, aby te szkoly nie odwróciły młodzieży w nich wyksztalconej od Cerkwi, wywołały powstanie kilku wyższych szkól ruskich. Trwogą zwłaszcza przyjęla wybitnych przedstawicieli cerkwi ruskiej wieść, że za radą jezuity Possewina, posla na dwory Stefana Batorego i Iwana, zalożył papież Grzegorz XIII w Wilnie r. 1582 kollegium pod sterem Jezuitów, przeznaczone wyłącznie dla kształcenia ruskiej młodzieży w duchu katolickim.

Pierwszą wyższą szkołę ruską, jakoby akademię założył, w Ostrogu magnat ruski, książę Konstanty Ostrogski r. 1580; w latach następnych przybyło kilka innych staraniem i nakładem Bractw ruskich 1), we Lwowie r. 1586, w Wilnie r. 1588, w Biały r. 1594. Był to niewątpliwie krok poważny ku lepszemu, ale te kilka szkół na ogromny obszar kraju ruskiego i Litwy przy utrudnionej w owe czasy komunikacyi nie zdołało wpłynąć na ogólne podniesienie nizkiego umysłowego poziomu kleru ruskiego. Jak zaś nizkim był ten poziom, niech świadkami będą sami współcześni Rusini tak dyzunici, jak Unici!

Na pierwszem miejscu stawiamy świadka najmniej podejrzanego, bo jak się później dowiemy, największego przeciwnika Unii, księcia Konstantego Ostrogskiego. Pisze on w chwili, gdy się toczyły ze strony episkopatu ruskiego wstępne przygotowania do zawarcia Unii z Kościołem rzymskim i kiedy jeszcze była pewna choć słaba nadzieja, że on sam w tym zbawiennym dla Cerkwi i narodu ruskiego dziele udział weźmie, do ówczesnego biskupa włodzimierskiego, Hipacego Pocieja, w r. 1593: "A nie dlaczego innego rozmnożyło się między ludźmi (narodu ruskiego) takie lenistwo, ospalstwo, odstąpienie, jako najwięcej dlatego, że ustali nauczyciele, ustali opowiadacze słowa Bożego, ustały kazania, a zatem nastąpiło zniszczenie i zmniejszenie chwały bożej i Cerkwi Jego, nastąpił głód słuchania słowa Bożego... <sup>2</sup>)".

Archimandryta wileński, Leon Krewza, ze schyzmatyka unita, zastanawiając się w swem dziele: "Obrona Jedności Cerkiewnej", wydanem w Wilnie r. 1617, nad pożytkami, jakie Ruś miała ze schyzmy, odpowiada: "Pożytki te były żadne, owszem szkody same. Ciemnota ogólna między duchowieństwem i stanem świeckim, tak, że niektórzy świeccy panowie heretyków z zagranicy do swoich szkół sprowadzali"."

Melecy Smotrzyski, dyzunicki arcybiskup połocki, dawniejszy gorliwy propagator dyzunii i zacięty przeciwnik prawowi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Flerow, O cerkownych prawosławnych Bratstwach. Petersburg 1857, str. 87; Czystowicz, Oczerk Zapadno Russkoj Cerkwi, Petersburg 1882, Część I. str. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leon Krewza, O jedności cerkiewnej, str. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Leon Krewza, O jedności cerkiewnej, str. 96.

tego tejże stolicy połockiej arcybiskupa św. Józafata Kuncewicza, gdy przez pilne wczytywanie się w pisma starych Ojców kościoła wschodniego i po zwiedzeniu wszystkich stolic patryarchalnych wschodnich tknięty łaską Bożą przyszedł do uznania prawdy i wrócił na łono Kościoła katolickiego, pisze między innemi: "Ruś dyzunicka podobnie bez nauki (jak Cerkiew grecka). Trzech kaznodziejów w niej nie napotkać. A i ci, by się nie żywili postylami katolickimi, słowaby powiedzieć nie umieli. Zgłodniały naród przez głód słowa Bożego ledwie się już czuje<sup>1</sup>)".

Szlachta ruska dyzunicka województwa kijowskiego i wołyńskiego w instrukcyi danej posłom na sejm roku 1607 powiada: "K'temu po te czasy złym zwyczajem i porządkiem weszło, że ludzi nauczonych tej religii przy cerkwiach ile katedralnych nie masz". Dlatego żąda, aby na przyszłość nominatom na biskupstwa włodzimierskie i łuckie wyraźnie, jako obowiązek zalecono, iżby przy cerkwiach katedralnych fundowali seminarya duchowne, w którychby po 20 szlacheckich dzieci uczyło i przysposabiało się do stanu duchownego <sup>2</sup>)".

Niemniej poważnym świadkiem jest Eliasz Morochowski, sekretarz królewski, który polemizując ze Smotrzyskim, jeszcze dyzunita, w piśmie swojem, Paregoria, albo "Utulenie uszczypliwego Lamentu", tak się rozpisuje o duchowieństwie dyzunickiem swego czasu, co się tem więcej odnosi do duchowieństwa ruskiego przed Unią Brzeską: "Za jej (Cerkwi wschodniej dyzunickiej) niedbalstwem grubi nieukowie sprośnych obyczajów na presbiterski stan wstępują, pozwalając i owszem za prawo podając takowych tylko przypuścić do służby Bożej, do usługiwania słowem i Sakramentami śś., którzy tego świata zabawami i domostwem są zewsząd roztargnieni. Za czem idzie, że nie za pobożnością i nauką, ale za przyrodzonem prawem na takowe urzędy duchownych potomkowie wstępują... Przy święceniu nie pytają o pobożność i naukę, ale o to, czy są ożenieni"! W dalszym ciągu powiada, że do tego przyszło, iż w Cerkwi dyzunickiej gorszą się z tego, gdy uniccy księża po Ewangelii podczas Liturgii słowo boże zrozumiałym językiem głoszą. Nazywają to wymysłem papieskiem. "Lecz za tem idzie, dodaje, że ich (schyzmatyccy)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Exacthesis, Lwów 1629, karta 6 i 7. — i Paraenesis, tegoż autora. Kraków 1629, str. 32 i 33.

<sup>2)</sup> Archiw Jugo Z. R. Kijew 1861, tom I, nr. 8.

presbiterowie, wdawszy się w gnuśne próżnowanie, mało co wiedzą o prawie zakonu Bożego, mniej o dogmatach wiary powszechnej." — "A co ja wyliczać usiłuję nieprzystojne odprawianie Sakramentu pokuty i innych Sakramentów, ponieważ to jest w oczach wszystkich. A temu zabieżeć nietylko człowiek, ale nawet aniol z trudnościąby mógł" 1).

Dubowicz, archimandryta dermański na Wołyniu, donosi w swej "Hierarchii" że wielu z pomiędzy szlachty ruskiej i to najznakomitsi, których cały szereg wylicza, tylko dlatego Cerkiew ruską opuścili i do Kościoła rzymskiego przeszli, że nie było komu w Cerkwi sumienia swego powierzyć i naukę wziąść zbawienną, bo presbyterzy nie dbali o swoje owieczki, a bez spowiedzi sami mieszkając, choć im się kto spowiadał, rozgrzeszenia nie otrzymał i tylko modlitwę pokutujących odprawiali, a formy absolucyi nie umieli, ani znali — jeśli zaś rozgrzeszali, to za pieniądze.

Z tej ignoracyi duchowieństwa poszło, że Ruś przed Unią Brzeską sama nie wiedziała, w co wierzyła, zwłaszcza odkąd zaczęła brać na nauczycieli szkół swoich aryan i luteranów, jak to uczynił książę Ostrogski i Bractwo wileńskie św. Ducha i udawała coś za artykuł wiary Kościoła wschodniego, co było najistotniejszym błędem aryańskim, luterskim lub kalwińskim.

Polemiczni pisarze katoliccy owego czasu często do tego przedmiotu wracają i na przykładach odszczepionym braciom dowodzą tej ich niewiadomości i płynącego z niej uwikłania w błędy heretyckie. Piszą o tem mianowicie Melecy Smotrzyski w "Apologii," w "Paraenesis" i "Exaethesis" Anastazy Sielawa, archimandryta monastyru wileńskiego św. Trójcy i Teodor Skuminowicz, tłumacząc przyczyny, które go skłoniły do porzucenia dyzunii.

Melecy Smotrzyski sam o sobie świadczy w "Apologii", że póki był w dyzunii, nie wiedział, w co wierzył, albo raczej nie znał swej wiary. A gdy to mógł o sobie powiedzieć mąż, który nauką i zdolnościami ponad wszystkich naczelników swej Cerkwi górował: cóż sądzić o reszcie duchowieństwa ruskiego, a w szczególności o niższem duchowieństwie parafialnem? Oto słowa Smotrzyskiego: "To mię dolegało, że ja episkop, ba i archiepiskop w Cerkwi narodu mego ruskiego, nie wiedziałem,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Paregoria, Wilno 1612, str. 22.

w com wierzył. Niepodobnaż to rzecz zdać ci się będzie, że biskup, jak wierzy, nie wie; że mistrz, czego innych uczyć powinien, ba y uczy, tego sam nie umie... Ale że to, co mówię, y podobna jest rzecz, y prawdziwa, jaśnie i dowodnie tobie to pokażę, gdy ukażę, żem ja więcej błędy i herezye, niżli prawdziwą ze Wschodu do nas zawitałą wiarę P. Chrystusową wierzył, tej nauczałem, tę y przepowiadałem<sup>4</sup> 1).

Kilka stron dalej wykazuje te blędy, które w dobrej wierze, sądząc, że taka jest nauka Cerkwi jego wschodniej, w pismach swoich wygłaszał.

W "Exaetesis" wreszcie pisze: "Wierząc ja te błędy (heretyckie) y herezye, y prawosławne dogmata naruszając, żaż wiedziałem, com wierzył? Nie tuszę, y owszem sama niewiadomość wiary mej to we mnie sprawiła, że to, co jej dogmata naruszało, pisałem" <sup>3</sup>).

Anastazy Sielawa czyni przywódzcom schyzmy wymówkę, że dawno, nim Unia została zawartą, pozwalali częścią przez nieczujność swoją pasterską i przez niewiadomość w rzeczach bożych szerzyć swobodnie w cerkwi błędy kacerskie i wymienia szczególowo źródla, z których herezya wśród duchowieństwa i ludu ruskiego płynęła. "Innowierców nauką truć się ludziom swoim dopuszczacie i przed tem jeszcze dawno za przodków waszych wam podobnych Ruś była dobrze potruta. Przed Unią był Skoryna, herezyą Husyta, który wam księgi po rusku drukował w Pradze. Przyjmowali je wdzięcznie, dosyć na tem, że się zwał rusinem z Połocka, jako się sam podpisał. Smakowali sobie jego druki. Człowiek godny, mówili, a rusin, brat nasz to drukował.-Szymon Budny i Laurenty Krzyszkowski, jad swój aryański po rusku drukowawszy rozsiali między popy, przyjęli to za lekarstwo, tak iż teraz jeszcze mamy trudność z popami, odejmując im te książczyska z rak. Twierdzą bowiem, że to są księgi cerkiewne dawne, a zatem dobre, jakoż nie dają ich aż przez mus. Pomogli do tego i owi czerńcy moskiewscy, których czart sam nauczył herezyi, o co byli posądzeni na Moskwie, y

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Apologia, Peregrinatiey do krajów wschodnich, Melet Smotrzyskiego, 1628 ve Lwowie, str. 11.

<sup>2)</sup> Tamże, str. 22; por. Paraenesis tegoż autora od str. 26.

<sup>3)</sup> Exaetesis abo Expostulatio, to jest Rozprawa między Apologia y Antydotem przez M. Smotrzyskiego. A. D. 1629 Lwów; expostulatio III.

przyszedlszy w kraje nasze przyłączyli się do przednich senatorów y wielką liczbę Rusi potruli; wiele ich jest żywych, co ich znali, z nimi jadali y pijali y dyscursów ich słuchali. Z tego jadowitego źródła poszedł y on zarażliwy potok Zizianego i t. d. 1.

Taki sam zarzut czyni Cerkwi ruskiej przed Unią, Teodor Skuminowicz. "Niewiadomość zbawiennych rzeczy i nieumiejetność opanowała tak żyzne w chrześcijaństwo szerokie kraje..., że dubium, aby był dziesiątek jaki (wśród duchownych) przemudrych ludzi, którzyby o wierze swej sprawe dali. Spytaćby jeno ihumenów onych i archimandrytów o tajemnicy pochodzenia Ducha św., o sławie Świętych i t. d., po większej części y jąknąć dalej nie potrafią, jeżeli z Kleryka (anonim pisarza dyzunickiego), Zizaniego, "Antigrafy", "Lamentu", "Antidotu" ksiąg falszem i rozmaitemi herezyami napelnionych, co przeczytawszy który, kilka miejsc Doktorów śś. żle wyrozumianych narabia, to już teolog, już na nim Cerkiew polegać musi. O jak wiele tam ihumenow, którzy, nietylko o czym trudniejszym, ale o liczbie Sakramentów y ich formach i materyach sprawy dać nie umieją. Nie zmyślam, Bóg świadkiem sumienia mego, na którego karanie zarabiałbym, bym płonne udawał rzeczy, ale mając od schyzmatyckiej strony powierzone sobie owruckie, mozyrskie i rzeczyckie dekanaty abo protopopie w Polesiu onym głuchym i głupim, takich świaszczenników znajdowałem, którzy po rusku czytać expedite nie umieli, chyba przesylabizowawszy 2).

Skuminowicz pisze wprawdzie dopiero w pierwszej połowie XVII wieku, ale skoro w tym czasie, kiedy już istniały niektóre szkoły brackie dyzunickie, takie stosunki wśród kleru ruskiego dyzunickiego były możliwe, o ile smutniej wyglądać musiało przed otwarciem tych szkół, a więc przed Unią Brzeską?

2. W parze z nieuctwem szła niemoralność duchowieństwa, nie mającego pojęcia o swem szczytnem powołaniu i traktującego wzniosły swój zawód jako zwykłe rzemiosło.

Prawo Cerkwi wschodniej nie pozwala księżom po śmierci żony, pojętej przed odebraniem święcenia dyakonatu, w nowe wstępować związki małżeńskie, tymczasem kiedy patryarcha ca-

<sup>1)</sup> Antelenchus, Wilno 1622, str. 49 i 50.

<sup>2)</sup> Przyczyny porzucenia Dyzunii. Wilno 1643. Rozdz. V. § 3.

rogrodzki Jeremiasz w przejeździe do Moskwy w r. 1589 zatrzymał się na Litwie i Rusi, napotkał pełno księży dwu i trzyżeńców, najspokojniej bez przeszkody ze strony biskupów sprawujących dalej funkcye pasterskie i). Nie dziw, że toż duchowieństwo, gwalcąc samo otwarcie i ze zgorszeniem ludu prawidła najświetsze Cerkwi, cierpiało w swych parafiach małżeństwa nieprawne i owszem małżeństwa takie błogosławiło, albo własną powagą związki małżeńskie rozwiązywało, że lud z winy jego nic o Bogu nie wiedział. Tak skarży się na duchowieństwo dyecezyi przemyskiej, oddanej sobie w administracyę przez metropolite, nawet Gedeon Balaban w liście pasterskim z dnia 12 marca 1591 r. 2). Co zaś pisze Gedeon Bałaban o duchowieństwie dyecezyi przemyskiej i o moralnem zdziczeniu ludu wiernego tamże przez niedbałość duchowieństwa, to odnosi się mniej więcej do wszystkich dyecezyj ruskich owego czasu. Tyle razy przez nas wspomniany arcybiskup Melecy Smotrzyski, który znał lepiej niż ktokolwiek ze współczesnych wewnętrzne stosunki Cerkwi ruskiej jako maż nadzwyczajnych zdolności i nauki rzadkiej, pisze w swem "Napomnieniu do narodu ruskiego": "Gdzie w przełożonych czułość, gdzie o zbawienie dusz pieczołowanie? gdzie pokarm duszom przegłodniałym duchowny? Śmiele mówię, borzecz na widoku od dawnego czasu... tu w naszej ruskiej ziemi lud prosty po wsiach, miastach i miasteczkach nie wie, co to jest wiara chrześcijańska, co to świętości cerkiewne, co to umieć Ojcze nasz, Wierze w Boga, co to znać Dziesięcioro Boże przykazanie i co insze każdemu chrześcijaninowi należące. Nigdy żaden z nich nie doznawa uciech wiary chrześcijańskiej, które zwykły bywać ze słuchania słowa Bożego; żyją jak bydło 3).

Wskutek tego zaniedbania ludu ruskiego przez duchowieństwo parafialne całe życie religijne tego ludu ograniczało się na znajomości i spełnianiu pewnych zewnętrznych praktyk religijnych, na kłanianiu się obrazom i ścisłem przestrzeganiu licznych, a surowych postów.

Natomiast wykształceńsze warstwy społeczeństwa ruskiego

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Akty Z. R. tom IV nr. 17; por. Antirrisis abo Apologia przeciw Krzysztofowi Philaletowi, Wilno 1600, str. 98 i 99.

<sup>2)</sup> Akty Z. R. tom IV, str. 29.

<sup>3)</sup> Paraenensis abo Napomnienie do narodu ruskiego. Kraków 1629, str. 33.

jak szlachta zwłaszcza zamożniejsza, sprzykrzyła sobie gburowactwo i nieokrzesanie kleru swego, nie mogąc w Cerkwi swej znaleść zaspokojenia potrzeb religijnych, gromadnie przechodziły, albo do protestantyzmu, gdy tenże szerokiem korytem wylał się na Litwe i Ruś, albo do Kościoła rzymskiego. Z prawdą historyczną rozmija się przeto zupełnie twierdzenie pisarzy ruskich naszych czasów, jakoby dopiero Unia była dla szlachty ruskiej stala się pomostem do obrządku lacińskiego. Pewna część szlachty ruskiej przyjęła obrządek łaciński przed Unią Brzeską. Oto dowody na nasze twierdzenie: "Melecy Smotrzyski, gdy jeszcze był dyzunitą, przyżnaje w swym Lamencie, że najpierwsze dziny szlacheckie i książece jeszcze przed zawarciem Unii porzuciły obrządek ruski i przyjęły obrządek łaciński, jak rorodziny książąt Słuckich, Zasławskich, Zbaraskich, Wiśniowieckich, Sanguszków, Czartoryskich, Prońskich, Rożeńskich, Sołomereckich, Holowczyńskich, Kroszyńskich, Masalskich, Horskich, Sokolińskich, Łukomskich, Puzynów, dalej domy szlacheckie Chodkiewiczów, Hlebowiczów, Kiszków, Sapiehów, Drohostajskich, Woynów, Wołłowiczów, Zienowiczów, Paców, Haleckich, Tyszkiewiczów, Korsaków, Tryznów, Myszków, Siemiaszków, Hulewiczów, Jarmolińskich, Kalinowskich, Meleszków, Skuminowiczów, Pociejów i tylu innych, których zbyt długo byłoby wyliczać 1)4.

Toż utrzymuje Anastazy Sielewa, odzywając się do Rusinów odszczepionych w te słowa: "Aza Unia winna jest, że tak wiele książąt, senatorów, ludzi zacnych rodowitych y stanu szlacheckiego niezliczona moc rozeszła się z nabożeństwa Ruskiego, że teraz ze świecą przychodzi szukać szlachcica Rusina, a cóż Senatora? Przedtem ci się to stało, niż Unia odnowiona jest <sup>2</sup>)".

Przyczyny tego odstępstwa podaje archimandryta Dermański, Jan Dubowicz, kiedy odnosząc się do świadectwa Smotrzyskiego czyli Orthologa, jak się Smotrzyski w swych pismach zwykł był nazywać, powiada: "wiele ich dla tego samego do Kościoła rzymskiego się przeniosło, że nie było komu powierzyć sumienia bezpiecznie i naukę wziąć zbawienną"). Dubowicz

¹) Θρῆνος t. j. Lament jedyney i powszechney Apostolskiej Wschodniej Cerkwi przez Theophila Orthologa. W Wilnie r. 1610 str. 15.

<sup>2)</sup> Antelenchus, str. 48 i 49.

<sup>3)</sup> Hierarchia, str. 192.

do tego zwyczaju się stosowała, ale na wszystkie ważniejsze posady duchowne powoływała zakonników jako nieco więcej od duchowieństwa świeckiego wykształconych. A jeżeli z tej reguły zdarzały się w XVI wieku wyjątki, że przez łaskę królewską obywatel jaki świecki, szlachcic ziemski nominacyę na biskupstwo otrzymał, to przed wzięciem sakry biskupiej winien był spędzić czas jakiś w zakonie, przyjąć habit zakonny i śluby zakonne złożyć. Zresztą te wyjątki zaliczyć trzeba do nadużyć—Gdy tedy zakon bazyliański nie stał na odpowiedniej wyżynie naukowej i moralnej, odbić się to musiało na całym Kościele ruskim, o ile przewodnikami jego byli członkowie tego zakonu. Jakiem zaś było życie zakonne na Rusi przed Unią, a nawet jeszcze czas jakiś po zawarciu Unii, zaraz się dowiemy ze świadectw współczesnych.

Świadectw tych jest wielka obfitość tak po stronie unickiej jak dyzunickiej, po stronie osób świeckich, o dobro Cerkwi dbałych, jak po stronie osób duchownych. Najpierwsza i najsławniejsza na całą Ruś Ławra Kijowska znajdowała się już za Zygmunta I w takiem rozprzężeniu, że jej archimandryta zniósł życie wspólne zakonników, a dobra klasztorne rozdzielił między swe dzieci i krewnych. Dopiero król tym nadużyciom tamę położył 1).

Magistrat wileński żali się królowi Stefanowi w r. 1584, że monastyr wileński św. Trójcy, którego archimandrytą był sam metropolita, dochodzi nietylko pod względem budowy, ale także pod względem duchownym do zupełnej ruiny, ponieważ archimandryta o niego nie dba. "Tot monastyr, są słowa skargi, do wielikoho zniszczenija pryszoł, i jako budowaniem nie pomału się pokaził, tak i w inszych sprawach onoho monastyrja poriadku nikotoroho niet"). Skarga nie wiele pomogła, bo kilkadziesiąt lat później pisze o tym samym monastyrze Leon Krewcza, archimandryta jego: "że przed Unią w takiem był opuszczeniu, że nie więcej jak jeden pop świecki przy nim bywał i jeszcze z trudnością się utrzymywał. Mury w nim się waliły, monastyr pokrzywami zarastał".

W roku 1585 czytamy żałobę szlachty halicko-ruskiej, za-

<sup>1)</sup> Pelesz, Geschichte der Union, tom I, str. 597,

<sup>2)</sup> Akty Z. R., tom III, nr. 144.

<sup>3)</sup> Obrona Jedności Cerkiewney, str. 108.

niesioną do metropolity Dziewońki na opłakany stan życia zakonnego: "W monastyriech czestnich w miesto ihumenów i brati ihumeny s żonami i s dietmi żiwut i cerkwami światymi władujut i radjat" 1).

Daleko jeszcze pełniejszy obraz spustoszenia moralnego, panującego w klasztorach ruskich przed Unią, dają nam pisarze uniccy, którzy nim Unitami zostali, sami życia zakonnego w tych klasztorach zaznali. Wspominany tyle razy archimandryta Leon Krewza, pisząc o czasach przed Unią powiada: "Życie zakonne przyszło po wielkiej części w taką niesforność, że prócz odzienia mniskiego i postawy powierzchowney nic zakonnego nie było. Więcej o tem mówić żal i wstyd nie dopuści. Każdy mógł widzieć, kto się nie lenił").

Zupełnie tak samo wyraża się następca Krewzy na archimandryi wilenskiej trojeckiej, Anastazy Sielawa: "O jakoż wiele ekscesów Bogu i ludziom brzydkich należlibyśmy (w waszych monastyrach), których jeślibyście się wy zapierali, te miasta y przyległe im mieysca, gdzie się co stało, przypomniałyby wam głośno, a na niektórych mieyscach publice wołając na wyuzdaną swawolę waszych po wszystkich niemal monastyryach, poczawszy od Kijowa do Wilna, y w kazdym co osobliwego, czegoby się wstydzić przychodziło, ukazalibysmy..... A tym gorsze te ekscesy, że ich nikt nie karze; świeccy nie śmieją, szanując stan jaki taki duchowny... Sami też nic nie czynią, bo się winni odzywają do swych monastyrów, w których się strzygli, a każdy ztych monastyrów jest sobie wolny, nikomu nie podległy, oprócz święcenia się na stan duchowny... Z tey sweywoli to pochodzi, że w którym chca monastyrze, mieszkają v póki chca, wyjeżdzają też kiedy zechcą, y po inszych monastyrach pojeżdżają, y tak rozbłąkawszy się na mieyscu nie posiedzą" 3).

Morochowski, sekretarz królewski w swej odpowiedzi na "Lament" Smotrzyskiego donosi, że do klasztorów dyzunickich zwykli się ci cisnąć, którzy nauczywszy się w świecie rozpusty, zatęsknili za swobodnem w kłobuku i mantycy życiem, a któ-

<sup>1)</sup> Akty Z. R., tom III, nr. 146 i nr. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Obrona Jedności Cerkiewney, str. 72.

<sup>3)</sup> Antelenchus, str. 43-44.

rzy sobie prędko potem celę zbrzydzają i niepohamowanymi stają się biegunami.

Uderzającą zaś jest rzeczą, że kiedy jednym chórem tak uniccy, jak niektórzy dyzuniccy pisarze powstają przeciw rozprzężeniu karności zakonnej w Cerkwi dyzunickiej, nikt z dyzunickich pisarzy w ich obronie głosu nie podnosi. Nie było widocznie czego bronić!

Trudno zresztą dziwić się temu upadkowi, gdy się zważy, że przełożeństwa i archimandrye (opactwa) wszystkich znaczniejszych klasztorów ruskich znajdowały się albo w ręku biskupów, których wartość moralna nam znana i którzy tylko powiększenia swoich dochodów patrzyli, albo co gorsza w ręku osób świeckich, przez króla za zasługi około Rzeczypospolitej położone archimandryą wynagrodzonych, którzy z żonami i dziećmi w klasztorach mieszkali i oczywiście najmniej troszczyli się o to, aby zakonnicy karności przestrzegali. I nie były to wypadki sporadyczne, lecz ogół klasztorów ruskich w XVI wieku, o ile były lepiej udotowane, podzielał ten los 2).

W takiem położeniu rzeczy obojętnem już było, czy biskupi ruscy byli brani z zakonu bazyliańskiego, czy też wprost ze stanu świeckiego, jak to wielokrotnie w XVI wieku się zdarzało. 'Zakon bazyliański taki, jakim go co dopiero poznalismy, przestał być tak samo szkołą wychowawczą biskupów, jak nią nie było życie spędzone w świecie na różnych posługach Rzeczypospolitej.

Wobec tego ogólnego zepsucia ogarniającego wszystkie szczeble hierarchii cerkiewnej ruskiej za dodatni objaw poczytać należy, że gdy już złe do szczytu doszło i ze strony hierarchii kościelnej nie było nadziei ratunku, budzić się zaczął duch i prąd reformatorski wśród ludności świeckiej ruskiej. Kto temu ruchowi przewodniczył i o ile on Cerkwi ruskiej na dobre wyszedł, w następnym rozdziale się dowiemy.

<sup>&#</sup>x27;) Paregoria Morochowskiego, Wilno 1612, str. 27 i Welam. Rutskiego, Discursus de corrigendo regimine in ritu graeco. Guépin, S. Josaphat, tom I, str. CIX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Akty Z. R., tom. III, 47, 83, 110, 132, 152, 158.

## ROZDZIAŁ III.

Ludzie świeccy reformatorami Cerkwi ruskiej. - Bractwa.

a czele budzącego się ruchu reformatorskiego stanął ksią-żę Konstantyn II Ostrogski na Ostrogu, wywodzący ród swój od W. Książąt Kijowskich, pan najmożniejszy nietylko na Rusi, ale w całej ówczesnej Polsce. Roczne dochody jego dochodziły do sumy na owe czasy bajecznej 15 milionów złotych polskich, a dwór jego był urządzony na wzór dworu królewskiego. Jeden z senatorów pełnił u niego urząd marszałka dworu. Włości jego obejmowały prawie cały Wołyń. Był patronem 1000 kościołów ruskich, nawet biskupstwo lucko-ostrogskie obsadzał. Goracy patryota przywiązany do korony polskiej i zdolny dla niej do każdej ofiary z życia i mienia, czego dał niejednokrotnie dowody w potrzebach przeciw Moskwie i Tatarom, niemniej przy zawieraniu Unii Lubelskiej - był równie szczerze przywiązanym do Cerkwi ruskiej, której był synem. Patryarchowie carogrodzcy przyznawali mu rodzaj zwierzchnictwa, .bo charakter egzarchy nad Cerkwią ruską; również i Stefan Batory oddał mu w opiekę Cerkiew i pozwolił mu przedstawiać sobie kandydatów na wakujące stolice biskupie ruskie. Powaga też księcia w Cerkwi większą była od powagi metropolity kijowskiego, ba, od samego patryarchy. Szlachta i duchowieństwo ruskie zarówno kornie czoła swoje przed nim uchylali, współubiegając się o jego łaski i względy. Książę nie zamykał oczu na upadek Cerkwi i bolał nad nim, a nie mogąc liczyć na episkopat, że się zajmie jej podźwignięciem, sam przemyśliwał nad środkami ratunku. W tym celu znosił się z nuncyuszem papieskim Bolognetto 1) i z Possewinem jezuitą, gdy tenże jako poseł Stolicy Apostolskiej do Batorego i do Moskwy w Wilnie przebywał, mimo że Jezuitów nienawidził 2); znosił się z Hipacym Pociejem senatorem i kasztelanem brzeskim i skłonił go do wstąpienia do stanu duchownego i przyjęcia sakry biskupiej w nadziei, że znajdzie w nim biskupa, jakiego dzieło reformy Cerkwi potrzebowało 3). W celu podźwignięcia Cerkwi założył własnym kosztem a kademię o strogską wr. 1580, w której prócz teologii uczono języków słowiańskiego, greckiego i łacińskiego. Pierwszym rektorem tej szkoły był Gerazym Smotrzyski, człowiek uczony, ojciec wsławionego później Melecego Smotrzyskiego 4). Usiłowania księcia nie odniosły odpowiedniego skutku.

Porozumiewanie się z Possewinem (w r. 1581, 82, 83) pozostało niewątpliwie dlatego bezowocnem, że Possewin stawił, jako pierwszy warunek reformy Cerkwi zjednoczenie z Rzymem i odstąpienie posłuszeństwa patryarchy carogrodzkiego. Książę nie odrzucał wprost myśli zjednoczenia, ale nie chciał od niego naprawy Cerkwi rozpoczynać, nie rozumiejąc, że bez tego o rzeczywistej reformie trudno było myśleć — i odwlekł decyzyę na później.

Akademia ostrogska 5), założona wielkim nakładem księcia

<sup>1)</sup> Nuncyusz Bolognetto donosi do Rzymu, że książę z nim traktowal (3 lipca 1583 r.) o nowym kalendarzu i o Unii i dodaje: "Duca dal principio del ragionamento si rese molto piu facile che non aveva fatto del calendario, perche egli ancora detesto grandamente lo scisma (per quanto si puote giudicare dal volto e'dalle parole e monstrando un interno dolore ai tanto discordio fra il popolo cristiano disse con molta tenerezza, che, se potesse con la vita propria comparare l'unione di s. chiesa, lo farebbe volentieri e morirebbe all'hora contentissimo". Dodaje, że go odesłał do Possewina wówczas obecnego w Krakowie. (Nunc. di Pol. tom 20. Arch. Wat.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hulubiew. Piotr Mohila, Kijowskij Metropolit. Kijów 1883, tom I, Priłożenija, str. 27, gdzie (w r. 1585) wnukowi swemu Januszowi Radziwilłowi radzi raczej do zboru kalwińskiego, aniżeli do Kościoła Jezuitów chodzić, których nazywa nowymi jezusowcami.

<sup>3)</sup> Obrona Jedności Cerkiewney, str. 96-100.

<sup>4)</sup> Makary, Istorija Cerkwi ruskoj, tom IX, str. 411.

Nuncyusz Bolognetto donosi do Rzymu z Krakowa dnia 20 marca 1583, że książę był skłonny przyjać do swej szkoły nauczycieli z Rzymu, najchętniej

jakkolwiek przyczyniła się niewatpliwie do podniesienia poziomu umysłowego i naukowego na Rusi, jakkolwiek jej zawdzięczamy obok Pisma św. w języku ruskim wydanie nie jednej książki religijnej, zwłaszcza polemicznej treści; w gruncie rzeczy nie przysłużyła się bardzo Cerkwi ruskiej, przyniosła jej może więcej szkody, aniżeli korzyści. Albowiem książę nie mając widocznie dość jasnego pojęcia o nauce i o dogmatach Cerkwi, o tem, co jej treść i istotę stanowi, powoływał do niej z zagranicy nauczycieli bez oględnego wyboru, tak że jeżeli nie większa, to przynajmniej znaczna część profesorów tej akademii składała się z ludzi, obcych albo raczej wrogich wierze Cerkwi ruskiej, bądź otwartych, bądż skrytych heretyków, a jeszcze więcej wrogich Kościołowi rzymskiemu, łacińskiemu. Dość wspomnieć, że czas jakis był rektorem akademii Cyryl Lukaris, późniejszy patryarcha, naprzód aleksandryjski potem carogrodzki, znany jako skryty kalwinista. Zamiast przeto utwierdzać Rusinów w wierze kościoła wschodniego, zamiast objaśniać i tłumaczyć prawdy wiary Cerkwi i ducha pobożności budzić, nauczyciele akademii ostrogskiej tak z katedry jak przez pisma wytłaczane w drukarni ostrogskiej, a na cala Ruś się rozchodzące, zatruwali słuchaczy swoich i czytającą ich publiczność jadem herezvi, siali waśnie i powiększali zamęt i tak już nie mały w lonie narodu ruskiego i Cerkwi jego.

Reformatorskie zapędy księcia Ostrogskiego miały jeszcze tę wielką niekorzyść, która zwłaszcza po zawarciu Unii Brzeskiej w całej grozie wystąpiła, że książę, czyniąc niezaprzeczenie znaczne ofiary dla Cerkwi i występując przez dłuższy czas otwarcie jako jej protektor i obrońca, przyzwyczaił się uważać siebie jakoby za jej głowę i zwierzchnika i sądził mieć prawo mieszania się do wewnętrznych spraw Cerkwi, ponad biskupów się stawiał i wolę im swoją narzucał, oburzając się i dając im gniew swój uczuć, gdy nie zawsze powolność i posłuszeństwo u nich znajdował. Wyniosłość i niepohamowana duma jego zaciężyły z czasem ciężkiem brzemieniem na całej hierarchii cer-

Greków choćby katolików, nawet i Łacinników. Lecz nikt nie chciał się zdecydować na podróż do Ostroga. Archiw. Watyk. Nunc. di Polonia tom XX, str. 122 i 315.

kiewnej. Na domiar złego zaraził przykład księcia szlachtę ruską która podobnież po parafiach i w cerkwiach rządzić sobie pozwalała, księży traktując jakoby sługi swoje.

2. W ruchu reformacyjnym Cerkwi ruskiej, zainaugurowanym i prowadzonym przez księcia Konstantego Ostrogskiego, wzięły nadto czynny udział bractwa cerkiewne. Instytucya bractw była obcą Kościolowi wschodniemu. Kościół ten nie znał i nie zna ich dotad. Na Rusi zaczęty się one przecież zawiązywać przy niektórych cerkwiach osobliwie klasztornych, przez naśladownictwo Kościoła łacińskiego około połowy XV w. I tak w r. 1439 napotykamy bractwo ruskie we Lwowie, a kilkanaście lat później w r. 1458 drugie w Wilnie. Były to tak zwane bractwa cechowe, nie idające przez dłuższy czas znaku wielkiej żywotności. Na kilkanaście lat przed Unią zaczynają się bractwa ruskie, składające się głównie z mieszczan, lepiej organizować i patrząc na upadek Cerkwi działalność swoją rozszerzać. Na zebraniach swoich nietylko dyskutują o sprawach brackich, ale radza także o interesach Cerkwi, ohydnie przez władyków i przez duchowieństwo, opuszczonej i zaniedbanej, radza o potrzebie większej oświaty, o podniesieniu chwały Bożej, o ozdobie cerkwi, o nabożeństwie, zbierają składki w tym celu, zakładają szkoły, drukarnie, sprowadzają sobie kaznodziei i nauczycieli, gdy ich nie było w kraju, z zagranicy, osobliwie z Grecyi, a nawet z Niemiec.

Ruch wielki ku lepszemu rozbudził się prędko wśród ruskiego mieszczaństwa większych miast ruskich. Bractwo lwowskie przodowało innym bractwom w tej mierze. W 1586 r. założyło u siebie szkołę, zatwierdzoną później przez Zygmunta III. Przedmiotami nauki w tej szkole były języki: staro-cerkiewny i grecki, do nich przybyły później języki łaciński i polski. Obok szkoły otworzono drukarnię, z której już w 1591 r. wyszła pierwsza gramatyka grecko - słowiańzka, ułożona przez nauczycieli szkoły brackiej, a w następnych latach wychodziło dużo pism treści religijnej.

Za przykładem bractwa lwowskiego poszło niebawem bractwo wileńskie św. Trójcy, które tak samo zorganizowało się, jak bractwo lwowskie i również szkołę i drukarnię u siebie otworzyło. Mniej więcej około tego czasu zawiązują się w bractwa mieszczanie w Łucku, Kijowie, Mohilowie, w Brześciu, Pińsku,

Mińsku, Bielsku, Orszy i w wielu innych mniejszych miastach 1).

Zwrot ku lepszemu w łonie Cerkwi zdawał się być niewątpliwym, patrząc na tę ruchliwość i gorliwość mieszczan ruskich. A jednak niestety, owoce tej ruchliwości i ofiarności bractw nie wyszły Cerkwi tak samo na dobre, jak usiłowania kniazia Ostrogskiego i to z dwóch przyczyn.

Wobec gnuśności i niedbałości władyków i księży po parafiach bractwa złożone z ludzi świeckich, po części prostych i bez wykształcenia, rosły coraz więcej w znaczenie i potęgę i nie ograniczając się na sprawach brackich, na przyczynianiu się do podniesienia chwały Bożej, okazałości cerkwi i służby Bożej, na utrzymywaniu szkół i na uczynkach milosiernych, zaczęły rządzić Cerkwią, mieszać się do spraw, które należały do duchowieństwa, nie do nich. Wyrodziły się z tego prędko swary, klótnie, zatargi z pasterzami dusz a nawet z biskupami, swary jednego bractwa z drugiem i braci między sobą, tak że co jedną reką zbudowały, drugą psuły i niweczyły i zamiast służyć ogólnej sprawie Cerkwi, dbały więcej o swoje znaczenie, przywileje, prawa i zaspokojenie swych ambicyj. Ten kakol zrodził się na roli bractw osobliwie od chwili, gdy dwaj patryarchowie wschodni antyocheński Joachim 1586 r. i carogrodzki Jeremiasz II 1589 roku nawiedzili Ruś w celu kwesty i podnieśli naprzód bractwo lwowskie 1586 r., a potem bractwo wileńskie św. Trójcy 1589 r. do godności Stauropigii, wyjmując je tem samem z pod jurysdykcyi miejscowej władzy duchownej, a poddając bezpośrednio władzy patryarchatu carogrodzkiego. Jeremiasz II zatwierdzając godność staroupigialną bractwa wileńskiego, wyraźnie w swej hramocie powiada: "Arcybiskupowi, biskupowi, archimandrycie, igumenowi, protopopowi, popowi, djakonowi, kazdemu, ktoby temu bractwu był przeciwny i niejedność do niego wnosił, niech będzie błogosławieństwo nasze".

Joachim przyznał nawet bractwu lwowskiemu, a na wzór jego wszystkie inne się urządzały, prawo klątwy t. j. ekskomuniki i doglądania tak niższego duchowieństwa jak biskupów, i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Flerow, O prawosławnych cerkownych bratstwach w jugo zapadnoj Rossji. Petersburg 1857 i Akty Z. R. tom IV, nr. 4, 18, 27, 28, 36, 94, 101, 119 i wiele innych numerów.

zobowiązał je do referowania o jednem i o drugich do carogrodzkich patryarchów 1). Trzeba było iście greckiej przewrotności, aby w ten sposób w zarodku zatruć pożyteczną instytucyę, wprawiając ją w tak nienaturalny stosunek do krajowej hierarchii kościelnej, który oczywiście mógł tylko najfatalniejsze dla biednej Cerkwi zrodzić następstwa. Dopóki bractwa rozbudzały ducha religijnego i przez swoją gorliwość w tym kierunku pobudzały duchowieństwo niższe i wyższe do powstania ze swej opieszałości i niedbałości, spełniały świetnie swoje zadanie, kładły nieśmiertelne około Cerkwi zasługi i mogły, rzeczywiście przyczynić się do wewnętrznego odrodzenia Cerkwi ruskiej. Odkąd patryarchowie przeznaczyli im rolę denuncyatorską w Cerkwi i postawili je nietylko ponad duchowieństwo, ale ponad biskupów i z pod ich jurysdykcyi je usunęli; skrzywili ich działanie i odtąd przestały one być żywiolem dodatnim i odradzającym Cerkiew; swojem dalszem istnieniem i działaniem powiekszały tylko i tak już nie mały zamęt w Cerkwi 2).

Druga przyczyna, dla której bractwa nie wyszły ruskiej Cerkwi na zbawienie, leżała w szkołach brackich. Szkoły te, podobnie jak akademia ostrogska, liczyły w gronie nauczycielskiem ludzi błędami heretyckiemi zarażonych, którzy te bledy, jako rzekome dogmata Cerkwi ruskiej rzucali całemi garściami między młodzież z katedr, i co gorsza z ambony lub przez pisma z brackich tłoczni na całą Ruś się rozchodzące między ludność ciemną, nie więcej prócz obrzędów z wiary swej nie znającą. Dość wspomnieć Stefanka Zyzanię (Kąkol) i Orthologa (Mel. Smotrzyskiego) nauczycieli bractwa wileńskiego obok innych mniej znanych, którzy przy rozgłosie wielkim, jakiego zazywali jako ludzie niepospolicie uzdolnieni i większą odznaczający się nauką, zatruwali ducha wiary w szerokich kołach ruskich. Oświata zatem szerzona przez szkoły brackie szkodliwszą była dla Cerkwi ruskiej, aniżeli ciemnota ją poprzedzająca, i do odrodzenia Cerkwi ruskiej przyczynić się nie mogła. Rozdmuchiwała ona tylko nienawiść do Kościoła łacińskiego w społeczeństwie ruskiem na wzór wszystkich herezyi.

Stąd też nadzieje, jakie w pierwszych początkach rozbu-

<sup>1)</sup> Solowiew, Historya Rosyi, tom X, str. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apokrisis, str. 269, w Pamiatnikach polemicz. Litieratury. Część II. Petersburg 1882.

dzonej działalności bractw do nich przywiązywano, iż one Cerkiew z upadku (podźwigną i nowe życie w nią wleją, okazały się niebawem płonnemi. W dalszym ciągu opowiadania naszego wykażemy, że, gdy Unia Brzeska przyszła do skutku, Bractwa w opozycyi do biskupów, po stronie Unii będących, stały się głównemi twierdami dyzunii i najzacięciej jej broniły, buntując mieszczaństwo i lud przeciw pasterzom swym, stosownie do wskazówek z Carogrodu odbieranych.

## ROZDZIAŁ IV.

Patryarchowie carogrodzcy wobec wewnętrznego rozstroju Cerkwi ruskiej przed Unią Brzeską.

amo z siebie nasuwa się pytanie, jaką wobec zupełnej dezorganizacyi Cerkwi ruskiej była postawa jej najwyższych zwierzchników, patryarchów carogrodzkieh? Co czynili patryarchowie dla jej ratowania i wlania w nią nowego ducha i nowego życia, patrząc na jej upadek i poniżenie?

Nim na to pytanie odpowiemy, trzeba nam pierwej uruzytomnić sobie, w jakim stanie znajdował się wówczas Kc ciół wschodni, a w szczególności patryarchat carogrodzki? Stan to nad wyraz smutny! Gdy Kościół wschodni od jedności Kościoła się odszczepił, prędko w nim zgasło światło nauki, którem przez wiele wieków oświecał cały świat chrześcijański, i zamarła w nim świętość, która była chwałą i szczególną ozdobą Wschodu w pierwszych wiekach Chrześcijaństwa. Od czasów świętego Jana Damasceńskiego trudno na całym Wschodzie wskazać teologa głośniejszego imienia, chyba wyjmiemy jedynego Focyusza, późniejszego pseudopatryarchę konstantynopolitańskiego. A im bliżej czasów, o których piszemy, tem większa martwota i ciemnota ogarnia tę kiedyś bogato od Boga uposażoną część Kościoła. Ciężkie jarzmo tureckie, zawisłe nad nią od połowy XIV wieku, dokonywa reszty. Rozbudził się wprawdzie fanatyzm religijny, podniecany uciskiem islamizmu, pozostalo przywiązanie namiętne do zewnętrznego obrządku religijnego, lecz zniknął niepowrotnie duch religijny i pobożny, ożywiający w dawnych

wiekach synów Kościoła wschodniego; na domiar złego zapuścił w nim korzenie rak symonji czyli świętokupstwa, ogarniając wszystkie stopnie hierarchii kościelnej. Patryarchowie nie dostępują inaczej godności swej, jak za złożeniem sułtanowi drogiego okupu. Im kto lepiej zaplaci, tem jest pewniejszy, że go laska sultana nie minie. A niedość, że chciwi tej godności kandydaci podbijają się wzajemnie, gdy stolica patryarsza jest osieroconą; rzadko który patryarcha, mianowicie w Carogrodzie, do końca życia na swej stolicy się utrzyma. Zjawi się inny, któremu za długo czekać na śmierć żyjącego, z większą ofiarą, otrzymuje firman od sultana, który bez skrupulu wypędza co dopiero przez siebie wyniesionego. Stad zdarza się, że równocześnie trzech, nawet czterech biskupów rości sobie prawo do godności patryarchalnej, lub że jeden i ten sam po dwa, nawet trzy razy wraca na stolice, z której był wypędzony. W czasie, który nas zajmuje, z patryarchą Jeremiaszem II wiedzie spór od roku 1572 odsądzony od godności Metrofan III, poprzednik jego, po nim Pachomiusz i Teolept, a wszyscy czterej szukają laski haremu. jako najpewniejszej rękojmi zaspokojenia swej ambicyi 1). Rzecz jasna, że patryarchowie dochodzący w ten sposób do godności biorą odwet na biskupach, a biskupi na duchowieństwie. Gdy zaś na duchowieństwie greckiem wycisnąć nie zdolają sum wyrzuconych do kieszeni sultana i różnych pośredników, wybierają się na żebracze podróże na Ruś, Litwę i do Moskwy. Następstwem takich stosunków był taki sam upadek Kościoła greckiego, jaki na Rusi poznalismy. Warto posluchać, co o tych stosunkach pisze współczesny a tak poważny świadek, Hipacy Pociej, w liście do kniazia Konstantego Ostrogskiego. Oto słowa jego:

"Nie baczę, aby Cerkiew grecka przez te kilka lat przeszłych (t. j. od czasu, jak sam książę uznał potrzebę jedności z Rzymem) świętobliwszą i lepszą być i w postępkach jakich świętych pomnożyć się miała; ale co dalej to gorzej niszczeje i do wielkiej nieumiejętności i grubiaństwa przychodzi, gdzie między starszymi i dozorcami kościelnymi nic innego jedno łakomstwo, świętokupstwo, nieprawda, nienawiść, potwarze, upór, pycha, nadętość i inne złości panują tak bardzo, że też ani niewolą pogańską ściśnieni polepszyć, albo upokorzyć się nie chcą.

<sup>1)</sup> Pitzipios, L'Eglise Orientale, Rome 1855, tom III, str. 82. Hergenröther, Handbuch der allgem. Kirchengeschichte, Freiburg 1877, tom II, str. 476.

O naukach w Piśmie św. i innych świętych ćwiczeniach, tego już ani pytaj. Doktorów i kaznodziejów dobrych miedzy niemi ani i ze świecą nie naydziesz, i owszem kazania za herezyą papieską sobie poczytują, pokrywając swoją nieumiejętność.... Pójdźmyż do stanu mniszego, tam ani posłuszeństwa, ani grozy prawey nie masz, bo jako wściekli bez woli starszych swoich po światu biegają, szukając sytszey strawy.... Każdy to jawnie baczyć może, że z tego świętego mniskiego stanu od Bazylya W. fundowanego tylko tytuł albo cień jakiś pozostał, ale rzecz sama ogółem przepadła, bo mnodzy z nich z klasztorów pouciekawszy, a stawszy się biegunami, tylko pieniądze bałamutnemi powieściami zbierają, szalbierzą... co nietylko w prostych, ale w kim większym doznaliśmy tego, jaką pamiątkę pozostawił po sobie w tych krajach Gabryel, patryarcha achrydoński, który jako przekupnik jaki w kramie rozkładając towary swoje targował, tak on święte rzeczy, rozgrzeszenie wielkie i małe targiem przedawał... na co wszystko samem oczywiście w Brześciu patrzył" 1).

Melecy Smotrzyski, bawiąc kilkanaście lat później na Wschodzie i w samym Konstantynopolu dla poznania wiary u źródeł, nie lepsze tam zastał stosunki od opisanych przez Pocieja, Opowiada on, że za jego bytności w Konstantynopolu jeden z tamtejszych nauczycieli Mathfiey, hieromonach, czynił w przytomności kilku arcybiskupów tymże przymówki, że nie ci na stolicach biskupich zasiadają, którzy są w Zakonie bożym wyćwiczeni, lecz byle kto miał brode a kalete, wnet episkopem zostaje. Za te nie milą przymówkę musiał patryarchat opuścić. Dalej donosi Smotrzyski, że trzech metropolitów poznał, nie umiejących pisać. "Dziś błazen, jutro nieraz metropolitą zostaje 2)". Ci zaś z pomiędzy wyższego duchowieństwa, którzy posiadali wyższe wykształcenie, byli po części zarażeni błędami heretyckiemi, luterskiemi lub kalwińskiemi 3). Te blędy jawnie, za świadectwem Smotrzyskiego, z ambon carogrodzkich, jako artykuły wschodniej wiary wygłaszano. Ogół ciemnego duchowieństwa i ludu na tem się nie poznawał i poznać się nie mógł, gdyż prawd wiary

<sup>1)</sup> Antirrisis, str. 194, 195.

<sup>2)</sup> Exaethesis, Expostulatia II.

<sup>3)</sup> Hergenröther, l. c. str. 476.

uczono go z katechizmu Gargana, wówczas w Grecyi rozpowszechnionego, a pełnego błedów heretyckich 1). Czegóż więc mogła Cerkiew ruska w swojem poniżeniu i rozbiciu po takim Kościele albo raczej po takiej hierarchii się spodziewać? Będąc sam obumarła instytucyą nie był Kościół grecki zdolny życia udzielić innym. Sam zajety własnem poniżeniem, płynącem z ucisku muzułmańskiego, i rozdarty rozterkami wewnętrznemi, nie miał on nawet czasu zajmować się sprawami innego Kościoła. Od początku XVI wieku aż po r. 1586 nie dbają też patryarchowie carogrodzcy o Cerkiew ruską i ani się pytają, co się w niej dzieje. Dopiero, gdy zabrakło pieniędzy, zaczynają pojawiać się na Rusi, naprzód patryarcha antyocheński Joakim 1586 r. w imieniu patryarchy carogrodzkiego, a dwa lata później patryarcha carogrodzki, Jeremiasz II, w przejeździe do Moskwy. W następnych latach przysyła patryarcha aleksandryjski, Melecyusz Pigas, w czasie osierocenia patryarchatu carogrodzkiego, na wezwanie bractwa lwowskiego, wystawiającego mu smutny stan Cerkwi i wołającego o pomoc przeciw przygotowującej się Unii, protosyngiela swego Cyryla Lukarysa. Od tego czasu napotykamy także bardzo ożywioną korespondencyę patryarchów lub ich zastępców z bractwami, z metropolitą i z innymi ruskimi biskupami, a nawet z wybitniejszemi osobistościami wśród szlachty ruskiej, mianowicie z księciem Konstantym Ostrogskim<sup>2</sup>). Za patryarchami i ich wysłańcami przybywa mnóstwo przybłędów, greckich zakonników i świeckich księży 3), ale wszystkim zależy więcej na wyłudzeniu pieniędzy na duchowieństwie i ludzie ruskim, aniżeli na reformie i podniesieniu Cerkwi.

Joakima pobyt na Rusi śladu najmniejszego jakiejkolwiek reformy po sobie nie zostawił. Upamiętnił się tylko, jak już wyżej wspomnieliśmy, wyniesieniem bractwa lwowskiego do godności Stauropigii, a tem samem wyjęciem go z pod jurysdykcyi miejscowego władyki i poddaniem pod jurysdykcyę patryarchy carogrodzkiego, przez co rzuconą została kość niezgody między biskupa a bractwo.

O pobycie i działaniu Jeremiasza II na Rusi, mówić bę-

<sup>1)</sup> Exacthesis, we wstępie.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zobacz "Patryarchat wschodni" p. Szaraniewicza, tom VIII, Rozprawa wydziału hist. Akad. Umiejęt. Kraków 1878, str. 259.

<sup>3)</sup> Akty Z. R. tom IV, str. 27 i 28.

dziemy na innem miejscu, dlatego tu ograniczamy się tylko na uwadze, że i jego rządy nie podniosły Cerkwi ruskiej z upadku. Chcąc ją podnieść, trzeba było w inną stronę zwrócić się i gdzie indziej szukać dla niej ratunku jak w Carogrodzie. Mamy na myśli Kościół łaciński, który właśnie wówczas dawał jak w innych krajach tak i w Polsce wymowne dowody żywotności swojej, odradzając się pod tchnieniem ustaw soboru Trydenckiego z niesłychaną szybkością z dawniejszego rozstroju swego do nowego kwitnącego stanu. W tę też stronę zwolna umysły się skierowały.

# Księga trzecia:

Rokowania poprzedzające Unię Brzeską.



#### ROZDZIAŁ I.

## Pierwsza myśl o Unii.

Po Unii florenckiej, cieszącej się niedługim żywotem na Rusi, zaczęła myśl zjednoczenia Kościoła ruskiego pod berłem polskiem z Kościołem rzymskim na nowo kielkować za inicyatywą zakonu jezuickiego z chwilą wstępu tegoż Zakonu na Litwę i ziemie ruskie.

Przed zjawieniem się Jezuitów w Polsce nie napotykamy przez całą większą połowę XVI w. najmniejszego śladu jakichkolwiek starań lub choćby tylko zamysłów, czy to po stronie rządu polskiego, czy po stronie duchowieństwa ruskiego, wskrzeszenia dawnej jedności Kościoła wschodniego z zachodnim. Rzecz to łatwa do wytłumaczenia.

Kościół katolicki w Polsce, zagrożony w tym czasie od różnych sekt protestanckich, przez też sekty o utratę znacznej części swych wyznawców przyprawiony, zajęty był wyłącznie własną obroną i póki strat ponicsionych nie powetował i wewnętrznie się nie wzmógł, marzyć nie mógł o nawracaniu odszczepionych.

Zygmuntowi Agustowi byłaby powinna nasunąć się myśl religijnej Unii Rusi z Kościołem rzymskim po dokonaniu Unii politycznej Litwy z Koroną roku 1569, ale na to potrzeba było głębszych uczuć religijnych i silniejszych przekonań katolickich aniżeli je w tym pod innym względem niepospolitym monarsze napotykamy.

Nic zaś dziwnego, że w Cerkwi ruskiej nie powstała w owym peryodzie myśl zjednoczenia z Kościołem rzymskim, gdyż Kościół ten nie przedstawiał wówczas w Polsce wiele więcej budującego widoku od Cerkwi ruskiej.

Tymczasem w drugiej połowie XVI wieku pojawiają się Jezuici naprzód na Litwie, potem na Rusi. Już w r. 1569 sprowadza ich do Wilna biskup Waleryan Protaszewicz, w r. 1574 funduje dla nich wspaniałe kollegium Zofia z Odrowążów Tarnowska w Jarosławiu, Stefan Batory w r. 1580 w Połocku, a w r. 1584 w Grodnie, Mikołaj Radziwiłł Sierotka r. 1582 w Nieświeżu, Jan Dymitr Solikowski zaś, zostawszy arcybiskupem lwowskim, nie mogąc odrazu otworzyć dla nich fundacyi, utrzymuje przez czas jakiś w pałacu arcybiskupim kilku członków Zakonu przy boku swoim: Jakóba Wujka, Benedykta Herbesta i Nahaja. Wreszcie i on uskutecznia fundacyę w r. 1586.

W pierwszych początkach uważali Jezuici za główne zadanie swoje walkę przeciw herezyi. Tej to walce od pierwszej chwili przybycia w granice litewskie i ruskie, wszystkie siły swoje poświęcają, gromiąc kacerstwo z ambony, w szkole, prywatnie przez dysputy, słowem żywem i pisanem. Gdy jednak obok herezyi, rozwielmożnionej tak w Koronie, jak na Litwie i Rusi, ujrzeli się wobec imponującej liczbą schizmy, a w tej schizmie spostrzegli lud nad wyraz ciemny, nie mający pojęcia o najelementarniejszych prawdach katechizmowych, nie wiedzący zatem, w co wierzy; nie wiele co więcej pod względem religijnym oświeconą szlachtę, po części nawet bezwiednie przesiąkłą wyobrażeniami protestanckimi; równie ciemne i moralnie najniżej upadłe duchowieństwo na wszystkich szczeblach hierarchicznych, zwracają zwolna w tę stronę apostolską pracę swoją 1):

A ponieważ za jedynie pewny środek podźwignienia Cerkwi ruskiej z jej nad wyraz głębokiego upadku uznali słusznie wskrzeszenie dawnej jedności z Kościołem zachodnim, zaczęli tę myśl naprzód z ambony podnosić.

Głównem ogniskiem propagandy Unii było początkowo Wilno, gdzie klasztor jezuicki znakomitszych w gronie swojem posiadał ludzi—dość wspomnieć, że pierwszymi jego przełożonymi byli tacy mężowie, jak ksiądz Stanisław Warszewicki i ksiądz Piotr Skarga; — gdzie członkowie jego i poza murami świątyni mieli obszerne pole do wpływu w szkole wyższej, założonej przy klasztorze już w roku 1570, a w dwanaście lat później wy-

Archiw jugo zapadnoj Rossyi, Kijew 1883, tom VI, część I, str. 10, 11, 12, 58 w Predisłowiu i Akty zapadnoj Rossyi, tom IV, nr. 33.

niesionej przez Stefana Batorego do stopnia akademii, i gdzie wreszcie, jako w punkcie centralnym władzy cywilnej na całą Litwę, zbiegało się czoło szlachty litewskiej i ruskiej.

Jako najgorliwszego krzewiciela myśli Unii wśród wileńskich Jezuitów, trzeba nam przed innymi wymienić księdza Skargę. W przedmowie do dzieła jego "O Rządzie y jedności Kościoła Bożego pod jednym Pasterzem", ogłoszonego w r. 1590, czytamy: "Przed siedmiąnaście lat rozsiewając słowo prawdy ewangelijnej zbawienia naszego w W. X. Litewskiem i w głównem jego mieście Wilnie, zabiegało się z łaski Bożej z inną bracią moją tak nowym błędom heretyckim jak i starym greckim, za któremi Ruskie się narody udały. A okrom tego, co przeciw kacermistrzom, którzy naówczas prawdzie Bożej się sprzeciwiali, pisało, wydałem też był książki o greckiem odszczepieństwie... politowanie mając nad bracią naszą, sąsiedztwem i językiem i jedną rzecząpospolitą z nami spojonemi ruskiego narodu ludźmi, którzy przy tem greckiem odszczepieństwie stoją" 1).

W przedmowie zaś do pierwszego wydania wspomnianej książki <sup>2</sup>) pisze Skarga, że, gdy z powinności i posłuszeństwa zakonnego miewał w Wilnie kazania o odszczepieństwie greckiem, wiele osób zakonu greckiego tym kazaniom się przysłuchiwało.

I właśnie na żądanie wielu z tych słuchaczy ogłosił r. 1577 drukiem to, co było przedmiotem jego kazań, nauk, dysput przeciwko odszczepieństwu ruskiemu.

Skarga dedykował pierwsze wydanie swej książki księciu Konstantemu Ostrogskiemu, wojewodzie kijowskiemu, największemu magnatowi ruskiemu, panu i właścicielowi 35 miasteczek i około 1000 siół, obejmujących większą część Wołynia i znaczne części Ukrainy i Podola, gdzie był patronem 1000 cerkwi ruskich i dwóch biskupstw, łuckiego i pińskiego. 3).

Dedykując pracę swoją wojewodzie kijowskiemu, liczył Skarga nie bez słuszności na to, że pozyskawszy dla idei Unii

¹) Oddrukowano w "Pamiatnikach polemiczeskoj Literatury", Petersburg 1882, część II, str. 527.

²) W pierwszem wydaniu nosi ona tytuł: "O jedności Kościoła Bożego pod jednym Pasterzem," Wilno r. 1577; jest oddrukowana w "Pamiatnikach Literatury polem." część II, str. 227.

<sup>3)</sup> Archiw jugo zapad. Possji, tom VI, część I, str. 51 w Predislowiu.

człowieka takiego znaczenia i wpływu, a przytem takiego miłośnika Cerkwi wschodniej, jakim był kniaż Ostrogski, zapewni tem samem zwycięstwo i tryumf tej idei na Rusi.

Dawniej już, przed kilku laty, miał sposobność poznać osobiście kniazia z okazyi pogrzebu hrabiego Jana Krzysztofa Tarnowskiego, szwagra jego, mając na pogrzebie dwie mowy na cześć zmarłego, i zdobył sobie odrazu jego zaufanie. Książę wojewoda umówił się nawet wtenczas ze Skarga, że go wezwie do Lwowa, by się z nim w sprawach cerkiewnych porozumieć. Do tego zjazdu we Lwewie nie przyszło jednak, nie wiadomo z jakich powodów. Otóż Skarga korzysta ze zrobionej w Tarnowie z księciem znajomości i ofiaruje mu dzieło swoje, pisząc w przedmowie: "że coby ustnie nawet mówić mu nie mógł, to mu w tem pisaniu posela, prosząc, aby przeczytać i uważać raczył, a tym, którzy greckiego odszczepieństwa bronia, a święty, niepokalany Kościół Piotra świętego hydzą, miejsca nie dawał, a jemu całe ucho zachował. Obaczy wasza książęca mość, że prawda ewangeliej i nauka bogonośnych Ojców przy nas jest, którzy na mocnej opoce wiary Piotra św. stojem 1.

Jak wszystko, co z pod pióra Skargi wyszło, niepospolitej było wartości, tak też przytoczone dzielo jego, zaledwie się ukazało, powszechną na siebie zwróciło uwagę. Ma ono jeszcze po dziś dzień, mimo swego polemicznego charakteru, wcale nie zwykłą wartość.

W pierwszej części dziela wykłada Skarga, że zbawienie tylko w kościelnej jedności być może, i ukazuje znamiona, po których prawdziwy Kościół poznać można, a wykłada to z taką gruntownością i jasnością, że trudno dziś w literaturze naszej wskazać inną książkę, w którejby te prawdy równie głęboko a przystępnie wyłożone były.

Część druga zaprząta się wyłącznie greckiem od tej jedności odstąpieniem, rozbierając główne przyczyny odszczepieństwa greckiego. W tym rozbiorze roztrząsa porządkiem historycznym i z wielką znajomością rzeczy zatargi między Carogrodem a Rzymem od IV aż do XV wieku, to jest aż do soboru Florenckiego i do zaprowadzenia Unii florenckiej w Cerkwi ruskiej przez metropolitę kijowskiego, Izydora.

<sup>1)</sup> Pamiatniki, l. c., str. 228 i 229.

Część trzecia dzieła jest "przestrogą i upominaniem narodów ruskich przy Grekach stojących, aby się z Kościołem świętym i ze Stolicą rzymską zjednoczyli".

Cała ta część może być nazwana rzewnem a wzniosłem kazaniem do Rusinów odszczepionych. Żal nam, że jej tu umieścić nie możemy i ograniczyć nam się trzeba na krótkiem streszczeniu.

Naprzód pyta Rusinów, "czy to duch Boży, duch miłości Chrystusowej, ten duch, który rozprasza, rozdziera, ludzie waśni, a zgody nie rad widzi?" Następnie wykazuje im, że Cerkiew ich nietylko się różni od rzymskiej jakiemiś obojętnemi, zewnętrznemi obyczajami, ale w prawdach wiary, które w interesie zbawienia wyznawać trzeba, a przecież ta Cerkiew nietylko grecka, ale ich własna na Rusi, pierwotnie w rzymskiej jedności trwała. Zwraca uwagę na teraźniejsze upośledzenie Cerkwi wskutek odszczepieństwa, na wzgardę stanu duchownego i rządy świeckich w ich świątyniach, i że niczego dobrego i żadnej naprawy spodziewać się nie mają po patryarsze, który sam Turczynowi kłaniać się musi, póki się z prawym przełożonym swoim namiestnikiem Chrystusowym, nie połączą.

Polaczenie zaś to nie byłoby wcale trudnem, "niechby panowie Zakonu ruskiego, a zwłaszcza metropolit z władykami o tem się wspólnie namawiali, a za dozwoleniem króla j. m. swój sejmik około tego, przyzwawszy uczonych katolików, którzyby w oczy im przełożyć rzeczy potrzebne mogli, uczynili". Zaręcza, że ostaliby się przy swych obrzędach i zwyczajach nabożeństwa, "bo Kościół Boży rozlicznością przybrany jest, jako królowa w farby", gdyby tylko metropolita od papieża był ustanawianym, a wszyscy w spornych artykulach wiary z apostolską Stolicą zgadzać się chcieli. Wystawia im też korzyści, jakieby z tego zjednoczenia urosły, i to prócz duchownych korzyści, prócz większego oświecenia, korzyści polityczne nietylko dla Rzeczypospolitej, ale dla nich samych. "Państwo to (polskie) w rzeczach świeckich byłoby potężniejsze i więcejby wam i panowie przeslawni królewie polscy i ta Litewska ziemia dufała i wieksze wam urzędy zlecała 1)4. Nakoniec prosi i upomina, aby nie

<sup>1)</sup> Pamiatniki, l. c. str. 490.

zwiekali nawrócenia swego, wystawiając im nieszczęście carogrodzkiej a błogą pomyślność i rozkwit rzymskiej stolicy.

Polakom zaś słuszną czyni przymówkę, że dotąd żadnego około sprawy Unii nie podejmowali starania. "Siłaby się sprawiło, powiada mądrze bardzo, w namowie i dobrem zachowaniu i towarzystwie z władykami ruskimi i w porozumieniu z pany świeckimi greckiego nabożeństwa. Byśmy byli czujni, moglibyśmy dawno szkoły ruskie mieć, a wszystkie pisma ruskie przejrzeć i w słowieńskim ich języku mieć swoje katoliki ćwiczone. Trzeba było i na polski i na ruski język przekładać ruskim narodom rzeczy ku temu służące, żeby rychlej prawdę obaczyli. Dobrzeby i do przedniejszych ruskiego nabożeństwa panów uczone posyłać, a onym ich błędy i niebezpieczeństwo ukazować 1)".

Dzieło Skargi rozeszło się w mgnieniu oka po całej Polsce i Rusi. Jedni Rusini gorliwie i chciwie je czytali i wielu z nich dowiadywało się z niego po raz pierwszy o dawnym stosunku Kościoła greckiego do Rzymu, o przyczynach, które odszczepieństwo wywołały, a mianowicie, że tak Kościół grecki jak ruski żył kiedyś w jedności z Kościołem zachodnim. Drudzy, z obawy, aby wymowne słowa Skargi chwiejnych w wierze cerkiewnej do reszty nie zachwiały, wykupywali je i palili. Sam Skarga świadczy, że to dzieło wiele pożytku przyniosło, i że, kiedy w roku 1589 przejeżdżał z królem przez Litwę do Inflat, zaledwie jeden egzemplarz, i to defektowny, u księgarzy wileńskich napotkał. Ogłaszając drugie wydanie, pisze na wstępie "Te książki (o jedności Kościoła Bożego), jakeśmy doznali, wielom pożytek przyniosły i oczy im otworzyły, i do tego czasu pytać się o nich wielu nie przestaje, i na mię wołają, abym je znów światu ukazał. Bo jako mam sprawę i skutek sam ukazuje, w Wilnie będąc, ledwiem jednę i to bez początku naleść mógł 2)4

Drugie wydanie dedykowane było Zygmuntowi III. W dedykacyi prosi króla, aby sobie sprawę Unii wziął do serca.

W ślady Skargi poszedł jeden z lwowskich Jezuitów, Benedykt Herbest, ogłaszając we Lwowie r. 1586 małą rozprawkę

<sup>1)</sup> Pamiatniki, l. c. str. 499.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pamiatniki, l. c. str. 529. Por. także A. Z. R., tom IV nr. 33 i Ko-jałowicza: Litowskaja Cerkownaja Unija, tom I, str. 47.

w kwestyi Unii, noszącą tytul: "Wiary Kościola rzymskiego wywody i greckiego niewolstwa historya 1)".

Mniej przecież przysłużył się Herbest sprawie Unii tem malem i słabo napisanem pisemkiem, aniżeli gorliwem wśród Rusinów apostolstwem. Świątobliwy i światły ten zakonnik przez 20 lat chodził od wsi do wsi po Rusi Czerwonej, Wołyniu, Podolu, Pokuciu, oświecając lud ruski w grubej niewiadomości prawd wiary żyjący ²)\*.

Inne klasztory jezuickie, już wówczas po Litwie i Rusi rożsiane, również w tym duchu z mniejszym lub większym skutkiem pracowały, jak nam to wnosić wolno ze skąpych napomknień Stanisława Rostowskiego w jego historyi Zakonu jezuickiego na Litwie 3).

Pominać na tem miejscu nie możemy jeszcze jednego jezuity, który, choć do żadnego z klasztorów litewskich i ruskich nie należał, przecież powagą i stanowiskiem swojem znakomicie poparł myśl Unii, przez Skargę po raz pierwszy w Wilnie podniesioną. Mamy na myśli księdza Antoniego Possewina, posła papieskiego w r. 1581 do króla Stefana Batorego i cara Iwana. Possewin jechał do Moskwy z nadzieją, wzbudzoną przez samego cara, zjednoczenia Cerkwi rosyjskiej ze Stolicą apostolską; a gdy się prędko ujrzał w swej nadziei zawiedzionym, w listach do papieża Grzegorza XIII starał się przekonać go, że nawróceniu ludności rosyjskiej do Unii marzyć tak długo nie można, póki się nie nawróci ludności ruskiej pod panowaniem polskiem zostającej, i twierdził, że to nawrócenie, jak się na miejscu z rozmowy z wielu osobami przekonał, nie byłoby tak trudne, byleby się niem na seryo zajęto, Radził przeto papieżowi, aby te ważną sprawe wział w swe rece, by wydał do biskupów ruskich breve, wzywające ich po ojcowsku do zgody i jedności z Kościołem łacińskim, by to brewe przywiózł do Polski

¹) Jest ono oddrukowane w Pamiatnikach polem. Litieratury, część II, od str. 613-632. Por. o Herbeście, Archiwum teol. Ks. Jabczyńskiego, tom I, r. 1836, od str. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) O gorliwej pracy O. Herbesta nad nawróceniem dyzunitów świadczy nuncyusz Bolognetto w liście do Kardyn. Ptolomea Galli z dnia 7 lipca 1583. Archiw. Watyk. Nunz. di Polonia XX, str. 667.

<sup>3)</sup> Lituanicarum Societatis Jesu historiarum provincialium pars I, autore Stan. Rostowski S. J. Vilnae 1768, str. 120, 121, 156 i na innych miejscach.

jaki wytrawny teolog, mogący biskupom w ich wątpliwościach służyć światłą radą, i aby papież nadesłał książki bądź łacińskie, bądź greckie, dotyczące schyzmy, o których przekład na język ruski w Wilnie sam się postara 1). Nadto zalecał papieżowi założyć funduszami własnemi ruskie kollegium dla niezamożnej ruskiej i rosyjskiej młodzieży, któraby bezpłatnie w niem mając utrzymanie, uczęszczała do świeżo założonej, a przez zakon jezuicki w Wilnie kierowanej akademii i tamże wykształcona w duchu katolickim, sama potem wśród własnego narodu nad nawróceniem jego pracowała. Lękając się zaś, że carowie nielatwo pozwolą młodzieży swego państwa udawać się na nauki do Wilna, z powodu nieprzyjaznego Rosyi względem Polski usposobienia, radzi na ten wypadek młodzież z Rosyi pochodzącą, a chciwą nauki, wysyłać do kollegiów jezuickich w Ołomuńcu, Pradze lub do kollegium greckiego w Rzymie 2).

W dalszym ciągu korespondencyi z papieżem wspomina jeszcze, że w podróży swej do Moskwy przez ziemie ruskie miał sposobność spotkania się z kilku książętami ruskimi i niektórymi członkami szlachty ruskiej, i z rozmów z nimi przekonał sięże ich konwersya do Kościoła łacińskiego nie byłaby trudnągdyż sami mu oświadczyli, iż gdyby ich oświecono, nie waha-

Maximi autem ponderis futurum sit ad Moscoviam eonvertendam, si Episcopi sive Vladicae Regiae Russiae sese ad catholicam Ecclesiam aggregarent:

<sup>1)</sup> Turgeniew: Supplementum ad historica Russiae documenta. Petropoli 1848. Od str. 39—11 wymienia Possewin książki pożądane: Pisma Gennadiusa, mianowicie o prymacie papieży; Enchiridion o różnicach schizmy i Unii; Kates chizm Kanizyusza; św. Tomasza z Akwinu. O blędach G 2 ków; Bullę Eugeniuza IV na soborze Florenckim wydaną i inne.

a) Antonii Possevini Soc. J. Moscovia. Vilnae a. 1586. Alter Commentarius de rebus Moscoviticis. Cap. Rationes promovendae in Moscoviam catholicae religionis: "Inprimis ergo Seminarium instituendum videtur, quod paternam V. Beatitudinis erga Ruthenos quoque curam Orbi terrarum ostendat, operarios autem suppeditet huic sanctissimo aedificio excitando. Si quaereretur, ubinam Seminarium istud esset instituendum, primum Vilnae aut Polociae dicerem pro Ruthenis Poloniae regni proque iis, qui huius triennii bello in Moscovia capti minus difficultatis afferre negotio possent. Qui vero ex Moscovia educerentur, hi vel Olomucium vel Pragam mitterentur ad Pontificis Seminaria, in quibus ex ejus linguae affinitate cum Ruthenica facilius, quantum satis esset doctrinae haurirent.

liby się prawosławia porzucić i z Kościołem rzymskim się złączyć 1).

Kollegium czyli seminaryum dla młodzieży ruskiej i rosyjskiej, zalecane przez Possewina, stanęło rzeczywiście w Wilnie w r. 1582 i istniało tamże aż do rozwiązania zakonu jezuickiego przez Klemensa XIV. Miało dwadzieścia burs wolnych, które jednak podobno nigdy wszystkie zajęte nie były.

Podobnież otworzył papież Grzegorz XIII kilka burs wolnych dla Rusinów i Rosyan w Rzymie w greckiem kollegium św. Atanazego, w Ołomuńcu, w Pradze, w Brunsberdze.

Radom wreszcie i zabiegom Possewina przypisać należy, że obok pism Skargi i Herbesta ukazało się mniej więcej równocześnie kilka innych pism polemicznych ruskich i polskich, mających na celu oświecenie Rusinów, jak: "Gennadia Scholara", patryarchy carogrodzkiego "Obrona soboru Florenckiego" (r. 1581), Wasila Zamaskiego, jezuity, "Katechizm Kanizyusza" (r. 1582) i inny katechizm bezimienny "Katichizis ili nauka wsiem prawosławnym christianam" (1585 r.) 2).

Czy biskupi ruscy otrzymali brewe, jakie Possewin zalecał, nie wiemy. Wątpimy jednak, bo nie napotykamy najmniejszego śladu takiego pisma papieskiego, a tem mniej umyślnego na Ruś od papieża wysłańca do władyków.

W wyżej wspomnianym liście do papieża napotyka Possewin, że przejeżdżając przez Ruś, miał rozmowy z niektórymi ruskimi panami w sprawie Unii. Między panami był książę Konstanty Ostrogski. Sam on o tem pisze w liście do biskupa Po

propterea huc serio incumbendum videretur, si amantia brevia V. B. scriberet iisdem Vladicis, qui octo sunt, ad quos per unum theologum afferentur... eos autem V. B. ad veritatem agnoscendam invitaret..... str. 21 do 25. Patrz także: Supplementum ad hist. Russiae docum., str. 72.

<sup>1)</sup> Moscovia, karta 24: "Nam cum per Russiam regiam in Moscovian veniremus, nobiles aliqui, qui schisma suum deseruerunt (zostawszy protestantami), nobis fidenter dixerunt, si ea, quae a nostris audierunt, apud illos unquam dicerentur, maximum momentum ad eorum conversionem allatura". Por. jeszcze O. Pierling'a S. J. Le Saint Siege, la Pologne et Moscovie, 1582—1587. Paris 1885; tegoż Un nonce du pape en Moscovie, Paris 1864, i Antonii Possevini Missio Moscovitica. Parisiis 1882.

<sup>2)</sup> Makarija, Istorija Russkoj Cerkwi, tom IX, str. 421 i 422.

cieja Hipacego. "Umysliłem, są słówa jego, albo ważyłem się był z Possewinem papieża rzymskiego o niektórych potrzebnych rzeczach Pisma sw. nie sam, ale z swoimi starszymii presbytery radzić y dysputować. Lecz isz tego Bóg nie chciał dla naszego zlegoli albo dobrego, nie wiem, czy tak się stało, jak się Panu Bogu podobało" 1).

Nuncyuszowi papieskiemu Bolognetto, leżała również bardzo na sercu sprawa zjednoczenia odszczepionych Rusinów z Kościołem katolickim. Miał on w tym celu kilka konferencyi z synami księcia Konstantego Ostrogskiego, Januszem i Konstantym, nadto z samym starym księciem. Na innem miejscu, mówiąc o stanowisku księcia Konstantego Ostrogskiego wobec Unii, podajemy obszerny ustęp z referatu nuncyusza do Stolicy apostolskiej o owej konferencyi z księciem. Prócz tego przez archimandrytę Paleologa, greka, dobrze względem Kościoła katolickiego usposobionego a bawiącego na dworze księcia, starał się nuncyusz na księcia wojewodę w interesie Unii wpływać.

Nuncyuszowi oświadczył (1583 r.) stary książę, że gotów życie swoje ofiarować, gdyby przez to mógł okupić Unię obydwóch Kościołów.

Króla zaś Stefana Batorego usiłował nuncyusz przekonać, że w interesie Unii należałoby odświeżyć przywilej Władysława Warneńczyka dany duchowieństwu ruskiemu po ogłoszeniu Unii florenckiej; wezwać patryarchę, aby przeniósł rezydencyę swoją z Carogrodu do Lwowa lub Wilna, i nie dawać biskupstw ruskich innym osobom tylko takim, które są przyjazne Kościołowi katolickiemu. Nuncyusza popierał biskup wileński, Jerzy Radziwilł. Król nie rokował sobie jednak z projektów nuncyusza wielkich nadziei dla Unii ).

Ze świeckiego duchowieństwa polskiego zwracał współcześnie z Possewinem uwagę Kościoła i rządu na potrzebę Unii najznakomitszy owego czasu pisarz i teolog, profesor uniwersytetu krakowskiego i kaznodzieja królewski, Stanisław Sokołowski, w dwóch łacińskich pismach. Pierwsze z nich nosi tytuł:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Archiw. Watyk., Nunz. di Polonia, tom XX. List nuncyusza Bolognetto z 6 lipca 1583 r. Antirrisis abo Apologia przeciwko Krzysztofowi Philaletowi. Wilno 1600, str. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Archiw. Watyk. Nunz. di Polonia, l. c. i str. 667, list z 7 lipca 1583, i tom XXI, str. 236, list z 16 czerwca r. 1584.

"Censura Ecclesiae orientalis" (r. 1582), drugie: "De verae et falsae Ecclesiae discrimine libri tres" (r. 1853) 1).

Oto wszystko, co w pierwszych kilkunastu latach od przybycia Jezuitów na Litwę dla sprawy Unii uczyniono! Ograniczano się na zalecaniu jej z ambon, w rozmowach prywatnych, na misyach ludowych, w pismach, z katedr szkolnych, zwłaszcza z katedr akademii wileńskiej, wskazując na wewnętrzne odrodzenie i rozkwit Kościoła katolickiego w krótkim stosunkowo czasie od soboru Trydenckiego, a na rozstrój Kościoła wschodniego. Dalej nie posunięto się aż do r. 1590. Jezuici, za przewodem księdza Skargi, słusznie pragnęli, aby konwersya Rusinów nie inaczej się dokonała, jak na drodze oświecenia, przekonania i dobrowolnej decyzyi, i nikt im nie zdoła wykazć; aby kiedykolwiek pchali rząd polski do używania środków zadających gwałt sumieniom.

Że taka praca około zjednoczenia Rusi z Kościołem katolickim, odbywająca się zresztą zaledwie na pięciu miejscach rozległego kraju, wymagała dłuższego czasu, aby wydać namacalne owoce, to rzecz naturalna. Ale i to naturalnem, że, podczas gdy jedni Rusini, wiedzeni ciekawością, chciwie czytali pisma katolickie, dotyczące ich Cerkwi, lub przynajmniej pilnie uczęszczali na kazania, nauki, dysputy jezuickie i następnie w pewnej części przechylali się do katolicyzmu; drudzy stawali do oporu.

Na czele ostatnich widzimy zaraz w początkach pracy jezuitów wileńskich kniazia Andrzeja Kurbskiego (um. 1583 r.). Kurbski widząc niebezpieczeństwo grożące prawosławnej Cerkwi, nie dość, że słał upomnienia do burmistrza wileńskiego, Kuźmy Mamonicza, aby Rusini wileńscy uchylali się od udziału w naukach i dysputach jezuickich, albo nie inaczej w nich uczestniczyli, jak w towarzystwie uczonych zakonu greckiego, którzyby zdolni byli osłabiać argumenta Jezuitów; lecz nadto sprowadzał dzieła wschodnich Ojców i pisarzy kościelnych, z których ustępy kazał tłumaczyć na język ruski, celem przeciwważenia wpływu jezuickiego. Nawet żonatego już syna swego, księcia Michała Oboleńskiego, spowodował, że opuściwszy żonę i dzieci, pięć

<sup>1)</sup> Łętowski: Katalog prałatów, kanoników i biskupów krakowskich. Kraków 1853, tom IV, str. 65.

lat spędził w Krakowie i we Włoszech na nauce języków greckiego i łacińskiego, by w braku innych uczonych mógł służyć ziomkom swoim za tłumacza pism greckich, a tem samem, jak mniemał, za obrońcę Cerkwi przeciw zaczepkom katolickim 1).

Podobnież akademia ostrogska, założona w r. 1580 przez księcia Konstantego Ostrogskiego, występowała od początku swego istnienia do walki z Jezuitami w obronie Cerkwi wschodniej i prawosławia. Przeciw pismu Skargi o "Jedności Kościoła" ogłosił np. w r. 1588 ksiądz ostrogski Wasil, książkę pod tytułem: "O jedinoj wierie, soczinienije Ostrożskaho świaszczennika Wasilija" 2).

W następnych latach wyszło z tego samego źródła kilka innych pism polemicznych, po części pisanych przez protestantów lub takich wyznawców Kościoła wschodniego, którzy protestanckim wyobrażeniom sprzyjali.

Licząc się z tym budzącym wśród Rusinów oporem przeciw zamysłom Unii Stefan Batory, za którego rządów pierwsze starania około nawrócenia Rusinów do jedności kościelnej się zaczęły, lękał się nawet kalendarz gregoryański Rusinom narzucić, mimo, że forma kalendarza z wiarą nic wspólnego nie miała i po dwakroć w r. 1584 i 1585, zakazywał osobnemi uniwersałami zmuszać do niego Rusinów <sup>8</sup>).

Zygmunt III podzielał w pierwszych latach panowania najzupełniej zapatrywania swego poprzednika i dopiero później okazał się gorącym Unii zwolennikiem. Inaczej nie byłby dał patryarsze konstantynopolitańskiemu, gdy tenże zjechał na Rus, pozwolenia do wykonywania juryzdykcyi w państwie swojem (r. 1589) i nie byłby w tymże czasie zatwierdził bractw schyzmatyckich we Lwowie i Wilnie, oddających się pod bezpośrednią juryzdykcyę patryarchy z pominięciem miejscowej władzybiskupiej.

Tak jednego jak drugiego króla rządy patrzały pewno-

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zyźń kniazia Andrieja Michajlowicza Kurbskawo, trzy tomy. Kijew 1848 —1855 i Makarija, Istorija rusk. Cerkwi, tom IX, str. 424 i nast.

<sup>2)</sup> Pamiatniki polem. Litier., część II, od str. 633-938.

<sup>3)</sup> A. Z. R., t. III, nr. 139 i 140. Supplementum ad histor. Russiae docum., nr. 59 i 178. Antigrafe. Wilno 1608, rozdz. I. Verificatia niewinności.. Wilno 1621, str. 33.

z zadowoleniem na prace Jezuitów w duchu Unii, ale niema sladu, aby przed r. 1590 bądź pośrednio, bądź bezpośrednio były dały episkopatowi ruskiemu do zrozumienia, że życzą sobie, aby porzucił schyzmę i przeprowadził niższe duchowieństwo z narodem na łono Kościcła katolickiego. I prawdopodobnie byłby jeszcze nie mały czas ubiegł, nimby się Zygmunt III był zdecydował na jakikolwiek odważniejszy krok w sprawie Unii, gdyby patryarchat carogrodzki nie był moralnie zmusił jego i episkopatu ruskiego do spiesznej decyzyi.

### ROZDZIAŁ II.

Pobyt patryarchy carogrodzkiego, Jeremiasza II, na Litwie i Rusi w latach 1588 i 1589 1).

1. W r. 1588 zjawia się po raz pierwszy, odkąd istniał Kościół ruski, patryarcha carogrodzki na ziemi ruskiej. Był to patryarcha Jeremiasz II. Celem jego podróży była Moskwa. Korzystając przecież z okazyi przejazdu przez Ruś, zatrzymał się tak w przejeździe do Moskwy, jak w powrocie stamtąd, nieco dłużej w niektórych miastach Litwy i Rusi. Do Moskwy jechał, aby wyżebrać u cara pieniędzy, których mu było potrzeba dla opłacenia się sułtanowi, panu swemu i trzem współzawodnikom do godności, którą piastował, i aby tam ustanowić patryarchat, e który car Feodor już przed dwoma laty starał się przez przebywającego w Moskwie patryarchę antyocheńskiego, Joachima. Zaledwie przekroczył granice Polski, zewsząd dochodziły go skargi na zupelny rozstrój Cerkwi, na nieprzykładne życie biskupów i niższego duchowieństwa, na bezkarnie uchodzące nawet najcięższe wykroczenia tegoż, nie mówiąc już o zupelnem zaniedbaniu pasterskich obowiązków; przyczem odgrażano się, jeżeli ten stan dalej potrwa, Cerkiew opuścić i przejść do Ko-

¹) Podróż ta opisana przez jednego z uczestników jej, Arseniusza: "Arsenii Elassonis iter in Moscoviam" (Rutheni script. exeteri II, str. 369, wyd. Starczewski w Berlinie) i por. Melchior de Vogué, De Byzance à Moscou w Revue de deux Mondes, tom 32.

ścioła łacińskiego, gdzie większy ład, karność i dbałość o religijne oświecenie ludu 1).

Tym skargom i jednoglośnemu wołaniu o naprawę Cerkwi nie mógł się patryarcha oprzeć i przyrzekł w powrocie z Moskwy dłużej na Rusi się zatrzymać, potrzebom Cerkwi zaradzić i nadużycia usunąć. W tym celu opatrzył się w upoważnienie króla do wykonywania juryzdykcyi duchownej w krajach berłu jego podległych i użycia wszystkich środków, jakie do przeprodzenia reformy uzna za potrzebne<sup>2</sup>), i zapowiedział synod w Wilnie na miesiac lipiec 1589 r. 3). Zygmunt III daje mu zupelną swobodę działania w tak zwanym glejcie z dnia 15 lipca 1589 r., a rozesłanym do wszystkich urzędów państwowych i miejskich, który brzmi: "Gdy patryarcha Jeremiasz służebników swych w Polsce odwiedził, daję mu władzę wglądać we wszystkie sprawy cerkiewne, według przepisów posłuszeństwa greckiego ma sądzić i karać duchownych od najmniejszego do najwyższego, ani duchowny, ani świecki urząd nie ma mu w tem przeszkadzać". Rokowano sobie przeto najlepsze nadzieje z pobytu patryarchy w kraju. O ile te nadzieje spełnione zostały, niebawem się przekonamy.

Na powrót jego z Moskwy zebrał się w Wilnie w lipcu cały episkopat ruski, z wyjątkiem arcybiskupa połockiego i biskupa przemyskiego, którzy dla podeszłego wieku i choroby zjechać nie mogli; przybyło wiele duchowieństwa niższego, członkowie bractw i niemało szlachty ruskiej. Był w tym czasie i Zygmunt III w Wilnie obecny,

Synod zapowiedziany nie odbył się w Wilnie. Natomiast złożył Jeremiasz metropolitę Onesyfora Dziewońkę z urzędu wskutek dochodzących go z wielu stron skarg, i pogroził takaż karą wszystkim księżom dwu i trzyżeńcom, gdyby się poważyli dalej funkcye kapłańskie sprawować; niemniej biskupowi piń-

Porównaj księgę poprzednią.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Uniwersał królewski dający to upoważnienie patryarsze, czytaj w Aktach zapad. Ross. IV, nr. 16.

<sup>3)</sup> Theiner, Monumenta Poloniae, tom III, nr. 46, gdzie biskup Bernard Maciejowski wyraźnie donosi pap. legatowi Annibali o zapowiedzeniu synodu do Walna przez patryarchę i dodaje, że biskupi ruscy woleliby jechać do Brześcia. jako do miejsca dogodniejszego, bo bliższego.

skiemu, Leontemu, jeśli księży dwużeńców w dyczezyi swojej cierpieć będzie. Na tem skończyła się główna reforma, nie zaspakajająca oczywiście najskromniejszych żądań ludności ruskiej 1).

Na osieroconą stolicę metropolitalną trzeba było postanowić nowego pasterza. Król dał nominacyę archimandrycie mińskiemu, Michałowi Rahozie, dnia 27 lipca, wskutek zalecenia wojewody nowogrodzkiego, Skumina Tyszkiewicza. Patryarcha konsekrował go arcybiskupem, lecz podobno niechętnie, dnia 1 sierpnia. Pisarze rosyjscy tłumaczą niechęć patryarchy przewidywaniem, że Rahoza będzie odstępcą Cerkwi. Ciż sami pisarze wysnuwają stąd dalsze wnioski, że na wybór Rahozy wpłynęli Jezuici, którym Rahoza miał poprzednio dać niedwuznaczne dowody swej gotowości przyjęcia Unii 2). Są to czcze domysły. Rahoza był zakonnikiem bez przygany, czystych obyczajow, ale słabego i chwiejnego charakteru, niezdolny z siebie do kroku tak wielkiej wagi jak Unia i bynajmniej Unii nie sprzyjał. Daje mu to świadectwo nawet tak stronniczy przeciwnik Unii, jak Kojałowicz, w swej historyi Unii na Litwie 3).

Z Wilna udał się patryarcha w towarzystwie nowego metropolity i biskupów do Brześcia i złożywszy tutaj synod zobowiązał metropolitę, aby odtąd co rok synody prowincyonalne zwoływał. Na tym synodzie wyniósł Terleckiego, biskupa łuckiego do godności egzarchy dnia 16 sierpnia. Godności takiej nie piastował dotąd żaden biskup ruski, a dawała ona swemu piastunowi władzę nietylko nad resztą biskupów - sufraganów na równi z juryzdykcyą metropolity, lecz stawiała go ponad metropolitę. Sam patryarcha powiada w swym okólniku do biskupów ruskich zwiastującym tę nominacyę, że egzarcha znaczy tyle, co w Kościele łacińskim kardynał, a określając jego juryzdykcyę, nazywa gy swoim "namiestnikiem do naprawy biskupów, do nadzoru nad nimi i nad całem duchowieństwem do karcenia ich a nawet składania z urzędu"; wszystkich zaś

<sup>1)</sup> A. Z. R. tom IV, nr. 17.

<sup>2)</sup> Makarija, Istorija russkoj Cerkwi, tom IX, str. 484. i A. Z. R. IV, nr. 20.

<sup>3)</sup> Litowskaja Cerkownaja Unija, tom I, str. 60 264—268; por. Antirresis, strona 46.

<sup>4)</sup> A. J. Z. R. część I, tom I, str. XXXV.

wiernych wzywa, aby nowomianowanego egzarchę mieli tak samo w czci i poszanowaniu jak jego samego 1).

Nominacya patryarchy wprawiła wszystkich w zdumienie dla metropolity zaś była niezasłużonym policzkiem i upokorzeniem. Poważny rosyjski historyk Cerkwi ruskiej, moskiewski metropolita Makary, przyznaje: "że ustanowienie nowej godności egzarchy w metropolii litewskiej z taką władzą było obrażającem dla miejscowego metropolity i nie mogło niczego dobrego dla całej metropolii wróżyć i dodaje: "trudno pojąć ten krok patryarchy".

Że to ustanowienie egzarchy obrażało w najwyższym stopniu metropolitę, że było najoczywistszem wotum niezaufania do niego, a następnie kładło podwalinę rozdwojenia hierarchii cerkiewnej, której zwłaszcza w owym czasie tak bardzo było potrzeba jednolitego, ku wspólnemu celowi wewnętrznej reformy Cerkwi skierowanego działania, to rzecz jasna. Ale i to nietrudno pojąć, dlaczego patryarcha to uczynił. Patryarsze widocznie nie tyle zależało na reformie Cerkwi i na naprawie biskupów, ile raczej na tem, aby nie stracić donośnej części owczarni swojej. W tym celu niepewnemu w swoich oczach metropolicie uważał za potrzebne przeciwstawić innego, nie mniejszą władzą od niego uposażonego zwierzchnika duchownego, na którego zdawało mu się, że może liczyć, iż stanie dzielnie w obronie schyzmy i łączności z Carogrodem, gdyby metropolita objawił zachcianki zjednoczenia Cerkwi z Kościołem łacińskim.

Jakoz wszystko w owym momencie przemawiało za tem, że rachuba patryarchy była acz przewrotną, ale mądrą.

Cyryl Terlecki, szlachcie piński, był z całego ówczesnego episkopatu ruskiego najrozumniejszym i najgorliwszym biskupem. Dał dowody wielkiej gorliwości i dbałości o dobro Cerkwi od chwili, gdy w r. 1585 został władyką łuckim. Władyctwo to, gdy je Terlecki obejmował po Jonie Krasieńskim, złożonym z biskupstwa za różne wykroczenia, znajdowało się w stanie najwyższego rozstroju. Duchowieństwo niekarne i najgorszych obyczajów, cerkiew katedralna zupełnie zniszczona, klejnoty i majątki jej przez krewniaków poprzednika rozgrabione. Terlecki

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 21; Archiw J. Z. R., część I, tom I, Kijew 1859, str. 252 i 253 i Makarija, Istorija russkoj Cerkwi, tom IX, str. 488 i nast.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tamże, 490.

ujął w silne karby duchowieństwo, cerkiew katedralną odnowił, krewniaków Jony Krasieńskiego, rozdrapujących mienie cerkiewne, lżących i czerniących go, powoływał przed kratki sądowe, broniąc majątku biskupiego i swej dobrej sławy, a energią i wytrwałością swoją przeciwników swych pokonał. Nie mniejszą odwagę i wytrwałość okazał w walce ze starostą luckim Siemiaszką, gnębicielem swoim. Cyryl stał się skutkiem tego wkrótce najpopularniejszym biskupem u ludności ruskiej. Nawet kniaż Ostrogski bardzo mu był łaskawym. Nic dziwnego, że i oko patryarchy na niego padło. Inna rzecz, czy to, co patryarcha uczynił, było w interesie Cerkwi. O ile zaś cel zamierzony osiągnął, niebawem zobaczymy 1).

Falszywy jeszcze krok, ale wywołany podobnąż pobudką, co ustanowienie egzarchy w osobie biskupa Terleckiego popełnił patryarcha Jeremiasz podczas swego pobytu na Litwie i Rusi, wynosząc bractwa lwowskie i wileńskie (r. 1589), do godności bractw stauropigialnych, to jest wyjmując je z pod juryzdykcyi miejscowych biskupów, a poddając swej bezpośredniej władzy; upoważniając je do dozorowania nietylko niższego duchowieństwa, ale samych biskupów, sądzenia o ich prawowierności i donoszenia sobie o występnych 3).

Bractwa te składały się z samych ludzi świeckich po większej części mieszczan, choć i szlachty z czasem nie mało do nich przystapiło. Zatem owieczki postawione zostały nad pasterzami swymi i to w sprawach czysto duchownej natury. Trudno sobie pomyśleć coś bardziej nienaturalnego, niekanonicznego nad

<sup>1)</sup> Stąd, że nadzieje schyzmy zawiódł, pochodzi wielka część zarzutów, czynionych Terleckiego charakterowi przez niektórych pisarzy, jak, że był zbójcą, fabrykantem falszywej monety, że dawał schronienie złodziejom i t. p. Ale już sama potworność zarzutów podaje w podejrzenie ich prawdziwość, a nadto i ta okoliczność, że dopiero od czasu, gdy Terlecki stronnikiem Unii się objawił, t. j. od r. 1594 wrogowie jego z niemi się odzywają. Znane nam dokumenta autentyczne nie zawierają w sobie nic, coby uprawniało do tak ciężkich zarzutów. A. J. Z. R., część I, tom I, str. XXX i następne. Zresztą porównaj o Terleckim A. Z. R., tom III, nr. 133, 150; Wileński Archeograficzeskij Sbornik, VI, nr. 38; Archiw jugo zapadn. Ross. część I, tom I, nr. 44—47, 49, 51—53, 73 Makarija Istor., tom IX, str. 448 i nast.; Kojałowicza: Litewsk. Cerk. Unij str. 63—64, 269—270.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apokrisis, str. 269, w II części Pamiatników polem. Litier. Archiw J. Z. R., tom VI, predisł. str. 12: A. Z. B. IV, str. 150.

powyższe postanowienie patryarchy. Zaiste nie gorliwość pasterska, lecz wyrafinowana przebiegłość byzantyńska mogła patryarsze tak niekościelny doradzić środek! Jeśli ustanowienie egzarchy rozdwajało episkopat ruski i uniemożebniało jednomyślną, duchem miłości nacechowaną pracę episkopatu; to ustanowienie stauropigialnych bractw rzucało kość niezgody i nieustającej waśni między władzę biskupią a ludzi świeckich i to ludzi najżywszej wiary.

Patryarcha chciał, jak słusznie uważa Kostomarów, organizując w ten sposób Bractwa, nietylko wiedzieć przez nie o wszystkiem, co się na Rusi działo, ale mieć przez nie w mocy swojej Cerkiew ruską i nią rządzić zgodnie z zasadą: divide et impera¹).

Jakoż niebawem pokazały się skutki tego zgubnego urządzenia patryarchy. Dawniejsze nieporozumienia biskupa lwowskiego, Gedeona Bałabana, z miejscowem Bractwem, zapaliły się tem gwaltowniejszym płomieniem, odkąd Bractwo, czując swą niezawisłość od biskupa, tem zuchwalszą wobec niego przybrało postawę.

Z Brześcia pojechał patryarcha w towarzystwie trzech biskupów: Terleckiego, Bałabana i Chrebtowicza do Zamościa do kanclerza Zamoyskiego, gdzie już w podróży do Moskwy był gościł <sup>2</sup>).

W drugiej polowie roku 1589 opuścił Jeremiasz Królestwo Polskie, hojnie opatrzony w pieniadze tak w Moskwie, jak w Polsce, by przez Mołdawę spieszyć do swej rezydencyi, nie bez obawy, czy jej nie zastanie zajętej przez jednego z trzech współzawodników swoich.

2. Po wyjeździe nastąpiło na Rusi u jednych rozczarowanie. u drugich głębokie niezadowolenia i rozgoryczenie. Nikt już teraz nie wątpił, że po Carogrodzie odrodzenia Cerkwi spodziewać się nie można. Zaszła jeszcze w tym czasie drobna w sobie okoliczność utwierdzająca ogół w przeświadczeniu, że

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Istoriczeskija Monografij i Izśledowanija, tom III, str. 193. Petersburg 1867.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Autor "Perestorogi" A. Z. R. IV, nr. 149, opowiada o intrydze, którą tu przeciw Terleckiemu miał ukuć Bałaban, a następnie o odebraniu listu przez patryarchę posłanego do metropolity i zbiciu jego posłanca przez obu biskupów. Opowiadanie to żadnym innym dokumentem nie poparte, jako pochodzące z bardzo niepewnego źródła pomijamy.

Ruś służy patryarchatowi carogrodzkiemu tylko za bogate źródło dochodów.

Jakiś czas po wyjeździe patryarchy przybył do metropolity na Litwę towarzysz podróży Jeremiego do Moskwy, arcybiskup Dyonizy, rzekomo w imieniu patryarchy i z listem od niego, żądając, aby metropolita zapłacił Jeremiemu za swą sakrę 15,000 asprów. Pokazało się przecież niebawem, że Dyonizy był oszustem, że list i pieczęć patryarchy zmyślił, że nawet dopiero w Wilnie zrobić pieczęć kazał i że nie miał żadnej misyi od patryarchy. Dlatego metropolita żądanych pieniędzy odmówił. "Co, ponieważ, pisze w liście do Stauropigii lwowskiej, nietylko mnie jednemu, ale i wszystkim, kogom się o to radził, wydało się przeciwnem, odmowę mu uczyniłem, chcąc sam o tem do patryarchy pisać, czy tak jest rzeczywiście czyli nie. Z tego powodu ów Dyonizy rozgniewany na mnie precz odjechał 1)".

Jakkolwiek więc spostrzeżono się dość wcześnie, że nie patryarcha, lecz oszust żądał pieniędzy, ponieważ jakbądź oszustem tym był niedawny towarzysz i powiernik patryarchy, oburzenie na Rusi przeciw Grekom carogrodzkim było wielkie.

Te i inne po części już wyżej omówione okoliczności sprawiły, że od wyjazdu patryarchy zaczęto w episkopacie ruskim na seryo myśleć o oderwaniu się od Carogrodu. I dziwna rzecz, że Terlecki i Bałaban stanęli na czele tego ruchu, oczywiscie każdy z innych pobudek.

Równocześnie dojrzało także w kanclerzu Janie Zamoyskim i w Zygmuncie III postanowienie odłączenia Cerkwi ruskiej od patryarchatu carogrodzkiego, a zjednoczenia jej z Kościołem katolickim. W Zygmuncie przeważnie z pobudek religijnych, pod wpływem księdza Piotra Skargi, który właśnie w roku 1590 ofiarował mu drugie wydanie swej książki: "O jedności Kościoła Bożego"; w Janie Zamoyskim zaś głównie ze względów politycznych.

Na Zamoyskiego decyzyą mógł wpłynąć sam fakt utworze-

<sup>1)</sup> Monumenta Confraternitatis Stauropigianae Leopoliensis edidit Vlad. Milkowicz, t. I, Leopoli 1895, dok. nr. CCLVIII, z 4 grud. r. 1592. Aż do ogłoszenia tych dokumentów mniemano powszechnie, że sam patryarcha żądał pieniędzy i że to zdecydowało biskupów ruskich do wypowiedzenia mu posłuszeństwa.—Por. dla charakterystyki Jeremiasza w Makarija Istorija Russkoj Cerkwi, tom IX, str. 680—682.

nia w Moskwie przez Jeremiego nowego patryarchatu moskiewskiego w roku 1589. Niebezpieczeństwo tej instytucyi carskiej nie podobna, aby było uszło bystrego oka genialnego kanclerza.

Pierwszy zaraz patryarcha Job nazwał się przecież "patryarchą włodzimierskim, moskiewskim, wszystkiej Rusi i wszystkich krajów w północy", a w roku 1656 jeden z następców jego, Nikon, nietylko już się mianuje patryarchą całej wielkiej i małej Rosyi, ale wydaje rozporządzenia na Litwę, jakby w granicach swego własnego patryarchatu; ustanawia igumena monasteru Markowskiego w Witebskiem namiestnikiem swoim na dyecezye połocką i witebską dla zamieszkałych tamże dyzunitów i upomina go, aby nie pomijał nadarzających się sposobności do przyjmowania Unitów na łono schyzmy 1).

Że Rusini oddawna dla wspólności wiary lgnęli do Rosyi i na nią się oglądali, nie było też pewno tajnem ówczesnym mężom stanu w Polsce. Rutski w jednym liście swoim do rzymskiej Propagandy powiada, że Rusini zawsze byli niechętni Polakom, tylko tę niechęć taili i na zewnątrz jej nie okazywali, a podczas wojen Batorego donosi Possewin papieżowi Grzegorzowi XIII, że w cerkwiach swoich modlili się za pomyślność oręża rosyjskiego 3).

Przezorność polityczna wymagała przeto odwrócenia Rusi od prawosławia, aby ją równocześnie odwrócić od wszelkiego związku z Moskwą i z Carogrodem. Później dowiemy się, jak patryarchowie carogrodzcy swoją zwierzchność duchowną nad Rusią pod wpływem W. Porty w roku 1621 na niekorzyść Polski wyzyskiwali, o ileż większe byłoby groziło Polsce niebezpieczeństwo, gdyby patryarcha moskiewski był rozciągnął zwierzchnictwo swoje nad wszystkimi Rusinami w Polsce?

Mówiąc zaś o interesie politycznym, jaki miał rząd polski w Unii Rusinów z Kościołem katolickim, trzeba nam także na tem miejscu przypatrzeć się bliżej pobudkom, kierującym pierw-

<sup>1)</sup> Witebskaja Starina, tom I, Witebsk 1883, nr. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Possewin donosi papiežowi Grzegorzowi XIII; "Senatus et rex imprimis, qui eorum (Ruthenorum) fidem suspectam habeat, cupit eos catholicos fieri; etenim incolae ipsi in schismate Moschis adhaerentes comperti sunt orationes publice facere pro victoria eorum contra Polonos". Supplementum ad hist. Russiae doc., nr. 2.

szymi inicyatorami Unii wśród episkopatu ruskiego t. j. Gedeonem Balabanem i Cyrylem Terleckim.

U Gedeona Balabana, człowieka zresztą, jak nam wiadomo, lichego charakteru, najgłówniejszym, a może jedynym powodem był zatarg z Bractwem i z patryarchą, biorącym strone Bractwa, niechcącego jako stauropigialne uznać zwierzchnictwa jego nad sobą. Patryarcha groził Gedeonowi klatwą i złożeniem z urzędu, gdyby naruszał dalej przywileje Bractwu nadane. Z tego trudnego polożenia nie widział Bałaban innego dla siebie wyjścia, jak wypowiedzieć posłuszeństwo patryarsze i poddać się z całą dyecezyą pod juryzdykcyę papieża. Okoliczności zdawały się temu zamiarowi sprzyjać wobec dość ogólnego niezadowolenia, głośno odzywającego się po wyjeździe patryarchy z Rusi. Naprzód tedy zwierzył się ze swoim zamiarem arcybiskupowi Dymitrowi Solikowskiemu, prosząc go, aby mu pomógł wyzwolić się z niewoli patryarchów i bractwa, a następnie może za wskazówka i radą Solikowskiego porozumiał się z Terleckim. Że taki, nie inny był początek zwrotu Bałabana ku Unii, świadczą o tem rosyjscy pisarze, a najwyraźniej przyznaje współczesny wypadkom metropolita Pociej. W liście jego do kardynala Boroniusza, pisanym w r. 1600, w którym Pociej tłumaczy późniejsze odstępstwo Bałabana od Unii, czytamy:

"Władyka lwowski, nie dziw, że się przy tej jedności nie ostał, bo ją był zaczął nieszczerem sercem, ani dla chwały Bożej ale więcej dla prywaty swojej, iz nań byli ciężcy patryarchowie za bractwo lwowskie; czego i sami braciszkowie lwowscy poświadczają. Nawet i sam jegomość arcybiskup lwowski mógłby to powiedzieć, że władyka lwowski przyjeżdzał do jegomości do Dunajowa, prosząc z płaczem, upadając do nóg, aby go z niewoli patryarchów carogrodzkich wyzwolił, obiecując być pod posłuszeństwem papieża rzymskiego. Ale jeśli kto tak śmiały, że go obmawia, niechże mu raczej poradzą, aby władykę łuckiego pozwał o to, który nań gotów najwyraźniejszemi świadectwy pokazać, że nie kto inny, jeno on naprzód tę jedność był zaczął i patryarchów odstąpił" 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Supplementum ad hist. Russiae doc. nr. 186 i por. Antirresis, str. 55i 56 i Naukowyj Sbornik, 1867 Lwów, str. 111—134 i 199—210. Gedeon Balaban, episkop lwowskij, przez A. Pietruszewicza.

Natomiast Cyryl Terlecki, osobistość pod każdym względem wyższa od Bałabana, który mógł się tylko do wdzięczności względem patryarchy poczuwać za swe niezwykłe wyniesienie, gdy pomimo to krótko po jego wyjeżdzie z granic Polski go odstępuje, musiał mieć do swego kroku ważne powody. Głównym powodem był u niego niewątpliwie wzgląd na dobro Cerkwi i na konieczną potrzebę spiesznej onejże naprawy, nie cierpiącej zwłoki. Przekonawszy się naocznie, że po patryarsze, zajętym więcej troską o swój byt i o utrzymanie się na stolicy patryarszej, aniżeli o dobro i pomyślność Cerkwi, władzy swej podległej, niczego nie może się spodziewać; nie wahał się długo z decyzyą odstąpienia go i zjednoczenia się z Kościołem rzymskim.

Jak zaś przerażającym był wówczas upadek Cerkwi ruskiej, mówiliśmy o tem obszernie w poprzedzającej księdze, tu nie zawadzi przytoczyć jeszcze dwa wiarogodne i niepodejrzane świadectwa: Bractwa lwowskiego i księcia Konstantego Ostrogskiego.

Bractwo lwowskie pisze w relacyi, przesłanej w r. 1592 patryarsze, o stanie wewnętrznym Cerkwi: "Księża dwużeńcy, jak gdzieindziej, tak i u nas, odprawiają św. Liturgię. Biskupi: chełmski (Dyonizy Zbirujski) i piński (Leontij Pełczycki), żyją z żonami; nadto przemyski (Michał Kopysteński), wprowadzony z żoną w biskupstwo. Widząc to dwużeńcy, śmiało funkcye duchowne dalej sprawują. O wielu innych (wykroczeniach) napisaliśmy do patryarchy aleksandryjskiego. Cerkiew bardzo się smuci. Ludzie ze stanowiskiem wpadłszy w różne herezye i którzy chcieli wrócić do wiary swych ojców, teraz wyrzekają się tego, wskazując na nieład Cerkwi, a wszyscy ludzie jednogłośnie mówią (a wsio ljudi jedinogłaśno gaworiat): jeśli nie naprawi się nieład Cerkwi, w końcu rozejdziem się, odstąpim pod rzymskie posłuszeństwo i będziemy żyli w niezamąconym pokoju".

Dalej, w drugim liście tego samego roku (7 września) dodaje: "Cerkiew nasza prawosławna jest przepełniona wszelakiemi błędami i ludzie trwożą się, ażali nie grozi jej zupełna zguba. Wielu uczyniło postanowienie poddać się rzymskiemu papieżowi i żyć pod władzą jego, zachowując bez przeszkody cały swój obrządek greckiej wiary 1)".

Kniaż Konstantyn Ostrogski, wielki obrońca Cerkwi, bo-

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 33.

lejąc nad jej upadkiem, w liście do władyki włodzimierskiego Pocieja (21 czerwca r. 1593) taki smutny obraz ówczesnego stanu tej Cerkwi daje: "Jawno jest wszystkim, jako się ludzie naszej Religii zgorszyli (sic) y tak są w nabożeństwach ospali, leniwi, niedbali, iż nietylko, aby postrzegać mieli powinności swej chrześcijańskiej y zastawiać się za Cerkiew Bożą y za wiarę swą starożytną, ale jeszcze się sami mnodzy naśmiewają z niej, y odstępując do rozmaitych sekt uciekają się.... A nie dlaczego innego rozmnożyło się między iudźmi takie lenistwo y odstąpienie, jako najwięcej dlatego, że ustali nauczyciele, ustali przepowiadacze słowa Bożego, ustały nauki, ustały kazania... nastąpił głód słuchania słowa Bożego, nastąpiło zatem odstąpienie wiary y zakonu.... Wszystko się przewróciło i upadło, ze wszechstron ucisk, frasunek, biada, y jeśli się dalej poczuwać w tem nie będziemy, Bóg wie, jaki koniec z nami będzie 1)".

Terlecki patrząc na to spustoszenie swej Cerkwi, nadto na ucisk duchowieństwa parafialnego przez prywatnych patronów Cerkwi, ich pełnomocników i dzierżawców, przywłaszczających sobie władze niemal biskupią nad biednymi księżmi 2)", a z drugiej strony widząc, jak sąsiedni Kościół katolicki w ostatnich czasach wewnętrznie coraz więcej się odradzał, duchowo się podnosił, seminarya dla kształcenia duchowieństwa i inne szkoły otwierał, w społeczeństwie w poważaniu i wpływie wzrastał i jak na nowo odzyskiwał rodziny zarażone do niedawna sekciarstwem; nie mógł nie uznać, że pewniejszem daleko będzie odrodzenie Cerkwi, gdy się podda Kościołowi katolickiemu, aniżeli gdy dalej trwać będzie w związku z pognębionym przez niewiernych i spodlonym patryarchatem carogrodzkim. A gdy to uznał, wziął się rączo do czynu, gdyż, jak już wyżej wspomnieliśmy, cała inteligentniejsza cześć narodu, której zbrzydły nielad Cerkwi i gburactwo i niedbałość duchowieństwa 3), gro-

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 45 i Antirresis, str. 41.

<sup>2)</sup> Antirresis, str. 76 i nast.

<sup>3)</sup> Zach. Kopysteński, autor schyzmatycki, pisze w swej "Palinodji" (Polemiczeskaja Literatura), str. 1057: "że ludzie porządni wstydzili się wstępować do stanu duchownego, a do niego "odno smietie ljudskoje, holodnyje i nieukowie cisnuliś" i dalej "już trudno było rozoznati, gdie był czastnij presbyter, w karczmie czyli w Cerkwi? Por. Makarija, l. c.. tom IX, str. 567; Akty Z. R., tom IV, nr. 149, str. 205. Por. nadto Θρήνος, t. j. Lament Cerkwi wschodniej,

zila przejść, albo do Kościoła łacińskiego, albo do sekt protestanckich 1).

Oprócz tego nie byli bez wpływu na decyzyę Terleckiego dwaj mężowie: Bernard Maciejowski i Adam Pociej, kasztelan brzeski.

Bernard Maciejowski, był w tym samym czasie biskupem łacińskim w Łucku, kiedy tamże rządził episkopią ruską Cyryl Terlecki. Maciejowski znanym jest w dziejach Kościola polskiego, jako maż pełen ducha Bożego, pasterz gorliwy i obywatel goraco kraj milujacy. Żyjąc i pracując wśród ludności ruskiej, miał łatwość bliższego poznania wewnętrznych stosunków Cerkwi ruskiej i zarazem zbliżenia się do wybitniejszych osobistości ruskich, a w szczególności do miejscowego Rusinów pasterza. Z tej sposobności korzystał, aby na zbliżonych do siebie wywierać wpływ w duchu katolickim. Sprawa zjednoczenia Cerkwi z Kościołem katolickim tak dalece leżała mu na sercu, że, kiedy patryarcha Jeremiasz przejeżdzał przez Ruś do Moskwy, Maciejowski szukał zetknięcia się z nim, aby go skłonić do colloquium z duchowieństwem katolickim, celem omówienia warunków, na jakichby Unia obu Kościołów uskutecznić się mogła. Patryarcha umiał zręcznie tego spotkania uniknąć. Tem bardziej zależało Maciejowskiemu, po wyjeździe Jeremiasza z kraju, na pozyskaniu dla sprawy Unii Terleckiego, jako najpierwszego dostojnika Cerkwi ruskiej. Jakkolwiek skape i bardzo urywkowe mamy wiadomości o znoszeniu się jednego biskupa z drugim, wolno nam z tego, co wiemy, wnieść, że te znoszenia się były częste i że głównym ich celem i przedmiotem była Unia. Wahającemu się i chwiejnemu z początku dodawał Maciejowski odwagi do otwartego wystąpienia ze swem przekonaniem, a następnie pobudziwszy go do czynu, służył jemu i drugim biskupom za pośrednika między nimi, a królem i kanclerzem. Stąd niemała część zasługi dojścia Unii do skutku należy się niewatpliwie Maciejowskiemu. Tę zasługę wyraźnie przyznaje mu papież Klemens VIII w liście do niego pisanym, po złożeniu przysięgi wierności przez biskupów ruskich w Rzymie 1595 roku.

przez Teophila Orthologa. Wilno r. 1610, karta 15; Hierarchija Dubowicza str. 192; Paraenesis Smotrzyskiego, str. 53 i 54.

<sup>1)</sup> Leon Krewza w Obronie jedności cerkiewnej. Wilno 1617 str. 105; Anast. Sielewa w Antelenchu. Wilno 1622, str. 47—50 Antirresis, str. 179.

"Jak wielka część radości, są słowa jego, której doznajemy z powrotu biskupów ruskich na lono Kościoła Rzymskiego, do Waszej Wielebności należy, doskonale wiemy..... Niech Ci sprawiedliwy sędzia w dzień zapłaty hojnie nagrodzi, który tyle nad tem pracowaleś, aby oderwane członki na nowo z Głową złączyć". I dalej: "Co jeszcze do zrobienia pozostaje, z Twoją pomocą, ufamy, stanie się dokładnie, który się tą zbawienną sprawą, ze szczególniejszą zająłeś gorliwością" 1).

Adam Pociej 2), kasztelan brzeski, częścią pośrednio przez Maciejowskiego, częścią bezpośrednio oddziaływał na Terleckiego w duchu Kościołowi katolickiemu przychylnym. Przez stosunki z kardynalem Commendonim, legatem papieskim w Polsce, przejawszy się zasadami katolickiemi, był on gorącym zwolennikiem Unii. Utwierdzali go w tem Maciejowski, u którego jako kasztelan częstym bywał gościem i jezuita Benedykt Herbest, przebywający w domu biskupa Maciejowskiego, a gorliwy wśród ludu ruskiego apostoł Pociej poddał Maciejowskiemu myśl, gdy patryarcha Jeremiasz jechał do Moskwy r. 1588, aby się starał z nim widzieć i skłonić do colloquium z teologami katolickimi, w przekonaniu, że takowe tylko na korzyść zjednoczenia obu Kościołów wyjść może. Jeśli colloquium, mówił, przyjdzie do skutku, niewatpliwie katolicy na niem zwyciężą i chwiejnych do zjednoczenia z Kościołem swoim pobudzą. Jeśli patryarcha odmówi colloquium, natenczas będzie to również dla nas dowodem, na jak słabych podstawach opiera się schyzma, a tem samem nową pobudką do jej porzucenia.

Nie tail się też Pociej przed biskupem Maciejowskim, że i on i wielu z nim równo myslących, obserwują pilnie patryarchę, czy przyjechał na Rus po lupy, czy też dla dusznego podwładnych swoich pożytku s).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theiner; Vetera Monum. Poloniae et Lithuaniae, tom III, nr. 46 i 188 i Makarija, Istorija R. C. IX, str. 515 i 516.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Pociej urodzony r. 1541. Pierwotne wykształcenie w szkole kalwińskiej książąt Radziwiłłów odebrawszy i jakić czas na służbie Radziwiłłów będąc, zo stał pod ich wpływem z wyznawcy Cerkwi wschodniej — kalwinem. Roku 1574 wrócił na łono Cerkwi. "Żywot Pocieja", przez Leona Kiszkę i A. Z. R., tom IV, nr. 149.

<sup>3)</sup> Theiner, l. c., tom III, nr. 46, gdzie Maciejowski w liście do nuncyusza apostolskiego w Polsce szczegółowo to opisuje i z wielkiemi o Adamie Pocleju

Będąc zaś tak oddanym myśli zjednoczenia Cerkwi ruskie z rzymską, nie podobna, aby nie był szukał stosunków z Terleckim, pasterzem swoim, którego zresztą niewątpliwie u Maciejowskiego spotykał. Niestety, bliższych szczegółów z jego stosunku do Terleckiego z czasu, gdy jeszcze był kasztelanem, nie znamy; przecież o stosunkach jego z Maciejowskim, dowiadujemy się także tylko wypadkiem z listu tegoż do nuncyusza.

Wśród rokowań o Unię, które teraz w łonie episkopatu ruskiego nastąpiły, osoba Pocieja znika nam z oczu przez pierwsze trzy lata. Natomiast ręka Maciejowskiego wciąż we wszystkiem aż do końca widoczna. Czego zaś wcale w tych rokowaniach nie dostrzegamy, a czegoby się najbardziej spodziewać należało, to udziału Jezuitów.

odzywa się pochwałami. Nazywa go: "authoritate, doctrina atque rerum usu nor vulgari vir, quique omnium eorum, quae ad religionem spectant, scientissimusinter suos esse videtur". — Porównaj także A. Z. R., tom IV, nr. 56 i 149, str. 209 w uwadze.

### ROZDZIAŁ III.

Rokowania biskupów ruskich w sprawie Unii w latach 1590, 1591 i 1592.

1. W myśl zalecenia odebranego od patryarchy Jeremiasza (r. 1589) w Brześciu, postanowili biskupi ruscy odbyć synod zaraz roku następnego po jego odjeżdzie. Synod ten miał pierwotnie odbyć się w Bełzie, mieście dyecezyi chełmskiej; lecz prędko odmienił metropolita pierwotny zamiar i zapowiedział go do Brześcia Litewskiego na dzień 24 czerwca 1590 r., zapraszaszając nań prócz biskupów i archimandrytów także niektórych znaczniejszych świeckich obywateli i członków bractw.

Tymczasem kilka czy kilkanaście dni poprzednio, dokładnie tego oznaczyć nie zdołamy, zjechało się prawdopodobnie za powodem biskupa Cyryla Terleckiego czterech biskupów, to jest prócz Terleckiego, biskup lwowski (Bałaban), piński (Leonty Pełczycki) i chełmski (Dyonizy Zbirujski) w Bełzie 1). I na tym to zjeździe stanęło pierwsze zbiorowe postanowienie wspomnianych biskupów: zerwać z patryarchą i poddać się Stolicy apostolskiej. Postanowienie to, tamże ułożone za zgodą obecnych, a datowane z Brześcia 2) brzmi:

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom IV, str. 34—36. Diejania Sobora Litewsko-Ruskich prawosławnych episkopów w Brestie Litewskim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Czemu z Brześcia datowane, niżej wykażemy.

"My Episkopy, niżej mianowane osoby, oznajmujemy, iż powinność nasza każe nam mieć staranie tak o zbawienie nasze jako v o ludu chrześcijańskiego trzodzie v owieczkach Chrystusowych nam od Boga poruczonych, abyśmy do zgody y jedności prowadzili. Przetoż z daru Bożego chcąc my jednego Starszego Pasterza y Namiestnika prawdziwego Piotra św., na Stolicy rzymskiej będącego, Najświętszego Papieża za pasterza naszego wyznawać y Onego za Głowe naszą mieć y onemu podlegać y słuchać zawżdy; skąd wielkie pomnożenie chwały Bożej w Cerkwi Jego świętej bydź rozumiemy; a nie chcąc tego dalej na sumieniach naszych znosić: skłoniliśmy wolę i umysł nasz, jako się wyżej pomieniło, posłuszeństwo Najśw. Ojcu, Papieżowi rzymskiemu oddać y Cerkwi Bożej pod zwierzchność y błogosławieństwo Jegoż Milości, Najśw. Papieżowi poddać. Wymawiając to tylko sobie, aby nam od Najśw. Papieża rzymskiego ceremonie y wszystkie sprawy, to jest służba Boża i porządek cerkiewny wszystek, jako zdawna Cerkiew nasza wschodnia trzyma, nie były odmienione y w tym porządku nienaruszenie zostawały. A od Jego Królewskiej Mości Pana naszego miłościwego wolności nasze przywilejami, aby były warowane y artykulami, które od nas podane, beda utwierdzone. A my za takowem upewnieniem y utwierdzeniem przywilejami od Najśw. Papieża y od J. K. M. P. N. M. przyrzekamy y tym listem naszym obowiązujemy się y obiecujemy, Zwierzchności i błogosławieństwu Najśw. Ojca Papieża rzymskiej Stolicy podlegać. Co oświadczając Bogu w Trójcy jedynemu ten umysł i żądzę serca naszego, ten list z własnych rak naszych y pieczęci do niego przyłożywszy, daliśmy do rak bratu naszemu starszemu J. M. Ojcu Cyrylowi Terleckiemu, Exarchowi y Episkopowi Łuckiemu i Ostrogskiemu. Pisan w Brześciu roku Tysiąc pięcset dziewiędziesiątego Junii dwudziestego czwartego". Podp. Kiryl Terlecki z Bożego miłosierdzia Episkop Łucki y Ostrogski, własną ręką. Leonty Pelczycki, Episkop Piński y Turowski. Gedeon Balaban, Episkop Lwowski, Halicki y Kamieńca Podolskiego. Dionizy Zbirujski, Episkop Chełmski y Belzki mpp. 1)".

Z Bełza udali się podpisani na powyższej deklaracyi biskupi do Brześcia na zapowiedziany synod. Tutaj zastali metropolitę Michała Rahozę i biskupa włodzimierskiego, Melecego

<sup>1)</sup> Cypr. Zochowski, Colloquium Lubelskie, Lwów 1680, str. 32.

Chrebtowicza. Nie podpisali tylko arcybiskup połocki i biskup przemyski, niewątpliwie z powodu podeszłego wieku. Nazwiska świeckich osób, przybyłych na synod, nie doszły naszej wiadomości, krom nazwiska Adama Pocieja, kasztelana brzeskiego. Najwięcej uczestników dostarczyły bractwa, zwłaszcza lwowskie, i wileńskie, oba stauropigialne, które od pobytu Jeremiasza na Rusi zaczęły prawie na równi z biskupami zabierać głos we wszystkich kwestyach kościelnych.

Przedmiotem narad i uchwał synodu były potrzeby, niedostatki i uciski Cerkwi. Uchwały zapadłe zawarte są w liście synodalnym, wydanym przez biskupów do całego narodu. Na wstępie tego listu uskarżają się biskupi tak na ucisk, którego Cerkiew ruska z różnych stron doznaje, jak na rozprzężenie karności wśród duchowieństwa i ludu i na widoczne zmniejszenie się chwaly Bożej w narodzie ruskim. Dlatego, mówią dalej, aby tym nieporządkom koniec położyć, ład w całej cerkwie wprowadzić i dać sobie sposobność wspólnej narady nad ważniejszemi sprawami dotyczącemi Cerkwi, szkół, szpitali, nauczania ludu, postanowiliśmy co rok zjeżdzać się dla odprawiania synodów w Brześciu Litewskim dnia 24 czerwca. Na nieobecnych, a z nieobecności swej dostatecznie niewytłumaczonych biskupów, naznaczają na przyszłość karę 50 kop groszy litewskich, nieco mniejszą na archimandrytów i innych księży, w synodzie uczestniczyć zobowiązanych, a od uczestnictwa z błahych powodów sie usuwających. Wreszcie wzajemnie zobowiązują się nie przywłaszczać sobie juryzdykcyi w obcych dyecezyach, a na przyszly synod przywieźć ze sobą wszystkie dokumenta i zapisy kościelne 1).

W postanowieniach synodu brzeskiego zachodzi jeszcze jeden ustęp, który dla jego ważności dosłownie z oryginalu przytoczymy: "A szto katoroje postanowlenije uczynili i spisalisia episkopy niekotoryje z nas w Bełzie w roku tepieresznem tysiacja piatsot dziewiatdziesiatom; toje postanowljenije pri zupołnoj mocy zostawujem i tym listom naszym stwierzajem i po tym sposobom i tamosznij nasz zjezd, stoż my sia mieli zjeżdati w Bełzie... a wo inszych wo wsiech punktach w swojej mocy od wsiech nas zachowan byti majet".

Ustęp ten nie może się do czego innego odnosić, jak do-

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 25.

znanego nam postanowienia powziętego przez czterech biskupów w Belzie poddania się zwierzchnictwu papieża. Na zebraniu prywatnem podczas synodu przedłożona reszcie biskupów, spisana w Belzie deklaracya, którą uważano za potrzebne zachować do czasu w tajemnicy, uzyskała przyzwolenie i zgodę wszystkich obecnych biskupów, nie wyjmując metropolity. To chce widocznie zaznaczyć przytoczony przez nas ustęp uchwał synodu.

Deklaracya biskupów nosi zaś datę z Brześcia nie z Bełza, dlatego, że dopiero w Brześciu przez cały episkopat była przyjęta a może i ostatecznie sformułowana.

Terleckiemu dał synod polecenie, aby wraz ze skargami episkopatu na ucisk Cerkwi ze strony katolików przedłożył także królowi wspomnianą deklaracyę, wyrażającą ich gotowość zerwania z dyzunią 1).

Gdy później Bałaban za poduszczeniem księcia Ostrogskiego zerwał solidarność ze swymi kolegami i zarzucał Terleckiemu, że nadużył danego sobie przez biskupów polecenia, to jest że na blankietach, które mu biskupi z podpisami i pieczęciami swemi dali, zamiast spisać skargi Cerkwi ruskiej na ucisk doznawany i przedłożyć je królowi, ułożył znaną nam deklaracyę; nikt, nawet jego późniejsi stronnicy, wiary temu nie dawali. Nie byliby pewno w takim razie i inni biskupi, których nazwiska na deklaracyi się znajdowały, milczeli, i nie byliby zaniedbali założyć protestu wobec króla i narodu przeciw tak zu chwałemu nadużyciu swych nazwisk w sprawie takiej doniosłości 2).

Więcej aniżeli rok upłynął od opowiedzianego co dopiero synodu, nim Terlecki z danego sobie polecenia się wywiązał. Gdy bowiem z synodu wrócił do Łucka, nie zastał biskupa Maciejowskiego, który w misyi od króla wyjechał do Rzymu i kilka miesięcy w podróży zabawił. Bez porady Maciejowskiego nie chciał zas do akcyi przystąpić <sup>3</sup>).

Unia Brzeska.

<sup>1)</sup> Archiw jugo-zapadn. Ros., tom I, część I, str. XXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. J. Z. R., tom I, nr. 109; Annales Eccl. Ruth. Harasiewicza, str. 125 i Kojałowicz, Litowskaja Cerkownaja Unia, t. I, str. 89; Makary, Istorja Ruskoj Cerkwi, t. IX, str. 588—90; "No poistynie protest etot był niesprawiedliw i nie zasłużywał wiery", pisze Makary.

<sup>3)</sup> Na tę nieobecność w Polsce w drugiej polowie r. 1590 biskupa Maciejowskiego mało dotąd zwracano uwagi. Tymczasem z "Monum. vet. Lith. et Po-

Powtóre wstrzymywały go pewno także od natychmiastowego przedłożenia królowi deklaracyi belzkiej zachodzące właśnie wówczas nieporozumienia między królem a Zamoyskim, i wieści obiegające po kraju, jakoby król miał rezygnować z korony 1).

Prócz tego czas jakiś po synodzie musiał Terlecki spędzić na kuracyi w Sandomierzu, a gdy stąd wrócił do Łucka, czekały go tam różne osobiste utrapienia i procesy z najezdzcami majątków biskupich, Zdanem Borowickim i Aleksandrem Siemiaszką, starostą łuckim. Siemiaszko nie chciał go nawet do biskupiego dworca wpuścić i cerkiew katedralną przed nim zamknął, tak, że podczas świąt wielkanocnych nabożeństwo w niej odprawiać się nie mogło <sup>2</sup>).

Tymczasem zbliżył się termin nowego synodu, zapowiedzianego na rok 1591. Dla niewiadomych nam powodów odbył on się zamiast 24 czerwca dopiero 26 października w Brześciu. Z wyjątkiem biskupów przemyślskiego i połockiego wzięła w nim udział reszta biskupów ruskich. Przedmiotem tego synodu, prócz zatargu biskupa Gedeona Bałabana z bractwem lwowskiem staroupigialnem; były zażalenia biskupów na wtrącanie się urzędów cywilnych w administracyę wewnętrzną Cerkwi. Zażalenia te polecono metropolicie przedłożyć królowi 3).

Czy o przystąpieniu do jedności z Kościołem rzymskim była na tym synodzie mowa, nie wiemy na pewno. Na zebrą-

ion.", t. III, nr. 120 i 135, wynika, że Maciejowski wyjechał do Rzymu dnia 24 kwietnia 1590 r., że dnia 7 lipca miał uroczystą audyencyę u papieża i że po tej audyencyj jeszcze kilka miesięcy w Rzymie pozostał, naprzód dla swoich, potem dla królewskich interesów, a po części także dlatego, że papież Sykstus V, do którego posłował, dnia 26 sierpnia 1590 r. umarł, obrany po nim Urban VII tylko 13 dni żył i po długiej niepewności, dopiero 5 grudnia obrano następce po nim w osobie Grzegorza XIV. Powrót Maciejowskiego do Krakowa nastąpił dopiero 1591 r. w końcu maja lub na początku czerwca (por. Monum. vet. Lith. et Polon., t. III, nr. 154).

<sup>1)</sup> Theiner, Monum. Poloniae, t. III, str. 186 i 188; Morawski, Dzieje narodu polskiego, Poznań 1871, t. III, str. 146.

<sup>3)</sup> Archiw jugo-zapadnoj Rossji, t. I, część I, cr. 72, 73, 75, 76 i strona LXIII.

<sup>\*)</sup> Zubrzycki, "Naczało Unji" w Cztenijach Mosk. Istorycz. Obszczestwa 1878, VII, otd. III, 30-31; A. Z. R. IV, nr. 31 i 33 i Makarija, Istorija R. C., t. IX. str. 517-519.

niach publicznych mówić o niem nie wypadało; a co było przedmiotem narad na zebraniach prywatnych, o tem nas wiadomość nie doszła. Zdaje się jednak niewatpliwą, że biskupi tego przedmiotu milczeniem pominąć nie mogli. Mianowicie wypadało Terleckiemu wytłumaczyć się kolegom swoim, dlaczego z mandatu danego sobie przed rokiem dotąd się nie wywiązał. Być też może, że próbował jeszcze, ażali mu się nie uda otrzymać podpisów reszty biskupów pod deklaracyę 24 czerwca 1590 roku 1).

Krótko po synodzie r. 1591 wręczył wreszcie Terlecki królowi deklaracyę bełzką z podpisami czterech biskupów, zniósłszy się poprzednio z Zamojskim i z biskupem Maciejowskim, który tymczasem z Rzymu był powrócił. Królewska odpowiedź, datowana z Krakowa, nadeszła dnia 18 marca 1592 roku. Król wyraża w niej biskupom, na deklaracyi podpisanym, swą wdzięczność za ich gotowość do Unii, przyrzeka im i tym wszystkim, co za ich przykładem pójdą, swą opiekę i obronę przed prześladowaniem, jakieby ich czy to ze strony patryarchy, czy skądkolwiekbądź spotkać mogło; obiecuje ich bronić w posiadaniu zajmowanych przez nich urzędów i beneficyów i zapewnia im nietykalność obrządku i przywileje na równi z duchowieństwem łacińskiem 3).

W tem stadyum pozostała sprawa Unii do początku roku 1593, nie postąpiwszy ani na krok naprzód. Po stronie ruskiej bowiem sam jeden Terlecki dotąd szczerze i gorliwie nią się zajmował. Bałaban był niepewny, przytem jako człowiek bez moralnej wartości, nie posiadał w narodzie swoim ani miru, ani wpływu. Dwaj pozostali władycy, piński i chełmski, ograniczali swój dział w zaczętem dziele Unii na podpisaniu swych nazwisk na dokumencie królowi wręczonym. W r. 1593 zmienia się położenie rzeczy, albowiem nowy, zdolny, a pełen zapału współpracownik przybywa Terleckiemu.

¹) Jakkolwiek biskupi ruscy obecni na przeszłym synodzie zgodzili się na deklaracyę bełzką, nie dali jednak na nią podpisów swoich. Nosiła ona dotąd tylko podpisy tych czterech biskupów, którzy ją w Bełzie ułożyli.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apokrisis, przez Christofora Philaleta (wydanie pierwsze roku 1599), wydanie nowe w "Pamiatnikach polemiczeskoj Literatury". Petersburg 1882, część II, str. 1134 i Annales Ecclesiae Ruthenae, str. 163.

#### ROZDZIAŁ IV.

Korespondencya ks. Konstantego Ostrogskiego z biskupem włodzimierskim, Hipacym Pociejem, w sprawie Unii w r. 1593.

statniego dnia miesiąca stycznia r. 1593 zakończył żywot doczesny biskup włodzimierski, Melecy Chrebtowicz, człowiek niedolężny i pasterz niedbały. Z tej śmierci korzysta książę Konstanty Ostrogski, który z dawniejszym ulubieńcem swoim, biskupem Cyrylem Terleckim, w roku 1591 o małą rzecz poróżnił się 1), aby na osieroconej stolicy biskupiej osadzić przyjaciela swego, starostę brzeskiego, Adama Pocieja. Adam Pociej ożeniony z Ostrożecką (nie Ustrożanką, jak niektórzy pisarze twierdzą), był właśnie w tym czasie owdowiał. Książę nie tracąc czasu, na pierwszą wieść o śmierci M. Chrebtowicza pospieszył osobiście do starosty, aby go przez miłość Cerkwi, tak ubogiej w dobrych pasterzy, i przez przyjaźń ku sobie spowodować do wstąpienia w stan duchowny i przyjęcia godności biskupa włodzimierskiego. Uzyskawszy przyzwolenie starosty, prosił króla o nominacyę dla Pocieja. Nominacyę królewską nie było trudno uzyskać dla człowieka, mającego za sobą niemałe około Ojczy-

¹) Pomiędzy łupieżcami biskupiego majątku Terleckiego, o czem wyżej była mowa, znajdował się także dworzanin jeden księcia. Biskup żądał satysfakcyi; książę jej odmówił, wierząc więcej kłamliwemu słudze aniżeli biskupowi Stąd oziębienie stosunku. Por Archiw jugo-zapadnoj Rossji, tom I, nr. 76; A. Z. R. IV, nr. 149; Makarija, I. R. C., IX, str. 511 i Kojałowicz: Lit. Cerk. Unija, tom I, str. 93.

zny zasługi i znanego królowi z usposobienia Unii przychylnego. Już przeto d. 20 marca otrzymał Pociej królewski dyplom nominacyjny i równocześnie został wezwany metropolita, aby przystąpił do jego sakry.

Ponieważ prawo Kościoła wschodniego wymaga, aby biskupi byli brani z Zakonu bazyliańskiego, trzeba było Pociejowi pierwej przyjąć postrzyżenie zakonne. Stało się to w kościele katedralnym włodzimierskim z wielką uroczystością. Postrzyżyn dokonał w przytomności księcia Cyryl Terlecki i zwyczajem w Zakonie bazyliańskim przyjętym odmienił przy tej sposobności imię Adama na Hipacego, którem to imieniem odtąd wyłącznie Pocieja mianować będziemy.

W nowym biskupie zyskała sprawa Unii znakomitego obrońce i przewodnika. Terleckiego naprowadził na myśl Unii Bernard Maciejowski i on też był mu główną pobudką do działania, a Pociej jeszcze jako starosta brzeski, marząc o Unii, Maciejowskiemu i Terleckiemu rady i wskazówki dawał, jakby się do dzieła wziąść należało, aby Unią, jako jedyny ratunek i zbawienie Cerkwi do skutku doprowadzić 1).

Mimo to, zostawszy biskupem włodzimierskim, nie kwapi się Pociej z wprowadzeniem w życie swych pragnień i zamiarów, nie iżby je był jako biskup porzucił, ale że widział na razie ogromne trudności, stojące tym zamiarom na przeszkodzie i że nie nie wiedział o zaczętych już, a trzymanych w tajemnicy rokowaniach biskupów z królem ²). Zdawało mu się i nie bez słuszności, że wszelkie zewnętrzne starania o Unię poprzedzić winno przygotowanie na nią umysłów i serc duchowieństwa niż szego i ludu. Tej cichej pasterskiej pracy oddał się też po wzięciu święcenia biskupiego z wielkim zapałem i gorliwością. Księcia Ostrogskiego atoli, który, jak nam wiadomo, już dawno pragnął Unii, niecierpliwił nieco ten spokój biskupa i już zaczął Pocieja podejrzywać, czy z przyjęciem mitry biskupiej nie zmienił swoich dawniejszych przekonań. W trzy miesiące po wyświę-

¹) Nawet moskiewski metropolita Makary daje mu świadectwo, że przynajmniej pierwsze starania Pocieja o Unię z najczystszego płynęły źródła. Istor. Rusk. Cerkwi, IX, str. 536.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Antirresis, str. 46 i 47.

ceniu Pocieja odzywa się przeto pierwszy do niego w długim pięknym liście (dnia 21 czerwca), na kilka dni przed mającym się zebrać w Brześciu synodem (d. 24 czerwca).

Na wstępie listu pisze do niego książę, "że oddawna była w nim chęć, która nie ustała, ale się wciąż rozpala, aby w takowym upadku, zniszczeniu i opuszczeniu matki naszej Cerkwi św. wschodniej upatrował, rozważał i rozmyślał sposób, przez któryby Cerkiew Chrystusowa do pierwotnej swej karności wrócić mogła. Niedawnych przeszłych czasów, mówi, nie dla chwały tego świata, tylko żałując upadku Cerkwi Chrystusowej i dla uragania heretyków i tychże samych, którzy się oderwali od Rzymian, którzy niegdy nam byli bracią, umyśliłem, albo ważylem się z Possewinem o niektórych potrzebnych rzeczach Pisma św. nie sam, ale ze swoimi starszymi i presbytery radzić i dysputować".

W dalszym ciągu upomina Pocieja, "aby na najbliższym synodzie, który już za trzy dni w Brześciu miał się odbyć, z metropolitą i resztą biskupów obmyślił środki i sposoby, jakiemiby można znieść rozdwojenie Cerkwi z Kościołem zachodnim i ofiaruje się na tej podstawie, jaką sami biskupi uchwalą porozumieć się z papieżem osobiście, ponieważ dla poratowania zdrowia wyjeżdża do Włoch".

Atoli w sprzeczności z tą mniemaną gotowością układania się z papieżem na podstawie, na jaką biskupi na synodzie się zgodzą, dołącza do listu pewne warunki zgody, które za konieczne uważa. Pomiędzy temi warunkami były takie, o których mógł był łatwo przewidzieć, że biskupi ruscy nigdy na nie przystać nie mogą.

Warunki księcia były następujące:

"Zachowanie obrzędów w całości; pozostawienie Cerkwi wszystkich domów bożych, jakie posiada; nie przyjmowanie nikogo z obrządku ruskiego na łaciński; przypuszczenie metropolity i władyków do senatu i sejmu; obesłanie wszystkich patryarchów wschodnich, aby się do zgody i jedności skłonili; nadtowysłanie do Moskwy do cara biskupa Pocieja, a do Wołoch biskupa Bałabana w tym celu. W końcu dodał książę, że potrzeba poprawić niektóre rzeczy w Cerkwi, zwłaszcza około Sakramentów i innych wymysłów ludzkich, i żądał, aby się zajęto zakładaniem szkół, bo za tem, że nauk

nie masz, mówi, grubiaństwo w naszych duchownych umno, żyło się  $^{1}$ )".

List księcia wraz z warunkami wręczyło biskupowi włodzimierskiemu dwóch dworzan jego, Wasili, starosta suraski i Wiszeński.

Pociej, choć od niedawna był biskupem, zrozumiał odrazu, przeczytawszy list księcia i warunki jego, że na tej drodze do Unii się nie dojdzie, że biskupi nie mogą na ,żaden sposób zezwolić, aby osoba świecka, chociażby najwyżej w społeczeństwie postawiona, w sprawach czysto duchownych układy ze Stolicą apostolską prowadziła, jak tego książę pragnął. Nadto oburzało Pocieja postawienie przez księcia sakramentów św. na równi z wymysłami ludzkimi, dowodzące, że książę już wówczas sprzyjał wyobrażeniom protestanckim i żądanie jego, ażeby nie inaczej do zjednoczenia z Rzymem przystąpiono, jak razem z patryarchami wschodnimi i carem moskiewskim, jak gdyby książę nie wiedział o świeżo nieudanej próbie Possewina z carem i że patryarchom, choćby chcieli, sułtan turecki na zjednoczenie z Rzymem nie zezwoli. Ostatnie zatem żądanie księcia kazało się domyślać, że chyba na seryo Unii Cerkwi z Rzymem nie pragnął.

Nie dziw, że Pociej wymówił się od spełnienia życzeń księcia, zasłaniając się brakiem odwagi do wystąpienia na synodzie z projektem, o którego bezskuteczności z góry był przekonan y gdyż znał nieprzychylne metropolity dla Unii usposobienie. Tem mniej chciał się podjąć podróży do Moskwy, gdzie prędzej więzienie aniżeli zgodę na Unię by znalazł. Nie ukrył także swego zdumienia, że `książę nazwał sakramenta wymysłami ludzkimi. W końcu radził księciu, aby sam jako pan możny i prymas wiary ruskiej u króla jegomości starał się o przeprowadzenie swych zamysłów ²).

Na synodzie, który się odbył dnia 24 czerwca 1593 roku w Brześciu, żaden z biskupów obecnych, o ile wiemy, sprawy Unii nie poruszył. Jedynym przedmiotem obrad tego synodu były dalsze zatargi biskupa Bałabana z bractwem stauropigialnem lwowskiem. Bałaban opierał się wciąż uznaniu przywilejów,

<sup>1)</sup> Antirresis, str. 41 i 46 i A. Z. R. IV, nr. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Antirresis, str. 46. — Odpowiedź Pocieja dowodzi także, że rokowania zaczęte z królem w r. 1591, były mu dotąd zupełnie nieznane.

przez patryarchę bractwu przyznanych z krzywdą władzy i powagi swej biskupiej. Wyrok synodu wypadł na niekorzyść biskupa lwowskiego. Synod uznał go winnym i od rządów dyecezyi odsądził. Do dalszego prowadzenia układów o Unię nie była to zresztą pora sposobna. Król wyjeżdżał do Szwecyi po dziedzictwo korony prawem spadku mu się należącej i nie wrócił do kraju przed dniem 2 października 1594 r.; wielki zaś kanclerz i zarazem hetman koronny zajęty był po wyjeździe króla zwoływaniem pospolitego ruszenia dla odparcia najazdu Tatarów, śpieszących ku Wołoszy Turkom na pomoc, i obronę granic państwa. Nie było zatem z kim się układać.

# ROZDZIAŁ V.

# Rokowania w latach 1594 i 1595.

i przecież, którzy sprawę Unii pierwsi podjęli, nie pozwolili jej upaść i same okoliczności parły ich do powrotu do niej rzy pierwszej danej sposobności.

W czerwcu 1594 r., wypadało biskupom ruskim, na mocy uchwały zapadłej wr. 1590, na synod się zjechać. Tymczasem konstytucya sejmowa 1593 r. zabraniała podczas nieobecności króla wszelkich liczniejszych zebrań, a wiec i synodu. Prymas gnieżnieński jako vicerex przestrzegł o tem metropolitę, ale dopiero po przybyciu tegoż do Brześcia z kilku innymi biskupami. Miedzy przybyłymi znajdowali się Hipacy Pociej i Cyryl Terlecki. Inni, świadomi konstytucyi sejmowej w Brześciu się nie zjawili. Liczny bardzo był zjazd deputacyj brackich. Jednakże ze względu na prawo krajowe nie poważył się metropolita rzeczywistego synodu zagaić. Złożył tylko sąd w sprawie Gedeona Bałabana, nie zważającego na wyrok przeszlego synodu i jako nieposłusznego wyrokom synodalnym publicznie z ambony cerkwi katedralnej ekskomunikował. Prócz tego zatwierdził projekta wypracowane przez bractwa o ich stosunku do miejscowej władzy biskupiej. Projekta te miały przyjść pod uchwałę na najbliższem synodzie. Dekret ekskomunikacyjny obok metropolity podpisał tylko Pociej 1).

<sup>1)</sup> Archiw jugo-zapadnoj Rossji, tom I, nr. 107; A. Z. R., IV, nr. 48 i 49 i Makarija, Istor. R. C., tom IX, str. 546.

przychylność rządu, oddał jej się z całym zapalem, jaki mu był właściwy.

Pod dniem 16 stycznia 1595 r., pisze długi i serdeczny list do metropolity. Uwiadamiając go, że jest wtajemniczony przez Terleckiego w stan rokowań o Unię, wystawia mu wszystkie korzyści, jakie z niej spłyną na Cerkiew, na jej hierarchów i na duchowieństwo; błaga go, aby jako najwyższy zwierzchnik Cerkwi stanał na czele dzieła i wyszedł ze swej bezczynności, i donosi, że król pragnie widzieć się z nimi obydwoma wobec kanclerza koronnego. Poprzednio jednak chciałby wraz z Terleckim być u niego i w niektórych ważnych punktach, odnoszących się do tej sprawy się porozumieć; dlatego prosi go, aby mu bez straty czasu, bo rzecz nagli, doniósł, gdzie i kiedyby mogli z nim się spotkać. Przytem raz jeszcza zaklina go, aby tej ważnej sprawy sobie nie lekceważył, bo chociażby oni dwaj odłączyli się od reszty biskupów, na nic się to nie zda - pozostaną osamotnieni, wszyscy za drugimi biskupami pójdą. Po patryarchach niech się niczego nie spodziewa; od nich tylko zamęt i rozdwojenie w Cerkwi wychodzi. W końcu dodaje prośbę, aby list jego w sekrecie zachował i nikomu go nie pokazywał 1).

Terlecki miał według umowy torczyńskiej czekać na odpowiedź metropolity. Tymczasem z powodów nam bliżej nieznanych słowa nie dotrzymał i może jeszcze przed wysłaniem listu przez Pocieja do metropolity, albo w tym samym czasie pojechał z podpisami biskupów do Zamojskiego i wejednał sobie u tegoż pozwolenie przedstawienia się królowi w Krakowie bez metropolity z dokumentami, jakie miał w ręku.

Działo się to jednak w sekrecie, jak wszystko, co dotychczas w tej sprawie uczyniono, ponieważ lękano się, aby skutkiem zawczesnego wyjawienia układów przed szerszą publicznością nie wmieszały się osoby niepowołane i aby przez to odrazu wszystkiego nie zepsuto.

Pociej wprawdzie wciąż od początku swego urzędowania biskupiego w dyecezyi włodzimierskiej w duchu i kierunku katolickim pracował i grunt dla Unii wśród duchowieństwa i ludu przygotował, ale bardzo ostrożnie, tak, że nie wiele kto miarkował, do czego dąży <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> A. Z. R., IV, nr. 56 i Antirresis. str. 46 i 47.

<sup>2)</sup> A. Z. R, IV, nr. 59. 3) Antirresis, str. 47.

Jeden Bałaban, doprowadzony w walce z potężnem bractwem stauropigialnem do ostateczności, odsłonił poniekąd tajemnicę, choć niewtajemniczeni jeszcze się stąd wszystkiego domyślić nie mogli, co się poza kulisami działo. Dnia 28 stycznia r. 1595 zwołał on synod dyecezalny do Lwowa i otoczony czterdziestu archimandrytami, hegumenami i świeckimi presbyterami, rozwiódł się naprzód szeroko nad nieszczęściem rozdwojenia Kościoła, a następnie zobowiązał się wraz z obecnymi odstąpić patryarchę i uznać papieża swoim zwierzchnikiem duchownym. Metropolitę i drugich biskupów wezwał do pójścia za swoim przykładem 1).

Na szczęście nie zwróciło to wielkiej uwagi na siebie, nietylko dlatego, że nikomu nie było tajnem, z jakich pobudek ów akt Gedeona Bałabana i jego towarzyszy wypłynął, ale nadto z powodu nie najlepszej opinii, jakiej Bałaban ze wszystkimi uczestnikami synodu w społeczeństwie ruskiem zażywał. Na dalszy spokojny bieg rokowań była zatem deklaracya synodu Lwowskiego bez wpływu.

Ważniejszem daleko pod tym względem było w tej chwili. zachowanie się metropolity Michała Rahozy wobec na nowo nawiązanych układów episkopatu ruskiego z rządem. Michał Rahoza, człowiek chwiejny i słaby, oglądający się na możnych panów ruskich, gdy odebrał list Pocieja, znalazł się wielkim ambarasie, co mu odpowiedzieć. Między magnatami ruskimi miał w owym czasie obok księcia Ostrogskiego najwięcej w narodzie i w Cerkwi poważania wojewoda nowogrodzki, Teodor Skumin Tyszkiewicz. Zamiast tedy odpisać biskupowi włodzimierskiemu, zwraca się trwożliwy metropolita do zaprzyjaźnionego z sobą wojewody. Posyła do niego przez umyślnego posłańca list dnia 20 stycznia, tak, aby go tenze doszedł jeszcze przed wyjazdem. na sejm, mający się zebrać w lutym. W tym liście donosi mu, wykluczając obłudnie siebie, o postanowieniu biskupów poddania się papieżowi i nazywa to niesłychaną w dziejach Cerkwi rzeczą. Pisze, że lęka się tej roboty biskupów jako podstępu szatańskiego, wojewodę zaś prosi o radę, co ma czynić, bo niechciałby przeciw jego woli działać. Dla lepszej zaś informacyi dołącza w kopii list Pocieja do siebie pisany, a w końcu błaga wojewode, aby na sejmie był obrońcą Cerkwi i jej praw 2).

<sup>1)</sup> A. Z. R., IV, nr. 58.

<sup>2)</sup> A. Z. R., IV, nr. 57.

Z całego listu przebija chęć wycofania się ze sprawy, do której więcej wciągniony, aniżeli z dobrej woli i z przekonania przystąpił, byleby go ktoś z osób wpływowych poparł.

Lecz rachuba, na wojewodzie nowogrodzkim oparta, na razie metropolitę zawiodła. Nasamprzód nie odpowiedział mu zaraz wojewoda, jak tego metropolita pragnął; gdy zaś po blizko czterech miesiącach, to jest dnia 10 maja, odpowiedź jego nadeszła, wypadła ona wcale nie po myśli Rahozy. Wojewoda oświadcza, że żadną radą służyć mu nie może; o tem, co wie, pisać się lęka; byłoby potrzeba ustnej narady, ale dla słabego zdrowia jechać do niego nie może, chyba metropolita sam go odwiedzi. Główna przyczyna tego nowego zaniepokojenia Cerkwi zdaje mu się leżeć w zatargu Bałabana z bractwem lwowskiem. Do tego zatargu odnoszą się pierwsze kroki Bałabana o Unię. Drugą zaś przyczynę widzi w patryarsze konstantynopolitańskim, który listami i przywilejami swemi wywołał kłótnie i niezgody w Cerkwi. Kończy list uwagą: "Jeśli Unia jest z woli Bożej, nic nie zrobim, próżne starania nasze 1)".

Metropolicie nie trudno było z tego listu wyczytać, że wojewoda nowogrodzki w zasadzie nie bardzo był przeciwnym Unii, ale podobnie jak on lękliwym, niezdecydowanym, liczącym się jednak z dworem królewskim i usposobieniem jego. Jakie zaś było usposobienie dworu, łatwo mógł wojewoda odgadnąć tak z listów, jakie od metropolity w sprawie Unii otrzymał, jak i z tego, co się o uszy jego odbijało podczas sejmu w Krakowie, gdzie Terlecki z królem, z Zamojskim i senatorami duchownymi i świeckimi tajne miewał narady. Choć przedmiot owych narad miał być w sekrecie zachowanym, zawsze jednak do publiczności ta i owa wiadomość doszła, którą śobie Tyszkiewicz mógł uzupełnić, będąc przez listy metropolity i Pocieja w uchwałę s o k a l s k ą biskupów wtajemniczonym.

Na konferencyach, które Terlecki z królem i z Zamoyskim podczas sejmu w lutym (r. 1595) miewał, stanęło na tem, że król zgodził się na wszystkie warunki i życzenia biskupów, tylko co do krzeseł w senacie odłożył decyzyę na czas późniejszy, obowiązując się przedłożyć ją sejmowi. Żądał także, aby metropolita i biskup włodzimierski czynniejszy udział w sprawie Unii wzięli. Życzenie to wypowiedział zresztą król jednemu i drugie-

<sup>1)</sup> Tamże, nr. 65.

mu w listach, które przez odjeżdżającego Terleckiego do nich wystał.

Pociej tymczasem niecierpliwił się w wysokiem stopniu, nie mogąc się doczekać od metropolity odpowiedzi na swój list z d. 16 stycznia. Odzywa się przeto do niego powtórnie d. 11 lutego. W tym nowym liscie czyni mu gorzkie wyrzuty, że mu ani na list jego pierwszy nie odpowiedział, ani nie dał sposobności widzenia się z sobą. Dotąd czekał na odpowiedź w Brześciu, teraz wypada mu wracać do Włodzimierza, a dla złych dróg niema nadziei, aby tak prędko mógł się z nim widzieć, mimo że wielkie i ważne sprawy, toczące się w tej chwili w Krakowie między Terleckim i królem, wzajemnego osobistego porozumienia się w jak najkrótszym czasie koniecznie wymagają. Żal Pocieja do metropolity wzmaga się jeszcze z uwagi, że prawdopodobnie na dworze królewskim czują urazę do niego, nie widząc go czynnym w dokonywującem się za pośrednictwem Terleckiego dziele; podczas gdy w rzeczywistości tylko dlatego stał dotąd na uboczu, że nie chciał nic bez metropolity podejmować. Błaga tedy raz jeszcze metropolite, aby sobie nie lekceważył sprawy, aby nie liczył na Wschód, bo niema co liczyć i aby się jął dziela zaczętego i pojechał do króla, a po drodze do niego wstąpił. Wreszcie radzi zwołać raz jeszcze synod w czerwcu, i daje zareczenie, iż zachowa w tajemnicy, co mu metropolita powierzy.

Zdaje się, że na ten list nadeszła wreszcie upragniona odpowiedź, w której Metropolita naznaczył Pociejowi i Terleckiemu na dzień 17 maja zjazd ze sobą w Kobryniu 1).

Wyrażona wyżej obawa Pocieja, jakoby król czuł się na nim zawiedziony i miał żał do niego, okazała się niebawem płonną. Król dobrze był poinformowany, jeśli nie przez Terleckiego, to przez Bernarda Maciejowskiego i Zamojskiego, tak o jego usposobieniu, jak o tem, co dotąd w swej dyceczyi dla przygotowania umysłów na Unię był uczynił. Dlatego pod datą dnia 18 lutego wysłał do niego przez Terleckiego, gdy tenże po ukończeniu wstępnych umów opuszczał Kraków, list bardzo łaskawy, pochwalający jego przychylność dla Unii i starania, które w tym kierunku już czynił i zachęcający go, aby w tym duchu dalej pracował i pomagał dzieło zaczęte do szczęśliwego doprowadzić końca. Tego wymaga, pisał król, dobro Cerkwi, nie

<sup>1)</sup> A. Z. R., IV, nr. 59 1 66.

mówiąc już o tem, że przodkowie narodu jego przed wieki Unię wyznawali i po dziś dzień jeszcze księgi liturgiczne Cerkwi za nią przemawiają. Resztę ma mu ustnie powiedzieć Terlecki, któremu radzi we wszystkiem zaufać 1).

List królewski sprawił, że już odtąd widzimy Pocieja idącego ręka w rękę z Terleckim we wszystkich staraniach, zabiegach i układach o Unię; że Pociej składa na bok lękliwość o pomyślny rozwój sprawy i z ufnością, a odwagą przystępuje do dziela.

Ponieważ metropolita zapowiedział był swój przyjazd do Kobrynia na dzień 17 maja, więc spieszą tam na dzień oznaczony Terlecki i Pociej. Ale nowy spotyka ich zawód. Metropolita przerażony niechętnem dla zamierzonej Unii usposobieniem kilku możnych panów ruskich i wzburzeniem mieszczaństwa, wywołanem przez bractwa wileńskie i lwowskie przeciw hierarchom swej Cerkwi, na których rzucono podejrzenie, jakoby Cerkiew łacinnikom chcieli zaprzedać i w niewolę Rzymu oddać, nie przyjechał do Kobrynia, ani też z swego nieprzybycia się nie wytłumaczył.

Biskup włodzimierski i łucki poczekawszy napróżno trzy dni w Kobryniu, wysłali wspólnie cierpki list do Rahozy, wyrzucając mu słusznie, że sobie zadrwił nietylko z nich, lecz także z kogoś wyżej postawionego, za którego wiadomością z ja z d kobryński miał się odbyć. Dodają, że mieli mu ważne i dla niego samego korzystne rzeczy do udzielenia i zaklinają go, aby coprędzej z nimi się zjechał, najlepiej w Brześciu, we wspólnym całej Cerkwi interesie. Jeśli tego nie uczyni, kończą, zgubi ich, a siebie pewno nie ocali, bo niech pamięta, z kim ma doczynienia, że król to nie jego równy ²).

Wreszcie poskutkowały pogróżki. Metropolita zwołał biskupów spiesznie do Brześcia na dzień 12 czerwca. Dla krótkości czasu nie mogli wszyscy biskupi na zapowiedzianym zjeździesię stawić. Przybyli tylko, prócz metropolity, biskupi: włodzimierski, łucki i piński (Leonty Pełczyński) i archimandryta kobryński, Jona Hohoł <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Tamże, nr. 60.

<sup>2)</sup> A. Z. R., IV, nr. 66.

<sup>3)</sup> Makarija, Istor. R. C. IX, str. 571, Holubiewa, Pietr Mohila, tom I. Kijew 1883, Priloženija, str. 41, gdzie jest piękny list arcybiskupa polockiego.

Zebrani biskupi ułożyli dwa adresy, jeden do papieża Klemensa VIII, drugi do króla Zygmunta III. W pierwszym powiadają, że ponieważ patryarchowie carogrodzcy nie nie czynią dla przywrócenia jedności kościelnej, o którą dawno wszyscy w modlitwach liturgicznych Boga proszą i której dobro Cerkwi wymaga, przystępują sami za wiedzą swego monarchy, Zygmuta III, do Unii zawartej we Florencyi, w której kiedyś już przodkowie ich żyli, byleby papież zawarował im nietykalność liturgii wschodniej i wszystkich obrzędów cerkiewnych. Jako pełnomocników od siebie do zawarcia Unii w imieniu całego episkopatu, duchowieństwa i owieczek przez Boga im powierzonych, wysyłają do Ojca św. biskupów Hipacego Pocieja i Cyryla Terleckiego <sup>1</sup>).

W adresie do króla prosza mniej więcej o to samo, o co na zjeździe sokalskim go proszono i godzą się na zaprowadzenie kalendarza Gregoryańskiego, od czego później odstąpili z powodu zbyt wielkiego wśród ludności przeciw kalendarzowi oporu.

Na obydwóch adresach podpisali się wszyscy bez wyjątku biskupi ruscy; Pociej bowiem i Terlecki objechali nieobecnych i podpisy ich otrzymali.

Po uzyskaniu wszystkich podpisów udali się Pociej i Terlecki w lipcu z adresami do Krakowa do króla, aby skończyć układy przez Terleckiego zaczęte. Osobistego udziału metropolity już teraz król nie żądał. Układy prowadzili dalej w Krakowie z wysłańcami episkopatu ruskiego Lew Sapieha, kanclerz litewski, Jan Zamoyski i Bernard Maciejowski ze strony króla, a nuncyusz apostolski przy dworze polskim ze strony Stolicy Apostolskiej.

Wszystkie warunki, przez biskupów stawione, zostały przez pełnomocników króla przyjęte, a przez niego zatwerdzone: "Duchowieństwo ruskie zrównane w prawach i przywilejach z łacińskiem czyli przywilej Władysława Warneńczyka z r. 1443 wznowiony; episkopat zabezpieczony od klątwy i innych cenzur kościelnych patryarchy; biskupami zostają na przyszłość tylko rodowici Rusini, z czterech przez episkopat przedstawionych kan-

Unia Brzeska.

Hrehora do księcia Radziwilła Sierotki z dnia 20 kwietnia 1545 dowodzący jego przychylnego dla Unii usposobienia.

<sup>1)</sup> A. Z. R. IV, nr. 68; Theiner: Vetera monum. Pol. III, nr. 185; Annales Ecclesiae Ruthenae, str. 193.

dydatów wybiera król jednego. Miejsce w senacie gotów król dać biskupom, ale musi tę sprawę pierwej sejmowi przedłożyć. Dobra od przodków królewskich Cerkwi zapisane, a w nieprawych rękach obecnie się znajdujące, do Cerkwi wrócą. Cerkwie i monastery ruskie nie mogą być zamieniane za kościoły i klasztory łacińskie. Bractwa wracają pod juryzdykcyę biskupią. W królewskich miastach i włościach wszystkie cerkwie będą wyłącznie od biskupów zależne i nabożeństwo w nich tylko wedle woli władzy duchownej odprawiać się będzie. Z Grecyi nie będzie wolno nikomu w granice państwa przybywać dla wykonywania juryzdykcyi nad Cerkwią 1)". Przywilej ten został wydany dnia 2 sierpnia.

Z nuncyuszem apostolskim doszło porozumienie także bez trudności do skutku już dnia 1 sierpnia na podstawie żądań episkopatu ruskiego.

Gdy układy miały się ku końcowi, wysłał jeszcze król dnia 28 lipca list do metropolity, dziękując mu, że uznał potrzebę odłączenia się od Carogrodu, gdzie obecnie aż czterech rości sobie prawo do godności patryarchalnej i że gotów jest poddać się zwierzchnictwu Stolicy Apostolskiej. Zachęca go, aby w dobrej woli trwał, a niczego się nie lękał, gdyż w nim znajdzie obrońcę, a Cerkiew otrzyma przywileje, jakich żądał 2).

Po ukończonych układach wolą było króla, aby biskupi do Stolicy Apostolskiej delegowani przez ostatni zjazd brzeski (12 czerwca), nie ociągali się z podróżą do Rzymu i załatwiw szy domowe sprawy niebawem w drogę się wybrali. Odtąd nie było żadnego słusznego powodu do dalszego trzymania w tajemnicy uchwał względem Unii zapadłych. Stąd też niektórzy biskupi, jak: łucki, chełmski, przemyski i lwowski, w listach pasterskich zawiadomili dnia 27 sierpnia swych dyecezyan, że cały episkopat wraz z metropolitą postanowił, w interesie zbawienia dusz sobie powierzonych, poddać się pod posłuszeństwo papieża rzymskiego i wezwali ich, aby to postanowienie swych pasterzy posłusznie i wdzięcznie przyjęli i w niczem mu się nie sprzeciwiali 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) A. Z. R., IV, nr. 78 i 79 i Makarija, Istor. R. C., tom IX, strona 571-580.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. Z. R., IV, nr. 77. <sup>3</sup>) Tamże, nr. 82 i 83.

### ROZDZIAŁ VI.

Dwulicowość metropolity Michała Rahozy wobec toczących się rokowań.

eszcze do niedawnego czasu przypisywano dość powszechnie inicyatywę Unii Brze-kiej metropolicie Michałowi R. hozie, którego wystawiano jako ucznia i narzędzie Jezuitów wileńskich i jako działającego w tej sprawie wedle tajnej instrukcyi jezuickiej. Taką instrukcyę wydobył Łukaszewicz rzekomo z archiwum wileńskiego kollegium jezuickiego i ogłosił w swych "Dziejach Kościołów wyznania helweckiego na Litwie")". A przecież cokolwiek nieuprzedzenia i spokojnej rozwagi byłoby wystarczyło, aby go przekonać, że tak niemoralnej instrukcyi nie mogło napisać żadne Zgromadzenie zakonne i że to, co Łukaszewicz miał w ręku, mogło chyba być falsyfikatem przez wroga Jezuitów wymyslonym i Jezuitom przypisanym. Nie uważamy też wcale za potrzebne dłużej nad nim się zatrzymywać.

Uczniem i wychowańcem szkół jezuickich nie mógł również być Rahoza. Pomijając, że nigdzie niema na to najmniejszego dowodu, iż uczęszczał do szkół jezuickich, to nawet pojedyncze znane nam daty w życiu jego zdają się wprost przeciw temu mówić. Szkoła jezuicka w Wilnie, najwcześniejsza ze wszystkich szkół litewskich, powstała w r. 1570, a już w r. 1576 widzimy Rahozę pisarzem nadwornym wojewody wileńskiego, kniazia Bohusza Koreckiego, trzy lata zaś później archimandrytą w Miń-

<sup>1)</sup> Str. 70 w Uwadze.

sku 1). Musiał zatem w r. 1579 mieć przynajmniej około trzydziestu lat, bo trudno przypuścić, aby go w młodszym wieku do godności archimandryty wyniesiono. Zatem, gdy Jezuici szkoły swe w Wilnie otwierali, prawdopodobnie z lat szkolnych wychodził 2).

Jak zaś mało uczestniczył w układającem się od r. 1590 dziele Unii, przekonaliśmy się dostatecznie z dotychczasowego opowiadania. Ale i w następnem opowiadaniu nie znajdziemy jednej chwili w życiu Rahozy, w którejby jakakolwiek gorliwość około Unii był rozwinał. Owszem w całem jego zachowaniu się, zwłaszcza im bliższym był moment dokonania Unii, widoczna jest niechęć do niej, dwuznaczność, nawet obluda. Nie chce sie królowi narazić, ale i z magnatami ruskimi, przeciwnikami Unii, zerwać. Stąd przybiera postawę niegodną, nie mówię już biskupa i najwyższego zwierzchnika Cerkwi, lecz prawego człowieka. Co jedną ręką pod naciskiem okoliczności i biskupów podpisuje, tego się drugą ręką wypiera. Wyobrażać go sobie przeto tylko jako człowieka słabego i chwiejnego, choć w gruncie nie złego, który w duszy tak samo pragnął Unii, jak Pociej i Terlecki, lecz tylko nie miał odwagi otwarcie jej chcieć i ponieść dla niej ofiarę jakąkolwiek, byłoby nie zgodnem z rzeczywistem położeniem rzeczy.

Jeżeli już wyżej wspomniany przez nas list jego do wojewody Skumina Tyszkiewicza (z d. 20 stycznia r. 1595) świadczy o wielkiej jego nieszczerości, ponieważ zgodziwszy się d. 2 grudnia r. 1594 w zasadzie na poddanie się zwierzchnictwu papieża nad Cerkwią, udaje wobec wojewody, jakoby nie wiedział, co ma począć, czy pójść czy nie pójść za uchwałą biskupów sokalską, to w daleko gorszem świetle przedstawia się w następnych miesiącach.

Dnia 12 czerwca (r. 1595) podpisał w Brześciu wraz z drugimi biskupami adres do papieża i do króla, wyrażający gotowość przystąpienia do jedności z Rzymem, a dwa dni później pisząc znów do wojewody nowogrodzkiego, wypiera się swego podpisu i utrzymuje, że wymówił sobie s ześć tygodni czasu do namysłu i z tego czasu korzystając, szuka rady u wojewody,

<sup>1)</sup> Archiw jugo-zapadnoj Rossyi, tom I, nr. 17 i A. Z. R. tom III, nr. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> K palowicz: Litowskaja Cerkownaja Unija, t. I, str. 60 i 264 i Makarija, Istor. R. C. IX, str. 484.

"gdyż nie chciałby nic bez jego woli i zgody braci swych czynić". Dołącza kopię adresu do papieża z opuszczeniem swego nazwiska i kopię przywilejów w razie Unii Cerkwi przyobiecanych. Napomyka, że wolałby się usunąć ze stolicy metropolitalnej, ale lęka się, aby jej nie zagarnął ambitny Terlecki <sup>1</sup>).

Odpowiedź Tyszkiewicza datowana z Otyki (29 czerwca), była prawdziwie zawstydzająca dla metropolity. Wojewoda był bowiem już poinformowany o tem, co na ostatnim synodzie brzeskim zaszło, jak niemniej o układach toczących się żywo między dworem, a episkopatem ruskim za pośrednictwem Terleckiego i Pocieja. Wyraża przeto zdziwienie swoje, jak metropolita może pisać, że władycy bez jego zezwolenia chcą tak ważną zmianę w Cerkwi zaprowadzić; ma on przecież zupełnie odmienne wiadomości z dworu królewskiego i dlatego, skoro już listy metropolity i władyków za Unią do króla odeszły, rada jego byłaby obecnie daremną i śmieszną. Należało się przedtem z obywatelstwem i ludem naradzić, nim się taki krok uczyniło. Teraz zapóżno. Widzi on, że będzie musiał pójść za pasterzami swymi, gdzie oni go zawiodą, ale odpowiedzialność na nich spadnie 2).

Mimo to trwa Rahoza dalej na swem dwuznacznem stanowisku i po raz trzeci odzywa się (d. 19 sierpnia) do Tyszkiewicza w tym samym duchu, co poprzednio. Zapawnia wojewodę, że nie myśli poddać się pod posłuszeństwo papieża rzymskiego, że między biskupami była tylko mowa o przyjęciu kalendarza Gregoryańskiego ze wzlędu na mieszczan ruskich mieszkających wśród Łacinników, i że o to miał jeszcze być synod. Posłyszawszy jednak, że Pociej i Terlecki wybierają się do Rzymu, wstrzymuje ich od tego; czy ich jednak wstrzyma, wątpi. W końcu dodaje, że obrządku wschodniego nie myśli poświęcić, gdyż nie umie po łacinie i na starość języka tego uczyć się nie będzie, jak gdyby Unia wymagała zmiany obrządku 3).

Ostrożniej nieco wyraża się niedługo potem (1 września) w liście pasterskim wydanym do dyecezyan, aby ich obawy

<sup>1)</sup> A. Z. R., IV, nr. 69.

<sup>2)</sup> A. Z. R., IV, str. 96 i 97.

<sup>3)</sup> A. Z. R., IV, nr. 80 i Holubiew, l. c. str. 44, gdzie znów w liście do księcia Radziwilla Sierotki z dnia 20 sierpnia 1595 r. mówi: "o chęci swojej do 'jedności z Kościołem świętym katolickim".

uspokoić. Zaręcza, że nigdy nie poświęci zakonu i obrządku wschodniego i nowych obyczajów do Cerkwi nie wprowadzi; owszem zachęca ich, aby sami twardo stali przy swej Cerkwi wschodniej. O Unii i jej rzeczywistem znaczeniu ani słowem nie wspomina 1), jak to powinien był uczynić za przykładem biskupów: chełmskiego, łuckiego, przemyskiego i lwowskiego 2). Natomiast w duchu wprost buntowniczym pisze jeszcze w tym samym miesiącu (28 września) do księcia Ostrogskiego. Podziękowawszy księciu za rady i wskazówki od niego odebrane, nie może zataić smutku i boleści, że książę uwierzył wieściom, jakoby on należał do zaprzedających Cerkiew w poddaństwo rzymskie; a jeszcze bardziej go smuci, iż pod imieniem księcia rozchodzą się po Litwie listy mianujące go Judaszem i zdrajcą swej wiary. Przypomina księciu, że nietylko zawczasu uwiadamiał go o przygotowującej się Unii, ale i przez kogoby przygotowaną była; że u niego od samego początku szukał rady, coby mu czynić wypadało i że gotów aż do krwi rozlewu stać po stronie prawosławnej Cerkwi. Odpiera także zarzut księcia, że sługę swego Grzegorza poslał z Terleckim i Pociejem do Krakowa i Rzymu. Przeciwnie, powiada, poslałem go do władyków, aby ich powstrzymać od podróży do Rzymu przed odprawieniem synodu, na którymby duchowieństwo i świeccy sprawę omówili, bo bez świeckich nie wypada nie uczynić. Na propozycyę księcia, aby zwołał synod, odpowiada, że nie wie, jak się do tego wziąść, zwłaszcza, że biskupi go nie słuchają i radzi, aby książę od siebie biskupów wezwał na synod do Nowogródka, dokad niechby z sobą przywieźli protestacye przeciw zjednoczeniu z podpisami przynajmniej 200 szlachty ruskiej 3).

Książę tej rady nie posłuchał, bał się snać króla i kanclerza Zamoyskiego: lecz metropolita naleganiom jego w końcu ulega i dnia 28 października wzywa duchowieństwo na synod do Nowogródka, na dzień 25 stycznia r. 1596, z powodu wyjazdu Pocieja i Terleckiego do Rzymu bez poprzedniego porozumienia się z tymi, którzy także swoje zezwolenie na Unię dać

<sup>1)</sup> A. Z. R., IV, nr. 83.

a) A. Z. R., IV, nr. 82.

<sup>3)</sup> A. Z. R., IV, nr. 87.

byli powinni. Donosi zarazem duchowieństwu, że uwiadomił o tem króla i prosił go o zezwolenie na synod 1).

Wreszcie jedna jeszcze próbka dwulicowości metropolity. W r. 1594 wyklął uroczyście w katedrze brzeskiej biskupa Gedeona Bałabana z Kościoła za nieposłuszeństwo wyrokom synodalnym. Na insynuacyę Zamoyskiego uwolnił go znów z klątwy w Słucku, gdzie się prywatnie z Bałabanem zjechał (w marcu r. 1595). Zamoyski dał mu bowiem do zrozumienia, że król wyroku na Bałabana nie potwierdzi i że metropolita lepiej przysłuży się dobrej sprawie, gdy zamiast waśnić się z biskupem lwowskim, pojedna się z nim i połączy ku obronie Unii.

Gdy zaś to niespodziane zwolnienie Bałabana z klątwyć zwłaszcza w obozie Unii przeciwnym, ogólnie podpadło, tłumaczy się metropolita w liście do księcia Ostrogskiego, iż uczynił to dlatego, aby mieć w Bałabanie wspólnika do walki przeciwko Unii, gdyż Bałaban nie należy do spółki biskupów zaprzedających Cerkiew<sup>2</sup>).

Cóż się tedy dziwić, jeśli Unia się nie powiedzie, jakby się powieść mogła i powinna, skoro najwyższy Cerkwi zwierzchnik z góry w ten sposób ją podkopuje, przeciw niej pokatnie burzy i prawie bunt organizuje, mimo że po dwakroć uroczyście na nią się podpisał. Obok księcia Ostrogskiego ma on niewatpliwie znaczną część winy późniejszego rozdwojenia Cerkwi ruskiej.

<sup>1)</sup> A. Z. R., IV, nr. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Makarija, Istor. R. C., tom IX, str. 563—570, gdzie list metropolity się znajduje.

### ROZDZIAŁ VII.

# Stosunek księcia Konstantego Ostrogskiego do rokowań.

Książę Konstanty Ostrogski stał zdala od toczących się między biskupami ruskimi, a królem i kanclerzem jego, Janem Zamoyskim, rokowań o Unię. Nie wtajemniczono go w nie z obawy przed szkodliwym wpływem jego na tok obrad.

Pierwsze głuche wieści o rokowaniach doszły księcia na początku roku 1595 po zjeździe biskupów w Sokalu i podróży Terleckiego z uchwałą sokalską do Krakowa do króla.

Po odmowie doznanej przed dwoma laty od biskupa włodzimierskiego w sprawie Unii czuł się książę do niego zrażonym i odtąd przez dłuższy czas do Pocieja się nie odzywał.

Ostatniemi wieściami zaniepokojony i oburzony, że biskupi poważyli się bez niego coś w sprawie Unii przedsiębrać, przerwał milczenie i zapytał (9 marca 1595) Pocieja, gdzieby się obracał władyka łucki, gdyż miał wiadomość, że gdzieś w poselstwie od kilku osób wyjechał i coby tam robił 1).

Pociej odpowiedział, że nie wie, czy Terlecki w poselstwie od kogo do króla jeżdził, że od niego mandatu żadnego nie miał 2), a o pouróży jego sam dopiero później się dowiedział.

<sup>1)</sup> Antirresis, str. 48.

<sup>3)</sup> Niesłuszne zarzucają w tem miejscu Pociejowi pisarze rosyjscy Makary i Kojalowicz nieszczerość wzglę lem księcia. Już wyżej wykazaliśmy, że Terlecki przeciw zmowie z Pociejem i mimo jego wiedzy tylko za porozum-eniem się z Zamoyskim pojechal do króla. Czy się lękał przewagi Pocieja na dworze?

Już wyżej opowiedzieliśmy, że Terlecki mimo wiedzy Pocieja, nie pytając o niego i na niego nie czekając z deklaracyą biskupów i z ich warunkami do króla się wybrał.

By jednak książę nie sądził, iż on nie podziela starań kolegów swoich o zjednoczenie obydwóch Kościołów, usiłuje przekonać go o potrzebie tego zjednoczenia i wylicza korzyści, jakieby stąd na obydwa narody, polski i ruski, spłynęły, a jako środek odpowiedni do osiągnięcia tego celu zaleca synod 1).

Księciu nadarzyła się sposobność udowodnić, że szczerze myślał o Unii, gdy kilkanaście lat temu o niej konferował z O. Possewinem, jezuitą i z nuncyuszem papieskim Bolognetto (r. 1583) i gdy jeszcze przed dwoma laty Pocieja wzywał, aby się z drugimi biskupami względem sposobu zbliżenia Kościoła wschodniego do zachodniego porozumiał. Ale czy duma obrażona, że biskupi, nie radząc się jego, na własną rękę tą sprawą się zajęli, czy też przeważające wówczas na jego dworze wpływy protestanckie sprawiły, że o propozycyach Pocieja już słuchać nie chciał, i odpisał mu (dnia 21 marca) z przymówkami i lekceważąco o biskupach ruskich i o synodach przez nich odbywanych, przeciwstawiając ich synodom synody nowokrzeńców 2).

Pociej czuł się tym listem zbyt dotkniętym, aby go był mógł milczeniem zbyć. Odzywa się więc do księcia już 25 marca i przyczepiając się do pochwał przez niego nowokrzceńcom dawanych nie tai swych obaw o jego duszę z powodu coraz ściślejszej spółki jego z innowiercami; następnie rozbiera zarzuty sobie i biskupom czynione i odpycha nasamprzód zarzut, jakoby w Unii szukał swej korzyści i swego wyniesienia. "Innej korzyści, powiada, nie znam nad korzyść i dobro Cerkwi, najmniej zaś o kardynalstwie lub metropolii myślę, bo już dosyć mi cięży godność, którą piastuję i nieraz żałowałem, że jej się podjąłem na prosby W. Książęcej Mości".

Na zarzut zaś, jakoby dawał komuś (Terleckiemu) blankiety, opowiada: "o żadnych nie wiem blankietach; jednakże, choć nie byłem początkiem do żadnej rzeczy, poza drugimi nie chciałbym pozostać, gdy coś dobrego czynią. Miałbym zresztą,

<sup>1)</sup> Anfirresis, str. 48 i 49 i Apokrisis, w Pamiatnikach polem. Litier., cz. 11, str. 1063.

<sup>2)</sup> Antirresis, l. c.

dodaje, w tej sprawie wiele ważnych i pilnych rzeczy do powiedzenia księciu, których papierowi powierzyć nie śmiem, a nie wiem, kiedy mi się uda z księciem widzieć 1)4.

Jakkolwiek Pociej na ten list żadnej nie odebrał odpowiedzi, nie tracąc nadziei, że książę w swym gniewie na biskupów się opamięta, poslał mu d. 16 czerwca warunki Unii przez episkopat tak królowi jak papieżowi postawione i dołączył do nich list, w którym księcia błaga, aby nie dawał wiary oszczerstwom obiegającym przeciw biskupom, jakoby zaprzedawali Cerkiew Łacinnikom i chcieli obrządek rodzimy zastąpić rzymskim Warunki dolaczone przekonają go, że biskupi nie mniej od niego żądają i owszem więcej, aniżeli on w r. 1593 wymagał. Z wyjątkiem bowiem kalendarza, który nie jest artykulem wiary, ma Cerkiew wszystko zachować, co miała, a nadto wiele innych praw zyskać. Od Cerkwi carogrodzkiej niczego, nawet nauki zbawiennej nie można się spodziewać; tam długoletnia pogańska niewola wszystko zniszczyła. Jeżeli księcia tak długo nie uwiadamiał o stanie rzeczy, to jedynie dlatego, że przedtem nic pewnego nie było. Gdy się wreszcie wszyscy biskupi z metropolitą porozumieli, pospiesza mu donieść o tem i prosi go o pomoc i obronę, jako możnego i pobożnego pana. Pragnalby także osobiście z księciem się widzieć i to przed swą podróżą do Krakowa, dokad przez króla jest wezwany i dodaje, że po drodze wstąpi do Lublina 2).

Tem razem przyszła odpowiedź (d. 24 czerwca), ale bardzo cierpka; już książę Pocieja pasterzem swoim nie nazywa i najstanowczej przeciw projektowanej Unii protest podnosi 3), a dla nadania protestowi swemu tem większej mocy wydaje równocześnie odezwę do duchowieństwa, szlachty i ludu, przestrzegającą ich przed biskupami zdrajcami.

Kılka ustępów z tej odezwy pouczy nas, jak głęboką nienawiścią do biskupów i do Unii już wtenczas książę Ostrogski pałał:

Nasi fałszywi pasterze, pisze on, metropolita i biskupi, zaślepieni chwałą świata i miłością własną, zamieniwszy się w wil-

List ten datowany z dnia 25 marca 1595 znajduje się w Antirresis, strona 50-53.

<sup>1)</sup> Antirresis, str. 57-61.

<sup>2)</sup> A. R. Z., nr. 70, i Antirresis, str. 61.

ków, odstąpili od jedynej, prawdziwej i świętej wiary naszej wschodniej i pasterzy naszych zwierzchnich, patryarchów wschodnich, a przeszli do patryarchów zachodnich. Do czasu jeszcze zakrywają swoją twarz wilczą i nie odsłaniają prawdziwych zamiarów swoich; ale już się z sobą porozumieli, jak Judasz z żydami na zaprzedanie Chrystusa, aby wszystkich prawowiernych chrześcijan tych stron podać na zatracenie...... Ponieważ większa część obywateli prawosławnych tych stron uważa mnie jakoby za swego naczelnika, choć ja mam się tylko za równego wszystkim brata; z obawy abym nie był przed Bogiem i wami odpowiedzialnym, gdy mnie doszły pewne wiadomości o tych odstępcach i jawnych zdrajcach Cerkwi Chrystusowej, uprzedzam was wszech wobec i każdego z osobna, że wespół z wami mocno stać bedę przeciw tym nieprzyjaciolom naszego zbawienia, abyśmy w ich podstępne sidła nie wpadli..... Cóż może być więcej bezwstydnem i niezakonnem, jak gdy sześciu czy siedmiu ludzi przewrotnych porozumie się z sobą, aby opuścić patryarchów naszych, i chce nas wszystkich za soba pociagnać, jakoby niemych? Co nam po takich pasterzach?" 1).

Było to już otwarte wypowiedzenie wojny biskupom! Pociej nie zraża się jednak tem i nie ustaje w usiłowaniach, aby gniew księcia na siebie i na biskupów rozbroić i łaskawszym go uczynić dla sprawy, która przed niedawnym jeszcze czasem zdawała się jemu samemu bardzo na sercu leżeć.

Szczęśliwym wypadkiem zdarzyło się, że gdy biskup włodzimierski jadąc do Krakowa, zatrzymał się w Lublinie, zastał w temże mieście bawiącego księcia. Za pośrednictwem księcia Zasławskiego, wojewody podlaskiego, udało mu się do niego zbliżyć. Przypuszczony do oblicza księcia, opowiedział mu z najzupełniejszą otwartością cały przebieg rokowań począwszy od pierwszej chwili porozumienia się czterech biskupów: łuckiego, lwowskiego, pińskiego i chełmskiego w Bełzie r. 1590; również nie zataił przed nim, że pierwszą pobudkę do rokowań dał nie kto inny, jeno Bałaban, władyka lwowski; przedłożył mu wszystkie odnośne listy i układy biskupów z ich podpisami i pieczęciami, aby nie miał najmniejszej wątpliwości tak o tem, czego od króla i papieża żądali, jak gdzie granice ich ustępstw się

<sup>1)</sup> A. R. Z., IV, str. 71, i Kostomarow, l. c. III, str. 227.

kończyły. Poinformowawszy go zaś o wszystkiem, dodał: "jeśliby się księciu nie podobało, co biskupi dotąd uczynili, niech źniszczy i spali ich układy i ułożone przez nich warunki i niech wedle swego najlepszego baczenia nowe układy zawiąże, a wszyscy biskupi za nim pójdą". W końcu do nóg mu upadł i z płaczem go prosił, aby się nie sprzeciwiał dzielu świętemu, ale owszem poparł je potężną opieką swoją, i jak kiedyś pierwszy do Unii pobudkę dawał, tak zaczęte dzielo do szczęśliwego końca doprowadzić pomógł.

Zdawało się, że słowa Pocieja nie były bez wrażenia na księciu; oświadczył mu albowiem przy końcu posłuchania, że byle u króla wyjednał synod, on na tym synodzie starać się będzie o jedność, t. j. o Unię, aby się dokonała z chwałą Bożą i z pożytkiem Cerkwi 1).

Było to złudzenie! Książę nosił się już wtenczas, jak zaraz usłyszymy, z innemi planami!

Tymczasem Pociej pełen nadziei i ufny w obietnicę księcia, którego dotąd poważać nie przestawał ani też wpływu na naród ruski nie lekceważył, pospieszył do Krakowa. Stanąwszy wobec króla, użył całej wymowy swojej, aby na nim wymódz żądany przez księcia synod, który zresztą sam w dawniejszych listach swoich za pożądany uważał w interesie skutecznego przeprowadzenia Unii.

Król był z początku przeciwny synodowi, mając już w ręku pismienne oświadczenie się za Unią całego episkopatu. Lękał się bowiem, aby synod nie stał się powodem nowego rozdwojenia i zamętu w Cerkwi ruskiej. Zezwolił jednak na niego wskutek nalegań Pocieja, wystawiającego mu płonność jego obaw. Obawy te atoli nie były bez podstawy, gdyż już za pobytu Pocieja i Terleckiego w Krakowie dochodziły do uszu królewskich wieści z kraju, że Ostrogski i jego stronnictwo o Unii nie myślą, a synodu sobie życzą tylko dla przeszkodzenia jej ²).

By jednak upewnić się co do dalszych intencyi księcia, wysłał król pod dniem 28 lipca dwóch senatorów do niego: ks. Janusza Zasławskiego i Jakóba Pretwicza, donosząc mu, że wszyscy biskupi ruscy skłonili się do Unii Cerkwi z Kościołem katolickim, a ponieważ mu nie tajno, że książę sam dawniej Unii

<sup>1)</sup> Antirresia, str. 61 i 62.

<sup>2)</sup> Antirresis, str. 62.

pragnął i o nią się starał, ma nadzieję, że go ta wiadomość ucieszy i że poprze starania biskupów.

Nadmienia przytem, że biskupi życzą sobie synodu przed wyjazdem Pocieja i Terleckiego do Rzymu; że on sam nie widzi potrzeby synodu, bo tam gdzie wielu radzi, trudno o zgodę, jednakże pragnąłby, aby książę swoje zdanie wypowiedział posłom jego, opatrzonym w potrzebne instrukcye 1).

Równocześnie kazał król wygotować listy zapraszające na synod, ale ich nie rozsyłać, dopóki zaspakająca odpowiedź od księcia Ostrogskiego nie nadejdzie. Biskupom zaś. Pociejowi i Terleckiemu, polecił wracać do dyecezyi i do podróży do Rzymu się gotować. Cztery tygodnie najdalej mieli czekać na zwołanie synodu; gdy w czterech tygodniach wezwania nie otrzymają, mieli przybyć do Krakowa, by stąd wprost wybrać się wdrogę do Rzymu, z oddaniem posluszeństwa Stolicy Apostolskiej

Za listem i poselstwem królewskiem wysłał Pociej dwa listy od siebie do księcia wojewody w sprawie synodu i Unii. Pierwszy w chwili, gdy z Krakowa wyjeżdzał do Włodzimierza (dnia 5 sierpnia); drugi, gdy czterotygodniowy termin pobyta we Włodzimierzu mijał, a o zwołaniu synodu żadna wiadomość go nie dochodziła (23 sierpnia). W jednym i drugim liscie prosił księcia, aby od żądania synodu nie odstępował, bo bez poprzedniego synodu i zgodzenia się na nim na Unię duchowieństwa i obywatelstwa, a w szczególności księcia wojewody, nie chciałby do Rzymu jechać i Unii zawierać. Książę nie raczył Pociejowi na żaden list odpowiedzieć. Chciał wprawdzie synodu, ale tylko na to, aby przez synod Unię uniemożebnić 2). W związku z tym zamiarem krótko przedtem, nim król wspomnianych senatorów do niego w poselstwie wyprawił, odwiódł Bałabana od solidarności z metropolitą i resztą biskupów. Czuł on, że póki po swej stronie nie będzie miał żadnego biskupa, może na czas jakiś zaburzyć Cerkiew, ale dyzunii na długo nie uratuje. A wybrał sobie na pierwszem miejscu tego właśnie biskupa, gdyż znał jego wartość moralną i wielział, że jeżsli kto to on najlatwiej zdradzi kolegów swoich i solidarność z nimi zerwie. Jakoż nie zawiodła go rachuba jego. Bałaban poszedł nawet dalej, jak

<sup>1)</sup> A. Z. R., IV, nr. 76.

<sup>2)</sup> Antirresis, str. 62, 63 i 69 i Apokrisis, w "Pamiatnikach polem. Litier.", część II, str. 1066 i 67.

książę pragnął, albowiem dnia 1 lipca wyparł się w grodzie włodzimierskim wszelkiego udziału w układach o Unię i założył protest przeciw wszystkiemu, co biskupi w tej sprawie dotąd uczynili, a Terleckiemu zarzucił, że nadużył zaufania swych kolegów, spisując na otrzymanych od nich blankietach oświadczenie się za Unią, zamiast skarg na ucisk Cerkwi. Sam książę nie wierzył pewno tej deklaracyi Bałabana, ale była ona mu na rękę!).

Za Bałabanem pociągnął niebawem książę Michała Kopysteńskiego, biskupa przemyskiego. Nie ufając zaś, że z pomocą samych Rusinów cel zamierzony osiągnie, zaczął się oglądać za spółką z protestantami. Ale właśnie ten ostatni, najfałszywszy ze wszystkich krok księcia, pokrzyżował nieco jego plany.

Dnia 12 sierpnia wysłał swego dworzanina Łuszkowskiego do Torunia na synod protestancki, z wezwaniem i prośbą do zgromadzonych na nim dysydentów, aby obesłali synod ruski mający się w sprawie Unii w najbliższym czasie zebrać i aby się złączyli z wyznawcami Cerkwi ruskiej do wspólnej przeciw katolikom walki i w ogóle sprawę Cerkwi wschodniej uważali za swoją sprawę, jak on sprawę ich uważa za sprawę swoją osobistą. W tym samym liście, w którym powyższą propozycyę protestantom czyni, pozwala sobie zaczepiać króla, zarzucając mu krzywoprzysięstwo w razie, gdyby chciał bez poprzedniego synodu i ogólnej na nim na Unię zgody do niej zmuszać, i nadto odzywa się z pogróżkami wystąpienia z siłą zbrojną 15 do 20 tysięcy ludzi do obrony wolności w razie użycia gwałtu przez króla i papieżników. Papieża nazywa antychrystem i przeciwnikiem Chrystusa 2). Oto niektóre ustępy z listu księcia:

"Byłem i pisałem się zawsze bez waszej pobudki i mało proszony przy Imściach, biorąc Imść krzywdę za swą własną, teraz y owszem, gdy nam tak wielka przyczyna dana, sowicie y tak dziesięcioro powinnismy przy IchM. być, jako te, którzy-

<sup>1)</sup> Archiw Jugo Zap. R., tom I, część I, nr. 109. Nawet rosyjscy pisarze nie dają wiary protestowi Bałabana. Makary, tom IX, str. 588 pisze: No po istynie protest etot był niesprawiedliw i nie zasłużywał wiery". — Kojałowicz, l. c., tom I, str. 95, nieco oględniej: Nie smotrija na wsie protestacij Gedeona, nie może byt' nikakawa somnienija w tom, czto Kirylł (Terlecki) wiel dielo Unii nie bez uczastija wsiech ukazannych episkopow. — A. Z. R., tom IV, nr. 113 i Wremiennik. Staurop. Lwow. 1869, str. 73.

<sup>1)</sup> Antirresis, str. 64-68.

śmy są dalszy Rzymian, a bliższy IMść. ceremoniami swemi, z Imscią przestawać..... Przetoż jakom zawsze był IchM. panom Ewanielikom przychylnym i życzliwym i teraz jestem tak życzliwym, że biorąc IchM. krzywdę za swą własną.... tedy też swoje ukrzywdzenie własne chcąc z IchM. przestawić za jedno.... Jam dobrej nadzieje o Jego KróM. naszym MPanie, że kiedy ·się w tej rzeczy dobrze opponujemy i zeprzemy, że Jego KróM. gwaltu nam działać nie będzie chciał, bo zemną jednym tak wielka kupa ludzi przybyć może do WM., jeśli nie dwadzieścia tysięcy to pewnie piętnaście, nie wiem aby Ich Mość panowie papieżnicy, mowię duchowni, na tak wielki orszak ludzi zebrać sie mogli... Jeśliby też na gwalt przyszło.... tedyby nie pocztem ludzi, ale tylko kucharkami swemi mogliby przesiąc nas. Ale też nasi presbyterowie mają ślubne żony z laski Bożej i dziatki uczciwe niepokalanego loża. Jest też nie mało Mmść Panów Litewskich i wielka kupa, która z nami będzie.... Artykuły tego do IchM. posyłamy, które duchowni nasi kryjomkiem, podstępnie na nas bez nas ukowali, przywodząc nas pod sprawę nieprzyjaciela Syna Bożego, poddając nas pod sprawę Antykrystowa (papieża), wyłączając nas od Krystusa Pana".....

Ten list dostał się do rak królewskich i zdecydował monarchę, że od zamiaru zwołania synodu odstapił. Rzecz bowiem była widoczna, że przy takich zamiarach księcia, jakie list jego objawił, synod zamiast wzmocnić sprawę Unii, byłby jej przeszkodził.

A właśnie wtenczas, kiedy list księcia wojewody do synodu toruń kiego już był w ręku króla, nadszedł posłaniec od księcia z prośbą o synod. Łatwo się domyślić, jaka spotkała księcia odpowiedź. Z nią połączył król przestrogę, aby się opamiętał, gdyż dobrze są mu znane zamiary, z jakimi się nosi i sądy, jakich sobie o swym monarsze, o Kościele katolickim i jego naczelnej Głowie pozwala 1).

Bynajmniej to jednak nie opamiętało księcia. Szerzył on dalej dzieło zaburzenia i niezadowolenia w ludności ruskiej. W pomoc przyszli mu biskupi wołoscy, którzy na odebraną z Rusi wiadomość o przygotowującej się tamże Unii, zgromadzeni w Jassach d. 17 sierpnia 1595 r., wysłali list synodalny do duchowieństwa i ludu ruskiego z wezwaniem, aby swych bi-

<sup>1)</sup> Antirresis, str. 69—72.

skupów apostatów nie słuchali, a stali wiernie przy patryarchach carogrodzkich 1).

Postawa księcia i wywołane przez niego w pewnych warstwach ludności ruskiej odgrażanie się przeciw Unii, zaniepokoiły króla i otoczenie jego. Dlatego zwołał król w połowie września radę, złożoną z ministrów, niektórych senatorów litewskich i polskich i nuncyusza Malaspiny, dla rozważenia, co wobec tego dalej począć, czy dzieło zaczęte i blizkie ukończenia do końca doprowadzić i biskupów wysłać do Rzymu, czy raczej od podróży rzymskiej ich wstrzymać. Oświadczono się jednozgodnie za wstrzymaniem natychmiastowej podróży i zaczekaniem, aż książę Ostrogski ochłonie ze swej zawziętości i zajmie względem Unii przyjażniejsze stanowisko. Tej treści listy wysłano bez zwłoki do Pocieja i Terleckiego. Lecz nim listy 1ch doszły. obaj przybyli do Krakowa 2).

Przyjazd ich spowodował nowe narady dnia 22 września. Tym razem zdania się podzieliły. Jedni oświadczyli się powtórpie przeciw natychmiastowej podróży biskupów do Rzymu, i ci zwracali uwagę na rosnący od czasów pobytu na Litwie patryarchy Jeremiasza wpływ bractwa wileńskiego św. Ducha na lud na objawiające się wśród ludności ruskiej wzburzenie przeciw Unii i na fakt, że Rusini przesłali w ostatnim czasie do Carogrodu wiadomość o tem, co się na Rusi dzieje, wzywając patryarchę, aby metropolitę i biskupów złożył z urzędów. Z przedwcześnie dokonanej Unii, mówili, może latwo wyniknąć rozdwojenie Rusi. Stopięćdziesiąt jeżdźców miało prócz tego stać u księcia w pogotowiu, aby sią puścić w pogoń za biskupami jadącymi do Rzymu i w drodze ich zamordować. W każdym razie radzili, pierwej synod zwołać, a gdyby przez wzgląd na księcia lękano się o powodzenie jego, postarać się o sobor powszechny z łacińskiego i wschodniego duchowieństwa złożony.

Drudzy przeciwnie mniemali, że biskupi nie powinni wstrzymywać się od podróży do Rzymu, gdyż książę Ostrogski nie zdoła zakłócić spokoju wobec nieosłabionej w kraju powagi królewskiej. Na zadanie gwałtu sumieniom nie mogą się Rusini skar-

<sup>1)</sup> Wremiennik Stauropig. Lwów 1869, str. 139.

<sup>3,</sup> Archiw. Watyk. Borghes. III, 91d. List nuncyusza Malaspiny z dnia 15 września 1595 do kardyn. sekret. stanu.

rzyć, gdy sami ich pasterze domagają się Unii. Czekać na sobór Powszechny, to rzecz długa i straci się obecną korzystną chwilę, a nie wiadomo, jak późniejsi monarchowie względem Unii usposobieni będą.

Żądano, aby także nuncyusz swoje zdanie objawił; lecz wymówił się od tego.

Zawezwano tedy do udziału w radzie Pocieja i Terleckiego i postawiono im następujące pytania: "Czy są pewni metropolity i reszty biskupów? czy są pewni duchowieństwa, szlachty i ludu?" Co do episkopatu i ludu dali potakującą odpowiedż. Co do duchowieństwa oświadczyli, że mają nadzieję, iż pójdzie za ich glosem przynajmniej w ich dyecezyach; co do szlachty zaręczali, że wielu wyraziło im gotowość przystąpienia do Unii i tylko dlatego nie uczynili tego piśmiennie, aby rzecz nie wyszla przed czasem na jaw. Prócz tego oświadczyli, że jeżeli ich natychmiastowa podróż do Rzymu nie jest wolna od pewnych obaw na przyszłość, to daleko większe niebezpieczeństwo grozi całej sprawie, jeżeli Unia zaraz się nie przeprowadzi. Gdy wrócą do domów bez Unii, powiedzą ich przeciwnicy, ze katolicy ich odepchneli od siebie, a patryarcha złoży ich mimo to z urzędów, dowiedziawszy się o ich układach o Unię. Swoją drogą zwierzchnictwa jego nad soba dłużej uznawać nie chcą i nie mogą przez wzgląd na zbawienie dusz swoich, a bez zwierzchnika być także nie podobna, więc muszą papieża swą głową uznać. Do Unii nie pobudza ich zaden inny wzgląd prócz względu na duszę własną i dusze powierzonych sobie owiec i na dobro Ojczyzny. Powoływać się na przykład metropolity Izydora nie godzi się, gdyż Izydor był sam, a ich jest wielu i nadto maja nad soba króla gorliwego i miłującego Kościół, a odkładając Unię na późniejsze czasy, trudno wiedzieć, jakim będzie następca jego. Gdy król weżmie biskupów i duchowieństwo w swoją opiekę, da zapewnienie ludności, że Unia nie jest odstąpieniem od starej wschodniej wiary i od obrządków religijnych i zrówna duchowieństwo ruskie z duchowieństwem łacińskiem, nie można wątpić, że Unia tym razem wyda inne owoce jak za Izydora.

Pod wpływem oświadczenia biskupów, po ich wyjściu z izby narad, zmieniono pierwotną uchwałę i zdecydowano, aby bez zwłoki w podróż do Rzymu się wybrali i aby król równocześnie osobnym uniwersałem uspokoił Rusinów, że Unia nie znosi ani wiary ich, ani obrządku 1).

Nie tracono zre-ztą jeszcze nadziei, że się uda księcia Ostrogskiego dla Unii pozyskać <sup>2</sup>). Miano tym końcem posłać do niego Maciejowkiego, biskupa łuckiego, wojewodę podlaskiego, kanclerza litewskiego i O. Skargę, jako teologa. Nawet nuncyusz ofiarował się pójść do księcia, bo dodał, "jeżeli go się pozyska, nie będzie już żadnej trudności" <sup>3</sup>).

Nuncyusz polecając papieżowi biskupów jadących do Rzymu, radzi mu, aby dla ubezpieczenia Unii żądał powołania do senatu wszystkich biskupów ruskich lub ich części i kończy list swój słowy: "przyjmij, Ojcze św., tę Unię, jako owoc Twego w Polsce poselstwa i owoc lez Twoich 4)".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Archiwum Watyk. Borghesiana, III, 1d. List z 22 wrześni9a 1595 tegoż nuncyusza.

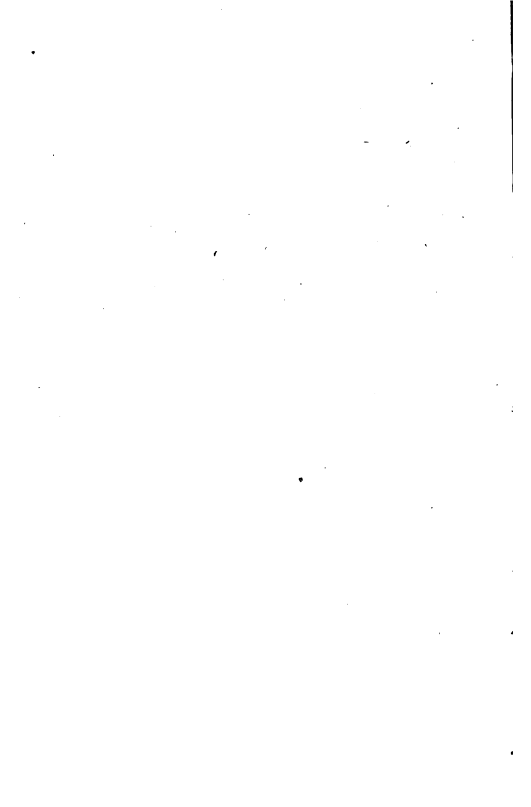
<sup>2)</sup> Tamże Borgh III, 89. List nuncyusza Malaspiny z dnia 12 stycznia 1596 roku.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tamže Borgh. III, 91d. Czy ta deputacya była u księcia, nie wiadomo.

<sup>4)</sup> Archiwum Watyk. Borgh. III, 91d. "Riceva dunque la Beatissima Sua Persona il frutto di questa unione, come frutto della sua legazione, come frutto delle lacrime sue". Papiez Klemens VIII byl nuncyuszem w Polsce.

# Księga czwarta.

Unia Brzeska.



## ROZDZIAŁ I.

Biskupi Hipacy Pociej i Cyryl Terlecki jadą do Rzymu, aby w imieniu całego episkopatu ruskiego oddać Cerkiew ruską pod posłuszeństwo papieża.

W kilka dni po naradzie senatorów, ministrów, nuncyusza i biskupów Pocieja i Terleckiego, odbytej dnia 22 września w Krakowie, wyruszyli biskupi włodzimierski i łucki w drogę do Rzymu.

Jeszcze przed ich wyjazdem wydał król dnia 24 września zgodnie z uchwałą wspomnianej rady u ni wersał o dRusinów, oznajmując im swoją wolę i życzenie, aby wszyscy poddani jego jednemi usty i jednem sercem Pana Boga chwalili. Z tem oznajmieniem połączył wezwanie do jednych, aby się radowali i Bogu dziękowali, że wreszcie oglądać będą ziszczenie swych pragnień, do drugich zaś upomnienie, aby się nie opierali swym pasterzom, lecz w ich ślady poszli i doniesienie, że dwóch biskupów w imieniu reszty udaje się do Rzymu, aby spełnić akt zjednoczenia Kościoła ruskiego ze Stolicą Apostolską, z zastrzeżeniem całości obrządku wschodniego .

Dnia 25 listopada stanęli Pociej i Terlecki w mieście wiecznem.

Na Stolicy Apostolskiej siedział wówczas papież Klemens VIII, dawniejszy nuncyusz w Polsce, któremu zatem stosunki

<sup>1)</sup> Annales Eccl. Rhuthenae. Harasiewicz, str. 196; Kostomarow, Istoriczeskija Monografij, tom III, str. 251.

nasze krajowe nie były obce. Z niewymowną też radością przyjął wiadomość o wysłaniu Pocieja i Terleckiego do Rzymu przez episkopat ruski. Już dnia trzeciego po przybyciu mieli u niego posłu hanie, na którem wręczyli listy polecają e od króla i od niektórych senatorów. Potrwało jednak kilka tygodni, nim uroczysty akt zjednoczenia mógł nastąpić. Trzeba było pierwej zapewnić się, czy warunki postawione przez cały episkopat dnia 2 grudnia roku 1594 i na synodzie w Brześciu dnia 12 czerwca r. 1595, a omówione tak z królem jak z nuncyuszem w Krakowie będą bez zmiany przez Stolicę Apostolską przyjęte. Odbywały się przeto prywatne narady z kardynałami wyznaczonymi przez papieża. Biskupi ruscy żądali: "aby administracya sakramentów i cały obrządek ruski pozostały nie tknięte w tym stanie, w jakim się w chwili Unii znajdują, i aby ich nietylko teraz, ale i w przyszłości nie zmieniano".

Stolica Apostolska zgodziła się na to bez trudności, nawet nie wymagała, aby Rusini do nicejskiego wyznania wiary dodawali filioque, poprzestając na zaręczeniu biskupów, że dogmat o Trójcy sw. wykładać będą zgodnie z nauką Kościoła rzymskiego.

W naradach z kardynałami omówiono także niewątpliwie warunki postawione królowi, co do praw i przywilejów duchowieństwa ruskiego, a w szczególności co do godności senatorskiej biskupów, gdyż papież w listach swoich do króla i do senatorów wyraźnie zaleca ich dotrzymanie. Od przyjęcia kalendarza gregoryańskiego przez Rusinów papież odstąpił po przedstawieniu Pocieja i Terleckiego, że jego wprowadzenie na zbyt wielki napotkałoby opór.

Gdy tedy obustronne porozumienie nastąpiło, naznaczył papież dzień 23 grudnia na dopełnienie aktu Unii. Papież chciał aby akt ten odbył się z jak największą okazałością. Przebieg uroczystości był następujący. Gdy papież otoczony kardynałami, innymi dostojnikami kościelnymi, książętami rzymskimi i ciałem dyplomatycznem zasiadł na tronie w sali Konstantyna w pałacu watykańskim, wprowadzono biskupów ruskich i ich świtę. Po oddaniu papieżowi należnego pokłonu odczytał Ostafiej Wołłowicz, kanonik katedry wileńskiej, w języku ruskim i łacińskim list synodalny biskupów ruskich do papieża z dnia 12 czerwca r. 1595. W liście tym biskupi powiadają, że pomnąc na dawną edność Kościoła wschodniego z zachodnim, a patrząc na obecne

rozdwojenie tych Kościołów oddawna prosili Boga o przywrócenie jedności i czekali tylko, czy patryarchowie wschodni sami się tem nie zajmą. Gdy jednak przekonali się, że tego spodziewać się po nich nie mogą, nie tyle może z powodu ich złej woli, ile raczej dlatego, że jęcząc pod jarzmem pogańskiem, choćby chcieli, zamiaru swego wykonać nie mogą; postanowili przez wzgląd na zbawienie dusz własnych i owieczek sobie powierzonych po porozumieniu się z Królem Jegomością odnowić jedność na soborze Florenckim wznowioną i zatwierdzoną, a przez ich przodków przyjętą i w tym celu wysyłają w imieniu swojem biskupów Pocieja i Terleckiego do Stolicy świętej, wymawiając sobie tylko całość dotychczasowych obrzędów ruskich.

Wszyscy biskupi nie wyjmując Bałabana i Kopysteńskiego byli na tym liście podpisani <sup>1</sup>).

W imieniu papieża odpowiedział na odczytany list kardynał Sylwiusz Antoniani, sławiąc wymownemi słowy starania biskupów, podjęte około przywrócenia jedności kościelnej: "Powracacie, rzekł, do opoki, na której Chrystus Kościół swój zbudował... do matki i nauczycielki wszystkich kościołów, do Kościoła św. rzymskiego po stopięćdziesiąt letniem rozłączeniu za łaską Bożą, a ku waszemu i narodu waszego dobru i ku radości niewymownej Ojca św.. O jak sprawiedliwie i wy sami wysławiacie dobroć i mądrość Bożą, która was oświeciła, że zrozumieliście, iż członki oddzielone od głowy przy życiu ostać się, i latorośl odłączona od pnia owocu przynieść nie może, iż strumyk od źródła odcięty wysycha, iż wreszcie Boga za Ojca mieć ten nie może, kto niema Kościoła za matkę.

"Słusznie tedy i rozumnie uczynili wasz metropolita i drudzy biskupi, koledzy wasi, że z tak dalekich stron tu do progów apostolskich przysłali was, abyście prawowitemu następcy św. Piotra, a namiestnikowi Chrystusa Pana na ziemi oddali należne posłuszeństwo, a porzuciwszy dawne błędy przyjęli czystą i błędem żadnym nie zeszpeconą wiarę. ......Spełnijcie tedy radość Ojca św. i tego św. kollegium kardynalskiego i złóżcie wyznanie wiary katolickiej. Gotowym bowiem jest Ojciec św. przyjąć was, metropolitę waszego, spółbraci waszych biskupów i ca-

<sup>1)</sup> Harasiewicz, Annales Eccl. Ruth. str. 193 i 194 i Theiner, Monumenta hist. Poloniae, III, str. 232—49.

ly naród ruski do spólności kościelnej..... aby była jedna owczarnia i jeden pasterz ')".

Stosownie do tego wezwania, gdy Antoniani przemówienie swoje skończył, odczytał naprzód Hipacy Pociej w języku łacińskim w imieniu swojem i wszystkich bez wyjątku biskupów ruskich wyznanie wiary wedle formy przepisanej dla Greków, do jedności wiary powracających i zakończył akt wyznania przysięgą i własnoręcznym podpisem. To samo uczynił po Pocieju Cyryl Terlecki w języku ruskim.

Po złożonem wyznaniu wiary przez ubu biskupów przemówił jeszcze do nich sam papież, wyrażając radość swoją i szczęście niewypowiedziane z powodu powrotu narodu ruskiego na łono Kościoła świętego. Upominał ich nadto, aby wierni byli łasce Bożej, która ich nawiedziła i natchnęła do tego wielkiego dzieła i powolnymi tej matce, św. Kościołowi, która nie szuka swej ziemskiej korzyści, lecz zbawienia i dobra dusz. W końcu zapewnił ich, że im nigdy zbywać nie będzie na jego opiece i pomocy. Skończywszy zaś, udzielił błogosławieństwa apostolskiego obecnym i całemu narodowi ruskiemu.

Tak opisuje akt przyjęcia Rusinów do jedności Kościoła obecny mu kardynał Baroniusz w rocznikach swoich kościelnych. Papież kazał na pamiątkę tej ważnej w dziejach Kościoła chwili wybić złote i srebrne medale, wyobrażające namiestnika Chrystusowego przyjmującego wysłańców biskupów z napisem: "Ruthenis receptis")", i rozdał je obecnym biskupom i ich towarzyszom. Kardynałowi penitencyarzowi zaś polecił zwolnić obu biskupów i ich towarzyszy od wszelkich cenzur kościelnych, w jakich z powodu schyzmy znajdować się mogli i pozwolić im funkcye duchowne sprawować. Tęż władzę otrzymali Hipacy Pociej i Cyryl Terlecki względem metropolity, reszty swoich kolegów i kapłanów ruskich.

W tym samym dniu, w którym co dopiero opisany akt Unii się dokonał, ogłosił papież bullę "Magnus Dominus et laudabilis nimis," zwiastującą światu katolickiemu przystąpienie Rusinów do jedności kościelnej. W bulli tej opisuje papież

<sup>1)</sup> Baronius, Annales ecclesiastici, tom VII, De Ruthenis a S. Sede receptis, str. 859. Venetiis et Augustae Vind. 1739.

<sup>2)</sup> Baronius, l. c., str. 862 i 863.

<sup>3)</sup> Wyobrażenie medalu znajduje się u Baroniusza, l. c., str. 863.

obszernie narady biskupów ruskich między sobą w sprawie Unii, wspomina o synodzie dnia 12 czerwca r. 1595 odbytym w Brześciu, o przybyciu Pocieja i Terleckiego do miasta wiecznego i o złożonem przez nich wyznaniu wiary wobec siebie i kardynałów i w końcu zatwierdza cały ich obrządek we wszystkich jego częściach, z wyjątkiem tego, coby prawdzie i nauce wiary katolickiej mogło być przeciwne 1).

Pociej i Terlecki, którzy jeszcze jakiś czas w Rzymie zabawili, opisali z miasta wiecznego w dwóch listach doznane ze strony Ojca św. i kardynałów przyjęcie: do arcybiskupa Karnkowskiego i do biskupa Gedeona Bałabana. List do Karnkowskiego miał na celu wyjednać u króla przez pośrednictwo prymasa uniwersał uspakajający ludność ruską, że tak stary kalendarz, jak obrządek religijny w Unii żadnej zmiany nie doznają?). Bałabana zaś próbowali obaj biskupi odwieść jeszcze w ostatniej chwili od spółki z księciem Ostrogskim i ze schyzmatykami. Opowiedziawszy znane nam szczegóły przyjęcia i zapewniwszy go, że Ojciec św. wszystkie dotychczasowe ich obrzędy zatwierdził, dodają: "Lepiej nam być pod jednym najwyższym pasterzem, aniżeli pod pięciu lub pod sześciu, a w zgodzie i miłości z Ichmościami duchownymi rzymskimi, od których i miłość i obrona cerkwiom św. i porządek, da Bóg, lepsze będą" 3).

¹) Harasiecz, Annales Ecc. Ruth., str. 202—214. Bullę tę podamy w całej rozciągłości na końcu dzieła w dodatku wraz z innemi dokumentami do Unii się odnoszącemi.

<sup>3)</sup> Niemcewicz, Dzieje panowania Zygmunta III, tom I, str. 274—277, wydanie Turowskiego, Kraków 1860.

<sup>3)</sup> A. J. Z. R., tom I, część I, nr. 116; Harasiewicz, l. c., str. 199-201.

### ROZDZIAŁ II.

Wichrzenia przeciw Unii w czasie między Unią w Rzymie zawartą a synodem Brzeskim r. 1596.

pierwszych dniach lutego 1596 r. wybrali się Pociej i Terlecki z powrotem do kraju. Z jakiemi uczuciami wracali, latwo się domyślić. Uczucie radości i zadowolenia z dopełnionego obowiązku, nakazanego rzeczywistą i naglącą potrzeba i dobrze zrozumianym interesem Cerkwi, nie było pewno wolne od obawy i niepokoju, jak dzielo ich z takim mozolem i zachodem dokonane przez ogół narodu i duchowieństwo przyjetem będzie. Gdy kraj rodzinny opuszczali, wybierając się do Rzymu, już ich zdala dochodził loskot burzy, zbierającej się nad ich głowami. Czy tymczasem złowrogie chmury się rozeszły, watpić mogli? Papież opatrzył ich w listy i polecenia do króla Zygmunta III, do niektórych senatorów duchownych i świeckich jak kardynała Jerzego Radziwilła, biskupa krakowskiego, Stanisława Karnkowskiego, arcybiskupa gnieźnieńskiego, Solikowskiego lwowskiego, do biskupów kujawskiego, chełmskiego, łuckiego o. l., do w. kanclerza Jana Zamoyskiego, kanclerza litewskiego Lwa Sapiehy, Janusza księcia Ostrogskiego, Jana Tarnowskiego, wicekanclerza królestwa i innych, wreszcie do metropolity Michała Rahozy i reszty biskupów ruskich.

Królowi dziękuje papież za pomoc okazaną w dokonaniu chwalebnego dzieła i prosi go o dalszą nad Unią opiekę, w szczególności zaś, aby biskupów ruskich powołał do senatu dla podniesienia ich powagi i dla wzmocnienia Unii. "Tego dostojeń-

stwa, pisze, godni oni są od chwili, gdyśmy ich do wspólności naszej przyjęli i za braci naszych uznali, a nadto nietylko metropolitę, biskupów i kler ruski przez ten akt sobie zobowiążesz, ale mówić Ci o tem nie potrzebuję, ile korzyści stąd dla całego króle-twa Twego wyniknie".

Duchownym i świeckim senatorom poleca zjednoczonych z Kościołem biskupów, aby im poparcia swego nie odmawiali i nie sprzeciwiali się przyznaniu im krzeseł senatorskich. Szczególniejsza pochwała dostaje się biskupowi luckiemu, Bernardowi Maciejowskiemu, późniejszemu kardynałowi, że nie szczędził zachodu i trudów, znanych Stolicy Apostolskiej, aby rozerwane członki Kościoła w jednę całość spoić. Podobną pochwałę otrzymuje w. kanclerz Jan Zamoyski 1).

Trzech duchownych senatorów, arcybiskupa lwowskiego, Dymitra Solikowskiego, biskupa łuckiego, Bernarda Maciejowskiego i biskupa chełmskiego, Gomolińskiego zobowiązuje, aby w imieniu jego wzięli udział w synodzie ruskim, na którym akt Unii przez wszystkich ruskich biskupów uroczyście ma być ponowionym i ogłoszonym.

Nakoniec w liście do metropolity i do biskupów ruskich, nie wyłączając biskupa Gedeona Bałabana, jako podpisanego na akcie Unii, przywiezionym do Rzymu przez Pocieja Terleckiego, wypowiada swą wielką radość z powodu ich przystąpienia do Unii, przyznaje im różne przywileje, między innemi metropolicie prawo nominacyi i konsekracyi wszystkich innych biskupów ruskich bez odnoszenia się do Stolicy Apostolskiej i donosi im, że cały ich obrządek, o ile nie zawiera w sobie nic prawdom wiary katolickiej przeciwnego, zatwierdzonym został.

Na metropolitę nakłada jeszcze obowiązek, aby w najbliższym czasie zwołał synod dla uroczystego ogłoszenia na nim Unii z św. Stolicą Apostolską.

Z początkiem marca r. 1596 stanęli Hipacy Pociej i Cyryl Terlecki na ziemi ojczystej. Na podziękowanie Panu Bogu za szczęśliwie dokonane dzieło i za równie szczęśliwy ich powrót odprawił biskup Bernard Maciejowski w Łucku w katedrze swej uroczyste Te deum <sup>2</sup>).

¹) Monumenta Poloniae hist. Theinera, tom III, str. 250 i następne. Tych listów wysłał papież przez wracających do kraju biskupów 16; wszystkie są datowane z dnia 7 lutego.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. J. Z. R., tom I, 116, 96.

Ale ciężka zaczęła się teraz dla inicyatorów Unii dola, tem cięższa, że zwierznchnik Cerkwi ruskiej, metropolita Michał Rahoza nie przestał odgrywać chwiejnej i dwuznacznej roli. Zaledwie Terlecki i Pociej w roku przeszłym do Rzymu wyruszyli, wyparł się, jak już słyszeliśmy, wobec księcia Ostrogskiego udziału w dokonywającem się dziele. Na jego czynną i energiczną współpracę nie mogli zatem Pociej i Terlecki liczyć.

Ociągał się też Rahoza z zwołaniem synodu, nakazanego przez Ojca św. i był może rad, że odbywające się na wiosnę po województwach sejmiki ziemskie, wybierające deputatów na przyszły sejm warszawski, odwracały umysły w inną stronę.

A właśnie te sejmiki, zwłaszcza kijowskie, wołyńskie, mińskie, nowogrodzkie, połockie, pożądaną dawały sposobność przeciwnikom Unii, w szczególności ich przywódzcy, zgrzybiałemu księciu Konstantemu Ostrogskiemu do podburzania szlachty ruskiej przeciw Unii i jej twórcom: Pociejowi i Terleckiemu. W ziemiach co dopiero wymienionych nie odbył się sejmik, na którymby nie założono protestu przeciw poddaniu się Rzymowi przez Pocieja i Terleckiego, i na którymby nie polecono deputatom, aby na mającym zebrać się w Warszawie sejmie żądali złożenia z urzędu Pocieja i Terleckiego i uznania dokonanego przez nich w Rzymie aktu za nie były.

Gdy tedy sejm warszawski w maju r. 1596 został otworzony, podnieśli deputaci ziem ruskich wraz z księciem Ostrogskim stosownie do otrzymanych instrukcyj wrzawę wielką przeciw Unii i głównym jej twórcom, a nie znajdując u króla pożądanego posłuchu, w ostatni dzień sejmu oświadczyli wobec senatu i sejmu, że Pocieja i Terleckiego, którzy bez wiedzy patryachów wschodnich i narodu ruskiego samowolnie władzy papieża się poddali, za pasterzy swych uznawać nie będą i władzy ich nad sobą nie dopuszczą. Książę Ostrogski wygłosił nadto namiętną wobec króla mowę pełną żalów na doznawany ucisk religijny. Kopie swych protestów rozesłali deputaci dla skuteczniejszej agitacyi po województwach i wnosili je tu i owdzie do akt grodzkich 1).

Pociej i Terlecki przerażeni pogróżkami księcia i deputatów, prosili króla, aby ich w godności i urzędach biskupich na

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Apokrisis, str. 1123, wyd. w Pamiatnikach Polemiczeskoj Litieratury, tom II, Peterburg 1882; Archiw Jugo Z. R., część I, tom I, nr. 123.

nowo zatwierdził i nowe patenta nominacyjne im wystawił, co też król dla ich uspokojenia dnia 21 maja uczynił 1).

Obok księcia Ostrogskiego wystąpiło do walki przeciw Unii jeszcze przed synodem Brzeskim bractwo stauropigialne wileńskie przy kościele św. Trójcy. Wpływ tego bractwa nie ograniczał się na samym Wilnie, ale siegał już wówczas daleko poza granice stolicy litewskiej, na Litwe i Ruś południową; popierało ono więc bardzo skutecznie wichrzenia księcia Ostrogskiego wśród szlachty ruskiej. Na czele opozycyi bractwa wilenskiego stali w owej chwili dydaskał Stetan Zyzania (Kakol) i dwóch książy brackich: Wasil i Herazym, Mimo że już w styczniu 1596 roku na synodzie w Nowogródku, jako nauczyciele podejrzanej wiary i krzewiciele błędów heretyckich klątwą kościelna byli dotknieci, a tem samem odsunieci od nauczania w cerkwiach, nie zważając na to, wstępowali dalej zuchwale na ambonę cerkwi św. Trójcy i z niej burzyli lud przeciw biskupom, nazywając ich publicznie zdrajcami Cerkwi wschodniej, którym wszyscy prawowierni posłuszeństwo wypowiedzieć powinni.

Osobistości Wasila i Herazyma mniej nam są znane, ale imię Stefana Zyzanii, który już przed podróżą Pocieja i Terleckiego do Rzymu wydał był książkę pod tytułem: "Księga Cyryla o Antychryście" i kilka innych mniejszych pism, głośne było wówczas na Litwie i Rusi.

Był on przesiąkły błędami luterskiemi i te błędy rozsiewał z ambony i przez pisma jako rzekomą naukę Cerkwi wschodniej szczepiąc równocześnie w lud nienawiść do Kościoła katolickiego i do papieża. Zgodnie z heretykami niemieckimi owego czasu nie nazywał papieża inaczej, jak antychrystem i przeczył otwarcie niektórych artykułów wiary, zarówno w Kościele zachodnim, jak wschodnim uznanych. Nie oświecona dostatecnie publiczność ruska nie poznawała się długó na tem; gdy zaś na synodzie w Nowogródku wyrok przeciw niemu, jako heretykowi zapadł, zaślepiona nienawiścią do metropolity i biskupów, jako rzekomych zdrajców Cerkwi, wyroku tego uznać nie chciała <sup>2</sup>).

Król nakazał metropolicie, nie wiedząc o wyroku synodal-

<sup>1)</sup> Archiw J. Z. R. I, nr. 119 i Akty Z. R., IV, nr. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 91. — Por. także pisma polemiczne przeciw Zyzanii, jak: "Plewy Stefanka Zyzaniey", heretyka z Cerkwi ruskiej wyklętego. Wilno r. 1596 i "Kąkol", który rozsiewa Stefanek Zyzania w Cerkwiach ru-

nym, wspomnianych wichrzycieli dnia 22 maja stawić naprzód przed sąd duchowny, a następnie oddać ich sądom świeckim, bractwu zaś odjąć ołtarz i zabronić członkom jego wstępu do kościoła sw. Trójcy. Gdy zaś metropolita doniósł królowi, że Zyzania, Wasil i H-razym już są przez synod potępieni i że mimo to nie przestają sprawować funkcyj duchownych, wydał tenże na nich dnia 28 maja wyrok banicyi z kraju 1).

Dla uspokojenia zaś zbałamuconej przez wichrzycieli ludności, rozpowszechniających fałszywe i niepokojące o Unii wieści, ogłosił król dnia 14 czerwa orędzie do duchowieństwa i narodu ruskiego. W tem orędziu zawiadamia o zawartej przez Pocieja i Terleckiego w imieniu całego episkopatu ruskiego Unii z Kościołem rzymskim i o odnowieniu tym sposobem dawnego związku istniejącego przez dłuższy czas między obydwoma Kościołami i zapowiada, że dla uroczystego zatwierdzenia Unii przez cały episkopat ruski i przez duchowieństwo zwoła metropolita na dzień 8 października synod do Brześcia litewskiego. W synodzie tym wolno będzie brać udział tylko biskupom i duchowieństwu ruskiemu, jako też osobom świeckim, o ile Unii sprzyjają, z wykluczeniem cudzoziemców luidzi innej wiary 3).

Od wyroku metropolity i króla poważył się Zyzania pzanieś apelacyę do trybunału litewskiego, odbywającego wówczas kroki swoje w Wilnie, a krokiem jego ośmieleni inni przeciwnicy Unii buntowani przez księcia Ostrogskiego wnieśli protesty przeciw metropolicie i biskupom grodu kijowskiego. Trybunał pozwał metropolitę przed swoje forum; a gdy król zganił mu przekroczenie kompetencyi i zabronił na przyszłość sądzić sprawy kościelne, zaczęło się mieszczaństwo wileńskie, stojące po stronie Zyzanii, burzyć. Odbywano tajne schadzki, przygotowując formalny bunt przeciw królowi i metropolicie i wzburzone umysły nie uspokoiły się pierwej, aż król burmistrzom i radnym miasta pogroził, że za wszelkie niepokoje oni odpowiadać będą 3).

Wreszcie zdecydował się nieporadny metropolita zwolać

skich w Wilnie. Przytem napomnienie krótkie do Uniey Kościoła ruskiego z łacińskim. Wilno 1595 przez Szczesnego Żebrowskiego.

<sup>1)</sup> Akty Z. R., tom IV, nr. 94 i 95.

<sup>2)</sup> Akty Z. R., tom IV, nr. 97 i A. J. Z. R., tom I, nr. 120.

<sup>3)</sup> Akty Z. R., tom IV, nr. 98, 99 101.

synod do Brześcia, z temi samemi zastrzeżeniami, jakie już król w swem orędziu był uczynił. Ta tylko między królewskiem, a jego orędziem zachodzi różnica, że metrpolita naznaczył dzień 6 zamiast 8 października, jako termin rozpoczęcia synodu.

Z krótkiego czasu poprzedzającego synod korzystali pilnie biskupi Pociej i Terlecki, pouczając gorliwie lud i duchowieństwo swoje o znaczeniu i pożytkach Unii. Praca szła jednak oporem, z powodu co dopiero opisanych wichrzeń. W dyecezyi włodzimiersko-brzeskiej największych przeszkód doznawał Pociej ze strony bractwa brzeskiego, tak że nie mogąc oporu jego złamać widział się zmuszonym bractwo rozwiązać i odsądzić jego przywódzców od sakramentów św. i od wszelkich pociech religijnych. W dyecezyi luckiej stawiał znów usiłowaniom biskupa Terleckiego największe trudności klasztor żydyczyński, na którego czele stał krewny lwowskiego biskupa Gedeona Bałabana, Grzegorz Bałaban 1).

O pracach innych biskupów ruskich w tymże kierunku nie nie słyszymy. Strona przeciwna widząc, że synodowi brzeskiemu nie przeszkodzi, udała się, nie ufając własnym siłom, do Carogrodu po pomoc. Książę Ostrogski i oba bractwa stauropigialne, wileńskie i lwowskie żądali przysłania teologów i listu pasterskiego do wiernych.

Stolica patryarchalna carogrodzka była atoli wówczas przez śmierć patryarchy Jeremiasza osieroconą, bo od roku 1594 do roku 1597. W czasie sieroctwa zawiadywali nią administratorzy. Był więc w Carogrodzie nie mały kłopot, jak braciom po duchu zaradzić. Z tego kłopotu wybawił ich patryarcha aleksandryjski Melecy Pigas. Nie miał on wprawdzie żadnej jurysdykcyi nad Cerkwią ruską, mimo to przysłał długi list pasterski kniaziowi Ostrogskiemu, a w liście tym gromi odstępców od posłuszeństwa względem patryarchów carogrodzkich, gromi także biskupów rzymskich, jako nieprawnie przywłaszczających sobie zwierzchność nad Kościołem wschodnim; kniazia zaś Ostrogskiego i wespół z nim wiernie stojących przy starożytnej Cerkwi wysławia i zachęca do dalszej wytrwałości 2). List zresztą czczy i w ogólnikach się obracający. Przywiózł go księciu Ostrogskiemu Cyryl

<sup>1)</sup> Antirresis, str. 166 i 167.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Apokrisis, str. 1667 i następ. w II tom. Pamiatników Polemiczeskoj Litieratury. Petersburg 1882.

Lukaris, dawniejszy nauczyciel akademii Ostrogskiej, znany z krypto - kalwinizmu, a później następca Melecego Pigasa na stolicy aleksandryjskiej. Patryarcha polecił mu zarazem, aby dłuższy czas na Rusi pozostał i dyzunię radą swoją podtrzymywał 1).

Za nim przybył w tymże czasie na Ruś, jako rzekomy wysłaniec i zastępca patryarchy konstantynopolitańskiego Nikifor protosyngiel, a w rzeczywistości samozwaniec <sup>2</sup>).

Gdy Nikifora doszły wieści z Rusi o mającym się odbyć synodzie Brzeskim, znajdował się w Mołdawii (od r. 1595). gdzie był wplątany w intrygi polityczne i przyczynił się, że sultan pozbawił władzy hospodara Jeremiasza, przyjaznego Polsce i w jego miejsce osadził wrogiego jej wojewodę Stefana. Na Ruś przybywszy, okazywał się Nikifor jakimś dokumentem nominacyi putryarchy Jeremiasza II na protosyngiela t. j. zastępcę patryarszego. Jeżeli dokument ten był autentycznym, czego nikt nie sprawdził, mógłby się był odnosić tylko do czasu przed śmiercią patryarchy. Ze śmiercią bowiem jego, która nastąpiła w r. 1594, skończyła się też wedle pojęć prawnych władza przez patryarche mu dana, mianowicie władza tak nadzwyczajna, jaka sobie Nikifor, jako protosyngiel przypisywał. Nie miał więc prawa występować w charakterze wysłańca patryarchy. Administratorem patryarchatu carogrodzkiego nie był także Nikifor, gdyż w czasie osierocenia patryarchalnej stolicy między Jeremiaszem II a następcą jego Melecyuszem Pigasem katalog patryarszy wy-

<sup>1)</sup> O Cyrylu Lukarisie, por. tom VII dokumentów zebranych przez Ant. Lewińskiego w Archiwum metrop. Iwowskiej ru-kiej str. 579; Ks. Piotra Skargi, Na Threny i Lament Theophila Orthologa do Rusi greckiego nabożeństwa przestroga. Kraków 1610, str. 108-110; a mianowicie Leo Allatius, De consensu Eccl. Orient. cum occident., ks. III r. XI, nr. 4; Torgeniew, Historica Russiae monuments, tom II. str. 411-434; Lequien Oriens christiauus, tom III, str. 518 i Ks. Szymańskiego, dokumenta do dziejów błog. Józafata Kuncewicza, w Przegl. poznań., tom 34, str. 176.

Nikifor na synodzie Brzeskim kłamliwe przedstawia się jako wysłaniec patryarchy konstantynopolitańskiego, mimo że stolica patryarchalna była wówczas i aż uo r. 1597 osieroconą i że od roku przynajmniej uszedłszy z Konstantynopola dla różnych malwersacyj błąkał się w Mołdawyi i knuł polityczne intrygi (Ekthesis). O Nikiforze por. A. Z. R. tom IV, nr. 117; Sowita wina, Wilno 1621, str. 28 i następ.; Ks. Szymański, Dokumenta do dziejów bł. Józafata Kuncewicza w Przeglądzie Foznań., tom 34, str. 175 i następ.; Jeduość święta Cerkwie wschodniey i zachodniey prawami przywileyami warowana, r. 1632 w Wilnie, str. 40.

mienia dwóch innych administratorów: Matfieja i Gabryela, Nikifora zaś nie wspomina 1). Prócz tego ciężyło na Nikiforze nie bez podstawy podejrzenie szpiegostwa w interesie Turcyi, i dlatego na rozkaz Zamoyskiego, gdy granicę polską przekroczył, pojmano go i osadzono w Chocimiu w turmie. Stąd jednak prędko uszedł i udał się na dwór księcia Ostrogskiego. U księcia bawiąc, dnia 13 września zapytywał metropolitę Michała Rahozę, tytułując się egzarchą i protosyngielem patryarszym, czy prawdą jest, że zaprzestał w liturgii wspominać patryarchę konstantynopolitańskiego? 2).

Oto położenie rzeczy w chwili, gdy synod brzeski miał się zebrać! Widoki nie są zatem dla synodu na razie zbyt pomyślne!

ni a si ii zr

jai rati gd: en.

EL SEE RAPE POINT RUN. Run. Comic

wyslat

via 🕬

Kowii

ycane.

ios, V:

Jour

r. 16

Unia Brzeska.

¹) Małyszewskij, Aleksandryjski Patryarch. Meletji Pigas i jego uczastije w diełach russkoj Cerkwi, tom I. str. 410 i nastp. Kijew r. 1872. Małyszewski stara się w prawdzie dowieść, że Nikifor piastował godność, którą sobie przypisywał, lecz daty przez niego przytoczone i spokojnie rozważone dowodzą coś wręcz przeciwnego. Naszem zdaniem był on prostym oszustem, udającym wysłannika patryarszego, którym nie był.

<sup>2)</sup> A. Z. R., IV, nr. 106 i 111 i Ekthesis, str. 9-10.

#### ROZDZIAŁ III.

# Synod Brzeski roku 1596 od 6 do 10 października.

dy się zbliżył szósty października wedle starego stylu, przybyli do Brześcia litewskiego na zapowiedziany synod metropolita Michał Rahoza, biskup włodzimierski Hipacy Pociej, biskup łucki egzarcha Cyryl Terlecki, arcybiskup połocki Hermohen, biskup piński Jan Hohol, biskup chełmski Dyonizy Zbirujski, a z biskupów łacińskich jako delegaci papiescy: Jan Dymitr Solikowski, arcybiskup lwowski, Bernard Maciejowski, biskup łucki, i Stanisław Gomoliński, biskup chełmski. Im do pomocy dodani byli, jako teologowie Jezuici: Ks. Piotr Skarga, towarzysz jego Justyn Rab, Marcin Laterna, dawniejszy kaznodzieja Stefana Batorego i Kasper Nahaj. Z duchowieństwa ruskiego stawiło się trzech archimandrytów stojących po stronie Unii: bracławski, ławryszowski i miński, nadto pewna liczba duchownych świeckich 1).

Z biskupów ruskich niedostawało więc w otoczeniu metropolity dwóch: Gedeona Bałabana, biskupa lwowskiego i Michała Kopystyńskiego. Zjawili się oni wprawdzie także na czas w Brześciu, ale od pierwszej chwili przybycia swego unikali stronników Unii, przyłączywszy się do partyi księcia Ostrogskiego, przybyłego z licznym orszakiem zbrojnym. Wśród tego orszaku znajdowało się także 23 deputatów ziem ruskich, wielu z kleru pa-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Makarija, Istorija Russkoj Cerkwi, tom IX, str. 654, Makary daje Laternie falszywie imię Maxyma.

rafialnego, deputaci czternastu bractw, jak: wileńskiego, lwowskiego, kijowskiego, słuckiego i innych, kilku archimandrytów, na ich czele Tur, archimandryta ławry pieczarskiej, serbski metropolita, Łuka, dwóch protosyngielów Greków, Nikifor, rzekomy wysłaniec patryarchy konstantynopolitańskiego 1), i Cyryl Lukaris, rzeczywisty wysłaniec patryarchy aleksandryjskiego 2). Dla powiększenia stronnictwa swego przywiózł książę z sobą prócz tego kilkunastu innowierców 3).

Od pierwszej chwili przybycia do Brześcia dało stronnictwo księcia poznać, że niema zamiaru brać udziału w synodzie zwołanym przez metropolitę, że raczej rości sobie pretensyę, aby

1) Nikifor przybył na synod wbrew zakazu króla.

- <sup>2</sup>) Król wyraźnie zakazał zbrojno na synod zjeżdżać i sam książę Ostrogski prosił był o ten zakaz króla. a mimo to przybył sam z pocztem 200 ludzi uzbrojonych, by postrach rzucić na obradujących Unitów.
- 3) Wedle Ekthesis, albo krótkiego zebrania spraw, które się działy na partykularnym t. j. pomiastnym synodzie w Brześciu litewskim, wyd. w Krakowie r. 1597 przez anonyma schizmatyka (str. 33) wyliczeni są (str. 22 i 21) deputaci:
  - 1. Z trybunału W. Ks. Litew. 2,
  - 2. z wojewodztwa kijowskiego 3,
  - 3. z Wolynia 10,
  - z bracławskiego 3,
  - 5. z przemyskiej ziemi 2,
  - 6. z powiatu pińskiego 2.

#### Z miast:

- 1. z Wilna 4 od tamtejszego bractwa 8
- 2. od lwowskiego bractw 3,
- 3. od przedmieszczan lwowskich 3,
- 4. z Pińska 2,
- 5. z Bielska 5,
- 6. z Brześcia 1,
- 7. z Podhajec 1,
- 8. z Kamieńca podol. i z Halicza 1
- 9. z Kijowa 1,
- 10. z Skały 1,
- 11. z Bracławia 1,
- 12. z Włodzimierza 1,
- 13. z Mińska 1,
- 14. z Słucka 1,
- 15. z Łucka 1.

Ekthesis jest bardzo rzadką książką — znajduje się w Muzeum Książąt Czartoryskich w Krakowie. Biblioteka Ossolińskich we Lwowie, o ile wiemy, nie posiada jej.

metropolita i biskupi z nim zjednoczeni uczestniczyli w zborzysku, w którem Nikifor miał objąć przewodnictwo. Podczas gdy więc metropolita ótoczony ruskimi biskupami, delegatami papieskimi i duchowieństwem w Cerkwi katedralnej św. Michała odprawiał dnia 6 października nabożeństwo na rozpoczęcie synodu nikt ze strony księcia na to nabożeństwo nie przybył; przeciwnie Nikifor ukonstytuował na przeciw prawowitemu synodowi antysynod w domu protestanckim i zagaił go jako rzekomy egzarcha patryarchy konstantynopolitańskiego 1), Po wstępnych przemowach Gedeona Bałabana i Cyryla Lukarisa, potępiających wyłamanie się metropolity i biskupów z pod posłuszeństwa patryarchy konstantynopolitańskiego, wysłało zborzysko do metropolity siedmiu deputatów z żądaniem, aby się stawił przed egzarchą Nikiforem i wytłumaczył, jakiem prawem zwołał synod i na nim przewodniczy.

Deputaci nie mogąc metropolity odszukać ani w jego mieszkaniu ani gzieindziej, oddali wezwanie czyli paragnostyk zborzyska biskupowi pińskiemu, aby go metropolicie wręczył 2).

Dnia 7 października 3) w czwartek nadjechali wreszcie oczekiwani posłowie królewscy: Mikokołaj Krysztof Radziwiłł, książę na Ołyce, Leon Sapieha, kanclerz litewski i Dymitr Halecki, starosta brzeski i zaraz po przybyciu znieśli się z księciem Ostrogskim, czyniąc mu wymówki, że zbrojno i w towarzystwie ludzi innej wiary, nie mających miejsca na synodzie, a co gorsza w towarzystwie cudzoziemców podejrzanych o wrogie dla Polski usposobienie wbrew wyraźnemu zakazowi królewskiemu do Brześcia zjechał. Książę tłumacząc się oświadczył gotowość do pokojowego i zgodnego traktowania sprawy, prosił tylko o warunki "spokojnego synodu".

Co zapewnienie księcia warte było, pokazało się już po

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rzekomy list patryarchy Jeremiasza datowany z r. 7101, t. j. 1593 miesiąca listopada i mianujący Nikifora egzarchą z władzą patryarszą bez ograniczenia czasu i spraw i dlatego samego już podejrzany, bo żaden zwierzchnik duchowny takiej dolegacyi nikomu nie daje. Znajduje się w Apokrisis, str. 1319—22 w II tom. Pamiatnikow polemiczeskoj Litieratury. Petersburg r. 1882.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Apokrisis, str. 1035—1037. Oznaczenie "zborzysko" będziemy stale używali dla krótkości wyrażenia.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Z powodu opóźnionego przybycia poslów królew-kich metropolita z biskupami ograniczyl się dnia 6-go tylko na odprawieniu wstępnego nabożeństwa, czekając na przybycie poslów.

upływie pół godziny. Posłowie królewscy opuściwszy mieszkanie jego udali się do biskupów, aby się z nimi porozumieć co do porządku obrad synodu. Wsród tego donoszą im, że od stronnietwa dyzunickiego jakieś poselstwo znajduje się u metropolity-Zaciekawieni poslowie ida z biskupami do metropolity i zastaja tam siedmiu wysłanników, z archimandryta kijowsko-pieczarskim, Niceforem Turem na czele, którzy właśnie przed ich nadejściem odczytali byli metropolicie drugi parognostyk z upomnieniem, aby wraz z biskupami przyszedł na synod pod przewodnictwem Nikifora, protosyngiela, się odbywający i wytłumaczył się ze swego łączenia się z łacinnikami, ale zarazem i grożba, że jeżeli tego nie uczyni, protosyngiel patryarszy złoży go i jego towarzyszy z godności biskupiej, jako nieposłusznych i nieprawnie, bo bez pozwolenia patryarchy, odprawiających synod. Zuchwalstwo to wprawiło w zdumienie tak posłów królewskich, jak biskupów ruskich, a gdy delegaci zborzyska żądali odpowiedzi, oświadczono im, że odpowiedzi nie otrzymają 1).

Posłowie królewscy poznawszy cel przybycia wysłańców zborzyska do metropolity, wrócili do wojewody kijowskiego z zapytaniem, czy wie o poselstwie do metropolity, a gdy tenże nie zaprzeczył, że z jego wiedzą i zezwoleniem wysłane było, nie szczędzili mu przymówek, że w przeciwieństwie do danej obietnicy burzy pokój i zgodę, że przeciw prawom krajowym urządza sejmiki z marszałkami w sprawach religijnych 2) i jako człowiek świecki wdziera się do spraw kościelnych nienależących do jego kompetencyi, że kieruje synodem, czego sam król nie śmiałby uczynić, a w końcu przestrzegają go, aby buntu nie podnosił przeciw woli królewskiej. Wskutek tak stanowczego wystąpienia posłów królewskich zdawał się książę znowu skłaniać do zgodnego porozumienia, przyzwolił bowiem na wymianę zdań i dysputę między delegatami jednej i drugiej strony.

¹) Kostomarow, Istoriczeskija Monografji i Izsledowanija, tom III, wyd. II. Petersburg 1880, str. 308 i Ekhtesis drugi dzień. Ekthesis odmiennie przedstawia, że drugi paragnostyk zanosząc nie zastali delegaci zborzyska metropolity w domu i wręczyli go biskupowi pińskiemu. Dajemy pierwszeństwo przedstawieniu ks. Skargi, naorznego świadka.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zborzysko podzieliło się na dwa koła: duchowne i świeckie. Każde miało swego marazałka. Duchownego marszałkiem był Nikifor, świeckiego Hulewicz, poseł wołyński.

Dnia przeto następnego t. j. 8 października w piątek miała miejsce w mieszkaniu jego i w jego obecności rozmowa przyjacielska delegatów obustronnych. Ze strony schyzmatyckiej byli na nia wydelegowni między innemi Bałaban i Kopysteński, ale także kilku innowierców; ze strony unickiej prócz posłów królewskich i innych przybył ks. Piotr Skarga i ks. Justyn Rabi towarzysz jego zakonny. Księdzu Skardze jako najwymowniejszemu i najświatlejszemu teologowi przypadl główny głos w tem zebraniu. Poslowie królewscy wyrazili na wstępie wielką radość króla na wiadomość o zgodnem postanowieniu metropolit y wszystkich władyków, nie wyjmując Bałabana i Kopysteńskiegoi stwierdzonem własnoręcznymi ich podpisami, przystąpienia do Unii, do której król nikogo nie namawiał, a tem mniej przymuszał. Następnie przypomnieli, że sam książe Ostrogski przed kılkunastu laty staral się o Unię przez Possewina u Grzegorza XIII. a gdy Pociej i Terlecki wrócili z Rzymu, prosił króla o synod, na co król wzorem dawniejszych swych poprzedników, opiekunów Cerkwi, chętnie się zgodził: że tenże książę, gdy się zbliżał termin synodu, żądał od króla: a) zapewnienia bezpieczeństwa i swobody obradującym, b) zakazu, aby nikt nie przybywał ze zbrojnym pocztem, c) pozwolenia dla różnowierców i Nikifora Greczyna, aby mogli uczestniczyć w synodzie, d) wolności odwołania się do sejmu walnego, gdyby na synodzie porozumienia nie osiągnięto. Na dowód prawdy słów swoich ukazali list księcia do króla, i zarazem wyjaśnili, dlaczego król, zgodziwszy się na pierwsze dwa żądania księcia, reszte odrzucił. Nie mógł, wywodzili słusznie, zezwolić na różnowierców i Nikifora w synodzie, bo synod ma na celu zgodę Rusinów z Łacinnikami a nie z innowiercami, Nikifor zaś wrogiem jest Polski i zbiegiem z więzienia chocimskiego; ani też zezwolić na apelacyę od wyroku synodalnego do sejmu, bo sprawy duchowne nie należa do kompetencyi sejmowej.

Tymczasem ten sam książę, który się domagał bezpieczeństwa dla synodu i pokojowego odbywania obrad, wbrew swemu żądaniu i rozkazowi królewskiemu przybył z pocztem zbrojnych pieszych i jezdnych i ze swymi stronnikami pierwej oddzielił się od synodu, nim tenże obradować zaczął, a tem samem dowiódł, że stronnictwa jego nie ożywia duch miłości, lecz niezgody; że ono nie chce jedności i pokoju, lecz rozerwania i wojny. Przecież nie dopuścimy, kończyli posłowie, aby wolność ob-

radowania biskupów miała doznać jakiegokolwiek pogwałcenia wskutek tego zbrojnego i tłumnego najazdu.

W dalszym toku tej rozmowy przyjacielskiej zabrali glos delegaci uniccy i żalili się, że strona przeciwna ufając swojej liczbie od pierwszej chwili przybycia do Brześcia unikała wszelkiej z Unitami łączności i nie szukała z nimi porozumienia, lecz się od razu zorganizowała w osobny sejmik, przypuściła do niego innowierców i obrała swoim marszałkiem duchownym Nikifora, zbiega obwinionego o zdradę Korony i o porozumiewanie się z jej nieprzyjaciołmi; że nietylko odstąpiła od prawego synodu, od metropolity i władyków, ale w domu herezyą zmazanym przywłaszczyła sobie władzę niesłychaną składania z urzędów własnych pasterzy, której król nawet nie ma; że starszym swoim poczytywała za grzech odstąstąpienia patryarchy, milość i zgodę z Łacinnikami, jak gdyby było cnotą siać rozterki między bracią, rozdzierać suknię Chrystusową i łączyć się raczej z heretykami niż z katolikami, a błąd stawiać nad prawdę, lub jak gdyby jedność kościelna nie była warunkiem zbawienia i nie godziło się porzucić patryarchy, odstępcy od prawdy i jedności Kościoła, a przystać do najwyższego chrześcijan pisarza.

Wywody swoje zakończyli delegaci uniccy zachętą i prośbą do zaniechania przedsięwzięć nieprawych a przystąpienia do obrad spokojnych nad zamierzoną jednością cerkiewną.

Po tych wywodach oczekiwali delegaci uniccy dysputy nad sprawami przez nich i przez posłów królewskich poruszonemi. Tymczasem strona przeciwna wysłuchawszy jednych i drugich, podniosła się z miejsc i odeszła, aby zdać sprawę z tego co słyszała, obradującym pod przewodnictwem Nikifora. Około wieczora dano następującą odpowiedź posłom królewskim:

"Jego królewskiej Mości, Pana naszego miłościwego, ku gruntownej zgodzie między poddanymi ojcowskie obmyśliwanie z wszelką wdzięcznością i podziękowaniem przyjmujemy, do tejże zgody z uważani a powinności naszej chrześcijańskiej, jak ze względu tej rady J. K. M. bardzo chętni jesteśmy. Tylko, że z historyi baczymy, iż ta św. zgoda, jak częstokroć zamykana była, tak się też częstokroć za nieuprzątnieniem wszelkich zawad rozrywała. Nie chcąc tak dalej nietrwałych rzeczy niepotrzebnie budować, życzymy, aby się do tej zgody ostrożniej ze swojemi środkami i drogami przystępowało; tak żeby na dobrym

fundamencie zbudowana długo, a daj Boże, wiecznie trwać mogła. Jednak uważając, jacy ludzie do stanowienia o tej zgodzie w tych latach powód dali: upatrując, że całej Cerkwi wostocznej a osobliwie Patryarchów pozwolenia na to nie masz; widząc że stanowienia ze strony tego zjednoczenia Władykom po wiekszej części podejrzanym powierzone, a różnice ze strony artykułów wiary chrześcijańskiej, których jest nie mało, tutaj uprzątnione być nie mogą: dobrego fundamentu tej zgody na ten czas nie widzimy. A zatem, że do niej cwalem nie przystępujemy, aby nam to jako u Ichmość panów posłów złego zrozumienia, tak u J. K. M. nielaski nie nioslo, prosimy z tem objaśnieniem, że gdy cała cerkiew wostoczna, a osobliwie patryarchowie, którycheśmy podlegali zwierzchności duchownej, do tego się przychylą.... gdy z fundamentu wszystkie ze strony wiary i ceremonii różnice między wostoczną i zapadną Cerkwią uprzątnione będą, a tak gdy do gruntownego a trwalego zjednoczenia droga się uściele, tedy my chętliwie do niej mieć się będziemy" 1).

Po tem oświadczeniu widocznem było, że porozumienie z przeciwną stroną było niemożliwe. Warunki postawione przez zborzysko: aby odczekać zezwolnienia wszystkich patryarchów i całeg Kościoła wschodniego, były tego rodzaju, że odejmowały wszelką nadzieję pozyskania księcia i jego stronników dla Unii.

Zresztą oświadczenie powyższe było tylko następstwem postanowień zapadłych tegoż dnia na posiedzeniu zborzyska: "a) aby metropolitę i z nim trzymających władyków za połączenie się z Rzymem ukarać złożeniem z urzędów, b) aby na tym synodzie (!) wzglądem Unii Cerkwi ruskiej z zachodnim Kościołem nic nie stanowić bez pozwolenia patryarchów i całego Wschodu i bez uprzątnienia zupełnego wszystkich różnic ze strony wiary, lecz statecznie trzymać się nabożeństwa wostocznego bez najmniejszej zmiany zwierzchności patryarchów i ceremonii jako oddawna istniejących i utwierdzonych prawami, przywilejami i konfederacyami, a nawet zaręczonych przysięgami królów, c) aby nie przyjmować nowego kalendarza wyrażnie przeciwnego kanonom cerkiewnym, lecz starego używać".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Apokrisis, str. 1043—47 i Dokumenta do dziejów błog. Józafata. Przegląd Pozn., tom 34, r. 1862, str. 252—254.

Przed odpowiedzią daną posłom królewskim czy równocześnie z nią, dość że tego samego dnia, otrzymał metropolita z biskupami od Nikifora i zborzyska trzeci paragnostyk, na który wedle doniesienia pisarzy dyzunickich miał odpowiedzieć: "Nie wiem, czyśmy słusznie, czy niesłusznie postąpili, ale oddaliśmy się Cerkwi zachodniej!" Ks. Skarga o tem wyrażeniu metropolity nie wspomina w swej historyi synodu brzeskiego; przecież nam się ono nie wydaje nieprawdopodobnem w ustach dwulicowego i chwiejnego, na wszystkie strony oglądającego się metropolity.

Nikifor odebrawszy odpowiedź metropolity, dał raz jeszcze wyraz swojemu oburzeniu na odstępców od prawosławnej Cerkwi, a w szczególności na obłudę metropolity, chwalił zaś tem więcej szlachtę obecną na zborzysku za jej wierność względem wschodniej Cerkwi. Podczas gdy Nikifor tegoż dnia odbywał dalsze narady, wywołał z posiedzenia wojewodę kijowskiego ks. Piotr Skarga i długą z nim miał na osobności rozmowę, tak że już Nikifor zaczął się niepokoić. Tymczasem upomnienia i przedstawienia wymownego Jezuity okazały się daremnemi i obawy Nikifora próżnemi 1).

Widząc posłowie królewscy, że wszystkie ich starania około doprowadzenia zgody do skutku między jedną, a drugą stroną spełzły na niczem, wezwali metropolitę i biskupów ruskich, aby przystąpili do spełnienia swego zadania. W sobotę tedy dnia 9 października z rana uderzono we dzwony wszystkich cerkwi brzeskich na znak, że tegoż dnia odbędzie się nowa publiczna sesya synodalna.

Biskupi ruscy w pontyfikalne szaty przybrani, otoczeni posłami papieskimi i królewskimi, szli wśród śpiewów kościelnych w uroczystej procesyi przez ulice miasta do cerkwi św. Mikołaja. Mnóstwo ludu uczestniczyło w niej. Metropolita odprawił liturgię czyli mszę św., następnie wstąpił arcybiskup połocki Hermogen na wywyższone miejsce i odczytał w imieniu obecnych biskupów deklaracyę przystąpienia do Unii, której brzmienie jest następujące:

"W imię Boga w Trójcy jedynego, na cześć i św. chwałę

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kostomarów l. c., str. 310. — Archiw J. Z. R., I, str. 511 i Akty Z. R., tom IV, nr. 145.

Jego i ludzkiego zbawienia, a wiary św. chrześcijańskiej wzmocnienie i podwyższenie:

"Wszystkim, którym to wiedzieć będzie należało, My w Bogu tu na synodzie porządnym w Brześciu Litewskim roku Pańskiego 1596 dnia 9 miesiąca Oktobra wedle starego kalendarza w Cerkwi św. Mikolaja zebrani, metropolit i władykowie obrzedu Greckiego, niżej podpisani, oznajmujem na wieczną pamiątkę iż my bacząc, jako monarchia Kościoła Bożego w Ewangelii i i usty Pana i Boga naszego Jezusa Chrystusa fundowana jest, aby na jednym Pietrze, jako opoce, Kościół Chrystusów mocno stojąc od jednego rządzony i sprawowany był; aby u jednego ciała jedna głowa, w jednym domu jeden gospodarz i szafarz obroków Bożych nad czeladką postawiony rząd i dobro wszystkich obmyślał i tak ten rząd Kościoła bożego od czasów apostolskich zaczęty trwał po wszystkie wieki; iż wszystkie patryarchie do jednego się potomka Piotra św., papy Rzymskiego, zawzdy w nauce wiary i w braniu mocy duchownej i w sądach biskupich i w apelacyach uciekały. Jako się to z soborów i kanonów abo prawidł Ojców św. pokazuje i nasze słowiańskie pisma z Greckich z starodawna przełożone dostatecznie to w prawidłach Ojców św. oznajmują i starzy św. Ojcowie Wschodniej Cerkwi to świadczą, którzy tę Piotra św. Stolicę i zwierzchność, a władze jej nad biskupy wszystkiego świata znają.

"Niemniej też carogrodzcy patryarchowie, od których ta strona Ruska swą wiarę wzięła, tę zwierzchność Stolicy Rzymskiej Piotra św. długo znali i jej podlegali i od niej błogosławieństwo brali. Od której wielokroć odstępowali, ale się zaś z nia jednali i do posluszeństwa jej wracali, a ostatnie na concilium abo sobrze Florenckim roku P. 1439 przez Józefa patryarchę i cesarza Carogrodzkiego Jana Paleologa zupełnie się do tego posłuszeństwa wrócili; wyznawając, iż Rzymski papa ojcem jest i mistrzem i sprawcą wszystkiego chrześcijaństwa i prawym Piotra św. następcą. Na którym też Florenckim soborze był nasz Kijowski i wszej Rusi metropolit Isidorus, który to zjednoczenie patryarchiej Carogrodzkiej i wszystkich kościołów do niej należących przyniósł i te kraje ruskie w tymże posłuszeństwie i zwierzchności Kościoła rzymskiego utwierdził. Dlaczego królowie polscy, a mianowicie Władysław Król Polski i Węgierski i inni dali przywilej duchowieństwu obrządku Greckiego, którym na walnym sejmie wolności im Kościoła katolickiego Rzymskiego

nadali. Od którego zjednoczenia kościelnego, gdy patryarchowie Carogrodzcy odstąpili, a za taki swój grzech odszczepieństwa i rozerwania jedności kościelnej w moc pogańską i Turecką wpadli, zaczym wiele błędów i złych postępków ich i zaniechanie dozoru prawego tych krajów ruskich i wiele brzydkiego świętokupstwa nastąpiło, iż się herezye rozsiały i prawie wszystką Rusopanowały, cerkwie pustosząc i chwałę Bożą psując;

"My nie chcąc być uczestnikami grzechu tak wielkiego i niewolstwa pogańskiego, które za tym przyszło, carogrodzkich patryarchów i nie chcąc im odszczepieństwa i rozerwnia kościelnej św. jedności pomagać i zabiegając spustoszeniu kościołów i zgubie dusz ludzkich przez herezye, które się teraz podniosły, mając o to sumnienie i niebezpieczeństwo zbawienia swego i trzody nam od Pana Boga poruczonej - roku przeszlego wyprawiliśmy do Ojca św. Klemensa VIII papy rzymskiego posły nasze przewielebne: Hipatego, prototrona, Władykę Włodzimirskiego, Brzeskiego i Cyryla Terleckiego, Władykę Łuckiego i Ostrogskiego, wiadomością i pozwoleniem i przyczyną K. J. M. Polskiego Zygmunta trzeciego, Pana pobożnego, któremu daj Boże szczęśliwe i wieczne królowanie, - prosząc, aby nas do swego posłuszeństwa, jako najwyższy pasterz Kościoła powszechnego katolickiego przyjął i od zwierzchności patryarchów carogrodzkich wyzwolił i rozgrzeszył, zachowując nam obrządki i ceremonie Kościolów wschodnich greckich, a żadnej odmiany w Cerkwiach naszych nie czyniac. Co iż uczynił i na to swoje przywileje i pisma poslał, rozkazując, abyśmy się na synod zwoławszy, wyznanie wiary sw. uczynili, i posłuszeństwo Stolicy Rzymskiej Piotra świętego Klemensowi VIII i jego potomkowi oddali.

"Tośmy dziś na tym Synodzie uczynili, jako to listy nasze i podpisanie własne ręku naszych i przyciśnięcie pieczęci naszych świadczą. Któreśmy do rąk posłów Ojca św. papieża Klemensa na ten synod posłanych t. j. przewiel. Arcybiskupowi Lwowskiemu Janowi Dymitrowi Solikowskiemu i Bernardowi Maciejowskiemu, Biskupowi Łuckiemu i Biskupowi Chełmskiemu... oddali, przy bytnosci posłów Króla J. M. Zygmunta III oświeconego Mikołaja Krzysztofa Radziwiłła, Książęcia na Ołyce i Nieświeżu, wojewody Trockiego i kanclerza W. Xięstwa Litew. Leona Sapiehy i Dymitra Chaleckiego tegoż W. X. Li-

tewskiego podskarbiego, starosty Brzeskiego i innych wiele przytomnych duchownych i świeckich" 1).

Po odczytaniu tego aktu rzucili się sobie biskupi łacińscy i ruscy w objęcia i na znak jedności Kościoła ruskiego z łacińskim poszli wszyscy w procesyi do łacińskiego kościoła Najśw. Panny Maryi, gdzie na podziękowanie Panu Bogu za dzieło dokonane zaśpiewali wspólnie Te Deum laudamus. Nastąpiło potem ogłoszenie wyroku synodalnego, w którym odsądzono od dostojeństwa biskupów Gedeona Bałabana i Michała Kopysteńskiego i wyklęto ze społeczności kościelnej Nikifora i wszystkich członków zborzyska. Stało się to nietylko dla uwiadomienia ludu i duchowieństwa, że odrąd związku żadnego duchownego z wyklętymi i złożonym z urzędów duchownych mieć nie powinni, ale dla publicznego zatwierdzenia zwierzchności przysługującej synodowi nad zborzyskiem i jego przewodniczącym²). Wyrok ten został równocześnie odszczepieńcom zakomunikowany.

W końcu polecono synodalnie włodzimierskiemu i łuckiemu władykom, aby niezwłocznie zdali sprawę królowi z czynności synodu i prosili o opiekę przeciw przemocy i podstępom strony przeciwnej.

Na wieść o publikacyi dekretu Unii ogłosiła strona przeciwna protest przeciw niej i podała go do grodu brzeskiego.

Protest datowany z dnia 9 października brzmi wedle doniesienia "Apokrisis" str. 1051:

"My senatorowie, dygnitarze, urzędnicy i rycerstwo także i duchowni religiej greckiej Cerkwi Oryentalnej synowie, którzyśmy się tu do Brześcia na Synod zgromadzili, iż nas dnia dzisiajszego doszła wiadomość pewna a nawet od Wielm. panów po-łanych na ten Synod od Jego Król. Mości, jakoby IchM. jakąś zgodę ze strony obchodów Kościołów Greckich i Rzymskiego z Metropolity i z kilku Władyk odszczepieńcami Kościo-

<sup>1)</sup> Synod Brzeski przez Ks. Piotra Skargę wydany r. 1596, i "Obrona Synodu Brzeskiego" przez tegoż w II tomie Pamiatników polem. Litierat. w Zapadnoj Rusi, Petersburg 1882; A. Z. R., IV, nr. 103, 104, 106 i Annales Eccl. Ruth. Harasiewicza, str. 230, por. jeszcze Świaszczennika Jana Strielbnickiego, Uniatskije Cerkownyie Sobory z końca XVI wieku, Odessa 1891, wyd. drugie: Makarija, Istorija Russkoj Cerkwi, tom IX, strona 618–673, i M. Kojalowicza, Litowskaja Cerkownaja Unija, tom I, Petersburg 1859.

<sup>2)</sup> Akty Z. R., tom IV, nr. 107 i 108.

ła Greckiego, którzy jeszcze dnia wczorajszego ża występek swój z urzędu złożeni 1) i dygnitarstw prawem duchownym odsądzeni są, udziałać i obwołać mieli. Co się dzieje mimo wiadomość y wolność naszą y wszelaką słuszność.

"Przeto przeciw temu i wszem osobom, sprawom y temu postempkowi świadczymy, protestujemy się, y ten ich postępek za niesłuszny bacząc y rozumiejąc, jemu nietylko nie podlegać, ale za pomocą Bożą wszystkiemi siłami bronić y przeciw niemu być—sobie obiecujemy; a swój przeciwko im udzielany postępek mocnie utwierdzać y wszelkim kosztem podpierać y wspomagać będziem według nawiętszych sił y przemożenia naszego, a osobliwie prośbami naszymi u Jego Królewskiej Mości. Którą to protestacyę naszą na gród Brześcieński posyłamy, aby była do ksiąg tutejszych wpisana.

"Pisano w Brześciu 9 dnia Octobra wedle starego kalendarza r. pańskiego 1596".

Dnia 10 października w niedzielę odbyło się na zakończenie synodu jeszcze jedno uroczyste nabożeństwo w cerkwi św. Mikoła z udziałem posłów papieskich i królewskich, na którym ks. Piotr Skarga miał kazanie o jedności Kościoła Bożego i o dobrodziejstwie dokonąnej Unii.

W tymże dniu ogłosił metropolita wespół z biskupami zgromadzonymi list pasterski do duchowieństwa i ludu ruskiego z doniesieniem o dokonanej Unii i o złożeniu z urzędu biskupów Gedeona Bałabana i Michała Kopysteńskiego jako też wszystkich uczestniczących w zborzysku i nie chcących poddać się posłuszeństwu Ojca św., i zagroził klątwą kościelną tym, którzyby się poważyli uważać ich jeszcze za swych pasterzy. Dalej uwiadomił wiernych w tymże liście, że prosił króla, aby w miejsce wyklętych innym osobom ich urzędy i dostojeństwa powierzył ²).

Równocześnie z tem orędziem biskupów na synodzie zebranych wysłał metropolita od siebie list do wojewody nowogrodzkiego, Teodora Skumina Tyszkiewicza, w którym mu donosi o Unii uroczyście dnia 9 ogłoszonej i zarazem przeprasza,

¹) Stało się to po trzecim paragnostyku d. 9 paźdz. na sesyi zborzyska, ale dekret składający z urzędów metropolitę i biskupów datowany dopiero z dnia 10 paździer.

<sup>2)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 109.

że go o synodzie nie uprzedził i na niego nie zaprosił, ponieważ wezwanie królewskie do odbycia synodu niespodziewanie nadeszło i nie zostawiło mu czasu przy innych zajęciach do napisania mu o tem. Zaręcza jednakże, że nic w Cerkwi przez Unią się nie zmieni, że wiara wschodnia w całości zachowana, również obrządki te same zostają, nawet przy starym kalendarzu Cerkiew mimo Unii się utrzyma; tylko nadal uznawać nie będzie zwierzchnictwa patryarchy, który biskupów z władzy obdzierał, a dał ją chłopom zwykłym w bractwach, i przez to Cerkiew do upadku przywiódł.

Prosi tedy wojewodę, aby ani przyjażni mu swej nie wypowiadał, ani zjednoczonej Cerkwi swej pomocy nadal nie odmawiał. Żal tylko go zbiera, że Unia wszystkich braci w jedno nie złączyła, że książe wojewoda kijowski niczem nie dał się nakłonić ze swoimi zwolennikami do przystąpienia do niej 1).

Złożeni z urzędu i klątwą kościelną dotknięci członkowie zborzyska odpłacili się niebawem metropolicie i biskupom równą monetą. Z uwagi, że metropolita i biskupi z nim zjednoczeni, przyjmując Unię, sprzeniewierzyli się patryarsze, któremu przysięgli i winni posłuszeństwo, że wykroczyli przeciw II, IV i VI soborowi Powszechnemu, odnosząc się do obcego patryarchy, który wedle tych soborów na równi stoi z patryarchą cąrogrodzkim i że przyjęli to, w czem się Cerkiew zachodnia różni od wschodniej, uznają ich za niegodnych piastowanych dotąd dostojeństw biskupich i takowych ich pozbawiają.

Przez archimandrytę Nicefora Tura uwiadamiają o tem metropolitę i biskupów, posyłając im swoje postanowienia na piśmie, Tur wręczył wyrok zborzyska metropolicie w mieszkaniu biskupa włodzimierskiego, a gdy metropolita wziąwszy piśmo do ręki zwrócił uwagę oddawcy, że pismo nie ma podpisów²), powiedział tenże, że spełnia tylko polecenie synodu (?). Na to weszli posłowie królewscy, a dowiedziawszy się, z czem archimandryta przybył do biskupów, oświadczyli, że to jest otwarte nieposłuszeństwo względem króla i z tem oświadczeniem wyprawili od siebie do księcia wojewody trzech wysłańców: Pretwicza, Szujskiego i Kamieńskiego. Ci wysłańcy mieli także księciu przypomnieć, że w obecności posłów królewskich nie

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 110.

<sup>2)</sup> Ekthesis twierdzi, że były podpisy.

wolno nikomu żadnego rozporządzenia wydawać, któreby im poprzednio nie było przedłożone. Dekret zatem zborzyska jest bez znaczenia, nie mówiąc o tem, że jest obrazą posłów królewskich.

Książę wysłuchawszy tego orędzia, wyraził zdziwienie, że posłowie królewscy mogli czuć się obrażeni, wobec tego co on i stronnictwo jego cierpi od tych, którzy się Cerkwi wschodniej zaprzali i tych, którzy ich w tem popierają. Jakbądź, stoi on przy swojem i stać będzie.

Nadto Hulewicz, występujący jako marszałek koła świeckiego w zborzysku, dodał jeszcze od siebie: "wyrok był posłany nietylko od kięcia, ale od nas wszystkich. Jeśli potrzeba, poślemy go wszyscy królewskim posłom."

Delegaci posłów królewskich odpowiedzieli mu, że z nim jako innowiercą i nowokrzceńcą, sprawy nie mają, że przyszli tylko do księcia.

Tedy delegowało zborzysko czterech z pośród siebie do posłów królewskich z zapytaniem, jaka jest wola królewska. Otrzymało na to odpowiedź, że wolą króla jest, aby się wszyscy wyznawcy Cerkwi wschodniej z Kościołem rzymskim, zjednoczyli¹), i że protosyngiel Nikifor niema żadnego prawa mieszać się do spraw Cerkwi ruskiej, gdyż wedle doniesienia wojewody mołdawskiego jest on szpiegiem tureckim.

Nie zadawalając się odpowiedzią posłów królewskich wyprawiło zborzysko deputacyę złożoną z dwóch osób: Malinowskiego Drewińskiego, wprost do króla. W instrukcyi danej na piśmie swoim deputowanym dziękują panowie, dygnitarze, urzędnicy i rycerstwo religii greckiej z Korony W. Ks. Litewskiego królowi za jego ojcowskie staranie o zjednoczenie obydwóch Cerkwi i oświadczają, że sami tej jednościby pragnęli, lecz wiedząc z historyi, że nie raz tego zjednoczenia próbowano i zawsze się rozrywało, nie chcą do nietrwałej rzeczy ręki przykładać, a mianowicie nie mogą przystąpić do Unii Brzeskiej z następujących przyczyn: a) cerkiew ruska tworzy tylko część Kościoła wschodniego i od 600 lat zależy od patryarchy konstantynopolitańskiego, odłączać się od patryarchy i przyjmować Unię bez jego zezwolenia jeszcze do tego na synodzie partykularnym nie godzi się, b) niedowierzają władykom, którym zawarcie Unii

<sup>1)</sup> Archiw J. Z. R., tom I, str. 529.

było powierzone, c) nie mogę przyjąć zjednoczenia z Kościołem zachodnim, który papieża za najwyższą głowę Kościoła Chrystusowego uważa, podczas gdy Cerkiew wschodnia tylko samego Chrystusa Pana ma za głowę najwyższą Kościoła; i tem mniej mogą to uczynić, że Cerkiew papieska w wielu punktach w pauce i obrzędach różni się od wschodniej, a te różnice na synodzie partykularnym nie mogą być usunięte. Dlatego proszą króla, aby metropolitę i biskupów z nim zjednoczonych złożył z urzędów i powierzył ich dostojeństwa innym osobom zgodnie z konstytucyami lat 1575, 1576 i 1589 1).

Tegoż dnia rozesłał książę Ostrogski wespół z obradującymi z nim na zborzysku duchownymi i szlachtą odezwy do sejmików ziem ruskich i litewskich, upominając je, aby nie zaniedbały zobowiązać deputatów na najbliższy sejm warszawski do popierania ich protestacyi przeciw Unii <sup>2</sup>).

Dnia zaś następnego t. j. 11 października wystosował protosyngiel Nikifor okólnik do duchowieństwa ruskiego, do kapłanów i dyaków wzywając ich w imieniu patryarchy, aby się nie poddawali metropolicie i biskupom odstępcom, ale wiernie stali przy patryarsze konstantynopolitańskim i wybrali sobie innych biskupów i metropolitę <sup>8</sup>).

Wobec tak zaczepnej postawy Nikifora przeciw uchwałom synodu i prawodawstwu krajowemu, nie dziwnego, że król kazał go pojmać i przed sąd powiatowy stawić, jako burzyciela publicznego pokoju i szpiega tureckiego.

Ujął się za nim wojewoda kijowski, przedstawiając, że tak wysoki dostojnik kościelny nie przez sąd powiatowy lecz przez senat powinien być sądzony. Za jego poręczeniem został tedy Nikifor z więzienia uwolniony, aby na najbliższym sejmie warszawskim roku 1597, na który go książę Ostrogski stosownie do poręczenia przywiózł, być sądzonym. Tutaj jako samozwaniec i szpieg turecki mimo wstawienia się Ostrogskiego został skazany na więzienie w zamku malborskim, gdzie też życia dokonał.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Archiw J. Z. R., tom I, część I, str. 507 i nast.; Dokumenty objaśniajuszczyje Istoriju Zapadno russkago kraja" Petersburg 1865, str. 163—183 i Kostomatów, l. c., tom III, str. 3I3-315.

<sup>2)</sup> Apokrisis, str. 1049.

<sup>3)</sup> Akty Z. R., tom IV, nr. 111.

<sup>4)</sup> Sąd złożony na Nikifora w Warszawie tworzyło kilku duchownych i

2. Król Zygmunt III uwiadomiony urzędowo przez biskupów Pocieja i Terleckiego o przebiegu synodu i o uroczystej proklamacyi Unii, ogłosił dnia 15 grudnia 1596 r. uniwersał do naroduruskiego zatwierdzający akt Unii z Kościołem rzymskim i wzywający Rusinów, aby za biskupów swoich tylko zjednoczonych z Kościołem rzyskim uznawali, a z biskupami odszczepionymi Geodonem Bałabanem i Michałem Kopysteńskim żadnego związku nie mieli i posługi duchownej od nich nie przyjmowali. Przytaczamy ten uniwersał w całej rozciągłości jako dokument wielkiej wagi:

"Zygmunt III z łaski Bożej król polski, wielki książę litewski i t. d., wszem wobec każdemu z osobna wysokiego i niższego stanu, wiary greckiej ruskiej ludziom duchownym i świeckim, poddanym naszym w xięstwa litewskiego, uprzejmie i wiernie nam miłym; oznajmujemy wam, iż my hospodar mając to w umyśle naszym, jakośmy powinni starać się o rozmożenie chwały Pana Boga wszechmogącego i o zbawienie dusz ludz-

Unia Brzeaka. 11-

świeckich senatorów. Oskarżycielem jego był kanclerz Jan Zamoyski. Materyalów do oskarżenia dostarczyły między innemi pisma schwycone przy jakimś Wołochu wysłanym z Ostroga na Wołoszę rzekomo po konie. Wiózł on listy do jakiegoś mnicha greckiego, Pafnucego, który pisze siostrze swej, że psy Lachy biją się między sobą i zmuszają Rusinów do swej łacińskiej wiary. Zamoyski dowodził, że tym Pafnucym był nie kto inny jeno Nikifor, mimo zaprzeczenia tak poslańca, jak Nikifora. Powtóre wykazywał Zamovski, że podczas ostatniej wojny moldawskiej Nikifor był agentem W. Porty przeciw Polsce. Po trzecie zarzucał mu, że był samozwańcem występując jako zastępca i protosyngiel patryarchy na synodzie brzeskim, podczas gdy stolica patryarchalna wówczas osieroconą była. Wreszcie, że przeciw prawom krajowym i wyraźnemu zakazowi królewskiemu poważył sie przewodniczyć na zebraniach publicznych, złożonych z duchownych i świeckich, które synodem nazwał, że biskupów prawnie ustanowionych samowolnie z urzędu składał i burzył ludność przeciw Unii, zawartej z przyzwoleniem króla. Nie obroniło go namiętne wystąpienie w obronie jego księcia Ostrogskiego. Wyrok zapadł jednomyślnie. A. Z. R., IV, str. 218 do 219, jest tu streszczona mowa księcia w obronie Nikifora. Po wygloszeniu swej mowy wyszedł k-iaże z sali senatu, nie czekając na wyrok. Gdy książe Radziwili wyszedł za nim, aby go spowodować do powrotu, czyniąc mu nadzieję uwolnienia Nikifora, odrzekl: "Niech go (Nikifora), sobie zje (król)!" i nie wrócił się. — Por. jeszcze: Holubiewa, I. c., str. 46-60 i 63-64, gdzie Dyaryusz sejmu roku 1597 się znajduje; nadto Malyszewskij, Melecy Pigas i t. d. Kijew 1872, tom I, str. 411-416; Kostomarow, I. c., str. 316-320, wyd. II. Petersburg 1880 i Dokumenty objasniajuszczije Istroriju zap. rusk. kraja i t. d. str. 183-189. Petersburg 1865.

kich, zwłaszcza wiernych i miłych poddanych naszych, których nam Pan Bóg z woli i milosierdzia Bożego swego w sprawe i staranie pod panowanie nasze zlecić i podać raczył. A bacząc to z pisma i zakonu Bożego, że jako jest jeden Bóg wszech nogacy w Trójcy wielbiony, tak też ma być jeden Kościół albo Cerkiew, jeden chrzest, jedua wiara, jedna owczarnia Pańska, jeden pasterz, jako to Pan nas Jezus Chrystus sprawując tu na ziemi zbawienie ludzkie postanowić i przykazać raczył, zbudowawszy na wierze św. ucznia i apostoła swego Piotra jako najmocniejszej skale Kościół swój, którego i bramy piekielne przemódz nie mogą. Tegoż samego Piotra św. za modlitwą Pana naszego Jezusa Chrystusa wiara nie ustawała i temu samemu Pan i Zbawiciel nasz Jezus Chrystus poruczył paść owce i baranki swoje, temu samemu rozkazał potwierdzać w wierze braci jego i inne ucznie i Apostoły swoje, temu dal klucz królestwa swego niebieskiego i moc nieustającą tu na ziemi, otwierać i zamykać, tak iż co stolica i zwierzchność św. Piotra apostoła zwiążę, związane będzie i na niebie, co rozwiąze, rozwiązane będzie i na niebie. Co od czasów apostolskich trwało wiele lat i wieków, aż gdy za grzechy ludzkie heretyctwo aryańskie większą część świata i chrześcijan zaraziło było, że i sami cesarze chrześcijańscy, a nawet patryarchowie niektórzy zwłaszcza carogrodzcy długi czas w tym błędzie trwając, od posłuszeństwa najwyższego i najstarszego pasterza swego odstępowali, sama stolica Apostolska Piotra św. w prawdziwej wierze nie ustając, potwierdzała bracią swoją i częstokroć na starożytną drogę z błędów ich nawodziła, jako to nie dawnych prawie czasów na synodzie głównym florenckim przez Józefa patryarche i Jana Paleologa cesarza carogrodzkiego zupełnie do tego posłuszeństwa wrócili się byli, wyznawając, że papież rzymski jest ojcem i nauczycielem i sprawcą całego Chrześcijaństwa i prawym Piotra św. namiestnikiem; na którym to synodzie i z państwa naszego metropolita kijowski, halicki i wszystkiej Rusi Izydor bywszy to ziednoczenie przyniósł, i te kraje ruskie w tymże posłuszeństwie i zwierzchności Stolicy rzymskiej utwierdził, co i przodkowie nasi królowie Imść polscy przyjąwszy, i poddanym swym w państwach pochwaliwszy, wolności duchowieństwa Cerkwi ruskiej takoweż, jakich duchowni Kościoła rzymskiego używają, uprzywilejowali, aby już jako jednego ojca dzieci jednakiej wolności używali, od którego zjednoczenia gdy zaś dla niewdzięczności

łaski Bożej patryarchowie carogrodzcy odstąpili, i za takowy swój grzech odstępstwa i rozerwania jedności cerkiewnej w moc pogańską turecką wpadli, wiele błędów, złych postępków i brzydkiego świętokupstwa i w tych krajach ruskich nastąpiło, iż się herezye rozsiały, a wszystkie te prawie Ruś opanowały, cerkwie opustoszały, chwała Boża zniszczała, a zatem i te przywileja i wolności nadane w zapomnienie i lekkie poważanie ku dalszemu zniszczeniu Cerkwi i stanu duchownego ruskiego przyjść musialy. To wszystko chcąc my znowu naprawić i do pierwszego starodawnego porządku przywieść w państwach naszych, porozumiewaliśmy się w tej mowie ze starszymi przełożonymi duchownymi waszymi, którym to właśnie należało, i którzy sami doczytawszy się w księgach swoich soborów dawnych i w prawiłach Ojców św., że patryarchowie wszyscy pod posłuszeństwem papieża zawsze bywali, za tarszego swego mając przelożonego w wszystkich sprawach duchownych do niego się uciekali i bacząc, że patryarchowie carogrodzcy przeciwko soborom i prawilom Ojców sw. błądzą, nie chcąc im do tego pomagać i w tym błędzie i odszczepieństwie trwać dłużej, z wiadomością naszą hospodarska, a z soboru swego duchownego slali z tym do Ujca św. Klemensa VIII, papieża rzymskiego, który prawie jako prawdziwy ojciec owczarni Pańskiej do jedności Cerkwi Bożej was przyjąwszy i od zwierzchności patryarchów carogrodzkich wyzwoliwszy, rozgrzeszywszy wszystkie obrzędy cerkiewne ruskie według starodawnego zwyczaju i ustaw św. Ojców greckich, nie czyniac w nich najmniejszej odmiany, w swej klubie wiecznie zostawił i na to wszystko przez wielebnych ojców episkopów, władyków włodzimierskiego i łuckiego, z soboru nowogrodzkiego do wielebności jego posyłanych, wszystkim wam i następcom waszym pisma i przywileje swoje przysłać, zaczym Wielebny Dom. Michał Rahoza episkop metropolit kijowski, halicki i wszystkiej Rusi z pozwoleniem naszym sobór główny w Brześciu na dniu 6 października według kalendarza ruskiego złożył, na który zjechawszy się z inszemi episkopami, władykami, bracią swoją włodzimierskim, łuckim, połockim, chełmskim, pińskim i z mnogimi archimandrytami, ihumenami, protopopami, popami, czerńcami, dyakonami i świeckimi, schodzili się na miejsce soborów zwykle do cerkwi katedralnej ruskiej założenia św. Mikolaja i tam od chwały bożej z modlitwami i nabożeństwem przystojnym pierwszego dnia zacząwszy, przez trzy dni z sobą

bywając z dobrem rozmyśleniem i uważaniem te światobliwa ugodę namawiali, ustanawiali, przywodząc i zbierając Pisma św., sobory dawne i prawyła śś. Ojców, wzywając też do tego braterskiem prawie upomnieniem i miłością Michała Kopysteńskiego, przemyskiego, a Gedeona Balabana lwowskiego władyków i inszych towarzyszów ich, którzy pierwej sami dobrowolnie do tego zjednoczenia przystąpiwszy, nam hospodaru przez pisma i listy swoje to oznajmiwszy, teraz z namowy ludzi upornych opuściwszy starszego swego arcybiskupa, metropolitę i braci swoich episkopów władyków, opuściwszy też dom Boży miejsce święte, na którym schodzić się ze starszym swym powinni byli, żadnego razu w Cerkwi Bożej po wszystek czas soboru nie postawszy, woleli złączyć się z nowochrzcęcy Aryany, blużniercami Pana Boga naszego w Trójcy wielbionego i z inszymi różnymi heretykami, nieprzyjacielami i wzgardzicielami wiary prawosławnej ruskiej! A nadto wziawszy do siebie w towarzystwo szpiegów i zdrajców naszych, niejakiego Nicefora i innych Greków, ludzi cudzoziemskich, w bóżnicy heretyckiej gdzie kazania heretyckie bywają, miejsce sobie miasto domu Bożego obrawszy, prawie złością a uporem i jako Faraonowem sercem zakamieniałem postępowali i rzeczy im nienależących ważyli się tak przeciw zwierzchności swójej, jako też przeciw nas hosudara pana swego i przeciw rzeczypospolitej ojczyzny swojej, przepomniawszy pierwszego pozwolenia pism swoich, upornie od Cerkwi Bożej odrzucili się, i pokątne spisy i protestacye jakieś czynili, i jako o tym wiadomość mamy, do golych membranów pieczęci swoje przykładali i ręce podpisywali i innych ludzi różnych i de soboru nie należących do podpisów rąk i do pieczętowania przywodzili i mocą przymuszali, i na tych golych membranach potym coś gwoli sobie napisawszy, snadź to po państwach naszych rozsyłać ważyli się, a wielebny archiepiskop metropolit z inszemi wszystkiemi episkopami władykami i ze wszystkiem duchowieństwem, radząc o zbawieniu dusz ludzkich i zabiegając spustoszeniu cerkiewnemu, zgodnie na tym soborze porządnym Brzeskim, na miejscu odprawowania soborów zwyklym w cerkwi zalożenia św. Mikolaja, przy bytności poslów Ojca św. papieża rzymskiego, także przy posłach naszych hosdarskich i przy wielkiem zgromadzeniu ludzi zacnych i pospólstwa duchownych i świeckich do jedności cerkiewnej stolicy apostolskiej rzymskiej istotnie przyłączyły się, zwierzchność Cerkwi

i ludu Bożego najwyższemu pasterzowi prawdziwemu Ojcu św. Klemensowi osmemu papieżowi rzymskiemu przyznawy posłuszeństwo jego świątobliwości i po nim będącym wszystkim episkopom rzymskim jako namiestnikom Chrystusowym oddali i przysięgami, pismem i pieczęciami swymi na wieczne czasy utwierdzili, i tak Cerkiew i wiarę grecką ruską z Kościołem i wiarą powszechną rzymską znowu złączyli i zjednoczyli, tak iż według słowa i przykazania Bożego staliście się już prawie jednym ludem i Kościołem Bożym, jedna wiara, jeden chrzest, jeden dom Boży, jedna owczarnia pod sprawą jednego prawdziwego pasterza od Pana Boga Jezusa Chrystusa postawionego.

"To my wam oznajmujemy, abyście się z tego cieszyli i chwałę Panu Bogu wszechmogącemu w Trójcy wielbionemu z nami wspólnie jednemi usty i jednym sercem oddawali i płonnych powieści i pism od ludzi upornych i nierozsądnych odszczepieńców nie słuchali, nie przyjmowali i wiary im nie dawali. A starszych swoich, metropolitę i władyków, jako własnego archiepiskopa i episkopów swoich we wszystkiej uczciwości mając, posłuszeństwo im zwykłe czynili, oddawali i przeciw im nie buntowali się i młodszym buntować się nie dopuszczali. A iż wielebny archiepiskop metropolit kijowski, halicki i wszystkiej Rusi ze wszystkim soborem Kopysteńskiego, władykę przemyskiego i Balabana, władykę lwowskiego i innych towarzyszów i pomocników ich, jako własnych odszczepieńców, którzy nietylko od dobrowolnie pierwej przyjętej zgody i zjednoczenia upornie niesłusznie odrzucili się, ale i opuściwszy Cerkiew Bożą z blużniercami imienia Bożego i wiary chrześcijańskiej nowo-chrzceńcami, Aryanami i innemi heretykami spółkowali i w bóźnicy heretyckiej z nimi przebywali, namowy i pisma jakieś czynili na zwierzchność swoją, i na ludzie władzy ich nie podleglych targnąć ważyli się, z łudźmi cudzoziemskimi, szpiegami i zdrajcami naszemi obcowali i do spraw tutejszych w to-warzystwo ich sobie brali i wiele rzeczy niesłusznych nietylko przeciw starszego swego, ale też przeciw nam hosudaru i ku szkodzie państw naszych czynili, za te ich i inne występki nie błogosławił ich i wyklął i dostojeństwa episkopskie zwierzchności swej pasterskiej z nich zdjąwszy, od Cerkwi Bożej odłączył. Przeto abyście o tym wiedząc pomienionych Kopysteńskiego i Bałabana od tego czasu za władyków i episkopów nie mieli, błogosławieństwa jako od przeklętych nie brali, spółki obcowania z nimi jako z przeklętemi nie mieli! A iżby to wszystkim do wiadomości przyszło i od każdego wypełnione było, wam wojewodom, starostom, dzierżawcom, ciwunom, samym namiestnikom i urzędnikom ich, także wojtom, burmistrzom, rajcom, ławnikom przykazujemy, żebyście sami temu postanowieniu synodu brzeskiego niwczym przeciwni nie byli, a drugich poddanych naszych, którzyby temu sprzeciwiali się, karali. A ten list nasz wszędzie przy kościołach, cerkwiach i na targach, kopie z niego przepisując, przybiać i to wszystkim do wiadomości przywodzić rozkazali koniecznie, inaczej, tego nie czyniąc! Pisan w Warszawie roku Bożego Narodz. 1596, miesiącu Grudniu 15 dnia" 1).

Na próżno szukamy niestety w tym długim dokumencie królewskim wyraźnego zatwierdzenia obietnic danych tylokrotnie biskupom ruskim i Stolicy Apostolskiej podczas rokowań o Unię. Przed wyjazdem Pocieja i Terleckiego do Rzymu zrównał wprawdzie król przywilejem z dnia 2 sierpnia r. 1595 duchowieństwo ruskie zjednoczone z duchowieństwem łacińskiem; ale tu było miejsce stosowne po dokonanym akcie Unii raz jeszcze te prawa i przywileje uroczyście zatwierdzić. Niema także w uniwersale wzmianki o przyznaniu biskupom unickim godności senatorskiej, mimo że papież Klemens VIII po kilkakroć króla błagal i upominal, aby i w tym względzie zrównał biskupów ruskich z łacińskimi. Nie tyle winujemy o to króla, ile dumę i wynioslość ówczesnych biskupów polskich, pomiatających biskupami ruskimi, a po części także senatorów innowierczych, przeciwnych przyznaniu biskupom ruskim senatorskiej godności. Zygmunt widząc niepokonane trudności, nie wniósł nawet do senatu, aby się tą sprawą zajął.

Był to pierwszy fatalny błąd rządu polskiego w sprawie Unii. Pomijając inne względy, o których w dalszym ciągu opowiadania naszego będzie mowa, nie wątpimy, że urokowi godności senatorskiej nie byłby się oparł ani Gedeon Bałaban, ani Michał Kopysteński i mimo najsilniejszej przeciwnej presyi byłby jeden i drugi niewątpliwie poszedł za przykładem metropolity i reszty kolegów. Sprawa Unii byłaby tem samem inny wzięła obrot; Unia byłaby się dla Kościoła i państwa stała tem, czem w myśli swych twórców być miała i mogła. Natomiast mądrze wyzyskali błąd rządu przeciwnicy Unii.

<sup>1)</sup> Harasiewicz, Annales str. 234-240.

Kilka miesięcy po ogłoszeniu Unii Brzeskiej odezwał się do Rusinów nowy administrator patryarchatu konstantynopolitańskiego Melecy Pigas, patr. aleksandryjski, który z początkiem r. 1597 objął zarząd patryarchatu carogrodzkiego. Na wiosne tegoż roku (27 kwietnia) wysłał kilka okólników na Ruś: do ksiecia Ostrogskiego i do Rusinów w dyzunii trwających. W okólnikach tych pochwalał wszystko, co zborzysko brzeskie pod przewodem Nikifora postanowiło; zatwierdził złożenie z urzędu metropolity i zjednoczonych z nim władyków, nadto wyznaczył trzech egzarchów na Rus: Gedeona Bałabana, Michała Kopysteńskiego i księcia Ostrogskiego. Dwaj pierwsi mieli w dyecezyach unickich biskupów w jego imieniu rządy duchowne na całej Rusi wykonywać. W końcu zachęcał Rusinów, aby twardo stali przy prawosławiu i żadnemi ponetami od Cerkwi prawosławnej odwieść się nie pozwolili! Za temi okólnikami poszły szybko inne tej samej mniej więcej treści do bractwa lwowskiego, do kniazia Adama Wiśniowieckiego i kniazia Cyryla Rużyńskiego1).

Ze względu na lud ruski i na ciemne duchowieństwo, chwiejne, podburzane i ważące się, po której stronie stanąć, niebyli biskupi uniccy bez obawy o swoją powagę i władzę po nadejściu patyarszych okólników.

Dlatego pożądanem dla nich było i dodało im nie mało odwagi, gdy dnia 22 maja tegoż roku papież Klemens VIII przysłał im breve "Significatum est nobis", w którem rzuconą na nich przez patryarchę ekskomunikę ogłasza za nieważną, nie byłą i bez wszelkich nastęrstw na teraz i na przyszłość 2).

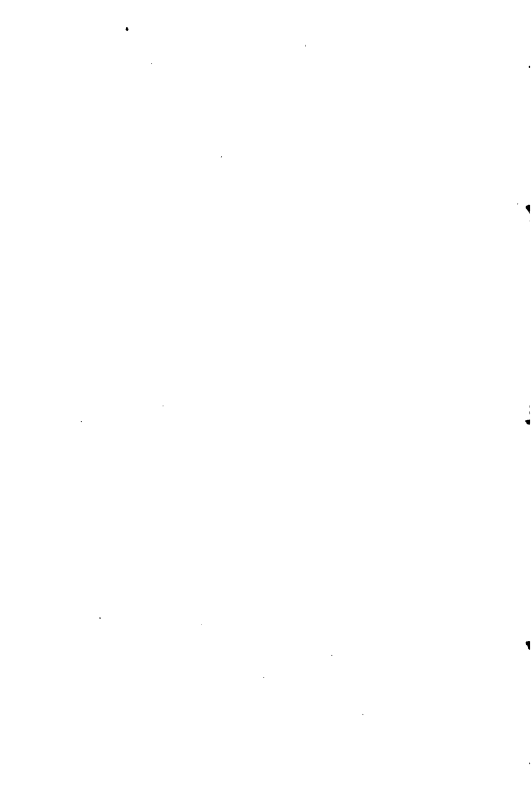
¹) Małyszewskij, "Aleksandryjskij Patryarch, Meletij Pigas i jego uczastije w djełach russkoj Cerkwi". Kiew 1872, tom I, strona 417 i tom II priloż. nr. 17—26.

³) Harasiewicz, Annales, str. 228, Theiner, Vetera Monumenta Poloniae hist., tom III, str. 270, i Makarija, Istorija russkoj Cerkwi, tom X, str. 241—44 i J. Spillman S. J. "Die Union von Brest" w Stimmen aus Maria-Laach, rok 1876 w I i II tomie. Por. jeszcze do historyi Synodu Brzeskiego: Apokrisis abo Odpowiedź na książki o Synodzie Brzeskim, Imieniem starożytney Religjey greckiey przez Chrystophora Philaleta (Brońskiego Aryanina) w porywczą dana. Wilno 1597. (w Pamiatnikach polemiczeskoj Litieratury. Petersburg 1882, t. II, str. 1004—1820), i Antirresis abo Apologia przeciwko Krzysztofowi Philaletowi, który niedawno wydał książki imieniem Starożytnej Rusi przeciw książkom o Synodzie Brzeskim napisanym r. P. 1597. W Wilnie 1600. (Autorem był grek Piotr Arkudius, przez Pocieja sprowadzony z Rzymu na Rus).

.

# Księga piąta.

Unia Brzeska zagrożona.



#### ROZDZIAŁ I.

### Intrygi księcia Konstantego Ostrogskiego.

ierny pogróżkom wypowiedzianym po ogłoszeniu Uni Brzeskiej, tak w liście do Zygmunta III, jak w orei dziach rozosłanych na całą Litwę i Ruś, że Unii wszystkimi sposobami sprzeciwiać się będzie, rozwinał książę Ostrogski po synodzie brzeskim na całym obszarze Litwy i Rusi namiętną agitacyę przeciw dzielu synodu. Agenci na usłudze jego zostający lub przynajmniej powolni głosowi jego rozbiegli się po kraju i rozdmuchiwali nienawiść do twórców Unii i do samej Unii, szerząc o niej falszywe i oszczercze wieści, jakoby była zagładą wiary wschodniej, zaprzedaniem Cerkwi Łacinnikom i zamachem na obrządek ruski. Najemni zaś pisarze wzięli się na rozkaz księcia do pióra, aby zohydzać dzieło w Brześciu dokonane. Jeszcze w ciągu r. 1597 napisał na żądanie księcia Krzysztof Broński, socyanin, pod pseudonimem Philaleta, zjadliwą odpowiedź na historyę i obronę synodu brzeskiego wydaną przez księdza Skargę, pod tytulem: "Apokrisis" 1), a w roku następnym piszący · pod pseudonimem "Kleryka Ostrogskiego"

<sup>1) &</sup>quot;Apokrisis" albo odpowiedź na książki o Synodzie Brzeskim imieniem starożytnej religiey greckiey przez Christofora Philaleta w porywczą dana 1597 r. w Wilnie. Książę wynagrodził autora za tę książkę wioską Wilsk z kilku folwarkami.—Por. Smotrzyski, Apologia str. 46 i 95 i Susza, Saulus et Paulus, str. 86.

ogłosił w tym samym co Apokrisis duchu rozprawę przeciw soborowi Florenckiemu jako odpowiedź na list Pocieja zachęcający księcia do porzucenia dyzunii 1). Mało zaś obchodziło księcia, że tak w Apokrisis jak w innych mniejszych a za jego wpływem i pod jego osłoną przeciw Unii wydanych pisemkach znachodziły się błędy przeciw wierze Kościoła wschodniego, zachwalane ludności ruskiej jako prawdy wiary starożytnej Cerkwi wschodniej. Te pisma, jak niemniej odezwy zborzyska brzeskiego do duchowieństwa i narodu ruskiego i listy patryarchy Melecyusza Pigasa, przysłane na Ruś bądź pod adresem księcia, bądź pod adresem Bractwa lwowskiego celem podtrzymania w niej ducha oporu przeciw Unii, wytłaczał on swoim kosztem, po części w swej ostrogskiej drukarni i rozrzucał on w licznych egzemplarzach między ludność ruską.

Głównym celem tej zręcznie prowadzonej agitacyi było oderwanie od Unii przedewszystkiem niższego duchowieństwa świeckiego i zakonnego i nie dopuszczenie Unii w majątkach szlachty dyzunickiej i protestanckiej. Jakoż cel ten w krótkim czasie osiągnięto. Duchowieństwo świeckie aż do synodu brzeskiego w ogóle przychylnie dla Unii usposobione ), przybrało pod wpływem agitatorów postawę biskupom unickim nieprzyjazną; za niem poszło duchowieństwo zakonne, odliczywszy małe wyjątki: podobnież ogół ludu i szlachty ruskiej, jak o tem świadczy biskup Susza w swej relacyi o stanie Unii, przeznaczonej dla "Propagandy rzymskiej").

Gdy metropolita Michał Rahoza wybrał się na wizytacyę pasterską swej dyecezyi, aby osobistym wpływem i zbliżeniem się do duchowieństwa i do ludu rozproszyć złośliwie o Unii rozsiewane fałsze i pouczyć, czem jest Unia i jakie korzyści duchowne i doczesne Rusinom zapewnia, znalazł ludność tak wzburzoną przeciw sobie, że wjeżdżającego do Słucka przyjęła gradem kamieni i gdyby go kareta, w której siedział, nie była zasłoniła, z życiem ledwo byłby uszedł 4).

<sup>1)</sup> Antirresis, str. 202-203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Archiw J. Z. R., tom VI, predisłowije str. 101.

<sup>3)</sup> Harasiewicz, Annales Ecclesiae Ruthenae. Leopoli 1862, str. 304. "Pelatio de laboribus Unitorem".

<sup>4)</sup> Susza, w przytoczonej relacyi.

Natomiast biskupi dyzuniccy Balaban i Kopysteński, wyklęci przez synod Brzeski z Kościoła i z godności swych złożeni mimo, że uniwersał królewski ich złożenie zatwierdził, pozostali spokojnie na swych stolicach biskupich, i wykonywali dalej jurysdykcyę biskupią, pewni opieki potężnego księcia. Bałaban nawiedzał nawet jako egzarcha patryarszy sąsiednie dyecezye przez unickich biskupów zajęte, administrował w nich sakramenta i dyzunitom święcił księży. Tak samo archimandryta Ławry pieczarskiej w Kijowie, znany nam z synodu brzeskiego Nicetor Tur, przez synod godności pozbawiony, wrócił do swego klasztoru i rządy w nim wykonywał bez przeszkody ze strony władz państwowych. Król, jako patron Ławry, dał metropolicie Michałowi Rahozie prezente na arahimandrye dla powiększenia skromnych jego dochodów. Tur nie zważał na to, Ławry nie opuszczał i otwarcie Kijów buntował przeciw metropolicie i zjednoczonym biskupom. Wiedział, że był bezpiecznym, bo wojewoda kijowskim był ks. Ostrogski.

2. Już w r. 1595 oglądał się książę Ostrogski za sojuszem przeciw Unii z protestantami. Plan ówczesny nie powiódł się z powodu, że w ręce króla wpadł na czas list jego z propozycyami konfederacyi wysłany do obradujących w Toruniu dysydentów. Teraz wrócił ks. Ostrogski do dawnego planu i ułożył zjazd wybitniejszych dyzunitów i protestantów na r. 1599 w Wilnie. Z początku marzono na zjeździe wileńskim nietylko o cywilnem, ale nawet o religijnem zjednoczeniu dyzunitów z protestantami wszystkich odcieni. Duchowieństwo dyzunickie w zjeździe uczestniczące łudziło się, że Lutrzy i Kalwini porzucą herezyę i przyjmą prawosławie, bo zdawało mu się, że wyznanie greckie jest bliższe protestantyzmu aniżeli Kościół papieski. Skończyło się jednak na konfederacyi cywilnej, mającej na celu zapewnienie sobie wzajemnej obrony przeciw katolikom łacińskim i Unitom.

Między innemi czytamy w akcie konfederacyi:

"Dlatego (t. j. z powodu doznawanego ucisku i krzywd) potrzebną i nawet konieczną jest dla nas rzeczą o sobie i naszem bezpieczeństwie pomyśleć, i chociaż na nas ostateczne nie przyszło jeszcze nieszczęście, wcześnie należy ono oddalać, a to tem troskliwiej i ostrożniej, że od tej pieczołowitości nietylko nasze osobiste lecz powszechne dobro, a mówiąc wyraźniej, nie

tylko całość prawd i swobód powszechnych zatwierdzonych paktami i przysięgami, nietylko bezpieczeństwo i szczęście Rzeczypospolitej, ale zachowanie i pomnożenie chwały Bożej zawisło. Na to najbardziej bacząc, my ludzie greckiego i ewangelickiego wyznania, opierając się na fundamencie położonym niegdyś od Rzeczypospolitej.... za nas i za potomków naszych prawdziwie i szczerze przed Panem Bogiem wszechmogącym obiecujemy i przysięgamy, że zachowując tę konfederacyę a z nią naukę i wolne odbywanie służby Bożej.... nie będziemy dopuszczać, za pomocą Bożą, odjęcia sobie tych praw ni gwaltem, ni prawnemi krokami, ze cerkwie, zbory, kirchy, znajdujące się w mocy naszej i podawania w nich będziemy wspólnie strzedz i ochraniać i protegować, wszystkie też miejsca a osobliwie persony do służby Bożej przeznaczone, jako poddane zawartej konfederacyi pod ciąglą zachowamy protekcyą: a także, aby przyszle krzywdy uchylone zostały, karami poskramiane gwałty, wyrządzania onych zatamowane na sejmikach, sejmach i innych narodowych zgromadzeniach u panów Rzeczypospolitej, a osobliwie u jego Królewskiej Mości, o którego łaskawem do nas przywiązaniu i miłościwem użalaniu się nad naszem uciśnieniem żadnego powątpiewania nie mamy, pilnie, gorliwie i spólnie starać się będziemy..... Jeden drugiego..... w pokrzywdzeniach i obarczeniach czy to za wiarę, czy za rzeczy do niej należące po przyjacielsku ma ratować. Także, gdyby odstępcy..... chcieli nam czynić gwalt jaki i pokrzywdzenie tak w greckiem wyznaniu jak ewangelickiem, powstając na nas jakimkolwiek sposobem, przeszkadzając nam w służbie Bożej... poświęcone, albo targając się na nas gwaltem... czyli to dla odmienienia i zmniejszenia zwyczajów właściwych naszym wyznaniom, czyli zupełnego onych wykorzenienia..... w takich przypadkach bez wszelkiej wymówki, jak wszyscy razem tak każda część z nas, a nawet każda osoba w szczególności, odebrawszy wiadomość o tem, powinni udać się do tego miejsca, gdzie albo gwalt ma dziać się, albo już się dzieje... i nieść pomoc i ratunek..... A dla łatwiejszego znoszenia się ze sobą... wyznaczyliśmy teraz i brali z pomiędzy siebie generalnych prowizorów i obrońców Cerkwi i chrześcijańskich zborów naszych, a imiennie z ludzi greckiego wyznania: księcia Konstantego Ostrogskiego, wojewodę kijowskiego, księcia Aleksandra Ostrogskiego, wojewodę wołyńskiego, księcia Sanruszkę, kasztelana bracławskiego, książąt Adama i Michała Wiśniowieckiego (i 15 innych i kilkunastu z wyznania ewangelickiego)<sup>4</sup>.

Przez tę konfederacyę zapewnił sobie książę Ostrogski w sejmikach i w sejmach w walce z Unitami większość przeciw nim i katolikom, a nadto wyroki przychylne w trybunale litewskim, najwyższej instancyi sądowej na całą Litwę, dla bronionej przez sebie sprawy. W tym trybunale posiadali bowiem protestanci jeszcze przez cały czas rządów Zygmunta III przewagę.

Zabezpieczywszy się zaś w ten sposób, wytaczał odtąd na wszystkich sejmach skargi i żale przeciw biskupom unickim, żądając ich złożenia z urzędów, jako odstępców od Cerkwi i tem samem nieprawnie zajmujących stolice biskupie, a gdy skargi jego nie zawsze w sejmach znajdowały posłuch, zwracał się do trybunału litewskiego, w którym zwykle zapadały wyroki biskupom nieprzychylne. Spodziewał się nie bez słuszności, że gdy mu się uda na tej drodze Cerkiew uwolnić od biskupów, sprawców Unii, Unia tem samem upadnie 1).

Materyału do skarg i żalów miała dostarczać cała komisya wybrana przez konfederacyę wileńską. Jej bowiem zadaniem było zbierać wiadomości o rzeczywistych i rzekomych gwałtach zadawanych dyzunitom i donosić o nich posłom. Za gwałt zaś poczytywano, ilekroć który biskup unicki w miastach i dobrach koronnych żądał od duchowieństwa dla siebie posłuszeństwa i odprawiania służby Bożej w duchu unickim, zgodnie z przyznaną sobie przez króla władzą nad wszystkiemi cerkwiami całej dyecezyi. Mówimy w "dobrach koronnych", bo o wydaniu sobie cerkwi w majętnościach prywatnych z początku biskupi uniccy nawet myśleć nie mogli, dopóki właściciele tych majętności do Unii nie przystąpili.

O Łacinnikach dowiemy się później, że ci biskupom unickim żadnego ułatwienia w swych dobrach nie czynili. Nawet w tych koronnych dobrach, gdzie wojewodowie lub starostowie byli po stronie dyzunii, w pierwszych latach nie łatwo odważali się biskupi przysługujące sobie prawo przemocą przeprowadzać; starali się raczej moralnie na duchowieństwo i ludność wpływać i niechęć ich do Unii pokonywać.

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom. IV. nr. 138, Łukaszewicz, Dzieje kościołów wyznania helweckiego w Litwie. Poznań 1842, str. 124-134.

<sup>2)</sup> Antelenchus przez A. Sielawę od str. 57 do końca.

W protestach ponawianych na sejmach tak za życia księcia Ostrogskiego jak później powtarzają się, aż do znudzenia dwa argumenta przeciw Unii: że nie prawnie zawarta, gdyż bez zezwolenia patryarchy konstantynopolitańskiego i bez zgodzenia się na nią całego duchowieństwa, szlachty i ludu.

Argument pierwszy był wprost niedorzecznym. Wymagał od episkopatu, aby wbrew lepszemu, wewnętrznemu przekonaniu trwał dalej w błędzie dlatego tylko, że w nim zostawali patryarchowie, dotychczasowy jego duchowni zwierzchnicy. A wymagał tego książę ze swoimi stronnikami, choć wiedział, że patryarchowie konstantynopolitańscy w tak ciężkiem pod Turkiem znajdowali się jarzmie i w takiej od sułtanów zależności, iż choćby chcieli uznać zwierzchnictwo papieskie, nie mogliby dla oporu sułtanów uważających papieży za swoich głównych wrogów w Europie.

Mieliż więc biskupi ruscy wobec takiego położenia rzeczy trwać dalej w odłączeniu i patrzeć obojętnie na to, jak wskutek nominalnej, prócz historycznych zadnych innych racyi nie mającej, zależności od patryarchów carogrodzkich coraz większe rozprzężenie do ich Cerkwi się wkradło i Cerkiew coraz niżej upadala? Mieliz, choćby ich Cerkiew skutkiem tego calkiem się rozprzegla, wieki całe czekać, aż zaświta dla patryarchów w Carogrodzie lepsza dola? Czyż zreszta na soborze Florenckim nie rozstrzygnęli juz wszyscy bez wyjątku patryarchowie wschodu sprawy Unii z Rzymem, kiedy jeszcze swobodnie zdanie i przekonanie swoje wypowiedzieć mogli, i czyż ówczesny metropolita ruski wespół z nimi nie przyjął Unii, przez pół wieku mniej więcej utrzymującej się odtąd na Rusi? Jeśli więc koniecznie chodziło o powagę patryarchów wschodnich, to mieli ją za sobą sprawcy Unii Brzeskiej; nowego rozbioru i roztrząsania kwestyj spornych między wschodnim a zachodnim Kościołem nie było potrzeba. Unia brzeska opierala się wyłącznie na podstawie danej przez sobór Florencki,

Nie lepszym był drugi argument księcia Ostrogskiego i jego stronników przeciw Unii. Stawiał on księcia na stonowisku wręcz protestanckim i niezgodnym z zasadami wiary Kościoła wschodniego.

"Unia brzeska była nieprawną, powtarzano w sejmikach, sejmach i w różnych pismach polemicznych, ponieważ się doko-

konała bez współudziału ludzi świeckich, szlachty i ludu przez biskupów".

W rzeczach wiary i religii podług zasad tak Kościoła zachodniego jak wschodniego mają głos decydujący nie ludzie świeccy, nie zwykli księża nawet, lecz ci, którzy tworzą Kościół nauczający, t. j. biskupi. Biskupiego urzędu rzeczą jest o tem decydować, co jest prawdą Bożą i co czynić ku zbawieniu powierzonej jemu trzody; a owieczek powinnością, iść za głosem swych prawowitych pasterzy.

Z tej zasady, wypływającej z nauki Kościoła wschodniego i zachodniego wychodzili biskupi ruscy, twórcy Unii i w myśl jej żądali posłuszeństwa od swego duchowieństwa i od wiernych, zwłaszcza że mieli za sobą konstytucye państwowe, nie pozwalające nikomu godności biskupiej w kraju sprawować i władzy biskupiej wykonywać, kto nie był przez króla zatwierdzonym. Jaką zresztą wagę mogło mieć w sprawie Unii zdanie duchowieństwa tak ciemnego, jak je poznaliśmy, mówiąc o wewnętrznym stanie Cerkwi ruskiej, które ledwo umiało liturgię odczytać, a prawd katechizmowych dobrze nie znało, albo jakie zdanie mógł mieć ten ciemny lud, co o prawdach wiary pojęcia nie miał, który też wraz z duchowieństwem parafialnem najpowolniej byłby odrazu Unię przyjął, gdyby go wichrzyciele, wysłańcy księcia Ostrogskiego, nie byli przeciw niej podszczuwali, rozsiewając o niej najpotworniejsze kłamstwa? 1).

Tem czystszem sumieniem mogli biskupi uniccy żądać posłuszeństwa od wiernych swoich z tego także powodu, że przez Unią nie narzucali im nowej wiary, ale zachowywali całe niezmienione pierwotne wyznanie Kościoła wschodniego i nie zmieniali nawet obrządku liturgicznego, wymagając jedynie uznania naczelnym zwierzchnikim Cerkwi papieża w miejsce patryarchy carogrodzkiego.

Wreszcie któż w owych czasach w całej Europie pytał lud o jego zdanie w rzeczach religijnych i kościelnych?

Czyż ci sami panowie litewscy i polscy, kalwiniści i luteranie, którzy tak gardłowali na sejmach wespół z księciem Ostrogskim przeciw unickim biskupom i skarżyli się na ucisk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kostomarów, "Istoriczeskija Monografji i Izśledowanija", tom III, wyd. drugie, str. 325, Petersburg 1880.

dyzunickiego ludu, przyjąwszy herezyą, a więc inną wiarę i to błędną, nie wypędzali z dóbr swoich księży katolickich, i nie sprowadzali w ich miejsce predykantów protestanckich, nie pytając ludu o jego wolę i nie zmuszali go poddawać się narzuconemu sobie luteranizmowi lub kalwinizmowi?

Aby tę ważną, a zwykle niesprawiedliwie ocenianą kwestyę gwałtu zadawanego sumieniowi dyzunitów odrazu wszechstronnie wyświecić, nie możemy jeszcze milczeniem pominąć tej okoliczności, że skargi o krzywdy i gwałty przez unickich biskupów zadawane dyzunitom wytaczane na sejmach, bywały po większej części albo zmyślone albo mocno przesadzone. Gdy w kilkanaście lat po zawarciu Unii utworzono osobną komisyę dla ich rozpatrywania, o czem niżej mówić będziemy, mimo że komisya nie składała się z osób Unitom przychylnym, pokazało się, że w rzeczywistości żadnej prawdziwej krzywdy dyzunici Unitom dowieść nie mogli. To też nawet Kostomarow, pisarz rosyjski Unii niechętny, przyznaje, iż wówczas była skłonność retorycznymi zwrotami ubarwiać krzywdy doznane od przeciwnej strony, i dlatego na wszystkie opisy ucisków zadawanych prawosławnym trzeba patrzeć okiem krytycznem<sup>4</sup> 1).

3. Przeciwnie, nie trudno było Unitom wytoczyć cały szereg skarg na krzywdy i prześladowania doznawane od dyzuni tów, którzy nie przebierali w środkach, byle celu dopiąć i posuwali się niejednokrotnie do zamachu na życie Unitów, nawet wysoko w społeczeństwie i w hierarchii kościelnej postawionych. Dość przypomnieć hordę Nalewajki i jej najazdy w r. 1595 i 1596 na majątki Unitów, mianowicie biskupa Terleckiego. Herszt ten wyszedłszy z Ostroga, gdzie brat jego był parochem, dopuszczał się grabieży i gwałtów głównie w majątkach do bi skupstwa łuckiego należących, mszcząc się na biskupie za Unię, aż go Żółkiewski pojmał i w ręce sprawiedliwości oddał <sup>2</sup>).

Sam książę Ostrogski zagrabił część dóbr do biskupstwa łuckiego należących, i nigdy już potem ich nie wydał. Nie lepiej czynili inni możni magnaci ruscy i litewscy, tak że metro-

Kostomarow, Istoriczeskija Monografji i Izśledowanija, tom. III, drugie wydanie. Petersburg 1880, str. 325.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ogólnie obwiniano wówczas księcia Ostrogskiego, że z jego wiedzą, a może i za jego podmową Nalewajko najeżdżał Unitów. Książę oburzał się na ten zarzut, ale całkiem z niego się nie obmył.

polita Pociej ledwo miał z czego żyć. Już wyżej wspomnieliśmy o przyjęciu gradem kamieni metropolity Rahozy w Słucku. Na metropolite Pocieja publicznie za dnia białego na ulicy w Wilnie napadł niejaki Tupeka i dwa palce u ręki toporem mu odciął. Przeciw życiu metropolity Rutskiego sprzysięgło się w Kijowie kilkudziesięciu zbirów, sfanatyzowanych przez Greka Teofana. Arcybiskupa połockiego Józafata Kuncewicza w Witebsku najokropniej zamordowano i jeszcze po śmierci pastwiono się nad ciałem jego w najdzikszy sposób. W Kijowie utopiono w Dnieprze bazylianina unite Antoniego Hrekowicza, czterech innych zakonników unickich w dyby okutych w Trechtymirowie w więzieniu kozackiem zamknieto, innego unite w lesie na drzewie powieszono; dziekanowi szarogrodzkiemu, Mateuszowi na imię, spokojnie droga idacemu, tylko dlatego, że był unitą, głowę ucięto. W dvecezvi przemyskiej bazylianina Budkiewicza, gdy sprawował ofiarę mszy św., siekierą dyzunici zarąbali. W ogóle za świadectwem biskupa Suszy do polowy XVII wieku z powodu Unii przynajmniej 100 księży świeckich od kozaków śmierć meczeńską znalazło 1).

Moglibyśmy przeto rejestr męczeński Unitów powiększyć, lecz przytoczone przykłady niech wystarczą na poparcie naszego twierdzenia. Niebezpieczeństwo łatwo grożące Unii ze strony protestów, skargi i żalów przeciw niej przez księcia i jego stronników na sejmach i sejmikach wnoszonych, leżało po cześci już w tem, że gdy te skargi prawie na każdym sejmie sie ponawialy, społeczeństwo zaczęło w końcu w ich prawdziwość wierzyć, dyzunitom współczucie okazywać, a od biskupów unickich, jako od tyranów i gwałcicieli sumień i porządku publicznego się odwracać. Poświadcza to wyraźnie Hipacy Pociej, piszac: "Już się ta sprawa otarła o uszy niemal wszystkim obywatelom Korony Polskiey y W. X. Litewskiego, jakie skargi i narzekania czynią adwersarze jedności świętey na seymikach i seymach, biegając i wolając, że im się gwalt dzieje w religiey, w prawach y wolnościach starodawnych. Więc łatwie ku politowaniu y snadnemu uwierzeniu serca y affekty niektórych do siebie obracają" 2).

<sup>1)</sup> Harasiewicz, Annales Ecclesiae Ruthenae, str. 305—308; Przegląd Poznański tom 34, str. 200—201; "Dokumenta do Dziejów bł. Józafata," przez ks. prał. Szymańskiego, Rusina.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) O przywilejach nadanych od Najjaśniejszych królów polskich, które Unię św. wielce zalecają i potwierdzają, przez J. Ośw. y Najprzew. Hipacego

Nietylko więc dla większości, którą dyzunici z protestantami połączeni na sejmach zyskali, ale także dla usposobienia, które wciąż powtarzające się ich skargi i żale w pewnej cześci katolików wytworzyły, bywała postawa sejmów przez czas dłuższy dla biskupów unickich wcale nieprzyjazną. Pierwszy atak wymierzono za sprawą księcia przeciw biskupom unickim na sejmie r. 1600. Szlachta ukraińska i wołyńska, w wielkiej cześci od niego zawisła, pozwała ich o wprowadzenie nowości do obrządku wschodniego. Z podziwienia godnem zaparciem się siebie, świadomi swej niewinności, stawili się biskupi przed ten nie właściwy sąd i zostali wprawdzie uwolnieni, jednakże nie dla przychylności sejmu, lecz dlatego, że pozywający ich nie zdołali czynionych im zarzutów dowodami poprzeć 1).

Nowa burzę wywołał książę przeciw biskupom unickim na sejmie krakowskim 1603 r., nie chcąc z partyą swoją do źadnych obrad przystąpić, dopókiby dyzunici pod względem religijnym nie byli zaspokojeni, to znaczy dopókiby biskupów unickich z ich stolic nie oddalono. Gdy ządaniu temu nie stalo się zadość, i sejm skutkiem tego został zerwany<sup>2</sup>), zwróciło się stronnictwo do trybunalu litewskiego, wnosząc o złożenie z urzędów metropolity i zjednoczonych biskupów. Trybunał wydał rzeczywiście r. 1605 zaoczny wyrok przeciw metropolicie i biskupom, nie wykonany tylko dlatego, że król wykonać go nie pozwolił.

Prawdziwie groźnym dla sprawy unickiej był rok 1606, pamiętny rokoszem Zebrzydowskiego. Książe Ostrogski stanal ze szlachtą ukraińską i wolyńską po stronie rokoszan, którzy ufni w swą imponującą liczbę (było ich bowiem 60,000), żądali:

aby król przywrócił Kościół grecki do dawnego stanu, aby oddalił metropolite i władyków podległych Rzymowi, i aby beneficya wakujące rozdane były szlachcie obrządku greckiego, podlegającej patryarsze i wybieranej na miejscu".

Układy przeciągały się aż do przyszlego sejmu warszawskiego (r. 1607) i na tym sejmie wymogli na królu konstytucyę nastepującej osnowy:

"Uspakajając religię grecką, która zdawna ma swe prawa, warujemy, iz dostojeństw i dóbr duchownych inakszym prawem

<sup>(</sup>Pocieja) metrop. kijowskiego i t. d.—bez podania miejsca i roku druku (1609?) —karta druga.—Paginacya nie jest liczbami oznaczona.

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 128 i 150. 2) Piasecki, Chronica. str. 246.

nie mamy rozdawać, jedno wedle ich fundacy i i dawnego zwyczaju przodków naszych im nadanych: to jest ludziom szlacheckim narodu ruskiego y mere religji greckiej, nie czyniąc im praejudicium w sumieniu i prawie ich, ani wolnego odprawowania nabożeństwa, według dawnych obrzędów ich, zabraniając i przeszkadzając; beneficii też cierkiewnych dwoyga o sobie jednej konferować nie mamy; ale metropolicie metropolię, władyctwa władykom i t. d. Bractwa też cerkiewne religii greckiej przy prawach i przywilejach ich zostawujemy... Processy przytem i postępki prawne i banicye, które na osobach duchownych w którymkolwiek sądzie zaszły, otrzymane są, tak w Koronie jak i W. X. Litewskiem, kassujemy i pozwanych do nich wolnymi czynimy" 1).

Korzyści, jakie ta konstytucya, wymuszona na królu pod naciskiem ówczesnej grożnej sytuacyi politycznej, dyzunitom dawała, były wielkie! Metropolita i biskupi nie zostali wprawdzie przez nią swych biskupstw pozbawieni, ale dyzunici wymógłszy na królu zastrzeżenie, że na przyszłość biskupstwa i dostojeństwa tylko szlachcie ruskiej religji mere greckiej będą rozdawane, żywili nie bez podstawy nadzieję, że po śmierci obecnych władyków dostaną się biskupstwa wyłącznie ich współwyznawcom, raz dlatego, że dotąd mała liczba szlachty ruskiej do Unii się przyznawała, a powtóre dlatego, że wyrażenie "szlachcie religji mere greckiej" w ich rozumieniu odnosiło się tylko do nich.

Unici nie przyznawali tego znaczenia słowom: "religii mere greckiey", przeciwnie na swoją korzyść je tłumaczyli; atoli w braku autentycznej interpretacyi, której sejm nie dał, stały się one nowem źródłem zatargów między jednymi, a drugimi, co zwykle obracało się na niekorzyść Unii.

Stanowczym zaś zyskiem dla dyzunitów było zatwierdzenie przez powyższą konstytucyę bractw stauropigialnych, tych głównych ognisk opozycyi przeciw Unii, wyzwolonych na mocy przysługujących im przywilejów od wszelkiej władzy biskupiej!

To też od sejmu warszawskiego (r. 1607) dyzunici coraz śmielej i zuchwalej przeciw metropolicie i biskupom unickim głowę podnoszą. Skutki uchwał jego uczuć się dały mianowicie w Wilnie, gdzie duchowieństwo pozornie już ulegające metropolicie wypowiedziało mu na raz r. 1608 posłuszeństwo, łącząc

<sup>1)</sup> A. J. Z. R., część wtóra, tom I, Kijów 1861, nr. 8 i 9.

się do wspólnego przeciw niemu oporu z bractwem stauropigialnem. Na czele zbuntowanych stanęło dwóch: Bartłomiej Zaszkowski, protopop czyli dziekan i Samuel Sienczyło, przez Hipacego Pocieja ustanowiony przed niedawnym czasem archimandrytą klasztoru św. Trójcy. Wszystkie kościoły wileńskie przed metropolitą zamknięto, zaledwie do katedry i cerkwi św. Trójcy wstęp mu pozostawiono.

Gdy metropolita domagał się energicznie swego prawa z uzyciem pomocy władzy świeckiej, uciekli się zbuntowani do gwaltów i zbiegowisk ulicznych 1). Przewidując jednak, że przy bezprawiach popelnionych nie utrzymają się, postarali się przy pomocy możnych protektorów, że na sejmie r. 1609 2) konstytucya r. 1607 zatwierdzoną została z następującym dodatkiem: "aby ci przełożeni duchowni, którzy Unię z Kościołem rzymskim przyjęli, tym, którzy pozostać z niemi nie chcą y wzajem z drugiej strony tym, co w niej są, żadnym sposobem i pretekstem oppresyi i przenagabania jeden drugiemu nie czynili, ale w pokoju we władyctwach, monasterach, cerkwiach y dobrach cerkiewnych tak w Koronie, jako w W. Ks. Litewskim zachowani być mają pod winą dziesięć tysięcy złotych, o co na forum na Trybunale Tego dokładając, iż jeśliby co która strona gwaltem, albo jakimkolwiek sposobem od sejmu przeszłego drugiej stronie odjęła, tedy o to wolnem prawem czynienie przed Trybunalem compositi judicii zostawujemy" 3).

Na mocy ostatniej uchwały sejmowej, zanieśli dyzunici skargę przed Trybunał litewski, nie compositi judicii, twierdząc, że ostatni dodatek później do konstytucyi wtrąconym został i uzyskali od tego niekompetentnego w sprawach duchownych trybunału wyrok odsądzający metropolitę od metropolii i wskazujący Unitów na wydalenie z Wilna.

Oto skutki rozwiniętej na wielką skale przez księcia Ostrogskiego agitacyi!

<sup>1)</sup> M. Kojałowicz, Litowskaja Cerk. Unija, tom II, str. 303.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. J. Z. R. l. c. nr. 10 i A. Z. R. tom IV, nr. 178.

<sup>3)</sup> Dyzunici, gdy konstytucya wydrukowaną została, protestowali przeciw "Trybunałowi compositi judicii", twierdząc, że postanowiono na sejmie, aby wyrokował "zupelny Trybunał" t. j. Litewski. — Trybunał zupelny składał się z 4 duchownych i 47 świeckich (po większej części protestantów); compositi judicii: z 4 duchownych i tyluż świeckich deputatów.

5. Zaciętość przeciw Unii nie opusciła go na chwilę, aż do końca sędziwego żywota. Umarł mając lat przeszło 100 na zamku swoim w Ostrogu dnia 21 marca r. 1608 ¹), nie osiągnąwszy celu swego, t. j. nie zniósłszy Unii. Zadał jej wprawdzie głębokie rany, rozwój jej powstrzymał przez dwunastoletnią wytrwałą walkę z nią, tysiące umysłów od niej odwrócił, ale wytępić jej nie zdołał mimo całej swojej potęgi i wpływu, przewyższającego o wiele wpływ samego króla. Nawet tego doczekać się musiał, że dwaj jego synowie za życia jego zostali katolikami i obrządek ruski opuściwszy łaciński przyjęli.

Gdy młodszy syn Janusz został katolikiem, nietylko więził go przez dłuższy czas w Dubnie, aby go do odstępstwa zmusić ale gdy to nie skutkowało, dobył szabli na niego i zamierzając się do cięcia, gniewnie zawołał: "Nie godzienes odrodny synu, abys żył dłużej". Od spełnienia zbrodni wstrzymała go tylko trafna uwaga syna: "Nie przystoi, ojcze, ażebys tę szablę, która w tak wielu potyczkach nieprzyjaciół ojczyzny raziła, w krwi mojej broczył; raczej moją szablę podaję, tą ucinaj głowę, ja za wiarę katolicką i tysiąc życia, gdybym ich miał, chętnie postradać jestem gotów" 2). Trzeci syn złożył wyznanie wiary katolickiej na łożu śmiertelnem.

Nie ulega wątpliwości, że gdyby stary książę Ostrogski był pozostał wiernym pierwotnym swoim zamysłom i Unię wraz z episkopatem przyjął, Unia nie byłaby, nawet za świadectwem rosyjskich pisarzy, na poważniejsze napotkała trudności ani w szlachcie ani w ludzie ani w duchowieństwie, a pojedyncze głosy niezadowolonych, wywołane może wpływem bractw stauropigialnych, byłyby nie mając szerszego w kraju poparcia prędko przycichły 3). Rozumiał to doskonale biskup włodzimierski Hipacy Pociej i dlatego jak przed zawarciem Unii próbował kilkakrotnie księcia do niej skłonić, tak po jej zawarciu raz

¹) Tę datę śmierci podaje Niesiecki w herbarzu, podczas gdy Ks. Stebelski r. 1606. Tymczasem w A. Z. R., tom IV, jeszcze w r. 1607 z dnia 19 marca jest jego list do bractwa Iwowskiego. Data Niesieckiego zdaje się zatem być słuszną.

<sup>2)</sup> Stebelski, Genealogia książąt Ostrogskich, str. 79 i 80, Archiw Watyk., Nunz. di Polonia, tom XX, fol. 315 i następ. Doniesienie nuncyusza o tajnej konwersyi młodego księcia Konstantyna.

<sup>3)</sup> Makary, Istorija Russkoj Cerkwi, tom X, str. 359.

jeszcze w r. 1598 dnia 3 czerwca w pięknym i długim liście do niego się odzywa, upominając go na miłość własnej duszy i jej zbawienie, aby się w swej nienawiści do Unii opamiętał. Na wstępie przeprasza go, że do niego pisze, choć wie, że książę do niego acz niesłusznie nosi urazę, ale spełnia powinność urzędu swego pasterskiego i ma nadzieję przez wzgląd na dawną przyjaźń, że mu książę ucha swego nie odmówi. Potem zaręczywszy księciu, że na synodzie brzeskim nic nowego się nie wprowadziło do Cerkwi ruskiej, ale wrócono do tego, co na synodzie Florenckim sto kilkadziesięt lat temu postanowionem było i na Rusi istniało, a tylko przez gnuśność zwierzchników Cerkwi zaniedbane zostało; że wszystkie obrzędy Cerkwi przez Stolice Apost. zatwierdzone są i niktich tknąć się nie poważy—odzywa się do niego:

"O przezacne książę, latorośli uczciwa wielkiego Włodzimierza, który Ruską ziemię ochrzcił, iżali tego żałujesz, że się chytrości dyabelskie odkryły, sprawy przeklętej dyzunii rozproszyły i w niwecz obróciły? Tegoli żałujesz, iż według proroka Ozeasza, zgromadzili się synowie Judy i synowie Izraelscy pospołu i postanowili sobie sami głowę jedną, a według Ewangelisty św. Jana stała się jedna owczarnia i jeden pasterz! Tegoli W. X. Mość żałujesz, iż drzewa onego pięknego szczepionego przy ciekących wodach liście kiedyś odcięte teraz znowu wszczepione będąc, liście zielone i owoc słodki będzie rodziło!....

"Oto li się frasujesz Oświecone książę, iż z prorokiem Dawidem zaśpiewać możemy: O jako jest dobra i jako wdzięczna rzecz mieszkać braciej społem!....

"O Krysta miłujące y Oświecone Xiążę, iżali się dla tych rzeczy frasujesz i na nas sług i bogomodlców swoich gniewasz, czy nie słuszniejby przystało radować się z tego, gdyżeś pierwej sam tego z wielką ochotą pragnął y żądałeś widzieć, pókiby Pan Bóg oczu twoich śmiertelnych nie zawarł? Czego wiele królów i panów wielkich żądało widzieć a nie widzieli, dla czego raczej nie weselisz się z tego i Panu Bogu za to nie dziękujesz, gdyż za twoim początkiem i powodem ta sprawa zaczęła się i skończyła. Albowiem świadek mi jest Pan Bóg, jak skoro na ten stan duchowny biskupi za łaską Bożą i za staraniem twoim wstąpiłem, ni od kogo innego tak bardzo napominan i przymuszan do tej sprawy nie byłem jako od W. X. Mości, któryś na on czas to dzieło dobre i świątobliwe w umyśle

swoim uważał, czego poświadcza list W. X. Mości, własną ręką podpisany i do mnie przez pana Wasila Starostę Surazskiego posłany, w którym mnie W. X. Mość upominasz, pobudzasz i żądasz i imieniem Bożem prawie przyciskasz; są artykuły i kondycye własnej ręki W. X. Mości napisane, czegoby się trzymać i domawiać, y coby warować u Papieża potrzeba, stanowiąc tę jedność, a teraz nie wiem, jak W. X. Mość tego wszystkiego przepomnieć raczył, i tego wszystkiego srogim przeciwnikiem być się pokazujesz!....."

Przestrzega go potem, że dla niechęci do pojedynczych osób nie powinien świętej sprawy poświęcać, i spraw Bożych ze sprawami ludzkiemi mieszać: "Raczże to W. X. Mość z pilnością uważyć, gdyż jesteś tak wielkiej u wszystkich poważności, iż wszystka Ruś niemal nasza na ciebie się ogląda! Jak wielka z tego szkoda będzie jeśli patrząc na ciebie, żeś tej sprawie jest przeciwnym, tak wielkie mnóstwo ludzi w tym państwie do tej jedności nie przystąpią, i jako srogą liczbę o tak wielkiej utracie dusz ludzkich W. X. Mość powinien będziesz dać Panu Bogu!".....

"Oto wszyscy na ciebie tylko samego poglądają: co ty uczynisz i inni uczynią, gdyż jeszcze czas pogodny nie upłynął, abyś W. X. Mość tego uczynić nie mógł".

Radzi mu w dalszym ciągu listu, aby sam się zwrócił do papieża, który jest dla niego łaskawym, i jeżeli mu się zdaje, że Unii zawartej czego niedostaje, aby to papieżowi przedłożył.

Książe na te serdeczne i pełne do jego osoby miłości słowa wiernego przyjaciela nawet nie odpisał). W imieniu jego dał Pociejowi zjadliwą odpowiedź jakiś bezimienny, tytułujący się "Klerykiem Ostrogskim".

Również bezowocne były zabiegi Ojca św. papieża Klemensa VIII. Papież użył pośrednictwa kardynała Bernarda Maciejowskiego, pisząc do niego pod dniem 23 października 1604 roku<sup>2</sup>).

"Gdy tego jednego (t. j. wojewodę kijowskiego) pozyskasz do wspólnej zgody, wszyscy pójdą za powagą takiego męża".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Antirresis albo Apologia przeciw Krzysztofowi Philaletowi w Wilnie r. 1600 (przez X. Arcudiusa), str. 184—199.

<sup>2)</sup> Theiner, Monumenta hist. Poloniae, t. III, str. 285.

Kardynał wywiązując się z polecenia sobie danego wspomniał snać księciu o liście papieskim, bo książę odezwał się sam do papieża, powtarzając w piśmie swojem dawne frazesa, że pragnie Unii, ale za zgodą wszystkich patryarchów. Papież w swej odpowiedzi z dnia 15 stycznia 1605 r. zbija łagodnie jego argumenta i mianowicie na to przycisk kładzie, że Unia nie jest niczem nowem, lecz sprawą wielokrotnie na soborach omawianą i załatwioną, a w szczególności na soborze Florenckim, że całość obrządku jest zapewniona i że przez Unię powaga i godność obu Kościołów wschodniego i zachodniego zarówno się podniesie 1).

Na tym liście urwała się korespondencya księcia z papieżem. Nasuwa się pytanie, czem wytłumaczyć tę zaciętą księcia Ostrogskiego od r. 1595 do końca życia nienawiść do Unii i Kościoła łacińskiego? Przecież on sam dał pierwszą pobudkę do Unii, sam jej aż do roku 1593 pragnąć się zdawał, i do niej biskupa Hipacego Pocieja naglił, jak mu to tenże jeszcze w ostatnim swym liście przypomniał; z nuncyuszem papieskim Bolognetto<sup>2</sup>) i z Possewinem już w latach 1582 i 1583 o niej konferował!

<sup>1)</sup> Theiner, l. c., str. 286.

<sup>2)</sup> Archiw. Watyk. Nunz. di Polonia, tom XX. List nuncyusza Bolognetto z dnia 6 lipca 1583 r. Nuncyusz pisze z Krakowa do kardynała Ptolomea Galli, że ksiaże stary oświadczył mu na długiej konferencyi, która miał z nim: "che, se potesse con la vita propria comprare l'unione di S. Chiesa, lo fara volentieri et morira all' hora contentissimo. Onde replicand' io, che questo potera procurare Sua Ecclza, almeno frà popoli à lei soggetti con seminar buoni libri, con dar le chiese ai huomini da bene (?) et con far insegnar buona dottrina à giovani di quel collegio che ha fatto in Ostrog; in offeriri (?) di procurare appresso Nostro Signore, che si contentasse mandare alcune persone erudite à tali bisogni, se ben feci la cosa molto dubbiosa per aversi di simili soggetti grandissima caristia. La qual' offerta fu sentita molto volontieri dal signor Duca et non solamente si contentò, ch'io facessi la richiesta à nome suo, ma mostro che gli saria carissimo et me ne ringraziò con levarsi in piedi, aggiungendo, che nello stato suo non avera persona d'alcuna erudizione per venir nominata dal Re à quelle chiese..... All' incontro poi promettendo il duca, di far dal canto suo ogni opera possibile per ridurre i suoi popoli à quest' unione conla chiesa cattolica et riducendo si la difficolta à quei capi, che sono controversi frà Latini e Greci, de quali non convien chiarirsi da parte sospetta, disse, che si risolveva di mandare suoi huomini à nostro Signore non già per disputarne, ma per pigliarne la dichiarazione da Sua Santita.....

Powody przez księcia na sejmach i w listach prywatnych podawane, o których wyżej tyle razy słyszeliśmy, nie mogły być istotną przyczyną tego wrogiego usposobienia. Historycy Unii aż do ostatnich czasów, nie wyjmując o. Guepina i ks. Kalinki, twierdzą, że obrażona duma magnata, przywykłego uważać siebie za patrona i prawie za zwierzchnika Cerkwi ruskiej, dlatego, że po nad jego głową i bez jego pośrednictwa Unia została zawartą, były głównem źródłem, z którego niechęć i opozycya księcia do niej płynęła.

Nam się ten powód nie wydaje jedynym, lecz sądzimy, że rzeczywistego powodu szukać trzeba przedewszystkiem w protestanckim otoczeniu księcia, którego początki sięgają czasu założenia przez niego akademii czyli wyższej szkoły w Ostrogu, to jest r. 1580. Nie mogąc znależć dostatecznej liczby odpowiednio wykształconych nauczycieli wśród Rusinów brał ich książę skąd mógł, z kraju i z zagranicy wśród kalwinów, lutrów, a nawet aryanów. Był z początku skłonny przyjąć nauczycieli z Rzymu, byle byli obrządku wschodniego, choćby katolików. Syn jego Janusz, już wówczas katolik, zaręczał tak przynajmniej nuncyuszowi papieskiemu Bolognetto na dworze polskim, który w tym celu udawał się do Rzymu. Nikt jednak z rzymskich teologów nie chciał się tej misyi podjąć. Nie dziw przeto, że się skończyło na innowiercach 1).

Już w r. 1583, gdy się toczyła sprawa obsadzenia posad nauczycielskich przy szkole ostrogskiej, zniechęcał starego księcia niejaki Moscopulos zbieg, wykształcony w Rzymie, udający greka a będący podobno rosyaninem, względem myśli sprowadzenia nauczycieli rzymskich i wpływał na niego w duchu nieprzyjaznym Ojcu świętemu, Rzymowi i Łacinnikom w ogóle a w szczególności Jezuitom, na których wszystko złe wygadywał.

Ponieważ dostrzegł, że inny grek Paleolog, zakonnik dobrze usposobiony względem Kościoła zachodniego, a domownik księ-

Jo sapendo che il R. P. Possevino ha commissioni particolari in queste materie feci far noto à R. P. in R., ma si trovò fuori."

Nuncyusz dodaje, że książę sam potem odszukał Possewina i z nim o tymże przedmiocie rozmawiał.

<sup>1)</sup> Archiwum watykańskie, Nunz. di Polonia, tom 20, str. 122, 315 i 329 i następ., tom XV, str. 253.—Korespondencye nuncyusza Bolognetto są r. 1583.

cia był wówczas głównym jego doradcą w rzeczach kościelnych i jako taki nakłaniał księcia do przyjęcia Jezuitów na nauczycieli szkoły ostrogskiej: starał się zaufanie księcia do Paleologa podkopać i z domu księcia go wydalić 1).

Moscopulos stracił wprawdzie prędko u księcia łaski, gdy go książę bliżej jako intryganta poznał, ale w następnych latach widzimy w otoczeniu jego daleko gorszych wrogów Kościoła, jak Cyryla Lukarysa, kalwinistę, który czas jakis był rektorem szkoły ostrogskiej, a później w poselstwie od patryarchy aleksandryjskiego do niego jeździł; Krzysztofa Brońskiego, aryanina, pisującego pod pseudonimem Philaleta; jakiegos Wasila, nieznanego z nazwiska księdza, przybierającego nazwę "Kleryka Ostrogskiego"), aryanina Motowiłę i innych, bądź skrycie bądź otwarcie do herezyi, a w szczególności do aryanizmu się przyznających i przesiąkłych nienawiścią do katolicyzmu.

Pod takich ludzi wpływem lata całe zostając, cóż dziwnego, że stary książę przejął się zwolna bezwiednie wyobrażeniami protestanckiemi i nienawiścią protestancką do Kościoła katolickiego. Aryanie czyli socynianie polscy uważali go za swego skrytego zwolennika. Gdy ks. Piotr Skarga ogłosił w r. 1577 książkę "O jedności Kościoła Bożego pod jednym Pasterzem" i dedykował ją księciu, polecił tenże odpowiedzieć na nią w swem imieniu aryaninowi Motowile, znajdującemu się w jego służbie. W duchu też aryańskim odpowiedź wypadła.

Książę uradowany z tej odpowiedzi i nie widząc w niej nic wierze wschodniej przeciwnego, posłał ją w podarunku księciu Kurbskiemu, gorącemu wyznawcy i obrońcy Cerkwi wscho-

<sup>1)</sup> L. c. tom 20, str. 329 i następne.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kleryk Ostrogski wydał pełne jadu pisemko przeciw soborowi Florenckiemu w odpowiedzi i w imieniu księcia Ostrogskiego na list Pocieja do księcia w r. 1598 w sprawie Unii pisany. Treść tego pisemka, które do nas nie doszło, poznajemy z repliki Pocieja w Antirresis str. 202—230.

<sup>3)</sup> Sandi, Bibliotheca Antitrinitariorum Freistadii 1684, Vindiciae Arianorum str. 283 czytamy o księciu Ostrogskim: "Quamvis religionem unitariam, quam in corde amplectebatur, aperte non sit professus, Unitariorum tamen fautor et patronus fuit". — Córkę też Elźbietę wydał za Kiszkę, przywódzcę antytrinitarzy, a w liście do Hipacego Pocieja z dnia 25 marca r. 1595 (A. Z. R. IV, nr. 93) wielki Antytrinitarzom oddaje pochwały. Por. jeszcze Stebelskiego, Genealogia książąt Ostrogskich, str. 112.

dniej dyzunickiej. Ten przeczytawszy ją, charakterystyczny do księcia Ostrogskiego napisał list, który tu przytaczamy:

"Pojąć nie mogę, pisze, skąd Waszej Wysokości przyszła myśl przysłać mi książkę, napisaną przez syna dyabelskiego, jawnego wroga Chrystusa, lepiej mówiąc, pomocnika antychrysta! O bieda, godna płaczu! O złe, gorsze od wszego innego! W taką zuchwałość i głupotę wdają się chrześcijańscy wodze, że nie tylko nie wstydzą się utrzymywać i żywić w swoich domach tych jadowitych smoków, lecz biorą ich za swoich obrońców i pomocników, i co jeszcze dziwniejsza tym duchownym biesom polecają obronę Cerkwi Bożej i każą im pisać książki przeciw półwiernym Łacinnikom. O ślepoto i bezrozumie! Kto słyszał, kto widział od wieku, aby wilka postawiono na straży owczarni i aby jadowitą żmiję czyniono opiekunką dzieci? A dzieje się tu tysiąc razy gorzej, gdy stawiasz obrońcami prawosławnej Cerkwi uczniów Pawła z Samozaty (antytrynitarza), Fotyna i Aryusza. Panie mój miły! I ty jeszcze nie wstydzisz się bratać i obcować z podobnymi ludźmi! Czyś ty już przestał słuchać i wyrzekł się proroków i apostołów, którzy zakazują wiernym mieć obcowanie z heretykami, jako wrogami bożymi?<sup>41</sup>).

Oto klucz do zagadki, dlaczego stary Książę Ostrogski w ostatnich kilkunastu latach życia z taką zaciętością i nienawiścią ścigał Unię!

Z drugiej strony pomnąc na rzeczywiste i wielkie zasługi księcia około ojczyzny i na jego gorący patryotyzm, nie można dosyć boleć nad tym oblędem ostatnich lat życia jego, nietylko w interesie sprawy tak ważnej, jaką była Unia, lecz także w interesie jego własnego dobrego imienia.

Sekciarską opozycyą lat ostatnich przyćmił bowiem aureolę chwały i zasługi swojej. A jeżeli komu na Rusi przystało popierać dzielo Unii religijnej, to jemu, który w młodszych latach tak dzielnie przyczynił się do Unii lubelskiej.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Archiw J. Z. R., tom VI, czaśt I, predisłowije str. 135 i Skazanije Kurbskawo, tom II, str. 216—226, wyd. drugie 1842.

## ROZDZIAŁ II.

## Bractwa cerkiewne w wojnie z Unią.

1. / a głosem księcia Ostrogskiego w walce z Unią i z biskupami unickimi szła przedewszystkiem szlachta od niego zależna, w szczególności szlachta wołyńska i ukraińska. Do mieszczan ruskich i do ludu głos jego mniej dochodził. A przecież pragnącemu Unię zgnieść, zależeć na tem musiało, aby do walki z przeciwnikiem wszystkie warstwy ludności ruskiej powołać. Najbliżej mieszczaństwa a po części i ludu stały bractwa cierkiewne, z nastaniem Unii już dość liczne na Rusi, a z początkiem XVII wieku wciąż się mnożące, tak, że w tym czasie nietylko we Lwowie i Wilnie, ale w Mińsku, Łucku, Mohilewie, Słucku, Kijowie, jednem słowem we wszystkich znaczniejszych miastach Rusi i Litwy je napotykamy. Niektóre z nich jak wileńskie i lwowskie zażywały w drugiej połowie XVI wieku wielkiego w narodzie poważania i wpływ szeroki wywierały. Składały się one głównie z mieszczan i to nietylko mieszczan miasta, w którem miały swą siedzibę, ale także z mieszczan innych okolicznych miast ruskich. Gdy Unia Brzeska doszła do skutku, napotykamy w szeregach bratczyków oprócz mieszczan także szlachtę ruską, a nawet magnatów i książąt ruskich, jak książąt Ostrogskich, Czetwertyńskich, Ogińskich, hrabiów Tyszkiewiczów i innych. Zbliżenie się szlachty ruskiej a w szczególności księcia Ostrogskiego do bractw w charakterze członków tłumaczymy sobie tem, że chciano sobie zabezpieczyć udział bractw

w wojnie z Unią, a przez nie udział mieszczaństwa. Bez zachęty ze strony szlachty ruskiej byłyby pewno bractwa i tak do walki z Unią wystąpiły wskutek organizacyi, jaką bractwom stauropigialnym patryarchowie carogrodzcy nadali; ale ta zachęta połączona z zapisywaniem się szlachty na członków bractw była jednym bodźcem więcej dla nich, aby tę walkę podjąć i w niej wytrwać.

Już wyżej słyszeliśmy, jak nieprzyjazną postawę względem Unii zajęło bractwo stauropigialne wileńskie, gdy się toczyły rokowania o Unię i pierwsze wiadomości tych rokowań do uszu bratczyków doszły. Skoro Unia Brzeska stała się faktem dokonanym, przestały się bractwa cerkiewne ograniczać na uczynkach miłosiernych, na wspieraniu biednych, wdów, sierot, na przyczynianiu się do podniesienia okazałości służby Bożej przez ofiary i datki, przez przyozdabianie i budowanie świątyń pańskich: i nietylko odtąd zakładały, szkoły i drukarnie, lecz za główne zadanie swoje poczytały bronić prawosławia i przeci; wić się wszystkiemi siłami Unii. Wstępujący do bractw osobną przysięgą zobowiązywali się, że ani przykładem złym, ani gwaltem, ani strachem nie pozwolą się od prawosławia odwieść a patryarchowie carogrodzcy przy każdej okazyi w hramotach swych przypominali im, że one są głównemi strażnicami Cerkwi starożytnej przez Unię zagrożonej. Na mocy tych hramot przyznanej sobie w nich władzy dozorują one odtąd nietylko swoich członków, nietylko na mieszczan i duchowieństwo miasta swego, siół i miast okolicznych, ale także na biskupów czujne mają oko, czy stoją twardo przy wierze prawosławnej. W przeciwnym razie stawiają opór ich rozporządzeniom i donoszą o nich patryarsze do Carogrodu 1).

Wzmagając się wciąż w liczbie członków a zarazem w zasoby materyalne przez ofiary i zapisy pojedynczych członków nabrały bractwa zwolna takiego znaczenia, że zaczęły się uważać, zwłaszcza, gdy szlachta ruska przechodziła coraz liczniej albo do Kościoła łacińskiego albo do Unii, za reprezentantów narodu ruskiego, i deputacye na sejmy wysyłały, upominając się c pogwałcone prawa narodu ruskiego i o ukrócone przywi-

<sup>1)</sup> Por. Flerow, O prawosławnych cerkownych bratstwach, Petersburg 1857 str. 82-86, 179-182.—A. Z. R., tom IV, nr. 33.

leje mieszczaństwa 1). Gdy nie mogły dopiąć celu na sejmie, nie zrażone niepowodzeniem udawały się wprost do króla ze skargami i żalami swemi. Podziwienia godną wytrwałość w tej mierze okazywało osobliwie bractwo stauropigialne lwowskie 2).

Dla tem skuteczniejszego działania zostawały pojedyncze bractwa nietylko w żywem ze sobą związku, donosząc sobie wzajemnie o swych pracach, walkach i trudnościach, jakie przechodziły, i szukając rady i pomocy jedne u drugich, ale także z patrysrchami konstantynopolitańskimi i aleksandryjskimi, od których odbierały zachętę do wytrwałego przeciw Unii oporu <sup>3</sup>).

Gdy jeszcze zważymy, że większe bractwa utrzymywały wyższe szkoły, przy których nieraz urząd nauczycielski sprawowali ludzie z szerszem wykształceniem, a przy szkołach drukarnie, z których rozchodziły się w wielkiej ilości pisma polemiczne; łatwo sobie wyobrazić, że instytucya bractw cierkiewnych była na owe czasy wielką potęgą na Rusi.

Stanowiły one zwartą falangę w walce z Unią, i nie łatwo ustępowały przed trudnościami, jakie napotykały; biskupom unickim śmiele opór stawiały, podtrzymywane w swym oporze przez patryarsze listy. Ludność mieszczańską usposabiały fanatycznie przeciw Unii, i w tymże fanatyzmie wychowywały młodzież w swoich szkołach. Wysyłając deputatów na sejmiki i sejmy, aby bronili interesu "uciemiężonej Cerkwi prawosławnej," nie szczędziły ofiar, wiedząc, że wszędzie złotym kluczem trafiały do kancelaryi królewskiej, i w ten sposób skutecznie popierały agitacyę księcia Ostrogskiego za jego życia, a po śmierci same ją dalej kontynuowały. Biskupi uniccy donoszą do Rzymu w swej relacyi o stanie Cerkwi unickiej na Rusi około r. 1622, że bractwa na cele agitacyi przeciw Unii i na przekupstwa deputatów na sejmy, posłów i urzędników królewskich wydały ogromną na owe czasy sumę 200,000 złp. 4).

W tych też miastach, w których bractwa istniały, Unia na silniejszy opór napotykała. Dość wspomnieć Lwów, Wilno, Mo-

<sup>1)</sup> Holubiew, l. c., str. 164—167, gdzie jest sprawozdanie z sejmu warszawskiego r. 1600 przesłane bractwu lwowskiemu przez jego wyslańców na sejm.

 <sup>2)</sup> L. c., str. 164 -173.
 3) Holubiew, l. c., str. 198-205, gdzie są dwa listy patr. Cyryla Lukarysa do bractwa lwowskiego, pisane w r. 1614 z zachętą do oporu.

<sup>4)</sup> Harasiewicz, Annales Eccl. Ruth., str. 257-258.

hilew, Kijów. We Lwowie nietylko dlatego Unia się nie przyjęła aż do końca XVII wieku, że Bałaban od niej odpadł i jego następcy w ślady jego poszli. ale więcej jeszcze dlatego, że potężna Stauropigia lwowska, utrzymująca łączność między patryarchą carogrodzkim a całą Rusią i innemi bractwami, stała na straży dyzunii, i Unii do Lwowa nie dopuszczała. Stąd ani przybycie do tej stolicy Czerwonej Rusi metropolitów Pocieja i Rutskiego, ani zjazd wszystkich biskupów unickich w r. 1629 w tymże mieście dla wskrzeszenia w niem Unii skutku nie odniosły.

2. Ruchliwsze jeszcze od lwowskiego bractwo stauropigialne wileńskie św. Ducha tak się czuło potężnem i tak sobie lekceważyło metropolitę i władzę królewską, że gdy metropolita Pociej już był wszedł w posiadanie wszystkich cerkwi wileńskich z wyjątkiem cerkwi św. Ducha, ono zbuntowawszy przeciw niemu powolnych mu kapłanów, w r. 1607 wszystkie cerkwie nie wyłączając katedry wydało w ręce dyzunitów, tak że dopiero z pomocą ramienia władzy królewskiej mógł je Pociej r. 1609 na nowo odzyskać, przyczem sam nieomal życia nie postradał.

Wpływowi bractwa wileńskiego, jak o tem w innym rozdziałe obszerniej pomówimy, przypisać należy, że arcybiskupstwo połockie przeciw św. Józafatowi, swemu arcybiskupowi się zbuntowało, w chwili kiedy za staraniem świętobliwego pasterza tak się na Białej Rusi stosunki ułożyły, że wszyscy Boga za Unię błogosławili 1). Wysłańcy bractwa wileńskiego zamącili ten spokój w Połocku, Mohilewie, Mścisławiu i Witebsku, roznosząc podburzające przeciw prawowitemu pasterzowi odezwy i zjadliwe pisma polemiczne.

W łonie tegoż bractwa napotykamy najfanatyczniejszych kaznodziei przeciw Unii i najzjadliwszych pisarzy polemicznych przeciw niej, którzy rzekomo bronili czystości wiary Cerkwi ruskiej, a pod płaszczem starodawnej nauki Cerkwi ruskiej z ambony i przez pisma szerzyli jad herezyi w narodzie. Dość przypomnieć dwóch wybitniejszych pisarzy, mających głośne imię na całą Litwę i Ruś i w pierwszych czasach po zawarciu Unii

<sup>1)</sup> Sowita wina, str. 75.

Brzeskiej kierujących nietylko agitacyą bractwa wileńskiego, ale wpływem swoim daleko poza Wilno sięgających.

Pierwszym z nich jest znany nam już z dziejów przed zawarciem Unii Brzeskiej, Stefan Zizania czyli Kąkol, naprzód nauczyciel szkoły brackiej we Lwowie, a potem do Wilna powołany. Dyakonem tylko był, a mimo to w bractwie rej wodził i jawnie z ambony bunt głosił zarówno przeciw władzy metropolity jak przeciw władzy królewskiej. Tym samym duchem tchnęły jego polemiczne pisemka przeciw Unii w świat puszczane. Nie wielkiej one były wartości, ale w owym czasie nie bez wpływu.

Po dwakroć był Zizania wyklętym z Cerkwi jako heretyk za błędy przeciwne wierze Kościoła wschodniego raz w Nowogródku w styczniu r. 1596 przez synod biskupów ruskich, drugi raz na synodzie w Brześciu tegoż roku i przez króla na banicyę skazany. Nikifor rzekomy egzarcha konstantynopolitański na zborzysku brzeskim restytuował go, i Zizania wbrew klątwy biskupów i swego metropolity, i wbrew banicyi króla po krótkiej nieobecności wrócił do Wilna i dalej zarzewie niezgody buntu przeciw duchownej i świeckiej władzy publicznie rozniecał 1).

Pod przewodem jego łączy się bractwo wileńskie w r. 1599 z protestantami do opozycyi przeciw Unii i stawia do rządu następujące żądania: "Skarżąc się na ucisk religii greckiej żąda wolnego znoszenia się z patryarchą, które król wzbronił w r. 1595; niezależności od metropolity apostaty (?); innego metropolity z rąk patryarchy; zachowania starego kalendarza i przywrócenia oltarza brackiego w cerkwi św. Trójcy").

Gdy Zizania z pola ustąpił, zajął jego miejsce daleko zdolniejszy i niebezpieczniejszy przeciwnik Unii, jako nauczyciel w szkole brackiej wileńskiej, Melecy Smotrzyski, z początku człowiek świecki, niebawem mnich postrzyżony i archimandryta klasztoru św. Ducha w Wilnie, a w końcu pseudo - arcybiskup połocki <sup>8</sup>). Wykształcony w językach starożytnych pod ste-

<sup>1)</sup> Wydał Zizania prócz wyżej wymienionych pisemek: "Objaśnienije Nikejskago Soboru" r. 1595, "Sobranije słów Kirylla Jerusalimskago" r. 1599.

<sup>3)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 138.

<sup>3)</sup> Piszemy go w przeciwieństwie do innych pisarzy Smotrzyski, nie Smotrzycki ani Smotrycki, bo tak sam się podpisuje w swoich pismach i drukach

rem Cyryla Lukarysa, późniejszego patryarchy konstantynopolitańskiego w Ostrogu, a w filozofii w Wilnie na akademii jezuickiej, a od r. 1601 odbywał w towarzystwie młodych książąt Sołomereckich przez kilka lat podróże po Niemczech, zwiedzając Wrocław, Lipsk, Norymbergę, gdzie się do reszty luterskiemi błędami zaraził.

Wróciwszy do kraju w r. 1607, osiadł w Wilnie, przyłączył się do bractwa tamtejszego w charakterze nauczyciela szkoły brackiej i wziął czynny udział w walce bractwa z Unią. Jako pierwszy owoc swej walki z Unią ogłosił r. 1610 drukiem pod pseudonimem Theofila Orthologa Θρῆνος t. j. "Lament jedynej powszechnej Apostolskiej Wschodniej Cerkwie", na syny wyrodne, naprzód w języku ruskim, a zaraz potem jeszcze w r 1610 w języku polskim w Wilnie.

Książka napisana była językiem pięknym, z wymową porywającą i w sposób rzewny ale nieco teatralny. Wpływ jej na razie był ogromny. Rusini ją sobie wyrywli, stawiając ją na równi z pismami św. Jana Złotoustego.

Lamentem nazwał Smotrzyski swą książkę, ponieważ w niej każe starej Cerkwi t. j. dyzunii wywodzić lament i narzekanie na ucisk i poniżenie ze strony unitów. "Niestetyż mnie nędznej, czytamy zaraz na wstępie, niestetyż nieszczęsnej! Ach ze wszech stron z dóbr złupioney, niestetyż na świecką ciała mego hańbę z szat zwieczoney, biada mi nieznośnemi brzemiony obciążoney. Ręce w okowach, jarzmo na szyi, pęta na nogach, łańcuch na biodrach, miecz nad głową, woda pod nogami głęboka, ogień po stronie nie ugaszony, zewsząd wołania, zewsząd strach, zewsząd prześladowania... Nie masz żadnego miejsca spokojnego, ani pomieszkania bezpiecznego. Dzień w boleściach i ranach, noc w stękaniu i wzdychaniu... Przedtem śliczna i bogata, teraz zeszpecona y uboga. Niegdy królowa wszystkiemu światu ulubiona, teraz od wszystkich wzgardzona y utrapiona. Sam do mnie

jak: w Apologii, w Exaetesis, w Napomnieniu do Bractwa św. Ducha i innych. Po łacinie nazywa się Smotriscius a nie Smotricius.

Był on synem pierwszego rektora szkoły Ostrogskiej Erazma Smotrzyskiego. Na chrzcie wziął imię Maxima, które zostawszy zakonnikiem zamienił na imię Melecego. Napisał jego monografię bp. Susza: "Saulus et Paulus Ruthenae Unionis sive Meletius Smotriscius". Mamy pod ręką nowe wydanie O. Jana Martinowa, w Brukseli r. 1864. — Pierwsze wydanie wyszło w Rzymie r. 1666.

co żywo wszystkie narody i wszyscy obywatele ziemscy przystąpcie i posłuchajcie głosu mego! Naśmiewiskiem teraz światu jestem, a przedtem ludziom i aniołom podziwienie.... Dniem y nocą płaczę, a lzy po jagodach moich jako potoki rzeczne cieką, a nie masz, ktoby mnie pocieszył, y wszyscy mnie odbierzeli, wszyscy mną wzgardzili... Synowie i córki moje, którem rodziła y wychowała, opuściwszy mię szli za tą, która nic nie bolała".

A skarżąc się na pasterzy, biskupów, że zdradziecko swej Cerkwi odbiegli, pisze dalej (karta 13):

"Wiele teraz nazwiskiem pasterzów, ale mało rzeczą. Albowiem niektórzy z dzisieyszych rozumney trzody Chrystusowey pasterzów zaledwieby się nad bezrozumnem osłów stadem pasterzami być godnemi naleźli. Co więtsza, nie pasterze są, ale wilcy drapieżni, nie wodzowie, ale lwy zgłodniałe, którzy jedne owieczki sami nieszczędnie pożyrają, a drugiemi smocze paszczęki bez litości zatykają. O nieszczęsna trzodo! iżali ten pasterzem i mistrzem być może, który się sam nigdy nie uczył? który nię wie, co Bogu powinien, ani też co bliżniemu swemu?"

Przystepując potem do poszczególnej charakterystyki tych pasterzy, odzywa się naprzód (str. 76) do metropolity Pocieja: wspomni synu, co się nad bracią twoją malo przedtem stalo, którzy na teyże z tobą drodze byli. Nad przodkiem mówię twoim. którego się ty sukcesorem metropolskiego stolca być mianujesz v innemi jego i twemi spółbiskupami, którzy was wiarą v uczynkami naśladowali.... On (Michał Rahoza) jeszcze żywym bedac, jako umarły chodził i śmierć nagłą desperackie głosy wypuszczając podjął. – Drugiego zaś (połockiego, Hermana) mało nie przedniejszego tej waszej Uniey forytarza sprawiedliwym sadem pańskim jeszcze za żywota zły duch częstokroć y przy samym nabożeństwa odprawowaniu z niezmiernym wszystkich tam bedacych ludzi postrachem po cerkwi tam y sam srodze straszliwie rzucał y zaczętey przezeń Liturgiey aż do samey śmierci skończyć nigdy nie dopuścił i t. d.... Piąty, a najbliższy twój kolega (lucki, Terlecki) mężobójstwem, wszeteczeństwem y innemi podobnemi cnotami, o których wszystek lucki powiat wie, niepojednokroć siebie przyozdobiwszy.... za drugiemi się pospieszył".

Tych kilka prób daje miarę, ile jadu wrogiego Unii "Lament Smotrzyskiego" zawierał, jak rozjątrzająco na umysły czytelników wpływał i dzieło zjednoczenia utrudniał, zwłaszcza, że obok przytoczonych retorycznych zwrotów wprost zaczepiał i zwierzchnictwo papieża nad Kościołem i inne dogmata katolickie, nie czując często w ferworze polemiki, że wypadał z rolobrońcy Cerkwi wschodniej dyzunickiej i staczał się na pochyłość protestancką.

Że po stronie katolickiej lękano się rzeczywiście zgubnego wpływu Lamentu Smotrzyskiego na ludność ruską, dowód w tem, że postarano się nietylko o zakaz Zygmunta III (7 maja 1610 r.), aby nie wolno było go rozprzedawać i czytać 1), ale dwóch owego czasu znakomitych pisarzy katolickich chwyciło za pióro, aby na Lament odpowiedzieć, falsze jego zbić i wykazać narodowi ruskiemu, że autor Lamentu błędy heretyckie głosi, jako artykuły wiary starożytnej Cerkwi wschodniej.

Pierwszym, co dał Teofilowi Orthologowi wymowną odprawę jeszcze w r. 1610, był Ks. Piotr Skarga w piśmie: "Na Threny i Lament Theophila Orthologa do Rusi Greckiego Nabożeństwa Przestroga" <sup>2</sup>). Dwa lata później stanął z nim w szranki Rusin Eliasz Morochowski, sekretarz królewski, późniejszy biskup włodzimierski w książce: "Paregoria albo Utulenie uszczypliwego lamentu mniemaney Cerkwie świętey wschodniey zmyślonego Theophila Orthologa" <sup>3</sup>). Wartość książki Morochowskiego głównie na tem polega, że nietylko dogmatyczne błędy Lamentu wykazuje, ale wymownie przedstawia opłakany stan Cerkwi ruskiej dyzunickiej pod rządami patryarchów carogrodzkich w przeciwieństwie do wewnętrznego odrodzenia Cerkwi unickiej, dokonanego w krótkim stosunkowo czasie po zawarciu Unii.

Zdaje się, że oba pisma nie były bez wpływu na Smotrzyskiego, na kilka lat uspokoił się, nawet do unitów wileńskich się zbliżał i w dysputy z nimi się zapuszczał. Widocznie zachwiał się w przekonaniach swoich i szukał prawdy. Napisał w tym czasie "Palinodią" i "O pochodzeniu Ducha św." i dał oba pisma w manuskrypcie do przeczytania bratczykom i zakonnikom dyzunickim. Ci spalili je i przelękli się, widząc go na drodze do Unii. Pod tem wrażeniem wzbronili mu dalszego znoszenia się z Unitami i skłonili go, że r. 1617 pozwolił się archimandrycie Leoncyuszowi Karpowiczowi postrzydz na mnicha. Jako mnich

<sup>1)</sup> Wileńskie Bractwo św. Ducha zaniosło do trybunału skargę przeciw temu zakazowi. Por. Hołubiewa, l. c., str. 183—190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W Krakowie u Andrz. Piotrkowczyka r. 1610.

<sup>3)</sup> W Wilnie w druk. Leona Mamonicza r. 1612.

żył jakis czas wyłącznie dla katedry, którą w szkole brackiej zajmował, uczył języków łacińskiego i słowiańskiego i wydał słownik i gramatykę słowiańską. Niebawem przecież znowu występuje jako polemiczny pisarz i w latach 1621 i 1622 ogłasza kilka pism, uderzających na Unię i występujących w obronie dyzunii, a mianowicie w obronie wkrzeszonej przez patryarchę antyocheńskiego Teofana w Kijowie w r. 1620 przeciw wszelkim prawom krajowym i cerkiewnym hierarchii dyzunickiej na Rusi 1).

Skarży się w tych pismach na poniżenie Cerkwi, przypominając jej dawniejsze świetne czasy, kiedy najpierwsze rody do niej i do bractwa św. Ducha należały; Teofana patryarchę antyocheńskiego broni przed zarzutem, jakoby był szpiegiem tureckim; stara się wmówić w czytelnika, że Teofan był za zezwoleniem Zygmunta III w Kijowie i że bractwo wileńskie dopiero wtenczas zaczęło się z nim znosić i prosić go wespół z innemi bractwami o wyświęcenie biskupów, gdy miało wiadomość, że Teofan od króla listy odbierał 2).

Argumenta jego nikogo z unitów nie przekonały, owszem na miejscu odebrał z ich strony odpowiedź w pismach "Sowita wina", "Examen obrony" i "Antelench" 3), ale dyzunitów utrzymywały one w fanatycznie nieprzyjaznem usposobieniu względem Unii.

¹) Pisma te wyszły pod następującemi tytułami: "Werificatia niewinności i (chrześcijańskie uprzątnienie) omylnych po wszystkiej Litwie i Białej Rusi rozsianych o upad (sic) przyprawić z rządzonych nowin". r. 1621. — "Obrona werificatii" i "Appendix na Examen obrony". (Data wyjścia nie podana na dwóch ostatnich pismach, ale najpóźniej wyszły w r. 1622. Smotrzyski nie jest na nich jako autor podpisany, lecz Bractwo św. Ducha. Sam jednak później do autorstwa ich się przyznaje).

<sup>2)</sup> Werifikatia niewinności, mianowicie od karty 3 do 16.

<sup>3)</sup> Całkowite tytuły tych pism ciekawych i pouczających są: Sowita wina to jest odpis na skrypt, Majestat króla Jego Mości, honor y reputacyą ludzi zacnych duchownych i świeckich obrażający nazwany Werificatia Niewinności, wydany od Zgromadzenia Nowey Cerkwje nazwanej św. Ducha. Przez Ojce monasteru wileńskiego św. Trójcy, Z. S. Baz. Wilno 1621. Autorem Sowitej winy był Welamin Rutski.

Egzamen obrony t. j. Odpis na skrypt Obrona Werificatij wydany od zakonników monasteru wileńskiego św. Trójcy. Wilno u Mamonicza r. 1621.

Antelenchus t. j. odpis na scrypt uszczypliwy zakonników Cerkwie od-

W jednem z przytoczonych pism przyznaje Smotrzyski, że bractwa, a w szczególności bractwo wileńskie nie były bez udziału jeśli nie w sprowadzeniu Teofana do Kijowa, to w skłonieniu go do ustanowienia hierarchii dyzunickiej dla Rusi i w wyborze kandydatów na pseudo-biskupów, do których on sam należał z tytułem arcybiskupa połockiego.

Namaszczony charakterem biskupim z tym większym skutkiem i powagą, nie opuszczając aż do roku 1624 wilenskiego bractwa, agitował na Litwie przeciw Unii.

Przedstawiając działanie głównych bractw przeciw Unii, nie możemy pominąć bractwa kijowskiego 1). Należało ono w owych czasach do najmłodszych t. j. najpóźniej zawiązanych, ale prędko tak szeroką i wpływową rozwinęło działalność i to mianowicie przez szkołę swoją, wyniesioną za Piotra Mohiły do godności akademii, że bractwu temu przedewszystkiem przypisać należy, iż kozaczyzna z początku zdala stojąca od wszelkiej kwestyi religijnej stanęła naraz groźnie po stronie schyzmy, i że Unia w Kijowie i w ogóle na Ukrainie nigdy głębszych korzeni zapuścić nie zdołała 2).

stępney św. Ducha Elenchus nazwany przez O. Anastazego Sielawę, przełożonego monasteru św. Tróycy. Zakonu św. Bazylego. W Wilnie 1622.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Holubiew, l. c., str. 235—256. Są tu statuta bractwa kijowskiego w r. 1620 przez Teofana zatwierdzonego.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Makary, latorija russkoj Cerkwi tom X, str. 463 i następne i por. Ko-jałowicza, Litowsk. Cerk. Unija, tom II, strona 80—93, artykuł o "Znaczeniu Bractw".

#### ROZDZIAŁ III.

## Kozacy zaporoscy po stronie dyzunii.

1. Ozacy zaporozcy jako zlewek zbiegów różnorodnej ludności z różnych krajów, z natury rzeczy mało mogli mieć interesu w kłótniach i sporach Unitów i dyzunitów. Ktokolwiek znajdował się w kolizyi z prawami kraju swego, czy rusin, czy polak, czy mołdawianin, czy niemiec, chcąc uniknąć prawnych następstw swego wykroczenia, zbiegał na Zaporoże, jako do ziemi wolności. U tego rodzaju ludzi, żyjących przytem prawie wyłącznie z łupów i rozbojów, pierwiastek religijny nie może wielkiej odgrywać roli. Tymczasem dyzunia umiała ten niesforny żywioł w swoich widokach zużyć, i to właśnie wtenczas, gdy się zdawało, że sprawa Unii na pokojową wchodziła drogę, i że dyzunici pobici i upokorzeni kilkakrotnie przez biskupów unickich na sejmach przycichli i o nowej wojnie ze swymi przeciwnikami nie myśleli.

Była to chwila, kiedy kozacy zaporozcy pod wodzą Konaszewicza oddali Polsce nie małą przysługę, walcząc przy boku Królewicza Władysława przeciw Moskwie. W r. 1617 wrócił Konaszewicz z wyprawy moskiewskiej chwałą okryty na Zaporoże, tworząc szerokie plany swego przyszłego wyniesienia, i przemyśliwając nad sposobem, jakby je wykonać. Wtem rozeszła się wieść, że patryarcha jerozolimski, Teofan, następca św. Jakóba apostoła, wracając z Moskwy, przybywa na Ukrainę. Zapał podniecany przez licznych emisaryuszy uwijających się

wśród ludu ukraińskiego ogarnął tę ludność i wszystko garnęło się na jego spotkanie. Sahajdaczny Konaszewicz korzysta z tego; pod wpływem Joba Boreckiego, pod on czas archimandryty ławry pieczarskiej, bierze na siebie rolę protektora dyzunii na Rusi, i zaprasza Teofana do Kijowa, ofiarując mu 1,500 kozaków jako straż osobistą na cały czas pobytu jego na Rusi.

Rzad polski zaniepokoił się wprawdzie wieścią o przybyciu Teofana w granice Rusi, zwłaszcza, że wiedział, iż był wysłańcem patryarchy carogrodzkiego, na on czas Cyryla Lukarysa, bedacego w zmowie z sułtanem przeciw Polsce, w celu spowodowania cara do zerwania zawartego niedawno z Polską pokoju i uderzenia na nią równocześnie z atakiem Turcyi 1). Ale że przybycie patryarchy schodziło się właśnie z chwilą, w której się zanosiło na wyprawę moldawską, w której potrzeba było z jednej strony pokoju w domu, a z drugiej nie godziło się pozbawiać pomocy kozactwa, w grożącej wojnie, patrzał napozór obojętnie na te odwiedziny, na oddawane grekowi owa-· cye i na jego zuchwałe i wyzywające zachowanie się. Nie dość bowiem gdy Teofan przybliżył się do Kijowa dnia 23 marca 1620, że Konaszewicz przyjmował go na czele hufca zbrojnego u bramy miasta, że przystąpiwszy do niego pierwszy dziękował mu, iz raczył nawiedzić te nieszcześliwą kraine, pozbawioną oddawna swych pasterzy prawosławnych i zachęcał go do niezwłocznego zaradzenia sieroctwu Cerkwi, a kończąc przemowe słowami: "Moja moc, moje mienie, moja potega, wszystkie siły moje, sa na twoje usługi", upadł trzykroć przed nim na ziemię i w reke go ucalował, co za przykładem jego powtórzyło du-

¹) Sowita wina, str. 59—61; Werificatia niewinności passim. Depesze ambasadora francuskiego w Carogrodzie, Filipa Harlay de Cesi do króla Ludwika XIII, oddrukowane u Turgeniewa, Histor. Russiae monumenta, tom II, str. 411—34, dowodzą intryg Lukarisa przeciw Polsce; poselstwo do Moskwy wysłane żądało zerwania układów z Polską; a w listach do naczelników dyzunii ruskiej żądał patryarcha zdradzieckiego powstania w razie wkroczenia Turcyi do Polski. Nadto Betlem Gabor, książę Siedmiogrodzki, mszcząc się na Polsce za to, że mu przeszkodziła opanować Wiedeń przez swą interwencyę na rzecz cesarza Ferdynanda II, usiłował koniecznie sprowadzić Turków na Polskę, używając za pośrednika Cyryla Lukarysa. Cyryl przyrzekł mu pomoc dyzunii w razie wkroczenia wojsk jego i wojsk tureckich do Polski, w nadziei, że przez to dyzunię do dawnego na Rusi znaczenia przywróci. (Piasecki, Chronica, str. 392, 396, 97 i Turgeniew, l. c., str. 421). Archiw. Propagandy, tom IV, str. 63 i 65 następne. Relationes de pseudo episcopis.

chowieństwo, wojsko i lud; rozpisano prócz tego wezwanie do wszystkiej szlachty dyzunickiej kijowskiego województwa, aby przybywała naradzać się z patryarchą nad sprawami Cerkwi. W trzy dni potem tłumy gromadziły się około Teofana i pod osłoną kozactwa zaczęły się narady. Jedni chcieli wojny otwartej z Lachami, inni wołali o rzeź księży i biskupów unickich i łacińskich, a hasłem do działania miało być otrucie metropolity Rutskiego, za którego zabójstwo obiecano wielką nagrodę. Siedemdziesiąt zbirów wysłano na niego i na biskupów z nim zjednoczonych.

Uzuchwalony ta postawa kozactwa i ludu ukrainskiego Teofan wysłał także od siebie do miast ruskich listy z wezwaniem, aby wybrano i przedstawiono mu osoby odpowiednie na biskupów 1) i aby, ktokolwiek potrzebuje czy święceń kaplańskich, czy łask innych duchownych, do niego do Kijowa przybywał. Jakoż niebawem widział się otoczonym licznemi deputacyami bractw i miast ruskich. Król nie mogac dla grożnej postawy kozaków postąpić z Teofanem stosownie do praw krajowych, powitał go uprzejmym listem w granicach państw swoich, wyrażając nadzieję, że przybył w celach pokojowych i żapraszał go do Warszawy 2). Grek przebiegły lękając się losu Nikifora, wymówił się od podróży do Warszawy, ale ubezpieczony listem króla, odbywał tem gorliwiej narady nad utrwaleniem dyzunii na Rusi i nad zgubą Unii. Owocem tych narad było odbudowanie hierarchii dyzunickiej w miejsce biskupów, którzy Unię przyjęli. W cerkwi ławry pieczarskiej przy zamkniętych drzwiach i zabitych deskami oknach wyświęcił dnia 15 sierpnia 1720 r. w imieniu patryarchy carogrodzkiego, jako jego pelnomocnik metropolite dyzunickiego i sześciu sufraganów na te same stolice, które były przez biskupów unickich zajęte<sup>3</sup>). Posta-

<sup>1)</sup> Holubiew, l. c., str. 256-61, gdzie się znajduje list Teofana z 13 sierpnia do prawosławnych Rusinów.

<sup>2)</sup> List znajduje się u Kojałowicza, Litowsk. Cerk. Unija tom II, str. 319. Datowany 1 sierpnia.

<sup>3)</sup> Patryarcha carogrodzki opatrzył go w jurysdykcyę na ten cel. Zdaje się więc, że rzecz była już w roku 1618 w Carogrodzie ułożona i wszkrzeszenie hierarchii dyzunickiej na Rasi postanowione. Upoważnienie to znajduje się w Werifikatii, str. 16 i u Kojałowicza, l. c., str. 317. Data z 1 kwietnia 1618 r.

wił zatem biskupa przeciw biskupowi, a wybór osób, przynajmniej na główne stolice, dokonany był z wielką zręcznością.

Na metropolitę przeznaczył Joba Boreckiego, archimandrytę Ławry kijowskiej, człowieka nie bez zdolności, na arcybiskupa połockiego przeciw św. Józafatowi Kuncewiczowi Melecego Smotrzyskiego, znanego już nam szermierza sprawy dyzunickiej w Wilnie; przeciw biskupowi włodzimier. Marochowskiemu, dawniej szemu sekretarzowi królewskiemu, Kurcewicza, potomka kniaziów ruskich, spokrewnionego z całą szlachtą ukraińską; przeciw biskupowi przemyskiemu Izaka Kopińskiego, człowieka bystrego. Tylko na eparchie pińską, łucką i chełmską nie znalazł już wybitniejszych osobistości.

Zaledwie konsekracya rzeczonych władyków dokonana zostala, zaraz nazajutrz na cala Rus listy z wiadomościa o tem i z zapowiedzią, że nowi pasterze z ramienia patryarchy carogrodzkiego ustanowieni, niebawem przeznaczone sobie stolice obejmą. Następnie złożył Teofan z nowo wyświęconych synod, na którym obmyślano jednolity plan dalszej walki przeciw Unii. Między innemi postanowiono burzyć wciąż lud przeciw biskupom unickim i z pomocą ludu wypędzać ich ze stolic biskupich, stolice biskupie, monastery i kościoły parafialne przemocą zabierać, a od rządu królewskiego żądać zatwierdzenia faktów dokonanych. Całą akcyę złożono w ręce bractw, jako mających najbliższą z ludem i z mieszczaństwem styczność i w ręce kozaków, i dlatego wezwano wszystkie bractwa do czynu. By zaś kozaków ze sprawą dyzunii tem ściślej związać, wpisano ich jako członków bractwa kijowskiego, które Teofan na nowo zorganizował. Odtąd każda uchwała bractw była jakoby rozkazem dla Zaporoża 2).

Skoro wieść o tych knowaniach, a w szczególności o wskrzeszeniu hierarchii dyzunickiej doszła do Warszawy, oburzyła do żywego króla i senat. Prawo mianowania biskupów ruskich

¹) Harasiewicz, Annales Eccl. Ruthenae, str. 259; Sowita wina, str. 59; Stebelski, Chronologia, str. 189; Kobierzycki, Historia Vladislai Poloniae et Turciae principis; Dantisci 1655. — Naruszewicz, Życie Chodkiewicza, tom II, str. 138—240. — Niemcewicz, Dzieje panowania Zygmunta III, tom III, strona 152, 162, 210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Relatio Rutscii de vita et miraculis b. Josaphat w aktach komisyi Apost., tom I, str. 103.

turecką. Przewidując grożące Unii niebezpieczeństwo przybył także metropolita Rutski z arcybiskupem połockim Józafatem Kuncewiczem na ten sejm. Jeden i drugi gorzkie tu zrobili doświadczenie. Nietylko dyzunici jawnie im swoją wzgardę okazywali, ale nawet poslowie i senatorowie katoliccy, nie wyłączając biskupów, odwracali się od nich, publicznie na nich na ulicach Warszawy, jako na turbatorów pokoju wskazywali, Unii złorzeczyli i ani jeden z poslów katolickich nie chciał się podjąc na sejmie obrony ich sprawy. Król rozzalony na biskupów katolickich za te ich obojetność dla sprawy świętej, głośno im ją wymawiał. Jedynym przyjacielem i obrońcą unickich biskupów był nuncyusz papieski Diotallevi, który choć chorobą złożony, widząc przy usposobieniu senatorów rosnące wciąż dla Unii niebezpieczeństwo, nawet późnym wieczorem wstawał z łoża, obchodził biskupów, przekładając im obowiązek popierania metropolity i odbywał narady z królem 1).

Gdy sejm zagajono, dyzunici złączeni z protestantami trzymając się utartej taktyki powtarzali, że nie przystąpią do uchwalenia obrony krajowej, póki pod względem religijnym nie będą zaspokojeni. Król próbował układać się z nimi przez wzgląd na kozaków, ale na próżno. Pozostał jednak niezłomnym w obronie Unii i oświadczył, że "raczej koronę złoży, aniżeli na krzywdę Kościoła i Unii zezwoli".

Gdy w sejmie dla krzyków dyzunitów i ich przyjaciół do żadnej uchwały przyjść nie mogło, wdarł się tłum do senatu, i tu musiał król zgodzić się na przemowę znanego nam przywódcy wichrzycieli Drewińskiego Wawrzyńca, który mniej więcej w te słowa odezwał się do niego:

"Nigdy, Najjaśniejszy Panie, nie widziano takich zaburzeń i nieporządkow w kraju, jak od czasów Unii. Tylu obywateli szlachetnych jednym głosem oskarża biskupów unickich o krzywdy od nich doznane. Rzeczpospolita niema przeto z Unii żadnej korzyści; biskupi uniccy gwałcą jej wolności, zabierając przemocą cerkwie ludowi. Unia utrzymująca się tylko gwałtem powinna więc być zniesioną. Naj. Panie, zakończył swą przemowę, łagam Cię w imieniu całej Litwy i Rusi, uwolnij kraj od tej

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) O Diotallevim por. artykuł Jul. Bartoszewicza w Encyklop. powsz. Orgielbranda, tom VII, str. 110. W archiwum propagandy są też w Rutskiego listach bardzo pochlebne o nim wzmianki.

klęski; rozkaż, aby władycy uniecy ze swych stolic ustąpili, a uznaj tych, których patryarcha wyświęcil<sup>u</sup> 1).

Metropolita obecny tej przemowie uprosił sobie pozwolenie odpowiedzi na wywody Drewińskiego i świetną mową, którą na innem miejscu w streszczeniu podamy, zdecydował króla, że kazał oświadczyć przez kanclerza: "jeżeli jedna i druga strona ma przeciw sobie jakie żale i skargi, do następnego sejmu mają być odłożone, teraz radzić trzeba o Rzeczypospolitej, a nie o religii".

Nie mieli dyzunici odwagi sejm zerwać i przystąpić musieli do obrad, dla których był zwołany 2).

Za to po ukończonym sejmie tem zaciętszą prowadzili wojnę przeciw Unii i dopuszczali się różnych przeciw niej gwałtów, w szczególności na Białej Rusi za podmuchem bractwa wileńskiego św. Ducha i wysłańców patryarchy carogrodzkiego, będącego w zmowie z sułtanem. Wysłańcy patryarchy mieli polecenie podburzać ludność dyzunicką przeciw Polsce i skłonić ją do powstania w chwili, gdy Turek w granice kraju wkroczy. Osobliwie członkowie bractw wileńskiego i kijowskiego, a na ich czele Smotrzyski i Borecki, byli uwikłani w ten spisek nie tajny wówczas w kraju 3).

Król powiadomiony o tem, co się działo, polecił Lwowi Sapieże, kanclerzowi litewskiemu, dnia 10 kwietnia r. 1621, aby złożył komisyę, z jej pomocą wysledził szpiegów tureckich i ich wspólników, i przykładnie ich ukarał, zwłaszcza Boreckiego i Smotrzyskiego ). Kilkunastu bratczyków wileńskich zostały rzeczywiście przekonanych o zdradzieckie wichrzenia i ukaranych

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Archiwum Propagandy rzym., l. c., str. 63 i następne, i Przegląd poznański r. 1863, tom 35, str. 323. "Relatio de pseudoepiscopis".

<sup>3)</sup> Albert Wijuk Kojałowicz, Miscellanea rerum ad statum ecclesiast. in magno Ducatu Lituaniae pertinentium. Vilnae 1640, str. 55 i 56.

Por. oprócz tego cosmy wyżej powiedzieli o tym przedmiocie Teki Naruszewicza, die 4 Junii r. 1622 ex bibliotheca Corsiniana vol. 675: "Adrianopoli dimissi sunt duodecim exploratores in Poloniam diversis viis cum litheris patriarchae Constantinopolitani ad Ruthenos schismaticos". Diarium Turcicae expeditionis; Kobierzycki, Vita Vladislais principis Poloniae. Dantisci 1655, str. 725; Niemcewicza, Dzieje panowania Zygmunta III, wyd. Turowskiego, Kraków 1860, tom III, str. 167.

<sup>4)</sup> Ks. Kognowicki. Życia Sapiehów, Wilno 1790, tom I, str. 338-340.

turmą; ale najwinniejsi Smotrzyski i Borecki pozostali na wolności i dalej wichrzyli.

Gdy wieść doszła do Kijowa o karze przez Sapiebę w imieniu króla wymierzonej, poruszenie wielkie zapanowało w stolicy Ukrainy. Pseudo metropolita Borecki uderzył na gwałt i spowodował kozaków do tłumnego zebrania dnia 15 czerwca 1621 r. dla narady, jakichby należało chwycić się środków, aby dyzunią przed dalszym podobnym uciskiem obronić 1). Obrady trwały trzy dni. Uczestniczyli w nich Borecki, biskup Kuncewicz, 300 popów świeckich i 50 czerńców.

Król wysłał na zebranie ks. Obornickiego, aby śledził przebieg obrad i o wszystkich szczegółach mu doniósł.

Z jego też referatu wysłanego do króla czerpiemy wiadomości nasze <sup>2</sup>).

Zebranie Zaporożców zagaił Borecki mową pełną gwałtownych wycieczek przeciw królowi i rzeczypospolitej z powodu ucisku starożytnej religii greckiej. Potem odczytał list od bractwa wileńskiego i rejestr zamordowanych (?), uwięzionych i do kloaków wrzuconych z powodu przywiązania do wiary 3). Gdy metropolita skończył, wyjął Sahajdaczny Konaszewicz list świeżo od patryarchy Teofana otrzymany, ucałował go, odczytał, i w końcu do czoła dotknął na znak swej względem patryarchy powolności. W tej chwili rozległ się okrzyk zgromadzonych: "przysięgamy wierność naszej starej wierze, aż do gardła."

Drugiego dnia został poseł królewski wprowadzony na zebranie i uroczyście był przyjmowany. Kozactwo przysięgało królowi wierność i powolność na jego zawołanie przeciw Turkowi,

¹) Borecki był niestrudzony w buntowaniu dyzunitów w całej Rusi przeciw Unii. Jeszcze w tym samym roku dnia 15 grudnia 1621 r. wysyła list pasterski do prawosławnych, zachęcając ich do oporu. List ten u Hołubiewa, l. c. str. 261—64. Drugi podobny list tamże znajdujemy z 23 maja 1623 r., na str. 264—67.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) List ks. Obornickiego znajduje się w Łukaszewicza "Dzieje kościołów wyznania helweckiego na Litwie". Poznań 1842, str. 165 i 166.

<sup>3)</sup> Referat kłamliwy, gdyż nikt z dyzunitów wileńskich wyrokiem Sapiehy nie został skazany na śmierć, lecz wszyscy na więzienie; powtóre więzienie spotkało ich nie dla wiacy lecz dla udowodnionych zdradzieckich związków i spisków, z wrogami ojczyzny—turkiem—za pośrednictwem patryarchy.

ale pod warunkiem, że jego żądania co do religii zaspokojone beda.

Dnia trzeciego wybrano posłów do króla: Konaszewicza, Kurcewicza episkopa i dwóch innych, aby mu warunki zebrania przedłożyli, żądając zatwierdzenia Boreckiego i sześciu biskupów przez Teofana konsekrowanych, w przeciwnym razie grożąc, że zniszczą wszystko ogniem i mieczem, i szlachtę na Ukrainie wytępią. Wytępienie szlachty radził zgromadzeniu Borecki.

Czterdzieści tysięcy kozactwa równocześnie wyruszyło, ciągnąc na pomoc wojsku polskiemu przeciw zbliżającemu się z armią trzykroć stotysięczną Osmanowi pod Chocim, ale po drodze łupiło i mordowało sioła, miasteczka, a mianowicie dopuszczało się gwałtów i mordów na duchowieństwie sprzyjającem Unii.

Obornicki kończy swój referat do króla: "Niech nas Bóg zachowa nielicznych a do tego złych katolików! Bo gdzie się schronić? Opuszczeni jesteśmy, niemasz dla nas miejsca bezpiecznego, miasteczka i sioła zniszczone, ludzi także nie ma, bo, co żywe, poszło w kozactwo. Ani turek, ani chan tatarski nie byłby mógł większego spustoszenia sprawić."

Król przez komisyę osobną na ten cel wyznaczoną kazał kozakom oznajmić: "że jak dotąd nie doznawali ucisku pod względem religijnym, tak też lękać go się nie mają na przyszłość". O zatwierdzeniu dyzunickich biskupów odpowiedź królewska nie wspominała. Rzecz ta odłożona była na czas późniejszy; trudno bowiem było wręcz im odmawiać ze względu na blizką niebezpieczną wojnę.

Wojna turecka zakończywszy się świetnem zwycięztwem pod Chocimem, do którego kozacy pod Konaszewiczem w znacznej mierze się przyczynili, ośmieliła ich do ponowienia dawniejszych żądań, aby dyzunicka hierarchia ustanowiona przez Teofana wreszcie zatwierdzona została 1).

Unia Brzeska.

¹) Turcy zawiedli się w swych oczekiwaniach. Spodziewali się, że wskutek agitacyi patryarchy konstantynopolitańskiego dyzunici za ich wkroczeniem w granice Polski powstaną i z nimi się połączą. Tymczasem skończyło się na odgrażaniu się i wykrzykiwaniu dyzunitów, że lepiej służyć turkowi, aniżeli królowi katolickiemu.

W tem żądaniu znależli naraz nowego dla sprawy unickiej bardzo niebezpiecznego sojusznika po stronie, po której najmniej spodziewać go się należało t. j. nietylko po stronie senatorów katolickich świeckich i duchownych, ale w opinii publicznej miarodawczej części ówczesnego społeczeństwa polskiego. Dotad jeżeli nieraz pewna cześć senatorów i posłów katolickich na sejmach popierala ządania i skargi dyzunitów, to głównie dlatego, że zaczeli wierzyć tym skargom i przypuszczać, że dyzunitom krzywda się dzieje, zwłaszcza, że Unici nie bedac w sejmach, albo wcale reprezentowani, albo bardzo słabo nie mieli sposobu bronić się przeciw czynionym sobie zarzutom i wykazywać ich falsz. Teraz objawiła się niechęć ogólna do Unitów i Unii ze względów czysto politycznych, z prostej racyi stanu. Aby zapewnić krajowi spokój wewnętrzny i koniec położyć waśniom i kłótniom między dyzunitami a Unitami, uważano za potrzebne zaspokoić żądania Zaporozców i zgodzić się na zatwierdzenie hierarchii dyzunickiej. Między zwolennikami tej opinii widzimy nawet w. kanclerza litewskiego Lwa Sapiehe, dotąd gorącego zwolennika Unii, protegującego ją systematycznie w rozległych dobrach swoich litewskich. Wyraz tej zmiany opinii dał Sapieha w swej korespondencyi z arcybiskupem Józafatem Kuncewiczem, o której niżej mówić będziemy. U pewnej cześci magnatów polskich miała ta niekorzystna dla Unii opinia także źródło swoje w obawie, aby kozaczyzna niezaspokojona mszcac sie nie spustoszyła ich obszernych latifundjów na Ukrainie i Wolyniu, czem się już odgrażała na ostatniem swojem tłumnem zebraniu w Kijowie, o którem Obornicki referuje. Biskupi łacińscy, a na ich czele ówczesny prymas Gembicki, szli nawet tak daleko, że żądali zniesienia Unii i przeprowadzenia Unitów na obrządek łaciński, twierdząc, że Unia niepotrzebna, a nawet niebezpieczna dla państwa, że różność obrządków nie jest w interesie jedności kościelnej i że daleko pewniejszem i trwalszem będzie zjednoczenie Rusinów z Kościolem, gdy przyjmą obrządek łaciński. W tym sensie referowali do Rzymu, gdzie nad ta sprawa zaczęto na seryo obradować, jak się pokazuje z listu prefekta Propagandy, kardynała Ludovisi, do nuncyusza Lancelotti 1).

<sup>1)</sup> Relacye nuncyuszów, tom II, str. 165 i 166. Instrukcya dana nuncyuszowi Lancelotti.

Deputaci zaś na przyszły sejm warszawski r. 1623 odbierali na sejmikach instrukcye nawet od katolików osobliwie na Wołyniu, ażeby koniecznie żądali na sejmie zupełnego uspokojenia kozaków i dyzunitów t. j. uznania biskupów dyzunickich.

Bractwa dyzunickie, zmiarkowawszy ten prąd, tem silniej agitowały przez swoich wysłańców na sejmikach, nie szczędząc pieniędzy tam, gdzie ich perswazye nie skutkowały.

To niekorzystne opinii publicznej katolickiej usposobienie względem Unii znalazło swój dobitny wyraz na sejmie w roku 1623. Dyzunici wręczyli senatowi obszerny memoryał, domagając się uznania ustanowionej przez Teofana hierarchii i przywrócenia praw, słowy królewskiemi i konstytucyami koronnemi z dawna swej religii przyznanych oświadczając, że biskupów unickich i władzy papieża nigdy nad sobą nie uznają i powtarzając przeróżne skargi przeciw uciskowi Unitów 1). Metropolita Rutski zjechał na ten sejm, ale przybył także pseudometropolita Job Borecki i Melecy Smotrzyski, mimo że z jednego i drugiego banicya nie była zdjęta i że na obu ciążyło podejrzenie, iż byli głównymi sprawcami niepokoju wśród ludności dyzunickiej. Gdy Rutski chciał na zarzuty i wywody memoryalu odpowiedzieć, odmówiono mu głosu dlatego, że niebył ani senatorem ani poslem. Również napróżno prosił senatorów polskich, aby go wyręczyli i poparli sprawę jego. Wymawiali się albo brakiem czasu, albo że Unia ich nie obchodzi.

Zaledwie pozwolono mu być obecnym na posiedzeniach senatu i to na to, aby słuchać gorzkich wymówek, że Unia jest przyczyną niepokoju wewnętrznego i aby siedział na najpośledniejszem miejscu wśród zwykłych księży.

Tu pokazało się, jak ciężkim, nie do darowania błędem było nie przypuszczanie biskupów ruskich do senatu na równi z biskupami łacińskimi i przeciąganie szlachty ruskiej i to najznaczniejszych rodzin na obrządek łaciński. Podług relacyi metropolity Rutskiego do Propagandy w Rzymie około 100 rodzin

<sup>1)</sup> Memoryał ten brzmi: "Supplicacia do Przeoświeconego Sanatu Korony Polskiej i W. Ks. Litewskiego w r. 1623 do Warszawy na Sejm walny przybyłego od obywatelów koronnych i W. Ks. Litewskiego Religiey starożytnej Greckiej posłuszeństwa Wschodniego". Bez miejsca Cruku, karta 22. Jest oddrukowany w "Dokumenty objaśniajuszczyje Istoriju zapadno Russkago kraja". Petersburg 1865, str. 230 i nastp.

szlacheckich, co rok opuszczało obrządek ruski i przechodziło do Kościoła łacińskiego, zwłaszcza młodzież w szkołach jezuickich wychowywana. Podczas gdy więc dyzunia miała swych reprezentantów na sejmikach, sejmach i w senacie, Unia ich nie miała, była bezbronną i bez opieki.

Biskupi łacińscy wskutek przedstawień wysłanych przez Rutskiego do Rzymu przed zebraniem się sejmu ctrzymali przez prymasa Gembickiego osobne upomnienie od papieża Grzegorza XV, aby metropolitę na sejmie popierali. Także nuncyusz opatrzony w podobne instrukcye czynił, co mógł, aby Unię przed zamachem dyzunitów ratować 1). Jedyny skutek tych starań był i to głównie dla dobrej woli króla stale Unii życzliwego ten, że sejm ustanowił komisyę złożoną z katolików i dyzunitów, mającą rozpatrzeć i rozsądzić wzajemne dyzunitów i Unitów żale. Rutski zgodził się na komisyę, do której sam należał, mimo że niechętny Unitom prymas Gembicki jej przewodniczył i że do niej wybrano Boreckiego i Smotrzyskiego.

Komisya wysłuchawszy jedną i drugą stronę musiała przyznać, że dyzunici nie mogli swych skarg żadnemi przekonywającymi faktami w ważniejszych punktach poprzeć. Skończyło się więc na zaleceniu obydwom stronom, aby zachowały zgodę i unikały waśni. Wymiar sprawiedliwości odłożono na później.

Było to już pewnym tryumfem dla Unitów. Uniknęli przynajmniej na chwilę głównego niebezpieczeństwa uznania biskupów dyzunickich i odsądzenia swych pasterzy od należących im się stolic; czego przy usposobieniu posłów katolickich w chwili zbierającego się sejmu lękać się należało.

Dekret sejmowy brzmiał: "uspokojenie ludzi w religii greckiej rozróżnionych dla nawalnych Rzeczypospolitej spraw na przyszły sejm odkładamy, a teraz pokój ab utrinque tak duchownym jako i świeckim ludziom cuiuscunque status et conditionis zachowamy. Procesy jednak, wszelkie nadworne i komisarskie dekreta, banicye, sekwestry, ratione rozróżnienia w religii, jeżeliby się jakie pokazały, kasujemy".

Usunięte na razie niebezpieczeństwo groziło przecież zawisnąć na nowo nad Unitami na najbliższym sejmie wobec nie-

Relacye nuncyuszów, tom II, str. 165. Archiwum propagandy, tom IV, Korespond. Bazyliańskiej str. 65.

<sup>3)</sup> Volumina Legum, t. III, str. 217, wyd. Petersburskie 1859.

przychylnego ogólnie dla Unii wśród katolików usposobienia i obawy przed kozakami.

Tymczasem sama Opatrzność przyszła w pomoc biskupom ruskim zostającym w śmiertelnej trwodze o przyszłość swej Cerkwi. Po skończonym, a co dopiero omówionym sejmie rozeszła się w końcu miesiąca listopada r. 1623 po całym kraju wiadomość o śmierci męczeńskiej św. Józafata Kuncewicza. Wiadomość ta w jednych oburzenie, w drugich wywołała przerażenie, zwłaszcza gdy król, sprawdziwszy przez swych komisarzy zbrodnie, winowajców przykładnie ukarać kazał i dwudziestu kilku najwinniejszych głowę pod topór położyło. Przywódzcy dyzunii z przestrachu przycichli, nawet kozacy przestali swe dawniejsze żadania ponawiać; a wśród katolików obróciła się opinia na korzyść Unitów. Ten stan rzeczy utrzymał się aż do końca panowania Zygmunta III, który od męczeństwa św. Józafata z tem większą stanowczością Unie zasłaniał. Czuli też dobrze dyzunici, że dopóki Zygmunt III żyje, nic nie osiągną, ale pocieszali się, że Zygmunt III podeszły w wieku niezadługo do grobu zstąpi, i że pod następnymi rządami zdobędą sobie, o co dotad napróżno się dopominali.

Jakoż zaledwo Zygmunt III świat ten pożegnał, wystąpili kozacy w imieniu dyzunii z dawnemi żądaniami. Trzydzieści tysięcy stało ich podczas bezkrólewia pod bronią i podburzani przez popów dyzunickich, których 300 przyszło do ich obozu, błagając o obronę praw i przywilejów dyzunii, grozili, że jeżeli dawne żądania odnoszące się do religii greckiej, nie będą spełnione, ogniem i mieczem Unię wytępią i z bronią w ręku wywalczą sobie należne swej Cerkwi prawa.

Władysław IV nie mający gorącości wiary ojca i skłonny do paktowania, raz by sobie zapewnić koronę królewską, a powtóre, aby uspokoić kozaków, Ukrainy nie stracić i pokój wewnętrzny zabezpieczyć, zgodził się w paktach konwentach z zastrzeżeniem, że przez to nie myśli Unii poświęcić, na następujące żądania kozaków i dyzunii:

Artykuł I. "Dyzunici mają wolne wyznanie wiary na całym obszarze Rzeczypospolitej. Wolno im posiadać, wznosić, naprawiać cerkwie, seminarya, szpitale, otwierać drukarnie, piastować urzędy miejskie bez wyjątku.

<sup>1)</sup> Petycye i żądania kozaków u Holubiewa, l. c., str. 401-407.

Artykuł II. "Pozostają w posiadaniu cerkwi, które były wówczas w ich ręku; bractwa ich zachowują swoje prawa, wolno im także nowe bractwa zakładać.

Artykuł III i IV. "Zaraz po koronacyi będzie z pośród szlachty dyzunickiej mianowany nowy metropolita dla dyzunitów z tytułem metropolity kijowskiego; ten będzie obowiązany postarać się o inwestyturę u patryarchy carogrodzkiego, i trzy inne biskupstwa dyzunitom przyznane: łuckie, przemyskie i mścisławskie, oddzielone od połockiego. Rutskiemu pozostaje także tytuł metropolity kijowskiego i dochody z dóbr metropolitalnych na Ukrainie, ale te ostatnie tylko do śmierci jego. Wszystkie cerkwie kijowskie z wyjątkiem małego monastyru wydubickiego wracają do dyzunitów.

Artykuł V. "Eparchia przemyska podobnie jak lwowska należeć będzie do biskupa dyzunickiego. Biskup unicki (Krupecki) otrzyma w dożywociu od króla rocznie 2000 złp.

Artykuł VI. "Władyka unicki w Łucku, Jeremiasz Poczapowski, ustąpi swego biskupstwa biskupowi dyzunickiemu, wolno mu tylko będzie używać w dożywociu tytułu władyki i zatrzymać archimandryą żydyczyńską.

Artykuł VII "zastrzegał utworzenie biskupstwa mścisławskiego dla dyzunitów z tytułem biskupstwa mścisławskiego, orszańskiego i mohilowskiego. Rezydencyę miał ten biskup mieć w Mohilewie.

"Inny artykuł przyznawał jeszcze metropolicie dyzunickiemu monaster pod Grodnem, aby tam jego sufragan mógł rezydować i święcić księży dyzunickich dla Litwy. Inny znów zapewniał po koronacyi królewskiej ustanowienie komisyi złożonej z dwóch dyzunitów i z dwóch Unitów, któraby bez dalszej apelacyi rozdzieliła klasztory między Unitów i dyzunitów w miarę ludności każdego wyznania.

Artykuł XIV "daje wolność przechodzenia z Unii na dyzunię i odwrotnie".

Najboleśniejszem było utworzenie władyctwa dyzunickiego mścisławskiego, gdzie już bardzo mało było dyzunitów od czasów śmierci męczeńskiej św. Józafata <sup>1</sup>).

¹) Theiner, Monum. Poloniae hist., tom III, str. 399—401 i Holubiew, l. c., str. 408-432 (dyaryusz sejmu r. 1623) a od str. 432—446 memoryały dyzunitów w sprawie dziejących im się od r. 1596 krzywd i str. 454—505 drugi dyategoż sejmu.

Metropolita z resztą biskupów unickich zaniósł protest przeciw powyższym koncesyom przyznanym dyzunitom 1), które wciągnięte zostały do akt grodzkich nim jeszcze sejm potwierdził; toż samo uczynili biskupi łacińscy z prymasem Janem Wężykiem na czele i w połączeniu ze znaczną liczbą senatorów świeckich (54 senatorów i posłów). Metropolita przestrzegał przed nieszczęściami, które te ustępstwa na kraj sprowadzą i oświadczył, że ani on, ani sufragani jego stosować się do nich nie będą, póki Stolica Apostolska ich nie potwierdzi. Król pisał po dwakroć do papieża Urbana VIII, błagając go o zatwierdzenie swych ustępstw. Tymczasem nowy metropolita dyzunicki Piotr Mohyła, następca Boreckiego, w przewidywaniu, że zatwierdzenie papieskie nie nadejdzie, domagał się natychmiastowego wprowadzenia w życie punktów ugodowych.

Mimo zaręczenia króla co do jego uczuć katolickich i zapewnień, że grożące niebezpieczeństwo wojny z Rosyą wymaga tych ustępstw, ażeby przez nie zapewnić sobie pomoc kozaków przeciw Rosyi, papież odmówił zatwierdzenia i polecił biskupom ruskim, aby wszelkiemi siłami bronili praw Kościoła".

Król by uspokoić sumienie, zwołał 18 lutego 1633 radę teologów, przedkładając im pytanie, czy się godzi wykonać ustępstwa uczynione dyzunitom. Zasiadali w tej radzie Jezuici, między nimi sławny Mikołaj Łęczycki, Kapucyni, Karmelici i profesorowie akademii krakowskiej. Po długich naradach zdecydowano większością głosów, że nie wolno czynić ustępstw, które są pogwałceniem prawa bożego i poniżeniem wiary i pociągną za sobą zgubę dusz. Mimo to król na najbliższym sejmie (1633) przyrzekł dyzunitom wykonać wszystko, co zaprzysiągł w paktach konwentach i wskrzesił hierarchię dyzunicką zgodnie z danemi przyrzeczeniami. Piotr Mohiła objął Kijów z monasterami, Aleksander Puzyna biskupstwo łuckie, Józef Bobrykowicz biskupstwo mścisławskie. Żadne protesty nie zdołały powstrzymać biegu rzeczy 3).

<sup>1)</sup> Holubiew, l. c. str. 447-450 i str. 530-535.

<sup>2)</sup> Theiner, l. c., str. 401-403. Archiw. Wat. Nunz. di Polon., tom 43. Listy nunc. z dnia 29 czerwca 1632 r. i 14 grudnia 1632 i tom 44. List kard. sekr. stanu z 31 lipca 1632 r.

³) Walki Unitów z dyzunitami wywolane ustępstwami Władysława opisuje dokładnie Szusza w referacie do Rzymu; "De laboribus Unitorum etc."

Ze stanowiska politycznego mogły ustępstwa Władysława IV wydawać się na razie roztropnemi. Chwilowo uzyskał przez nie to, czego pragnął, to jest pomoc kozaków przeciw Rosyi; ale w późniejszych latach nie obroniły one Polski od wojen kozackich, którym niemniej przez ustępstwa swoje Władysław IV zamierzał zapobiedz.

Unii zadały one bolesne ciosy, lecz dalszemu rozwojowi przeszkodzić nie zdolały.

u Harasiewicza, Annales Eccl. ruth., str. 298 do 349. — Ściśle one już do zadania pracy naszej nie należą, dlatego w ich szczegółowy opis nie wchodzimy.

# Księga szósta .

Unia zwolna zwycięża.

• 

#### ROZDZIAŁ I.

## Opieka papieży i Zygmunt III nad Unią Brzeską.

1. Nieszczęściem Unii Brzeskiej było od samego początku, że licznych i potężnych mając wrogów i przeciwników, bardzo mało liczyła przyjaciół i obrońców. Tem więcej poczuwamy się do obowiązku uwydatnić w naszem opowiadaniu te osobistości, które bądź swym wpływem, bądź pracą i zabiegami Unię stale popierały i mniej czy więcej do zwycięztwa się przyczyniły.

Na pierwszem miejscu stawiamy papieży. Kiedy mało kto w kraju myślał o tem, aby popierać akcyę biskupów unickich, papieże przypominają stale ten obowiązek królowi, jednemu i drugiemu kanclerzowi państwa i senatorom duchownym i świeckim, a nuncyuszom swoim w instrukcyach im dawanych nigdy nie zaniedbują, zwłaszcza ilekroć ich dochodziły wiadomości o większem niebezpieczeństwie grożącem Unii, zalecać, aby czujnie stali na jej straży i pomagali biskupom unickim w ich staraniach i zabiegach 1).

Gdy biskupi Pociej i Terlecki po złożeniu w Rzymie wyznania wiary katolickiej wracali do kraju, wysyła równocześnie papież Klemens VIII listy do króla, do senatorów duchownych i świeckich, i do kanclerza Zamojskiego polecając dzieło Unii ich pieczy, i domagając się mianowicie od króla, aby wszystkich ruskich biskupów przyjął do senatu na równi z biskupami

¹) Por. Relacye Nuncyuszów Apostolskich, wydanie Rykaczewskiego, Berlin 1864, tom II, na wielu miejscach.

łacińskimi, a duchowieństwo ruskie, aby stosownie do obietnic przed zawarciem Unii danych, w prawach i przywilejach zrównał z duchowieństwem łacińskiem.

"Upominamy, pisze dnia 7 lutego 1596 do króla, Waszą królewską Mość, abyś warunków i artykułów przez Rusinów przed Unią postawionych, o ile do Ciebie należy, wedle słuszności i wspaniałomyślności swej wykonać nie zaniedbał, i abyś to polecił tym, do których wykonanie z urzędu będzie należało. Mianowicie zaś jednej rzeczy od Twej królewskiej wspaniałomyślności domagamy się, abyś zjednoczonych biskupów ruskich przyjął do grona senatorów duchownych Królestwa polskiego. Na tem wzniosłem miejscu bowiem, gdy zasiędą i powaga ich podniesie się i skuteczniej praw swoich będą mogli bronić, sama zaś Unia głębsze zapuści korzenie. Zreszta, gdy przez nas przyjęci zostali do łaski i jedności Stolicy Apostolskiej i gdyśmy ich za braci naszych uznali, słuszną i sprawiedliwą jest rzeczą, ażeby zażywali tej samej czci, co reszta biskupów. O ile zaś to przyczyni się do wzmocnienia samego Królestwa polskiego. Wasza królewska Mość najlepiej to ocenić potrafisz" 1).

Podobnej treści były listy papieskie do senatorów, duchownych i świeckich. Po dokonanej proklamacyi Unii na synodzie Brzeskim ponawia papież swoje dawniejsze przedstawienia do króla, i uspakaja Rusinów co do kar kościelnych przez patryarchę konstantynopolitańskiego przeciw odstępcom od dyzunii ogłoszonych, oświadczeniem, że takowe są bez mocy i znaczenia.

W r. 1598, gdy Zygmunt III znajdował się po za granicami kraju, starając się o odzyskanie tronu szwedzkiego, a intrygi patryarchów konstantynopolitańskich przeciw Unitom nie ustawały, podnosi znowu papież głos swój i poleca obronę Unitów przeciw intrygującym Grekom arcybiskupowi gnieźnieńskiemu i lwowskiemu<sup>2</sup>).

Widząc zaś jak biskupi wystawieni na ucisk i prześladowanie dyzunitów opuszczeni byli przez katolików w senacie i w sejmach i jak nikt za nimi się nie ujmował, gdy dyzunici skargi nieuzasadnione przeciw nim wytaczali, przypomina papież królowi w roku 1604 dawną obietnicę co do krzeseł senatorskich dla biskupów unickich i zaklina go, aby przynajmniej

<sup>1)</sup> Theiner, Monumenta Poloniae hist., tom III, str. 252.

<sup>2)</sup> Theiner, Monumenta Poloniae hist., tom III, strona 267, 271, 272 i 282.

metropolicie choćby ostatnie po biskupach łacińskich dał miejsce, zwłaszcza, że już ci pomarli, którzy największe dotąd przypuszczeniu biskupów ruskich do senatu stawiali trudności.

"Jeżeli nie w innym celu pisze, to w tym niech metropolita wejdzie do senatu, aby na niesprawiedliwe zaczepki dyzunickie mógł odpowiadać i praw Kościoła unickiego bronić.).

Z relacyi nuncyuszów i biskupów ruskich wiadomem było papieżowi, że głównym sprawcą trudności, przeciwności i przeciwieństw, jakie Unia od pierwszej chwili miała do zwalczania, był stary książę Konstanty Ostrogski; dlatego stara się przed kardynala Bernarda Maciejowskiego, arcybiskupa gnieżnieńskiego a byłego biskupa łuckiego, wielce zasłużonego około przyjścia Unii do skutku, tego potężnego i wpływowego magnata przychylniej względem Unii usposobić 2). A gdy wskutek starań Maciejowskiego jakaś nadzieja zabłysła, że książę zaniecha przez zstąpieniem do grobu swej opozycyi i pójdzie w ślady episkopatu, pisze do niego papież dnia 15 stycznia 1605 r. i zbijając jego argumenta, które go rzekomo od Unii wstrzymywały, zacheca i upomina go, aby się nie oglądał ani na patryarche antyocheńskiego, ani na carogrodzkiego, lecz sam dał dobry z siebie przykład i do Unii przystąpił, a resztę narodn ruskiego za soba pociągnie i nieśmiertelną okryje się sława 3).

W ślady Klemensa VIII wstępuje następca jego papież Paweł V. Od pierwszej chwili objęcia rządów Kościoła nie szczędził pochwał i zachęty metropolicie Pociejowi, aby nie ustawał w swojej gorliwości około obrony, wzmocnienia i szerzenia Unii; a dowiedziawszy się prawdopodobnie z relacyi Pocieja, że wielką pomoc w trudach swoich pasterskich znajdował w w. kanclerzu litewskim Lwie Sapieże, wysyły do niego list dziękczynny połączony z prośbą, aby nie odmawiał i nadal pomocy swej osamotnionemu metropolicie 4).

Jak poprzednika jego tak też jego samego bolało bardzo, że w senacie i w sejmach nikt z Unitów nie zasiadał, podczas gdy dyzunici licznie tamże będąc reprezentowani coraz natarczywiej domagali się odebrania biskupom unickim dyecezyj i po-

<sup>1)</sup> Tamże, str. 283.

<sup>2)</sup> Tamże, str. 285.

<sup>3)</sup> Theiner, Monumenta Poloniae hist., tom III, str. 286.

<sup>4)</sup> Tamże, str. 288, 297.

zbawienia ich godności. Przypomina tedy ponownie królowi obowiązek dopuszczenia biskupów unickich lub choćby tylko metropolity do senatu dla obrony spraw ich Cerkwi<sup>1</sup>).

Wiadomo, że dyzunici żadną bronią nie gardzili, byle unickich biskupów przed narodem zohydzić i Unię w pogardę podać. Między innemi puszczali kłamliwie wieści między lud, że Unia jest zamachem na obrządek ruski i służy tylko za pomost do obrządku łacinskiego. To wystarczało dla ciemnego duchowieństwa i ludu przywiązanego więcej do obrządku aniżeli do wiary, której nie znali, aby od Unii stronić. By tym wieściom kłam zadać, wysłał papież w r. 1615 dnia 10 grudnia na Ruś deklaracyę, że nigdy nie było i nie jest intencyą Stolicy Apostolskiej w czemkolwiek obrzędy ruskie naruszać, a tem mniej je znosić i łacińskiemi zastępować ).

Nawet ofiar nie szczędził, gdy chodziło o dobro i o rozwój Cerkwi unickiej. Jedną z najgwałtowniejszych potrzeb Unii na Rusi było rozszerzenie oświaty między duchowieństwem pogrążonem w wielkiej ciemności dla braku szkół. W r. 1615 ogłosił przeto konstytucyę, na mocy której odtąd czterech młodzieńców ruskich kosztem Stolicy Apostolskiej kształcić się miało w Rzymie w kollegium pap. greckiem, istniejącem przy kościele św. Atanazego <sup>3</sup>).

Pontyfikat Grzegorza XV krótkim był, a jednak i on pozostawił ślady pieczołowitości o losy Unii. W chwilach najgroźniejszego niebezpieczeństwa dla Unii po dwakroć w r. 1622 i 1623 zaklina Grzegorz Zygmunta III, aby nie wypuszczał z opieki swej Unitów i bronił ich przeciw napaściom dyzunitów a w szczególności kozaków. Toż samo poleca arcybiskupowi gnieźnieńskiemu, osobliwie wymaga od niego, aby wspierał metropolitę 4).

Pontyfikat następnego papieża Urbana VIII przypada w czas męczeństwa św. Józafata, arcybiskupa połockiego i po części w czas smutnego dla Unii panowania króla Władysława IV, któremu się zdawało, że ustępstwami czynionemi dyzunitom na niekorzyść Unii zapewni sobie spokój na Rusi i zniewoli sobie

<sup>1)</sup> Tamže, str. 348, 349, 350, 354.

<sup>2)</sup> Theiner, Monumenta Poloniae hist., tom III, sfr. 360.

<sup>3)</sup> Tamże str. 359.

<sup>4)</sup> Tamże str. 366, 367, 368.

kozaków. Przez całe dwadzieścia lat swego pontifikatu (1624—43) utrzymuje Urban VIII ożywioną korespondencyę w sprawie Unii z królem i episkopatem ruskim, a obok tego przysyła szczegółowe instrukcye nuncyuszowi swemu, jak ma ona na króla i na senatorów wpływać, aby Cerkiew ruska zjednoczona ze Stolicą Apostolską szkody nie poniosła. Gdy starania nuncyusza okazały się bezskutecznemi i ustępstwom uczynionym dyzunitom przeszkodzić nie zdołały, papież tym ustępstwom sankcyi swej, o którą król prosił, odmówił 1).

Z drugiej strony dodawał odwagi i zachęty biskupom ruskim do dalszej walki w obronie Cerkwi; nie szczędził im pochwał iż tak mężnie znosili spotykające ich prześladowania i winszował im, że za ich sprawą Unia coraz więcej w narodzie się utwierdzała i coraz szersze obejmowała koła 3).

Za rządów tegoż papieża wyszły dwa upomnienia, jedno do biskupów polskich, aby biskupów ruskich nie poniżali i uważali ich za równych sobie, a drugie do Jezuitów, aby młodzieży szlacheckiej ruskiej nie przeciągali do obrządku łacińskiego. Bazylianom zaś wprost zakazał papież obrządek zmieniać 3).

Jedno i drugie upomnienie było wywołane ponawiającemi się skargami metropolity, że przez opuszczanie obrządku ruskiego przez szlachtę i Bazylianów Unia się osłabia i najlepsze siły traci.

2. Zygmuntowi III nakazywały jego przekonania katolickie być stanowczym zwolennikiem i obrońcą Unii. Pragnął jedności religijnej w państwach swoich i gdy protestantyzm polski za jego rządów już dogorywał, ze smutkiem patrzał, że ogromne obszary Litwy i Rusi jeszcze były zamieszkałe przez dyzunickieh Rusinów. Gdy więc w łonie biskupów ruskich zrodziła się dążność do Unii, nakazywały mu jego przekonania religijne tę dążność popierać.

Względy polityczne nie były prawdopodobnie także bez wpływu na jego stosunek do Unii, ale stały niezawodnie na drugim planie. Więcej one ważyły u kanclerza jego Jana Zamoy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theiner, Monumenta Poloniae hist., tom III, str. 371, 377, 380, 402, 403, 417 i 418.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tamže, str. 373, 377, 379, 381, 403, 424.

<sup>3)</sup> Archiw. Wat. Nunz. di Polonia, tom 39 i Brevia Ordinis S. Basilii, tom I, str. 48.

skiego. Kiedy na sejmie r. 1621 jeden z dyzunitów upominając się o przywrócenie praw dyzunitom dodał, że na podatek na przyszłą wojnę z Turcyą nie zezwoli, póki dyzunitom sprawiedliwość wymierzona nie będzie, odrzekł król: "niech raczej ginie Rzeczpospolita, zgińmy ty i ja, byle wiara św. uszczerbku nie poniosła" 1).

Że jednak z Zygmunta myśl Unii nie wyszła, już na innem miejscu powiedzieliśmy i wykazaliśmy, iż zasługę jej pomysłu mają ks. Piotr Skarga i Antoni Possewin, poseł pap. na dwory Batorego i Iwana Grożnego. Raz w społeczeństwo rzucona, odtąd ona w niem kiełkowała i ją przyswoił sobie Zygmunt III. Niestety miał on przez prawodawstwo krajowe zbyt skrępowane ręce, aby módz to dla Unii uczynić, czego się po nim, jako po monarsze spodziewać godziło. Protekcya jego była przeto raczej moralna aniżeli materyalna; więcej objawiła się w bronieniu i zasłanianiu Unitów przed zamachami wymierzanemi na nich przez dyzunię, aniżeli w dawaniu im dodatniej pomocy i w czynnem posuwaniu ich sprawy naprzód.

Wiadomą jest rzeczą, że w pierwszych początkach walki dyzunitów z Unitami głównym ich celem było wydarcie stolic metropolicie i władykom unickim. Gdyby im się ten cel był udał, byliby jednym zamachem Unię pogrzebali. Poruszali sprawę tę na sejmach, gdzie w połączeniu z protestantami mieli większość i wzbraniali się przystąpić do obrad nad innemi sprawami, pókiby żądań ich nie zaspokojono. Nadto wytaczali biskupom unickim procesa przed trybunałem litewskim, najwyższym sądem na W. Ks. Litewskie, a złożonym znowu w wiekszej części z innowierców przeciwnych pospołu z dyzunitami Unii. W tym trybunale zawsze procesa wygrywali i w latach 1596, 1605 i 1609 widzimy metropolitę Rahozę i biskupa włodzimierskiego Pocieja kilkakrotnie skazanych na pozbawienie urzędu i godności. W tem niezaprzeczona była zasługa króla, że postanowień sejmowych i wyroków trybunalskich nie pozwalał wykonywać, albo niekorzystnym dla Unii uchwałom sejmowym przeszkadzał 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Relacye nuncyuszów apost., wyd. Rykaczewskiego, tom II, str. 124 w uwadze.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cfr. Instrukcyę daną nuncyuszowi de Torres r. 1621. — Relacya Nuncyuszów, tom II, str. 116 i nastp.

Ponieważ trybunał litewski, jako przeważnie z innowierców złożony każdą skargę przeciw Unitom wytoczoną na ich niekorzyść rozstrzygał, odjął mu Zygmunt III kompetencyę wyrokowania w sprawach między Unitami a dyzunitami i oddał te sprawy tak zwanemu sądowi mieszanemu (judicium compositum) złożonemu z 6 duchownych i 6 swieckich osób, który odtąd z większą sprawiedliwością w kwestyach spornych unickich wyrokował 1).

Gdy zaś w roku 1620 znany nam już patryarcha jerozolimski Teofan, wracając z Moskwy, po części z podmowy tamtejszej, a w części za poduszczeniem Turka spełnił dawne życzenia dyzunitów ruskich i patryarchów carogrodzkich, ustanawiając osobną prawosławną hierarchię: metropolitę i władyków naprzeciw biskupom unickim—rozkazał Zygmunt III nowo wyświęconych pojmać i uwięzić, choć niestety tej pogróżki przez wzgląd na kozaków nie spełnił 2). Jednakże gdy na sejmach r. 1621 i 1623 sprawa uznania wyświęconych przez Teofana biskupów była poruszoną i gwałtownie przez dyzunitów, a nawet katolików przez wzgląd na kozaków popieraną, Zygmunt III jej rozstrzygnięcia na niekorzyść Unii nie dopuścił 3).

Wobec tego przychylnego usposobienia króla tem bardziej uderza, że tenże mimo kilkakrotnego przypomnienia i przedstawienia Stolicy Apost. i mimo własnej obietnicy danej przy zawieraniu Unii Brzeskiej biskupów unickich ani nawet metropolity do senatu nie wprowadził i krzesła senatorskiego im nie przyznał, choć nie mógł nie widzieć korzyści, jakieby stąd na Unię były spłynęły. Złej woli po jego stronie niewątpliwie nie było; lecz oporu biskupów zwłaszcza łacińskich, a po części i innowierców ), nie chcących uznawać w biskupach ruskich równych sobie co do godności braci, nie mógł snać przełamać. Ileż to goryczy i żalu Rusinów do Polski byłoby się usunęło tym prostym aktem sprawiedliwości!

Różni różnie Polskę tłumaczyli, dlaczego biskupom ruskim krzeseł w senacie odmówiła. Rozbierać tych argumentów nie bę-

Unia Brzeska.

<sup>1)</sup> Alb. Wijuk Kojałowicz, Miscellanea, str. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Archiw. Ksiatat Czartoryskich w Krakowie, Akta publ. sub Sigismundo III, nr. 754, tom III, p. l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pietruszewicz, Swodnaja lietop., str. 58; Relacya Nunc., tom II, str. 124

<sup>4)</sup> Antirresis, str. 79.

dziemy, bo w naszem przekonaniu na to nie zasługują, wolimy po prostu przyznać, że w tym względzie Unii i Rusi krzywda z naszej strony się stała, i że niedopuszczając biskupów ruskich do senatu popełniono wielki błąd polityczny.

Zapatrywania i uczucia Zygmunta III względem Unii Brzeskiej podzielał jego wielki kanclerz Jan Zamoyski. Ale jak przed zawarciem Unii Brzeskiej na zewnątrz akcya jego mało widoczną jest i niknie w działaniu Zygmunta III, tak więcej jeszcze trzeba to o nim powiedzieć po zawarciu Unii. Ilekroć jednak Zygmunt III z większą energią przeciw knowaniom dyzunickim występuje, Jan Zamoyski stoi niewątpliwie za nim.

Najwidoczniejszym jest wpływ Zamoyskiego w sprawie protosyngiela Nikifora, protegowanego przez księcia Konstantego Ostrogskiego. Mimo tej potężnej protekcyi przeprowadził kanclerz, że Nikifor na sejmie warszawskim r. 1597 został jako szpieg potępiony.

Niestety powtarzające się nieporozumienia między królem a kanclerzem jego sprawiły, że wpływ Zamoyskiego na bieg spraw unickich osłabł w następnych latach, a król nie umiał się zawsze sam z siebie zdobyć na tę odwagę, jakiej zagrożona sprawa Unii wymagała.

## ROZDZIAŁ II.

Metropolita Hipacy Pociej zabezpiecza prawny byt Unii.

ajnaturalniejszymi obrońcami Unii byli biskupi. Poznawszy jednakże wyżej moralną wartość episkopatu ruskiego przed zawarciem Unii trudno się po nich wiele spodziewać. Naczelnik ich, metropolita Michał Rahoza, wiemy, że nie z własnego popędu, lecz raczej wciagnięty przez kolegów i przez wzgląd na króla za Unią się oświadczył i aż do ogłoszenia jej na synodzie brzeskim dwuznaczną rolę odgrywał. Po jej ogłoszeniu ogranicza się na tem, co było najściślejszym jego obowiązkiem. Znika też z widowni w r. 1599, nie zostawiwszy śladów działalności swojej 1).

Dziwna rzecz, że o wiele zdolniejszy od niego biskup lucki Cyryl Terlecki, o ile czynnym był przed zawarciem Unii i o ile do jej zawarcia ze wszystkich biskupów ruskich najwięcej się przyczynił, po synodzie brzeskim przycichł ²). Powodem tego była obrażona miłość własna i zazdrość, że Pociejowi, a nie jemu metropolia się dostała. Pokazuje się to z listu Pocieja pisanego do Lwa Sapiehy dnia 5 kwietnia r. 1603.

Pociej pisze: "Co mi WMość pisać raczysz o władykę łuckiego, który się na mnie przed WMością uskarżał, jakobym go miał zaniechać i lekceważyć, nie wierzże WMość temu, swoją

<sup>1)</sup> Kostomarów, l. c., str. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Makarija, Istorija Russkoj Cerkwi, tom X, str. 411 i 412 i Wileński Archiw Sborny, tom I, nr. 70, 76.

winę na mię kładzie, bo przez te półtora lata, jakośmy się w Wilnie z sobą widzieli i psem mię nie na wiedził, nawet i na listy moje nie chciał mi odpisywać, wszystko mu wadzi, moja metropolia i zwierzchność urzędu mego, na której gdzieby (gdyby) on był, umiałbym go ja lepiej szanować, aniżeli on mnie: mógłby mi jej nie zajrzeć, bo jego władyctwo jedno stoi za moje oboje, chocia się tak skarzył. Metropolia tak się wyciągnęła dobrze, że co pierwej będąc in flore ledwie 1000 złotych uczyniła, teraz po te lata i 500 zł. nie wziąłem; tytuł wielki, ale pożytek płochy.... Ale to na stronę, by i żebrać przyszło, Kościołowi bożemu przedsię słuzyć będę<sup>4</sup>.).

Caly przeto ciężar i trud pracy i walki z przeciwnikami Unii spadł na Hipacego Pocieja, biskupa włodzimierskiego, a póżniej metropolitę. Na szczęście był Hipacy Pociej mężem silnej woli, w którym w miarę zwiększających się trudności rosła odwaga i który nie spoczął, póki celu sobie wytkniętego nie osiagnał. Można śmiało twierdzić, że przez pierwsze kilkanaście lat on jeden Unie podtrzymywał i od zupelnego upadku ją bronił. Pomagała mu w tej olbrzymiej pracy wielka wziętość w narodzie i dawniejsza senatorska godność, potężna wymowa, a przedewszystkiem świętobliwość żywota połączona z niezwyklem zaparciem siebie. Dyzunici zarzucali mu ambicye, ale jakaż ambicve mógł mieć ten, co, aby zostać biskupem ruskim, musiał się zrzec senatorskiej godności i odtąd do końca życia z biedą walczyć? Nieraz grosza nie miał, aby na sejm pojechać i praw cerkwi swoich bronić. W ostatnich latach zycia na wieś się usunal, bo w swej stolicy biskupiej nie miał z czego żyć. Ale "by i żebrać przyszło, powiada, Kościołowi bożemu przedsie służyć bede" 2). W najlepszym razie mógł chyba powtórnie senatorskie krzesło uzyskać, gdyby król był się przychylił do żądania papieży i spełnił warunek postawiony przez biskupów ruskich przy zawieraniu Unii.

Po ukończonym synodzie brzeskim pośpieszył Pociej do swej włodzimierskiej dyecezyi i zabrał się z prawdziwie apostolską gorliwością do wprowadzenia Unii w życie. Sprawa nie była łatwa, duchowieństwo po miastach, w których istniały bractwa, buntowane przez bratczyków, stawiało opór; po wsiach słuchało

<sup>1)</sup> Archiwum Domu Sapiehów tom I, str. 368. Lwów 1892.

<sup>2)</sup> Archiwum Domu Sapiehów tom I, str. 368. Lwów 1892.

go tylko z bojażni, ale liczyć na nie, że w duchu jedności Kościoła owieczki swoje prowadzić będzie, nie było można. Jednej doczekał się przed swem wyniesieniem do godności metropolity pociechy, że w r. 1598 pewna część obywateli woje wództwa wołyńskiego, między nimi Stanisław Radziwill, Jerzy Czartoryski, Michał Myszka kasztelan wołyński, Abram Myszka starosta owrucki, Jan Hulewicz i 29 innych przystąpiło otwarcie do Unii, dziękując królowi za zjednoczenie Kościoła greckiego z rzymskim i prosząc go, aby tego dzieła dla niezadowolenia niektórych rozrywać nie pozwolił 1). Pięć lat później r. 1603 uczyniło to samo pięćdziesiąt kilka rodzin szlacheckich znowu na Wołyniu, między niemi: Teodor Skumin Tyszkiewicz, wojewoda nowogrodzki, Fryderyk Tyszkiewicz z Łohojska, Hrehory książę Czertwertyński 2).

Lecz czem Pociej był dla Unii, okazało się w całej pełni dopiero, gdy po śmierci Rahozy w sierpniu roku 1599 został wyniesiony do godności metropolity. Właśnie w tym samym roku krótko przed jego nominacyą zawarli dyzunici z protestantami w Wilnie konfederacyę przeciw Unitom, stawiając sobie za zadanie wspólnemi siłami zwalczać Unię.

Zaledwie wiadomość o wyniesieniu Pocieja na metropolię się rozeszła, zanieśli członkowie konfederacyi, o ile należeli do szlachty województwa kijowskiego i wołyńskiego, protest na sejm r. 1600 do króla przeciw tej nominacyi i w ogóle przeciw Pociejowi i Terleckiemu jako sprawcom wszelkiego w narodzie ruskim zamieszania i rozdwojenia przez wprowadzenie nowości do Cerkwi. Skarga ta dała Pociejowi pożądaną sposobność do zaznaczenia swego stanowiska.

Stawił się na sejm i zabierając głos dla swej i towarzysza swego obrony, a zarazem dla obrony sprawy Unii w ogólności, odezwał sie:

"Wodzą nas po sądach, jakbyśmy byli ludźmi świeckimi i używali dostojeństw naszych na zgubę narodu ruskiego. Dziwna rzecz, na pasterza owce się skarzą, a przeciwnie pasterz na nie skarzyćby się powinien, jako na nieposłuszne swemu zwierzchnikowi owieczki i karaćby je powinien i do posłuszeństwa przywodzić stosownie do upomnienia Pawła św. apostoła. Czyż to

<sup>1)</sup> Culloquium Lubelskie, str. 36.

<sup>2)</sup> Tamże, str. 38.

nie Wasza królewska Mość dała mi biskupstwo włodzimierskie za staraniem wojewody kijowskiego, który mnie ze Izami pro sił, abym je przyjął? Czyż nie Wasza królewska Mość powołała mnie na metropolitę po śmierci metropolity Michała? Któż w naszem królestwie bez sprawiedliwej przyczyny odbiera komu urzędy? A co do odstępstwa od patryarchy konstantynopolitańskiego, powiada: Myśmy od patryarchów ani nauki ani porządku nie nauczyli się. Jeździli do nas jak wilki, zamiast pokoju przywozili nam niezgode i rozstrój. Prostym ludziom w bractwach dali władzę niesłychaną, przeciwną prawu cerkiewnemu i od władzy biskupiej ich zwolnili, owszem dali im władze biskupią. I oto chłopstwo w swej prostocie przyswoiło sobie taki rząd, że ani na biskupów, ani na panów nie zważa; zachodzą rozdwojenia, kłótnie, krwi rozlew. Myśmy nic nowego nie poczeli. Mój poprzednik 150 lat temu na soborze Florenckim przyjął Unię, uznał rzymskiego biskupa pasterzem powszechnego Kościoła i oddał Jemu posłuszeństwo. Nadto królowie polscy nadali prawa i wolności Cerkwi ruskiej wtedy jeszcze, kiedy niewierny sułtan nie dzierżył w reku swojem ani patryarchy, ani cesarstwa greckiego. A teraz kiedy i władza świecka w jego ręku i wedle jego woli patryarcha wstępuje na swoją stolicę, czyśmy nie obowiązani odbiedz od takiego patryarchy, który sam w niewoli i nam zbawienia dać nie może?" 1).

Przemówienie Pocieja zrobiło na posłach wrażenie i sejm orzekł, że biskupi przyjmując Unię w niczem nie uchybili prawom krajowym i w urzędach swoich pozostać mogą.

Podobnie uratował Pociej sprawę Unii na sejmie roku 1609. Gdy się napróżno domagał sądu i dochodzenia słuszności skarg i napaści dyzunitów na Unię, a zbywano go oświadczeniem, że niema do tego czasu, ogłosił podczas sejmu nie wielkie pisemko, w którego wstępie umieścił gorącą odezwę do króla i ludzi dobrej wiary i odniósł ten skutek, że biskup wileński Wojna pod jej wrażeniem spowodował króla do złagodzenia nie korzystnej dla Unitów ustawy dodatkiem: "jeżeli która ze stron stała się winną względem drugiej, pokrzywdzona ma prawo odnieść się do forum duchownego").

<sup>1) &</sup>quot;Perestoroga" w A. Z. R., tom IV, nr. 149, str. 221—222; Kostomarow l. c., str. 329-330.

<sup>2)</sup> Volumina Legum, tom VII, str. 465 wydanie Petersburskie.

Oto ustęp tej odezwy:

"A zeby kto nie rzekl, qui tacet, consentire videtur, chociaześmy nie byli tak ciekawymi jak oni (dyzunici), jednak gdzie tego miejsce było, kiedy się ocassia podała, na sejmach, zawsześmy byli gotowi dać sprawe o sobie wszystkiey Rzeczypospolitey, gdzieby nas examinować chciano. Prosiliśmy Pana, prosiliśmy Rzeczpospolitą, aby kiedy tey sprawy adwersarzów naszych przesłuchali, a dowiedzieli się, mająli przyczynę jaką do nas tego wolania i narzekania swego. Aleśmy tego nigdy uprosić nie mogli dla złości czasu y rozruchu wszystkiey Rzeczypospolitey. Bylo to, ze nas y mandatami po dwa razy adwersarze pozywali na seymy, ale kiedyśmy się im ochotnie sprawić chcieli, zawsze samiż pozwów swoich odbiegali, a tylko zgoła bez sadu, bez prawa tego chcieli, aby nas degradowano, nie dopuszczając nam żadnej sprawy dać o sobie, co y najwierutniejszemu złoczyńcy nie zabroniono y zostawiono mu takie beneficium juris, że go żaden sąd karać nie może nisi jure victum. Nam zaś wszystko opak od adwersarzów naszych dzieje się. Degradują, dekreta ferują bez pozwu, bez prawa, bez sędziego należnego.... A my się odzywamy do prawa mówiąc: Nie prosimy was o żadną folgę, nie odzywamy się ani do prawa naszego duchownego (któregobyście nam bronić nie mogli), oto gotowiśmy wszelakie karanie ponieść, tylko pierwey przesłuchaycie, sądźcie, pokonajcie prawdą, a dopiero karzcie. O mniejsze rzeczy nie godzi się nikomu bez sądu, bez prawa gwaltu działać. A tu idzie o Pana Boga, idzie o chwałę Jego świętą, idzie o prawde Bożą, o pokóy, o jedność Kościoła Bożego, na ostatek idzie o poczciwość ludzi szlacheckich zacnie urodzonych. Bowiem wziąść komu dygnitarstwo, poczciwością to pachnie. A więc takie rzeczy wielkie przeskokiem odprawować, nie wysłuchawszy strony, bez sądu, bez prawa, tylko na gole wolanie adwersarzów, pierwej exekucye czynić, aniżeli osądzić. A gdzieżeście takie prawo należli i w którym statucie?" 1).

Nie ograniczając się zaś na zapobieganiu szkodliwym dla Unii uchwałom sejmowym i na protestowaniu przeciw niekompetencyi wyroków trybunału litewskiego, przeszukiwał Pociej

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) O przywilejach nadanych przez Najjaśn. królów polskich, przez Hipacego (Pocieja) metrop. i t. d., karta 2-ga. — Miejsce i rok druku na tytule nie wyrażone.

równocześnie archiwa cerkiewne i zbierał dowody, że prawa i przywileje, jakie Cerkwi ruskiej różnemi czasy przez królów polskich nadane były i na które się dyzunici powoływali, odnoszą się nie do nich lecz do Unitów, że zatem Cerkiew unicka konstytucyami i przywilejami krajowemi jest ubezpieczona i ani trybunałom, ani sejmom swobód jej i wolności naruszać nie wolno.

Rezultat swych mozolnych poszukiwań złożył w książce, którą ogłosił pod tytułem: "O przywilejach nadanych od Najjaśniejszych królów polskich y przedniejszych niektórych dowodach, które świętą Unię wielce zalecają y potwierdzają".

Z nagromadzonych przywilejów cierkiewnych przedłożył Zygmuntowi III do zatwierdzenia przedewszystkiem przywilej dany swemu poprzednikowi metropolicie Sołtanowi, unicie, przez Zygmunta I, a który brzmi: 1).

"Ma metropolita i jego następcy cerkwie swoje greckiego zakonu w swojej mieć mocy i paść i sprawować i błogosławić one i podawać podług prawidel św. i biskupów i archimandrytów i ihumenów i popów i dyakonów i wszelki stan cerkiewny greckiego zakonu jak duchownych tak świeckich sądzić i rządzić i wszelkie dzieła duchowne sprawować i błogosławić, a nieposlusznych i występnych powściągać i karać podług prawa i ustawy sobornej wschodniej Cerkwi bez niczyjego zabronienia. Także i episkopowie, którzy są pod metropolią kijowską, w swoich episkopiach ich sprawy duchowne także mają sądzić i rządzić i sprawować podług dawnego obyczaju. I przykazujemy, aby wszyscy książęta, panowie, także wojewodowie, starosty, namiestnicy tak rzymskiego zakonu jako i greckiego, wójtowie i burmistrze krzywdy Cerkwi bożej i metropolicie i biskupom nie czynili, w dochody cerkiewne i we wszelkie sprawy i sądy duchowne nie wtrącali się i t. d.".

Uzyskawszy królewskie zatwierdzenie tego przywileju, powoływał się na niego Pociej odtąd w wykonywaniu władzy swojej przeciw dyzunitom i na nim opierając się za nic sobie miał wyroki trybunału litewskiego, skazujące go i kolegów

¹) Prawa i przywileje od Najjaśn. królów polskich i W. Ks. L. nadane obywatelom Korony polskiej y W. Ks. L. Religiey Greckiey w Jedności z Kościołem rzymskim będącym. Przez Bractwo wileńskie św. Trójcy do druku podane R. P. 1632, str. 41.

jego na złożenie z urzędu <sup>1</sup>). W moc jego domagał się osobliwie po miastach i dobrach koronnych wydania sobie wszystkich cerkwi świeckich i zakonnych, a od duchowieństwa i ludu ządał względem siebie jako prawowitego zwierzchnika i pasterza posłuszeństwa i uległości.

Gdy zaś pasterski głos jego nie skutkował z przyczyny wichrzeń i oszczerstw<sup>2</sup>) partyi przeciwnej, sądził mieć obowią-

Doszło mię zapewnie wiedzieć, iż we Lwowie w bratskiej cerkwi pop niejaki czy sam z siebie, czyli będąc od kogo nauczony, śmiał to twierdzić, jakobym ja miał być heretykiem, a potem Arianinem, potem per gradus z przedpiekła do piekła postępując, miał być i żydem i jakobym się miał zaprzeć imienia Pana i Boga mojego Jezusa Chrystusa; a drudzy twierdzą, jakobym się miał dać i obrzezować i jakoby mię aż patryarcha Hieremiasz miał nawrócić.... Obaczcież moi mili chrześcijanie, jeśli to nie jawna calumnia; kiedy mię na stan biskupi invitum ciągnęli, za najlepszego chrześcijanina być rozumieli i potym długo za takiego mię udawali, cobym ich własnemi listami pokazał, jako mię tam pod niebiosa wywyższali: a teraz kiedym oddał posłuszeńsiwo Summo Pontifici, vicario Christi, idąc za antecesorami moimi, dopiero mię aż do piekła strącili.

Prawda jest, znam się do tego i wyznawam ten grzech mój na się, iżem czas nie mały był ewangelikiem: bom się z młodości mojej w takiej szkole uczył, a potem i panu takiemu, gdzie herezya gniazdo swoje miała, czas nie mały służył. Ale żebym Aryaninem albo nowokrzceńcem kiedy być miał, to nigdy nie było i owszem aryańska nauka i nowokrzceńska ta mię i od ewangelickiej odegnala i także wróciłem do swej starożytnej wiary ruskiej w któreyem się z dzia-

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 150.

<sup>2)</sup> Jak daleko partya dyzunicka w oszczerstwach przeciw Pociejowi się posuwała, dowodzi miedzy innemi list jego, którym publicznie te oszczerstwa zbija. Oto niektóre ustępy z tego listu: "Aczkolwiek człowiekowi dobremu i cnotliwemu na zaoczne calumniae złych ludzi sprawować się nie przystoi, bo tacy ludzie są nie inaczej jak pieskowie, co za płotem poszczekawszy trochę, wiec się skryją.... I gdzieby to szło o prywatną osobę moją, puściłbym to mimo się, bo wiedzą Bóg i ludzie i urodzenie moje zacne i postępki moje uczciwe i stan mój, jakom z młodości nosił na sobie urzędy wielkie, zacne, żem też był przyszedł et ad senatoriam dignitatem. Nie z chluby to mówię, widzi Pan Bóg, ale dlatego, bym był takim, za jakiego mię źli ludzie udawają, nigdybym był takich dostojności nie dostąpił i z której oto dostojności senatorskiej i na stan biskupi invitus, potem i na arcybiskupi wstąpiłem czego mi ciż nieprzyjaciele moi poświadczą.... Noszac tedy teraz na sobie publicam personam, a będac pasterzem Kościoła Bożego religii Ruskiey, w tym państwie jego królewskiej mości przedniejszym, iż mi o sumienie, jż mi o powinności pastyrstwa mojego idzie, iż mię ludzie niebaczni inaczej aniżeli jestem udawają, a k'temu nie pokatnie ale in publico, a co wieksza na kazaniach: rad nie rad muszę na tę jawną calumnię o sobie sprawę dać, nie gwoli szczekaczom, ale dla wiadomości ludzi chrześcijańskich, owieczek prawdziwych Pana Chrystusowych....

zek i prawo użyć silniejszego nacisku na niepowolnych, do którego zresztą dopiero w ostateczności się uciekał i).

W miarę jak opór przeciw jego rozporządzeniom rósł, przyznać trzeba, że i u niego objawiła się porywczość i gwałtowność, nie bardzo licująca z charakterem biskupim i że wtenczas, odzywając się o swoich przeciwnikach, w słowach nie przebierał. Draźniło go, że chciał szczerze dobra Cerkwi i narodu swego, a że zła wola i przewrotność przeciwników najlepsze chęci i starania jego zapoznawała, czerniła i na każdym kroku trudności mu stawiała i że ze strony rządu i katolików bardzo słabego i niedostatecznego doznawał poparcia.

W listach jego do Lwa Sapiehy, w. kanclerza litewskiego, gdy pisze o buntujących się przeciw sobie i przeciw Unii popach, nie rzadko zachodzą wyrażenia, jak: "okrutne lotry, swawolna zgraja, zły naród chłopski, "zdradziecki, banitowie, którzy pozdychali w przeklęctwie, Nalewajkowska orda, hałastra" i t. p. — Synodu na tych lotrów, woła na jednem miejscu. O Nikiforze, mniemanym exarsze, na wieść, że umarł w Malborgu, wyraża się: "zdechł na Malborku". Innym razem znowu prosi kanclerza, dobrego katolika, "aby niegodnym popom dał łacinę, coby im w pięty poszło".

Gdy kanclerz skarzy mu się, że przysłany czerniec u św. Trójcy nierządnie się sprawuje, odpowiada Pociej: "Cóż mam czynić, kiedy lepszego nie masz; trudno naleść kogo, by ufać, a chociażby człowiek mógł i znaleść co poczciwszego i uczeń-

da, z pradziada y z ojca był urodził, mało nie 20 lat przedtym, niżelim został duchownym.... Ale żebym miał kiedy do sprosnego i przeklętego żydostwa udawać się, a Pana i Boga mojego Jezusa Chrystusa abnegować; to z łaski Bożej i w pomyśleniu mojem nigdy nie było".... A. Z. R., tom IV, str. 209 i 10 w uwadze.

<sup>1)</sup> List przeto Szczesnego Herburta, starosty dobromilskiego, pisany w r. 1613 o gwałtach zadawanych dyzunii przez Unie odnoszący się do rządów Pocieja, na który się zwykle historycy powołują, jako na dokument dowodzący ucisku dyzunitów, nie wypowiada rzeczywistego stanu rzeczy. Jest on wprawdzie spokojnie napisany, bez namiętności, ale raczej pod wrażeniem nieuzasadnionych i systematycznych skarg dyzunitów wywodzonych na wszystkich sejmach, aniżeli na podstawie faktów. Obraca się też w samych ogólnikach i sam żadnego faktu nie przytacza. Znajduje się ten list w "Dokumentach objaśniajuszczych Istoriju Zapadno Ruskago Kraja". Petersburg 1865, str. 214—228. W bliższy rozbiór listu zapuszczać się nie uważamy też za potrzebne. Rozdział nasz o Pocieju jest dostateczną na niego odpowiedzią.

szego, żadnemu się na głodzie i na chłodzie służyć nie chce... panowie burmistrzowie wszystko zabrali, a popowi każą z ołtarza żyć — a na ołtarzu pustki.... żle z nim, gorzej bez niego, jam się z nim nie wieńczał; wszyscy złemu duchowi się godzą; piszę, grożę upominam, a nie będzieli dobry, łatwie jako żabę z wierszy (więcierza) wyrzucić, a drugiego poszukać, byleby na czem posadzić, żeby mając victum nie biegał żebraniną.... pomóżcie mi jeno WMście sua auctoritate u pana (króla), wszak obaczycie, jako ja ich uskromię, że się i drudzy kajać będą, bo dobrocią nic nie sprawimy u tego bydła nierozumnego"....

Gdy się dowiedział, że pop piński. Mikolski był u kanclerza starać się o władyctwo pińskie "i jakoby znać wszeteczną gębą szyrmując mało u WMości w łańcuchu nie siedział", serdecznie żałował, że go to nie spotkało, "i pewniebyś był WMość, pisał, contra conscientiam nie nie wykroczył, bo nie kapłana, ale wierutnego łotra buntownika miałbyś WMość w więzieniu").

Z powodu odmawiania mu prawa do władzy metropolitalnej nad Kościołem ruskim pisze:

"Jeśli mi jurysdykcya będzie naruszona, protestor niebem i ziemią, że jednej godziny ni tym ni owym nie chcę być i zarazem i łaskę i przywileja położę pod nogami J. Kr. Mości i będę wolał na swojem śmieciu dokonać żywota, aniżeliby na mojej osobie ta stolica święta i wielka miała taki szwank odnieść, a za mną pogotowiu sumno pontifici vicario Christi hańba i żałość".

O nieposłusznych, a jeszcze więcej występnych popach nie chcących uznać jego jurysdykcyi powiada:

"Dosyć już im się folgowało, trzeba zaprawdę serius postępować z nimi jako z takimi, którzy neque rationibus neque cvidentissimis documentis nie dają się do dobrego przywieść, tylko uporu, a grubiaństwa naśladują, nie popi ale prości chłopi raczej nazwani być słusznie mają. I Paweł apostoł nie bez przyczyny napisał compelle intrare przeciw takim, którzy ani o swoje ani o ludzkie zbawienie nie dbają i owszem są jako pestiferus morbus inter gregem Domini, a co gorsza więtszą sobie jurysdykcyę przywłaszczają, aniżeli biskupi, a więc odzywają się do patryarchów, których i na wieki nie oglądają, a swoich bisku-

<sup>1)</sup> Archiwum Domu Sapiehów, tom I, str. 340, 341, 342, 352. Lwów 1892.

<sup>2)</sup> Tamże, str. 368.

pów odbiegają. A któż tego nie widzi, że to nietyle dla obrony jurysdykcyi patryarszej, której i przedtem mało znali, jako więcej dla swawoli swej, aby nad sobą inspektorów nie mieli, działają. Jakoż strach i powiadać, co za swawola między nimi namnożyła się... kiedy ich władykowie owi, co z Grecyi przyjeżdżają, karać za jaki występek chcą, zwykli mówić, nie macie nic do nas, to nie wasza dyecezya, a kiedy właśni biskupi ich pozywają, wymawiają się patryarchami.... Jeśliż tedy w pańskich i szlacheckich majętnościach nie nie możemy, niechajże u katolików i w majętnościach J. Kr. Mości władzę mamy złych karać i unionem sanctam promovere".

Nie mało i słusznie rozdrażniać także musiała Pocieja niestrudzonego w walce w obronie najświętszej sprawy objętność dla niej katolików obrządku łacińskiego w Polsce. Gorzko też na tę obojętność i na opuszczenie przez katolików skarzy się. Klasztor supraślski dano w komendę jakiemuś człowiekowi świeckiemu, Puchaczowi, łacinnikowi, który klasztor bogato uposażony obdzierał, zakonników w nędzy i głodzie trzymał, tak że służbę Bożą tygodniami całemi przerywali dla braku wina do Mszy św., którego nie mieli za co kupić. By to krzyczące nadużycie usunąć, napróżno wołał Pociej o pomoc i oburzeniu swojemu daje wyraz w słowach: "Otóż nasze miłe katolictwo! Dalej nie śmiem pisać.... Panie Pomścij krzywdy, ja nic nie pomogę, tylko łzami się oblewam, albo przyjdzie mi się najwyższemu pasterzowi (papieżowi) o tem oznajmić<sup>4</sup> <sup>2</sup>).

Innym razem z Mińska (r. 1604 dnia 18 grudnia) pisze do Lwa Sapiehy skarząc się na grube i nieokrzesane duchowieństwo ruskie i na sprzedaż w Mińsku przez jakichś braci Filipowiczów, bogatych chłopów, jak dodaje, gruntu, na którym stała cerkiew i był cmentarz, który za tem do nich nie należał, mahometanom na wybudowanie meczetu, "dla plugawego Mahometa": "Ja nie siłą nie mogę, ani mi się godzi, pomocy z nikąd nie mam i owszem co dalej to większa wzgarda. Ale już jako lin po dnie chodzę.... przedsię pokoju mieć nie mogę.... Ale nie dziwujcie się temu, kiedy mają nietylko folgę ale i obronę od niektórych, a bodaj i między katolikami nalazłoby się takich nie mało.... Ja chociam i utrapiony i znędzony

<sup>1)</sup> Archiwum Domu Sapiehów, tom I, str. 352 i 353. Lwów 1892.

<sup>2)</sup> Tamże, str. 342.

na zdrowiu, na te moje stare lata, jednak będzieli sejm w Warszawie, powlokę się chociaż na połowicę sejmu trafiając. Interea proszę pana, abyś Waszmość sprawy Kościoła Bożego miał na baczeniu, ktemu i na mię ubogiego człowieka. Nie podajcie mię in opprobrium inimicis meis, którzy się na mię nasadzili zewsząd. Wiem, że i z Wołynia toż podobno będzie, a co więtsza per hominem catholicum, jako mię słuchy dochodzą.... WMście, jako prawdziwi synowie Sanctae Martis suae eccllesiae catholicae nie opuszczajcie nas utrapionych" 1).

W innym wreszcie liście do Sapiehy prosząc go o obronę, pisze: "proszę, aby mię nie zmyto bez lugu, na co się i katolicy nasadzili pomagać dyzunitom".

2. Omówiwszy ogólnie trudności, na jakie Pociej jako metropolita napotykał, żądając prawnego uznania Unii i swej władzy biskupiej nad wszystkiemi cerkwiami i monasterami obydwóch powierzonych dyecezyj 3), kijowskiej i włodzimierskiej jak niemniej stanowisko, na którem wobec dyzunitów się postawił, przejdźmy do szczegółów, z których lepiej jeszcze poznamy trudność jego położenia i przesadę skarg dyzunickich na gwałty od niego doznawane.

Najcięższe walki w sprawie odebrania Cerkwi przechodził Pociej w Wilnie. Czas jakis zdawało się, że oprócz stauropigialnego bractwa św. Ducha i tego i owego księdza reszta duchowieństwa wileńskiego poddała mu się jako swemu pasterzowi. Lecz zwolna przez wpływ bractwa, ci którzy z początku przybierali pozory uległości, zaczęli zrzucać z siebie maskę obłudy i tajnie uknuli spisek przeciw metropolicie na wiosnę roku 1608. Na czele tego spisku stało dwóch księży, używających dotąd zaufania metropolity i przez niego ustanowionych. Samuel Sienczyło, archymandryta monasteru św. Trójcy i Bartłomiej Zaszkowski, dziekan wileński.

Gdy Pociej bawiący wówczas przy królu w Warszawie dowiedział się o knującym się spisku, zamianował spiesznie Welamina Rutskiego swoim generalnym wikarym na całą Litwę (r. 1608, 27 lipca): "Rutski, pisze metropolita, zastępować mnie bę-

<sup>1)</sup> Archiwum Domu Sapiehów, tom I, str. 438, 439, 442 i 443. Lwów 1892.

<sup>2)</sup> Tamże, str. 440.

<sup>3)</sup> Pociej zatrzymał dyceczyę włodzimierską obok metropolii, dlatego, że dobra metropolitalne przez dyzunitów były zagrabione.

dzie w zapobieganiu nieporządkom, w karaniu winnych, zwłaszcza w Wilnie, gdzie chwała Boża się pomnaża.... lecz szatan, nieprzyjaciel dusz, pobudza przeciwników i wznieca przeszkody, dla których zwalczenia stanowimy, aby wszyscy słuchali O. Rutskiego i nikt się od tego nie wymawiał 1). Nie zapobiegł jednak, jak zamierzał, przez tę zręczną nominacyę wybuchowi buntu.

Gdy spiskowcy już byli pewni całego duchowieństwa wileńskiego prócz zakonników św. Trójcy, zeszli się ponownie dnia 10 grudnia r. 1608 pod przewodnictwem Bartłomieja Zaszkowskiego i Samuela Sienczyły i zobowiązali się pod przysięgą, że dnia 15 tegoż miesiąca wyrzeką się publicznie wszelkiej wspólności z Pociejem i oddadzą się pod władzę patryarchy carogrodzkiego. Równocześnie zarzucili miasta litewskie przez wysłańców licznemi pamfletami przeciw Unii i Pociejowi, wzywając je, aby poszły za ich przykładem.

"U Pocieja, pisali, wszystko jest ze srebra i złota, talerze, tace, półmiski, kielichy, a pop prawdziwy brat jego w Chrystusie niema chleba. Pociej ma dywany, makaty a ołtarze są puste i ściany cerkwi gole. Trzeba więc zerwać z Unią, a czas nagli, sejm się zbliża, trzeba podać królowi prośbę o zachowanie Cerkwi i przywrócenie jurysdykcyi patryarchów". Agenci ich zgromadzali lud około siebie po karczmach wiejskich i cerkiewnych cmentarzach. Wkrótce też Litwa zawrzała buntem. W Mińsku, Grodnie, Nowogródku przystąpili popi otwarcie do dyzunii <sup>2</sup>).

Pociej uwiadomiony o wszystkiem zjechał do Wilna, a ponieważ i król niebawem do miasta tegoż przybył, poparty powagą królewską cerkwie napowrót odebrał i uległymi sobie księżmi obsadził, tem więcej, że mu je przyznał trybunał mieszany (judicii compositi). Sienczyłę i Zaszkowskiego za zgodzeniem się króla z urzędów i z miasta wydalił, a archymandryę św. Trójey Welaminowi Rutskiemu powierzył.

<sup>1)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 175 i Vita Rutscii przez Korsaka rozdz. 20 manuskrypt, którego niestety mimo usilnych starań dostać nie mogliśmy. Kopia z manuskryptu lwowskiego zrobiona a do Biblioteki Polskiej w Paryżu (Quai d'Orleans 6) należąca znajduje się chwilowo w Burgos w Hiszpanii i trudno ją było stamtąd wydobyć.

<sup>3)</sup> Żywot św. Józafata Kuncewicza, według dzieła O Guèpin. Lwów 1885, strona 124.

Przegrana natchnęła przeciwników pragnieniem zemsty. Zualazło się i podłe narzędzie do jej wykonania. Jan Tupeka, ławnik magistratu wileńskiego, bogatemi obietnicami ujęty dał się namówić do wykonania zamachu na życie metropolity. Gdy dnia 12 sierpnia 1609 Pociej szedł do monarchy i przybył na rynek, ów zbrodniarz napadłszy nań z przodu tak potężny raz wymierzył mu szablą, że gdyby Pociej nie był się zasłonił ręką i trzciną, byłby go albo na miejscu położył albo przynajmniej śmiertelnie zranił. Skończyło się na odcięciu mu dwóch palcy i skaleczeniu trzeciego.

Była to pierwsza krew w obronie Unii wylana. Starca upadłego na ziemię własnem ciałem zasłonił towarzyszący mu Rutski, by go obronić przed powtórnym razem, na który się zanosiło. A gdy go odniesiono do sąsiedniego domu, dokąd wnet król z senatorami nadbiegł, Rutski zaniósł odcięte palce na ołtarz cerkwi świętej Trójcy i na podziękowanie Panu Bogu za ocalenie drogiego życia hymn: "Ciebie Boga chwalimy" z ludem zgromadzonym odśpiewał 1).

Bolesne to zajście podniosło niezmiernie sprawę Unii w Wilnie i rzuciło pewien postrach na stronnictwo przeciwne. Umysły uczciwsze odwróciły się od wichrzycieli. Był to wprawdzie nie wielki tryumf, ale w tych trudnych warunkach, w których się wówczas Unia znajdowała, kiedy już poważne umysły i sam Pociej nawet zaczął wątpić, ażali się utrzyma, była korzyść uzyskana wielkim zyskiem.

Na silny także opór przeciw swej władzy napotkał Pociej w miastach Słucku, Mińsku, Kijowie i Lwowie.

W Słucku całe duchowieństwo przeciw niemu się oświadczyło i kościołów wydać nie chciało. Dopiero gdy wysłał namiestnika swego Atanazego Harasimowicza, do którego rozporządzeń przykazał się wszystkim stosowć pod zagrożeniem kar surowych, oświadczając nieposłusznym: "na mnie traficie, nie na Rahozę", zwolna opór złamanym został <sup>2</sup>).

W Mińsku zdołał zaledwie po kilkomiesięcznym tamże pobycie i po usilnych staraniach, nie mając dostatecznej pomocy

<sup>1)</sup> Archiw. Propag. Rzym., tom III, str. 197. Fragmentum relationis Rutscii de rebus Unitorum tempore Hipatii Pociej; M. Kojałowicz, Litowsk. Cerk. Unija, tom II, str. 303.

<sup>2)</sup> A. Z. R., tom IV, nr. 153.

a wiedział, że od niego nie byłby książę dedykacyi przyjął. Tenpowód podaje sam w liście jednym do Sapiehy.

Nie małe wreszcie usługi oddało Unii w swoim czasie inne pismo Pocieja, już wyżej przytoczone: "O przywilejach nadanych przez Najjaśn. królów polskich".

Ostatnie cztery lata życia t. j. od zamachu Tupeki przeżył Pociej we względnym spokoju. Dyzunici nie śmieli odtąd tak natarczywie przeciw Unii i przeciw niemu występować. Czaswolny od zaczepek poświęcił wewnętrznym sprawom Cerkwi. Czując zaś ubytek sił steranych w usłudze kraju i Kościoła uprosił sobie u króla i u Stolicy Apostolskiej r. 1611 koadjutora z prawem następstwa w osobie archymandryty klasztoru trójeckiego w Wilnie, Welamina Rutskiego 1). — Zakończył pracowity i świętobliwy żywot dnia 13 lipca r. 1613 na rękach swych dzieci i O. Morochowskiego, żałowany przez wszystkich przyjaciół Unii 2).

Był to niewątpliwie mąż niepospolitej miary i nieocenionych zasług około zjednoczenia Cerkwi ruskiej z rzymską. Nie należał on wprawdzie do pierwszych inicyatorów Unii. Gdy rokowania o Unię się zaczęły, on nietylko biskupem ale nawet kapłanem jeszcze nie był. Zostawszy biskupem stał pewien czaszdala od rokowań. Lecz gdy go w akcyę rozpoczętą wtajemniczono, oddał jej się z wielkim zapałem, rozumiejąc lepiej niżktokolwiek z inicyatorów Unii korzyści i potrzebę jej, choć później, gdy Unia już była urzędowo zatwierdzona, nie znajdował dostatecznego poparcia tam, gdzie miał prawo spodziewać go się i choć się spotykał z obojętnością i niechęcią nawet u biskupów łacińskich. Zawody doznane bolały go i przepełniały goryczą, ale nie zniechęcały do wytrwania na stanowisku dokońca życia w obronie wielkiej i świętej sprawy.

Trudno skonstatować, o ile Unia liczebnie za rządów jego się wzmogła. Wiemy tylko na pewno, że w latach 1598 i 1603 około 80 rodzin szlachty wołyńskiej porzuciło dyzunię i przystąpiło do Unii. W miastach zostających pod bezpośrednim wpływem bractw był przyrost nie wielki, prawie żaden. O ludzie wiejskim niema co mówić. Zachował on sie od początku do końca-

<sup>1)</sup> A. Z. R. tom IV, nr. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Żywot Pocieja w przedmowie do kazań jego wydanych przez metro-polite Kiszke.

biernie, zaledwie pewno wiedział, o co chodziło. Nie widząc zmiany w nabożeństwie chodził po dawnemu do Cerkwi, na której czele stał pop unita, jak do niej uczęszczał, gdy tenże wyznawał się dyzunitą. Ale niestety popów Unitów za życia Pocieja wskutek wyżej opowiedzianych wichrzeń nie wielu było; nie znaczna też przeto była liczba ludu do Unii się przyznającego.

Nie w rozszerzeniu też Unii materyalnem i w utwierdzeniu jej w narodzie ruskim leży główna zusługa Pocieja, lecz w wywalczeniu jej w sejmach i trybunałach i w zapewnieniu w kraju prawnego bytu przy niezmiennej przychylności króla tak dla jego osoby jak dla sprawy samej, której Pociej głównym był reprezentantem i obrońcą 1).

Mógł przeto, gdy schodził z tego świata po 13 letnich rządach, a w 72 roku życia swego, spokojnem okiem patrzeć w przyszłość Unii, zwłaszcza że wiedział, w czyich rękach dalsze jej losy zostawia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Por. Guépin, S. Josaphat Kuncewicz, tom I, str. 61—142; Makarija Istorija Russkoj Cerkwi, tom X, str. 303—411, i M. Kojałowicza, Litowskaja cerkown. Unija, tom II, str. 54—80.

## ROZDZIAŁ III.

Metropolita Welamin Rutski organizuje Cerkiew unicką i podnosi ją co do liczby wyznawców.

1. Następcą Pocieja na stolicy metropolitalnej był Welamin Rutski, koadjutor jego w ostatnich dwóch latach życia. Nim przystąpimy do przedstawienia życia publicznego Welamina Rutskiego, a mianowicie jego działania jako metropolity, trzeba nam się nieco wstecz cofnąć w opowiadaniu naszem i zapoznać czytelnika z przeszłością tego znakomitego szermierza Unii. Welamin Rutski 1), pochodził z kalwińskiej rodziny, przybył na Litwę z Moskwy. Urodził się we wsi Ruta (1573) niedaleko Nowogródka i dziwnem losu zrządzeniem ochrzcony był podług obrządku wschodniego. Wychowanie i wykształcenie jego było kalwińskie; chodził do szkół kalwińskich w Wilnie. Ale już w tym czasie, uczęszczając na kazania OO. Jezuitów, miał sposobność zapoznać się z prawdami wiary katolickiej. Gdy zaś ukończył szkoły i rodzice oddali go zwyczajem ówczesnym na dwór obywatela jednego katolickiego, przejął się tutaj zupełnie pod wpływem otoczenia zasadami katolickiemi i byłby już w 17 roku życia otwarcie porzucił błędy kalwińskie, gdyby

<sup>1)</sup> W przedstawieniu młodości Rutskiego jesteśmy zmuszeni iść za O.Guépin, Vie du S. Josaphat Kuncewicz, ponieważ mimo najusilniejszych starań nie mogliśmy dostać manuskryptu: "Vita Rutscii" przez R. Korsaka, na której się O. Guépin opiera. W przedstawieniu życia jego publicznego opieramy się na korespondencyach jego, któreśmy w Archiwum Propagandy rzymskiej znaleźli.

nie okoliczność, że rodzice dowiedziawszy się o jego zamiarach odwołali go do domu. Niebawem umarł jego ojciec (r. 1590) i wtedy pod pozorem dalszego kształcenia się wyjechał zagranicę do Pragi, by uczęszczać na tamtejszy uniwersytet.

Podczas pobytu w Pradze złożył wyznanie wiary katolickiej wobec rektora kollegium jezuickiego. Na wiadomość o jego konwersyi odmawia mu matka dalszego wsparcia na dokończenie nauk teologicznych, które rozpoczął po wzięciu doktoratu w filozofii. Wtem poznaje się w Pradze z jezuitą Boksą, przeznaczonym na prowincyała Jezuitów wileńskich. Za jego poleceniem udaje się Welamin Rutski pieszo do Rzymu i zostaje przyjętym do kollegium greckiego, założonego przez papieża Grzegorza XIII r. 1577. Gdy jednak rozczytując się w statutach tego kollegium przekonal się, że uczniowie jego zobowiązują się pod przysięgą nigdy nie zmieniać obrządku wschodniego i w nim trwać do końca życia, przerazil się. Dotąd bowiem nie przyznawał się do obrządku tego, owszem miał wstręt do niego, poznawszy na Litwie wielki upadek Cerkwi ruskiej i rozprzężenie między tamtejszem duchowieństwem. Ze swoim niepokcjem pobiegł do spowiednika, oświadczając mu, że niema zamiaru opuścić obrządku lacińskiego. Na to odrzekł mu spowiednik: "A może właśnie Pan Bóg przeznaczył cię na kierownika ludu ruskiego i na narzędzie swej sprawy w twoim kraju!" Rutski umilki, zostal cztery lata w kollegium, przysięgi jednak nie wykonał, której regula domu od wychowańców żądała. Wtem nadjechał w sprawach zakonu do Rzymu protektor jego O. Boksa. Przed nim ponowił Rutski swoje wewnętrzne trudności, o jakich już spowiednikowi swemu był mówił. O. Boksa, nie mogąc go skłonić do odmiany przedsięwzięcia, zaprowadził go do papieża Klemensa VIII, który w moc posłuszeństwa świętego zażądał od niego, aby porzucił obrządek łaciński, a przyjął grecki. Ze łkaniem wyszedł z pokoi papieskich, ale kilka dni później wykonał przysięgę przez Ojca sw. żądaną i już potem z dobrą otuchą wracał na Litwe.

Przybywszy do Wilna r. 1603 stawił się pod rozkazy metropolity Pocieja. Metropolita zrazu obojętnie go przyjął i nie miał wielkiej chęci użyć go do posługi duchownej, choć cierpiał niedostatek księży wykształconych i Unii oddanych. Lękał się prawdopodobnie, że Rutski świeżo dopiero pod naciskiem Ojca św. do obrządku greckiego nawrócony, bez dostatecznej onegoż

znajomości i miłości, nie dosyć będzie przestrzegał czystości jego, że go będzie kaleczyl i nowy przez to da pozór wrogom Unii do krzyków, że Unia gwalci obrządek i go latinizuje. Zaproponował mu przeto, aby z synami księcia Radziwilla wyjechał za granice. Zabolało to mocno Rutskiego, że po takiej ofierze takiego doznaje od zwierzchnika Cerkwi uznania! Dawne walki wewnętrzne, które przed zmianą obrządku w Rzymie przechodził odnowiły się w nim. Tylko wpływ duchowny OO. Jezuitów wileńskich, z którymi wciąż stosunki utrzymywał, uspokoil go zwolna. Lecz trzymał się czas jakiś zdaleka od świata. oddany całkiem ćwiczeniom duchownym. W tem zaszła śmierć rektora greckiego kollegium w Wilnie i za wpływem wileńskiego biskupa Benedykta Wojny powierzył Pociej Rutskiemu rządy tego kollegium. Ale niedługo pozostał Rutski na tem stanowisku. Zjawił się około tego czasu w Wilnie Karmelita Paweł Szymon od Jezusa i Maryi, wysłany od papieża Piusa V do Persyi. Rutski zapalił się do jego misyi i przyłączywszy się do niego wyjechał z nim na Wschód przez Moskwę. Gdy jednak po krótkim w Moskwie pobycie obaj przez cara ze stolicy caratu wypędzeni zostali i całą noc błąkając się nad ranem znowu u bram Moskwy się znaleźli, zdawało się Karmelicie, że Rutski był dla niego tem, czem Jonasz prorok uciekający przed rozkazem bożym był dla towarzyszy swoich na okręcie. Odłączył się od niego, radził mu wrócić do Wilna (r. 1605) i spełnić wolę bożą, wskazaną mu przez Ojca świętego.

W Wilnie jeszcze czas jakiś wahał się, czy zostać w obrzędzie wschodnim czy nie, aż bliższe poznanie się z Józafatem Kuncewiczem, świętobliwym zakonnikiem monasteru św. Trójcy, usposobiło go przychylniej dla Cerkwi wschodniej i zdecydowało do przyjęcia habitu św. Bazylego. Niebawem widzimy go więc bazylianinem. W klasztorze wziął się z takim zapałem do praktyk życia zakonnego pod wpływem i za przykładem św. Józafata, że już w r. 1608 został przez Pocieja mianowany naprzód wikaryuszem generalnym na całą litewską część metropolii, a w r. 1609 archymandrytą monasteru świętej Trójcy. Do roku zaś 1611 tak urósł i wzmocnił się w zaufaniu metropolity, że tenże wyjednał dla niego u króla i u Ojca św. nominacyę na swego koadjutora z prawem następstwa.

2. Odpowiedniejszego następcy nie mógł Pociej znaleść. Rutski posiadał wykształcenie jak nikt drugi w ówczesnem du-

chowieństwie ruskiem, a przez kilkoletni pobyt w klasztorze św. Trójcy w Wilnie i styczność z św. Józafatem Kuncewiczem wvrobił się wewnętrznie. Kiedy jeszcze w Rzymie na studyach zostawał, zajmowała go myśl reformy zakonu Bazyliańskiego. którego znal rozstrój wewnetrzny ale i wielkie znaczenie w Kościele wchodnim. Wiedział bowiem, że cały episkopat ruski z niego wychodzi. Słusznie przeto sądził, że kto zreformuje zakon Bazyliański, ten zreformuje zarazem episkopat ruski, a przez episkopat Cerkiew całą. Ułożył tedy już wówczas plan reorganizacyi zakonu Bazyliańskiego na Rusi na wzór zakonów Zachodu, które miał sposobność w Rzymie bliżej poznać i zbadać i zdaje się, że plan ten najwyższym dygnitarzom rzymskim przedłożył, bodaj czy nie samemu Ojcu św., bo kardynał sekretarz stanu dodając instrukcye nuncyuszowi apostolskiemu jadącemu do Polski, Franciszkowi Simonetti, wspomina o projekcie Rutskiego i do Rutskiego go odsyla, jako tego, który mu w nieiednem rada dobra służyć może 1).

Zostawszy po śmierci Pocieja metropolitą, wrócił do ulubionej, w Rzymie powziętej myśli, tem więcej, że znalazł dla niej grunt przygotowany pracą św. Józafata Kuncewicza w klasztorze św. Trójcy w Wilnie i w kilku innych klasztorach.

Klasztor św. Trójcy, gdy Rutski na stolicę metropolitalną wstępował, jaśniał świętością swego nowego archymandryty Józafata i scisłem przestrzeganiem reguły zakonnej przez wszystkich jego mieszkańców. A pod wpływem klasztoru św. Trójcy odnowiły się klasztory w Mińsku i w Nowogródku i powstały nowe klasztory tymże duchem ożywione w Byteniu, w Żyrowicach, w Krasnymborze i w Grodnie. Ale każdy z tych klasztorów, jak w ogóle wszystkie klasztory zakonu Bazyliańskiego, prowadził żywot niezależny od drugich. Między pojedynczymi klasztorami nie było żadnej łączności. Stąd karność w klasztorach Bazyliańskich z trudnością się utrzymywała.

Ta wadliwa organizacya Bazylianów kłopotała wielce Rutskiego. Pragnął koniecznie pojedyncze klasztory złączyć w jednę organiczną całość i nadać im jednego generalnego przełożonego na podobieństwo zakonów zachodnich. Zmianę zaczął zwolna w ten sposób przyspasabiać, że w nowo założonym klasztorze byteńskim urządził dla zreformowanych klas

<sup>1)</sup> Relacye Nuncyuszów, Rykaczewskiego, tom II, str. 101.

sztorów wspólny nowicyat r. 1616, a nie mając odpowiednich księży do prowadzenia go, uprosił sobie u generała zakonu Jezuitów, O. Klaudyusza Akwawiwy, dwóch członków zakonu na czas jakiś: 00. Szymona Pruskiego i Andrzeja Konińskiego, jako kierowników nowicyatu. W następnym zaś roku, aby lepiej jeszcze zabezpieczyć trwalość pięknie rozwijającego się dzieła, zwołał zreformowane klasztory do Ruty pod Nowogródkiem na kapitule generalna. W tej kapitule, która 6 dni trwała od 20 do 26 lipca r. 1617, brał także udział św. Józafat i wyżej wspomniani Jezuici jako doradcy. Rutski przedłożył na niej przerobioną na modlę zakonów zachodnich regulę Bazyliańską, wychodząc z zasady, że regula św. Bazylego nie odpowiadala już ze wszystkiem potrzebie czasu. Główny nacisk położył na centralizacyę zarządu zakonu. Ustanowił więc protoarchymandrytę, dając mu władzę nad całym zakonem. Protoarchymandryta miał być na całe życie wybierany przez zakonników, a zatwierdzany przez metropolitę i miał władzę swoją wykonywać w zależności od metropolity. Przełożeni zaś pojedynczych klasztorów mieli być ustanawiani na czas ograniczony. Protoarchymandryty obowiązkiem było raz w rok osobiście lub przez zastępców wszystkie klasztory wizytować i doglądać ścisłego przestrzegania zreformowanej reguly. Co cztery lata mieli przelożeni pojedynczych klasztorów odbywać generalną kapitulę pod przewodnictwem protoarchymandryty.

Ponieważ kler świecki bez wyjątku był żonaty, a kanony Kościoła wschodniego wymagają od biskupów, aby byli bezżenni, zastrzegł prawo do godności biskupiej samym zakonnikom zreformowanym, jednakże by zagrodzić drogę do ambicyi, zobowiązał zakonników ślubem, że żaden z nich o biskupstwo starać się nie będzie. W pierwszej chwili przystąpiło do retormy osiem klasztorów wyżej wspomnianych. Początek był słaby, ale był on w każdym razie początkiem nowej epoki w historyi zakonu Bazyliańskiego na Rusi. Zwolna ale pewnym krokiem postępowała odtąd zaczęta reforma naprzód i z każdym rokiem obejmowała coraz szersze koło, przymnażając Kościołowi ruskiemu świętobliwych i światłych zakonników, kapłanów a z czasem i biskupów. W roku 1624 mógł metropolita referować do Rzymu, że reforma bazyliańska obejmowała już 20 kilka klasztorów 1).

<sup>1)</sup> Harasiewicz, Annales etc., str. 295.

Z tych zreformowanych klasztorów wyszedł z czasem cały szereg mężów znakomitych. Dość wspomnieć Leona Krewzę, Antoniego Sielawę, późniejszych metropolitów, Pakosława Orańskiego, Ojca Gennadego Chmielnickiego i O. Szymona Jackowicza, o którym słynny pisarz ascetyczny O. Mikołaj Łęczycki mawiał, że nie znał nikogo, któryby go przewyższał świętością. A odnosi się to tylko do pierwszych kilkunastu lat reformy zakonu. W późniejszych czasach, cokolwiek w ogóle znakomitszego Cerkiew ruska wydała, wszystko to zreformowanemu przez Rutskiego zakonowi zawdzięcza.

Położywszy wten sposób trwałą podwalinę do wewnętrznego odrodzenia i wzmocnienia zakonu, zwrócił Rutski oczy swoje na duchowieństwo parafialne świeckie, o którego nizkim upadku, zaniedbaniu i poniżeniu już na innem miejscu obszerniej mówiliśmy, dlatego powtarzać tu tego nie będziemy. Trudno atoli dziwić się nizkiemu poziomowi naukowemu i moralnemu ówczesnego duchowieństwa parafialnego, kiedy nikt go nie ksztalcił, nikt nie wychowywał dla zupelnego braku szkół duchownych i seminaryów. Nawet energiczny Pociej jasno patrzący na niedostatki Cerkwi swej i starający się im zaradzić wedle sil, nie zdobył się na otworzenie seminaryum duchownego. Raz nie dostawało mu na ten cel funduszów, bo skarzył się w listach swych do Lwa Sapiehy, że ledwo miał z czego żyć. tak były rozdrapane dobra jego biskupie przez dyzunitów, a powtóre nie dostawało mu czasu na zajęcie się tem dzielem wśród ustawicznych utarczek z wrogami Unii, godzącymi na jej zagladę.

Rutski mając z tej strony w pierwszych latach swoich rządów trochę więcej spokoju, zajął się całą duszą sprawą otworzenia kilku szkół dla duchowieństwa świeckiego i zakonnego i ufundowania seminaryum duchownego.

Wyjednawszy sobie u papieża Pawła V przywilej na zakładanie szkół na całym obszarze swej metropolii, otworzył zaraz w r. 1616 dwa kollegia przy klasztorach Bazyliańskich w Mińsku i w Nowogródku, swej zwykłej rezydencyi; później przystąpiły do nich szkoły przy klasztorach w Żyrowicach, w Włodzimierzu i w Boruniu. Na fundacyę nowogrodzką musiał dać wszystko ze swej kieszeni w braku innych funduszów.

Fundacyi seminaryum duchownego nie mógł zaraz rozpocząć dla braku funduszów. Ponieważ zaś już papież Klemens VIII przyobiecał poprzednikowi jego dopomódz mu do założenia seminaryum duchownego, przypomniał Rutski jego następcy Pawłowi V tę obietnicę (r. 1622) i prosił go o spełnienie jej, a nadto poddał mu myśl, aby przez nuncyusza wstawił się do króla, by spowodował spadkobierców księcia Ostrogskiego do wydania na ten cel dóbr biskupstwa łuckiego, zagrabionych nieprawnie przez starego księcia <sup>1</sup>).

Dwa lata później poruszył tę samą sprawę 2) i proponował, aby polowa zagrabionego przez Ostrogskiego majatku była przeznaczona na dotacyę seminaryum, a druga połowa obrócona na uposażenie biskupstwa luckiego 3). Starania były daremne; spadkobiercy księcia Ostrogskiego byli już wówczes katolikami i dobra przez swego przodka niesprawiedliwie zabrane przekazali klasztorom i kościołom łacińskim, mianowicie Jezuitom. Cerkwi unickiej nic z nich się nie dostało. Fundacya seminaryum duchownego przyszła jednak dzięki wytrwałym zabiegom jego do skutku. Papież Urban VIII ofiarował od siebie na rozpoczęcie 1000 skudów czyli 5000 franków, pochwalił starania metropolity i wystosował do wszystkich biskupów ruskich breve (22 sierpnia 1626) wzywając ich, aby metropolitę w jego chwalebnych usilowaniach wspierali 4). Metropolita zwołał nadto w tymze roku w jesieni synod prowincyonalny do Kobrynia, aby sprawę fundacyi seminaryum z pomocą biskupów naprzód popchnąć. Ofiarował od siebie 10,000 złp.; reszta biskupów obecnych złożyła również pewne sumy i przyrzekła przykładać się corocznie do utrzymania seminaryum wedle możności. Wreszcie zobowiązano klasztory zależące od protoarchymandryty do płacenia przez 4 lata 8-mej cześci dochodów swoich, a klasztor miński wraz z wszystkiemi dochodami przyłączono do seminaryum i przystąpiono niebawem do otwarcia go w Mińsku 5).

Obok sprawy otwarcia i urządzenia seminaryum zajmowała

<sup>1)</sup> Archiwum Popagandy Rzym. Akta dotyczące Bazylianów Ruskich, tom IV, str. 89.

<sup>2)</sup> Por. Harasiewicz, Annales, str. 296.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Archiwum Propagandy Rzym. Akta dotyczące Bazylianów Ruskich, tom IV, str. 153.

<sup>4)</sup> Theiner, Monumenta Poloniae hist., tom III, p. 379.

<sup>5)</sup> Kulczyński, Specimen Eccl. Ruth., str. 215--220 edit. Parisiensis.

zgromadzonych w Kobryniu biskupów sprawa karności kościelnej. W tym celu postanowiono wykorzenić z Cerkwi bardzo rozpowszechnione w niej świętokupstwo. Biskupi mieli wreszcie odtąd co rok referować metropolicie o stanie swych dyecezyj, a co cztery lata zjeżdżać się regularnie na synody prowincyonalne.

3. Cięższe daleko zadanie od dwóch poprzedzających miał Rutski do spełnienia w obronie zagrożonej na nowo Unii po kilku latach spokoju. Mamy na myśli grożny i niebezpieczny atak wymierzony przeciw Cerkwi unickiej i jej biskupom z chwila przybycia do Kijowa w r. 1620 Teofana, patryarchy jerozolimskiego, wracającego z Moskwy, a opatrzonego przez patryarchę konstantynopolitańskiego w jurysdykcyą nad Rusią. Ustanowienie przez Teofana na prosby bractw a może i z polecenia patryarchy konstantynopolitańskiego osobnej hierarchii dyzunickiej na Rusi, metropolity i sześciu sufraganów, t. j. właśnie tylu, ilu było biskupów unickich, na te same stolice, które tamci zajmowali; haslo przez Teofana wydane do bractw, aby buntowały lud przeciw biskupom unickim i duchowieństwu im podległemu, wypędzanie księży unickich z ich posad przez wysłańców nowo wyświęconych biskupów, a oddawanie tych posad dyzunitom; spisek wobec Teofana w Kijowie uknuty przeciw życiu Rutskiego i wysłanie siedemdziesięciu zbirów, którzy mieli wyrok przeciw Rutskiemu zapadły wykonać; rozjechanie się nowo wyświęconych biskupów dyzunickich do przeznaczonych sobie przez Teofana dyecezyj; wreszcie upomnienie dane przed odjazdem Teofana kozakom, aby byli obrońcami dyzunii, a tępicielami Unii; -- wszystko to postawiło nagle Unię już wewnętrznie, jak widzieliśmy, organizującą się i wzmacniającą, wobec nowych ciężkich i groźniejszych walk od dotychczas przebytych, a nawet zdawało się grozić jej zupelną zagladą, gdy sobie uprzytomnimy, wśród jak niebezpiecznej dla Polski sytuacyi politycznej agitacya Teofana przypadła. Po ledwo co przybytej klęsce pod Cecora z jednej strony wojna przez Turcyę Polsce wypowiedziana, a z drugiej 60000-na armia kozacka pod wodzą Konaszewicza tylko pod tym warunkiem obiecująca wiernie stać przy Polsce, gdy nowo stworzona hierarchia dyzunicka uzyska sejmowe i królewskie zatwierdzenie, - było to niebezpieczeństwo, którego nie można było lekceważyć!

Król wydał wprawdzie stosownie do prawodawstwa kra-

jowego wyrok banicyi na intruzów bez jego woli i przyzwolenia konsekrowanych, a metropolita Rutski rzucił na nich ekskomunikę, ale wobec co dopiero nakreślonego politycznego polożenia kraju - cóż jedna i druga grożba znaczyła, gdy nie było nikogo, coby się w owej chwili był odważył ją wykonać? Wszystkich oczy były tedy zwrócone na zbliżający się sejm. Gdy sejm na początku roku 1621 w Warszawie się zebrał, stawili się nań licznie dyzunici. Przybył także Konaszewicz z jednym z wyświęconych przez Teofana biskupów, Kurcewiczem, przeznaczonym na władyctwo włodzimierskie, a lękając się że sami przewagi mieć nie będą, złączyli się z stronnictwem protestanckiem. Z Unitów nikt jeszcze wówczas w sejmie nie zasiadał. Metropolita widząc jasno całą grozę położenia pośpieszył na czas sejmu do Warszawy w towarzystwie Józafata Kuncewicza, już wówczas arcybiskupa połockiego, aby pilnować sprawy swej Cerkwi i pozyskać obrońców dla niej.

Dyzunici mając w połączeniu z dyssydentami przewagę nie chcieli pod żadnym warunkiem odstąpić od żądania, aby sejm zatwierdził ustanowioną przez Teofana hierarchię, a tem samem aby biskupów unickich od ich stolic odsądził. Słyszeliśmy już wyżej gwałtowną mowę Drewińskiego, posła wołyńskiego, wypowiedzianą przy tej okazyi przeciw Unii i widzieliśmy, jak obojętnymi, nawet nieprzyjaznymi okazali się dla Unii posłowie katoliccy, nie wyjmując biskupów łacińskich, biorących stronę dyzunitów. Wystąpienie Rutskiego na sejmie ze świetną i gorąco wypowiedzianą mową uratowało sprawę Unii.

"Wykazał on przyczynę rozzuchwalenia się dyzunitów i że ani on ani jego sufragani nie wywoływali niepokoju w kraju; że przeciwnie kwitnął w nim zupełny spokój aż do chwili, w której się pojawił Teofan i zuchwale obalił istniejącą hierarchię, stawiając na jej miejsce inną. Wyliczył dalej korzyści płynące dla kraju z Unii, mianowicie, że odwieczne waśnie dzielące Rusinów od Polaków tam gdzie Unia głębsze korzenie zapuściła i szersze objęła koła, przez jej wpływ uśmierzone zostały. Wykazał, jakie postępy uczyniła Unia od synodu brzeskiego mimo że prawie żadnej nie doznawała pomocy od rządu i z samemi trudnościami od samego początku miała do walczenia. Wszyscy znaczniejsi Rusini zostali Unitami, niema miasta, mówił, gdzieby Unitów nie było, niektóre całkiem unickie, a nawet całe prowincye już są unickie, wszyscy biskupi z wyjątkiem lwowskiego

żyją w jedności ze Stolicą Apostolską, zakon Bazyliański wzmaga się w liczbę i w świętość członków z Kościołem zjednoczonych, przez których Unię rozszerzamy. Zarzucają nam, że krwi szukamy. Kogośmy zamordowali? A tymczasem nie jeden z zakonników naszych przez dyzunitów zamordowanym został.

Dał następnie obraz prześladowania, na które Unici od samego początku aż dotąd ze strony dyzunii byli wystawieni. Przypomniał, że siedemdziesięciu zbójów wyznaczonych przez Teofana czycha na jego i sufraganów jego życie, ale "biorę Boga na świadka, kończył, raczej życie nam odejmą niż nasze stolice... w kraju katolickim, pod królem katolickim życie nasze jest zagrożone i dlaczego? dlatego, że jestesmy katolikami!").

Dzielnie także, jak już wyżej wspomnieliśmy, popierał Rutskiego podczas sejmu nuncyusz papieski Diotallevi, który mimo choroby i mimo ostrej pory roku, gdy [mu Rutski grożne położenie sprawy unickiej przedstawił, wstawał z łóżka i póżnym wieczorem odwiedzał króla, biskupów łacińskich i innych senatorów, aby na nich na korzyść zagrożonej sprawy wpłynąć ²).

Jakoż król nie dopuścił, aby Unii krzywda się stała. Lecz niestety dla smutnego położenia kraju burzycieli pokoju pozostawił bezkarnie, a pod ich wpływem wzburzenie i zamieszanie w Corkwi wciąż rosło <sup>3</sup>) i stąd wyrodziło się inne niebezpieczeń-

<sup>1)</sup> Archiwum Propagandy, tom IV, str. 65, w relacyi Rutskiego do Propagandy.

a) Archiwum Propag., tom IV, str. 189, List Rutskiego do Piotra Arkadyusza z r. 1622, 13 lipca. "Alter erat, qui nos juvabat (pierwszym był król) omnibus viribus non sanctae sed sanctissimae recordationis Nuncius Apost. Diotallevius. Huic quantum debeamus, dicere non possumus. Ille etiam miseros animabat. Ipse in lectulo exanimis decumbens, non sine lachrymis hoc scribo, quando periculum aliquod imminere sensit, surgens e lecto adibat episcopos et officiales Regni circa nonam et decimam vespertinam h. e. aliquot horis in noctem huemali tempore factus similis viduae evangelicae ab iniquo Judice obtinenti quod petebat, licet ille judex nec Deum timebat nec homines reverebatur.... Praeter hos duos alium habebamus neminem, qui non tantum nos juvaret, sed et blande alloqueretur. Passim vocabamur turbatores pacis, Unio dicebatur infelix; digitis nos monstrabant: hic est qui turbat regnum!... Positi ergo eramus in torculari, sed benignissimus Dominus non permisit nos tentari ultra quod ferre poteramus. Adhuc vivimus, in sedibus nostris residemus, plebem licet turbatam a pseudoepiscopis regimus".

<sup>3) &</sup>quot;Pseudometropolita cum sibi similibus Episcopis ex Kijovia in totum regnum mittunt litteras ad oves nobis commissas tanquam sibi subditas..... Ego

stwo, ażeby w kołach rządowych dotychczasowi zwolennicy i przyjaciele Unii znużeni przedłużającemi się niepokojami w kraju nie zniechęcili się do Unii i nie poświęcili jej dla miłego spokoju. Z tem niebezpieczeństwem miał w rzeczy samej Rutski po sejmie r. 1621 do walczenia i ile mógł, zapobiegał mu, a gdy mu się zdawało, że wpływ jego nie starczy, zwracał się do Rzymu wołając o pomoc. Jakoż pomoc tę otrzymał. Na burzliwy i nieprzychylny Unii sejm r. 1623 przysłał papież Grzegorz XV osobnego legata, który wraz z nuncyuszem Lancelloti miał bronić Unii. Po zjadliwych wycieczkach przeciw Unii wyznaczono komisyę mającą między Unitami, a dyzunitami rozstrzygać. Przewodniczył komisyi prymas Gembicki, żle dla Unitów usposobiony.

Obydwom stronom wolno było wnosić skargi przed komisyę o doznane krzywdy. Pozwolono nawet pseudometropolicie Boreckiemu i Smotrzyskiemu, pseudoarcybiskupowi połockiemu, przybyć do Warszawy i w imieniu dyzunii skargi wytaczać. Żalów ich był cały szereg, to o zamknięcie cerkwi dyzunickich mianowieie w Witebsku, Połocku, Mohilowie, Orszy, Mścisławiu, to o znieważenie cmentarzy, to o niedopuszczenie w Wilnie i Połocku dyzunitów do urzędów miejskich i o pozbawienie ich przywilejów mieszczańskich. Rutski nie trudne miał zadanie wykazać z dokumentami w ręku niesłuszność tych zarzutów, podczas gdy Borecki i Smotrzyski pytani o dowody na swoje twierdzenia dostawić ich nie zdołali, usiłując krzykliwością pokryć bezpodstawność swoich zarzutów. Nadto wykazał i udowodnił Rutski cały szereg gwałtów popełnionych przez dyzunitów na Unitach, o których wyżej już wspomnielismy.

Komisya nie mogła przeto nie przyznać stronie unickiej słuszności, ale pragnąc pokoju zaproponowała ugodę i tym celem odbycie rodzaju synodu mieszanego złożonego z unickich i dyzunickich biskupów. Z takąż propozycyą przystąpiła do króla, który się na nią zgodził, ale Borecki i Smotrzyski słuchać o niej nie chcieli i w nocy cichaczem się wynieśli. Sejm zaś zakończył

nunc fere integro anno mansi Vilnae necessitate id poscente sub illud enim tempus turbationis. Alli ex Unitis transierunt ad ritum latinum cum magno damno nostro. Idem sperabant schismatici et de nobis: nos scilicet esse paucos Unitos nec iam censere posse, ut rebus nostris tempestive consuleremus. Sed repulsam passi sunt". (ibidem).

się deklaracyą: "że z powodu nawału innych ważnych spraw odkłada się pacyfikacyę Rusinów do przyszlego sejmu, tymczasem zas winny obie strony pokój zachowywać". - Był to zwykly wybiegł sejmu, gdy nie wiedział, jak sprawę załatwić. Wybieg ten atoli sprawy palącej nietylko nie ubijał, lecz dyzunitów więcej rozzuchwalał. Niektórzy z senatorów nie byli też wcale zadowoleni z takiego zakończenia sejmu i radzili metropolicie wysłać jednego z wykształceńszych, a obrotnych księży unickich do patryarchy carogrodzkiego, przekupić go i spowodować, ażeby sam od siebie wezwał Rusinów, by się poddali uchwalom soboru Florenckiego, które w XV wieku na Rusi były przyjęte, nie wspominając o papieżu ani też o ich dalszym sunku do patryarchatu carogrodzkiego. Gdyby patryarcha na to zgodzić się nie chciał, miał mu pogrozić, że rząd Polski, nie mogąc dłużej cierpieć kłótni i niepokojów między Unitami a dyzunitami, Kościół ruski zniesie, zmusi Rusinów do przyjęciaobrządku łacińskiego i nie pozwoli, aby ktokolwiek z duchowieństwa greckiego granice Polski przekraczał, nawet stosunek z Moskwą przetnie.

Rutski nie bardzo się zapalał do tego projektu, ale z urzędu o nim do Rzymu referował, dodając, że gdyby Ojciec św. go pochwalił, trzebaby, aby ktoś z rzymskiego duchowieństwa przyłączył się do deputacyi ruskiej!1). W Rzymie nie wzięto go też na seryo, gdyż w aktach Bazyliańskich Popagandy niema śladu, aby się nim zajmowano.

Sam Rutski zakończeniem sejmu/bardzo był przygnębiony i to nie tyle brakiem odwagi króla do wykonania wyroku banicyi na biskupach przez Teofana wyświęconych, znał bowiem trudne położenie jego i miał skądinąd dowody niezmiennej jego dla Unii przychylności, ile raczej wielką obojętnością i niechęcią szlachty katolickiej i episkopatu łacińskiego dla Unii, pragnących otwarcie jej zniesienia.

Jedyna nadzieja Rutskiego była w Stolicy apostolskiej; dlatego nieznużony jest w informowaniu jej o stanie sprawy i wpisaniu listów do kardynała protektora Unii i do przyjaciół, których miał w Rzymie, z prośbą, aby Cerkwi unickiej z opieki swej nie wypuszczali. W dwóch memoryałach w tym czasie do Propagandy wysłanych wykazuje przeszkody, dla których

<sup>1)</sup> Hara-iewicz, Annales, str. 261 i 262.

Unia dotąd całego narodu ruskiego nie ogarnęła i dla których wolnym krokiem się rozwija, i podaje środki, mogące jej szybszy wzrost ułatwić. Między innemi twierdzi, że byleby król miał odwagę banicyę rzuconą na biskupów intruzów energicznie wykonać, a wszystkie stany w Koronie szczerze Unię poparły, dyznia mimo protekcyi kozaków w jednym rokuby znikła. Kozacy są bowiem ateuszami, którzy nigdy o religię się nie troszczyli, i teraz się nie troszczą, a gdyby widzieli stanowczość rządu wobec dyzunii, przycichliby i przestaliby za nią się ujmować 1).

4. Wśród tych trosk metropolity o dalszy los powierzonej mu Cerkwi, rozeszła się ku końcowi r. 1623 wiadomość c śmierci męczeńskiej arcybiskupa połockiego Józafata Kuncewicza. Obiegła ona w lot kraj cały. Lew Sapieha, przyjaciel męczennika, doniósł o niej królowi i zażądał przykładnej kary na morderców i na miasto, które tej strasznej zbrodni winnem się stało. Jakoż król bez względu na doradców sprzyjających dyzunii i zalecających, aby odczekać szczegółowszych informacyj, wysłał komisarzy do Witebska z rozkazem, aby zbadawszy na miejscu sprawę, zbrodniarzy bez dalszej apelacyi przykładnie ukarali. Na dyzunitów, a zwłaszcza jej przywódców, którzy po spełnionej zbrodni się poukrywali, padł popłoch; szlachta zaś i dygnitarze dotąd względem Unii uprzedzeni naraz inaczej na sprawę unicką patrzeć zaczynają. Tym sposobem sama Opatrzność przyszła Rutskiemu w pomoc.

"Zbrodnia popełniona na Józafacie shańbiła sprawę dyzuni", pisał słusznie Lancelotti, poseł papieski, do króla i niechcąc, mógł dodać, pomogła Unii do zwycięstwa. Zmiana w ogólnem usposobieniu społeczeństwa uwydatniła się przy otwarciu sejmu 1624 r. Na sejmie tym już nie traktowano Unii i jej pasterzy z takiem lekceważeniem, jak dotąd. Przeciwnie okazywano jej współczucie.

Gdy Sapieha przewodniczący komisyi w sprawie męczeństwa Józatata w sejmie się ukazał, witano go jako wykonawcę sprawiedliwości, i nie usłyszano znikąd słowa nagany na zbytnią surowość wyroku, na wystepnych przez komisye wydanego.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jeden z tych memoryałów oddrukowany jest w Harasiewicza Annales, str. 254—293; drugi krótszy znalazlem w Archiwum Propagandy rzymskiej, tom IV, od str. 113.

Papież Urban VIII powiadomiony przez Rutskiego i przez swego nuncyusza o śmierci męczeńskiej Józafata napisał pamiętny do króla Zygmunta III list:

"Powstań, powstań, o królu przesławny zwycięstwami nad Turkiem i nienawiścią, jaką cię otaczają niewierni, weż broń i tarczę, i jeżeli zbawienie ludów tego wymaga, tęp ogniem i mieczem zarazę dyzunii. Niech Unia ruska, Duchem św. natchniona, przez papieży zatwierdzona a podkopywana tak gwałtownie, podniesie wreszcie głowę, niech uczuje, że Bóg postawił na północy króla potężnego w obronie jej świętej sprawy. Słyszeliśmy, że bractwa dyzunickie tam istnieją i prawa nowe przeciw Unitom się knują. Niechże Twoja królewska powaga, która powinna być obroną wiary, złamie tę zuchwałość... Fałszywych biskupów ruskich, którzy zaburzenia sieją i na sejmach kozackich rej wodzą, zasłużoną dotknij karą... a otocz królewską opieką swoją biskupów unickich, ułatwij im przystęp do dworu i do sejmu, i spraw, aby godność ich tą samą czcią otoczona była, co biskupów łacińskich" 1).

Biskupów ruskich natchnęło męczeństwo św. Józafata takim zapałem dla sprawy, której stróżami byli, że zgromadzeni około Rutskiego na bolesną o męczeństwie wiadomość jednogłosnie oświadczyli: "wszyscy jesteśmy gotowi oddać naszą krew i życie za wiarę katolicką". Był to owoc krwi przelanej przez św. Józafata! Błogosławione jej skutki objawiły się mianowicie w dyecezyi umęczonego t. j. na Białej Rusi. Gdy w r. 1724 Antoni Sielawa, następca św. męczennika, obejmował zarząd dyecezyi, nigdzie ani w Połocku, ani w Witebsku na opór nie napotkał, a później oświadczył, że więcej znalazł w całej dyecezyi Unitów aniżeli poprzednik jego, obejmując rządy dyecezyi, dyzunitów. Połock i Witebsk odtąd wiernie przy Unii stały.

Tylko na Ukrainie nic się nie zmieniło. Tam Job Borecki z resztą pseudobiskupów pod osłoną kozaków wichrzył dalej, czekając sposobnej chwili do śmielszego podniesienia głowy i rozpoczęcia nowej walki z Unią. Tą chwilą miała być śmierć Zygmuta III, której niecierpliwie wyczekiwali.

Wiemy, jakiemi ustępstwami względem dyzunii Władysław IV panowanie swoje naznaczył. Unici boleśnie je odczuli.

<sup>1)</sup> Kulczyński, Specimen Eccl. Ruth., str. 242 i 243, ed. Paris.

Ale Cerkiew licząca już wówczas za świadectwem biskupa Suszy przeszło trzy miliony wyznawców 1), dobrze wewnętrznie zorganizowana, posiadająca kwitnące życie zakonne, a co najważniejsza na swem czele światłych i gorliwych biskupów, nie potrzebowała się lękać o swój upadek z powodu przyznanych dyzunitom praw i przywilejów.

Dla biskupów unickich a w szczegółności dla Rutskiego stały się ustępstwa Władysława IV nową podnietą do tem większej czujności pasterskiej. Pierwszem staraniem jego było odwiec wykonanie uczynionych ustępstw, gdy im zupełnie przeszkodzić było niepodobna. Równocześnie wysłał do papieża biskupa pińskiego Rafała Korsaka z referatem o położeniu i z prośbą o pomoc.

Gdy nadszedł sejm 1635 r., zjechał do Warszawy z biskupami sufraganami w nadziei, że osobistym wpływem ujmie sobie senatorów i uzyska przez nich u króla niejedno ustępstwona korzyść Unii.

Starania jego miały ten skutek, że król niektóre klasztory i kościoły, które wedle ugody, miały być dyzunitom wydane, przyznał Unitom i ustanowił komisyę mającą rozstrzygnąć, co ma być wydane dyzunitom, a co przy Unii pozostać. Prócz tego wyjednał u króla dyplom, w którym tenże zastrzegał Unitom posiadanie metropolii i dóbr do niej należących, i oświadczył, że tylko koniecznością zmuszony uczynił ustępstwa dyzunitom.

Skład komisyi mającej wyrokować o tem, co się Unitom, a co dyzunitom należy, był niefortunny. Należało do niej dwóch gorliwych dyzunitów i dwóch obojętnych dla Unii Łacinników. Rutski z sufraganami postanowił tylko przemocy ustępować, a dobrowolnie nie wydawać żadnego kościoła i żadnego klasztoru. Zgodnie z tem postanowieniem, gdy w Wilnie książę Radziwiłł, przywódca litewskich protestantów, w imieniu komisyi przez króla ustanowionej, zebrawszy kilkaset zbrojnych protestantów i dyzunitów, chciał odebrać trzy cerkwie przyznane dyzunitom, metropolita ubrany pontyfikalnie stanął z całym zastępem duchowieństwa i służby cerkiewnej w progu świątyni i na wezwanie Radziwiłła, aby ustąpił, odrzekł: "Jesteśmy tu, aby bronić naszych kościołów i wprzód po ciałach naszych

<sup>1)</sup> Harasiewicz, Annales Eccl. Ruth., str. 310.

przejdziecie, nim pozwolimy sprofanować te święte miejsca!" Gdy Radziwiłł nie przestawał wśród obelg nalegać na oddanie cerkwi, odpowiedział Rutski: "Jesteśmy gotowi umrzeć w obronie tych ołtarzy, nad któremi nam Kościół katolicki straż powierzył".

Scena ta powtórzyła się trzy razy, i cerkwie pozostały w ręku Unitów, dyzunici zaś musieli poprzestać na uzyskaniu placu wolnego, na którym im pozwolono cerkiew dla siebie wy budować. W Mińsku, Grodnie; Słonimie na ten sam opór napotkali komisarze. Całe duchowieństwo litewskie wołało: "Umrzemy, ale cerkwi naszych nie wydamy". W Nowogródku był komisarzem jakiś ateusz: w chwili, gdy chciał użyć gwałtu, umarł nagłą śmiercią Aryusza, t. j. wnętrzności z niego wypłynęły. Jednem słowem na Litwie tak już do onej chwili przez prace Pocieja, św. Józafata, Rutskiego i zreformowanego przez dwóch ostatnich duchowieństwa zakonnego Unia się zakorzeniła, że ogół cerówi przy niej pozostał, nie wyjmując Białej Rusi, to jest dyecezyi połockiej i witebskiej, użyznionych pracą, modlitwą i krwią męczeńską św. Józafata.

W dyecezyach łuckiej i przemyskiej, których stolice biskupie przez Władysława IV przyznane zostały, dyzunitom, a w których sporo było Unitów, nie obyło się bez gwałtów ze strony dyzunitów i komisyj rządowych, nim dyzunici stolice biskupie posiedli.

Łuck dostał im się dopiero 1664 r. — a jeszcze 100 parafij pozostało potem przy Unii pod jurysdykcyą archymandryty żydyczyńskiego.

W Przemyślu przez kilkanaście lat stał biskup unicki (Krupecki) naprzeciw biskupa dyzunickiego (Hulewicza) który zbrojnymi napadami usiłował pozbyć się przeciwnika.

Tak więc punkta zgody, zamiast zapewnić pokój, przyczyniły się do gwałtów i krwawych zamieszek, jakich przedtem Cerkiew nie znała 1). Władysław IV patrząc na to rozdarcie Rusi i Cerkwi zdawał się żałować ustępstw swoich, okazywał Unitom, gdzie mógł przychylność, i z nowemi planami się nosił, celem przywrócenia jedności na Rusi, — chciał utworzyć pa-

<sup>1)</sup> Harasiewicz, Annales, str. 310-328, gdzie biskup Susza w swej relacyi do Propagandy: "De laboribus Unitorum" opisuje gwałty i krzywdy Unitom zadane.

tryarchat ruski w Kijowie, uznający zależność od papieża — wszystko to było zapóżno!

Że zaś Unia przy wrogiem dla niej usposobieniu komisyj królewskich tak wiele uratowała, główną w tem miał zasługę Rutski, który mimo podeszłego już wieku i chorób dokuczliwych niestrudzonym był w obmyślaniu sposobów i środków obbrony. Piękne w tej mierze wystawia mu świadectwo nuncyusz Visconti, w liście do kardynała Barberini, zdając sprawę ze swej kilkoletniej nuncyatury. Oto, co pisze o metropolicie:

"Roztropność i gorliwość metropolity Józefa Welamina Rutskiego są Waszej Przewielebności skądinąd znane, ale w tej ważnej okoliczności (uczynionych przez Władysława IV ustępstw dyzuniom) stały się godnemi nieśmiertelnej pamięci. Pracował jak drugi Eliasz nietylko w celu odparcia nieprzyjacielskich zamachów, ale także w zamiarze podtrzymania ducha u swoich, nie wszystkich zarówno odważnych, wobec napaści wrogów. Potrzeba było wielkiej cnoty, aby wytrzymać takie prześladowanie; potrzeba było i tak wielkiego prześladowania, aby taką cnotę wypróbować. W wieku podeszłym, a jeszcze więcej starganym pracą, nie usuwał się przed żadnym trudem w obronie sprawy bożej, i szedł tam, gdzie było największe niebezpieczeństwo. Jego męstwo świadczyło, jak wielką jest ufność sprawiedliwego. Byłem zbudowany jego stałością, i z prawdziwą pociechą łączyłem moje starania z jego trudami" 1).

5. W tych ciężkich walkach, które Rutski przez cały czas rządów swoich metropolitalnych staczał z dyzunią i jej stronnikami, to najboleśniejszem dla niego było, że prócz tego musiał opędzać się tym, którzy z natury rzeczy powinni byli być jego sprzymierzeńcami, t. j. katolikom obrządku łacińskiego, nie wyjmując ich biskupów. Walka z naturalnym wrogiem zaostrzała czujność i odwagę pasterza, walka ze współwyznawcami boleśnie raniła i goryczą zatruwała jego duszę. Listy też jego do Propagandy referujące o stanie rzeczy zdają się być łzami pisane. Potężny duch jego otrząsł się jednak prędko ze zniechęnia i przygnębienia, które go chwilami w tej ciężkiej i długiej walce opanowywało; miłość do poruczonej sobie Cerkwi zwyciężyła nad wszystkiem.

<sup>1)</sup> Relacye Nuncyuszów, tom II, str. 265.

Pomijamy, cośmy już wyżej tylokrotnie wspominali, że biskupi i senatorowie katoliccy prawie żadnego na sejmach nie dawali poparcia sprawie unickiej, owszem często wrogo przeciw niej występowali, że z ich winy biskupi ruscy mimo wielokrotnych upomnień papieskich do senatu nie byli przypuszczeni. Trudno uwierzyć, jakiej wzgardy i jakiego lekceważenia episkopat ruski od biskupów łacińskich i w ogóle od społeczeństwa polskiego doznawał. Niech wystarczy przypomnieć, że zwykły sufragan wileński, nie mówiąc już o biskupach dyecezalnych, nie chciał przyznać Rutskiemu, posiadającemu daleko większą jurysdykcye duchowną w swej Cerkwi od ówczesnego prymasa gnieżnieńskiego, na uroczystościach kościelnych pierwszeństwa przed soba i że lata całe Rutski zmuszony był o przysługujące sobie prawo sie upominać. Nawet wyroku Stolicy apostolskiej nie chciał przeciwnik jego uznać i wodził go od trybunału do trybunalu, aż wreszcie nuncyusz papieski przez swą interwencye tej gorszącej sprawie koniec polożył.

Ale cóż dziwić się śmiesznej bucie sufragana wileńskiego, kiedy nawet kanonicy krakowscy wyżej się stawiali w godności od biskupów ruskich, i na pogrzebie Zygmunta III iść im przed sobą nie chcieli pozwolić 1).

Przytoczone dwa przypadki możnaby poczytać za wyjątkowe wybryki pojedynczych osób; tymczasem cóż na to powiedzieć, gdy biskupi polscy zebrani na synod prowincyonalny do Warszawy roku 1643 pod prymasem Maciejem Łubieńskim z całą powagą synodalną zabraniają biskupom ruskim używać równych ze sobą tytułów, nosić pektorały biskupie na złotych łańcuchach i sutanny fioletowego koloru i to w tym samym rozdziale, w którym mówią de unione promovenda? 2).

Niemniej krzywdzeni byli biskupi ruscy pomimo Unii od szlachty, która im pozabiera większą część dóbr stołowych i ani myślała o ich wydaniu, nie pytając o to, czy biskupi będą mieli z czego żyć lub nie <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Harasiewicz, l. c., str. 366. "In causis praecedentiae inter episcopos latini ritus et episcopos ritus graeci uniti, nullam aliam rationem caeteris paribus inter illos habendam esse quam antiquitatis eorum promotionis ad episcopatum", Cong. de Prop. Fide 1630, 16 Febr.— Harasiewicz, l. c., str. 288—93

<sup>2)</sup> Synodus provincialis sub Mathia Lubieński a. 1634 "De unione Ruthenorum promovenda".

<sup>3)</sup> Harasiewicz, Annales Eccl. Ruth., str. 287.

Z tego łatwy domysł, jak się obchodzono z niższym klerem ruskim unickim. Nad wszystkiemi cerkwiami przysługiwał patronat albo królowi albo szlachcie i to nietylko szlachcie ruskiej ale także łacińskiej. Na mocy patronatu sądziła szlachta mieć prawo nie mniejsze nad duchowieństwem parafialnem od biskupów. Niedość, że księży ruskich w razie nieporozumień ze sobą więziła i po sądach wodziła, bez względu na przyznane im przywileje na równi z duchowieństwem łacińskiem; zmuszała ich nadto do pracy zaciężnej na równi z chłopem, do płacenia sobie danin z beneficyów i, co haniebniejsza, do składania opłaty od funkcyj kapłańskich.

W razie oporu spotykały biednych księży upakarzające kary. Takiego jarzma nie zaznali nawet rabini żydowscy i mahometanie w Polsce, bo ci nikomu opłacać się nie potrzebowali od swego nabożeństwa. Gdzie zaś parafie ruskie znajdowały się w obrębie łacińskich, żądali łacińscy plebani nietylko od ludu ruskiego ale także od parochów ruskich dziesięciny 1).

Że w takich warunkach biskupi ruscy nie sprzeniewierzyli się Unii, że na stanowiskach swoich odważnie wytrwali, to chyba świadczy o ich prawdziwie apostolskim duchu! Dla zupełności obrazu nie możemy jeszcze pominąć szyderstwa, na jakie ze strony dyzunitów byli wystawieni, którzy im przy każdej sposobności wytykali braterskie przyjęcie i dobrodziejstwa od Łacinników doznane!

Co się w duszach zewsząd ciężko doświadczonych i przez wszystkich z wyjątkiem Stolicy apostolskiej i słabego króla haniebnie opuszczonych i zdradzonych biskupów ruskich dziać musiało, doczytać się można w listach Rutskiego do Rzymu pisanych o stanie Unii. W relacyi do Propagandy w r. 1624 posłanej pisze np.:

"Często wnętrze nasze się rozdziera (z powodu upokorzeń i wzgardy doznawanej od Łacinników) nie dlatego, iżbyśmy żal do nich mieli, ale że ludźmi jesteśmy i nic ludzkiego nie jest nam obcem, ani też doskonałymi nie jesteśmy. Dzięki Bogu, że nas takie obejście się z nami od Unii świętej nie odwróciło i za łaską bożą nie odwróci nigdy, choć za śmieci nas mają. Nie

<sup>1)</sup> Relatio ab Episcopis Ruthenis sub metropolita Rutscio Roman S. Con-Prop. Fide proposita (1624).—Harasiewicz. str. 288.

zbywa przecież na takich między wyższymi duchownymi (łacińskimi) biskupami, a nawet zakonnikami, którzy nam niekiedy w oczy mówią: lepiej zniszczyć Unię, jak ją popierać<sup>4</sup> 1).

6. A przecież to nie koniec bólu od swoich doznanego! Smutkiem nie małym i trwogą o przyszłość Unii napelniało serce biskupów unickich, gdy patrzeć musieli na to, jak im Łacinnicy zabierali najszlachetniejszą i najzamożniejszą część ich owczarni, odwodząc szlachte ruską od obrządku ruskiego do łacińskiego. Pewna część szlachty porzucała wprawdzie obrządek swój i przyjmowała obrządek łaciński z własnej inicyatywy przez wzgląd na wielką ciemnotę duchowieństwa ruskiego. Inni zrażeni byli nieustannemi waśniami dyzunii z Unią i gwałtownemi zaczepkami dyzunii, zwłaszcza po sejmie r. 1623, gdy ogólna zapanowała obawa, że Unia się nie utrzyma. Chcąc uniknąć powrotu do dyzunii, woleli zawczasu przyjąć obrządek laciński-Inni jeszcze przebywając na dworze królewskim lub służąc w wojsku w otoczeniu przeważnie polskiem i mając większą łatwość nabożeństwa obrządku łacińskiego i przystępowania do sakramentów św. wedle tegoż obrządku, zwolna żasmakowali w temze nabozeństwie, odwracali się od Unii i przechodzili na obrządek łaciński.

Najwięcej jednak młodzieży kształcącej się w kolegiach jezuickich, pobudzonej to wyszydzaniem swego obrządku przez kolegów swawolnych, to podszeptami nauczycieli, a wreszcie uczęszczaniem regularnem na nabożeństwo łacińskie i przyjmowaniem sakramentów św. z rak kapłanów tego obrządku, odwykłszy od swego obrządku przechodziło na obrządek łaciński. Metropolita donosi do Rzymu w r. 1624, że dotąd od przyjęcia przez Rusinów Unii 200 szkolnej młodzieży szlacheckiej zmieniło obrządek i równie tyle bawiących na dworach polskich szlacheckich i służących w wojsku. Nadto w tej samej relacyi wspo-

<sup>1)</sup> Harasiewicz, Annales, str. 289, 290 i 265. "Frequenter rumpuntur interiora nostra non proptera, quasi aegre feramus, sed quia homines sumus, humani nihil alienum a nobis putamus, neque omnes perfecti sumus. Satis est quod hucusque talis indiscreto nos non avertit a S. Unione nec avertet Deo propitio unquam, etiamsi tanquam purgamenta omnium reputabimur. Non dosunt et quidem ex ecclesiasticis majoribus ac minoribus, qui sunt pastores animarum, et ex ipsis Eppis ac multis religiosis, qui dicunt nobis quandoque audientibus: melius destruere unionem Ruthenorum quam provehere illam".

mina, że w każdym roku przynajmuiej sto osób szlacheckiego pochodzenia Unię porzuca i przyjmuje obrządek łaciński 1).

Zupelne zaś zwatpienie co do przysłości Unii ogarniało chwilami Rutskiego, gdy dażność do zmiany obrządku zaczela od roku 1623 objawiać się także wśród duchowieństwa zakonnego. z takim trudem zreformowanego za jego staraniem. Dążność ta wśród Bazylianów pojawiła się w części wskutek zaraźliwego przykładu szlachty świeckiej, wśród której prawdopodobnie nie jeden bazylianin miał swoich krewnych, w cześci wskutek obawy po ukonstytuowaniu hierarchii dyzunickiej przez Teofana, patryarche jerozolimskiego, aby nie byli zmuszeni wrócić do dyzunii, a w części wskutek zachęty, jaką dawał Bazylianom ówczesny biskup łaciński łucki, który na synodzie dyecezalnym w tym czasie odbytym, podług relacyi generalnego prokuratora Bazyliańskiego, Borowicza, oświadczył gotowość przyjęcia wszystkich ruskich księży zakonnych i świeckich na obrządek łaciński i wyjednania im na to pozwolenia Stolicy Apostolskiej. Skutkiem tego w roku 1624 zaledwie 100 Bazylianów Unitów w klasztorach pozostało, reszta przeszła na. obrządek łaciński, do klasztorów franciszkańskich 3).

Być też może, że do tego gromadnego porzucania Unii ze strony szlachty i Bazylianów przyczyniły się wieści rozchodzące się wówczas po kraju, niewiadomo przez kogo puszczane, że Unia będzie całkiem zniesiona, a przynajmniej, że po śmierci żyjących biskupów ruskich ci, którzy przy niej zostaną, poddani będą jurysdykcyi biskupów łacińskich i że nowych biskupów ruskich rząd mianować nie pozwoli 3).

Odstępstwo obrządku ze strony Bazylianów było dla Unii większym ciosem, aniżeli zewnętrzne dyzunitów prześladowania. By odwrócić grożące jej stąd niebezpieczeństwo poradził sobie Rutski w ten sposób, że uprosił u Ojca św. (r. 1624) pozwolenie dla kilku Karmelitów, ażeby przyjąwszy obrządek ruski mogli kształcić nowicyuszów bazyliańskich, dopóki zakon w nowe siły się nie wzmoże 4). Ale jak naprawić i czem zastąpić ubytek tak

<sup>1)</sup> Informatio Epporum Ruthenorum u Harasiewicza, l. c., str. 274 i 281.

<sup>2)</sup> Archiwum Propagandy, Akta Bazyl. Ruskich, tom III, srr. 137.

<sup>3)</sup> Archiwum Propagandy, Akta Bazyl. ruskich, tom IV, str. 153.

<sup>4)</sup> Tamże, tom IV, str. 132.

wielkiego zastępu szlachty, która przeszła na łacinizm i jak zapobiedz dalszemu jej ubytkowi?

Stroskany i skłopotany o przyszłość swej ukochanej Cerkwi dla której nie szczędził ni zdrowia ni życia; nie widział znów Rutski innego ratunku, jak zwrócić się do Stolicy Apostolskiej z naleganiem o pomoc. Po kilkakroć od r. 1621 do r. 1627 posyła przedstawienia do rzymskiej Propagandy, jako bezpośredniej zwierzchniczki swojej lub do prywatnych, znanych sobie, a wpływowych w Rzymie osób, jak do uczonego księdza Piotra Arkadyusza i do księdza Podbierskiego, opisuje żywo szkody, jakie Cerkiew przez opuszczanie obrządku przez szlachtę ponosi i błaga na wszystko, aby Stolica Apostolska ponowiła dawniejsze zakazy zmiany obrządku tak osobom swieckim jak zakonnym.

Słusznie powiada w tych przedstawieniach, że jeśli Stolica Apostolska tamy nie położy zmianie obrządku ruskiego przez szlachtę, Unici na pośmiewisko i szyderstwo dyzunitom podani będą, którzy już teraz im wytykają, że Unia zubożyła ich zamiast nowymi przywilejami wzbogacić, bo pozbawiła najpiękniejszej ozdoby, jaką jest stan rycerski i stała się tylko pomostem do łacinizmu, a zatem zniszczeniem obrządku ruskiego; że po odstępstwie obrządku przez szlachtę straci Cerkiew unicka, z samych chłopów i garstki mieszczan złożona, obrońców w sejmie i w senacie, podczas gdy dyzunici mieć ich nie przestaną, nie mówiąc już o tem, że zubożeje i niebędzie miała nikogo, coby świątynie budował i potrzeby służby bożej opatrywał; że lud prosty zachęcony przykładem szlachty gotów także sprzeniewierzyć się swojemu obrządkowi; że dyzunitów stojących twardo przy swoim obrządku i przywiązanych do niego utwierdzi ta apostazya unickiej szlachty od obrządku w ich nienawiści do Unii i utrudni ich nawrócenie, i wreszcie, że niepodobnem się stanie utrzymanie karności w duchowieństwie, zwłaszcza zakonnem wobec latwości zmiany obrządku. Ilekroć, powiada Rutski, pogrozi się zakonnikowi, nie przestrzegającemu reguły zakonnej, karą albo tylko zażąda się od niego surowszego życia, zrzuca habit i zostaje zakonnikiem łacińskim w klasztorze, w którym jest mniej surowa od Bazyliańskiej karność. Zaklina przeto, aby obostrzono dawniejszy zakaz papieski przechodzenia z obrządku ruskiego na łaciński i przypomina, że kie dy z łacińskiego obrządku bez specyalnego pozwolenia Stol

Apostolskiej nie wolno przechodzić na obrządek wschodni, czemuż nie przestrzega się tego odwrotnie? Interes samego Kościola łacińskiego wymaga tego! Przy zawieraniu Unii zagwarantował Kościół łaciński nietykalność obrządku ruskiego, a po dokonanej Unii ułatwia porzucenie go!

"Czy można to nazwać, pisze, Unią dwóch równouprawnionych obrządków, a nie raczej opresyą jednego przez drugi? I czyż na widok tego nie mogą dyzunici twierdzić, żeśmy padli ofiarą podstępu, zostając Unitami, gdyż wówczas co innego nam przyrzeczono, a na co innego po dokonanej Unii w rzeczywistości patrzymy? Jeśliśmy w Unii z Kościołem rzymskim, to niech nasz obrządek temi samemi prawami i przywilejami będzie obwarowany, co obrządek łaciński"!

Stąd prosi dalej papieża, aby przez jenerała Zakonu Jezuickiego zakazał Jezuitom w Polsce przeciągać młodzież ruską, u nich się kształcącą, do obrządku łacińskiego, inaczej będzie musiał rodzicom ruskim zabronić posyłać dzieci swoje do ich szkół i aby spowiedników królewskich spowodował do wpływania na króla, by odwołał zatwierdzenie pseudometropolity i reszty biskupów dyzunickich, gdyż ich wpływowi to zatwierdzenie przypisują ¹).

Jak bardzo łatwość zmiany obrządku przez szlachtę metropolitę kłopotała, widać z częstych listów w tej sprawie przez niego do Rzymu pisywanych. W jednym z nich do ks. Podbereskiego, bazylianina, rezydującego w Rzymie, dla pilnowania interesów Cerkwi (roku 1627, 28 lipca), pisze: "Uprzykrzają miżycie po nad wyraz, starajcie się przyjść nam w pomoc, którzy jęczymy, nie mając, ktoby nas tu wsparł.... Niektórzy nam mówią, co nam na was zależy?").

Tymczasem w Rzymie sprawa zmiany obrządku wskutek przedstawień biskupów łacińskich chwiała się <sup>3</sup>) i gdyby nie wspomniane kilkakrotne nalegania Rutskiego i sufraganów jego,

<sup>1)</sup> Archiwum Propag., l. c. tom IV, str. 153.

<sup>2)</sup> Archiwum Propag., l. c. tom IV, str. 185. "Affligunt me supra modum, sedulo studete, ut occurratis ad adjuvandum nos; qui vehementer gemimus frequenter non habentes, a quo juvenur, parvulis tantum exceptis iisque non primis. Alii dictitant: quid nostra interest"?

<sup>2)</sup> Relacye Nuncyuszów, tom II, str. 164-166, Instrukcya dana nuncyuszówi Lancellotti.

zdawało się grozić niebezpieczeństwo, że Stolica Apostolska Unii zaniecha i obojętnie patrzeć będzie na dalsze przechodzenie Rusinów do obrządku łacińskiego.

Biskupi łacińscy wystawiali w Rzymie położenie rzeczy nie zupełnie zgodnie z prawda, jakoby Unia nie miała przyszłości, nie czyniła postępów w ludności dyzunickiej i była tylko powodem do niepokojów w kraju od chwili, jak się pojawila; podczas gdy z informacyi biskupów ruskich, wysłanej do Rzymu, wiadomo nam, że do owego czasu Unia znaczne uczyniła postępy, i gdyby była doznawała większego ze strony katolików i rządu poparcia, byłaby do owej chwili cała Rus objęła. Następnie twierdzono po stronie łacińskiej, że przez zniesienie obrządku ruskiego, albo przynajmniej przez ułatwienie Rusinom przyjmowania obrządku łacińskiego, więcej utwierdzi się na zewnątrz jedność Kościoła i utrudni się ludności ruskiej powrót do dyzunii, gdyż dzieje uczą, że Unie Kościołów wschodnich nie były trwałe. Twierdzono także, że różne obrządki w jednym Kościele narażają na kłótnie i swary, a wreszcie, że w obrządku ruskim wielki jest niedostatek pasterzy oświeconych, którzyby byli zdolni ducha wiary i pobożności u świeckich rozbudzić i utrzymać 1).

Po pewnem wahaniu się Stolicy Apostolskiej odniósł je-

<sup>1)</sup> Archiw. Propagandy, tom IV, str. 94 i nast. W późniejszych latach biskupi łacińscy nalegając, aby Unitom nie przeszkadzano przyjmować obrządek łaciński, podawali Rzymowi jeszcze inne powody, jak, a) że obrządek łaciński w Królestwie Polskiem panującym, przeto powinien mieć pierwszeństwo przed obrządkiem greckim (ruskim); b) że przez zakaz przechodzenia na obrządek łaciński znosi się jedność i zgoda między obrządkami i ogranicza się wolność; c) że zachodzi obawa, ażeby przez zbytnie faworyzowanie obrządku ruskiego, tenże przy mnożącej się ludności ruskiej nie przeważył nad obrządkiem łacińskim i aby kościoły łacińskie w okolicach ruskich nie stały puste; d) że Stolica apostolska więcej ufać może Łacinnikom aniżeli Grekom; e) że wielka część ludności ruskiej pochodzi z Łacinników to jest z chłopów mazurskich kolonizowanych kilkakrotnie na Rusi i tamże zruszczonych wskutek niedbałości szlachty, nie starającej się przez skąpstwo o wznoszenie dla nich kościołów łacińskich. a trwając w Unii mało rozróżnia między Unią a dyzunią i do dyzunickich kościołów na wielkie uroczystości osobliwie do Kijowa razem z dyzunitami śpieszy; f) że wreszcie przy utrzymaniu zakazu wspomnianego niekorzyść byłaby po stronie Łacinników, albowiem księża ruscy Łacinników na Ukrainę i Podolu przybywających prędko ruszczą i do swoich cerkwi dzieci ich przeciągają. (Archiw. Prop., l. c., tom IV, str. 230.—Promemoria Bpów łac. z r. 1752, 25 marca).

dnak Rutski w końcu zwycięstwo. Wymowne i usilne przedstawienia jego, a więcej jeszcze wiadomość nadesłana do Rzymu o śmierci męczeńskiej św. Józefata Kuncewicza, arcybiskupa połockiego, zdecydowały papieża, że stanął stanowczo po stronie Rutskiego i biskupów unickich. Nasamprzód zaraz po nadeszłej wiadomości o męczeństwie arcybiskupa połockiego gorąco polecił papież biskupów unickich i Unię samą królowi i przypomniał duchowieństwu łacińskiemu, że biskupi ruscy są im zupełnie równi, a duchowieństwo ruskie ma prawo do tych samych prerogatyw co łacińskie 1).

Kardynał zas Bandini, protektor Kościoła ruskiego, w liście do metropolity pisał: "Watpić wam się nie godzi o mojej względem was przychylności i o moich około waszych spraw staraniach, czy one dotyczą podtrzymania i podniesienia waszej godności, czy wspierania was w zarządzie waszej Cerkwi: albowiem zawsze tak u św. Stolicy apostolskiej jak u króla słuszne żądania popierałem" <sup>2</sup>).

W sprawie zmiany obrządku wydał papież Urban VIII <sup>3</sup>) dnia 7 lutego 1624 zakaz, "że nie wolno nikomu, ani świeckiej, ani duchownej osobie, a tem mniej Bazylianom zmieniać obrządku i przechodzić na łaciński, nawet z najważniejszych pobudek, bez szczegółowego pozwolenia Stolicy apostolskiej".

Papież poszedł zatem dalej, jak Rutski żądał: albowiem Rutski pragnął tylko, aby nikt nie mógł zmienić obrządku bez poprzedniego zgodzenia się na to odnośnych biskupów dyecezalnych, ruskiego i łacińskiego. Lecz gdy nuncyusz papieski tę dyecezyę Stolicy apostolskiej królowi Zygmuntowi III zakomunikował, tenże pod wpływem episkopatu łacińskiego nie zgodził się na jej wykonanie, i domagał się, aby ograniczono zakaz papieski do osób duchownych, osobliwie Bazylianów.

Wskutek tego zmodyfikował papież pod dniem 7 lipca 1624 dekret wspomniany, nie pozwalając tylko "księżom i zakonnikom ruskim bez osobnego pozwolenia Stolicy apostolskiej ob-

<sup>1)</sup> Theiner, Monum. Polon., tom III, str. 367.

<sup>3)</sup> Kulczyński, Specimen, in Appendice.

<sup>3)</sup> Takiż zakaz istniał już od r. 1615 z dnia 10 grudnia, wydany przez Pawła V (cfr. Theiner, Monum. Polon., l. c., str. 360).

rządku zmieniać<sup>4</sup> 1). Ale zdaje się, że ten drugi dekret nie był publikowany; nie znano go przynajmniej dosyć na Rusi. Gdy bowiem po niejakim czasie niektórzy świeccy Rusini pragnęli koniecznie przejść na obrządek łaciński i udawali się z tego powodu do Stolicy apostolskiej o pozwolenie, odpowiedziano im, że na to pozwolenia jako świeccy nie potrzebują 2). Oczywiście odpowiedź ta przyczyniła się do ryczałtowego przejścia pozostalej szlachty ruskiej do Kościoła łacińskiego.

Łacinnikom tymczasem nie było wolno przechodzić na obrządek ruski, chyba tym, którzy czuli powołanie do zakonu Bazyliańskiego, ponieważ wokacya do życia zakonnego uważa się za głos boży, a temu ustawy kościelne nie mają prawa się sprzeciwiać. Dla zakonu Bazyliańskiego nie było to bez korzyści, zyskiwał bowiem w Łacinnikach wstępujących do niego element inteligentniejszy od tego, jaki mu przybywał z łona samej Cerkwi ruskiej.

Obrońcy nietykalności obrządku ruskiego widząc wprawdzie i nie bez słuszności w tem wstępowaniu Łacinników do zakonu Bazyliańskiego pierwsze źródło późniejszych zmian liturgicznych wprowadzonych do obrządku ruskiego, gdyż dawniejszy łacinnik nie mógł się całkiem pozbyć przywiązania do swego dawnego obrządku, bogatszego o wiele w środki uświęcenia i więcej udoskonalonego od obrządku ruskiego, i zachował niewątpliwie w habicie bazyliańskim skłonność do zbliżenia jednego obrządku do drugiego, i dlatego nie bardzo są zadowoleni z zaludniania zakonu Bazyliańskiego przez Łacinników. Jakbądź, jeżeli czystość obrządku wschodniego na tem nie cierpiała, Kościół ruski z przyczyn wyżej napomkniętych w gruncie rzeczy przez to zyskiwał.

Obrządek jest rzeczą zewnętrzną, choć nie obojętną; ale treścią każdej religii jest duch żarliwości ożywiający ją, a do rozbudzenia tego ducha w Cerkwi unickiej przyczynili się Bazylianie zreformowani, w wielkiej części z Łacinników się składający, niepomiernie.

Co do nas wolelibyśmy, aby dekret Stolicy apostolskiej z dnia 7 lutego 1624 r. był się, w całości utrzymał i aby kon-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Malinowski, Kirchen u. Staatssatzungen, str. 35, Lwów 1861 i Harasiewicz, Annales, str. 734.

<sup>2)</sup> Harasiewicz, l. c.

sekwentnie był przeprowadzony. Byłby on przynajmniej część szlachty ruskiej dla Cerkwi unickiej uratował. Zdaje się atoli, że to była chwila, gdzie nawet Zygmunt III zaczął się lękać, czy po jego i Rutskiego śmierci w ogóle Unia się utrzyma wobec ataków przypuszczanych na nią przez rozszalałych i rozzuchwalonych poparciem kozaczyzny dyzunitów od chwili ustanowienia hierarchii dyzunickiej (r. 1620). Chodziło mu więc o ratowanie dusz, które w obrządku łacińskim, cokolwiekby w przyszłości Unię spotkało, bezpieczniejszemi być się zdawały, aniżeli pozostając w Unii. Atoli jakkolwiek Stolica Apostolska nie zdolała pierwotnego swojego dekretu dotyczącego zmiany jednego obrządku na drugi utrzymać przeciw oporowi króla, najlepszemi zresztą wiedzionego intencyami, jak o tem Rutski bynajmniej nie wątpił, doznawszy tylekroć w największych swoich utrapieniach i w opuszczeniu od wszystkich Jego ojcowskiej opieki; to jednak wydała Kongregacya Propagandy pod dniem 2 marca 1625 r. do nuncyusza polecenie, aby upomniał spowiedników tak jezuickich jak innych zakonów, by nikogo z Rusinów ani namowami ani innemi środkami do obrządku łacińskiego z ruskiego nie przeciągali 1).

Dano więc Rutskiemu przynajmniej jakaś satysfakcyę i choć słabą nadzieję, że konwersye szlachty przestaną być mniej ryczałtowe jak dotąd.

Niestety ucieczka szlachty ruskiej do Kościoła łacińskiego trwała bez przerwy dalej, tak że po zejściu Rutskiego z tego świata, bodaj czy jeszcze kto ze szlachty ruskiej w łonie Cerkwi unickiej pozostał. Pozostała tylko szlachta ruska dyzunicka. Widok tego odstępstwa szlachty od obrządku rodzinnego zasępiał ostatnie lata rządów pasterskich i życia Rutskiego.

Co do Bazylianów doczekał się Rutski przed końcem życia swego wielkiej pociechy. Mimo ucieczki około 100 zakonników w 1623 r. do klasztorów franciszkańskich, rozrósł się zakon św. Bazylego na nowo i zajaśniał życiem duchownem i naukowem.

Gdy Rutski obejmował rządy metropolii, liczyli Bazylianie zreformowani zaledwie kilka klasztorów słabo zaludnionych; gdy

<sup>1)</sup> Archiwum Watykańskie, Nunziatura di Polonia, tom 39, jeśli się nie mylimy. Przez nieuwagę nie zanotowaliśmy sobie dokładnie tomu przy wypisywaniu powyższej notatki.

zaś w ostatnim roku przed śmiercią t. j. w 1636 r. zwołał ich generalną kapitułę do Wilna, trzydzieści klasztorów, męskich (20) i żeńskich (10), ożywionych duchem św. Józafata było na niej reprezentowanych.

Ostatnie lata życia poświęcił Rutski, mimo, że już siódmy krzyżyk dźwigał na barkach i zdrowia był watłego, mimo że różne choroby, jak scyatyka i choroba kamienia go dręczyły, mimo że dwa razy paraliżem był dotknięty, wizytacyom pasterskim swej prowincyi kościelnej, aby występnych karcić, gorliwym dodawać zachęty, aby pouczać, zagrzewać i w duchu jedności i miości Kościoła wszystkich utwierdzać. Gdy go niekiedy wstrzymywano od pracy nad siły i proszono aby się oszczędzał, odpowiadał: "Taką to macie miłość do mnie, chcielibyście przedłużyć moje wygnanie! Będę żył, dokąd Bóg w swoich wyrokach naznaczył, dla dobra Kościoła. W mym sposobie życia nic nie zmienię. Panie Boże, dodawał, Ty wiesz, że nie pragnę żyć dłużej; doprawdy, nie pragnę".

7. Po ostatniej kapitule generalnej zakonu Bazyliańskiego, na której nie skąpił upomnień i przestróg przełożonym klasztornym, zalecając mianowicie ducha posłuszeństwa i ścisłe przestrzeganie reguły zakonnej, wybrał się jeszcze na dalszą wizytacyę dyecezyj. Przewidywał, że już z tej podróży nie wróci do siedziby swej biskupiej. Żegnającym go z płaczem zakonnikom rzekł: "umrę jak wół w jarzmie". Na początku roku 1637 zwiedzał Wołyń, zatrzymał się w świeżo do Unii przyłączonym klasztorze w Dermaniu i tutaj też życia dokonał. Przed śmiercią spisał duchowny testament, w którym się maluje piękna i miłująca nad wszystko Cerkiew dusza jego. Nie dalibyśmy przeto zupełnego obrazu tego znakomitego pasterza i męża, gdybyśmy tej ostatniej woli jego w całości tu nie przytoczyli: 1).

"Ja Józef Welamin Rutski, niegodny metropolita kijowski, halicki i całej Rusi, powołany jestem przed sąd Boży, abym zdał sprawę ze wszystkich słów, myśli i uczynków sześćdziesięciu trzech lat życia i abym usłyszał wyrok, jaki mnie czeka. Drżę cały, gdyż drżeć trzeba, gdy się ma być sądzonym w obli-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Testamentum sive protestatio Servi Dei Josephi Velamin Rucki, metropolitae Kioviensis etc. wydruk. na 3 kartkach in 8° bez podania miejsca druku. Na końcu stoi: "Scriptum in monasterio Dermunensi, Gioec. Luceoriensis r.g. Anno 1637, mense Januario 28 die". (Z bibl. Kórnickiej).

czu Boga. Ufam jednak w Jego niezmiernem miłosierdziu, że chociaż grzeszny nie będę odrzucony od Pańskiego oblicza. Ofiaruję mu w tym celu Jego najświętszą mękę, której wartość jest nieskończona. Ufam w pomoc Najśw. Dziewicy, matki mego Sędziego, którą za życia czciłem zawsze choć sługa niegodny. Wzywam także przyczyny Świętych Bożych, a szczególnie mego Anioła Stróża i Świętych, których sobie za patronów obrałem i codziennie wzywałem. Błagam ich sercem i usty, aby mi pomocnymi byli w ostatniej walce.

Wyznawam w obliczu całego świata, że wierzę we wszystko, co Kościół św. katolicki wierzyć każe, wyznaję, że tylko w tej wierze można być zbawionym, a mianowicie w jedności ze św. Kościołem rzymskim, za który gotów byłem zawsze umrzeć, gdyby się sposobność była zdarzyła. Byłem zawsze posłuszny papieżowi rzymskiemu i temu który go przedstawiał w tem państwie. Umieram w tem posluszeństwie. Proszę i blagam pokornie wszystkich, których obraziłem słowami lub przykładem, aby mi dla miłości Bożej przebaczyli. Niech na przyszłość nie naśladują mego życia i postępowania, lecz życie i postępowanie dobrych sług Bożych, którzy po mnie żyć będa. Co do mnie przebaczam z glębi serca wszystkim, którzy mnie obrazili, nawet tym, którzy mnie dla sprawiedliwości prześladowali, tak mnie, jak i ojców moich i braci, i prosze bardzo pokornie Boga i Pana mojego, aby te grzechy nie spadły na ich głowy, lecz żeby się nawrócili i żyli.

Proszę mego brata i koadjutora, najprzewielebniejszego władykę pińskiego, aby się udał przy pierwszej sposobności do Najjaśn. króla, pana naszego obecnie panującego i aby mu odniósł ostatnie pożegnanie, jakie mu przysyła jego wierny poddany. Niech mu ofiaruje modlitwy moje; złożę je przed tronem Króla królów, jeżeli przypuszczony będę do oglądania oblicza Boga.

Władyka piński poleci królowi sprawę Unii, będzie go prosił o udzielenie beneficyów ruskich tym, których mu mój następca poleci. Któż bowiem może lepiej znać niż biskup ludzi zdolnych lub niezdolnych do rządzenia Cerkwią ruską? zwłaszcza, że według bardzo dawnego obyczaju Kościoła wschodniego od jego kolebki, aż do dni naszych nie obierano innych władyków, jak z pośród mnichów. Niechaj ci, co szukają tych godności przez protekcyę panów świeckich, będą odsunięci, jako niegodni a wte-

dy jeżeli niegodni otrzymają beneficya, wina spadnie na sumienie metropolity, a sumienie króla nie będzie obciążone.

O jedną rzecz tylko proszę moich najprzewielebniejszych panów i ojców, spółbiskupów ruskich, t. j., aby byli złączeni z sobą i z metropolitą miłością Chrystusową. Niech słowami i uczynkami zatwierdzają, że go za Ojca uznają, a jeśli się czują przez niego obrażeni, niech mu to wyznają, zbadawszy poprzednio dokładnie w miłości braterskiej, czy ta uraza jest prawdziwą. Gdyby się metropolita nie opamiętał, jest władza, która na wezwanie biskupów może go upomnieć.

Ostrzegam duchowieństwo zakonne, aby kochało i szanowało członków duchowieństwa świeckiego, jako spółpracowników i braci. Zakonnicy, którzyby byli wyznaczeni przez metropolitę do wizytowania i sądzenia kapłanów świeckich, powinni postępować w duchu miłości i słodyczy, strzegąc się pogardy i poniżenia braci. Lecz upominam gorąco członków duchowieństwa świeckiego i zalecam im najusilniej, aby czuwali nad tem, co się tyczy obowiązku ich urzędu, nad sobą i nad swoją trzodą, aby zbawili i siebie i dusze im powierzone. Niech nauczają owieczki swoje tego, co wiara nakazuje pod utratą zbawienia, i niech się nie skarzą, gdy władycy powierzają niekiedy jurysdykcyę nad nimi zakonnikom.

Proszę tych, co mają władzę w ręku, tak szlachtę jak i mieszczaństwo, aby się dali prowadzić pasterzom swoim w rzeczach duchownych, gdyż taki jest porządek od Boga ustanowiony. Niech się nie wdają w rządzenie duchownymi, niech nie doglądają ich życia i ich obyczajów, niechaj to staranie zostawią przełożonym duchownym, których będą mogli ostrzedz, gdybyto dla chwały Bożej było potrzebnem; lecz raz jeszcze proszę, niech szlachta i urzędnicy nie nadzorują księży i niech wedle siebie nie tłumaczą intencyi, których sąd Bóg samemu sobie zostawił.

Polecam mojemu najprzewielebniejszemu następcy i proszę go o to w Panu, aby czuwał nad pomnożeniem dóbr doczesnych i duchownych w mojej archidyceczyi i w całej mojej prowincyi metropolitalnej, gdyż zda z tego rachunek Panu Bogu.

Zostawiam w osobnem piśmie rozporządzenie moją ojcowizną i moim domem. Nakoniec pozdrawiam wszystkich, którzy mnie przeżyją, każdy z was przyjdzie za mną. Pozdrawiam was"!

Unia Brzeska.

Pisał Rutski testament swój dnia 28 stycznia, a już 5 lutego r. 1637 nie żył. Obiegały pogłoski o jego otruciu, lecz zdaje się bezzasadne.

Stratę jego glęboko odczuła cała Rus unicka. Biskupi ruscy zgromadzili się w Warszawie około następcy jego, Rafała Korsaka i dali wyraz swej i całej Cerkwi glębokiej boleści w liście przysłanym do kardynała prefekta Propagandy, donosząc o jego śmierci i błagając o opiekę po tej dotkliwej stracie 1).

Jakoż rzeczywiście była to strata nie łatwa do powetowania. Rządy Rutskiego trwały 23 lat, a te wszystkie lata były nieprzerwanem pasmem pracy, walki, ucisku, prześladowań, boleści i zawodów nie do opisania. Rutski zniósł wszystko spokojnie i bez narzekania, dążąc bez wytchnienia i bez zrażania się przeciwnościami, do jednego celu, a tym celem było, Cerkiew ukochaną przez wewnętrzną organizacyę wzmocnić i wywyższyć, budując ją dalej na podwalinach, położonych przez jego wielkiego poprzednika, Hipacego Pocieja. Nie miał on może zdolności Pocieja, ani tej żołnierskiej energii, jaką w tamtym podziwiamy, ale był niemniej od niego wytrwałym w pracy, a przewyższał go pod względem wewnętrznego wyrobienia i teologicznego wykształcenia. Więcej też od Pocieja miał starania o wewnętrzne odrodzenie Cerkwi, o podniesienie życia zakonnego i wykształcenie kleru świeckiego.

Owoce odpowiadały pracy i cierpieniom przebytym. Gdy Pociej umierał, zajmowali stolice biskupie ruskie ludzie nie wiele wyżej stojący od ogółu tych, których przed zawarciem Unii Brzeskiej poznaliśmy; życie zakonne Bazyliańskie znajdowało się zaledwie w pierwszych początkach odrodzenia. Kler świecki był bez wartości; liczba ogółu wiernych do Unii się przyznających nic nie znacząca.

W chwili zgonu Rutskiego stoją na czele ośmiu biskupstw ruskich ludzie dzielni, do Stolicy Apostolskiej przywiązani, duchem jedności Kościoła ożywieni, pobożni, wykształceni. Każdy z nich byłby ozdobą każdej stolicy biskupiej łacińskiej, a ogół ich przewyższał ogół ówczesnych polskich biskupstw, w przeważnej części więcej senatorów aniżeli biskupów.

Zakon Bazyliański zreformowany liczył w chwili śmierci Rutskiego wielu księży światłych i świętobliwych, w ich gronie

<sup>1)</sup> Theiner, Monumenta Poloniae hist. tom III, str., 413.

kilku gruntownie wykształconych, biegłych w językach starożytnych i niezłych pisarzy polemicznych, odpowiadających zręcznie na zaczepki dyzunitów i heretyków, piszących w imieniu dyzunitów przeciw Unii. Organizacya zaś, jaką Rutski nadał zakonowi, dawała gwarancyę, że się zakon dalej pomyślnie rozwijać będzie. Nawet w duchowieństwie świeckiem istniał już pewien zastęp księży gorliwych i do Unii przywiązanych. Liczba świeckich osób przechodziła, jak wyżej powiedzieliśmy, przeszło / trzy miliony.

Cudu niemal dokazał Rutski w ziemi Nowogrodzkiej, gdzie cała prawie szlachta ruska hołdowała aryanizmowi, gdy rządy dyecezyi obejmował. Przez czas rządów swoich oczyścił tę rodzinną ziemię swoją prawie całkiem z herezyi.

W Rzymie, dokąd co rok od niego szły relacye o stanie Cerkwi unickiej, gdzie więc doskonale znano stan rzeczy i wiedziano co Unia na Rusi jemu była winna, papież Urban VIII zwykł był nazywać go: "filarem Kościoła, atlasem Unii, Atanazym ruskim").

¹) Kulczyński, Specimen, str. 130, ed. Parisiis; por. jeszcze do historyi Rutskiego M. Kojałowicza Litowsk. Cerkown. Unija, tom II, str. 93-108 i Makarija, Istorija Russkoj Cerkwi, tom X, str. 413 — 479 i Guépina, S. Josaphat Kuncewicz na różnych miejscach w I i II tomie.

## ROZDZIAŁ IV.

Św. Józafat Kuncewicz, arcybiskup połocki, odradza Cerkiew unicką wewnętrznie.

1. Ksiądz Kalinka w przedmowie do polskiego tłumaczenia żywota św. Józafata Kuncewicza, arcybiskupa połockiego, napisanego przez uczonego Benedyktyna, Ojca Guépin, popowiada słusznie: "że Pociej zapewnił byt legalny Unii w Rzeczypospolitej, Rutski dał jej kształt organiczny, ale św. Józafat tchnął w nią swoją duszę".).

Jakoż mimo zwycięskich walk Pocieja, mimo pracy Rutskiego i jego poświęcenia dla Cerkwi, watpliwą jest rzeczą, czyby Unia z końcem panowania Rutskiego do takiego rozkwitu była doszła, w jakim ją co dopiero widzieliśmy, i czyby tak głębokie korzenie do owego czasu w narodzie ruskim była zapuściła, gdyby jej Pan Bóg nie był zesłał św. Józafata. Że Rutski mógł się poszczycić przy końcu swoich pamiętnych rządów pasterskich trzydziestoma klasztorami Bazyliańskimi, w których kwitło życie zakonne i żył duch św. Bazylego; że stolice biskupie ruskie zajmowali w owej chwili biskupi godni tego imienia, że już w szerokich warstwach ludu objawiało się gorące przywiązanie do Unii i było poczucie jedności Kościoła, że żaden z ówczesnych i późniejszych biskupów ruskich unickich, mimo opuszczenia przez rząd, odepchnięcia przez biskupów łacińskich,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Żywot św. Józafata Kuncewicza według dzieła Ojca Alfonsa Guépin z przedmową ks. Kalinki. Lwów 1885, str. V.

mimo odarcia przez dyzunię z majątków im się należących, ani Cerkwi swej, ani króla nie zdradzili, ale wszyscy wiernie jak jeden mąż stali i przy swej Cerkwi i przy niewdzięcznej i niesprawiedliwej względem nich ojczyżnie, było w wielkiej mierze zasługą św. Józafata, który to duchowieństwo zakonne, a w niem tych biskupów wychował, i wlał w nich wszystkich ducha swojego apostolskiego, swoją żarliwość i milość do Unii. Duch jego poza grobem nie przestał w Cerkwi ruskiej żyć. Wiadomą bowiem jest rzeczą, że działanie i wpływ Świętych bywają większe poza grobem, jak były za ich życia.

Już na dobre, jak wiemy, zaczęto w kraju i w Rzymie samym w r. 1623 rozważać pytanie, czy nie korzystniej będzie dla kraju i dla Kościoła poświęcić Unię, znieść obrządek ruski, Unitów przeprowadzić na obrządek łaciński; gdy nagle śmierć męczeńska św. Józafata inny zwrot sprawie Cerkwi unickiej nadała. Nieprzyjaciele jej na lat kilka umilkli i Stolica Apostolska odrzuciła poddaną jej myśl latinizacyi Rusinów. Nikt i najbardziej uprzedzony nie może zaprzeczyć związku ścisłego między tą naglą zmianą usposobień na korzyść Unii, a krwią męczeńską świętego.

Dlatego obraz walk, któryśmy się podjęli przedstawić; stoczonych w obronie Unii od synodu brzeskiego aż do utrwalenia i zapewnienia jej bytu, byłby niezupełny i niedostawałoby mu najpiękniejszej ozdoby, gdybyśmy zakończyli dotychczasowem opowiadaniem i pominęli działanie apostolskie arcybiskupa połockiego. Trudno nam wprawdzie będzie zainteresować czytelnika czemś zupełnie nowem, dotąd nieznanem, po gruntownem dziele księdza Guépin, Benedyktyna, o św. Józafacie 1), jednakże mamy nadzieję, że punkt najsporniejszy w życiu Świętego udało nam się nieco dokładniej od wspomnianego autora wyświecić.

Zasługi św. Józafata około Unii przewyższają ogromem swoim o wiele zasługi wszystkich innych pracowników na tej niwie. Za dowód niech posłuży już ta jedna okoliczność, że nikogo z pierwszych twórców Unii Brzeskiej prawosławie taką

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Saint Josaphat, Archeveque de Polock, Martyr de l'unité catholique, par Le R. P. Dom Alphonse Guépin, Benedictin de la Congreg. de France, 2 vol. Poitiers 1874.

nienawiścią nie ściga, co jego. Wszystkie możliwe czyniła ona w Rzymie wysiłki, aby nie dopuścić jego kanonizacyi, a po dokonanej kanonizacyi nie znosi czci jego między katolikami pod berłem rosyjskiem i na równi ze zbrodnią ją stawia 1).

Oddał zaś Józafat Kuncewicz niezrównane zasługi Unii ruskiej nie przez głęboką naukę, bo tej nie posiadał w wyższym stopniu od przeciętnego biskupa ruskiego owego czasu, lecz przedewszystkiem przez żywot święty i apostolski, przez ducha modlitwy i abnegacyi posuniętej aż do złożenia życia swego w ofierze za jedność Cerkwi, przez wychowanie w tym duchu wielkiego zastępu świątobliwych zakonników, którzy się stali potem rozsadnikami życia zakonnego i wiary; na Rusi.

Jak zwykle do wielkich dzieł posługuje się Opatrzność niepozornemi, często przez świat wzgardzonemi narzędziami, tak i tym razem.

Józafat Kuncewicz, którego przeznaczeniem było, wlać nowe życie w obumarłą Cerkiew ruską i uczynić ją żyjącą i płodną latoroślą na pniu Kościoła Chrystusowego, pochodził z niezamożnej rodziny mieszczańskiej w Włodzimierzu, rodziny zacnej i pobożnej, ale poza miejscem zamieszkania swego mało komu znanej <sup>2</sup>). Przyszedł on na świat 1580 r. i wziął na chrzcie imię Jana, które później w zakonie zamienił na imię Józafata. Wykształcenie odebrał skromne w szkole, jaka wówczas w miescie jego rodzinnem istniała. Gdy tę szkołę ukończył, przeznaznaczony przez rodziców do kupiectwa, oddany był w naukę do kupca Popowicza w Wilnie. Przyszedł tu jako dorastający młodzieniec w chwili, gdy po zawarciu Unii Brzeskiej wrzała zacięta walka przeciw niej i biskupom. Młody Jan wychowany w niewinności w domu rodzicielskim stał zdala od walki, ani też nie uczęszczał do cerkwi, które były ogniskiem agitacyi dyz-

¹) Badaliśmy ponownie w tym celu Akta komisyi apostolskiej w sprawie kanonizacyi Swiętego, które znajdują się w Zbiorach Towarzystwa Przyj. Nauk Poznańskiego ks. po ś. p. prałacie Szymańskim pod tyt. "Excerptum ex Commissione Generali in Causa canonisationis B. Josaphat". Przesłuchy świadków są dosłownie z oryginału przepisane. Są one zawarte w I tomie manuskryptów ks. Szymańskiego, in 4 o pod Lit. A. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rodzina ta nosiła także nazwisko Kunczyc. Tak przynajmniej niektórzy świadkowie w procesie beatyfikacyjnym św. Józafata nazywają. Por. Akta komisyi apostolskiej, l. c., str. 74, tom I.

unickiej; lecz stale brał udział w nabożeństwie w jednej podówczas przynajmniej z imienia unickiej cerkwi św. Trójcy, przy której istniały klasztory i bractwo. Tu w tej cerkwi każdego dnia czas jakiś ku podziwieniu znajomych spędzał na modlitwie.

Kupiectwo nie odpowiadało jego usposobieniu i duchowi; pragnął czegoś wyższego, ale niestety dla zaspokojenia tych pragnień wyższych czuł, że niedostawa mu nauki. Opatrzność zrządziła, że się zetknął z kilkoma światłymi mężami, którzy wtenczas w murach wileńskich gościli, z grekiem Piotrem Arkadyuszem, rektorem kollegium greckiego, sprowadzonym przed kilku laty przez Pocieja z Rzymu i z dwoma Jezuitami, profesorami akademii wileńskiej: Walentym Fabrycym i Grzegorzem Grużewskim. Ci ujęci niezwykłą świętobliwością młodzieńca, widząc jego pragnienie nauki, zajęli się nim, a ponieważ dla braku znajomości języka łacińskiego nie mógł korzystać z ich publicznych wykładów z katedry, pozwolili mu przychodzić do siebie prywatnie i wdrażali go nietylko w znajomość prawd wiary, ale w tajniki życia duchownego. Po kilku latach takiej cichej pracy dojrzało w nim powołanie do zakonu.

W roku 1604 ku zdumieniu mianowicie jego chlebodawców, którzy go pragnęli mieć spadkobiercą swego mienia, wstąpił do znanego nam klasztoru św. Trójcy. Życie zakonne w tym klasztorze z imienia unickim prawie nie istniało, ledwo dwóch czy trzech znajdowało się w nim zakonników. Młody zakonnik bolał nad tem, jak niemniej nad brakiem ducha Unii wśród totowarzyszy swoich, lecz tem więcej się modlił, tem większe surowości sobie zadawał, a gdy dostrzegł w mieście młodzieńca świętobliwego i do tego wykształconego, do niego się zbliżał i do klasztoru go ściągał. Tak pozyskał jako członka klasztoru znanego nam późniejszego metropolitę Welamina Rutskiego, krótko po jego powrocie z Rzymu.

Bez zbliżenia się Rutskiego do Józafata Kuncewicza i zawiązania z nim ścisłych braterskich stosunków nie byłby prawdopodobnie Rutski mimo swej nauki i gruntownego wykształcenia nigdy tem, czem go poznaliśmy.

Wkrótce stał się Józafat ulubieńcem nietylko klasztoru, ale całego miasta. Stąd, gdy archimandryta klasztoru św. Trójcy, Sienczyłło, skryty dyzunita, spiknął się z prowodyrami dyzunii w Wilnie i klasztor Trójecki od Unii usiłował oderwać i z tego

powodu Rutskiego z klasztoru w daleką drogę wysłał; prośbą i groźbą starał się pokornego i cichego Józafata skłonić do odstąpienia od Unii i wypowiedzenia posłuszeństwa Pociejowi. Daremne były jego wysiłki, Józafat niewzruszony pozostał przy Unii, a Sienczyłło przez metropolitę uwiadomionego o jego zdradzie i odstępstwie został pozbawiony archimandryi i zastąpiony Welaminem Rutskim <sup>1</sup>).

.

2. W r. 1609 Józafat Kuncewicz otrzymał świecenia kaplańskie i odtąd niestrudzonym był w słuchaniu spowiedzi i miewaniu kazań. Do kazań najchętniej obierał sobie przedmioty sporne między Unitami a dyzunitami, a tak jasno i tak porywajaco je wykładał, że wiele dusz po kazaniach jego nawracelo się do Boga. Dyzunici zwali go przeto "duszochwatem" i wstrzymywali swoich od uczęszczania na jego kazania. Niekiedy zapraszali go na dysputy ze swymi teologami; św. Józafat nigdy nie odmawiał zaproszenia, a zawsze z tych dysput zwycięzko wychodził. Słowo jego bywało zwykle skuteczne, bo było natchnione gorącą miłością dusz, do których mówił i pragnieniem pozyskania ich dla Pana Boga. Gdy około konfesyonału swego nie widział nikogo, wychodził na miasto, nawiedzał domy, gdzie wiedział, że potrzeba pociechy duchownej lub materyalnej pomocy, najchętniej zaś wstępował do szpitali i posługiwał chorym, w tym w jednym celu, aby mieć sposobność oddać posługę duchowną duszom potrzebującym jej. Wielką część nocy spedzał na modlitwie i na zadawaniu sobie różnych umartwień. W zimie wstawał o godzinie trzeciej, w lecie o godzinie drugiej i zaczynał dzień biczowania. Jeden ze współczesnych, burmistrz połocki, Doroteusz, zeznaje w procesie kanonizacyjnym: "Nie było wówczas w Wilnie doskonalszego zakonnika od Józafata, pościł ostro, czuwał wiele, nie nosił bielizny tylko włosiennice, sypiał na twardym skórzanym materacu, a często na golej ziemi, biczował się w dzień i w nocy, a choć się kryl ze swojemi umartwieniami, to ich jednak nie zaniechał nigdy przez wzgląd ludzki" 2).

<sup>1)</sup> Akta komisyi w sprawie kanon. bl. Józafata. Manuskrypt Ks. pral. Szymańskiego, tom I, str. 87—102. Zeznanie metropolity Rutskiego.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Manuskrypt Ks. prał. Szymańskiego zawierający zeznanie świadków w procesie beatyfikacyjnym św. Józafata, a noszący tytuł: "Excerptum ex Comisione Generali in Causa Canonisationis B. M. Josaphat", tom I, str. 90.

I właśnie ta świętość życia jego nawet twardych dyzunitów zniewalała do niego; tem więcej cisnęli się do niego Unici. Klasztor też św. Trójcy przed niedawnym czasem jeszcze pusty wnet dla uroku, jaki wywierał św. Józafat, napełnił się licznymi kandydatami do życia zakonnego, iż nie byłby ich pomieścił, gdyby Opatrzność nie była w r. 1613 natchnęla dwóch pobożnych fundatorów do ofiarowania św. Józafatowi klasztorów w Byteniu i w Żyrowicach 1). Sam św. Józafat pierwsze latorośle w tych klasztorach zaszczepił t. j. pierwszych zakonników dla nich dobrał i w nich osadził.

Wielkiem dobrodziejstwem dla Litwy stał się klasztor Żyrowicki. Posiadając w Cerkwi swej cudowny obraz Matki Boskiej ściągał co rok nieprzeliczone tłumy ludu ruskiego na uroczystości N. Maryi Panny. Był to po większej części lud dyzunicki lub herezyą zarażony. Bazylianie żyrowiccy ożywieni duchem św. Józafata obsługiwali gorliwie przybywających do ich cerkwi pątników, szczepiąc w nich wiarę, przywiązanie do Stolicy Apostolskiej i pobożność, a tem samem szerzyli i utwierdzali Unię nietylko w najbliższej swego klasztoru okolicy, lecz w dalszych stronach. Raz po raz odwiedzał swoich synów św. Józafat i ożywiał w nich ducha żarliwości. Z okazyi jednych takich odwiedzin udało mu się nawrócić wpływowego owej okolicy magnata, a zaciętego wroga Kościoła, Sołtana ²).

Wtem wskutek wyniesienia Rutskiego do godności metropolity po śmierci Hipacego Pocieja spada na Józafata urząd i ciężar archimandryty (r. 1614) klasztoru św. Trójcy. Jakkolwiek sprawy administracyi już bardzo pod on czas licznego, bo 60 zakonników liczącego klasztoru, zajęły mu dużo czasu i przysporzyły klopotów nie mało, gdyż klasztor nie był bogato uposażony i nieraz nie wiedział Józafat, czem tak liczną drużynę wyżywić, nie zaniedbywał na chwilę głównego i najprzedniejszego zadania swego t. j. nawracania dyzunitów w Wilnie i poza Wilnem. Jako archimandrycie, pod którego rządem stało kilka klasztorów, wypadało mu teraz często z klasztoru Trójeckiego wyjeżdżać, albo też metropolicie w podróżach jego pasterskich towarzyszyć.

W tych podróżach wszędzie, choćby na popasie, szukał

<sup>1)</sup> Tamże, tom I, str. 15.

<sup>2)</sup> Susza, Cursus Vitae B. Josaphat, str. 24 i 25.

okazyi nawróceń, nieraz nie bez narażenia życia swojego. Ograniczymy się na przytoczeniu jednego wypadku. Metropolita Rutski objąwszy rządy metropolii uważał za swój obowiązek wziąść uroczyście w posiadanie katedrę swoją biskupią kijowską, cerkiew świętej Zofii, jakkolwiek od XV wieku metropolici kijowscy nie w Kijowie, narażony na czeste napady barbarzyńców, lecz w Wilnie lub w Nowogródku blizko Wilna rezydowali. Miał też na myśli, przez przybycie do tej prastarej rezydencyi metropolitalnej małą garstkę tamtejszych Unitów podnieść na duchu i rozpatrzeć się przy tej sposobności, czyby dla wzmocnienia i rozszerzenia Unii nie dalo się tam co uczynić. Za towarzysza wziął sobie św. Józafata. Zaledwie w Kijowie stanęli, pospieszył Józafat odwiedzić ławrę pieczarską, najstarszy, najbardziej ze wszystkich klasztorów ruskich poważany i największy z nich, ale w dyzunii najzaciętszy klasztor. Już za Hipacego Pocieja, mimo że tenże dyplomem królewskim był mianowany archimandrytą ławry, stawiała ona tak zacięty opór Unii, ze Pociej nigdy w posiadanie jej nie wszedł, a Rutski znając opór mnichów sam dobrowolnie z przywileju metropolitom oddawna przysługującego zrezygnował.

To wszystko nie było tajnem Józafatowi, a przecież odważył się przestąpić progi ławry, w której, dodać winnismy, w onej chwili życie zakonne w wielkiem znajdowało się rozprzężeniu. Gdy zbliżał się do monasteru, spotkał myśliwego otoczonego sforą psów i gromadą strzelców. Był to sam archimandryta, Kurcewicz, z rodu książąt ruskich. Archimandryta, ujrzawszy Józafata, zapytuje go o nazwisko, a dowiedziawszy się, kogo ma przed sobą wpadł w taką furyę i począł tak lżyć Świętego, że zdawało się, iż za chwilę każe go wrzucić w fale Dniepru. Kilka słów ze strony św. Józafata wystarczyło jednak, aby go uspokoić, a z uspokojonym szedł dalej do monasteru. Na jego przybycie zwołano głosem dzwonka do refektarza wszystkich zakonników, a było ich 200, aby "duszochwata" obejrzeli.

Gdy Józafat stanął między nimi, uspokoić się nie mogli z oburzenia przeciw niemu, nim jeszcze do nich się odezwał. Jedni wołali: "Cóżeś tu przyszedł robić?" Drudzy: "Czy chcesz nas uwieść, lub z nas się natrząsać? Czy sądzisz, że nas oszukasz, jak tylu innych?" Inni wreszcie: "Do Dniepru z nim, czas już skończyć z tym zdrajcą, z tym niszczycielem prawosławia!"—Wreszcie na upomnienie przełożonego umilkli. Wtedy odezwał się do nich

Józafat w słowach pełnych miłości, że przybył do nich, aby się poznać z nimi jako braćmi i aby uczcić u nich relikwie Świętych. Potem prosił ich, aby mu podali biblię i księgi liturgiczne w języku słowiańskim; z tych ksiąg wywodził wobec nich niezbite dowody na poparcie dogmatów znienawidzonego przez nich Kościoła katolickiego, a zatem Unii; dowodził zwierzchnictwa Stolicy Apostolskiej nad całym Kościołem i potrzeby jedności Kościoła. Mnichy osłupiały, słysząc, że bezwiednie w modlitwach liturgicznych każdego dnia powtarzali potępienie swoich błędów i potwierdzenie nauki katolickiej. Większe jeszcze opanowało ich zdumienie, gdy Józafat, czyniąc przegląd latopisców ruskich, ukazał im długoletni związek metropolitów kijowkich z papieżami rzymskimi. Kończąc wezwał ich, aby mu dowiedli, że jest w blędzie, a gotów jest przejść na ich stronę. Ich odpowiedzią było milczenie. Następnie otaczając go nietajoną życzliwością powtarzano sobie: "oto prawdziwy duszochwat!"

Gdy wychodził z monasteru, odprowadzili go zakonnicy nie jako wroga, lecz jako ojca i przyjaciela, i choć nie nawróceni ale głęboko upokorzeni. Rutski oczekiwał go w swem mieszkaniu z wielkim niepokojem 1).

Wracającego z Kijowa do Wilna przyjmowało miasto z prawdziwym tryumfem. Mieszczanie i lud wyszli tłumnie naprzeciw niemu, ciesząc się, że go po długiej niebytności znowu wśród siebie ujrzeli. I ta chwila jego powrotu do Wilna znowu naznaznaczona jest licznemi nawróceniami z dyzunii do Unii.

Historycy jego żywota wspominają w szczególności o dziwnem nawróceniu pewnej zamożnej mieszczanki wileńskiej. Józafat odwiedzając ją, wspomniał jej, że powinna porzucić dyzunię. Oburzyła się na tę propozycyę i zelżyła go, a unosząc się, zamierzyła się, aby go uderzyć. Józafat wstał i żegnając ją, rzekł: "gdybym był przewidział, że będę powodem takiej obrazy Boga, nie byłbym przyszedł". I oddalił się. Niewiasta tknięta temi ostatniemi słowy zaniepokoiła się, a po niejakim czasie przyszła rzucić się do stóp Świętego i przeprosić go, a gdy jej przypomniał, że powinna dla ratowania duszy zerwać z dyzunią,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Susza, Cursus vitae et certamen martyrii B. Josaphat Kuncevicii, Archieppi. Poloc. etc. Romae 1665, str. 32—35.

nietylko sama Unitką została, ale wiele innych osób, między niemi klasztor żeński dyzunicki, do Unii przywiodła.

Wielkiej doniosłości dla dalszych losów Unii na Rusi, gdzie lud prosty bez własnego zdania i przekonania szedł zwykle za przykładem panów, było nawrócenie w tym czasie za wpływem sw. Józafata dwóch wojewodów i senatorów: księcia Michała Druckiego Sokolińskiego, wojewody połockiego i Teodora Skumina Tyszkiewicza, wojewody nowogrodzkiego. Poprzednio już wróciły za jego staraniem do Unii możne rodziny litewskie Meleszków i Tryznów. Skumin Tyszkiewicz jest ten sam, którego się radził i na którego się oglądał Michał Rahoza, gdy się rokowania o Unię między biskupami a Zygmuntem III toczyły.

Tyszkiewicz był wtedy Unii przeciwny, sądząc, że Unia jest zniszczeniem obrządku ruskiego, pisał bowiem: "jakże miałbym się uczyć ceremonij łacińskich, kiedy po łacinie nie umiem? W tem przeciwieństwie do Unii utrzymywał go zresztą książę Konstanty Ostrogski. Z drugiej strony nie należał Tyszkiewicz do żadnej agitacyi i buntów przeciw Unii po jej zawarciu. Trzymał się zdaleka od Rahozy i jeszcze od Pocieja, dopiero zbliżył się do Józafata, którego świętości rozgłos do niego doszedł i owocem tego zbliżenia było jego nawrócenie do Unii z całą rodziną. Rodzina ta oddała w następnych latach wielkie przysługi Unii. Nuncyusz papieski Visconti (1636 r.) chwali bardzo w liście do papieża gorliwość i pobożność Janusza Tyszkiewicza, syna Teodora ²).

3. Rzeczą było naturalną, że wobec rosnącego wpływu i znaczenia Józafata w Cerkwi i w narodzie ruskim, metropolita pomyślał o wyniesieniu go na stanowisko, na któremby miał szersze pole do działania. Nie wakowała wprawdzie wówczas żadna stolica biskupia ruska, ale na stolicy połockiej siedział starzec arcybiskup 90-letni Geodon Brolnicki, niezdolny do rządów w ogromnej dyecezyi obejmującej całą Białą Ruś, z imienia Unita, ale w rzeczy samej przechylający się do dyzunii i zostawiający tejże wszelką swobodę. Na tę dyecezyę dotąd zaniedbaną i bardzo lużnemi węzłami ze Stolicą Apostolską złączoną, zwrócił metropolita uwagę swoją i za zezwoleniem króla

<sup>1)</sup> Susza, Cursus vitae et certamen martyrii B. Josaphat Kuncevicii, Archieppi. Poloc. etc. Romae 1665, str. 26 i 32.

<sup>2)</sup> Relacye nuncyuszów, tom II, str. 250.

mianował w r. 1617 Józafata koadjutorem arcybiskupa połockiego z prawem następstwa. Można sobie łatwo wyobrazić, jak przeląkł się Józafat, gdy mu metropolita swoją wolę niezłomną objawił. Wzbraniał się i w swej skromności ofiarowanej godności przyjąć nie chciał, aż go jego przyjaciel i spowiednik O. Fabrycy do poddania się woli zwierzchnika skłonił. Jakoż św. Józafat w Wilnie zadanie swoje już był spełnił; za jego staraniem do onej chwili z wyjątkiem bardzo małej liczby upartych i z bractwem św. Ducha związanych całe miasto już wtenczas do Unii się zaliczało, a klasztor św. Trójcy w najpiękniejszym znajdował się rozwoju. Trzeba więc było otworzyć dla niego nowe pole działania. W roku wspomnianym odbyła się wśród ogólnego udziału i wielkiej redości miasta w kościele św. Trójcy jego konsekracya. Sam Welamin Rutski był konsekratorem.

Wiadomość o nominacyi Józafata na koadjutora arcybiskupa Brolnickiego była w dyecezyi połockiej ogólnie dobrze przyjęta. Biała Ruś jako więcej na północ wysunięta nie podlegała dotąd tym agitacyom i podburzaniom dyzunickim, o jakich słyszeliśmy w innych częściach Litwy i na Czerwonej Rusi, gdyż wysłańcy czarogrodzcy tak daleko nie docierali. Nadto wolna była Biała Ruś od bractw, głównych ognisk buntu przeciwko Unii. W jednym tylko Mohilewie napotykamy bractwo, o którem w dalszym toku opowiadania mówić nam obszerniej wypadnie.

W gruncie rzeczy ludność Białej Rusi, gdy Józafat do niei jako pasterz przybywał, nie była unicką, ale czynnego oporu Unii z początku otwarcie nie stawiała. Dotychczasowy jej arcybiskup uznawał się w zależności od metropolity Rutskiego, a ludność cała uznawała go swym pasterzem. Z uległością też i bez protestów przyjmuje Józafata Koncewicza, i owszem gotuje mu uroczyste przyjęcie w Połocku, głównej obok Witebska i Mścisławia siedzibie arcybiskupów. Na to przyjęcie nietylko lud wiejski i mięszczaństwo ale szlachta licznie się zebrała. U bram miasta czekali go radni i znaczniejsi mieszczanie, tudzież uczniowie kollegium jezuickiego; w imieniu króla witał go Janusz Skumin Tyszkiewicz, a w imieniu obywatelstwa Michał Drucki Sokoliński, przed niedawnym czasem nawrócony przez Świętego. Przed bramą miasta ustrojony był oltarz, przy którym św. Jozafat pontyfikalnie się ubrawszy pomodlił się razem z ludem, a potem szedł w uroczystej procesyi do zrujnowanej katedry św. Zofii, aby tam przyjąć posłuszeństwo od obecnego intronizacyi duchowieństwa. Zachodząca w ruinę stara katedra połocka, pochodząca z XIII wieku, była wiernym obrazem tej duchownej i wewnętrznej ruiny, w jakiej oddaną sobie dyecezyę obejmował.

Bez małego dysonansu nie obyło się jednak wśród tryumfalnego wjazdu władyki do Połocka. Gdy się modlił przy oltarzu przed bramą miasta, przystąpił do niego Rusin jeden i szepnął mu: "Władyko, czy mocno trzymasz się wiary ruskiej"? Inny znów zawołał: "Jeśli przychodzisz z dobrym zamiarem, witaj nam; jeżeli nie, bodajbyś nigdy wchodził do Połocka"! Jeszcze inny, gdy widział, że duchowieństwo łacińskie brało w przyjęciu władyki udział i że nawet Jezuici weszli do Cerkwi św. Zofii, zawołał: "przepadł już nasz obrządek" 1). Przecież dość niewinne były to głosy i nie tyle protestu przeciw mianowanemu, ile raczej obawy jakiejś i podejrzliwości. Świętobliwy władyka umiał prędko postępowaniem swojem mądrem i spokojnem i łagodnem obejściem się z każdym te obawy podejrzliwych rozproszyć, a ludzi pobożnych ujął sobie, zaprowadzając w cerkwiach połockich ład i codzienną służbę bożą, której dotąd nie bywało, gorszącego zaś życia kapłanów z ich posad wydalając, a przedewszystkiem sypiąc hojną ręką jałmużnę między ubogich, bez względu na to, że szczupłe dochody na te hojność nie starczyły i zapożyczać się niekiedy musiał, aby siebie i domowników wyżywić.

Po kilku miesiącach od przybycia św. Józafata do Połocka rozstał się z tym światem stary arcybiskup Brolnicki, przygotowany na śmierć przez swego koadjutora. Z tą chwilą ujrzał się Józafat w posiadaniu w całej pełni tytułu i władzy arcybiskupa połockiego. Z tym też momentem wziął się do naprawy i reformy swej dyccezyi, poznawszy w tym krótkim czasie dostatecznie jej niedostatki. Osobliwie nie uszły jego uwagi nadużycia osób świeckich, a mianowicie patronów względem cerkwi i klasztorów. Nietylko ziemie i dochody wielu cerkwi ale same cerkwie i monastery znalazł zagrabione przez świeckie osoby, któ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Susza, Cursus i t. d., str. 38-40. Contieri, Vita di S. Giosafat, str. 101, 102 i 107. Guépin, S. Josaphat, tom I, str. 206 i 207; Excerptum ex Comissione Gen. in Causa Canonis, czyli Akta komisyi apostolsk., l. c., tom I, str. 56 i 57.

rym albo dawniejsi beneficyaci jako swym krewniakom te ziemie wydali, albo którzy prawem mocniejszego je sobie przywłaszczyli. Nie mogąc ich spowodować do dobrowolnego wydania zagrabionej własności cerkiewnej szukał sam po archiwach dokumentów, dowodzących prawa Kościoła, nieraz całe dni na tej zmudnej pracy spędzał, a odnalaziszy je ścigał grabiezców sądownie i w ten sposób przynajmniej połowę straconych majątków kościelnych odzyskał tak w Połocku samym jak w Mohilewie, w Mścisławiu, w Witebsku 1).

Równocześnie dźwignął z gruzów cerkwie rozpadające się i to nietylko w Połocku i innych miastach ale i po wioskach, dbając o to, aby nabożeństwo wszędzie okazale się odprawiało.

Lecz więcej jeszcze zwracał uwagę na wewnętrzne potrzeby dyecezyi. Duchowieństwo świeckie białoruskie było równie ciemne i bez wszelkiego wykształcenia jak w innych częściach Rusi. Pod względem moralnym również bardzo wiele zostawiało do zyczenia. Była między niem nawet pewna liczba dwużeńców t. j. takich, którzy po śmierci pierwszych żon przeciw prawu Kościoła wstąpili w drugie związki małżeńskie i to jedni z wyraźnem pozwoleniem poprzednika jego, drudzy nie pytając o to pozwolenie. Z tymi, co wykazać się mogli pozwoleniem zresztą nie prawnem postąpił z wielką względnością; z posad ich nie usunal, ale zabronil funkcyi kaplańskich i zmusil ich do utrzymania wikaryuszy, którzy w ich zastępstwie nabożeństwo odprawiali; drugich z probostw wydalił. W klasztorach podobnież nie było karności ni reguły zakonnej, tak w męskich jak żeńskich. O ile mógł, sprowadzał dla odnowienia w nich życia zakonnego zakonników i zakonnice z kongregacyi św. Trójcy wileńskiej i niemi klasztory zaludniał.

Następnie wziął się do objazdu dyecezyi obszernej, obejmującej kilka województw, odwiedzając parafię po parafii. Na tych wizytach nietylko lud do pobożności zachęcał i w duchu jedności Kościoła utwierdzał, ale przedewszystkiem księży, ucząc ich, jak mają swój wzniosły urząd pasterski sprawować. Gdy się zaś przekonał, że dużo czasu potrzeba będzie, aby każdą cerkiew osobiście odwiedzić przy rozległości dyecezyi i niewygodzie dróg, ustanowił coroczne synody i to nie na jednem tylko miejcu, ale na trzech miejscach, w Połocku, Witebsku i Mścisławiu,

<sup>1) &</sup>quot;Excerptum ex Comissione Gen. in causa canonisat.", tom I, str. 19.

aby ile możności wszystkich kapłanów mieć co rok na około siebie. Na tych synodach nietylko podawał im wskazówki i rady pasterskie, nietylko niedbałych i występnych upominał i karcił nietylko zachęty dodawał, ale prawdy wiary wykładał i z nich egzaminował, widząc, jak bardzo im tego była potrzeba. Aby zaś owoc ich uczynić trwalszym, spisał w krótkości swoje rady i wskazówki i ułożył krótki katechizm, który wszystkim księżom rozdał.

Jedno i drugie oddrukowywał, o ile się do naszych dni dochowało, O. Contieri w swym włoskim żywocie św. Józafata, wydanym w Rzymie z okazyi jego kanonizacyi. Pierwsze znane są pod nazwiskiem: "Reguly błog. Józafata dla kapłanów". Jest tych reguł 48 i 9 konstytucyj czyli kanonów, zawierających kary dla występnych kapłanów 1). Duch miłości dusz i miłości bożej wieje przedewszystkiem z nich, - o ileż więcej tym duchem miłości ogrzewał swoje duchowieństwo, gdy żywem słowem z gorącego serca płynącem do niego się odzywał! Jeden z nieodstępnych towarzyszy św. Józafata, O. Gennady Chmielnicki uczestnik wspomnianych synodów, przed komisyą apostolską takie pod przysięgą o nich daje świadectwo: "Bywalem obecny na synodach dyecezalnych co rok przez niego zwoływanych, od początku jego arcybiskupstwa aż do śmierci; słyszalem jego gorące upominanie do duchowieństwa, czytałem i odczyty wawalem przepisy dla kaplanów przez niego ułożone". Inny zaś świadek dodaje: "Każdy musiał być wzruszonym do głębi na widok takiej nauki i takiej świętości" 2).

Bardzo także bolało Józafata, że szlachta po wsiach traktowała duchowieństwo na równi z chłopami i nie miała żadnego względu na jego charakter kapłański i na przywileje przysługujące duchowieństwu ruskiemu od chwili Unii na równi z duchowieństwem łacińskiem; że też szlachta mieszała się w wewnętrzne sprawy parafialne, małżeńskie, rozwodowe i w nich wyrokować sobie pozwalała i przed sądy świeckie o lada nieporozumienia kapłanów unickich wodziła. Tych nadużyć nie mógł znieść i nakazał duchowieństwu przed sądy świeckie nie sta-

<sup>1)</sup> Vita di S. Giosaphat. Arcivescowo a Martire Ruteno, da Nicola Contieri. Roma 1867. Por. appendix tej książki.

<sup>2)</sup> Excerptum i t. d., str. 18 i 19.

wać i bronić praw przez króla w chwili Unii sobie zagwarantowanych 1).

Inne jeszcze nadużycie zdarzało się w jego dyecezyi, że szlachta w swej samowoli bez granic budowała cerkwie na swoich gruntach i powoływała do nich księży, nie pytając o pozwolenie arcybiskupa. Święty Józafat energicznie przeciw temu wystąpił, i księży, którzy się poważyli przy tych cerkwiach służbę bożą pełnić, albo suspendował, albo na karę pieniężną skazywał, albo też z dyecezyi wydalał.

Ogólnie jednak rzeczy biorąc duchowieństwo bez oporu poddawało się władzy jego, z Unią się godziło, i w duchu Unii prowadziło lud powierzony sobie po parafiach. Lud po wsiach był również z nowego porządku zadowolony, z jednej strony nie widział bowiem zadnej zmiany w obrządku i w dawnych. zwyczajach cerkiewnych, do których był przywiązany, a z drugiej strony podobały mu się ład zaprowadzony przez arcybiskupa tak na plebaniach jak w służbie bożej i większa dbałość duchowieństwa o katechizacye i nauczanie z ambony. Nadto widywał częściej, aniżeli to dawniej bywało, samego arcybiskupa, miał łatwość zbliżenia się do niego i słyszenia jego apostolskiego glosu; a ponieważ świętością i łagodnością swoją wielki urok św. Józafat na około siebie roztaczał, nie dziw. że lud ten pokochał go, do niego się przywiązał i gotów był iść wszędzie za jego głosem. Nawet ci, co przy dyzunii twardo stali, zwykli byli mawiać: "o gdyby on był nasz, wodę, ktorą stopy swoje myje, chetnie bysmy pili!" 2).

Nawet w miastach większych na poważny opór nie napotykał. Słyszeliśmy już, jak był przyjęty w Połocku, stolicy swojej: podobnież spokojnie i ulegle przyjął go Witebsk, druga stolica biskupia. Ponieważ jednak wiedział, że tam mimo zewnętrznej uległości, czy może tylko bierności wobec Unii, nie było przekonań katolickich, ani uczuć przyjaznych Unii, starał się nie bez skutku zyaksć grzersze koło zwolenników szczerze oddanych sobie i Unii, bądź przez zawiązanie osobistych stosunków z wy-

Unia Brzeska.

¹) Regulae presbyt. 12 i 17 w dodatku żywota św. Józafata przez O. Contieri.¶

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Akta komisyi apostol., l. c.. Zeznanie O. Gennadiusza Chmielnickiego, t. I, str. 20.

bitniejszymi mieszczanami i ze szlachtą, bądź przez gorliwe nauczanie z ambony o punktach spornych zachodzących między Unitami a dyzunitami, a gdzie osobiście dotrzeć nie mógł, przez rozszerzanie dobrych książek, pouczających o tem, czem jest Unia, i wykazujących, że Unia nie była rzeczą nową i nieznaną na Rusi, ale że Cerkiew ruska w niej dłuższy czas trwała, bo przez przeszło wiek cały od swego założenia i przez większą połowę XV wieku po soborze Florenckim.

Między rozszerzanemi przez św. Józafata książkami znajdujemy na pierwszem miejscu "Obronę jedności cerkiewnej" wydaną w Wilnie r. 1618 na rozkaz Welamina Rutskiego przez Leona Krewzę, archimandrytę wileńskiego 1). Dziwnie porywające były kazania św. Józafata, a siła ich leżała niewatpliwie w tem, że to, co mówił, nie było czczym frazesem oratorskim dla popisu i własnej chwały, ale wyrazem gorącej duszy jego i najgłębszego przekonania, połączonego z najżywszem pragnieniem przelania go w dusze słuchaczy, a nietylko połechtania ich uszów.

Świadectwa o skuteczności jego nauk mamy liczne i zaprzysiężone wobec komisyi apostolskiej, przesłuchującej świadków tak z pomiędzy Unitów jak dyzunitów w sprawie beatyfikacyi jego. Pewniejszych świadectw nad te żaden historyk mieć nie może. Z licznych przytoczymy tylko jedno i to świadka, który jako zagorzały dyzunita z początku uciekał przed jego kazaniami, to jest notaryusza miasta Połocka, a dawniej obywatela wileńskiego Jana Dziahilewicza.

"Mogę jako świadek naoczny poświadczyć, są słowa jego, jakimi środkami posługiwał się Józafat, aby nawracać do Unii św. Któż zdoła dostatecznie wysławic jego kazania pełne ognia, które tak często do nas miewał? Ilekroć miał kazać, lud chciwy jego słowa, tłumnie napełniał cerkiew św. Zofii, tak że wolne miejsce w niej nie pozostało. Nieraz odzywał się z ambony: "Kończę już, bo nie chcę was zbyt długo przetrzymywać". Tedy wołał lud wsłuchany w niego: "Ojcze św. mów, jeszcze

¹) O. Guépin przypisuje autorstwo tej książki św. Józafatowi, lecz zdaniem naszem bez dostatecznej podstawy. Nie rozumiemy. dlaczegoby w takim razie Krewza pisał się jej autorem. Prócz tego przemawia wstęp poprzedzający "Obrone i t. d.» za utorstwem Krewzy nie św. Józafata.

chociażbyś cały dzień miał mówić, my cię chętnie słuchać będziemy $^{u}$  1).

Nie upłynęły też trzy lata jego pasterskiej działalności, a z nielicznymi wyjątkami cała ludność białoruska przyznawała się do Unii. Tak przynajmniej świadczy Morochowski, biskup włodzimierski, o żywocie św. Józafata, a to świadcztwo potwierdza wspomniany Dziahilewicz w swem oświadczeniu przed komisyą apostolską w procesie beatyfikacyjnym, zeznając: "wszyscy byliśmy dyzunitami za rządów Gedeona arcybiskupa; św. Józafat przywiódł nas do Unii").

Mieszkańcy Witebska dają pracy apostolskiej św. Józafata równe świadectwo, jak niemniej swemu do niego, jako do pasterza przywiązaniu w zeznaniach przed komisyą królewską, delegowaną po zabójstwie Józafata, celem wykrycia i ukarania winnych buntu i zbrodni morderstwa. Oto, czytamy w tych zeznaniach: "Gdy nieboszczyk godnej i świętobliwej pamięci O. Józafat, archiepiskop połocki, władyka witebski i mścisławski, r. 1618 na władyctwo tu do Witebska wjechał i listy jego królewskiej mości pana naszego pokazał, przyjęliśmy go za pasterza swego. I przypatrzywszy się jego świętobliwości, pobożnemu życiu i dobrej nauce doznanej pasterskiej, bacząc też i to, że najmniejszej odmiany w ceremoniach cerkwi bożej nie czynił, ale wszystko wedle koncyliów i prawideł Ojców św. odprawował i we wszystkiem wiarę starożytną greckiego zakonu trzymał, wielceśmy się z tego cieszyli, i onego jako pasterza swego szanowali jego łaske i milość ojcowską ku sobie wszyscy uznali<sup>4</sup> 3).

Rzeczywistego i zaciętego oporu doznał św. Jozafat ze strony Mohilewa, a ten opór tłumaczy się tem, że w Mohilewie istniało bractwo, którego inne miasta białoruskie, nie wyjmując Połocka nie posiadały. Między wszystkiemi bractwami ruskiemi, zwłaszcza od chwili zawarcia Unii Brzeskiej istniała pewna łączność i wzajemne porozumienie się. Skoro wieść się rozeszła o nominacyi św. Józafata na koadjutora arcybiskupa połockiego z prawem następstwa, bractwo wileńskie uprzedziło przeciw niemu bractwo wspomniane, i za jego poduszczeniem całe du-

<sup>1)</sup> Akta komisyi apost., l. c. Zeznania Dziahilewicza, tom I, str. 38-40.

<sup>2)</sup> Akta komisyi apost., l. c., str. 41 i 42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ks. Stebelski, tom III. Przydatek do Chronologii. Wyrok komisarki str. 198 i 199, wyd. lwowskie 1866 i Susza Cursus vitae, str. 36-56.

chowieństwo i mieszczaństwo miasta Mohilewa przeciwko swemu pasterzowi bunt podniosło, a w chwili, gdy Józafat zbliżał się ze swem otoczeniem do murów jego, zamknęło przed nim bramy swoje i na basztach i okopach wystąpiło zbrojno przeciw nieprzyjacielowi. Św. Józafat, chcąc uniknąć krwi rozlewu, odstąpił, ale nieomieszkał królowi donieść o nieprzyjaznej postawie miasta i agitacyi przeciw niemu i przeciw powadze królewskiej, przez bractwo dyzunickie rozwiniętej. Podobno w cerkwiach mohilowskich za sprawą bractwa modlono się za sułtana i za patryarchę carogrodzkiego, a pomijano w modłach króla polskiego i prawowitego pasterza.

Król powierzył zbadanie sprawy kanclerzowi litewskiemu Lwu Sapieże, znanemu w całej Litwie ze swej bezstronności, a ten w r. 1619 dnia 22 marca wydał wyrok śmierci przeciw naczelnikom buntu, ponieważ nietylko znieważyli biskupa prawowicie ustanowionego, ale zarazem majestat królewski, lekceważąc postanowienia króla, i ponieważ wykroczyli przeciw publicznemu pokojowi. Nadto orzekał wyrok komisarza królewskiego: "Cerkwie i monastery, jako też czerńcy i popy wszystkie mohylewskie jurysdykcyi władyczej i pod jego posłuszeństwo odtąd przysądzamy, których cerkwi, monastyrów z ich aparatami, ochędóstwy, funduszami y ze wszystkiem nadaniem, i dochodami, prowentami mieszczanie mohylewscy zarazem Ojcowi Archiepiskopowi ustąpić i podać mają po dacie tego dekretu naszego w sześć niedziel" 1).

Wyrok śmierci nie był nigdy wykonany, i nie sześć niedziel ale sześć miesięcy czekał arcybiskup na wydanie sobie cerkwi, monastyrów i majątków kościelnych przez mochilewszczan, spodziewając się, że w tym czasie rozmyślą się i dobrowolnie do wyroku królewskiego się zastosują. Gdy jednak w swych oczekiwaniach widział się zawiedzionym, domagał się uszanowania praw swoich i tak cerkwie jak monastyry pod swą władzę odebrał, księży zaś w dyzunii upornie trwających od nich oddalił i w ich miejsce unickich księży ustanowił 2).

Chwilowe z tego niezadowolenie w znacznej części mieszkańców mohilewskich zwolna uspakajać się zaczęło, gdy się

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Colloquium Lublinense Cypryana Żochowskiego we Lwowie, 1680, str. 90.

<sup>2)</sup> Szusza, l. c., str. 73; Guépin, l. c. tom I, str. 266-70.

przekonano o falszywości oszczerstw na Unię, przez agitatorów brackich miotanych i widziano gorliwą pracę pasterską przysłanych sobie kapłanów, a mianowicie gdy widziano, że Unia obrządku starego cierkiewnego nie znosi, ani go nawet nie zmienia, lecz owszem służbę bożą z tą większą okazałością odprawia.

5. Kiedy tak Józafat zdawał się już na całej Białej Rusi nad dyzunią tryumfować, nadszedł fatalny w dziejach Cerkwi ruskiej rok 1620, gdy patryarcha jerozolimski Teofan, wracając z Moskwy, na zaproszenie Sahajdacznego Konaszewicza wstąpił do Kijowa na prosby bractw, a prawdopodobnie wskutek zleceń • odebranych z Carogrodu ustanowił hierarchie dyzunicką przeciw istniejącej unickiej, stawiając w każdej dyecezyi biskupa przeciw biskupowi. Na arcybiskupa polockiego naznaczył ten samozwaniec i wichrzyciel, jak nam wiadomo, Melecego Smotrzyskiego, męża wielkich zdolności i nie mniejszego talentu krasomówczego. Ten po otrzymanem wyświęceniu na arcybiskupa i wziętych od patryarchy instrukcyach zjechał naprzód do Wilna, osiadł w klasztorze cerkwi św. Ducha i stamtąd wysyłał na wszystkie strony archidyecezyi połockiej zakonników dyzunickich z pismami i odezwami burzącemi ludność białoruską przeciw swemu prawowitemu pasterzowi.

Równocześnie wyszły zjadliwe przeciw Unii z pod pióra jego pisma: "Weryfikacya", "Obrona Weryfikacyi", "Elench", w których przedewszystkiem bronił prawa Teofana do ustanowienia hierarchii dyzunickiej, a tem samem prawowitości swej sakry i swego prawa do rządów duchownych na Bałorusi. W podburzających zaś odezwach których rozszerzaniem w Połocku zajął się z szczególniejszą gorliwością jakiś zakonnik Sylwester, rzucał oszczerstwa i obelgi przeciw św. Józafatowi. Głosił o nim, że się zaprzedał Łacinnikom, że sam łacinnikiem został, gdyż w Warszawie w kościele łacińskim służbę bożą odprawiał, że nową wiarę wprowadzał i wzywał Białorusinów, aby raz z przeklętą Unią skończyli i tego papisty, heretyka, odstępcy Cerkwi starożytnej i intruza pozbyli się, a jego swoim prawowitym uznali pasterzem. Agenci roznoszący pisma i odezwy jego po Białej Rusi prawdopodobnie ze swej strony do wspomnianych inne jeszcze dodawali oszerstwa.

Dwóch mieszczan Połockich od początku przybycia św. Józa fata zawsze mu niechętnych, ale dotąd cicho się zachowują cych, wskutek agitacyi mnicha Sylwestra wybrało się do Wilna, aby się osobiście znieść ze Smotrzyskim i wziąć od niego instrukcye. Odebrawszy takowe, gdy wrócili do Połocka, stali się zapalonymi agitatorami w sprawie Smotrzyskiego przeciw św. Józafatowi. Za ich wpływem szlachcic Jan Gedrojć, dotąd nieugięcie w dyzunii trwający, podjął się działać na rzecz dyzunii między szlachtą białoruską. Na szczęście znalazł Gedrojć w tej nieszlachetnej pracy przeciwnika wysoko postawionego, a gorliwego katolika w osobie Michała Skumina Tyszkiewicza, syna wojewody nowogrodzkiego. Tymczasem ogół miast białoruskich, jak Witebsk, Mohilew, Orsza, poszedł za głosem zwodzicieli i oświadczył się za intruzem. Najmniej stosunkowo było apostazyi w samym Połocku 1).

Była to ciężka próba dla św. Józafata, patrzeć na zniszczoną w tak krótkim czasie przez kilkunastu wichrzycieli trzechletnią pracę swoją apostolską i to w chwili, kiedy się zdawało, że już wszystkie serca Rusinów białoruskich do niego i do Unii należały.

Wichrzyciele umieli uderzyć w najtkliwszą stronę ludności białoruskiej. Lud ruski na równi ze wszystkimi wschodnimi ludami zawsze był podejrzliwym względem Łacinników, jakoby ci na zagładę jego obrządku religijnego godzili. Tę podejrzliwość podniecali wysłańcy Smotrzyskiego w ludzie białoruskim przeciw Józafatowi świętemu, jako oddanemu Kościołowi rzymskiemu, wyzyskując obłudnie pewne błahe pozory, popierające na oko ich zarzuty czynione Świętemu, jak że odprawiał nabożeństwo w kościele łacińskim w Warszawie, że na nabożeństwa łacińskie i na procesye Bożego Ciała uczęszczał, że z Jezuitami przestawał. To wystarczało dla ludu ciemnego, aby rzucić niepokój w serce jego i odwrócić go od ukochanego dotąd pasterza, jako od wilka pustoszącego Cerkiew pod udaną postacią baranka.

Na nieszczęście kiedy opisany zamęt przygotował się na Białej Rusi, pasterza nie było w owczarni. Święty Józafat znajdował się wówczas na sejmie warszawskim, aby tam wespół z Rutskim bronić sprawy Cerkwi przeciw uroszczeniom nowo wyświęconych intruzów. Wiadomość doszła go do Warszawy przez O. Gennadego Chmielnickiego, kiedy już bunt na dobre

<sup>1)</sup> J. Susza, Cursus vitae etc., str. 57 i 58.

zawrzał we wszystkich większych miastach Białej Rusi. Przerażony doniesieniem Chmielnickiego zabrał się niezwłocznie do powrotu do dyecezyi, bez względu na przedstawienia osób mu życzliwych, aby powrót na czas jakis odłożył, ponieważ wiadomem było, iż dyzunici ułożyli zasadzkę na jego życie. Każdego innego mogły te przedstawienia powstrzymać, ale nie tego, który każdej chwili gotów był życie swoje złożyć w ofierze za owce swoje i za Unię.

Prędko więc stanął w Połocku. Na pierwszym wstępie dostrzegł rzeczywiście niezmiernej zmiany w usposobieniu Połoczan w porównaniu z tem w jakiem ich zostawił, jadąc do Warszawy. Na szczęście nie poważyli się dotąd dyzunici odebrać Unitom żadnej cerkwi w Połocku. Całe duchowieństwo pozostało swemu pasterzowi wierne i odprawiało dalej nabożeństwo w duchu Unii. Ułatwiło mu to dalszą pracę nad nawróceniem zbłąkanych.

Zaczął znowu sam miewać kazania w cerkwi katedralnej, a gdy udział w tych kazaniach nie był już tak wielki jak dawniej, nawiedzał najzatwardzialszych w ich własnych mieszkaniach, albo ich do siebie do stołu zapraszał, aby mieć sposobność przemówić do nich po ojcowsku. Kilka tygodni tej pracy, w której wielkiej pomocy doznawał od dwóch mieszczan, burmistrza Doroteusza Achremowicza i Jana Dziahilewicza, wystarczyło, że wzburzenie umysłów, jakie zastał po powrocie z Warszawy, uśmierzyło się i że do wybuchu żadnego nie przyszło, jakkolwiek pewna część mieszkańców zacięła się w swoich uprzedzeniach przeciw Unii i odmawiała mu uznania jako swemu pasterzowi.

Za powrotem św. Józafata do Połocka zniknął z miasta znany nam burzyciel pokoju, Sylwester i przeniósł się do Witebska (w styczniu r. 1621), gdzie sobie dobrał do pomocy popa Jana Kamieńca. W krótkim czasie zbuntowali obaj cały Witebsk przeciw św. Józafatowi albo raczej przeciw Unii temi samemi środkami i sztuczkami, co Połock. Będąc pewnym zwycięstwa urządził Sylwester publicznie w Witebsku zbiegowisko dnia 1 marca i z tłumem zgromadzonym poszedł ku ratuszowi w chwili, gdy tam rada miejska obradowała, żądając hałaśliwie aby mu wolno było odczytać odezwę Smotrzyskiego, w której tenże przedstawiał siebie, jako prawowitego arcybiskupa połockiego w przeciwieństwie do św. Józafata.

Z początku radcy miasta wahali się, co czynić, i żądali czasu do namysłu, ale krzyk i odgrażanie się podburzanego tłumu zniewoliły ich do ustąpienia żądaniu. Przywódcy zbiegowiska oświadczyli wówczas, że lud nie chce uznawać dłużej Józafata Kuncewicza swym pasterzem, że jego pasterzem jest Smotrzyski. W kilka dni później przybył Sylwester na Ratusz z adresem uległości względem Smotrzyskiego, przedkładając go do podpisu radzie miejskiej. Rada nie czyniła już teraz żadnej trudności, a w dalszem następstwie odebrała wszystkie cerkwie Unitom, pociągnęła za sobą do odstępstwa niektórych księży, resztę zaś wydaliła z Witebska. Tak dokonała się apostazya całego miasta i zaledwie nieznaczna gromadka pozostała wierną Unii i prawowitemu pasterzowi 1).

Św. Józafat uspokoiwszy nieco Połoczan na wiadomość o odpadnięciu Witebska, pośpieszył czemprędzej tam dotąd, a następnie do Mohilewa i do Orszy, które podburzone przez wysłańców Smotrzyskiego poszły za przykładem Witebszczan. Wszystkie jego usiłowania, aby obałamuconych do opamiętania się przywieść, były jednak daremne. Zaledwie mała liczba posłuchała upomnień i przestróg jego. Wrócił więc do Połocka, ale i tu podczas jego nieobecności znowu rzeczy na gorsze się obróciły, czuć było większy ferment w umysłach.

Po wsiach i małych miasteczkach zdaje się, że panował spokój. Św. Józafat pisze do metropolity pod dniem 10 sierpnia r. 1622, że szlachta nie bierze udziału wbuncie przeciw niemu i że tylko kilka osób w Połocku podpisało w stanie nietrzeźwym protestacyę przeciw Unii, lecz gdy wytrzeźwieli, żałowali tego i mówili, że nie wiedzieli, co czynili <sup>2</sup>).

Św. Józafat wyczerpawszy wszystkie środki łagodności i perswazyi pasterskiej uznał za potrzebne wezwać pomocy królewskiej. Ponieważ Smotrzyski głosił w swych odezwach, że ma zatwierdzenie króla na archiepiskopię połocką, prosił św. Józafat monarchę, aby wydał uniwersał do miast zbuntowanych i w nim oznajmił, że tylko on sam jest prawowitym, przez władzę królewską uznanym pasterzem połockim, że przeto wszyscy jego słuchać i poważać jako swego duchownego zwierzchnika powin-

G

¹) Wyrok komisarski na zabójdów bł. Józafata u Stebelskiego, tom III, str. 198—200.

<sup>2)</sup> Witebskaja Størina, tom I, Witebsk 1883, nr. 116.

ni, a wzgardzić Smotrzyskim jako intruzem przekonanym o zbrodnie obrazy majestatu królewskiego.

Król wydał żądany uniwersał i polecił publikować go wojewodzie Michałowi Sokolińskiemu. Wojewoda spełnił rozkaz królewski naprzód w Połocku w towarzystwie arcybiskupa na ratuszu. Tymczasem zgiełk wielki powstał wskutek tego wśród ludności dyzunickiej, tłumnie zgromadzonej przed ratuszem. Nie pozwolono skończyć czytania uniwersalu królewskiego, wszczeto hałas i odezwano się z głośnemi protestami przeciw Unii i św. Józafatowi. "Nie chcemy, wołano, Unii, nie chcemy Józafata arcybiskupem!" Inni znów wołali: "Śmierć zdrajcy, ciemiężycielowi wiary, duszochwatowi!" Grozilo niebezpieczeństwo, że ani arcybiskup, ani reprezentanci władzy królewskiej żywo z ratusza nie wyjdą. Dopiero stanowcze wystąpienie wojewody rzuciło postrach na przywódzców wzburzonego tłumu, i ci lękając się niepożądanych dla siebie następstw, uspokoili lud, tak że arcybiskup i reszta towarzyszy jego mogli bezpiecznie przez środek zbiegowiska przejść i do swych domów wrócić. Spokój św. Józafata i niezmienna łagodność wśród tych przejść sprawiły, że krótko potem kilku znaczniejszych przywódzców buntu uznało swój błąd i wróciło na lono Kościoła 1).

Podobnie jak w Połocku był Józafat przy publikacyi orędzia królewskiego także w Witebsku obecny. Tutaj powtórzyły się sceny daleko burzliwsze od tych, o których w Połocku słyszeliśmy. Ludność wzburzona nie chciała słuchać słów królewskich, "pospólstwo i niektórzy ze starszych czapki z głów zbierając na kupę, miotali," mówią zeznania w wyroku komisarzy królewskich, i "mało ojca władykę nie zabili, tak że i sam jegomość pan Zawisza, wojewodzie i wójt nasz z ojcem władyką w wielkiem niebezpieczeństwie byli. I lubo cerkwie znowu ojcu władyce za listem jego królewskiej mości pana naszego miłościwego do pierwszej posesyi i władzy jego przywrócili, ale posłuszeństwa żadnego od tego czasu ojcu Józafatowi nie oddawali. A w r. 1623 dla schadzek prywatnych szopy dwie, jednę nad Dźwiną a drugą na Zadunawiu w mieście zbudowali" 2).

Gdy zaś arcybiskup w jednej z oderwanych cerkwi odpra-

<sup>1)</sup> Susza, Cursus vitae i t. d. od str. 58.

<sup>2)</sup> Stebelski, tom III, str. 200.

wiał nabożeństwo, wpadł tłum zacieklejszych dyzunitów do cerkwi, zbił sługi biskupie i duchowieństwo wierne biskupowi, następnie złupił skarbiec i zakrystyę kościelną.

To wszystko działo się przy końcu r. 1621.

Św. Józafat nie zrażał się temi niepowodzeniami, ale wróciwszy do Połocka wztrwale spełniał dalej swój urząd apostolski, nie tracąc nadziei, że praca jego nie będzie bez owocu. Jakoż po roku usilnej i niestrudzonej pracy odzyskał pewną część straconej owczarni, ale była to część niewielka.

5. Nim dalej w opowiadaniu postąpimy, trzeba nam bliżej przypatrzeć się zarzutowi podniesionemu przeciw św. Józafatowi przez dyzunickich historyków rosyjskich i popieranemu mniej czy więcej wyraźnie przez niektórych pisarzy polskich, jakoby św. Józafat co dopiero opisaną nienawiść owieczek swoich i ich ryczałtowe odpadnięcie od Unii był na siebie sam sprowadził nieludzkiem z niemi postępowaniem. Zarzut ten opiera się na liście Lwa Sapiehy, w. kanclerza litewskiego, z dnia 12 marca 1622 r. do św. Józafata. W liście wzmiankowanym wymawia Sapiecha arcybiskupowi, "że gwałtownemi środkami Rusinów do Unii przywodzi, że nie przestrzega w postępowaniu z nimi przykazania miłości bliżniego, że naraża swą gwałtownością Rzeczpostolitę na niebezpieczeństwo ze strony kozactwa, że cerkwie gwałtem dyzunitom zamyka, nabożeństwa i sakramentów św. przez to ich pozbawia 1).

Zarzuty te połączone z licznemi po części śmiesznemi upomnieniami, dawanemi św. Józafatowi i naszpikowane cytatami łacińskiemi z Pisma św., jak gdyby mistrz pouczał ucznia, zadziwiają tem więcej, że Lew Sapiecha, jakkolwiek w kalwinizmie zrodzony i wychowany, po nawróceniu przez ks. Skargę, gorliwym okazywał się katolikiem, sprawę Unii popierał, na synodzie Brzeskim króla zastępował, w obszernych majątkach swoich, gdzie miał wielu Rusinów, wszystkie cerkwie unickimi księżmi jako patron obsadzał, do fundacyi klasztoru Żyrowieckiego się przyczynił, w sprawach unickich kilkakrotnie komisarza królewskiego urząd sprawował, a zawsze przychylnie dla

¹) L.st ten oddrukowany jest w Przeglądzie poznańskim 1862 r., str. 25—34, u Bantysza Kamieńskiego, Istoryczeskoje Izwiestije o woznikszej w Polszie Unii, Moskwa 1805, str. 75—84, a stąd dostał się do Samuela Bogum. Lindego dzieła o Statucie Litewskią, druk w Warszawie 1816 r., str. 150—165.

Unii, zobowiązując np. z ramienia króla Mohilewszczan do wydania wszystkich cerkwi św. Józafatowi, gdy tego przy obejmowaniu rżądów dyecezyi przez Józafata dobrowolnie uczynić nie chcieli, i wydając przy końcu roku 1621 wyrok przeciw dyzunickiemu wileńskiemu bractwu św. Ducha, z którego jako głównego ogniska szerzyła się agitacya przeciw Unii na całą Litwę i na Białą Ruś od chwili wyświęcenia Smotrzyskiego na pseudoarcybiskupa połockiego. Przekonawszy się w śledztwie bractwu wytoczonem, że w tem bractwie spiski wszystkie się knuły i że bratczyki w związkach zdradzieckich z Teofanem i z kozaczyzną zostawali, wskazał najwinniejszych członków jego na więzienie 1).

Za gorliwość swoją w sprawie katolickiej, a w szczególności unickiej odbierał kilkakrotne pochwały od Stolicy Apostolskiej, od papieży Klemensa VIII i Pawła V ²). Przytem nie pospolity to był mąż stanu, mogący pod względem zdolności i bystrości rywalizować z Janem Zamoyskim. Ze św. Józafatem zostawał dotąd w blizkich i przyjaznych stosunkach. Stosunki te zawiązały się jeszcze, gdy św. Józafat był archimandrytą św. Trójcy w Wilnie i nie przerwały się, gdy został arcybiskupem połockim. Nic nam przynajmniej nie wiadomo o jakiemkolwiek poprzedniem nieporozumieniu między jednym a drugim. Stąd tem trudniej wytłumaczyć to nagłe, ostre i obraźliwe dla św. Józafata wystąpienie Lwa Sapiehy. Z dotychczasowego stosunku godziłoby się wnosić, że św. Józafat musiał bardzo ważne dać Sapieże powody, że w tak twardy sposób do niego się odezwał.

Gdybyśmy pisali hagiografię arcybiskupa połockiego, wystarczyłoby dla pobożnego czytelnika, szukającego w niej tylko zbudowania i nie więcej, wskazać na to, że ten arcybiskup wyniesiony został na ołtarze Kościoła, jako wierny sługa Boży, i że jako taki nie mógł być okrutnym i nieludzkim prześladowcą, boby się to nie zgadzało z charakterem świętości. Ale piszemy historyę nietylko dla wierzących katolików, lecz także i dla takich, którzy świętości arcybiskupa połockiego nie uznają albo też nie mają o tem wyobrażenia, z jaką ścisłością i sumiennością procesa beatyfikacyjne się odbywają. Trzeba nam

<sup>1)</sup> Kaźm. Kognowicki, Życia Sapiehów, Wilno 1790, tom I, str. 337-344.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Życia Sapiehów, Ks. Kognowickiego, w Wilnie 1790, tom I, str. 259, 265, 275 i 277 i Theinera Momumenta Poloniae histor., tom III, str. 288 i 293.

zatem zarzuty kanclerza litewskiego krytycznie rozebrać i dopiero na tej podstawie o ich słuszności lub nie słuszności sąd wydać.

Zarzuty Lwa Sapiehy powyżej przez nas krótko streszczo. ne obracają się w samych ogólnikach i nie zawierają żadnego faktu dowodzącego okrutnego postępowania św. Józafata z dyzunitami, gwalcenia ich sumienia lub znecania sie nad nimi, z wyjątkiem faktu odebrania im cerkwi w Mohilewie z pomoca władz cywilnych. Nadto ujęte są one w formę zdradzającą wielkie rozdrażnienie w piszącym. Rozdrażnienie to, które jeden i drugi list (pierwszego nie mamy, gdyż zginął) kanclerzowi li tewskiemu podyktowało, było niewatpliwie wywołane ciągnącem się od lat tylu zaniepokojeniem wewnętrznem kraju przez walke dyzunii z Unią, spotęgowanem jeszcze od r. 1620 po ustanowieniu w Kijowie osobnej dla Rusi hierarchii dyzunickiej, dalej nieustającemi pogróżkami kozaczyzny, że ogniem i mieczem zniszczy całą Ukrainę, jeżeli żądania dyzunii nie bedą spełnione, a wreszcie niebezpieczeństwem wojny naraz od strony Moskwy, Turcyi i Tatarów grożącem. Dopóki na Białej Rusi panował spokój religijny, a utrzymał on się tam mniej więcej aż do r. 1621, był Sapieha tak ze względów kościelnych jak politycznych przyjacielem i zwolennikiem Unii i w miarę możności i sposobności gorliwie ją popierał. Gdy wskutek niecnej agitacyi, mającej swe źródło w bractwie dyzunickiem wileńskiem i w Smotrzyskim, który z Wilna pisma podburzające i agentów po całej dyecezyi połockiej rozesłał, zapalił się ogień buntu przeciw prawowitemu pasterzowi i przeciw Unii i ten bunt wciąż się wzmagal i rozszerzał, Sapieha jak tylu innych senatorów polskich i katolickich zaczął się ze stanowiska politycznego do Unii zniechęcać i dawać posłuch kłamstwom przeciw pasterzom unickim przez dyzunitów podnoszonym, lękając się, by stąd nie urosło niebezpieczeństwo dla ojczyzny i by dyzunici krajowi nie połączyli się z nieprzyjacielem zewnętrznym, z Rosyą i z Turcyą, a mianowicie aby w razie najazdu granic polskich kozaczyzna nie weszła w spółkę z wrogami kraju. Nie zbywało przecież, jak wiemy, na poszlakach, że w interesie Turcyi działał wśród ruskich dyzunitów, ówczesny patryarcha carogrodzki, Cyryl Lukarys i że tenże patryarcha przez Teofana podburzał Rosyę przeciw Polsce, by traktat pokojowy, zawarty z Zygmuntem III, zerwała. Najsilniejsze ataki przypuszczała dyzunia na arcybiskupa połockiego, jako najgorliwszego krzewiciela Unii i najniebezpieczniejszego przeciwnika obłędu dyzunickiego, więc też przeciw niemu zwrócił się Lew Sapieha, przypuszczając, że mogło być coś prawdy w tylokrotnie powtarzanych zarzutach dyzunitów przeciw niemu. Wezwał go więc jako w. kanclerz, a dawny przyjaciel do miarkowania się w interesie dobra i pokoju kraju, ale wezwał w sposób niewłaściwy, opierając się li na pogloskach wrogów, rozsiewanych złośliwie i systematycznie przeciw równie gorącemu unicie jak patryocie polskiemu. List znany nam z r. 1622 dnia 12 marca jest w tej sprawie drugim listem pisanym do świętego Józafata; pierwszy list nas nie doszedl, podobnie jak odpowiedź Józafata na niego; ale ze znanego nam listu Sapiehy możemy w części domyślić się treści pierwszej odpowiedzi arcybiskupa. Odpowiedź ta musiała przy całej uległości względem wysokiego zwierzchnika państwowego być stanowczą i nie uznawać słuszności tego, co Sapieha mu przymawiał. Zdaje się, że właśnie ta stanowczość połączona z godnością, z jaką arcybiskup odpowiedział kanclerzowi, jeszcze więcej w dumie jego magnackiej go podraźniła. Pierwszy raz może w życiu spotkał się z oporem kogoś, którego za podwładnego swego uważał. Stąd szorstkość tonu listu jego.

Posłuchajmy zresztą, co arcybiskup na czynione sobie zarzuty i przymówki w liście z dnia 12 marca roku 1622 odpowiada i jak się broni. Odpowiedź nosi datę z dnia 22 kwietnia 1). Przytoczymy z niej ustępy, w których Józafat stanowczo protestuje przeciw zarzutom kanclerza.

"Co się tyczy osoby mojej, pisze arcybiskup, Bogiem moim świadczę, który na serce i sprawy moje patrzy, żem żadnym nieprzykładem żywota, ani jakim ostrym postepkiem, nie odrażał od siebie Połoczan, i innych parafian (dyecezyan) moich, pogotowiu (!) najmniejszy się znak surowości mojej nie ukaże, którymby się przykład dał do zajątrzenia animuszów ludzi wichrowatych, Rzeczypospolitey szkodliwych, i owszem władzę i powolność moję pasterską z wolą Bożą, z wolą JKM. i dobrem Rzeczypospolitey znosić i stosować zawsze usiłowałem i usiłuję. Wyświadczą (poświadczą) mi wiele person, nietylko katolickich ale i heretyckich, dobrych obywatelów dyecezyi mojej, że tak jest a nie inaczej; na dyzunitów referować się nie

<sup>1)</sup> List ten znajduje się w Przeglądzie pozn. r. 1862, tom 34, str. 36-42.

mogę, bo ci za powstaniem przeklętego Smotrzyskiego, prawdę św. sobie obrzydziwszy, nas, którzy jej pomnożeniu usiłujemy, za arcyzłych ludzi mają i udają. To się i o świaszczennikach (księżach) posłuszeństwa mego rozumieć ma; tem źli i nieumiejętni, że mię słuchają, kiedyby byli powolni dyzunitom, ciżby byli dobrzy i uczeni.... Do Uniey żebym kogo gwaltem przymuszał, to się nigdy nie pokaże. Praw moich cerkiewnych zwykła przysięga moja episkopska prawem bronić (gdy na nie gwaltownie następują) przymusza mię. I to jednak skromnie i uważnie czynię, nie odstępując przykładu św. Ambrożego i św. Chryzostoma, którzy czynili potężnie o prawdę bożą...... Dlaczegoż nie mamy zazywać prawnych dobrodziejstw (zwłaszcza gdy inaczej być nie może) ku obronie zdrowia i wolności naszych, jako insi zażywają? Więcej jest protestacyi dyzunickich po trybunalach, ziemstwach, grodach, ratuszach na nas im ni w czym niewinnych; przecie im tego nie ganią, i owszem tak im fortuna służy, że ich omylnym hałasom wszędzie wierzają. A nas Unię świętą starożytną bez pozwu, bez sądu i prawa na samo bez dowodu, na szczyre oskarzenie opprimować i rugować usilują, powiadając, że wszystkie niezgody domowe i hałasy seymowe z nas, z Uniey pochodzą, czego dowieść nie mogą. Skromność nasza wiadoma jest wszystkim, Dyzunia to broi, nie mają praw starożytnych, jakie my mamy, hałasami je wystraszyć chcą, a tym bardziej, że im poblażają..... Nieznajdzie się tedy żadna przyczyna na nas do zajątrzenia ich, tylko ta żeśmy są w łódce Chrystusowej, pod sprawowaniem Najwyższego Żeglarza, Namiestnika Chrystusowego. Bez szturmu nigdy ta łódka nie była i być nie może przy nas i bez nas. Jeźli się zda komu, że te nawałności dla jakich excessów naszych szumią, niechże nas każą pozwać, prawem przekonać, potem z Jonaszem z łódki wyrzucą..... Dyzunici i biją i płaczą, a na nas z krzykiem, wrzaskiem wszystkie winy kładą. Katolicy też niektórzy dla samych wrzasków ich nas tłumić pomagają!.... Co za pokój będzie, gdy z obrazą Boża uczyniony?..... I ojczyzna ta jakie sobie bezpieczeństwo obiecywać ma, gdy nad wszelką sprawiedliwość kozakom i pseudowładykom to pozwalają, czego oni się domagają, t. j. żeby stolice nasze bezprawnie osiedli, żeby pastuchowi carogrodzkiemu podlegali, a zatem żeby z państwem tak potężnem nieprzyjacielskiem (Turcya) związek mieli?..... Otworzą się wrota wszystkim

szpiegom i zdrajcom z państwa Tureckiego do państw JKMości Pana naszego miłościwego..... Znał to i sam hosudar moskiewski, że ten związek duchowieństwa jego z Carogrodem nie jest pożyteczny państwu jego i dlatego przed trzydziestą i kilku lat grożbą i prośbą wymógł na patryarsze Jeremiaszu, że mu patryarchę na Moskwie uczynił..... Jeśliby też wszystkiego tego nie uważano, a kozacką posługę nad Unią św. przełożono i onych woli (mimo wolę bożą) dosyć uczyniono, będzie obawiać się, aby tenże Bóg sprawiedliwym sądem swoim nie ukarał tej Ojczyzny milej, a to przez tychże kozaków"......

Św. Józafat, jak widzimy, protestuje przeciw zarzutowi, jakoby Unię szerzył gwałtownemi środkami i z powodu Unii prześladował i domaga się od kanclerza, aby mu podał pojedyncze wypadki gwałtów i okrucieństw zadanych dyzunitom: co więcej każe się przed sąd pozwać i wedle prawa sądzić, jeżeli się okaże, że przeciw prawu uchybił.

Ale ponieważ nikt w swej sprawie sędzią być nie może, dlatego przytoczymy świadectwa tak Unitów jak dyzunitów, które nam wykażą, jakiemi środkami św. Józafat zwykł był w nawracaniu dyzunitów się posługiwać. Są to świadectwa, jakie rzadko mieć może historyk dla poparcia swego twierdzenia, bo wzięte z procesu kanonizacyjnego św. Józafata, a więc złożone przez świadków mających opinię ludzi wiarogodnych, a nadto zaprzysiężonych i odbierane przez ludzi równie wiarogodnych i przysięgą związanych, że badania swoje ściśle i zgodnie z sumieniem prowadzić będą.

Akta tego procesu, znajdujące się woryginale w archiwum Propagandy rzymskiej, przepisał czasu swego z archiwum metropolitów unickich prałat katedry chełmskiej ruskiej ks. Szymański i mamy je pod ręką ze zbiorów po śp. ks. Janie Koźmianie znajdujących się w bibliotece Towarzystwa przyjaciół nauk poznańskiego <sup>1</sup>).

Komisya ustanowiona była przez Stolicę Apostolską w r. 1637, a więc w czternaście nie spełna lat po męczeństwie św. Józafata i zaczęła fungować dnia 3 sierpnia wspomnianego roku

:

<sup>1)</sup> Są to dwa tomy manuskryptów i 4°, tom I liczy 504 strony ścisłego pisma, tom II stron 462; niejednokrotnie już na nie w ciągu opowiadania naszego powoływaliśmy się.

w Polocku w chwili, kiedy namiętności się uspokoiły i religijny spokój na calej Białej Rusi zapanował.

Każdy z komisarzy, a było ich trzech oprócz zaprzysięglego notaryusza, miał przez Kongregacyę Propagandy poleconem, następujące pytania stawiać świadkom przesłuchiwanym:

Jak św. Józafat z dyzunitami postępował, czy z nimi obcował, czy im sprzyjał lub też ich nienawidził, czy ich prześladował i jakich rodzai prześladował zwykł był używać? Powtóre dlaczego dyzunitów prześladował i nienawidził, czy z powodu krzywd od nich doznawanych, czy też dlatego, że byli przeciwnikami świętej i apostolskiej wiary i nieposłusznymi najwyższemu pasterzowi, biskupowi rzymskiemu? Po trzecie, co czynił św. Józafat, aby ich do jedności religijnej i prawdziwej wiary naprowadzić? Czy się starał osiągnąć to grożbami, zniewagami, krzywdzeniem i prześladowaniem, czy też łagodnemi słowami, upomnieniami i zachętą?

Na te i podobne pytania jednozgodne znajdujemy w procesie beatyfikacyjnym odpowiedzi na korzyść świętego Józafata. Najdawniejszy towarzysz jego, O. Gennady Chmielnicki, hegumen klasztoru w Nowogródku i długoletni spowiednik arcybiskupa połockiego, zeznaje przed komisyą:

"Wiem, że Józafat w nawracaniu dyzunitów do Unii nie używał nigdy grożb, łajań, ani prześladowania, lecz najłagodniejszych słów, upomnień, zachęt i że w tem staraniu najszczęśliwszym był, iż rzadko traktując z dyzunitami o Unię nie osiągał skutku..... Od nikogo zaś nie słyszałem, ażeby dyzunici byli doznali jakiejkolwiek krzywdy od Józafata, czy to słowy czy uczynkiem, owszem jako ojciec jego duchowny (spowiednik) oświadczam, że ani w myśli nigdy nie złego nie chciał dla dyzunitów, jeno aby ich do Unii nawrócić, i z ust jego wiem, że chętnie ustąpiłby Smotrzyskiemu arcybiskupstwa, byleby tenże oddał się w posłuszeństwo papieżowi" 1).

Jan Dziahilewicz, notaryusz w Połocku, przez dłuższy czas przeciwnik Józafata, jako unity, a potem jego naukami w Połocku nawrócony świadczy:

"Świadomem bardzo dobrze, jako wiadomy, oczywisty, codzienny świadek, jakich sposobów zażywał Józafat, aby niewier-

<sup>1)</sup> Akta komisyi apost. L. c., Zeznania O. Chmielnickiego, tom 1, str. 20, 21, 25, 26.

nych do wiary świętej i jedności Kościoła bożego przywiódł. Bo, naprzód, kto dość wysłowi gorące kazania, które on sam niemal zawsze miewał, tak że lud miłością słuchania słowa Bożego zdjęty, cerkiew św. Zofii dość wielką tak napełniał, iż miejsca nie było w niej.... Słówka zgoła przykrego nie słyszał od Józafata, któreby mogło obrazić dyzunitów i w taką go nienawiść wprawić i owszem choć miał wielki przystęp do buntowników i prawem je mógł pokonać i o karanie słuszne przyprawić, nie chciał żadnych ostrych zażywać sposobów, tylko jawnie zawsze mawiał, że tylko po nich chciał, aby byli Unitami.... Wiem, że wszystkiego złego był początkiem Smotrzyski, niegdyś pseudoarchiepiskop połocki. Ten i listami i zakonnikami swymi Arcybiskupstwo pobuntował<sup>4</sup> 1).

Ważnym bardzo świadkiem jest Michał Tyszkiewicz, podsędek połocki. Wezwany przez komisyę apostolską oświadczył on między innemi: "Wiem bardzo dobrze o wszystkiem, co Józafata dotyczyło i doskonale świadom jestem, że dyzunici żadnej w słudze bożym (którego zresztą sami zwali Świętym) nie znajdowali przyczyny do nienawiści, którą go ścigali, prócz tej, że papieżowi się poddał i do tegoż posłuszeństwa i do jedności z Kościolem rzymskim wszystkich pociągał, a dyzunię starał się wytępić" 3).

Przytoczymy jeszcze O. Stanisława Kosińskiego, rektora Jezuickiego kollegium w Połocku, który, dawszy świadectwo o wielkiej jego skromności, uprzejmości i świętobliwości i o nadzwyczajnym duchu umartwienia, powiada: "Wiem, jak się Józafat, jako arcybiskup sprawował i mniemam, że pod względem czystości i świętości życia, jak niemniej czynno ci pasterskiej, najwierniejszem był odbiciem życia, świętości i gorliwości św. biskupów i męczenników i że owszem za wzór świętości wszystkim mógł służyć..... a co do nienawiści dyzunitów, pełen ducha Eliasza proroka, tak w rozmowach jak w kazaniach i dysputach do tego zmierzał, aby Unii zwycięztwo zapewnić i w tym celu książki łacińskie o tym przedmiocie traktujące na język ojczysty ruski tłumaczyć kazał, a choć dyzunię nienawidził, jednakże

<sup>1)</sup> L. c., Zeznania Dziahilewicza, tom I, str. 41, 42 i 43.

<sup>2)</sup> L. c., Zeznania Mich. Tyszkiewicza, tom 1, str. 65.

dyzunitów łagodnemi słowami i upomnieniami do Unii starał się skłonić. I był w tem bardzo szczęśliwym<sup>u</sup> 1).

Dodać winniśmy, że są to tylko krótkie excerpta z długich bardzo i szczegółowych zeznań przytoczonych świadków, o ile one dotyczą stosunku arcybiskupa połockiego do dyzunitów.

Przytoczone świadectwa pochodzą jednak od samych Unitów lub katolików obrządku łacińskiego. By uniknąć zarzutu jednostronności, nie możemy pominąć świadectwa innowierców, a w szczególności dyzunitów, również przez komisyę apostolską przesłuchiwanych.

Przed innymi stawiamy Jana Chodykę, rajcę miejskiego w Połocku, do końca życia Józafata zaciętego jego przeciwnika, który dopiero na widok ciała męczennika świętego, wydobytego z Dźwiny, będąc właśnie wówczas w Witebsku za sprawami handlowemi, doznał takiego wrażenia, że natychmiast nawrócił się do Unii. Oto świadectwo jego:

"Kiedy Józafat opowiedział wszystkim, że był unita, stad poszło, że dyzunici na krew jego się sprzysięgli i naprawili bialogłowy, aby albo nożami zabiły Józafata, albo kamieniami, co nosiły w koszałkach swoich.... Uchowaj Boże, żebym mógł co mówić przeciwko niemu o srogim jakim postępku Józafatowym z nami jako z dyzunitami, albo o krzywdach jakich nam uczynionych, albo żeby jaką przyczynę miał dać do nienawiści przeciw sobie. I owszem byłem przytem na ratuszu podczas buntu połockiego. Wojewoda połocki Sokoliński porwał się do herszta natenczas naszego, dyzunita Jana Terlikowskiego, burmistrza połockiego i chciał go koszturem swym żelaznym uderzyć. Józafat porwał go za rękę i nie dopuścił nic takowego nieprzyjacielowi swemu uczynić.... To uczynił Józafat, bo miał do wszystkich serce przyjacielskie i ojcowskie i Bóg pocieszył go, że tego Terlikowskiego widział dobrym unitem, który też umarł w Unii.... wyznać się muszę, żem był między tymi, którzy Józafatowi nie sprzyjali,.... i wiem bardzo dobrze, że Smotrzyski jako dyzunita i talszywy pasterz pisał list do nas Poloczan, jako do dyzunitów i falszywych owiec i książek tych listów siedem przezemnie z Wilna przysłał, a jam je dał Janowi Gedrovciowi, szlachcicowi także dyzunicie, który rozesłał na

<sup>1)</sup> L. c., Zeznania O. Kosińskiego, tom I, str. 67 i 68.

różne miejsca te zarazy, za co teraz przed Panem Bogiem ze wnętrzności duszy mej żałuję<sup>4</sup>).

Wreszcie, by zbytnio czytelnika nie nużyć cytacyami, przytoczymy z wyroku komisarskiego, na zabójców Józafata wydanego, w całości ustęp, w części już nam znąny, gdzie obwinieni przed sędziami królewskimi jednozgodnie zeznają:

"Gdy nieboszczyk godnej i świętobliwej pamięci ojciec Józafat, Archiepiskop połocki, władyka witebski i mścisławski r. 1618 na władyctwo tu do Witebska wjechał, listy jego królewskiej mości pana naszego miłościwego pokazał, przyjęliśmy go za pasterza swego. I przypatrzywszy się jego świętobliwości, pobożnemu życiu i dobrej nauce doznanej pasterskiej, bacząc też i to, że najmniejszej odmiany w ceremoniach cerkwi bożej nie czynił, ale wszystko wedle koncyljów i prawideł Ojców świętych odprawował i we wszystkiem wiarę starożytną greckiego zakonu trzymał, wielceśmy się z tego cieszyli i onego, jako pasterza swego szanowali, jego łaskę i miłość ku sobie wszyscy ojcowską uznali.

"Trwało to lat trzy, aż potem z dopuszczenia bożego niejaki Melecyusz Smotrzyski przysłał niejakiego Sylwestra, w odzieniu czernieckiem, z listami swemi do miasta tutejszego witebskiego, skąd ci mianowani czerńcy i Iwan Kamieniec pop poddany Jego Król. Mości tutejszy, którzy zbuntowawszy tajemnie pospólstwo..... przyszedłszy na ratusz r. 1723, dnia 3 marca podali list, w którym się ten Melecyusz napisał Archiepiskopem Połockim, władyką witebskim i mścisławskim, jakoby za wolą i wiadomością jego król. mości poświęcony był... potem panowie obywatele szlachta, którzy z tymi czerńcami poszli na ratusz, pospólstwo i niektórzy starsi, jako to Naum Wołk, Siemion Niesza i drudzy.... nie dając się hamować posłuszeństwo ojcu władyce Józafatowi wypowiedzieli" 2).

Do świadectw powyższych, które tak wymownie bronią łagodności charakteru arcybiskupa połockiego i wykazują, że jedynemi jego środkami w nawracaniu dyzunitów do Unii były

<sup>1)</sup> L. c., Zeznania Jana Chodyki, tom I, str. 52 i 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wyrok komisarski u Stebelskiego, tom III, str. 198—200. Odsylamy także do wybornego artykulu włoskiego dwutygodnika: "Civilta cattolica", r. 1865, tom IV, str. 385—404, rozprawa: "Il beato Giosafat Arcivescowo di Folotsk calunniato dagli scismatici".

pouczania, dysputy o spornych artykułach między dyzunia, a Unia, przykład świętobliwego żywota i utrzymywanie prywatnych towarzyskich stosunków z dyzunitami, a gwałty wyłącznie po stronie przeciwnej; nie potrzebujemy od siebie nic dodawać. Nieuprzedzonego czytelnika przekonają one pewniej, aniżeli by to nasze własne argumenta sprawić mogły.

Dwa jednak zarzuty zawarte w liście Lwa Sapiehy do św. Józafata Kuncewicza bliżej jeszcze rozważyć musimy: "pierwszy tyczy się odbierania cerkwi dyzunitom przeciw ich woli, osobliwie w Witebsku; drugi będący wynikiem pierwszego mniemanego wykroczenia św. Józafata, że dziatki bez chrztu, a dorośli bez świętości Ciała i Krwi pańskiej umierają, lub bez małżeństwa żyją".

Na pierwszy właściwie odpowiedzieliśmy już, rozbierając taki sam zarzut czyniony metropolicie Hipacemu Pociejowi. Niektóre z wypowiedzianych tam myśli trzeba nam tu będzie zastosować. Otóż naprzód przypominamy, że na całym Zachodzie Europy w wieku XVI i XVII, wprowadzając zmiany religijne, nie pytano się nigdy o wolę ludu; najczęściej decydowali o tych zmianach nawet nie biskupi lecz książęta panujący, magistraty miejskie, szlachta w swoich majątkach ziemskich.

W Polsce po części tą samą zasadą rządzono się przy wprowadzaniu protestantyzmu w dobrach szlacheckich. Na Rusi zaś nie chodziło o narzucanie ludowi innej wiary w ścisłem słowa tego znaczeniu, ani nawet o zmianę obrządku, do którego lud więcej aniżeli do wiary był przywiązany, lecz głównie o zmiane porządku hierarchicznego. Zamiast patryarchy carogrodzkiego miała Cerkiew ruska od przyjęcia Unii Brzeskiej nznawać swoim zwierzchnikiem papieża. Postanowienie o tem powziął cały episkopat ruski, choć później dwóch biskupów pierwotnemu postanowieniu się sprzeniewierzyło. Któż zresztą miał o tem stanowić, czy zbawienniej nadal dla Cerkwi ruskiej będzie uznawać swą glową patryarchę carogrodzkiego czy też żyć w jedności i łączności z namiestnikiem Chrystusowym? Czy lud ciemny, pojęcia o prawdach religijnych nie mający, czy duchowieństwo niższe, o tyle tylko wyżej od ludu prostego pod względem wykształcenia stojące, że umiało czytać ksiegi cerkiewne i liturgię odprawiać?

Gdyby nie bractwa, gdyby nie wichrzyciele z Carogrodu, byłoby duchowieństwo wraz z ludem powolnie poszło za głosem swych naczelnych pasterzy, jak to widzieliśmy w pierwszych trzech latach rządów św. Józafata w dyecezyi połockiej. Bunt przeciw św. Józafatowi dopiero się odezwał, gdy wichrzenia bratczyków wileńskich i Smotrzyskiego się zaczęły. Wichrzyciele narzucający się Rusi dyzunickiej na obrońców straszyli ją, że Unia zaprzedaje ją Łacinnikom, a sami błędy heretyckie w nią zaszczepiali.

Biskupi uniccy dobrze wiedzieli, że walcząc przeciw dyzunii, walczą przedewszystkiem przeciw zwodzicielom ludu i wichrzycielom i że tych się pozbywszy i oświeciwszy zbałamucony lud najpowolniejsze w nim znajdą owieczki. Dlatego oparci na swej prawowitej nominacyi i na władzy sobie przysługującej żądali słusznie posłuszeństwa i uległości od wszystkich wyznawców Kościoła wschodniego i konsekwentnie żądali oddania sobie cerkwi w ich dyecezyach się znajdujących. Na tem stanowisku stał św. Józąfat, obejmując rządy dyecezyi połockiej.

Z opowiadania poprzedniego wiemy, że z wyjątkiem Mohilewa w żadnem miejscu swej obszernej dyecezyi na poważny opór nie napotkał; wszystkie cerkwie otworzyły bramy przed nim, jako przed prawowitym pasterzem. Gdzie opór Mohilewszczan miał swoje źródło, także słyszeliśmy. A przecież mimo, że opór Mohilowa był zniewagą jego godności i władzy pasterskiej jak niemniej lekceważeniem władzy i majestatu królewskiego, wiadomo nam, z jakiem umiarkowaniem św. Józafat władzy swej użył. Wyrok królewski pozwalał mu w 6 tygodniach wszystkie cerkwie odebrać, on 6 miesięcy czekał cierpliwie, aż obałamuceni Mohilewszczanie się opamiętaję i dobrowolnie cerkwie mu wydadzą. Dopiero gdy opamiętania doczekać się nie mógł, opornych księży w dyzunii trwających od cerkwi oddalił, a księżom sobie oddanym je powierzył.

W Witebsku rzecz jeszcze inaczej się miała. Witebszczanie od razu przyjęli go za swego pasterza, trzy lata słuchali głosu jego pasterskiego i dopiero podburzeni przez wysłańców Smotrzyskiego pociągli większą część duchowieństwa do odstępstwa i od prawowitego pasterza przeszli do intruza. Tutaj więc i wedle najliberalniejszych pojęć nie Witebszczanom gwałt się dział ze strony św. Józafata, ale przeciwnie zbuntowani zniewagę wyrządzali św. Józafatowi, który odbierając świątynie opanowane przez dyzunitów bronił prawa swojego i tych, co w Witebsku nie przestali stać wiernie przy Unii.

Z ostatnim zarzutem czynionym św. Józafatowi: "że dziatki bez chrztu, a dorośli bez świętości Ciała i Krwi pańskiej umierali i beż małżeństw żyli", krótko się rozprawimy.

Być może, że jeden i drugi dyzunita, po wydaniu św. Józafatowi cerkwi w Mohilowie i w Witebsku umarł bez sakramentów, albo dziecka swego nie dał ochrzcić, nie chcąc brać
posługi duchownej od księży unickich. Ale taką instrukcyę odebrali dyzunici od Smotrzyskiego 1), aby stronili od cerkwi i księży unickich. Jest zresztą wielka w zarzucie Sapiehy przesada.
Dyzunici bowiem wybudowali sobie niezwłocznie w Witebsku
i w Mohilowie inne tymczasowe drewnianie cerkwie, w których
bez przeszkody ze strony władzy duchownej i świeckiej ich księża odprawiali nabożeństwo i administrowali sakramenta św.,
jak zaraz usłyszymy. Nie potrzebowali zatem żyć bez sakramentów św.

6. Załatwiwszy się z zarzutami przez Sapiehę i po nim przez innych świętemu Józafatowi czynionemi, wrócmy do przerwanego wątku opowiadania zabiegów i starań św. Józafata w celu utwierdzenia Unii na Białej Rusi i powetowania strat poniesionych.

Po odebraniu w końcu roku 1621 cerkwi witebskich z rak dyzunitów, którzy je przemocą byli opanowali, wrócił Józafat do Połocka. Nie zadługo przecież zaczęły tu i w innych litewskich i ruskich miastach, burzliwe żywioły na nowo brać góre, osobliwie magistrat witebski pod przewodem dwóch członków swoich Nahuma Wołka i Siemona Nieszy coraz nienawistniejszą względem Unii i jej reprezentanta, arcybiskupa, przybierał postawe. Nie mając odwagi przez wzgląd na dekreta królewskie po raz drugi przywłaszczyć sobie cerkwie, wybudowali za Dźwiną na końcu miasta dwie nowe i tam przez księży, których od Unii oderwali, odprawiali nabożeństwo. Św. Józafat miał przez swoich księży o wszystkiem, co się działo, dokładne wiadomości i gdy widział, że namiętności się nie uśmierzają, ale zuchwałość dyzunicka, licząc na bezkarność ze strony rządu polskiego, zajętego innemi grożniejszemi dla siebie sprawami, coraz śmielej podnosi głowe i wyraźnie dąży do zupelnego zgnie-

<sup>1)</sup> Sowita Wina, str. 81. — Nadto por. obszerne wywody Ks. prał. Szy mańskiego nad listem Lwa Sapiehy i odpowiedzią św. Józafata w "Przeglądzie pozn.", r. 1862 tom 34, str. 21-74, 129—271.

cenia Unii w Witebsku, a nawet przemysliwa nad usunięciem z tego świata swego pasterza, postanowił raz jeszcze osobiście obałamucone owieczki nawiedzić i po ojcowsku je upomnieć. Przyjaciele jego w Połocku i domownicy starali się wszystkimi sposobami odwieść go od tego zamiaru, tłumacząc mu, że wobec wzburzonych namiętności usiłowania jego będą daremne, że przeciwnie życie jego będzie niechybnie narażone. Ta ostatnia uwaga najmniej była zdolna powstrzymać go od zamierzonej podróży, gdyż oddawna najgorętszem jego pragnieniem było życie swoje położyć za sprawę Unii. "Nie lękam się śmierci, odrzekł przekładającym mu, że nie godzi mu się narażać na niechybne niebezpieczeństwo; oby mi Bóg dał, abym na koronę męczeńską sobie zasłużył"!

Nie mogąc go wstrzymać od wykonania zamiaru powziętego, chcieli przyjaciele jego, mianowicie podsędek połocki, Michał Tyszkiewicz, któremu doskonale były znane knowania Witebszczan, otoczyć go świtą większą, mającą mu w drodze towarzyszyć i w razie potrzeby przed napastnikami go bronić. Św. Józafat mówić sobie o tem nie pozwolił. "Nie potrzeba mi, odpowiedział Tyszkiewiczowi, żadnej obrony, Bóg sam będzie obroną moją.... Szczęściem będzie dla mnie, gdy będę mógł umrzeć za wiarę, a spodziewam się tej łaski od Pana Boga, którą uważam za największą, jaka mnie na ziemi spotkać może".

Tak był zresztą pewien, że żywym nie wróci do Połocka, że przed wyjazdem grób sobie kazał urządzić w katedrze połockiej po prawej stronie oltarza i do Witebska donieść, gdy będzie skończonym.

W końcu października 1623 przybył z kilku domownikami swymi bez wszelkiej przeszkody do Witebska i przez 14 dni pobytu codziennie odprawiał w różnych cerkwiach nabożeństwo, przemawiając za każdym razem do gromadki wiernych zgromadzonej około niego i odwiedzał w prywatnych domach niektóre rodziny, nawet zaciętych przeciwników swoich, starając się pasterskiem słowem pełnem miłości do ich serca trafić. Tymczasem głośne grożby po ulicach i placach miasta przez ten cały czas nie ustawały, nawet służbę i domowników św. Józafata, ilekroć na ulicy się pokazywali, spotykały pogróżki i zniewagi różne, mające na celu wywołać starcie, aby módz potem zrzucić winę

na nich. Św. Józafat przykazał im cierpliwie znosić wszystko, nie odpowiadając na żadne zaczepki.

Jednego dnia (26 października) w święto św. Dymitra, męczennika, prawiąc kazanie na ten temat: "oto przychodzi godzina, w której ktokolwiek was zabić będzie się starał, sądzić będzie, że odda przysługę Bogu", rzekł między innemi z ambony: "I wy, Witebszczanie, chcecie mi zadać śmierć, czynicie na mnie zasadzki na ulicach, mostach, na drogach i w mieście. Oto, jestem wśród was, jako wasz pasterz, wiedzcie, że największem szczęściem mojem będzie umrzeć za was. Oby mi Bóg dał łaskę, abym dał życie moje za Unię świętą, za zwierzchnictwo św. Piotra i następcę jego papieża! Jestem gotów umrzeć za prawdę pod waszemi ciosami".

Jakoz śmierć, której tak gorąco pragnął, miała niebawem nastąpić z ręki najętych zbirów. Przywódzców buntu, którzy już dawno postanowili byli jakbądź zgładzić sw. Józafata, a przez śmierć jego polożyć zarazem koniec Unii nietylko w Witebsku, ale na całej Białej Rusi, draźniło to, że tak długo nie nadarzała się pożądana sposobność do zamordowania znienawidzonego pasterza. Zdecydowali tedy na ratuszu między 8 a 10 listopadem, że 12 listopada śmierć jego koniecznie nastąpić musi, czy im otoczenie św. Józafata do tego da powód czy nie. Zdaje się, że przy tej sposobności namówili popa jednego, odpadłego od Unii na imię Eliasza, aby domowników św. Józafata drażnił i samemu św. Józafatowi urągał. Od kilku dni też po kilkanaście razy na dzień przechodził przez dziedziniec dworca biskupiego w sposób prowokujący służbę arcybiskupa, znieważając Unitów i samego arcybiskupa. Domownicy i nawet archidyakon arcybiskupi domagali się, aby go arcybiskup pozwolił ukarać. Józafat wzbraniał się; wreszcie dnia 11 listopada zgodził się na to, aby go uwięziono, jeżeli jego prowokacye się powtórzą.

Jakoż długo na to czekać nie było potrzeba. Gdy arcybiskup, po całonocnej modlitwie i biczowaniach, dnia następnego, a było to w niedzielę, o wczesnej godzinie szedł na jutrznię do katedry, już czekał na niego pop Eliasz, złorzecząc mu. Towarzyszący arcybiskupowi archidyakon Doroteusz skorzystał z tego i kazał nędznika uwięzić jednemu ze sług arcybiskupa. Zamknięto go tedy na kilka godzin w izbie kuchennej dworca arcybiskupiego. Na to czekali dyzunici, dano znać na ratusz, uderzono w dzwon ratuszowy, a na jego odgłos odezwały się

dzwony wszystkich cerkwi z wyjątkiem dzwonów katedralnych. Był to sygnał umówiony przez spiskowców, którzy też niebawem stawili się w blizkości dworca arcybiskupiego, a za nimi tłum liczny ludu wzburzonego i uzbrojonego w siekiery i inne narzedzia mordercze. Wszystko to dokonało się, nim jeszcze jutrznia w katedrze się ukończyła. Gdy po jej ukończeniu pasterz z świątyni wychodził, tłum ten cały zbity stał między świątynią, a jego mieszkaniem i głosy wśród niego odzywały się: "śmierć mu, bijcie, zabijcie go"! Nikt jednak nie śmiał ściągnąć świetokradzkiej reki na pomazańca bożego. Św. Józafat spokojnym krokiem przeszedł do mieszkania. Tu dowiedziawszy się, że przyczyną zbiegowiska i krzyków jest uwięzienie popa Eliasza, kazał go na wolność wypuścić. Gdyby sprawcom zbiegowiska było chodziło tylko o uwolnienie uwiezionego, byliby po osiągnieciu tego celu uspokoili się i ludność do rozejścia się spowodowali. Lecz cel ich był inny. Śmierć, na ten dzień arcybiskupowi zaprzysięzona, wykonaną być miała 1).

Zaledwie przecież arcybiskup z towarzyszącymi mu domownikami wszedł na dziedziniec mieszkania swego, wyważyło pospólstwo wrota, siekierami rozbiło parkan i za służbą arcybiskupa strzelało. Z dziedzinca podążyli główni herszei do wnętrza dworu arcybiskupiego, pastwiąc się niemiłosiernie nad służbą jego, którą strasznie pokaleczyli, o ile nie zdołała ratować się ucieczką. Z bocznej komnaty wyszedł arcybiskup naprzeciw morderców, aby ich powstrzymać od pastwienia się nad niewinnymi i odezwał się do nich: "Dziatki, co wam czeladka moja winna? Jeśli co do mnie macie, owo ja jestem, a czeladzce mojej dajcie pokój, nie zabijajcie jej").

Spokój i odwaga biskupa wprawiły ich w chwilowe osłupienie, ale wnet odezwały się dzikie głosy: "bij, zabij papieżnika"! i uderzeniem siekiery w głowę spełnili najgorętsze pragnienie umęczonego, aby mógł życie wydać za owieczki swoje i za sprawę Unii. Nad trupem jego jeszcze rozbestwiony i prze-

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Szczegóły powyższe dotyczące morderstwa św. Józafata wyjęte są z "wyroku komisarskiego (król.) na zabójców bł. Józafata", u Ks. Stebelskiego, str. 187—219 i z zeznań świadków przesłuchiwanych w procesie beatyfikacyjnym. Por. manuskrypt cytowany, tom I, str. 12—87, złożony w bibl. Tow. P. N. Poznań.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zeznanie naocznego świadka Michała Kantakuzena, l. c., tom I, strona 31 i 32.

kupiony przez sprawców buntu lud pastwił się, zadając mu rany i nogami go depcąc. By zaś Unici nietylko żywego, ale nawet umarłego wśród siebie nie mieli, przywiązali do jego ciała ciężki kamień i za miastem w najgłębszem miejscu rzeki Dźwiny je utopili. Po sześciu dniach odnaleziono je i jako ciało św. męczennika wystawiono uroczyście naprzód w katedrze witebskiej, a potem przewieziono je w uroczystej procesyi do katedry połockiej, w której też stosownie do weli św. męczennika je złożono.

I znowu spełniło się na nim, co się po wszystkie wieki w dziejach Kościoła powtarza, że "krew męczeńska jest nasieniem chrześcijan". Naoczny świadek jeden opowiada nam, że gdy szóstego dnia ciało świętego z głębi Dźwiny wydobyto, tłumy ludu witebskiego i okolicy z płaczem i narzekaniem na spełnione morderstwo i na podżegaczy do niego, otoczyły je, największe okazując mu uszanowanie i cisnąc się do niego, aby módz go się dotknąć, a ci co dotąd najzaciętszymi wrogami i prześladowcami jego byli, teraz oświadczali się Unitami i złorzeczyli dyzunii. Gdy zaś domownicy świętego Józafata ciało św. na barkach swych z katedry chcieli zanieść do łódki na Dźwinie, aby je przewieść do Połocka, ci sami nie pozwolili na to, lecz na własnych ramionach je nieśli, uważając to sobie za największe szczęście.

Podobnież działo się w Połocku, gdy ciało św. z Witebska przywieziono. Jan Dziahilewicz, notaryusz publiczny w Połocku i świadek naoczny towarzyszący ciału z Witebska, zeznaje przed komisya apostolska: "Skorośmy przyjechali (do Połocka), wszystko miasto wysypało się na tak niesłychany widok od najmniejszego niemal aż do największego. Nie było tam nic słychać, jeno krzyk i narzekanie serdeczne. Jedni zaboycom złorzeczyli, drudzy o sw. modlitwy męża Bożego prosili, inni grzech dyzunii wyznawali i na Unię wiecznie przysięgali. Słyszelismy od dyzunitów, którzy albo go zabili albo na śmierć zezwolili, że papieska i łacińska wiara (jako oni katolików nazywają) żywota pozbawiła Józafata.... Połock i Witebsk to oświadczy, że po smierci jego tak gorąca była Unia, y tu y tam, że zdała się być jedna owczarnia i jeden pasterz, aż do śmierci śp. Zygmunta III, az kiedy hersztowie dyzunii na elekcyi wymogli na Rzeczypospolitej wolność sumienia, cerkwie sobie pobudowawszy,

niecnotliwych popsowali (t. j. co było gorszego od Unii odwiedli)" 1).

Ten sam Lew Sapieha, który przed rokiem wystąpił przeciw św. Józafatowi z tak nieuzasadnionemi i krzywdzącemi go zarzutami, pragnąc widocznie nagrodzić wyrządzoną mu krzywdę, pierwszy nalegał na przykładne ukaranie zbrodniarzy i gdy król zamianował komisyę mającą winnych wyśledzić i odpowiedną karę na nich wymierzyć, przyjął w niej przewodnictwo i 27 najwinniejszych na śmierć wskazał, a miastu Witebsk wszystkie przywileje odebrał, nawet ratusz witebski kazał z ziemią zrównać i później najgorliwiej zabiegał o kanonizacyą św. męczennika. Nadto całą rodzinę swoją pod szczególniejszą opiekę jego oddał.

Wszyscy złoczyńcy z wyjątkiem jednego (Wasilewskiego, połoczanina) przed śmiercią nawrócili się i Unię przyjęli. W ogóle cała Biała Ruś po zamordowaniu św. Józafata z bardzo nieznacznymi wyjątkami otwarcie do Unii się przyznawała. W tej gorliwości współzawodniczył Witebsk z innemi miastami białoruskiemi. Aż do końca XVIII wieku t. j., aż do rozbioru Polski nie było w nim ani jednej cerkwi dyzunickiej. Był to najpiękniejszy owoc śmierci męczeńskiej św. Józafata ²).

<sup>1)</sup> Zeznania Dziahilewicza. L. c., tom I, str. 45 i 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Por. jeszcze Makarija, Istorija Russkoj Cerkwi, tom X, str. 457 i następne i tom XI, str. 277-308; i M. Kojałowicza, Litowskaja Cerkown. Unija, tom II, str. 121—139.

## ROZDZIAŁ V.

Melecy Smotrzyski nawraca się do Unii, jego prace literackie w interesie i obronie jej.

1. Jówny sprawca wszystkich zaburzeń, których ofiarą padł św. Józafat, Melecy Smotrzyski ¹), czas jakis po męczeństwie św. arcybiskupa zabawiwszy w Wilnie w klasztorze św. Ducha, gdy widział, że opinia publiczna jemu przypisuje winę zamordowania św. Józafata, uważał za stosowne ujść cichaczem z klasztoru i z Wilna, aby uniknąć rózgi sprawiedliwości. Naprzód schronił się do Kijowa, a gdy mu tu sumienie spokoju nie dawało, wybrał się w podróż na wschód do Konstantynopola, potem do Jerozolimy, rzekomo aby u źródeł zbadać naukę Kościoła wschodniego ²). Tymczasem, jak później sam wyznaje w swej "Apologii", zamiast prawdy znalazł tam niewiadomość

¹) Saulus et Paulus Ruthenae Unionis seu Meletius Smotriscius, Archiepps. Hierapolitanus, per Jacobum Susza, Eppm. Chelmensem, editio altera Bruxellis 1864. — cfr. M. Kojałowicz. Litowskaja Cerkownaja Unija, tom II, str. 139—165. Makarija, Istorija Russkoj Cerkwi, tom IX, str. 259—370, Ks. Stebelskiego, Chronologia, str. 124—144, wyd. lwowskie r. 1866, Guépin, S. Josaphat, tom II, str. 1—25 i 157—181 i Kulczyński, Specimen Eccl. Ruth., str. 221—243, wyd. paryzkie.

<sup>2)</sup> O tej podróży Smotrzyskiego na wschód donosi Borecki rektorowi szkoly bractwa wileńskiego Bobrikowiczowi dnia 12 stycznia 1625 roku, u Hołubiewa, l. c., str. 273—75.—Gdy się w r. 1626 zaczęła rozchodzić wieść, jakoby Smotrzyski dyzunię porzucił i z nim Borecki, wysyła Borecki dnia 9 maja nowy list past. na całą Ruś potępiając tę wieść jako kłamliwy wymysł, l. c., str. 279—81.

i błędy heretyckie, każące czystość wiary wschodniej. A że już dawniej, nim jeszcze został archimandrytą klasztoru św. Ducha w Wilnie, miał wątpliwości, co do nauki, którą tak zaciekle przeciw Unii był głosił i tajemnie znosił się z Unitami, szukając u nich oświecenia i tylko, jako człowiek słabej woli i zmiennego charakteru stosunki te przerwał, spostrzegłszy się, że go bracia z monasteru św. Ducha śledzą; wziął się teraz na nowo do badania nauki katolickiej i wróciwszy po kilku latach tułaczki z zagranicy do ojczyzny, przystąpił do Unii i w pokucie zakończył żywot w Dermaniu na Wołyniu w tamtejszym klasztorze Bazyliańskim jako wierny syn Kościoła (1633 r.).

W ostatnich latach przed śmiercią ogłosił kilka pism w obronie Unii, godnych po dziś dzień czytania tak dla treści, jak dla pięknego języka polskiego, w których dawniejsze błędy swoje potępia i dyzunitów do pójścia za swoim przykładem wzywa.

Pierwsze pismo ogłoszone po powrocie ze Wschodu i nawróceniu się do Unii nosi tytuł: "Apologia Peregrinatiey do krajów wschodnich" (r. 1628). Wytłumaczywszy w niem przyczyny, które go skłoniły do tej podróży, a o których powyżej wspomnieliśmy, wykazuje, że Wschód, a w szczególności patryarcha konstantynopolitański, zarażony jest herezyą kalwińską, że z ambon carogrodzkich tę herezyę kaznodzieje bezkarnie głoszą, że nawet katechizm ludowy świeżo tamże (r. 1622) przez niejakiego Gargana wydany heretyckie błędy za naukę Cerkwi wschodniej udaje.

Przechodząc do stosunków ruskich i do charakterystyki głównych w Cerkwi ruskiej dyzunickiej kaznodziei i pisarzy polemizujących z Unitami powiada: "Któż był Krzysztof Philalet (Broński), który najpierwej przeciw tej starszych naszych jedności pisał? Kalwinista, który ni wiary naszej greckiej nie znał, ni pisma ruskiego nie umiał, zaczym to pisał i tym nas bronił, czego się z instytucyi Kalwinowych, a nie z naszych cerkiewników nauczył. Kto był Teofil Ortholog (pseudonym Smotrzyskiego przed konwersyą)? Lutrów zwolennik, który w akademii lipskiej i witembergskiej przy grobie Lutrowym wiek swój młody na naukach trawiwszy, skwarów Luterańskich dymem okopciały do Litwy przybył, y Ruś lamentując (autor pisma "Lamentu") tymże czadem zaraził. Zyzani kto? Nieuk, który rozumiejąc, że tak łacna jest rzecz, dobrze o wiary dogmatach wy-

prawować, jak nie jest rzecz trudna ladajako kaznodzieić, w te swoje nam podane błędy i herezye wpadł y nas oheretyczył. Co zacz y Klerik? Podobny Zyzaniemu dydaskał, do którego się przyłożył y przymierzły ponurzeński dydaskał, którego przeklęty aryański duch znaczny jest w syllogizmach naprzeciw pochodzeniu Ducha św. 4 1).

W dalszym ciągu wyświeca różnice dzielące Cerkwie wschodnią i zachodnią, dowodzi że rzeczywistej między jedną, a drugą wierze różnicy niema, lecz są tylko nieporozumienia; że różnice wnieśli do cerkwi falszywi nauczyciele, przesiąkli herezyą, którzy w błędy heretyckie, jako w prawdy wiary starej Cerkwi ruskiej narodowi ruskiemu wierzyć kazali, a nadto miotając oszczerstwa na Kościół zachodni łaciński rozdział między jedną a drugą Cerkwią podstępnie powiększyli i umysły przeciw sobie rozjątrzyli.

Kończy swą Apologię piękną apostrofą do stanu szlacheckiego na Rusi, odzywając się: "Przypatrzcie się jeno przezacny stanie szlachecki tej oto przez Zyzanie, Philalety, Orthologi, Kleryki y insze tym podobne nowe teologi opisanej i przez druk na świat publikowanej nowej wierze i wy sami, a uważcie ją w każdym błędów ich i herezyi punkcie, jeśliże jest z wiarą przodków waszych zgodna! Bez pochyby tak dalekie być je znajdziecie, jak dalekimi są od siebie prawowierny i heretyk..... Błędy ich i herezye pod nogi nasze rzućmy... Do wiary prawosławnej prawowiernych przodków naszych znajmy się, a zarówne z nimi prawowiernymi słynąć będziemy!.....

Tak tedy postąp, przezacny stanie szlachecki, a ucieszysz się, da Bóg, w rychle ze wszystkiego twego dobrego y wszystek naród ruski pocieszysz... Oczyśćmy od heretyckich zmaz wszystką przodków naszych wiarę, a miłością ją z jednomyślnymi w wierze koronujmy: tak Pan Bóg będzie z nami i przywróci nam wszystko nasze według ciała i według dusze dobre, któregośmy przez tak długi czas nie zażywali, wiszący nad Cerkwią naszą upadek oddali, naród nasz Ruski na starożytnej jego świebodzie postanowi").

Nim jeszcze Smotrzyski Apologię oddał do druku, wręczył jej manuskrypt pseudometropolicie Boreckiemu do ocenienia.

<sup>1)</sup> Apologia, str. 95 i 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) L. c., str. 126-128.

Akt jego konwersyi nie był jeszcze wówczas spełniony. Zawezwany przez Boreckiego przybył wraz z innymi dyzunickimi biskupami na synod do Kijowa r. 1628. Ufając swojej wymowie i znaczeniu, jakie miał dotąd u dyzunitów, może nie był bez nadziei, że odda na tym synodzie wielką przysługę Unii i że oświadczając się Unitą innych biskupów za sobą pociągnie 1). Tymczasem doznał gorzkiego zawodu.

Skoro się zjawił na synodzie, burza nie do opisania wszczęla się przeciw niemu wśród biskupów dyzunickich, uprzedzonych przez Boreckiego i Mużylowskiego, protopopa słuckiego, o treści Apologii i ządających jej potępienia. By ocalić zycie, idac za radą osób sobie życzliwych, podpisał, czego od niego żądane. Gdy jednakże przez to wolność odzyskał i do Dermania wrócił, ogłosił niebawem "Protestacyę" przeciw synodowi kijowskiemu 2) i zadanemu sobie gwałtowi, wyraził żal ze swego upadku i Apologie bez zmiany wydrukował. Ze strony przeciwnej wywołała Apologia odpowiedź zatytułowaną "Antidotum przeciw Apologii". Jako autor podpisał się protopop Muzylowski, a rzeczywistym autorem Antidotu miał być Gizel, heretyk 3). Pismo to . pełne zjadliwych wycieczek przeciw Unii i Smotrzyskiemu. Smotrzyski nie mógł go przeto bez repliki zostawić. Zawdzięczamy mu wskutek tego w teologicznej i polemicznej literaturze polskiej jeden z piękniejszych utworów literackich tak pod względem treści jak formy, t. j. książkę noszącą tytuł: "Exaetesis". Książka ta zjednała Smotrzyskiemu u współczesnych nie bez słuszności przydomek "Cycerona polskiego" 4).

¹) Obrona dyzunicka tego synodu oddrukowana jest u Hołubiewa, l. c., str. 302—317.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Protestacija Meletia Smotrzyskiego przeciw kijewskiemu soborowi, bywszemu w Auguście r. 1628 — oddrukowana u Hołubiewa, l. c., str. 323—348. Napisana była 7 września 1628 r.

<sup>3)</sup> Cały tytuł książki bardzo rzadkiej jest: "Antidotum przezacnemu narodowi ruskiemu, albo warunek przeciw Apologii jadem napełnionej, którą wydał Melecy Smotrzysky, nie-łusznie Cerkiew ruską prawosławną w niej pomawiając Herezyą i Dyzunią dla niektórych Scribentów, przez W-go Ojca Andrzeja Mużyłowskiego. Ze Słucka roku 1629.

<sup>4)</sup> Exactesis abo Expos.ulatia t. j. Rozprawa między Apologią y Antidotem o ostanek blędów herczyi i kłamstw Zyzaniowych, Philaletowych, Ortholoowych y K lerykowych, uczyniona przez w Bogu wielebnego Meletiusza Smorzyskiego, rzeczonego Archiepiskopa Połockiego, Episkopa Witebskiego i Mścisławskiego, Archimandrytę Wileńskiego y Dormańskiego, do obojej strony na-

Nie możemy sobie odmówić, aby nie podać z niej na tem miejscu choć kilka ustępów. Na wstępie zaraz zaręcza, że jedynem jego staraniem jest, sprawę Unii popierać i nagrodzić krzywdę wyrządzoną jej, gdy jeszcze żył w zaślepieniu dyzunickim. Wykazuje potem w dalszym ciągu książki, podzielonej na tak zwane expostulacye czyli rozdziały, że tak cerkiew ruska jak konstantynopolitańska przez długoletnie odszczepienie od jedności Kościoła popadła w herezye i zbija rozdział po rozdziałe wywody Antydotysty, który usiłował Cerkiew ruską od zarzutu herezyi uwolnić i chciałby wyprzeć się nauczycieli i pisarzy, którzy w jej imieniu przeciw Unii przez lat trzydzieści walczyli, a za których głosem cała dyzunia szła i ich opłacała, aby w jej obronie pisali.

Mużyłowski zarzuca Smotrzyskiemu, że dlatego porzucił dyzunię i przyjął Unię, ponieważ w świecie się pokochał i w niewolę się jego oddał.

Na to odpowiada Smotrzyski w pierwszej ekspostulacyi. "Na każdy rok z pewnych miejsc, od pewnych i zacnych z między was osób po trzy tysiące gotowego grosza na tym zborze swym w Kijowie (1628 r.) mi ofiarowaliście i wychowanie (utrzymanie) na ośm przy mnie duchownych i świeckich osób przystojnie z pomieszkaniem w monasteru pieczarskim. Co ja od strony waszej jak w ręku mając, bym się za światem uganiał, na tym bym był usiadł... ale nie chciałem się przeklętą dyzunią dusić, nie chcąc heretyckich błędów dalej siać i mnożyć, nie chcąc nakoniec być Kaimem, czym ty naszą stronę katolicką kłamliwie pomawiasz, co z wami... czynić bym musiał".

Wymienia potem na dowód ich natury Kaimowej okrucieństwa przez nich na Unitach popełnione, i pisze dalej: "O niemiłosierni ojco- i brato-bójce; okrutniejszy niż Ezaw... wy, byście tak mogli, jakoście na to złe chciwi, wszystkich oraz Unitów jak owi przodkowie wasi, żywo pożarlibyście: trzewa ich z nich włócząc żarlibyście, czego mało nie uczynili ci, którzy się nad wyż pomienionym św. Archiepiskopem (Józafatem) pa-

rodu Ruskiego. Anno Dni 1629 Aprilis 3 w monasteru Dermaniu. We Lwowie, w druk. Szeligi. (Znajduje się w księgozbiorze hr. Zygm. Czarneckiego w Rusku, skąd ją mieliśmy do użytku).

stwili..... Że unit, nuż go pod lód, pod miecz, pod berdycz.— Którzy św. Cerkiew wschodnią, wiarę jej, obrządki i ceremonie w narodzie ruskim zachować i obwarować i na wieczne czasy zatrzymać starają się; tych to wy niewdzięcznicy prześladujecie, tych bijecie, sieczecie, zabijacie, topicie i mordujecie. Jeszcze wam z rąk waszych krew pozabijanych przez was braci waszych ciecze, a wy jednak świętymi Ablami zwać się nie wstydzicie..... Że prawdę na was mówię, wszystka ta przezacna Korona i W. Księstwo Litewskie dobrze temu są wiadome."

W ostatniej, trzynastej ekspostulacyi ukazuje, do jakiego upadku i poniżenia dyzunia Ruś i cerkiew w innych narodach przywiodła, pisząc: "Nie patrzcie na dawność dyzunii, ale uważajcie przyczyny powstania jej, postępku i umocnienia sie, i jak ja Pan Bog niewola, nierządem, niepłodstwem i głodem słowa Bożego ciężko pokarał, jak jej w niczem nigdzie, na swiebodzie ni w niewoli, nie błogosławi i ni w czem jej nie lubuje. Tenże abowiem upadek na wszystko dobro duchowne w swiebodzie Moskiewskiej, który ponosi w niewoli Tureckiej. Wszedzie w niej uciechy duchowne upadły, wszedzie sprawy cerkiewne zbawienne oziębły. Wszędzie rzeczy i spraw zbawiennych obchód jak najmu i musu: byle tylo bylo, byle się odprawiło.... Posłuszeństwo zakonnicze okrzepło, pieczolowanie starszych zamarło. Duchownika męża między zakonnikami ze świeca, a między świeckimi ni szukaj. Szkoły upadły. Napieło (pienie) cerkiewne ustaje... o dyaka dobrego trudno, o świeszczennika uczonego trudniej, o kaznodzieje madrego ni pytaj. Te narody chrześcijańskie, które są w niewoli Tureckiej, po więtszej części już i zturczały, naszego też narodu po nie malej części wziął Kościół rzymski, po niemałej pourywały go heretyctwa, kalwiństwo i aryaństwo, ba i mahometaństwo. Domów książęcych odpadliśmy, szlachty mało, paniąt mniej. Duchowieństwo wyższe i niższe u swoich przyszło do zniewagi; w Moskwie je bojarowie, jeśli po myśli ich w sprawach duchownych nie chodza, knucą, i nie pasterze pasą trzode ale trzoda pasterzów A skąd do takiego poniżenia pokaranie? Nie zinąd zaiste, iż oni mają w zniewadze Ojca Ojców, dlatego je też Pan Bóg podał w zniewagę ludziom świetskim. Narodziła wam ta piekielna jędza nowych błędów i herezyi...."

W przeciwieństwie zaś do tych szkód, jakie dyzunia naro-

dowi przyniosła ukazuje korzyści, jakich się Cerkiewi wszystkie stany po Unii spodziewać mogą i zachęca do położenia końca smutnemu rozdwojeniu narodu i Cerkwi.

Nim jeszcze "Exactesis" światło dzienne ujrzała, czuł się Smotrzyski w obowiązku odezwać się osobno do bractwa wileńskiego św. Ducha, z którem go tyloletnie stosunki, w końcu jako archimandryty, łączyły, i w którem tyle nagrzeszył przeciw Unii, a w szczególności przeciw św. Józafatowi i dyecezyi jego białoruskiej. Choć bowiem trudno udowodnić, że on był bezpośrednim sprawcą morderstwa arcybiskupa polockiego, to pośrednio ciążyła niewątpliwie na nim wina śmierci jego męczeńskiej. Gdyby nie jego wysłańcy, nie jego pisma podburzające i odezwy wysełane do Białorusinów, byłaby Biała Ruś w spokoju i posłuszeństwie względem swego pasterza pozostała, jak przez cale pierwsze trzy lata spokojnie pasterzem go swoim uznawała. Wiedział, że do zaciętości bractwa wileńskiego w dyzunii i jego względem Unii nienawiści on najwięcej się przyczynił, sumienie nie dawało mu przeto spokoju, póki wyrządzonego złego, ile mógł, nie naprawił. Jeszcze w r. 1628 w grudniu wysłał do tegoż bractwa "Paraenesis abo Napomnienie" 1). Pismo to tchnie duchem wielkiej milości tak ku bractwu samemu, któremu się pod wielu względami do wdzięczności poczuwa, jak ku narodowi ruskiemu, i z tej miłości do nich wyraża pragnienie i prosbę do bractwa i do narodu ruskiego, aby falszywym zwodzicielom, nauczycielom ślepym dłużej zwodzić się nie pozwolili. Przypomina bractwu, jak on, choć w cichości i nieśmiało, gdy przy cerkwi św. Ducha w klasztorze mieszkał, przestrzegał przed falszami i błędami rozszerzanemi przez Zyzanie i innych błędnych nauczycieli, których pisma z drukarni bractwa rozchodziły się na całą Litwę i Ruś i szerzyły zarazę. Odłączając się od dyzanii, nie odłączył się, powiada, od starej wiary ruskiej, ale od herezyi, którą przez wspomnianych skrybentów Cerkiew nieunicka jest zarażoną. "Odmienilem, są słowa jego, za tą moją odmianą, oto te przez cię na świat puszczone blędy i herezye na prawosławną wiarę; a nie wiarę prawosławną na here-

<sup>1)</sup> Paraenesis abo Napomnienie od w Bogu wielebnego Meletiusza Smotrzyskiego, rzeczonego Archiepiskopa i t. d. do Przezacnego Bractwa wileńskiego, Cerkwie św. Ducha, a w osobie jego do wszystkiego tej strony narodu ruskiego uczynione, Anno 1628, Decemb. 12. W Krakowie u Andrzeja Piotrkowczyka r. 1629, (str. 62).

zye i błędy. Day Panie Jezu Chryste, byś i ty (bractwo) za powodem łaski jego św. wespół ze mną toż uczyniło, i wszyscy ci, co to się chlubią znać, co wierzą, a jednak w błędach i herezyach Zyzaniów swych po uszy się nurzają.

"Wierz teraz przezacne bractwo, że, jak Zyzaniom twym uwierzywszy zbłądziłoś, zbłądzisz i teraz, jeśli się nie postrzeżesz a za tymi prawdy bożej i prawych wiary dogmatów wyklinaczami udasz się. Bym za twe wielkie ku mnie dobrodziejstwa nie był tobie powinien, bym nie był monasteru twego wileńskiego archimandrytą, bym nie był Cerkwi ruskiej archierejem, milczałbym. Ale wszystkiego tego trojga powinność to na mnie wyciąga, abym cie w tem upomniał i przestrzegł").

Przypomina dalej bractwu, że w r. 1623 i 1626 skłaniało się samo ku Unii, ale żli doradcy od niej je odwiedli. "Miej się tedy, pisze dalej, przezacne bractwo, do tej zaczętej o ugodę z bracią namowy. Niemiej tego sobie za grzech ani za wstyd, co inszy narodowie bez grzechu i bez wstydu uczynili. Ty jedno jak wiele mogłoś pociągnąć narodu ruskiego do wierzenia tym twym nowym skrybentom i do zastanowienia się naprzeciwko Uniej; tak wiele możesz ich odciągnąć od tego a do jedności świętej przyciągnąć 2).

Przestrzega jeszcze bractwo, że herezye, które jego nauczyciele i pisarze Kościolowi rzymskiemu zadają, są szczerą potwarzą. Wszystkie te mniemane herezye Kościola rzymskiego po szczególe rozbiera i jako czczy wymysł wykazuje. A uskuteczniwszy to, odzywa się do bractwa i narodu ruskiego z uspokojeniem przed obawami, rozszerzanemi wśród Rusinów przez ludzi złej woli: "Pytałbym się za tą okazyą siebie samych, co nam ta św. jedność duchownego, na czem zbawienie nasze fundujemy, wydziera; co nam w nabożeństwie naszem odmienia; co w zwyczajach, ceremoniach i obrządkach cierkiewnych narusza? Całe nam zostawuje nasze nabożeństwo, całe symbolum konstantynopolitańskie, całe w kwaśnym chlebie i pod dwiema osobami Tayny Eucharystiej poświącanie i pożywanie. Do wyznania ognia czyścowego nas nie przymusza..... i wszystko insze, cokolwiek jest Cerkwie wschodniej, cało nam zostawuje. Mówicie, kalendarz stary za czasem zostawić nam

<sup>1)</sup> Paraenesis, str. 28 i 29.

<sup>2)</sup> Paraenesis, str. 34 i 35.

przyjdzie. Lecz wiemy to dobrze: naprzód że to nie jest artykuł wiary. Złotousty święty na tych, którzy za jego wieku w jednej y tejże Cerkwi wschodniej jednego i tegoż dnia odprawowali dwie świeta owe: Narodzenie Pana Chrystusowe i Theophanią, że to nieporządnie czynią, dowodzi; do swych jednak, którzy z nim poróżniej jako my teraz te święta obchodzili mówi: Rozumienia tych nie potępiajmy, a idźmy za swoją nauką, każdy przy swem mniemaniu zostawajmy..... Toż i my z tym Świętym o swym dniu Paschy i o dniu Paschy Rzymskim mówmy.....

"Mówicie i to, a tego się też najbarzey boicie, że za tą wszystkiego narodu Unią zginie nam Metropolia i Episkopie, ponieważ Kanony Cerkiewne dwom Metropolitanom i dwom Episkopom w jednej dyecezyi bydż nie pozwalają. Ale i to nie rozsądny wasz strach, którzy nie chcecie wiedzieć, że ob rituum et caeremoniarum a se invicem independentiam mogą być dwaj Episkopi w jednej y tejże dyecezyi abo w jednym y tymże mieście....

Za czym by nam przez Unią Metropolia i Episkopie zginaé miały, z kanonów cerkiewnych to nie idzie.... Unia wszystkie nasze duchowne i świeckie prawa, świebody i wolności zatrzymać może, które teraz nowo konstytucyami renowowane i warowane bywszy, przysięgą następujących królów polskich stwierdzone będą, a bez Uniey wszystko nam snadnie upadnie..... Patryarchią Konstantynopolitańską do ziemie Ruskiej przenieśmy, do czego czas i pogodę i przyczynę a wszystko troje według Boga i prawdy jego słuszne mamy.... Pogodę słuszną, iż nam do tego Patryarche Patryarchów i Króla JMości Pana naszego pomocnymi, jako ja rozumiem, uznamy. Przyczynę do tego mamy słuszną, iż patryarcha heretyk. Co ja wszystko dobrze odemnie uważone pod uważenie twoje dawszy na pytanie twoje tak się resolwuję, że ja Zyzanie twoje, Philalety, Orthologi, jako obludne i heretyczne odrzuciwszy.... z ich zheretyczałym pasterzem dalej przestawać nie chcę, a przez środek św. powszechnego Florentskiego Soboru v tu w naszej ojczyźnie Brzeskiego do tej się braciej, którzy tę zbawienną prawdę całują i na głowach swych noszą, łączę" 1).

Nie podobna aby te słowa wymowne i pełne siły nie były znalazły odgłosu w sercach wielu wśród czytelników pism Smo-

<sup>1)</sup> L. c., str. 48-52.

trzyskiego i aby nie były niejednemu stały się przyczyną poznania prawdy, choć nam dzieje nie zachowały nazwisk osób za jego wpływem nawróconych.

W przytoczonych pismach, które Smotrzyski jako unita ogłosił, nalegał także na to, aby dla przyspieszenia powrotu pozostałych dyzunitów do Unii zwołano synod, złożony tak z Unitów jak z dyzunitów, na którym przez ustną zdań wymianę spodziewał się, że łatwo różnice dzielące jednych i drugich usunąć się dadzą. Upomnienie jego nie było bez skutku. Król zezwolił na ten synod 1) i biskupi uniccy na niego się zgodzili. Naznaczono go na 28 października 1629 roku we Lwowie. Zjechał nań metropolita Rutski z swymi sufraganami i licznem duchowieństwem; przybył także sam Smotrzyski, jako główny jego sprawca.

Ze strony biskupów dyzunickich nikt się nie stawił. Przybyło wprawdzie do Lwowa kilku czerńców, wysłańców bractwa wileńskiego św. Ducha i nieco świeckich osób, mianowicie szlachty, między nimi kniaż Puzyna i Drewiński, cześnik wołyński 2); ale ci nie brali udziału w uroczystych zebraniach synodalnych, urządzonych w katedrze łacińskiej, lecz tylko prywatnie przedstawili się metropolicie. Podobnież bractwo stauropigialne lwowskie mimo nakazu królewskiego tylko prywatnie z metropolita się zniosło, tak samo jak deputaci bractwa wileńskiego. Ci ostatni oświadczyli: "nie nasza to sprawa, ale naszych ojców biskupów rzeczą załatwić przystąpienie do Unii". Na zebraniu u metropolity dnia 31 października dodali nadto Wilnianie z Puzyną: "niech wolno będzie Patryarsze przyjechać do Polski, a co on postanowi, za tem pójdziemy!" 3). Dziwna sprzeczność z dotychczasowem zachowaniem się bractw wileńskiego i lwowskiego i reszty dyzunitów! Gdy ich starsi i pasterze t. j. biskupi oświad-

¹) Pismo króla do metropolity Rutskiego z dnia 29 marca r. 1629 u Holubiewa, l. c., str. 353-354.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Kozacy i szlachta dyzunicka kijowska byli przeciwni obesłaniu synodu lwowskiego. Borecki zdawał się skłaniać ku obesłaniu go, ale uległ wraz z resztą duchowieństwa dyzunickiego, które się do Kijowa na naradę zjechało, oporowi kozaków i szlachty. Por. ciekawą o tym przedmiocie korespondencyę u Hołubiewa, l. c., str. 360—379.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Projekt ugody prawosławnych z Unitami na synod przez Unitów przygotowany u Hołubiewa, l. c., str. 379 - 384.

czyli się za Unią — bractwa przeciw niej wystąpiły i ludność ruską za sobą pociągły, stawiając zdanie swoje w rzeczach kościelnych nad zdanie i sąd pasterzy. Teraz nie uważają się za kompetentnych do wydania sądu w tej samej sprawie i mimo, że im nie mogło być tajno, iż patryarcha ich, za którym gotowi byli pójść, więcej był kalwinistą, aniżeli synem Kościoła wschodniego 1), do jego decyzyi się odwołują. Odwołanie się do decyzyi patryarchy było zresztą nieszczere, gdyż wiedzieli dobrzeże ani Unici się nie zgodzą na sprowadzenie patryarchy do Polski, ani patryarcha przed Stolicą Apostolską się nie upokorzy.

Zjazd zatem oczekiwanych przez Smotrzyskiego owoców nie przyniósł, a króla na dyzunitów więcej jeszcze oburzył, tak że król nie pozwolił odtąd żadnej dyzunickiej świątyni budować i postanowił żadnego dyzunitę do senatu nie powoływać. Widząc groźną postawę monarchy spokornieli i przycichli dyzunici, jeżeli nie na dłużej to przynajmnieji aż do śmierci Zygmunta III, Była i w tem pewna korzyść dla Unii, bo Unici nie potrzebując opędzać się dyzunitom mogli podwojonemi siłami nad szerzeniem i utwierdzeniem Unii pracować.

2. Zawód, jakiego Smotrzyski doznał na zjeździe lwowskim a do którego wielkie nadzieje przywiązywał, sprawił pewno, że kiedy krótko potem zapytywany był od papieża Urbana VIII, jakichby środków użyć należało, aby reszty dyzunii na Rusi się pozbyć i do Unii całą Ruś przywieść, już nie doradza ani śynodów ani dysput i perswazyi, ale przeciwnie przemawia za srodkami energicznemi.

"Rusini od jedności Kościoła oderwani, powiada, są ciemni, bez wykształcenia i znajomości dogmatów i prawd wiary. W tej ciemnocie i zaślepieniu podobni do ludzi pozbawionych zdrowych zmysłów idą bezwiednie na swoją zgubę i nie pozwalają się prowadzić tym, którzy światłem prawdy są oświeceni. Z takimi nie ma rozprawy i innego na nich środka jak ten, który podaje ewangelia: "compelle intrare" przynaglaj. Ludzie bowiem nierozumni i uparci inaczej dobrze nie czynią jak przynagleni. Czego nie czynili Unici przez trzydzieści lat? ile dysput, nauk dla ich oświecenia urządzili, ile pism wydali? a przecież upartych i zaślepionych dyzunitów dla jedności nie pozyskali. Gdy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Supplementum ad historica Russiae documenta. Petropoli 1848, str. 157, nr. 66 i Miscellanea etc. Kojalowicza, Vilnae 1650, str. 40-61.

by natomiast wszyscy katolicy, którzy mają lud ruski w dobrach swoich, byli dbali o zbawienie jego i tylko księży unickich do kościołów parafialnych dopuszczali, nie byłoby dziś dyzunitów. Ale niestety przez obojętność na dobro duszne tego ludu sami popierają biskupów dyzunickich i księży dyzunickich po parafiach przeciw biskupom unickim biorą w obronę, biskupom dyzunickim w klasztorach swego patronatu dają schronienie i w ten sposób dyzunię podtrzymują, a na siebie ściągają karę bożą. Widzą, jak lud zaślepiony gubi siebie, trwając w dyzunii, a choć mogą, zgubie jego nie zapobiegają. Niechaj tedy wyjdzie od papieża do króla, senatorów i biskupów wezwanie, aby wszyscy Unię popierali, a całemu duchowieństwu świeckiemu i zakonnemu niech będzie przykazane, aby nikogo do sakramentów nie przypuszczali, kto dyzunię w dobrach swych słowem czy uczynkiem popiera, a prędko dyzunia zniknie".

Drugi środek przez Smotrzyskiego Ojcu św. dla utwierdza i rozszerzania Unii podany, był, aby Ojciec święty zakazał członkom Zgromadzenia OO. Jezuitów młodzież ruską kształcącą się w ich kollegiach skłaniać do zmiany obrządku i do obrządku łacińskiego przyjmować, ponieważ przez to Unię osłabiają i dyzunitów od Unii odstręczają").

Rada, aby szlachta łacińska nie dopuszczała w dobrach swoich na Rusi popów dyzunickich, wydaje się twardą i gwałcącą sumienie wedle naszych dzisiejszych pojęć, i byłaby też tem, gdyby lud ruski owego czasu był miał przekonania religijne, lub gdyby przez narzucenie mu księży unickich narzucano także dogmata przeciwne jego dotychczasowej wierze. Tymczasem zbyt on był ciemnym, aby rozumieć różnicę między Unią a dyuznią, a Unia nietylko artykułów wiary pierwotnej Cerkwi wschodniej ale nawet obrządków tejże Cerkwi nie naruszała, poddając Cerkiew jedynie pod względem hierarchicznym w zależność od papieża w miejsce patryarchy konstantynopolitańskiego. Gdyby rada Smotrzyskiego była w życie weszła i to od pierwszej chwili Unii, nie byliby biskupi uniccy, Pociej, Rutski, św. Józafat, potrzebowali tyle walk w obronie jej sta-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Epistola Meletii Smotriscii, Rutheni Archiepps, nuncupati ad S. D. N. Urbanum VIII. — Anno Dni 1630, die 16 Febr. w dziele Suszy, Saulus et Paulus Ruthenae Unionis sive Meletius Smotriscius. Bruxellis 1864, ed. nova, str. 167—179.

czać, a Polska nie byłaby wystawiona na tyle zaburzeń wewnętrznych, których świadkami byliśmy.— Ale jeżeli to nie stało się za czasów Zygmunta III, to tem mniej spodziewać się tego było można z nastaniem rządów liberalizującego króla Władysława IV, któremu się zdawało, że przez koncesye uczynione dyzunitom uspokoi kraj. Gdy zaś Smotrzyski rady swoje podawał papieżowi, Zygmunt III już był na schyłku życia. Dla tego powodu prawdopodobnie papież Urban VIII życzeń mu swoich w myśl rad Smotrzyskiego nie objawił. Tem mniej zaś mógł to uczynić następcy jego, nie widząc w nim ani tej samej życzliwości dla Unii ani tego samego jej zrozumienia.

Tylko zakaz do Jezuitów, aby młodzieży szlacheckiej ruskiej, kształcącej się w ich kollegiach, nie odwodzili do obrządku wschodniego, został wydany, ponieważ go już poprzednio i później, jak wyżej wspomnieliśmy, żądali metropolita Rutski i sufragani jego. Niestety, zakaz ten wyszedł zapóźno, bo już ogół szlachty ruskiej był do tego czasu porzucił swój rodzimy obrządek i przyjął łaciński.

Po śmierci męczeńskiej św. Józafata a mianowicie po przykładnem i surowem ukaraniu jego morderców, jak niemniej tych, którzy mogąc nie przeszkodzili zbrodni, lecz zbrodniarzom przyklaskiwali, gdy strach padł na dyzunitów, świadków po raz pierwszy, po 30 latach bezkarnego brojenia. surowej sprawiedliwości monarchy i rządu polskiego, gdy dyzuniccy archierejowie z przeznaczonych sobie przez Teofana biskupstw pouchodzili i szukali schronienia w Kijowie i na Ukrainie, i gdy nadto hetman Koniecpolski w r. 1625 kozakom ciężką zadał klęskę, zmuszając ich do przyjęcia upakarzających warunków pokoju; nadarzyła się Polsce korzystna sposobność do zupelnego pozbycia się dyzunii i wzmocnienia Unii. Rząd energiczny byłby z popłochu, który wówczas ogarnął dyzunitów i ich protektorów, kozaków, skorzystał i pseudometropolitę Boreckiego wraz z jego sufraganami, jako wyświęconych przeciw prawu krajowemu, bo bez poprzedniej prezenty i zezwolenia królewskiego i banicyą dotkniętych, do odpowiedzialności pociągnął, zwłaszcza, że nie było mu trudno udowodnić im związki zdradzieckie z Carogrodem, a nawet z Moskwa 1). Przez to

A. C. Pietruszewicz, Swobodnaja Halicko - Ruskaja Lietopis od 1600—
 1700 r. Lwów 1874. Na str. 454 donosi, że Job Borecki, pseudometropolita wy-

byłby odjął odwagę innym awanturnikom do napaści na biskupów unickich, a pozostałym dyzunitom utrudnił zaopatrywanie się w duchowieństwo dyzunickie.

Z energią i konsekwencyą przeprowadziwszy to osiem lat przed wstąpieniem na tron Władysława IV, byłby zapobiegł trudnemu położeniu, w którem się Władysław IV przy wstępie na tron znalazł, i dalszym tego położenia konsekwencyom. Ludność uwolniona od głównych burzycieli pokoju, doznając błogiego wpływu Unii i przekonawszy się, że dotąd karmiona była oszczerstwami przeciw niej, byłaby w kilku latach przestała tęsknić za dyzunią, która jej mało prawdziwego pożytku pod względem duchownym przynosiła.

Kozacy po klęskach zadanych sobie przez Koniecpolskiego tak spokornieli i dla Cerkwi dyzunickiej zobojętnieli, że w warunkach pokoju ani jednem słowem nie upomnieli się o mniemane prawa dyzunii, jak to zwykli byli od r. 1620 przy każdej sposobności czynić. Bractwa również, nie wyjmując najruchliwszego i najzaciętszego między niemi bractwa wileńskiego, od śmierci męczeńskiej św. Józafata i od zapadłego na niektórych bratczyków wileńskich wyroku królewskiego, umilkły, straciwszy, zwłaszcza tak wymownego i czynnego przewodnika, jakim był Melecy Smotrzyski.

Niestety tego chwilowo korzystnego położenia dla Unii, nie umiał rząd polski jak zwykle w interesie Unii i swoim wyzyskać.

Jakbądź męczeńska śmierć św. Józafata więcej jeszcze od jego pracy apostolskiej wydała obfite owoce dla Unii, nietylko na Białej Rusi wzmocniła i utrwaliła ją, ale oddziałała zbawiennie i skutecznie na inne dyecezye ruskie, a co najważniejsza dodała odwagi biskupom unickim do dalszej wytrwałej i żadnemi przeciwnościami nie zrażonej obrony świętej sprawy, której reprezentantami byli. Zebrani około swego metropolity w Nowogródku, na wieść o spełnionej na swym świętym koledze zbrodni, piszą do Rzymu do Ojca św., że gotowi są podobnie jak

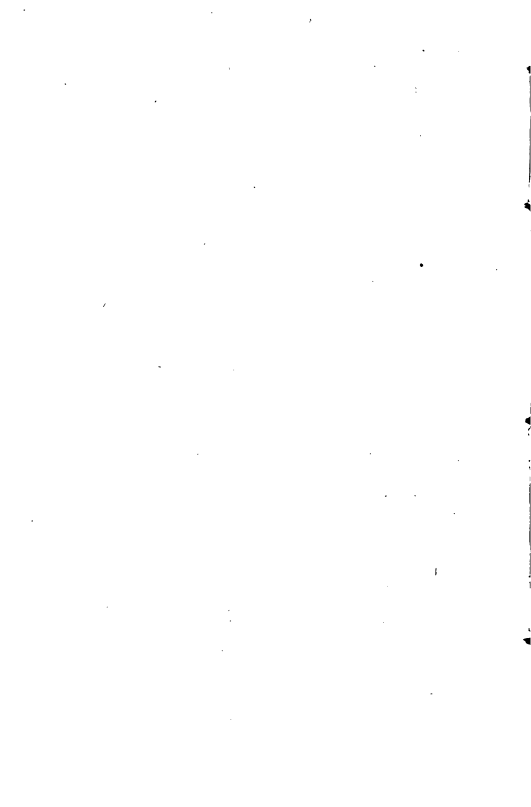
słał do cara Michała Fedorowicza r. 1625 biskupa łuckiego Izaaka, z prośbą, aby wziął Ukrainę i Zaporoże w opiekę.—Byłoby się prawdopodobnie takich faktów w śledztwie wytoczonem więcej wykazało. Zygmunt III w piśmie do Lwa Sapiehy na innem miejscu przytoczonem wyraźnie wspomina o konszachtach Boreckiego i Smotrzyskiego z Turkiem.

umęczony arcybiskup połocki życie swoje położyć za Cerkiew i za dusze sobie powierzone! 1). Temu zapewnieniu żaden z nich się nie sprzeniewierzył.

Nie jednę jeszcze ciężką walkę trzeba będzie Unii do końca XVII wieku stoczyć; ale zroszona i użyżniona krwią męczeńską św. Józafata, znojem i pracą apostolską swoich pasterzy, już ona tak zrosła się z narodem ruskim, tak głębokie w nim zapuściła korzenie, że żadna burza i żaden atak ze strony nieprzyjacielskiej nie zdoła jej nietylko wykorzenić, ale wzrostowi jej przeszkodzić, i owszem wiek XVII kończy się przystąpieniem do niej ostatnich trzech dotąd odszczepionych w granicach Polski biskupstw: łuckiego, przemyskiego i lwowskiego.

<sup>1)</sup> Archiwum Propagandy, tom I Korespondencyi biskupów ruskich i Bazylianów z Propaganda, i Kulczyński, Specimen Ecclesiae Ruthenicae, str. 235 i 236, wyd. paryskie. Jest tu list biskupów do Propagandy o śmierci świętego Tózafata.

DODATEK.



Professio fidei Praesulum Ruthenorum nomine Hypatii Episcopi Brestensis Romae Clementi VIII facta. (Vide Monumenta hist. Poloniae, Theineri, tom III, pag. 238-245).

## Sanctissime ac Beatissime Pater!

"Ego humilis Hypatius Pociej Dei gratia Protothronius, Volodimiriensis et Brestensis Episcopus in Russia, nationis Russorum seu Ruthenorum, unus ex procuratoribus reverendorum in Christo patrum dominorum Praelatorum ejusdem nationis videlicet: Michaelis Rahosa Archiepiscopi Metropolitae Kioviensis et Haliciensis, ac totius Russiae, et Gregorii Archiepiscopi denominati, electi in Episcopum Polocensem et Vitepscensem, et Jonae Hohol electi in Episcopum Pinscensem et Turoviensem, et Michaelis Kopestynski Episcopi Praemisliensis et Samboriensis, et Gedeonis Balaban Episcopi Leopoliensis, et Dionysii Zbiruiski Episcopi Chelmensis, ab eis specialiter constitutus et missus una cum reverendo in Christo Patre domino Cyrillo Terlecki Exarcha Episcopo Luceoriensi et Ostrosiensi ejusdem nationis, altero ex procuratoribus dictorum dominorum Praelatorum, et collega meo ad ineundam et suscipiendam unionem Sanctitatis vestrae et sanctae Romanae Ecclesiae, atque ad deferendam debitam obedientiam ipsorum omnium et totius Ecclesiastici eorum status et ovium eis commissarum nomine hic sanctae Sedi beati Petri et Sanctitati vestrae uti summo Pastori universalis Ecclesiae, ad pedes ejusdem Sanctitatis vestrae positus, ac infrascriptam sanctae Orthodoxae fidei professionem juxta formam Graecis ad unitatem dictae sanctae Romanae Ecclesiae redeuntibus praescriptam facturus et emissurus, tam procuratorio nomine praedictorum dominorum Archiepiscopi et Episcoporum Ruthenorum meorum principalium, quam etiam meo proprio, simul cum praedicto domino Cyrillo Exarcha Episcopo Luceoriensi et Ostrosiensi procuratore et collega meo, polliceor et promitto, quod ipsi domini Archiepiscopus et Episcopi illam ratam et gratam habebunt, ac suscipient et acceptabunt, et intra tempus competens ratificabunt et confirmabunt, atque de novo juxta praedictam formam de verbo ad verbum facient, et emittent, et eorum manu subscriptam et sigillo obsignatam ad Sanctitatem vestram et hanc sanctam Apostolicam Sedem tansmittent, prout sequitur:

Firma fide credo et profiteor omnia et singula, quae continentur in Symbolo fidei, quo sancta Romana Ecclesia utitur, videlicet:

Credo in unum Deum Patrem omnipotentem, factorem coeli et terrae, visibilium omnium et invisibilium. Et in unum Dominum Jesum Christum, Filium Dei unigenitum. Et ex Patre natum ante omia saecula. Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero. Genitum, non factum, consubstantialem Patri: per quem omia facta sunt. Qui propter nos homines, et propter nostram salutem descendit de coelis. Et incarnatus est de Spiritu sancto ex Maria Virgine, et homo factus est. Crucifixus etiam pro nobis, sub Pontio Pilato passus, et sepultus est. Et resurrexit tertia die secundum Scripturas. Et ascendit in coelum: sedet ad dexteram Patris. Et iterum venturus est cum gloria judicare vivos, et mortuos: cujus regni non erit finis. Et in Spiritum sanctum Dominum, et vivificantem: qui ex Patre, Filioque procedit. Qui cum Patre, et Filio simul adoratur, et conglorificatur: qui locutus est per Prophetas. Et unam sanctam Catholicam et Apostolicam Ecclesiam. Confiteor unum baptisma in remissionem peccatorum. Et expecto resurrectionem mortuorum. Et vitam venturi saeculi Amen.

Credo etiam, suscipio, atque profiteor ea omnia, quae sacra Oecumenica Synodus Florentina super unione Occidentalis et Orientalis Ecclesiae definivit et declaravit, videlicet; quod Spiritus sanctus a Patre et Filio aeternaliter est, et essentiam suam suumque esse subsistens habet ex Patre simul et Filio: et ex utroque aeternaliter, tamquam ex uno principio, et unica spiratione procedit. Cum id quod sancti Doctores et Patres dicunt,

ex Petrc per Filium procedere Spiritum sanctum, ad hanc intelligentiam tendat, ut per hoc significetur Filium quoque esse, secundum Graecos quidem causam, secundum Latinos vero principium subsistentiae Spiritus sancti, sicut et Patrem. Cumque omnia, quae Patris sunt, ipse Pater unigenito Filio suo gignendo dederit, praeter esse Patrem; hoc ipsum quod Spiritus sanctus procedit ex Filio, ipse Filius a Patre aeternaliter habet, a quo aeternaliter etiam genitus est. Illamque verborum illorum, Filioque, explicationem veritatis declarandae gratia, et imminente tunc necessitate, licite ac rationabiliter Symbolo fuisse apositam.

Item in azymo sive fermentato pane triticeo corpus Christi veraciter confici, sacerdotesque in altero ipsum Domini corpus conficere debere, unumquemque scilicet juxta suae Ecclesiae, sive Occidentalis, sive Orientalis consuetudinem.

Item si vere poenitentes in Dei charitate decesserint, antequam dignis poenitentiae fructibus de commissis satisfecerint et omissis, eorum animas poenis purgatorii post mortem purgari: et ut a poenis hujusmodi releventur, prodesse eis Fidelium vivorum suffragia, Missarum scilicet sacrificia, orationes, et eleemosynas, et alia pietatis officia, quae a Fidelibus pro aliis Fidelibus fieri consueverunt secundum Ecclesiae instituta. Illorumque animas, qui post baptisma susceptum nullam omnino peccati maculam incurrerunt, illas etiam quae post contractam peccati maculam, vel in suis corporibus, vel eisdem exutae corporibus (prout superius dictum est) sunt purgatae, in caelum mox recipi, et intueri clare ipsum Deum trinum et unum sicuti est, meritorum tamen diversitate alium alio perfectius. Illorum autem animas, qui in actuali mortali pecca to, vel solo originali decedunt mox in infernum descendere, poenis tamen disparibus puniendas.,

Item sanctam Apostolicam Sedem, et Romanum Pontificem in universum Orbem tenere primatum: et ipsum Pontificem Romanum, successorem esse beati Petri Principis Apostolorum, et verum Christi Vicarium, totiusque Ecclesiae caput, et omnium Christianorum patrem ac doctorem existere; et ipsi in beato Petro pascendi, regendi, et gubernandi universalem Ecclesiam a Domino nostro Jesu Christo plenam potestatem traditam esse; quemadmodum etiam in Actis Oecumenicorum Conciliorum et in sacris canonibus continetur.

Insuper profiteor ac recipio alia omnia, quae ex decretis sacrae Occumenicae Generalis Synodi Tridentinae sacrosancta

Romana et Apostolica Ecclesia, etiam ultra contenta in supradicto fidei Symbolo, profitenda ac recipienda proposuit atque praescripsit, ut sequitur.

Apostolicas et Ecclesiasticas traditiones, reliquasque ejusdem Ecclesiae observationes et constitutiones firmissime admitto et amplector.

Item sacram Scripturam juxta eum sensum, quem tenuit et tenet sancta mater Ecclesia, cujus est judicare de vero sensu et interpretatione sacrarum Scripturarum, admitto, nec eam umquam nisi juxta unanimem consensum Patrum accipiam et interpretabor.

Profiteor quoque, septem esse vere et proprie sacramenta novae legis a Jesu Christo Domino nostro instituta, atque ad salutem humani generis, licet non omnia singulis necessaria, scilicet Baptismum, Confirmationem, Eucharistiam, Poenitentiam, Extremam unctionem, Ordinem, et Matrimonium; illaque gratiam conferre: et ex his Baptismum, Confirmationem, et Ordinem sine sacrilegio, reiterari non posse.

Receptos quoque et approbatos Ecclesiae Catholicae ritus in supradictorum omnium sacramentorum solemni administratione recipio et admitto.

Omnia et singula, quae de peccato originali, et de justificatione in sacrosancta Tridentina Synodo definita et declarata fuerunt, amplector et recipio.

Profiteor pariter in Missa offerri Deo verum, proprium, et propitiatorium sacrificium pro vivis et defunctis, atque in sanctissimo Eucharistiae sacramento esse vere, realiter, et substantialiter corpus, pt sanguinem una cum anima et divinitate Domini nostri Jesu Christi; fierique conversionem totius substantiae panis in corpus et totius substantiae vini in sanguinem, quam conversionem Catholica Ecclesia transubstantiationem appellat.

Fateor etiam sub altera tantum specie totum atque integrum Christum, verumque sacramentum sumi.

Constanter teneo purgatorium esse, animasque ibi detentas Fidelium suffragiis juvari. Similiter et sanctos una cum Christo reguantes venerandos atque invocandos esse, eosque orationes Deo pro nobis offerre, atque eorum reliquias esse venerandas.

Firmissime assero, imagines Christi, ac Deiparae semper Virginis, necnon aliorum Sanctorum habendas et retinendas esse, atque eis debitum honorem ac venerationem impartiendam. ipraitque

ejus nitto

enuit senst eam

m e: nenta

le ad

saria tiam. gra-Ordi-

ritus atio

ıstifi. arata

sanc ntia mini , pa

inte-

con.

ntas risto ones

iper

Indulgentiarum etiam potestatem a Christo in Ecclesia relictam fuisse, illarumque usum Christiano populo maxime saluterem esse affirmo.

Sanctam Catholicam et Apostolicam Romanam Ecclesiam omnium Ecclesiarum matrem et magistram agnosco, Romanoque Pontifici beati Petri Apostolorum Principis successori, ac Jesu Christi Vicario veram obedientiam spondeo ac juro.

Caetera item omnia a sacris Canonibus et Oecumenicis Conciliis ac praecipue a sacrosancta Tridentina Synodo tradita, definita, et declarata, indubitanter recipio atque profiteor: simulque contraria omnia, et schismata, atque haereses quascumque ab Ecclesia damnatas et rejectas et anathematizatas, ego pariter damno, reiicio et anathematizo.

Hanc veram Catholicam fidem, extra quam nemo salvus esse potest, quam in praesenti sponte profiteor, et veraciter teneo, eamdem integram et inviolatam usque ad extremum vitae spiritum constantissime. Deo adjuvante, retinere et confiteri atque a meis subditis, vel illis, quorum cura ad me in munere meo spectabit, teneri, doceri, et praedicari, quantum in me erit, curaturum. Ego idem Hypatius Pociei Protothronius Episcopus Vladimiriensis, et Brestensis, procurator supradictorum domirum Archiepiscopi et Episcoporum Ruthenorum, procuratorio eorum nomine et meo proprio, utsupra, spondeo, voveo, ac juro: Sic me Deus adjuvet, et haec sancta Dei Evangelia.

## Constitutio super Unione Nationis Ruthenae cum Ecclesia Romana.

## CLEMENS EPISCOPUS

Servus Servorum Dei ad perpetuam rei memoriam.

Magnus Dominus, et laudabilis nimis in Civitate Dei nostri in monte sancto ejus. Civitas Dei supra montem posita, quae abscondi non potest, in qua gloriosa et admiranda operatur Deus, et ipse fundavit eam Altissimus, Sancta est Ecclesia una Catholica, et Apostolica, aedificata a Christo Domino supra Beatissimum Apostolorum Principem Petrum, qui est fundamentum Ecclesiae, quod positum est a summo architecto Christo Jesu, qui cum sit primarium fundamentum et Lapis electus et angularis, qui portat et sustentat omnia verbo virtutis suae, idem ipse, qui vocat ea, quae non sunt, tanquam et quae sunt, et qui dixit, et facta sunt, Simonem Jonae filium hominem mortalem et natura sua imbecillem singularis gratiae privilegio Cepham vocavit, hoc est Petrum, eique tantam firmitatem et soliditatem dedit, ut esset petra immobilis, supra quam aedificavit Sanctam Civitatem suam, quae est Ecclesia Dei viventis, eamdemque per legitimam Summorum Romanorum Pontificum successionem, in quibus Beati Petri auctoritas nunquam deficit, aedificat autem usque in finem saeculorum. Itaque per omnes aetates et tempora ad hanc petram Fidei, Spiritu Sancto auctore, confluent gentes, et in hanc Deo dilectam Civitatem per sautaris Baptismi januam introducuntur nationes et populi multi. Saepe etiam, qui fallaciis hominum, et Diaboli insidiis seducti per devia aberrantes, et perniciosa schismata sectati inseruerunt

se doloribus multis, et ab hac Sancta Civitate discesserunt, iidem Divinae misericordiae abundantia per resipiscentiam, conversionem et poenitentiam tamquam ex fluctibus emergunt, et erroribus ac schismatibus damnatis et repudiatis iterum in hanc sanctam Civitatem a Summo Romano Pontifice, qui illius Claves habet, reducuntur, et ad pristinam unitatem magno Ecclesiae Catholicae gaudio revocantur. Et ne veterem antiquitatis memoriam repetamus, novissime his diebus nostris illustre reconciliationis et reversionis ad Catholicam Ecclesiam exemplum extitit Ruthenorum Episcoporum: qua in re abundantes divitias bonitatis Dei erga humilitatem nostram agnoscimus, qui cum ita disposuerit, et Pontificatus Noster in tam multas Christianae Reipublicae calamitates et tantam temporum acerbitatem incideret, saepe etiam secundum multitudinem dolorum in corde nostro consolationibus suis laetificat animam nostram. Antea siquidem Rutheni Episcopi, atque ea omnis copiosa et clara Natio cum Romana Ecclesia omnium Ecclesiarum Matre et Magistra non communicabat, sed proprii sermonis, atque idiomatis usu, retento Graeco ritu, vivebat, et luctuosum Graecorum schisma sequebatur: ex quo sane schismate, quod intimo cum dolore commemoramus, innumerabiles aerumnae et miseriae ad nobilissimam Graecorum gentem tanquam a fonte quodam promanarunt.

Nuper vero Venerabilis frater Michael Archiepiscopus et Metropolita Kioviensis, Haliciensisque, ac totius Russiae, et cum eo plerique e us Comprevinciales Episcopi, videlicet Venerabilis frater Hypatius Protothronius Episcopus Wlodimiriensis et Brestensis, Cyrillus Exarcha Episcopus Luceoriensis et Ostrosiensis, Gregorius nominatus Archiepiscopus electus in Episcopum Polocensem et Vitebscensem, Leontius Episcopus Pinscensis, et Turoviensis, qui paulo post ex hac vita decessit, et Dionysius Episcopus Chelmensis et Belsensis, et deinde Jonas Archimandrita Kobrinensis electus, in Episcopum Piscensem et Turoviensem in locum demortui Leontii praedicti, hi omnes divina Spiritus Sancti luce eorum corda collustrante, coeperunt ipsi secum cogitare, inter se multa consultatione et prudentia adhibita, conferre, et serio tractare, se et greges quos pascerent, non esse membra corporis Christi, quod est Ecclesia, qui visibili ipsius Ecclesiae capiti Summo Romano Pontifici non cohaererent, et propterea spiritualis vitae influxus se non posse capere, neque crescere in charitate, cum ab eo essent disjuncti, ex quo secundum Deum pendet totum corpus compactum, et connexum per omnem juncturam subministrationis in mensuram operationis uniuscujusque membri: quin etiam se omnibus animae periculis et insidiis Principis tenebrarum tanquam Leonis rugientis propositos esse, qui intra ovile Christi, intra Arcam salutis, et intra Domum illam non essent, quae est aedificata supra petram, quam flumina et venti irruentes nequeunt prosternere, in qua sola domo Agnus ille ad vitae fructum comeditur, qui tollit peccata mundi. Quamobrem pro concilio, et salutari deliberatione inter se statuerunt, ac firmiter decreverunt redire ad suam et omnium fidelium Matrem Romanam Ecclesiam, reverti ad Romanum Pontificem Christi in terris Vicarium, et totius populi Christiani communem Patrem et Pastorem, longo quidem temporis intervallo post annos fere centum quinquaginta, et amplus, postea quam primum a piae mem. Eugenio Papa IV in Generali Concilio Florentino Graeci recepti et reconciliati Ecclesiae fuerant. Hanc autem deliberationem et decretum scripto tradiderunt, et mandarunt, cui Michael Archiepiscopus, et omnes supradicti Episcopi subscripserunt, datumque est die secunda mensis Decembris anno 1594, in quo seipsos ad Romanae Ecclesiae communionem, et unitatem procurandam communi veluti vinculo obstrinxerunt.

Quod igitur idem Michael Archiepiscopus, et Coepiscopi ejus supradicti salutariter statuerant, sedulo exequentes, duos ex eorum numero delegerunt primarios Episcopos Venerabiles fratres Hypatium Protothronium Episcopum Wlodimiriensem, et Brestensem, et Cyrillum Exarcham Episcopum Luceoriensem et Ostrosiensem, praestantes viros et zelo Dei praeditos, qui cum Romam advenissent, secum decretum illud detulerunt, de quo supra diximus, Michaelis Archiepiscopi, et Metropolitae, et sua, et aliorum Episcoporum, qui superius enumerati sunt, manu subscriptum. Et literas praeterea ad Nos scriptas attulerunt, datas ex Regno Poloniae, et Magno Ducatu Lithuanie die 12 Junii anno Domini 1595 juxta Kalendarium vetus, quibus infrascripti Episcopi subscripserant, Michael Archiepiscopus Metropolita Kioviensis, et Haliciensis, ac totius Russiae, Hypatius Protothronius Episcopus Wlodimiriensis et Brestensis, Cyrillus Exarcha Episcopus Luceoriensis et Ostrosiensis, Gregorius nominatus Archiepiscopus electus in Episcopum Polocensem, et

Vitebscensem, Leontius Episcopus Pinscensis et Turoviensis postea defunctus, Michael Episcopus Premisliensis, et Samborensis, Gedeon Episcopus Leopoliensis, Dionysius Episcopus Chelmensis, et novissime Jonas Archimandrita Kobrinensis, electus postmodum in Episcopum Pinscensem, et Turoviensem loco praedicti Leontii Episcopi, ut praefatur, defuncti.

Cum igitur duo supradicti Episcopi et Oratores Hypatius, et Cyrillus benigne a Nobis in conspectum et colloquium nostrum essent admissi, easque literas ab ipsis quoque subscriptas Nobis reddidissent, Nostram atque Apostolicae Sedis gratiam humiliter petierunt, seque intra gremium Catholicae Romanae Eecclesiae recipi, et tamquam membra iterum capiti uniri supplicarunt, salvis eorum ritibus, et caeremoniis in Divinis Officiis, et Sacramentorum administratione, et alias juxta unionem celebratam in Concilio Florentino inter Occidentalem, et Orientalem Graecorum Ecclesiam: vicissim obtulerunt se paratos omnes haereses, et schismata damnare, omnesque errores detestari, quos damnat, et detestatur Sancta Catholica Romana Ecclesia, et eos praesertim, quorum causa hactenus ab eadem Romana Ecclesia separati et disjuncti fuerint, tum etiam Fidei Catholicae professionem rite facere, ac Nobis denique uti vero Christi Vicario, et Sanctae Apostolicae Sedi obedientiam, et subjectionem debitam praestare, et perpetuo spondere. Attulerunt iidem Episcopi praeterea ad Nos literas charissimi in Christo Filii Nostri Sigismundi Poloniae, et Sveciae Regis, qui ut est egregie pius, et Catholicae Religionis propagandae cupidus, salutare hoc negotium de Ruthenis ad reconciliationem, et unitatem Catholicae Ecclesiae recipiendis magnopere Nobis commendavit, quod et alii fratres Nostri Catholici Episcopi Poloni fecere, hoc est dilectus filius Noster Georgius Cardinalis Radzivilius Episcopus Cracoviensis, Joannes Demetrius Archiepiscopus Leopoliensis, et Bernardus Episcopus Luceoriensis.

Nos igitur, qui per Dei gratiam nihil magis optamus aut quaerimus, quam animas Christo lucrari, eorum petitionibus, et oblationibus intellectis, et consideratis, eas etiam a Venerabilibus fratribus Nostris S. R. E. Cardinalibus Congregationi Sanctae Romanae, et Universalis Inquisitionis praefectis fdiligenter considerari jussimus; cumque omnia accurate excussa et examinata essent, et duo Episcopi supradicti Hypatius, et Cyrillus tam suo proprio, quam Michaelis Archiepiscopi, seu Metropolitani, et

Coëpiscoporum suorum nomine, quae ad haeresum, errorum, et schismatis condemnationem, et detestationem pertinebant, rite praestitissent; item prompti essent publice fidem Catholicam ex formula praescripta profiteri, ac Nobis, et Sedi Apostolicae veram obedientiam exhibere, ob eas causas statuimus ad Dei gloriam Ruthenos Episcopos, et Nationem ad corporis Ecclesiae, et Romanae Ecclesiae communionem et unitatem admittendos et recipiendos esse. Quod ut more magis solemni, et majori cum laetitia spirituali fieret, certo constituto die, hoc est hodierno, qui est tertius et vigesimus mensis Decembris anni praesentis 1595 sacro Sabathi quatuor temporum, et vigiliae Natalis Domini Nostri Jesu Christi geminato jejunio, Venerabiles fratres nostros S. R. E. Cardinales, eorumque amplissimum Collegium in Nostrum Apostolicum Palatium, et in Aulam, quae dicitur Constantini, hujus rei causa congregaverimus, quibus nobiscum de more considentibus, multisque Praesulibus, Praelatis, et Aulicis honoratis viris, et familiaribus nostris praesentibus et astantibus duos supradictos Episcopus Ruthenos Oratores introduci mandavimus, qui ad pedes humilitatis nostrae provoluti, se ad corporis Ecclesiae catholicae, et Romanae Ecclesiae unitatem, et obedientiam recipi, et admitti iterum suppliciter petierunt. Tum jussu nostro lecta est deliberatio et decretum supradictum Michaelis Archiepiscopi Metropolitae, et Episcoporum Ruthenorum, qui ei subscripserunt, quique supra singillatim nominati sunt, de petenda, et quibusvis impedimentis remotis firmiter efficienda cum Romana Ecclesia ejusmodi reconcilatione, et mebrorum ad caput suum nova unione. Lectum est autem primo loco Ruthenico sermone, ut conscriptum (est deinde lecta est versio latina ad verbum. Tum lectae sunt etiam literae de eadem re ad Nos a praedictis Michaele Archiepiscopo Metropolitano, et Episcopis Ruthenis scriptae, de quibus supra diximus, et eodem plane modo, primum quidem Ruthenico sermone, deinde ex latina versione ad verum sunt lectae, mox ab uno ex Secretariis nostris domesticis clara voce ipsis Episcopis, et Oratoribus latine significari jussimus, quantam animus noster laetitiam caperet, et exultaret spiritus noster in Deo salutari nostro propter Ruthenorum hanc saluberrimam deliberationem, quantam ipsi deberent Deo bonorum omnium auctori, qui Spiritus Sancti afflatu hanc eis mentem dedisset, ut veteres errores agnoscerent, et detestarentur, et ad petram Fidei, ad Romanam Ecclesiam Caput, Matrem, et Magistram omnium Ecclesiarum redirent.

Tum illi statim Hypatius, et Cyrillus tam suo proprio nomine, quam uti oratores et Procuratores Michaelis Archiepiscopi et Coepiscoporum suorum supradictorum fidem Catholicam juxta formam professionis fidei othodoxae a Graecis faciendae ab hac Sancta Sede praescriptam integre et de verbo ad verbum professi sunt, Nobis, et Apostolicae Sedi debitam, et perpetuam obedientiam, et subjectionem praestiterunt, quam Nos una cum Venerabilibus fratribus nostris S. R. E. Cardinalibus recepimus, atque haec omnia Archiepiscopum, et Episcopos Ruthenos eorum collegas ac Clerum, et Populum rata, et grata habituros, et eamdem fidei professionem facturos, atque obedientiam praestituros, omnia denique per ipsos eorum Oratores, et procuratores. atque et promissa conpirmaturos, et observaturos bona fide, et corde sincero coram Deo, qui judicaturus est vivos et mortuos, jurejurando promiserunt. Primus autem Hypatius Episcopus fidei orthodoxae professionem fecit latina lingua, quod ipse latine nosset, juxta formam praedictam: legit autem eam clara voce de scripto integre in eum, qui sequitur modum.

Sanctissime, ac Beatissime Pater. Ego humilis Hypatius Pociei Dei gratia Protothronius Wlodimiriensis, et Brestensis Episcopus in Russia, Nationis Russorum, seu Ruthenorum, unus ex Procuratoribus Reverendorum in Christo Patrum Dominorum Praelatorum ejusdem nationis, Venerabilis Michaelis Rahosa Archiepiscopi Metropolitae Kioviensis, et Haliciensis, ac totius Russiae, et Georgii Archiepiscopi denominati electi in Episcopum Polocensem, et Vitebscensem, et Jonae Hohol electi in Episcopum Pinscensem, et Turoviensem, et Michaelis Kopystenski Episcopi Premislensis, et Samboriensis, et Gedeonis Balaban, Episcopi Leopoliensis, et Dionysii Zbiruisky Episcopi Chelmensis' ab eis specialiter constitutus, et missus una cum Reverendo in Christo Patre Domino Cyrillo Terlecky Exarcha Episcopo Luceoriensi, et Ostrosiensis ejusdem Nationis altero ex Procuratoribus dictorum Dominorum Praelaterum, et Collega meo ad ineundam, et suscipiendam unionem Sanctitatis Vestrae, et Sanctae Romanae Ecclesiae, atque ad deterendam debitam obedientiam ipsorum omnium, et totius Ecclesiastici eorum status, et ovium eis commissarum nomine, huic Sanctae Sedi Beati Petri, et Sanctitati Vestrae, uti Summo Pastori Universalis Ecclesiae ad

pedes Sanctitatis Vestrae positus, ac infrascriptam Sanctae Orthodoxae Fidei professionem juxta forman Graecis ad unitatem dictae S. R. E. redeuntibus praescriptam facturus, et emissurus tam procuratorio nomine praedictorum Dominorum Archiepiscopi, et Episcoporum Ruthenorum meorum principalium, quam etiam meo proprio simul cum praedicto Domino Cyrillo Exarcha Episcopo Luceoriensi, et Ostrosiensi Procuratore, et Collega, meo polliceor, et promitto, quod ipsi D. Archiepiscopus, et Episcopi illam ratam, et gratam habebunt, ac suscipient, et acceptabunt, et intra tempus competens ratificabunt, et confirmabunt, atque de novo juxta praedictam formam de verbo ad verbum facient et emittent, et eorum manu scriptam, et sigillo obsignatam ad Sanctitatem Vestram, et hanc Sanctam Apostolicam Sedem transmittent, prout sequitur: (Omittitur professio Fidei, quia supra reperitur impressa).

Tum Ruthenica lingua conscripta, et similiter ab ipso subscripta pro eo lecta est a dilecto filio Eustachio Volovitio Canonico Vilnensis Ecclesiae ejusdem linguae perito. Deinde Cyrillus Episcopus eamdem Orthodoxae Fidei professionem fecit ad eandem prorsus formam, prout Hypatius Episcopus fecerat Ruthenice scriptam, eo quod linguam latinam non calleret. Sed, et latine scriptam, ac ab ipso subscriptam ejus nomine legit dilectus filius Lucas Doctorius Canonicus Luceoriensis, hujusmodi sub tenore, videlicet: Sanctissime, ac Beatissime Pater. Ego humilis Cyrillus Terlecky Dei gratia Exarcha Episcopus Luceoriensis, et Ostrosiensis in Russia, nationis Russorum, seu Ruthenorum, unus ex Procuratoribus Reverendorum in Christo Patrum Dominorum Praelatorum ejusdem Nationis, videlicet Michaelis Rahosa Archiepiscopi Metropolitae Kioviensis et Haliciensis, ac totius Russiae, et Gregorii Archiepiscopi denominati electi in Episcopum Polocensem, et Vitebscensem, et Jonae Hohol electi in Episcopum Pinscensem et Turoviensem, et Michaelis Kopystensky Episcopi Premisliensis, et Samboriensis, et Gedeonis Balaban Episcopi Leopoliensis, et Dionisii Zbiruisky Episcopi Chelmensis, ab eis specialiter constitutus, et missus una cum Reverendo in Christo Patre Domino Hypatio Pociei Protothronio Wlodimiriensis, et Brestensi Episcopo ejusdem Nationis, altero ex Procuratoribus dictorum Dominorum Praelatorum, et Collega meo, ad ineundam, et suscipiendam unionem Sanctitatis Vestrae, et S. R. E. atque ad deferendam debitam

obedientiam ipsorum omnium et totius Ecclesiastici eorum status, et ovium eis commissarum nomine, huic Sanctae Sedi Beati Petri, et Sanctitati Vestrae, uti Summo Pastori Universalis Ecclesiae ad pedes ejusdem Sanctitatis Vestrae positus, ac infrascriptam Sanctae Orthodoxae Fidei professionem, juxta formam Graecis ad unitatem dictae Sanctae Romanae Ecclesiae redeuntibus praescriptam facturus, et emissurus, iam proprio nomine praedictorum Dominorum Archiepiscopi, et Episcoporum Ruthenorum meorum principallium, quam etiam meo proprio simul cum praedicto Domino Hypatio Protothronio Wlodimiriensi, et Brestensi Episcopo Procuratore, et collega meo polliceor, et promitto, quod ipsi Domini Archiepiscopus, et Episcopi illam ratam, et gratam habebunt, ac suscipient, et acceptabunt, et intra tempus competens ratificabunt, et confirmabunt atque de novo juxta praedictam formam de verbo ad verbum facient, et emittent, et eorum manu subscriptam, et sigillo obsignatam ad Sanctitatem Vestram, et hanc Sanctam Apostolicam Sedem transmittent, prout sequitur. Firma fide etc. prout supra.

Quare Nos commisimus, et mandavimus dilecto filio nostro Julio Antonio Presbytero Cardinali Sanctae Mariae Transtiberim Sanctae Severinae, Majori Poenitentiario nostro, ut eosdem Hypatium et Cyrillum Episcopos et Oratores, ac eorum comites, familiares et demosticos tam Presbyteros et Clericos, quam etiam laicos, et alias quascumque personas dictae Nationis Ruthenorum Romae praesentes a quibusvis excommunicationis, suspensionis, interdicti, aliisque Ecclesiasticis sententiis, censuris, et poenis, in quas propter praemissa, seu schisma, haereses et errores praefatos, quibus forsan adhaeserint, quomodolibet incurrerunt, auctoritate nostra in utroque foro absolvat in forma Ecclesiae consueta, nec non cum eisdem Episcopis ac eorum comitibus familiaribus, et domesticis, et quibusvis aliis personis, Presbyteris, et Clericis super irregularitate per eos praemissorum occasione contracta, quodque clericali charactere, quo antea rite insigniti fuerunt, illiusque privilegiis uti, ac in omnibus etiam sacris et Presbyteratus Ordinibus antea rite susceptis etiam in Altaris ministerio ministrare, seu dicto charactere, qui insigniti non sunt, insigniri, et si idonei fuerint, ad omnes etiam Sacros et Presbyteratus Ordines praedictos promoveri, et quaecumque, et qualiacumque Beneficia Ecclesiastica cum cura, et sine cura, etiamsi canonicatus, praebendae, dignitates, personatus, administrationes, vel officia existant, sive si jam obtineant, sive si eis alias in futurum canonice conferantur, recipere, et obtinere, et quoad vixerint, retinere; nec non cum eisdem Episcopis, ut Ecclesiis, quibus canonice praesunt, seu praefecti fuerunt, praeesse: et munere consecrationis per eos antea rite suscepto uti, et ad alias similes Cathedrales, vel etiam majores etiam Metropolitanas Ecclesias transferri, et illis praeesse, libere, et licite possint, et valeant dicta auctoritate dispenset.

Ipsis vero Hypatio, et Cyrillo Episcopis, et Oratoribus facultatem, et potestatem dedimus, cum in Russia fuerint, absolvendi eadem nostra Apostolica auctoritate eodem modo ab excommunicationis, suspensionis et interdicti sententiis, censuris, et poenis Michaelem Archiepiscopum, et ceteros Episcopos supradictos. Ac similiter cum praefatis Archiepiscopo, et Episcopis super hujusmodi irregularitate praemissorum occasione per eos fortasse contracta dispensandi. Ac insuper, ut iidem Archiepiscopus, et Episcopi supradicti sic absoluti, et cum quibus, ut praefatur, fuerit dispensatum, unusquisque in propria Civitate, et Dioecesi, vel in sua jurisdictione omnes, et singulos tam Presbyteros, et Clericos, quam alias quascumque etiam laicas utriusque sexus personas, qui, quaeve ad hujusmodi unitatem S. R. E. venerint vel eam amplexi fuerint, in praedicta forma Ecclesiae absolvere, nec non cum Presbyteris, et clericis praedictis super irregularitate per eos, vel eorum aliquem occasione praemissorum quomodolibet contractam quod Ordinum exequutionem, quam quorumcumque beneficiorum Ecclesiasticorum retentionem, vel assequationem dispensare pariformiter eadem nostra auctoritate, possint, quemadmodum etiam aliis literis Nostris in forma Brevis latius continetur.

Ut igitur de Ruthenorum ad Romanam Ecclesiam reditu, et reconciliatione ad posteritatis memoriam certa, et perpetua extet testificatio hac nostra perpetua constitutione Venerabiles fratres Michaelem Archiepiscopum Metropolitam, et ceteros Episcopos Ruthenos supradictos, qui decreto consenserunt, et literis ad Nos missis subscripserunt, tam praesentes, quam absentes, una cum omni eorum Clero, et populo Nationis Ruthenae, seu Russae, quae ad temporale dominium, et ditionem charissimi filii nostri Sigismundi Poloniae, et Sveciae Regis pertinet, ad laudem, et gloriam Sanctae, et individuae Trinitatis, Patris, Filii, et Spiritus Sancti, ad incrementum, et exaltationem

Fidei Christianae intra gremium Ecclesiae Catholicae, et unitatem S. R. E., uti membra nostra in Christo recipimus, unimus, adjungimus, annectimus, et iacorporamus, "atque ad majorem charitatis nostrae erga ipsos significationem omnes sacros ritus, et caeremonias, quibus Rutheni Episcopi, et Clerus juxta Sanctorum Patrum Graecorum instituta in Divinis Officiis, et Sacrosanctae Missae sacrificio, ceterorumque Sacramentorum administratione, aliisve sacris functionibus utuntur dummodo veritati, et doctrinae Fidei Catholicae non adversentur, et communionem cum Romana Ecclesia non excludant, eisdem Ruthenis Episcopis, et Clero ex Apostolica benignitate permittimus, concedimus, et indulgemus".

Non obstantibus Constitutionibus, et Ordinationibus Apostolicis, ceterisque contrariis quibuscumque.

Omnes igitur unanimes uno spiritu benedicamus Deum coeli, et Patrem misericordiarum, qui facit mirabilia magna solus a saeculo, qui corda filiorum ad patrem convertit, oves Christi ad ovile reduxit, membra capiti iterum conglutinavit. Benedictus Deus, qui semper cogitat cogitationes pacis et vult omnes salvos fieri, et ad agnitionem veritatis venire. Benedicti sint fratres nostri Michael Archiepiscopus Metropolita, et Coepiscopi ejus Rutheni qui aures suas non obturaverunt ad vocem Domini, sed illi ad ostium cordis stanti, et pulsanti aperuerunt, per ipsius gratiam, qui dat velle et perficere pro bona voluntate. Det illis Deus abundantiam [coelestium donorum, et conservet, et corroboret in hoc sancto proposito cum omni Clero, et fideli populo, ut permaneant in charitate, et obedientia S. R. E. Matris suae, ut agnoscant, et prepetuo confiteantur magnitudinem divinae misericordiae erga ipsos, et ambulent in via Domini conservantes unitatem spiritus in vinculo pacis nobiscum, ut filii nostri dilecti, quos singulari nostro cum gaudio suscepimus in Domino, Ita Christus Dominus, pro sua immensa clementia Ruthenorum exemplo Graecos omnes ab Orthodoxae Fidei tramite aberrantes, qui eos in erroribus sequuntur, permoveat, qui Ruthenis ipsis in hac reconciliatione praeire debueant, qui tamdiu duplici gravssimo jugo animae, et corporis premuntur, quorum calamitatem dies, et noctes lugemus, et ut ipsi sectentur unitatem, et pacem, ac erroribus et tenebris rejectis amplectantur veritatem et lucem, et revertantur ad Nos, qui intra cor nostrum in visceribus Jesu Christi cos recipere optamus,

ut in omnibus glorificetur Deus, et Pater Domini Nostri Jesu Christi, et fiat unum ovile, et unus Pastor. Amen.

Volumus autem, ut praesentium literarum transumptis etiam impressis, Notarii publici manu subscriptis, et sigillo personae in dignitate Ecclesiastica constitutae obsignatis eadem prorsus fides in judicio, et extra illud ubique locorum habeatur, quae iisdem praesentibus haberetur, si forent exhibitae, vel ostensae.

Nulli ergo omnino hominum liceat hanc paginam etc. nostrae receptionis, unionis, adjunctionis, annexionis, incorporationis, permissionis, concessionis, et indulti infringere etc.

Si quis autem etc.

Datum Romae apud S. Petrum anno Incarnationis Dominicae 1595. Decimo Kal. Januarii Pontificatus nostri Anno IV.

## Skorowidz.

(Liczby oznaczają strony).

Albert bp. wil. 25.
Aleksander VI pap. 23, 26.
Aleksander król 27.
Aleksy metr. 12.
Allatius 144.
Antoniani Sylwiusz kard. 135.
Aquaviva Klaudyusz T. J. 248.
Arkadyusz Piotr 48, 253, 265, 279.
Arseniusz 80.
Avrami bp 18.

Balaban Gedeon 38, 46, 85, 86, 88, 94, 95, 102, 103, 105, 106. 112, 119, 123, 125, 135, 137, 139, 143, 146, 148, 150, 156, **157**, **161**, **164**, **165**, **173**, **193**. Balaban Grzegorz 39, 143. Balaban Iwan 39. Balaban Izajasz 39. Bandini kard. 268. Barberini kard. 260. Baroniusz 23, 88, 136. Bartoszewicz Jul. 37. Bazylianie 49, 52, 223, 264. Belz 94, 95, 97, 99, 106, 123. Betlem Gabor 201. Biała 41. Bielkiewicz Sylwester 36. Bielsk 57, 147.

Bobrykowicz Józef 215. Boksa T. J. 245. Bolognetto nunc. 54, 73, 76, 121, 186. Borecki Job 201, 203, 207, 211, 215, 254, 257, 319. Borowicki Zdan 98. Borowicz 264. Borun 249. Borys ks. 20. Bracław 147. Brolnicki Gedeon arcbp. 285. Broński Krzysztof (Philalet) 167, 171, 185, 188. Brunsberga 75. Brześć Lit. 6, 56, 62, 82, 94, 98, 102, 105, 111, 112, 116, 134, 137, 138, 142, 146, 147, 151, 157, 159, 163, 171, 194. Buda 18, 21. Budkiewicz 179. Budny Szymon 44. Byten 247, 281.

Carogród 11, 12, 15, 17, 24, 59, 61, 62, 64, 70, 83, 85, 114,

143, 191, 201, 202, 205.

Cemiwlak Grzegorz metr. 15.

Cerularyusz Michał patr. 11, 12.

Cecora 204, 251.

Chalecki Dymitr 155.
Chełm 19.
Chmielnicki Gennady 249, 288, 294, 304.
Chocim 209.
Chodkiewicz Jan 23.
Chodyka Jan 306.
Chrebtowicz 85, 96, 100.
Contieri 288.
Cypryan metr. 14.
Czartoryscy 47, 269.
Czartoryski Jerzy 229.
Czetwertyńscy 190.
Czetwertyński ks. Hrehory 229.
Czystowicz 41.

Daniel bp 20. Danilowicz 15. Derman 271. Dionizy arcb 86. Diotallevi nunc. 206, 253. Doroteusz 18, 280, 295. Dorpat 18. Drewiński 159, 207, 252, 325. Drohostajscy 47. Dubno 37, 183. Dubowicz 43, 47, 91. Dunajów 88. Dziahilewicz Jan 290, 295, 304. Dziewońka Pietrowicz Onesyfor **28**, 36, 51, 81. Dymitr książę 23.

Eliasz pop 312.
Eugeniusz IV pap. 16, 21, 74.
Eutymii bp czernich. 22.
Fabrycy Wal. T. J. 279, 285.
Feliks V antypap. 20.
Feodorcar 80.
Ferdynand II ces. 201.
Ferrara 18.
Fiedorowicz (pseud. Pocieja) 241.
Fiedorowicz ks. Piotr 21.
Filipowiczowie 236.
Filotej patr. 13.
Flerow 41, 57, 191.
Florencya 18, 20, 57, 113.
Foeyusz metr. 15.

Focyusz patr. Konstan. 60.

Gabryel patr. 62, 145. Galli kard. 73, 186. Gargan 63, 317. Gedrojć Jan 294, 306. Gembicki prym. 210, 212, 254. Gennadius 74. Gizel 319. Glińscy 34. Gomoliński 139, 146. Gorzycki 12. Grodno 68, 214, 238, 247, 259. Grużewski Grzegorz T. J. 279. Grzegorz II 23. Grzegorz XII 13. Grzegorz XIII 40, 73, 75, 87, 150, 245. Grzegorz XIV 98. Grzegorz XV 212, 254. Grzegorz metr. kijow. 21, 22. Grzegorz Mama 22. Guépin O. 187, 238, 243.

Halecki Dymitr 148. Haleccy 47. Halicz 13, 147. Harasiewicz 97, 133, 135, 137, 156, 166, 167, 172, 179, 192, 203, 216, 248, 250, 255, 258, 259, 261, 263, 269. Harasimowicz Atanazy 239. Harlay Filip de Cesi 201. Hefele 15. Helena królowa 27, 28. Herazym metr. 17. Herbest 68, 73, 75, 92. Herburt Szczęsny 234. Hergenröther 61, 62. Herman arcbp połocki 196. Hermogen 146, 153. Hlebowicze 47. Hohol Jona 112, 146. Hołowczyńscy 47. Holubiew 112, 117, 161, 192, 197, 199, 202, 208, 213, 214, 215.Horsey 47.

Hrekowicz Antoni 179.
Hrehory arcbp połocki 113.
Hulewicze 47.
Hulewicz bp schiz. 259.
Hulewicz Jan 229.
Hulewicz, poseł wołyński 149, 159.

 Iwan Wasilewicz III 27.
 210, 215, 239, 251, 26

 Iwan Groźny 40, 73, 224.
 283.

 Izydor metr. 18, 26, 70, 129, 154, 162.
 Kiszka 92, 188, 240, 242.

Jabczyński X. 73.

Jackowicz 249. Jan archimandr. 23. Jan Damasceński 60. Jan Kapistran 23. Jan VII Paleolog 16, 25, 154, 162. Jarmolińscy 47. Jaroslaw 68. Jassy 150. Jeremiasz II patr. 46, 57, 61, 63, 80, 81, 84, 94, 128, 143, Jeremiasz hospodar 144. Jewłaszewski Makary 37. Jezuici 1, 40, 67, 77, 82, 93, 187, 215, 223, 266. Joachim patr. 57, 63, 80. Jonasz metr. schizm. 17, 20, 26. Jonasz Hlezna metr. 24. Jonasz II metr. 27, 28. Jonasz III Protasowicz 28. Józef patr. carogr. 25, 154, 162. Józef III metr. kijow. 28. Józef Soltan metr. kijow. 24, 25, 26, 232.

Kalinka X. 187. Kalinowscy 47. Kamieniec Podolski 147. Kamieniec Iwan 307. Kamienski 158. Kanizyusz 74, 75. Kapucyni 215.

Karmelici 215. Karnkowski prym. 137. Karpowicz Leoncyusz 197. Kazimierz Wielki 13. Kazimierz Jag. 22, 23, 26. Kakol ob, Zizania. Kijów 12, 19, 51, 56, 147, 173, 179, 190, 193, 198, 201, 205, 210, 215, 239, 251, 260, 282, 283.Kiszkowie 47. Klemens VIII, 91, 113, 130, 133, 155, 163, 185, 219, 221, 245, 249, 299. Klemens XIV 75. Kobierzycki 203, 207. Kobryń 111, 250. Kognowicki X. 207. Kojalowicz Alb. Wijuk 15, 23, 207, 225. Kojalowicz M. 15, 72, 82, 84, 97, 100, 106, 116, 120, 126, 156, 182, 199, 202, 205, 243. Konaszewicz Sahajd. 200, 201, 204, 209. Koniecpolski 328, 329. Koninski Andrzej 248. Konstancya 15. Kopiński Izaak 203. Kopysteński Michał 89, 90, 106, 126, 135, 146, 150, 156, 157, 161, 164, 173. Korecki Bohusz 115. Korsak Rafal 238, 258, 274. Kosiński Stanisław T. J. 305. Kostomarow, 85, 123, 133, 149, 153, 160, 161, 177, 227, 230. Kraków 99, 108, 111, 118, 120, 122, 123, 124, 125, 128, 133. Krasieński Jona 34, 35, 37, 83. Krasnybór 247. Kraszewski 14. Krewza Leon 24, 25, 28, 41, 50, . 51, 91, 2**49, 290**. Kroszyńscy 47. Krupecki 214, 259. Krzyszkowski Laurenty 14.

Kucza Eliasz 28, 260. Kulczyński 15, 36, 250, 257. Kuncewicz Jozafat 42, 144, 179, 193, 203, 206, 210, 213, 214, 222, 238, 241, 247, 252, 256, 268, 276, 277, 280, 283. Kurbski Andrzej kniaź 77, 188. Kurcewicz 203, 204, 209, 252, 282.

Lancelotti 210, 254, 256, 266.
Laterna Marcin 146.
Lewicki Orest 4.
Leonty bp piński 82.
Lequien 144.
Lubeka 18.
Lublin 122.
Ludovisi kard. 210.
Ludwik XIII 201.
Lukarys Cyryl 55, 63. 144, 147, 188, 192, 195, 201, 241, 300.
Lwów 20, 41, 56, 70, 72, 76, 78, 109, 190, 192, 194, 205, 239, 325.

Lazowski Teodozy 34, 37.
Leczycki Mikołaj T. J. 215, 249.
Letowski 77.
Lohojsk 229.
Lubieński Maciej prym. 261.
Luck 38, 56, 98, 139, 147, 190, 214, 259.
Luka metr. serbski 147.
Lukaszewicz 115, 175, 208.
Lukomscy 47.
Luszkowski 126.

Maciejowski Bernard 81, 91, 92, 97, 101, 107, 111, 113, 139, 146, 155, 185, 221.

Makary archimandr. wil. 24.

Makary II metr. kij. 28, 35.

Makary metropol. mosk. 22, 54, 75, 78, 82, 90, 97, 100, 105, 112, 116, 119, 126, 146, 156, 183, 199, 227, 243.

Malaspina nunc. 106, 128, 130.

Malborg 234.

Malinowski 159. Małyszewski 145, 161, 167. Mamonicz Kuźma 77. Manuel Paleolog 16. Markowski 87. Marcin V pap. 15, 16. Masalscy 47. Mateusz dziekan szarogr. 179. Mathfiej hieromonach 62, 145. Maxym 146. Metrofan III 61. Meleszkowie 47. Michał książę 23. Mikolski 235. Milkowicz 86. Mińsk 57, 115, 147, 190, 236, 238, 239, 247, 249, 259. Mizael metr. 24, 25. Mohilew 56, 190, 193, 214, 254, 285, 287, 291, 292, 294, 296, 309. Mogila Piotr 112, 199, 215. Morawski 98. Morochowski Eliasz bp 42, 51, 197, 203, 242, 291. Moscopulos 187, 188. Moskwa (miasto) 13, 17, 20, 21, 22, 26, 28, 49, 63, 73, 80, 85, 91, 103, 225, 246, 251. Motowiła 188. Mścisław 193, 254, 287. Mużyłowski 319, 320. Myszka Abram 229. Myszka Michał 229. Myszkowie 47.

Naruszewicz 203, 205, 207. Nifon patr. carogr. 25. Niemcewicz 137, 203, 207. Niesiecki 183. Niesza Siemon 307. Nieśwież 68. Nikifor 144, 147, 149, 156, 159, 164, 167, 194, 202, 226, 234. Nikon patr. mosk. 87.

Nahaj Kasper 68, 146.

Nalewajko 178.

Nowogród Niższy 12. Nowogródek 15, 20, 118, 141, 194, 238, 244, 247, 249, 259, 282.

Oboleński Michał 77.

Obornicki X. 208.
Ogińscy 190.
Olgierd W. Ks. 13.
Olomuniec 74, 75.
Olyka 117.
Orański Pakosław 249.
Orsza 57, 254.
Ortholog Theofil 47, 58, 91, 144, 195, 197.
Ostałowski Jan Łopatka 38.
Ostrogscy 34, 183, 190.
Ostrogska ks. Elżbieta 188.
Ostrogski ks. Aleksander 174.
Ostrogski ks. Janusz 76, 138, 183.

Ostrogski ks. Konstanty 6, 41, 43, 53, 55, 56, 61, 69, 75, 76, 78, 97, 100, 101, 109, 119, 120, 125, 128, 137, 140, 143, 145, 146, 150, 155, 160, 167, 171, 173, 174, 175, 176, 177, 178, 183, 190, 192.

178, 183, 190, 192. Ostrogski Kleryk 171, 185, 188. Ostróg 41, 178, 183, 195.

Pachomiusz 61. Pacowie 47. Pafnucy muich gr. 161. Paleolog zakonnik 76, 187, 188. Pawel II pap. 23. Paweł V 221, 249, 299. Pawel Szymon karmel. 246. Pełczycki Leontij 89, 94, 95, 112. Pelesz 50. Philalet Krzysztof zob. Broński **4**6, 99, 317. Piasecki bp 180, 201. Pierling T. J. 21, 75. Pietruszewicz A. kan. 23, 88, 225. Pigas Melecy patr. 63, 143, 161,

167, 172, 241.

Pińsk 56, 147. Pitzipios 61. Pius II pap. 22. Pius V pap. 246. Pociej Adam 91, 92, 96, 100. Pociej Hipacy 6, 21, 23, 41, 54, 61, 75, 90, 100, 129, 133—140, 143, 146, 150, 161, 166, 167, **179**, 183, 186, 188, 193, 196, 227, 228, 229—244, 245, 249, 259, 274, 281. Pociejowie 47. Poczapowski Jeremiasz 214. Podbereski, ks. 265, 266 Podhaj**c**e 147. Polock 37, 44, 68, 193, .257, 285, 287, 296, 297, 304. Possewin Antoni T. J. 2, 40, 54, 73, 87, 102, 103, 121, 150, 187, 224, 241. Praga 44, 74, 245. Pretwicz Jakób 124, 158. Pronscy 47. Protaszewicz Waleryan 68. Pruski Szymon 248. Przemyśl 259: Psków 18. Puzyna Aleksander 215. Puzynowie 47.

Rab Justyn 146, 150 Radziwiłł Jerzy 76, 138. Radziwill Mikolaj Czarny 28,258. Radziwill Mikolaj Krzysztof 148, 155, 246. Radziwill Sierotka 68, 113, 117. Radziwill Stanislaw 229. Rahoza Michał 36, 82, 95, 109, 112, 115, 117, 138, 145, 163, 172, 179, 196, 229, 239, 284. Rajnald 23. Rostowski Stanisław T. J. 73. Rozeńsky 47. Ruta 244, 248. Rutski Welamin 6, 52, 87, 179, 193, 198, 202, 203, 212, 237 271, 274, 275, 244, **2**85.

Rużyński Cyryl 167. Ryga 18. Rzym 3, 6, 11, 15, 17, 21, 23, 24, 27, 61, 70, 74, 99, 103, 114, 116, 125, 123, 133, 137, 138, 150, 192, 211, 219, 245, 248, 254, 255, 262, 265, 266, 277.

Sandi 188. Sandomierz 98. Sanguszko ks. 174. Sanguszkowie 47. Sapieha Lew 113, 138, 148, 155, **207**, 234, 240, 241, 249, 256, 292, 298, 300, 301, 308, 310. Sapiehowie 47. Sacz 19. Sielawa Anastazy 43, 47, 51, 91, 175, 199. Sielawa Antoni 249, 257. Siemiaszko Aleksander 84, 98. Siemiaszkowie 47. Sienczyło Samuel 182, 238, 279. Simonetti Franciszek 247. Skala 147. Skarga X. Piotr 2, 68, 69, 70, 72, 75, 77, 86, 130, 144, 146, 150, 153, 156, 157, 171, 188, 197, 224. Skoryna 44. Skuminowicz Teodor 43, 45. Skuminowicze 47. Stonim 259. Słuck 119, 147, 190, 293. Smoleńsk 12, 19. Smotrzyski Gerazym 54, 195. Smotrzyski Melecy 41, 43, 46, 47, 51, 54, 58, 62, 91, 171, 194, 195, 196, 203, 207, 211, 254, 293, 296, 305, 306, 316. Sokal 106, 120. Sokolińscy 47. Sokoliński Michał 284, 285, 297, 305, 306. Sokolowski Stanislaw 76. Solikowski Jan Dymitr 68, 138, 146, 155.

Solomereccy 47, 195. Solowiew 38, 58. Spillman T. J. 167. Stebelski 183, 188, 203, 204. Stefan wojewoda 144. Stefan Batory 38, 40, 50, 53, 68, 73, **76**, 78, 224. Strielbnicki Jan 156. Susza bp 127, 179, 215, 258, 259.Sykstus IV pap. 23. Sykstus V pap. 98. Sylwester mnich 294, 295, 307. Symeon metr. kij. 24. Symeon arcybp połocki 37. Szaraniewicz 34, 63. Szujski 158. Szymański X. 144, 179, 303.

Świdrygajło 17.

Tarnów 70. Tarnowska Zofia 68. Tarnowski Jan 138. Tarnowski Krzysztof Jan 70. Teodor ks. ruski 23. Teofan bp meleński 38. Teofan patr. jeroz. 6, 179, 198, 201, 203, 204, 205, 208, 211, 225, 251, 255, 264, 293. Teolept patr. 61. Terlecki Cyryl 82, 83, 84, 88, 91, 93, 95, 97, 100, 105, 107, 110, 116, 124, 128, 133, 139, 146, 150, 155, 161, 166, 178, **196**, 219, 227, 229. Terlikowski Jan 306. Torczyn 107. Trechtymirów 179. Tryznowie 47. Tupeka Jan 179, 239, 242. Tur Nicefor archimandryta 147, **149, 173**. Turgeniew 74, 144, 201. Twer 12, 18, 20. Tyszkiewicz Fryderyk 229.

Tyszkiewicz Janusz 284, 285.

Tyszkiewicz Michał 294, 305.

Tyszkiewicz Teodor Skumin 82, 109, 110, 116, 157, 229, 284. Tyszkiewicze 47, 190.

Urban VII 98. Urban VIII 215, 222, 223, 250, 257, 268.

Visconti nuncyusz 260, 284. Vogué Melchior de 80.

Warszawa 140, 166, 202, 237, 252, 254.
Warszewicki Stanisław 68.
Wasil ksiądz ostrogski 78, 141, 188.

Wasilewski 315.

Wasili starosta suraski 103, 185. Wasil Wasilewicz w., ks. mosk. 17.

Wenecya 18.

Węzyk Jan 215.

Wilno 28, 36, 41, 43, 45, 46, 47, 54, 56, 68, 69, 73, 74, 75, 76, 78, 81, 115, 141, 147, 173, 179, 181, 182, 190, 192, 203, 237, 239, 240, 244, 245, 254, 258, 271, 278, 281, 283, 316.

Wiszeński 103.

Wiśniowieccy 47.

Wisniowiecki Adam 167, 174.

Wiśniowiecki Michał 174. Witebsk 179, 193, 254, 256, 287, 289, 291, 294, 296, 297, 307,

309, 311, 315. Witold w. ks. lit. 15.

Władysław Jagiello 12, 13, 14, 15.

Władysław III Warnen. 21, 26, 76, 113, 154.

Władysław IV 6, 200, 213, 216, 222, 257, 258, 259, 260.
Włodzimierz w. ks. lit. 11.
Włodzimierz wołyński 20, 34, 111, 125, 147, 278.
Wojna Benedykt bp 246.
Wojnowie 47.
Wołk Naum 307.
Wołłowicz 47.
Wołłowicz Ostafiej 134.
Wujek X. Jakób 68.

Zamaski Wasil T. J. 75. Zamość 85.

Zamoyski Jan 3, 85, 86, 99, 106, 110, 113, 118, 138, 145, 161, 219, 223, 226.

Zasławski Janusz 123, 124.

Zaslawscy 47.

Zaszkowski Bartlomiej 182, 238. Zbarascy 47.

Zbirujski Dyonizy 89, 94, 95, 106, 146.

Zebrzydowski 180.

Zienowicze 47.

Zizania Stefan (Kakol) 45, 58, 141, 194.

Zubrzycki 98.

Zygmunt I 28, 37, 50, 232.

Zygmunt II August 28, 35, 67. Zygmunt III 1, 56, 72, 78, 81, 86, 113, 138, 155, 161, 371, 175, 197, 198, 213, 219, 220, 222, 232, 257, 261,268, 270, 284.

Żochowski Cypr. metr. 95. Żółkiewski Stanisław 178, 205. Żydyczyn 37, 106. Żyrowice 247, 249, 281.

