

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

## Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

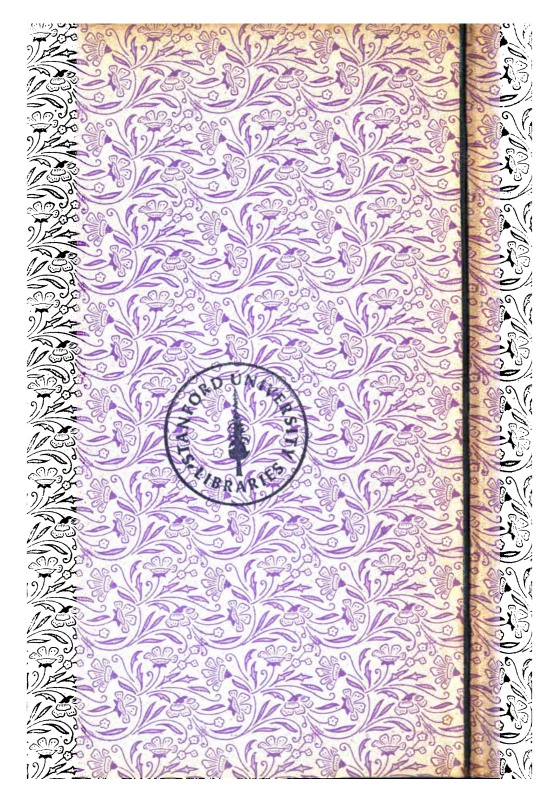
- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

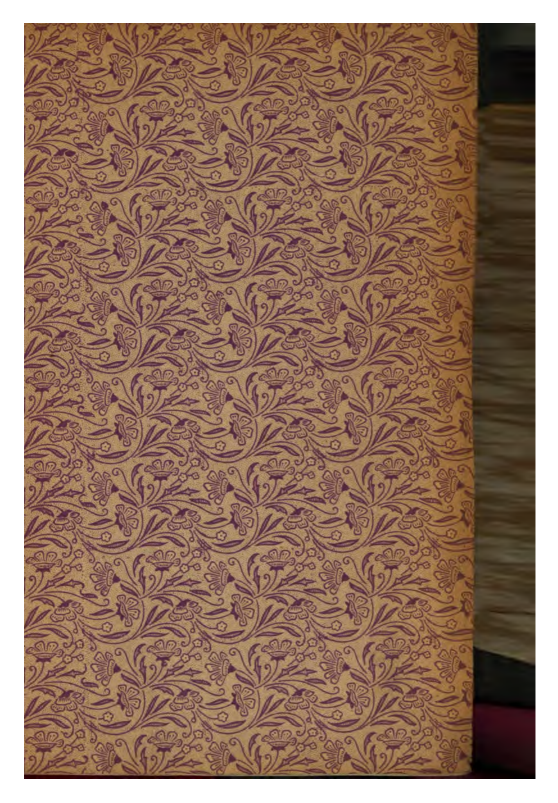
Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

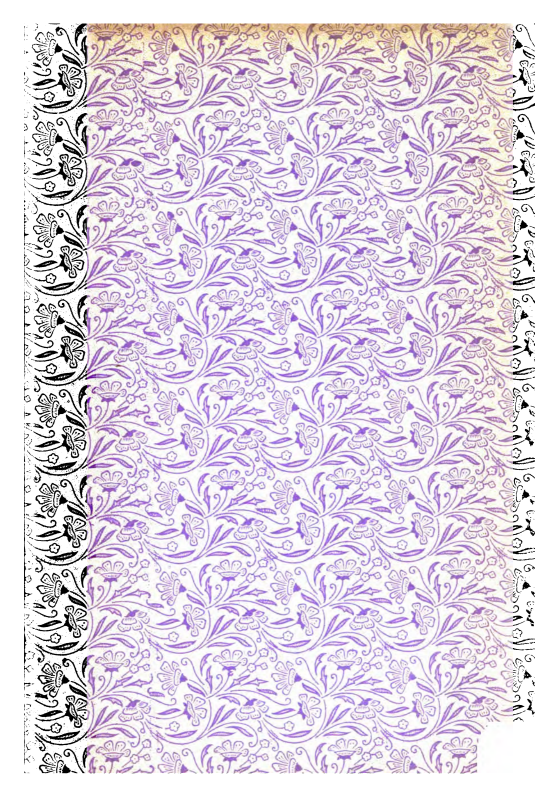
# Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/

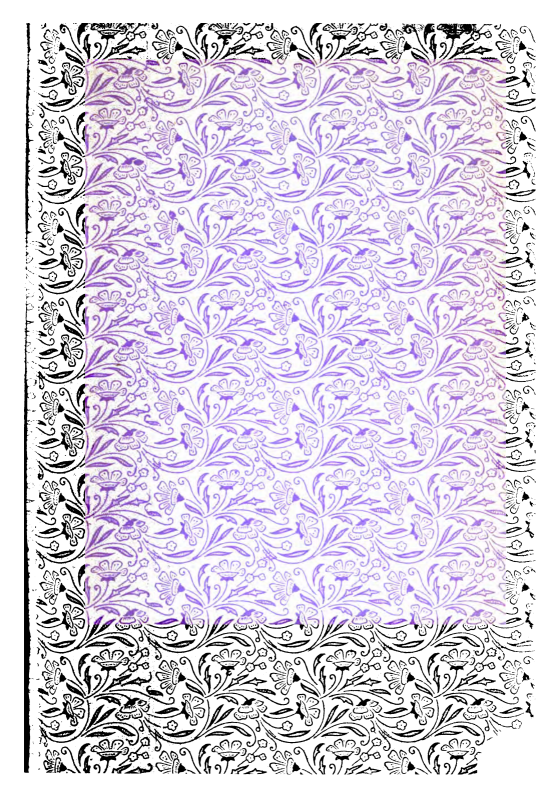












# SWOI I OBCY

P 6667

Дозволено Цензурою. Варшава, 1 Апръля 1902 г.

# SUBJEKTYWIZM W KRYTYCE.

Gdybyśmy dbali o logiczną ścisłość naszych wyrażeń i terminów naukowych, nie przeciwstawialibyśmy nigdy »subjektywizmu« — »objektywizmowi« w sposób zbyt bezwzględny i szorstki, w gruncie rzeczy bowiem subjektywizm stanowi podstawowy, jeżeli nie wyłączny, żywioł naszego życia duchowego.

Znamy świat nie takim, jakim jest w istocie swojej, lecz takim, jakim się nam wydaje; a jeżeli możemy nawet prostować złudzenia naszych zmysłów, nie zdołamy nigdy zmienić natury naszego umysłu, który wszystkie wrażenia, dostające się, jakakolwiekbądź drogą, do jego wnętrza, przerabia i grupuje w sposób sobie właściwy, według wrodzonych, a niedających się dowolnie zmienić, praw i zasad.

Wskutek tego, we wszystkich bez wyjątku sądach i rozumowaniach naszych, operujemy materyałem zabarwionym podmiotowo. Jest to konieczność, o której, podobnie, jak o czekającej nas śmierci, wiemy wszyscy, o której jednak, tak samo, jak o śmierci, zapominamy na każdym kroku. Teoretycznie, obojętność taka nie da się niczem usprawiedliwić, praktycznie, jednak jest ona, do pewnego stopnia przynajmniej, pożyteczną, pozwala bowiem człowiekowi pracować bez troski o bezwzględną wartość i przyszłość rezultatów pracy.

Dzięki owym praktycznym korzyściom, nietylko ogół, ale i uczeni lubią zapominać o smutnym, lecz niezbitym fakcie

podmiotowości naszego poznania i nadają terminom »subjektywny« i »objektywny« inne cokolwiek, aniżeliby należało, znaczenie.

Objektywnem, według powszechnie przyjętego słownika, jest to, co zdaje się posiadać niezależne od myślącego podmiotu istnienie. A zatem, nietylko niezbadana istota zjawisk zewnętrznych, lecz i forma, w jakiej się zjawiska naszemu umysłowi przedstawiają, ich położenie w przestrzeni, następstwo w czasie, zależność przyczynowa jednych od drugich i t. p. Wszystko to razem wzięte tworzy układ t. zw. praw przyrody, które uważa się za byty przedmiotowe, czyli istniejące poza granicami umysłu, chociaż właściwie są to tylko subjektywne jego wytwory, stanowiące rodzaj logicznej ramy, w którą rozum ludzki, w danym momencie swego rozwoju, zamyka na mniej, lub więcej krótki czas, pewne grupy obserwowanych fenomenów.

Naturalnie, że bezprawne rozszerzenie granic objektywności ścieśniło nadmiernie dziedzinę wyobrażeń i pojęć subjektywnych, do których zalicza się zwykle te tylko, które nie wychodzą poza sferę czysto indywidualną, których więc nie można zmierzyć i zestawić z analogicznemi — a równie podmiotowemi — pojęciami innych osób.

Zgodnie z owem, niezbyt ścisłem, rozróżnieniem, badaczem objektywnym nazwiemy uczonego, który nie wykracza poza progi empiryzmu i uznanych przez tradycyę naukową prawd i zasad. Myśliciel zaś, wyciągający z doświadczeń i obserwacyi — swoich czy cudzych — jakieś nowe, dalej sięgające wnioski, będzie zaliczany do przedstawicieli subjektywizmu dopóty, dopóki poglądy jego nie uzyskają powszechnego uznania.

Z chwilą jednak, kiedy jakaś hypoteża, czy teorya, zostaje podniesioną do godności »prawa«, przechodzi z koła pojęć podmiotowych w dziedzinę przedmiotowości i przebywa tam póty, póki jej nie wyruguje inna teorya, zgodniejsza z rzeczywistością, albo też, po prostu, milsza sercu i duchowi nowego pokolenia ludzi.

Systemat planetarny Ptolemeusza miał dla wielu wieków i generacyi wartość najzupełniej objektywną; dzisiaj, wobec wszechwładzy układu Kopernikowego, żaden uczony nie zawaha się zaliczyć dzieła astronoma egipskiego do czysto subjektywnych wytworów myśli ludzkiej.

Przykładów podobnych możnaby przytoczyć mnóstwo, na dowód, że w dzisiejszej gwarze naukowej wyrazy »subjektywny« i »objektywny« mają znaczenie najzupełniej konwencyonalne. Wskutek tego, kto pragnie operować rzeczonymi terminami, musi przedewszystkiem zaznaczyć wyraźnie, jaką im przypisuje w danym momencie wartość myślową.

Wspomniana konwencyonalność terminologii występuje w dziedzinie sztuki, literatury i krytyki z większą jeszcze jaskrawością, aniżeli w nauce. Nie będziemy tu prostowali błędnych pojęć o subjektywizmie w krytyce, lecz spróbujemy wyświetlić kwestyę w toku wykładu.

I.

Istota krytyki wiąże się tak ściśle z pojęciami o istocie poezyi i sztuki, że, pragnąc określić granice subjektywizmu w sądach o twórczości artystycznej, trzeba się przedewszystkiem dowiedzieć, jaką rolę odgrywa podmiotowość w samym procesie twórczym.

Rzućmy najpierw okiem na zasadnicze poglądy przeszłości, zastrzegając z góry, że wyrazów: subjektywny i objektywny, podmiotowy i przedmiotowy, — używać będziemy w znaczeniu względnem, nie ścisłem, ale przyjętem przez warstwy inteligentne.

Stosunek poezyi do rzeczywistości, sztuki do natury, artysty do świata, oraz do własnych dzieł — wszystkie te, nierozjaśnione dotąd należycie kwestye pobudzały filozofów do snucia mniej lub więcej dowcipnych teoryi estetycznych, których osiowym punktem było zwykle pytanie: czy piękno należy do objawów subjektywnych, czy objektywnych? czy

tkwi tylko w umyśle twórcy i obserwatora, czy też posiada byt samoistny?

Ostatni z wymienionych poglądów ma za sobą wiekową tradycyę, oraz powagę wielu czcigodnych imion. W przedmiotowe istnienie idei piękna - o którem dusza artysty zachowuje z czasów żywota pozaświatowego mniej lub więcej wyraźne wspomnienie – wierzył jeszcze »boski « Plato, a i w czasach nowożytnych nie brakło myślicieli, hołdujących podobnym teoryom. Nasz Libelt, wstępujący w swojem «Umnictwie« w ślady estetyków niemieckich, pisze: »Nie ulega zatem wątpliwości, że i piękno jest ideą, rzeczywistością duchową i postępową, że jest napiętnowane nieskończoności charakterem; i sztuki piękne, będące uzewnętrznieniem, upostaciowaniem onej idei, sa pojawem nieskończonego ducha, w pierwowzorach jego doskonałości; że są wdziękami oblicza boskiego, niewypowiedzianego uroku, wdziękami coraz innymi, jak coraz inny jest czas « 1).

Mamy tu starą doktrynę Platońską, odświeżoną za pomocą nowożytnych teoryi o stopniowym rozwoju i dojrzewaniu ludzkości. Piękno bezwzględne istnieje, ale odsłania się powoli postępującym naprzód pokoleniom i wiekom.

Nie wszyscy sięgali odrazu tak głęboko, aż do transcendentnych, mistycznych otchłani prabytu. Większość zadowalała się prostszą o wiele i bliższą rzeczywistości teoryą Arystotelesa, który oparł swą estetykę na wrodzonym człowiekowi »popędzie do naśladownictwa« w połączeniu z przyjemnością, »jaką sprawia oglądanie naśladowań«.

A jakkolwiek — ile wnosić można z ubogich resztek — autor «Poetyki« dalekim był od utożsamiania naśladownictwa (mimesis) z niewolniczem kopiowaniem przyrody i, w przeciwieństwie do mistrza swego, Platona, uważał poezyę za doskonalszą, bo »treściwszą i bardziej filozoficzną od historyi« ³),

Libelt. Estetyka czyli umnictwo piękna. Petersburg, 1854, str. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Poetyka, IX, 3, 4. Według Platona, »fantazya daje tylko odbicie przedmiotu, który jest sam tylko odbiciem idei, przebywającej w ro-

a względnie i rzeczywistości wogóle, swoją drogą jednak, punkt ciężkości artyzmu spoczywał, według Arystotelesa, nie w twórcy, lecz w modelu — w naturze. Poeta, rzeźbiarz, malarz nie tworzyli plękna, tylko je wydobywali z przedmiotów otaczających, w których tkwi ono od wieków.

Ostatniego wniosku nie sformułował, co prawda, sam Arystoteles w żadnem z pism swoich, ewolucya estetyki atoli poszła po takiej drodze, jak gdyby go był sformułował.

Kiedy w epoce odrodzenia, z gruntu krytyki filologicznej poczęła kiełkować krytyka literacko-estetyczna, teorye Arystotelesa, oraz ich konieczne i dowolne konsekwencye, podniesiono do godności dogmatów, których każdy poeta winien był trzymać się bardzo ściśle. Tym sposobem o wartości utworu decydował nie talent i poczucie wewnętrzne, lecz czysto zewnętrzna zgodność z pewną określoną liczbą reguł i prawideł.

» Jeżeli — powiada Chaplain (1638) — jakiś utwór nieprawidłowy zadowala nas niekiedy, to dlatego jedynie, że zawiera w sobie coś prawidłowego; jeżeli zaś, naodwrót, rzecz zgodna z regułami nie podoba się nam, to nie należy bynajmniej mniemać, iż winne są temu prawidła: nie, wina leży wtedy w autorze, którego jałowy geniusz nie mógł dostarczyć sztuce dość bogatego materyału«.

Słowem, istota piękna znalazła schronienie w niezmiennych, objektywnych rzekomo schematach, w jakie mali komentatorowie wielkiego Arystotelesa ujęli wszystko, co sztuce wolno było użytkować i naśladować. Indywidualną wartość, zasługę i rolę artysty sprowadzono w tej doktrynie do minimum: sztukmistrz wypełniał tylko gotowy szablon, nic więcej. Jeżeli to zrobił starannie, rzetelnie i dokładnie — tworzył rzecz »piękną«, jeżeli zaś pozwolił sobie zboczyć z przepisanej drogi — narażał się na zarzut »nieokrzesania« i »nie-

zumie Bożym. Ze zaś dzieło sztuki jest znowu tylko odbiciem obrazu fantazyi, a zatem twórczość artystyczna byłaby tylko odbiciem odbicia, czyli cieniem cienia. Niezgodność tego twierdzenia z całą nauką Platona wykazał Vischer (Aesthet., t. II, 359—360).

się o jak najjaskrawsze uwydatnienie swoich osobistych właściwości.

Rousseau, którego można uważać za ojca kierunku indywidualistycznego w pedagogice i literaturze, szczyci się prawie z tego, że »nie jest takim, jak inni ludzie«¹). Trzeba być — mówi — i pozostać sobą, to bowiem, czem się człowiek wyróżnia od reszty, nie to, w czem się do niej zbliża, stanowi jego wartość.

Głos ten nie przebrzmiał bez echa, i wkrótce, na miejscu przedmiotowej jednostajności i klasycznego spokoju, zapanowała w poezyi romantyczna barwność i podmiotowa wybujałość uczuć i namiętności indywidualnych.

W szczegóły historyczne ) wchodzić tutaj nie będziemy, to bowiem rozmija się z celem niniejszej pracy; zaznaczymy tylko, że reakcya przeciwko objektywizmowi zaszła tak daleko, iż znany krytyk, St. Beuve, napisał około r. 1860, co następuje: »Wogóle istnieje zawsze jedna tylko dusza, jeden specyalny typ umysłu, mogący stworzyć takie, lub inne arcydzieło. Przypuśćmy, że brakło tylko jednego z wielkich talentów; przypuśćmy, że świat, albo raczej zwierciadło magi-

<sup>1)</sup> Por. »Confessions«, I.

<sup>2)</sup> Znajdzie je czytelnik w imponującej rozmiarami, erudycyą i obrobieniem monografii Hettnera p. t. »Literaturgeschichte des XVIII Jhs.«. Mniej wartości, ale dużo materyału posiadają także »Główne Prądy Literatury XIX stul.« Brandesa. Zob. także St. Beuve'a: »Chateaubriand et son groupe literaire«, Taine'a: Wstęp do Histor. liter. angiel. Hennequin'a »La critique scientifique«, Pellissier »Le mouvement lit. contempor« (1901), Brunetière'a »Evolution de la critique«. Co do naszego piśmiennictwa, możemy polecić Chmielowskiego »Adam Mickiewicz« Małeckiego »Słowacki«, Tarnowskiego »Krasiński«, »Pamiętniki« Koźmiana, rozwiekłe, ale niepozbawione wartości faktycznej, gawędy Wóycickiego o Warszawie na początku XIX w., »Korespondencyę« Krasińskiego, rozprawy teoretyczne i wykłady Mickiewicza, Mochnackiego »O Literaturze polskiej w w. XIX«, Michała Grabowskiego »Literatura i krytyka«, »Korespondencya Literacka«, Tyszyńskiego »Pierwsze zasady krytyki powszechnej«, Chmielowskiego »Estetyka Mickiewicza«, Ig. Matuszewskiego »Słowacki i nowa sztuka«, Massoniussa »Nauka i krytyka estetyczna« (Głos 1899), Witkiewicza »Sztuka i krytyka u nas« i t. d.

czne, któregoś z prawdziwych poetów zostało rozbite w chwili jego narodzin: nigdy już nie spotkalibyśmy innego zwierciadła, któreby było do tamtego podobne, lub mogło je zastąpić. Każdy prawdziwy poeta istnieje tylko w jednym egzemplarzu. Talent nie byłby talentem, gdyby nie był nieprzewidziany, jeden z pośród wielu, jedyny ze wszystkich«.

Tu już jesteśmy nie o sto, lecz o miliony mil od niewzruszonych reguł, niwelujących twórczość i normujących krytykę...

Subjektywizm — albo wyrażając się w sposób bardziej utarty, indywidualizm artystyczny — został podniesiony do godności zasady. Nawet tak zaciekły propagator »prawdy realnej«, taki niewolnik obserwacyi, jak twórca »romansu doświadczalnego« i założyciel szkoły naturalistycznej, Emil Zola, nawet on, określając istotę dzieła sztuki, nazywa je »kącikiem natury, widzianym przez pryzmat temperamentu autora«. Znaczy to po prostu, że obserwacya, natura, daje tylko surową materyę, z której dopiero twórczy umysł artysty urabia to, co nazywamy »dziełem sztuki«.

Co do tego punktu, niema tedy dzisiaj między estetykami dwóch zdań: i Carrière, i Schasler, i Hartmann, i Veron, i Taine, i Guyau, i Hennequin, i John Ruskin, chociaż do różnych dochodzą wniosków, z jednego wychodzą stanowiska, a mianowicie: uznają podmiotową naturę wrażeń i wyobrażeń estetycznych, którym poza granicami ducha ludzkiego nie odpowiada nic realnego.

Niepochwytne widmo piękna absolutnego przestało niepokoić ludzi, surogaty zaś jego, występujące pod formą stałych kanonów i reguł, straciły swą konwencyonalną wartość z chwilą wprowadzenia estetyki na grunt historyczno-porównawczy,

Przyznawszy raz każdej epoce, rasie, narodowi, a nawet warstwie społecznej, prawo tworzenia własnych ideałów piękna, niepodobna było odmówić tego przywileju pojedyńczym artystom i poetom. Ostatnie wynikało z pierwszego, jako prosta konieczność logiczna.

Czy jednak ów nadmiar swobody nie prowadzi do anar-

chii w sztuce? Wszakże nauka zna także tylko względną prawdę, a mimo to odkrycia jednego badacza zgadzają się często z rezultatami poszukiwań drugiego — o ile, naturalnie, obaj robią doświadczenia w identycznych warunkach. Jeżeli więc na jednem polu działalności ducha naszego osiągamy wyniki objektywne, dlaczegoż zrzekliśmy się raz na zawsze zamiaru stworzenia sztuki przedmiotowej, t. j. sztuki wyższej nad więzy czasu, przestrzeni, oraz rasowych i indywidualnych upodobań, sztuki dostępnej i zrozumiałej dla wszystkich narodów, epok i gustów?

Właśnie sam fakt, że nauka w swym rozwoju historycznym dążyła i dąży do coraz większej jednolitości i powszechności, sztuka zaś, idąc naprzód, akcentowała i akcentuje ze wzrastającą potęgą różnorodne, specyficzne, ba! wyjątkowe nawet cechy odtwarzanych zjawisk, już sam ten fakt, powtarzamy, stanowi wymowną odpowiedź na postawione wyżej pytanie.

#### III.

Nauka — naturalnie mówimy tu o nauce ścisłej — wznosi się mozolnie od drobiazgowych obserwacyi szczegółów do szerokich uogólnień, sztuka zaś zaczęła od ogólnikowych typów, a kończy na indywidualnych charakterach.

Nauka poszukuje tego tylko, co jest niezmienne, sztuka chwyta i utrwala nawet przelotne znamiona rzeczy, jeśli może przez to wywołać wrażenie. Nauka, wznosząc się do praw najpowszechniejszych, poświęca jednostkę dla gatunku, gatunek dla rzędu, rząd dla gromady i t. p.; sztuka, przeciwnie, przedewszystkiem zajmuje się konkretnymi osobnikami, a względnie mniej zwraca uwagi na gatunki, klasy, rody, istniejące, bądź co bądź, tylko w abstrakcyi.

Weźmy np. historyę pejzażu.

»W ziemi i roślinności, w niebie i wodach — powiada Taine 1) — widziała generacya dawniejsza tylko wyrozumo-

<sup>1)</sup> Por. »Derniers Essais« Taine'a, str. 237-246.

wany zbiór harmonijnych linii, doskonałą oracyę, w której piękne słowa układały się w piękne frazesy, dzieło stylu, kędy forma górowała nad istotą rzeczy. Inaczej dzieje się teraz: dla współczesnych istota wewnętrzna ma stokroć wiecej znaczenia od kształtu. Według nich, w każdym przedmiocie forma jest tylko wyrazem -- wyrazem jakiegoś życia. Otóż każda rzecz: zwierzę, drzewo, łąka, czy las, dolina, czy góra, rzeka, czy morze, żyje swojem własnem życiem, to znaczy: ma swój początek, otoczenie, dzieje i siły wewnętrzne, które ją utrzymują, albo przeobrażają, swoją pracę cichą, lecz ciągłą, pracę, co utrwala, kończy, rozkłada. Z tego względu można powiedzieć, że każda rzecz posiada duszę, albo przynajmniej zdaje się ją posiadać. W każdym tedy najzwyczajniejszym przedmiocie artysta współczesny uwydatnia cechy odrebne i charakterystyczne, t. j. treść wewnętrzną, której nie widzieli jego poprzednicy. Dzisiaj zauważono, że Sekwana jest inną rzeką, niżeli Loara, że morze w Ostendzie jest innem, niżeli morze w Tréport. Dzięki tym poszukiwaniom i temu uwydatnieniu szczegółów charakterystycznych, pejzażyści współcześni tworzą arcydzieła, i to arcydzieła zupełnie nowego rodzaju. Claude Lorrain i Poussin malowali drzewo wogóle, drzewo nieokreślone, coś niewyraźnie pośredniego pomiędzy oliwnikiem a dębem; u współczesnych dąb, brzoza, jesion, topola różnią się między sobą tak samo, jak w naturze: tonem swojej kory, wielkością i sylwetką swych liści i t. p.«.

W analogiczny sposób rozwijała się poezya epiczna i dramatyczna.

W pierwotnych baśniach ludowych występują bezimienni i zawsze jednakowi królowie, królewicze, lub czarodzieje; w epopejach widzimy uosobienia pewnych właściwości psychicznych, moralnych albo narodowych; w romansie współczesnym spotykamy już postaci, przy których formowaniu zwracano uwagę nietylko na cechy ogólno-ludzkie, ale i na odrębności jednostkowe.

Ewolucya dramatu przedstawia się tak samo. Charakte-

rystycznem znamieniem dawniejszych utworów teatralnych jest typowość wprowadzanych na scenę osób. Ponieważ poeta uogólniał i schematyzował nieskończoną rozmaitość zjawisk życiowych, przeto postaci, przez niego stwarzane, wcielały w siebie stałe, wyraźnie określone pojęcia złego, dobrego etc. Dramaturg malował nie człowieka, lecz jakaś ożywioną stronę natury ludzkiej: występek, uczciwość, honor, czyli tworzył typ.

, Dramat *typów* ustąpił z biegiem czasu miejsca dramatowi *charakterów*, którego najwybitniejszym przedstawicielem był nieprześcigniony dotąd przez nikogo Szekspir.

Ponieważ liczba abstrakcyjnych typów jest niewielka, liczba zaś *indywidualnych* charakterów nie da się ograniczyć, dramat nowoczesny przeto większą bez porównania posiada rozmaitość i bogactwo motywów psychologicznych, niżeli dramat starożytny i jego pochodne.

Podobne, że tak powiemy, »różniczkowanie się« pojęcia piękna można wyśledzić w rozwoju każdego działu sztuki.

Dawna liryka nosiła piętno religijne, albo też opiewała, w sposób ogólnikowy, miłość, wino, oraz sławne czyny zwycięzców, czy bogów. Dzisiaj egotyzm wystąpił na plan pierwszy: Goethe, Schiller, Wiktor Hugo, Musset, Byron, Shelley, Mickiewicz, Słowacki odtwarzali w swoich lirykach nastroje własnej duszy, wchodząc przytem w takie subtelności i odcienie uczuć, jakich starożytność nie mogła sobie nawet wyobrazić.

Porównajmy tylko pierwszą lepszą odę Pindara, pieśń Horacego, albo list poetyczny Boileau z wybuchami Bajronowskiego »Childe-Harolda, lub szlochaniem »Nocy grudniowej« Musseta. Ba, zestawmy choćby erotyki Kniaźnina i Karpińskiego ze skargami Gustawa i improwizacyą Konrada z »Dziadów«, albo z »Przekleństwem«, »Testamentem« i »Smutno mi Boże« Słowackiego, a zobaczymy, ile to świeżych a różnolitych żywiołów weszło do liryki nowoczesnej, która, zstąpiwszy raz z gruntu ogólno-ludzkiego, roztapia się coraz bardziej w nastrojowości indywidualnej, dzieląc dawną dźwięczną, ale ubogą gamę typowych form uczucia na nieskończony

szereg, mniej zharmonizowanych może, ale za to bardziej przenikających pół i ćwierć-tonów.

Słowem, we wszystkich gałęziach twórczości artystycznej zjawiają się ciągle motywy, nie dające się przewidzieć z góry, a tembardziej wtłoczyć w konwencyonalną ramę czystego piękna.

Nietylko muzyka, ale i cała sztuka współczesna osiąga najwspanialsze efekty za pomocą umiejętnego użycia »rozdźwięków«.

Jeżeli więc nauka marzy o coraz większem ujednostajnieniu, sztuka urozmaica się coraz bardziej; nauka wyłącza troskliwie ze swego organizmu wszelką antytezę prawdy, wszelki fałsz; sztuka, przeciwnie, wprowadziła do królestwa piękna brzydotę i posadziła ją, jako legalną współwładczynię, na tronie zajmowanym dotyczas niepodzielnie przez dawnego monarchę.

Piękno t. zw. czyste wydaje się artystom współczesnym czemś zbyt ogólnikowem, zbyt abstrakcyjnem i jednolitem, a względnie zbyt bezbarwnem i martwem; brzydota zaś nie da się ująć w żadną stałą formułę, ale przybiera najrozmaitsze kształty i, co ważniejsza, jest bardziej bezpośrednią, bliższą źródeł życia i ruchu, a wskutek tego wyrazistszą i wymowniejszą, a zarazem niesłychanie podatną, jako materyał do indywidualizacyi.

#### IV.

Wprawdzie i dawniej brzydota spełniała pewne zadanie w sztuce, ale było to zadanie innego zupełnie rodzaju.

Dmochowski, streszczając w swojem Rymotwórstwie myśli Horacego i Boileau, pisze wprawdzie w rozdziale, poświęconym tragedyi i komedyi:

Niemasz takiego smoka, ani dziwoląga, Który zręcznie wydany, oka nie pociąga, Kto trafnych w swych obrazach dobiera odcieni, Najstraszliwsze postaci w najpiękniejsze zmieni, W dalszym ciągu jednak prawodawca smaku zaleca, żeby widz »wypłakawszy się z nieszczęśliwym i narozpaczawszy z nędznym«, i

> ...przez sztuczne do końca prowadzony zwroty, Widział karę występku i nagrodę cnoty. Wstręt do zkgo i silne do cnoty pobudki — Oto są doskonałej Tragedyi skutki.

Niechaj przewrotność hańbę, złość karę odnosi...
Niechaj góry nie bierze człowiek niecnotliwy,
Niech złość, chytrość, bezczelność, na co serce boli,
Nie grają same brzydkiej, jak w »Dziedzicu« roli.
Wtenczas za pożyteczne twe dzieło uznaję,
Gdy szanujesz przystojność, gdy czcisz obyczaje.

Do tych reguł jest dołączony następujący komentarz prozą:

»Ten jest zamiar teatralnych widoków, żeby, interesując widza do cnoty, a w najohydliwszych farbach wystawując
mu zbrodnię, obrzydzić mu występek i usposobić w nim serce
do ludzkiej nad nędzą bliźnich czułości«.

Z tej ciasnej i płytkiej formułki widać aż nadto dobrze, iż brzydota w sztuce odgrywała, według pojęcia dawnych estetyków, tylko negatywną rolę cienia, wzmacniającego, przez kontrast, przyjemne światło piękna.

Dzisiaj dzieje się inaczej.

Obok *ujemnego* przyznano brzydocie — rozumianej, rzecz prosta, bardzo szeroko — i *dodatnie* również znaczenie, uczyniono z niej bowiem wykładnik charakteru indywidualnego, który objawia się nie w tem, co foremne, poprawne i regularne, t. j. zgodne z fikcyą przeciętnego typu, ale w tem, co od owego typu odskakuje, na prawo czy na lewo, na dół czy w górę <sup>1</sup>).

Zbrodnia interesuje artystę współczesnego nie tylko jako przeciwstawienie cnoty, ale przedewszystkiem jako samoistny

<sup>1)</sup> L'art moderne doit être fondé sur la notion de l'imparfait, comme la métaphysique moderne sur celle du relatif« — powiada jeden z najgłębszych estetyków współczesnych, M. Guyau (L'art au point de vue sociologique, str. 86).

objaw psychologiczny, streszczający w sobie całe szeregi ukrytych a ciekawych procesów duchowych. Pomarszczona twarz filozofa, lub wybładłe oblicze nędzarza mówią więcej malarzowi dzisiejszemu, niżeli gładziutki, rumiany, ale bezmyślny buziaczek dziecka; dzikie pustkowie leśne więcej ma dla poety wyrazu, niżeli dobrze utrzymany park i t. p.

Ów radykalny przewrót w poglądzie na sztukę, rozszerzając objektywne granice twórczości do nieznanych przedtem rozmiarów, nadał współcześnie subjektywizmowi artystów olbrzymie prawa i przywileje.

Jedno zresztą wynikało z drugiego, jak skutek z przyczyny.

Kiedy ilość typów, faktów, motywów, sytuacyi, uznanych za godne opracowania artystycznego, była bardzo szczupła, sztukmistrz musiał *brać* to, co mu dawano, gdyż nie miał w czem *wybierać*. Tymczasem dzisiaj, kiedy przed nim stoi otworem cały świat rzeczywisty z jednej, a bezgraniczna kraina fantazyi z drugiej strony, kiedy istnieje nadmierne prawie bogactwo materyału, dzisiaj wybór — zależny od osobistych upodobań artysty — jest koniecznością.

Nietylko więc w wykonaniu, jak to było dawniej, ale i w samym pomyśle musi się objawiać indywidualność twórcy.

Średnio nawet wykształcony człowiek wie doskonale, co znaczą wyrażenia: »charakter bajroniczny«, temat »godny Zoli«, motyw à la Bourget, typ »balzakowski«, lub »dickensowski«, sytuacya »wyjęta żywcem« z powieści Wiktora Hugo albo Dumasa, miejscowość, przypominająca krajobrazy Chełmońskiego i t. p. Każdy z wymienionych pisarzów i artystów, wybrawszy tylko z ogromu zjawisk pewną specyalną cząstkę, nabył do niej niejako moralnego prawa własności.

Akt wyboru atoli jest tylko prologiem aktu twórczości, który dawniej mniej o wiele, niżeli dzisiaj, absorbował indywidualność twórcy.

Dopóki uznawano stałe formy piękna, artysta w wielkim stylu pragnął je ożywić tchnieniem własnego geniuszu, artysta średniej miary starał się do nich ściśle stosować, ale

obaj byli pewni, że nie mogą sprawić na widzach i słuchaczach wrażenia przykrego.

Po rozbiciu starego idealnego kanonu i dopuszczeniu w mury przybytku poezyi intruzów, nie mających nie wspólnego z formułą czystego piękna, zmienił się również i sam proces tworzenia <sup>1</sup>).

Starożytni zdawali sobie sprawę z tego i uważali podmiotowe traktowanie sztuki za uprawnione; dowodem zdanie Arystotelesa, który w X rozdziale »Poetyki« powiada: »Naśladowani (bohaterowie) są albo lepsi, niż ludzie naszych czasów, albo gorsi, albo zupełnie tacy sami. Widać to u malarzy gdyż Polignotos lubi tworzyć szlachetniejsze, Pauson zaś nikczemniejsze postaci, gdy Dionysios kopiuje zwykłą rzeczywistość«. Słowem, starożytni nie byli wcale tak płytcy i ciaśni, jak ich sobie wyobrażano w epoce pseudo-klasycyzmu francuskiego, I-tóry rzeczywiście pragnął w teoryi usunąć żywioł podmiotowy ze sztuki i potępił nawet Eschylosa za jego »potworność« i »dziwaczność« (La Harpe, I). Mówimy: »w teoryi«, gdyż w praktyce okazało się to niewykonalnem, i dzięki temu, wśród mnóstwa prawidłowych miernot, zjawiły się rzeczy bardzo wybitne. A chociaż Corneille i Racine jednych trzymali się reguł, każdy z nich jednak posiada wybitnie zarysowaną indywidualność, która nie rzuca się może z taką siłą w oczy, jak u Ibsena, Strindberga, Maeterlinka, lub innego z dramaturgów współczesnych, ale mimo to da się bez trudu wyśledzić pod regularną draperya hiera-

<sup>1)</sup> Z tego wszystkiego nie wynika bynajmniej, żeby sztuka starożytna wykluczała absolutnie podmiotową działalność artysty. Taka sztuka nie istniała nigdy na świecie, gdyż istnieć nie mogła. Rzeźbiarze, oraz poeci greccy i rzymscy byli również podmiotowi, jak i nasi, z tą tylko różnicą, iż subjektywizm ich ujęto w bardzo ciasne i regularne granice. Swoją drogą - nie mówiąc już o takim indywidualiście, jak Arystofanes - dość porównać, w jaki sposób Eschylos, Sofokles i Eurypides opracowywali tematy mitologiczne, by się przekonać, co znaczy indywidualność artysty, nawet skrępowana wierzeniami, obyczajami i tradycyami narodowemi. »Aeschylos ruft Titanen und Götter herunter; Sophocles führt anmuthig der Heldinen Reihen und Heroen; endlich Euripides schwatzt, ein sophistischer Rethor, am Markte« - powiada o nich dość trafnie A. W. Schlegel, chociaż właściwie ewolucya dramatu od Eschylosa do Eurypidesa — to stopniowy wzrost indywidualizmu w sztuce dramatycznej. Podobną ewolucyę przebiegła i rzeźba, która od imponujących, spokojnych, zimnych i pięknych Pallad, Junon i Jupiterów doszła do dzieł tak pełnych wyrazu i życia, jak »Laokoon«, »Gall konający«, lub »Walka Gigantów« w Pergamie.

»Fidyasz — powiada Krasiński — nichy nie pojął w liściach kapuścianych, w żabach, karłach i potworach, dłótowanych u podnóża każdej katedry gotyckiej; Wirgiliusz plunałby na »Fausta« Goethego: bo im trzeba było symetryi, jedności, regularności, co pochodziło stad, że oni tylko jedna część człowieka znali, to jest ciało, i z tej części jedność zupełną wyidealizowali. My zaś pstrocizny musimy używać, bo śpiewamy o stworzeniu, złożonem z duszy i ciała, miedzy któremi zachodzi walka, sprzeczność, i ból, i ruch. To odbite w naszej architekturze, w naszej poezyi, stanowi pstrociznę. Stąd my bardziej rzeczywistymi jesteśmy, prawdziwszymi, a zatem poetyczniejszymi, niż oni. Oni materyalnie bardziej idealnymi byli... Od starożytnych odsadziliśmy się skokiem ogromnym. W tym rzucie, fałdy tuniki, fibule, toga zsuneły się i zmieły na piersiach ludzkości; ale jej duch dziwnie wypiękniał i wyzwolił się«.

Otóż owo »piękno ducha«, czyli, tłómacząc na gwarę współczesną, »charakter wewnętrzny zjawisk« (l'âme des choses), nie da się tak łatwo pochwycić i ująć w prostą kombinacyę kilku zestawionych harmonijnie linii i dźwięków, lub wyobrażeń i pojęć. Metoda upiękniania rzeczywistości zmysłowej, używana ongi, nie wystarczy tutaj: trzeba iść w głąb życia i, wyrażając się słowami poety, »sięgać tam, gdzie wzrok nie sięga...«

Artysta współczesny musi więc, za pomocą innego, oporniejszego, niż dawniej, materyału, osiągać te same mniej więcej, co i dawniej, rezultaty.

V.

Zawsze i wszędzie za pierwszą znamienną cechę dzieła sztuki uważano słusznie piękno.

tycznego płaszcza przepisów. Równie i estetyka staro-indyjska, chociaż narzucała dramaturgom bardzo drobiazgowe formułki teoretyczne, nie zdołała przytłumić oryginalności genialnych autorów »Sakuntali« i »Wazantazeny«.

Cóż to jest piękno?

Najogólniej biorąc, pięknem nazywamy to wszystko, co nas wzrusza w pewien właściwy, ale zawsze *przyjemny*, nigdy *przykry* sposób.

Wrażenia artystyczne mogą posiadać pewien odcień smutku, a nawet bólu, ale w rezultacie muszą nas podniecać, nie przygnębiać; muszą być dodatnie, nie ujemne; muszą zadowolić specyalną sferę naszego życia umysłowego: sferę t. zw. wraźliwości estetycznej, która, przyznać należy, rozszerza się coraz bardziej, lecz nie ogarnia bynajmniej wszystkich zjawisk wszechżycia, w jego surowej, realnej formie.

Dzieło sztuki, nie odpowiadające wymienionym warunkom, uważane bywa za chybione. Otóż, jak słusznie powiedział Guyau: »jeżeli w gruncie rzeczy, wstrętny Tersytes jest dla artysty tematem równoważącym Adonisa, to nie należy zapominać, że Tersytes chybiony sprawia przykrość oku, kiedy tymczasem chybiony Adonis może, w braku innych zalet (życia), posiadać pewien pierwotny wdzięk linii, pewną regularność konturów, po których oko ślizgać się będzie bez wysiłku«¹).

Innemi słowy: łatwiej zrobić piękny portret pięknego Adonisa, niżeli brzydkiego Tersytesa, a tymczasem Tersytesów, moralnych i fizycznych, istnieją na świecie miliony, Adonisów zaś zaledwie garstka niewielka.

Cóż więc ma czynić artysta, pragnący objąć szersze koła bytu? Jakim sposobem, za pośrednictwem przykrych przedmiotów, wywoła przyjemne wrażenia?

Odpowiedź prosta: Chcąc nietylko z pięknych, ale i z brzydkich zjawisk komponować »piękne« dzieła, musi sztukmistrz przetworzyć w swoim umyśle surowy materyał obserwacyjny na coś, co, nie tracąc związku genetycznego z rzeczywistością, będzie się od niej jednak różniło o tyle, że oddziała na widzów, czy słuchaczów, w sposób estetyczny.

Guyau, L'art au point de vue sociologique. L'Idéalisme et réalisme (87).

Jak widzimy, rozstrzygającym czynnikiem w tym zawiłym i mało zbadanym dotychczas procesie jest właśnie *indy-widualność* artysty.

On to, wcielając w dzieło swój subjektywny pogląd na świat, nadaje szarym, codziennym, bezmyślnym przedmiotom pewne specyalne zabarwienie, modyfikuje ich stosunki, upraszcza i potęguje formy, narzuca wyraz, i, co najważniejsza, wlewa w martwą, dla profana, rzeczywistość gorący prąd ducha i stapia rozproszone fakty w jeden żywy, logiczny i skończony organizm, w którego stylizowanych proporcyach umysł nasz oryentuje się łatwiej, niżeli w nieskończonym, a wskutek tego bezkształtnym, na pozór, ogromie wszechbytu, nie dającym się ani ogarnąć zmysłami, ani pojąć umysłem.

Sztuka nie może fabrykować prostych kopii z natury, bo to byłoby, co najmniej, zbyteczne. Jeżeli — powiedział dowcipnie Goethe — malarz namaluje łudzącą podobiznę mopsa, to będą wprawdzie dwa mopsy, ale nie będzie jeszcze dzieła sztuki...

Utwór artystyczny zawiera więc nie samo życie *in crudo*, lecz jego kwintesencyę, wyprodukowaną w mózgu poety, lub plastyka, którego osobistość musi wycisnąć piękno na produkcie.

A im oryginalniejszych przedmiotów, trudniejszych do zharmonizowania sprzeczności dotyka artysta, tem więcej włożyć musi swojego »ja« w dzieło, by je uczynić jednolitem, a przez to dostępnem dla bliźnich, oraz estetycznie przyjemnem.

Uczony, napotkawszy jakiś niezrozumiały fenomen, może się zadowolić prostym rzeczowym opisem, zostawiając dalsze poszukiwania przyszłości; artysta, dążąc z konieczności do syntezy, musi umotywować najbardziej wyjątkowe zdarzenia, uprawdopodobnić najdziwaczniejsze objawy i ująć w karby najsprzeczniejsze kierunki. Rzecz prosta, że wszystko to odbywa się kosztem ducha twórcy, który tęczową przędzą swych własnych myśli zasnuwa przepaść, ziejącą wiecznie pomiędzy prawdą bezwzględną a naszem wyobrażeniem o niej.

Krasiński, który doskonale rozumiał ducha sztuki współczesnej, wyraził pogląd na zadanie poety w następującym, nieco zawiłym może, ale głębokim wierszu:

U tego tylko nieśmiertelność w mocy,
Kto pojął równie blask dnia i mrok nocy,
A oba w jednem zspoliwszy natchnieniu,
Promień gwiazd przejrzał w czarnych zmierzchów cieniu
I siedm barw cienia w słonecznym promieniu;
A wszystko zgodził, i nazwał pięknością,
A wszystko uczuł, i nazwał miłością,
I nędzę życia pochłonął w otchłanie,
Z których dna kiedyś prawda życia wstanie!

Jeżeli treść powyższego ustępu przełożymy z romantyczno-metafizycznego języka na zwykłą prozę, zobaczymy, że sławny nasz poeta miał o subjektywizmie w sztuce pojęcie identyczne prawie z poglądami Guyau, Verona, Hennequin'a i innych pozytywistycznych teoretyków dzisiejszych. I nie należy się temu dziwić, romantyzm bowiem jest rzeczywistym ojcem sztuki i krytyki współczesnej.

Romantycy niemieccy (bracia Schleglowie, a przed nimi Herder) oparli teoryę estetyczną na fundamencie porównaw-czo-historycznym; romantycy angielscy, francuscy, a względnie i nasi, podnieśli indywidualizm na piedestał najwyższego bóstwa w świątyni sztuki.

Realiści, naturaliści i t. zw. »moderniści« wyciągnęli i wyciągają tylko konsekwencye z postulatów romantyzmu, stosując je do życia teraźniejszego. Sposób traktowania atoli pozostał ten sam: każdy poeta sądzi, że ma prawo tworzyć i tworzy sobie z materyału obserwacyjnego swój własny świat, i każdy też mógłby przyjąć za busolę kierowniczą znany wykrzyk naszego wielkiego romantyka:

# Miej serce i patrzaj w serce!

Czemże, jeżeli nie rozwinięciem Mickiewiczowskiej synekdochy, jest następująca definicya sztuki pióra Taine'a: »Cała sztuka ze swoją zasadą, godnością i nagrodą mieści się w tem: ujawnić i utrwalić osobistość, która jest artystą, oraz

to, co w owej osobistości tkwiło istotnego. Na wszystkich stopniach i we wszystkich dziedzinach każdy twórca mówił do ludzi: Oto, co było we mnie, oto, czem ja sam byłem; do was należy mierzyć i brać, co uznacie za dobre«.

A im samodzielniejszą — dodamy: lepszą i bogatszą moralnie — będzie owa osobistość, im więcej ujawni uczucia, inteligencyi, wyobraźni, oraz owego, niedającego się określić dokładnie, daru, zwanego talentem, lub intuicyą artystyczną; im wyższy obierze punkt widzenia, im szersze ogarnie horyzonty życia, im głębiej sięgnie w otchłanie nieskończoności, która nas zewsząd otacza, oraz im oryginalniej, szczerzej, dobitniej, pełniej, a zarazem treściwiej, wyrazi to, co czuje, w formach zmysłowych, czyli im większą sumę własnej energii duchowej zamknie w danem dziele — tem silniejsze, trwalsze i przyjemniejsze wrażenie sprawi ono na pokrewnych nastrojem umysłach.

Odmienne zaś typy umysłów zgrupują się dokoła innego producenta wrażeń estetycznych, który się bardziej zbliży do poziomu duchowego swoich wielbicieli.

#### VI.

Jeżeli zgodzimy się — a zdaniem naszem, trudno się nie zgodzić — na wniosek, że podmiotowość stanowi najgłówniejszy żywioł twórczości artystycznej, to kwestya subjektywizmu w krytyce da się załatwić w kilku słowach: jeżeli krytykę zaliczymy do nauk — to musi ona być objektywną; ieżeli do sztuk pięknych — to, jak wszystkie sztuki, będzie ona subjektywną.

Należy więc przedewszystkiem rozstrzygnąć pytanie: czy krytyka jest nauką, czy sztuką?

Jako nauka, musiałaby dążyć do prawd przedmiotowych, t. j. takich, któreby przemawiały z jednakową siłą do każdego rozwiniętego normalnie umysłu. Otóż nikt na świecie nie ośmieliłby się dzisiaj twierdzić, że sąd najwyższego i najsławniejszego nawet krytyka ma, jak wywód matematyka

lub astronoma, obowiązujące znaczenie dla wszystkich jednostek, partyi, warstw, narodów i ras ludzkich.

»Jeżeli się komuś — powiada Kant w »Krytyce władzy sądzenia« — jakiś gmach, widok, poemat nie podoba, to sto głosów pochwalnych nie zdoła zmienić wewnętrznej nagany na uznanie«.

De gustibus et coloribus non disputandum — głosi przysłowie, którego starość i jarość dowodzi najlepiej, że ludzkość zawsze broniła instynktownie indywidualnej swobody sądów estetycznych.

Przeciwko owym poglądom, tak dawnym i znanym, że stały się już banalnymi »truizmami«, wystąpił w ostatnich latach bardzo inteligentny i uczony krytyk francuski, Brunetière, z następującym argumentem: »Bez wątpienia, sądy nasze są wykładnikiem naszych upodobań, będących znowu rezultatem całej natury naszej, zależnej, jak wiadomo, od warunków, nad którymi nie posiadamy żadnej władzy. To wszystko prawda, ale właśnie krytyka powinna nam dać sposób wzniesienia się ponad nasze upodobania estetyczne, jak moralność uczy nas wznoszenia się ponad nasze instynkty i interesy«¹).

Nigdy może przysłowie o porównaniu, które nie jest dowodem (comparaison n'est pas raison), nie znalazło lepszej ilustracyi.

Jeżeli ze względów moralnych opanujemy nasze niedobre instynkty, to, po pierwsze, zyskuje na tem nasz własny charakter, po drugie zaś odniesie pożytek ogół. Te dwa cele, — będące w gruncie rzeczy różnemi stronami jednego, — wystarczają, aby zniewolić ludzi do walki z wrodzonemi skłonnościami i samolubnymi popędami.

Cóż atoli zyska na tem społeczeństwo, jeśli jednostka będzie zadawała gwałt swym szczerym i niewinnym upodobaniom estetycznym? Nic. Wewnętrzny zaś rezultat takiego wysiłku jest zawsze bardzo wątpliwy i prowadzi najczęściej do obłudy estetycznej, oraz artystyczno-literackiego »snobi-

<sup>1)</sup> Evolution de la critique.

zmu«, któremu dzisiaj świadomie, lub bezwiednie, hołdują nietylko masy, ale i wielu dbających o poczytność i wpływy krytyków.

Wraźliwość estetyczna może się, podobnie jak każdy wrodzony talent, rozwijać, kształcić, subtylizować, ale nie da się nigdy przenicować na drugą stronę. Bywały wypadki, że rozpustnik, wyzyskiwacz, bandyta zmieniał tryb życia, oddawał majątek ubogim i stawał się ideałem dobroci i świętości; ale w żadnym podręczniku psychologii nie zanotowano zdarzenia, iżby człowiek, nie posiadający słuchu muzykalnego, wykształcił w sobie, przez samą pracę, zdolność odczucia i ocenienia pięknych stron opery, lub symfonii.

Dzieje, teoryę, technikę, słowem cały *objektywny* strój każdej sztuki można poznać przez studya naukowe, i sumienny krytyk od tego właśnie, jak pianista od gam, rozpocząć winien swoją karyere.

Wykazaliśmy jednak uprzednio, że strona zewnętrzna jest tylko środkiem, za którego pomocą artysta wypowiada swoje wewnętrzne uczucia i myśli, oraz, że owe uczucia i myśli mają u każdego inny, jemu tylko właściwy charakter, że więc ten tylko może je odczuć i zrozumieć, czyj umysł posiada pewne pokrewieństwo duchowe z umysłem twórcy.

»...Chcąc mnie sądzić, nie ze mną trzeba być, lecz we mnie« — domagał się Mickiewicz; Flaubert zaś skarży się w listach do George Sand: »Za czasów La Harpe'a krytyk był gramatykiem, za czasów St. Beuve'a i Taine'a jest histokiem. Kiedyż będzie artystą? Niczem innem, tylko artystą, ale artystą naprawdę!«

Nietylko sami twórcy, — których głos ma znaczenie decydujące prawie, — doszli do wniosku, że krytyka powinna być raczej sztuką, niżeli nauką, i że się nie może obejść bez wyobraźni, uczucia i wrodzonego smaku 1).

<sup>1)</sup> Il faudrait pour cette critique-là une grande imagination et une grande bonté, je veux dire une faculté d'enthousiasme toujours prête, et puis du goût, qualité rare. (Lettre de Gustave Flaubert, George Sand, str. 81).—St. Beuve określa krytykę jako »ciągłe wynajdowanie i tworzenie«.

Kant, który w pismach swoich dotknął niemal wszystkich kwestyi, nad któremi dzisiaj badacze różnych dziedzin wiedzy pracują, twierdzi, opierając się na *braku* przedmiotowej zasady gustu, że krytyka jest *sztuką*, przedstawiającą, w jaki sposób nasz duch reaguje na wytwory artystyczne<sup>1</sup>).

Do podobnego wniosku dochodzi w wydanej niedawno »Psychologii piękna i sztuki« uczony włoski, Mario Pilo, który, uważając sztuke krytyczną za jeden z poddziałów literatury pięknej, mówi: »Sztuka krytyczna służy do wypowiadania i dzielenia się z ogółem bliźnich wrażeniami, jakie piekno wywarło na naszą jaźń duchową. Ona to wykłada, objaśnia i tłómaczy na język zwykły i dostępny dzieła, w których piękno jest najbardziej nawet zaciemnione i najgłebiej ukryte. Niby wieszczka, obdarzona siłą magiczną, krytyka oświetla i powiększa obrazy, wzmacnia wypukłości, uwydatnia rysy charakterystyczne, nadaje więcej czystości liniom profilów i więcej blasku barwom; zbliża rzeczy odległe, a wskrzesza umarłe, i służy za mikroskop dla słabych oczu, za mikrofon dla przytępionego słuchu tych, którzy nie należą do koła wtajemniczonych w rozkosze piękna i czary sztuki«.

To samo prawie głosi poważny badacz istoty artyzmu, M. Guyau: »Nie wszystkie serca mogą drgać z jednakową siłą, nie wszystkie dusze posiadają dar odczucia całości wzruszeń, promieniejących z dzieła sztuki: stąd potrzeba krytyki. Krytyk idealny jest człowiekiem, któremu dzieło sztuki najwięcej poddało uczuć i myśli, i który dzieli się niemi z ogółem. Jest to ten, który zachowuje się najmniej biernie wobec

<sup>1) »</sup>Die Kritik, als Kunst, sucht blos die physiologischen (hier psychologischen), mithin empirischen Regeln, nach denen der Geschmack wirklich verfährt ohne über ihre Möglichkeit nachsudenken, auf die Beurtheilung seiner Gegenstände anzuwenden, und kritisirt die Producte der schönen Kunst; so wie jene (transcendentale) das Vermögen selbst sie zu beurtheilen«. (Krit. der Urtheilskraft, I Th., § 34). Miano krytyki naukowej służy, zdaniem królewieckiego filozofa, tylko krytyce transcendentalnej, analizującej samą władzę wydawania sądów estetycznych.

utworu artystycznego i odkrywa w nim najwięcej treści. Innemi słowy: krytykiem par excellence nazwiemy pisarza, który i sam umie zachwycać się pięknem, i potrafi pobudzić innych do zachwytu«.

Jak widzimy, wszystkie te wymowne definicye wyrażają tę samą treść różnemi słowami: zawsze podstawą krytyki jest *podmiotowa* wraźliwość na piękno.

Cytowani przez nas autorowie nie są bynajmniej osamotnieni w poglądach. Cała młodsza generacya krytyków francuskich, z Anatolem Francem i Juliuszem Lemaitrem na czele, wprowadza owe teorye w czyn i pisze nie same doktrynerskie oceny, lecz »impresyonistyczne« studya o dziełach i autorach.

#### VII.

Słowem, pogląd, że krytyka nie jest nauką, lecz sztuką, krytyk zaś nie może być zimnym badaczem, lecz uzdolnionym artystycznie *pośrednikiem* pomiędzy poetą a ogółem, zyskuje coraz większe prawo obywatelstwa w państwie myśli.

Krytyk zajmuje takie samo stanowisko względem dzieł sztuki, jakie artysta zajął względem natury. Ponieważ jednak twórca ma przed sobą cały bezmiar świata, estetyczny komentator zaś tylko jego ograniczoną, skoncentrowaną i przeczłowieczoną już niejako cząsteczkę, zadanie artysty jest niesłychanie trudniejsze i wyższe od zadania krytyka, który nie produkuje bodźców estetycznych, lecz odbiera od nich silne wrażenia i, poddawszy je analizie, wypowiada w swój indywidualny sposób.

Im podobniejszy jakościowo i ilościowo będzie umysł krytyka do umysłu artysty, tem zgodniejsze z prawdą rezultaty da owa analiza. Że zaś identycznych umysłów na świecie niema, nigdy więc żaden krytyk nie wyczerpie żadnego wielkiego artysty całkowicie, tak samo, jak żaden artysta nie wyczerpie całkowicie natury.

Stąd ciągła potrzeba komentarzy do »Hamletów«, »Faustów«, »Tadeuszów«, »Boskich Komedyi«, fresków kaplicy

Sykstyńskiej, symfonii Beethovena, oper Mozarta i t. p. arcydzieł sztuki. Jeden krytyk uzupełnia i, co ważniejsza, prostuje drugiego, każdy z nich bowiem, jak powiada Goethe, »mógł przyrzec, że będzie szczerym, ale żaden, że będzie przedmiotowym«, bo to niepodobieństwo.

To objaśnia poniekąd owe dziwne i zmienne losy wielu arcydzieł. Habent sua fata libelli. Wiadomem jest zapomnienie, w jakie popadł Szekspir na dwa wieki blizko; znane są śmieszne sądy Woltera o »genialnym barbarzyńcy«, któremu dopiero romantycy oddali należną sprawiedliwość.

Podobna historya wydarzyła się z Botticellim i całą falangą wczesnych renesansistów florenckich. Goethe 1), jako wielki artysta, czuje we Florencyi, że ma przed sobą jakiś nowy świat, ale nie chce z nim wchodzić w bliższą znajomość, i śpieszy do Rzymu, aby podziwiać rzeźbę starożytną, oraz tworzone w jej duchu freski Rafaela. Taine zatrzymuje się we Florencyi 10 dni zaledwie i wygłasza kilka słusznych, ale zimnych uwag o Botticellim 3), chociaż w Rzymie zachwycał się z głębi serca siłą Michała Anioła, a przez wyrozumowanie wdziękiem Rafaelowskich utworów.

A dzisiaj? Florencya stała się Mekką malarzy, a »Alegorya wiosny« Botticellego przedmiotem poważnego kultu bardzo wielu estetyków.

Cóż to znaczy? Oto, że dzięki różnym okolicznościom natury społeczno-historycznej, mogły się dzisiaj zjawić i wykształcić dusze, zdolne do reagowania na naiwny a zarazem wyrafinowany, mistyczny a współcześnie zmysłowy — wdzięk Botticellowskich postaci.

Jak w naturze istniały i istnieją całe szeregi faktów, na które patrzymy codziennie, które jednak dopiero pewien specyalnie uzdolniony artysta spostrzega i wskazuje innym, tak samo w sztuce niejedno wielkie i głębokie dzieło wtedy

<sup>1)</sup> Italienische Reise: »Hier thut sich wieder eine ganz neue, mir unbekannte Welt auf, an der ich nicht verweilen will«. Wyd. Kurza, X, 94.

<sup>2)</sup> Voyage en Italie, II, 150.

dopiero zaczęto oddziaływać na ogół, kiedy je odkrył niejako i uprzystępnił zdolny i szczery krytyk.

Z tego wszystkiego, cośmy dotąd o naturze sztuki i krytyki powiedzieli, wynika, że w obu tych pokrewnych dziedzinach subjektywizm jest żywiołem niezbędnym.

I krytyk i artysta muszą posiadać wybitną indywidualność duchową i muszą ją uwydatniać w swoich produktach. To fakt. Faktem jest jednak także, że subjektywizm, stanowiąc główny, nie stanowi wyłącznego żywiołu sztuki, a tembardziej krytyki. Jakież więc mu należy zakreślić granice, żeby nie dochodził do maniery, absurdu, nadużycia?

W sztuce samoistnej i szczerej, t. j. dalekiej zarówno od konwencyonalnego naśladowania szablonów, jak i drobiazgowego a bezdusznego fotografowania natury, nie łatwo wyznaczyć granice subjektywizmu artystycznego. Wymagałoby to specyalnej rozprawy i odprowadziłoby nas zbyt daleko od właściwego przedmiotu.

W krytyce rzecz się ma nieco inaczej.

Subjektywna metoda jest tam potrzebną do wydobycia na jaw pewnych właściwości dzieła, nie dających się wyśledzić i zbadać w inny sposób — i na tem się kończy jej zadanie:

Wiadomo, że każdy wielki poeta zdołał wypowiedzieć w słowach zaledwie drobny ułamek tego, co czuł i myślał. »Pod każdą mową, która coś warta, — powiada Carlyle — kryje się milczenie, warte daleko więcej«.

Wielu twórców czuło tę względną niemoc. Byron n. p. narzeka, że musi żyć i umierać nieodkryty,

»z myślą moją bez głosu, jak miecz niedobyty«.

Mickiewicz przedstawił nawet świetnie sam proces wsiąkania myśli w słowa:

Język kłamie głosowi, a głos myślom kłamie:
Myśl z duszy leci bystro, nim się w słowach złamie,
A słowa myśl pochłoną i tak drtą nad myślą,
Jak ziemia nad połkniętą niewidzialną rzeką.
Z drżenia ziemi czyż ludzie głąb nurtów docieką
Gdzie pędzi, czy się domyślą?...

Otóż poznać z owego »drżenia słów« głąb nurtów i kierunek ukrytego prądu myśli — to zadanie subjektywno-artystycznej krytyki.

W rzetelnem dziele sztuki wszystko nosi na sobie mniej lub więcej wyraźne piętno owej nieuzewnętrznionej i nieuświadomionej niekiedy, a jednak realnej pracy duchowej: wszystko »drży« w pewien charakterystyczny sposób.

Inny duch, nastrój, ba! inne prawa nawet panują w świecie, stworzonym przez Szekspira, a inne w wizyach, kreślonych przez Dantego. Muskularne, ale ponure kolosy Michała-Anioła różnią się krańcowo od tryskających zdrowiem olbrzymów Rubensa; wdzięk Rafaela nie ma nic wspólnego z czarem Botticellego; życie współczesne w głębokich romansach Balzaka niepodobne jest do życia w równie głebokich powieściach Stendala: »realiści« Goncourtowie inaczej widzą wszystko, niżeli »realista« Flaubert; »naturalista« Zola niewiele ma punktów stycznych z »naturalistą« Maupassantem; mistycyzm Ibsena odbiega daleko od mistycyzmu Maeterlinka. Z pod piór Prusa, Sienkiewicza i Orzeszkowej wychodzą zupełnie odmienne typy oraz sytuacye społeczne i historyczne, chociaż każdy z tych autorów żyje w naszem społeczeństwie, jest doskonałym spostrzegaczem, bada sumiennie materyał surowy i odtwarza szczerze to, czego się w nim doszukał.

Otóż krytyk artystyczny powinien odczné, zrozumieć i ująć w ramy pewnej syntezy filozoficzno-psychologicznej ów indywidualny, wyjątkowy, jedyny w swoim rodzaju nastrój i koloryt ocenianego dzieła.

### VIII.

Cechy indywidualne, aczkolwiek ważne, nie wyczerpują wszystkich właściwości utworu, który też może być oceniany z kilku jeszcze, i to już objektywnych, punktów widzenia.

Każdy artysta wyraża nawet najoryginalniejsze pomysły za pomocą gotowych środków, poddając je tylko pewnym, mniej lub więcej głębokim, modyfikacyom. Można więc rozbierać dzieło z czysto technicznego stanowiska i kontrolować wpływ meteryału na formę, dochodzić statystycznie, do jakich kombinacyi barw, lub dźwięków, do jakich zwrotów, wyrażeń, figur retorycznych etc., miał dany twórca skłonność 1).

Można następnie badać etyczną, lub społeczną stronę poezyi i sztuki; można zestawiać rezultaty, do których bezwiednie, czy świadomie, doszedł artysta, z postulatami moralności, z wynikami nauk ścisłych, lub źródłami historycznemi<sup>2</sup>); można zwalczać lub popierać tendencyę, o ile autor ją wypowiedział.

Można, a nawet należy, porównać dzieło z innemi pracami autora, w celu poznania faz jego wewnętrznego rozwoju.

Do bardzo ciekawych i pouczających rezultatów prowadzi także porównywanie danego produktu poezyi, lub sztuki, z puścizną wieków ubiegłych, z pracami współczesnych i poprzedników, którzy obrabiali te same, albo analogiczne tematy.

Można również śledzić ewolucyę pewnego pomysłu, typu, formy, idei, rodzaju literackiego, w czasie i przestrzeni, i szukać w dziełach sztuki znamion, rytych kolejno przez ducha każdego stulecia i każdej rasy ludzkiej.

Można wreszcie, jak St. Beuve, uważać poemat, romans, obraz, lub posąg, za uprzedmiotowiony wyraz istoty danego umysłu i starać się o ujęcie, na zasadzie pokrewieństwa duchowego, całej rzeszy poetów i artystów w pewne naturalne

<sup>1)</sup> Ciekawą próbą podobnego objektywnego rozbioru jest studyum Prusa o »Farysie«, lub Ochorowicza o »Improwizacyi« (Dzien. psych.); Biegeleisen stosował tę metodę w swojej pracy o »Panu Tadeuszu«.

Np. perspektywa w malarstwie opiera się na matematycznych podstawach; każdy plastyk wogóle musi być w zgodzie z anatomią i optyką; każdy muzyk — akustyką; architekt z całym legionem nauk teoretycznych i stosowanych; poeta dotyka najważniejszych kwestyi moralnych, filozoficznych, psychologicznych, historycznych, socyologicznych etc. Wszystko to sprawia, że, aczkolwiek każde dzieło sztuki, traktowane jako całość artystyczna, należy wyłącznie do estetyki, jednakże, wskutek swego pokrewieństwa i zależności od różnych dziedzin myślowych i społecznych, oraz wskutek wpływu, jaki samo na owe dziedziny wywiera, może, a nawet musi, podlegać współcześnie badaniu naukowemu.

klasy i grupy, jak to zrobił Linneusz i inni systematycy ze zwierzętami, roślinami i minerałami.

Można iść dalej jeszcze, i od ulistwienia i kwiatów sięgnąć do korzeni i gruntu: od widocznych skutków do ukrytych przyczyn. Tak uczynił Taine i jego szkoła. Dla nich produkty artystyczne były nietylko wyrazem indywidualności twórcy, ale także państwa, narodu, kasty, epoki etc., które go wydały i wykształciły, a które same znowu są niejako owocem wpływów przyrodniczych (klimatu, ziemi etc.), oraz historycznych i ekonomicznych.

Żywotną, choć jednostronną, metodę Taine'a zmodyfikował Hennequin, autor studyum o »Krytyce naukowej«. Troszczył się on nietyle o wpływ otoczenia na artystę, ile o wpływ artysty na otoczenie (widzów, czytelników, słuchaczów), dążąc w ten sposób do zgłębienia psychologii pewnych grup społecznych, których członkowie są zjednoczeni wspólnością gustów estetycznych.

Ponieważ wszystkie wyliczone wyżej metody nie traktują dzieła sztuki jako samodzielnego organizmu, lecz jako cząstkę innej większej całości, mającej swoje własne prawa i swój własny cel istnienia; ponieważ badacze w rodzaju Taine'a, Brandesa i Hennequin'a pytają nie o to, czem jest dany utwór, wzięty sam w sobie, lecz o to, w jakim znajduje się on stosunku do innych kategoryi objawów socyalnych, dziejowych, lub przyrodniczych; ponieważ, jednem słowem, idzie tu nie o wartość artystyczną, której przedmiotowo wymierzyć nie można, lecz o znaczenie ewolucyjno-społeczne, moralne, cywilizacyjne, które da się ująć w mniej lub więcej dokładna, albo raczej niedokładną formułe: rzecz prosta przeto, że studya podobnego rodzaju mogą, a nawet powinny, stać na gruncie objektywnym, o tyle przynajmniej, o ile to w kwestyach tak zawiłych jest dzisiaj faktycznie możliwem, oraz o ile na to pozwoli temperament krytyka 1).

<sup>1)</sup> U Taine'a np. wielki artysta brał często górę nad wielkim uczonym, i wskutek tego powstawały dzieła wspaniałe, ale niezupełnie

Krótko mówiąc, granice subjektywizmu w krytyce kończą się tam, gdzie się kończy analiza czysto estetyczna, a zaczyna naukowa, lub moralna.

Skoro krytyk przestanie rozbierać swoje wewnętrzne uczucia i, porzucając czysto artystyczny punkt widzenia, pocznie utwory grupować, klasyfikować, mierzyć, porównywać, ważyć i sądzić według obranej dowolnie, ale zewnętrznej zasady, subjektywne traktowanie musi ustąpić miejsca objektywnemu.

Rzecz prosta, że w praktyce oba te rodzaje krytyki przeplatają się ustawicznie z sobą: krytyka naukowa posługuje się rezultatami krytyki artystycznej, jako materyałem, i odwrotnie, ta ostatnia szuka chętnie ubocznego poparcia swych podmiotowych wywodów w wynikach badania przedmiotowego. Najbardziej więc wraźliwemu i zdolnemu krytykowi nie wolno być nieukiem.

Krytyk literacki, który nie przestudyował źródłowo i sumiennie dziejów literatury powszechnej, krytyk plastyczny, który nie zwiedził muzeów i galeryi; krytyk muzyczny, który nie zgłębił najważniejszych symfonii i oper, — będzie tylko mniej lub więcej utalentowanym feljetonistą-dyletantem, ale nigdy krytykiem.

Prócz gruntowej znajomości samego przedmiotu, trzeba

zgodne z rzeczywistością. W »Historyi literatury angielskiej« np. opuszczono między innemi Bajronowskiego »Kaina« i zbyto dzieła Shelleya na kilku kartkach. Dlaczego? Bo, dzięki swemu indywidualnemu usposobieniu, autor nie uważał tych rzeczy za dość ważne, skupił więc całą uwagę na innych utworach, bardziej dla niego sympatycznych, a zarazem ilustrujących dokładniej jego teorye filozoficzno-estetyczne. Dowolność ta zaszkodziła niewątpliwie naukowej, ale podniosła artystyczną wartość pracy Taine'a. Gdyby Taine był mniej subjektywnym, dałby pełniejszy zbiór informacyi, ale nie dałby syntezy piśmiennictwa angielskiego, syntezy hypotetycznej i — jak wykazały krytyki Hennequin'a, Brunetière'a i Feliksa Jezierskiego — fałszywej w gruncie, ale oryginalnej i pobudzającej do myślenia, co jest cechą każdego zresztą z podmiotowych, ale głębokich systematów filozoficznych, których wartość spoczywa, jak wiadomo, raczej w stawianiu, niżeli w rozwiązywaniu pytań.

koniecznie poznać i dzieje sztuk innych, oraz starać się o nabycie wiadomości z zakresu filozofii, psychologii, historyi i wielu nauk, stykających się pośrednio i bezpośrednio z obraną gałęzią studyów.

Dopiero wyćwiczywszy swój talent w takiej szkole i stanawszy na pewnym fundamencie, może krytyk ufać swoim osobistym wrażeniom o tyle, by im nadawać formę t. zw. »sadów«.

Każdemu wolno lubić, albo nie lubić jakiegoś obrazu, książki i t. p., krytyk jednak różni się od zwyczajnego widza lub czytelnika tem, że musi powiedzieć *dlaczego* »lubi«, albo »nie lubi«.

Sąd krytyczny zatem jest szczerą spowiedzią z wrażeń indywidualnych, ale spowiedzią motywowaną.

Im głębsze i szersze motywy towarzyszą wyznaniu, tem więcej wartości filozoficznej posiadać będzie krytyka.

Nie idzie o to, żeby podmiotowe czysto wrażenia estetyczne motywować koniecznie argumentami naukowymi, lecz o to, żeby przez wielostronne wykształcenie umysłu uchronić swoje subjektywne kryteryum piękna od powierzchowności, płytkości lub ciasnoty.

# IX.

Po tem wszystkiem, cośmy powiedzieli, nie potrzeba chyba dodawać, że subjektywizm krytyczny nie ma nic wspólnego ze świadomą stronnością, chociaż w mowie potocznej bywa z nią często mieszany.

Krytyk, który wbrew wewnętrznemu przekonaniu, dla celów, nie mających związku z literaturą i sztuką, gani coś, lub chwali, nie jest krytykiem subjektywnym, nie jest nawet w ogóle krytykiem, ale po prostu człowiekiem nieuczciwym, zasługującym na »wyświecenie« z obszarów nauki i sztuki. Co prawda, mogłoby wtedy nastąpić wyludnienie pewnych dziedzin królestwa literatury, coby się jednak straciło na ilości, możnaby odzyskać na jakości »obywateli«.

Trudniej przeprowadzić granice pomiędzy »wrodzonym« subjektywizmem artystycznym a doktrynerstwem, t. j. subjektywizmem, że tak powiemy, nabytym i wyhodowanym sztucznie, niekiedy nawet kosztem gwałtu, zadanego naturalnym upodobaniom estetycznym.

Poglądy krytyka-doktrynera rażą zawsze pewnym schematyzmem, są one mniej oryginalne i świeże od poglądów krytyka-artysty, który patrzy na rzeczy nie przez okulary szkoły, lub sekty, lecz własnemi oczyma.

Doktryner może posiadać szczerość przekonań, ale brak mu zawsze szczerości wrażeń; może mieć zapał, ale będzie to zapał bałwochwalcy, albo inkwizytora. Tylko w chwili narodzin nowej, oraz w epoce dogorywania każdej przeżytej idei, odgrywają doktrynerzy rolę, względnie przynajmniej, pożyteczną. Ich fanatyczny entuzyazm toruje drogę młodej prawdzie, ich zaślepiona jednostronność doprowadza starą do granic absurdu i przyśpiesza jej konanie.

Po za tem doktrynerstwo nie wpływa bynajmniej dodatnio na wartość krytyki, która musi być nie tylko uczciwą moralnie, ale szczerą artystycznie, to znaczy wolną od wszelkich sekciarskich więzów i uprzedzeń.

Nie łokieć szkolarsko-filisterskiego dogmatyzmu tedy, lecz głębokość i siła czysto estetycznego wrażenia, sprawianego przez utwór, decyduje o jego znaczeniu w krainie poezyi i sztuki, sumienne zaś badanie naukowo-porównawcze wyznacza mu przedmiotowe stanowisko w różnych innych dziedzinach cywilizacyjnego rozwoju ludzkości.

Spór więc o to, czy krytyka powinna być subjektywną, czy objektywną, wynikł, jak większość sporów, z nieporo-zumienia.

Każdy rodzaj krytyki ma racyę bytu, ale — we właściwej chwili i na właściwem miejscu.

Krytyk podmiotowy podobny jest do ogrodnika, który gałązkę, uszczkniętą w cudzym lesie, przenosi na grunt własny i pielęgnuje troskliwie, by otrzymać żywe drzewo, samodzielne a jednak pokrewne macierzystemu.

Krytyk przedmiotowy przypomina raczej naturalistę, który nie hoduje roślin, ale je zrywa, bada pod mikroskopem, członkuje i układa następnie w zielniku w pewien porządek, według pochodzenia, rodzaju, kształtu, barwy, zapachu, wielkości, lub też jakiejś innej zasady klasyfikacyjnej.

Pierwszy pracuje nad powiększeniem sumy naszych rozkoszy estetycznych, drugi — powiększa sumę naszej wiedzy: obaj atoli są zarówno potrzebni i pożyteczni.

# BOLESŁAW PRUS

(ALEKSANDER GŁOWACKI).

I.
Artysta i Filozof 1).

I.

Każdy, kogo los zrobił krytykiem, musi po kilkoletniej »praktyce« dojść do przekonania, że zwykły, hierarchiczny podział wytworów literackich na »dobre« i »złe« jest, co najmniej, niewystarczającym.

Pozostawiając już na boku produkty liche, które dałyby się także podzielić na bardzo wiele klas i kategoryi, niepodobna nie przyznać, że i rzeczy dobre, ba! doskonałe nawet, różnią się wielce pomiędzy sobą. Nie idzie nam, rzecz prosta, o różnice, wynikające z treści, formy, nastroju, idei i techniki utworów, ale — w tem sęk właśnie — że dla określenia różnic, które tu mamy na myśli, brak dotąd w żargonie, zwanym terminologią estetyczno-krytyczną, gotowych nazw i definicyi, i wskutek tego trzeba z konieczności uciekać się do dłuższych omówień.

Otóż, dzieło sztuki, jak i wogóle każdy wytwór ludzki, jest wynikiem kombinacyi dwóch żywiołów. Pierwszy z nich — to nieznane procesy kosmiczne, których suma wywołuje w na-

<sup>1)</sup> Z powodu powieści »Emancypantki«, Warszawa, 1894.

szym umyśle wrażenie tego, czemu w języku zwyczajnym nadaje się nazwę świata zewnętrznego, przedmiotowego; drugim zaś jest podmiotowość samego twórcy, w którego duchu ogniskują się, krzyżują i przełamują owe prądy zewnętrzne.

Ten drugi czynnik odgrywa w artyzmie rolę decydującą. Aczkolwiek bowiem świat przedmiotowy jest, prawdopodobnie, w istocie swojej, ilością stałą, a wyobrażenie nasze o nim — ilością zmienną, nie należy jednak zapominać o tem, że owo wyobrażenie subjektywne jest, niestety, jedynem źródłem ludzkiego poznania. »Co głowa, to rozum« — mówi stare przysłowie; »co głowa, to świat« — możnaby powiedzieć z Kantem i Schopenhauerem.

U przeciętnego człowieka świat ten, nieraz może bardzo ciekawy, kryje się skurczony, w cieniu, pod nizkiem sklepieniem czaszki, nieznany nikomu, nie wyłączając niekiedy samego twórcy i właściciela; artyści i filozofowie jednak różnią się od swoich bliźnich tem, że czują potrzebę objektywizowania, oraz uzewnętrzniania swoich wewnętrznych widzeń i myśli. Zadowalanie tej potrzeby rodzi szeregi obrazów, figur, scen, kombinacyę dźwięków i linii, albo też kunsztowne, lecz nikłe gmachy, w których role cegiełek odgrywają sylogizmy.

Umysły twórcze tedy — są to aparaty nietylko odbierające, ale przerabiające, oraz reprodukujące otrzymane wrażenia. Aparaty te różnią się pomiędzy sobą przedewszystkiem czułością. Jedne z nich obracają się z wielkim hałasem i szumem, niby skrzydła wiatraka, ale wtedy tylko, kiedy silny wiatr wieje; inne znowu, podobne do delikatnego młynka Crookes'owskiego radyometru, kręcą się szybko, skoro je muśnie promień słoneczny, lub też jeśli gdzie w pobliżu zapalą zwyczajną świecę. Prócz tego na jedne maszyny siła działa bezpośrednio, a dla poruszenia innych należy ją dopiero przeprowadzić przez całą seryę transmisyi; niekiedy nawet trzeba zmieniać daną formę ruchu na zupełnie odmienną i t. p. Wszystkie te procesy pośredniczące zużywają, jak wiadomo, ogromną ilość energii, co oddziaływa ujemnie na ostateczny rezultat pracy.

Otóż ta wrażliwość na wpływy bezpośrednie, ta umiejętność zużytkowywania, przekształcania i odtwarzania bodźców, otrzymanych z pierwszej, że tak powiemy, ręki, stanowi niesłychanie ważny czynnik twórczości artystycznej. Umysły bardzo wielu zdolnych pisarzów oddzielone są od źródła energii twórczej całym systemem bloków, kół, trybów, pasów, drutów, rur i innych przewodników, osłabiających i zwalniających jej prąd pierwotny. Transmisye te — to szkoły, doktryny, metody i wzory gotowe, ułatwiające artystom pracę, lecz przyćmiewające w nich niekiedy oryginalność myśli i czucia.

Zdarzają się i takie wypadki, że jakiś poeta, lub wogóle artysta, jest oryginalnym, ale tylko w jednym kierunku; pewne rzeczy odczuwa on bezpośrednio i samodzielnie je odtwarza, chcąc jednak rozszerzyć zakres swojej działalności, musi, rad nierad, uciekać się do pomocy »pośredników« i czerpać z odwiecznej skarbnicy motywów artystycznych, zwanej historyą literatury i sztuki.

Jeżeli to będzie powieściopisarz, umiejący świetnie zaplątać i rozplątać nitkę intrygi, to wprowadzi do swego romansu typy stare, odpowiednio tylko przykrojone i ukostyumowane. Zdolny, ale jednostronny twórca charakterów znowu posiłkuje się często sytuacyami, zaczerpniętemi u poprzedników, lub towarzyszów. Filozof i psycholog niezawsze sobie poradzi sam z obrazową i kolorystyczną stroną sztuki powieściopisarskiej; plastyk zaś, puszczający się na głębokie i szerokie morze psychologiczno-filozoficznych zaciekań, musi zabrać z sobą jakąś gotową busolę, pochodzącą z dobrej i renomowanej fabryki...

Krótko mówiąc: rzadko się zdarza spotkać pisarza, któryby dawał czytelnikom to tylko, co wyszło bezpośrednio i jedynie z jego głowy; któryby wyłonił z siebie swój własny światek i nie dopuszczał do niego żadnych, choćby najszlachetniej urodzonych i najwspanialej wychowanych intruzów.

Ostatnie powieści Prusa, a zwłaszcza dwa pomnikowe

jego romanse: »Lalka« i »Emancypantki«, należą właśnie do utworów tego rodzaju. Czytając te dzieła, czujemy, — niezależnie od tego, czy nam się ich treść i forma podoba, czy nie podoba, — że mamy do czynienia z czemś swoistem, nowem, niepodobnem do rzeczy istniejących.

Porównywano niegdyś Prusa z Dickensem, i »niegdyś« rzeczywiście mogło to być słusznem, dzisiaj już atoli byłoby co najmniej — jednostronnem. Humor Prusa jest o wiele łagodniejszy, weselszy i płynie równiejszym strumieniem, posepny zaś humor Dickensa przypomina wahadło, które, przebiegłszy szybko przez punkt środkowy, zatrzymuje się dopiero na jednym z krańców łuku: Dickens albo się roztkliwia i wylewa potoki gorących łez nad dolą swoich bohaterów, albo też smaga ich bezlitośnie biczem wściekłej, palącej ironii.

Prus jest o wiele powściągliwszy i spokojniejszy; wlewa on w swoje utwory dużo szczerego i głębokiego uczucia, ale nie wpada nigdy w patos liryczny, nie szydzi i nie znęca się nad nikim. Westchnie tylko niekiedy z głębi serca nad nieszczęściami jednego z bohaterów, wydrwi dowcipnie, ale dobrotliwie, słabostki lub wady drugiego, — i na tem kończy się najczęściej jego »humorystyka«, na którą, ze szkodą dla innych żywiołów twórczości tego pisarza, zbyt wielki u nas jeszcze kładzie się nacisk. Przecież humor nie stanowi dzisiaj u Prusa — jak to się często u Dickensa zdarzało — rusztowania i szkieletu powieści, lecz, co najwyżej, ornament, którego usunięcie pozbawiłoby utwór pewnej charakterystycznej cechy, bardzo nawet ważnej, nie naruszyłoby jednak w niczem jego istoty wewnętrznej, opartej na zupełnie odmiennych pierwiastkach.

Więcej o wiele światła na indywidualność artystyczną autora »Emancypantek« i »Lalki« rzuciłoby porównanie go z genialnym twórcą »Komedyi ludzkiej« — Balzakiem.

Nie może tu być, naturalnie, mowy o jakimś specyalnym wpływie, gdyż nie wiem nawet na pewno, czy Prus czytał kiedykolwiek Balzaka, czy nie. Nie jest to wiec powi-

nowactwo »z wyboru«, lecz rodzaj jakiegoś wrodzonego pokrewieństwa dwóch analogicznie — nie jednako! — zorganizowanych umysłów. Jak dąb może, nie zatracając swojej odrębności, być podobnym do drugiego dębu, dlatego poprostu, że jest dębem, tak jeden wielki talent powieściopisarski może przypominać drugi dlatego poprostu, że obaj należą do jednej rodziny duchowej. Są to niejako natury »kongenialne«: Balzak nad Wisłą stałby się może Prusem, Prus nad Sekwaną — Balzakiem... Paralela, przeprowadzona pomiędzy obydwoma pisarzami, nie wytrzymałaby prawdopodobnie krytyki, gdybyśmy chcieli ważyć i analizować szczegóły. Zarysy ogólne i szerokie linie zewnętrzne atoli mają dużo wspólnego.

Oto, co pisze o Balzaku znakomity krytyk francuski, Emil Faguet: »Posiadał on niezmiernie rzadki dar widzenia i wskrzeszania w umyśle swoim grup i zbiorowisk ludzkich; tworzył niemal społeczeństwa zorganizowane, wraz z całym procesem wzajemnej akcyi i reakcyi ich członków na siebie. Jest to zdolność wyższego rzędu i na palcach można policzyć tych, którzy ją otrzymali od natury. Największymi pośród nich byli Szekspir i Molier. Romansopisarz, który posiada tę moc, zmienia się w poetę epicznego: nie poprzestaje on wtedy na odtwarzaniu życia, lub na chwytaniu jego najdrobniejszych szczegółów charakterystycznych, lecz ogarnia całą jego pełnię. Każda istota, stworzona piórem takiego poety, żywa już sama przez się, nablera jeszcze większej żywotności przez to, że się styka, ociera i odbiera bodźce od innych«.

Czyż słów tych nie dałoby się zastosować, prawie bez zmiany, do tego, który w »Lalce« utrwalił przełomową epokę z życia i rozwoju, nie pojedyńczych ludzi tylko, lecz kilku całych warstw społecznych, który nigdy nie uważał człowieka za jakiś izolowany punkt, atom, lecz zawsze za żywą istotę, działającą na — a współcześnie urabianą i modyfikowaną przez — otoczenie!

Człowiek nie jest przecież automatem, zawieszonym luźno i podrygującym swobodnie w przestrzeni; nie, to raczej maryonetka, od której członków idzie na dół i w góre, na prawo

i na lewo, tysiące drutów, drucików, nitek i sznurków, łączących ją ze światem, oraz innemi maryonetkami, i wpływających w mniej, lub więcej widoczny sposób na kierunki i swobodę jej ruchów. Otóż Prus, spojrzawszy na człowieka, dostrzega odrazu wszystkie te nitki; lecz zamiast, jak to — dla ułatwienia sobie roboty — czynią inni, przeciąć je i pozrywać, pozostawiając tylko parę niezbędnych, najgrubszych sznurów, stara się uwzględnić i odtworzyć całą tę skomplikowaną siatkę motywów życiowych.

Dlatego też Prus, który jest doskonałym psychologiem, nie napisał nigdy tak zw. powieści »psychologicznej« w stylu Bourgeta, Roda i innych wyrafinowanych impotensów współczesnej literatury francuskiej. On zawsze widzi i maluje nietylko jakiś jeden wyjątkowy stan, namiętność, uczucie, ale całego człowieka, razem z jego rodziną, przyjaciołmi, wrogami, służbą, zajęciami, sprzętami, domem etc.

Taki Wokulski np. nietylko kocha i cierpi, ale rusza się, walczy, działa i oddziaływa na innych. To też »Lalka«, z której jakiś uczeń Bourgeta zrobiłby tylko interesującą analizę jednego charakteru, nabrzmiała pod piórem Prusa w całe mrowisko interesujących, a co ważniejsza, żywych i plastycznych typów.

Artysta, który tak świetnie umie chwytać i malować społeczną stronę życia, ma, do pewnego stopnia, prawo uważać się za socyologa w swoim rodzaju. Wiadomo, że Balzak miał, słuszną niewątpliwie, pretensyę do tytułu »doktora nauk socyalnych«, Prus zaś niemało nasłuchał się w swem życiu złośliwych — a najczęściej sprawiedliwych — uwag za swoje teorye i rozprawy socyologiczne. Socyologia Prusa atoli różni się od socyologii Balzaka. Ten ostatni widział w człowieku tylko wcielenie ślepych namiętności i egoistycznych instynktów. Wynikiem tego poglądu było z jednej strony podniesienie walki o byt do godności prawa społecznego, z drugiej zaś — wiara w niezbędność hamulców, których szukać należało w religii i absolutyzmie politycznym.

Posłuchajmy teraz, jak się na walkę o byt zapatruje

nastrojony demokratycznie Prus: »Istnieje modna dzisiaj teorya »walki o byt«, wedle której wszyscy drzeć się powinni pomiędzy sobą. Otóż, o ile zjawisko walki o byt jest faktem w naturze bardzo pospolitym i niezbędnym, o tyle podniesienie go do wysokości jedynej zasady jest poprostu głupstwem. Bo prawdą jest, że owad psuje roślinę, dzięcioł zabija owada, a dzięcioła jastrząb... Ależ drzewo, owad i dzięcioł, nim zostały zjedzone, żyły i rozwijały się. Prawo walki o byt przecięło ich istnienie, lecz jakież prawo dało im i podtrzymało to istnienie? Oto prawo wspierania się i wymiany usług« (»Szkie programu«, str. 11—12).

Nie twierdzę, żeby to wyznanie wiary dawało nam klucz do zrozumienia *całej* indywidualności artystycznej Prusa, która, wskutek niezmiernego bogactwa i wielostronności, wymyka się ciągle z ciasnych formułek estetycznych. W każdym razie jednak, pewne strony twórczości autora »Lalki« stają się w tem oświetleniu wyraźniejszemi.

Przedewszystkiem uderza nas rzadkość, prawie brak, charakterów przewrotnych w wielkim monumentalnym stylu, tak czestych u Balzaka (Vautrin, Brideau, pani Marneffe i t. p.). Gdybyśmy nawet potrącili pewien procent na zmiane warunków społecznych i na wstręt dzisiejszej generacyi do wybryków rozczochranego romantyzmu, któremu Balzak, ze szkodą dla swojej sławy pośmiertnej, obfite składał daniny, to, biorac nawet wszystko pod uwagę, trudno zrozumieć, dlaczego pisarz, który wykazał niewątpliwe poczucie i dążność do wielkości w kreśleniu charakterów dodatnich, zupełnie prawie zaniedbał potężne typy ujemne, rozpraszając wyborny materyał obserwacyjny na świetne figurki szubrawców minorum gentium (Maruszewicz, Zgierski, Norski).

Oto poprostu Prus nie lubi apoteozować tego, co posiada barwę antispołeczną. Ideałem jego jest solidarność wszystkich ze wszystkimi, jak dewizą Balzaka była walka wszystkich przeciwko wszystkim. Vautrin, jeden z najwspanialszych atletów tej walki, twierdził, że kto chce zrobić sobie miejsce wśród ludzi, powinien wpaść pomiedzy nich, jak bomba, lub

wśliznąć się, jak zaraza. A Balzak niewątpliwie zgadzał się ze zdaniem swojego ulubionego bohatera.

U autora »Komedyi ludzkiej« wszystko, nawet geniusz, przybierało cechy rozkładowe, gdy u Prusa człowiek genialny jest zawsze rodzajem męczennika, który dlatego tylko nie uszczęśliwia ludzi, że oni sami, zaślepieni głupotą, nie pragną tego.

Porównajmy słynnego poszukiwacza »materyi bezwzględnej«, chemika Baltazara Claës (Recherche de l'Absolu) i odkrywcę chemii związków wodoru, fabrykanta metalów lżejszych od powietrza — prof. Geista (»Lalka«). Pierwszy, ogarnięty prawdziwym szałem wiedzy, rujnuje rodzinę, staje się przyczyną śmierci żony i unieszczęśliwia dzieci; drugi, nie krzywdząc nikogo, wkłada cały swój własny majątek, zdrowie i pracę w odkrycia, które pragnie oddać tylko w ręce »prawdziwych ludzi«, ludzi przyszłości, t. j. generacyi zupełnie już uspołecznionej i szlachetnej.

Według Balzaka, geniusz i występek sprowadzają jednakowe skutki; geniusz — to tylko chroniczny wybryk, nadużycie, pochłaniające czas, pieniądze, ciało i prowadzące do szpitala szybciej jeszcze, niżeli złe namiętności; dla Prusa geniusz — to potęga dobroczynna i żywotna, budząca wstręt w bezładnym i bezmyślnym tłumie, który nie lubi, żeby go wypędzać z miękkiego legowiska, wyżłobionego w błotku rutyny. Bo Prus, aczkolwiek kocha maluczkich, chociaż lituje się nad przeciętnymi głupcami i filistrami, przewyższa może Flauberta w nienawiści »przeciętności« i »filisterstwa«, jako potegi zbiorowej.

Nienawiść Flauberta wypływała głównie z jego artystycznych aspiracyi, nienawiść Prusa ma źródło w jego społecznych instynktach. Jako ewolucyonista par excellence, uważa on zarozumiałość, mizoneizm i inercyę filistrów — czy będą nimi zwyczajnie mieszczuchy, czy sławni profesorowie Akademii — za zaporę postępu, czyli za potęgę szkodliwą dla rozwoju i szczęścia ludzkości.

II.

W trzeciej, czy czwartej klasie miałem starszego kolege, który na lekcyach języka niemieckiego ratował mnie często w krytycznych chwilach tak zw. »podpowiadaniem«. Później wyjechał on z Warszawy na czas dłuższy i nie wiedział, co się ze mną dzieje. Po latach kilkunastu spotkaliśmy się znowu; w trakcie rozmowy, kolega mój odzywa się do mnie: »Słyszałem, że zostałeś literatem«. — »Tak jest« odrzekłem. - »No, to chwała Bogu; gdzie pisujesz i o czem?« »Tu i tam, — odpowiadam — o tem i owem, a między innemi do Przeglądu Tygodniowego sprawozdania z literatury niemieckiej«. -- »Co? niemieckiej? -- zawołał zdumiony -przecież ty bardzo słabo znasz niemiecki!« - »Ależ, człowieku, - tłómaczyłem - nie widzieliśmy się piętnaście lat, a przez ten czas możnaby się nauczyć nawet sanskrytu; pamiętaj w dodatku, że dość długo przebywałem w Lipsku i innych miejscowościach, gdzie mówią tylko po niemiecku«. --»No. tak, — zakonkludował — ale zawsze to dziwna rzecz; przecież pamiętam, że w gimnazyum ja lepiej daleko od ciebie znałem niemiecki, a mimo to nie podjąłbym się pisania sprawozdań«.

Zdarzenie to przychodzi mi zawsze na myśl, kiedy czytam, lub słyszę jakiś sąd o Prusie, sąd najczęściej szablonowy i stwierdzający to dziwne prawo psychologiczne, iż ludzie, którzy nas znali dziećmi, nie chcą nigdy uwierzyć w naszą dojrzałość, ani uznać nas za ludzi dorosłych: do czynów mężczyzny przykłada się zwykle tę samą miarę, jaką mierzyło się figle chłopaka. Otóż, ponieważ Prus, zyskawszy rozgłos dowcipnymi jowialnymi feljetonami, rozwijał się wolno, ale bez przerwy, gdy wielu innych stało w miejscu, krytycy nie mogą się oswoić z tym faktem i, zamiast dążyć do zrozumienia obecnego Prusa, wolą ciągle młócić omłóconą słomę frazesów, zrodzonych przed dwudziestu jeszcze laty.

Po wydaniu »Lalki«, jeden tylko sprawozdawca odważył się oddać jej autorowi całą sprawiedliwość; »Emancy-

pantki«, jako rzecz mniej niespodziewana, miały więcej szczęścia, chociaż zdarzyło mi się spotkać na szpaltach niektórych pism zarzuty w rodzaju następujących: »felietonowość, brak perspektywy, planu i — wielkich idei (!?), karykaturalność, humorystyka«.

Wszystkie te definicye mogłyby już spocząć w lamusie literackim, jako pamiątki, odziedziczone po naszych niecywilizowanych przodkach krytycznych! Pogódźmy się raz z tą myślą, że twórczość Prusa ongi a dzisiaj — to strumyk i rzeka.

Strumyk szumiał wesoło po kamyczkach i unosił gałązki i kwiatki; rzeka wyżłobiła głębokie koryto w gruncie naszym, a po jej falującej powierzchni suną potężne tratwy, statki, galary i łodzie. Bieg strumyka da się objąć jednym rzutem oka ze szczytu lada pagórka; kto chce atoli ujrzeć odrazu wszystkie skręty i całą powierzchnię rzeki, ten musi się wznieść nieco wyżej...

Większość tych płytkich i powtarzanych bezkrytycznie zarzutów nie zasługuje nawet na odpieranie. Niektórych z nich, a mianowicie »humorystyki« i karykaturalności, dotknęliśmy zlekka w poprzednim rozdziale, tutaj dodamy tylko, że ci, co chcieliby gwałtem uczynić Prusa — »Kostrzewskim« naszej literatury, nie czytali chyba uważnie ani »Lalki«, ani »Emancypantek«. Zapewne, tu i tam snują się figury zabawne, nawet skarykaturowane trochę, ale, po pierwsze, są to przeważnie postacie drugoplanowe, po drugie zaś, obok nich, istnieją całe szeregi osób, traktowanych od początku do końca najzupełniej seryo.

Jeżeli Rzecki — który zresztą nie jest bynajmniej karykaturą, ale żywym i prawdziwym człowiekiem — odmalowany został humorystycznie, to przecież w tragicznej figurze głównego bohatera, Wokulskiego, trudnoby było nawet z mikroskopem w ręku doszukać się śladów komizmu.

Narwana, śmieszna, ale niepozbawiona mimo to zgodnych z rzeczywistością rysów, panna Howard ginie w ponurym cieniu, jaki na nią rzuca posągowa postać pani Latter, której przygody nie wywołały na usta Prusa najlżejszego nawet uśmiechu. A przecież i despotyczny charakter, i życie, i stosunki rodzinne pani Latter nastręczały dużo materyału do humorystyki w Dickensowskim stylu. Tam jednak, gdzie autor »Dombeya i syna« bryzgałby niewątpliwie potokami gryzącej ironii, Prus zachował zupełny spokój i nie wyszedł ani na chwilę z objektywnego tonu.

Nawet takie sceny, jak wstrętne kokietowanie Zgierskiego przy śniadaniu, jak spotkanie z wypędzonym mężem, tulenie się do tłustego łona Mielnickiego, a nawet szukanie pociechy w kieliszku — wszystko to sprawia na czytelniku wrażenie najzupełniej poważne, tragiczne niemal.

Kto stworzył taki typ i umiał go odpowiednio oświetlić, ten jest chyba czemś więcej, niżeli dowcipnym karykaturzystą 1). Jaskrawsza plama, rzucona tu i owdzie, nie rozstrzyga jeszcze o kolorycie obrazu. W wielkich symfoniach po tonach poważnego adagia odzywa się zwykle skoczne scherzo; a właśnie ostatnie romanse Prusa mają, podobnie, jak i dzieła Balzaka, »polifoniczny«, że tak powiemy, charakter.

<sup>1)</sup> Do wytworzenia opinii »karykaturzysty« przyczyniła się niewątpliwie ta okoliczność, że Prus ma zwyczaj nadawania niektórym figurom komiczno - charakterystycznych, albo wprost fantazyjnych nazwisk (Abecedowski i t. p.). Jest to w gruncie rzeczy kwestya podrzędna, ale swoją drogą osłabia znacznie wrażenie prawdy, jakie autor wywołać pragnął, Wiadómo przecie, jaką wagę nietylko do realności, ale nawet do brzmienia nazwisk przywiązywali i przywiązują romansopisarze francuscy. Balzak zbierał nazwiska swoich bohaterów z szyldów; Flaubert wahał się nieraz całymi miesiącami nad wyborem właściwego nazwiska dla tej lub owej postaci. Raz, kiedy po powzięciu tej »ważnej« decyzyi spotkał się z Zolą i dowiedział się, że ten ostatni ma zamiar tak samo ochrzcić jednego ze swoich mieszczuchów, autor »Salambô« zmartwił się niezmiernie, i dopiero wspaniałomyślność Zoli, który odstąpił swego »Bouvarda« bez wszelkich pretensyi, przywróciła mu humor. Sam Prus zresztą dobiera dla swoich głównych postaci nazwiska realne i nierażące niczem: Wokulski, Solski, Latter i t. p., ale już nazwisko piwowara »Korkowicza« brzmi tak, jak gdyby było wzięte ze staroświeckiej komedyi,

Treść większości, zarówno dawniejszych, jak i współczesnych prac beletrystycznych, da się — jeżeli już pozostaniemy w sferze porównań muzycznych — sprowadzić do typu aryi, duetu, rzadziej tercetu lub kwartetu. Bohater, bohaterka, kilka figur drugorzędnych — i na tem koniec. Prus, jakeśmy to w poprzednim rozdziale wspominali, nie bierze nigdy pojedynczego człowieka, lecz całą grupę, a czasem nawet kilka grup ludzi, których głosy nie są bynajmniej głuchym akompaniamentem do głównej melodyi, lecz brzmią samodzielnie i wyraźnie, nie unisono. Stąd dla niewprawnego ucha wynika pozorny chaos, który dopiero po bliższem wniknięciu w treść i budowę utworu zamienia się w harmonię, pochłaniającą chwilowe rozdźwięki i zgrzyty.

Za przykład umiejętnego użycia dysonansów może posłużyć niezrównana w swojej plastyce i zwięzłości scena śmierci Cynadrowskiego (»Emancypantki«, tom II, str. 178—181).

Biedny, śmieszny, ale szlachetny chłopak, oszukany haniebnie przez bezduszną, głupią kokietę prowincyonalną, dla której »urzędniczyna pocztowy« był zbyt lichą partyą, odebrał sobie życie wystrzałem z pistoletu, i kona, siedząc na łóżku, oparty o ścianę. W pokoju czuć woń skóry z juk pocztowych i zapach prochu.

»Stojący przy łóżku pocztylion płakał na cały głos; major mruczał pacierz. Absolvo te in nomine Patris et Filiż... — szeptał proboszcz. Potem przeżegnał konającego i ucałował go w czoło, na którem ukazały się krople zimnego potu. Ranny podniósł rękę, rzucił się, zaczął ustami chwytać powietrze; w oczach było widać trwogę. Potem wyprężył się, odetchnął i spuścił głowę na piersi, a na pożółkłej twarzy ukazał się wyraz głębokiego zniechęcenia«. Skończyło się.

Po chwili proboszcz, major i doktor, nastrojeni smutno i poważnie, wracają do domu. Nagle proboszcz zaczyna majorowi czynić gorące wyrzuty, że, mówiąc pacierz przy konającym, nie przestawał palić fajki i »puszczał dym, aż w nosie kręciło«.

١

- »A jegomość odpowiada zaczepiony rozgrzeszałeś nieboszczyka laufrem, którego jeszcze w garści trzymasz«.
- »Matko Chrystusowa! zawołał proboszcz, podnosząc ręce — a toć ja naprawdę mam laufra w garści! Nigdy już grać nie będę w te szachy przeklęte, z których tylko obraza boska«, i t. d., i t. d.

Czy to karykatura? Nie — to życie i jego wielostronność. Po tragedyi — komedya, farsa niemal, ale farsa nie naciągnięta, nie »zrobiona« sztucznie, lecz wynikająca zupełnie naturalnie z logiki charakterów i faktów. Starzy estetycy niemieccy nazywali to »ironią bytu« (Weltironie) 1).

Nietylko po śmiechu płacz, ale i po płaczu śmiech — do tego nas zmusza sam proces życiowy, przedstawiony tutaj przez Prusa zupełnie przedmiotowo, bez żadnych refleksyi i uwag osobistych, słowem — bez zwykłych żywiołów humorystycznego traktowania rzeczy.

W każdej sytuacyi, w każdym charakterze dałoby się odnaleźć niemało podobnych kontrastów, jeżeli się na nie tylko spojrzy z odpowiedniego stanowiska. Otóż Prus umie tak patrzeć, i nie dość, że dostrzega wesołą i smutną stronę danego przedmiotu, ale widzi i wiele innych »stron« i »stronek« w każdej rzeczy i, co ważniejsza, stara się je uwzględnić. Dlatego powieści pęcznieją i rosną mu zwykle pod ręką.

Sądząc z pierwotnego tytułu jego pracy — »Emancypantka« — miał on prawdopodobnie zamiar przedstawić typ emancypantki według swoich poglądów na rolę kobiety

<sup>1)</sup> Niezmierny zachwyt wzbudzała, u romantyków zwłaszcza, sławna scena z szekspirowskiego »Makbeta«, gdzie motyw podobny jest zastosowany i przeprowadzony na wielką skalę: król Dunkan umart, zamordowany we śnie ręką Makbeta, którego zaczynają dręczyć wyrzuty sumienia. I bezpośrednio prawie po tych tragicznych okropnościach zjawia się na scenie pijany stróż i zaczyna pleść cyniczne sprosności. Szyller w tłómaczeniu swojem zmodyfikował ten epizod i w usta odźwiernego włożył — pobożną pieśń poranną. Romantycy jednak, zapatrujący się na rzeczy mniej jednostronnie, przywrócili tę scenę, a nawet zrobili z niej wzór umiejętnego wyzyskiwania kontrastów w sztuce.

w świecie. Jako *repoussoir* i tło, należało, rzecz prosta, postawić, obok prawdziwej, kilka typów fałszywych »emancypantek«, jako też zwyczajnych i »niezwyczajnych« kobiet. Każdy z tych typów pociągnął za sobą inne, dodatkowe i dopełniające, i tym sposobem powstała cała galerya ciekawych figur, przeważnie niewieścich.

Sama oderwana kwestya równouprawnienia nie zajmuje w czterotomowej powieści zbyt wiele miejsca, nie dlatego, żeby Prus nie umiał, lub nie lubił traktować pytań teoretycznych — albo też żeby, jak twierdzą niektórzy Zoile, miał wstręt do »idei żywotnych«, — przekonamy się w dalszym ciągu, że tak bynajmniej nie jest, — ale poprostu dlatego, że, jak powiedział niegdyś, w kwestyi kobiecej »nie troszczy się on ani o uniwersytety dla kobiet, ani o prawo wyborcze, ale o to, ażeby w jakikolwiek sposób usunięto te krzywdy, które dziś ciążą nad kobietami, wyciskają im łzy i druzgoczą życie«. (»Sł. o kryt. poz.«).

Szło mu w danym wypadku, jak się zdaje, więcej o życie i charakter kobiet współczesnych, niżeli o krzykliwe frazesy i hasła partyjne dzisiejszego ruchu feministycznego, który nawet ośmieszył, uczyniwszy jego reprezetantką — niedowarzoną i przesadzoną, chociaż w gruncie uczciwą pannę Howard, której pomagają, albo właściwie: z którą rywalizują — dwie inne równie niemądre agitatorki, panie Papuzińska i Kanarkiewiczowa.

Dlaczego Prus, rozumiejąc doskonale potrzebę zmiany położenia kobiet w społeczeństwie, drwi z form, w jakie się agitacya reformatorska przyoblekła, — zrozumieć łatwo. Pomijając już fakt, że większość typów feministek, nasuwających, albo raczej »narzucających« się gwałtem oczom obserwatora, sprawia wrażenie osób, dotkniętych jakaś newrozą, pokrewną niekiedy manii wielkości, stanowiącą zatem niezmiernie podatny materyał dla dowcipu i humorystyki; pomijając, mówię, ten drugorzędny szczegół, niepodobna nie uznać, że we współczesnej formie ruchu emancypacyjnego,

wstrętna dla altruistycznej natury Prusa dewiza »walki o byt« góruje, chwilowo przynajmniej, nad innemi.

Już Hartmann zauważył złośliwie, że kwestya ta, tak jak ją dzisiaj stawiają, nie jest właściwie kwestyą kobiecą, lecz kwestyą »starych panien«, które, nie znalaziszy mężów, a co za tem idzie i utrzymania, pragną je sobie zdobyć na innej drodze; zjawienie się zaś na rynku pracy tylu nowych a tanich robotnic obniża niezmiernie skalę ogólnego zarobku i w rezultacie szkodzi większości pracujących. Prócz tego, zdaniem Hartmanna, kobieta, przyjmująca gdziekolwiek posadę, nietylko rujnuje dobrobyt mężczyzny, którego wyrugowała z miejsca, ale współcześnie unieszczęśliwia drugą kobietę, będącą — albo mogącą zostać — żoną owego, pozbawionego środków do życia, mężczyzny.

Nie będziemy tu wchodzili w rozbiór jednostronnych poglądów niemieckiego filozofa, dodamy tylko, że inni przeciwnicy tak zw. emancypacyi poszli dalej od niego.

Weźmy tylko Nietschego, oraz poetów i beletrystów skandynawskich, z których jeden Björnson trzyma się dawnego sztandaru.

U Strindberga i Hanssona antagonizm dwóch płci przerodził się przecie w straszną, bezlitośną, zaciętą walkę, której hasłem: »ząb za ząb, oko za oko«. Nawet twórca »Nory«, Ibsen, został na starość ojcem złośliwej, wstrętnej i zimnej Heddy Gabler, której największą rozkosz sprawiają samobójstwa mężczyzn, przez nią spowodowane, lub sugestyonowane.

Słowem, w ruchu tym momenty krytyczne, rozkładowe, antispołeczne, egoistyczne wysunęły się naprzód, i to wystarczyło w zupełności, żeby zniechęcić do niego pisarza, który altruistyczne prawo »wspierania się i wymiany usług« uznaje za najwyższe prawo natury, a co za tem idzie — i społeczeństwa.

Nie znaczy to, żeby Prus gardził kobietą i kwestyą kobiecą, nie, patrzy on jednak na te sprawy ze stanowiska niezmiernie wysokiego, kosmicznego niemal, nie z ciasnospołecznego tylko.

»Jeżeli ludzkość jest siecią, która wyławia ducha z natury, kobiety są w tej sieci węzłami«, powiada w jednem miejscu. Później dopiero, zniżając nieco ton, dodaje: »Jeżeli cywilizacya jest godnym podziwu gmachem, kobieta jest tem wapnem, które spaja pojedyńcze cegły i robi z nich masę jednolitą. Kiedy trzeba wkopywać się o tysiąc metrów pod ziemię, żeglować o tysiące mil od lądu, kuć żelazne belki, pod deszczem kul wydzierać zwycięstwo, błąkać się jak sęp ponad zawrotnemi przepaściami natury i ducha dla schwytania jakiejś prawdy, — mężczyzna jest w swoim żywiole. Ale tam, gdzie chodzi o rodzenie, karmienie i wychowanie: górników, żeglarzy, wojowników, myślicieli, tam jednej delikatnej kobiety nie zastąpi legion pracowników, bohaterów, mędrców. Jej łono mędrsze od was wszystkich, potężniejsze od całego świata«.

Tę rolę rodzicielki, karmicielki i wychowawczyni nie dzieci, ale całego rodu ludzkiego, uważa Prus za niezmiernie podniosłą. Jest to pośrednictwo pomiędzy sferą materyi i ducha, pomiędzy światem przyczyn i światem skutków.

»Kobieta nie jest dopełnieniem mężczyzny, ale odrębną, samodzielną potęgą, która łączy się z nim dla spełnienia odległych przeznaczeń... Kobieta jest to siła, która posługuje się mężczyzną dla wyższych celów«. A do tego, aby to zadanie spełnić mogła, trzeba jej dostarczyć możności: »pełnego i swobodnego rozwoju natury kobiecej« (»Emanc.«, IV, 135—138). Brzmi to trochę transcendentalnie, mistycznie nawet, ale nie traci chyba małostkowością i filisterstwem!

To więc jest oś, około której obraca się naprawdę kwestya kobieca. Konkretnych sposobów jej załatwienia Prus nie podaje i, prawdę powiedziawszy, skądby je wziął, kwestya bowiem kobieca, tak jak on ją pojmuje, może się rozwiązać tylko współcześnie z szeregiem wielu, bardzo wielu innych spraw społecznych, do których rozstrzygnięcia bardzo jeszcze daleko.

Ponieważ jednak myśl i wola są orężem mężczyzn, uczucie zaś talizmanem kobiety; ponieważ dalej, wychowanie

mężczyzny dąży do tego, żeby zasadniczym pierwiastkom jego działalności nadać właściwy, t. j. najkorzystniejszy dla ogółu i osobnika kierunek; wychowanie kobiety tedy powinno ją przedewszystkiem nauczyć umiejętnego szafowania uczuciem, oraz uchronić od wszelkich zwyrodnień i zboczeń, którym ta potężna, ale subtelna siła duchowa łatwo bardzo podlega.

Otóż, dzisiejsze warunki są tego rodzaju, że wśród nich większość niewiast zatraca, albo paczy swoje wrodzone dobre instynkty; tylko kobiety, obdarzone wyjątkową energią uczucia, wychodzą ze szkoły życia niezmienione i niezepsute. Taką kobietą, takim prawdziwym, bo bezwiednym »geniuszem uczucia« jest główna bohaterka »Emancypantek« — Madzia.

## III.

Madzia jest, według Prusa, kobietą idealną, t. j. dobrą i piękną. Autor skupił w niej to, co, zdaniem jego, stanowi istotę prawdziwej kobiecości, a co Goethe skrystalizował w swem słynnem określeniu: Das ewig Weibliche — wieczna kobiecość — to znaczy harmonijne połączenie uczucia i wdzięku. I Prus bowiem, »fanatyk nauk przyrodniczych«, nie podziela maksymy obłudnych moralistów, twierdzących »głośno«, iż cnota jest wszystkiem, piękność — niczem, ale przyznaje, że wdzięk — to siła, wytryskująca z natury kobiecej, jak kwiat z drzewa, jak światło z płomienia, i jedno z najbardziej skomplikowanych zjawisk natury.

To samo, mniej więcej, mówił Schopenhauer; dla niego jednak wdzięk kobiecy był tylko pułapką przyrody, pragnącej zniewolić indywiduum do powiększania liczby nieszczęśliwych. Prus, który, jak wiemy, zapatruje się na byt bardziej optymistycznie i uważa normalną kobietę za doniosły czynnik ewolucyi ducha, korzy się przed potęgą wdzięku i — niewiasty.

W tym szlachetnym i czystym kulcie tkwi coś mistycznego. W starych legendach i bajkach wszystkich narodów kobieta występowała najczęściej, jako symbol przewagi życia nad śmiercią, dobra nad złem, zbawienia nad potępieniem. Miała ona tam jakiś mistyczny wpływ i władzę nad potęgami złego. Jeżeli sama była złą, albo brzydką, czyli zwyrodniałą, wchodziła z niemi w sojusz; lecz jeśli była dobrą, piękną i czystą, szatany chyliły przed nią głowę w pokorze...

Czarownica i święta — te dwa, górujące nad przeciętną masą, typy kobiet powtarzają się i ciągną przez wszystkie literatury <sup>1</sup>).

Dzisiaj zapanowała w piśmiennictwie — naturalnie, idzie nam tu tylko o charaktery niepowszednie, wybitne — epoka »czarownic«, bo jakże inaczej nazwać Laury, Heddy, Hildy i inne demoniczne amazonki teatru skandynawskiego, lub też wyuzdane hetery francuskiego romansu?

Typ kobiety zwyrodniałej, złej, przeważa dzisiaj w literaturze nad normalnym, dobrym, dlatego ten, kto się odważa wprowadzać »świętą«, ubraną w kostyum współczesny, mówiącą naszym stylem i obracającą się pomiędzy nami, — naraża się na to, że go nie zrozumieją.

Typów ujemnych, łatwiejszych zresztą do uplastycznienia — nie zaniedbał Prus, swoją drogą, wcale. Taka Izabela np. jest »czarownicą«, godniejszą stosu od wielu niewinnie spalonych histeryczek czasów dawniejszych. W pannie Helenie Norskiej, oraz pannie Eufemii także tkwi wcale niezgorszy materyał na »dyabliczkę«. I one wszystkie mają »wdzięk«, na egoistycznym atoli gruncie »kwiat« ów mistyczny zmienił się w pasorzytną i trującą, choć ponętną jeszcze roślinę.

Naturalnie, że na takiem, zresztą bardzo realnem tle, altruistka Madzia, która tylko wtedy czuje się szczęśliwą, kiedy wszystkim dokoła dobrze — wygląda trochę niezwy-

¹) Wspomnimy tu tylko: Medeę, Klitemnestrę z jednej — Nausikę i Penelopę z drugiej strony; Sakuntala, Sita — Surpanaka i Kali; Armida — Beatrice; Imogena, Kordelia — lady Macbeth, Gonerylla, Regana. O czasach nowszych, jako zbyt znanych, nie wspominam wcale. Większość tych »jędz« odznacza się pięknością, która działa i tutaj jako potężny czynnik, ale rozkładowy, nie organiczny.

czajnie. Autor zresztą sam to podkreśla niejako, zaznaczając rozdźwięk, panujący pomiędzy Madzią a jej otoczeniem. Czuje ona za wszystko i za wszystkich, prawie zapominając o sobie, i właśnie dlatego nie znajduje szczęścia dla siebie.

Jest to zresztą najzupełniej zgodne ze znanymi nam już poglądami Prusa na stosunek »geniuszów« do ogółu. »Wspólną cechą nadzwyczajnych jednostek jest brak proporcyl pomiędzy niemi a ogółem, który składa się z ludzi miernych. My doskonale umiemy oceniać piękność, majątek, powodzenie, ale stanowczo brak nam zmysłu do taksowania wielkich celów, szerokich rzutów i serc anielskich«.

To jest do pewnego stopnia przyczyną faktu, że Madzia nie znalazła uznania nietylko u współbohaterów, ale i u »praktycznych« czytelników, którym skromna, prosta i pozwalająca się wyzyskiwać dziewczyna wydała się zbyt naiwną, jak gdyby to zmniejszało w czemkolwiek wartość jej szlachetnych postępków i aspiracyi.

Jest to zresztą rzeczą oddawna znaną, że altruizm podoba nam się o tyle tylko, o ile ciągniemy z niego korzyści; samych »naiwnych« altruistów lekceważymy zwykle, bo tylko niezłomny, śpiżowy, bezwzględny, skoncentrowany egoizm imponuje masom. »Rozrzutny« altruista wzrusza nas wtedy dopiero, kiedy go widzimy konającego spokojnie na krzyżu, lub na stosie, t. j. kiedy mamy oczywisty, namacalny dowód, że i łagodne serce może być zbiornikiem olbrzymich mas energii duchowej, czyli że pozorny biedak może być w gruncie rzeczy — wielkim bogaczem...

Że zaś Madzia robi to tylko, co robić może; że nie jest świętą z pierwszych czasów chrześcijaństwa, szukającą śmierci męczeńskiej w arenie pod pazurami rozjuszonego lwa — to wina epoki. Na zarzut podobny, zrobiony z powodu zbyt trywialnych zajęć Wokulskiego, odpowiedział Prus bardzo słusznie: »A cóż wy robicie, a możnaby tu dodać: co wy robić możecie, — wy, dzisiejsi bohaterowie? Zajmujecie się handlem, nauką, filantropią etc.«. Czyż autor realistyczny

może przedstawiać innych bohaterów, aniżeli takich, jacy są w kraju?

Konflikt wewnętrzny będzie zawsze ten sam, czy serce bije pod zbroją, czy pod kamizelką. A to rzecz najgłówniejsza.

Walka z przesądami, konwenansami, rutyną i potwarzą nie bywa wcale łatwiejszą i przyjemniejszą od walki ze smokiem, lub tygrysem, odwaga zaś cywilna jest rzadszą bez porównania cnotą, aniżeli inne rodzaje odwagi, a co gorsza, mniej się ją ceni na rynku próżności! Tragizm zresztą może leżeć nie w tem tylko, co się robi, lecz w tem, że, pomimo najszczerszych chęci i wysiłków, zrobić nie nie można...

»Jak geniusze woli — powiada Prus — nie zawsze znajdują środki do wykonania swych planów, jak geniuszom myśli zbywa na słuchaczach, tak geniusze uczucia nie znajdują zwykle u nikogo oddźwięku«.

Energiczny Wokulski marnieje wśród marnego otoczenia; genialnego wynalazcę, Geista, wyklęły akademie, Madzia zaś za to, że, nie oglądając się na nic, idzie zawsze za popędem szlachetnego serca, znosić musi pociski głupoty, złości i potwarzy ludzkiej.

W zasadzie kwestya jest postawiona dobrze, bo rzeczywiście, geniusz, któryby nie wyprzedzał epoki, któryby nie przewyższał otoczenia i był przez nie odrazu zrozumiany i oceniony, nie byłby już geniuszem, t. j. czemś nowem, wyjątkowem, niezwykłem, a przez to wstrętnem dla bezwładnych mas. Autor jednak przedstawił nam w Madzi nie geniusza, szybującego już na wyżynach, lecz geniusza, zrywającego się dopiero do lotu, nie geniusza w rozkwicie, lecz geniusza, dochodzącego dopiero w naszych oczach do rozkwitu, a przez to wrażenie, jakie na nas osoba Madzi sprawia, jest o wiele słabsze od tego, jakieby sprawić mogła, gdybyśmy ją widzieli w całej pełni sił, działalności i — cierpienia.

Kto wie, może ją kiedyś ujrzymy? Goethe po »Latach nauki« Wilhelma Meistera wydał »Lata wędrówki«; dla czegóżby Prus nie miał napisać drugiej powieści, w której znany nam geniusz-dzieweczka zjawi się jako dojrzały geniusz-ko-

bieta, by wstąpić nie do klasztoru, lecz na Golgotę życia?... Po tak świetnem przedstawieniu procesu urabiania wyjątkowego ducha *przez* świat, ciekawą byłaby historya wpływu tegoż ducha na świat... Ale to rzecz autora.

Madzia atoli — jak to zwykle bywa w zaludnionych bogato powieściach Prusa — nie wypełnia swoją osobą całego opowiadania, aczkolwiek wszyscy i wszystko, co się w powieści dzieje, ma z nią mniej lub więcej ścisły związek. Na pierwszym planie stoją, naturalnie, kobiety, z których każda posiada w swoim charakterze pewne zboczenia od idealnego typu, stając się przez to negatywną ilustracyą tych poglądów, które w sposób pozytywny usymbolizowane zostały w Madzi.

Madzia posiada nadmiar uczucia, ale znajduje dla niego właściwe i normalne ujście. Inne kobiety, albo mają uczucia za mało: Helena Norska, panna Eufemia, jej matka, a po części i panna Malinowska, oraz doktorowa Brzeska etc., albo też kierują jego prąd w niewłaściwą stronę, i tym sposobem, zamiast dobroczynnego i ożywczego działania, sprowadzają złe skutki dla siebie i dla innych. Wymienimy tylko: panią Latter i jej stosunek do męża, a zwłaszcza do niewdzięcznych dzieci; poczciwą i uczoną Adę Solską i jej małżeństwo z płytkim szubrawcem, Norskim; pannę Howard i jej histeryczny feminizm, kapitulujący na drugi dzień po ślubie, i t. d., i t. d.

Większość tych postaci, nakreślonych z prawdziwem mistrzowstwem, zasługiwałaby na szczegółowy rozbiór; należałoby również poświęcić parę słów dodatnim i ujemnym charakterom męskim i wspomnieć o układzie książki, gdzie niezrównane bogactwo, nadmiar prawie szczegółów i epizodów nie zdołały jednak przytłumić myśli przewodniej, która przebłyskuje, jak nitka złota, zarówno wśród szczebiotu pensyonarek, jak i z pod trajkotania iksinowskich jędz i plotkarek. I żywa a dosadna charakterystyka małomiasteczkowego społeczeństwa (II), i sesye emancypantek, i pensyonat pani Burakowskiej (IV), i wiele jeszcze, wiele z tych, drgających prawdą i życiem ustępów, godne są specyalnych wzmianek.

Wszystko to jednak rozszerzyłoby nadmiernie ramy niniejszego szkicu, w którym – jak to czytelnik mógł zauważyć – nie szło nam tyle o samą powieść, ile o pewne rysy duchowe jej autora.

### IV.

Gdybyśmy teraz spróbowali zsyntetyzować nasze uwagi i sądy o autorze »Emancypantek«, doszlibyśmy do wniosku, że — poza uczuciem altruizmu, które, jako należące do sfery etycznej, stanowi właściwość nie tyle talentu, ile charakteru, — twórczość Prusa, jak wogóle twórczość każdego poety z »bożej łaski«, opiera się na dwóch zasadniczych żywiołach.

Pierwszym z nich jest silne i bezpośrednie poczucie rzeczywistości, oraz dar spostrzegawczy, połączony z umiejętnością ścisłego i szczerego odtwarzania tego, co się widziało; drugim zaś — potężna wyobraźnia, pozwalająca artyście wypełniać intuicyjnie nieuniknione luki w obserwacyi i tworzyć rzeczy, które, aczkolwiek nie posiadają w świecie realnym odpowiednika, sprawiają na nas wrażenie czegoś najzupełniej konkretnego i prawdziwego.

Ani jednej, ani drugiej z tych właściwości nie nabywa się ćwiczeniem: są one prawdziwym »darem« przyrody i stanowią integralną cząstkę umysłu artysty, który jednak może pod naciskiem warunków zewnętrznych zaniedbywać jedną zdolność, kształcąc współcześnie drugą. Tak było z Prusem w początkach jego karyery literackiej.

»Fanatyk matematyki i nauk przyrodniczych — jak sam siebie niegdyś nazwał — wykładał na prawo i lewo, że wszystko jest głupstwem i kłamstwem, czego nie można wyliczyć i zważyć, a przynajmniej zaobserwować« (Słówko o krytyce pozyt.).

Wierząc tylko i polegając jedynie na obserwacyi, tworzył Prus w najpierwszych swoich powiastkach i humoreskach figurki, wzięte niby z życia, ale jednostronne, niepełne i płaskie, na których dławiona usilnie wyobraźnia ich rodziciela mściła się po cichu, wykręcając im członki i wydłużając jedne rysy kosztem drugich. Z tej to epoki datuje się przylepiona Prusowi etykieta »karykaturzysty«.

Później jednak fanatyczna wiara we wszechpotęgę obserwacyi złagodniała o tyle, że Prus udzielił krzywdzonej dotąd niesłusznie fantazyi swojej prawo głosu w kwestyach artystycznych i — odtąd z każdym rokiem coraz większe nadawał jej przywileje.

Prześliczny prototyp Madzi — Anielka; dzieciak kowalowej w »Przygodzie Stasia«; pies, Kurta, tamże; dalej Ślimak i całe jego otoczenie w »Placówce« — wszystko to owoce zapładniającego wpływu żywej wyobraźni twórczej na sumienną i ścisłą, jak dawniej, pracę obserwatora.

Dopiero w »Lalce« jednak potęga fantazyi Prusa zabłysła w całej pełni. Stworzyć i puścić w ruch tylu ludzi, nadać każdemu pewien charakter, śledzić jego starcia z innymi, notować zmiany, powstające pod wpływem okoliczności zewnętrznych i t. p., — na to nie zdobyłby się nigdy suchy, pozbawiony imaginacyi zbieracz dokumentów ludzkich.

W »Emancypantkach«, przy równej prawie liczbie osób, mniej jest ruchu, aniżeli w »Lalce«, temat bowiem do tego się nie nadawał; bohaterowie i bohaterki ostatniej powieści mniej działają, ale za to więcej czują i myślą.

W »Lalce« ścierają się z sobą nietylko ludzie, lecz całe warstwy i prądy społeczne; w »Emancypantkach« kolizye dramatyczne wynikają głównie ze stosunków czysto indywidualnych, lub rodzinnych.

Wokulski wiedział już doskonale czego chce i szarpał się nie tyle z samym sobą, ile ze społeczeństwem, pragnąc wśród niego zdobyć sobie wpływ i stanowisko i uwieńczyć swoje zwycięstwo miłością. Madzia — jeśli ją będziemy uważali za główną bohaterkę — nie styka się prawie z szerszemi warstwami społeczeństwa, a cały dramat odgrywa się w jej własnem wnętrzu: ona szuka dopiero właściwej drogi i celu działania.

Wokulski, kiedy mu los zdruzgotał ideał »doczesny«, pamiętał o tem, że pozostały mu: ziemia, prosty człowiek

i Bóg — to jest obowiązki społeczne i ideał nieznikomy, wieczny, niedościgniony... Madzia nie jest jeszcze tak dojrzałą, nie wyrobiła sobie pojęć o obowiązkach i ideałach; czyniąc dobrze, szła zawsze za głosem instynktu, a kiedy ten zamilkł na chwilę, straciła grunt pod nogami — także na chwilę tylko.

U Wokulskiego rozum skrzywdził serce, które się później mściło; u Madzi rzecz miała się przeciwnie: uczucie wyprzedziło u niej w rozwoju umysł, który musiał dopiero dążyć do zrównania się z lotniejszym towarzyszem.

W każdym razie różnica kolorytu utworów odbiła się w niezmiernie charakterystyczny sposób na nastroju wyobraźni ich autora.

W tętniącej życiem społecznem »Lalce« Prus nie wychodzi poza bramy świata fenomenalnego. Jeżeli nawet puści zupełnie wodze fantazyi i pocznie opisywać rzeczy nieistniejące dotychczas, zawsze pozostaje w granicach możliwości fizycznej. Epizod z prof. Geistem i chemią związków wodoru—to interesująca fantazya naukowa w stylu Verne'a, o podkładzie humanitarno-utylitarnym.

Inny już obrót przybrały rzeczy w »Emancypantkach«, gdzie autor, zajęty więcej kwestyami czysto psychologicznemi, nie krępował swojej bogatej imaginacyl niczem i, pozwoliwszy jej przekroczyć kres zmysłowego dostrzegania, starał się zbadać to, co niegdyś uważał za »głupstwo i kłamstwo, nie dające się obserwować«, i próbował unieść rąbek zasłony, zawieszonej u wrót »sanctissimum«, kędy się kryją niezgłębione tajemnice wszechbytu.

Ponieważ ta wycieczka w krainę transcendentalną zajmuje niemało — zdaniem przeciwników metafizyki, za wiele nawet — miejsca w powieści; ponieważ dalej zawiera ona niejako syntezę filozoficznych poglądów Prusa na świat i życie, — należy więc odpowiedniemu ustępowi romansu słów parę poświęcić.

V.

»Sans philosophie le savant n'est qu'un manoeuvre et l'artiste qu'un amuseur — bez filozofii uczony jest tylko robotnikiem, artysta zaś tylko bawicielem — powiedział słusznie Taine.

Rzeczywiście, ten, kto bada lub odtwarza formy i procesy bytu, powinien dojść do jakiegoś ogólnego na nie poglądu, do jakiejś syntezy, pozwalającej mu zoryentować się w niezmierzonym chaosie zjawisk; inaczej bowiem nie zdoła nigdy powiązać z sobą przyczyn i skutków, na dalszą zwłaszcza metę; nie potrafi odróżnić tego, co jest chwilowem, przejściowem, znikomem, od tego, co trwać będzie zawsze; słowem, nie zdoła się zastosować do rady wielkiego Spinozy i spojrzeć na świat sub specie aeternitatis — przez pryzmat wieczności...

Filozofia jest kością pacierzową każdego utworu artystycznego: spaja ona z sobą organicznie różnorodne części dzieła, ale ukrywa się zwykle sama pod niemi tak, że chcąc ją poznać, trzeba przedtem zrobić rodzaj sekcyi krytycznej.

Tak bywa u większości autorów. Niektórzy z nich jednak stworzyli dzieła, będące rodzajem filozoficznego credo, t. j. wyrażające w sposób bardziej dosadny i bezpośredni ich poglady na świat i życie. Szekspirowski »Hamlet« i »Burza«, Goethowski »Faust«, »Boska komedya« Dantego i »Nieboska« Krasińskiego – sa utworami tego rodzaju. Słowacki wyłożył swój systemat nie tylko w poezyi, lecz i w specyalnych rozprawach prozą (»Genezis z ducha« i t. d.); Balzak, który wogóle lubił zapelniać całe szeregi stronic uwagami filozoficznemi nad wszystkiem i z powodu wszystkiego, zsyntetyzował swoje poglady mistyczne w »Seraficie«, a zwłaszcza w »Historyi umysłowej Lamberta«, gdzie młody mędrzec, zabijany powoli przez nadmiar myśli, rzuca snop kabalistycznych aforyzmów o naturze i nieśmiertelności »fluidu«, będącego substratem woli i duszy ludzkiej; doktrynę Zoli wykłada fanatyk życia, dr. Pascal.

Reprezentantem i głosicielem poglądów Prusa jest stary prof. Dębicki, któremu, pomimo że nań spadła niewdzięczna rola rezonera powieści, Prus umiał nadać, jak zwykle, wyraźne rysy indywidualne. Otóż ów prof. Dębicki, dyskutując z młodym suchotnikiem, który wierzy tylko w materyę, a boi się strasznie pośmiertnej nicości, wykłada cały traktat metafizyczny o nieśmiertelności duszy.

Ponieważ dyalog ten zajmuje kilkadziesiąt stronic, napadano na Prusa za to, że przeładował jakoby powieść niepotrzebnym balastem. Zarzut ten byłby słuszny, gdyby Dębicki rozpoczął rozprawę ni z tego, ni z owego, jak to się np. często u Balzaka zdarzało. Ale Dębicki mówi do człowieka, stojącego na progu śmierci, a dyskusyi przysłuchuje się główna bohaterka, w której duszy słowa filozofa wywołują głęboki przewrót, wpływający na jej dalsze postępki i dzieje. A zatem rozprawa ta nie jest jakimś niepotrzebnym klinem, czy wstawką, lecz wiąże się organicznie z całością.

Pragnąc przekonać Madzię, musiał autor argumentować tak, żeby i na czytelniku zrobić jakie takie wrażenie, to zaś pociągnęło za sobą konieczność szerszego rozwinięcia tematu i względną długość rozprawy.

Przejdźmy jednak do szczegółów.

Dyskusya kręci się około pytania: czy życie ziemskie jest, czy nie jest ostatecznym kresem rozwoju człowieczego ducha? Czy śmierć przerywa zupełnie proces ewolucyi, czy też stanowi jeden tylko z jego etapów?

Jako dobry szermierz jednak, prof. Dębicki, przed przystąpieniem do wykładu swoich teoryi, stara się sprowadzić ad absurdum doktryny przeciwnika. Przychodzi mu to z wielką łatwością, materyalizm bowiem, jak każda zresztą metafizyka 1),

¹) Słówko wyjaśnienia. Ci, którzy tak lubią piorunować na metafizykę, zapominają na śmierć o tym znanym fakcie, że i materyalizm jest także systematem metafizycznym, a więc nie ma nic wspólnego z posytywizmem, z którym często niesłusznie bywa przez ignorantów mieszany. Pozytywizm nie jest właściwie filozofią, t. j. wszechsyntezą i teoryą bytu, lecz poprostu metodą, szkołą, która, odrzuciwszy na bok

nie wytrzymuje ataku druzgoczących argumentów kantowskiej krytyki poznania, wykazującej w sposób dowodny, że pomiędzy nami, t. j. podmiotem, a światem zewnętrznym, czyli przedmiotem, istnieje mur, którego nikt, nigdy i niczem przebić nie zdoła. *Ignorabimus!* 

balast metafizyczny, t. j. wszystko, co się poznać nie da, zajęła się ścisłem badaniem rzeczy dostępnych doświadczeniu i oddała przez to znaczne usługi ludzkości. O stosunku ducha do materyi pozytywizm nie wypowiedział żadnego zdania; nie twierdził nic, ale i niczemu z góry nie przeczył, poprzestając na regestrowaniu faktów i wyciąganiu z nich logicznych wniosków, które jednak uważane były przez prawdziwych uczonych tylko za hypotezy; materyalizm współczesny ogłosił te czasowe hypotezy za jakieś odwieczne (?), niezbite i nienaruszone prawa natury! Tymczasem nawet najważniejsze z nich, jak prawo zachowania energii i prawo przyczynowości, mają jedynie wartość subjektywną i względną; są to kategorye naszego umysłu, schematy, w jakie słaba inteligencya nasza układa sobie z konieczności zjawiska, o których wewnętrznej istocie nie mamy i nie będziemy mieli nigdy pojęcia. Ponieważ nie wiemy, czem jest naprawdę materya, nie mamy prawa twierdzić stanowczo, że jest ona jedynem źródłem i podstawą bytu. Co prawda, dzisiaj żaden poważny myśliciel takich przypuszczeń za ewangelie nie uważa, zdarza się to tylko młodym doktorkom i kandydatom, dla których nauka, odgrywająca w ich życiu najczęściej nie role bogini, lecz rolę »dojnej« krowy — nie posiada już tajemnic, bo je pp. profesorom na spowiedzi wyznała... Z tego wszystkiego nie wynika bynajmniej, żebyśmy materyalizmowi odbierali prawo głosu. Owszem, i materyalizm czysty, i hylozoizm, i panteizm, i spirytualizm, i t. p., oraz inne stare, jak myśl ludzka, systematy filozoficzne mają swoją racyę bytu, bo ją ma wogóle wszelka »poezya pojęć«, zwana metafizyką. Zaden z nich atoli nie powinien sobie rościć praw do nieomylności i wyiącsnosci. Są umysły, którym wystarcza doktryna płytka, byle była prosta i miała pozory jasności - dla tych materyalizm jest doskonałą syntezą: nie każdy jednak posiada ciasny mózg Nordaua i jego wielbicieli! Kogo więc nie zadowala pewnik (?) o przemianie ruchu rozciągłych cząsteczek w nierozciągłe czucie i świadomość, ten ma prawo szukać sobie innych wyjaśnień zagadki ducha i życia. Co do metafizyki wogóle, to nie potrzebujemy chyba dowodzić, że, traktowana rozumnie, może ona odegrać, jako przeciwwaga empiryzmu, pewną rolę w nauce; w życiu zaś metafizyka stanowi doniosły czynnik pedagogiczno-etyczny i jest jedną z podstaw »Hygieny ducha«, o której Prus kilkakrotnie wspomina.

O tej smutnej, ale niewątpliwej prawdzie zapominamy bardzo łatwo i chętnie. Dopomaga temu — jak słusznie i dowcipnie zauważył Dębicki — »pewne gramatyczne skrócenie. Mówią zwykle: ogień parzy; kamień jest ciężki; dwa a dwa jest cztery... zamiast mówić: ja czuję, że ogień parzy; ja czuję, że kamień jest ciężki; ja ciągle doświadczam, że 2 + 2 jest cztery i t. d.«. Wszystkie te spostrzeżenia bowiem nie są to prawdy bezwarunkowe, lecz poprostu sformułowanie stanów naszego czucia. Jedno tylko jest niewątpliwe, t. j. że czujemy samych siebie; o istnieniu i naturze świata zewnętrznego, a względnie i materyi, nic powiedzieć nie możemy. Z tego wynika wniosek, że nielogicznie jest tłómaczyć zjawiska duchowe za pomocą zjawisk materyalnych, gdyż nie należy nigdy objaśniać prawdy pewniejszej przez prawdę mniej pewną.

Oto w krótkości krytyczny prolog do rozprawy, wyłożony, jak wszystko u Prusa, stylem logicznym, przejrzystym i jasnym. W dalszym ciągu prof. Dębicki rozwija swoje poglądy w sposób indukcyjny, t. j. uogólniając, zestawiając i rozszerzając ciągle wnioski, wydobywane z pojedyńczych faktów, czerpanych głównie z dziedziny fizyki i psychologii.

Zamiast śledzić przebieg tej oryginalnej dyskusyi, postaramy się dla zwięzłości wyłożyć ów systemat dedukcyjnie, t. j. od góry do dołu.

Otóż na szczycie istnień pomieścił Dębicki byt transcendentny, niepoznawalny, absolutny, o którego naturze nic powiedzieć nie możemy; ogarnia on prawdopodobnie »nieskończoną ilość wymiarów i nieskończoną ilość czasów« i »jest środkowym punktem i źródlem energii, nie dla gwiazd jednak i mgławic; bo gwiazdy to nędzny pył, ale dla eterycznych oceanów, w których unoszą się mgławice«. Oceany te, będące niejako emanacyami najwyższego prabytu i wypełniające przestrzeń — to olbrzymie masy owej dziwnej substancyi, o której znakomity fizyk i matematyk, prof. sir William Thomson, utrzymuje, »że jest jedyną, której istnienie zmuszeni jesteśmy uznawać i którą znamy lepiej, aniżeli inne formy materyi«. Substancyi tej, zwanej pospolicie eterem,

przypisuje Dębicki, prócz znanych nauce właściwości, zdolność indywidualizowania się, oraz czucia i rozwoju.

Za »kładkę«, łączącą fizycznie właściwości eteru z psychicznemi, uważa Dębicki słynne twierdzenie wspomnianego wyżej fizyka, Thomsona, że »gdyby jakaś siła twórcza w jednolitej — a zdaniem Prusa, czującej i myślącej — masie eteru wywołała wiry pierścieniowe«, wówczas te wiry pierścieniowe byłyby nietylko wyodrębnione z masy eteru, ale jeszcze byłyby niezniszczalne, czyli nieśmiertelne«.

Eter tedy, wyłoniony z najwyższego źródła energii, odgrywa we wszechświecie taką samą rolę, jaką Schopenhauer przypisuje »Woli«, a Hartmann »Nieświadomemu«, z tą różnicą jednak, że ów »eteryczny duch powszechny« nie jest, jak transcendentne byty panteistów niemieckich, substancyą pierwotną, tylko pochodną, wtórną; po drugie zaś, że według Dębickiego, indywidualizacya nie ogranicza się życiem ziemskiem, lecz trwa dalej, nawet po śmierci człowieka; słusznie więc do pewnego stopnia zastrzega się filozof polski przeciwko nazwie »panteisty«, jaką mu jego przeciwnik nadaje.

Zauważymy tu nawiasowo, że to nie pierwszy wypadek: myśliciele nasi, nawet ci, którzy się karmili metafizyką niemiecką, głosili zawsze »samoistność jaźni« ludzkiej. Dość zestawić Trentowskiego, Libelta i Cieszkowskiego z ich pierwowzorem Heglem. Wszędzie »liberum veto« indywidualnego ducha występuje przeciwko wszechpochłaniającej dążności germańskiego panteizmu.

Według Cieszkowskiego, wiara w »nienasycony absolut, pożerający wszelką osobowość«, nie godziła się z naszem usposobieniem. To piętno rasowe występuje i w systemacie Dębickiego, który możnąby nazwać »indywidualizmem ewolucyjnym«, wyrastającym z pananimistycznego gruntu.

Duch powszechny, eter, posiada w sobie zdolność do rozwoju, rozwija się więc »własną pracą«. Bezładna materya kosmiezna wytwarza określone pierwiastki, później związki chemiczne, dalej kryształy, komórki i niższe organizmy:

ŗ

»Wszystko to są indywidualności *półświadome*«, które z czasem dosięgają świadomości zupełnej.

Duch powszechny jednak nietylko różniczkuje się i dzieli na coraz większą liczbę świadomych osobników, ale i sam, iako całość, »uświadamia się coraz lepiej i — jakby nabiera doświadczenia«.

Ewolucya więc nie jest jedynie prawem biologicznem, lecz prawem powszechnem, kosmicznem, ogarniającem całą naturę widzialną i niewidzialną.

»Przyjdzie czas, kiedy cały wszechświat zostanie uświadomiony, kiedy się skończy epoka prób i pomyłek, a wszystko, co jest, utworzy między sobą doskonałą harmonię«.

Owe próby i omyłki pnącego się na wyżyny ducha są źródłem zła, któremu zbyt wielkie nadaje się znaczenie. Zło bowiem jest rzeczą względną, przejściową, a nawet pożyteczną, gdyż stanowi ważny czynnik pedagogiczny, a zarazem bodziec ewolucyi: »Szczęśliwy, kto, zamiast narzekać na cierpienia, uczy się od nich«.

Tak wygląda w ogólnych zarysach metafizyka Prusa.

Jest ona ciekawą podwójnie; raz jako oryginalna próba syntezy, powtóre zaś jako źwierciadło, w którem odbiła się cała indywidualność twórcy. Uważny czytelnik bowiem odnajdzie z łatwością w tym systemacie wszystkie znane nam już pierwiastki i cechy, charakteryzujące Prusa jako artystę, myśliciela i człowieka.

Przedewszystkiem uderza w nim siła i lotność fantazyi, bez której zresztą żaden filozof wogóle nie byłby w stanie stworzyć metafizycznej syntezy. Wsparty potęgą fantazyi, zanurzył on cały nasz wszechświat w drgających życiem i myślą falach duchowego morza, które nietylko rodzi czujące i świadome siebie istoty, lecz i samo wie, czuje, rozwija się i doskonali. Nie dość na tem jednak; fantazya Prusa miała dosyć odwagi, by wybiedz po za granice znanego nam kosmosu i rozsiać po otchłaniach przestrzeni miliony podobnych, czujących i myślących oceanów, zaludnionych przez miliardy słońc, oraz miliardy miliardów doskonalących się ciągle »duchów«.

I to nie koniec jeszcze.

Oto fantazya owa pozwoliła Prusowi odnieść największy tryumf, do jakiego zdolny jest umysł ludzki, a mianowicie: wznieść się ponad samego siebie, skruszyć ciasne szranki własnego pojmowania i zrozumieć, że możliwe są i inne zupełnie formy bytowania, niżeli te, o których mówią nam nasze ograniczone zmysły i oparta na nich wiedza szkolarska.

» Może wśród owych oceanów — powiada on — grają całkiem *inne* siły, rządzą *inne* prawa, o których nie mamy najlżejszego pojęcia...« Trudno chyba iść dalej!

Ale to dopiero jedna strona medalu. Prus bowiem, szybując na skrzydłach ducha wśród ciemnych bezmiarów nieskończoności, nie zapomina ani na chwilę, że punktem, z którego rozpoczął wzlot, była — skończoność.

»Rzuć granit pod tęcze twoje! w wołał Krasiński do jednego z największych geniuszów fantazyi, Słowackiego; rada ta, o której żaden z poetów zapominać nie powinien, nie dałaby się nigdy zastosować do Prusa i jego twórczości. Śmiałego metafizyka i poetę kontroluje u niego fizyk, matematyk, statystyk i t. p.

Rzuciwszy jakaś niezwykłą myśl, Prus stara się ją zaraz uzasadnić szeregiem cyfr, lub cytat z dzieł znakomitych badaczów przyrody. Mówiąc np. o nieśmiertelności duszy, nie roztapia się, jak Trentowski, w definicyach rozmaitych »stnień«, »istnień«, »mysłów«, »umów« i »jaźni«, pomija również zupełnie mglistą dziedzine tak zw. mistyki praktycznej, somnambulizmu i t. p., ale powołuje się za to na niezniszczalne »wiry eteryczne« fizyka, Thomsona, albo na pojęcie »wielowymiarowości«, odgrywające dzisiaj w matematyce niepoślednią rolę. Chcąc dowieść, że »to, co widzimy, składa się z tego, czego się nie widzi«, cytuje z Clarka Maxwella rachunek, dotyczący ilości atomów w główce od szpilki i t. p. Słowem, nawet głosząc zasadę, »że palcem nikt nie dotknie prawdy, ani nie dojrzy jej okiem, ale znajdzie ja duchem i w duchu«, stara się mimo to oprzeć swoje pomysły metafizyczne nietylko na wyobraźni i przeczuciu powszechnem, lecz i na argumentach, czerpanych z dziedziny nauk ścisłych.

Słowem, systemat Prusa stwierdza dobitnie zaznaczony już przez nas fakt, że w głowie tego pisarza mieszkają zgodnie i pracują współcześnie dwie — wyłączające się zwykle — władze duchowe, a mianowicie: spokojny rozum i ruchliwa fantazya, oraz ich potomstwo: poczucie i zamiłowanie świata realnego i skłonność do bujania w sferach nadzmysłowych; uwzględnianie na każdym kroku potrzeb utylitarnych, idei »organicznych« i — sympatya do wzniosłych, choćby niepraktycznych porywów; liczenie się z drobnymi nawet szczegółami życia i — zdolność ogarniania szerokich horyzontów myślowych; sumienny, szczery realizm w robocie artystycznej i podniosły idealizm w nastroju i poglądach na cele istnienia.

To rzadkie niezmiernie skojarzenie się dwóch tak różnych czynników nadaje właśnie twórczości Prusa ów oryginalny i pociągający charakter. Suchy, bezduszny realizm nuży nas niezmiernie szybko swoją monotonnością, szarością i płytkością; wyuzdana fantazya 1001 Nocy, lub staro-indyjskich poematów znowu zajmuje bardzo, ale nie przekonywa, nie wzrusza, za mało bowiem rachuje się z naszem człowieczeństwem i zanadto gwałtownie przerywa nić, łączącą nas, bądź co bądź, ze zwykłym, »codziennym« światem.

Już taki »Gulliwer« Swifta np. czyta się, pomimo krańcowej fantastyczności, o wiele łatwiej, gdyż autor, uwzględniając sumiennie mnóstwo szczegółów realnych, zdołał uprawdopodobnić swoje szalone pomysły.

Otóż Prus umie nietylko uprawdopodobnić fantazye, czego dowodem choćby prześliczny opis możliwego potopu w tomie III, lecz, co ważniejsza, potrafi także uczynić rzeczywistość zajmującą, ukazując nam po za jej zwyczajną, znaną wszystkim stroną, to, czego przeciętny człowiek nie dostrzega.

Owo poczucie, a można nawet powiedzieć: poszanowanie rzeczywistości, tkwi w naturze byłego fanatyka nauk

przyrodniczych bardzo głęboko. Ono to, hamując jego metafizyczne porywy, nie pozwoliło im przerodzić się w mistyczny kwietyzm. Podobne, najczęściej pozorne tylko, sprzeczności pomiędzy idealistyczną filozofią a realistyczną twórczością poetów trafiają się dość rzadko, ale się trafiają. Szekspir np., twierdzący przez usta Prospera w »Burzy«, że »jesteśmy z tego tworzywa, co mary, i marne nasze życie sen otacza«, — wyłonił mimo to ze swego mózgu stu kipiących energią rycerzy, kochanków i awanturników, a jednego zaledwie ślamazarnego Hamleta; Prus zaś, sprowadzający z Kantem i Schopenhauerem cały świat ziemski do subjektywnej halucynacyi, każe go swoim bohaterom szanować i liczyć się z jego prawami.

Jakże objaśnić tę niekonsekwencyę?

Oto poprostu w ten sposób: życie ziemskie jest, według Prusa, jedną z faz, jednym z etapów ewolucyi, ewolucya zaś wymaga wysiłków i pracy, a zatem ten, kto żyje, powinien uczyć się i pracować, pamiętając o wieczności.

»Trzeba tylko zachować równowagę: nie topić się we własnem wnętrzu i nie rozpraszać w zmysłach, lecz chodząc po ziemi, trzymać głowę w niebie«.

Ten pogląd na życie tłómaczy nam inną jeszcze pozorną sprzeczność zapatrywań autora »Emancypantek«. Ten optymista filozoficzny jest pesymistą życiowym. Wiemy już doskonale, co sądzi o smutnym losie jednostek wyjątkowych, geniuszów, i o ich stosunku do głupiej, bezwładnej masy. Jest to jeden z główniejszych »leitmotivów« twórczości Prusa. Ludziom dobrym i mądrym dzieje się w jego utworach gorzej, niżeli ludziom złym, pozbawionym sumienia i rozumu.

Wszyscy sympatyczni idealiści są u Prusa wyzyskiwani, oszukiwani i, nie mogąc się doczekać sprawiedliwego uznania i oceny, kończą bankructwem życiowem. Pasywa cierpień przewyższają u nich stokrotnie aktywa rozkoszy. Pomijając typy wybitne, wspomnimy z drobniejszych: Cynadrowskiego, pannę Cecylię, panią Burakowską etc.

Tak bywa zwykle w życiu, niestety, i Prus, jako bystry a sumienny obserwator i szczery artysta, nie mógł fałszować rzeczywistości; Prus filozof atoli starał się znaleźć rozwiązanie tej smutnej zagadki i odnalazł je w »prawie zachowania energii«, rozszerzonem do sfery transcendentnej.

Nic w naturze nie ginie, cierpienia więc nasze i bezowocne napozór wysiłki przepaść nie mogą napróżno; one się utrwalają, kapitalizują, by w czasie właściwym przynieść rezultat, posuwając naprzód proces ewolucyi ogółu i osobnika. Nie należy w żadnem, najsmutniejszem nawet położeniu opuszczać rąk i poddawać się rozpaczy, tylko zawsze robić swoje.

Wobec takiego rozumienia rzeczy, pesymizm bezwzględny nie ma i nie może mieć racyi bytu. Jest to tylko wyraz przejściowego niezadowolenia, który powinien ustąpić z chwilą, kiedy uwierzymy, że bilans życiowy nie jest bilansem ostatecznym, i że należne nam saldo nie umarza się wcale, lecz figuruje dalej w księdze wieczności, tylko na innem koncie... Ewolucyę indywidualną łączy Prus ściśle z ewolucyą powszechną, dając tym sposobem filozoficzny podkład i uzasadnienie swemu altruizmowi, swojej szczerej i głębokiej sympatyi dla wszystkiego, co żyje.

»Nie wykopuj — powiada Dębicki do Brzeskiego — przepaści pomiędzy duszą a duchowością powszechną, gdyż taka otchłań nie istnieje. Dusza nasza jest małym wszechświatem, małym zegarkiem wśród olbrzymiego zegara. I tylko dlatego odczuwamy zjawiska natury, pojmujemy je i odgadujemy; dlatego nasz rozwój indywidualny podobny jest do rozwoju całej natury, a nasza twórczość do twórczości natury... ¹). Prawda w naturze polega na harmonii, na wspieraniu się różnych przedmiotów i zjawisk«.

¹) W dalszym ciągu zbliża się Prus cokolwiek do zasady tożsamości (»Identität«) myśli i bytu, poznania i rzeczywistości, głoszonej onego czasu przez Hegla i Schellinga: »Człowiek, choćby miał najdzi-

Solidarność wszystkich ze wszystkimi nie jest więc, według Prusa, jakimś nakazem etycznym w rodzaju »kategorycznego imperatywu« Kanta, lecz wynika z samego ustroju świata, który, jako żywy i czuły organizm, cierpi cierpieniami, cieszy się rozkoszami i żyje życiem swych członków.

Za główny zaś motor tego powszechnego życia Prus, zgodnie z mistycznym śpiewakiem »Komedyi Boskiej«, uważa »miłość, co słońce porusza i gwiazdy...« Słowem, wszystkie traktowane przez Prusa kwestye, nie wyłączając kobiecej, dopiero w oświetleniu tych poglądów nabierają właściwego kolorytu i perspektywy. Wszelkie antagonizmy, zabiegi i prądy społeczne roztapiają się tam i toną w olbrzymiej rzece życia kosmicznego, rzece, która przepływa tylko przez świat fenomenów, której źródło i ujście jednak leżą gdzieś, w sferze transcendentnej, po za granicami dostrzegania zmysłowego.

»To wszystko bardzo pięknie — gotów zarzucić niejeden praktyczny czytelnik: — czyż filozofia Prusa jednak zgadza się z prawdziwym stanem rzeczy w naturze?«

Szanowny panie, — odpowiedziałbym na to — gdyby Prus istotnie rozwiązał nierozwiązalną zagadkę bytu, stawialiby mu pomnik nie krytycy literaccy, lecz ludzkość cała, i to z trwalszego o wiele materyału, niż papier i farba drukarska. Jeżeli jednak syntetyczna pochodnia, zapalona przez Prusa, nie rozprasza gęstej mgły, przysłaniającej tajemnicze źródlisko bytu, to oświetla za to doskonale źródło twórczo-

waczniejsze pomysły, nie wymyśli nic takiego, coby nie istniało w rzeczywistości, byłe nie wychodził z granic logiki — czyli praw natury...« Jego najśmielsze, najniezwyklejsze teorye, byłe logiczne, muszą odpowiadać jakimś zjawiskom rzeczywistym, choćby wymykającym się z pod naszej obserwacyi«. Dowodem tego są »rozmaite formuły matematyczne, które z początku wydają się fantazyami, lecz prędzej, czy później stają się wyrazem jakichś konkretnych zjawisk. Tylko że twórczość nasza jest zbyt ubogą do ogarnięcia rzeczywistości — jest to kropla wody w oceanie«.

ści samego pisarza. Autor dał więc nie jakiś zbyteczny dopisek, czy wstawkę, lecz złoty klucz, otwierający nam tajniki jego umysłu i serca i tłómaczący budowę jego własnego świata.

A światy, tworzone przez wielkich artystów, myślicieli, lub poetów, są równie ciekawe i godne badania, jak i świat, zwany rzeczywistym...

# Zwrot w twórczości Prusa.

(»Faraon«).

I.

Wielkie talenty, postępując naprzód, nie zawsze idą przed siebie drogą regularną i prostą, lecz robią niekiedy zwroty, stojące w pozornej sprzeczności z poprzednim tokiem własnej ewolucyi.

Mówimy »pozornej«, gdyż przy głębszem wniknięciu w rzecz, krytyka odnajdzie niewątpliwie nici, łączące przeszłość z teraźniejszością, i uzna rzekome zboczenie za objaw zupełnie prawidłowy; dla ogółu jednak, lubiącego wyrokowanie doraźne, choć powierzchownie, wspomniane zwroty są niespodziankami, o których nie wie, co ma myśleć, a zwłaszcza... mówić.

Prus sprawił już czytelnikom swoim kilka podobnych »niespodzianek«, lecz żadna chyba nie była tak »niespodziewaną«, jak nagły przeskok z bruku współczesnej Warszawy do wnętrza prastarych świątyń i grodów egipskich.

Jaki cel ma wędrówka do piramid? Co Prusowi mogą powiedzieć sfinksy i mumie? — pytano ze zdumieniem, przeczytawszy zapowiedź nowego utworu. Podejrzewano nawet, że tytuł »Faraon« jest rozumiany symbolicznie, i że akcya romansu rozegra się w dzisiejszej epoce i współczesnych stosunkach. Kiedy jednak z pierwszych numerów Tygodnika

Illustrowanego przekonano się, że Prus naprawdę opisuje Egipt starożytny, zaczęto, nie czekając na koniec powieści, wydawać o niej sądy.

Ile mnie przekonało doświadczenie osobiste, wszyscy niemal specyaliści, których oryginalny eksperyment artystyczny Prusa zaciekawił niezmiernie, wyrażali się o »Faraonie« z wielką życzliwością, szeroka masa t. zw. inteligencyi atoli nie mogła się zoryentować. Wreszcie ktoś »śmielszej natury«, zestawiwszy swoje mętne wyobrażenie o Egipcie z pełnemi życia i prawdy opisami Prusa, doszedł do przekonania, że w »Faraonie« niema wcale — Egiptu.

Frazes ów stał się na pewien czas formułką krytyk salonowych, a chociaż jest to w gruncie rzeczy skończony absurd, nie można się jednak dziwić, że szersza publiczność w taki a nie inny sposób oceniała arcydzieło Prusa.

Istotnie w »Faraonie« niema Egiptu konwencyonalnie teatralnego, z jakim się ogół zapoznał, patrząc na procesye chórzystów i dekoracye w »Aidzie«, lub też, w najlepszym razie, oglądając pobieżnie muzea europejskie; ale jest za to Egipt żywy, realny, prawdziwy, odgrzebany niezbyt dawno z pyłu papirusów i wyprowadzony z mroku grobowców przez Brugscha, Mariette'a, Maspera i całe nowe pokolenie badaczów, którzy, nie potrzebując już, jak ich poprzednicy, łamać się z trudnościami formy zewnętrznej, umieli dostrzedz i wydobyć na jaw »czystą treść« samego człowieka, co ową formę przed wiekami i przez wieki tworzył.

II.

Każdy z nas rozumie doskonale, że wyrazy: »Rzym«, »Grecya«, »Francya« — są to blade, bezduszne abstrakcye, które dopiero po osadzeniu w ramach historycznych nabierają wypukłości i życia. Dlatego też mówimy i piszemy zawsze: »Rzym republikański, królewski, Rzym za Nerona«, »Grecya w epoce wojen perskich«, »Francya za Karola W., Ludwika XIV, lub Napoleona I« i t. p. Tymczasem Egipt

starożytny, nietylko dla ogółu, ale i dla uczonych zwał się przez czas długi tylko — Egiptem, bez bliższych określeń.

Pomniki, będące wyrazem kilkutysiącoletniej ewolucyi dziejowej, traktowano niby wytwory jednego okresu. Ze zaś znano wyłącznie przygniatające swym ogromem dzieła architektury religijnej, oraz ponure grobowce faraonów, wyprowadzono stąd fałszywy, bo *jednostronny*, wniosek, że życie Egipcyan wlokło się smutno, leniwie, niby przykry sen, przerywany tylko mistyczno-okultystycznemi praktykami kapłanów, oraz jękiem niewolników, wznoszących w pocie czoła granitowe kolosy.

Otóż ów błędny, bo ułamkowy, obraz martwego, zimnego, tajemniczego i nieruchawego Egiptu, który uległ znacznym uzupełnieniom w pracowni uczonych, tuła się jeszcze i dość długo prawdopodobnie tułać się będzie po szerokim świecie, mącąc, jak wiele podobnych przeżytków myślowych, zdrowe sądy o rzeczach.

Ogół woli oglądać i sądzić wszystko z jednej tylko strony, gdyż to mniej wysila umysł...

Prostować pojęć ogółu o Egipcie nie mamy tutaj zamiaru, musimy jednak, choć w kilku wierszach streścić rezultaty, do których doszła w ostatnich czasach nauka, jest to bowiem, ze względu na osnowę Prusowskiego »Faraona«, niezbędne.

#### III.

Egipt tem się przedewszystkiem różni od reszty państw historycznych, że trwał tyle tysięcy lat, ile one istniały wieków, a tyle posiadał dynastyi monarszych, ile inne kraje liczyły pojedyńczych królów. Rzecz prosta, że w ciągu tak długiego okresu, nawet w państwie odosobnionem geograficznie, a skostniałem politycznie, musiały zachodzić powoli pewne zmiany, i że niepodobna utożsamiać Egipcyanina z czasów Menesa (3000 do 4000 (?) lat przed Chryst.) z Egipcyaninem z epoki Amenemhata III (przeszło 2000 l. prz. Chr.),

Tutmozisa III (około 1500 l. prz. Chr.), lub też Ramzesa XIII (około 1000 l. prz. Chr.).

Pod wpływem różnych, zarówno wewnętrznych, jak i zewnętrznych przyczyn, zmieniała się stopniowo forma państwa, przechodząc od feudalnej do monarchiczno-biurokratycznej lub teokratycznej; zmieniał się język, zmieniała religia, zmieniały obyczaje i mody.

Tak jest: i »mody«, gdyż życie domowe Egipcyan nie różniło się w gruncie rzeczy od życia większości narodów dawnych i teraźniejszych.

Mieszkańcy pobrzeży Nilu czcili faraona, bogów, oraz kapłanów, uprawiali rolę, budowali piramidy i świątynie, zanosili modły do Apisa i krokodylów, pisali inwentarze, protokóły i dzieła naukowe, ale po za tem lubili się stroić i bawić, tańczyć i śpiewać, polować, grać w warcaby, upijać się w towarzystwie kobiet lekkiego prowadzenia, układać wiersze miłosne, czytać romanse, zaciągać długi lichwiarskie, robić plotki i rozmyślać nad urozmaiceniem fasonu fartuszków, peruk, oraz przyprawnych bródek, plecionych z wełny owczej, i t. p. Słowem, byt Egipcyan posiadał te same, mniej więcej, cechy, co byt każdego społeczeństwa, ujętego w karby t. zw. cywilizacyi.

U góry był Faraon, oraz wyżsi dygnitarze duchowni, wojskowi i świeccy, zajęci wielką polityką, intrygami dworskiemi, a niekiedy i spiskami; u dołu snuła się ciżba drobnych rolników, rzemieślników, pasterzy, rybaków i wogóle robotników, wynagradzanych licho a nieregularnie i urządzających wskutek tego, kiedy niekiedy, bunty i »bezrobocia«.

Średnie warstwy składały się z mnóstwa pisarzów, t. j. podrzędnych biurokratów, z kupców, oficerów, artystów, kapłanów niższego stopnia i t. p.

Wszystko to, jak świadczą odcyfrowane niedawno papirusy, oraz ciekawe malowidła ścienne w niektórych budynkach, żyło sobie dość wesoło, swobodnie i ruchliwie. Myśl o istnieniu pozaświatowem nie psuła bynajmniej Egipcyanom istnienia doczesnego.

Dla zapewnienia żywota wiecznego duszy, albo raczej sobowtórowi eterycznemu (ka), balsamowano sumiennie trupy i wznoszono mocne i przestronne grobowce, zapełniając je nietylko symbolami kultu religijnego, lecz i przedmiotami codziennego użytku, oraz obrazami zwykłych zajęć i zabaw zmarłego.

Na tem kończyła się troska o przyszłość nadziemską. Kto był pewny, że ciało jego, obwieszone amuletami, spocznie w porządnem i pewnem schronisku, myślał tylko o swoich interesach i przyjemnościach, zostawiając mistykę, teologię i filozofię kapłanom.

Krótko mówiąc, Egipcyanie był to naród doskonale i mocno zorganizowany, dobroduszny, pracowity, praktyczny i z wielu względów podobny raczej do pozytywnych Chińczyków, niżeli do rozmarzonych poetycznie Indusów, z którymi, dzięki pewnym powierzchownym analogiom, porównywać go lubiono.

W szczegółach ustroju społeczeństwa egipskiego zachodziły ciągłe modyfikacye i zwroty: kraj to postępował naprzód, to się cofał duchowo i politycznie; jedna klasa brała górę nad drugą; jeden bóg przyćmiewał chwilowo innych; jedno miasto narzucało swą hegemonię pozostałym i t. p. Ale ogólny nastrój, kierunek, charakter, duch cywilizacyi nadnilowej pozostawał ten sam, nawet wtedy, kiedy naród popadał w długoletnią niewolę cudzoziemców. Wszyscy niemal zdobywcy Egiptu szanowali, a nawet przyjmowali jego język, pismo, religię i obyczaje.

Słowem, naród egipski był konserwatywny, ale nie był bezduszny; trzymał się mocno starych wierzeń i ideałów, ale nie gardził życiem i nie wyłamywał się z pod jego praw.

Do takich wniosków doszła dzisiaj egiptologia, Prus zaś zużytkował sumiennie jej zdobycze, kładąc specyalny nacisk na realno-społeczną stronę życia i wyznaczając martwemu, sztywnemu, hieratyczno-symbolicznemu Egiptowi tyle tylko miejsca w swoim utworze, ile zajmował niegdyś w rzeczywistości.

Ktoby, kreśląc obraz życia współczesnego, pominął to, co się dzieje w domach prywatnych, restauracyach, fabrykach, szynkach, koszarach, a opisał same ceremonie kościelne i cmentarne, oraz parady wojskowe, stworzyłby dzieło fałszywe. Otóż równie fałszywym byłby obraz Egiptu, oparty na samych urzędowo-religijnych pomnikach i źródłach, które przeinaczały rzeczywistość, stylizując ją niejako w myśl niezmiennych tradycyonalno-hieratycznych ideałów.

Nawet Tyberyusz, Neron i Kaligula przedstawiani byli przez współczesnych rzeźbiarzy egipskich w kostiumie faraonów, chociaż go nigdy nie nosili, jak nasz Sobieski (w Łazienkach) ubrany jest w strój starorzymski, chociaż całe życie chodził w stroju polskim.

Otóż ze względu na stałą, zwłaszcza w Egipcie, skłonność sztuki urzędowej do idealizowania pewnych — nie wszystkich! — objawów życia, nie można zbytnio polegać na świadectwie pomników artystycznych i należy je zestawiać z innemi, bliższemi rzeczywistości i szczerszemi źródłami 1).

Niewatpliwie, podczas uroczystych obrzędów faraon przybierał sztywną majestatyczną pozę, w jakiej go przedstawiają święte posągi; po skończeniu ceremonii jednak, w haremie, wśród kobiet i dzieci, na uczcie, w gronie przyjaciół, na polowaniu i t. p., stawał się człowiekiem. Słusznie więc postą-

¹) Źródła owe są to przedewszystkiem dokumenty prawne, protokóły i wyroki sądowe, inwentarze, kajety szkolne, listy i notatki prywatne, zbiory karykatur erotyczno-satyrycznych (papirus turyński), jako też dzieła literatury świeckiej: romanse, bajki, pieśni miłosne i pijackie, satyry i t. p. Egipcyanie, słabi w orężu, byli bardzo mocnymi w piórze i lubili pisać dużo. Dzięki temu, posiadamy dzisiaj olbrzymie skarby wiadomości w ocalonych od zagłady papirusach, z których połowa przeszło czeka jeszcze na odcyfrowanie. Z tego atoli, co już odcyfrowano, widać, że, pominąwszy różnice rasowe, Egipcyanie byli, w gruncie rzeczy, takimi samymi ludźmi, jak Grecy, Rzymianie, a nawet i — Warszawiacy, których tak gwałtownie i tendencyjnie szukano w ostatniej powieści Prusa. Naturalnie, mamy tu na myśli Egipcyan pospolitych, »codziennych«, żywych, nie tych granitowych, »od święta« i parady.

pił Prus, robiąc ze swego bohatera żywą, czującą istotę, nie zaś imponujący, lecz martwy kolos kamienny...

#### IV.

Jeżeli o życiu domowem i towarzysko-społecznem Egipcyan posiadamy względnie spory zasób dokładnych wiadomości, to historya polityczna narodu przedstawia się bardzo niejasno. Dzieje Egiptu, jak dotychczas, są tylko suchym regestrem, przepełnionym lukami i błędami. Co do niektórych dynastyi brak nam literalnie wszelkich wzmianek, o innych zaś rodach królewskich wiemy najczęściej to jedynie, co opiewają szablonowe napisy hieroglificzne, wysławiające, na granicie świątyń, sarkofagów, piramid i pomników, w kłamliwym oficyalno-bombastycznym stylu, »wielkie« czyny »świętych« faraonów.

Bądź co bądź jednak, te szumne nekrologi i autopanegiryki, przy całej bezbarwności i jednostronności, zawierają dane faktyczne: imiona, daty, nazwy miejscowości, oraz narodów, z któremi prowadzono wojny, lub zawierano traktaty. Mniej daleko zasługują na wiarę opowieści późniejszych historyków: Manetona, Herodota i Dyodora, którzy czerpali materyał z drugiej, przeważnie ręki i, zamiast dziejów realnych, opowiadali legendy i bajki.

Jeśli weźmiemy epokę, odtworzoną przez Prusa, to wiadomości ściśle historyczne o niej dadzą się streścić w kilku wierszach. W XI-m, mniej więcej, wieku przed Chrystusem, dynastya Ramzesydów, dwudziesta z szeregu rodów, władających Egiptem, upadła i na tron wstąpił faktyczny kierownik nawy państwowej, Herhor, pierwszy prorok, czyli arcykapłan tebańskiego boga Ammona i założyciel dynastyi XXI, która zresztą nie rządziła ani zbyt długo, ani zbyt szczęśliwie.

Czy dynastya XX skończyła się na Ramzesie XII, czy XIII? Co do tego punktu, zdania są podzielone. Rawlinson, idąc za Manetonem, przyjmuje trzynastu Ramzesydów tego

imienia, Maspero wylicza ich tylko dwunastu 1). Jak widzimy więc, główny bohater powieści Prusa jest postacią problematyczną, fikcyjną może, o życiu zaś i losach tego potomka dogorywającej dynastyi nie wiemy absolutnie — nic.

Jeżeli tak jest istotnie, to jakże się w »historycznej« powieści Prusa przedstawiają dzieje?

Otóż przedewszystkiem trzeba pamiętać, że autor »Faraona« nie nazwał swego utworu powieścią »historyczną«, ani powieścią »z dziejów Egiptu«, jeno poprostu i skromnie: »powieścią«, czyli artystycznem połączeniem prawdy z fantazyą.

Prawdą w »Faraonie« jest nietylko fakt przejścia berła z rąk królewskich w ręce duchownego majordoma, lecz i ogólny charakter, nastrój, koloryt cywilizacyi egipskiej w danej epoce; autentycznymi również są wszystkie niemal pojedyńcze szczegóły olbrzymiego obrazu, chociaż ich ugrupowanie wkracza już w dziedzine fantazyi.

Autor, pragnąc stworzyć dzieło skończone i nadać mu odpowiednią wypukłość i jędrność, musiał skoncentrować niejako niepewne wyniki egiptologii, uzupełnić i spoić z sobą luźne fragmenty badań, odgadnąć to, czego archeologia dotąd nie znalazła, porównać i zsyntetyzować sprzeczne hypotezy różnych uczonych, słowem — musiał siłą swej wyobraźni twórczej odbudować ruinę i zamienić niebotyczny stos zaciekawiających, ale tajemniczych gruzów w okazały gmach, dostępny dla wszystkich.

Aczkolwiek wyobraźnia stanowi jeden z najpotężniejszych czynników twórczości Prusa, umie on jednak, dzięki swemu fanatycznemu niemal kultowi logiki i ścisłości, trzymać ów lotny żywioł na wodzy. Wskutek tego, tam tylko, gdzie — jak w opisie urządzenia i roli państwowej zagadkowego labiryntu — czuł się antor zupełnie swobodnym i uprawnionym do fantazyowania, nie krępował się żadnymi względami, prócz natury i ducha tematu. W innych razach pod-

<sup>1)</sup> Maspero: »Histoire ancienne des peuples d'Orient«, wyd. V, str. 289.

dawał swoje pomysły kontroli chronologiczno-geograficznej, i dopiero uznawszy, że są nietylko artystycznie, lecz i dziejowo prawdopodobne, wcielał je do organizmu dzieła.

Tak np. rzecz się miała z najemnikami greckimi, odgrywającymi pewną rolę w powieści. Według Herodota, Grecy zetknęli się z Egiptem dopiero za Psametyka, który przy pomocy jurgieltników heleńskich wyzwolił ojczyznę z pod jarzma asyryjskiego i ufundował XXVI dynastyę (650 l. prz. Chr.). Tymczasem już w »Iliadzie« Homerowskiej czytamy:

...Teby egipskie,

Gród okazały, gdzie skarby po domach złożone są wielkie, Gród, w sto bram opatrzony, a w każdej bramie po dwustu Mężów na razie wyrusza na wozach w pełnym rynsztunku.

(IX, 381-384, przekł. Mleczki).

Nietrudno stąd wyprowadzić wniosek, że stosunki pomiędzy Grekami i Egipcyanami musiały istnieć już na parę wieków przed Psametykiem, t. j. mniej więcej w okresie, opisywanym w powieści Prusa.

Przypuszczenie to stało się niemal pewnikiem, z chwilą odkrycia przez Mariette'a baszę na ścianach świątyni w Medinet-Abu pod Tebami dokumentów, świadczących, że Ramzes III (około 1200 l. prz. Chr.) walczył zwycięsko z plemionami heleńskiemi Azyi Mniejszej l.). Jeżeli Ramzes III tryumfował nad Grekami, to jego pra-prawnuk, Ramzes XII, mógł ich używać jako najemnych żołnierzy. Było to zgodne z duchem epoki, trzy czwarte bowiem, jeżeli nie więcej, wojska egipskiego składało się już wówczas z cudzoziemców, o których pochodzeniu trudno w znanych nam źródłach doczytać się czegoś pewnego.

Głównej masy jurgieltników dostarczali, jak się zdaje, Libijczycy, ale papirusy wzmiankują i o innych, nieokreślonych bliżej plemionach, wśród których można było, bez grze-

<sup>1)</sup> Gabriel Charmes: »Il'Egypte, Archéologie, Histoire, Littérature«, str. 25, 36; Mariette Pacha: »Itinéraire de la Haute Egypte«, 166—184.

chu prawie, pomieścić i Greków, zwłaszcza jeżeli to miało wpłynąć korzystnie na barwność i pełnię tła powieściowego.

Na zasadzie podobnych, czysto hypotetycznych, ale mądrze obmyślonych i wytrzymujących krytykę, kombinacyi, wprowadził Prus do swojego romansu cały szereg motywów, które w połączeniu z autentycznymi szczątkami historyi zlały się w jedną organiczną i żywotną całość.

Czy wszystko działo się w ten sposób, jak autor opowiada — o tem nie wiemy; że jednak wszystko bez wyjątku prawie tak się dziać mogło — za to ręczą prawa logiki i psychologii, na których, niby na filarach, Prus dzieło swoje przedewszystkiem opierał.

Autor »Faraona« znajdował się do pewnego stopnia w tem samem położeniu, co twórca »Salammbô« — Flaubert. Obaj musieli ze względów artystycznych uzupełniać ubogie i modyfikować problematyczne dane historyi i archeologii; obaj raczej tworzyli, niżeli odtwarzali; obaj nakoniec, wskutek braku źródeł, więcej musieli się troszczyć o prawdopodobieństwo, niżeli o prawdę dziejową 1).

V.

Streszczając wszystko, cośmy o dziejowem tle ostatniej powieści Prusa mówili, dojdziemy do wniosku, że autor, poznawszy doskonale i przetrawiwszy w swoim umyśle zdobycze egiptologii współczesnej, dał żywotny i prawdziwy obraz cywilizacyi nadnilowej, ale nie napisał bynajmniej powieści historycznej w ścisłem tego wyrazu znaczeniu. Dlaczego? Po

¹) Flaubert np. obdarzył Kartaginę wodociągiem (którego w owej epoce nie miała), gdyż umożliwiło mu to skreślenie efektownego epizodu wdarcia się nocą dwóch wodzów zbuntowanego żołdactwa w mury miasta. Z ukrzyżowania Hannona, którego inne bandy jurgieltników zamordowały w parę lat później na wyspie Sardynii, zrobił epizod bitwy pod Tunisem i t. p. Ponieważ wszystkie te zmiany potęgowały artystyczną wartość utworu, nie fałszując bynajmniej ducha historyi, nikt, prócz archeologów, przeciwko nim nie protestował.

pierwsze dlatego, że brakło mu źródeł, po drugie zaś dlatego, że — nie chciał. Gdyby bowiem Prusowi szło o dokładność faktyczną, znalazłby, nawet w historyi Egiptu, epokę bardziej dostępną i lepiej zbadaną, wybierając atoli chwilę zagadkową i ciemną uczynił to bez wątpienia rozmyślnie, pociągnięty dramatycznością sytuacyi dziejowo-społecznej. Po za suchą kronikarską wzmianką o upadku jednej a wzniesieniu się na tron drugiej dynastyi królów, dojrzał Prus tragedyę, której bohaterami były nietylko jednostki, lecz i korporacye, klasy i plemiona, słowem, całe społeczeństwo egipskie, przebywające ciężki paroksyzm rewolucyjny.

Jeżeli więc nie możemy nazwać »Faraona« powieścią historyczną, to nie możemy mu odmówić miana powieści historyczoficznej.

Prus zawsze i wszędzie doszukiwał się przyczyn i wiązał je w organiczne szeregi, skuwane ogniwami konieczności w jedną harmonijną całość. Istota ustroju państwowospołecznego obchodziła go bardziej może od innych kwestyi filozoficznych. Poświęcił też jej niemało pracy i czasu, czy to jako teoretyk-socyolog, czy jako dziennikarz-publicysta, czy też jako artysta-powieściopisarz.

Naturalnie, iż w nowelach i romansach współczesnych, odźwierciedlających zawiłe, drobnostkowe i mętne stosunki czasów dzisiejszych, nie mógł Prus traktować socyologii w sposób, że tak powiem, monumentalny; realizm nie znosi gładkich, szerokich płaszczyzn i regularnych linii, żywiołem bowiem jego jest asymetrya i swoboda. Chcąc ująć ideę społeczeństwa w wyraźne ramy architektoniczne, należało poszukać materyału w przeszłości, która przestała już burzyć się i rosnąć, a na którą w dodatku trzeba spoglądać z oddalenia, zacierającego wprawdzie drobne szczegóły, lecz uwydatniającego natomiast wielkie, pomnikowe rysy, oraz ogólny plan obrazu.

Najwybitniejszem i najciekawszem bezwarunkowo wcieleniem syntezy socyalnej był ustrój Egiptu starożytnego, w którym, dzięki warunkom geograficzno-klimatycznym, spo-

łeczeństwo skrystalizowało się w niesłychanie logiczne, proste a zarazem względnie trwałe formy.

Jeżeli zaś symetryczny i zrównoważony układ państwowy nadnilowej krainy interesował socyologa, to ruchliwe życie jej mieszkańców, oraz oryginalność i tajemniczość pewnych objawów cywilizacyjnych musiały przemówić do wyobraźni artysty.

Współdziałanie tych czynników pobudziło Prusa do napisania utworu, którego szkielet duchowy składają idee psychologiczno-socyologiczne, a którego ciało i szaty są utkane z ciepłych, realnych, drgających czuciem i bólem włókien życiowych.

Poświęciliśmy tyle miejsca ogólnej charakterystyce »Faraona«, gdyż — pomijając tymczasowo jego wartość artystyczną — mamy do czynienia z pracą tak oryginalnie pomyślaną i wykonaną, że niepodobna jej zaliczyć, bez omówień i zastrzeżeń, do żadnej ze znanych rubryk powieściopisarstwa.

Musieliśmy więc zawadzić o historyę i cywilizacyę Egiptu i wyświetlić stosunek autora do materyału, z którego, według własnego natchnienia, dzieło swoje rzeźbił. Załatwiwszy się z owemi historyczno-technicznemi kwestyami, możemy nareszcie spojrzeć na »Faraona«, jako na czysty wytwór sztuki.

## VI.

Po jasnym, treściwym, ale niezwiązanym zupełnie z powieścią wstępie dydaktycznym, który, ze względu na małą popularność egiptologii u nas, może się większości czytelników bardzo przydać, wprowadza nas autor w rozdziałach I—V odrazu in medias res.

Następca tronu egipskiego, dwudziestodwuletni Ramzes, odbywa manewry z wojskiem, by dowieść, źe potrafi kierować wielkiemi masami żołnierzy.

W charakterze sędziego i eksperta towarzyszy armii arcykapłan Herhor, wszechwiadny minister panującego faraona, Ramzesa XII.

Zarodki wzajemnej nienawiści i zazdrości, z których później miała wybuchnąć brzemienna w skutki wojna domowa, występują bardzo wyraźnie u obu przyszłych antagonistów. Poważny, mądry, milczący Herhor lekceważy zdolnego, ale krewkiego młodzika, który, prowadząc wojsko w sposób tak doskonały, że wzbudza podziw starych wodzów, popełnia jednak kilka lekkomyślnych wybryków. Następca tronu znowu gniewa się na Herhora, oraz całą korporacyę kapłanów za to, że usuwają go od wybitniejszej roli w zarządzie państwa, którem, dzięki niedołęstwu ostatnich Ramzesydów, zawładnęli prawie zupełnie.

Gdyby manewry wypadły pomyślnie, książę otrzymałby dowództwo korpusu. Wskutek zbiegu różnych okoliczności, a po części i z własnej winy młodego Ramzesa, który, zająwszy się piękną Żydówką, Sarą, zapomniał na chwilę o obowiązkach naczelnika armii, żołnierzy jego zaskoczył oddział wielkiego wojownika, Nitagera, i następca tronu, nie widząc innego sposobu wydobycia się z matni, rzuca się z gołym mieczem na chwilowych przeciwników. Szalony ten postępek budzi zachwyt w Nitagerze i w całem wojsku, ale oburza rozsądnego i zimnego Herhora, tak, że książę Ramzes wraca do stolicy, niepewny rezultatów swojego egzaminu na wodza.

Prus nie posiadał nigdy typowej wady naszego powieściopisarstwa — rozwlekłości. Zawsze wyrażał się możliwie jędrnie i krótko; ale zwartość i ścisłość, do jakiej doszedł w początkowych pięciu rozdziałach »Faraona«, jest zaiste zdumiewająca. Z materyału, wtłoczonego w sześćdziesiąt kilka stronnic, możnaby zrobić bez trudu tom cały. Czego bo tam niema? I ogólny wygląd egipskiej ziemi na wschód od Memfis, i opis wojska, i ruch na szosie, kanałach i polu, i dobitna charakterystyka dwóch bohaterów, oraz całej grupy główniejszych działaczów późniejszego opowiadania, i obraz antagonizmu, rozdzielającego różne klasy, korporacye i plemiona, zamieszkujące owoczesny Egipt, i psychologia tych gromad społecznych — słowem, jest to cała powieść w pączku.

Herhor milczy, myśli, chce i rozkazuje; Ramzes rwie się do czynu, marzy o zdławieniu kapłańskiego możnowładztwa i całuje piękne dziewczęta. Tutmozis, kuzyn i wierny adjutant następcy tronu, bawi się bez troski o jutro, ale pamięta o przyjacielu; wielki wódz, Nitager, spełnia z żołnierską rubasznością i prostotą swoje obowiązki; Grek, Patrokles, klnie i gardzi »egipskimi krowiarzami«; obłudny karyerowicz, Eunana, wprowadza przez swój zabobonny kult dla świętych żuków, skarabeuszów, całą armię w kłopot; piękna Sara broni się od uścisków księcia, którego kochać zaczyna; oficer hyksoskiego rodu skarży się na nienawiść, jaką jego żółtawa cera budzi w prawowitym Egipcyaninie, szlachetny zaś kapłan, Pentuer boleje nad losem wyzyskiwanych chłopów, z których sam pochodzi 1).

A i o owych nieszczęśliwych chłopach nie zapomniał autor! Jednemu z nich żołnierstwo, robiąc przejście dla machin wojennych, zasypało, z rozkazu Herhora, kanał, nad którym przez dziesięć lat pracował nocami, gdyż w dzień był zajęty u swego pana... Za wykopanie kanału miał otrzymać wolność, a tymczasem kilkadziesiąt greckich oskardów i łopat w jednej chwili zniweczyło owoc tyloletnich wysiłków, arcykapłan zaś odmówił sprawiedliwości... Zrozpaczony nędzarz wiesza się na drzewie tamaryndowem.

I »wisiał z głową wyciągniętą naprzód; miał usta szeroko otwarte, dłonie zwrócone do widzów, a w oczach zgrozę; wyglądał, jak człowiek, który chce coś powiedzieć, ale mu głosu zabrakło«. — »Nieszczęśliwy!« — westchnął ze współ-

<sup>1)</sup> Jednym z najbardziej rozpowszechnionych błędów jest mniemanie, jakoby ustrój państwa Egipskiego opierał się na kastach, podobnych do staroindyjskich. Otóż to nie prawda. Istniał wprawdzie zwyczaj, że syn dziedziczył po ojcu urząd, lub rzemiosło, ale nie było to prawem. Zwłaszcza w epoce, którą opisuje Prus, dziedziczność stanu kapłańskiego trafiała się rzadko i była raczej objawem nepotyzmu, niżeli zwyczaju. Każdy, kto dużo umiał, miał protekcyę i przeszedł przez niższe stopnie hierarchii, mógł zostać kapłanem. (Por. dr. Ermann: »Aegypten und aegyptisches Leben im Alterthum«, 398).

czuciem książę. Gdy wrócił do orszaku, kazał sobie opowiedzieć historyę chłopa, i później przez długi czas jechał milczący. Przed oczyma wciąż stał mu obraz samobójcy, a w sercu nurtowało uczucie, że temu pogardzonemu niewolnikowi stała się krzywda. Tak niezmierna krzywda, że nad nią mógł zastanawiać się nawet on, syn i następca faraonów (str. 60). A kiedy Ramzes wrócił do domu i wydał Tutmozisowi rozkaz odszukania dzieci samobójcy i zajęcia się ich losem, odezwał się z gęstwiny parku głos: »Niech błogosławi cię, Ramzesie, jedyny i wszechmocny Bóg, który nie ma imienia w ludzkim języku, ani posągów w świątyniach!« »Kto jesteś?« — pytają zdumieni młodzieńcy. »Jestem skrzywdzony lud egipski« — powoli i spokojnie odpowiedział głos (79).

Tajemniczą osobą, starającą się w ten sposób oddziałać na umysł następcy tronu, jest — jak się to pokazuje z toku opowiadania — święty mędrzec, Pentuer, kapłan-idealista, który sądzi, że później, przy pomocy młodego faraona, zdoła zaprowadzić w rozkładającem się już państwie Egipskiem pewien ład i poprawi opłakaną dolę najniższych klas ludu.

Wspomniany wyżej epizod zamyka pierwszy główny ustęp akcyi, w którym autor zawarł niejako całą ekspozycyę przyszłej tragedyi dziejowej. Dalszy ciąg romansu jest tylko szerokiem i mistrzowskiem rozwinięciem »leitmotywów«, skupionych w owej krótkiej, ale bogatej w treść »uwerturze« opowiadania.

Na tle skrystalizowanej i zmieniającej się bardzo leniwie psychologii państwa, przedstawia nam autor szybki rozwój duchowy młodego księcia, który ma stanąć u steru owego państwa.

Najpierw styka się z faraonem, który traktuje go, nie iako ojciec, ale jako władca, posągowe uosobienie blasku, potegi, oraz wyższych celów państwowych, i który w imię tych celów nie daje synowi dowództwa korpusu Menfi. Ramzes przypuszcza, nie bez racyi zresztą, że po za odmową, ukrywa się intryga Herhora i, obrażony, usuwa się od dworu, by szukać pociechy w objęciach pięknej i dobrej Sary, którą czę-

ścią zabrał, częścią kupił od jej ojca, Żyda Gedeona. Ponieważ miłość nie może wyczerpać kipiącej jego energii, książę dużo obserwuje i myśli.

Wszystko to jednak przedstawione jest nie w formie suchych refleksyi, lecz pod postacią pełnych ruchu scen z życia wszystkich warstw ludu egipskiego, scen, na które Ramzes patrzy, bierze w nich udział, odbiera od nich wrażenia i zastanawia się nad niemi.

Brak pieniędzy zmusza księcia do zabrania znajomości z fenickimi lichwiarzami; zniewaga, wyrządzona jego żydowskiej kochance przez przesądne chłopstwo, daje mu poznać motłoch z niesympatycznej strony; proces o napaść, który z tego powodu wynikł, wprowadza przyszłego faraona w styczność z sądami i ciężką, ślepą, bezlitośną machiną biurokracyi egipskiej; podróże po wezbranym Nilu, przedsiębrane w celu odszukania tajemniczego kapłana (Pentuera), co mu wyświadczył wiele przysług, nasuwają na oczy następcy widok rzeczywistej nędzy chłopów, z których poborcy wyduszają za pomocą kijów i tortur nadmierne daniny.

Nowa niełaska ojca, który, wyjeżdzając do Teb, mianował nie syna, lecz Herhora namiestnikiem, doprowadza Ramzesa do wściekłości. Po wybuchu następuje reakcya, nuda i wzmożona tęsknota do dworu i władzy, połączona ze świadomością winy względem świętego faraona, którego książę, jako typowy Egipcyanin, uważa za boga ziemskiego, a któremu przywiązani do młodego wojownika żołnierze greccy ubliżają po szynkowniach i placach publicznych.

Surowe napomnienie, udzielone ich wodzowi przez księcia, uznano w pałacu królewskim za akt skruchy, i stary faraon dopuszcza syna do łaski, mianując go dowódcą korpusu i namiestnikiem Dolnego Egiptu.

Tutaj zaczyna się trzeci okres politycznej edukacyi przyszłego króla. Próbuje on sam wprowadzić w czyn to, o czem zawsze marzył: ma nareszcie władzę w ręku i pragnie ją wykonywać, ale — nie wie jak. Widzi tylko, że machina państwowa jest bardziej skomplikowana i nieruchawa, niżeli prosta, sprężysta organizacya wojskowa.

Ramzes więc uczy się, pyta, bada, ale poznaje tylko szczegóły, nie mogąc dotrzeć do jądra rzeczy i schwytać nici przewodniej, która wiąże wszystkie reguły polityki i administracyi w jeden systemat organiczny.

Wielcy pisarze i inni urzędnicy nie mogą objaśnić chciwego wiedzy księcia, bo są tylko ślepymi wykonawcami wyższych rozkazów; nomarchowie kłamią, gdyż sami obawiają się światła prawdy. A kiedy Ramzes, z właściwym sobie uporem i odwagą, dotarł wreszcie do źródeł złego, przerażony dygnitarz-winowajca zgładza podstępnie świadków i przysyła następcy własną córkę, by swemi wdziękami gniew jego ułagodziła. Ramzes, niestety, jest nietylko dzielnym, lecz i lubieżnym, przyjmuje więc — według obyczaju egipskiego piękną dziewicę do swego haremu i puszcza daną sprawe w niepamięć, ale mimo to nie przestaje myśleć o nieporządkach państwowych i ich przyczynie. Widząc, że kapłani, z którymi, od czasu nominacyi na namiestnika, żyje na stopie pokojowej, najwięcej, bądź co bądź, posiadają inteligencyi i wiadomości, zwraca się do nich i otrzymuje w odpowiedzi radę, żeby udał się do którego z większych kolegiów i, otrzymawszy tam wyższe święcenia, otworzył sobie tym sposobem wrota do tajemnic państwowych. Książę, party żądzą poznania prawdy, ubiera się w proste suknie pielgrzyma, posypuje głowę popiołem i dąży boso do wielkiej świątnicy bogini Hator, by się uczyć mądrości politycznej (tom II).

To, co tam widział i czego się z wykładów mądrego Pentuera nauczył, rozjaśnia mu w głowie, ale budzi zarazem większą, niż przedtem, nieufność do kapłanów, których Ramzes posądza o podporządkowywanie interesów państwowych interesom własnej korporacyi. Książę, marząc o zaćmieniu sławy swego zwycięskiego imiennika, widzi jedyne zbawienie upadającego królestwa w wojnie zaborczej, ostrożni zaś kapłani pragną pokoju za wszelką cenę, tembardziej, że ich przyjaciel, wielki mag chaldejski, Beroes, wyczytał z gwiazd,

»iż przez całe następne dziesięciolecie Egipt nie będzie szczęśliwy w walce z plemionami azyatyckiemi, a zwłaszcza z Asyryą«.

Z drugiej znowu strony Fenicyanie, którym wzrost potegi asyryjskiej wydaje się niebezpiecznym, robią wszystko, co mogą, żeby młodego Ramzesa pobudzić do oporu przeciwko kapłanom i ich pokojowej polityce. Pożyczają więc księciu pieniędzy, a nawet, znając jego zmysłowość, oddają mu śliczną kapłankę Astarty, Kamę, jako nałożnicę.

Stosunek z przewrotną Fenicyanką trwa krótko, ale sprowadza bardzo smutne następstwa. Były kochanek Kamy, śpiewak Lykon, zabija synka Ramzesowego, zrodzonego z odtrąconej, lecz zawsze wiernej Sary, która umiera z rozpaczy w więzieniu. Prócz tego, z powodu podobieństwa Lykona do księcia, na tego ostatniego pada podejrzenie o dziecióbójstwo, co kapłani — przed którymi Ramzes w stanie nietrzeźwym wygadał się ze skrywanemi dotąd w głębi serca uczuciami i planami — pragną wyzyskać na swoją korzyść. Zwłaszcza stary fanatyk, Mefres, któremu następca wytknął nieostrożnie jego jałowe praktyki okultystyczne, robi wszystko, co można, żeby zaszkodzić »bezbożnemu i lekkomyślnemu bluźniercy«.

Tymczasem wybuchła wojna z Libijczykami, wywołana przez kapłanów, pragnących dać zatrudnienie krewkiemu księciu; Ramzes zostaje naczelnym wodzem i odnosi walne zwycięstwo, zarówno dzięki swym strategicznym zdolnościom, jak i lekkomyślnemu zuchwalstwu i odwadze. Wraca w tryumfie do stolicy i, znalaziszy tron opróżniony wskutek śmierci ojca, zostaje nareszcie tem, czem oddawna być pragnął: wszechwładnym faraonem, panem Górnego i Dolnego Egiptu. Skończyły się lata nauki i próby, a zaczyna się burzliwy i wstrząsający dramat walki o władzę, któremu autor poświęcił cały tom trzeci.

W dwóch pierwszych tomach, na nitkę streszczonej przez nas pobieżnie intrygi nanizał Prus mnóstwo obrazów,

malujących dokładnie zwyczaje i obyczaje, oraz ustrój starożytnego Egiptu za czasów XX dynastyi.

Widzimy więc, co robią Egipcyanie przed, podczas i po przyborze Nilu; poznajemy wnętrza więzień i funkcyonowanie sądów, patrzymy na życie miast i ruch cudzoziemców w gospodach publicznych, zaglądamy za mury pałacu królewskiego i w podziemia świątyni, gdzie najwyżsi dostojnicy duchowni radzą o kwestyach wielkiej polityki i odprawiają mistycznookultystyczne ceremonie. Prócz tego ukazuje nam autor porządki i nieporządki państwowe, nadużycia nomarchów, bunty głodzonych kopaczów, orgie dworzan i szlachty, zuchwalstwo »cechu« złodziejów, oraz ulubioną zabawę Egipcyan starożytnych: walkę rozjuszonych byków i t. p. A wszystko to nie stanowi luźnej, kalejdoskopowej mozaiki, lecz łączy się organicznie z biegiem opowiadania. Każda nowa scena nietylko wtajemnicza nas w życie przedwiekowych pokoleń, lecz posuwa zarazem naprzód akcyę i przyśpiesza wybuch nieuniknionego konfliktu pomiędzy władzą duchowną a świecką, między kapłanami a faraonem.

Ramzes czuje na swoim karku jarzmo wszechpotężnej korporacyi, która, dzięki ofiarności a zarazem słabości jego przodków, zgromadziła niezmierzone bogactwa i, co ważniejsza, posiadała nieoceniony skarb moralny: wiedzę, która ją uczyniła nietylko fizyczną, lecz i duchową władczynią Egiptu. Następca tronu, biorąc rzeczy po żołniersku, liczy się tylko z materyalną potęgą kapłanów, a lekceważy umysłową, i to staje się przyczyną jego upadku. W tem tkwi, że użyjemy terminologii estetyków niemieckich, »błąd tragiczny« (tragische Schuld) młodego, lecz pełnego nadziei bohatera.

O skutkach, które sprowadza zaślepienie Ramzesa, opowiada ostatni tom znakomitego dzieła.

#### VII.

Walka pomiędzy władzą duchowną a świecką nie była w dziejach Egiptu zjawiskiem wyjątkowem.

Na parę wieków przed Ramzesem XIII, królowie Amenhotep III, a zwłaszcza syn jego Amenhotep IV (z dynastyi XVIII), pragnąc skruszyć potęgę arcykapłanów Ammona, próbowali zdetronizować samego tebańskiego boga i wprowadzić kult Atona (tarczy słonecznej), stanowiący odmianę prastarej religii Ra (Re), czyli słońca. Amenhotep IV zabrał się do owej mądrze obmyślanej reformy w sposób zbyt fanatyczny i szorstki, i wskutek tego wywołał reakcyę na korzyść krzywdzonego bóstwa 1). Po śmierci ukoronowanego »heretyka«, Ammon i jego kapłani odzyskali dawne dominujące stanowisko w religii i państwie i z każdym rokiem wzrastali w bogactwa i siłę. Herhor był więc istotnym władcą Egiptu na długo przed przyjęciem tytułu faraona.

Pierwsze jego zetknięcie z młodym królem zapowiada przyszłą burzę.

Ramzes, obejmując rządy, ogłasza, że nie chce przyjąć najwyższych święceń kapłańskich, lecz pozostanie żołnierzem i ubrany w zbroję wchodzi z chrzęstem i brzękiem do sali tronowej. Powitany przez dwór, z Herhorem na czele, zadaje mu odrazu pytanie: co znaczy złoty wąż, ureus, symbol władzy królewskiej na infule arcykapłana? Herhor zmieszany zdejmuje święty symbol, ale całe wyższe kapłaństwo zaznacza odrazu wrogie stanowisko względem tronu. Ramzes ma za sobą szlachtę, oraz armię, upojoną świeżem zwycięstwem, i liczy także na lud, któremu za radą zacnego Pentuera zamierza dać znaczne ulgi. Ulgi owe atoli wymagają na razie wielkich nakładów finansowych, a kasa państwa jest prawie pusta. Młody monarcha zwraca się do kapłanów, żądając, aby mu powierzyli część olbrzymich skarbów, złożonych w Labiryncie, lecz spotyka się z odmową. Kapłani przyjmują na siebie koszta pogrzebu Ramzesa XII, który kochał »sługi boże«, lecz dla zuchwałego następcy jego mają tylko ironiczne obietnice »modłów« i »procesyi«.

<sup>1)</sup> Imię Ammona wygładzano i wycinano z pomników; król sam zmienił swoje miano, w którem znajdowała się sylaba »Amen« na »Kun aton« i t. p. (Ob. Maspero, Ermann i t. p.).

Doprowadzony do ostateczności, Ramzes XIII przyjmuje pomoc Fenicyan, którzy mu wypłacają z góry zadatek za prawo przekopania i użytkowania kanału, łączącego morze Śródziemne z Czerwonem 1). Prócz tego sprowadzają zbuntowanego przeciwko własnej korporacyi kapłana, Samentu, który podejmuje się odnaleźć drogę do skarbów ukrytych w Labiryncie i ginie tam w chwili, kiedy dosięgał prawie celu 2).

Ramzes korzysta z usług apostaty, gdyż nie ma innej drogi do wyboru, bez pieniędzy bowiem niepodobna ani zgnieść kapłanów, ani też przeprowadzić szlachetnych i pożytecznych reform w ustroju skołatanego państwa.

Kapłani ze swojej strony robią, co mogą, żeby zohydzić w oczach ludu ambitnego władcę i jego daleko sięgające plany.

Podziemna walka intryg zamienia się wkrótce w jawny bój. Szala losów się chwieje. Ramzes jednak, kierujący swą sprawą z wielkim politycznym rozsądkiem i prawdziwie bohaterską energią, popełnia drobny na pozór, ale brzemienny w skutki błąd, który zachwiał całym olbrzymim gmachem

<sup>1)</sup> Nie jest to bynajmniej wymysł fantastyczny. Kanał podobny, łączący oba morza za pośrednictwem Nilu, istniał oddawna; później zasypały go piaski i muł; Ramzes II oczyścił go i naprawił, ale dopiero Niko II (z dynastyi XXVI) wziął się na seryo do robót, które pochłonęły podobno 120.000 ludzi i nie dały rezultatu. Ten sam Niko wysyłał żeglarzy fenickich w podróż dokoła Afryki dla zbadania bogatych a nieznanych krajów południowych. Prus więc zużytkował motywy faktyczne i nie modernizował wcale Egiptu. (Maspero, 1. c., pag. 536).

<sup>\*)</sup> Labirynt istniał rzeczywiście i był, zdaniem Herodota, który go widział, jednym z najwspanialszych pomników architektury egipskiej. Do czego służył? — o tem niema wiadomości pewnych. Faktem jest tylko, że posiadał mnóstwo komnat, połączonych z sobą w ten sposób, iż łatwo się było pośród nich zbłąkać, oraz, że w komnatach owych ukrywano rzeczy kosztowne, stanowiące własność świątyń i państwa. Tak mówi historya. Rola, jaką Prus temu skarbcowi przeznaczył w ustroju państwowym, oraz organizacya straży Labiryntu — wszystko to są świetne pomyały poetyczne, dostrojone znakomicie do stylu egipskich praw, obyczajów i konstytucyi politycznej.

monarszych projektów. Oto, kiedy najmędrszy z kapłanów, ubogi asceta, Menes, doniósł królowi o zbliżającem się zaćmieniu słońca, faraon, który, jak większość ludzi czynu, lekceważył wiedzę teoretyczną, odsyła astronoma do... Herhora.

Herhor, wychowany w szkołach kapłańskich, zrozumiał odrazu doniosłość podobnej przepowiedni i za pomocą szeregu prowokacyjnych środków zmusił stronników Ramzesa do ataku na świątynię w dzień i godzinę zaćmienia. I kiedy, na rzekomy rozkaz kapłanów, w samo południe zrobiła się w Egipcie noc, wojsko i tłumy uznały to za cud, spełniony przez bogów dla obrony swoich czcicieli.

Partya Faraona upadła na duchu. Reszty dokonały świetna organizacya, rozum i doświadczenie kapłanów w połączeniu ze zdradą kilku podrzędniejszych stronników Ramzesa. On sam zresztą przyśpieszył swą zgubę, idąc lekkomyślnie na schadzkę miłosną i narażając się na napad byłego kochanka Fenicyanki, Kamy, Lykona, któremu skręcił wprawdzie kręgi, który jednak zdążył okaleczyć króla zatrutym sztyletem, pochodzącym z arsenału świątyni, zarządzanej przez Mefresa.

Gdyby Ramzes w dniu tak ważnym nie słuchał głosu namiętności, lecz pozostał w komnatach pałacu, pośród doradców i przyjaciół, zamach, ukartowany przez mściwego fanatyka, nie powiódłby się wcale, i faraon możeby jeszcze wybrnął z topieli. W każdym zaś razie nie zginąłby marną śmiercią z rąk zahypnotyzowanego przez kapłanów somnambulika, któremu zabrał niegdyś kochankę; a zwłaszcza zaś nie zginąłby w chwili, kiedy powracał od niewiernej żony swego najwierniejszego przyjaciela...

Zgon faraona kładzie kres wojnie domowej, i na tron wstępuje Herhor, by, dokonawszy bez trudu dzieł, zapoczątkowanych przez szlachetnego, ale nieszczęśliwego poprzednika, zebrać za nie laury i błogosławieństwa ludu, który łatwo zapomina o zwyciężonych... ¹).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ze względów artystycznych Prus zamyka swą powieść wstąpieniem na tron arcykapłana Herhora. Dalsze losy założonej przez niego

#### VIII.

Upadek i śmierć Ramzesa XIII wzrusza, lecz nie przygnębia czytelnika. Jest to smutny minorowy akord, nie zgrzytliwy dysonans; jest to artystyczne zakończenie wspaniałej tragedyi, nie brutalny efekt literacki; jest to melancholijny symbol znikomości wysiłków ludzkich, nie krzykliwy wybuch taniego pesymizmu.

Jakąż drogą doszedł autor do takiego rezultatu?

Bardzo prostą, a zarazem bardzo trudną. Oto połączył w charakterze ginącego monarchy zalety prawdziwego bohatera ze słabostkami prawdziwego człowieka. Ale dokonał połączenia nie w sposób mechaniczny, jeno zlał, stopił owe różnorodne żywioły w jedną organiczną i nierozdzielną całość: Ramzes jest w »każdym calu« królem, nie przestając ani na chwilę być krewkim, niedoświadczonym i zuchwałym młokosem. Mimo to, albo raczej właśnie dla tego, sprawia wrażenie figury realnej, a zarazem wyższej nieskończenie nad powszedniość. Budzi on podziw i sympatyę czytelników, draźniąc współcześnie ich zmysł krytyczny. Można w nim odnaleźć niemało rysów monumentalnych, ale ani śladu szablonu, dużo życia, ale ani odrobiny banalności.

dynastyi nie dałyby się zresztą wtłoczyć w ramy skończonego romansu, nawet w formie epilogowej, zanadto są bowiem zawiłe i burzliwe. Obok uzurpatora duchownego w Tebach, zjawił się niezadługo uzurpator świecki w Tanis. Każdy z nich opierał swe prawa do tronu na koligacyach i pokrewieństwie po kądzieli z rodziną Ramzesydów, co należało w Egipcie do rzeczy przyjętych. Wreszcie obie dynastye zlały się w jedną. Atoli nauczeni doświadczeniem, potomkowie arcykapłanów nie wypuszczali ze swoich rąk władzy duchownej i rządzili państwem, nie przestając rządzić świątynią Ammona. Wreszcie nowopowstała dynastya XXII z Bubastis wyparła faraonów-arcykapłanów tebańskich do Etyopii, która zamieniła się w niezależne od Egiptu, ale zbudowane na sposób egipski państwo teokratyczne, rządzone przez boga Ammona i jego proroków. W żyłach ich płynęła cząstka krwi Herhora. Potomkami Etyopów są dzisiejsi Abisyńczycy. Mumie rodziny Herhora odnalazł niedawno Maspero z Brugschem.

Podobne zlewy poezyi z rzeczywistością udają się tylko wielkim mistrzom pióra.

Od pierwszego rozdziału, od pierwszych słów niemal, które Ramzes wyrzekł do Herhora, widzimy, że przyszły faraon jest to natura bogata, nie tuzinkowa, lecz niezharmonizowana jeszcze wewnętrznie. W dalszym ciągu opowiadania dobre i złe strony królewicza występują coraz wyraźniej. Charakter jego rozwija się i tężeje, ale nie zmienia swej treści. Każda cnota księcia podszyta jest odpowiednim grzechem, a każda wada ma pozór przenicowanej zalety.

Jako wódz był odważnym i mądrym, ale zapalczywym i lekkomyślnym. Posiadał bardzo dobre serce, oraz wielkie poczucie sprawiedliwości, ale w chwili uniesienia nie panował nad sobą i mógł skrzywdzić najżyczliwszego, lub obrazić najniebezpieczniejszego człowieka.

Jako monarcha zdawał sobie doskonale sprawę z olbrzymich obowiązków »pasterza narodu« i pracował gorliwie i rozumnie nad polepszeniem jego losu. Brak doświadczenia jednak, oraz nadmiar energii żywotnej — zaćmiły umysł młodego faraona, który począł lekceważyć i negować wszystko, czego nie pojmował i, nie wziąwszy w rachubę wielu ważnych czynników walki, którą przedwcześnie rozpoczął, musiał upaść i — upadł, robiąc ze swego trupa podnóżek do tronu dla niższego od siebie pod każdym względem, ale zrównoważonego duchowo przeciwnika.

Herhor bowiem nie jest bynajmniej »czarnym charakterem« par excellence; przeciwnie, to człowiek ambitny wprawdzie, ale troszczący się po swojemu o losy państwa i rozumiejący — także po swojemu, t. j. ze stanowiska kapłana — potrzeby narodu. Gdyby Ramzes był posłuszny, Herhor służyłby mu tak samo, jak staremu faraonowi. Ponieważ młodzian chce rządzić sam, a zarazem narusza przywileje »świętego« stanu kapłańskiego, Herhor sądzi, że ma prawo wystąpić przeciwko niemu, lecz robi to ostrożnie i taktownie, unikając gwałtownych kroków i środków. O śmierci Ramzesa nie wie nawet, jej sprawcą moralnym bowiem jest cia-

sny i namiętny fanatyk, arcykapłan Mefres, który obrazę, wyrządzoną mu osobiście, podniósł do rozmiarów zdrady stanu.

Herhor nie odrzuca korony, a nawet jej pożąda i stara się o nią, ale z zachowaniem wszelkich pozorów legalności, uciekając się do siły tylko dla odparcia siły.

Herhor — to skończony mąż stanu, pozbawiony wprawdzie genialności i polotu, ale doświadczony, praktyczny i obliczający wszystko na zimno. Taki człowiek, jeżeli nie upadł przy pierwszym zamachu, musiał spokojem, rutyną i cierpliwością zwyciężyć namiętnego rywala.

Zwycięstwo Herhora nad Ramzesem XIII jednak — to bynajmniej nie tryumf zła nad dobrem, lecz poprostu dowód przewagi rozsądku nad fantazyą, prozy nad poezyą w polityce.

Swoją drogą, chociaż proza, uosobiona w Herhorze, odnosi zwycięstwo materyalne, moralnie tryumfuje nieśmiertelna poezya, wcielona w zapaleńca, Ramzesa, którego szlachetne idee i pomysły nie przepadają z nim razem, lecz wchodzą w życie pod rządami następcy, zimny arcykapłan bowiem musiał, rad nierad, przyjąć i zużytkować idealny spadek po ukoronowanym marzycielu, zdławionym przez bandę zacofańców i rutynistów.

Non omnis moriar — mógł zawołać, konając, Ramzes XIII. Non omnis moriar — ma prawo powiedzieć każdy, kto, brnąc przez błoto życia, nie uważa owego błota za jedyny i normalny pierwiastek bytu, lecz zwraca się ku lepszym i czyściejszym, chociaż mniej dostępnym żywiołom... Prędzej, czy później, idealne wysiłki entuzyastów poruszają martwą i ciężką masę codziennego istnienia i nadają jej piękniejsze kształty. Czyn musi się liczyć z warunkami rzeczywistości, ale myśl powinna je wyprzedzać. Ze starcia obu tych czynników wynika postęp w rozwoju narodów, oraz całej ludzkości.

Dzieje »Faraona« są jednym z epizodów owej walki, która nigdy nie ustaje na świecie.

## IX.

Wogóle wszystkie charaktery traktowane są w taki sam sposób, jak Ramzes i Herhor. W każdym, obok realnego, codziennego podkładu, tkwi jakieś idealne jądro, które, nie odbierając danej postaci cech życia, podnosi ją jednak ponad poziom trywialności.

Nie mówiąc już o wesołym i eleganckim, ale rycerskim Tutmozisie, lojalnym słudze i towarzyszu młodego króla, ani o demonicznym kapłanie złego boga, Seta, Samentu, który jest chytrym, jak lis, a odważnym, jak lew; nie mówiąc o wielu innych, zaznaczymy tylko, że nawet taki skończony łotr, jak Lykon, sprawia — dzięki swym okultystycznym darom, połączonym ze wściekłą miłością dla prześlicznej Kamy — wrażenie poetyczne.

Żydów i Fenicyan, malowanych wogóle dość jaskrawo i nawskróś realistycznie, upiększył autor, akcentując silnie ich solidarność wzajemną, oraz głębokie przywiązanie do rodzinnych i rasowych ideałów.

Arcydziełem atoli w tej galeryi figur, obmyślonych i wykonanych po mistrzowsku, jest osoba starego faraona, Ramzesa XII. Autor, nie zapominając ani na chwile o jego człowieczej naturze, a nawet starczem zniedołeżnieniu, uczynił z sędziwego władcy żywy posąg, pełen hieratycznej powagi i otoczony aureolą majestatu. Postać Ramzesa XII jest wykonana w stylu urzędowo-religijnych pomników dawnego Egiptu. Wewnetrzne życie i czucie tętni lekko i słabo pod grubą powłoką królewskiego i kapłańskiego pokostu, który przesiąknął wszystkie fibry duchowe i wżarł się do głębi serca faraonowego. »Równy bogom« Ramzes XII nigdy się nie wzrusza, nie gniewa i niczemu się nie dziwi; on wszystko wie i wszystko rozumie. Czy modli się i składa ofiary, czy udziela posłuchań dygnitarzom, czy rozmawia łagodnie z dziećmi, które twierdzą, że on jest ich ojcem, - nigdy z mądrej twarzy »jego świątobliwości« nie schodzi »dobrotliwy i zagadkowy uśmiech«, podobny do tego, jaki widzimy na kamiennych obliczach staro-egipskich kolosów i sfinksów.

Ten jeden typ świadczy, że Prus odczuł doskonale nietylko realno-życiową, lecz i ową dziwną, tajemniczą, niepokojącą dzisiejszego badacza stronę cywilizacyi egipskiej, którą mieszkańcy nadnilowej krainy zakuli w olbrzymie gmachy, grobowce, piramidy, oraz posągi swoich bogów i królów.

Jeżeli owego uroczystego, lecz sztywnego stylu nie zastosował do wszystkich figur i części dzieła, to nie dlatego, że nie mógł, ale dlatego, że uważał to za niepotrzebne, ze względu na prawdę dziejową, artystyczną i psychologiczną. Zarówno sumienne studya nad egiptologią, jak i wrodzone poczucie proporcyi i taktu, zniewoliły autora do oszczędnego używania efektów archaicznych. Tyle, ile należy, lecz ani odrobiny więcej, to było jego hasłem.

Dzięki temu właśnie stworzył dzieło dalekie, jak wiemy, od konwencyonalnego i jednostronnego szablonu, ale kipiące życiem, drgające prawdą, pełne ruchu i przemawiające silnie do wyobraźni współczesnego czytelnika.

Poznawszy kamienie, z jakich Prus układał swój utwór, rzućmy teraz okiem na ich ugrupowanie, zarówno w pojedyńczych częściach, jak i w całości wspaniałego literackiego budynku.

## X.

Posłuszny syntetycznej naturze swojego umysłu, traktował Prus każdy pojedyńczy motyw, czy charakter, w dwojaki sposób: jako oddzielną całość, oraz jako naturalną cząstkę większego organizmu, zbiorowiska, lub grupy.

Każdy Egipcyanin, Grek, Fenicyanin, Asyryjczyk, Żyd i t. p., jest więc najpierw oryginalnym, to jest jedynym w swoim rodzaju, bo różnym od reszty ludzi osobnikiem, a następnie członkiem danej rodziny, korporacyi, narodu i t. p.

Następca tronu i prosty chłop egipski niepodobni są do siebie, jak orzeł do wołu, ale obu kojarzą pewne identyczne sympatye i antypatye: obaj więc czczą szczerze ma-

jestat jego świątobliwości, Faraona, i obaj czują wstręt do Asyryjczyków.

Spostrzegłszy niezgrabnych olbrzymów ze świty Sargona, usłyszawszy ich twardy język, Ramzes wpada w gniew, który łagodnieje na widok nagiego Egipcyanina w czepcu na głowie. »Książę czuł, że ten człowiek jest mu miły, nawet drogi w tej chwili, bo to Egipcyanin. Wydobył z worka złoty pierścionek i dał go niewolnikowi. — Słuchaj, — spytał: — co to za ludzie? — Asyryjczycy — szepnął Egipcyanin, i nienawiść błysnęła mu w oczach« (II, 124).

Tak samo bankierzy feniccy, Dagon i Rabsun, właściciel gospody Asarhadon i książę Hiram różnią się od siebie stanowiskiem społecznem, oraz wielu indywidualnemi cechami, a nawet nienawidzą i szkodzą sobie wzajemnie, mimo to jednak łączy ich wspólny cel działania i wspólna troska o losy Fenicyi.

Grupy plemienne składają się znów z klas i stanów, które pragną pchnąć nawę państwa w najdogodniejszym dla siebie kierunku.

Autor nie zapomniał o żadnej z warstw społecznych starego Egiptu, najwyraźniej jednak i najpełniej uwydatnił organizacyę stanu kapłańskiego, który był za XX dynastyi prawdziwą duszą nadnilowej monarchii.

Korporacya kapłanów posiadała w owej epoce olbrzymie bogactwa i wiedzę, lecz zwróciwszy się ku celom świeckim, podupadła etycznie, zastępując dawną głęboką pobożność zewnętrzną formalistyką a mistyczno-okultystyczne cuda — sztukami i sztuczkami.

Dawniej, za dynastyi XII, w okresie, uznanym przez potomków za »złoty«, działo się podobno inaczej. Ale już na 1200 lat przed Chrystusem skarżą się pisarze egipscy, że nie rozumieją nic ze starych, religijno-magicznych tekstów, których sensu i dzisiejsi uczeni nasi odgadnąć nie zdołali 1).

<sup>1)</sup> W tem tkwi przyczyna, że o wewnętrznej istocie religii egipskiej wiemy bardzo niewiele. Czy to był monoteizm panteistyczny, jak

Zgodnie z sumą danych historycznych, przedstawił Prus korporacyę kapłanów z epoki Ramzesa XII, jako potężną i rozumną, lecz poczynającą się już rozkładać, zwłaszcza u szczytu. Podtrzymuje ją głównie tradycya, oraz wielka karność i dyscyplina, nie oszczędzająca nawet najwyższych głów stowarzyszenia. Tak np. arcykapłan Mefres ginie legalną śmiercią z rąk, oddających mu pokłony, strażników Labiryntu, którego tajemnice przeniknął; prorok zaś boga Seta, Sementu, obawiając się podobnego losu, sam sobie dobrowolnie śmierć zadaje.

Pentuer, który widzi doskonale błędy współkolegów i przełożonych, nie ma odwagi zerwania hierarchicznych więzów i w walce Ramzesa XIII z kapłanami stoi na boku, by po zgonie nieszczęsnego króla usunąć się zupełnie od polityki, jak mistrz jego, wielki astronom i filozof Menes, który, poświęciwszy się wiedzy czystej, żyje w zapomnieniu i ubóstwie, graniczącem z nędzą.

Najlepsi więc z kapłanów nie biorą czynnego udziału w sprawach całego związku, a rządzą nim jednostki bezwzględne i ambitne, dla których święcenia kapłańskie są tylko środkiem do zdobycia wpływowego stanowiska w państwie.

Zarówno przy odtwarzaniu psychologii indywiduów, jak i ciał zbiorowych, umiał Prus połączyć szorstką prawdę z wdziękiem poezyi, kreśląc więc zgniliznę i upadek stanu kapłańskiego, nie zapomniał o dodatnich stronach korporacyi, do których należą pomiędzy innemi i szerokie, wybiegające po za granice Egiptu plany podniesienia poziomu mądrości w świecie.

Budzicielem tych idealnych aspiracyi jest kapłan chaldejski, Beroes, który przez naukę, ascezę i wysoki rozwój

twierdzi Jamblichus, czy naturalistyczny panteizm, jak sądzi Mariettebasza? — napewno niewiadomo. Maspero przypuszcza kombinacyę obu doktryn, Prus zaś bliższym jest Jamblichusa. Odkrycie hypnotyzmu i magnetyzmu wyświetliło wiele ciemnych miejsc słynnej »Księgi umarłych. Obszernie opracował to Ochorowicz w odczytach »O tajemn. wiedzy kapłanów Egiptu«.

moralny doszedł do niezwykłej potęgi magicznej i przybył z nad brzegów Eufratu, by zreformować zepsute etycznie kapłaństwo i uratować Egipt od popadnięcia w brutalne jarzmo asyryjskie, ciążące już nad Babilonem <sup>1</sup>).

W epizodzie tym tyle tylko jest prawdy, że kapłani chaldejscy stali w owej epoce wyżej od egipskich, a zwłaszcza, że zajmowali się więcej od nich magią i naukami tajemnemi. Po za tem, wszystko, i sam Beroes, i solidarność duchowieństwa egipskiego z chaldejskiem, stanowi wymysł autora, ale wymysł piękny, a zarazem zaokrąglający artystycznie i psychologicznie charakterystykę kasty, wykolejonej z drogi normalnego rozwoju i rzuconej na mętne fale polityki świeckiej. Kapłani egipscy czują swą niższość wobec Beroesa, przyznają słuszność jego zarzutom i radom, ale, pomimo wysiłków, nie mogą już zejść z niewłaściwej ścieżki i wiodą Egipt do rozdwojenia wewnętrznego i zguby.

### XI.

Skupienie jednostek w naturalne grupy, związane pokrewnymi celami i poglądami, nietylko poglębiło psycho-socyologiczną stronę romansu, lecz nadto nadało jego kompozycyi niesłychaną przejrzystość i jasność.

Rzadko się zdarzy spotkać zarówno u nas, jak i w całej literaturze europejskiej — wyjąwszy Francuzów, będących mistrzami w tej sztuce — powieść lepiej zbudowaną, pomimo, że autor wprowadził do niej ogromną liczbę osób i motywów i ujał wszystko w ramy bardzo skomplikowanej intrygi.

Gra uczuć i namiętności nie tworzy mętnego chaosu, lecz rozkłada się na oddzielne harmonijne akordy, które na-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nie należy mieszać Beroesa z jego ziomkiem Berososem, znakomitym historykiem i astrologiem chaldejskim, który żył za czasów Aleksandra W. i wywarł swemi mistycznemi dziełami i wykładami (na wyspie Kos) wielki wpływ na umysłowość grecką. Źródeł doktryn neoplatońskich należy, zdaje się, szukać w pracach Berososa, jego następców i uczniów.

wet mniej wprawne ucho zdoła wyróżnić z olbrzymiej masy tonów.

W każdej warstwie, klasie, plemieniu, czy korporacyi, ścierają się z sobą interesy indywidualne, a dopiero rezultat owej międzyjednostkowej walki staje się czynnikiem, wpływającym na akcyę i reakcyę dążeń międzyklasowych, których wypadkowa znów decyduje o nastroju i polityce całego kraju. To, co w pojedyńczych osobnikach ma mglistą formę życzeń, staje się w działalności zbiorowej skonsolidowanym programem, a w życiu ogólno-państwowem przechodzi w czyn, którego skutki odbijają się na bycie przyszłych pokoleń i ościennych narodów.

Mefres, Herhor, Sem i Pentuer marzą, jako jednostki, o bardzo różnych rzeczach; jako kapłani atoli, dążą do tego, co stanowi dobro korporacyi, a z nią razem i przez nią wywierają realny wpływ na losy monarchii i monarchów.

W analogiczny sposób opracował Prus charakterystykę wszystkich grup społecznych i, wykazawszy, jak indywidualne motywy psychologiczne krzyżują się, splatają i toną w aspiracyach masowych, dał swemu dziełu nadzwyczajną głębię perspektywiczną. Ponieważ jednorodne i jednobarwne prądy zbiegają się w większe strumienie, z tych zaś powstają wartkie i rwące potoki, lub też leniwe i bagniste rzeki, czytelnik więc może bez trudu śledzić bieg akcyi i oryentuje się odrazu w kolosalnem rojowisku faktów, z których żaden nie występuje w oderwaniu, lecz jest współcześnie skutkiem poprzednich i zarodkiem następnych wydarzeń. Przypadek zniknał prawie zupełnie z ostatniej powieści Prusa: wszystko, co się w niej dzieje ważniejszego, jest uzasadnione całym szeregiem logicznych powodów. Mówiliśmy wyżej, jak subtelnie umotywował autor upadek i śmierć młodego Ramzesa; otóż podobna siatka przyczyn otacza każdy niemal epizod romansu.

Nawet miłość, ta najkapryśniejsza, oraz najbardziej rozhukana ze wszystkich namietności, musiała uledz artysty-

cznym wymaganiom autora i pozwoliła się ująć w szranki logiki i prawdopodobieństwa.

#### XII.

We współczesnej beletrystyce europejskiej, a specyalnie naszej, miłość rozpanoszyła się nadmiernie kosztem innych, równie ważnych, jeżeli nie ważniejszych żywiołów.

Kiedy Homer, Eschylos i Sofokles wyznaczali w swoich dziełach erotyzmowi tyle tylko miejsca, ile bez naruszenia naturalnych proporcyi wyznaczyć mogli; kiedy Szekspir, obok »Romea i Julii«, oraz »Otella«, tworzył melancholijnych »Hamletów«, krwawych »Makbetów« i nieszcześliwych »Lirów«; kiedy Byron i Shelley, nie zaniedbując spraw sercowych, pławili się w oceanie zagadnień filozoficzno-społecznych; kiedy Goethe z dziejów Małgosi zrobił tylko epizod olbrzymiego dramatu myślowego, Mickiewicz zaś po napisaniu »Dziadów« rzucał na papier ponure strofy »Wallenroda«, a w »Panu Tadeuszu« traktował miłość na równi z innemi kwestyami i uczuciami, u nas weszło w modę, że powieść bez jaskrawej i rozwlekłej intrygi miłosnej jest uważana za coś nienormalnego. Wyraz »romans« stał się synonimem uwieńczonych skutkiem zabiegów o względy niewieście; »romansować« znaczy utrzymywać cieplejsze stosunki z osobą innej płci; »romansowy« używa się zamiast »kochliwy« i t. p. Owo wtargnięcie terminów estetycznych do krainy żargonu buduarowego świadczy aż nadto dobrze o poziomie gustów publiczności z jednej, a o zwyrodnieniu autorów z drugiej strony.

Zapewne, miłość jest objawem niesłychanie ważnym i poważnym i ma prawo do poczesnego miejsca w literaturze, ale miejsce poczesne to jeszcze nie monopol: najwybitniejszy nawet fenomen psychologiczny nie posiada przywileju wyłączności i nie może być obrabiany zawsze i wszędzie z bałwochwalczą czcią i nabożeństwem. W pewnych typach romansu miłość musi stać na pierwszym planie; istnieją jednak i takie formy powieści, w których owo uczucie schodzi do rozmiarów drugorzędnego czynnika.

Tymczasem u nas zarówno powieść obyczajowa, jak historyczna, społeczna, czy psychologiczna, fantazyjna, czy ultrarealistyczna — każda musi zawierać olbrzymie jądro erotyczne; w każdej powinna kwilić jakaś »Numa«, za którą goni lub którą zdradza jakiś »Pompiliusz«, by się z nią w epilogu połączyć, albo — co się już zdarza rzadziej — rozstać »na wieki«. Jeżeli dramat miłosny nie wypływa z akcyi drogą naturalną, to się go przylepia lub przyszywa sztucznie, bez troski o proporcye utworu.

Rzecz prosta, iż autor nie ośmieli się prawie nigdy traktować miłości krytycznie. Bohaterowie mogą grzeszyć i błądzić, ale samo »uczucie« jest czemś wyższem ponad sądy ludzkie, czemś, czego niewolno dotykać i rozbierać, talizmanem największego, ba, jedynego szczęścia na świecie, najszlachetniejszym (?) z instynktów, najwspanialszym z darów bożych, etc. etc.

Prus, natura nawskroś oryginalna i samodzielna, nie hołdował nigdy temu wstrętnemu konwencyonalizmowi i patrzał zawsze na miłość okiem filozofa. Nie troszcząc się, czy to, co napisze, podoba się przeciętnemu tłumowi erotomanów, a zwłaszcza erotomanek salonowych, malował miłość tak, jak mu się przedstawiała, i robił z niej wielką siłę, ale — małe bóstwo; potężny, lecz niezawsze podniosły motor życia.

W »Lalce«, gdzie — zgodnie ze specyalną naturą tematu — należało lwią część opowiadania poświęcić miłości, widzimy, jak mało względnie dodatnich, a ile ujemnych stron posiada owa wyidealizowana przez ogół romansopisarzów namiętność. Nastrój i treść »Faraona« nie pozwalały na szerokie traktowanie pozytywnych, czy negatywnych stron erotyzmu. Ramzes XIII — to nie Wokulski, w którym poezya romantyczna rozbudziła nadludzkie tęsknoty i żądze serdeczne, a którego życie karmiło samemi mętami i piołunem. Ramzes jest także idealistą, ale idealistą urodzonym na tronie

i wychowanym w atmosferze ambicyi i dumy. Miłość stanowi dla niego miłą ozdobę, ale nie cel bytu. Kobiety odgrywają wprawdzie w losach heroicznego faraona rolę złowrogą, ale dlatego tylko, że burzliwy i bezwzględny młodzian nie okietznał swoich zmysłów, nie dlatego, żeby się poddawał sentymentalizmowi. Serce dziedzica dwudziestu dynastyi królewskich zna tylko jeden ideał: władzę dla własnej sławy, dobra poddanych i potęgi Egiptu. Wszelkie inne uczucia, wyjąwszy dynastyczno-rodzinne, zajmują w piersi Ramzesa maleńki kącik zaledwie, a wskutek tego i w powieści, której ambitny faraon jest bohaterem, musiały zejść z pierwszego planu na dalsze horyzonty.

Mniej sumienny i głęboki artysta nie troszczyłby się może o ścisłość i konsekwencyę psychologiczną i zepsułby bez wahania normalne proporcye utworu, wiedząc, że tym sposobem połechce przyjemnie nerwy publiczności i zadowoli oddawna zakorzeniony nałóg. Przecież to tak łatwo było zrobić Ramzesa czułym Romeem, albo wzdychającym Filonem!...

Kochanek, mogących nawet w sercu książęcem wzbudzić trawiący pożar namiętności, nie brakło nigdy w Egipcie. Subtelne rysy, uwiecznione w posągu królowej Nefert-Ari (Ipsambul), lub też pełna chorobliwego wdzięku twarz królowej Tai (Karnak), świadczą, że arystokratki egipskie posiadały urodę i powab niemniejszy od współczesnych dam robojga światów. Romanse i bajki, cytowane przez samego Prusa w tekście, dowodzą znów, że Egipcyanie wysokiego rodu zdolni byli do wielu szaleństw, a nawet do zbrodni z miłości.

Jeżeli więc autor »Faraona« korzystał bardzo oszczędnie z bogatego i dostępnego materyału, to dlatego, że, postawiwszy raz powieść na twardym, socyologicznym fundamencie, nie mógł, bez szkody dla kompozycyi i charakteru dzieła, wznosić lekkich i powiewnych kolumn tam, gdzie powinny były stać warowne wieżyce, oraz grube mury i wały.

Nie chcąc przekształcać sztucznie poważnego grodu w lubieżny przybytek Afrodyty, nie zapomniał Prus jednak o istotnych prawach i przywilejach umiłowanej przez tłum bogini i wzniósł jej we właściwem miejscu świątynię, przystosowaną rozmiarami do planu i obszarów całości.

Miłość więc, chociaż ujęta w ciasne granice, nie jest bynajmniej wyłączoną z dzieła, które byłoby bez niej i niezupełnem i nieprawdziwem.

Przedstawicielkami owego uczucia są trzy kobiety: uboga Żydówka, Sara, fenicka kapłanka Astarty, Kama, oraz Hebron, Egipcyanka szlachetnego rodu. Każda z nich oddaje się Ramzesowi z odmiennych pobudek, każda kocha inaczej, każda też innych domaga się od niego dowodów miłości.

Sara kocha Ramzesa dla niego samego i nie wymaga nic, prócz wzajemności; odepchnięta i wzgardzona, uwielbiać go nie przestaje a kiedy księcia posądzają niesłusznie o zbrodnię synobójstwa, nieszczęśliwa kochanka i matka bierze winę na siebie i gotowa jest poddać się strasznej karze.

Kama jest istotą nienormalną. Jako kapłanka w świątyni Astarty, pędziła dziwny żywot dziewiczej kurtyzany; potem, zniewolona przez współziomków, weszła do haremu Ramzesa, sądząc, że będzie tam królowała, lecz zabobonna trwoga przed zemstą zdradzonej bogini i jej czcicieli wprowadza Fenicyankę w stan rozdraźnienia, co, w połączeniu z wygórowanemi pretensyami i brutalnym egoizmem, zniechęca do niej księcia, który, zakosztowawszy zakazanego owocu, prędko się nim przesycił.

3

Stosunek z mądrą Hebron jest zupełnie odmienny od dwóch poprzednich. Córka wielkiego nomarchy Teb, a żona naczelnika gwardyi, kocha w Ramzesie zwycięskiego wodza i potężnego króla, nie człowieka. Gdyby faraon był zwyczajnym oficerem, nie spojrzałaby na niego; gdyby stracił koronę, możeby go zdradziła...

Że zaś piękna Hebron i rodem, i wychowaniem, i gustami najlepiej się dostraja do wymagań ambitnego monarchy, stosunek z nią trwałby prawdopodobnie dłużej, skruszyła go jednak katastrofa, która położyła koniec rządom XX dynastyi.

Jak widzimy więc, nie rozpisując się nawet bardzo obszernie o miłości, oświetlił Prus to uczucie z kilku stron i stworzył przy tej sposobności trzy wyraziste a różnorodne typy kobiece.

Z pozostałych figur niewieścich — których, względnie do postaci męskich, jest w »Faraonie« bardzo niewiele — zasługuje jeszcze na uwagę królowa Nikotris, matka Ramzesa XIII, a po jego śmierci — małżonka Herhora. Nikotris oddychała całe życie powietrzem świątyń i dworu i jest głównie pobożną kapłanką i królową, a potem dopiero kobietą i matką. Planom syna sprzyja dopóty, póki nie dostrzega w nich odstępstwa od tradycyi dynastycznych i narodowych. W Herhorze zaś widzi człowieka, który owe tradycye podtrzymać potrafi, i dlatego prawdopodobnie zrzeka się na rzecz jego swoich praw do korony Egiptu.

٠ :

- :

:

]

₹-

4

:

Nikotris uzupełnia bogatą galeryę dobrowolnych sług i czcicieli wszechpotężnego Molocha państwowego, którzy, pomimo pozorów wielkości i władzy, są skrępowani więzami racyi stanu i wymagań politycznych, niby najlichsi niewolnicy.

Uzmysłowienie owej dławiącej przemocy organizmu społecznego nad jego członkami, bez względu na ich rangę i stanowisko, wchodziło do planu Prusowskiego przedsięwzięcia, i przyznać należy, jest uwydatnione w sposób bardzo wymowny.

## XIII.

Prus sam nakreślił niegdyś następujący schemat rozbioru powieści: >1) Materyał — czyli charaktery ludzi, miejsc, przedmiotów i wypadków. Materyał taki zbiera się przez lata całe. 2) Temat — czyli twierdzenie, które autor chce wypowiedzieć w powieści. Tematy nasuwa zwykle życie współczesne, albo historya. 3) Plan — czyli sposób uporządkowania powieściowego materyału, o ile można najlepiej odpowiadający naturalnemu biegowi wypadków. 4) Język i styl, za których pomocą autor swoje pojęcia, uczucia i pragnienia przelewa w czytelnika«.

Dotychczas zajmowaliśmy się przeważnie trzema pierwszymi punktami. Mówiliśmy więc o tem, że materyału dostarczyły autorowi studya nad historyą i cywilizacyą Egiptu w połączeniu z badaniem życia w ogóle, a jego społecznopaństwowych objawów w szczególności.

Na tej socyalno-dziejowej kanwie potężna wyobraźnia Prusa wyhaftowała szereg scen, ilustrujących i rozwijających temat powieści.

Temat ów dałby się sformułować w sposób następujący: przedstawić państwo wysoko ucywilizowane i doskonale zorganizowane w momencie wewnętrznego rozkładu, wywołanego z jednej strony przez napływ chytrych cudzoziemców, z drugiej zaś wskutek zaciętej walki o władzę dwóch najwyższych potęg krajowych, duchownej i świeckiej, z których każda pragnie rozszerzyć swoje prawa i przywileje kosztem rywalki.

Ponieważ temat był wzięty z dziedziny psychologii społecznej, w planie powieści należało uwydatnić przedewszystkiem wzajemny stosunek całych grup, warstw i korporacyi, i charakterystykę jednostek podporządkować charakterystyce gromad. Wyjątek stanowi psychologia faraona, który, jako jedyny reprezentat władzy monarszej, tworzył sam przez się grupę socyalną, musiał więc być traktowany z odpowiedniem wyróżnieniem.

O tem wszystkiem mówiliśmy zresztą na właściwem miejscu.

Za czwarty żywioł powieści uważa Prus język i styl. Naszem zdaniem, należałoby z tego jednego punktu uczynić dwa oddzielne, styl bowiem jest czemś więcej, aniżeli gramatyczno-retoryczną stroną utworu. Język stanowi bardzo ważny pierwiastek stylu, ale go bynajmniej nie wyczerpuje. Styl objawia się nietylko w zwrotach mowy, lecz we wszystkiem, począwszy od wyboru tematu do ułożenia planu powieści i opracowania materyału dziejowego i życiowego.

Dlaczego Prus, zająwszy się historyą Egiptu, zatrzymał się na tej, nie zaś na innej epoce? Dlaczego uwydatnił takie

czynniki cywilizacyi, na jakie inni powieściopisarze nie zwróciliby zapewne uwagi? Dlaczego zajął się więcej społeczną, niżeli kolorystyczną i sentymentalną stroną bytowania Egipcyan? Dlaczego pod surową szatą przedmiotowego opowiadania ukrył tyle współczucia dla nędzy chłopa i robotnika egipskiego, tyle podziwu dla organizacyi i mądrości kapłanów, a tyle sympatyi dla idealistycznych porywów młodego faraona? Dlaczego nadał powieści budowę ściśle architektoniczną? Dlaczego zawarł dużo treści w małej względnie liczbie wyrazów? Dlaczego, nie przestając się liczyć z realnemi podstawami życia, rozwinął skrzydła fantazyi i stworzył dzieło, będące raczej głębokim poematem, niżeli romansem?

Dlaczego? Bo Prus, jak każdy wielki talent, posiada swój własny kąt widzenia rzeczy, swój własny sposób odczuwania i odtwarzania wrażeń, słowem: swój własny, indywidualny styl.

Rozbierając w poprzednich ustępach części składowe »Faraona«, zwróciliśmy uwagę na oryginalność ich opracowania, ale nie mogliśmy dać namacalnego pojęcia o zewnętrznych, oddziaływających bezpośrednio na czytelnika właściwościach utworu.

Jak liche obrazy wydają się lepszemi w fotograficznych odbitkach, tak mierne romanse nabierają pozorów wartości w streszczeniu. Dobra rzecz atoli musi być poznawaną nie w kopii, lecz w oryginale, tam bowiem tylko można dostrzedz i odczuć owo promieniowanie indywidualności artystycznej, nadające utworowi specyalny i jedyny w swoim rodzaju urok i powab.

Ów wdzięk estetyczny tkwi zarówno w treści, jak i formie, ale niema chyba na świecie dzieła, w któremby jeden ze wspomnianych żywiołów nie górował nad drugim.

Treść może, a nawet powinna, równoważyć się z formą; forma może być doskonałym wykładnikiem pragnień i pojęć autora, mimo to jednak, niepodobna zaprzeczyć, że pewna kategorya utworów przemawia silniej do zmysłowej, inna zaś do umysłowo-uczuciowej strony naszego »ja«. Jeden artysta

położy główny nacisk na zewnętrzne, plastyczne znamiona opisywanych zjawisk i zdarzeń, drugi postara się odsłonić ich wewnętrzny, ukryty przed oczyma profanów mechanizm. Pierwszego zalicza się powszechnie do obozu realistów, drugiemu służy miano — idealisty.

Otóż, jeżeliby szło o to, do jakiej grupy włączyć Prusa, to, w myśl wyłuszczonej wyżej zasady, nie wahalibyśmy się ani chwili z zapisaniem go w szeregi idealistów. Nietylko dlatego, że w powieściach swoich dotyka zawsze wielkich problematów filozoficznych i społecznych, lecz i dlatego także, iż w każdym, najdrobniejszym nawet szczególe wysuwa naprzód ideę, ducha, traktując widoczne i dotykalne kształty jako środek, nie jako cel ekspresyi artystycznej. Wyraz, myśl dominują u Prusa nad harmonią kolorów i grą świateł.

### XIV.

»Faraon«, jako powieść osnuta na tle historyczno-kulturalnem, wymagała z konieczności wprowadzenia wielkiej liczby tak zwanych obrazów, t. j. scen opisowych, w których autor zaznajamiał czytelnika z naturą i obyczajami kraju, lub też uwydatniał pewne zwroty zewnętrzne w losach bohaterów i całego państwa.

Otóż Sienkiewicz w podobnym wypadku rzuca na papier garść barwnych plam, oraz snop jasnych promieni, i tworzy coś, co żyje, rusza się i działa na zmysły z większą niemal siłą, niżeli rzeczywistość, ale przedstawia się niekiedy równie zawile, jak i sama rzeczywistość.

U Prusa, wskutek przewagi konturu nad barwą, oraz wskutek skrupulatnego liczenia się z wymaganiami perspektywy linijnej, t. zw. obrazy łatwiej dają się ogarnąć i przejrzeć do głębi, ale za to mniej mają ruchu, gwaru i wypukłości, chociaż nie brak im bynajmniej życia. Życie to jednak nie tyle jest wzmocnionym odblaskiem i kopią prawdziwego, ile raczej jego uwewnetrznieniem i przeduchowieniem.

Sienkiewicz jest mistrzem w odtwarzaniu tego, co sta-

nowi najwydatniejszą cechę rzeczywistości, a mianowicie: odcieni i półtonów. Barwy wyraźne i odrębne istnieją tylko w abstrakcyi; na świecie wszystko — zarówno kolory, jak gatunki i typy — przelewa się, łączy i mieni, tworząc olbrzymią a płynną gamę zjawisk.

Weźmy naprzykład następujący opis wschodu słońca (\*Krzyżacy\*): \*Noc już zbielała. Na wschodzie widać było leciuchną jasność, zieloną u góry, różową od spodu, a pod nią, jakby wązką złotą wstążeczkę, która rozszerzała się w oczach. Od zachodniej strony księżyc zdawał się cofać przed tą jasnością. Czynił się brzask coraz różowszy i jaśniejszy. Świat budził się mokry od obfitej rosy, radosny i wypoczęty\*.

Jak widzimy, Sienkiewicz maluje tu samym jasno-różowym kolorem, dopełniając go tylko zlekka zielenią i złotem.

Prus w analogicznym opisie używa większej liczby barw, nie tworzy z nich jednak samoistnej symfonii, lecz wzmacnia za ich pomocą rysunek i uwydatnia charakter egipskiego pejzażu: »Przed pierwszą z rana, która odpowiada naszej godzinie szóstej, wzgórza przybrały kolor fioletowy; z poza nich wychyliło się słońce. Ziemię Gosen zalała różowość, a miasteczka, świątynie, pałace magnatów i lepianki chłopów wyglądały, jak iskry i płomienie, w jednej chwili zapalone wśród zieloności. Niebawem horyzont oblała barwa złota. I zdawało się, że zieloność ziemi Gosen rozpływa się w złocie, a niezliczone kanały, zamiast wody, toczą roztopione srebro. Ale wzgórza pustyni zrobiły się jeszcze mocniej fioletowemi, rzucając długie cienie na piaski i czarność na rośliny«. (Far. I, str. 21).

Wskutek wprowadzenia sześciu, czy siedmiu samodzielnych barw, nie powleczonych jakimś łagodzącym werniksem, pejzaż nabiera niesłychanej wyrazistości, niemal ostrości konturów, ale tworząc doskonałą całość opisowo-charakterystyczną, nie tworzy jednak całości kolorystycznej.

Bo też Prus nie jest, jak Sienkiewicz, kolorystą par excellence. Jeżeli obrazy autora »Quo vadis« są, do pewnego

stopnia, faktycznymi obrazami, to odpowiednie sceny »Faraona« robią wrażenie kamei, gemm, intaglii, słowem, roboty medaliersko-rytowniczej raczej, niżeli malarskiej.

Jeżeli »obrazy« Sienkiewicza sprawiają olbrzymie, niekiedy wprost olśniewające i odurzające wrażenie na zmysły, »obrazy« Prusa wyciskają niezatarty i głęboki ślad na umyśle czytelnika.

### XV.

Na pierwszym planie, rzecz prosta, należy tu postawić sceny, których jądro stanowi jakiś motyw psychiczny.

Z bardzo wielu podobnych epizodów wspomnimy tylko o trzech. Pierwszy, kiedy Ramzes, przyjmując Sargona, jako posła, rozdraźniony poufałością jego: »oparł dłonie na kolanach i siedział nieporuszony, jak posągi królewskich przodków«, by po chwili wybuchnąć gniewem i zmusić brutalnego Asyryjczyka do upadnięcia na twarz przed sobą.

Wstrząsającą do głębi jest inna scena, kiedy Ramzes stoi na rydwanie wojennym, patrzy na zgnębionych Libijczyków, a \*duma wypełnia go od stóp do głowy«. I wszyscy czuli, że nie można być potężniejszym nad tego zwycięskiego wodza.

»W jednej chwili oczy księcia utraciły swój blask, a na twarzy odmalowało się przykre zdziwienie«. To stojący za tryumfatorem Pentuer odpowiada mu tragiczną śmierć pierworodnego syna i wiernej kochanki. Libijczycy ciągną długim sznurem, składają egzotyczne dary, a książę, słuchając rozdzierających serce wieści, szeptanych przez kapłana, czuje zimno we wszystkich członkach i widzi, jak to łatwo bogom z najwyższych szczytów zepchnąć człowieka w przepaść najgłębszej nędzy«. Wreszcie »ukazali się żołnierze egipscy, niosący pełne kosze rąk, uciętych poległym Libijczykom. Na ten widok książę Ramzes zasłonił twarz swoją i gorzko zapłakał«. I łzy, które wylał, »mocniej, niżeli zwycięska bitwa, przywiązały do niego Libijczyków«.

Wspaniałym również jest moment, kiedy Ramzes, wpa-

trzony w kamienne oblicze Wielkiego Sfinksa, dowiaduje się z ust Pentuera o śmierci ojca i o własnem wstąpieniu na tron. »Nagle wziął ramię kapłana i obrócił go ku Sfinksowi. — Spojrzyj na niego — rzekł — ale ani na obliczu, ani w postawie kolosu nie zaszła żadna zmiana. Jeden »faraon« przestąpił granicę wieczności, drugi wschodził, jak słońce, lecz kamienna twarz boga, czy potwora, pozostała taką samą. Na ustach łagodny uśmiech dla ziemskich potęg i chwały, we wzroku oczekiwanie na coś, co ma przyjść, lecz nie wiadomo, kiedy przyjdzie...«

#### XVI.

Traktując sceny przełomowe w stylu monumentalnym, starał się Prus ożywić liczne, zbyt może liczne nawet, opisy obrządków i uroczystości przez wprowadzenie do nich elementu charakterystyczno-rodzajowego.

Tak np. szczere, proste i szorstkie rozmowy balsamistów podczas długiej ceremonii, towarzyszącej pogrzebowi zmarłego faraona, przypominają koncepty szekspirowskich grabarzy w »Hamlecie«, a mimo to zgodne są z duchem obyczajów egipskich, gdyż — jak świadczą niektóre malowidła grobowe, opatrzone odpowiedniemi tekstami, — niższa służba ofiarnicza i cmentarna porozumiewała się z sobą, nawet w najpoważniejszych chwilach, w sposób, do jakiego ją życie codzienne przyzwyczaiło 1).

Analogicznej metody używał Prus wogóle, kreśląc typy, w których, z natury rzeczy, strona trywialna przeważała nad wyższemi aspiracyami. Chciwi, chytrzy a zapalczywi Fenicyanie drą się i kłócą nakształt dzisiejszych handlarzy żydowskich, bo do takiego postępowania zniewala ich wrodzone usposobienie, oraz denerwujące, a zarazem upadlające rzemiosło spekulantów i wyzyskiwaczów. W taki sam zresztą spo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Por. Ermann, »Aegypten und aegyptisches Leben im Alterthum«.

sób odmalował Flaubert, na zasadzie specyalnych studyów, Fenicyan kartagińskich w »Salambô«. I tam członkowie najwyższej rady miasta wygrażają sobie podczas rozpraw nożami i chrypną od nadmiaru miotanych publicznie obelg i przekleństw.

Sceny szorstkie, charakterystyczne, a nawet lekko humorystyczne, następują zwykle u Prusa po epizodach, opromienionych czarem poezyi i przesyconych treścią myślową. To nadaje opowiadaniu pożądaną rytmikę i chroni je od monotonności; że zaś, dzięki specyalnym właściwościom tematu, autor mógł nie krępować swojej bogatej fantazyi, cała intryga jest przeprowadzona w sposób bardzo kunsztowny, zawiły i zajmujący. Zwłaszcza od początku tomu drugiego napięcie wzrasta i, rzecz niezmiernie rzadka w twórczości beletrystycznej u nas, nie przestaje wzrastać do samego końca, który nie jest bynajmniej luźną przyczepką, lecz, niby doskonale dopasowany zwornik, zamyka i utrwala wyniosłe sklepienie potężnego gmachu.

### XVII.

Jakeśmy już mówili wyżej, »Faraona« należałoby z wielu względów – wśród których niemałą rolę odgrywa bujność i lotność wyobraźni — nazwać raczej poematem, niżeli romansem. I to stanowi jedyną bodaj zasadniczą różnicę pomiędzy wielkiemi dziełami Prusa z lat poprzednich a ostatnią jego pracą. Różnica owa wynikła z natury obranego materyału. Wiadoma rzecz, że inaczej rzeźbi się z drzewa, gliny, a inaczej z marmuru, bronzu, lub granitu...

W »Lalce« i »Emancypantkach« autor trzymał się z konieczności ziemi, a jeśli udało mu się wzlecieć ku niebotycznym szczytom myśli, to musiał je niebawem opuszczać i wracać pomiędzy blizkich sobie ludzi, by żyć ich życiem i odczuwać ich cierpienia i nadzieje.

»Lalka«, »Emancypantki«, »Placówka« nie wyszły atoli z głowy autora odrazu. Przed niemi zjawia się kolejno cały szereg powiastek i noweli społeczno-psychologicznych, mniejszych rozmiarami i wartością, ale pokrewnych dążeniami i nastrojem.

Obok owego zabarwionego realistycznie prądu twórczości Prusa, płynał współcześnie drugi, toczący się nie tak szerokiem może, ale równie głębokiem korytem. Fale jego składały się z mnóstwa fantastycznych obrazków, filozoficznych alegoryi, oraz przecudnych legend i poematów prozą 1). Otóż, jak z »Kamizelki«, »Powracającej fali«, »Michałka«, »Sierocej doli« i »Anielki« wyrosły wielkie powieści współczesne Prusa, tak z »Legend dawnego Egiptu«, »Żywotów świętych« i »Snu« narodził się z czasem »Faraon«, a za nim mogą przyjść inne dzieła tego samego typu.

Nowy zwrot w twórczości Prusa nie jest ani nowym, ani zwrotem, jeno normalną ewolucyą wielkiego talentu, któremu od samego początku działalności twórczej było za ciasno w ramach życia dzisiejszego, i który się z nich, co czas jakiś, wyrywał. Przyrodniczo-matematyczne wykształcenie, oraz nacisk realno-pozytywnych wymagań epoki, zniewoliły Prusa do badania i odtwarzania najbliższej rzeczywistości.

Istnieją jednak problematy, nie rozwiązane dotychczas przez życie współczesne, ale rozwiązywane niejednokrotnie przez dzieje, lub przez wyobraźnię historyków, poetów, mitologów, metafizyków i t. p.

Otóż pisarz, zmęczony ciągłą analizą drgających bólem i zmiennych drobiazgów istnienia realnego, zwraca się chętnie ku owym, napoły prawdziwym, napoły fantastycznym krainom, kędy wszystko przedstawia się w formie zamkniętej, skończonej, typowej — i na pozór przynajmniej — zrozumiałej i jasnej. Z takiego materyału łatwiej ułożyć pełną i syntetyczną całość, niżeli ze zjawisk, które nas dławią swoją blizkością i niepokoją bezładem.

To więc, co się w utworach podobnego rodzaju traci na intensywności i bezpośredniości wrażeń, zyskuje się na

<sup>1) »</sup>Nowy rok«, »Przy księżycu«, »Pleśń świata«, »Cienie«, »Nawrócony«, »Z legand dawnego Egiptu«, »Z żywotów świętych«, »Sen« itd.

ich harmonii i porządku. Bodźce estetyczne są mniej gwałtowne, ale działają stalej, równiej i, zamiast rozdraźniać, uspokajają czytelnika.

Zupełne oderwanie od szarych zabiegów życiowych i wzniesienie się na wysokość, pozwalającą ogarnąć rozległe horyzonty dziejowe, społeczne i myślowe, — oto rezultat, do jakiego prowadzi wniknięcie w ducha ostatniej powieści Prusa, której autor, jako rzetelny artysta, nadał formę najdokładniej dopasowaną do treści.

1897.

# HENRYK SIENKIEWICZ.

I.

# Powieść społeczna 1).

I.

Ze znakomitej trójcy powieściopisarzów naszych, Sienkiewicz ma najwięcej szczęścia — nie twierdzimy bynajmniej, że niezasłużonego — u krytyków i publiczności, a co za tem idzie, i u wydawców.

Orzeszkową czytają i uznają pewne tylko klasy społeczeństwa, te mianowicie, które zajęły u nas miejsce tak zwanego stanu trzeciego, specyalnie zaś inteligentniejsi Żydzi, albo raczej Żydówki — płeć męska bowiem u Żydów niewiele się troszczy o literaturę w ogóle, a o powieści w szczególności. Dla arystokracyi i pseudo-arystokracyi naszej autorka »Nad Niemnem« nie istnieje wcale.

Z Prusem jest jeszcze gorzej. Zbytnia szczerość naraziła go Żydom, mistycyzm — pozytywistom, oryginalność i samoistność krytykom i t. d. Słowem, nie ma on żadnej zwartej partyi, lecz tylko licznych, ale rozproszonych po wszystkich warstwach społecznych wielbicieli i zwolenników. Sienkiewicza natomiast czytają wszyscy, a chwalą prawie wszyscy. O przyczynach tej popularności — olbrzymiego ta-

<sup>1) »</sup>Rodzina Połanieckich«, Warszawa, 1895.

lentu autora »Szkiców węglem« nie bierzemy w danej chwili w rachubę, gdyż talent i popularność nie są to rzeczy, stojące z sobą koniecznie w genetycznym związku, — otóż o przyczynach tej popularności dałoby się dużo powiedzieć.

Łatwo to bowiem i trudno zarazem pisać krytykę popularnych powieści popularnego autora.

Łatwo — gdyż treść romansu — który drukowały dwa albo trzy pisma peryodyczne i który, ujęty w książkową formę, rozszedł się w kilku tysiącach egzemplarzy, — znaną jest prawie całej warstwie t. zw. czytającego ogółu. Wskutek tego krytyk znajduje się niby w kole dobrych znajomych i może pisać swobodnie, pewny, że czytelnicy zrozumieją nawet jego półsłówka i lakoniczne odsyłacze do stronic książki.

Ale ta łatwość i swoboda — technicznej czysto natury — jest dopiero jedną stroną medalu. Drugą, odwrotną i daleko przykrzejszą jego stronę stanowią trudności, wynikające stąd, że o każdym poczytnym i interesującym utworze literackim wytwarza się wśród większości czytelników pewne pojęcie, pewien przeciętny sąd, pewna miara krytyczna, z którą trzeba się liczyć, zwłaszcza jeżeli się jej nie uznaje za odpowiednią i słuszną.

Krytyk tedy, zamiast analizować tylko, musi, rad nierad, wdawać się także w polemikę, i to nie z pojedyńczym przeciwnikiem, lecz, co stokroć trudniejsze, z całym ogółem, wśród którego znajdują się niekiedy i bezwzględni czciciele i krańcowi nieprzyjaciele rozbieranego utworu. Jeżeli rzecz idzie o Sienkiewicza, to liczba pierwszych przewyższa nieskończenie liczbę drugich, i dlatego krytyk, zmuszony do miarkowania wybujałych, a często w niewłaściwą stronę skierowanych zachwytów, naraża się na posądzenie o stronność, uprzedzenie i t. p.

Otóż, należałoby pamiętać o tem, że właśnie w twórczości wielkich talentów błędy i nienormalności są dla krytyka równie ważne i interesujące, jak i najwyższe zalety.

Mierne dzieło przeciętnego pisarza dlatego właściwie jest miernem, że nie posiada ani wybitnych zalet, ani też

stron słabych, któreby mówiły coś ciekawego o indywidualności autora: plama na restauracyjnym obrusie obchodzi, co najwyżej, praczkę; tymczasem plamami na słońcu zajmują się uczeni astronomowie, obserwują je, mierzą, sondują i wyciągają z tego badania wnioski o wewnętrznej istocie króla planet i komet.

W dodatku światło słoneczne zna każdy, z wyjątkiem ślepców, mówić więc o jego istnieniu byłoby rzeczą śmieszną, bo zbyteczną, ale starać się wytłómaczyć naturę i powstawanie tego światła — to kwestya, o której nauka nie powiedziała dotychczas i nieprędko powie ostatnie słowo, a która związana jest ściśle z zagadką owych plam słonecznych.

Przechodząc teraz od tych metafor i porównań do »prostej sprawozdawczej powieści«, możemy z przytoczonego powyżej rozumowania wyciągnąć następujący wniosek: wyczerpująca analiza słabych stron pięknego dzieła sztuki nie tylko jest dozwoloną, lecz nawet konieczną, zwłaszcza jeżeli dzieło to cieszy się wielką popularnością i wywiera wpływ na szerokie masy społeczeństwa, które, olśnione blaskiem, bijącym od niego, nie dostrzegają zwykle tych ciemnych a ważnych punktów, poczytując je za subjektywne złudzenie krytyków. Olbrzymi talent Sienkiewicza jest właśnie owem wspaniałem słońcem, na które ogół nie umie patrzeć bez zmrużenia powiek, i którego światło, ale tylko światło, zna każdy, czy to przeciętny czytelnik, czy też rozpływający się w entuzyastycznych zachwytach krytyk.

### II.

Siłę, a nawet, rzec można, całą istotę talentu autora »Ogniem i mieczem«, stanowi fenomenalna zdolność odtwarzania, za pomocą prostych niezwykle środków, plastycznej, malowniczej strony życia i świata.

Wszystko, co jest dostępnem dla zmysłów, widzialnem i wyczuwalnem, wychodzi z pod pióra Sienkiewicza jasno czysto, wyraźnie i — pieknie.

To, co innemu pisarzowi dostarczyłoby zaledwie materyału do suchego, albo mglistego rysunku, przeradza się u niego w wypukły, barwny obraz, pełen powietrza, światła i ruchu, a nawet dźwięków i woni.

Weźmy taki opis ukrzyżowania Chrystusa w »Pójdźmy za Nim«: miedziane niebo, rozbestwiony tłum żydowstwa, spokój i karność legionistów, złowrogie odgłosy młotów, uderzających miarowo, według szorstkich słów komendy, w ćwieki, przygważdżające święte ciało do drzewa, — wszystko to sprawia na czytelnika najzupełniej zmysłowe, dotykalne niemal wrażenie.

Wspanialszym może jeszcze jest opis bachanalii w pałacu Nerona (»Quo Vadis«). Nietylko że każdy z ucztujących senatorów i faworytów cezara występuje tam wyraźnie z ram obrazu, ale i różne figury drugorzędne: niewolnicy, histryoni, bachantki — mają określoną dokładnie fizyognomię i nie giną w bezbarwnym tłumie.

Niedość na tem, dzięki plastycznej potędze opisu, czytelnikowi wrażają się w pamięć nawet takie drobne i martwe szczegóły, jak kolory tunik, blask klejnotów, styl fryzur, forma stołu i t. p.

A jaką małą ilością wyrazów autor wydobywa te niezrównane efekty! Jak prosto, krótko, zwyczajnie opowiada, nie używając prawie wcale retorycznych podpórek i ornamentów!

Jedno słowo, ale na właściwem postawione miejscu, jedno pospolite na pozór, ale niesłychanie trafne i malownicze porównanie, jeden przymiotnik, dodany od niechcenia do rzeczownika — i przed oczyma naszemi powstaje odrazu cała wypukła i żywa postać, rysuje się obraz, sytuacya, scena...

A wszystkie te pojedyńcze figury i epizody nie stoją obok siebie, niby oddzielne posągi i grupy w galeryi rzeźb, nie tworzą jakiejś luźnej mozaiki, lecz zlewają się z sobą w organiczną całość, połączone delikatnymi tonami umiejętnie podmalowanego tła; autor bowiem potrafił odtworzyć nietylko samych rozpustników rzymskich, ale i ową uderza-

jącą, duszną a podniecającą atmosferę, która zawsze owiewa gromadę ludzi, zebranych w celu zabawy, i spaja ich chwilowo razem, w jakieś jednolite jestestwo...

Podobnych wspaniałych i artystycznych obrazów dałoby się odnaleźć w dziełach autora »Quo Vadis« niemało.

Najlepsze jego powieści są właściwie szeregiem takich świetnych plastycznych opisów, powiązanych z sobą nicią zajmującego i przyjemnego opowiadania; kompozycya natomiast zwykle bywa luźną, a psychologia niezbyt głęboką.

Nawet wówczas, kiedy autor porzuca z rozmysłu ulubioną i najwłaściwszą dla swoich zdolności sferę plastyki i próbuje, jak w »Bez dogmatu«, analizować »nagą« duszę ludzką, nawet wówczas nie »sięga ręką do trzewiów, by niemi zatargać«, lecz przecina swym ostrym, giętkim, ale niebardzo długim skalpelem zewnętrzne tylko tkanki myślowego i czuciowego układu człowieka.

Nie znaczy to jednak, żebyśmy Sienkiewiczowi odmawiali wogóle prawa do miana psychologa; byłaby to niesprawiedliwość, a nawet niedorzeczność, gdyż każdy pisarz-artysta musi znać psychologię, zjawiska duchowe bowiem są dla niego materyałem, z którego, niby rzeźbiarz z gliny, lepi on swoje utwory; ale pomiędzy psychologiem a psychologiem mogą istnieć znaczne różnice.

Malarz kolorysta musi z konieczności posiłkować się rysunkiem, a malarz rysownik — barwami; chociaż atoli obaj należą do jednego cechu i obaj używają jednakowych środków technicznych, nikt, znający się na rzeczy, nie będzie ich mierzył tą samą miarą, bo każdy z tych artystów inaczej patrzy na naturę i inaczej ją odtwarza: jeden widzi i maluje plamy, drugi uwydatnia przedewszystkiem linie.

Analogiczne różnice temperamentów artystycznych istnieją i w literaturze, uzewnętrzniając się specyalnie przy traktowaniu zagadnień i odtwarzaniu objawów psychologicznych.

Jedni, jak Stendhal, Bourget, Rod, patrzą na człowieka, jako na ognisko pewnych sił duchowych, niewiele się stosunkowo troszcząc o jego zewnętrzne otoczenie, kształty, miny

i gesty; inni, jak Zola i jego szkoła, uważają ludzi za kłębki mięsa i nerwów, wprawiane w ruch ślepym instynktem, oraz bodźcami zewnętrznymi, na które w opowiadaniu kładzie się wielki nacisk; trzecia kategorya pisarzów (Balzac, Tołstoj, Prus) przenosi kwestyę psychologiczną na grunt filozoficzny i widzi w człowieku jednostkę samodzielną wprawdzie i obdarzoną znaczną sumą duchowych sił, zdolności i aspiracyi, ale będącą zarazem żywym członkiem większego organizmu, świadomem kółkiem potężniejszej machiny: społeczeństwa, ludzkości, albo wszechświata.

Sienkiewicz do żadnej z tych trzech kategoryi psychologów zaliczyć się nie da. Widzi on i odtwarza głównie te tylko objawy duchowe, które można dostrzedz bezpośrednio, już to przez obserwacyę zewnętrzną, już to przy pomocy introspekcyjnej analizy. Motywów dalszych, które, istniejąc niewątpliwie w człowieczej duszy, nie przybierają nigdy kształtów dotykalnych, plastycznych, i które, wskutek tego, dostępne są filozoficznej jedynie intuicyi, nie zwykłemu, zmysłowemu badaniu, otóż takich, ukrytych głęboko motywów psychologicznych Sienkiewicz nie uwzględnia.

;

Jest on znakomitym psychologiem obserwatorem, ale nie psychologiem filozofem; zbiera i kombinuje fakty duchowe, ale ich nie oświetla mistycznymi błyskami, jak Balzac; nie draźni, nie zatrważa czytelnika bezlitosną, demoniczną przenikliwością, jak Stendhal, lub Dostojewski, i nie wykazuje łączności życia indywidualnego z życiem kosmicznem, jak Prus. Stąpa on lekkim i pewnym krokiem po ziemi, z trudem jednak tylko i bardzo ociężale porusza się w sferach transcendentalizmu.

Jest to realista najczystszej wody i w najszlachetniejszym stylu. Nie negując bynajmniej, jak krańcowi naturaliści, »ducha i spraw jego«, przedstawia Sienkiewicz zawsze »sprawy owe« w formie już gotowej, uzmysłowionej, wcielonej w czyn, ruch, namietność, lub cierpienie, i troszczy się niewiele o głębszy, pierwotny, nienamacalny podkład tych objawów.

Dlatego też każda, choćby najbanalniejsza postać wychodzi z pod pióra autora »Potopu« jako istota z krwi i ciała, pełna, żywa, realna, podobna do nas i naszych znajomych. Ludzie ci, zbudowani w sposób mistrzowski z pierwiastków znanych nam doskonale, są niejako uosobieniem prawdy i życia, ale prawdy przeciętnej i życia zwyczajnego.

Nawet figury wyjątkowe i oryginalne nie utrzymują się długo na wysokim poziomie i schodzą w toku opowiadania na grunt dostępny dla wszystkich. Taki Płoszowski np. imponuje nam bardzo krótko swoją rzekomą genialnością i odsłania się szybko jako niesłychanie realny, ale zarazem dość marny neurastenik-erotoman, ciekawy bez wątpienia jako typ, ale stojący znacznie niżej duchowo od wielu pokrewnych figur w literaturze powszechnej.

W »Rodzinie Połanieckich« znowu wprowadza autor bardzo oryginalną i interesującą postać profesora Waskowskiego. Jest to, podobnie jak Dębicki w »Emancypantkach« Prusa, przedstawiciel idealizmu, twórca dzieła o misyi dziejowej Słowian, »którzy mają wprowadzić Chrystusa z życia pojedyńczych ludzi do historyi«, a zarazem człowiek mądry, oraz niesłychanie dobry i prosty.

I Waskowski i Dębicki są mistykami, trudno jednak o bardziej niepodobne do siebie typy literackie. Waskowski, modelowany niewątpliwie z natury, sprawia wrażenie człowieka żywego; Dębicki zdaje się być figurą, skombinowaną bardzo umiejętnie z pierwiastków realnych i fantazyjnych; Waskowski jest reprezentantem całej dogorywającej generacyi marzycieli, wyrosłych na naszym gruncie pod wpływem Hegla i Hoene-Wrońskiego; Dębicki — to człowiek wyjątkowy, nie mający w naszem społeczeństwie ani poprzedników, ani towarzyszów.

Jeżeli jednak Waskowski, jako wytwór literacki, przewyższa Dębickiego żywotnością i plastyką, to ustępuje mu za to na punkcie treści duchowej. Dębicki — to nietylko śmieszny i niezgrabny »belfer«, ale myśliciel i filozof, który doszedł do głębokich a oryginalnych poglądów na świat i ży-

cie; Waskowski zaś, zwłaszcza przy końcu powieści, wygląda tylko jak dobroduszny i sympatyczny maniak — i nic więcej.

Słowem, Sienkiewicz stworzył figurę prawdziwą i bliższą rzeczywistości, ale niezbyt zasobną w pierwiastki myślowe, Prus zaś dał typ mistyka, fikcyjny może, ale za to zupełnie nowy i nieskończenie głębiej pojęty.

Nie chcemy przez to porównanie dowodzić wyższości jednego pisarza nad drugim: każdy z nich jest mistrzem w swoim rodzaju. Szło nam tylko o scharakteryzowanie natury Sienkiewiczowskiego talentu, który, jak każdy talent na świecie, okupuje pewne zalety z jednej, pewnymi brakami z drugiej strony.

Otóż te same zalety i te same braki, któreśmy odnaleźli w psychologii pojedyńczych jednostek, odnajdziemy i w psychologii społecznej Sienkiewicza, i właśnie ostatnia jego powieść współczesna, »Rodzina Połanieckich«, więcej od innych utworów autora »Bez dogmatu« dostarcza może pod tym względem materyału do analizy krytycznej.

### III.

Bohaterem ostatniej powieści współczesnej Sienkiewicza jest Stanisław Połaniecki, uważający się sam i — jak się zdaje — uważany przez autora za antytezę społeczną i psychologiczną Płoszowskiego. Płoszowski nie miał »dogmatów«; Połaniecki je ma, wie o tem i pyszni się z tego.

W tomie II, na str. 132 i 133, czytamy wyraźnie: Napełniało go to nawet nieraz dumą, gdy się porównywał z takim np. Płoszowskim, którego historya zaczęła być znaną z jego własnego pamiętnika. Jednakże ja jestem z innego metalu — myślał z pewnem zadowoleniem Połaniecki. Przychodziło mu wprawdzie na myśl, że jednak on, Połaniecki, jest typem mniej wytwornym, mniej uszlachetnionym i wogóle, człowiekiem wyciosanym z grubszego materyału; wszelako odpowiadał sobie, że widocznie wobec warunków życia

i odporności, jakiej ono wymaga, jest rzeczą wprost zgubną być zbytnim filigranem, tak pod względem umysłowym, jak i fizycznym. Widział w sobie daleką większą zdolność życiową. Ostatecznie – myślał – ja mogę się na coś przydać, podczas gdy on przydałby się tylko do postawienia na spoleczną etażerkę z bibelotami. Ja potrafię chleb zdobyć, on potrafił tylko z gotowego gałki kręcić. Ja umiem farbować perkaliki, on umiał farbować tylko policzki kobiece. A jaka ogromna między nami różnica w stosunku do kobiety! Ten człowiek przeanalizował swoje życie i życie kochanej kobiety, zgubił ją i siebie, nie mogąc wyjść z wątpliwości, czy ją dość kocha; ja mam też wątpliwości, a jednak swoją kobiecinę biorę - i niedołęgą byłbym, nie mężczyzną, gdym się miał naprzód bać przyszłości, gdybym nie potrafił wycisnąć z niej w prosty sposób tyle dobra i szczęścia, ile się da wycisnąć«.

I rzeczywiście, Połaniecki różni się od Płoszowskiego, ale znów nie tak bardzo, jak mu się zdaję.

Łączy ich obu, po pierwsze, skłonność do analizowania własnych uczuć i zajmowania, a względnie lubowania się własną osobą. Ujawnia się to bardzo jaskrawo w przytoczonym powyżej ustępie, który nie jest wcale jedynym w powieści. Prócz tego, i Płoszowski, i Połaniecki są to, jak wielu osobników ich sfery, ludzie subtelni, niewątpliwie zdolni i inteligentni, ale zarazem bardzo powierzchowni, a nawet niekiedy wprost płytcy.

Jak w dogmatyzmie i zwątpieniu Płoszowskiego, tak w wierze oraz energii Połanieckiego, darmobyśmy szukali jakiegoś tytanicznego podkładu, jakichś wulkanicznych wybuchów i Prometeuszowych aspiracyi. Pierwszy, nawet rozpatrywany przez szkło powiększające, nie dorasta do proporcyi Hamletów, Faustów i Manfredów; drugi zaś, ów człowiek pracy i czynu, ma również »pierś na miarę krawca tylko, nie Fidyasza«. Obaj tedy stoją na jednej, mniej więcej, płaszczyźnie, i to płaszczyźnie, wznoszącej się niebardzo wysoko ponad przeciętny poziom.

Jako artysta, jest Płoszowski, przy całej wraźliwości estetycznej, bezpłodnym tylko dyletantem, jako myśliciel — zerem: — sceptycyzm jego — to raczej apatyczna obojętność, niżeli krytyczna bystrość i głębokość.

Czemże jest Połaniecki jako działacz? »Potrafi chleb zdobyć«.

Zapewne, jest to coś, ale znowu nie tak bardzo wiele. Jakież są jego ideały?

»Żyć trzeba, — powiada on (I, 56) — a więc trzeba z życia wydobyć, co się da«. A że pieniądze wystarczyć nie mogą, więc prócz pieniędzy są dwie rzeczy, o które dbać i ubiegać się warto: »spokój i kobieta, ogromnie dobra, ogromnie pewna, bardzo moja i bardzo kochana«.

Juści są to także rzeczy nie do pogardzenia, ale tylko filister może robić je ostatecznym kresem swych pragnień.

Prócz »chleba, spokoju i ukochanej kobiety« istnieją chyba jeszcze inne cele; wspomina o nich nawet autor niejednokrotnie w książce, nadając im ogólnikowe miano »służby bożej«, ale bohaterowie zdają się pojmować ową »służbę bożą« bardzo ciasno. Spełniać uczciwie swoje obowiązki rodzinne, zawodowe i przyjacielskie — oto niemal wszystko.

Wprawdzie spólnik Połanieckiego, Bigiel, mówi: »Trzeba czemś na świecie stać, a co my mamy? Pieniędzy nie mamy, rozumu o tyle o ile, daru oryentowania się w położeniu niewiele, gospodarności mało; naprawdę mamy to jeszcze, że tu się, prawie mimowoli, przez jakiś ogólny nastrój, coś albo kogoś kocha, a jeśli się nawet nie kocha, to się czuje tego potrzebę. Bo ostatecznie, póki się w brzuchu ma jeszcze jakąś iskrę, póty się nie jest zupełnem bydlęciem — a tu się ją ma właśnie dlatego, że się coś kocha« (II, str. 161—162).

Brzmi to wcale ładnie, ale w ciągu całej książki nie widać jakoś owej szeroko pojętej miłości, wcielającej się w czyn. Ba! gorzej jeszcze: nie mówi się o niej nawet zbyt wiele, a jeżeli się mówi, to jako o czemś niewyraźnem, odległem, obojętnem.

Owa »iskra«, o której wspomina Bigiel, tleje nadzwy-

czaj słabo we wnętrzu tych ludzi, przysypana popiołem powszedniości, nie świeci ona i nie grzeje wcale...

To prawda, ale cóż temu, na Boga, winien autor, który, bądź co bądź, kopiuje tylko rzeczywistość? Skądże mu brać bohaterów, kiedy go otaczają sami filistrzy? To trudno, z próżnego i Salomon nie naleje!

Niewątpliwie, że z takiego stanowiska rozpatrując kwestye, nie możnaby autorowi i jego dziełu zrobić nawet cienia zarzutu. Ale, idzie tu nie o to bynajmniej, że Połaniecki za mało posiada danych na bohatera, lecz o to, że go sam Sienkiewicz, jak ongi Płoszowskiego, wyróżnia i otacza jakąś aureolą sympatyi.

Aureola ta nie ma, co prawda, takiego blasku, jak ów promienny nimb, który ozłacał piękną głowę adogmatyka-samobójcy; sympatya autora do własnego tworu jest mniej serdeczną i silną; trafiają się nawet momenty, kiedy powieściopisarz traktuje ten charakter z lekką ironią — wszystko to atoli łagodzi tylko, ale nie zmienia faktu, że Połaniecki i jego program życiowy cieszą się szczerem uznaniem autora książki.

»Cieszą się uznaniem« — możnaby na to powiedzieć: no, i cóż w tem złego? Przecież Połaniecki — to człowiek nawskroś porządny i uczciwy, a cała jego działalność bynajmniej na potępienie nie zasługuje...

Zapewne, nietylko nie zasługuje na potępienie, lecz nawet mogłaby zasłużyć na względne uznanie, gdyby Połaniecki był tylko zwyczajnym, żyjącym pośród nas, t. j. znikomym człowiekiem; z chwilą jednak, kiedy go unieśmiertelniono, t. j. kiedy z życia przeszedł do poezyi — postać rzeczy sie zmienia.

Przedstawiony zupełnie objektywnie i bezstronnie byłby Połaniecki, jak wiele innych figur książki, doskonałym typem literackim, podlegającym tylko krytyce artystycznej. Z chwilą jednak, kiedy autor podnosi niejako ów typ do godności wzoru, krytyka społeczna wstępuje w swoje prawa i protestuje.

Protestuje, bo program, którego uosobieniem jest wybrany przez powieściopisarza osobnik, wydaje jej się zbyt poziomym i ciasnym. Powiększyć swój majątek szczęśliwemi spekulacyami, ożenić się, zdradzić żonę, żałować tego szczerze, stać się na nowo czułym i kochającym małżonkiem i, dla zrobienia przyjemności ukochanej kobiecie, uratować jej dobra ziemskie i osiąść w nich, by pracować dalej na roli, — wszystko to może wystarczyć aż nadto dobrze do wypełniania życia przeciętnej jednostki, ale w życiu ogólno-społecznem waży nie tak bardzo wiele.

A może Połaniecki, robiąc to, na co mu pozwalają warunki, posiada przynajmniej jakieś, choćby nie dające się urzeczywistnić, ale sięgające nieco dalej aspiracye, jakieś oryginalniejsze poglądy i wznioślejsze ideały?

Broń Boże! Prawdę powiedziawszy, to Połaniecki względnie więcej jeszcze i lepiej robi, niżeli myśli. Szerokie kwestye społeczne i ogólno-ludzkie zdają się go niewiele obchodzić; z pytaniami zaś, dotyczącemi ostatecznych celów i przyczyn bytu, załatwia się on w sposób bardzo prosty, przyjmuje bowiem w końcu, bez dyskusyi, gotową, istniejącą odpowiedź na nie.

I bez wątpienia, ma do tego najzupełniejsze prawo, szkoda jednak, że nie motywuje w sposób cokolwiek głębszy i nowszy przewrotu w swoich zapatrywaniach. Twierdzić atoli, że ten, czy ów światopogląd dlatego tylko więcej wart jest od innych, iż przeżył znaczną liczbę wieków, podczas których »licho zabrało kilkadziesiąt systematów filozoficznych« — to nie argument.

Istniały i istnieją przecie starsze jeszcze wierzenia, które pogrzebały znacznie większą liczbę systematów, a które mimo to nie budzą w nas bezwzględnego zaufania: o prawdziwości i żywotności danego poglądu decyduje bowiem nie jego sędziwość, lecz zupełnie inne czynniki, których Połaniecki nie chee, czy nie umie wciągnąć do rachunku.

Wszystkie braki moralno-umysłowe tej postaci wpadają w oczy i rażą dlatego właśnie, że autor, — co mu się z do-

datnimi charakterami często zdarza, — mówiąc od siebie, przedstawia Połanieckiego w zbyt korzystnem świetle i budzi przez to nader wysokie oczekiwania, którym słowa i postępki samego bohatera kłam zadają. Stąd powstaje pewien dysonans, osłabiający nawet artystyczną stronę, nietylko samej figury, lecz i całej powieści.

### IV.

Na szczęście, Połaniecki nie jest ani najlepszą, ani jedyną kreacyą w utworze; Sienkiewicz wprowadził tam całą galeryę typów, wziętych bezpośrednio z życia i doskonale wykończonych.

Przepysznie wyszły zwłaszcza charaktery ujemne, traktowane przez autora albo zupełnie objektywnie, jak Maszko, lub też z leciutkim odcieniem humoru, jak Pławicki, albo brane ironiczne, jak pani Broniczowa i jej otoczenie.

Adwokat Maszko jest nierzadkim w naszem społeczeństwie okazem karyerowicza, który, pomimo wrodzonego poczucia uczciwości, nie przebiera w środkach, aby tylko wypłynąć na powierzchnię życia i który, mimo dużych zdolności i sprytu, kręci w końcu kark i tonie w błocie, gdyż całą swoją działalność oparł nie na istocie rzeczy, lecz na pozorach i błyskotliwych efektach. Mało znajdziemy w literaturze figur tak realnych i przeprowadzonych tak konsekwentnie pod względem psychologicznym.

Obok Maszki możnaby postawić starego Pławickiego, ojca pani Połanieckiej; szkoda tylko, że autor w ciągu powieści usunął go powoli na drugi plan.

Pławicki — to stary egoista i pozer, który sam bierze na seryo swoje komedye czułości, oburzenia, patosu, i tak zapala się własną deklamacyą, że przestaje być wstrętnym, a robi się zabawnym. Wprowadzony na scenę, Pławicki mógłby się unieśmiertelnić i stać przysłowiowym, tyle w nim prawdy i rzetelnego komizmu.

Co do pani Broniczowej, to ta, razem z całą gromadką

osób, należy do obszernego epizodu, stanowiącego rodzaj »państwa w państwie«, czyli »romansu w romansie«.

Epizod ten nie wiąże się organicznie z całością i mógłby być bez szkody dla dzieła wyjęty i wydany jako oddzielna i, nawiasem mówiąc, doskonala powieść, której możnaby nadać tytuł: »Miłość poety«. I tu bowiem, jak w większości prac Sienkiewicza, osią, około której obraca się akcya, jest miłość, tym razem jednak owa miłość wygląda cokolwiek inaczej, niż zazwyczaj.

Autor nie traktował już tego uczucia, jak to dotychczas czynił zawsze — z ciepłą i serdeczną sympatyą, lecz dotknął go się z niezwykłą szorstkością i siłą. Zamiast miękkich, lubieżnych, harmonijnych akordów, rozległy się obecnie dysonansowe zgrzyty, którym towarzyszy chwilami żałosny jęk szarpanych gwałtownie i rozrywanych strun...

Do tej pory miłość w utworach Sienkiewicza posiadała pewien zupełnie specyalny charakter. Jaki? To trudno wyrazić w prostem określeniu. Była to przedewszystkiem miłość mocno zmysłowa, która jednak nie dochodziła nigdy do rozmiarów jakiejś wielkiej i wspaniałej w swoim żywiołowym wylewie namiętności.

Niepohamowana siła uczucia, popychająca Romea w ramiona Julii; spóźniony, i właśnie dlatego wściekły, wybuch erotyzmu Wokulskiego; romantyczne szaleństwa Gustawa — tych wszystkich potężnych barw nie widać było na palecie Sienkiewicza.

Płoszowski kochał głęboko może, ale manifestował swoje uczucie, jak niedołęga, pozbawiony woli; Anielka znowu mordowała swą miłość u stopni ołtarza, poświęconego bóstwom legalności i biernego szacunku dla faktów spełnionych.

W pięknej pieśni na cześć Erosa, zatytułowanej »U źródła«, młody doktor filozofii kocha wprawdzie gorąco, ale tak jakoś spokojnie, po filistersku, jak dobrze wychowany młodzieniec współczesny, to znaczy: jak człowiek, przywykły do hamowania wszelkich porywów namiętności. Zmysłowość jego znajduje sobie za to ujścia pokątne, tajemne, boczne. Zo-

stawszy np. z panną sam na sam, nie odważy się on ująć jej w ramiona, ale będzie się zachwycał ukradkiem »jej krótkimi włoskami, zafryzowanymi na szyi«. Kiedy rozmowa pomiędzy narzeczonymi zaczyna się zbliżać do draźliwego tematu urządzenia sypialni, on odczuwa rozkoszne dreszcze, ona zaś ucieka do drugiego pokoju, »by zawiązać bucik« i t. p.

Jest to w gruncie rzeczy ton o wiele bardziej draźniący, niżeli klasyczna swoboda i naturalistyczna brutalność.

Niemałą również rolę odgrywa dziecinne przekomarzanie się i wdzięczenie kochanków. »Czy niema tu kogo zakochanego? — pyta się jedno drugiego. »Nie patrz na mnie, idź sobie — mówi młoda, zawstydzona małżonka, na drugi dzień po ślubie do męża, wyciągając ku niemu namiętnie usta 1). »Czy brzydki grymaśnik przyjdzie? — pyta panna

¹) Przytaczamy głównie wyjątki z noweli »U źródła«, tam bowiem Sienkiewiczowskie pojęcia o miłości znalazły najcharakterystyczniejszy może swój wyraz. O kochanku mówiliśmy wyżej; kochanka, panna Tola, nie różni się bardzo od swego narzeczonego. Jest to także jedna z wielu milutkich, ale mizernych duszyczek dzisiejszych: piękna, zwłaszcza kiedy włoży bronzowy paltocik »loutre i takiż toczek«, młoda, łagodna — no i nic więcej.

Rozmowy tych dwojga odfotografowanych z życia kochanków są tak banalne, jak życie większości ludzi współczesnych. Nie troszczą się oni o to, czy to »głos słowika, czy skowronka« odezwał się za oknem, ale szczebioczą grzecznie i przyzwoicie o kolorze obicia w saloniku i jadalni, albo się przekomarzają, jak dzieci.

Słowem, wszystko jest tam powszednie, codzienne, ale oddane z taką prostotą, prawdą i plastyką, że wzrusza i zachwyca. To nie bohaterowie wprawdzie, tylko ludzie zwyczajni, troszczący się między innemi i o takie głupstwa, jak to: czy pokój sypialny pomalować na różowo, czy też inaczej? — ale ci ludzie czują szczerze, kochają się, przynajmniej w danej chwili, głęboko.

Że z czasem wyrośnie z nich banalna para filistrów — o tem zapomina się całkiem. Autor, odtwarzając rzeczywistość, umiał ją upoetyzować bez uciekania się do jakichś środków niezwykłych, bez deklamacyi, bez retoryki. Fałszywe tony, dźwięczące tak przykro w każdym stosunku miłosnym dwojga »cywilizowanych« kochanków, znikły. Weźmy np. tę scenę, kiedy młoda mężatka, zawstydzona, stara się ukryć rumieniec przed mężem, »ale jednocześnie usta jej wyciągnęły się ku mnie

Pławicka Połanieckiego. »Przyjdzie, bo kocha« — odpowiada zapytany z żartobliwą czułością.

Ten filigranowy realizm, w połączeniu z pewnym słodkawym pietyzmem w traktowaniu miłości, sprawia niekiedy wrażenie maniery, która już, niestety, znalazła naśladowców, zapożyczających, jak zwykle, u swego wzoru to, co jest naj-

prawie namiętnie, ja zaś wpiłem się w nie z uniesieniem. A wiatr począł rzeczywiście sypać białe kwiaty na nasze głowy...« Jest to obrazek tak piękny, że niewiele podobnych znajdziemy w całej nowelistyce współczesnej.

Świetny w odtwarzaniu scen i uczuć miłosnych, mniej bywa szczęśliwym Sienkiewicz w refleksyach nad tym przedmiotem. Dwie fantazye, w których malarz zapragnął przerodzić się w filozofa miłości, wyszły dosyć blado. »Wyrok Zeusa« posiada parę przecudnych opisów przyrody helleńskiej, oraz doskonałą, w swym jędrnym i szorstkim nieco realizmie, charakterystykę bogów olimpijskich, ale jako symbol, alegorya, grzeszy pewną banalnością idei przewodniej.

Równie banalną jest apokryficzna legenda indyjska pod tyt. »Bądź błogosławiona«. O tem, że kobieta powinna być pocieszycielką i szczęściem poety, »ciepłem tchnieniem wiosny, które stopi śniegi jego serca, promieniem słońca w ciemnych pieczarach« etc. — o tem wszystkiem mówiło się nieraz. W każdej literaturze dałoby się odnaleźć garstkę lepszych i gorszych poezyi i romansów na ten temat.

Owo »ziarnko«, czy nawet całe »ziarno« banalności, dodane do utworu artystycznego, czyni go niewatpliwie strawniejszym dla mas, które zbytnia subtelność i oryginalność przeraża i odpycha. To fakt. Jeżeli jednak krytyk ma prawo do własnego gustu, to przyznam, iż wolę, kiedy Sienkiewicz nie robi żadnych — świadomych, czy bezwiednych — koncesyi na rzecz gustu powszechnego. Wtedy jest oryginalnym, subtelnym i jędrnym. Dowodem wszystkie sceny, w których autor występuje nie jako apologista i bałwochwalca, lecz jako bezstronny malarz miłości; dowodem znakomite typy ujemne kobiet w »Rodzinie Połanieckich«, oraz świetna postać pani Elzen w noweli »Na jasnym brzegu«. W zestawieniu z temi pełnemi życia figurami wszystkie niemal bohaterki dodatnie (Anielka, Marynia, Helena, Lygia) wyglądają blado i mglisto. O wiele lepiej wychodzą — rzadkie zresztą u Sienkiewicza — typy kobiet, które się wzniosły ponad miłość (pani Emilia).

Nowy zupełnie rodzaj niewiast, traktowanych w sposób szorstki i prosty, ale pełen wyrazu, wprowadził autor »Połanieckich« do »Krzyżaków« na tle pół-barbarzyńskiej epoki, przeciwstawiając tym żywiołowym naturom eteryczną, a jednak realną postać Danusi.

mniej oryginalne i najmniej naśladowania godne, a wskutek tego do naśladowania najłatwiejsze.

Otóż w epizodzie, o którym była wyżej mowa, Sienkiewicz porzucił tę manierę i począł traktować miłość tak samo, jak traktuje wiele innych rzeczy, t. j. prosto i szczerze, bez okrywania jej lubieżną przezroczą haftowanych złotem i srebrem muślinów i bez śladu afektacyi.

Miłość występuje tam nietylko jako miły pretekst do mizdrzenia się, oraz wymiany czułych słówek i pocałunków, lecz jako owa straszliwa potęga, płynąca z nieznanego nam źródła i popychająca ludzi, niby lalki bezmyślne, w tę i ową stronę dlatego, by się przez to spełniły jakieś niedoścignione dla naszego rozumu cele...

Narzędziem tej potęgi jest panna Lineta Castelli, jeden z nierzadkich, niestety, potworów, których monstrualność polega na olbrzymiej dysharmonii pomiędzy zewnętrzną powłoką a treścią wewnętrzną, pomiędzy ciałem a duchem.

Piękna, jak posąg grecki, ponętna jak Armida, jest panna Castelli, zwana »Topolką«, »Kolumienką«, albo »Niteczką«, — istotą niesłychanie marną, płytką i głupią. To typ owego salonowego sfinksa, który nas łudzi często szlachetnym wyrazem rysów i niezgłębioną napozór przepaścistością spojrzenia, a który przy bliższem poznaniu, odsłania się jako połączenie cudnego niewieściego ciała z duszą małpy i rozumem gęsi.

Podobnie jak wiele jej towarzyszek, »Kolumienka« uważa się sama i uważaną jest przez otoczenie za wcielenie wraźliwości estetycznej, która to wraźliwość naprawdę sprowadza się do tego, że panna Castelli umie dostrzedz odrazu, czy jej narzeczony włożył ładną, czy brzydką szpilkę do krawata, albo też, czy skarpetki, które nosi, są z jedwabiu, czy też z bawełny...

Na punkcie erotyzmu idzie ona za ślepym instynktem — a może za głosem doboru płciowego, który ją narzeczoną genialnego poety, pcha w objęcia lalkowatego, ale klasycznie pięknego i elegancko odzianego idyoty i błazna, Kopowskiego.

Ofiarą tego uroczego demona banalności pada Ignacy Zawiłowski, człowiek inteligentny, uczciwy i wysoce utalentowany, który, nie mogąc przeżyć rozczarowania, strzela sobie w łeb i, aczkolwiek zostaje wydarty śmierci, traci zupełnie zdolności twórcze.

Panna Castelli jest, podobnie jak pokrewna jej duchem panna Izabella z »Lalki« Prusa, prawdziwem arcydziełem. Trudno o większą plastykę, prawdę i logikę psychologiczną.

Na tej samej wysokości pod względem pomysłu i wykonania artystycznego można postawić panią Broniczową, ciotkę i opiekunkę Castelki, rozkochaną w niej i zdecydowaną na wszystko, nawet na podłość dla zapewnienia jej szczęścia. Wykrętna, kłamliwa, bezczelna, gadatliwa, podstępna i głupia, jest pani Broniczowa typem, dosięgającym, ale nie przekraczającym granic karykatury, a przytem nawskroś nowym i oryginalnym.

List, napisany przez nią do Zawiłowskiego po katastrofie (III, 327) i zawierający między innemi przebaczenie za to, że go zdradzono, jest prawdziwym »dokumentem ludzkim«, tak świetnie połączył w nim autor przewrotną naiwność i naiwną przewrotność, stanowiące zasadnicze cechy charakteru pani Broniczowej.

I reszta osób tej samej gromadki, a mianowicie: naiwny i zakochany pan Osnowski, oraz zwyrodniała i wiarołomna pani Osnowska, stary dziwak Zawiłowski i jego córka, jako też przepiękny kretyn, a bóstwo płytkich kobiet, Kopowski, należą do doskonalszych kreacyi Sienkiewicza, każda z tych figur bowiem jest podniesiona do godności typu, nie zatracając przytem wcale wyrazistych cech indywidualnych; każda wskutek tego zajmuje czytelnika z dwojakiego stanowiska: raz, jako utwór artystyczny, i powtóre, jako atom, wyrwany z rzeczywistego życia.

Z wielu drobniejszych epizodów zasługuje na szczególną uwagę niezwykła cokolwiek, ale i niezwykle piękna historya

Litki, młodego dziewczątka, rozwiniętego i umierającego przedwcześnie z miłością do dorosłego mężczyzny, Połanieckiego, w sercu.

Z pominiętych typów wspomnieć należy o żonie Połanieckiego, zacnej, pięknej, ale bladej Maryni; o pani Emilii, matce Litki; o dekadencie Bukackim, który zapełnia próżnię życiowa, oddając się dyletantyzmowi artystycznemu i zastrzykując sobie morfinę. Reszta, z wyjątkiem malarza Świrskiego i jednogodzinnej kochanki Połanieckiego, pani z Krzesławskich Maszkowej — to już figuranci i komparsi.

Reasumując teraz wszystko, cośmy w ostatniej powieści społecznej Sienkiewicza zauważyli, możemy powiedzieć, że: jako całość, nie jest ona doskonałą, gdyż postać bohatera głównego, rozpatrywana zarówno ze stanowiska artystycznego, jak i społecznego, posiada pewne braki, ogólny zaś nastrój nie jest dociągnięty do należytego dyapazonu. Swoją drogą jednak, w pojedyńczych szczegółach, epizodach i w rysunku wielu postaci rozwinął Sienkiewicz, jakeśmy się wykazać starali, całą potęgę swego olbrzymiego talentu i wzbogacił naszą literaturę legionem prawdziwych, realnych, nowych i świetnie odtworzonych typów, przy których wykonywaniu bystry obserwator walczył o lepsze z artystą.

# Powieść historyczna.

(»Quo vadis«).

I.

Głos ogółu uznał »Rodzinę Połanieckich« za jedną z najsłabszych, »Quo vadis« zaś za najlepszą z prac Sienkiewicza. Tym razem »vox populi« nie pomylił się w sądzie. Istotnie, »Quo vadis« należy do dzieł, wyskakujących bardzo wysoko ponad poziom przeciętnej twórczości.

Niezależnie jednak od swojej wartości estetycznej, wspomniana powieść jest niezmiernie interesującą dla krytyki i z tego jeszcze względu, że nigdzie chyba wszystkie właściwości talentu autora, zarówno jego najsilniejsze, jak i najsłabsze strony, nie uwydatniły się jaskrawiej i dobitniej.

Pochodzi to stąd, że romans musiał się z konieczności opierać na dwóch żywiołach, żywiołach biegunowo sobie przeciwnych, a jednak stykających się i przeplatających z sobą. Jednym z nich był skazany na śmierć, ale krzepki jeszcze duch rzymsko-pogański, drugim — narodzony świeżo i wątły na pozór, ale pełen już sił żywotnych chrystyanizm.

Każdy z tych czynników — rozpatrywany ze stanowiska estetycznego — wymaga innej metody traktowania, innych barw, innego rozkładu świateł i cieniów, innego nastroju.

Przeciwstawić sobie dwa te niepodobne do siebie światy,

odmalować je w sposób należyty, a mimo to nie zepsuć ogólnej harmonii i jednolitości dzieła — oto był cel, do którego każdy autor w danym wypadku dążyć musiał.

Dążył do niego naturalnie i Sienkiewicz, czy jednak i w jakim stopniu go osiągnął — wykaże nam analiza tej pięknej powieści.

Rzecz dzieje się w Rzymie za panowania Nerona, a właściwie w końcowych sześciu latach jego panowania, kiedy ostatni potomek rodu Augusta, zamordowawszy już matkę, żonę i brata, brnął coraz głębiej w zbrodniach, rozpuście i artystycznie-błazeńskich szaleństwach.

Sam Nero, wytworny towarzysz jego zabaw, Petroniusz, oraz liczny tłum dworaków płci obojej — reprezentują świat pogański.

Żona dzielnego i cnotliwego wojownika Aulusa Plauciusza, Pomponia Graecina <sup>1</sup>), wychowanka obojga małżonków, Kallina Lygia, oraz zakochany w niej siostrzeniec Petroniusza, Winicyusz, stanowią łącznik pomiędzy społeczeństwem rzymskiem a chrześcijanami, których przedstawicielami zrobił autor apostołów Piotra i Pawła, z całą rzeszą pobożnych wyznawców różnego charakteru, narodowości i stanowiska społecznego.

Intryga, jak zwykle u Sienkiewicza, obraca się około miłości. Namiętny Rzymianin, Winicyusz, pokochał skromną chrześcijankę, Lygię, i pragnie z niej — ponieważ jako zakładniczka barbarzyńców nie jest mu równa rodem — uczynić swoją nałożnicę. Nero, namówiony przez Petroniusza, każe młodą dziewicę porwać z domu Aulusów i oddaje ją

¹) Tacyt (Ann. XIII, 32) nie mówi o Pomponii wyraźnie, że była chrześcijanką, lecz, że obwiniona o »zabobony obce«, na sąd męża oddana i za niewinną uznana, żyła potem długo w »ustawicznym smutku«. Ów »obcy zabobon« tłómaczą sobie powszechnie jako wiarę w Chrystusa, choć niema na to żadnych dowodów pewnych. Sienkiewicz miał najzupełniejszą słuszność, rozwiązując wątpliwość w duchu dla swego utworu najkorzystniejszym; szkoda tylko, że Pomponia tak prędko się usuwa ze sceny powieściowej i wogóle nie bierze prawie udziału w akcyi.

siostrzeńcowi swego ulubieńca. Tymczasem jednak wierny sługa Ligii, siłacz Ursus, wsparty przez współwyznawców, odbija ją i ukrywa. Winicyusz, przy pomocy dowcipnego łotra-filozofa Chilona, szuka kochanki, odnajduje ją wreszcie, nawraca się na chrześcijanizm i ma zamiar połączyć się z umiłowaną węzłem małżeńskim, gdy wtem, wskutek fałszywego oskarżenia, rzuconego przez Żydów 1), Tigellina, oraz tego samego mściwego szpiega, Chilona, mnóstwo chrześcijan, a między nimi i Lygia, dostaje się do więzienia, skąd ich prowadzą kolejno do cyrków na śmierć męczeńską. Winicyusz szaleje, ale nie traci wiary w »Opatrzność«, a odzyskawszy wreszcie cudem prawie Lygię, zaślubia ją i żyje szczęśliwy i spokojny na ustroniu, patrząc z rozczuleniem na żonę, która »przędzie czerwoną wełnę...«

Obok tej głównej, dosyć grubej i powszedniej nici fabuły, biegnie równolegle inna, drobniejsza, ale z subtelniejszego o wiele wysnuta materyału: jest to walka pomiędzy eleganckim i niedbałym Petroniuszem a brutalnym i zazdrosnym Tigellinem o wpływ na umysł Nerona. Walka ta, jak wiadomo z historyi, której się na tym punkcie autor trzymał wiernie, zakończyła się upadkiem i śmiercią szlachetniejszego przeciwnika.

Resztę powieści zapełniają mniej, lub więcej, dramatyczne epizody, oraz, niezrównane przeważnie, opisy dzikiej wspaniałości i jaskrawego przepychu cezarowych uczt i uroczystości, lub artystycznego wykwintu, panującego w domu Petroniusza. Pod koniec przybywa jeszcze pożar Rzymu, jako też szereg wstrząsających nerwami obrazów męczeństwa chrześcijan w więzieniu, cyrku i ogrodach imperatora.

W drobniejsze szczegóły treści wchodzić nie będziemy,

¹) Udział Żydów w tem oskarżeniu uważa Renan za prawie pewny, inaczej bowiem trudno wytłómaczyć, dlaczego Żydzi, których zawaze i wszędzie zlewano i nienawidzono na równi z chrześcijanami, wyszli tym razem cało z katastrofy?... Dostęp do Nerona mogli mieć przez Poppeę, żywiącą słabość do judaizmu, jako jednej z religii wschodnich, które były wówczas w Rzymie modne, zwłaszcza wśród kobiet.

gdyż dzieło to, więcej może od innych utworów Sienkiewicza było, jest i będzie prawdopodobnie czytane, a zatem i znane ogółowi. Przejdziemy więc odrazu do charakterystyki główniejszych grup i postaci.

#### II.

Zaczniemy od świata pogańskiego, który wogóle oddany jest bardzo dobrze, w kilku zaś specyalnych momentach i figurach — świetnie. Autor — można to przyznać bez narażenia się na zarzut przesady — dosięgnał chwilami nagwyższych szczytów artyzmu.

Taki rezultat nie powinien dziwić nikogo. Życie Rzymian w epoce upadku — to materyał jakby stworzony dla Sienkiewicza, który dokoła siebie dostrzega przedewszystkiem kształty, barwy i ruchy, w sferze duchowej zaś najlepiej może rozumie uczucia i popędy ludzi, wraźliwych tylko na piękno zmysłowe i miłość, stępionych zaś, lub obojętnych względem »dogmatów« innego porządku.

Z wielu dodatnich żywiołów twórczości utalentowanego powieściopisarza (humor, dar spostrzegawczy etc.), dwa wzmiankowane wyżej zdają się stanowić najpotężniejszy oręż artystycznego arsenału Sienkiewicza.

Zachwycano się w swoim czasie pełnymi życia opisami bitew, pojedynków, oblężeń etc. w sławnej trylogii historycznej i podziwiano przecudny obraz ukrzyżowania w »Pójdźmy za Nim«. Otóż dzieje Rzymu za Nerona dostarczały pod tym względem o wiele więcej i o wiele wdzięczniejszego materyału, który też autor w sposób mistrzowski wyzyskał i opracował.

Opisy, uważane zwykle za synonim »nudów«, za niepotrzebny balast literacki, zapełniający niewiadomo po co stronice książki, stały się, dzięki niezwykłemu i jedynemu może w swoim rodzaju talentowi plastycznemu autora »Quo vadis«, najprzyjemniejszą, najciekawszą i najpiękniejszą ozdobą romansu. Czytelnik nietylko ich nie pomijał — jak to się czę-

sto z opisami robi — ale wczytywał się w ich treść, pochłaniając każdy szczegół, każde zdanie, każdy wyraz niemal.

Czy to będzie natura martwa (Forum I, 27), czy słynna uczta (I, 93—117), czy pochód dworu Nerona (II, 165—173), czy opis pojedyńczej osoby, jak Lygia w kapieli (I, 87), lub Eunice, całująca posąg Petroniusza (I, 20), czy wreszcie jakiś ruch, w rodzaju zarzucenia togi na głowę zrozpaczonego Winicyusza w cyrku — zawsze autor daje nam obraz skończony, pełny, efektowny i prawdopodobny, prawdopodobny nawet wtedy, kiedy stoi w niezgodzie z prawdą, jak np. zwycięstwo Ursusa nad turem w arenie.

Szereg najwspanialszych i najplastyczniejszych obrazów atoli, nanizany nawet na nitkę zaciekawiającej intrygi, nie daje jeszcze romansu we właściwem tego wyrazu znaczeniu, lecz, co najwyżej, jakąś malowniczą opowieść, lub bajkę. W romansie muszą być uwydatnione nietylko stroje, kształty i ruchy, lecz — i to przedewszystkiem — myśli, uczucia, żądze: słowem: charaktery ludzkie.

I na tym punkcie epoka Nerona okazała się bogatą kopalnią motywów dla autora »Bez dogmatu«, który poczesne bardzo miejsce w swoim repertuarze psychologicznym wyznaczył takim typom, jak Płoszowski i Bukacki, traktując tych dekadentów i dyletantów z większą od innych figur sympatyą artystyczną.

Owóż, jak wiadomo, czasy panowania cezara-histryona były właśnie okresem najwyższego rozkwitu dyletantyzmu estetycznego. Sztukę i literaturę uważano za jedyną rzecz godną uwagi i traktowania seryo — reszta zasługiwała tylko na lekceważenie i pogardę.

Sam władca był najpierwszym i najstraszniejszym z dyletantów, artystą »który drżał przed widzami i wprawiał ich w drżenie«, dekadentem, który chciał rzeczywistość upodobnić do swoich niezdrowych marzeń, cezarem, dbającym więcej o swój głos i oklaski tłumu, niżeli o tron i państwo...

Obok tej karykatury estetyzmu istniał w owej epoce człowiek, będący wcieleniem sympatyczniejszych stron tego

kierunku, człowiek, który, według słów Tacyta (XVI, 18—20): \*spał we dnie, a nocy na prace albo rozkosze obracał, lecz rozpustował z wytworem, a mowy jego i postępki, im swawolniejsze i z jakiemś niedbalstwem złączone, tem większy pozór milszej prostoty niosły «¹). Człowiekiem tym był Kajus Petroniusz, niegdyś dzielny rządca Bitynii, później zdolny konsul, a w końcu \*arbiter elegantiarum\* na dworze Nerona, który \*nic lubem, rozkosznem i gustownem nie osądził, coby się Petroniemu nie podobało\*.

Te dwie postacie, tak pokrewne a tak różne zarazem, w których znalazły swój wyraz wszystkie najlepsze i najgorsze, ujemne i dodatnie strony rozkładającego się już ducha klasycznego, musiały pociągnąć i pociągnęły autora »Bez dogmatu«. Zrobił on też z nich najwybitniejsze typy swojej powieści, a zarazem stworzył dwa arcydzieła charakterystyki literackiej.

Przyszło mu to tem łatwiej, że i Nero i Petroniusz byli, bądź co bądź, dziećmi rzymskiej kultury, a wskutek tego żyli, pomimo swych estetyczno-literackich upodobań, więcej zewnętrznem, niżeli wewnętrznem życiem. Sceptycyzm dał im tylko większą swobodę ruchów, nie przeżarł jednak rdzą swoją sprężyn woli i nie wyżłobił przepaści pomiędzy myślą a czynem.

Charaktery tego rodzaju lepiej się nadają do malowniczego traktowania, w jakiem Sienkiewicz celuje, niżeli postacie sceptyków nowoczesnych, u których całe życie zbiegło się do mózgu, skąd je dopiero wydobywać potrzeba nazewnątrz za pomocą analitycznego skalpelu.

## III.

Pojmowanie charakteru Nerona, jako dyletanta o słabym, ale rzeczywistym <sup>2</sup>) talencie, połączonym z niezmierną

<sup>1)</sup> Przekład Naruszewicza.

<sup>3)</sup> Swetoniusz opowiada (LII), że widział manuskrypt wierszy Neronowych, pełen poprawek i przekreślań, pisany więc nietylko własno-

próżnością i żądzą sławy, jest względnie nowe. Przedtem uważano go albo za waryata, albo też za zepsutego nadmiarem władzy i znudzonego łatwością zaspokajania swych żądz tyrana (Kraszewski »Caprea i Roma«). Niektórzy znowu, jak Hamerling (»Ahasverus«), robili z Nerona jakąś postać pełną demonicznego uroku i siły, jakiegoś tytana, który nie może się zadowolić rzeczywistością i tęskni do ideału:

> ...przez cały ciąg mojego życia Wciąż walczę o to — całym duszy żarem, Pożądam tego, co dla żądzy ludzi Jest do zdobycia i — *nie do zdobycia*, Lecz to ostatnie rwie najsłodszym czarem!

W innem miejscu zaś przyrównywa go poeta do potwora, co

Na ludzkości postawił się szczycie, Jak posąg bóstwa — póki stał zuchwały, A dziś w upadku olbrzymio wysoki — Pomnik grobowy strasznej swej epoki.

Kto przeczytał uważnie Swetoniusza i Tacyta, ten musi uznać pogląd Hamerlinga za niezgodny z rzeczywistością, aczkolwiek uprawniony poetycko, choćby z tego względu, że istotnie Neron oglądany z odległości, Neron w »perspektywie« — sprawia wrażenie jakiegoś kolosu, wyniesionego ogromem swych zbrodni ponad powszednią miarę ludzką. Tak go nawet sądzili chrześcijanie owocześni, nadający mu miano »antychrysta«, t. j. sumy wszelkiego zła i przewrotności.

Był to niewątpliwie sąd zbyt pochlebny. Neron bowiem oglądany zblizka, Neron w »szlafroku«, wydaje się raczej wyuzdanym, ruchliwym i pełnym energii żywotnej pajacem, niżeli demonem. Biografia jego, napisana przez Swetoniusza, roi się od anegdot, przedstawiających charakter imperatora-artysty — którego wychowawcami byli najpierw cyrulik i tancerz, a później zdolny, ale zmanierowany filozof — w świetle

ręcznie, ale z własnej głowy. Mniemanie, jakoby Nero podawał cudzą pracę za swoją, uważa wspomniany historyk za niezgodne z prawdą.

prawie komicznem. Swetoniusz jednak, pisarz sumienny, ale pozbawiony zupełnie zmysłu syntetycznego, nie umiał pogodzić pozornych sprzeczności postępowania Nerona i nie wyciągnął z mnóstwa ciekawych faktów żadnego wniosku ogólnego. Zrobiono to dopiero znacznie później.

Jednym z tych, co, czyniąc z artystycznej manii Nerona fundament jego charakteru, umieli swój sąd najlepiej umotywować, był Renan, który poświęcił całą książkę rozbiorowi charakteru i panowania syna Agrypiny i Domitiusa Aenobarba <sup>1</sup>).

»Było to — powiada autor »Początków chrystyanizmu«— usposobienie nawskroś deklamacyjne; natura zła, obłudna, lekka, próżna; nieprawdopodobna mieszanina fałszywej inteligencyi i głębokiej złośliwości; artysta mierny, ale najzupelniej szczery, amalgamat waryata, błazna i aktora... sumienny romantyk, imperator operowy, przypominający nowoczesnego mieszczucha, któremu poezya romantyczna do tego stopnia przewróciła w głowie, że chciałby naśladować w życiu Hana z Islandyi, albo Burgrafów«.

Wartość literacka tej charakterystyki spoczywa nie w tem, iż zgadza się ona ze źródłami, lecz w tem, że zgadza się z duchem naszej epoki, która lubi sprowadzać wszystko do

¹) Aenobarbus, »miedzianobrody«, nie było wcale pogardliwym przydomkiem — chociaż to tak u Sienkiewicza wygląda, — jeno nazwiskiem rodowem Nerona, które porzucił z chwilą, kiedy został adoptowany przez ojczyma swego i poprzednika, cesarza Klaudyusza. Wszyscy Aenobarbowie zarastali czerwono, co legenda objaśniała w sposób dla nich bardzo pochlebny, interwencyą bóstwa: protoplasta rodu, Lucius Domitius, posłany z wieścią o zwycięstwie do rodaków, nie wierzył istotom, które mu owo polecenie dały, a wtedy broda jego zmieniła swą barwę z czarnej na miedzianą, i właściwość ta przeszła na wszystkich potomków, nie wyłączając ostatniego z nich, Nerona (Swetoniusz, I). Ponieważ Nero po kądzieli tylko był spokrewniony z domem panującym, nie lubił przeto miana »Aenobarba«, przypominającego mu jego pochodzenie: kiedy jednak Vindex w swoich manifestach nazwał go w ten sposób, Neron oświadczył, że woli powrócić do rodowego nazwiaka, ponieważ mu je zaczynają wyrzucać (Swet., XLI).

średniej, zrozumiałej dla każdego, słowem realnej miary. Źródła dziejowe były od wieków znane i dostępne, dlaczegóż więc ani Racine (\*Britannicus\*), ani Kraszewski, ani Hamerling nie wyczytali w nich tego, co Renan? Dlatego, że każda jednostka, czy generacya wyciąga zawsze z danej książki, pomnika, autora, kroniki, tyle tylko, ile jest wyciągnąć zdolna, załatwiając się z obojętną sobie resztą lekceważącem machnięciem ręki. To też, co pewien czas powinna się odbywać rewizya zaniedbanych źródeł, oraz kontrola popularnych wyobrażeń o osobach, doktrynach i rzeczach.

Nim to jednak nastąpi, nim »pomniejszające« sądy Taine'a o Napoleonie i Robespierze, a Renana o Neronie, ulegając ciągłemu prądowi ewolucyi, będą znowu zmodyfikowane, poeci współcześni mają prawo uważać je za ostateczne i niewzruszone.

Przyjęcie Renanowskiej charakterystyki Nerona przyszło Sienkiewiczowi tem łatwiej, że on sam, jako estetyk i psycholog jest przecie skończonym realistą i lepiej maluje niezbyt wielkich, lecz żywych ludzi, niżeli olbrzymie, ale mgliste widma romantyczno-demoniczne. Autor »Quo vadis« jednak nie szedł bynajmniej ślepo za autorem »Antychrysta«, ale robił samodzielne i źródłowe studya, które mu też pozwoliły stworzyć postać wypukłą, pełną życia i ruchu; konsekwentną i jednolitą, pomimo rysów psychicznego nieładu; prawdopodobną, zrozumiałą i realną, pomimo niezwykłości żądz i postępków.

Cementem, spajającym szaleństwa cezarowe w organiczną całość, była jego głęboka wiara w wielkość własnego talentu, szczere zamiłowanie sztuki, oraz próżność bezdenna, właściwa wszystkim megalomanom artystyczno-literackim. Autor kładzie na te rysy szczególny nacisk, wraca do nich kilkakrotnie i z nich wyprowadza zboczenia duchowe Nerona.

Oto w chwili, kiedy Rzym płonie (tom III, rozdział IV), cezar wzywa tragika Aliturusa, z którego pomocą układa twarz i wejrzenie. Potem, stoi na wodociągu Apijskim, »z lutnią w ręku, z twarzą tragicznego aktora, z myślą nie o gi-

nącej ojczyźnie, ale o postawie i patetycznych słowach, któremiby najlepiej wielkość klęski mógł oddać, obudzić największy podziw i najgorętsze zyskać oklaski. Nienawidził miasta, nienawidził jego mieszkańców, kochał tylko swoje pieśni i wiersze, więc radował się w sercu, że wreszcie ujrzał tragedyę, podobną do tej, którą opisywał. Wierszorób czuł się szczęśliwy, deklamator czuł się natchniony, poszukiwacz wzruszeń poił się straszliwem widowiskiem«. Zaczyna improwizować: »i twarz poczęła mu się mienić; nie wzruszyła go zagłada ojczystego miasta, ale upoił się i wzruszył patosem własnych słów«.

Innym razem znowu, roztkliwiony muzyką i śpiewem, spowiada się Nero przed przyjaciołmi, wyznaje, że pod wpływem sztuki czuje się szlachetniejszym, lepszym, ale w tej samej chwili zapytuje: czy Terpnos i Diodor przewyższają go w artyzmie, czy nie? — i dopiero otrzymawszy odpowiedź przeczącą, porzuca zamiar odebrania nieszczęśliwym lutnistom życia... (II, str. 216).

Takich i tym podobnych rysów, wyróżniających estetyczno-literackie okrucieństwo i wyuzdanie Nerona od wyrachowanej srogości i zimnej rozpusty Tyberyusza, oraz krwiożerczych bufonad Kaliguli, zebrał autor »Quo vadis« niemało, dopełniając dane, zaczerpnięte ze źródeł, własnemi dodatkami, utrzymanymi w odpowiednim stylu.

Jak Nero, tak i Petroniusz Sienkiewicza żyje tylko poezyą i sztuką, a gardzi rzeczywistością, ale Petroniusz nie jest miernym rymopisem, lecz prawdziwym poetą, i dlatego nie dba o pochwały i oklaski tłumu, wystarcza mu bowiem sama rozkosz tworzenia; Petroniusz posiada umysł jasny, zachwycając się więc sztuką, zna jej granice i nie wpycha gwałtem życia w szablon literacki, nie szuka wrażeń nienaturalnych i potwornych; Petroniusz, rozkoszując się bytem, nie lęka się śmierci; Petroniusz wreszcie posiada w głębi swej duszy owo klasyczne, raczej heleńskie, niżeli rzymskie, poczucie miary estetycznej, którego brakło Neronowi, a które u ludzi wraźliwych na piękno stanowi zarazem coś w rodzaju etycznego hamulca. Petroniusz więc, choć obojętny na cnotę, miał jednak wstręt do podłości, okrucieństwa i zbrodni, ponieważ były to rzeczy estetycznie wstrętne.

Renan nazywa go: »osobistością, która streszczała w sobie i symbolizowała ducha epoki«. Jest to określenie doskonałe, które jednak zepsuł następujący dodatek: »l'honnète homme de ce règne de l'immoralité transcendente — c'était Petrone«. Wygląda to tak, jakby Petroniusz był jedynym »uczciwym« człowiekiem owych czasów, tymczasem miano to może służyć cnotliwemu senatorowi Trazei, ale nigdy arbitrowi wykwintu na dworze rozpustnego imperatora. Trazea jednak nie miał nic wspólnego z epoką i sprawiał na jej tle wrażenie anachronizmu; Petroniusz tymczasem czuł się wśród powszechnego zwyrodnienia, jak ryba w wodzie, i wyróżniał się od reszty epikurejczyków tylko większą inteligencyą i subtelnością, oraz szlachetniejszym smakiem. Tak go też pojął i odmalował Sienkiewicz, tworząc do dwóch wymownych stroniczek Tacyta wspaniały komentarz plastyczny.

Postać Petroniusza w »Quo vadis«, wykonana prawdziwie con amore, przewyższa nawet świetną figurę Nerona na punkcie artystycznego obrobienia. Autor wycyzelował w niej jeszcze staranniej każdy szczegół, każdy rys, każdą fałdkę draperyi, a w dodatku ustawił ją wśród harmonijnie dopasowanego otoczenia domowego, którego dyskretna elegancya odbija wdzięcznie od jaskrawej brutalności cezarowego przepychu.

Sienkiewicz pamiętał także i o tem, żeby zbytnią, jak na owe czasy, subtelność i delikatność zrównoważyć szorstkimi rysami rzymskiej bezwzględności w rodzaju biczowania »bez zepsucia skóry«, pięknej i zakochanej w swoim wykwintnym panu niewolnicy, Eunice, która — mówiąc nawiasem — należy do najświetniejszych typów w galeryi postaci niewieścich Sienkiewicza i wdziękiem swoim podnosi jeszcze urok estetyczny, otaczający osobę Petroniusza.

Jedną tylko zrobilibyśmy uwagę: oto, idąc za uświęconem tradycyą mniemaniem, zlał Sienkiewicz Petroniusza-dwo-

raka z Petroniuszem-pisarzem, a chociaż nowoczesna krytyka nie uznaje tożsamości autora »Satyriconu« z arbitrem elegancyi 1), twórca »Quo vadis« nie miał obowiązku odstępować od starej legendy literackiej; szkoda tylko, że stanąwszy raz na tym gruncie, nie wyzyskał sytuacyi i nie pokazał nam Petroniusza choć na jedną chwile w otoczeniu bohaterów romansu, pośród tych bogatych a głupich wyzwoleńców, oraz ubogich a sprytnych awanturników, których życie i obyczaje utalentowany pisarz rzymski tak dokładnie i zajmująco opisał. Przecież Petroniusz musiał robić studya z natury, musiał patrzeć własnemi oczyma na to, o czem z takim humorem opowiada. Jeden Chilon Chilonides, Grek, szpiegujący chrześcijan i prowadzący dowcipne rozmowy z Petroniuszem, przypomina komicznego filozofa i poetę Eumolpa z »Satyriconu«; tylko Eumolpus, aczkolwiek równie niemoralny, zabawny i gadatliwy, mniej jest bezczelnym, złośliwym i chytrym.

Wogóle gruntowniejsze uwzględnienie »Satyriconu« nietylko dopełniłoby korzystnie charakterystykę Petroniusza, ale rozszerzyłoby ramy, w jakie Sienkiewicz ujął swój świat klasyczny, którego przedstawiciele w powieści ugrupowali się prawie wyłącznie dokoła dworu.

Większość tych figur traktowana jest sylwetkowo, ale wyraźnymi rysami, i każda z nich: i gruby żarłok Vitelius, i pyskaty szewc Vatinius, i przesądny Vestinus, i poeta Lukan, i zła a piękna Poppea, i poczciwa Akte i t. d. — od-

<sup>1) »</sup>Satyricon«, romans obyczajowo-satyryczny, napisany prozą, przeplataną wierszami, powstał niewątpliwie w I wieku po Chrystusie, ale — co dzisiaj już jest dowiedzione — nie wyszedł z pod pióra znanego Kajusa Petroniusza, lecz Tytusa Petroniusza, o którym nie posiadamy bliższych wiadomości. Teuffel przypuszcza nawet, że autor nazywał się inaczej, a romans narodził się poza murami Rzymu, na południu Włoch. (Porównaj także: Bernhardy »Grundriss der Römischen Litteratur«, str. 563—566, oraz I. N. M. de Guerle »Recherches sceptiques sur le »Satyricon« et son auteur.«). W utworze tym jest odmalowane okropne wyuzdanie klas średnich społeczeństwa rzymskiego. Ciekawy ustęp Satyriconu: »Uczta Trimalchiona«, wyszedł w doskonałym przekładzie polskim Wł. M. Dębickiego.

rzynają się ostro od tła ogólnego, złożonego z senatorów, dworaków, tancerek, atletów, śpiewaków, niewolników, oraz nieosobistej masy wrzeszczącego motłochu miejskiego.

Szerzej, ale dość konwencyonalnie jest obrobiony nikczemny prefekt pretoryanów, a przeciwnik Petroniusza, Tigellinus, oraz młody żołnierz Winicyusz, odgrywający zupełnie przyzwoicie obowiązkową rolę kochanka. Ten ostatni jednak należy już właściwie do świata chrześcijańskiego, którym zajmiemy się w następnym rozdziale.

#### IV.

O ile świat pogański w »Quo vadis« wyszedł barwnie, wypukło i żywo, o tyle świat chrześcijański wygląda szaro, płasko i bezdusznie. Dwaj główni jego przedstawiciele, apostołowie Piotr i Paweł, zlewają się prawie z całą pobożną rzeszą, chociaż autor wysila się, ażeby ich naprzód wysunąć.

Jeszcze Piotr św. zostawia trwalszy ślad w wyobraźni czytelników, ponieważ Sienkiewicz przeciwstawia go kilkakrotnie, i to w sposób bardzo efektowny, Neronowi nie jako osobistość osobistości wprawdzie, lecz jako ideę idei:

»Wzrok cezara zatrzymał się na stojącym na kamieniu apostole. Przez chwilę dwaj ci ludzie patrzyli na siebie, nikomu zaś ani z tego świetnego orszaku, ani z tych nieprzeliczonych tłumów, nie przyszło na myśl, że spoglądają na siebie w tej minucie dwaj władcy ziemi, z których jeden minie wkrótce, jak krwawy sen, drugi zaś, ów starzec, przybrany w prostaczą lacernę, obejmie w wieczyste posiadanie świat i miasto« (II, 172).

Wogóle, wyjąwszy piękną scenę, kiedy książę apostołów, łagodząc namiętny wybuch surowego Kryspusa, zezwala na miłość Winicyusza i Lygii i wykazuje przytem swoją prostotę i dobroć, postać Piotra, aż do chwili śmierci, traktowana jest symbolicznie raczej, niżeli indywidualnie.

Gorzej jeszcze dzieje się ze św. Pawłem, który przesuwa się, niby cień, przez opowiadanie, występując bezpośrednio

trzy, czy cztery razy tylko. A przecież wielki »apostoł pogan« była to osobistość niezwykła pod każdym względem: działacz, który zostawił głębokie ślady, nietylko w tradycyi, ale i w historyi; człowiek, obdarzony szerokim umysłem, szlachetnem sercem i niepożytą energią; przeciwnik ciasnych separatystyczno-zaściankowych ideałów żydowskich i propagator brzemiennej w skutki zasady dopuszczenia wszystkich narodów świata do krynicy »nowej wiary«.

Poglądy i działalność św. Pawła zrobiły mu mnóstwo zaciętych nieprzyjaciół, nietylko wśród Żydów, lecz i wśród współwyznawców, solidaryzujących się na pewnych punktach z czcicielami »Starego Zakonu«. Dzięki denuncyacyi wrogów, dostawał się apostoł kilkakrotnie do więzienia, i właśnie w epoce, kiedy się powieść rozgrywać poczęła, znajdował się w Rzymie pod strażą, oczekując na wyrok cesarski i prowadząc dalej propagandę, oraz walcząc i dyskutując z przeciwnikami, jak o tem świadczą choćby końcowe ustępy »Dziejów apostolskich«.

» Niechże wam wiadomo będzie, — mówił — iż poganom posłane jest to zbawienie boże, a oni słuchać będą. A gdy on to rzekł, odeszli Żydowie, mając między sobą wielki spór« (XXVIII, 28, 29).

O tem wszystkiem nie mógł Sienkiewicz nie wiedzieć, gdyż, prócz »Dziejów apostolskich«, istnieje cały szereg gruntownych prac nowoczesnych, poświęconych analizie wybitnego charakteru i płodnej działalności św. Pawła, który zostawił wspaniałe listy, gdzie wyłożył swoją doktrynę i odsłonił serce.

Dlaczegóż więc autor »Quo vadis« zbył te kwestye lekkiem muśnięciem tylko? Przecież wobec faktu, że wspomina o nich Pismo Święte, względy prawowierności nie mogły chyba stanowić przeszkody... Gdzież więc należy szukać przyczyny tego zaniedbania, tem dziwniejszego, że wygląda na świadome i dobrowolne?

W temperamencie i uzdolnieniu artystycznem Sienkiewicza. Umysł artysty nie jest martwą gąbką, nasiąkającą wszelkim płynem bez różnicy koloru i gatunku; nie, to raczej żywe ziarnko, które wchłania takie tylko soki, które mu dopomagają do wzrostu, a zachowuje się obojętnie względem innych.

Jak dwa różne nasionka, posadzone w tem sam grunt, wydadzą odmienne owoce i kwiaty, tak i dwaj pisarze, czerpiąc materyał z tego samego środowiska, czy epoki historycznej, stworzą dwa, niepodobne do siebie, dzieła. To, co uwydatni jeden, będzie pominięte przez drugiego, i vice versa. Geniuszów uniwersalnych, którzyby z jednakową siłą reagowali na wszystko i odtwarzali wszystko — niema i nigdy nie było¹). Otóż Sienkiewicz, wraźliwy niesłychanie, jak wiemy, na zmysłową stronę zjawisk wszechżycia, mniej jest czuły na procesy duchowe, niedostępne bezpośrednio dla ucha i oka. To też, o ile pod względem malowniczym talent autora »Quo vadis« zdaje się nie posiadać granic, o tyle w dziedzinie psychologicznej porusza on się swobodnie w kole, zatoczonem przez niezbyt długi promień.

Intuicyi, czyli owego tajemniczego daru jasnowidzenia psychicznego, pozwalającego artyście wcielać się w dusze najróżnorodniejszych, nieznanych nawet i niewidzianych nigdy istot, posiada autor »Bez dogmatu« niewiele. To jednak, co sam czuł, widział, dotykał, lub na zasadzie analogii mógł sobie wyobrazić, wychodzi z pod jego pióra z jedyną w swoim rodzaju potęgą i wyrazistością. Wspominaliśmy już o tem, jak świetnie odtworzył dwóch głównych przedstawicieli świata pogańskiego, Nerona i Petroniusza, oraz ich otoczenie. I przyszło mu to łatwo, gdyż — nie mówiąc o wdzięcznej dla literackiego plastyka stronie zewnętrznej — mógł wzorować psychologię tych ludzi na pokrewnych zjawiskach współczesnych.

Inaczej rzecz się miała z Pawłem.

O ile łatwo dzisiaj o typy ukoronowanych nawet este-

¹) Uniwersalność geniuszów epoki renesansu polegała tylko na rozmaitości sposobów wypowiadania swojej treści; treść jednak, czy w taki, czy w owaki uzmysłowiona sposób, pozostawała ta sama: Michał-Anioł, rzeźbiarz, nie różnił się w istocie swojej od Michała-Anioła, malarza i architekta.

tów 1), krańcowych niedowiarków i epikurejczyków, oraz chwiejnych zabobonników, o tyle trudno o wzór człowieka głębokiej wiary, połączonej z wielką energią i zdolnością do poświęceń, słowem o mistyka w szlachetnym i szerokim stylu. Tutaj trzeba było posługiwać się intuicyą — a ta nie dopisała. Autor nie zaniedbał, swoim zwyczajem, zaznaczyć, że Paweł »miał twarz chudą z łysiejącą czaszką, pokrytą po bokach kędzierzawym włosem — brzydką, a zarazem natchnioną« — ale rysopis ten, jakkolwiek nie pozbawiony wyrazu, stanowi zaledwie ciekawy prolog do charakterystyki, która, niestety, nie zjawia się wcale.

U osobistości tego rodzaju, co Paweł św., wyraz twarzy, chód, ruchy i wogóle cała strona zewnętrzna o wiele mniej znaczy i »mówi«, niżeli u takiego Nerona, lub Petroniusza, Jeżeli autor powie o synu Agrypiny, że w »jego występującem nad brwiami czole było jednak coś olimpijskiego, w ściągniętych brwiach znać było świadomość wszechmocy, lecz pod tem czołem pół-boga mieściła się twarz małpy i komedyanta, próżna, pełna zmiennych żądz, zalana, pomimo młodego wieku, tłuszczem, a jednak chorobliwa i plugawa«, to odmalował nam znakomicie całego prawie człowieka. Jeżeli przedstawi eleganckiego Petroniusza, jak wjeżdża spokojnie w środek rozhukanej tłuszczy, bijąc po głowach najzuchwalszych laska z kości słoniowej, i staje wreszcie »nieruchomy, podobny w swej białej odzieży do marmurowego posągu«, --to mamy, oprócz pięknego obrazu, przyczynek do charakterystyki niedbałego, ale odważnego arystokraty, który nie traci nigdy przytomności i dominuje nad każdą sytuacyą. Ale ani »czerwone oczy«, ani »łysina«, ani »drżące ze starości głowy« apostołów, ani nawet włożone im mechanicznie w usta wy-

¹) Zmarły niedawno wielbiciel Wagnera, król Ludwik bawarski, chciał także zamienić rzeczywistość w poemat lub operę, i lubił, przebrawszy się za Lohengrina, pływać po sztucznem jeziorze w swoim pałacu, przy świetle sztucznych gwiazd i księżyca; urządzał przedstawienia teatralne dla samego siebie i t. p. Słowem, był to Nero łagodny i nieszkodliwy.

razy i cytaty Pisma Świętego, nie mówią nam nic o duchu, ożywiającym tych ludzi, których portrety musiały być robione inną, subtelniejszą o wiele metodą i za pomocą innych, mniej materyalnych środków technicznych. Należało rozkroić powłoki zewnętrzne i pokazać głąb ich serca...

Zarzut braku pogłębienia, zrobiony sylwetkom przodowników chrystyanizmu, da się rozciągnąć także i na resztę przedstawicieli, oraz na ogólne pojęcie i odtworzenie nastroju nowej wiary. Wprawdzie chrystyanizm nie przybrał wówczas jeszcze kształtów tak określonych, jakie mu nadały później prace Ojców Kościoła i rozprawy soborów, ale istniało już ognisko wewnętrzne, podtrzymujące zapał w wiernych i -co dziwniejsza — przyciągające niewiernych. W czem tkwił urok »Dobrej Nowiny« -- autor nie uzmysłowił prawie wcale. Petroniusz, wysłuchawszy zabarwionych utylitarnie rozpraw św. Pawła, pozostaje tem, czem był; Winicyusz nawraca się, ale przez miłość dla Lygii, silna więc przymieszka erotyzmu mąci czystość jego aspiracyi religijnych. W Chilonie tylko, wskutek wyrzutów sumienia, zachodzi jakiś przewrót wewnętrzny, którego jednak autor bliżej i głębiej nie analizuje. Oto wszystko.

Reszta chrześcijan modli się, wierzy, umiera nawet, ale i modły i tortury uderzają nas przedewszystkiem plastyczną swą stroną i niczem więcej. Widzimy postawy, czyny, cierpienia męczenników, ale nie czujemy ducha, który im dawał ten zapał, pokorę i wytrwałość nadludzką.

Pysznym jest Ursus, zmagający się z turem, lub dławiący gladyatora Krotona, ale Ursus mógł robić to samo — nieochrzczony... I złorzeczenia konającego na krzyżu Kryspusa, i miłosierdzie Glauka, i śmierć męczeńska Chilona — wszystko to posiada niewątpliwie dużo siły dramatycznej, ale widocznem jest tylko z zewnętrzej, dotykalnej, nie z psychologiczno-mistycznej strony: motywy tych faktów pozostawił autor domyślności czytelnika.

Jedynie u Winicyusza Sienkiewicz wykazywał stopniową przemianę uczuć i wyobrażeń, ale analiza ta również nie sięga

zbyt głęboko, gdyż i sam Winicyusz do głębiej pojętych postaci nie należy.

Figur kobiecych spotykamy po stronie chrześcijan nadzwyczaj mało, i żadna do doskonałych zaliczyć się nie da. Lygia o tyle stoi niżej od Eunice, o ile Petroniusz przewyższa Winicyusza. Wogóle ta chrześcijańska para kochanków więcej interesuje niezwykłymi zwrotami i dramatycznością swych losów, niżeli charakterami, które nie wykraczają zbyt daleko po za normę »szlachetnych« typów powieściowych.

Reasumując teraz wszystko, cośmy o chrystyanizmie w powieści Sienkiewicza powiedzieli, dochodzimy do wniosku, że, aczkolwiek świadome sympatye autora były po stronie nowego świata i ducha, temperament artystyczny ciągnął go ku staremu, pogańskiemu, który też wyszedł bez zarzutu, zarówno pod względem treści, jak formy. Do uwydatnienia wszystkich stron chrystyanizmu atoli, środki, jakimi włada autor, nie wystarczyły. I ten, który w opisach scen i charakterystykach postaci klasycznych był barwnym, zwięzłym, jędrnym i porywającym, stawał się przy odtwarzaniu psychologii świętych i męczenników, — rozwlekłym i bladym.

Momenty czysto malownicze, jak tortury i mordy masowe wyznawców Jezusa etc., są oddane naturalnie z właściwą Sienkiewiczowi prawdą i siłą, ale wewnętrzna, duchowa strona wydaje się, jakby o parę tonów niedociągniętą. Nie czuć tam tchnienia nieskończoności, nie widać błysków światła wiekuistego...

Są chwile, w których — jak np. w podniosłej scenie chrztu Winicyusza — autor zbliża się do owych mistycznych szczytów, ale chwile takie trafiają się rzadko i mało wpływają na ogólny koloryt całości, gdzie nadzmysłowość z trudem tylko przebija się przez grube zmysłowe opony.

Nawet ważny i pięknie zrobiony obraz spotkania św. Piotra ze Zbawicielem nosi raczej pozory subjektywnej wizyi, niżeli cudu.

Słowem, wrodzona skłonność do realizmu trzymała ciągle fantazyę autora przy ziemi. Tematy podobne mogą, co prawda, być traktowane zupełnie realistycznie, ale tylko wtedy, jeśli autor zajmie wyraźnie bezstronne i objektywne stanowisko; Sienkiewicz tymczasem i sam wierzy i pragnie wzbudzić wiarę w czytelniku, ale nie wie, jak się do tego zabrać. Rezultatem konfliktu pomiędzy artystą a kaznodzieją jest, jak zwykle, połowiczność, która wyssała życie z kilku stronic książki.

V.

Poznaliśmy już świat pogański i świat chrześcijański w powieści Sienkiewicza. Teraz musimy przyjrzeć się wzajemnemu stosunkowi obu tych światów. Ogólnie biorąc, autor przedstawił ów stosunek we właściwem i zgodnem z prawdą dziejową świetle. Ze strony chrześcijan widzimy wstręt i pogardę do pogańskiego kultu »demonów«, w połączeniu z bezbrzeżną wyrozumiałością i miłosierdziem dla samych pogan. Ze strony Rzymian znowu uderza przedewszystkiem absolutna nieznajomość zasad prześladowanej wiary.

Rzymianie wogóle odznaczali się, jak wiadomo, nadzwyczajną tolerancyą w kwestyach religijnych i, gdyby nie potwarz, rzucona na chrześcijan, że są »nieprzyjaciołmi rodu ludzkiego«, gotowymi »zatruwać studnie, pożerać dzieci i palić miasta«, prześladowanie nie doszłoby do skutku, a przynajmniej nie przybrałoby tak krwawej formy.

Najwyższą karą za wyznawanie zasad, stojących w niezgodzie czy to z religią państwową, czy z poglądami danego cezara, bywało zwykle wygnanie z granic miasta, prowincyi i t. p. Dopiero wtedy, kiedy wyznawcy jakiejś religii dopuszczali się czynów niemoralnych i przeciwnych prawu, karano ich jako zwykłych zbrodniarzy. Otóż chrześcijan oskarżano o takie przestępstwa, a ponieważ dziwny, tajemniczy i nieznany bliżej nikomu sposób ich życia zdawał się potwierdzać to oskarżenie; ponieważ dalej, Neron musiał zwalić na kogoś ciążące na nim podejrzenie o pożar Rzymu, — więc, nie wchodząc w szczegóły sprawy, poddano niewinnych ludzi najsroższym mękom i karom. Od tej pory sfery oficyalne przez długi, bardzo długi czas jeszcze zachowywały się wrogo względem chrześcijan, potępiając ich uporne przywiązanie do zabobonu« (superstitio prava et immodica), oraz wyraźną niechęć do kultu urzędowego.

Poza władzą jednak, która nie mogła i nie chciała pozwolić na rozrost organizmu obcego w łonie państwowem, istniało, jak wiemy, niemało ludzi prywatnych, stykających się i zapoznających bliżej z nową wiarą i przyjmujących nawet jej zasady. Liczba nawróconych, z początku drobna, powiększała się ciągle, obejmując coraz to wyższe i inteligentniejsze warstwy. Fakt ten, jak wszystko na świecie, musiał mieć swoją przyczynę: chrystyanizm odpowiadał widocznie pewnym potrzebom duchowym pogan. Jeżeli jednak złamani życiem i bólem niewolnicy, nędzarze i »wydziedziczeni« znajdowali w nowej religii pociechę, osłodę i ulgę, to co pociągało bogatych, szczęśliwych i wielkich, do których los zdawał się uśmiechać?

Na to pytanie nie odpowiada autor »Quo vadis« w sposób bezpośredni. W innej pracy jego (»Listy o Zoli«) spotykamy jednak ustęp, który, aczkolwiek do dzisiejszych zwrócony czasów, dałby się prawie bez zmiany zastosować i do ludzi epoki Nerona: »Dziś zaczadzonym trzeba świeżego powietrza, wątpiącym — nadziei, targanym niepokojem — trochy spokoju, przeto słusznie czynią, zwracając się tam, skąd nadzieja i spokój płynie, tam, gdzie ich błogosławią krzyżem i gdzie im mówią: Tolle grabatum tuum et ambula! I tem się tłómaczy ostatnia ewolucya, której fale zaczynają się rozchodzić na wszystkie strony świata«.

I ówczesnym ludziom brakło nadziei, wiary i miłości — słowem, czegoś, coby zapełniło ich pustkę wewnętrzną. Tę ujemną stronę życia duchowego Rzymian odczuł i oddał autor bardzo dobrze, uplastyczniając ją w kilku postaciach, począwszy od Kajusa Septyma Cinny (»Pójdźmy za Nim«), który »nie wyznawał żadnych zasad i nie chciał ich mieć«,

a skończywszy na apatycznym Petroniuszu, który nie wiedział, po co właściwie żyje, i gotów był w każdej chwili umrzeć. Ale samo uczucie pustki duchowej nie popchnęłoby jeszcze pogan w objęcia Ewangelii. Obok tego negatywnego musiał istnieć i istniał rzeczywiście czynnik dodatni, który usposabiał pewne sfery świata grecko-rzymskiego do przyjęcia posiewu »Bożego Słowa«.

Czynnikiem tym była filozofia, która, począwszy od Sokratesa i Platona, pracowała nieustannie nad tem, żeby człowieka »przeduchowić« i, że się tak wyrazimy, »uwewnętrznić«. Przecież nawet niektórzy Ojcowie Kościoła (Justyn, Klemens aleksandryjski) przyznawali otwarcie, że w dziełach filozofów starożytnych znajdowały się »ziarnka prawdy objawionej«. Otóż te głębokie metafizyczno etyczne poglądy mędrców i moralistów świata klasycznego stanowiły niejako most pomiędzy »starą« i »nową erą« i przyśpieszyły znacznie proces ewolucyi dziejowo-społecznej: Chrystyanizm zaspokajał te potrzeby duchowe właśnie, które były w znacznej części rozbudzone przez filozofów i filozofię.

Szersze uwzględnienie owego żywiołu w charakterystyce epoki podniosłoby niezmiernie nietylko wartość myślową lecz i historyczną dzieła, sprowadziłoby bowiem obraz stosunku chrystyanizmu i poganizmu do rzetelnych proporcyi.

I w »Pójdźmy za Nim« i w »Quo vadis« autor głównym motorem nawracania się na chrystyanizm uczynił »miłość«, ale nie miłość mistyczną, powszechną, wielką, o której pisał św. Paweł, lecz zwyczajne ziemskie uczucie, wiążące obie płcie z sobą.

W sercu sceptyka, Cinny, wiara powstaje pod wpływem wdzięczności za cudowne, bo niespodziewane wyleczenie ukochanej a wierzącej już Antei; Winicyusz zaś idzie ślepo za Lygią. Otóż rola kobiet i miłości w propagandzie była niewątpliwie olbrzymią, ale nie wyłączną, szkoda więc, że siły wyższego porządku, działające współcześnie i równolegle, są prawie pominięte.

## VI.

Dotychczas zajmowaliśmy się tylko treścią znakomitego utworu; obecnie czas pomówić nieco o formie.

Jak wspominaliśmy, nad innemi stronami przeważa w »Quo vadis« opisowość: cała powieść rozpada się właściwie na szereg wspaniałych obrazów, oddzielanych od siebie momentami prostego opowiadania, w których skupiły się inne, mniej lśniące i efektowne żywioły romansu.

Jeżeli pewnym ustępom dzieła Sienkiewicza nadajemy nazwę »obrazów«, to dlatego, że słownictwo estetyczne nie posiada odpowiedniego terminu na określenie podobnych arcydziel produkcyi literackiej.

»Obrazami« są te sceny z tego tylko względu, że istotnie przemawiają do czytelnika w sposób plastyczny, nasycając jego wyobraźnię harmonią barw i linii. Ale, aczkolwiek rezultat przypomina malarstwo i rzeźbę, środki, jakich używa autor, nie mają nic wspólnego ze wspomnianemi sztukami; Sienkiewicz bowiem rzadko bardzo »maluje« w sposób przedmiotowy: kreśląc plan danego kęsa przestrzeni i wyliczając po kolei wypełniające ją osoby i rzeczy. Nie, najczęściej autor odtwarza nie same przedmioty, lecz ich subjektywne odzwierciedlenie w umyśle któregoś z bohaterów lub bohaterek.

Tak np., kiedy Lygia, prowadzona przez Akteę, wchodzi do triklinium pałacowego, spostrzega z początku jakiś barwny chaos: »Jak przez sen ujrzała tysiące lamp migocących i na stołach, i na ścianach; jak przez sen, usłyszała okrzyk, którym witano cezara; jak przez mgłę, dojrzała jego samego... Okrzyk ją zgłuszył, blask olśnił, odurzyły wonie...«

Czytelnik nie widzi jeszcze nic wyraźnego, a już staje się usposobiony do tego, co ma zobaczyć.

Autor, odtwarzając niejasne i nieuporządkowane wrażenia Lygii, nie obytej z przepychem uczt Neronowych, przygotowuje sobie w sposób mistrzowski tło »obrazu«, którego szczegóły zaczynają kolejno i stopniowo występować na plan pierwszy. Powoli Lygia się uspokaja i oryentuje w zamęcie: widzi osoby, sprzęty, kolory, a w końcu spogląda na groźnego cezara, który »pochylony nad stołem i zmrużywszy jedno oko, a trzymając przy drugiem wypolerowany szmaragd, którym się stale posługiwał, patrzał na nią.. I wydało jej się, że na nią spojrzało zielonawe oko smoka... I ujrzała głowę wielką, osadzoną na grubym karku, straszną wprawdzie, ale niemal śmieszną, albowiem podobną do głowy dziecka; tunika ametystowej barwy rzucała sinawy blask na jego szeroką i krótką twarz« i t, d. i t. d.

Obok Nerona występują, jeden po drugim, inni biesiadnicy: każdy, we właściwej i najbardziej charakterystycznej dla niego chwili i pozie, zjawia się i znika, luzowany zaraz przez inne, równie barwne, pełne i żywe zjawisko.

Ważniejsze osoby i rzeczy wyprowadza autor częściej i zatrzymuje się nad nimi dłużej, a suma tych wszystkich szczegółów widzianych nie odrazu, ale kolejno, tworzy właśnie t. zw. »obraz«, który jednak nie jest bynajmniej martwym opisem, gdyż pojedyńcze części jego zmieniają się ciągle, stosownie do toku zdarzeń. Słowem, Sienkiewicz nie utrwala swoich »obrazów« w przestrzeni, lecz rozwija je w czasie, i dlatego właśnie osiąga tak potężne efekty, opisy jego bowiem, dzięki zachodzącym w nim nieustannie zmianom, nie nużą, lecz przeciwnie podniecają ciągle uwagę czytelnika.

Zajęcie wzrosło i przez to jeszcze, że w każdy taki opis wplata autor jakąś nić dramatyczną, jakąś gałązkę intrygi, jakiś problemacik sytuacyjny, który w trakcie rozwijania się »obrazu«, rozwija się także, dążąc do katastrofy.

Podczas uczty Nerona niepokoi nas pytanie, co cezar zrobi z zakładniczką; w czasie pożaru Rzymu, Winicyusz nietylko przebiega przez płonące części miasta, ale i szuka kochanki; w cyrku wszyscy, nietylko widzowie, ale i czytelnicy, oczekują z niepokojem rezultatu walki Ursusa z turem i t. p.

W ten sam sposób, w jaki Sienkiewicz »malował« po-

jedyńcze »obrazy«, jest ułożona i cała powieść; to jednak, co na małą skalę dawało przewyborne rezultaty, okazało się mniej świetnem w zastosowaniu do wielkiego utworu, który nie może się obejść bez dokładnie i systematycznie opracowanego planu architektonicznego.

Pojedyńcza scena zyskuje nawet na tem, jeżeli się w niej wysunie naprzód tylko najważniejsze i najbarwniejsze momenty, a pominie »szarą« resztę; ale co innego »obraz« chwili, a co innego »obraz« epoki. Tutaj trzeba uwzględnić także i mniej efektowne, mniej błyskotliwe żywioły, boć one stanowią kanwę, na której życie haftuje tylko kiedy niekiedy jaskrawszy »wzorek«.

»Wzorków« takich było w epoce Nerona znacznie więcej, niż dzisiaj, ale, bądź co bądź, nie one tworzyły podstawę istnienia owoczesnego.

Obok hulaszczej gromadki świetnych augustyanów, rzeszy mordowanych chrześcijan, oraz bezimiennego motłochu, znajdowały się w społeczeństwie rzymskiem inne sfery, klasy i stany. Otóż w »Quo vadis« widać tylko kolorowe plamy i jednolite tło, lecz niema śladów uwarstwienia i perspektywy społecznej. Kto nie zna skądinąd ustroju państwa Rzymskiego, ten się nie zoryentuje w stosunkach, autor bowiem, prześlizgując się tylko po senacie, pretoryanach, niewolnikach, rycerzach i t. p., zaśrodkowuje całą swoją siłę w kierunku przygód i portretów kilku osób wybitnych.

Porównajmy na tym punkcie »Quo vadis« z »Faraonem« Prusa, a zobaczymy, jak umiejętnie ostatnio wymieniony autor ugrupował różne żywioły państwa Nadnilowego, i jak ci Egipcyanie, Hyksosi, Fenicyanie, Żydzi, Asyryjczycy, żołnierze, pisarze, kapłani i szlachta, przesuwają się obok siebie, a jednak nie wchodzą sobie w drogę i nie zasłaniają się wzajemnie. Widzimy doskonale każdego z nich i rozumiemy rolę, jaką w mechanizmie państwowym odgrywa. Każdy bowiem jest ustawiony na właściwym planie ogólnego obrazu i nie wpada zanadto w oczy, ani też nie rozpływa się w odcieniach tła. Otóż tej umiejętności perspektywicznego trakto-

wania mas nie posiadał Sienkiewicz nigdy: kompozycya była zawsze i pozostała słabą stroną jego utworów. Wskutek tego świat rzymski, aczkolwiek przedstawiony po mistrzowsku, wyszedł nieco jednostronnie i ułamkowo: poznaliśmy pierwiastki rozkładowe, ale nie dostrzegliśmy wcale potężnego ducha starej Romy, ducha, który żył jeszcze długo pod gnijącą skorupą, trzymając olbrzymie państwo w całości, i który przekazał wiele cennych właściwości dziedzicom swoim...

Braki w układzie atoli wynagradza pisarz umiejętnością wyszukiwania i stopniowania efektów sytuacyjnych. Czytelnik ciągle się czegoś obawia lub spodziewa. Dopiero pod koniec napięcie dramatyczne osłabło. Wogóle ostatnie rozdziały sprawiają wrażenie roboty pośpiesznej i nie dostrajają się do ogólnego tonu powieści. Zwłaszcza dwa tak ważne momenty, jak śmierć Nerona i śmierć Petroniusza, wyglądają blado, jeśli je porównamy z barwniejszemi scenami powieści.

»Śmierć Nerona« skopiował autor ze źródeł, nie dodając prawie nic od siebie, więc też rzecz wyszła sucho, po kronikarsku, chociaż to była »une scène á faire«, zwłaszcza dla Sienkiewicza, który tak doskonale pojął i konsekwentnie przeprowadził charakter cezara-artysty.

Śmierć Petroniusza uległa zmianie, ale na niekorzyść. U Tacyta wygląda to jakoś lepiej, kiedy »arbiter elegantiarum«, kazawszy otworzyć sobie żyły, dyktuje, konając, list, w »którym, wypisawszy zbrodnie pańskie najszkaradniejsze i najskrytsze, posłał go Neronowi pod pieczęcią i złamał pierścień, aby go potem na zgubę czyją nie użyto« (XVI, 19).

U Sienkiewicza list ów był napisady przed otworzeniem żył, co nietylko jest niezgodne z prawdą, lecz i słabszy sprawia efekt. W dodatku autor »Quo vadis« przemilczał zupełnie o wrażeniu, jakie list ów wywarł na Nerona, chociaż Tacyt i o tem wspomina: »Dziwującemu się Neronowi, jakowym sposobem sromoty jego nocne na jaw wyszły, przypomniała się Sylla, niewiasta małżeństwem senatorskiem znajoma, a wszystkich jego rozpust spólnica i Petroniego przy-

jaciółka. Wygnać ją zatem kazał, jakoby wyplotła, co widziała«. (XVI, 20. Przekład Naruszewicza).

Swoją drogą, po zestawieniu sumy wad z sumą zalet »Quo vadis«, różnica wypadnie bezwarunkowo na korzyść utworu, który, zarówno w osobistych aktywach pisarza, jak i w aktywach współczesnej belestryki naszej stanowi ważną, bardzo ważną pozycyę.

Niektóre szczegóły, sceny, postacie, obrazy są — zarówno pod względem malowniczym, jak i sytuacyjno-dramatycznym — zrobione tak świetnie i tak silne sprawiają na czytelniku wrażenie, że w literaturze powieściowej całego świata mało znajdziemy rzeczy podobnych.

1896.

# PRUS I SIENKIEWICZ.

(Paralela).

I.

Do czego prowadzi zestawianie z sobą talentów twórczych? czy dowiemy się przez to, który z nich jest wyższy?

Bynajmniej. Mierzyć można tylko rzeczy jednorodne, tymczasem prawdziwe talenty, poza czysto zewnętrznemi cechami, niewiele mają żywiołów wspólnych. A im mniej ich mają, tem lepiej: wartość artysty i dzieł jego spoczywa właśnie we wszystkiem, co nowe, oryginalne, niepodobne do istniejących już typów, motywów i wzorów.

Przy zestawieniu więc obu naszych największych powieściopisarzy współczesnych, dążyć będziemy przedewszystkiem do uwydatnienia ich odrębności, pozostawiając zupełnie na boku jałową kwestyę rzekomej wyższości, lub niższości.

Dla pewnych grup i jednostek zawsze wyższym będzie jeden, dla innych — drugi.

To rzecz nieunikniona i zależna od nastroju wrażliwości. Czytelnicy, reagujący silnie na dany rodzaj bodźców estetycznych, słabo odczuwają podniety odmiennego typu i vice versa. Stąd namiętne a bezpłodne spory, ożywiające niekiedy ciężką atmosferę naszych salonów, ale niewłaściwe w krytykach,

Porównywać można tylko epigonów jakiegoś mistrza; samych mistrzów wolno tylko zestawiać, by przez kontrast uwypuklić dosadniej ich rodzime, indywidualne właściwości.

## II.

Po Warszawie kursuje formułka, wyrażająca pogląd inteligentnego ogółu na twórczość obu powieściopisarzów naszych. Prus jest więcej filozofem, Sienkiewicz więcej artystą — powiadają czytelnicy.

Ta popularna definicya nie odbiega może zbyt daleko od prawdy, ale niepodobna jej przyjąć *en bloc*, bez zastrzeżeń, uzupełnień i komentarzy.

Ściśle biorąc, każdy twórca, w każdym zakresie działalności ludzkiej, jest i musi być współcześnie i filozofem i artystą, każdy bowiem posiada pewien ogólny pogląd na cel i istotę bytu, i każdy dąży do wcielenia tego poglądu w formy realne.

Kto nie umie uzmysławiać swych uczuć i myśli, będzie — genialnym niekiedy — dyletantem; kto zna doskonale technikę danej sztuki, lecz nie ma nic własnego do powiedzenia, jest tylko wirtuozem.

Atoli u talentów tego pokroju, co Prus i Slenkiewicz, treść równoważy formę: artyzm i filozofia zlewają się w jedną harmonijną całość.

Dlaczegoż więc ludzie mówią, że Prus jest więcej filozofem, a Sienkiewicz więcej artystą?

Sądzimy, że nie idzie tu tyle o stosunek treści do formy, ile raczej o rodzaj owej »treści« i »formy«.

#### III.

Na słynnym fresku Rafaela, zwanym »Szkołą Ateńską«, w centralnym punkcie obrazu, stoi dwóch mędrców, z których jeden, Plato, wzniósł dłoń ku niebu, drugi, Arystoteles, wyciągnął rozpostartą prawicę przed siebie, zaznaczając niejako tym gestem, że świat, otaczający człowieka, winien być głównym celem badania naszego.

Te dwie figury symbolizują dwojaką dążność ducha ludzkiego, który pragnie ująć wewnętrzną i zewnętrzną, idealną

i realną, nieskończoną i skończoną, niepoznawalną i poznawalną, nadzmysłową i zmysłową treść istnienia.

Każde zjawisko, począwszy od najdrobniejszego, a skończywszy na całym ogromie wszechbytu, należy współcześnie do dwóch światów: do stykającego się z nami bezpośrednio świata skutków, oraz do tkwiącego korzeniami w otchłaniach wieczności świata przyczyn.

Pierwszy poznajemy za pośrednictwem obserwacyi zmysłowej, drugi zaś przy pomocy rozumowania oderwanego, w połączeniu z t. zw. intuicyą, oraz wyobraźnią twórczą.

Otóż, rzadko się zdarza, żeby który artysta posiadał wszystkie wspomniane dary w równym stopniu. Zwykle pewna zdolność rozwija się nadmiernie kosztem reszty, i jeden sztukmistrz okazuje wyraźną skłonność do odtwarzania zmysłowo-plastycznej strony życia, drugi zaś stara się pochwycić nici przyczynowe, wiążące objawy istnienia z sobą i ze wszechświatem, i splata je w pewną organiczną całość.

Nie tylko w dziełach pojedyńczych osobników, lecz i w twórczości całych ras, narodów i epok, widać wyraźne i stałe odchylanie się busoli duchowej ku jednemu albo drugiemu biegunowi.

Żywioł realno-plastyczny przeważa w literaturach greckiej i rzymskiej; najdoskonalszym zaś typem literatury, opartej niemal wyłącznie na pierwiastkach filozoficznych, jest piśmiennictwo staro-indyjskie, gdzie potężny potok życia transcendentalno-kosmicznego pochłania w swych nurtach objawy indywidualno-zmysłowe. Pokrewną w dążeniach była poezya i sztuka wieków średnich, marząca tylko o nieskończoności i wieczności, a lekceważąca świat skończony i doczesny, do którego zwróciła się znowu, wykarmiona klasycyzmem, epoka Odrodzenia.

W każdym narodzie i wieku atoli, kierunek panujący nie przytłumia absolutnie przeciwnego. W epokach krańcowego idealizmu zjawiają się talenty o uzdolnieniu zmysłowoplastycznem, i odwrotnie: okresy, hołdujące trzeźwemu realizmowi, wydają pisarzów skłonnych do metafizyki, a nawet mistycyzmu.

W Grecyi, obok Platona istniał Arystoteles, a obok Arystofanesa — Eurypides.

W Rzymie Catullus poprzedza Wirgiliusza; we Włoszech Dante — Boccaccia. W Hiszpanii Cervantes godzi się z Calderonem; we Francyi Rabelais z Kalwinem, Lafontaine i Molière z Pascalem. W Niemczech Schiller królował przy boku Goethe'go, w Anglii zaś Shelley szedł ręka w rękę z Byronem.

Słowem, zawsze i wszędzie prąd zasadniczy rozszczepiał się i polaryzował.

U nas w okresie romantyzmu, jak słusznie zauważył Zygmunt Krasiński, rozdwojenie wyrażało się w »dośrodkowej« potędze geniuszu Mickiewicza, oraz w »odśrodkowości« panteistycznych dążeń Słowackiego, chociaż obaj poeci do jednej należeli epoki i szkoły i jednym ideałom cześć składali.

W dzisiejszem piśmiennictwie naszem, głównymi przedstawicielami owej antynomii estetycznej, występującej stale w dziejach literatury i sztuki, są — Prus i Sienkiewicz.

#### IV.

Ponieważ obaj koryfeusze naszego powieściopisarstwa wzrastali w epoce realizmu, kiedy poezya, porzuciwszy na pewien czas tęczowe krainy fantazyi, zwróciła się niemal wyłącznie ku rzeczywistości, obaj przeto odtwarzali w głównych swolch dziełach życie prawdziwych ludzi, nie idealnych bohaterów, lub nadziemskich demonów i tytanów.

Na tem jednak kończy się podobieństwo obu autorów, z których każdy z innego punktu na owo życie patrzał i malował je w odmienny sposób.

Dla Sienkiewicza (mamy obecnie na myśli artystyczną, nie dziejowo-społeczną stronę jego wielkich utworów), życie — to przedewszystkiem potężna symfonia barw, kształ-

tów i ruchów; dla Prusa — to głęboka zagadka, którą rozwiązać należy.

U Sienkiewicza proces życiowy przypomina machinę, idącą całym pędem: olbrzymie koło rozmachowe furczy, migają pasy, suną się transmisye, lśni stal polerowna, jarzy się krwawo czerwień miedzi, świecą łagodnie bronzowe okucia i ozdoby, a białe kłęby pary buchają, sycząc, z cylindrów, w których tłoki skaczą szybko w górę i na dół. Wszystko to razem zlewa się w pewien chaos, ale chaos niezwykle przyjemny dla oka, ze względu na swój ruch, blask i koloryt, a dla ucha ze względu na rytmiczność gwaru...

U Prusa machina nie kręci się w tak szalonem tempie i nie oślepia swym połyskiem, ale twórca ustawił ją w ten sposób, że oko nasze obejmuje nietylko wielkie koła, tłoki i pasy, ale nawet najdrobniejsze gwoździki i śrubki, wiążące mechanizm w jedność. Spostrzegamy odrazu wszystkie części składowe i rozumiemy ich stosunek do siebie i do całości; widzimy, skąd płynie energia, poruszająca motor, jakie przechodzi w nim fazy i jakim jest cel jej działania...

V.

Naturalnie, że porównanie powyższe, jak każde zresztą porównanie, ma tylko względną wartość dowodową, nie obejmuje bowiem wszystkich cech, charakteryzujących talent obu pisarzów.

Nikt nie zaprzeczy, że Sienkiewicz, obok kolorów i kształtów, odtwarzał także w sposób wyrazisty myśli i uczucia, Prus zaś nietylko zgłębiał istotę życia, lecz odźwierciedlał również po mistrzowsku jego objawy zewnętrzne.

Jeżeli jednak zechcemy uwydatnić to, co stanowi zasadniczy ton arcydzieł obu pisarzów, co jest osią ich twórczości, co wieje z ich prac, niby woń z kwiatów, musimy się zatrzymać na pierwiastkach plastycznych u Sienkiewicza, a na żywiole filozoficzno-poetycznym u Prusa.

Porównajmy tylko z sobą dwie powieści historyczne obu autorów: »Quo vadis« i »Faraona«.

Co nas uderza przedewszystkiem w pierwszej? Niezrównana oryginalność, barwność i jędrność opisów, realność, wypukłość i żywotność figur, oraz nadzwyczajna pełnia ruchu w scenach zbiorowych.

A co nam daje »Faraon?« Naprzód świetny i nakreślony z uwzględnieniem wszelkich wymagań perspektywy obraz wewnętrznego ustroju, oraz rozwoju państwa Egipskiego w danym momencie dziejowym; następnie psychologię jednostek i grup socyalnych, rozpatrywanych nie jako samoistne atomy, lecz jako żywe członki wielkiego organizmu politycznego.

Tę samą, do pewnego stopnia, różnicę spostrzeżemy, rozbierając powieści współczesne obu pisarzów 1). W »Rodzinie Połanieckich« np. mamy interesującą galeryę doskonale narysowanych i pełnych prawdy postaci, należących przeważnie do jednej tylko warstwy społecznej i słabo związanych z życiem ogółu. W »Lalce« tymczasem Prus przedstawił nie jedną klasę, lecz całe społeczeństwo, na którego tle występuje kilka wybitniejszych, ale zrosłych z niem bardzo mocno typów.

Słowem, Sienkiewicz, w swojem dążeniu do oddania z możliwą dokładnością życia realnego, kładzie główny nacisk na to, czem życie najwyraźniej do wraźliwości naszej przemawia, a mianowicie na charakterystyczne cechy zjawisk pojedyńczych; Prus zaś, uważając rozproszone fenomeny za manifestacye jednolitej siły wyższej, za wyniki ogólniejszej przyczyny, stara się zawsze i wszędzie uwydatnić ich związek i zależność od owej przyczyny.

Sienkiewicz tedy jest indywidualistą, Prus zaś syntetykiem.

¹) I porównanie »Wrażeń z podróży« Sienkiewicza z takiemiż wrażeniami Prusa daje ten sam rezultat. Pierwszy maluje piękno oglądanych miejscowości, drugi — kreśli ich plany i wchodzi w szczegóły ekonomiczne, administracyjno-społeczne etc.

# VI.

Do każdego z bohaterów Prusa dałoby się zastosować to, co autor mówi o młodym studencie w fantazyi pod tyt.: »Sen«¹): »Spostrzegł, że z jego serca wysnuwają się tysiące promieni, jakby złotych nici, które biegły w stronę zlemi i czepiały się, jedne domu rodziców, inne domu, gdzie przepędził dzieciństwo, inne drzew, pod któremi biegał, kamieni, na których siadał zmęczony, krynicy, skąd pijał wodę. Jeszcze inne serdeczne promyki zahaczały o jego kolegów, o ulubione książki, o znajome panny, a nawet o gazety i paradyz w teatrze. Były to wszystko przedmioty i ludzie, których kochał. Dzięki zaś promieniom, czy nitkom, które połączyły go z nimi, jego własne życie w tej chwili spotężniało mu tysiąc razy«.

Uwzględniając na każdym kroku łączność wszystkiego ze wszystkiem i śledząc ustawicznie oddziaływanie wszystkiego na wszystko, *musiał* Prus – skłonny z natury do układania swych pojęć w formy architektoniczne — dojść do własnego systematu filozoficznego.

Systemat ów znowu nie mógł być prostą klasyfikacyą faktów, lecz musiał wkroczyć w granice transcendentalizmu, gdyż Prus zawsze poza tem, co zmysłowe i zmienne, szuka tego, co nadzmysłowe i niezmienne. »Filozof — według własnych słów jego — to pracownik, który usiłuje pokazać ludziom cel i plan całej natury widzialnej, tudzież — odsłonić rąbek niewidzialnego świata«. Jest to definicya bardzo szeroka, a zadanie niełatwe.

Otóż Prus spróbował sam rozwiązać trudny problemat i w »Emancypantkach« wyłożył obszernie i systematycznie, przez usta jednego z bohaterów, swoje poglądy na świat »widzialny« i »niewidzialny«, oraz ich wzajemny stosunek.

Metafizyczne teorye Prusa rozbieraliśmy szczegółowo na innem miejscu ³), tutaj wystarczy uwaga, że właściwie autor

ķ.

<sup>1)</sup> Bolesław Prus: »Opowiadania wieczorne«, str. 415.

<sup>\*)</sup> Porównaj str. 59-70.

»Emancypantek«, ujmując wszechświat w organiczne ramy i wyznaczając różnym jego składnikom odpowiednią rolę, zrobił to samo na wielką, co robił w każdej swojej powieści na mniejszą skalę, a mianowicie: stworzył piękną syntezę.

Ponieważ jednak tym razem synteza ogarnęła nietylko zjawiska psychologiczne, lub społeczne, ale wszystko, co istnieje, ułatwia ona krytyce oryentowanie się w bogatej i oryginalnej twórczości Prusa.

Podobnego klucza nie dał nam do rąk Sienkiewicz, który, jeśli dotykał kwestyi ogólno-filozoficznych, to albo, jak w »Bez dogmatu«, traktował je analitycznie, albo też, jak w »Rodzinie Połanieckich«, lub w »Quo vadis«, załatwiał się z niemi w sposób dogmatyczny. Niekiedy jednak, pozostawiwszy na boku wszelkie teorye, rzucał obraz — i wtedy wywoływał na pewno silne wrażenie. Tak np. w noweli »Lux in tenebris lucet« opowiada, jak rzeźbiarz Kamionka umiera, nie wiedząc jak i kiedy, i, obudziwszy się ze snu życiowego, spostrzega obok siebie żonę, a poniżej »swego własnego trupa z szeroko otwartemi ustami, które w wyżółkiej twarzy tworzyły jakby czarną jamę. I patrzał na to wychudłe ciało, jak na rzecz obcą. Zresztą, po chwili wszystko poczęło mu ginąć z oczu, bo owa otaczająca ich jasność, jakby popychana zaświatowym wiatrem, szła gdzieś w nieskończoność...«

Jak widzimy, problemat nieśmiertelności został tu wzięty, jako rzecz, stojąca poza dyskusyą, a przytem czysto zmysłowa i realna. Dusze sprawiają wrażenie istot, subtelniejszych może od ludzi, ale najzupełniej cielesnych. Autor nie wdawał się w rozumowania, tylko przedstawił fakt w taki sposób, w jaki mu go podyktowała jego zmysłowa, plastyczna wyobraźnia i, jak się to zwykle w podobnych wypadkach u Sienkiewicza zdarza, osiągnął efekt niepospolity.

Sienkiewicz tedy, podobnie jak Homer i Hezyod, budował świat nadziemski z żywiołów świata ziemskiego, Prus zaś, którego fantazya przypomina na wielu punktach wyobraźnię poetów indyjskich, a który wychodził z zasady, że »prawdy nikt nie dotknie palcem, nie dojrzy jej okiem, ale znajdzie ją

duchem i w duchu«, stawiał kwestye nadzmysłowe na czysto transcendentalnym gruncie i albo rozwijał je w sposób filozoficzny, albo też ubierał w formy oryginalnych symbolów i alegoryi.

#### VII.

Dla uzupełnienia paraleli, musimy jeszcze rozpatrzyć, jak ci dwaj pisarze traktowali trzy ważne czynniki twórczości poetyckiej, a mianowicie: miłość, humor i cierpienie.

Co do miłości, to w najdojrzalszych pracach Sienkiewicza odgrywa ona rolę dominującą. Wygłosiwszy w młodzieńczym swoim utworze pod tyt.: »Na marne« (1879), zdanie, że »nadto, nadto sił kładziemy w gonitwie za miłością kobiety, potem miłość gdzieś, jak ptak, odleci, a siły idą na marne«, — zmienił Sienkiewicz później pogląd na tę kwestyę i w prześlicznej noweli pod tyt. »U źródła« (1894), twierdzi stanowczo, że »takie życie, którego miłość, nawet jako sen, nie nawiedzi, jest gorsze«. »Gdyby przyszedł jaki genialny matematyk i obliczył miłość na pieniądze — dopiero wzięlibyśmy się za głowy, co to za bogactwo!«

To też w każdem z arcydzieł wielkiego realisty miłość należy do żywiołów, nietylko pierwszorzędnych, lecz traktowanych z pewną predylekcyą, idealizowanych, pieszczonych i pielęgnowanych przez autora, niekiedy nawet kosztem innych czynników.

W »Bez dogmatu« np. struna erotyczna brzmi tak silnie, że przytłumia w końcu inne, niemniej ważne, nuty.

W »Trylogii«, w »Rodzinie Połanieckich«, w mnóstwie nowel i alegoryi (»U źródła«, »Wyrok Zeusa«, »Bądź błogosławiona«), oraz w »Quo vadis« — wszędzie jest dużo, bardzo dużo mowy o miłości, i wszędzie mówi się o niej z poetycznem rozrzewnieniem, z pietyzmem prawie.

Inaczej wygląda erotyzm u Prusa. Rozpatrując zjawiska życiowe z wysokiego stanowiska filozoficznego, widzi on w miłości nie przedmiot kultu, lecz wielką potęgę żywiołową, podobną do innych rodzajów energii powszechnej i dą-

żącą, przy pomocy ludzi, do spełnienia pewnych celów kosmicznych.

Uważając ludzkość za »sieć, wyławiającą ducha z natury«, a kobiety za »węzły owej sieci«, sądzi on, że miłości nie można brać w oderwaniu od całego układu faktów przyrodniczo-moralnych, lecz trzeba ją traktować, jako jeden z wielu motorów ciągłej ewolucyi wszechświata.

Dlatego też u Sienkiewicza miłość zawsze jest czynnikiem, nietylko wszechwładnym, lecz i dobroczynnym: »dogmatem« i talizmanem szczęścia... — Prus zaś przyznaje jej dodatnie znaczenie wtedy tylko, kiedy, jak wielka a burzliwa rzeka, ujętą będzie w granitowe tamy.

Wszyscy prawie bohaterowie Sienkiewicza kochają i znajdują w miłości zdrój zadowolenia i rozkoszy (Skrzetuski, Kmicic, Połaniecki, Petroniusz, Winicyusz etc.), a jeżeli który kończy niedobrze, to albo dlatego, że, jak Płoszowski, bał się pokochać w porę, i przez to złamał sobie życie, albo też, jak Zawiłowski, dał się opętać podszeptom i wpływom ubocznym, i umiłował przypadkiem kobietę nieodpowiednią, to jest niższą od siebie moralnie i umysłowo.

U Prusa miłość rzadko występuje w szacie godowej. Już w jednym z drobniejszych utworów odmalował »przeklęte szczęście«, strzaskane przez namiętność zmysłową.

Równie fatalnem w skutkach jest wściekłe i szalone uczucie, jakie, pomimo energicznego oporu, opanowało i kruszy Wokulskiego. W »Emancypantkach« miłość zeszła na drugi plan i także nie przedstawia się zbyt pociągająco: poczciwa Ada Solska zostaje żoną łotra; panna Howard zamienia uczucie w farsę; pani Latter zwichnęła sobie los, a Madzia i Solski — nie mogą się połączyć.

W »Faraonie« poszedł Prus jeszcze dalej i stworzył jedyną może w literaturze europejskiej powieść, w której, poza kilku epizodami, miłość nie występuje prawie zupełnie na scenę, zajętą ciągle przez knowania polityczne i kwestye społeczno-psychologicznej natury.

#### VIII.

A jak się przedstawia dar, który obaj autorowie posiadają w najczystszym i najszlachetniejszym gatunku? Jak mianowicie wygląda humor u Prusa, a jak u Sienkiewicza?

Prus sam określił niegdyś naturę humorystyki literackiej wogóle — a pośrednio i swojej własnej — w sposób następujący: »Humorysta w wielkim stylu niczego nie usiłuje zdobyć, nikogo nie nawraca i nikomu nie ulega; on raczej obserwuje wszystko i wszystkich z poblażliwym spokojem. Nie uznaje żadnych dogmatów, nie uważa nic za konieczne, ani za niemożliwe, lecz tylko za prawdopodobne. W stosunku do natury trzyma się on tej granicy, z której równie dobrze widać namacalne fakty rzeczywistości, jak i mistyczne cienie nadzmysłowego świata. W stosunku do ludzi, znajduje się jakby na grzbiecie łańcucha gor, skąd po jednej stronie ciągną się łagodne zielone stoki, po drugiej skaliste otchłanie, z jednej pogoda, z drugiej słota. Dla takiej wysokości znikają równie dobrze mali, jak i wielcy, bogaci, jak i ubodzy, mędrcy, jak i prostaczkowie, a pozostaje tylko dusza ludzka, jej nikłe radości i łzy ukryte«.

Określenie powyższe jest tak szerokie, że dałoby się w nie wtłoczyć nietylko humorystykę, — lecz z pewnemi zastrzeżeniami — i całą twórczość artystyczną Prusa, w której to, co się popularnie nazywa »humorem«, zajmuje sporą, ale ograniczoną dziedzinę.

Oceniając rzeczy z wyższego, a więc zewnętrznego punktu widzenia, zachowuje Prus względny spokój ducha i rzadko bardzo pozwala swemu dobrotliwemu humorowi przerodzić się w gryzącą satyrę.

Częściej daleko zdarza się to u Sienkiewicza, który, stojąc, nie ponad życiem, lecz w samem jego wnętrzu, silniej odczuwa zło i umie je w razie potrzeby chłostać biczem bezlitosnej ironii. Za dowód może posłużyć cała, wykończona świetnie pod względem psychologicznym, grupa głupich, lub zwyrodniałych kobiet w »Rodzinie Połanieckich« (pani Broniczowa, pani Osnowska, Niteczka etc.).

Skoro zaś autor »Szkiców węglem« przestanie szydzić, wtedy traktuje i obrabia sceny, oraz charaktery komiczne z równą werwą, lecz zarazem z wielką sympatyą artystyczną: bawi się niemi sam i sprawia niemało rozkoszy czytelnikowi.

Doskonałe postacie sprytnego i dowcipnego Zagłoby, chytrego i wygadanego Chilona, głupowatego Bartka Zwycięzcy i t. d., weszły u nas do popularnej galeryi figur przysłowiowych.

Humorystyczne typy i pomysły Prusa w powieściach — nie w kronikach — są niekiedy zbyt skomplikowane, żeby się mogły stać popularnymi. Taki Rzecki np. nosi w sercu całe morze uczucia, i dlatego, pomimo dużej dozy komizmu, nie rozwesela, lecz wzrusza.

Śledząc przebieg zabawnej rozmowy starego maniaka politycznego z ex-obywatelem Wirskim<sup>1</sup>) o kampanii włoskiej, czytelnik uśmiecha się, tłumiąc łzy, napływające mimowoli do oczu.

#### IX.

Różnica zapatrywań, uwydatniona przez nas przy rozbiorze kwestyi humoru i miłości, występuje równie jaskrawo w poglądach pisarzów na jeden z najważniejszych problematów istnienia, a mianowicie: na ból, zło, cierpienie.

W dziełach obu autorów, podobnie, jak w życiu, więcej znajdujemy kart smutnych, niżeli wesołych, więcej rozpaczy, niżeli radości.

W pierwszych swoich utworach odtwarzali obaj, z głębokiem współczuciem, niedole i troski biednych, drobnych, wydziedziczonych istot, (»Szkice węglem«, »Pamiętnik nauczyciela«, »Jamioł«, »Bartek Zwycięzca«, »Latarnik«, »Janko muzykant«, — »Anielka«, »Kamizelka«, »Sieroca dola«, »Michałko«, »Antek«).

Później, rozszerzywszy horyzont swych obserwacyi, malowali męczarnie dusz wielkich i silnych, odtwarzali jęki nad-

<sup>1) »</sup>Lalka«, II.

czułych i pozbawionych nadziei jednostek, lub też opowiadali tragiczne dzieje monarchów, bohaterów i narodów.

Jaką jednak rolę wyznaczał każdy z nich cierpieniu?

Sienkiewicz, jak zwykle, nie rozwiązywał kwestyl teoretycznie, tylko dał szereg wstrząsających scen i dramatycznych obrazów, z których można pośrednio wyciągać wnioski o poglądach artysty na przedmiot, w mowie będący.

Otóż, jak się zdaje, autor »Bez dogmatu« uważa cierpienie za rzecz, ze względu na niedoskonały ustrój świata, konieczną, ale bynajmniej nie pożądaną: za dopust boży, za wynik osobistych albo narodowych błędów i t. p., ale w każdym razie za czynnik negatywny, bez którego ludzkość czułaby się swobodniejszą i lepszą.

»Życie tyle jest warto, — powiada w noweli »U źródła — ile w niem jest szczęścia «. I dlatego właśnie ceni tak wysoko miłość, że widzi w niej »ogromny kapitał, niewyczerpane źródło owego szczęścia «.

Prus nietylko odtwarzał ból i niedolę ludzką, lecz, swoim zwyczajem, zapragnął zbadać ich cel, oraz przyczynę, i doszedł do przekonania, że cierpienie posiada pewną, i to niemałą, wartość pozytywną.

Na pierwszy rzut oka wyda się to paradoksalnem; rozpatrywana jednak ze stanowiska transcendentalnego, kwestya sprawia wrażenie logiczne, a zarazem staje się zgodną z całym systematem filozoficznych poglądów Prusa.

W jednym z drobniejszych, lecz bardzo pięknych i głębokich utworów, wyłożył autor swoją teoryę w sposób symboliczny, ale tak prosty i zrozumiały, że wystarczy przytoczyć odpowiednie ustępy bez wszelkich komentarzy.

Rzecz dzieje się na »tamtym« świecie. Prowizoryczny nieboszczyk, ubogi student medycyny, pyta sam siebie: »Na co w życiu ludzkiem są cierpienia, a na co radości?«

Gdy to pomyślał, ujrzał ciemną kuźnię, gdzie jeden olbrzym dał miechem w ognisko, z którego wyskakiwały iskierki mniejsze od maku, drugi chwytał iskry i zamykał je w granitowych kulach, dużych, jak karmelicka bania.

Iskry — to były dusze ludzkie, granit wyobrażał — ciało. Trzeci olbrzym brał granitowe kule z zamkniętemi wewnątrz iskierkami i strasznym stalowym kolcem, przy pomocy tysiącfuntowego młota, dziurawił granit aż do środka.

»Za każdem uderzeniem granit jęczał i płakał krwawemi kżami. Ale wnet z jego wnętrza wydobywała się cieniutka łodyżka światła. Wtedy olbrzym wysadzał kulę z kuźni na powietrze; tam łodyżka rosła i pokrywała się gałązkami, albo więdła, a olbrzym brał znowu kulę, znowu wbijał jej kolec aż do środka, znowu wydobywał nową łodyżkę światła, która wystawiona na powietrze znowu rosła. I tak wciąż!«

Zdumiony student zapytał olbrzyma: co robi i kim jest?

»Pomagam rozwijać się duszom, — odpowiada widmo — a jestem *Cierpienie*. Gdyby nie *ja*, dusze wasze zostałyby do końca świata ziarnami maku, które *Spią* w bryle *materyi*«.

To nietylko glębokie, lecz i jasne.

Cierpienie jest ważnym czynnikiem ewolucyjnym, nie należy mu więc złorzeczyć. Nietylko w fizycznym, lecz i w moralnym świecie, nic zginąć nie może, a skutki, nie dające się wymierzyć zmysłowymi środkami, trwają jednak i działają w sferach niedostępnych badaniu, a mimo to realnych i prawdziwych...

#### X.

Z szeregu powyższych zestawień widać, że Sienkiewicz i Prus — to talenty wielkie, lecz różnorodne w typie, dążeniach i formie.

Obaj są poetami pierwszej wody, ale kiedy Sienkiewicz idealizuje świat zmysłowy, wykazując, ile w nim jest ładu, składu i piękna, Prus, mniej nieco czuły na harmonię zewnętrzną, stara się natomiast uchylić rąbek zasłony, skrywającej wewnętrzny porządek istnienia.

## JULIUSZ SŁOWACKI.

T.

### Słowacki i Shelley.

(Beatryks Cenci).

I.

Z pomiędzy poetów angielskich wieku XIX najsilniej oddziałał na Słowackiego Byron, jakkolwiek ten właśnie wieszcz Albionu najmniej może pokrewieństwa duchowego z naszym poetą posiadał. Ów bowiem ponury nastrój wyobraźni, wspólny obu mistrzom słowa, nie był bynajmniej zjawiskiem sporadycznem, wyjątkowem, lecz cechą wszystkich prawie poetów tamtej epoki, szczególnie zaś polskich, mających wówczas więcej, niż inni, powodów do smutku i rozpaczy.

Byron, w którego utworach cierpienie znalazło najsilniejszy i najpiękniejszy wyraz poetyczny, zwracał na siebie oczy wszystkich zrozpaczonych i pobudzał do naśladownictwa; nic więc dziwnego, że i Słowacki, obdarzony giętką, elastyczną naturą, poddał się temu wpływowi i został bajronistą, czego nawet sam później żałował i co sam wydrwiwał (\*Beniowski«, pieśń I¹). Ale właśnie owa giętkość, owa, jak

i) I jestem dzisiaj, niech mnie porwie trzysta, Nie Polak, ale istny Bajronista.

powiedział prof. Tarnowski, »bluszczowość« natury Słowackiego robi go zupełnie niepodobnym do Byrona, będącego najpotężniejszym przedstawicielem niezłomnego indywidualizmu i krańcowej podmiotowości w poezyi.

Byron się nie giął, nie rozpływał, był zawsze sobą i tylko sobą, a wcielić się w kogo innego nie mógł i nie umiał, co nawet do pewnego stopnia ścieśniało jego twórczość. »Robił on szalone skoki, ale nie zdołał rozerwać łańcucha, który go krępował«, powiada Taine o autorze »Childe-Harolda«, dodając dalej, że żaden z wielkich poetów nie miał tak ciasnej wyobraźni ¹). Grał on po mistrzowsku, ale na jednej tylko strunie, wydobywając z niej, co prawda, dźwięki gwałtowne, wstrząsające, jak głos trąb jerychońskich, ale zawsze prawie te same. Harfa Słowackiego, posiadając większe bogactwo tonów, nie brzmiała nigdy tak potężnie; imaginacya jego była mniej plastyczną, ale szerszą i barwniejszą, a prócz tego, poeta polski nie był wcale realistą, nie stał, jak Byron, mocno na ziemi, lecz bujał najchętniej w tęczowych regionach fantazył.

Porównajmy tylko dwa utwory, pokrewne sobie formą i nastrojem: »Don Juana« Byrona i »Beniowskiego«, najbardziej podmiotowy poemat Słowackiego. W pierwszym ironia występuje z niepohamowaną wściekłością, przechodzącą niekiedy w cynizm (np. zestawienie choroby morskiej i miłości, humorystyczny opis kannibalizmu rozbitków etc.), a cały poemat tchnie, jak się wyraził Goethe, jakąś genialną bezczelnością. W »Beniowskim« kontrasty nie są tak jaskrawe, humor nie tak cyniczny, wybuchy gniewu nie tak bezlitośne i zjadliwe, a ironia, jakkolwiek ostra, jest o wiele subtelniejszą, niż u Byrona, który nie kole, lecz rąbie i ćwiertuje swoich przeciwników. Prócz tego, w »Don Juanie« wszystko odbywa się przy jaskrawem oświetleniu, uwydatniającem każdy, choćby najwstrętniejszy, szczegół realny, gdy w utworze Słowackiego rozlany jest jakiś blask fantastyczny, pozwalający widzieć

<sup>1)</sup> Taine. »Histoire de littér. angl.«, IV, str. 351 i nast.

tylko piękne strony przedmiotów, a zostawiający brzydotę w półcieniu.

Słowacki nie lubił nagiej rzeczywistości, ilekroć bowiem z nią się zetknął, »opadały mu skrzydła«; wolał on »lekkie, tęczowe obłoki fantazyi«¹). Ta żywość i lotność wyobraźni, ta eteryczność, tak sprzeczna z naturą geniuszu Byrona, czyni Słowackiego podobnym do innego angielskiego poety, Shelleya, o którym wyraził się Herwegh, iż był to: »Duch Elfa w śmiertelnika ciało przyodziany«. Czyż i Słowacki nie posiadał także czegoś z lotnej natury Elfów?

W większości utworów Shelleya panuje również, przy braku plastyki i cielesności, niczem nie hamowana, lśniąca, powietrzna fantazya; niektóre z jego poematów, np. sławny i piękny »Epipsychidion«, są mniej materyalne jeszcze, niż »W Szwajcaryi« Słowackiego, tak, iż wątku treści prawie pochwycić niepodobna, wszystko bowiem rozpływa się w mglistem, uroczem, melancholijnem marzeniu.

»Osoby Shelleya — powiada Edward Schuré — żyją, ale nie życiem zwykłem; zdaje się, że poeta uformował je z ciała o wiele przezroczystszego, utkał z subtelniejszych, niżeli nasze, żywiołów i hodował w atmosferze eterycznej«.

Charakterystyka ta dałaby się doskonale zastosować do większości, ba, do wszystkich prawie kreacyi autora »Balladyny«.

Podobieństwo obu poetów sięga głębiej jeszcze. Shelley, jak wiadomo, był panteistą nawskroś ), Słowacki sam o sobie mówi w »Beniowskim« (pieśń III), że jest »panteista trochę i romantyk«, a dalej w tym samym poemacie (pieśń V) składa następujące, czysto panteistyczne wyznanie wiary:

L

¹) Przedmowy do »Lilli Wenedy« i »Balladyny«.

<sup>\*)</sup> Porównaj: Taine, »Histoire de littér. angl.«, IV, i Brandes, »Hauptström.«, IV; Schuré, »Rev. de d. M.«, 1877; »The poetical works of Persy Bysshe Shelley«, edited by M-rs Shelley: »Oeuvres complètes de Shelley«, traduites par F. Rabbe, 1885, Paris.

#### »Bożel

Kto Ciebie nie czuł w natury przestrachu,
Na wielkim stepie, albo na Golgocie;
Anl wśród kolumn, które, zamiast dachu,
Mają nad sobą miesiąc i gwiazd krocie;
Ani też w ucsuć młodości zapachu

Uczuł, że jestes; ani rwąc stokrocie,

Znalast w stokrociach i niezapominkach:

A szuka w modłach i dobrych uczynkach —

Znajdzie... ja sądzę, że znajdzie... i życzę

Ludziom malego serca: kornej wiary,

Spokojnej śmierci...

Krasiński, jedyny ze współczesnych, który rozumiał i sprawiedliwie oceniał Słowackiego 1), mówi o nim: »Jest forma panteistyczna niezawodnie w tym duchu. On stoi, jak szyba mórz, wśród wszechświata i odbija wszystkie słońca, księżyce, anioły, bogi, szatany, co się przesuwają nad nim«2).

I w utworach z epoki towianizmu czuć panteistyczne tchnienie. »Król-Duch« opiera się przecież na idei metempsychozy, przypominającej przesiąkłe panteizmem systemy religii wschodnio-indyjskich, w wydanych zaś pośmiertnie pismach filozoficznych Słowackiego znajdujemy kompletny systemat metafizyczny, oparty na panteistycznym fundamencie 8).

Nawet stosunek obu poetów do epoki współczesnej przedstawia pewne podobne rysy. Słowacki, równie jak Shelley, był najliberalniejszym z grona poetów swego narodu, posiadał najswobodniejszy, najszerszy pogląd na świat i naturę 1). I Shelley, i Słowacki nie cieszyli się uznaniem i sympatyą współczesnych; pierwszego rozumiał i kochał tylko poeta — Byron, drugiego — autor »Irydiona«.

Shelley nie bardzo interesował naszych romantyków.

<sup>1)</sup> Porównaj »Listy Krasińskiego do Gaszyńskiego«, str. 148—150, 157, 161.

<sup>3) »</sup>List Krasińskiego do Słowackiego«, cyt. przez Małeckiego, II, 158.

<sup>5)</sup> Patrz dalej »Mistyka Słowackiego«. Por. także Ignacy Matuszewski »Słowacki i nowa sztuka«. Warszawa 1902.

<sup>\*)</sup> Porównaj Spasowicz: »Dzieje literatury polskiej«, 425.

Odyniec zaznacza wprawdzie w listach swoich, że studyował wespół z Krasińskim »Queen Mab«, oraz inne poezye Shelleya, ale więcej, jak się zdaje, dlatego, że odznaczały się one »rozmaitością i harmonią miary wierszowej« (str. 288), niżeli ze względu na treść i ducha tych utworów, które nie zrobiły widocznie wielkiego wrażenia na umyśle obu czytelników. Odyniec nic o nich więcej nie pisze, Krasiński zaś, poruszając w listach do Gaszyńskiego wiele kwestyi literackich i estetycznych, mówi o Szekspirze, Byronie, Goethem, a nawet o Janie Pawle i Heinem, ale o Shelleyu nie wspomina ani jednem słówkiem.

W interesującej korespondencyi z H. Reeve'm¹) cytuje Krasiński jedną strofę z »Obłoku « Shelley'a i zapytuje: » N'est ce pas beau? Poza tem nic więcej. Jest to tem dziwniejsze, że autor » Nieboskiej « lubił spowiadać się w listach z wrazeń, jakie na nim wywierały książki przeczytane i kreślił wyborne charakterystyki poetów.

Słowacki w listach do matki (Rzym, rok 1836) raz tylko o nim wzmiankuje, i to w sposób, świadczący, że poetę angielskiego znał tylko ze słyszenia. Pisze on mianowicie: » Drugim śpiącym poetą na tym cmentarzu jest Shelley, przyjaciel Byrona; bezbożny, utopił się, ciało jego spalono na stosie, prochy leżą na cmentarzu, lecz niespokojne, tablica marmurowa pękła na dwoje, może jaki duch w bezksiężycowej nocy rozłamał ją na dwoje i uniósł duszę ateisty«. Oto wszystko; nawet o charakterystycznym napisie grobowym: »Cor cordium« (Serce serc), malującym tak doskonale wewnętrzną istotę Shelleya, Słowacki nie wspomina. Epitety » bezbożny«, » ateista« użyte niewłaściwie, ateizm bowiem stanowił tylko bardzo krótką i bardzo wczesną fazę rozwoju intelektualnego Shelleya, który od chwili, kiedy zaczął tworzyć, ujawnił wyraźną skłonność do panteizmu i słusznie jest uważany za

<sup>1)</sup> Correspondance de Sigismond Krasiński et de Henry Reeve, préface de M. Joseph Kallenbach. Paris 1902, str. 8.

wybitnego przedstawiciela tego właśnie kierunku umysłowego w poezyi.

W przedmowie do »Laona i Cytny« oświadczył Shelley wyraźnie, że »napada tylko na fałszywe i poniżające wyobrażenia u Istocie Najwyższej, lecz nie na samą Istotę Najwyższą«, czyli, że jest przeciwnikiem grubego antropomorfizmu, ale nie wiary w istnienie pierwiastku boskiego we wszechświecie.

Gdyby więc Słowacki znał Shelleya, nie wyraziłby się w ten sposób, ale właśnie dlatego, że go zupełnie prawie nie znał, podobieństwo obu poetów nabiera tem większej wagi, ponieważ nie mogło ono wypływać z naśladownictwa, lecz tkwiło widocznie w nich samych.

#### II.

Obok tego podobieństwa jednak istnieją głębsze daleko różnice.

Przedewszystkiem poglądy filozoficzne i religijne Shelleya odznaczają się krańcowym radykalizmem i stoją, mniej więcej, w takim stosunku do poglądów Słowackiego, jak np. poetyczny deizm Byrona do zapatrywań religijnych Mickiewicza. To też, kiedy Słowackiego nie rozumiano tylko i mało czytano, Shelley był przez społeczeństwo swoje wyklętym i wzgardzonym. Dalej, wszystkie większe utwory poetyczne angielskiego piewcy, z wyjątkiem »Cencich«, zajmują się kwestyami uszczęśliwienia społeczeństwa, zawierają dążenia reformatorskie i tchną najczystszą, najszlachetniejszą miłością ludzkości 1), — to zbliża Shelleya raczej do naszego poety wszechmiłości — Krasińskiego, lub też do »czującego za miliony« Mickiewicza, niżeli do autora »Balladyny«, który w poezyi hołdował więcej hasłu: sztuka dla sztuki.

I Shelley, i Słowacki byli niewątpliwie panteistami, ale panteizm angielskiego poety był nawskroś naturalistyczny,

<sup>1) »</sup>Królowa Mab«, »Rokosz Islamu«, »Prometeusz«.

panteizm Słowackiego zaś nosił wybitnie mistyczny i spekulatywny charakter. Shelley czuł się cząstką wszechświata: wznosił on się razem ze skowronkiem ku słońcu, płynął z obłokami po stropie niebieskim; wzrastał i więdnął razem z mimozą, i wołał do wiatru zachodniego: »Porwij mnie, zrób ze mnie swą lirę, bądź moim duchem, o dumny duchu, bądź mną!...«

Słowacki nie odczuwał zewnętrznego życia natury w sposób tak silny i bezpośredni; panteizm jego nie płynął, jak u Shelleya, z instynktu, lecz z wyobraźni, i przybrał z czasem formę skończonego systematu spirytualistycznego, pokrewnego gnostycyzmowi i kabale, oraz metafizyce indyjskiej 1).

Prócz tych różnic, wypływających z indywidualnego usposobienia, wychowania i odmiennych warunków społecznych, istnieje jedna jeszcze: rasowa. Przy całem bogactwie i lotności imaginacyi, Shelley, jak wszyscy wielcy poeci angielscy, był w gruncie realistą ). Czytając jego młodociane utwory, trudnoby to było na pierwszy rzut oka przypuścić, a jednak tak jest niewątpliwie: realizm, poczucie prawdy i natury przebija tam z poza mglistych obłoków fantazyi. W długich przypisach i przedmowach poeta stara się zawsze objaśnić naukowo każdą swoją ideę, każde śmielsze porównanie, lub niezwykły obraz poetyczny.

W » Królowej Mab« np., gdzie w imię miłości dla wszechstworzenia domaga się zmiany pokarmów mięsnych na roślinne, uzasadnia ten pogląd olbrzymim, filozoficzno-przyrodniczym komentarzem. A kiedy w innem miejscu tego samego poematu użył obrazu:

»Jasna kula słońca Po ciemnym płynęła sklepie«,

to zaraz sumiennie notuje w przypisku, że poza granicami atmosfery słońce sprawiać musi takie, nie zaś inne wrażenie, i dowodzi tego, opierając się na cyfrach, prawami optyki.

<sup>1)</sup> Patrz dalej Mistyka Słowackiego«.

<sup>2)</sup> Ob. Brandes, »Hauptström,«, IV.

W przedmowie do »Alastora« zwraca uwagę psychologii na interesujący, wyjątkowy, jakkolwiek prawdziwy, stan duszy opisany tutaj; a w ostatnim swoim utworze »Rodzina Cencich«, który Byron nazwał najlepszą tragedyą od czasów Szekspira, oraz we fragmencie pod tyt. »Karol I«, stoi już zupełnie na gruncie realizmu, zapuszcza głęboko w serce ludzkie sondę analizy psychicznej i tworzy postacie z ciała i krwi, drgające życiem i prawdą.

Ten nawpół senny marzyciel umiał »rzucać granit pod swoje tęcze« i wchodzić w zażyłość nietylko z widmami, lecz i ze śmiertelną rzeszą. W dedykacyi, poprzedzającej »Rodzinę Cencich«, powiada: »Dzieła, wydawane dotychczas przeze mnie, były jedynie wizyami, w które chciałem wcielić moje własne pojęcia sprawiedliwości i piękna; były to marzenia o tem, co być powinno, lub być może. Dramat niniejszy — to smutna rzeczywistość; zadowalam się teraz malowaniem — za pomocą barw, których mi dostarcza własne moje serce — tego, co było«.

A dalej dodaje w przedmowie: »Pisząc tę sztukę, unikałem starannie wprowadzenia tego, co zowie się powszechnie poezyą czystą; niema tam porównań oderwanych i osamotnionych opisów: używałem języka rzeczywistego, właściwego ludziom wogóle, nie zaś specyalnej klasie, do której należy autor«.

Podobna powściągliwość dykcyi poetycznej, oraz dobrowolne matowanie zewnętrznej powłoki stylu dla wzmocnienia jego wewnętrznej, idealnej siły — są to cechy najzupełniej niezgodne z naturą talentu Słowackiego, który właśnie znał i rozumiał tylko t. zw. poezyę czystą i wśród lśniącej kaskady przecudnych porównań i metafor czuł się w swoim rodzinnym żywiole.

To też szczery realizm był dla Słowackiego krainą niedostępną. Pod jego czarodziejskiem piórem fantazya zlewała się wszędzie z rzeczywistością, barwiąc ją pięknie, uroczo, chociaż nie zawsze zgodnie z prawdą.

Jeden jedyny wyjątek pod tym względem stanowią szczątki dramatu pośmiertnego, »Złota czaszka«, pozwalające przy-

puszczać, że bogaty, szeroki, proteuszowy talent Juliusza Stowackiego mógł był i dziedzinę realizmu objąć w posiadanie.

Mógł był, ale nie objął. Przeszkodził temu zapewne towianizm; w każdym razie jednak, przypuszczeń nie możemy tutaj brać w rachubę, a według faktów, Słowacki jest i pozostanie królem tęczowo-krwawego państwa fantazyi.

Tak jest, krwawego. Karty bowiem dzieł autora »Balladyny«, nietylko lśnią cudnymi kolorami tęczy, lecz rumienią się także purpurą krwi. Do najkrwawszych jego utworów należy pośmiertna tragedya »Beatryks Cenci«, którą poniżej z tragedyą Shelleya, opartą na tym samym temacie, zestawić zamierzamy.

#### III.

Ohydne czyny, stanowiące zasądniczy motyw tragedyi Cencich, należą do tak wyjątkowych, że zużytkowanie ich w poezyi, zwłaszcza dramatycznej, nie jest łatwem i wymaga specyalnych warunków, czyniących owe występki estetycznie możliwymi i uprawnionymi poetycznie.

Sztuka starożytna znała podobne motywy, ale poeci nie stworzyli ich sami, lecz znaleźli gotowy materyał w skarbnicy mitów i podań. W opracowaniu poetycznem starali się oni złagodzić okropność zbrodni, akcentując wpływ fatalności, wysuwając naprzód interwencyę rozgniewanych bogów i t. p., niezależne od ludzi czynniki. Owidyusz (Metam., X w., 305—510), ostrzegłszy ojców, by odpowiedniego ustępu nie pozwalali czytać dzieciom, przypisuje kazirodczą żądzę Myrry działaniu jędz piekielnych. U Sofoklesa, Edyp, morderca ojca i małżonek własnej matki, jest tylko nieszczęsną igraszką fatum, męczennikiem, ofiarą za grzechy całego rodu Labdakidów, przeklętego przez bóstwa.

Tym sposobem, kazirodztwo i ojcobójstwo, nie wynikając z woli osobistej człowieka, były raczej pokutą, karą niż zbrodnią, i nie kalały nieświadomego, zaśleplonego przez losy przestępcy. Dowodem druga tragedya Sofoklesa, »Edyp w Kolonie«, gdzie ów nieszczesny Hiob greckiego świata zostaje nietylko uniewinnionym, lecz świętym niemal, trup jego bowiem ma przynieść błogosławieństwo ziemi, w której spocznie na wieki.

Wprowadzenie żywiołu zewnętrznej konieczności, jako czynnika uniewinniającego, łagodzącego, stanowiło jeden ze sposobów nadawania zbrodni cech estetycznych, umożliwiających użycie jej w poezyi.

Droga ta, zgodna z poglądami starożytnego świata, była wówczas jedyną. Obok niej jednak, istnieje druga, pokrewna naszym współczesnym zapatrywaniom na życie i na dramat, będący jego odźwierciedleniem. Droga owa, której trzymał się Szekspir, kreśląc figury wielkich złoczyńców, polega na tem, że autor odkrywa wnętrze człowieka, zaznacza wszystkie pobudki, popychające go do występnego czynu, i rozwija przed nami cały łańcuch motywów psychologicznych, czyniąc przez to charakter zbrodniarza zrozumiałym i prawdopodobnym; czyli innemi słowy: odsłoniwszy tajniki serca ludzkiego, poeta wyprowadza na jaw wewnętrzną, psychiczną konieczność danej zbrodni, i tym sposobem uprawnia ją estetycznie.

Pierwszą z tych dróg wybrał Słowacki, drugą — Shelley. Ideę przewodnią dramatu Słowackiego wypowiadają wiedźmy (Akt I, scena II):

> Żegnajmy wężami drzwi — To nasz dom, to pałac krwi — Potępione cale plemię.

Na rodzie Cencich ciąży więc fatalizm, klątwa. Za co? Czy za występki ojca? Wyraźnie poeta tego nie mówi, ale następujące słowa wiedźm, dotyczące starego Cenci, pozwalają to przypuszczać (Akt I, scena II):

```
III Wiedźma: Poszedł do krwawego łoża

I śpi —

I I śpi —

II I śpi —

III Daj nota.

I Czy sama myślisz robić czyn?

Jest matka, jest córka, jest syn...
```

Znaczy to: Cenci podpadł już wprawdzie pod władzę potęg ciemności, ale korzystniej dla piekieł będzie, skoro go ukarzą własne dzieci, grzesząc przez ten samowolny wymiar sprawiedliwości.

Wysłannice otchłani podniecają więc do mordu syna, Tomasa Cenci, zjawiając się przed nim w dzikich stepach Kampanii i wrzeszcząc: »Śpiesz się, siostrę ci gwałcą!« A po spełnionej zbrodni ojcobójstwa ukazują (Akt I, IV) Gianiemu piękną twarz Beatryksy, by zakochanego wplątać w krwawe losy rodziny Cencich, zrobić go bratobójcą (Akt IV, scena I i II) i zgubić. »Zakocha się, będzie truł!« — śpiewają furye z piekielną radością.

Oparłszy akcyę tragedyi w głównych zarysach na fatalizmie, wcielonym w owe trzy wiedźmy, poeta nie przeprowadził tego poglądu konsekwentnie przez całą sztukę. Niektóre osoby, np. Pietro Negri, działają tylko z wewnętrznych pobudek: z miłości etc.

Następnie, do zabójstwa starego Cenci przyczyniają się nietylko podniecania furyi, lecz i namowy Pietra. Beatryks, topiąc nóż w sercu ojca, zdaje się działać z własnego popędu; później zaś (Akt III, scena II i V) krwawe widmo zamordowanego opanowuje na pewien czas jej wolę, a w dalszym ciągu, aż do końca dramatu, postępowanie bohaterki oparte jest znowu na czysto psychologicznych motywach.

Wszystkie te różnorodne żywioły plączą się z sobą chaotycznie, nadając utworowi mozaikowy, niejednolity charakter. W żadnym chyba z dramatów Słowackiego, owa, zaznaczona przez Chmielowskiego niepewność stanowiska, z którego poeta na świat rzeczywisty spogląda 1), nie występuje tak jaskrawo, jak w »Beatryks Cenci«.

Wprawdzie pojęcie nieubłaganego przeznaczenia zbyt daleko odbiega od naszych poglądów, aby, jak o tem świadczą chybione próby Szyllera (\*Narzeczona z Mesyny«) i romantyków niemieckich (Schicksalstragödien), mogło ono stanowić

<sup>1)</sup> Piotr Chmielowski: Poglad na poezyę polską w XIX wieku«.

żywotny czynnik współczesnego dramatu, mimo to jednak, umiejętne użycie i logiczne przeprowadzenie tego motywu podniosłoby wartość rozbieranej tutaj tragedyi Słowackiego więcej, aniżeli połowiczne i chwiejne stosowanie psychologii, a tem bardziej nieuzasadnione mieszanie obu pierwiastków razem. Wszakże z »Lilli Wenedy«, w której podstawą akcyi jest fatalizm, ciążący nad ludem Wenedów, poeta stworzył dzieło piękne i imponujące potegą.

#### IV.

Przejdźmy teraz do tragedyi Shelleya. Spotykamy tutaj tylko nagą i okropną rzeczywistość; żywiołu fantastycznego brak zupełny; wszystko, co się odbywa, zgodnem jest z prawdą psychiczną i historyczną. Shelley bowiem nie wziął tragedyi Cencich w oderwaniu, lecz przedstawił ją na tle dziejowem epoki, która nie była ubogą w analogiczne wypadki.

Wiek XVI — to najpiękniejszy rozkwit sztuki z jednej, a najstraszniejsze rozkiełznanie dzikich instynktów i namiętności z drugiej strony. Gwałty, morderstwa, otrucia były wtedy rzeczą codzienną, a kazirodztwo także do bezwzględnych wyjątków nie należało. Dość wspomnieć haniebne dzieje papieskiej rodziny Borgiów. Dodajmy do tego: religię Włochów, zabobonną i pozbawioną zupełnie pierwiastków etycznych; dalej, bezwstydnie niemoralne, przekupne rządy ówczesnych władców Rzymu, oraz wrodzoną rasom południowym zmysłowość — a będziemy mieli wszystkie czynniki, z których i pośród których mógł się zrodzić taki charakter, jak stary hrabia Francesco Cenci.

Jest to jedna z tych potężnych, demonicznych postaci, w jakie obfitowała tętniąca życiem epoka Renesansu, jeden z owych charakterów, łączących w sobie dziką energię z dzikszą jeszcze niemoralnością, których skończony typ przedstawia Cezar Borgia.

Obdarzony żelaznem zdrowiem i siłą, oraz olbrzymiemi bogactwy, zapewniającemi wówczas bezwzględną swobodę

i bezkarność, spędza Cenci młodość na rozpuście, a kiedy wiek przytępił mu zmysły, którym zwykłe, naturalne podniety już nie wystarczały, zaczyna szukać rozkoszy bardziej wyrafinowanych, a nawet przeciwnych naturze.

Zaraz w pierwszej scenie pierwszego aktu widzimy go, jak się targuje z kardynałem Kamillo o sumę, której zapłacenie do skarbu papieskiego ma skłonić sprawiedliwość do zamknięcia oczu na nową zbrodnię hrabiego. Zbrodnia owa — to sodomityzm, połączony z mordem, a podobny wstrętny handel ze sprawiedliwością odbywa się, według słów kardynała, już po raz trzeci. Cenci, pewien bezkarności, nie gra bynajmniej obłudnej roli skruszonego grzesznika, przeciwnie, przyznaje się z bezwstydnym cynizmem do wszystkiego, obiecując sobie tylko więcej ostrożności na przyszłość. Na pobożne upomnienia kardynała odpowiada klątwami i bluźnierstwami, wygłaszając przytem bezecne poglądy i odsłaniając całą demoniczność swego charakteru. » Pókim był młody — powiada —

Myślałem tylko, tylko o rozkoszy,
I jej miód słodki piłem bez ustanku.
Lecz, na świętego Tomasza! mężczyźni
Nie mogą ciągle żyć miodem, jak pszczoły —
Nastąpił przesyt — i dopókim kiedyś
Nie zabił wroga i jego rzężenia,
I jęku dzieci jego nie usłyszał —
Pótym nie wiedział, że jeszcze na ziemi
Istnieje rozkosz . . . . . . . . . . . . .

Obok wyrafinowanej zmysłowości, występuje tu drugi dominujący rys charakteru Cenci'ego — okrucieństwo. Że te dwie, tak różne na pozór, rzeczy często się z sobą łączą, jest to fakt znany oddawna w psychologii. Wyuzdana rozpusta rodzi popędy krwiożercze. Życie Tyberyusza, Nerona, Kaliguli, a z późniejszych, francuskiego marszałka Gilles'a de Retz (w XV w.), oraz margrabiego de Sade, autora ohydnych romansów erotycznych, dostarcza na to dowodów niemało. Zresztą, nie podlega wątpliwości, że Cenci był rzeczywiście takim, jakim go Shelley przedstawia; świadczą o tem doku-

menty, z których poeta korzystał i które nawet, ze zwykłą sumiennością, na końcu książki wydrukował w przekładzie.

Zatrzymaliśmy się tak długo przy pierwszej scenie, ponieważ w niej zawarł autor po mistrzowsku całą ekspozycyę dramatu. Cenci bowiem, wyraziwszy treść swojej istoty w następującym dwuwierszu:

».... Lubię
Widok boleści i dreszcze rozkoszy,
Gdy pierwszą inni, ostatnią — ja czuję«,

— mówi dalej o »pewnym planie, który każdego innego człowieka przejąłby zgrozą«, o czynie »który swą okropnością pobudziłby nawet najbardziej stępione zmysły«, a bez którego on (Cenci) nie wiedziałby, co ma robić; w końcu zaś odzywa się do sługi: »Powiedz Beatryczy, by na mnie czekała dziś o północy, sama!« Jak widzimy, cała przyszła tragedya tkwi już tutaj w zawiązku.

Cenci, lubieżny tyran, musi być najgorszym ojcem i mężem, nad najbliższymi bowiem najłatwiej i najbezkarniej pastwić się może. Następne akty przedstawiają tylko w działaniu to, co zapowiada ekspozycya. Widzimy więc, jak Cenci, dowiedziawszy się o nagłej śmierci synów, którym z rozkazu Papieża musiał płacić alimenta, wydaje z radości przepyszny bankiet. Słyszymy dalej, że Beatrycze i jej macocha, Lukrecya, znoszą najokropniejsze męczarnie, że hrabia morzy je głodem, lub karmi zgniłem mięsem i poi błotnistą wodą, że córkę swą bije i włóczy po komnatach, ciągnąc za »piękne, złote warkocze« etc., etc.

Udręczone istoty próbują najpierw legalnego oporu, i Beatrycze chce podać do Papieża skargę. Plan ten uskutecznić trudno, Cenci bowiem, któremu władze odebrały z rąk starszą córkę, nie pozwala młodszej widywać się z nikim, a każdemu, kto okazuje listość nieszczęsnym kobietom, grozi zamordowaniem. Wreszcie udaje się Beatryczy wręczyć skargę prałatowi, Orsino, ale ten sam pożąda pięknej Rzymianki i, nie mogąc przełamać jej dumnego oporu, przypuszcza, że tyrania domowa zmusi wreszcie dziewicę do rzucenia się

w jego objęcia. Zamiast więc, jak obiecał, oddać pismo Papieżowi, ukrywa je, oświadczając błagającej, że Ojciec Święty skargę odrzucił. Wszystko zatem stracone; nieszczęśliwa nie może się znikąd spodziewać pomocy i musi cierpieć, i to cierpieć niezasłużenie, gdyż Beatrycze nigdy nikomu nie uczyniła nic złego:

Kwiatka, robaczka nigdy nie zdeptała.

Jest ona dobrą, szlachetną, czystą; odrzuca zaloty nikczemnego Orsina — którego niegdyś kochała, a który dla bogatych beneficyów został księdzem — gdyż nie chce nieprawych rozkoszy. Przytem posiada piękność, młodość i czuje, że ma prawo do innego życia.

W charakterach ojca i córki znajdujemy jeden tylko rys wspólny: energię. Beatrycze daje jej dowody, zarówno występując śmiało przeciw tyranowi, przed którym drży cała rodzina, jak i później w sądzie 1).

v.

Owym drobiazgowym rysunkiem charakterów, owymi szczegółami domowego pożycia Cencich poeta przygotowuje nas do katastrofy, która u Słowackiego spada niespodzianie, ogłuszając czytelnika. To też, kiedy u Shelleya zbrodnia wydaje się konieczną, Słowacki pozostawia wiele kwestyi nierozjaśnionemi. W jego tragedyi stary Cenci raz tylko, i to na krótko, zjawia się na scenie. Co to za człowiek? — nie wiemy. Może szaleniec, waryat? W takim razie córka nie miała nawet cienia prawa zabijać go: mogła się przecież schronić, opuścić dom rodzicielski. Czyż stało temu coś niezwalczonego na przeszkodzie? Na te wszystkie pytania poeta nie daje wyraźnej odpowiedzi.

Inaczej u Shelleya. Tu wiemy, że Beatrycze jest zupełnie bezbronna i bezwładna. Jedyną pociechą w jej cierpieniach było przeświadczenie o zupełnej niewinności, kiedy

<sup>1)</sup> Akt I, scena III. Akt V, scena II i III.

więc Cenci nietylko gwałci córkę, lecz z szatańską złośliwością chce doprowadzić ją do tego, by dobrowolnie była mu posłuszną, by zatraciła wszelkie poczucie godności i wstydu; kiedy jej mówi: »Spodziewam się zrobić cię taką, że najpodlejszy nawet z ludzi twego, dziś tak dumnego, wzroku już się nie ulęknie«¹); kiedy, jednem słowem, pragnie ją zatruć moralnie (»jej oporna wola musi z własnego popędu upaść tak nizko, jak ciężar, który ją do ziemi przyciąga«. Akt IV, I), — wtedy nieszczęsnej, zhańbionej ofierze nie pozostaje nic, prócz sztyletu. Broni ona bowiem z niezłomną energią nietylko swej cielesnej, lecz i duchowej czystości. Słowa, które w ustach bohaterki Słowackiego, jak słusznie zauważył Chmielowski, mają pozór samochwalstwa ³), nie raziłyby wcale, wychodząc z ust bohaterki Shelleya. Ona miałaby prawo powiedzieć sędziom:

Na miejscu, gdzie krew moją rozlejecie,
Postawcie ottarz biatemu wstydowi,
I z alabastru posąg przezroczysty;
A szyję jego krwią oczerwieniwszy,
Zakryjcie perły, albo liliami;
A będzie — to Bóg nowy — w nowym Rzymie!... 8)

Czemu Beatrycze nie w piersi własnej, lecz w sercu ojca zatopiła mordercze żelazo? Na to Słowacki daje mglistą odpowiedź: że, »rozkochana przeczuciami w Gianim, jemu broniła wierności«. Znaczy to, mniej więcej, iż, pragnąc pozostać czystą dla przyszłego kochanka, »straszną ofiarą« okupiła swą czystość. Ale niezbędności owej ofiary nie widzimy

<sup>1)</sup> Akt II, scena I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Chmielowski, Kobiety Mickiewicza, Słowackiego i Krasińskiego: Beatryks.

<sup>8)</sup> Lud rzymski tak samo zapatrywał się na zbrodnię Beatryczy. Według podania była ona niewinna i papież Paweł Borghese, skazując ją na śmierć, popełnił grzech. Beatryks nie poszła do piekła, lecz do czyśca, z którego miała wyjść w chwili, kiedy rodzina Borghesych straci fortunę, powiększoną skonfiskowanym niesłusznie majątkiem niewinnie straconej. Pod koniec XIX w. Borgesowie zbankrutowali, a lud rzymski twierdził, że w tym dniu dusza Beatryczy przeszła z czyśca do raju,

wcale, zwłaszcza, że u Słowackiego Beatryks zabiła ojca nie za czyn, lecz za usiłowanie czynu; dlatego podzielamy w zupełności zdanie cytowanego wyżej komentatora, że jedyną pobudką ojcobójstwa był u Beatryks egoizm, potrzeba życia i rozkoszy.

W inny sposób rozwiązał tę kwestyę Shelley. I jego Beatrycze posiada wrodzony wszystkim stworzeniom instynkt samozachowawczy, i ona boi się zstąpić w »grób ciemny, zimny i robaków pełen«, i ona żałuje »uroczystych blasków słońca«, lecz więcej jeszcze przeraża ją myśl, że śmierć »nie zdoła może zagasić świadomości hańby«, oraz obawa religijna popełnienia grzechu.

Ten ostatni motyw nie jest bez znaczenia. Cała rodzina Cencich modli się i wierzy. Nawet stary hrabia błaga na klęczkach Boga o ukaranie nieposłusznej córki, będąc przekonany, że Stwórca go wysłucha (Akt IV, I). Że, pomimo wiary, grzeszy, nic dziwnego; wie przecież, iż Papież ma władzę odpuszczania; a jeżeli za 100.000 koron można się uwolnić od kary doczesnej, to za dwa, lub trzy razy tyle, dostąpi się odpustu pokuty wieczystej.

W tym samym akcie Lukrecya, na chwile przed zamordowaniem meża, stara się go nakłonić do odbycia spowiedzi.

Wobec tych faktów skrupuły religijne Beatryczy są zupełnie zrozumiałe. Samobójstwo wydawało jej się większym grzechem od ojcobójstwa, popełnionego w takich warunkach. A decydując się na życie, musiała zabić Cenciego, bo, po pierwsze, hańba podobna, według dziś jeszcze panujących poglądów, tylko krwią gwałciciela zmyta być może, powtóre zaś, wobec dążeń hrabiego do zrobienia córki dobrowolną wspólniczką występku, nie miałaby ona:

. . . . . ani na ziemi spokoju, Ani też w niebie nadziei zbawienia.

Dlatego też bohaterka Shelleya jest charakterem rzeczywiście tragicznym. Czyn jej da się usprawiedliwić koniecznością, ale wymaga wyrozumowanego usprawiedliwienia; nie mówi on sam za siebie, gdyż nie jest tak bezwzględnie dobrym, jak postępek Cenci'ego jest bezwzględnie zdym. Beatrycze, uważając swój czyn za prawy, czuje ten brak równowagi w głębi duszy; tak przynajmniej można wnosić z wyrazów, wyrzeczonych do brata na chwilę przed śmiercią:

Miłosierną myślą Staraj się zawsze ból twój ułagodzić, I nie *błądś* nigdy w *gniewie* rozpaczliwym, Ale *błądś* raczej w *izach* i *cierpliwości*.

(Akt V, scena ostatnia).

Istniała więc inna droga, nie tylko rozpacz i nóż, ale żeby tę drogę wybrać, należało być nie kobietą, lecz świętą. Święci jednak, w rodzaju »Niezłomnego Księcia« Kalderona i bohaterów teatru indyjskiego, nie są tragicznymi charakterami, gdyż, jako zbyt do nas niepodobni, budzą oni tylko uwielbienie, nie zaś ów główny żywioł tragedyi — współczucie, jakie się w nas rodzi na widok nieszczęść Beatryczy, która przelawszy z konieczności krew, musi zapłacić za nią — sprawiedliwie, czy niesprawiedliwie, w to tutaj nie wchodzimy — krwią własną.

Beatryks Słowackiego budzi więcej grozy, niż współczucia; zadziwia raczej, niż wzrusza. Jest to charakter namiętny, gorączkowy, ale chwiejny i słaby; zdolny do wybuchów, lecz niezdolny do konsekwentnego działania. Zamordowawszy w uniesieniu, bez wyraźnej konieczności, własną ręką ojca, oświadcza wprawdzie, że »jest spokojną«, ale trudno temu uwierzyć, widząc, jak na drugi dzień ucieka przed krwawemi chustami z domu.

Jak Julia Romea, tak ona od pierwszego wejrzenia pokochała Gianiego. Kochana wzajemnie i — jak powiada — »nietykalna przez to dla katów«, sama prawie oddaje się w ręce sprawiedliwości, chcąc »grobem« przemówić do serca kochanka. W sądzie zachowuje się biernie, pozostawiając prowadzenie obrony matce i bratu; a dopiero kiedy wystawiony obraz zbrodni rozstroił jej nerwy i wyrwał z piersi wyznanie,

kiedy wszystko już przepadło, ocknęła się z odrętwienia i przemówiła do sędziów z dumą prawdziwej Rzymianki.

Najsympatyczniejszym rysem tej postaci jest głęboka, szczera, gorąca miłość do pokrewnego jej duchem Gianiego. Wogóle cały ten miłosny epizod, wpleciony w przerażającą tragedyę, należy do bardzo szczęśliwych pomysłów poetycznych. Świeci on, jak jasny promyk słońca, wśród ponurych ciemności. Shelley nie dotknął tej struny zupełnie. W dramacie jego, pisanym krwią i łzami, niema miejsca na szczęście, choćby okupione bólem, ani na smutne nawet uśmiechy. Pocałunki kochanków nie dostroiłyby się do harmonii z cierpieniami duszy, która w głebi swego łona

»Łka i gorzkiemi łzami żółci płacze«.

Ponurość, wiejąca z każdego słowa tragedyi Shelleya, nadaje jej wzniosły, potężny, Eschylesowski charakter, lecz zarazem pozbawia żywości kolorytu, jakim się utwór Słowackiego odznacza. Wzorem dla obu poetów był Szekspir, ale każdy z nich jednostronnie tylko zbliżył się do mistrza: Shelley pod względem plastyki, siły i logiki dramatycznej, Słowacki — na punkcie barwności, oraz bogactwa i artystycznego zlewania z sobą najróżnorodniejszych motywów życiowych. Obok tragicznej grozy, spotykamy u niego i ustępy, tchnące najcudniejszym liryzmem, i sceny pełne jędrnego, prawdziwie Szekspirowskiego humoru, jak np. ta, kiedy odźwierny przypuszcza, że żona jego, na wieść o strasznej zbrodni, poroniła raczej z ciekawości, niż z przerażenia, bo:

Kobiety — to gotowe zawsze zbyć się płodu Przed karnawałem, albo egzekucyą.

(Akt IV, scena III).

#### VI.

Streszczając charakterystykę obu dzieł w krótkich słowach, powiemy, że tragedya Shelleya jest utworem głębokim, jednolitym, ale nieco jednostronnym, tragedya Słowackiego zaś — przy wielu kardynalnych wadach w rysunku i prze-

prowadzeniu charakterów, oraz w budowie sztuki — daje szerszy, jakkolwiek więcej powierzchowny, niż u Shelleya, obraz życia, w którem, prócz mordów, istnieją przecie i tkliwsze, weselsze, jaśniejsze punkciki.

Bądź co bądź, bezstronny sąd musi przyznać palmę pierwszeństwa angielskiemu poecie. Nie należy jednak zapominać o tem, że dramat Słowackiego, nie drukowany za życia autora, był odnaleziony po jego śmierci w formie brulionu, nie zawierającego prawdopodobnie ostatecznej redakcyi, która, gdyby nastąpiła, wiele błędów usunąć mogła.

Brandes w swoich »Odczytach o Literaturze Polskiej w XIX wieku«, wyraził się w jednem miejscu: Słowacki nie znał Shelleya, bo byłby go z pewnością naśladował w swojej »Beatryks Cenci«. Czyby go naśladował? To pytanie, na które ośmielimy się odpowiedzieć przecząco. Utwór Shelleya jest tak jędrnym, tak skupionym, a przytem, obok całej okropności, tak prostym w intrydze, że naśladować go niepodobna.

W wielkim obrazie, lub płaskorzeźbie, przepełnionej figurami i ornamentyką, łatwo znaleźć jakiś szczegół, pobudzający do naśladowania, ale któryż rzeźbiarz, zabierając się do wykucia postaci »Mojżesza«, będzie ją wzorował na posągu Michała Anioła? A tragedya Shelleya — to grupa, złożona z dwóch tylko marmurowych posągów: jeden ze starą pomarszczoną wykrzywioną lubieżnie, okrutną twarzą satyra — ojciec; drugi biały, wyniosły, ze smutnem, o klasycznym profilu, obliczem i z krwawym sztyletem w dłoni — córka. Kołotych dwóch osób skupia się cała akcya; inne figury grają bardzo podrzędną rolę, a efektownych szczegółów i sytuacyi brak zupełny.

I gdzież tu materyał do naśladowania? Podobnych, z jednej sztuki odlanych, postaci naśladować niepodobna, można je tylko niewolniczo kopiować, a na to był Słowacki zbyt wielkim artystą. Zapożyczając się nawet, rzadko bardzo przejmował on większe, ważniejsze, głębsze pomysły, a jeżeli już je przejął, to wychodziły one z pod jego pióra zupełnie przeistoczone, nacechowane indywidualnem piętnem poety. (Po-

równaj: »Świat elfów« w »Śnie Nocy Letniej« i »Balladynie«, »Don Juana« i »Beniowskiego« etc.).

Zwykle jednak naśladowniczość Słowackiego kończy się na drobnych szczegółach, które go swą niezwykłością, lub dziwacznością pociągały. Bawią go komiczne figury Szekspirowskich clownów, więc je kopiuje w Grabcu i Ślazie; uderza go jakiś oryginalny motyw sytuacyjny w »Learze«, lub »Makbecie« — i zaraz powstają analogiczne sceny w »Balladynie«. (Zamordowanie Gralona i Grabca etc.).

Pamiętajmy jednak o tem, że Słowacki naśladuje raczej z kaprysu, niż z potrzeby, złożył on bowiem niemało dowodów bogatej a szczęśliwej pomysłowości, — prócz tego zaś, wszystkie wzmiankowane wyżej szczegóły i motywy mogłyby być bez szkody, a niekiedy nawet z korzyścią dla danego utworu zmienione, lub opuszczone, jak np. postać Ślaza w »Lilli Wenedzie«, albo owe trzy makbetowskie wiedźmy, przeniesione tak niezręcznie z dzikich pól Szkocyi w marmurowe ulice Rzymu (Beatryks Cenci).

Shelley przed napisaniem swojej tragedyi robił nadzwyczaj sumienne i głębokie studya historyczne, Słowacki zaś—o ile wnosić można z kilku, podrzędnych zresztą, szczegółów — znał tylko legendę, lecz nie rzeczywistą historyę rodziny Cencich 1); dlatego nie wątpimy wcale, że z utworu

¹) Imiona synów Cenciego: Tomaso i Azo, są u Słowackiego fałszywe, zwali się oni bowiem, jak u Shelleya, Giacomo i Bernardo. Miejscem zbrodni był nie Rzym, lecz zamek Kolonnów: Petrella; Słowacki wspomina o Petrelli, jako o mieście które Kolonna zdobył pospołu z młodym Cencim w dzień popełnienia zbrodni, co stoi w zupełnej sprzeczności z faktami, Petrella bowiem nigdy miastem nie była i zdawna do Kolonnów należała.

W r. 1892 Ferdynand Hösick, a w r. 1896 Edward Porębowicz poruszyli w »Ateneum« kwestyę genezy omawianego przez nas dramatu Słowackiego. Pierwszy wykazał pokrewieństwo z Szekspirem i Eschylosem, drugi zaś dowiódł, na zasadzie dokumentów, że bodźców do napisania »Beatryks Cenci« dostarczyły autorowi dwie sztuki francuskie, wystawione w Paryżu w r. 1833 (»Guido Reni« Béranda i Bouilly'ego, oraz »Beatryks Cenci« Custine'a), które poeta znał, jak się zdaje, ze

angielskiego poety mógł on się wiele nauczyć i skorzystać, nie przypuszczamy jednak, by znalazł tam coś, pobudzającego do naśladowania.

Słowackiego pociągała przedewszystkiem niezwykłość, \*krwawość«, oraz sytuacyjna dramatyczność legendy, Shelleya zaś — współczucie dla pięknej, szlachetnej a nieszczęśliwej istoty. Pierwszemu temat podziałał na wyobraźnię, drugiemu wżarł się do serca.

Że to nie hypoteza, lecz fakt, dowodzą własne słowa Shelleya w przedmowie: »Najwyższym celem moralnym tragedyi jest, budząc sympatyę i antypatyę, nauczyć serce ludzkie samopoznania: tylko w stosunku do wzrostu tej właśnie wiedzy, człowiek staje się mądry, sprawiedliwy, szczery, wyrozumiały i dobry«.

O to wszystko nie troszczył się jeszcze Słowacki, pisząc swoją »Beatryks«. Myśli podobne przyszły mu znacznie później, kiedy przestał uważać poezyę za środek do zdobycła sławy, a chciał z niej uczynić narzędzie, mające zwykłych »zjadaczy chleba w aniołów przerobić«.

1887.

sprawozdań dziennikarskich; zwłaszcza sztuka Béranda dostarczyła kilku ważnych motywów. W »Ateneum« w r. 1897 (maj) p. Tadeusz Pini, w art. »Kilka słów w sprawie wpływu Shelleya na tragedyę Słowackiego »Beatryks Cenci«, stara się uzasadnić prawdopodobieństwo wpływu poety angielskiego na poetę polskiego. Podaje jednak tylko szereg przypuszczeń, lecz ani jednego dokumentu.

# Mistyczne pisma Słowackiego w zestawieniu z doktrynami współczesnego okultyzmu.

We wstępie do warszawskiego wydania pism pośmiertnych Słowackiego, dr. Biegeleisen, mówiąc o filozofii mistycznej autora »Genezy z ducha«, nadaje jej miano doktryny spirystycznej. Ponieważ szanowny komentator nie określa bliżej tego wyrazu, a pewne poglądy Słowackiego podobne są na pozór do teoryi spirytystów, niejeden czytelnik może przypuścić, że pomiędzy doktryną naszego poety a spirytyzmem współczesnym istnieje blizkie pokrewieństwo, i to nietylko idejowe, lecz i genetyczne. Pragnąc rzucić trochę światła na tę ciekawą kwestyę, pozwolimy sobie przedstawić najpierw w krótkości treść i dzieje doktryn spirytyzmu i okultyzmu europejskiego i porównać z niemi następnie teorye filozoficzne naszego poety.

I.

W spirytyzmie należy odróżniać doktrynę od faktów. Faktami, prócz ogromnej liczby spirytystów »wierzących«, zajmowali się następujący uczeni i filozofowie: Wiliam Crookes, Russel Wallace, dr. Gibier, Kamil Flammarion, prof. Zöllner pospołu z Fechnerem i Weberem, Schopenhauer, Hartmann, De Rochas, podróżnik Jacolliot, Du Prel, prof. Ulrici,

a w ostatnich czasach psychologowie Richet, Dariex, Lombroso, Ochorowicz, oraz fizyk Lodge. Do dzieł i rozpraw tych badaczów odsyłamy ciekawego czytelnika, nam bowiem w danym wypadku nie idzie bynajmniej o naturę i prawdziwość samych zjawisk, lecz o wysnute z nich teorye.

Nie będziemy również przytaczali ani rozbierali hypotez czysto, albo quasi naukowych, jak np. »Cztery wymiary «Zöllnera, »Siła psychiczna «Crookesa, »Nieświadome «Hartmanna, »Metaorganizm «Hellenbacha, »Rozszczepienie organizmu medyum «Ochorowicza etc., lecz zajmiemy się jedynie, i to sine ira et studio, doktrynami sekt i szkół, które, biorąc za punkt wyjścia fenomeny, zwane popularnie spirytystycznymi, starają się przy ich pomocy znaleźć odpowiedź na pytania, dotyczące początku, końca i celu wszechbytu 1).

<sup>1)</sup> Nie chcąc pstrzyć tekstu odsyłaczami, podajemy tu dzieła, które nam służyły przy pisaniu tego studyum: 1) Prace uczonych: Kant, »Träume eines Geistersehers arläutert durch die Träume der Metaphysik«; dr. Gibier, »Spirytyzm współczesny« i »Analyse des choses«; Wallace, »Cuda we współczesnym spirytyzmie«; Ochorowicz, »Nowy dział zjawisk«; Bron. Trentowski, »Demonomania«; Flammarion, »Urania«; Zöllner, »Transcendentale Physik«, »Naturwissenschaft und christliche Offenbarung, Beiträge zur Theorie und Geschichte der IV Dimension«; H. Taine, »Le Boudhisme«; Du Prel, »Monistische Seelenlehre«, »Philosophie der Mystik«; Schopenhauer, »Animal. Magnet. und Magie« i »Versuch über das Geistersehen und was damit zusammenhängt«; Franck, »La Kabbale ou la philosophie religieuse des Hébreux; « Chaboseau, Philosoph. Bouddique«; Hellenbach, »Die Vorurtheile der Menschheit«, tom II i III. 2) Spirytyzm właściwy: Allan Kardec, »Livre des esprits«, »Livre des médiums«, »L'évangile selon le spiritisme«, »La genèse, les miracles et les prédictions s. l. s.«, oraz miesięcznik »Revue spirite«. 3) Teozofia czyli Neo-buddyzm: Bławatska, »Clef de la Théosophie«; lady Caithness, duchesse de Pomar, »Théosophie occulte«; A. P. Sinnet, »Le monde occulte ou Hypnotisme transcendant en Orient« i »Le Bouddhisme esoterique ou Positivisme Hindou« (przekład z angielskiego); Henry S. Olcott, »Zasady filozofii i moralności buddyjskiej«; Hartmann, »Schwarze und Weisse Magie«. 4) Okultyzm: Papus, »Traité elèmentaire de science occulte«, »Magie pratique«; St. d. Guaita, »Essais des sciences maudites«, oraz roczniki (1889, 1890, 1891, 1892) przeglądu »l'Initiation, revue philosophique indépendante des hautes études«; »Sphinx,

Systematów metafizycznych, opartych w całości, albo w części na tych zjawiskach, posiadamy obecnie kilka, różnej bardzo wartości filozoficznej, począwszy od trywialnego kardecyzmu, a skończywszy na subtelnym neobuddyzmie. Rozpatrzymy je w chronologicznym porządku.

Jak humbug i reklame, tak i spirytyzm zawdzięczamy ojczyźnie Waszyngtona i Franklina. W Ameryce, gdzie zjawiska te od wieków podobno znane były Indyanom czerwonoskórym, spirytyzm stał się głośnym w r. 1848. W parę lat później, zaczęto się nim zajmować w Europie, i to bardzo gorliwie, o czem świadczą tysiączne broszury i książki ówczesne, a między innemi satyryczny »Trapezologion« (dzisiaj zowią to »Typtologią«) Kraszewskiego, napisany w r. 1851.

Ponieważ nauka urzędowa, lubiąca się zawsze otulać płaszczem jakiegoś, w najgorszym razie choćby i antidogmatycznego dogmatyzmu, nie uważała za właściwe zbadać sumiennie tych fenomenów, — dorywcze obserwacye Faradaya i Chevreuille'a nie sięgnęły do jądra rzeczy, — t. zw. spirytyzm tedy, popadłszy, podobnie jak i magnetyzm, w ręce szarlatanów, dyletantów i tuzinkowych mistyków, zmienił się w przewyborne narzędzie wyzysku i ogłupiania tłumów, nie grzeszących i tak nadmiarem mądrości.

Z całej czeredy proroków wiary w wirujące i pukające stoły wyróżnia się korzystnie, nietyle inteligencyą, ile charakterem, Hipolit Rivail, znany lepiej pod nazwiskiem Allana Kardeca (1803—1869). Uderzony niezwykłością zjawisk, osnuł na nich całą doktrynę, która miała, zdaniem jego, zastąpić z czasem zarówno religie, jak i filozofie.

Doktryna ta, dość płytka zresztą, a więcej jeszcze naiwna, rozszerzyła się bardzo szybko po świecie i liczy obecnie

Monatschrift, herausgegeben von Hübbe-Schleiden«; Jacolliot, »Świat zagrobowy«. — Prócz tego przejrzeliśmy jeszcze pewną liczbę różnorodnych pism, jak: »Moniteur spirite«, »Lotus bleu«, »Antiegoiste«, »Lux«, »L'aurore«, »L'étoile«, »Religion laique«, oraz »Rebus« petersburski. Nasze własne poglądy na sprawę medyumizmu wypowiedzieliśmy w książce pod tyt.: »Czarnoksięstwo i Medyumizm« (Warszawa, 1896).

kilka milionów wyznawców. Osiowym punktem religii Allana Kardeca jest wiara w nieśmiertelność duszy, oraz możność obcowania ze światem pozagrobowym za pośrednictwem osób, uzdolnionych do tego specyalnie i noszących w języku technicznym nazwę »medyów«.

Dusza, podobnie jak i Przedwieczny Stwórca świata, jest według Kardeca, niemateryalną i oddziaływa na ciało za pomocą t. zw. »okołoducha« (périsprit), substancyi eterycznej, towarzyszącej duchowi ciągle, nawet po śmierci, t. j. po opuszczeniu ciała fizycznego. Dusza ludzka — a według wielu szkół współczesnych, próbujących zastosować teoryę Darwina do rozwiązania problematów pozagrobowych, — i dusza zwierzęca dąży, uszlachetniając się stopniowo, do coraz wyższej doskonałości, która nie ma granic. Środkiem do tego celu są peryodyczne reinkarnacye, zarówno na ziemi, jak i na różnych planetach.

Tego ostatniego punktu nie uznaje większość spirytystów angielskich i amerykańskich, utrzymujących, że dalsze doskonalenie się wyswobodzonego z pęt materyalnych ducha powtórnych wcieleń nie potrzebuje.

W okresach pomiędzy jedną a drugą inkarnacyą, duch, otoczony perispritem, buja w przestrzeniach międzyplanetarnych i może komunikować się z duchami wcielonymi, pracującymi nad swoim rozwojem na różnych punktach wszechświata.

To są główne zasady doktryny spirytyzmu właściwego, który, jak widzimy, nie zdołał wyjść po za granicę zwykłego, niefilozoficznego dualizmu i nie próbował nawet określić dokładnie, ani też rozwiązać wielu kwestyi, stanowiących przedmiot badań metafizyki. Swoją drogą, doktryna ta, którąby nazwać można »mistycyzmem gospodarskim«, pociągnęła i pociąga ku sobie masy przeciętnych ludzi, lubujących się w cudowności, a niezdolnych do zrozumienia głębszych spekulacyi myślowych. Umysłom wyższym i wykształconym filozoficznie kardecyzm wystarczyć nie mógł, dlatego też inteligentniejsi mistycy poddali się z łatwością nowemu prądowi,

który, jak wiele, wiele poprzednich, przypłynał do Europy — ze Wschodu.

W r. 1875 niejaka Helena Bławatska, wdowa po wysokim dygnitarzu rosyjskim, oraz Henryk Olcott, pułkownik wojsk amerykańskich, założyli w New-Yorku »Towarzystwo teozoficzne« (początkowo z dodatkiem: aryjskie), którego punkt centralny później umiejscowiono w Madras (Adyar) w Indyach Wschodnich, a które posiada obecnie ze dwieście kilkadziesiąt filii, rozsianych po całym świecie (najgłówniejsza w Londynie) i propagujących wszelkiemi siłami i środkami neobudyzm. Pani Bławatska przebywała przez czas długi w Indyach i Tybecie, studyując tam podobno, pod przewodnictwem uczonych buddystów (mahatmów) (?) literature i filozofie indyjską. Rzeczy te zgłębiła ona jakoby bardzo sumiennie i dowody swej wiedzy złożyła w dwóch pokaźnych dziełach (»Isis unveiled«, 2 tomy, »The secret Doctrine«, 5 tomów), którym najwięksi nawet przeciwnicy tej zagadkowej kobiety nie śmieli odmówić »niezwykłej gruntowności i zdumiewającej erudycyi«.

Przejąwszy się do głębi subtelnemi i pociągającemi umysł doktrynami buddyzmu, postanowiła Bławatska użyć ich jako środka, »mogącego odrodzić i zreformować zmateryalizowana cywilizacyę europejską«. Jawnie wspierał ją w tem przedsięwzięciu wspomniany powyżej pułk. Olcott, tajnej zaś, mistycznej pomocy udzielali podobno tej parze »proroków« ich » mistrzowie«, miejscowi adepci buddyzmu ezoterycznego, zwani »mahatmami«. Tworzą oni jakoby stowarzyszenie, istniejące od wieków (?), którego głównem siedliskiem są mało dostepne doliny gór Himalajskich (?). Tam to, oderwani zupełnie od świata, ludzie ci oddają się tylko nauce, pracując przeważnie nad poznaniem i zużytkowaniem drzemiacych w człowieku potęg psychicznych. Doszli też oni podobno zdaniem Bławatskiej i Olcotta — do niezwykłych rezultatów, o których europejski magnetyzm i fakiryzm indyjski słabe zaledwie ma dawać wyobrażenie.

Ponieważ jednak ów związek »braci himalajskich« jest,

nakształt wolnomularstwa, stowarzyszeniem par excellence filantropijnem, przewodnicy mahatmów przeto, uznawszy, że »można już cząstkę tej niebezpiecznej wiedzy udzielić ludzkości«, zgodzili się wejść w stosunki z założonem przez cudzoziemców »Towarzystwem teozoficznem« i czuwać nad jego rozwojem.

Tak twierdzili przynajmniej Bławatska, Olcott i inni naczelnicy ruchu teozoficznego, których wiarogodność i prawdomówność *dużo* pozostawia do życzenia <sup>1</sup>).

Za możliwością tych »opowieści« przemawia, rozpowszechniona po całym obszarze Indyi, wiara w istnienie »tajemnego związku« i »tajemnej wiedzy« (Yog-Vidya³); jako ważny argument przeciw, służyć może brak wszelkich innych dowodów pozytywnych.

Te szczegóły zewnętrzne nie mają zresztą dla nas obecnie żadnego znaczenia, ważniejszą jest sama doktryna, której najpierwszym i jedynym dogmatem jest maksyma: »Sattyât nasti parô dharmah« — »Niema wyższej religii nad prawdę«. Jakkolwiek więc teozofia stanowi skończony systemat metafizyczny, będący niejako kwintesencyą budyzmu<sup>3</sup>), mimo to

¹) Przeciwko Bławatskiej wystąpił delegat Towarzystwa Badań Psychologicznych w Londynie, Hodgson, który podobno odkrył sposoby, jakimi koryfeuszka teozofii robiła »cuda«. Później, wydał o niej bardzo niepochlebne świadectwo ruski autor, Sołowiew. Broniła Bławatskiej siostra jej, pani Żelechowska. Po śmierci Bławatskiej, Towarzystwo teozoficzne straciło przewodniczkę i bardzo podupadło, do czego zwłaszcza przyczyniły się akandaliczne postępki niejakiego Judge'a, wykluczonego z łona korporacyi za »mistyczne« oszustwa. Ponieważ jednak wykluczenie nastąpiło dopiero pod naciskiem opinii, sprawa ta podkopała urok Towarzystwa, które dziś nie budzi wielkiego zaufania nawet w kołach mistyków.

<sup>\*)</sup> Porównaj artykuł uczonego indyjskiego, Zeseddina Akmala z Lahory, w wiedeńskim tygodniku »Die Zeit« z r. 1897.

<sup>8)</sup> Przez jedno d, od »Budha« — mądrość, wiedza; »Buddyzm« a właściwie »Buddaizm«, przez dwa d, pochodzi od wyrazu »Budda« — oświecony (przydomek Sakya Muniego) i oznacza właściwą religię, gdy tymczasem »Budyzm« ma być doktryną czysto filozoficzną, wspólną zarówno inteligentnym buddystom, jak i wykształconym braminom.

jednak, »przyjmuje ona wszystkie gałęzie wiedzy i stara się pogodzić z sobą sprzeczne poglądy rozmaitych szkół, nie zaprzeczając niczemu z góry, a tylko pragnąc wszystko zgłębić. Każdy z teozofów gotów jest przyjąć wszelką hypotezę, o ile tylko wykazanem zostanie jej prawdopodobieństwo, oraz zgodność z nauką współczesną, logiką i rozumem«. (Caithness, Theos. Occ.).

Jak zobaczymy później, neo-budyzm jest tylko próbą syntezy »dwóch światów«, próbą, która, wznosząc się ponad wszystkie wierzenia i poglądy, pragnie wyciągnąć z nich to, co jest nie znikomego, i stworzyć tym sposobem rodzaj wiedzy bezwzględnej, któraby mogła umysłom, zmęczonym ciągłą analizą zjawisk, dać wypoczynek i orzeźwienie.

Kiedy apostołowie nowej wiary przybyli z Londynu do stolicy świata, Paryża, doznali tam ze strony inteligentnych mistyków doskonałego przyjęcia. Powoli jednak, niechęć do wszystkiego, czego dotknęły ręce anglo-saskie, niechęć, która od czasów bitwy pod Azincourt i śmierci Joanny d'Arc, tli w sercu każdego prawego Francuza, pobudziła paryskich adeptów neo-budyzmu do nadania zamorskiej doktrynie kolorytu narodowego.

Sakya-Muni był wielki, to prawda — powiedzieli sobie pp. Papus (dr. Encausse), Stanislas de Guaita, Barlet, margrabia de St.-Yves d' Alveydère, Peladan i inni »magowie« — ale nie tylko on jeden znał drogę do prawdy. Na dnie wszystkich religii i filozofii »egzoterycznych« tkwi jedna i ta sama doktryna »ezoteryczna«. Znali ją więc, prócz Hindusów, i Egipcyanie, i Platon, i gnostycy, i okultyści średniowieczni (Paracelsus, Agrippa), najwyraźniej jednak wypowiedziała ją stara, zabarwiona silnie napływowym panteizmem aryjskim, filozofia żydowska, zawarta w zasadniczych księgach t. zw. »Kabały« (»Sepher-Jezirah« i »Zohar«).

<sup>»</sup>Budyzm« stoi w tym samym, mniej więcej, stosunku do »buddyzmu«, co gnostycyzm do chrystyanizmu, a kabała do mozaizmu. Właściwie cała ta doktryna jest zlepkiem różnych systematów filozoficznych Wschodu, a specyalnie bramińskiej » Wedanty«, oraz pewnych dogmatów buddaizmu.

Studya nad Kabałą były we Francyi prowadzone oddawna. Analizę objektywną tej ciekawej doktryny napisał w roku 1843 Franck, zmarły niedawno profesor uniwersytetu paryskiego. Nad dalszym rozwojem doktryn kabalistycznych pracowali głównie: Fabre d'Olivet (1767—1825), autor interesujących komentarzy do »Złotych wierszy« Pitagorasa i »Kaina« Byrona, jako też Biblii i języka hebrajskiego; Louis Lucas, filozof i przyrodnik, oraz najgłośniejszy ze wszystkich — Eliphas Levi (Alfons Louis Constant, 1810—1875), autor wielu frazeologicznych studyów nad kabałą i magią.

Niemałą także rolę w dziejach mistycyzmu francuskiego odegrali: zwolennik i tłómacz Böhme'go, Saint-Martin, oraz nasz Hoene-Wroński, »najekscentryczniejszy, według Libelta, geniusz wieku naszego, mąż rozległej wiedzy i wielkich zdolności«, twórca mesyanizmu, na który uczeni idealiści współcześni co krok się powołują.

Wszystko to były umysły dziwaczne, ale samodzielne i silne. Obrawszy ich sobie za mistrzów i przewodników, Paryżanie zerwali zewnętrzną łączność z teozofią anglo-indyjską i utworzyli eklektyczną szkołę własną, której nadali średniowieczne miano »okultyzmu«.

#### II.

Centrum okultyzmu stanowią odrodzone, czy też, jak twierdzą ich członkowie, zreformowane tylko stowarzyszenia: przygotowawcze » Martynistów «, oraz wyższe » Różanego Krzyża « (R + C ¹). Głównym organem ich jest miesięcznik (od 1889)

¹) Zakon Różanego Krzyża Katolickiego (R+C+C), urządzający słynne wystawy obrazów idealistycznych »z muzyką«, był odszczepieńczym odłamem właściwej korporacyi. Utworzył go znany narwaniec, a zarazem zdolny romansopisarz i poeta, główny reprezentant »magizmu« w literaturze pięknej, Sâr Peladan, autor słynnej »etopei«: »Upadek ras łacińskich«. Pragnąc zaszczepić w łonie zakonu, do którego odnowicieli należał, ultramontańskie sympatye i dążenia, był z niego wydalony: założył więc swój własny zakon. Sâr Peladan lubi błazeń-

»Initiation«, którego redakcya kieruje zarazem t. zw. »Grupą niezależną studyów ezoterycznych«, gdzie odbywają się odczyty, oraz badania i studya eksperymentalne nad wszystkiem, co wchodzi, lub wchodziło kiedykolwiek w zakres magnetyzmu, hypnotyzmu, jasnowidzenia, telepatyi, spirytyzmu, t. j. wszystkiego, co starożytność i wieki średnie zwały cudami, czarami, lub magią, Bacon z Verulamu zaś metafizyką praktyczną, a Schopenhauer — metafizyką doświadczalną (Vers. ü. Geist).

Wszystkie te doświadczenia robione są podobno z nadzwyczajną ścisłością, a rezultaty ich rozbierane zupełnie przedmiotowo, bez żadnej powziętej z góry tendencyi. Członkowie "Grupy niezależnej", odpowiadającej niejako londyńskiemu "Towarzystwu poszukiwań psychicznych", mają dwojaki cel przed oczyma: po pierwsze, historyczny, t. j. wyświetlenie różnych dziwnych zjawisk, o których starożytni i średniowieczni autorowie piszą, jako o faktach niezaprzeczonych, a których racyolizm współczesny nie umiał dotychczas objaśnić inaczej, niż ordynarnem oszustwem, lub też złudzeniem, trwającem niekiedy całe lata i wieki; powtóre, naukowy, czyli zbadanie dokładne nieznanych sił natury i organizmu ludzkiego, oraz wywoływanych przez nie objawów.

Poznawszy ramy, przyjrzyjmy się teraz samemu obrazowi, czyli doktrynie.

Eklektyczna teorya okultystów, różna zupełnie od naiwnego spirytyzmu, jest tak podobną do doktryny neo-budystów, czyli teozofów, że oba te systematy filozoficzne mogą być uważane za jeden i ten sam, oba bowiem oparte są na metafizyce staroindyjskiej, o której wyraził się Schopenhauer, że odegra ona z czasem w życiu umysłowem Europy rolę niemniejszą od filozofii greckiej.

I okultyści, i teozofowie są w gruncie rzeczy pantei-

stwa, maskarady i raz uważa się za największego »maga«, drugi raz za »kardynała świeckiego«, oraz »ultramontańskiego legata« przy okultyzmie. Mianował on się wielkim mistrzem swojego zakonu. W ostatnich czasach mniej o nim było słychać.

stami, a nawet, wyrażając się ściślej: monistami. Według nich, wszystko, począwszy od materyi, a skończywszy na Bogu — żyje. Pomiędzy Bogiem jednak, a właściwie bóstwem nieosobistem okultystów, a materyą — niema żadnej istotnej różnicy. Są to tylko odmiany formy, jednej i tej samej substancyi. Cała natura — to olbrzymi pryzmat, który rozszczepia jedną jedyną siłę, zmieniając ją w ciepło, światło, magnetyzm, elektryczność, materyę, życie, inteligencyę, etc. »Substancya jest jedną, — powiada okultysta Lucas — a jej formy specyalne zależą tylko od różnych rodzajów polaryzacyi molekularnej«. »Materya, przestrzeń, ruch, czas — to objawy jednej i tej samej odwiecznej substancyi macierzystej wszechświata« — powiada angielski teozof, Sinnet i t. p.

Obznajmiony z filozofią spekulatywną czytelnik dostrzegł pewno bez trudu, że owa przedwieczna i jedyna substancya — to nic więcej, tylko Parabrahm, Paratman szkół hinduskich, »Ensof« kabalistów, »Przepaść« gnostyków, »Natura naturans« Spinozy, »Absolut« Schellinga i Hegla, »Rzecz sama w sobie« (Ding an sich) Kanta, »Wola« Schopenhauera, »Stnienie« Trentowskiego, »Świat X-wymiarowy« Zöllnera i Hellenbacha.

Owóż ten prabyt, czy też prasubstancya, różniczkując się ustawicznie, wywołuje cały szereg zjawisk, które my nazywamy materyą i siłą <sup>1</sup>). W gruncie rzeczy jednak, materya

i) Komu się rozbierane tutaj teorye wydają zbyt fantastycznemi, niechaj raczy pamiętać o tem, że mamy do czynienia nie z naukami ścisłemi, lecz ze spekulacyami metafizycznemi, z któremi u nas nawet ludzie inteligentni mało są obznajmieni. Że tak jest — dowodem krzyki, jakie wywołał Prus, wyraziwszy się w jednej ze swoich kronik, iż: »trójwymiarowe zjawiska świata istniejącego są może tylko rzutami, czyli cieniami, jakichś nieznanych bytów czterowymiarowych«. Krzyczący zapomnieli widać, a może i nie wiedzieli nigdy, o odwiecznej fantastycznej doktrynie »boskiego« Platona, tak zwanych »idei«, czyli »archetypów« (»ferwer« Parsiamu), doktrynie, którą Prus ubrał tylko, swoim zwyczajem, w matematyczną szatę, co zresztą przed nim już uczynili Zöllner i Hellenbach. Analogiczny pogląd wygłaszało wielu najznakomitszych metafizyków, według których przestrzeń, czas i przyczyno-

nie różni się od siły. »Materya — powiada Lucas — manifestuje się jako pewien opór (résistance), to znaczy siła, bo siły tylko zdolne są stawiać opór. To stwierdza wspólność ich pochodzenia, oraz identyczność z ruchem początkowym i pierwotnym. Materya jest stanem biernym ruchu, jak siła jest jego stanem czynnym«. Atom nie jest ciałem, lecz abstrakcyą, punktem przecięcia się działania dwóch sił« — mówią buddyjscy filozofowie (Chaboseau, 129).

Bierność materyi atoli nie oznacza jej martwoty. Jak wszystko we wszechświecie, żyje ona i rozwija się ciągle, dążąc do coraz większego usubtelnienia. Jest to ewolucya, czyli spirytualizacya postępowa (avasarpini po sanskr.), której przeciwieństwem jest inwolucya, czyli postępowa materyalizacya (utsarpini).

Te dwa prądy, jeden od góry do dołu, drugi od dołu do góry, które okultyści, lubujący się w symbolach, wyrażają znakiem dwóch odwróconych do siebie wierzchołkami i przecinających się wzajem trójkątów (heksagram Salomona), prądy te warunkują niejako życie — w najszerszem, kosmicznem znaczeniu tego wyrazu — całego organizmu wszechświata.

Słowo-duch ciągle staje się ciałem, a ciało dąży ciągle do uduchowienia. Każdy atom jednak, każda monada substancyi macierzystej nie wraca do niej taką, jaką wyszła. Opuściwszy łono prabytu, kędy przebywała w stanie nieświa-

wość — to tylko subjektywne formy naszego pojmowania; za niemi nkrywa się nieznany absolut, »wola«, »rzecz sama w sobie«, podobne, do pewnego stopnia, »prototypom« Platona. Stare te teorye powinnyby chyba być tyle przynajmniej u nas znane, żeby można było pisać o nich swobodnie, bez narażania się na szydercze miano »propagatora spirytyzmu«. Nauka bezstronna ocenia daną ideę nietylko według jej zgodności z prawdą, — albo raczej z tem, co w danej chwili za prawdę jest poczytywane, — niezawsze bowiem i nietylko prawdziwa idea pociąga za sobą ludzi; — a właśnie ten wpływ na masy, ten dynamiczny charakter danej idei decyduje, nie o jej wartości wewnętrznej, lecz o jej potędze społecznej, i musi być również przez naukę uwzględniany i tłómaczony.

domości, i przeszedłszy przez całą seryę form, od minerału do człowieka, zdobywa ona świadomość, której nie traci już nigdy.

Szczytem tych form przejściowych jest człowiek. I w nim jednak monada prabytu nie demateryalizuje się odrazu i nie osiąga błogiego stanu »nirwany«. Potrzeba do tego nietylko całej seryi żywotów i pokoleń ziemskich, lecz i szeregu coraz doskonalszych pokoleń planetarnych, ewolucya bowiem nie kończy się na globie ziemskim, lecz obejmuje cały układ słoneczny, a może nawet i przechodzi po za jego granice.

W człowieku samym rozróżnia okultyzm trzy, jednakie co do istoty, lecz różne co do formy i subtelności, pierwiastki: ciało, ducha, oraz ogniwo pośrednie, nazwane, niezbyt szczęśliwie, »fluidem«, albo »ciałem astralnem«, lub też »pośrednikiem plastycznym« (médiateur plastique, po sanskr. sukszma szarira, substancya hyperfizyczna, duch bowiem jest substancyą metafizyczną. Buddyści, przez poddziały, otrzymują z tych trzech pierwiastków — siedem).

Jest to podział identyczny z tryadą Br. Trentowskiego, który także rozróżnia w człowieku ciało, duszę, oraz najwyższą jaźń, i analogiczne przypisuje im własności. Jaźń tylko — u okultystów duch — są nieśmiertelne i stanowią właściwe »ego« człowieka (czterowymiarowy »metaorganizm« Hellenbacha). Ciało i dusza (fluid astralny) powracają: pierwsze do obiegu materyi, druga do obiegu siły.

Trentowski jednak nie przyjmował metempsychozy, która jest niejako koniecznym postulatem podobnego poglądu na świat i która — jak twierdzi Schopenhauer, uznający także palingeneze jądra jaźni, zwanego przezeń »wolą« — tkwi, lub tkwiła na dnie wszystkich prawie religii (w pierw. chrystyanizmie: Orygenes).

Pod metempsychozą okultyzm nie rozumie inkarnacyi w ciała zwierzęce, lecz tylko w ciała ludzkie. O wyborze ciała rozstrzyga pewne przyciąganie, czyli powinowactwo (affinitas), uwarunkowane stanem desinkarnowanej jaźni, stanem, będącym etyczną i intelektualną sumą wszystkich poprzednich

wcieleń (\*\*karma\* — po sanskrycku). Do nowego odżycia w świecie materyi popycha monadę \*\*Tanha\* (nienasycone pragnienie życia; \*\*Bejahung des Willens\* Schopenhauera), a celem wędrówki jest rozwój, prowadzący do nirwany.

Nirwanę pojmują okultyści nie jako bezwzględne rozpłynięcie się jaźni w prabycie, ale raczej jako zlanie się świadomej i uduchowionej indywidualności z absolutem.

Nie jest to zupełnie zgodne z poglądami buddystów, u których, co do nirwany, istnieją pewne różnice w opiniach. Szkoła południowa (Cejlon) uznaje nirwanę za stan błogiej nieświadomości i spokoju, szkoła północna zaś (Tybet), podobnie jak i Kabała, nie zaprzecza wyraźnie zachowaniu świadomości.

Teozofowie i okultyści głoszą tę ostatnią opinię, odpowiada ona bowiem lepiej pojęciom ruchliwych Europejczyków, cierpiących obecnie na chorobliwy przerost poczucia indywidualności i wskutek tego niezdolnych do zrozumienia filozoficznego kwietyzmu ludów wschodnich, które twierdzą: »że lepiej leżeć, niżeli stać, lepiej umrzeć, niżeli żyć«.

Zresztą neobudyzm nie zna dogmatów, wolno więc każdemu tłómaczyć sobie »nirwanę« po swojemu. (Porównaj Chaboseau »Phil. Boud.«, Olcott »Katechizm«, oraz »Lotus Bleu« 27 paźdz. 1891, Schopanhauer »Die Welt als Wille«, Sinnet »Budd. Esot.«, Bławatska, »Clef de la Theosopie«).

Bezwzględnemu rozproszeniu podlega tylko osobowość, stanowiąca jedną z wielu znikomych form nieznikomej, a zatem wyższej nad nią, jaźni. Jedynie jaźń absolutnie zła i zwyrodniała, czyli wykolejona raz na zawsze z drogi postępu, przynosząca zatem krzywdę całości, rozpada się na pierwiastki składowe i ginie, jak komórka organiczna, którą ciało zwierzęce unicestwia i wsysa z chwilą, kiedy, wskutek choroby, staje się dla niego niebezpieczną i szkodliwą.

Wobec braku najwyższego sędziego, niema też w neobudyzmie zewnętrznych kar i nagród, ani za życia, ani po śmierci. Każdy staje się bezwiednym twórcą swego losu, wszystko bowiem na świecie związane jest żelaznym łańcuchem przyczyn i skutków. Tylko przez altruizm można sympatyzować z wolą powszechną, a za pomocą rozumu pojać jej ruch i cele, im więc inteligentniejszym i lepszym będzie człowiek, tem prędzej i łatwiej odprawi wędrówkę ewolucyjną i wyzwoli się od powrotu na łono ziemskiego żywota, będącego tylko pasmem złudzeń (Maya).

Stąd etyka, oparta na woli, oraz na bezwzględnej miłości, nietylko ludzi, ale i wszystkiego, co żyje.

Jest to, jak widzimy, oryginalny mistycyzm, pozbawiony egzaltacyi, modlitwy, łaski, a nawet i — Boga. Człowiek niczego się nie może i nie powinien spodziewać z zewnątrz, lecz wszystko w swem wnętrzu wytwarzać.

I w poglądach na zjawiska medyumiczne różni się ateistyczny okultyzm od deistycznego spirytyzmu, z którym znajduje się obecnie na stopie wojennej. Ten ostatni widzi we wszystkiem objawy »niemateryalnych duchów«, okultyści tymczasem tłómaczą większość fenomenów nieświadomem działaniem medyów. Jest to, według nich, najczęściej rozdwojenie osobowości (wyjście »ciała astralnego«), oraz objektywizacya idei ludzkich, czyli rodzaj halucynacyi przedmiotowych — zjawisko analogiczne ze słynną eksteryoryzacyą czuciowości, zaobserwowaną przez de Rochasa u osób hypnotyzowanych.

Oryginalna ta teorya, w której szczegóły wchodzić tu nie będziemy, nie powinna się nam wydawać dziwną, jeśli przypomnimy sobie, że według okultystów, pomiędzy czuciem, idea a materyą — niema różnicy treści, a jest tylko różnica formy, respective szybkości i rodzaju drgań molekularnych.

Oryginalne matematyczno-metafizyczne hypotezy Zöllnera, Hellenbacha i du Prela nie są, jak się zdaje, we Francyi znane.

Dla uzupełnienia obrazu przedstawimy je tutaj w popularnym zarysie.

### III.

Według du Prela, zagadka bytu człowieka jest dla nas poniekad zagadka istnienia świata. Wiemy bowiem i bedziemy wiedzieli zawsze o świecie tyle tylko, ile sie z niego do naszego umysłu za pomocą zmysłów dostanie. Cała nasza wiedza nosi charakter czysto podmiotowy; znamy tylko zewnętrzną powłokę zjawisk, o wewnętrznej zaś ich istocie, czyli o tem, co Kant nazywa »rzeczą samą w sobie«, nie mamy żadnego pojęcia. Otóż, ponieważ narzędziem, za którego pomocą badamy świat, jest dusza ludzka, poznanie przeto jej natury ułatwi nam zrozumienie natury bytu wogóle. Hermetycy średniowieczni, objaśniający »makrokosmos« za pomoca »mikrokosmosu«, mieli, zdaniem autora, najzupełniejsza słuszność. Do zbadania natury duszy nie wystarczy poznanie faktów psycho-fizyologicznych; należy uwzględnić i inne czynniki, pośród których niemałą rolę odgrywają, naturalnie, zjawiska, należące do dziedzin hypnotyzmu, magnetyzmu, telepatyi, somnambulizmu, spirytyzmu i t. p.

Rozpatrzywszy krytycznie te oraz inne zjawiska i czynności duszy, dochodzi du Prel do następujących wniosków: pomiędzy umysłem ludzkim (mikrokosmos) a całym wszechświatem (makrokosmos) istnieje zadziwiająca harmonia. To, co się odbywa w głębi ludzkiego ducha, posiada swój odpowiednik w naturze. Tak np. wszystkie, nietylko pierwotne, lecz i bardziej skomplikowane narzędzia, jak dowiódł Kapp w swojej ciekawej »Filozofii techniki«, zostały zbudowane nieświadomie, podług typu organów ciała ludzkiego; dalej, słynne prawo »złotego działu«, wykryte przez Zeising'a, wprowadzone było do architektury i innych sztuk pięknych o wiele wcześniej, nim się przekonano, że proporcye ciała ludzkiego odpowiadają temu stosunkowi. Wreszcie, zarówno w naturze, jak i w umyśle ludzkim, wszystko odbywa się według zasady najmniejszego wydatku sił (Princip des kleinsten Kraftmaasses Avenariusa). Geiger np. wykazał, że mowa ludzka rozwija się tak, jak gdyby dążyła do wyrażenia jak największej

masy pojęć, w sposób możliwie dokładny, za pomocą najmniejszego wydatku energii. Przykładów podobnych przytoczyć można setki. A zatem pierwiastek twórczy, działający w naturze, jest identyczny z pierwiastkiem twórczym naszego ducha.

W stanie somnambulicznym, powiada du Prel, człowiek objawia dokładną znajomość budowy własnego organizmu, określa doskonale naturę choroby i potrafi sam sobie przepisać odpowiednie a skuteczne lekarstwo, we wnętrzu zatem ludzkiem musi znajdować się jakiś pierwiastek, który, będąc zarazem pierwiastkiem twórczym i pierwiastkiem myślącym, zna wytworzone przez siebie ciało. Znajomość ta objawia się tylko w pewnych momentach, w normalnym stanie bowiem wiedza człowieka zależy od ograniczonych zdolności zmysłów.

Pierwiastek ten, odpowiadający do pewnego stopnia »woli «Schopenhauer'a i »nieświadomemu «Hartmann'a, a zwany przez du Prel'a »subjektem transcendentalnym «, łączy w sobie, jak widzimy, pojęcie myślącej duszy z pojęciem czynnika organizującego i kształtującego, pierwowzoru, »idei « platońskiej.

Współwyznawca filozoficzny du Prela, baron Hellenbach, nadawszy temu pojęciu nazwę »metaorganizmu«, twierdził, że jest on transcendentalnym bytem czterowymiarowym. objawiającym się czasowo w dostępnej naszym zmysłom przestrzeni pod postacią trójwymiarowego rzutu, czyli ciała 1).

Po śmierci człowieka, owo zwyczajne, trójwymiarowe ciało rozpada się na pierwiastki, czterowymiarowy zaś metaorganizm, obdarzony daleko dłuższem, a może i wiecznem życiem, tworzy sobie z materyału, dostarczonego przez produkty żywych ciał ludzkich, nowy organizm, w którym odbywa dalsze ewolucye postępowe. Nie dusza więc jest produktem ciała, lecz ciało produktem duszy, a fizyologia — cząstką psychologii.

Jest to pomysł Zöliners, który Hellenbach rozwinął samodzielnie.

Metaorganizm nie jest jednak absolutem, czyli »rzeczą samą w sobie« (Das Ding an sich), lecz bytem bliższym o jeden stopień jakiegoś ∞, lub o-wymiarowego świata, o którego istocie nie mamy i mieć nie będziemy dokładnego pojęcia.

Nie wiemy również, czy po za czterowymiarowym metaorganizmem nie kryją się jakieś V lub VI-wymiarowe hypermetaorganizmy, których wogóle nie należy pojmować, jako materyalne bryły, lecz jako środowiska sił, atomy, monady psychiczne, poruszające się w obszerniejszych, niż nasza, przestrzeniach.

Niezbędnem dopełnieniem tych doktryn jest wiara w palingenezę, czy metempsychozę, będącą podstawą etyki mistyków.

Wszystko, cokolwiek człowiek zrobi podczas ziemskiego żywota, odbija się, względnie do swojej wartości etycznej, w dobry, albo zły sposób, na naturze owego nieznikomego metaorganizmu, który, przeszedłszy przez szereg wcieleń, gromadzi w sobie ich rezultaty, doskonaląc się ciągle i posuwając naprzód po drabinie postępu. Tym sposobem, według du Prela, Darwinowska zasada ewolucyi znajduje rozszerzenie i dopełnienie, i ze sfery tellurycznej przenosi się w niezmierzone przestrzenie kosmiczne: wcielenia metaorganizmów bowiem odbywają się nietylko na ziemi, lecz w całym wszechświecie, który przestaje być dla nas straszliwą zagadką, ponurym, milczącym sfinksem, lecz zmienia się w olbrzymią arene ciągłego ruchu postępowego od materyi do ducha...

Wszystkie zjawiska i istoty łączą się w jeden nieskończony łańcuch zmiennych, lecz doskonalących się ciągle form. Nic w naturze nie ginie: każdy akt woli, każda myśl nasza, każdy czyn — wszystko to wydaje skutki, i to nietylko doraźne. Ziemia może wystygnąć, słońce zagasnąć, lecz rezultaty naszego życia duchowego trwać będą wiecznie w sferze transcendentalnej!

Oto w krótkich słowach istota doktryn naukowego mistycyzmu niemieckiego.

Nie są one, jak widzimy, zbyt jasne i proste, wątpić wiec należy, czy przemówią kiedykolwiek do wyobraźni mas.

W następnym rozdziale zobaczymy, jaką analogię z wyłożonemi wyżej teoryami przedstawia mistyczna doktryna Słowackiego, zawarta w jego poezyach, oraz rozprawach filozoficznych, nie drukowanych za życia poety.

#### IV.

Zarówno w latach młodych, jak i w epoce towianizmu, Słowacki zapatrywał się na świat ze stanowiska panteisty.

W utworach pierwszych okresów atoli, panteizm ów miał charakter bardzo sumaryczny i uzewnętrzniał się w luźnych obrazach poetyckich, nie w szeregu filozoficznych uogólnień i wniosków abstrakcyjnych. Dopiero w ostatnich latach, pod wpływem wielu czynników, poglądy filozoficzne Słowackiego zaczęły się krystalizować i utworzyły powoli skończony systemat, który nadał utworom z epoki towianizmu specyalne i charakterystyczne piętno.

Doktrynę, którą przepojone są utwory poetyckie w okresie pomiędzy 1842—1849, wyłożył Słowacki systematycznie w następujących rozprawach: »Genezis z Ducha« (1843—1846), »List do Rembowskiego« (1846—1847), »Wykład nauki«, — wydanych po raz pierwszy w r. 1884 przez dra Biegeleisena w Warszawie 1).

Mówimy: »systematycznie« — dlatego, że rozprawy te nie więcej ponad obraz doktryny nie zawierają, ściśle biorac bowiem, brak tam wszelkiego porządku w wykładzie rozwijanych nauk.

Słowacki powiada w liście do J. N. Rembowskiego, że »Genezis z Ducha« pisał »nad morzem, bez przyzwolenia myśli, przy uśpionych władzach rozumu«. Był to więc owoc nie głębokich rozmyślań, lecz marzeń i natchnienia.

Poeta, który dawno »wyrzekł się systematyczności, a słuchał tylko wichru bożego we włosach«, nie szedł w rozwija-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Uzupełnieniem tych pism jest Pamiętnik Juliusza Słowackiego, ogłoszony przez dr. Biegeleisena w r. 1901 (Bibl. dzieł wyborowych).

niu swojej doktryny za logiką, lecz puścił swobodnie wodze kojarzeniu się pojęć i wyobrażeń, których bogactwo i obfitość przytłumiły niejako ideę przewodnią, jak bujne liście i barwne kwiaty powoju przykrywają podtrzymującą je łodygę.

W tym gąszczu przecudnych metafor i porównań mistycznych, wzniosłych apostrof i natchnionych wylewów liryzmu, tworzących jakiś harmonijny chaos dźwięków i obrazów, zoryentować się niełatwo.

To też większość krytyków, zaznaczywszy ten brak systematu w filozoficznych pracach Słowackiego, nie próbowała nawet wyłuskiwać jądra z owych lśniących i barwnych, zbyt może barwnych, niestety, obsłonek. Podejmując się tego trudnego zadania, liczymy na to, że wyłożone poprzednio teorye ułatwią nam zrozumienie i usystematyzowanie pokrewnych poglądów Słowackiego.

W »Genezis« przypomina poeta wiekowe dzieje ducha swojego, »który się nagle uczuł w przeszłości nieśmiertelnym, stwórcą widzialności«.

»Przed początkiem stworzenia duch mój był w Słowie, a Słowo było w Tobie — a jam był w Słowie«.

»A my, duchy, zażądaliśmy kształtów, i natychmiast widzialnymi uczyniłeś nas, Panie, pozwoliwszy, iżeśmy sami z siebie, z woli naszej i z miłości naszej, wywiedli pierwsze kształty« (str. 5).

» My, którzyśmy uczuli, że materya jest dzieckiem ducha naszego, a chociaż w kamień zamieniona, musi być wszakże przez ducha naszego wyświęcona i Bogu duchowi oddana (L. d. R. 45).

W przekładzie na język filozoficzny, zdania te będą brzmiały:

Na początku był Bóg, istność najwyższa, absolut, w którym wszystko tkwiło *in potentia*, i z którego — nie z nicości! — wszystko się wyłoniło (emanacya zatem, nie kreacya!)

Duch się zróżniczkował, oblókł kształty i tym sposobem stał się »stwórcą widzialności«, czyli materyi (por. List

do R. str. 50: »Jak powstał z ducha Atom ziemski«). Jest to więc najczystszy panteizm.

Sam poeta w kilku miejscach tego wyrazu na określenie swojej doktryny używa: »Lecz oto i świat, dawno jedynie na głos panteizmu i metempsychozy czuły, miał je pierwiastkiem wszelkiej wiary i rewelatorstwa, dziś te prawdydwie początkowe są w duchach ludzi gotowe wstać, jako poddanki Chrystusa... i pokłonić swoje indyjskie słoneczne głowy przed słońcem celów ostatecznych« (147).

Zamiłowanie natury przez poetów, stosowanie do roślin i zwierząt przenośni ze świata ludzkiego, wszystko to były, według Słowackiego, panteistyczne objawy przeczucia i ukochania »ducha, który jest wszędy«.

»Płacząca brzoza ukraińska — to nasza młodsza siostra, pełna jakiejś ludzkiej postaci, która już w niej jest i objawi się dopiero po wiekach« (147).

»Cóż więc było fałszem w dotychczasowym panteizmie? oto brak Chrystusa, który panteizm i metempsychozę prowadzi. Teraz są one podstawą, na której stoi duch chrześcijański« (Wykład nauki, 174).

Chrystus — to Słowo boże, czyli widome objawienie nieznanego (\*ojca nikt nie widział\*).

Jest to termin pośredni pomiędzy absolutem a światem materyalnym, »człowiek niebieski« (Adam Kadmon kabalistów). On wskazuje duchowi drogę do odcieleśnienia.

Duchy bowiem, które zeszły w głębiny bytu (inwolucya, upadek, utsarpini bud.), mogą powrócić na łono Najwyższego, przeszedłszy przedtem po kolei przez wszystkie kształty materyalne (ewolucya, odkupienie, avasarpini bud.).

Żeby nas nie posądzono o przypisywanie poecie myśli, których nie miał, będziemy się starali, jak dotąd, używać wszędzie jego własnych słów i wyrażeń:

»W skalach więc już leży Duch, jako posąg doskonałej piękności, uśpiony jeszcze, ale już przygotowany na człowieczeństwo formy«.

»Z bezdna tego wyniósł on wiedzę matematyczną kształ-

tów i liczb, która po dziś dzień leży najgłębiej w ducha skarbnicy« (hierarchia nauk Comte'a!) (Genez. z Ducha, 7).

Potem »te pierwsze, a idące już ku Bogu, duchy ofiarowały się na śmierć«. (Genez. z Ducha, 8). Zdruzgotane, rozbite na proch ziemski skały utworzyły podścielisko dla rozwoju życia organicznego. »Co zaś dla nich śmiercią było, to w oczach Twoich, o Panie, było tylko zaśnięciem Ducha w jednej a obudzeniem się jego w drugiej, doskonalszej formie« (8).

W świecie organicznym »przydaną została Duchowi moc odtwarzania podobnej sobie formy« (9). Formy te doskonalą się ciągle, »a w każdym nowym kształcie jest niby wspomnienie przeszłej i rewelacya następnej formy, a we wszystkich razem jest rewelatorstwo ludzkości, śnicie niby form o człowieku. Człowiek był przez długi czas finalnym celem ducha tworzącego na ziemi«.

»W przeskokach z królestwa do królestwa okazywały się potworności, tak, żeś Ty, Boże, wszystkie te prawie pośrednie formy poniszczył (Genez. z Ducha, 15). (Patrz także »Teorya Darwina!«)

Wreszcie chwila stanowcza nadeszła: »Głos stworzenia całego począł wołać o człowieka« (53). Nigdy bowiem »nic się duchowego na świecie nie stało bez potrącenia całej masy duchów, całej tej harfy strun, aż do ostatniej struny, jęczącej po dziecinnemu w materyi« (182).

A zawsze kiedy duch stawał się wyższym nad krępujące go kształty, zdobywał sobie, jakąś ofiarą nową, wyższą formę, w którą się cały nadmiar ducha przelewał, a która była nowym szczeblem na drodze postępu. »Bóg zaś pieczętował niższe stworzenia i zamykał, niby bramę, przez którą westchnienie uleciawszy, stało się już niższym formom niepotrzebne... « ¹) (54).

¹) W »Essai sur la philosophie Boudique« Aug. Chaboseau (Paryż, 1891) na str. 146 czytamy: »Zaledwie zaczyna się ewolucya pewnego gatunku, gatunek (niższy), który odbywał ewolucye przedtem, ustala się. To nam tłómaczy, dlaczego nie zdarzają się dzisiaj jeszcze

Chrystus więc, Słowo Boże, dał duchowi nową formę »na obraz i podobieństwo swoje«.

Jest to znowu reminiscencya kabalistycznego Adama Kadmona, niebieskiego prototypu człowieka, utożsamionego przez kabalistów chrześcijańskich z Chrystusem.

Człowiek, obraz i podobieństwo Chrystusa, nie znał potrzeb ziemskich, był bowiem przepojony duchowym światła pierwiastkiem. Jedząc jednak materyalne pokarmy, poniżył się dobrowolnie i upodlił. Sprawcą moralnym upadku był duch niższy — wąż rzetelny — który, nie rozumiejąc duchowotwórczej natury ludzi, namówił ich do naśladowania zwierząt i sam się odrodził w ciele Kaina (60).

Tutaj znowu mamy przypomnienie Kabały (porównaj Franck »La Kabbale«, str. 254 i 255), oraz poglądów ofitów i kainitów, gnostyckich sekciarzy, identyfikujących Kaina z weżem.

Ostatnia myśl tak się poecie podobała, że, prócz prozy, obrabiał ją jeszcze dwa razy wierszem. Raz w poemaciku »Na drzewie zawisł wąż« (»Pisma pośm.«, I, 94), drugi raz w »Teogonii« (»Poezye« etc., wydane po raz pierwszy przez Rychtera, Kraków, 1890), będącej poetyczną parafrazą doktryn filozoficznych poety:

Zepsuwszy ciało wasze, świetlne i subtelne, Wprzód pokarmu użyciem ziemskiego — a potem W duchu węża dwóch duchów spłomienione grzmotem... •

Potem przenosi nas poeta do Indyi, dokąd udał się po śmierci duch Ewy (u poety raz Helois, drugi raz Sofos), i wcieliwszy się tam na nowo, odkrył ludziom »prawdę« o wędrówce dusz, a w parę wieków później powtórzył to samo, pod postacią »Izydy« w Egipcie.

Odtąd metempsychoza staje się fundamentem każdej prawdziwej religii i filozofii, i teraz »jako gałązka wiedzy i wiary, w krzyż Chrystusa wszczepiona, rozkwita na nowo...

przemiany minerału w roślinę, rośliny w zwierzę, zwierzęcia w człowieka«. Czyż to nie dziwna jednozgodność pojęć?

już nie straszna, bo za ręce, jak dziecię, przez Chrystusa prowadzona — ku celom ostatecznym idąca...« (147).

»Śmierć więc jest tylko prawem formy, królową masek, powłok i szat duchowych« (Maya »Złudzenie« buddystów):

Gdyby instynkt nie szeptał: »Wiecznąś jest istotą« — Nie nająłbyś żołnierza za Rotszylda złoto!

(Dzien. 245).

»Dotychczas jest śmierć marą bez żadnej rzeczywistej władzy nad stworzeniem«:

Pan Bóg kazał nam zwalczyć siłą każdą siłę. Oszukać jedną tylko pozwolił — mogiłę.

(Dzien. 240).

Przez metempsychoze, duch, kapitalizując niejako moralne i intelektualne rezultaty poszczególnych wcieleń, doskonali się ciągle i postępuje <sup>1</sup>). Prócz tego doktryna ta ma — według poety i według buddyzmu — olbrzymie znaczenie etyczne; najpierw bowiem zachęca i usposabia ludzi do altruizmu:

Możnemu, który dzisiaj dom upiększa sobie, Powiedz, że gdzie badź jutro zbudzi się na globie, A wnet złoto rozleje po świecie, jak wodę, Chcąc, aby w każdym domu jutro miał wygodę.

(Dzien. 240).

Powtóre zaś, tłómaczy nierówność losów ludzkich, oraz umożliwia bezwzględny wymiar sprawiedliwości pośmiertnej, nie demoralizując człowieka postrachem mąk, lub obietnicą nagród wieczystych, przewyższających nieskończenie zasługi i winy kilkudziesięcioletniego zaledwie żywota ziemskiego:

Prawo Mojżesza, w globie wyryte głęboko, Dotąd trwa — ząb dasz za ząb — i oko za oko; Bóg chce, aby się tego prawa domyślono — I spełnia je — schowany za śmierci zasłoną.

(Dzien. 246).

¹) Jeśli się duchem w gwiazdy, jak kamień, wyrzucę — Zajaśnieję — i może głazem być nie wrócę.

Sto dam za grosz — tym, którzy jażmużnę uczynią, Mówi Pan. — Cóż byłoby, gdyby stał ze skrzynią? A to prawdziwy byłby dla lichwiarzy Eden, Taki ogromny procent z grosza — sto za jeden! A jednak, Bóg jest godzien, aby mu wierzono I płaci — lecz schowany za śmierci zasłoną.

(Dzien. 253).

Jedno więc życie płaci za drugie, wynika z niego bowiem, jako skutek z przyczyny (»Karma« buddystów). W gruncie rzeczy zatem, każdy sam sobie wymierza karę, lub nagrodę: »Duch, zło cielesne czyniący na świecie, sam tworzy formę piekielną, w której zło swoje odpokutować musi... (72).

Od prawa metempsychozy nikt wyłączyć się nie może, »jedno tylko ciągłe i dobrowolne ducha naszego — dla świętych celów Bożych ukrzyżowanie (»Arhat-anagami«) wynosi nas nad wszystkie formy globowe — od pracy nas do czasu uwalnia, a rozweseleniem w jasnościach Bożych nagradza« (rodzaj czasowej nirwany — »Tushita« buddystów). (L. do R. 73). Ostatecznym celem jest powrót zupełny na łono absolutu (124).

Oto w krótkich słowach treść doktryny Słowackiego.

Bóg i świat stanowią, według niego, jak i według wszystkich panteistów, jedność absolutną. Świat materyalny jest tylko zgrubiałą, zobjektywizowaną formą wyższego, czystego, absolutnego bytu. Jest to faza przejściowa, szata obleczona czasowo przez ducha, który, pragnąc się wyosobnić z bezmiarów nieskończoności, przybrać musiał ograniczone indywidualne kształty.

To go oddaliło wprawdzie, ale nie *oderwalo* od pierwotnego, najwyższego źródła istnienia, do którego cała natura, z człowiekiem na czele, tęskni i, po szeregu walk i prób, powraca.

Powraca drogą wolnego, stopniowego, ale ciągłego doskonalenia się, czyli ewolucyi. Z martwej na pozór materyi wyłania się z czasem roślina, z rośliny zwierzę, ze zwierzęcia człowiek. To siła ducha, ukrytego pod temi zmysłowemi maskami, pcha przyrodę naprzód. Formy zewnętrzne doskonalą się i subtylizują, duch coraz bardziej bierze górę nad materyą, aż wreszcie owłada nią całkowicie, uwalnia się z jej więzów i powraca, udoskonalony sumą doświadczeń i cierpień, do źródła, z którego wyszedł.

V.

Kto przeczytał uważnie poprzednie rozdziały, nie mógł nie zauważyć analogii poglądów Słowackiego z wielu poglądami neobudyzmu i okultyzmu.

Gdybyśmy chcieli wchodzić w szczegóły, podobieństwo to mogłoby jeszcze wzrosnąć: potępienie jałmużny (W. N. 124 pass. »Lotus bleu« N. 8, 1892, str. 62), troisty skład człowieka (179): duch, ciało, oraz ogień, odpowiadający »fluidowi astralnemu« okultyzmu i ognistej »Psyche« gnostyków, niższej od świetlanego ducha »Pneuma«; rozpatrywanie człowieka, jako »mikrokosmosu«; wielość światów zamieszkiwanych (64), pogląd na dziedziczność etc. etc.

Atoli z trywialnym dualistyczno-deistycznym spirytyzmem Allana Kardeca i Davisa poetyczna mistyka Słowackiego nic prawie wspólnego nie ma, aczkolwiek bowiem poeta wierzył w obcowanie z duchami, twierdził jednak, że »odbywa się ono za pomocą oczu naszych duchowych, które są trącone mocami duchów, bez żadnego w tem ciał naszych pośrednictwa «¹) (201).

Pogląd ten, przypominający hypotezy Kanta i Schopenhauera, dalekim jest chyba od wiary w mądrość »pukających stolików« i »ekierek«, wiary, stanowiącej jeden z fundamentalnych dogmatów właściwego spirytyzmu. Nazywając więc

¹) W »Pamiętniku« Słowackiego czytamy: »Nie trzeba, aby duch wziął jakie ciało, chcąc się pokazać. Nie oczy w nas widzą, ale duch widzi ciało przez oczy, może więc bez oczu widzieć ducha... Osoba, przytomna wizyi, może jej nie widzieć. Wiedzą o tem dawno duchy, wiedział Szekspir, pisząc Hamleta (str. 111). Poeta sam »obcował z duchami«. W liście do matki z 30 list. 1844 pisze, że wie »od samego Kolumba, co się stało po odkryciu Ameryki«.

przeduchowiony panteizm poety »spirytyzmem«, wyrządził mu dr. Biegeleisen krzywdę.

Bezpośrednio zresztą, nie mógł na Słowackiego wpłynąć ani spirytyzm, ani okultyzm nowoczesny, systematy te bowiem zjawiły się dopiero po śmierci poety.

Niezaprzeczone podobieństwo drugiej ze wspomnianych doktryn, a zwłaszcza jej chrześcijańskiego odłamu, z poglądami naszego wieszcza, wynika stąd zapewne, że Słowacki uczył się u tych samych mistrzów.

O ciągłym, systematycznym wpływie jakiegoś filozofa nie może tu być mowy, poeta bowiem nie podawałby »Genezis z Ducha« za pismo oryginalne, »najważniejsze ze wszystkich, jakie kiedykolwiek napisał«. Mistyczne pojęcia i wyobrażenia spłynęły prawdopodobnie różnemi pośredniemi drogami do umysłu poety i tam dopiero zostały przerobione i połączone w jedną całość, którą autor »Króla Ducha« uważał za zupełnie oryginalną i nową.

Jak słusznie zaznaczył P. Chmielowski w swojem cennem studyum p. t. »Słowacki towiańczykiem«, towianizm nie był w owej epoce zjawiskiem sporadycznem. We Francyi zwłaszcza roiło się od »proroków« i marzycieli mistycznoreligijnych.

Z głośniejszych reformatorów społeczeństwa i kościoła na początku XIX wieku, ani ksiądz Châtel, założyciel liberalnego kościoła nowo-francuskiego, ani też zniemczony Czerski, ciążący do protestantyzmu, na Słowackiego wpływu żadnego nie wywarli i wywrzeć nie mogli. Pozostaje St.-Simon, którego panteistyczno-socyalistyczną doktrynę Słowacki znał i cenił bardzo wysoko, uważał ją jednak, z powodu pominięcia metempsychozy, za niekompletną: »Każdy ksiądz jest przekonany, że dusza, będąca w ludziach, nie ma zupełnie żadnego związku ze zwierzęcą duszą, a co dziwniejsza, że bojaźń tę i arystokratyczny dogmat duszy widziałem w świętych nawet filozofach. Jeden z bratnich nam duchów, St.-Simon, jedyny z ducha filozof we Francyi, wszystko, co było

w świecie, podług prawdy rozejrzał, nie śmiejąc zajrzeć pod szczebel, na którym stoi człowiek« i t. d. (173). I.

Hoene-Wroński, ten filar współczesnego okultyzmu 1), pozostawił także wyraźne ślady w doktrynie Słowackiego, zwłaszcza w kwestyach, dotyczących polityki, czyli mesyanicznej roli każdego narodu w dziele cywilizacyi (W. N., 156, \*Król Duch\*, raps. IV, pieśń III, strofy XLIII—XLV).

Prócz tego, czytywał Słowacki niewątpliwie filozofów niemieckich, z Schellingiem ) i Heglem na czele (»Poez. pośm.«,

Słowacki nakreślił następujący schemat różniczkowania się trójcy: Ducha, Mitości, Woli:

¹) Chociaż z doktryn Hoene-Wrońskiego korzystali i towiańczycy, i inni pisarze mistyczni, sam Hoene-Wroński nie uznawał ich za awoich kontynuatorów, a nawet surowo potępiał. Porównaj S. Dickstein; »Hoene-Wroński« (Kraków, 1896) str. 113, 174. Używanie terminu »Mesyanizm« przez Mickiewicza uważał Hoene-Wroński za »profanacyę« i »plagiat«, sądził bowiem, że tylko na gruncie ścisłej nauki można budować spekulacyjne systematy filozoficzne.

<sup>3)</sup> Schellinga przypomina wiara w powstanie świata widzialnego z głębin absolutu, oraz w istnienie ruchu postępowego od materyi do ducha. Doktryny te zaczerpnął Schelling od Jakóba Böhma, którego mógł Słowacki znać także przez St. Martina. Niejakie podobieństwo przedstawiają schematy ewolucyjne obu myślicieli. U Schellinga tablica rozwoju wygląda tak:

I. (Natura organizująca): 1. Ciężkość (ciało). 2. Światło (dusza). 3. Życie (jako rezultat).

<sup>II. (Natura nieorganiczna): 1. Materya (magnetyzm — 1 wymiar).
2. Procesy dynamiczne: a) Elektryczność (2 wymiar). b) Procesy chemiczne (3 wymiar).</sup> 

III. (Natura organiczna): 1. Reprodukcya (roślina); kobieta = ciężkość. 2. Wraźliwość (zwierzę); mężczyzna = światło. 3. Czułość (człowiek).

<sup>1.</sup> Duch w woli = Wola Milość, wola siła (Ruch).

<sup>2.</sup> Duch w Ruchu = Ruch Miłość, ruch siła (Magnetyzm).

<sup>3.</sup> Duch w Magnetyzmie = Magnet. siła, Magnetyzm Elektryczność.

<sup>4.</sup> Duch w Elektryczności = Elektr. Magnet.; Elektr. Cieplik.

<sup>5.</sup> Duch w Ciepliku = Cieplik Elektr.: Cieplik światło.

Jest to analogia zewnętrzna raczej, niżeli wewnętrzna, ale bądź co bądź, analogia jest i świadczy, że Słowacki znał sposoby wykładu i metody metafizyków niemieckich.

wydanie Rychtera, str. 315, Listy do Matki tom I, str. 89<sup>1</sup>); znał prawdopodobnie i Trentowskiego, który, choć napadał na towianizm, sam był przez pół mistykiem, wierzył w preegzystencyę i uznawał realność zjawisk tajemniczych, tylko je, podobnie jak i okultyści dzisiejsi, tłómaczył działaniem nie jaźni (duch), lecz »duszy« (ciało astralne), t. j. władzy niższego rzędu (patrz »Demonomania«, »Panteon«).

Dzieła Cieszkowskiego czytał Słowacki na pewno, często bowiem robi do nich, już to poważne, już to ironiczne, a bardzo dowcipne aluzye w swoim »Dzienniku«, zwłaszcza obrabiając wierszem kwestye ekonomiczne, a specyalnie finansowe, i zastanawiając się nad mistyczną rolą pieniędzy i kredytu (Dzien. 241).

Na tem zdają się kończyć bezpośrednie wpływy filozofów współczesnych poecie.

Mistycyzmem dawniejszym musiał się także zajmować, mówi bowiem w »Dzienniku«: »Siły, prawdziwie działające na globie, były to siły różne mistycznych sekt, nie zaś rycerskie« (237); »sekty mistyczne są siłą wzrostów narodowych« (258).

Dzieła Swedenborga musiał czytać w dzieciństwie, mówi bowiem w »Godzinie myśli« o sobie i swoim towarzyszu:

Oni marzeniem księgi rozumieli ciemne, Nie rozumiejąc myślą. Z dziecinnego piasku Na księgach Swedenborga budowali gmachy, Pełne głosów anielskich, szaleństwa i blasku, Niebu Tytanowemi grożące zamachy.

Antropomorficzne poglądy szwedzkiego mistyka na świat pozagrobowy mogły pociągać młodzieńca, ale nie dojrzałego

¹) Schopenhauera, który wówczas nie był jeszcze w modzie, choć oddawna pisał, Słowacki nie znał jako filozofa, ale, zdaje się, słyszał o nim od Niemców we Frankfurcie (w r. 1841). W liście do Niedźwieckiego (cytow. u Hösicka Jul. Słow.) wspomina o »savant fort grave fort maladif et fort profond penseur«. Otóż w owym czasie Schopenhauer mieszkał we Frankfurcie i był osobistością znaną w mieście, do niego więc odnoszą się powyższe słowa, zakończone cynicznym dowcipem, gdyż Słowacki, zdenerwowany stosunkiem z panią Bobrową, nie miał ochoty wtedy do robienia znajomości z filozofami.

mężczyzne i filozofa. To też śladów swedenborgianizmu darmoby ktoś chciał szukać w subtelnych teoryach poety 1).

Czy, prócz Platona, którego znał, czytał Słowacki dziela innych mistyków i półmistyków? — twierdzić na pewno niępodobna.

Może tylko zapoznał się z ich esencyą, podczas krótkiego przebywania w kole towiańczyków? Towianizm bowiem nie był wcale doktryną oryginalną, lesz tylko pstrym zlepkiem różnych teoryi, pochwytanych przez mistrza, gdzie się dało.

Tkwiło tam dużo z mesyanizmu Hoene-Wrońskiego, nieco Kabały (patrz Semeneńko: »Towiański et sa doctrine«), a zwłaszcza sporo starego martynizmu, który na początku XIX wieku ogromnie był na wschodzie Europy popularny (porównaj Siemieński »Religia i Mistyka u Mickiewicza«).

Mickiewicz, złotousty Aaron, ciemnago Mojżesza, Towiańskiego, znał nietylko St.-Martina, ale i mistrza jego, Jakóba Böhma, bardzo dobrze, a nawet wybrał z tych mistyków, oraz z Anioła Szlązaka, niektóre zdania i przetłómaczył je wierszem (1836), doktrynę zaś Böhma streścił na piśmie?). Znał również prace Okena, Baadera, Swedenborga, którego uważał za najwyższego po Böhmie, (Por. Piotr Chmielowski »Filozoficzne poglądy Mickiewicza« w Przegl. filozof. 1898, zesz IV, 1899 II).

Jest więc możebne, że pewne idee tych pisarzów wsiąkły w towianizm, a z nim razem przeszły i do umysłu Słowackiego, gdzie, znalaziszy grunt żyzny, rozrosły się i wybujały, po zerwaniu z kołem, w oryginalną doktrynę.

¹) O doktrynie Swedenborga, głoszącej, żę dusze mężczyzny i kobiety, którzy się kochali, zlewają się po śmierci w jedną duchową istotę, wspomina Słowacki żartobliwie w liście do matki z d. 2 kwiet. 1838 r. (Listy, wydanie Meyeta, Lwów 1899).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Por. Adam Mickiewicz Jakób Böhme (wyd. Przegł. filozof.).

<sup>3)</sup> Najbliższy przyjaciel Słowackiego z owej epoki tak charakteryzuje stosunek doktryn poety do towianizmu: >Z Towiańskim zerwał, z nauki jednak mistrza zachował jedno twierdzenie, które uważał za

Wpływem idei St. Martina, którego nauczyciel jego, Martinez Pasqualis, Żyd portugalski, wtajemniczył w śmiałe teorye teozofii izraelskiej, najłatwiej może da się wytłómaczyć zgodność niektórych punktów teoryi Słowackiego z Kabałą, która, zdaniem uczonych, jest podobno tylko mozaistyczną parafrazą i plagiatem indyjskiego panteizmu, tej par excellence aryjskiej doktryny.

Nasz poeta jednak jest radykalniejszy i, rozwijając panteizm, zbliża się więcej do źródła, niżeli połowiczny mistyk francuski (Porównaj Franck: »Philos. mystique en France au XVIII, St. Martin«).

Jedynie doktryna »ofiary« przypomina ogromnie St. Martina, przypisującego, jak i paradoksalny de Maistre (»Eclair. sur les sacrifices«), oraz twórca tytaniczno-zbrodniczych postaci Popiela i Hana tatarskiego, pewne mistyczne właściwości i skutki »przelewowi krwi ludzkiej«.

Dla nich wszystkich, jak dla Goethowskiego Mefistofelesa: »Blut ist ein besonderer Saft!« Słowacki jednak ofiarę pojmuje szerzej od St. Martina, w pojęciu zaś metempsychozy idzie dalej nietylko od filozofa francuskiego, ale i od samej Kabały, bo — zapewne pod wpływem wierzeń indyjskich — przyjmuje transmigracye uszlachetnionej duszy zwierzęcej w człowieka.

Samą Kabałę znał Słowacki zapewne (porównaj postać Żydówki, Judyty, córki rabina kabalisty w »Księdzu Marku«), ale tylko ze słyszenia; gdyby ją bowiem znał lepiej, nie oparłby się niewątpliwie wcieleniu w swoją doktrynę wielu głębokich a poetycznych poglądów i mitów, jak przeniósł żywcem pla-

najważniejsze, bo rozjaśniające dzieje całego stworzenia, a mianowicie, że duch tworzy dla siebie formę odpowiednią do stopnia obecnego rozwoju swego. Cały świat przedstawiał mu się jako olbrzymi warsztat duchów, pracujących nad zdobyciem sobie coraz doskonalszej formy«. (Ka. arcybiskup Feliński »Ze wspomnień o Słowackim«, »Kraj«, 1895, nr. 29).

Świadczy to, że Towiański nie zamykał się w granicach polityczno-religijnych, lecz szukał podstaw ogólno-metafizycznych dla swojej doktryny.

tońskiego Hera, Armeńczyka, do »Króla Ducha«, a »zrodzoną z łzy Chrystusowej« Eloę Alfreda de Vigny — do »Anhellego«.

O istotnej filozofii buddyjskiej, zdaje się, nie słyszał poeta nigdy, słuszne zarzuty bowiem, jakie robi pewnym punktom indyjskiej doktryny metempsychozy, dowodzą, że znał tylko popularne poglądy na tę kwestyę 1).

Opartej zupełnie na buddyzmie i na Wedancie filozofii Schopenhauera (wyd. w 1819), również musiał nie czytać, dzieła tego wielkiego myśliciela bowiem dopiero dzisiaj nabrały rozgłosu.

Dziwne więc podobieństwo doktryny Słowackiego z mistycyzmem współczesnym da się tylko do pewnego stopnia wytłómaczyć wpływami zewnętrznymi, na wielu punktach atoli wynikło ono prawdopodobnie stąd, że poeta, wyszedłszy z tego samego założenia (jedność stworzenia i Stwórcy), snuł dalej logicznie swoją doktrynę i doszedł do tych samych, mniej więcej, co i wszyscy mistycy, rezultatów filozoficznych.

Z tego względu chociażby, systemat filozoficzny Słowackiego zasługuje na uwagę, jako interesujący objaw psychologiczny.

Prócz tego jednak, stanowi on niezmiernie ważny przyczynek do zrozumienia twórczości poety, zwłaszcza w ostatnich siedmiu latach jego żywota. Wspaniała epopeja mistyczna o »Królu Duchu«, oraz wiele pokrewnych jej dramatów i wierszy, tylko w świetle filozofii Słowackiego dokładnie zrozumianą i ocenioną być może. Jeżeli utwory te były traktowane dotychczas przez krytykę z lekceważeniem, to dzięki temu jedynie, że brakło klucza, któryby otworzył ich treść ezoteryczną, tajemną.

¹) W Pamiętniku (str. 97—103) znajdujemy notaty z dzieła »Voyage de Siam de pères Jesuites« Amsterdam. Poeta zastanawia się nad buddystycznemi wierzeniami syamczyków, ale, choć niezupełnie dowierza tendencyjnym wywodom autorów, nie może ich zbić, gdyż sam niezna dokładnie przedmiotu — co zresztą w owej epoce nie było rzeczą dziwną, gdyż dokładne badania nad religiami wschodu należą do późniejszych czasów.

Pośmiertne rękopisy filozoficzne Słowackiego dają nam ów klucz, z którego należy skorzystać, a wtedy pozorne dziwactwa wydadzą nam się logicznymi wynikami specyalnego poglądu na świat i życie.

Do tej pory krytyka nie prawie w tym kierunku nie zrobiła, ale prędzej, czy później zrobić musi, gdyż bez tego fisyognomia duchowa Słowackiego nie będzie dla nas zrozumiałą i jasną <sup>1</sup>).

Ze podobne mistyczne doktryny mogą się nie podobać pewnej warstwie ogółu, uważającej poezyę za służkę swoich utylitarno-spikurejskich dążeń i ideałów, to kwestya obojętna dla historyka literatury, który ma obowiązek wniknąć we wnętrze każdego twórczego umysłu i rozebrać jego naturę sine ira et studio, t. j. bez oglądania się na wszelkie możliwe gusty i sympatye praktyczno-życiowe.

Każdy wielki poeta jest wcieleniem świadomych, lub nieświadomych ideałów i aspiracyi swojego narodu.

Jak natura w człowieku, tak naród w poetach, artystach i myślicielach swoich dochodzi do uświadomienia tego, co się kryje w jego głębinach duchowych, i poznaje niejako samego siebie: zaczyna rozumieć, czem był, czem jest i czem być może.

Analiza twórczości geniuszów to analiza serca i inteligencyi narodu, to dążenie do samopoznania.

Poznać samego siebie — znaczy dla jednostki: postawić fundament intelektualnego rozwoju i wstąpić na drogę, wiodącą do świątyni mądrości. Poznanie samego siebie, przeniesione w sferę życia narodowego, może dać rezultaty stokroć donioślejsze.

1892.

¹) Próbą wytłomaczenia charakteru twórczości Słowackiego za pomocą jego poglądów mistycznych jest nasza praca p. t. »Słowacki i nowa sztuka«. Twórczość Słowackiego w świetle poglądów estetyki nowoczesnej. Warszawa i Kraków 1902.

## Geneza i znaczenie Eloi u Słowackiego.

Nadzwyczajna wraźliwość Słowackiego na wpływy obce, oraz skłonność jego do przyswajania sobie i zużytkowywania pomysłów, zaczerpniętych ze skarbnicy poezyi europejskiej — rzecz to powszechnie znana i wielokrotnie poruszana przez krytykę.

W pierwszych latach twórczości, poeta, jak wiadomo, podlegał silnie wpływowi Byrona; później zaś, kiedy dojrzał i doszedł do zupełnej samowiedzy artystycznej, lubił, mimo to, zbaczać niekiedy z własnej drogi, by, że użyjemy tutaj znanych słów prof. Tarnowskiego, »oplatać się, niby bluszcz, dokoła cudzych pomysłów«.

Nie było to jednak nigdy naśladownictwo w ścisłem znaczeniu tego wyrazu, lecz raczej przetwarzanie, w sposób żupełnie samoistny, motywów, urodzonych w mózgu jakiegoś wielkiego mistrza, albo rywala.

Obcy motyw odgrywał tu rolę podobną do roli gotowych tematów w muzyce, z jakich przecie, choćby były nie wiem jak ograne, artyści, w rodzaju Chopina i Liszta, wysnuwali nieraz całe szeregi zupełnie oryginalnych melodyi i waryacyi.

Do zużytkowania tego, lub owego pomysłu, charakteru, sytuacyi, nie popychało poety ubóstwo fantazyi, lecz najrozmaitsze bodźce. Niekiedy, jak w »Kordyanie« i ogłoszonych

pośmiertnie fragmentach » Pana Tadeusza«, podniecała go ochota skruszenia kopii ze sławniejszym przeciwnikiem, dla pokazania mu, że tak walcza z sobą

— nie wrogi, Lecz dwa na słońcach swych przeciwne — bogi.

Innym razem znowu był to mimowolny hołd, złożony twórczej potędze uwielbianego mistrza, lub też po prostu kaprys, albo wreszcie chęć rozwinięcia na nowo i pokazania w odrębnem świetle danego motywu, typu, czy charakteru.

Do pierwszych dwóch kategoryi zaliczamy reminiscencye z Dantego, Kalderona i Szekspira; pod ostatnią rubrykę dadzą się stanowczo i wyraźnie podciągnąć dwie tylko kreacye Słowackiego.

Pierwszą jest Her Armeńczyk, zapożyczony, jak wskazuje dopisek poety, od Platona i przeniesiony z morskich wybrzeży Pamfilii do surowej krainy Lechitów, nad którymi, wcielając się po kolei w różne postacie bohaterów i monarchów, rozciąga on opiekę i których wiedzie do szczęścia i sławy. Rodowód prometeicznej postaci Króla-Ducha jest powszechnie znany, a prof. Małecki, zestawiwszy w swojej cennej monografii mit platoński z poematem Słowackiego, wykazał różnicę w traktowaniu tej osobistości przez naszego poetę i greckiego filozofa.

1

Nie wiem atoli, czy popełnimy zbyt gruby błąd, twierdząc, że nad pochodzeniem drugiej, niezwykle oryginalnej i poetycznej kreacyi Słowackiego, nikt dotychczas — prócz Krasińskiego, który o tem mimochodem w korespondencyi wspomina 1) — szczegółowiej się nie zastanowił i z pierwowzorem jej nie porównał. Mamy tu na myśli smętną strażniczkę grobów Północy, mglistą i powiewną Eloę w »Anhellim«.

Chociaż Eloe odgrywa drugorzędną tylko rolę w poemacie, eteryczna jej postać pozostawia niezatarte wrażenie

<sup>1)</sup> Listy do Gaszyńskiego, Lwów 1882, str. 138.

w umyśle czytelnika i zmusza go mimowoli do zamyślenia się nad wewnętrzną istotą tego zagadkowego zjawiska.

Kim jest właściwie owa smętna anielica, kojąca szelestem swych białych skrzydeł ponure skargi umarłych wygnańców?

Prof. Małecki (Słowacki, II, 146 p.), a za nim Spasowicz i niektórzy krytycy dopatrują się w Eloi symbolu »cichej sławy, oraz rzewnej pamięci po zmarłych, przywiązanej do mogił, gdzie leżą ich kości, a zarazem obecnej w sercach, dla których te mogiły są drogie i swoje«. To zaś, co wykracza po za powyższe określenie, jak np. podany przez poetę rodowód owej anielskiej istoty, oraz wzmianka o jej poprzednich losach — wszystko to kładzie szanowny komentator na karb swobodnej fantazyi autora, pragnącego »przetworzyć sztywny symbol — w życie«.

I rzeczywiście, gdybyśmy klucza do charakteru Eloi musieli szukać tylko w treści poematu, wywody prof. Małeckiego byłyby najzupełniej usprawiedliwione, sam poeta jednak daje nam najwyraźniej do zrozumienia, że przeszłość iego bohaterki jest opisana »gdzieindziej«.

»A wieszli, kto to jest ten Anioł smutny na cmentarzu? — powiada Szaman do Anhellego. — Oto się zowie Eloe, a urodził się ze tzy Chrystusowej na Golgocie, tej tzy, która wylana była nad narodami.

» Gdzieindziej napisano jest o Anielicy tej i wnuczce Maryi Panny... jak zgrzeszyła, ulitowawszy się nad męką ciemnych Cherubinów, i umilowała iednego z nich, i poleciała za nim w ciemność.

»A teraz jest wygnaną, jak wy jesteście wygnani, i ukochała mogiły wasze i piastunką jest grobowców, mówiąc kościom: Nie skarżcie się, lecz śpijcie!

»Ona odpędza reny, kiedy przyjdą mech wyciągać z pod głowy trupów, ona jest pasterką renów.

»Przywyknij do niej za życia, albowiem będzie na mogile twojej stąpać przy blasku księżyca; przywyknij do głosu jej, abyś się nie obudził, gdy mówić będzie«. Otóż rodowód Eloi, oraz cała powieść, zawarta w podkreślonych przez nas zdaniach, nie są bynajmniej, jak sądził prof. Małecki, wymysłem poety, lecz wzięte zostały z mało znanego u nas poematu de Vigny'ego pod tyt. »Eloa« (1823 ¹). Porównajmy tylko treść zacytowanych powyżej ustępów z treścią utworu francuskiego romantyka.

Ze izy, którą Chrystus uronił nad Grobem Łazarza, a którą Serafini żanieśli do nieba, urodziła się Anielica, niewypowiedzianie piękna, i otrzymała od Boga imię Eloa.

Dowiedziawszy się od swoich niebieskich współbraci, że jeden z nich, najpiękniejszy, jęczy obecnie w ciemnościach piekielnych, obarczony klątwą bożą. Eloa nie mogła znaleźć ani chwili spokoju.

Smutek ściął drętwiejące wargi, gdy jej duszy Przedstawił się ten obraz bolesnej katuszy; Kiedy pochyli czoło — od tych howych wrażeń Niewinna skroń kraśnieje: zna już światy marzeń;

Jej boleść niespokojna tem głębiej ją pali; W snach jej anioł nieszczęsny staje każdej nocy, Błagający zdaleka ulgi i pomocy.

Nie mogąc wreszcie zapanować nad litością, Eloa opuszcza niebo i zlatuje ku otchłaniom piekielnym, by pocieszyć tego, który, jako najwinniejszy, jest zarazem najnieszczęśliwszym z nieszczęśliwych. Uczucie miłosierdzia, które ją przenika, promieniuje i oddziaływa dobroczynnie na całą naturę. Eloa dziwi się temu:

zmieszała ją jej własna potęga, Widok łask błogich, kędy jej obeeność sięga: Tam świat jakiś, skarany, przejęła otucha, Jakiś glob się zatrzymał i jej lotu słucha: A gdy po nowych drogach, krążąc między niemi, Którą z tych kul musnęła skrzydłami srebrnemi,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) W r. 1895 dopiero »Ateneum« (sierpień) zamieściło bardzo piękny przekład »Eloi« pióra Adama M-skiego. Cytaty dawne zastąpiliśmy wyjątkami z tego przekładu.

Chwile milkii tam wszelkie zgryzoty i żale; Dżiwiąc się sami — wzajem ściskają rywale; Nienawiść; żapomniana, sztylety z rak roni: Więzień idzie z uśmiechem, sam, więzy nie dzwoni, Zbrodniarz w świątyni prawa rad powraca ściany.

Wreszcie Bloa spostrzega tego, którego pocieszyć pragnęta.

Przeklęty Archanioł nie nie stracił ze swojej piękności zewnętrznej. Eloa spogląda na niego ze zdumieniem. Szatan zas, opisawszy jej rozkosze miłości ludzkiej, woła:

Oto przed tobą zbrodniarz i dzieł jego grzechy,
O złość skarżon, on przecież jest duchem pociechy,
Co, płacząc niewolnika, wykrada go panu
I przez młłość wyżwala od nędz jego stanu,
A gdy wspólną złą dolą obaj są objęci,
Daje mu chwilę czaru — czasem niepamięci!

### Słowa te wzruszają do głębi Eloę.

Eloa bez wyrazów mówiła: »Jam twoją!« A duch ciemności szeptał do niej: »O, bądź moją! Póldž, dotknij mojej ręki. Wkrótce jednakowo Pogartizisz tem, eo dobrem, i tem, co złem zową. Nie rozumiałaś czaru, czem jest: łono swoje Podać — aby ktoś na niem mógł ukryć lez zdroje, Jać — jeden nowe szczęścia ukażę koleje«.

Litość zwycięża obawę i wstyd dziewiczy; córa Chrystusa, pozegnawszy na wieki rozkosze niebieskie, spływa w objęcia potępionego Archaniola...

Jak widzimy, wszystkie prawie szczegóły, nie wyłączając nawet imienia 1), zgadzają się z tem, co Słowacki o przeszłości swojej bohaterki wzmiankuje. Drobna różnica, dotycząca chwili uronienia owej twórczej izy przez Zbawiciela, nie ma tu, jak sądzimy, wielkiego znaczenia. De Vigny trzyma się ściśle tekstu Ewangelii św. Jana, gdzie powiedziano (Rozdz.

¹) Słowacki zhellenizował tylko końcówkę imienia de Vigny'ow-skiej bohaterki.

XI, 33, 35): »Jezus tedy, gdy ujrzał ją (siostrę Łazarza) płaczącą, rozrzewnił się w duchu, zafrasował się i rzekł: Gdzieście go położyli? Rzekli mu: Panie, pójdź a oglądaj. I zapłakał Jezus«.

Słowacki nie liczy się z tradycyą biblijną i wywodzi Eloe »ze łzy, która wylana była« nie nad grobem jednostki, lecz »nad wszystkimi narodami« na Golgocie.

Może to być zarówno prosty błąd pamięci, jak i dowolna zmiana, wprowadzona do poematu w celu rozszerzenia i spotęgowania doniosłości symbolu. Eloe de Vigny'ego bowiem niewątpliwie jest postacią symboliczną. Ta ożywiona łza Chrystusa, spadająca na łono szatana, nie ma nie wspólnego z resztą aniołów bożych. Córka tego, który za grzeszników »cierpiał rany«, a modlił się za swoich prześladowców, Eloa, jest uosobieniem nie sławy, lecz — litości, najwyższej, najszczytniejszej litości.

De Vigny urywa swój poemat w chwili, kiedy Eloe, oddając się Szatanowi, pyta: »Jestżeś teraz szczęśliwy i zadowolony?« — »Smutniejszym, niż zazwyczaj...« — brzmi odpowiedź. Słowacki opowiada nam dalsze dzieje owej Anielicy »ze smutną gwiazdą we włosach«, nie zmieniając w niczem istoty symbolu, stworzonego przez francuskiego poetę.

Za »litość nad męką ciemnych Cherubinów« została ta smętna »wnuczka Maryi Panny« wygnaną z niebios i przykutą do ziemi, gdzie, zgodnie ze swoją naturą, spełnia urząd litościwej »piastunki grobowców« i pocieszycielki umarłych, których kości skarżą się, że je obca przykryła ziemia.

- »A gdy się zbliżali ku cmentarzowi, Anhelli usłyszał hymn skarżących się mogił i jakoby skargę popiołów na Boga.
- »Lecz skoro się jęki podniosły, Anioł, siedzący na szczycie wzgórza, skinął skrzydłami i uciszył je.
- »I trzy razy to uczynił, albowiem po trzykroć rozpłakały się mogiły...«

Czyż w tym łzawym, melancholijnym, a pięknym, pięknym, jak rzadko co w krainie poezyi, obrazku, jest choćby

jeden rys, mający związek nie z listością, lecz ze »sławą«, choćby najcichszą nawet? Nie Małecki zatem, ale Krasiński nazywający Eloe »aniołem litości«, ma słuszność.

W poemacie de Vigny'ego więc, do którego nas sam poeta niejako odsyła, znajdujemy nietylko uzupełnienie tego, co w utworze Słowackiego zostało niedopowiedzianem, lecz i klucz do zrozumienia symbolu, zawartego w przecudnej figurze Eloi <sup>1</sup>).

Niewyjaśnionym pozostaje jeden jeszcze rys postaci Eloi, a mianowicie: jej stosunek i rzekome podobieństwo do dawnej ukochanej Anhellego.

Spostrzegłszy Eloę po raz pierwszy, Anhelli »upadł na ziemię, jak człowiek martwy, a ocknąwszy się, spuścił głowę, jak człowiek, co się wstydzi, mówiąc: Otom zobaczył anioła, podobnego tej niewieście, którą kochałem z całej duszy mojej, będąc jeszcze dzieckiem« (Śniadecka?) i t. d.

¹) Nie od rzeczy będzie zaznaczyć tutaj, że podobne pożyczki nie należą do bezwzględnych rzadkości w literaturze powszechnej. Nie mamy tu na myśli licznych opracowań jednego i tego samego motywu przez różnych autorów, jak np. Don Juana, Fausta, Żyda wiecznego tułacza i t. p. Ale nawet przeniesienie gotowej postaci z jednego otoczenia w inne, odmienne zupełnie, spotykamy i u najznakomitszych pisarzów. Tak np. filozoficzna nowella Balzaca »Melmoth reconcilié« jest właściwie tylko epilogiem — i to bardzo swobodnym epilogiem — starego romansu Irlandczyka Mathurina pod tytułem »Melmoth czyli człowiektułacz«.

Podobnych przykładów dałoby się odnaleźć sporo. Dość wspomnieć o \*Upiorach« (Les revenants) Dumasa młodszego, gdzie występują współcześnie: Werther i Lotta, Paweł i Wirginia, oraz Manon Lescaut i kawaler Des Grieux. Lamartine znowu napisał V pieśń Childe-Harolda, Shelley zaś uzupełnił Eschylowskiego \*Prometeusza w okowach« i rozwiązał w sposób genialny problemat etyczno-dramatyczny, zawarty w uratowanym od zagłady fragmencie trylogii tragika greckiego. Don Cezar de Bazan Dumanoir a i D'Ennery'ego był wzięty z \*Ruy Blasa« Victora Hugo i t. d., i t. d.

Z tego wszystkiego widać, że, opierając jedną z drugorzędnych figur swego poematu na pomyśle obcym, nie popełnił Słowacki nie bezprzykładnego.

To dałoby się jeszcze wytłómaczyć przypadkowem podobieństwem anioła do śmiertelnej kobiety; cóż znaczą jednak słowa Eloi, wyrzeczone do rycerza, który chce zbudzić trupa Anhellego: »Jam jest w części odpowiedzialna, że serce jego nie było tak czyste, jak dyamentowe źródło, i tak wonne, jak lilie wiosenne. To ciało do mnie należy i to serce mojem było«.

Czy mówi tu uosobienie litości i melancholii, czy też kobieta?

Ná tó pytanie nie daje nam odpowiedzi ani jeden, ani drugi poemat.

I kwestya ta pozostałaby na długo nierozwiązaną, gdyby w r. 1902 nieodnaleziono listu Słowackiego, w którym poeta dał obszerny komentarz do »Anhellego«. List ten złożył p. Włodz. Bugiel w darze Bibliotece Polskiej w Paryżu, a Władysław Mickiewicz przesłał kopię fotograficzną pisma Leopoldowi Meyetowi, który jej nam łaskawie udzielił.

Poeta, pragnąc ułatwić Konstantemu Gaszyńskiemu wydanie »Anhellego« po francusku (w Revue de deux Mondes), pisse do niego (d. 22 Maja 1839): »Co do not, potrzebaby je tak napisać, aby razem były rozbiorem dzieła. Anhelli potrzebuje komentarza, jak Dante, albowiem pisałem go umyślnie zwięźle i z wielką ekonomią detalów — któ więc nie popracuje imaginacyą własną nad każdym frazesem Anhellego, temu wszystko w nim będzie blade«.

Potem następuje szereg ciekawych informacyi, dotyczących figut poematu.

Co do punktu, który nas w danej chwili najwięcej obchodzi, a mianowicie genezy i znaczenia Eloi poeta powiada wyraźnie:

»O wiadomość Eloi — odeszlij do pana Alfreda de Vigny, ale powiedz, że Eloa ta może jest, pod zasłoną poetyczną — dawną jaką kochanką poety«.

To chyba jasne. Słowa poety potwierdzają w zupełności hypotezę naszą (postawioną w r. 1892). Eloa, jako kobieta — to wyidealizowane wspomnienie Ludki Śniadeokiej,

którą postą »kochał z całej duszy, będąc jeszcze dzieckiem«. Elna jako anioł — to koncepcya de Vigny'ego ¹).

Wogóle przyznać trzeba, że Słowacki, jak zwykle zresztą, nietylko nie spaczył zapożyczonego pomysłu, lecz rozwinał go w sposób tak subtelny i genialny, iż twórca Eloi nie mógłby do jej literackiego ojczyma żywić urazy za przywłaszczenie swego dziecka, Przeniesiona z przestrzeni kosmicznej na białe, puste a smutne równiny Północy, łzawa postać Eloi nabrała jakiegoś dziwnego uroku i wdzięku.

Należałoby teraz, dla dokładności, wspomnieć coś o ogólnym stosunku naszego poety do de Vigny'ego. Niestety, ani w poezyach, ani w korespondencyi h Słowackiego niepo-

<sup>1)</sup> Wobec własnego wyznania poety upada w zupełności przypuszczenie, że Eloa Słowackiego ma jakikolwiek związek z Eloą Klopstocka (Messyada). Zresztą, kto czytał kiedykolwiek Messyadę, temu myśl podobna nie mogła nawęt przyjść do głowy. Eloa w Messyadzie – to Anioł męzki, potężny, najbliższy stwórcy, największy ze wszystkich, wybrany (Pieśń I. wiersz 290—300); Eloa u de Vigny'ego i Słowackiego to kobieta, Anielica, zrodzona znacznie później z tzy Chrystusowej. Eloa w Messyadzie strąca silną dłonią szatana w głębiny Morga Martwego (VIII w. 120 pass.). Eloa de Vigny'ego i Słowackiego porzuca niebo, sulitowawszy się nad męką ciemnych cherubinów i umiłowała jednego z nich i poleciała za nim w ciemność. Eloa Klopstocka jest niepokalanym, Eloe w sanhellim pokutującą kochanką szatana, grzesznicą. Wobec tylu zasadniezych różnic podobieństwo imienia jest szczegółem bez traści.

<sup>3)</sup> O romantykach francuskich wogóle wyraża się Słowacki w liście do matki (Listy, 1883, I, str. 33): »Z poetami tutejszymi nie śmiem i nie chce się poznawać, bo teraz nieznajomy cierpiałbym, nie mogąc sobie należnego między nimi zająć miejsca«. W dalszym ciągu dziwi się »mieszczańskiej« postawie Wiktora Hugo i wspomina parę słów o Lamartinie, którego nadzwyczajna sława »nieskończenie« go »gniewa«. O Delavigne'u mówi, że »Francuzi waryują dla nowej jego tragedyi Ludwika XI, której nie widział jeszcze« (48). Dumasa (ojca) nazywa »pierwszym francuskim pisarzem tragicznym« (43). George Sandem się zachwyca. »Napisała trzy romanse: 1) Indiana, 2) Valentine i teraz 3) Lelia; pierwsze dwa prześliczne, ostatni dziwny i bardziej do poematu, niż do romansu podobny« (160), a później dodaje: »Zmiłuj się, mamo, staraj się czytać romans »Indiana« i drugi »Valentine«, a zobaczysz, co

dobna odnaleźć śladów bliższej zażyłości z tym oryginalnym autorem, który, pomimo olbrzymich różnic, posiadał przecież jedną cechę właściwą także i śpiewakowi »Lilli Wenedy«, a mianowicie: głębokie poczucie osamotnienia na świecie.

Nie zostawiłem tutaj żadnego dziedzica Ani dla lutni mojej, ani dla imienia; Imię moje tak przeszło, jakby błyskawica, I będzie, jak dzwon pusty, trwać przez pokolenia.

Kto drugi tak, bez świata oklasków, się zgodzi Iść? taką obojętność, jak ja, mieć dla świata? Być sternikiem duchami napełnionej łodzi I tak cicho odlecieć, jak duch, gdy odlata? —

skarży się w swoim »Testamencie« Słowacki.

O, Seigneur, j'ai vecu *puissant* et *solitaire*, Laissez-moi m'endormir du sommeil de la terre!

Taką smutną modlitwę wkłada de Vigny w usta swego Mojżesza, któremu ciąży wielkość, oddzielająca go od reszty ludu...

A »Chatterton« i »Anhelli?« Czyż pomiędzy tymi dwoma nieszczęśliwymi »samotnikami wśród tłumu« nie dałoby się odnaleźć wielu, bardzo wielu rysów analogicznych?

Po za tem zresztą, ani refleksyjny rodzaj talentu, ani elegijny nihilizm, ani też jednolity, skupiony w sobie charakter autora »Gniewu Samsona«, nie przypominają w niczem bogatej, szerokiej i ruchliwej, niby wcielona fantazya, indywidualności twórcy »Balladyny«.

1892-1902.

to za sliczne romanse; zresztą mało tu nowego w literaturze tutejszej, prawie cała literatura krwawa i nienaturalna« (191).

Ten ostatni zarzut brzmi dość dziwnie w ustach Słowackiego, który niebardzo się liczył z naturą, a krwi także nie żałował,

# LORD BYRON

i wpływ jego na literaturę polską 1).

Titan! to whose immortal eyes

Thy sufferings of mortality

Seen in their sad reality

Were not as things that god despise

What wos the pity's recompense?

(Byron: »Prometheus«).

W przedostatniem dziesięcioleciu wieku zeszłego przypadły rocznice dwóch, ważnych w dziejach ludzkości, wypadków.

W roku 1789, t. j. sto lat temu przeszło, narodziła się rewolucya francuska; 22 stycznia 1788 roku, czyli rok wcześniej, przyszedł na świat człowiek, który był jednym z jej wielkich synów duchowych. A dwoje tylko godnych siebie zostawiła ona dzieci. Jedno z nich, odziedziczywszy po matce siły i władzę, wyparło się pochodzenia i odepchnęło swą rodzicielkę duchową ze wzgardą; drugie za to nie przestało jej czcić, kochać i bronić nawet wtedy, kiedy upokorzona tarzała się w prochu, a wielcy tego świata plwali jej w oblicze i deptali ją nogami.

Owym niewdzięcznym synem rewolucyi był, jak odga-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Studyum to, napisane w roku 1888 z powodu setnej rocznicy urodzin Byrona, zostało później rozszerzonem.

dnąć łatwo, Napoleon; wiernym i czułym — Lord Byron, pokrewny nowoczesnemu Cezarowi geniuszem, a po części i charakterem, różny od niego sercem i dążeniami.

Obaj, niby dwa meteory świetlane, jaśnieli przez chwilę tylko nad światem, ale ta chwila wystarczyła do wyciśnięcia piętna ich osobistości na kilku pokoleniach następnych.

Pierwszy z nich jednak zgasł i pociemniał, dobiegając do kresu swej drogi; drugi, nie gasnąc, spłonął, dosięgnąwszy swojego zenitu.

Sto lat już przeszło upłyneło od dnia urodzin, a osiem dziesiątków od śmierci Byrona, imię jednak wieszcza bohatera żyje i długo jeszcze żyć będzie w pamięci potomnych. Czyż i poezyom jego ten sam los przypadł w udziale? Bynajmniej. Byron, zwłaszcza u nas, należy do najpopularniejszych, a zarazem najmniej względnie znanych i czytanych autorów.

Dopiero niedawno, zasłużony redaktor »Biblioteki Najcelniejszych Utworów«, dr. Piotr Chmielowski, zajął się wydaniem zbiorowego przekładu dzieł, największego po Szekspirze wieszcza Brytanii, najpiękniejsze zaś jego poematy szersza publiczność zna zaledwie ze słyszenia, jak gdyby to nie były płody naszego wieku, krew z krwi i kość z kości naszych, lecz jakieś, obce nam formą i duchem, echa odległych stref, lub zamierzchłych epok historycznych,

Miałżeby więc autor »Don Juana«, tej »Iliady« i »Komedyi Boskiej« wieku XIX, należeć już tylko do historyi? Nie. A dlaczego? — postaramy się dowieść na niniejszych stronicach.

Nim przystąpimy do rozbioru dzieł, musimy choć w krótkości naszkicować obraz życia Byrona, które, wiążąc się ściśle z twórczością poety, było zarazem, rzec można, jednym — i to nie najgorszym — z jego poematów. Dlatego właśnie oddziałało ono, w równym stopniu, jak i prace Byrona, na społeczeństwo europejskie, wytwarzając, obok bajronizmu literackiego, bajronizm życiowy.

## 1. Życie i charakter Byrona.

İ.

Byron był, po mieczu i kądzieli, potomkiem najstarożytniejszych rodzin Wielkiej Brytanii. Protoplasta rodu, Randolf de Burun, przybył do Anglii razem z Wilhelmem Zdobywcą, a jeden z jego potomków, John Byron, otrzymał od Henryka VIII sekularyzowane opactwo Newstead, które później, razem z tytułem »barona of Rochedale« i godnością para Anglii, dostało się drogą spadku autorowi »Childe Harolda«.

Ojca, słynnego marnotrawcy i awanturnika, który synowi nic więcej, prócz swego dzikiego temperamentu, w dziedzictwie nie zostawił, nie znał poeta prawie zupełnie. Wychowywała go matka, z arystokratycznego domu Gordonów szkockich, kobieta dobra, inteligentna i dosyć podobno wykształcona, ale nerwowa, namiętna i, jakbyśmy dzisiaj powiedzieli: »narwana«, a wskutek tego najzupełniej niezdolna do kierowania rozwojem tak niezwykłego dziecka, jakiem był mały Jerzy Noel Byron.

Postępowanie jej wahało się ciągle między dwiema ostatecznościami, przeskakując co chwila od namiętnej czułości — do przekleństw i złorzeczeń. Zdarzało się nawet niekiedy, że w gniewie wyszydzała i wyrzucała niewinnemu dziecku jego ułomność cielesną (przykrótką nogę). Rzecz prosta, że takie wychowanie nie mogło dobrze oddziałać na chłopca, który, zarówno po ojcu, jak i po matce, odziedziczył już pewne anormalności psychiczne. To też rozwinął się w nim charakter szlachetny wprawdzie, ale pełen najdziwaczniejszych sprzeczności i niekonsekwencyi. Z jednej strony duma, granicząca z próżnością, gwałtowność niczem niepohamowana, upór i kapryśność, z drugiej — niezwykła wraźliwość, czułość i gorąca potrzeba miłości.

W szóstym roku życia przywiązał się Byron nadzwyczaj silnie do małej dziewczynki, Maryi Duff, i kiedy, w jedenaście lat później, doniesiono mu o jej zamążpójściu, był rażony tą wiadomością, jak gromem«. Również gorąco kochał później kuzynkę swoją, Małgorzatę Parker, której śmierć przedwczesną opiewał w jednym z najpierwszych swoich utworów lirycznych. Niemniej namiętne uczucia przyjaźni żywił, jak sam wyznaje, dla swoich towarzyszów szkolnych.

W roku 1798 umarł dziadek stryjeczny poety, William <sup>1</sup>), zostawiając mu w spadku odłużone dobra, oraz tytuł lordowski i godność para Anglii. W roku 1801 oddano Byrona do protegowanej przez arystokracyę szkoły w Harrow, skąd, nieźle przygotowany, wstąpił w r. 1805 do uniwersytetu w Cambridge.

Jeszcze przed wejściem do uniwersytetu, około roku 1804, Byron, szesnastoletni podówczas i przedwcześnie dojrzały młodzieniec, pokochał szalenie starszą nieco od siebie panienkę, Maryę Chaworth, której poświęcił później kilka poezyi lirycznych, a między innemi cudowny, znany z przekładu Mickiewicza, poemacik »Sen«. Miłość skończyła się nieszczęśliwie, zostawiając w sercu przyszłego poety niezatartą bliznę. Marya drwiła sobie z »kulawego chłopca«, który, dowiedziawszy się o tem, przytłumił gwałtem gorejące w piersiach uczucie, nie mogąc go jednak zagasić zupełnie.

W roku 1808, opuściwszy Cambridge ze stopniem magistra »artium«, zamieszkał Byron w starożytnym zamku swych przodków, Newstead-Abbey, gdzie w gronie kilku przyjaciół pędził życie hulaszcze. Odbywały się tam uczty, skromne pod względem zastawy stołu, młody lord bowiem nie miał pieniędzy, ale za to hałaśliwe i wesołe. Biesiadnicy pili wino puharem, zrobionym z czaszki ludzkiej, strzelali z pistoletów, przebierali się za mnichów etc., słowem: spełniali tysiące mniej, lub więcej oryginalnych dziwactw i wybryków.

Jeszcze przed opuszczeniem uniwersytetu wydał Byron

<sup>1)</sup> Był to również typowy przedstawiciel rodu Byronów: rozpustny, gwaltowny, odważny, mściwy. Skłonność do awanturniczego życia była we »krwi« Byronów dziedziczną.

mały zbiorek młodzieńczych swoich utworów pod tyt.: »Godziny bezczynności«. Książka ta nie zawierała nie szczególnego i mogła była przejść niepostrzeżenie, jak wiele innych podobnych. Na szczęście, powaga krytyczna owej epoki, »Edinburgh Review«, pomieściło niezwykle ostrą, a po części i niesprawiedliwą recenzyę prac »małoletniego« lordapoety. Mówimy: na szczęście, krytyka bowiem, zamiast pognębić, podnieciła tylko Byrona. Zapałał on zemstą i z niesłychaną śmiałością cisnął przeciwnikom w oczy satyrę, albo raczej paszkwil, w którym wszystkich krytyków i popieranych przez nich poetów pomieszał literalnie z błotem. Satyra ta pod tyt.: »Bardowie angielscy i recenzenci szkoccy«¹), nie była, jak słusznie powiada Brandes, pieśnią, lecz rykiem, »ale ryk młodego lwa zdumiewa go i przekonywa, że jest — lwem«.

W tym samym, 1809 roku, Byron, objąwszy, po dojściu do pełnoletności, miejsce para w Izbie wyższej, wyjechał na Wschód w towarzystwie swego przyjaciela, Hobhouse'a, późniejszego lorda Broughton.

Z Anglii udał się do Lizbony, stamtąd przez Kadyks, Sewillę, Maltę i wyspy Jońskie do Epiru i Albanii. W Janinie poznał i zaprzyjaźnił się prawie z głośnym Ali-Paszą; później podążył do Grecyi: zwiedził Misolungi, Maraton, Ateny i popłynął do Azyi Mniejszej. W dniu 3 maja 1810 roku przebył wpław cieśninę Dardanelską ) i poświęcił temu zdarzeniu niewielki wierszyk (If in the month of dark December); zwiedził Konstantynopol, powrócił znowu do Aten, gdzie dał wyraz poetyczny swojej głębokiej sympatyi dla Greków, oraz szlachetnemu oburzeniu na barbarzyństwo szkockiego lorda Elgina, który zrabował rzeźby Partenonu:

Rumień się, Kaledonio: twa ziemia go rodzi! Jakże się cieszyć muszę, że nie jest Anglikiem! Prawy człowiek na szczątki upadłych nie godzi,

<sup>1)</sup> W krótkim przeciągu czasu doczekała się ona czterech wydań.

<sup>2)</sup> Byron był znakomitym pływakiem, bokserem, jeźdźcem.

A oni z Bogów smutnych ruszyli pomnikiem Na statek, co ich zbrodni nie chciał być wspólnikiem.

Rodu Piktów Potomek szukał nędznej chwały W burzeniu, czego Turek i Got nie znieważył... Zimny ten, piękna Grecyo, który nie boleje Przy tobie, jak przy zwłokach kochanki wybladłych; Mdłe to oko, co rzewną łzą się nie zaleje Na widok twoich gruzów, ołtarzy rozpadłych, Zabranych przez wyśpiarzy, którzyby w obronę Wziąć powinni te szczątki wiekiem uświęcone! Przeklętą niechaj będzie godzina złowroga, Gdy pierś twoją zranili, ołtarz twego Boga Przenosili w północną, nienawistną stronę!

(Childe Harold, II). (Przekład Budzyńskiego).

Dopiero w roku 1811, na wieść o chorobie matki, powrócił poeta do Anglii, przywożąc z sobą, jako owoc podróży, rękopis dwóch pieśni » Wędrówek Childe Harolda« ¹). W roku 1812 utwór ten był opublikowany, i Byron, jak sam powiada, obudził się pewnego poranku »sławnym«. Za »Childe Haroldem« posypał się cały szereg powieści poetyckich, a mianowicie: »Giaur« (1812), »Narzeczona z Abydos« (1813), »Korsarz« i »Lara« (1814), »Parisina« i »Oblężenie Koryntu« (1816).

Dzieła te, których rozbiorem zajmiemy się później, uczyniły Byrona sławnym i – modnym. Został on lwem salonów. Kobiety szalały za pięknym, jak Apollo, lordem-poetą. W czasie tych kilku szalonych lat uciechy, zabaw i intryg miłosnych, Byron nie tylko znajdował czas na pisanie wierszy, lecz zabierał nawet kilkakrotnie głos w poważnych kwestyach politycznych, i, rzecz charakterystyczna, zawsze w obronie pokrzywdzonych i nieszczęśliwych. Raz ujął się za tkaczami z Nottinghamu, drugi raz przemawiał za emancypacyą katolików, po raz trzeci znowu wniósł do Izby Lordów petycyę majora Cartwrighta, który się skarżył na przedstawicieli wojska o nadużycie władzy.

<sup>1)</sup> Tytuł pierwotny był »Childe-Burun«, na pamiątkę protoplasty rodu.

W roku 1815 Byron zaślubił miss Izabellę Millbanke; w rok potem, po urodzeniu córki Ady, lady Byron opuściła męża i zażądała prawnej separacyi. Przyczyny tego postępowania dotychczas nie są dokładnie wyjaśnione; Byron sam do śmierci nie wiedział podobno, dlaczego właściwie musiał się rozejść z żoną, którą kochał jakoby, i która, jak się zdaje, odpłacała mu wzajemnością.

Opinia publiczna, uniesiona gwałtownym paroksyzmem obłudnego oburzenia moralnego, potępiła poetę, nie sądząc go wcale, nie wiedząc nawet, czy był, czy nie był winien. W salonach, gdzie dotychczas królował, przestano go przyjmować; w parlamencie odwracano się od niego; w teatrze i na ulicy znieważał go tłum. Oburzony tą niesprawiedliwością, poeta opuścił dnia 25 kwietnia 1816 roku ojczyznę, by do niej nigdy nie wrócić.

#### II.

Teraz zaczął się drugi, wyższy i ważniejszy okres twórczości Byrona.

Zwiedziwszy Belgię (Waterloo) i Francyę, udał się do Szwajcaryi i zamieszkał w Genewie, gdzie zapoznał się z autorem »Prometeusza rozpętanego«, Shelleyem.

Przyjaźń i obcowanie z genialnym panteistą odbiły się bardzo korzystnie na umyśle poety. Owocem tego wpływu były takie dzieła, jak » Manfred«, » Kain«, oraz III i IV pieśń » Childe Harolda«. W dziełach tych, a zwłaszcza w » Manfredzie«, czuć także bardzo wyraźnie działanie uroku przecudownej natury alpejskiej na wyobraźnię poety. W Szwajcaryi również powstał » Więzień z Chillonu«, poemat nawpół historyczny i nawpół polityczny, którego bohater, opat Bonnivard, pełen prostoty, pokoju i rezygnacyi, dziwnie się różni od namiętnych i burzliwych » Korsarzów«, » Larów« i innych nawskroś romantycznych typów Byrona.

Postać słynnego więźnia była, co prawda, tylko pretekstem do napisania protestu przeciwko fanatyzmowi i nietolerancyi, których Byron nienawidził tak, jak to on umiał

nienawidzieć. Tym samym duchem tchnie, napisany współcześnie prawie, ale w ozdobniejszą i bardziej stylizowaną odziany szatę — »Prometeusz«.

W Genewie, albo raczej w Coppet pod Genewą, przebywała wówczas pani de Staël, z którą poeta utrzymywał bardzo przyjazne stosunki.

W roku 1816, nie mogąc patrzeć na napływ swoich współziomków do Szwajcaryi, uciekł Byron przed nimi do Włoch i, zwiedziwszy Medyolan, osiadł na czas dłuższy w Wenecyi. Tutaj, pod działaniem upajającej zmysły atmosfery włoskiego życia, oraz wskutek bliższego zapoznania się z dowcipnymi poetami epoki Odrodzenia (Berni, Ariosto, Pulci), ponura melancholia autora »Childe Harolda« przerodziła się w cyniczny humor (»Beppo«, »Don Juan«).

Kochanką swoją zrobił poeta prostą, ale piękną Wenecyankę, Maryannę Segati, i żył wesoło w towarzystwie najrozmaitszych hultajów i nicponiów. Z Wenecyi robił wycieczki do Rzymu (IV pieśń Ch. H.) i do Ferrary (»Żale Tassa«), oraz do Florencyi, gdzie postępowaniem swojem dał powód do dziwacznych podejrzeń o zbrodnię. Powróciwszy do Wenecyi (»Oda do Wenecyi«), żył dalej hulaszczo, utrzymując stosunki z Margaretą Coni, piekarką, zwaną »Fornariną Byrona«.

W roku 1819 nowa, a zarazem ostatnia miłość wyrwała poetę z toni zmysłowych uciech, w jakich żył dotychczas na łonie rozpustnej królowej Adryatyku (»Sardanapal«). Stosunek z hrabiną Guiccioli, której ojciec, hrabia Gamba, należał do karbonaryuszów, zwrócił Byrona na pole działalności politycznej.

Ponieważ warunki rozwodowe zniewalały byłą hrabinę Guiccioli do przemieszkiwania przy ojcu, w Rawennie, tam się też przeniósł Byron i przez rodzinę kochanki był wciągnięty do agitacyi przeciwko Austryakom, którą popierał pieniędzmi i radą 1). W roku 1821 na rozkaz policyi opuszcza,

<sup>1)</sup> Sprzedaż Newstead-Abbey, dochody z poezyi, oraz część spadku po matce żony, uczyniły poetę bardzo bogatym. Bogactw swoich używał nietylko na swoje kaprysy i potrzeby, oraz cele polityczne, ale także na wsparcia dla ubogich i nieszczęśliwych wszelkiego rodzaju, nie wy-

razem z całą rodziną Gambów, Rawennę i osiada w Pizie, gdzie przebywał do roku 1822, i przeniósł się wskutek nowych szykan politycznych do Genui.

Spiskując przeciwko Austryakom, poeta nie przestawał tworzyć, a prace jego z tej epoki noszą mniej lub więcej wyraźny charakter polityczny (\*Proroctwo Dantego«, \*Marino Falieri«, \*Dwaj Foscarowie«, \*Wiek śpiżowy«, \*Wizya Sądu Ostatecznego«, \*Don Juan«). Połączona polityka czynu i słowa nie doprowadziły jednak do niczego, i Byron, straciwszy nadzieję oswobodzenia Włoch, miał podobno zamiar wyjechać do Ameryki Południowej, gdy wtem powstanie greckie zwróciło jego uwagę. \*Walka«, \*Wolność« i \*Hellada« — były to hasła zdawna dla niego sympatyczne. Dotychczas wielbił te ideały piórem: teraz postanowił złożyć im hołd w czynie.

Dnia 15 lipca 1823 roku, w towarzystwie swego przyjaciela Trelawney'a, oraz Piotra Gamby, odpłynął Byron na własnym statku, »Herkulesie«, do Grecyi, wioząc z sobą broń i pieniądze dla powstańców. Po kilkomiesięcznym pobycie na Kefalonii, wylądował dnia 4 stycznia 1824 roku w Misolungach, gdzie, w trzydziestą szóstą rocznicę urodzin, wyśpiewał ostatnią swoją pieśń, w której wyraźnie przebija przeczucie blizkiej śmierci. Poeta zwraca się do swego niespokojnego serca:

łączając swoich przeciwników osobistych. Wsparcia te dawał często bezimiennie. Kiedy wyjeżdżał z Rawenny, ubodzy pobiegli do legata z prośbą, by nakłonił poetę do pozostania w mieście. Równie hojnym okazał się względem Grecyi i Greków.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Przekłady, przy których nie wymieniono nazwiska tłómacza, są naszego pióra.

Wszystko go opuściło, zawiodło. Rozpacz bezgraniczna opanowała duszę poety. Pomny jednak na miejsce, gdzie przebywa, na tę ziemię sławną, która z długoletniej ocknęła się drzemki, przytłumia osobiste żale i woła z męską energią:

Zbudź się, — nie Grecyo, boś ty już powstała, — Zbudź się, mój duchu...

Otrząśnij resztki bolesnych wspomnień, zgładź ślady dawnych namiętności, które każą twe serce. Słyszysz szczęk oręża? — to walka, walka za wolność Hellady! Naprzód, do boju więc, a może znajdziesz koniec twych męczarni:

Jeśli młodości żał ci straconej,
Po cóż więc żyjesz, dręcząc się wciąż?
Idź, na tej ziemi, krwią poświęconej,
Umrzyj, jak mąż!
Znajdź, co niejeden, idąc w bój krwawy,
Znalazł, choć tego nie szukał sam:
Znajdź, godny ciebie, grób w polu sławy —
I spocznij tam!

We dwa miesiące potem (19 kwietnia 1824 roku) Byron już nie żył.

Cała Grecya przywdziała po nim żałobę <sup>1</sup>). Ciało, z wyjatkiem serca, które pozostało w Misolungach, przewieziono do Anglii i złożono w małym kościółku Hucknall-Hill niedaleko od Newstead, duchowieństwo bowiem nie chciało pozwolić, aby zwłoki przywódcy »szkoły szatańskiej« spoczęły w Westminsterze.

Wogóle jednak śmierć Byrona wywołała w usposobieniu opinii publicznej wielką zmianę.

»W pierwszej chwili — powiada Bulwer ), który był

<sup>1)</sup> W r. 1896 odsłoniono w Atenach pomnik Byrona, dłuta francuskich rzeźbiarzy, Chapu i Falguière'a. Pomnik ten, wzniesiony kosztem bogatego Greka z Londynu, Demetryusza Skylitsis, znajduje się w parku Zappejon i składa z grupy marmurowej: Grecya wieńczy wawrzynem poetę, a żołnierz grecki odsłania młodą Wolność. Na cokóle wyryty jest napis: »Grecya — Byronowi«.

<sup>2) »</sup>Anglia i Anglicy«, tom IV, rozdział II.

wtedy dwudziestoletnim młodzieńcem — śmierć ta wydała nam się czemś niemożliwem, prawie nienaturalnem. Przeświadczenie o tem, żeśmy zmarłemu robili tysiące zarzutów, żeśmy go zawsze ganili i potępiali, napełniło nas niewymownym żalem i skruchą«.

Swoją drogą, po przejściu pierwszego wrażenia smutku, sympatya ostygła, a miejsce jej zajęło uczucie pewnego chłodu i obojętności, charakteryzujące dziś jeszcze stosunek publiczności angielskiej do jednego z największych poetów Albionu. Za najlepszy dowód tej dziwnej obojętności może posłużyć fakt, że kiedy w roku 1887, na skutek konkursu, urządzonego przez redakcyę jednego z pism angielskich, układano listę stu najlepszych książek, lista, uznana za kanon, a ułożona przez sławnego uczonego, sir Johna Lubbocka, nie zawierała wcale nazwiska Byrona. Pomiędzy setką książek zatem, inteligentny i wykształcony Anglik nie znalazł miejsca na jedno jedyne dzieło wieszcza, uwielbianego przez cały świat cywilizowany!

Na tle obojętności pokazywały się kiedy niekiedy małe płomyki, nie nienawiści, lecz złośliwości i chęci poniżenia, jeżeli nie utworów, to charakteru poety.

Początek zrobił, wspierany i żywiony przez Byrona literat, Leigh Hunt, który po śmierci poety opublikował książkę, ubliżającą jego pamięci. Przyjaciel i biograf Byrona, poeta Thomas Moore, dał potwarcy ostrą i zasłużoną odprawę w następujących kilku wierszach, które przytaczamy w przekładzie:

Wypasiony na szczątkach, które na podłogę Z swego stołu mu rzucał lew wielki, wspaniały, Dziś nad szlachetnym trupem wzniósł do góry nogę I robi — to, co umie taki szczeniak mały. Dobra to jednak książka, według mego zdania, Dobra i pożyteczna: uczy bowiem ona, Co grozi lwu, gdy z kuchni psów nie powygania, Które tyją, a potem plwają nań, gdy skona!

#### III.

Powoli dzieła, zawierające uczciwsze i bezstronniejsze sądy, przedstawiły charakter Byrona w jaśniejszem i prawdziwszem świetle...

Dzisiaj wiemy już, że nie był on ani zbrodniarzem, ani kazirodcą, ani niczem podobnem, lecz człowiekiem, który miał wprawdzie, jak każdy śmiertelnik, swoje, nawet niemałe, słabostki i błędy, który jednak posiadał również wielkie zalety i cnoty. Całe życie stał on po stronie słabszych i pokrzywdzonych; bronił ich zawsze i wszędzie: słowem i czynem. Biednym i potrzebującym pomagał chetnie. Przekonań swoich nie zmienił nigdy: do śmierci pozostał rzecznikiem postępu. Był, co prawda, raczej burzycielem istniejącego zła, niżeli konstruktorem ideałów przyszłości, ale względną negatywność swoich dążeń okupował szczerą litością i współczuciem dla wszystkich cierpiących, oraz niekłamaną checią podniesienia poziomu ogólnego szczęścia. Środków pozytywnych do osiągnięcia tego celu nie szukał, bo ich znaleźć nie umiał, gdyż cała jego wojownicza natura nie nadawała sie do podobnej, spokojnej, organicznej pracy.

Jeżeli więc nie można bez zastrzeżeń porównać Byrona do Prometeusza, który darzy ludzkość światłem, zrodzonem w sferach niebieskich, to niepodobna jednak odmówić mu wogóle podobieństwa do potężnego i szlachetnego tytana, wdzierającego się na wyżyny Olimpu i wołającego wielkim głosem o sprawiedliwość dla pokrzywdzonych. Na krzywdę i niedolę ludzką bowiem był Byron niesłychanie wraźliwy, a każda niesprawiedliwość oburzała go do żywego. Na często powtarzany zarzut mizantropii sam daje taką odpowiedź w »Don Juanie«:

Ktoś tam oskarżył mnie o mizantropię, Co owo słowo znaczy — bij mnie w skroń — ja Nie wiem, ani też zgadnę. Likantropię Pojmuję jeszcze. W niej, bez przekształcenia, Człowiek się w wilka lada kiedy zmienia. Jam się obchodził z ludźmi najsyczkiwiej,
Tak, jak Melanchton, albo Mojżesz, którzy
Nie byli nigdy rosmyślnie złośliwi.
A gdy krew żywą — uczucie podburzy
We mnie, lub nerwy, to wnet pobłażliwiej
Sądzę i gniew mój sam sobą się nuży:
Przecz mizantropem mię zwą? Chyba przeto,
Ze mnie nie cierpią, nie ja ich 1).

(P. IX, 20, 21, przekład E. Porebowicza).

O szczerości tych słów powątpiewać nie mamy prawa. Nie mogac dowieść, że Byron nie był uczciwym i szlachetnym, ludzie wymyślili inny zarzut, zarzut dość dziwny i jedyny pewno w swoim rodzaju. Byron był dobrym - powiadają – prawda, ale był zarazem »odwrotnie obłudnym«, t. j. lubił uchodzić za gorszego od reszty ludzi. Co prawda, starać się o to, nie miał poeta potrzeby. Potwarz i plotka dosyć go oczerniły, więcej może, niż tego pragnął, jeśli kiedy pragnał! Że nie zaprzeczał plotkom, mogło to pochodzić i pochodziło zapewne z dumy, która nie pozwalała mu zniżać się do tłómaczeń przed głupią a złośliwą czernią. Uznawszy raz Byrona za »fanfarona występku« (fanfaron de vice), wyciągnięto stąd z łatwością wniosek, że poeta lubił wogóle »pozować«, czyli, że był, mówiąc po prostu, rodzajem genialnego »blagiera«. Opierając się na tem, uznano również jego ponury nastrój, jego skargi i żale, jego wybuchy i jęki, słowem cały » Weltschmerz« poety, za coś nieszczerego, za jakaś komedye, fikcyę poetyczną, pozbawioną rzeczywistego gruntu. Rozpatrzywszy się dokładnie w życiu i charakterze Byrona, musimy bezwarunkowo zaprzeczyć słuszności tego twierdzenia, bo, zarówno niezwykła, chorobliwa prawie, wraźliwość, jako też przykre warunki rodzinne w okresie rozwoju, oraz tragiczne koleje żywota poety, musiały napełnić serce jego ową goryczą i bólem, który spotegowany jeszcze przez gigantyczną

<sup>1)</sup> Podobne myśli wyraża i w »Childe Haroldzie«: »Nie pogardsa ten ludźmi, kto od nich ucieka«; — »Ja ludzi mniej nie kocham, lecz nature więcej« i t. p.

wyobraźnie, drga w każdym wierszu poezyi Byrona. Piękny, jak Adonis, a zarazem kulawy, jak Wulkan; lord, arystokrata, a współcześnie wróg przywilejów i przesądów swej kasty; małżonek — rozłączony z żoną; ojciec — pozbawiony dziecka; obywatel — wypędzony z kraju rodzinnego; człowiek o sercu czułem i kochającem, znienawidzony przez ludzi, którym nic złego nie zrobił — małoż to przyczyn do cierpień, małoż powodów do skarg!

Dodajmy do tego ciężką i duszną atmosferę polityczną epoki, w której społeczeństwo, dławione żelazną prawicą świętego przymierza, zaledwie oddychać śmiało – a zrozumiemy, że Byron nie mógł być innym, niż był, że musiał zostać malkontentem i opozycyonistą 1).

Shelley uciekał przed smutną rzeczywistością w krainę marzeń o lepszej przyszłości; krewkiemu temperamentowi Byrona utopie poetyczne nie wystarczały. Atletyczna pierś jego potrzebowała powietrza, sokoli wzrok tęsknił do światła — a dokoła było ciemno i duszno.

Takie warunki zrodziły konieczność walki; walka przyniosła porażki, rany i cierpienie.

¹) Byron nie był pod tym względem wyjątkiem. Dwaj współcześni poeci angielscy, równie arystokratycznego pochodzenia, poświęcili majątek, życie i talent na te same cele, to jest na walkę z istniejącym porządkiem rzeczy. Savage Landor (1775—1864) brał udział we wszystkich prawie wojnach rewolucyjnych, i umierając, zapisał swój majątek wdowie po przyszłym mordercy Napoleona III, Trelawny (1793—1883), zacięty wróg legitymizmu i świętego przymierza, osobisty przyjaciel Byrona i Shelleya, podzielał ich radykalne poglądy i dążył do ich urzeczywistnienia. Słowem, »rewolucyjność« dążeń przesycała wtedy atmosferę duchową pewnych kół inteligencyi europejskiej, która nie mogła i nie chciała pogodzić się z istniejącym porządkiem rzeczy. U Byrona, wskutek wybujałości jego temperamentu i nienawiści do więzów społecznych, doszła ona do krańcowości: zwalczał on nietylko to, co było zbytecznem, ale i to nawet, co, choć przykre subjektywnie, jest jednakże koniecznem objektywnie ze względu na byt społeczeństwa.

#### IV.

Oprócz tych wszystkich przyczyn ponurego nastroju poety, istnieje jeszcze jedna, na którą poprzedni biografowie mało dotychczas zwracali uwagi, a którą dopiero lat temu kilkanaście (1883) wysunął na pierwszy plan Jeaffresson w swoim » Prawdziwym lordzie Byronie«. Na wywodach angielskiego autora oparł się zdolny pisarz niemiecki, Bleibtreu, i doszedł do bardzo oryginalnych i ciekawych wniosków psychologicznych.

Aczkolwiek twierdzenia Bleibtreu'a są tylko hypotezami, rzucają one jednak na osobistość twórcy »Kaina« tak nowe światło, że niepodobna, a nawet niewolno pomijać ich absolutnem milczeniem, choćby z tego względu, że są one pierwszą poważną próbą rehabilitacyi człowieka, któremu nawet wielbiciele nie szczędzili surowych zarzutów, podejrzewając szczerość jego smutku i żalów.

Zapewne, że pomiędzy tem, co poeta czuł, a tem, co wyrażał w słowach i rymach, istniała pewna dysproporcya; ale to rzecz naturalna, a nawet konieczna: każdy artysta musi wyciągać ze swoich wrażeń i uczuć kwintesencye, musi potęgować i koncentrować rzeczywistość, inaczej bowiem nie byłby artystą, t. j. twórcą, jeno zwykłym fotografem i modelatorem.

U pisarzów, traktujących poezyę objektywnie (Homer, Szekspir), osobistość artysty zostaje tak zamaskowana dziełem, że dopiero drobiazgowa i subtelna analiza zdoła, i to nie zawsze, wykryć łączność, istniejącą niewątpliwie pomiędzy charakterem twórcy a charakterem utworu. Byron atoli był jednym z najsubjektywniejszych, jeżeli nie najsubjektywniejszym poetą świata. Nie umiał on, jak Szekspir, lub Balzac, wcielać się w stany cudzych dusz, lecz odtwarzał zawsze swoje własne tylko uczucia i bóle. Stąd nadmiar egotyzmu, który nadawał utworom Byrona pewien specyalny wdzięk 1),

<sup>1)</sup> Niektóre utwory Byrona, a zwłaszcza »Childe Harold«, nasycone były, a nawet przesycone, melancholią, zniechęceniem i »spleenem«,

który jednak raził i razi do dziś dnia niejednego czytelnika i krytyka.

Że zaś egotyzm ten, zgodnie z natura i charakterem poety, posiadał w sobie dużo żywiołów burzliwych, ponurych i dzikich, które w koncentracyi i krystalizacyi poetycznej przeradzały się z konieczności w jakiś »ekstrakt« demonizmu, nic dziwnego więc, że ludzie, nie wierząc, by genialny nawet i nadczuły, ale śmiertelny człowiek, mógł cierpieć i szaleć, niby jaki tytan, lub anioł strącony, posądzali Byrona o »obłudę na wywrot«, t. j. o chęć uchodzenia za demona w człowieczej postaci. Tymczasem Byron, jak poeta krańcowopodmiotowy, rozszerzał może swoje cierpienia do granic, nie spotykanych przedtem w poezyi, ale nie kłamał i nie udawał, lecz cierpiał rzeczywiście. Cierpiał on z powodów powszechnie znanych i dokładnie zbadanych, cierpiał też, jak się zdaje, z powodów ukrytych przed światem. Faktycznych danych, co do tego, niema prawie wcale, tajemnicze cierpienie owo objawia się i ciągnie atoli, niby krwawa nić, przez wszystkie prawie utwory śpiewaka »Weltschmerzu«. Jest to wielkość nieokreślona, ale, bądź co bądź, istniejąca, należy ją więc uwzględnić, choćby warunkowo, przy układaniu psychiczno-etycznego bilansu poety.

ale »spleenem«, zabarwionym tak indywidualnie, że wprowadzenie tego żywiołu do literatury stworzyło epokę nietylko w Anglii, lecz i w całej Europie. Na rysopisie i skargach Childe Harolda (I i II p.) wzorowali się bajroniści wszystkich salonów, doprowadzając cechy swego pierwowzoru do krańcowości i absurdu. Ten bajronizm »salonowy« wielką wyrządził krzywdę pamięci i sławie poety, który, po za melancholią i przesytem, dotykał wielu jeszcze strun, dźwięczących szlachetniejszym, bardziej męskim, śpiżowym dźwiękiem. Dla tłumu atoli Byron pozostał przedewszystkiem śpiewakiem nudy i przesytu. Tymczasem to fałsz absolutny, kłamstwo konwencyonalne, przekazywane, jak wiele innych, z pokolenia w pokolenie. Kto zada sobie pracę uważnego przeczytania dzieł Byrona, przekona się łatwo, jak mylnym był i jest jeszcze sąd szerokiego ogółu.

V.

Już Goethe, który znał się chyba na tem, przypuszczał 1), że wiele ustępów w dziełach Byrona świadczy wyraźnie o jakiemś bolesnem, okropnem wspomnieniu, trawiącem duszę poety. Hypoteza Bleibtreu'a — którego zbyt daleko idących i zbyt dowolnych wniosków nie podzielamy i rozbierać szczegółowo nie będziemy — jest właściwie tylko rozwinięciem notatki arcymistrza poezyi niemieckiej i zasługuje na uwagę raczej jako zbiór dowcipnych pomysłów i wskazówek, niżeli jako oparta na twardym fundamencie teorya.

Bądź co bądź, nie sposób zaprzeczyć, że jeden zwłaszcza motyw tragiczny, obrabiany na różne sposoby, powraca u Byrona ciągle: śmierć kochanki i rozpacz kochanka, który się mimowoli do jej zgonu przyczynił. Motyw ten spotykamy w »Giaurze« (Leila):

Ona umarła. Jak? O to nie pytaj; Jeśli śmiesz, sam to odgadnij, wyczytaj: Bo tu wyryte noszę na mem czole Kaima pismem me zbrodnie i bole. Ale mnie nie klnij! Posłuchaj: *ja bytem* Przyczyną śmierci... lecz nie ja zabitem.

(Przekład Mickiewicza).

# W »Korsarzu« (Medora):

Umarła, widzi — wie, że nie powstanie — Jedyna, której między żyjącemi Nie nienawidził, kochać mógł na ziemi: Wszystko mu wzięte! On sasłużył na to... Ach! i tem srożej boleje nad stratą.

(Przekład Odyńca).

Ten sam motyw spotykamy i w »Oblężeniu Koryntu« (Franceska), najwyraźniej zaś i najstraszliwiej występuje on w »Manfredzie« (Astarte):

<sup>1)</sup> Krytyka »Manfreda«. Goethe, tom XII, str. 559. Wyd. Kurza.

Manfred . . . . . . . . . . jej występki Były mojemi; cnoty — jej własnością. Ją-m kochał — i zabiem.

Wróżka. Twoją własną dłonią?

Manfred. Nie, ale sercem, które strzaskało jej serce.

Jej dusza, widząc moją, zgasła. Krew przelałem,

Lecz nie jej krew; jednakże i jej krew płynęła —

Jam patrzał na to, ale tamować nie mogłem.

Oprócz tych pośrednich, że tak powiemy, i bardzo niepewnych zresztą dowodów, iż w życiu Byrona zaszedi jakiś smutny wypadek, rzucający ponury cień na całą twórczość autora »Childe Harolda«, znajdujemy pomiędzy jego poezyami dowody cokolwiek wyraźniejsze, a mianowicie: szereg prześlicznych elegij »Do Thyrzy«, oraz wiersz »Do mego syna«. Ani o tem, kim była owa Thyrza, ani o istnieniu syna poety ¹), biografowie Byrona nie wiedzą. W wierszach »Do Thyrzy« autor zwraca się do martwej kochanki, która zgasła przedwcześnie, i dlatego, wiecznie młoda i piękna, żyje i żyć będzie zawsze w pamięci i sercu jego:

Nie wiem, czy byłbym kiedy w stanie
Patrzeć na wdzięków twych konanie?
Straszniejszym zda się nocy cień,
Gdy słońce lśniło w dzień!
Lecz tyś, bez chmurki, w blasku słońca
Jaśniała, piękna aż do końca —
Zgasłaś, nie zwiędłaś ty!
Zgasłaś, jak gwiazda spadająca,
Która, gdy Bóg ją w przepaść strąca,
Najpiękniej wtedy lśni!

W następnych strofach żałuje poeta, że nie mógł chorej pielęgnować i pocieszać, i kończy zapewnieniem, że »nic nie równa się jego miłości dla zmarłej, prócz miłości, jaką czuł dla niej, kiedy jeszcze żyła«.

<sup>3)</sup> Byron posiadał dwie córki: legalną — Ade (ur. 1815 r.) i naturalną — Allegre (ur. 1817 r.), owoc stosunku z Jane Clermont, przyrodnią siostrą żony Shelleya. O synu poety nie posiadamy żadnych pewnych wiadomości.

W innym wierszu, zaczynającym się od słów:

Precz, precz, wy, tony, pełne smutku! Zamilknij, wdzięczna niegdyś pieśni...

— poeta odpędza bolesne wspomnienia chwil ubiegłych straconego bezpowrotnie szczęścia:

Głos, co ten śpiew rozkosznym czynił,
Zgasł — i melodyi zniknął czar!
Najsłodsze tony brzmią ponuro,
Jak pogrzebowy smutku psalm.
O tobie, Thyrzo, mówią one,
Najdroższy prochu, — boś już proch,
I to, co wpierw harmonią było,
Dzisiaj rozdźwiękiem w sercu drga.

Gdzieindziej znowu upaja się rozpaczą; chce wiecznie pamietać i cierpieć, i wiecznie pozostać wiernym cieniom kochanki, która w nieznanym spoczywa grobie 1):

Poezye »Do Thyrzy« powstały współcześnie z zakończeniem II-ej pieśni »Childe Harolda«, i echo ich rozbrzmiewa smutnie w zwrotkach 95 i 96:

Co mogła, to ode mnie wszystko śmierć wydarła: I matka — i przyjaciel — *i ona umarła* (96).

O, ty droga, pogrzebnym całunem okryta, Ty, coś młodość i młode uczucia mi dała,

Bez kamienia, któryby oznaczał miejsce twego grobu... zapomniana przez wszystkich, prócz mnie (1811).

Poświęciła, co żadna dotychczas kobieta... (95)
I siebie niegodnego opuścić nie chciała —
Ty już martwa!... Co dzisiaj moje życie znaczy?

(Przekład Budzyńskiego).

Wiersz »Do syna«, z którego ważniejsze strofki przytaczamy poniżej w przekładzie, zdaje się wiązać ściśle z cyklem »Thyrzy«. Wieje z niego ta sama bezgraniczna tęsknota po zmarłej, połączona z wyrzutami sumienia. Poeta patrzy z rozrzewnieniem na jasne włosy, błękitne oczy dziecka; dostrzega podobieństwo do nieszczęśliwej matki; boleje nad tem, że nazwisko ojca nie będzie nazwiskiem syna; obiecuje kochać go, aby miłością okupić błędy i przewinienia:

Ojca nazwisko szczebioczesz, dziecię, — Gdybyż i ciebie tak zwano w świecie! Lecz... Dość! Niech przyszłość bóle pogrzebie, Ja znajdę spokój w troskach o ciebie, I zgładzę pamięć smutnego czynu... Matka przebaczy ojcu, mój synu!

Dawno ją cicha kryje mogiła,
Obca pierś ciebie, synu, karmiła;
A za łzy matki i jej niesławę
Świat wzgardzi tobą, dziecię nieprawe...
Niechaj pogardza! Drwij z wzgardy gminu,
Bo serce ojca — twojem, mój synu!

Niech się nieczuły świat naigrawa — Świętszemi dla mnie natury prawa! Wbrew ludzkim sądom i moralności, Ja kocham ciebie, dziecię miłości, Szczęścia pamiątko, droga, jedyna... Śpij — ojciec czuwa nad łożem syna!

Wiersz ten, znaleziony w pośmiertnych papierach Byrona, nie przeznaczony zatem do druku, a tchnący szczerem uczuciem i boleścią, opiera się niewątpliwie na rzeczowej podstawie <sup>1</sup>), i zdaniem wspomnianego wyżej komentatora, dopełnia cyklu elegii do zmarłej i opłakiwanej przez poetę, a nie-

<sup>1)</sup> Porównaj »Don Juan«, P. XVI, strofa 61

znanej nikomu Thyrzy. Czy tak jest rzeczywiście, rozstrzygać nie będziemy, bo na to niema dostatecznych danych. Niewiadomo również, czy Thyrza jest identyczna z ową młodą dziewczyną, która w r. 1806—1809 żyła z Byronem, towarzysząc mu wszędzie w męskiem przebraniu (»Lara«: Kaled, paź kobieta), a o której opowiadają, że rysami przypominała poetę (»Manfred«: podobieństwo Astarte, II, 2)— niewiadomo. Trudno także twierdzić napewno, jak to czyni Bleibtreu, że stosunek do Thyrzy odegrał jakąś rolę w procesie rozwodowym poety.

Prawdopodobnem jest jednak, jak to wynika z cytowanych wyżej wyznań poetycznych, oraz kilku urywków z dziennika Byrona 1), że oprócz przytaczanych w biografiach, miał on jeszcze jeden stosunek miłosny, który zakończył się tragicznie i pozostawił w sercu poety nigdy nie zagojoną, wiecznie krwawiącą ranę.

Pod wyrazem *tragiczny* nie należy, rzecz prosta, rozumieć zbrodni, lecz poprostu zbieg okoliczności, zdarzenie, czy coś podobnego, które wstrząsnęto wraźliwym poetą do głębi i wyryło się w jego pamięci na zawsze.

Cierpienie jego zatem nie było udanem, nie było »pozą«, lecz rzeczywistym bólem.

Byron więc stworzył poezyę rozpaczy, nie dlatego, że chciał, ale dlatego, że musiał, ponieważ, wskutek indywidualnego usposobienia, oraz smutnych okoliczności życiowych, społecznych i politycznych, odczuwał byt jako cierpienie.

<sup>1)</sup> Porównaj Bleibtreu: Geschichte der Engl. Litt. im XIX Jh., str. 219—246.

<sup>\*)</sup> Kto wie, czy przyszłe badania nie rozjaśnią tej tajemnicy, oraz jej wpływu na życie Byrona. »Wina«, o której tak wiele i z takim naciskiem pisze Bleibtreu, może się okazać tylko subjektywnem poczuciem »winy«. Siła wyrzutów sumienia nie zależy tyle od stopnia grzechu, ile raczej od stopnia indywidualnej czułości i wraźliwości, Najdrobniejszy, biorąc przedmiotowo, błąd, może w pewnych wypadkach przybrać — podmiotowo — rozmiary najohydniejszej zbrodni i zatruć życie.

#### VI.

Nie był on ani pierwszym, ani jedynym pesymistą na świecie.

Jeszcze Hiob wołał: »Bodaj był zginął dzień, któregom się narodził, i noc, w której rzeczono: począł się mężczyzna; bodaj się był dzień on obrócił w ciemność!« Budda zaś nauczał, że życie — to tylko pewna suma bólów i udręczeń.

Pesymizm Byrona zresztą daleki był od rezygnacyi i kwietyzmu. Poeta nie kwilił bezsilnie, lecz dopominał się głośno i dumnie o to, co mu się, zdaniem jego, należało. Cierpiąc, nie przestawał wierzyć w możliwość szczęścia dla siebie i innych, i pytał o nie Boga, naturę i społeczeństwo. To ostatnie, co prawda, sprawiało na tym wspaniałym i typowym przedstawicielu indywidualizmu w życlu i poezyi raczej wrażenie rogatki, lub barykady, niżeli motoru, posuwającego ludzkość naprzód ku wymarzonemu celowi.

Dlatego Byron całe życie prawie walczył ze wszystkiem, co społeczeństwo, a przynajmniej jego większość rządząca, szanowało, lub udawało, że szanuje.

Nienawiść do — nowoczesnego zwłaszcza — ustroju społecznego, połączona z gorącą miłością człowieczeństwa wogóle, oraz natury i swobody — oto dominujący akord głównych poematów Byrona. Trudno nie dostrzedz w tem wpływu autora » Emila « i » Nowej Heloizy «.

# 2. Dzieła Byrona.

I.

Dwie pierwsze pieśni » Wędrówek Childe Harolda«, oraz powieści wschodnie, noszą wprawdzie na sobie wyraźne piętno talentu Byrona, stoją atoli znacznie niżej od dojrzalszych jego utworów.

»Childe Harold« (I, II) jest rodzajem poetycznego dziennika podróży, szeregiem pięknych obrazów, ujętych w rame

melancholijnej refleksyi. Wędrowcem, opowiadającym swoje wrażenia i smutki, jest młody arystokrata, którego, po hulaszczem życiu i zawodzie miłosnym, ogarnęło cierpienie straszniejsze »od samego nieszczęścia — cierpienie przesytu«.

Nad innymi tonami przeważa tam już nuta niechęci do ludzi i cywilizacyi, oraz przywiązania do przyrody:

Na skałach przesiadywać, marzyć nad przepaścią, Nosić kroki powolne w lasów gęste drogi; Szukać miejsc, gdzie nie sięga człowiek swoją złością I gdzie jeszcze nie zaszedł i ślad jego nogi... To nie jest być samotnym — to mówić z przyrodą (II, 25).

Natura, choć w obrazach swoich rozmaita,
Jak matka najłaskawsza darzy nas obficie —
Z jej piersi odsłonionych chcę czerpać do syta,
Ja, jej wierne, choć przez nią nie pieszczone dziecię.
Och, ona jest piękniejsza w dzikiej swej ozdobie,
Zanim ją sstuka skasi, w kaztałt odzieje cudzy,
Ja jej uśmiech i w dziennej i w nocnej mam dobie,
Chociaż na nią poglądam nie tak, jako drudzy,
I szukam, kocham więcej, gdy serce w żałobie (II, 37).

(Przekład Budzyńskiego).

O powieściach wyraża się Taine (Hist. de la litt. angl., 4, str. 363): »W tym naszyjniku ze lśniących kamieni wschodnich znajdują się również i szkiełka«.

Byron sam nie cenił tych utworów zbyt wysoko.

Zyskały one popularność i stały się węgielnym kamieniem sławy autora, ponieważ, z jednej strony, odpowiadały zamiłowaniu ówczesnej publiczności do barw egzotycznych 1), z drugiej zaś dlatego, że, pomimo pewnych usterek, owiane były jednak tchnieniem geniuszu i — prawdy. Byron malował tam to, co widział na własne oczy, opowiadał to, co sam odczuwał. Podróżując po Wschodzie, poznał on zblizka charakter i obyczaje ludów, których cywilizacya nie nauczyła jeszcze obłudy; przyjaźnił się ze sławnym Ali-Paszą, zbrodnia-

<sup>1)</sup> Podobny koloryt spotykamy u Moore'a, Southey'a etc. Egzotyzm był wówczas modnym w Anglii, jak później we Francyi i u nas.

rzem i awanturnikiem, walczącym z całą potęgą Ottomańską; narażał się na niebezpieczeństwa i nieraz zaglądał śmierci w oczy. Zbogacony takiem doświadczeniem, poeta, posiadający z natury skłonność do lubowania się we wszystkiem, co dzikie, ponure, a silne, rzucał na papier drgające życiem obrazy namiętności, kreślił postacie, skalane zbrodnią, ale potężne, wielkie i w gruncie rzeczy szlachetne.

Obok tych romantycznych Korsarzów, ponurych Larów, mściwych Alpów i szalonych Giaurów, stawiał poeta dla kontrastu istoty niewieście, bogate w skarby uczucia i wdzięku, delikatne, łagodne, uległe i zdolne do najwyższych poświęceń dla ukochanego człowieka. W każdej z nich tkwi odrobina Szekspirowskiej Kordelii, Imogeny, lub Desdemony, tych specyficznych wytworów poezyi angielskiej. To też heroiny Byrona są nietylko piękne, lecz i prawdziwe, bo kreślone prosto i szczerze, gdy bohaterowie drobniejszych powieści rażą pewną teatralnością pozy.

Swoją drogą, są to typy niezmiernie ciekawe ze względu na ich stronę etyczną. Walczą oni z całym światem, nie uznając żadnej powagi, prócz własnej woli, nie drżąc przed niczem, prócz — własnego sumienia.

Lara, konając, spogląda ze wzgardliwym uśmiechem na krzyż, podany przez jednego z rycerzy; ale ów dumny magnat, nieugięty buntownik i zbrodniarz, bladł i tracił zmysły, kiedy w rozgorączkowanej wyobraźni jego odżyły straszliwe mary przeszłości, i leżał wówczas:

Zimny, jako marmury, na które się zwalił; Blady, jako księżyca promienie, co drgały Na licach jego.

(P. I, 12 i 13).

To przekonanie, że we własnej piersi człowieka spoczywa jego szczęście i nieszczęście, nagroda i kara, niebo i piekło — stanowi zasadniczy rys poezyi Byrona. Nawet »Childe Harold«, ów znudzony życiem dandys o bladem czole, który stał się głównym prototypem bajronistów salonowych, nawet on narzeka: Gdzie się wygnaniec przed sobą schroni? W dalsze, i dalsze pójdę ukrycia — Lecz, gdzie się udam, za mną pogoni Myśl moja — szatan — rdza mego życia...

(Przekład Budzyńskiego).

Ale, choć cierpi, nie skarży się przed nikim, nie chcąc, »by kto radami ból jego uśmierzał«.

Przeprowadziwszy w wielu utworach ów etyczno-psychologiczny temat przez wszystkie waryacye, sformułował poeta swoje poglądy na tę kwestyę najwyraźniej w »Manfredzie« (III, 4):

Com czynił, jest już czynem; w mojem tonie Drga ból, którego piekło nie pomnoży.

Duch nieśmiertelny sam sobie odpłaca
Za swoje myśli dobre, czy zbrodnicze.

On sam jest źródłem i kresem zła swego;
On sam jest w sobie i miejscem i czasem.
Jego wewnętrzna treść, skoro śmiertelne Rozerwie więzy, nie pożycza sobie Barw od znikomych rzeczy tego świata, Lecz się pogrąża w rozkoszy, lub męce, Zrodzonych z własnej wartości poznania.

Na tej prawdziwie męskiej, a zarazem czysto nowoczesnej idei o samodzielności jednostki, która, będąc sama sobie i miejscem, i czasem, posiada prawo do bezwzględnej, zarówno wewnętrznej, jak i zewnętrznej swobody, opiera się, niby na śpiżowym filarze, cały gmach poezyi Byrona.

Ziarno, rzucone przez namiętnego proroka wolności, Rousseau'a, padło na żyzną glebę Albionu i rozrosło się tam w olbrzymie i wspaniałe drzewo <sup>1</sup>).

¹) Powołując się na Rousseau'a i jego idee, mamy na myśli nietylko pośredni wpływ atmosfery intelektualnej epoki, lecz i bezpośrednie zetknięcie się z dziełami autora »Umowy społecznej«. Byron należał do najbardziej oczytanych ludzi; jeszcze w szkole, wyłamując się chętnie z pod jarzma obowiązków uczniowskich, spędzał całe godziny albo na rozrywkach sportowych, albo też na czytaniu dzieł najrozmaitszej treści, nie wyłączając teologii i filozofii. Rousseau'a znał niewątpliwie,

Autor »Emila« jednak, domagając się swobody, pragnął, przez dziwną niekonsekwencyę, uprościć, ścieśnić, zdrobnić naturę ludzką, gdy tymczasem śpiewak »Don Juana« dążył do niezależności w najobszerniejszem znaczeniu tego wyrazu. Być wolnym — znaczyło według niego rozwijać wszystkie zdolności i siły, zaspokajać wszystkie uczucia i pragnienia. Niestety, człowiek, istota ograniczona przez naturę, skrępowana przez społeczeństwo, nie może rozkoszować się pełnią życia. A im bezmierniejszą wola, im potężniejszą myśl ludzka, tem więcej muszą się one kurczyć, by wejść w Prokrustowe łoże rzeczywistości. Niekiedy jednak, jak to było u Byrona, duch, obdarzony nadmiarem energii, nie umie zadać sobie takiego gwałtu, zamiast więc uledz — walczy, zamiast się kurczyć — rozpręża i — ponieważ żelaznej konieczności przełamać niepodobna — cierpi.

gdyż wspomina go i charakteryzuje przewybornie w »Childe Haroldzie« (III, 77-84) i w »Don Juanie«. Wśród wielu punktów stycznych pomiędzy angielskim poetą a genewskim filozofem (miłość przyrody, potrzeba wiary i niechęć do ateizmu, wstręt do więzów społecznych), istniał jeszcze jeden bardzo charakterystyczny, a mianowicie: poczucie niepodobieństwa do innych ludzi, świadomość różnicy pomiędzy własną osobą a światem. Rousseau w »Wyznaniach« powiada na samym prawie początku: » Je ne suis fait comme aucun de ceux que j'ai vus; j'ose croire n'être fait comme aucun de ceux qui éxistent«. (»Nie jestem stworzony takim, jak ktokolwiek z tych, których widziałem; ośmielę się przypuścić, że nie jestem stworzony takim, jak ktokolwiek z istniejących«). A dalej: »Jeżeli nie jestem lepszy, to, w każdym razie, jestem inny. Czy natura zrobiła dobrze, czy źle, rozbijając formę, w której mnie wytworzyła, o tem można będzie sądzić, dopiero przeczytawszy moje wyznania«. (Conf. I, 1). Każdy prawie z bohaterów Byrona mówi to samo, tylko w sposób dobitniejszy, bez zastrzeżeń i fałszywych pozorów skromności; każdy z nich jest dumny z tego, że się różni od »stada«, że sobie wystarcza. Ferdynand Brunetière, w swojem dziele »Evolution de genres dans la littérature«, powiada słusznie, że od Rousseau'a który pierwszy podniósł egotysm do godności zasady w literaturze - datuje się romantyzm, so ile, za główny żywioł tego kierunku uznamy wybujałość poczucia osobistego, czyli hypertrofię jaśni/« Najwspanialsze okazy tej właściwości psychicznej spotykamy właśnie u Byrona, który sam może być uważany za typowego jej przedstawiciela.

Cierplenie pobudza z jednej strony do skarg, z drugiej zaś do szukania środków ulżenia męce.

Tutaj wzięła początek twórczość Byrona; z tej krynicy trysnął ów wrzący potok oryginalnej poezyi, która najpiękniej i najcharakterystyczniej skrystalizowała się w trzech dziełach wieszcza: w »Childe Haroldzie« (III i IV pieśń), »Kainie« i »Don Juanie«.

Przypatrzmy się im dokładniej.

#### II.

Dwie ostatnie pieśni »Childe Harolda« przewyższają o całe niebo pieśni początkowe, i to zarówno pod względem idejowym, jak i artystycznym.

Fikcyjny bohater zeszedł prawie na drugi plan i poeta mówi głównie w swojem imieniu. Do najpiękniejszych ustępów należą rozmyślania na polu bitwy pod Waterloo (III, 17—45), oraz przecudowny opis Wenecyi, która:

Gdy jej obraz malowany wzrok daleki goni, Zda się jakby Cybele, z fal miękkiego łoża Wystająca, z tyarą dumnych wież na skroni: Królowa bóstw podwodnych, pyszna pani morza.

(Przekład Budzyńskiego).

Wspaniałą także i głęboko odczutą jest elegia, wyśpiewana na gruzach współczesnego Rzymu, tej »Niobe zgasłych ludów« (IV, 78—115).

Największa atoli liczba strof poematu jest poświęcona, jak zwykle u Byrona, subjektywnym wynurzeniom. Poeta tak długo tonął w ponurych myślach, że aż jego »mózg kipiący«

Własnym swoim przypływem, pracą przygnieciony, Zmienił się w dzikich rojeń rozdół wirujący (III, 7) 1).

Skarży się więc na to, że cierpi, że »źródło jego życia zatrute«, ale — powiada:

<sup>1) »</sup>Childe Harolda« przytaczamy stale według przekładu Budzyńskiego.

Jeśli ja zasłużyłem na te krwawe rany, Które przodków, lub własny błąd mój przygotował: Niechby raz sprawiedliwą ręką był zadany, Jabym krwi uchodzącej pewno nie tamował. Ale dziś, za co ona ma spływać daremnie? (IV, 133).

Któż mu zadał te rany? — Ludzie. Od ludzi więc ucieka poeta na łono przyrody, rzucając im takie pożegnanie:

Ja świata nie lubiłem i świat mnie nie lubił, —
Lecz, jak grzeczni wrogowie, idźmy w strony różne:
Chcę wierzyć, — chociaż darmom w szukaniu się gubił —
Że słowo tu jest czynem, nadzieje nie próżne;
Że jest pobłażająca słobościom uczciwość...
Że cnota nie czczem słowem, ani snem szczęśliwość (III, 114).

Nie pogardza ten ludźmi, kto od nich ucieka —
Z nimi ruch, pracę dzielić nie każdy sposobny;
Ani to jest nienawiść, gdy umysł człowieka,
W głębi źródła trzymany, do wrzątku podobny,
Wyleje się na tłumy (III, 69).

Żyć jednak z ludźmi — trudno. Ze wszystkich więzów, krępujących człowieka, więzy społeczne trzymają najmocniej i najciaśniej, a wydają się najmniej uprawnionemi. Kto ich znosić nie umie, musi porzucić społeczeństwo i szukać pociechy w samotności i obcowaniu z naturą. Do natury więc, jak Goethowski Werther i Chateaubriandowski René, zwraca sie Childe Harold — Byron.

Przekonawszy się, że był z »ludzi najmniej sposobnym do ludzi przystawać«, czując się wśród nich, »jak sokół wolno wzrosły ze skrzydłem uciętem, któremu wprzód ojczyzną były tylko chmury«, a nie chcąc,

by nad jego umysłem panował Świat, przeciwko któremu nieraz występował (III, 12), poeta:

> Widzi swoich przyjaciół tam, gdzie wzniosłe góry, Na wzdętych falach morza stawia dom samotny...

Lasy, puszcze, pieczary, pieniące się morze Były mu towarzystwem (III, 13). Zwyczajem Chałdejczyka patrzał w gwiazd gromady I ludnił je tworami, jak ich blask jasnemi — Wtenczas nikła z pamięci ziemia i jej zwady I wątłe ułomności mieszkańców tej ziemi (III, 14).

Tutaj mu dobrze. Tutaj — woła:

Sam sobą już nie żyję, ale tej natury, Która mnie otoczyła, jestem cząstką jedną. Dla mnie czuciem natchnione są wysokie góry, Tylko miasta mnie nudzą wrzawą swą powszednią (III, 72).

Obłoki, góry, rzeki, wichry, błyskawice
Z czarną nocą, z chmurami, z tym piorunem grzmotnym —

Mam duszę, co pojmuje wasze tajemnice (III, 96).

Ale w ludzkich mieszkaniach stał się niepojętym:

Niespokojny i przykry, twardy i ponury,

Jak sokół wolno wzrosły, ze skrzydłem uciętem,

Któremu wprzód ojczyzną były tylko chmury. (III, 15).

Gdyż, jak śpiewak mówił sam o sobie:

Ja ludsi mniej nie kocham, lecs naturę więcej!

I kiedy z nią obcuję, pamięć znika we mnie,
Czem być mogłem, czem byłem — i lecę co prędzej
Pomieszać się z wszechświatem i czuć tak przyjemnie,
Że to wydać, czy ukryć, byłoby daremnie. (IV, 178).

A im dzikszą, im niedostępniejszą przyroda, tem rozkoszniejsze sprawia ona wrażenie. Żywioł, nieokiełznany dotychczas przez nikogo, ocean, przy którego brzegach kończy się władza człowieka, zachwyca poetę. Zwierciadło pełne chwały, — woła w uniesieniu —

kędy Wszechmogący
Przegląda się śród burzy! O, ty! W każdym szyku,
Spokojny, czy wzruszony, w wiatrach, w burzy rwącej,
Lodowy pod biegunem, wrzący przy równiku,
Ty, zawsze okazały, granic nie mający —
W tobie obraz wieczności — w tobie tron istotny
Niewidzialnego Boga! ty potwory rodzisz,
Nad każdą strefą świata, jak władca, przewodzisz
I pędzisz nieprzenikły, straszliwy, samotny!

Jam ciebie, oceanie, kochał zawsze, stale —

Jak własne twoje dziecko zwykłem ufać tobie

Na daleko i blizko — i twą mokrą grzywę

Głaskałem moją ręką, jak to teraz robię. (IV, 183, 184).

## Ale, cóż kiedy:

Calej pięknej naturze żywot ludzki kłamie;
W dysharmonii ze światem wyrok, co nas więzi —
To niestarte na czole naszem grzechu znamię;
To drzewo śmierci, Upas, niezmiernych gałęzi,
Co za korzeń ma ziemię; liście, w kształt obłoku,
Jak rosę na ród ludzki klęski wylewają:
Choroby, śmierć, niewolę — klęski widne oku,
I gorsze, te, co oku widsieć się nie dają,
A ból nieuleczony duszy odnawiają. (IV. 126).

#### III.

Obcowanie z przyrodą łagodzi ten ból, ale go nie leczy, nie koi. Można uciec od ludzi, można zerwać więzy społeczne — nie uwolni to nas jednak od pęt, nałożonych przez samą naturę, od przekonania o naszej nicości, od współczucia z cierpieniami i nędzą człowieczego rodu.

Ów żal bezgraniczny, ową głęboką litość nad odwieczną niedolą całej ludzkości (»Weltschmerz«), wcielił Byron w osobę pierwszego zrodzonego człowieka — Kaina.

W poemacie (misterium), noszącym ten tytuł, autor, nie odbiegając prawie wcale od litery Pisma Świętego, kreśli tragiczne dzieje rodziny biblijnych przodków naszego plemienia.

Jest to historya społeczeństwa w miniaturze. Większość — ojciec, matka i młodszy syn, Abel, — uległa pokornie losowi: pracuje w pocie czoła, oczekując ze strachem, ale i z rezygnacyą, śmierci i chwaląc pobożnie Jehowę. Mniejszość — której symbolem jest Kain — zastanawia się, myśli i — cierpi za siebie i za innych. Kiedy wszyscy się modlą, Kain milczy, gdyż, jak powiada, nie ma o co prosić, ani za co dziękować. »Ty żyjesz jednak«, — mówi mu ojciec. — »Czyż umrzeć nie musze?« — rzuca w odpowiedzi Kain.

To się zwie życiem? Pracować! Dlaczego?
Bo ojciec zgrzeszył! — Lecz com ja zawinił?
Jam nie żył wtedy; rodzić się nie chciałem,
Ni kochać tego, co mi urodzenie
W darze przyniosło . . . . (Akt I).

Do dręczonego podobnemi myślami zbliża się Lucyfer, duch zbuntowany przeciwko władzy Najwyższego, i rozdmuchuje iskierkę bólu, tlącą w łonie Kaina, w straszliwy pożar rozpaczy.

Dla osiągnięcia tego celu, nie ucieka się on bynajmniej do kłamstwa, nie łudzi nieszczęśliwego, ale przeciwnie, zdziera z jego oczu zasłonę, okazując mu prawdę w całej okropnej nagości. Lucyfer bowiem nie jest chytrym wężem-kusicielem, poczwarnym i śmiesznym dyabłem wieków średnich, absolutnym i zaciętym wrogiem ludzkości, nie; jest on, jeżeli nie jej przyjacielem, to w każdym razie sprzymierzeńcem, duchem krytyki i buntu, przeciwnikiem więzów i naiwnej ciemnoty, ale nadewszystko wcieleniem bezbrzeżnej dumy. Mądrość jego nie ma w sobie ani odrobiny głębokiej prostoty i skromności prawdziwych filozofów, nie: to mądrość pełna pychy i wiary we własną nieomylność. Zresztą Lucyfer dba więcej o swoją własną godność, niżeli o jakieś cele ogólne, wszechświatowe.

Mogąc być pierwszym pomiędzy wybranymi, zrzekł się dobrowolnie tej szczęśliwości, okupywanej pokorą i ślepem posłuszeństwem, i rozpoczął walkę, która trwać będzie wiecznie. Zwyciężony, lecz nie unicestwiony, bo nieśmiertelny. Lucyfer nigdy nie ulegnie i nigdy się nie upokorzy. W człowieku widzi on naturalnego towarzysza niedoli:

My, duchy i ludzie,
Współczujem sobie; cierpiąc niezliczone
Męczarnie wspólnie, czynim je liejszemi,
Przez to współczucie nieograniczone
Wszystkich dla wszystkich. (Akt I).

Naturalnie, że jako dyabeł — a dyabła, nie Prometeusza, tworzył Byron — nie może być Lucyfer bezinteresownym dobroczyńca ludzkości, jakim go, wbrew brzmieniu tekstu, zrobił Brandes, oraz zwolennicy poglądów filozoficzno-estetycznych tego pisarza.

W zamian za wiedzę, domaga się Lucyfer hołdu od Kaina, ale, natrafiwszy w nim na dumę podobną swojej, zrzeka się, jako rozumny polityk, tej czczej formy, wie bowiem, że kto Bogu się nie kłania, jest sługą szatana.

»Ja nie chcę kłaniać się nikomu! « — woła dumny Kain. — »Nic nie szkodzi « — odpowiada Lucyfer:

Mimo to, tyś jest moim czcicielem, albowiem: Kto Jemu czci nie składa, mnie czci przez to samo.

Budząc człowieka ze snu nieświadomości, myśli Lucyfer nie tyle o tem, żeby go uszczęśliwić, ile, żeby go popchnąć do walki z Bogiem. Jest to dyabeł, pojęty na szeroką skalę, który nie nienawidzi marnego mieszkańca ziemi i nie zazdrości mu niczego, wiedząc, że nie ma do tego powodów. Owszem, spostrzegłszy, że Kain gotów jest używać broni duchowej, dostarczanej mu przez niego, przeciw Stwórcy, Lucyfer odsłania przyszłemu bratobójcy prawdę, gdyż rozumie, że takiego ducha tylko prawdą do siebie przyciągnąć można.

Zresztą, prawda ta — ułamkowa ostatecznie, jak wszystko dostępne zmysłom i umysłowi ludzkiemu — działa na Kaina, niby trucizna, rozbudza bowiem w jego duszy tysiące wątpliwości i niepokojów, nie dając na nie żadnej zadowalającej odpowiedzi.

Pożąda on wiedzy; Lucyfer unosi go z sobą w bezmiary przestrzeni i ukazuje ogrom wszechświata, oraz przeszłość i przyszłość stworzenia, uchyla się jednak, pomimo nalegań, od wyjaśnienia najważniejszych i najwyższych tajemnic bytu.

Człowiek wie teraz więcej, niż wiedział, czyż przez to jednak czuje się szczęśliwym? »Po toś mnie tu przyprowadził, — woła Kain — bym się przekonał, że losem moim znikomość, że kresem wszystkiego nicość i śmierć? Po to, bym płakał nad dziećmi memi i nad dziećmi moich dzieci, które

będą nieszczęśliwsze jeszcze, niżeli ja? Wszakże, dając im życie, ja śmierć tylko mnożę! rodząc, — morduję!«

Wzburzony do głębi, Kain powraca na ziemię. Widok śpiącego dziecka, które ma cierpieć w przyszłości i dawać życie cierpiącym pokoleniom, wyrywa ze zbolałej piersi ojca rozpaczliwy wykrzyk:

To dziecię uśpione
Nie wie, że w łonie swem nosi zaczątek
Cierpień i bólów dla całych milionów!
O, stokroć lepiej byłoby cię porwać
I o te skały roztrzaskać, niż dalej
Żyć ci pozwolić, by... (Akt III).

Dawniej jeszcze obiecał on bratu, że weźmie udział w składaniu ofiary Jehowie. Abel nalega teraz na dotrzymanie obietnicy; Kain, lubo niechętnie, przystaje.

Kiedy jednak ofiara jego, wzgardliwie złożona, wzgardliwie też była przyjęta, dumny rokoszanin pragnie zburzyć ołtarz Abla, nie przez zazdrość, bo on brata kocha i dobrze mu życzy, lecz przez zemstę, oraz przez litość dla biednych, zabijanych na ofiarę zwierząt:

Nie chcę Mu ołtarzy Wznosić, ni cierpieć, by były wznoszone!

Precz! Ten ociekły krwią pomnik nie będzie Stał w słońca blasku na hańbę stworzenia... (Akt III).

Abel broni swego ołtarza. Kain rozdraźniony, uniesiony gniewem, uderza, prawie bezwiednie, brata głownią w czoło i, mimo woli, zabija...

Spełniło się. Śmierć, sprowadzona ręką tego, który się jej najbardziej obawiał i nienawidził, objęła władzę nad światem...

Przeklęty przez matkę, opuszczony przez wszystkich, z wyjątkiem kochającej siostry — małżonki, Kain porzuca rodzinne strony, by, tułając się, wiecznie szukać, lecz nigdy nie znaleźć spokoju.

»Kain« należy bezwarunkowo do arcydzieł wszechświatowej literatury. Zarzut krytyków, że Byron zamknął się tu-

taj niepotrzebnie w ciasnych granicach dogmatyki i tradycyi biblijnej <sup>1</sup>), może być uważany raczej za pochwałę, niżeli naganę.

To oparcie się na znanej powszechnie historyi, która jednemu wydaje się rzeczywistością, innemu zaś symbolem, mitem, która jednak nikomu nie jest obca, a wszystkim coś mówi i przypomina, pozwoliło poecie stworzyć dramat głęboki, bogaty w myśli, docierający do podstaw bytu, a mimo to skupiony wewnętrznie, skończony i zamknięty w sobie. Dante tylko na tym punkcie przewyższa Byrona.

W utworach innych mistrzów treść prawie zawsze rozsadza forme i przelewa się przez brzegi puharu. Nawet »Faust« Goethego, pomimo, albo raczej wskutek swego ogromu, pozostał, i musiał pozostać, kolosalnym fragmentem, ponieważ nie mógł zawrzeć w sobie wszystkiego, czego wymagał temat. Byron, jak słusznie powiada Brandes ), dokonał w »Kainie« tego, »co dla burzliwych dusz jest najtrudniejszem, a mianowicie: skanalizował swoja namiętność«. Ograniczył on się dobrowolnie; zgromadził i skierował wszystkie swoje siły i myśli, niby promienie światła, skupione w ognisku soczewki, na jeden tylko punkt, ale ten punkt — początek złego na świecie — to podstawa krytyki filozoficznej, to źródło zatrute, z którego, począwszy od Hioba, a skończywszy na Schopenhauerze, czerpali wszyscy śpiewacy i prorocy smutku.

To, że poeta osłonił sprzeczności filozoficzne symboliczną szatą tradycyi biblijnych, nie tylko nie zaszkodziło utworowi, lecz przeciwnie, dodało mu jeszcze wartości i wdzięku. Poezya, zwłaszcza refleksyjna, musi posługiwać się symbolami, inaczej bowiem mogłaby łatwo przybrać forme, podobną do owego »romansu dwóch komórek«, jaki Asnyk w przystępie dobrego humoru napisał. (El...y, Poezye, III, 209. Napad na Parnas). Czyliż wrażenie, sprawiane przez poemat Byrona, słabnie z tego powodu, że bohater jego, który, jak Mickiewiczowski Konrad:

<sup>1)</sup> Porównaj Spasowicza: »Byron i niektórzy jego poprzednicy«.

<sup>2)</sup> Porównaj Brandesa »Główne prądy«, tom IV, str. 354.

### za miliony Kocha i cierpi katuszę,

że ów bohater, powtarzamy, nie jest człowiekiem współczesnym, lecz przyszłym ojcem tylu cierpiących milionów? Bynajmniej. Pomysł uosobienia »Weltschmerzu« w tej potężnej i zuchwałej postaci jednego z przodków naszych, jest prawdziwie genialnym. Nadaje on utworowi cechę owej naiwnej podniosłości, owej siły, połączonej z prostotą, jakie tylko w poezyi naturalnej, ludowej (Homer, Nibelungi etc.), napotkać można.

Samo zaś dążenie do rehabilitacyi pierwszego zbrodniarza, pogardzonego przez teraźniejszość i przeszłość, przeklętego przez niebo i ziemię, ma w sobie coś tak niezwykłego, tak sprzecznego z ogólnie przyjętemi pojęciami, a zarazem tak szlachetnego i wzniosłego, że tylko Byron — w którego sercu litość dla wszystkich nieszczęśliwych i potępionych łączyła się ściśle z buntowniczymi popędami i nienawiścią uświęconych władz i potęg — mógł się na coś podobnego zdobyć.

Dodać tu należy, że, nie występując prawie wcale ze szranek tradycyi, umiał Byron, za pomocą umiejętnie wybranych i konsekwentnie przeprowadzonych motywów psychologicznych, przedstawić czyn Kaina w takiem świetle, że zrobił z niego postać nietylko imponującą, lecz nawskroś sympatyczną i prawdopodobną.

Dowodzi to, że autor »Sardanapala« posiadał nietylko refleksyjno-liryczne, lecz i dramatyczno-plastyczne zdolności i że umiał tworzyć charaktery, co często bywało podawane w wątpliwość.

Zapewne, że w sumie, liryka i filozofia przeważają w dramacie nad obrazowaniem; ale takim był wówczas duch czasu, któremu największy nawet artysta musi złożyć daninę.

Oceniając jednak myślową stronę »Kaina«, nie należy pomijać i artystycznej, byłaby to bowiem wielka niesprawiedliwość. Nietylko Lucyfer i Kain, lecz Abel, Adam, a zwłaszcza cudna — jak wszystkie bajronowskie niewiasty — postać Ady, są narysowane z niezwykłą wyrazistością i plastyką.

Swoją drogą, ze względu na temat, »Kain«, podobnie jak »Faust«, będzie zawsze i głównie uderzał wyobraźnię nie dramatycznymi, lecz filozoficznymi momentami swej treści <sup>1</sup>).

Równie jak Goethe w drugiej części » Fausta«, tak i Byron w » Kainie«, głosząc ewangelię boleści, nie zapomniał o lekarstwie, które nie znosi wprawdzie cierpień zupełnie, ale je znacznie łagodzi, pozwalając człowiekowi dobić się chociaż względnego szczęścia.

Lucyfer, rozstając się z Kainem, żegna go temi słowy:

Nieszczesny owoc dał wam jednak w darze Jedno, lecz wielkie, niepożyte dobro:
Rozum — miech zawsze on swobodnym będzie, Niechaj go żadne nie przygnębią groźby, Niechaj go nigdy nie zaślepia wiara, Która uczuciu i zmysłom zaprzecza.

Cierpcie a myślcie! — i we wnętrzu swojem Stwórzcie świat własny, jeśli świat zewnętrzny Wam nie wystarcza: wtedy do duchowej Natury łatwiej zbliżyć się, a waszą Cielesną, ziemską, zwyciężyć zdołacie!

(Akt II, scena II).

Jakkolwiek żyć a cierpieć — to synonimy, celem bytu jednak nie jest bierne poddanie się losowi, kwietyzm, nirwana, lecz działalność myślowa i ciągłe doskonalenie się wewnętrzne, czyli jednem słowem: rozwój, postęp.

Że Lucyfer wygłaszał tym razem myśli poety, łatwo się przekonać, rozpatrując inne jego utwory, w których rozbrzmiewa podobnie męski ton.

Najwyraźniej widać to w »Childe Haroldzie« (IV, 127):

¹) Nie należy sądzić, żebyśmy przeceniali zdolności filozoficzne Byrona. Nie był on filozofem-metafizykiem we właściwem tego terminu znaczeniu, lecz był filozofem-moralistą i filozofem-poetą. Nie wytworzył skończonego poglądu na całość istnienia, ale zgłębił wewnętrzną treść życia ludzkiego i umiał uogólniać swoje osobiste uczucia i wrażenia, zamieniając je na szerokie i potężne symbole, działające z równą siłą na wyobraźnie, jak i na rozum czytelnika.

Ten własnego rozumu podle się wyrzeka, Kto nie chce praw myślenia używać swobodnie — To jedyna, ostatnia ucieczka człowieka...

I ona dziś jest moją. Chociaż ten dar święty, Od kolebki przykuty, dręczony, ściśnięty, Przechowany w ciemnościach — żeby naraz władzą Jasnej prawdy nasz umysł nie był ogarnięty: Jednak czas i nauka ślepym wzrok oddadzą.

Jest to, jak widzimy, tylko parafraza przemówienia Lucyfera.

Przekonywamy się więc, że, aczkolwiek Byron był przedewszystkiem poetą negacyi i buntu, głosił jednak także dodatnie, pokrzepiające ducha idee, i miał prawo powiedzieć o sobie:

Lecz ja żyłem i żyłem nie darmo na świecie!

Może umysł moc stracić, serce ogień żywy;

Walka trudów budowę cielesną rozgniecie:
Ale tu jest coś we mnie, co zerwie cięciwy

I czasu i udręczeń, i — po moim sgonie
Żyć będsie, coś nie ziemskie, czemu tłum nie wierzy,
Jak liry dzisiaj niemej pamiętne harmonie:
O ich serca kamienne łagodnie uderzy

I wyrzuty miłości obudzi w ich łonie ¹).

(Ch. H, IV, 137).

### IV.

Z utworów, rozbieranych dotąd, poznaliśmy jedną tylko stronę muzy Byrona — *idealizm*. Poeta przedstawiał człowieka jako istotę, ożywioną podniosłemi aspiracyami, aspiracyami wyższemi nad siły ludzkie, niemożliwemi zatem do urzeczywistnienia i stającemi się, wskutek tego, źródłem zwątpienia i bólu.

Jednak *zostanie* po mnie ta *siła fatalna*, Co mi żywemu na nic... tylko czoło zdobi; Lecz po śmierci was będzie gniotła niewidzialna, Aż was, zjadacze chleba, — w aniołów przerobi,

<sup>1)</sup> Porównaj »Testament« Słowackiego:

Człowiek jednak nie jest marą, utkaną z samych myśli i uczuć, lecz tworem materyalnym. Obok potrzeb duchowych, tkwią w nim także pożądliwości cielesne, obok aspiracyi idealnych, instynkty zwierzęce. Co większa, zadowolenie tych niższych potrzeb i namiętności jest koniecznym warunkiem istnienia, gdy tymczasem dążenia wyższe, będące udziałem mniejszości, do niezbędnych warunków życia nie należą. Człowiek może kochać, cierpieć, tworzyć i myśleć, musi atoli — jeść, pić i spać. Duch i ciało dopełniają się wzajem na ziemi.

Wszyscy wielcy poeci rozumieli to doskonale, i każdy z nich w sposób sobie właściwy odtwarzał i uwzględniał oba te pierwiastki.

U Szekspira tragiczny tok akcyi przerywany bywa przez rubaszne żarty Falstaffa, lub cyniczne rozmowy grabarzy, furmanów i błaznów. We wspaniałym poemacie Goethego, obok pięknej, zadumanej twarzy Fausta, zjawia się co chwila wykrzywione szyderczo oblicze Mefistofelesa. Byrou, zawsze skłonny do krańcowości, nie umiał skojarzyć tych kontrastów w jednem i tem samem dziele, by przez zlanie dysonansów wywołać harmonię. W danej chwili, pewne uczucie dominowało w nim nad innemi: jeżeli cierpiał, to cierpiał bez granic i tworzył »Childe Harolda«, »Manfreda«, »Kaina«; kiedy zaś opanowała go wesołość, wtedy drwił niemiłosiernie ze wszystkiego, nie wyłączając samego siebie, i ubierał ten dziki humor w lekkie i dźwięczne oktawy »Don Juana«. Po skargach i klątwach nastawały żarty, po płaczu — śmiech, po melancholii — ironia, po trenach i elegiach — satyra.

To zwykły porządek dojrzewania twórczości, zarówno indywidualnej, jak i społecznej: komedya zjawiła się na świecie dopiero po tragedyi, jak proza po poezyi.

Człowiek, poczuwszy, że duch jego ma skrzydła, porzuca rzeczywistość, nim ją jeszcze pozna należycie, i buja po bezgranicznych, ale pustych i mroźnych przestworach oderwanej myśli tak długo, póki nie zrozumie, że ciasna ścieżka do świątyni poznania prowadzi właśnie przez ów pogardzony

świat realny, i że dla śmiertelnika, niestety, innej drogi niema — tymczasem przynajmniej.

Można uważać to ograniczenie za krzywdę, lub karę, ale mimo to pozostanie ono faktem, z którym dojrzały myśliciel rachować się musi.

Ponieważ jednak — co także jest faktem niewątpliwym — w ograniczonym fizycznie człowieku tkwi, bądź co bądź, poczucie i przeczucie nieskończoności, których nawet świadomość własnej niemocy przytłumić nie zdoła, nie dziwnego więc, że namiętny i rozkochany w ideale poeta, zwracając się z musu do życia rzeczywistego, traktuje je ze wzgardą i sarkazmem.

W »Don Juanie« niema już ani śladu Haroldowskiego marzycielstwa. Poeta nie ucieka od ludzi na pustynię, lecz, rozsiadłszy się wygodnie pomiedzy nimi, podpatruje i wyszydza ich słabostki, błędy, upodobania, zwyczaje, przesądy, wierzenia, instytucye etc., słowem wszystko, co stoi w sprzeczności z naturą i logiką. Krańcowy sceptycyzm zajął miejsce dawnego idealizmu. Bohater nie przypomina w niczem owych potężnych postaci, owych Larów, Manfredów, wyzywających niebo i piekło do walki. Taka figura nie licowałaby z realnem, współczesnem, filisterskiem tłem poematu. Don Juan to chłopak młody, przystojny, dobrego serca, ale pozbawiony zupełnie zasad i nie wybiegający zbyt wysoko ponad poziom mierności. Poddaje się on biernie wypadkom, nie próbując nawet zmienić ich biegu. Po romansie z meżatką, donną Julia, którą małżonek schwytał z nim in flagranti, Juan opuszcza ojczyzne, pewien, że miłość ta bedzie pierwszą i ostatnią. W parę tygodni jednak, wyrzucony przez morze, po rozbiciu okrętu, na jedną z wysp Jońskich, pokochał namiętnie Haidę, piekna Greczynke, która mu ocaliła życie. Oderwany od niej, dostaje się, po wielu przejściach, na dwór Semiramidy Północy, by otrzymać godność oficyalnego faworyta.

Dostojeństwo to i przywiązane do niego obowiązki podkopały trochę zdrowie Juana; rzuca więc dwór i udaje się do Anglii, gdzie go oczekują nowe stosunki i przygody miłosne. Tutaj poemat się urywa. Według przypuszczalnego planu, bohater miał, po przebyciu różnych kolei losu, skończyć pod nożem gilotyny rewolucyjnej, niwelującej społeczeństwo francuskie. Śmierć Byrona przeszkodziła wykonaniu tego zamiaru i arcydzieło musiało pozostać niekompletnem (16 pieśni).

Osoba Don Juana zresztą odgrywa w poemacie rolę bardzo podrzędną; głównym i rzeczywistym bohaterem bowiem jest sam poeta, który swawolnie zrywa co chwila nić opowiadania, by pogawędzić trochę z czytelnikiem i zwierzyć mu się ze swoich myśli, lub też puścić jadowity grot dowcipu w serce jakiejś uznanej wielkości, albo zgruchotać potężnem uderzeniem maczugi wielbionego przez tłumy bożka-bałwana.

Precz z fałszem i obłudą, głupstwem i przesądami! precz z maską! Niech prawda, zła czy dobra, piękna czy brzydka, ukaże światu swoje oblicze! — oto hasło poematu.

W »Don Juanie« problemat rozdźwięku pomiędzy poetą a światem jest rozwiązany w sposób zupełnie nowy i oryginalny.

Jakto? Czyż problemat taki wogóle istnieje? Bez wątpienia.

Jedni — epoka »Burzy i Zapędu« w Niemczech, oraz okres romantyzmu i modernizmu w całej Europie — uważają poetę, albo, biorąc szerzej, artystę, za jednostkę nadczułą, o sercu przerosłem i wybujałej nad miarę imaginacyi; za osobnika, cierpiącego nieustające męczarnie wskutek zetknięcia z prozą codziennego żywota. Inni, Lombroso i jego uczniowie (Nordau) ogłaszają artystę za waryata, albo półwaryata; za osobistość zwyrodniałą, a wskutek tego niezdatną do życia »normalnego« w »normalnem« społeczeństwie.

Która z tych dwóch szkół ma słuszność — to kwestya w danej chwili obojętna. Faktem jest jednak, że nietylko sami artyści — co mogłoby być poczytane za przesadę, — ale i zimni uczeni uważają indywidua, obdarzone zdolnościami twórczemi, za coś wyjątkowego, odbiegającego mniej lub więcej daleko od zwykłej normy człowieka nowoczesnego.

Mówimy umyślnie: »nowoczesnego« — dlatego, że w sta-

rożytności problemat rozdźwięku pomiędzy artystą a światem nie istniał, poezya i sztuka bowiem wiązały się ongi bardzo ściśle z całym nastrojem i ustrojem życia, i wskutek tego artyści wyróżniali się tylko potęgą, nie zaś jakością, swych aspiracyi i zdolności od reszty obywateli.

W takiej Grecyi i Indyach 1) sztuka była ważnym organem kultu religijnego, a poeta – kapłanem, w ścisłem prawie, nietylko figurycznem znaczeniu tego wyrazu. Epoka renesansu dzięki temu zapewne wydała tylu i tak wielostronnych artystów, że każdy z nich znajdował wśród otoczenia, sympatyzującego z jego działalnością i ideałami, poparcie, zachętę i uznanie.

Dzisiaj sztuka prawdziwa, czysta, jest przedmiotem zbytku, nie pierwszorzędnej potrzeby. Interesy ekonomiczne, polityczne i wogóle utylitarne wysunęły się na pierwszy plan, spychając filozofię, sztukę i wogóle wszystko, co nie ma bezpośredniego związku z życiem praktycznem, na stanowiska drugorzędne.

Życie płynie korytem o wiele szerszem, co prawda, niżeli przed laty, ale też i o wiele — płytszem. Potrzeby materyalne, dzięki łatwości ich zaspokajania, wzrosły nadmiernie: aspiracye duchowe zmalały w tym samym stopniu. Myśliciel i poeta »wygląda dzisiaj, jak droga perła, przyszyta, zamiast guzika, do sukmany wieśniaka«. Porównanie to, zaczerpnięte z jednej z najpierwszych, a zarazem najpiękniejszych, bo najszczerszych i najżywszych powieści Kraszewskiego, maluje stosunek poety do świata może zbyt dosadnie, ale w gruncie rzeczy dosyć prawdziwie.

Otóż taka »myśląca i czująca« perła, przyszyta gwałtem do sukmany, z którą się w harmonijną całość zlać nie może, pragnie się od niej oderwać, oswobodzić. Stąd owe szamotania tych natur nadczułych, opisywane tylokrotnie przez najznakomitszych mistrzów słowa. Werter i Tasso

¹) W Indyach najwięksi poeci: Wyaza, Walmiki i Kalidasa, uważani byli za ∍awatary«, to jest wcielenia samego boga Brahmy.

Goethego, René Chateaubriand'a, Gustaw Mickiewicza i Kraszewskiego (\*Poeta i Świat\*), Charles Demailly Goncourtów, Claude Lantier Zoli, Obermann Senancoura, Chatterton de Vigny'ego, Lucyan de Rubempré Balzaca — oto cały szereg typów, w których ich twórcy starali się odzwierciedlić proces walki pomiędzy duszą poety a wymaganiami życia rzeczywistego.

Wszystkie te fikcyjne typy mają wartość dowodową choćby z tego względu, że, niezależnie od materyału obserwacyjnego, jaki zawierają, każdy z twórców włożył w nie cząstkę — i to nie małą i nie najgorszą — duszy własnej i wypowiedział ich ustami, co myśli o stosunku poety do świata.

I, rzecz ciekawa, w każdym prawie ze wspomnianych utworów walka kończy się — tryumfem świata. Zwyciężeni poeci i artyści odbierają sobie życie, albo waryują, albo, zaprzestawszy walki, cichną z rezygnacyą i marnieją po szpitalach i szynkowniach, lub, co gorsza, po salonach i buduarach. Wypadku zwycięstwa poety nad światem nie spotykamy wcale. Mówimy tu o zwycięstwie w ręcznym boju, w zapasach bezpośrednich, nie o karyerze literackiej, uwieńczonej powodzeniem, już to wskutek dyplomatycznych ustępstw poety, już też wskutek zmian, zachodzących, pod wpływem czasu, w umysłowości mas.

Otóż to, o czem powieściopisarze nawet marzyć nie śmieli, zostało urzeczywistnione przez Byrona, który, wychyliwszy do dna kielich goryczy życiowej, zawrzał wściekłym gniewem i postanowił ukarać tych, co mu ów kielich podali. W młodości mścił się nad krytykami swoich pierwocin poetyckich; w wieku dojrzałym szarpał i drapał do krwi nietylko swoich osobistych, politycznych i idejowych przeciwników, lecz i wszystkich wogóle przedstawicieli ziemskiego zła i głupoty. Prześladowany poeta zapragnął pokazać światu, że tryumf jego jest przedwczesnym: że ofiara żyje, że nie straciła lwich szponów i umie nimi zadawać dotkliwe rany.

»Don Juan« — to pieśń zemsty za grzechy świata nie-

tylko przeciwko samemu poecie, lecz ideałowi i prawdzie, rozumowi i uczciwości.

Owo połączenie subjektywnych cierpień i żalów z niedolą wszystkich duchów pokrewnych; owa solidarność i współczucie z nieszczęściami bliźnich — to właśnie odebrało poematowi charakter pamfletu i uczyniło go dziełem poważnem i jedynem może w swoim rodzaju. Jedynem, gdyż nikt i nigdy jeszcze nie zaszedł tak daleko w bezwzględności; nikt nie dokonał tylu egzekucyi, nie karał tak surowo i tak bezlitośnie.

Robił coś podobnego ongi Arystofanes, ale działo się to w epoce, która nie znała obłudy: grzeszono wówczas niemal jawnie i nie wstydzono się swoich wykroczeń, to też publiczne nawet szyderstwo nie było zbyt dla karconego dotkliwem. I Dante umiał być bezwzględnym, ale śpiewak »Boskiej Komedyi« wymierzał karę z całą powagą, z całym niemal aparatem i ceremonią najwyższego trybunału, a to rehabilitowało do pewnego stopnia skazanych. W »Don Juanie« Byrona niema ani śladu jakichś, że się tak wyrazimy: »form sądowych«; poeta nie sądzi, lecz odrazu zabija przeciwnika i, niby drugi Achilles, włóczy jego trupa za wozem po bruku i błocie...

Nietylko ludzie, lecz i ich zasady, przekonania, tradycye są poddane surowej krytyce.

Autor nie skłania głowy przed żadną powagą, nie uznaje niczego, wątpi o wszystkiem:

Ja nic nie twierdzę, niczemu nie przeczę, Nic nie wiem. A ty, czemu dajesz wiarę, Prócz, żeś się zrodził, by umrzeć — człowiecze? A może i to fałsz? 1) (XIV, 3).

A życie nasze, przejrzane do gruntu, jak się przedstawia?

Tak — tak — świat musi kręcić się na osi, A z nim się kręci cała ludzka trzoda; Człek żyje, kocha, mrze, podatki znosi, A kędy wiatr powieje, tam się poda;

Don Juana« cytujemy według pięknego i niezwykle wiernego przekładu E. Porębowicza.

Król z tronu rządzi, ksiądz moralność głosi, Doktor zabija; życie mknie, jak woda, Człek je i pije, wzdycha, nie zadrzemie W pracy, cóż z tego?... proch, cień, czasem imię... (II, 4).

Życie więc — to tylko głupia farsa? Często smutna, czasem zabawna, a czasem i jedno i drugie.

Oto np. Don Juan, kochanek, rozłączony z damą swojego serca, stoi na pokładzie okrętu i czyta ze łzami w oczach jej tkliwy list pożegnalny, powtarzając, drżącym od wzruszenia głosem, przysięgi wiecznej miłości, gdy wtem:

Okręt się zachwiał, a on dostał mdłości.

»Wprzód niebo ziemię zgniecie... (Tu się skutki
Wstrząśnienia wzmogły). O, Julio! dopóty
Łkać będę... (Piotrze, daj mi trochę wódki...
Battista, pomóż mi zejść do kajuty...)
Aniele!... (Prędzej, wy piekła wyrzutki!...)
Luba!... (Ten okręt chwieje się, jak struty).
Takbym się dzisiaj do nóg twoich cisnął,
Całować!.... (Tu się gwałtownie zachłysnął). (II, 19, 20).

Okręt się rozbił i począł tonąć; wystraszeni podróżni pili i śpiewali psalmy, bo:

Nic tak na pewno ducha nie posili, Jak rum i wiara. (II, 34).

Wreszcie siedli do szalupy i puścili się na morze. Po kilku dniach zbrakło żywności, a wtedy:

> »głodem w oczach się zażegła Kanibalowa chuć... Patrzą i milczą, A szczęki im się wydłużają wilczo. (II, 73).

Oto, według poety, prawdziwa treść człowieka! Parę dni głodu wystarcza, by go zmienić w dzikie zwierzę!

Nakoniec zaczęto spisywać losy — na liście kochanki Juana! Ćwiarteczka tego wonnego, tchnącego miłością bileciku, skazała jednego z rozbitków na grób — w żołądkach bliźnich. To nic, za to drugiego miłość ocaliła:

Nazajutrz pójść miał chłopiec okrętowy Najtłustszy — lecz się wymknął z pod tasaka. Nie przeto, iż miał chęć nie zbywać głowy: Rzecz ocaliła inna nieboraka. Oto: już dawno był nie bardzo zdrowy, Czego przyczyna znowu była taka: Kiedy w Kadyksie bawił, przez trafunek, Od dam składkowy dostał podarunek. (II, 81).

To ohydne. Ale głód, zmuszający człowieka do kanibalizmu, należy, bądź co bądź, do rzeczy wyjątkowych.

Ludzie jednak potrafią być zwierzętami nawet w warunkach normalnych. Na dowód poeta kreśli w dwóch pieśniach (VII i VIII) z niezwykłą prawdą i plastyką okropności wojny zaborczej. Tam człowiek, nie głodny wcale, ani przyciśnięty koniecznością, morduje i przelewa krew współbraci, a wódz, rzeźnik i arlekin w jednej osobie, donosi tronowi o rezultatach krwawego zwycięstwa, w żartobliwym epigramie (IX). Wszystko to doprowadza poetę do wściekłego wybuchu:

Psy wy, czy ludzie!... Zbyt wiele zaszczytu, Gdy was zwę psami. Psy od was zacniejsze! Czytajcie — lub nie, najmniej u mnie wy tu Znaczycie, z żywych istot najpodlejsze.

Niema się co łudzić: pod ubraniem człowieka kryje się nagie ciało, a pod ciałem — szkielet. Cnota, szlachetność, dobroć — to także, po większej części przynajmniej, obłudny kostium tylko, z pod którego wyzierają nizkie instynkty zwierzęce. Cóż to jest np. miłość?

A, patrząc na nasze troski i zabiegi, na naszą próżność, dumę, pozorną wielkość i obłudną cnotę:

Smierć się uśmiecha. Spojrzyj na te gnaty! Człowiek upatrzył w nich ową nieznaną

<sup>1)</sup> Porównaj także strofy: II, 22, 23, 109, 205 etc.

sał: — program jej — to śmiertelna nienawiść do wszystkich rządów istniejących«. Co na miejscu tych rządów stanie, o to się nigdy Byron nie troszczył. W »Don Juanie«, poemacie negatywnym par excellence, darmobyśmy szukali śladów innego programu.

»Ugodziwszy w nicość bytu śmiechem« i odrzuciwszy na bok ponurą maskę »Manfreda«, autor ukazuje na przemiany: to ruchliwe, uśmiechnięte szyderczo rysy Arystofanesa, to znów natchnione oblicze Tyrteusza, nawołującego do walki, która ma »hańbę ziemi wykorzenić z gruntem«. (VII, 51).

Taki poemat nie mógł się przestarzeć. Pierwiastki, na jakich go poeta zbudował, a mianowicie: nędza i głupota ludzka, są tak ściśle związane z naturą człowieka, że dopóki świat nie ulegnie rdzennemu przekształceniu, one nie zaginą i będą wiecznie przedmiotem politowania i śmiechu, oraz krynicą niezadowolenia, prowadzącego w rezultacie do zmian i przewrotów społecznych. Nawet wycieczki osobiste dałyby się mutato nomine zastosować i dzisiaj, boć przecież »rynna płynąca krwią, zmieszaną z błotem« — Castlereagh, oraz renegat i poeta w jednej osobie — Southey, nie zeszli z tego świata bezpotomnie!

Należy również pamiętać, że aczkolwiek żywioły polityczno-satyryczne przeważają w »Don Juanie«, nie wypełniają one jednak absolutnie ram poematu, w które twórca wtłoczył wiele jeszcze innych rzeczy, a zwłaszcza mnóstwo scen i obrazów miłosnych. Na pierwszem miejscu trzeba postawić śliczną opowieść o stosunku Juana z Haidą, naiwnem dzieckiem natury (pieśń II, III i IV); dalej dowcipne sceny w Haremie (V i VI), oraz pełen charakteru opis życia w arystokratycznym zamku angielskim (XIV, XV i XVI).

Poeta wprowadził tu także znaczniejszą, niż w poprzednich poematach, liczbę osób i traktował je z wielką prawdą i w sposób nawskroś realistyczny, nie przypominający w niczem młodocianej, liryczno-patetycznej maniery. Wszyscy bohaterowie i bohaterki »Don Juana« — to żywe osoby, nie maski, za któremi się ukrywa autor.

W sposób równie realistyczny traktował Byron i opisy wypadków, osiągając niekiedy niesłychaną plastykę i wyrazistość. Wspaniałym np. jest epizod z wojny, kiedy stary, waleczny Turek, traci po kolei wszystkich synów (VIII, 104—119):

...Spojrzał dokoła i zrozumiał bieden, Choć już pół martwy, że został sam jeden.

...lufy karabinów
Porwał; i w piersi całą mocą wtłoczył
Bagnety, które mu zabiły synów.
Spojrzał na swoją gromadkę kochaną
I wytchnął życie jedną wielką raną. (VIII).

Don Juana« nazwał sam Byron w jednym w listów propeją naszych czasów«. Czy słusznie? — Bez wątpienia. Jeżeli bowiem pliada« i podysea« dają dokładny obraz społeczeństwa greckiego w pewnej epoce, to pon Juan« odtwarza niemniej dokładnie życie duchowe społeczeństwa europejskiego w końcu XVIII i początku XIX wieku. Różnica tonu, przewaga żywiołu podmiotowego, brak klasycznego spokoju i aparatu mitologicznego, wszystko to nie zmienia samej istoty rzeczy. Wszakże dramat Szekspira wspiera się na innych zupełnie podstawach, niż dzieła dramaturgów greckich, a mimo to dramatem być nie przestaje. Tak, pon Juan« jest epopeją, w której sam poeta zajął swawolnie tron gromowładnego Jowisza, by stamtąd, zamiast piorunów, puszczać w bogów i ludzi strzelające rakiety i szmermele dowcipu.

Wielu bardzo krytyków i historyków literatury, a między innymi Taine, Brandes i Bleibtreu, wyraziło się z uznaniem o wartości »Don Juana«; najpiękniej jednak i najsprawiedliwiej ocenił i scharakteryzował to dzieło arcymistrz poezyi niemieckiej, Goethe (Werke, tom XII, wyd. Kurza, str. 557):

»Don Juan — powiada autor »Fausta« — jest utworem bezgranicznie genialnym; nienawiść do ludzi posuwa się tam do ostatecznych krańców okrucieństwa, miłość do ludzi tonie w głębinach najsłodszej sympatyi. Musimy przyjąć z wdzięcznością i zachwycać się tem, co nam autor z nadmierną swobodą, ba! nawet z zuchwałością podać się ośmielił«.

V.

Rozpatrzyliśmy trzy główne, zasadnicze dzieła Byrona; teraz przejrzyjmy pobieżnie resztę jego większych utworów.

» Manfred« jest poematem pokrewnym » Kainowi«, ale stoi o wiele niżej, zarówno pod względem ścisłości kompozycyi, jak i podniosłości idei. Manfred cierpi i walczy po męsku z cierpieniem, ale cierpi egoistycznie i szuka ulgi tylko dla siebie, gdy tymczasem Kain boleje nad losem wszystkich istot, skazanych na męczarnie bytu.

Przyznając wyższość moralną Kaina nad Manfredem, żaden z krytyków, jak nam się zdaje, nie zwrócił uwagi na to, że Kain reprezentuje początek watpienia i buntu, Manfred zaś — jego kres; Kain więc wierzy w możliwość innego porządku świata, Manfred zaś wyleczył się już z tych złudzeń i zobojętniał na wszystko, prócz własnego cierpienia.

Kain dowiaduje się dopiero od Lucyfera, co warto życie i rozum człowieka, Manfredowi nie tajno już oddawna, że:

Bólem jest wiedza: ten, co wie najwięcej, Najgłębiej czuje tę prawdę okropną, Że drzewo *wiedzy* nie jest *tycia* drzewem...

Zbadał on wszystkie nauki; robił ludziom dobrze; kruszył swych nieprzyjaciół — ale to wszystko nie dało mu szcześcia...

Kain — to ludzkość młoda, naiwna, pełna zapału i tytanicznych aspiracyi; Manfred — to ludzkość zmęczona próżną walką o szczęście i wzdychająca tylko do nicości, »nirwany«. — »Czegóż chcesz, ludzki synu?« — pytają go wezwane duchy. — »Zapomnienia« — odpowiada Manfred.

Kto wie, czy Kain, przy końcu żywota, nie pragnął tego samego?

Z dawnego tytanizmu pozostała Manfredowi tylko bezgraniczna duma i nieugięta siła woli. Konając już, walczy on ze złymi duchami i zwycięża je potęgą swej energii wewnętrznej:

Stawię wam czoło! Choć czuję, że dusza Wypływa ze mnie: ja wam się opieram, I nie ustąpię, dopóki mi starczy Ziemskiego tchnienia, by z was szydzić, póki Sił mi wystarczy, aby walczyć z wami.

...Precz do swej otchłani!

Ty nie masz władzy nade mną — to czuję,

Ty mieć jej nigdy nie będziesz — wiem o tem;

Tyś mnie nie kusił nigdy, bo nie mogłeś;

Jam twą igraszką nie był, ni zdobyczą

Nie jestem! Swoim własnym niszczycielem

Byłem i będę nadal. Precz ode mnie,

Wrogi bezsilne! Ręka śmierci na mnie

Spoczywa teraz — ale nie dłoń wasza!

Słusznie też bardzo powiedział Taine (Histoire de littérature angl., IV, 395), porównywując »Manfreda« z »Faustem«, że »jeżeli Goethe był poetą wszechświata (kosmosu), to Byron był poetą człowieka (indywiduum), i jeżeli w pierwszym duch rasy niemieckiej znalazł najdoskonalszego swego tłómacza, to drugi był istotnym przedstawicielem ducha narodu angielskiego«.

Pod względem artystycznym, Manfred, ujęty w nużącą formę monologu, przerywanego tylko kiedy niekiedy krótkiemi dyalogowanemi scenami, przedstawia się mniej korzystnie od innych prac dramatycznych Byrona, zwłaszcza, że, wyjąwszy głównego bohatera, wszystkie figury trzymane są w zarysach sylwetkowych, bez śladów głębszej charakterystyki.

»Niebo i ziemia« stanowi dalszy ciąg »Kaina« i maluje, również w formie dramatycznej, ostatnie chwile pokolenia, skazanego na śmierć w falach potopu. Od ogólnej zagłady ratuje się tylko Noe z rodziną, oraz dwie córki plemienia Kainowego, ocalone przez swych kochanków aniołów.

W »Sardanapalu« przedstawił Byron swoje własne odrodzenie pod wpływem miłości (Hrabina Guiucioli). Cudownie piękną, jak większość byronowskich charakterów niewieścich,

jest w tym dramacie postać greckiej niewolnicy, Myrry. Kocha ona swego pana, Sardanapala, bo musi go kochać, chociaż sama przed sobą wstydzi się tego, że serce dumnej Greczynki mogło zapłonąć uczuciem dla barbarzyńskiego monarchy. By podnieść kochanka do swego poziomu i uczynić godnym siebie, wyrywa go ona ze zniewieściałego życia, pobudza do czynów bohaterskich i ginie z nim razem dobrowolną śmiercią w płomieniach.

Postać samego Sardanapala, — który rządzi krajem łagodnie, unikając wojen, nie z tchórzostwa, lecz z dobroci, a któremu poddani wywdzięczają się za to nienawiścią i buntem, — postać ta uosabia niejako poglądy Byrona na władzę i jej stosunek do tłumu, korzącego się tylko przed siłą brutalną i nieumiejącego odróżnić szlachetności od niedołęstwa.

- »Życie me - to miłość« - powiada Sardanapal.

Do krwi przelewu konieczność jedynie Zmusić mnie może. Ani jedna kropla Krwi asyryjskiej za mnie nie płynęła... Więc nienawidzą mnie, gdyż ja nie umiem Ich nienawidzieć; przeciw mnie powstają, Bo nie uciskam ich. O, ludzie! ludzie! Kosy wam trzeba, nie berła! Tak kosy, By was, jak trawę, ciąć, inaczej bowiem Kąkol się pośród was i chwasty rodzą. Co płodną ziemię zmieniają w pustynię...

Grzechem istotnym Sardanapala atoli była nie tyle jego dobroć, ile sybarytyzm i obojętność na pewne instynkty i potrzeby, bez których życie państwowe byłoby praktycznie niemożebnem, zwłaszcza w despotycznej monarchii wschodniej. Pomiędzy tyranią i okrucieństwem z jednej, a niedbalstwem z drugiej strony, istnieje droga pośrednia, o której Sardanapal dowiedział się w chwili, kiedy już nie pozostawało mu nic innego, tylko umrzeć śmiercią bohaterską.

Sardanapala odmalował poeta *con amore* i zrobił z niego postać realną, a zarazem niepowszednią i pociągającą, pomimo wielu wad, oraz lekkiej skłonności do fanfaronady, która

tylko, dzięki prawdziwej odwadze i szlachetności, schodzi na drugi plan i nie razi czytelnika <sup>1</sup>).

#### VI.

Dzieła sceniczne Byrona – z wyjątkiem dramatycznych poematów » Manfreda« i » Kaina« — długo uważane były przez krytykę za utwory podrzędnej wartości. Surowy ten sąd dotykał zwłaszcza tragedyi weneckich, »Sardanapalowi« bowiem przebaczono, dla wielu innych zalet, jego rzekome wady dramatyczne. O tragedyach weneckich jednak nawet najznakomitsi współcześni krytycy Byrona, jak Brandes i Spasowicz, wyrażali się z lekceważeniem, Taine zaś milczy o nich zupełnie, zapewne dlatego, że charakter tych utworów nie dał się przystosować do ram, w jakie genialny Francuz pragnął wtłoczyć całą literaturę angielską. Z wielkiem uznaniem za to, bal nawet z uwielbieniem, mówił o nich Bulwer (Anglia i Anglicy, ks. IV, roz. 2); w późniejszych zaś czasach przyłączył sie do tego poglądu głośny wielbiciel i znawca muzy Byrona, Bleibtreu, w swojej »Historyi literatury angielskiej« (tom II. str. 267-280). Prawda, jak to niekiedy bywa, leży pośrodku. Rzeczywiście, tragedye Byrona nie stoją na wysokości jego arcydzieł, albowiem autor »Don Juana« i »Childe Harolda« mniej posiadał zdolności do dramatu, aniżeli do innych rodzajów poezyi. Prócz tego, nie należy zapominać o tem, że pisząc dla sceny, krepował dobrowolnie swój talent więzami klasycznych dogmatów, bez których ten »konserwatywny burzyciel« nie uznawał teatru i wogóle poezyi, co atoli nie hamowało wcale jego orlich polotów w liryce i epice.

Z tego jednak, że dramaty zajmują w twórczości Byrona stanowisko drugorzędne, nie wynika bynajmniej, iż są one zupełnie pozbawione wartości. Przecież »Grażyna« nie

¹) »Sardanapal«, podobnie jak i »Kain«, rzuca charakterystyczne światło na »buntowniczą« akłonność Byrona do podejmowania poetycznej rehabilitacyi istot i typów, potępionych przez wiekową tradycyę.

dorównywa »Tadeuszowi«, a czyż komu przyszto na myśl twierdzić, że »Grażyna« nie nie jest wartą? Drugorzędne nawet dzieła geniuszów mogą jeszcze rościć prawo do bardzo poczesnego miejsca w dziejach literatury.

Prócz tła historycznego, posiadają tragedye weneckie jedna jeszcze wspólną cechę, a mianowicie: obie są oparte na konflikcie dramatycznym jednostki z państwem, reprezentowanem przez samolubną kastę zazdrosnych i mściwych oligarchów. A w obu tragedyach pokrzywdzonym przez państwo jest nie plebejusz, lecz patrycyusz z krwi i kości, bedący nietylko członkiem, ale nawet naczelnikiem klasy rządzącej. W » Foscarich« szlachetny doża, poświęciwszy niewinnego syna interesom i zawiściom kastowym, ubranym w sukienkę dobra publicznego, umiera z boleści i żalu. W »Falierim« znowu, znieważony książę spiskuje z ludem przeciwko szlachcie, z której sam pochodzi, i kończy życie pod toporem katowskim. I w jedną i w drugą sztukę włożył Byron cząsteczkę swojego »ja«. I on wszakże, potomek starożytnego szczepu, urodzony członek rządu swojej ojczyzny, prowadził przez całe prawie życie zaciętą walkę z tym rządem, a chociaż był demokratą z przekonań, pozostał zawsze arystokratą z instynktów, i przy zetknięciu z tłumem odczuwał zapewne to samo, co czuje Marino Faliero w chwili przybycia na zebranie spiskowców. Kiedy Brutus ludowy, Izrael Bertucio, odzywa się do niego:

## Ja nie jestem szpiegiem, A my obadwaj zdrajcami,

— to my w ustach plebejusza razi ucho dumnego doży, który nie może bez bólu zerwać dawnych, ani też bez wstrętu zadzierzgnąć nowych węzłów. — »Czy myślisz, — powiada — że dusze

Takiego rodu, jak mój, mogą zostać W spokoju, gdy ich ostatni potomek Węzłami spisku wiąże się nad brzegiem Przeczystych grobów ich z ukąszonymi Plebejuszami? (Przekład F. Jezierskiego). Marino Faliero jest przedewszystkiem człowiekiem; obywatelskie i książęce obowiązki idą u niego w drugiej linii. Jakkolwiek dawno oburzała go niesprawiedliwość rządu weneckiego, jednak wtedy dopiero, gdy sam jej doświadczył, kiedy go osobiście obrażono, rzuca się, niby lew zraniony, pragnąc za jednym zamachem pomścić lud i siebie i — zreformować państwo.

Zupełniej inaczej przedstawia się doża Foscari. Zacny ten starzec, który poświęcił życie i zdrowie na usługi ojczyzny, zmuszony jest, w chwili, gdy przysporzył Wenecyi potegi i okrył ją nową chwałą, prezydować sądowi, znęcającemu sie nad jego jedynym synem. Jacopo Foscari jest niewinny. Doża wie o tem, a jednak bez słowa skargi pozwala go torturować i skazać na wygnanie, ponieważ dla prawdziwego księcia-patryoty nawet bezprawie ustaw ojczystych powinno być świętem. Takiego patryotyzmu, takiego zaparcia się siebie, nie może pojąć Marina, żona Jacopa a synowa doży, jeden z najoryginalniejszych typów niewieścich Byrona. Marina, jako kobieta, jest przedewszystkiem żoną i matką: horyzont jej uczuć i myśli nie wybiega po za granice obowiązków rodzinnych, wyższych, według niej, nad wszelką politykę państwową, zwłaszcza, gdy ta dopuszcza się okrucieństw. Kocha ona meża i szanuje teścia, ale nie pojmuje rezygnacyi obu:

> ...Ta miłość Ku tej tyrańskiej, tej niewdzięcznej ziemi Jest namiętnością, nie patryotyzmem!

— woła oburzona, a w chwili, kiedy doża, złamany śmiercią ukochanego syna, po raz pierwszy ujawnia tłumione dotąd cierpienie, Marina nie może się powstrzymać od szyderstwa:

I ty nakoniec czujesz! Gdzież jest teraz Ów stoik państwa?

Jeżeli Foscari starszy reprezentuje głęboki, ale wyrozumowany patryotyzm męża stanu i księcia, to w postać Jacopa wcielił poeta owo naiwne, fizyczne przywiązanie do kraju, które każe wygnańcowi narażać się na śmierć i tortury za możność odetchnięcia ojczystem powietrzem, choćby w więzieniu. Przez usta wygnańca Jacopa, wygnaniec Byron wygłaszał niewatpliwie własne uczucia i myśli, boć i on, jak sam wyznaje w »Childe Haroldzie«, kochał swoją niewdzięczną ojczyznę (IV, 8, 9):

Jam się jednak urodził w kraju, gdzie mieszkańce Z ojczyzny słusznie dumni; jeśli mam powody Rzucać wyspę nietkniętą, mędrców i swobody I ojczyznę przenosić na dalekie krańce: Jam jednak kochał moją — i chociaż popiołem Legnę kiedy na ziemi, która nie jest moją, Duch powróci do kraju, gdzie mój żywot wziąłem, Jeśli duchom otwarte wszystkie miejsca stoją. O, bo w moich marzeniach, ja żywię nadzieję, Że na ziemi ojczystej, w ojczystem jej brzmieniu Moje imię i moja sława zajaśnieje.

Z innych figur tych obu tragedyi wyróżniają się jeszcze (w »Falierim«) namiętny Kalendaro i szlachetny Izrael Bertucio, idący na śmierć z wiarą, że:

Nie upadają nigdy ci, co giną Za wielką sprawę; pień może się zbroczyć Ich krwią, ich głowy mogą schnąć na słońcu, Ich członki bielić się na bramach miasta I murach zamków: lecz ich duchy będą Krążyły wiecznie.

Niektórzy uważają Bertucia za portret Shelleya, Kalendara zaś za młodego Gambę; czy tak nie jest, nie wiemy: w każdym razie jednak w scenie zebrania spiskowców nie brak zapewne reminiscencyi karbonaryzmu, do którego najgorliwszych członków Byron należał. Wiele nawet ustępów w »Falierim« wpłótł poeta karbonaryusz w celu czysto politycznym. Do tych należą np., rażące nas dzisiaj rozwlekłością, lecz bez wątpienia brzmiące inaczej w uchu współczesnych, tyrady doży, a specyalnie jego przedśmiertny monolog i proroctwo.

Prócz powyższych, napisał Byron jeszcze dramat intrygi pod tyt.: »Werner«, nie odznaczający się niczem wybitnem,

ani w treści, ani w robocie. Ciekawiej o wiele przedstawia się fragment fantastycznego dramatu »Bezkształtny przekształcony« (The Deformed Transformed), w którym poeta wprowadził postać pokrewną Mefistofelesowi Goethego. Demon ten, noszący imię Cezara, przemienia biednego garbusa w bohatera, sam zaś obleka na siebie jego nieforemne ciało. Rzecz ta, niestety, została niedokończona.

Z innych utworów zasługują na uwagę » Melodye Hebrajskie«,—zbiór liryk na tle tematów biblijnych, oraz » Ciemność«—ponura fantazya, znana u nas z przekładu Mickiewicza.

Z satyrycznych poematów wyróżniają się »Wiek bronzowy« (The Age of Bronze) i »Widzenie Sądu Ostatecznego« (Vision of Judgement). Pierwszy nosi podtytuł: »Carmen seculare et annus haud mirabilis« i maluje w bardzo niepochlebnych kolorach stosunki, oraz działaczów politycznych Europy w r. 1823.

»Widzenie Sądu« jest dowcipną parodyą z analogicznego poematu Southeya, który napisał apoteozę Jerzego III.

»Skarga Tassa« i »Proroctwo Dantego«, chociaż Byron pragnął wyrazić w nich myśli i uczucia sławnych poetów włoskich, przesycone są nawskroś subjektywizmem autora, który w losach swoich poprzedników dopatrywał się podobieństwa do własnego życia i cierpień ¹).

#### VII.

Wogóle osobistość poety przebija wszędzie, w każdym jego utworze. Ów subjektywizm wpłynął pod tym względem

<sup>1)</sup> Dla dokładności podajemy jeszcze tytuły drobniejszych prac Byrona, które są pominięte w niniejszem studyum: »Wyspa« (The Island), opis życia zbuntowanych majtków na wyspie Tahiti wśród zwrotnikowej natury; »Mazepa« — do którego tematu miał dostarczyć Malczewski; »Beppo« — komiczne preludyum do »Don Juana« na tle życia weneckiego; »Parisina« — ustęp z krwawej kroniki małych dworów włoskich; »Poezye do Napoleona«, którego poeta uwielbiał jako bohatera, a potępiał jako uzurpatora; wreszcie mnóstwo drobnych utworów okolicznościowych, lub rodzinnych.

niekorzystnie na twórczość Byrona, iż ograniczył pole jego poetyckiej działalności.

Czuł on to sam, że nie wszystkie struny jego lutni brzmią równie czystym i pełnym dźwiękiem, że nie wszystko, co żyło w jego myśli, odżyło w słowie. (»Ch. H.« III, 97):

Gdybym odziać mógł w ciało, mógł wydobyć z łona To, co w jego najgłębszej toni się znajduje, Gdyby w mowę myśl moja była obleczona, Gdyby serce, duch, miłość, wszystko to, co czuję, Com cierpiał i co cierpię, co pierś moją trudzi, Wszelki ból w jednem słowie zdołał być odbity, A słowo było gromem; mówiłbym do ludzi — Ale żyć i umierać muszę nieodkryty, Z myślą moją bez głosu, jak miecz niedobyty.

Brak wielostronności równoważył się u Byrona olbrzymią, tytaniczną potęgą i siłą. Pod tym względem mógł on śmiało rywalizować nawet z Szekspirem, od którego atoli był niższy na punkcie intuicyi artystycznej, to jest zdolności odtwarzania z jednego, lub kilku charakterystycznych szczegółów, całej postaci, epoki, rzeczy. Za te kiedy stał na pewnym, realnym gruncie, kiedy kreślił namiętność, pokrewną swojej naturze, kiedy malował to, co widział, czego doświadczył, — a w innych warunkach, jak sam wyznaje, tworzyć nie umiał — wtedy był niedoścignionym w plastyce i wyrazistości. Scen i opisów w »Don Juanie« mógłby mu pozazdrościć niejeden naturalista <sup>1</sup>).

Co do stanowiska Byrona we wszechświatowej literaturze, oraz praw jego do nieśmiertelności, — na to pytanie odpowiemy słowami poety, który, sam będąc genialnym, najlepiej pojmował i oceniał pokrewnego sobie ducha. Goethe, zapytany, czy dzieła Byrona przyczynią się w czemkolwiek do rozwoju i ukształcenia ludzkości, odrzekł, co następuje: »Śmiałość Byrona, jego odwaga, granicząca z zuchwałością, jego po-

¹) Podobnie, jak naturaliści współcześni, opierał Byron wszystkie swe opisy na dokumentach »bezpośrednich«. Niektóre strofy są ustępami pamiętników, ujętymi w rymy.

tęga i wspaniałość — czyż to nie wszystko nie kształci i nie rozwija? Każda wielkość, z chwilą kiedy ją poznajemy, działa na nas w sposób dodatni, kształci nas i pobudza do dalszego rozwoju«.

Byron sam doskonale zdawał sobie sprawę z potęgi i ważności poezyi. W »Childe Haroldzie« powiada:

Bo utwory geniuszu nie z gliny się tworzą — Nieśmiertelne swym duchem, promienie jaśniejsze Do piersi naszej leją — i blaski te mnożą, I są nam coraz droższe i coraz piękniejsze... My z tych tworów czerpiemy to, co nie dozwoli Los życiu bezbarwnemu w krainach niewoli. One przedmiot odrazy naszej rozpraszają I w sercu jego miejsce zastąpią powoli; Odświeżają kwiat życia, próżnię zapełniają...

Słowa te dadzą się zastosować doskonale i do twórczości autora tylu wzniosłych, silnych i szczerych poematów.

# 3. Wpływ Byrona na literaturę polską.

I.

Geniusz nie zjawia się nagle i nie schodzi ze świata bez śladu. Byron miał poprzedników, którzy mu utorowali drogę, i zostawił po sobie następców, prowadzących dalej zaczęte przez niego dzieło. Drzewo genealogiczne prądu duchowego, który wydał Byrona, da się z łatwością nakreślić od korzenia aż do szczytu.

Źródłem wszystkich ruchów, zarówno na polu religijnem, jak filozoficznem i literackiem, był ów olbrzymi przewrót w życiu umysłowem ludzkości, owa reakcya przeciwko średniowiecznej mistyce i filozofii, zwana *Odrodzeniem*. Ponieważ społeczeństwo europejskie w wiekach XV i XVI za mało było ukształcone i rozwinięte, by módz wytworzyć i wysnuć z samego siebie nowe poglądy na sztukę, zwróciło się ono ku ideom i ideałom starożytności klasycznej. Powoli je-

dnak ów zdrowy neo-klasycyzm stał się zimnym pseudo-klasycyzmem; zmartwiał, zesztywniał i przeszedł w bezduszny formalizm, z którego najpierw (w drugiej połowie XVIII w.) otrząsnęła się literatura niemiecka, a później dopiero (koniec XVIII i początek XIX w.) za jej przykładem i piśmiennictwo angielskie.

Nowy prąd duchowy, zwany pospolicie romantyzmem, przedostawszy się z ojczyzny Goethego do ojczyzny Szekspira, połączył się tam z innymi żywiołami i stworzył piękną i oryginalną poezyę, która dosięgła punktu kulminacyjnego w dziełach Byrona.

Pod wpływem tego wieszcza zaczęły się budzić do życia inne literatury europejskie, a między niemi i polska; wpływ autora »Childe Harolda« jednak nie był u nas ani jedynym, ani wszechwładnym.

Idee byronowskie nie padły w Polsce na grunt zupełnie surowy i nieprzygotowany. Pomijając już stosunki polityczne, które zarówno u nas, jak i w całej Europie, usposabiały młodzież sympatycznie dla muzy angielskiego barda, mamy dowody, że i pod względem czysto estetycznym, przyszli odnowiciele poezyi polskiej, jeszcze przed poznajomieniem się z utworami Byrona, działali w pokrewnym jego kierunkowi duchu. Duch ten przyszedł do nas z tego samego źródła, skąd przybył do Anglii, a mianowicie: z Niemiec. W pierwszych poezyach Mickiewicza (»Ballady i Romanse«) czuć wpływ Goethego (»Świteź« — »Fischer«), Szylera (»Rękawiczka«) i romantyków niemieckich, ale niema ani śladu oddziaływania Byrona. Dlatego też zdanie, wygłoszone później przez Mickiewicza w »Kursie Literatury«, że Byron »jest tajemniczem ogniwem, łączącem wielką literaturę słowiańską z literaturą Zachodu«, należy rozumieć tak, iż poezye autora »Korsarza« wzmocniły i uświadomiły drzemiące już poprzednio w łonie całej Słowiańszczyzny, a więc i społeczeństwa polskiego, potrzeby i dążenia estetyczne i przyśpieszyły ich wybuch, ich urzeczywistnienie. »Wielu z pisarzów — powiada dalej w tem

samem miejscu Mickiewicz <sup>1</sup>) — nie znało nawet dzieł poety angielskiego; zasłyszeli ledwo kilka dźwięków, kilka urywków jego wierszy, i tego było im dosyć. Miał on tak wielką siłę, że dawał ją czuć w kilku słowach, że tych kilka słów mogło potrącać, obudzać dusze, odkrywać im, czem były«. Zachodził tu proces podobny temu, jaki powstaje, kiedy do naczynia, zawierającego zgęszczony roztwór soli mineralnej, wrzucimy kryształ tej samej soli, wywołując przez to natychmiastową krystalizacyę całej masy, która poprzednio nie posiadała żadnego określonego kształtu i nie różniła się wcale od obejmującej ją cieczy.

W taki sposób oddziałał Byron na całość, na charakter literatury polskiej wogóle.

Niezależnie jednak od tego, czysto podniecającego, agitacyjnego, że tak powiemy, wpływu na rozwój poezyi, autor »Manfreda« wywarł również na większość poetów naszych wpływ bardziej bezpośredni, dotykalniejszy i wycisnął, mniej lub więcej wyraźnie, piętno swej indywidualności na pewnej cześci ich utworów.

» Marya« Malczewskiego np., której autor znał się podobno osobiście z Byronem, przypomina, zarówno formą, układem, jak i mnóstwem szczegółów, powieści poetyckie angielskiego poety, a mianowicie: »Larę« i »Korsarza« ²). Z tego ostatniego utworu zaczerpnął Malczewski motto do pieśni II:

On Conrad stricken soul exhaustion prest, And stupor almost lulled it into rest.

(The Corsar, III, 22).

Konrad był wyczerpany boleści nadmiarem, I odrętwienie spokój pozorny mu dało <sup>8</sup>).

Pod takiem brzemieniem

Dusza Konrada łamie się z cierpieniem...

<sup>1) »</sup>Literatura słowiańska«, tom III, str. 132, wydanie Merzbacha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Porównaj: »Marya« Malczewskiego w świetle nowej krytyki przez Gramlewicza, który przeprowadza szczegółową paralelę pomiędzy utworem poety polskiego a »Larą« i »Korsarzem« Byrona. (Dodatek »Przeglądu Tygodniowego«, rok 1884, wrzesień).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Odyniec przełożył ten ustęp niezbyt dokładnie:

<sup>-</sup> i nic więcej; cały drugi wiersz zeskamotowany.

II.

I u Mickiewicza spotykamy oddźwięki bajronowskiej muzy. Nie są one zbyt silne i występują tylko w jednym okresie jego twórczości, i to zmodyfikowane, przetrawione i przystosowane do warunków, w jakich znajdował się poeta i społeczeństwo, dla którego pisał.

»Mickiewicz — jak słusznie powiada Spasowicz — nigdy nie był co się nazywa bajronistą, to jest po prostu naśladowcą Byrona, ale w pewnym, początkowym okresie twórczości swojej harmonizował, to jest nastrajał się podług kamertonu poezyi Byrona; bywał odłudkiem nieprzejednanym, zbuntowanym pesymistą«.

W jednym z listów (z r. 1822) Mickiewicz oznajmia, że »po germanomanii« nastapiła »brytomania«, że »cisnął się przez Szekspira z dykcyonarzem w ręku, jak bogacz ewangeliczny do nieba przez uszko od igły, ale za to z Byronem idzie mu daleko łatwiej, i że zapewne przetłómaczy Giaura. Słowa te dowodzą, że poeta znał Byrona w epoce tworzenia »Dziadów« (część IV) i »Grażyny«; na te dwa poematy jednak pisarz angielski nie oddziałał prawie wcale. W »Dziadach« odnajdziemy wyraźny wpływ »Wertera« i »Waleryi« pani Krüdener, ale żadna struna nie drga tam tonem pokrewnym lirze wieszcza brytańskiego. Łatwo to wytłómaczyć. Mickiewicz kreślił w czwartej części »Dziadów« dzieje swojej zawiedzionej miłości, a u Byrona, z wyjątkiem »Snu«, w którym zresztą temat ten zupełnie inaczej jest traktowany, spotykamy wprawdzie miłość nieszcześliwą, tragiczną, ale nigdy zawiedzionej; prócz tego, ofiarą uczucia bywa u niego najcześciej, jak w »Manfredzie«, »Korsarzu«, »Giaurze« i t. d., kobieta, nie zaś, jak w »Werterze« i »Dziadach« — mężczyzna. »Grażyna«, pomijając zewnętrzną formę powieści poetycznej, którą Byron wprowadził do literatury europejskiej, bliższą jest wzorów klasycznych, niżeli romantycznych 1).

¹) Godząc się w zupełności na zapatrywania prof. Tarnowskiego co do klasycznych cech »Grażyny«, nie pojmujemy, dlaczego zaliczył

Z drobniejszych utworów tylko niektóre postaci w Sonetach tchną bajronowskim duchem. Tak np. w »Strzelcu«, ów smutny młodzian, który dostrzegłszy kobietę, zdającą się szukać jakiegoś mężczyzny:

Cofnał się, zadrżał i, oczy Kaima
Zataczając po drodze, gorzko się uśmiechał,
Drżącą ręką broń nabił, dąsa się i zżyma...
Odszedł nieco, jakoby swej myśli zaniechał.
Wtem dojrzał mgłę kurzawy; wzniesioną broń trzyma,
Bierze na cel; mgła bliżej — lecz nikt nie nadjechał.

W »Burzy« znowu zupełnie po bajronowsku zachowuje się podróżny, który, patrząc na wystraszonych towarzyszów drogi:

siedział w milczeniu na stronie, I pomyślał: »Szczęśliwy, kto siły postrada, Albo modlić się umie, lub ma z kim się żegnać«.

Obrazek ten jest tem ciekawszy, że ma on odpowiednik, nietylko w poezyach, lecz i w życiu Byrona, który, rzeczywiście, podczas strasznej burzy na morzu, zachował zupełny spokój, a nawet, pomimo zgiełku, panującego na pokładzie, zasnął, widząc, że na nie się nie przyda pocieszać wylęknionych. Naturalnie, Mickiewicz o tem, pisząc swój sonet, prawdopodobnie nie wiedział; jest to więc tylko dziwny zbieg okoliczności.

Co do »Żeglarza«, którego Spasowicz w swojej krótkiej, ale wyczerpującej rozprawie ¹) wyłącza zupełnie z szeregu bajronistycznych utworów Mickiewicza, to sądzimy, że właśnie owo dumne:

on do tych cech i »jedność miejsca i czasu«, których najgorliwsi nawet zwolennicy teoryi Arystotelesa i Laharpa nie wymagali nigdy od *epopei*, lecz tylko od *dramatu*. W cóżby się bowiem wobec takich żądań obrócił Homer i Wirgiliusz!? Porównaj: Tarnowski, »Dziady i Grażyna«, Biblioteka Warszawska, 1877, str. 212, maj.

<sup>1)</sup> Kilka słów o bajronizmie Mickiewicza. (Dzieła, I, 316).

— przypomina — zlekka tylko, co prawda — wybuch przedśmiertny Manfreda:

> Duch nieśmiertelny sam sobie odpłaca Za swoje myśli, dobre, lub zbrodnicze; On sam jest źródłem i kresem zła swego... i t. d., i t. d.

Kładąc nacisk na pokrewieństwo nastroju w obu ustępach, dalecy jesteśmy od przypuszczenia bezpośredniego wpływu » Manfreda « (1817) na »Żeglarza « (1821). Brak na to dowodów zewnętrznych, a treść samego wiersza, wziętego jako całość, także tej hypotezy nie potwierdza.

Dopiero w »Wallenrodzie« ujawnił się wyraźnie bajronizm. »Wallenrod« należy niewątpliwie do tej samej rodziny nadczułych, silnych i zrozpaczonych, co Konrad z »Korsarza«, Lara i Giaur, z tą jednak różnicą, że kiedy bohaterów Byrona do walki ze światem i ludźmi podniecają motywy czysto osobiste, Wallenrod poświęca siebie, a nawet spokój swego sumienia i swoje szczęście, dla idei; kiedy tamci mszczą się za krzywdy, im tylko wyrządzone, i cierpią, dręczeni wyrzutami wewnętrznymi za jakieś straszne, dobrowolne, lub mimowolne zbrodnie: Wallenrod wymierza okropną, choć zasłużoną karę Krzyżakom, wrogom swego kraju, a jedynym »grzechem jego żywota« jest pozorna renegacya, zawierająca w sobie i najstraszniejszą pokutę.

### III.

Owo podporządkowanie interesów jednostkowych interesom ogółu stanowi główny rys charakterystyczny, wyróżniający romantyzm polski od bajronizmu. Wybujały, nie znający żadnego hamulca indywidualizm bajronowskich tytanów, przybrał u poetów naszych odmienną barwę: przerodził się w heroizm poświęcenia i miłości. Dominującą władzą duchową u bohaterów autora » Manfreda « jest wola, która przechodzi u nich niekiedy w stan chorobliwy hypertrofii; postaci na-

szych poetów natomiast obdarzone są nadmiarem uczucia, i to uczucia, które:

nie na jednym spoczęło człowieku, Nie na jednej rodzinie, nie na jednym wieku...

Podobne uczucie, jakeśmy to zaznaczyli przy rozbiorze »Kaina«, nie było bynajmniej obce Byronowi, ale gdy on domagał się i dążył do zrobienia całej ludzkości szczęśliwą i swobodną, ponieważ uważał to za niezbędny warunek własnego szczęścia, Mickiewicz, Krasiński i Słowacki, żyjący w innych warunkach społecznych, twierdzili, że kiedy idzie o »osobiste szczęście, na własnej piersi trzeba skrwawić pięście, przeciw niebu ich nie wznosić«, i dbali tylko o dobro powszechne, o święty ideał, który chcieli

...dźwignąć, uszczęśliwić, By nim cały świat zadziwić...

Kain cierpi, myśląc o przyszłych pokoleniach nędzarzy, głównem źródłem jego bólu jednak jest niezadowolenie z własnego losu, żal do ojca, który niebacznie utracił raj, do Stwórcy, który uczynił sobie igraszke z człowieczego bytu. Tymczasem Konrad (III część »Dziadów«), Irydyon, Kordyan są to ludzie oddani zupełnie idei, żyjący tylko dla niej i składający u stóp jej ołtarza swoje indywidualne cierpienia. Hasłem Byrona było: »cierp, a myśl!« — hasłem naszych wieszczów: »cierp i kochaj«. Byron był sam dla siebie światem, sam sobie tworzył prawa i walczył o nie ze wszystkimi, nawet z własną ojczyzną; poeci polscy, synowie kraju, który upadł przez nadmierny rozrost indywidualizmu, uosobionego w liberum veto, pragneli odkupić winy przodków, przytłumiając gwałtem w piersi wszelki wybuch osobistych żądz i namiętności. To też żaden z nich nie poddał się wpływowi Byrona bezwzględnie, nie przesiąkł, nie przejął się tak głęboko jego poezyą, jak np. Musset, lub Heine.

Mickiewicz, po napisaniu »Wallenroda«, poszedł dalej własną, oryginalną drogą i, dosięgnąwszy szczytu swego rozwoju, stworzył »Pana Tadeusza«, to arcydzieło literatury

współczesnej, tchnące innym zupełnie duchem, niżeli najdorzalszy, a niemniej znakomity płód Byrona — »Don Juan«. Oba te poematy stoją na gruncie realnym, oba odźwierciedlają »czystą treść człowieka«, oba równe są sobie na punkcie artyzmu, ale biegunowo różne pod względem charakteru, idei.

»Don Juan« jest poematem kosmopolitycznym, »Pan Tadeusz« — narodowym; »Don Juan« drga namiętnością, szaleje gniewem, tryska ironią i szyderstwem, »Pan Tadeusz« płonie jasnym i ciepłym ogniem głębokiego, silnego, ale spokojnego uczucia.

Psy wy, czy ludzie!... Zbyt wiele zaszczytu, Gdy was zwę psami. Psy od was zacniejsze! (VII, 7).

— woła w uniesieniu sprawiedliwego oburzenia Byron do swoich ziomków, Anglików, którzy go zrozumieć nie chcieli. — Litwo! ojczyzno moja! — śpiewa Mickiewicz — ty jesteś, jak zdrowie!

> Ile cię trzeba cenić, ten tylko się dowie, Kto cię stracił. Dziś piękność twą w całej ozdobie, Widzę i opisuję, bo tęsknię po tobie!

Konrad z »Dziadów«, jakkolwiek przypomina bajronowskie figury (Kaina), nie jest ich odbiciem, lecz postacią nawskroś oryginalną. Zrodziły ją myśli o nieszczęściu powszechnem, oraz, być może, reminiscencye mitu o Prometeuszu, który Mickiewicz miał zamiar obrobić poetycznie w duchu idei nowoczesnych ).

¹) Porównaj listy Odyńca, III, 81. — Miała to być odwieczna historya ducha ludzkiego, nie bez dobrej woli w gruncie, ale obłąkanego przez pychę, w zapasach z potęgami wyższemi, a raczej tylko silniejszemi od niego, których on sani uznać, ani im uledz nie chce i nie może«. Zbawcą i oswobodzicielem Prometeusza miał być Chrystus. Myśl analogiczną przeprowadził w 10 lat później Edgar Quinet w swoim sPrometeuszu«, którego Archaniołowie Michał i Rafael uwalniają z więzów i unoszą do nieba. Maksymilian Kawczyński w swojej cennej pracy pod tytułem: »Dziadów część III w stosunku do romantyzmu francuskiego», dowodzi bardzo słusznie, że więcej o wiele od eschylosowskiego Prometeusza oddziałał na improwizacyę Prometeusz Goethego,

#### IV.

Mickiewicz cenił Byrona wysoko, zwłaszcza za to, że »był on poetą zarówno w pismach, jak życiu«, zdaniem twórcy »Pana Tadeusza« jednak, wieszcz angielski nie stał jeszcze na ostatnim szczeblu poezyi, ponieważ »znał tylko prawdę uczuć własnych« ¹).

Lubił też Mickiewicz porównywać Byrona z Napoleonem: »Obaj mieli i czuli wielką misyę swoją w społeczeństwie, skażonem przez wiek XVIII; obaj nienawidzili złego i przeczuwali dobro, do którego wieść byli powinni. Obaj mieli siłę po temu, każdy w swoim zakresie — i obaj nie spełnili misyi swojej dlatego, że właśnie poczucie tej siły, w porównaniu jej tylko z ludźmi, zrodziło w obudwóch pychę, a pycha zabiła miłość — jedyną siłę do zwalczenia złego. Byron rozjątrzył tylko, Napoleon nadeptał tylko to złe, które obaj w ludzkości czuli i chcieli naprawić. Obaj w głębi duszy byli głęboko wierzący i religijni, bo czuli ciągłą styczność z niewidomym światem, i tylko brakło im czasu, w ciągłej pracy i wierze własnych myśli i uczuć, aby skupić się w duchu i tajemnice te samym sobie rozjaśnić. Na słowo powagi drugich, oba ani wierzyć nie chcieli, a może nawet i nie mogli«.

W podobny mniej więcej sposób, zapatrywał się na Byrona Krasiński, który i ze stanowiska czysto estetycznego uważał, oparte na krańcowej podmiotowości, dzieła autora »Childe Harolda« za wzór niebezpieczny do naśladowania.

pospołu z utworami Nodiera, Wiktora Hugo, a zwłaszcza De Vigny'ego (Moïse). Byron odegrał w tym wypadku rolę drugorzędną; poeta nasz mało z niego zaczerpnął, przynajmniej bezpośrednio, boć ostatecznie idee de Vigny'ego były w gruncie rzeczy tylko oryginalną i piękną modyfikacyą bajronizmu. Zresztą, namiętny wybuch Konrada jest, jak się później pokazuje, wynikiem opętania, ustępującego przed egzorcyzmami i modlitwą księdza Piotra. To już zbyt daleko odbiega od Byrona, którego bohaterowie nie podlegali nigdy żadnym, ani światowym, ani zaświatowym wpływom i zawsze tylko we własnej piersi szukali pobudek, zarówno do dobrych, jak i złych czynów.

<sup>1)</sup> Porównaj Listy Odyńca, I, 139, II, 159.

» Byron stracił względy moje — pisze do Gaszyńskiego ¹). — Wielki zapewne poeta, ale kto go chce naśladować, ten będzie miernym i ślamazarnym. Byron potem nie rozumiał rozmaitości, a to jest połowa całego stworzenia«.

To przekonanie było zapewne jedną z przyczyn, które ograniczyły wpływ poety brytańskiego na śpiewaka »Psalmów« do minimum, bo do kilku zaledwie drobnych rysów w młodzieńczym jego romansie »Agaj-Han«. Pewne momenty w »Nieboskiej« i »Irydyonie« są wynikiem wpływu epoki, która wydała Byrona, nie zaś Byrona samego. Jak słusznie bowiem powiedział Michał Grabowski<sup>2</sup>), »Byron nie stworzył swojej poezyi: on tylko dał głos tej, która się taiła niewysłowiona w sercach całego wieku«.

#### V.

Wcale inaczej przedstawia się stosunek Słowackiego do Byrona. Słowacki posiadał w swojej naturze szczególną, a przy niezaprzeczonej samodzielności i sile geniuszu, zagadkową, do pewnego stopnia, właściwość, a mianowicie: popęd do naśladownictwa. Rodzajem swego talentu nie był on podobny ani do Szekspira, ani do Byrona, ani do Kalderona, ani do Mickiewicza, a jednak przez pewien czas podlegał wpływowi każdego z tych mistrzów. Właściwie mówiąc, z większych utworów Słowackiego, dwa tylko pozostały zupełnie wolne od obcych wpływów: »W Szwajcaryi« i »Król-Duch«, ta niezwykła, oryginalna epopeja, mogąca, jako dzieło sztuki, iść w porównanie tylko z monstrualnemi pagodami Indostanu, które wzbudzają podziw i przerażają zarazem widzów swoim ogromem i potwornością, a zachwycają bogactwem, oraz artystycznem obrobieniem szczegółów i wdziękiem dziwacznej fantazyjnej ornamentyki.

<sup>1)</sup> Listy, str. 51.

<sup>2)</sup> Literatura i krytyka, I, 93.

<sup>8)</sup> Pośmiertne dzieła Słowackiego zawierają fragmenty, oparte na motywach »Tadeusza« i »Wallenroda«, wydanie Małeckiego, tom I i III.

Autor »Króla-Ducha« różnił się, jakeśmy to obszerniej na innem wykazali miejscu ¹), od autora »Don Juana«, głównie przewagą fantazyi nad poczuciem rzeczywistości. I kiedy Byron odtwarzał tylko naturę i jej niezmierzone przestwory za jedyną, godną bóstwa poezyi, uważał świątynię, — »kościołem« Słowackiego była »tęczowa kopula myśli« —

Wymalowana, jasna, księżycowa, Nad srebrnym duszy wisząca aniołem! (Beniowski, II).

Mimo to, w wielu, zwłaszcza młodzieńczych utworach jego, bajronizm przebija bardzo wyraźnie. »Jan Bielecki«, »Mindowe«, »Mnich«, »Żmija«, są renegatami i walczą z własną ojczyzną, wiarą, społeczeństwem, jak Alp w »Oblężeniu Koryntu«, lub Lara. Botwel — to ambitny zbrodniarz i uwodziciel w masce »Childe Harolda«; Lambro jest mieszanina Byronowskiego »Korsarza« i Mickiewiczowskiego »Wallenroda«. Każdego z tych bohaterów trawi, jak ich pierwowzory, wewnętrzna zgryzota, melancholia, nuda, a niekiedy, jak np. w »Arabie«, dzika, szalona nienawiść do ludzi. W tym ostatnim poemacie Słowacki przebajronizował Byrona, tworząc postać nieludzką i nie szatańską nawet, bo i dyabeł, szerząc zło, dąży do jakiegoś celu, a »Arab« szkodzi ludziom i cieszy się z ich nieszcześć, niewiadomo dlaczego. W »Arabie« ujawnił poeta po raz pierwszy jaskrawo pewien charakterystyczny rys swojej wyobraźni, rys, który później przybrał tak kolosalne, straszliwe rozmiary w »Królu-Duchu« (Rapsod I). Rys ten - lubowanie się w rozlewie krwi i poetyzowanie okrucieństwa - na pierwszy rzut oka zdaje się przypominać bajronizm, w gruncie rzeczy jednak odbiega daleko od istotnego charakteru poezyi wieszcza albiońskiego. Bohaterowie Byrona bowiem, obok dzikiej energii i odwagi, odznaczają się także, jak ich twórca, niezwykłą czułością i wraźliwością. Ci ludzie ze stali posiadają nerwy kobiece. Konrad np., korsarz,

<sup>1)</sup> Porównaj: »Słowacki i Shelley«, str. 209.

bandyta, zbójca z rzemiosła, cofa się ze wstrętem, ujrzawszy na białem czole Gulnary czerwoną plamę krwi swego śmiertelnego wroga. (Korsarz, III, 9).

#### VI.

Jeden z krytyków 1) starał się wykazać wpływ Byronowskiego »Więźnia z Chillonu« na »Ojca zadżumionych«. Hypoteza ta miałaby może pewną podstawę, gdyby nie fakt, że i Byron i Słowacki znali niewątpliwie wstrząsające opowiadanie Ugolina o kolejnej śmierci jego dziatek w Wieży Głodowej w Pizie (Dante, Inf., 33). Zamiast więc posądzać Słowackiego o imitacyę Byrona, prościej chyba byłoby przypuścić, że obaj poeci zaczerpnęli pomysł u Dantego.

Chociaż z drugiej strony trudno powiedzieć, że Słowacki »zaczerpnął« pomysł skądkolwiek, skoro wiemy już dzisiaj, że dostarczyło mu go życie samo. Wspomina o tem poeta pobieżnie w przedmowie do »Ojca zadżumionych«, a w dzienniku podróży, którego wyjątki dołączył Leopold Meyet do »Listów« (tom II, str. 40), czytamy pod datą 22 grudnia (1837): »Doktór opowiada, jak w kwarantannie siedziący starzec przez 3 miesiące 9 osób utracił na zarazę i został sam z bratem. Scena Danta!«

»Ojciec zadżumionych« jest więc do pewnego stopnia opowieścią z »prawdziwego zdarzenia«, które zrobiło na poecie silne bardzo wrażenie i przypomniało mu pokrewny nastrojem i treścią epizod dantejskiego poematu. Przypomniało tylko, ale nic więcej, bo Słowacki, mając gotowy materyał, i w dodatku materyał bardzo bogaty w rzeczywistości, niepotrzebował naśladować Dantego, a tem bardziej Byrona. I dzięki temu właśnie, że oparł się tym razem bezpośrednio o naturę, nie o książki, zdołał stworzyć poemat »najdoskonalej wcielony«, najbardziej plastyczny ze wszystkich dzieł swoich, w których żywioły liryczno-muzyczne dominują nad

<sup>1)</sup> Cezary Jellenta, »Wszechpoemat«.

epiczno-plastycznemi. I Słowacki czuł doskonale, że ma prawo do uważania »Ojca zadżumionych« za utwór nawskroś oryginalny, gdyż w swojej sławnej odpowiedzi na krytyki (Młoda Polska z d. 30 marca 1839) gniewa się na tych, co ogłaszają »Ojca zadżumionych« za naśladownictwo Ugolina i dodaje: »tak właśnie, jak gdyby kto powiedział, że grupa Nioby, tracącej dzieci, jest naśladowaniem posągu Laokoona z dwoma synami zjedzonego przez węże!«

Jeżeli jednak nie ma tu naśladownictwa, to jest niewątpliwie podobieństwo, czego nie można powiedzieć absolutnie o »Więźniu z Chillonu« Byrona.

Bądź co bądź, motyw »Ojca zadżumionych« — boleść rodziców, patrzących na kolejną śmierć kilkorga dzieci — bliższy jest historyi Ugolina, niżeli dziejów Bonnivarda, który patrzał na zgon dwóch młodszych braci.

Tych dwóch braci - o których kroniki milczą - Byron stworzył, pragnąc spotegować wrażenie niedoli wieźnia: musiał zaś zrobić z nich braci, nie synów, gdyż Bonnivard w owym czasie był jeszcze opatem katolickim. Zresztą, śmierć rodzeństwa jest w »Więźniu z Chillonu« tylko epizodem, nie osią poematu, jak w dziejach Ugolina i utworze Słowackiego. Dalej zaś, wskutek tego, że Bonnivard 1) nie jest ojcem, tylko bratem umierających, i że umierają oni śmiercią łagodną. z tęsknoty do wolności, nie z głodu, lub zarazy, opis ich zgonu nie posiada wcale tei potegi tragicznej, do jakiej doszedł Dante i Słowacki. Nastrój » Więźnia z Chillonu«, w którym poeta chciał - jak świadczy sonet wstępny - apoeteozować ofiare nietolerancyi, nie ma również nie wspólnego z myślą przewodnią »Ojca zadżumionych«. Przebieg akcyi i sytuacya w utworze Słowackiego sa najzupełniej nowe i nie przypominaja w niczem ani Dantego, ani Byrona, i jeżeli nasuwają coś na myśl, to chyba stary mit o Niobie i jej siedmiu

³) Byron sam przyznaje w dopiskach do »Więźnia z Chillonu«, że biografii Bonnivarda nie znał dokładnie.

synach i tyluż córkach, zabitych strzałami Apollina i Dyany — symbol zarazy u Greków <sup>1</sup>).

U Dantego i Byrona przyczyną śmierci jest gwałt ludzki; u Słowackiego, jak w micie Nioby, zgon jest spowodowany wolą Bożą, przed którą — i to stanowi oryginalny zupełnie rys w dziele naszego poety — złamany bólem, ale wierzący głęboko muzułmanin korzy się z rezygnacyą, wielbiąc, mimo wszystko, sprawiedliwego Stwórcę:

O! bądź-że Ty mi pochwalony, Alla! Szumem pożaru, co miasta zapala, Trzęsieniem ziemi, co grody wywraca, Zarazą, która dzieci mi wytraca, I bierze syny z łona rodzicielki... O! Allach, Akbar Allach! jesteś wielki!

Tu już jesteśmy o sto mil, nietylko od »Więźnia z Chillonu«, ale i od Ugolina i od Nioby.

Że zaś modlitwy tej nie brał poeta ironicznie, dowodzą końcowe słowa nieszcześliwego Araba:

I nie zostało mi nic — oprócz Boga.

Ironii tembardziej przypuszczać tu nie należy, gdyż, po pierwsze, skrzywiłaby ona zupełnie oryginalność pomysłu, powtóre zaś dlatego, że Słowacki sam zachwycał się szczerze i wielbił groźną, niszczącą i karzącą potęgę niebios, której objawy wydawały mu się wznioślejszymi od dowodów łask, miłosierdzia i litości.

Bóg w pojęciu Słowackiego — to Bóg ludzi czynu, wojowników, rycerzy, zdobywców, proroków, założycieli państw i dynastyi, a nawet niszczycieli i biczów Bożych świata:

...Jehowy oblicze
Błyskawicowe jest ogromnej miary...
Gdy warstwy ziemi otwartej przeliczę
I widzę kości, co jako sztandary
Wojsk zatraconych, pod górnymi grzbiety
Leża i świadcza o Bogu, szkielety:

<sup>1) »</sup>Iliada«, I: »Zeusa syn i Latony — pomór słał do obozu i wiele narodu ginęło«. (Przekład Mleczki).

Widzę, że nie jest On tylko robaków
Bogiem i tego stworzenia, co pełza:
On lubi huczny lot olbrzymich ptaków,
A rozhukanych koni on nie kiełza;
On piórem z ognia jest dumnych szyszaków,
Wielki czyn często go ubłaga, nie łza
Próżna, stracona przed kościoła progiem:
Przed Nim upadam na twarz — On jest Bogiem!

(Ben. V).

W ten sposób, jak słusznie zauważył Brandes, żaden poeta nie pojmował i nie opisywał bóstwa. To nie tyle mściwy, wyłączny i zazdrosny Jahwe Starego Przymierza, żądny modłów i ofiar, ile raczej namiętny, burzliwy Allach arabski, wódz rycersko-zbójeckich hord, ale Allach pojęty nawpół panteistycznie i odziany w lśniącą szatę romantycznej poezyi.

Otóż Bóg, do którego modli się złamany boleścią »Ojciec zadżumionych«, jest takim właśnie Bogiem. I starzec nie protestuje przeciwko niedoli, lecz widzi w swoich cierpieniach dowód wielkości Stwórcy... Słowem, nietylko układ, pomysł, akcesorya, lecz i cały duch poematu Słowackiego nie przypomina w niczem, wyjąwszy nie nie znaczących szczegółów, »Więźnia z Chillonu« Byrona.

Za to niewątpliwie czuć wpływ Byrona w »Wacławie« i »Kordyanie«, który w pierwszych aktach zachowuje się jak typowy »bajronista« owoczesny.

#### VII.

Do tej pory badaliśmy tylko wpływ pesymizmu i melancholii poety angielskiego na literaturę naszą.

Korzystniej oddziałał Byron na Słowackiego — i na niego jednego tylko z trójcy wieszczów naszych — inną stroną swego talentu: humorem, komizmem, ironią. Wpływ ten zrodził dźwięczne sekstyny fragmentów »Podróży na Wschód« i cudne oktawy »Beniowskiego«.

Tworząc »Beniowskiego«, Słowacki był już zupełnie dojrzałym, posiadał świadomość potęgi swego geniuszu, i dlatego wpływ Byrona odbił się tutaj tylko na stronie zewnętrznej, formalnej, nie dotykając prawie wcale ducha poematu. Kreśląc jednak oryginalne charaktery i własne wygłaszając myśli, autor »Beniowskiego« wiele bardzo pomysłów, zwłaszcza sytuacyjnych, zaczerpnął ze swego pierwowzoru — »Don Juana«. Do takich należą np. »Oblężenie Baru« (B. III i XI), przypominające oblężenie Izmaiłu w »Don Juanie« (VII i VIII). List Anieli (B. IV) — list donny Julii 1) (D. J., I, 192—197); opis to-

To tet, gdy pierwsza pisze:

Kochałam, kocham cię, i z tej przyczyny Straciłam cnotę — ludzie mną wzgardzili I Bóg — przecież swej nie żałuję winy, Tak mi jest droga pamięć lubej chwili. Nie mówię, chełpiąc się, jak heroiny, Nie tak muie ludzie ostro osądzili, Jako ja sama — piszę, bo się smucę... O nie nie proszę, nie ci nie zarzucę.

Jest to list szczery, skopiowany niemal z rzeczywistości. Panna Aniela natomiast używa zwrotów, które jej mógł podyktować tylko — Słowacki:

Odjeżdżam teraz, ale cię otoczę
Myślami, kwiatów podolskich zapachem,
Woniami, które były tak urocze,
Gdy w Anielinkach, pod słomianym dachem,
Tyś mię porzucał, a ja ci warkocze
Dałam całować, przenikniona strachem,
Abyś mi u nóg nie padł konający,
Tak byłeś blady przy gwiazdach i drżący.

Za to w szczegółach zewnętrznych, Słowacki chętnie naśladuje Byrona. Tak np. w »Don Juanie« (I, 192) czytamy: »Jeśli na papierze są plamy... Ol nie — wierz mi — nie nie znaczą — oczy me palą się, drżą, lecz nie płaczą«. — W »Beniowskim« zrobiło się z tego:

Tu przerwany Był list i dwiema plamkami zwalany.

¹) Naturalnie, że podobieństwo tych ustępów jest tylko powierzchowne; istota wewnętrzna różni się tak, jak wiarożomna donna Julia różniła się od stałej w uczuciu panny Anieli.

warzystwa, zebranego w Ladawie (B. XII) — i w zamku lorda Amundeville (D. J. XIII—XVI).

Don-Juanowski ton dźwięczy również w ironii, w żartach z własnych słabostek i upodobań, w pozornej niedbałości poety, który zapytuje sam siebie: gdzie stanął? na czem przerwał tok powieści? — lub skarży się, że nie może znaleźć potrzebnego mu rymu, etc. Nawet sławne i piękne Credo Słowackiego (B. V) ma, jak to wskazuje zrobione poniżej zestawienie, swój odpowiednik w Byronowskiem arcydziele.

## W »Beniowskim« ustęp ten brzmi:

A naprzód ten rym, co drwi, lub przeklina, Ma polityczne *credo;* jest to sfera Dantejska. Wierzę sercem poganina W rym szekspirowski, w Danta i Homera, etc. etc.

# U Byrona zaś (D. J., I, 205) czytamy:

Wierzaj w Drydena, Popego, Miltona, Nie wierz w Wordswortha, Coleridge'a, Southeya; Szkapa pierwszego cała rozemdlona, Southey wodnisty, Coleridge się upija... Crabbego muza jest niedościgniona, Za to nie zawsze Campbellowi sprzyja. Słów Rogersowi nie kradnij z pod pióra I nie romansuj z muza imci Moore'a; Więc nie pożądaj muzy Southey'ego, Ani pegaza, ani żadnej rzeczy, Która jest jego; nie mów fałszywego Świadectwa, jak »ktoś«, co mi nie zaprzeczy, Pisać masz wedle przykazania mego... etc.

Znany efekt z inicyałami w »Beniowskim«:

Imię krytyki? nie krytyków? A! Bah Któż z nich zna imię Z. K., S. K., E. K.?

Potem księżna M., hrabina N. K., Wielkiego świata, >élite«, czy śmietans --- i t. d.

<sup>—</sup> wygląda w »Don Juanie« tak:

Że jednak, pomimo tych podobieństw w niektórych szczegółach, »Beniowski« nie jest bynajmniej naśladownictwem, lecz samodzielnym utworem, dowodzi zarówno treść poematu, obracająca się około sprawy czysto narodowej, jak i charaktery osób działających, odmienne zupełnie od postaci, występujących w »Don Juanie«. Bohater Słowackiego to nie bierny, zmysłowy zdobywca serc niewieścich z utworu Byrona; Aniela, typ czystej, dumnej, szlachetnej, a zarazem energicznej i inteligentnej dziewicy polskiej, nie przypomina w niczem ani lubieżnej donny Julii, ani kokietującej księżny Fitz-Fulke, ani naiwnego dziecka natury — Haidy. A ksiądz Marek, Sawa, Swentyna, Wernyhora — to figury tak zrosłe z lokalnem tłem poematu, że o ich pokrewieństwie z bajronowskiemi nawet mowy być nie może.

#### VIII.

W »Beniowskim« Słowacki złożył ostatnią daninę bajronizmowi i już do niego nie wrócił.

Mówimy: nie wrócił, — gdyż nie podzielamy zdania dra M. Zdziechowskiego, jakoby bohater »Króla-Ducha«, Popiel, był typem bajronowskiego pokroju, krańcowem rozwinięciem negacyi.

Już Spasowicz w »Dziejach literatury « zauważył, że uporczywa i kilkakrotnie powtarzana reprodukcya typów bajronowskich wskazuje coś więcej, niż proste naśladownictwo, że postacie te, — które Słowacki zresztą mocno na swój sposób modyfikował — stoją w związku z ogólnym poglądem poety na świat i są wyrazem organizacyi duchowej wieszcza, oraz otaczającej atmosfery romantyzmu.

Słowacki tyle tylko przypominał Byrona, ile lubił charaktery silne i nieugięte, inne zaś rysy figur albiońskiego wieszcza, a mianowicie: wraźliwość na wdzięki niewieście i zdolność do głębokiej miłości, oraz pewna rycerskość i szlachetność zeszły u naszego poety na drugi plan, a z czasem zanikły zupełnie. Już »Arab« — jakeśmy wyżej mówili —

nie miał nic wspólnego z postaciami bajronowskiemi, gdyż robił zło dla samej przyjemności robienia zła.

Słowacki chętnie kapał swych bohaterów we krwi winnych i niewinnych. Otóż wszelka nieumotywowana srogość napawała wstrętem Byrona, który całe życie protestował przeciwko nadużyciu władzy, wojnom i rzeziom. Dlatego niepodobna przypisywać wpływowi Byrona rysów, których Słowacki nie mógł zaczerpnąć z utworów autora »Kaina«, gdyż ich tam wcale nie było, bo być nie mogło. Dlaczego Słowacki lubił opisywać mordy i wysławiać okrucieństwo? — na to nie łatwo odpowiedzieć; zdaje się, że, zwłaszcza pod koniec życia, wierzył on w jakieś mistyczne właściwości purpurowego płynu i uważał tyranów za narzędzia woli Bożej.

Posłuchajmy, co mówi o sobie okrutny Han mongolski:

Jam jest polano w Pana Boga dłoni, Gniew jego czarny, duch jego czerwony, Gdybym nie bożym był, czyżby Stworzyciel Zniósł mnie, co żywy świat cały wyrzynam, Stworzenie kończę, a cmentarz zaczynam... Są we mnie jeszcze niewidzialne siły, Niewymyślone rzeczy; jest zamknięta I mnie nie znana dotychczas samemu, A straszna, ciemna, gdzieś w mózgu komora, W której Bóg tworzy nowego upiora... Więc kto mógł umrzeć dzisiaj, a uciekał Przed moją dzidą, przed moją szablicą, Ten nie pokazał nad sobą litości, Ani rozumu... 1)

Oto postać niewątpliwie pokrewna Popielowi, a przyznać należy, najzupełniej antybajronowska. Chcąc znaleźć jej towarzyszów w literaturze angielskiej, należałoby sięgnąć aż do zapomnianych dramatów z epoki renesansu (»Tamerlan « Marlowe'a).

Wiara, że krwiożerczy Han mógł grać role narzędzia

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Słowackiego poezye, utwory dramatyczne i prozą, wydanie pierwsze z rękopisów pośmiertnych, zaopatrzone wstępem i objaśnieniami przez Józefa H. Rychtera.

Opatrzności, godziła się zresztą zupełnie ze znanem nam wyobrażeniem, jakie Słowacki żywił o naturze Bóstwa.

Popiel stoi duchowo wyżej od Hana, gdy ten ostatni bowiem ma tylko mgliste przeczucie swojej misyi dziejowej, »Król-Duch« popełnia okrucieństwa świadomie, wiedząc, że to konieczne dla dobra i przyszłości podwładnego mu narodu. Umierając też, powiada:

> Taki był koniec mojego żywota, Śpiewany długo w kraju przez rapsodów. Którzy nie doszli: w czem była istota Czynów? w czem wyższość od rzymskich Herodów? Nade mna była myśl skończona, złota, Do niej moc ciemnych, okrwawionych wschodów Wiodła mnie prosto w złotych celów progi, Jam szedł jak rycerz krwawo i bes trwogi; Życie dźwięczało w każdej ducha strunie, Moc słychać było w każdym moim kroku, Choć być na takiej drodze — lepiej w trunie! Choć z myślą taką – lepiej z włócznią w boku!... Ale przeze mnie ta ojczyzna wzrosła, Nazwisko nawet przeze mnie dostała, I pchnięciem mego skrwawionego wiosła Dotychczas idzie: Polska — na ból — skała...

Dodajmy do tego inny, charakterystyczny ustęp:

O! fałszu, ludziom z ciała niewidomy!
Tęsknoto, królów spokojnych płacząca,
Wiedz, że ten lepszy, co na krew lakomy, —
Zda się, jak orzeł — lud o lud roztrąca...

Zestawiając to wszystko z sobą, dostrzeżemy, że mamy do czynienia z logicznym zupełnie systematem politycznym, stanowiącym bezwzględne przeciwieństwo rządów sympatycznego Sardanapala bajronowskiego: Sardanapal nie wylał ani jednej kropli krwi swego narodu, Popiel wytoczył jej potoki całe. To też łagodny monarcha asyryjski zginął z rąk buntowników, srogi Popiel zaś spostrzegł zdumiony, że go

...ukochano

Za siłę, i za strach, i za męczarnie... Gdym wyszedł... lud giął przede mną kolano, Lud owiec, który się k'pasterzom garnie. Przed twarzą moją straszliwą klękano.

(I. P. II, 63).

I jedno i drugie odpowiada, niestety, faktycznemu stanowi rzeczy: żelazna ręka budzi zawsze w tłumach podziw i cześć. Rozumiał to dobrze zarówno Byron, jak i Słowacki; kiedy albioński Tyrteusz jednak, zaznaczając istnienie faktu, protestował przeciwko niemu całą duszą i przez całe życie, autor »Króla-Ducha« uważał go za coś naturalnego, koniecznego, a nawet pożytecznego — w pewnem stadyum narodowego rozwoju. Nie należy bowiem spuszczać z oka jednej rzeczy, a mianowicie: że Rapsod I nie wyczerpuje i nie zamyka pełnej idei »Króla-Ducha«, który był poetycznym wyrazem nietylko politycznych, lecz i filozoficznych poglądów autora. Dopiero poemat rozpatrzony jako całość i zestawiony z filozoficzno-mistycznymi traktatami Słowackiego 1), pozwoli nam zrozumieć jego dążenia i myśli w końcowym okresie twórczości.

#### IX.

Otóż śpiewak »Króla-Ducha« wierzył silnie w metempsychozę i w prawo ewolucyi — jeszcze nim było ono wciągnięte do popularnego słownika naukowego. Popiel tedy reprezentuje pierwszą, najbrutalniejszą fazę stosunku władzy do poddanych. W dalszym ciągu dusza tego monarchy wciela się kolejno w osoby następców swoich na tronie i prowadzi lud po drodze, nakreślonej przez losy. W każdej inkarnacyi jednak »Król-Duch« postępuje inaczej, zgodnie ze stopniem rozwoju, na jaki naród wznieść się zdołał. Okrutny Popiel staje się łagodnym Mieczysławem, który nie pragnie już

Uderzyć w niebo, tak jak w tarczę z miedzi, Zbrodniami przedrzeć błękit i otworzyć, I kolumnami praw, na których siedzi

¹) Porównaj »Mistyczne pisma Słowackiego w zestawieniu z doktrynami współczesnego okultyzmu«, str. 197.

Anioł żywota, zatrząść tak z posady, Aż się pokaże Bóg w niebiosach — blady.

(I, P. II, 42).

Nie, marzy on o tem, iż:

Serce rozbiję, miecz jak drzazgę złamię,
Sławę rycerza od siebie pomiotam,
Koronę zrzucę, krzyż wezmę na ramię:
Tylko niech sobie tym dniem zarobotam
Wieczyste światło i to złote znamię,
Które się w bożem królestwie pokaże,
Zmartwychwstającym kościom złocąc twarze.

(IV, P. II, 39).

Tutaj już nawet najmocniejszy mikroskop nie wykaże nam śladów bajronizmu! A przecież ów ponury i pobożny monarcha jest tymże samym Popielem, który rznął i katował poddanych i bluźnił niebu! Co ważniejsza jednak — to, że Popiel, spełniając swój krwawy obowiązek, spełniał go niechętnie i narzekał, że »być na takiej drodze — lepiej w trumnie! « — i czuł się czasem,

jak anioł gorący, Gotów ukochać świat i nieść w błękity Tę ziemię...

Jeżelibyśmy chcieli odnaleźć źródło wiary w dobroczynność krwawej gospodarki, to należałoby go szukać nie u Byrona, ale prędzej u St. Martina, którego dzieła mistyczne nie były prawdopodobnie Słowackiemu obce. St. Martin — popularny bardzo na początku XIX wieku, zwłaszcza na wschodzie Europy — wierzył i głosił, że rozlew krwi wpływał oczyszczająco« na ludzkość. Liczne kary i egzekucye, opisywane w Biblii, straszliwe rzezie i wojny całego świata — wszystko to wchodziło — zdaniem St. Martina — do planu stworzenia i przyniosło niewątpliwy pożytek ziemi i jej mieszkańcom. Ofiary niewinne są niejako solą czystą i konserwującą winnych od zupełnego zepsucia« ¹).

<sup>1)</sup> Porównaj Ad. Franck: »La philosophie mystique en France à la fin du XVIII siècle. St. Martin«.

Idee St. Martina rozwinął i doprowadził do kresu hrabia Józef de Maistre w swoim »Traktacie o ofiarach«, który mógł być także znany Słowackiemu.

## X.

Jeżeli od gwiazd pierwszej wielkości zwrócimy się do poetów drugorzędnych, to spotkamy tam także niemało śladów wpływu Byrona, choć przyznać należy, są to ślady niegłębokie. Była chwila, że »bajronizm« stał się manią, przeciwko której występował nawet sympatyzujący z romantykami Brodziński, twierdząc, że ponieważ »Byron sam tylko mógł być takim, jak był, poetą, próżno każdy usiłuje trafić jego drogą do celu«1). Paroksyzm ten w ostrej, gorącej formie, trwał niezbyt długo. Zdaniem Małeckiego 3), od czasu zjawienia się »Pieśni Janusza«, »Komedyi Nieboskiej« i »Pana Tadeusza« (1833—1834), »poezya nasza zaczęła brać taki obrót, że bajronizowanie, jeżeli się kiedy wynurzyło na nowo, to należało już w każdym razie do zjawisk wyjątkowych i mniej też cenionych w piśmiennictwie«. Najgoretszą epoką bajronizmu był okres pomiędzy 1824 a 1833 rokiem, a najznakomitszym bajronistą - Słowacki. Z rówieśników - jeżeli wyłączymy Goszczyńskiego, u którego niewiele tylko da się odnaleźć śladów czystego bajronizmu - najwierniej naśladował angielskiego barda mało oryginalny Julian Korsak, tłómacz » Więźnia z Chillonu«. W » Twardowskim« Korsaka, obok ustępów zapożyczonych z »Fausta«, spotykamy całe sceny wzięte żywcem z »Manfreda« (Twardowski i wróżki Tatrów - Manfred i wróżka Alp). Są to jednak raczej pożyczki motywów sytuacyjnych, niżeli przejęcie się duchem pierwowzoru; i nie mogło być inaczej, zbyt wielka przepaść bowiem dzieliła talent Korsaka od talentu Byrona.

Nie lepiej wygląda bajronizm w nudnym »Edmundzie«

<sup>1)</sup> O »Egzaltacyi i Entuzyazmie«.

<sup>3)</sup> Słowacki, I, 192, passim.

Witwickiego: ponura energia wieszcza albiońskiego rozpłynęła się tam i znikła w powodzi sentymentalno-melancholijnych frazesów.

Poważniejszym przedstawicielem bajronowskiego ducha był Garczyński, w którego »Wacławie« nie brak także, obok wielu innych, i motywów pokrewnych istotą swoją »Manfredowi« i »Don Juanowi«, tylko, że autor, nie sięgając tak głęboko, jak angielski poeta, traktuje wszystko o wiele jaskrawiej. Miłość pomiędzy bratem a siostrą, zaznaczona tylko tajemniczo u Byrona (Manfred), występuje u Garczyńskiego wyraźnie; zwątpienie — zmienia się w publiczne bluźnierstwo i t. p. Być może, że Garczyński dlatego posuwał się tak daleko, by tem dobitniej zaznaczyć przemianę, jaka zachodzi później w duszy bohatera, który ostatecznie wstępuje w ślady Konradów i t. p.

## XI.

Gdyby nam szło o momenty nastrojowe, niewyraźne imitacye tylko, należałoby wyliczyć wszystkie niemal nazwiska poetów naszych, u każdego bowiem znajdzie się wierszyk, lub ustęp, przypominający, albo parafrazujący Byrona. I Olizarowski w swoim »Brunonie«, i Zmorski w »Lesławie«, i Antoni Sowa, i Żmichowska, i Norwid, i Wolski — każdy z nich odzywa się, kiedy niekiedy, tonem, zapożyczonym z liry autora »Childe Harolda«:

Bo ja z nawałnic, ja z burz się śmieję!
Czyż mnie to piorun rozkruszy?
Czyż mi wyszarpią mroźne zawieje
Tajemnice świata z duszy?
Och! nie, ja wicher przetrzymam w biegu,
Twardsze od twardych gromów mam czoło,
A chociaż śniegi spadną wokoło,
Pierś mam zimniejszą od śniegu!

- woła dumnie Gabryela; Wolski zaś śpiewa:

Wolę być czynnym, ognistym szaleńcem, Niżeli cichą, bladą, bierną cnotą... »Lesław« Zmorskiego idzie we współczuciu swojem dla cierpiących dalej od »Kaina«, bo wstępuje dobrowolnie do piekła i brata się z szatanem, »męczennikiem« swej szla+chetności:

Dyable! tryumfuj dobrocią z tej mocy,
Jako ona z ciebie siłą!...
Oto w tej chwili siłą mojej woli
Targam ze siebie okowy niewoli.
Wielki, — że jeśli z klątwy przeznaczenia
Niezdolnym świata wybawić —
Sam dłużej nie będę krwawić
Rąk moich w piersiach stworzenia,
I szerzyć państwa nie będę zniszczenia!...
Żegnaj... o świecie...
Żegnam! sam nie wiem, jak żegnać cię mam? —
Błogosławicństwem?
Czy przekleństwem?
Wszystko jedno! na wieki tyś przeklęty już raz.
Męczarń żary nieśmiertelne! Otchłanie piekielne! Witam was!

Toć to najczystszy bajronizm, tylko doprowadzony, przez zmiane proporcyi wewnętrznych, do karykatury prawie.

Obok takich wybuchów, względem których Byron odgrywał raczej rolę bodźca moralnego, niżeli estetycznego modelu, zjawiła się pewna liczba naśladowań bezpośrednich. Zaliczyć do nich należy przedewszystkiem trzy poematy większe 1), których ojcami chrzestnymi byli: »Don Juan« Byrona i »Beniowski« Słowackiego.

Z trójcy tej »Pan Fortunat« Korzeniowskiego, zakrojony na dziesięć pieśni, utknął zaraz na pierwszej.

»Don Juan« Mirona i »Don Juan Poznański« Berwińskiego są budowane według mniejszego planu, i autorowie ich odstąpili od tradycyjnej formy oktawy, zastępując ją strofą czterowierszową, co zmieniło znacznie charakter utworu, od-

i) »Czarny szal« K. Ujejskiego, trzymany w tonie ponurych powieści wschodnich Byrona, powstał pod wpływem »Pieśni Mołdawskiej«, tego samego tytułu, obrobionej przez Puszkina.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Porównaj: Dzieła, XII, 155.

bierając opowiadaniu falistość, giętkość i potoczystość, stanowiącą jeden z uroków poezyi tego typu. Zwłaszcza strofom Berwińskiego brak, że tak powiemy: »tchu«; są one, jakby rąbane, a zarazem szorstkie i twarde, co razi tem bardziej, że autor i w treści naśladował tylko cyniczną, brutalną stronę pierwowzoru, nie starając się o zrównoważenie jej ustępami podniosłymi.

Nie był to poemat na wielką skalę, lecz, jak sam Berwiński na początku powiedział: »Pieśń miłości i plotek« 1).

# XII.

Reasumując teraz wszystko, cośmy o wpływie Byrona na literaturę naszą powiedzieli, dojdziemy do wniosku, że — jeżeli wyłączymy »Wallenroda«, oraz piękne poematy Słowackiego — bajronizm nie wydał u nas wielu godnych uwagi utworów, ale oddziałał dość silnie na ogólny nastrój poetów i poezyi, a nawet i pewnych warstw społecznych, wśród których typ »bajronisty« był niegdyś tak popularny ),

Nie zawsze biały kolor spódnicy Jest niewinności ubiorem; Nie każdy ubiór długi przy świecy, Długim bez świecy ubiorem.

Niejedna z naszych skromnych purystek, Którą wasz widok rumieni, Pod długą suknią zgubiła listek, Nim go szron zwarzył jesieni.

W »Don Juanie« spotykamy rzeczy daleko brutalniejsze, ale miękka, fałdzista draperya »ottavarimy« nadaje im taki wdzięk poetyczny, że ostrość treści jest przez to złagodzona. Mamy tu znowu dowód, jak ważną i jak wszechwładną jest forma w sztuce!

<sup>2</sup>) »Za dni moich — powiada ironicznie Krasiński w liście do Słowackiego — widziałem dzieci, ponure, dzikie, jeszcze ssące plerś matki, a już recytujące wiersze *byrońskie* i piszczące usteczkami pełnemi mleka: »To piołun!« Widziałem piętnastoletnie dziewczynki, wołające Boga na usprawiedliwienie się przed niemi i szpilkami grożące gwiazdom«.

<sup>1)</sup> Oto przykłady:

jak dzisiaj w naszem społeczeństwie typ »dekadenta« i »nadczłowieka« ¹).

Czy bajronizm oddziałał na literaturę naszą korzystnie? Bez wątpienia. Zarówno u nas, jak i na całym świecie bowiem, reprezentował on nowoczesny, krytyczny, brzemienny strachem i nadziejami prąd ogólno-romantycznego ruchu i stanowił przeciwwagę dążeń quasi-wsteczniczych, pragnących zamknąć poezyę w ciaśniejszym o wiele kręgu wczuwania się i wnikania w myśli ubiegłych wieków i zapomnianych piśmiennictw, oraz lekceważonych dotychczas warstw społecznych.

Byron, przypominając ciągle o tem, że obok godnej

¹) O Byronie, prócz wymienionych w tekście autorów (Mickiewicza, Brodzińskiego), pisał Grabowski (Literatura i krytyka, 1837), Ziemięcka (1842), Emilian Rzewuski (1847 — w Studyach filozoficzno-literackich, str. 95: »Byron wobec wieku« — rzecz na swój czas wcale dobra), Spasowicz, Lubowski, Porębowicz (Wstęp do przekładu »Don Juana«), Cezary Jellenta (»Ideał wszechludzki w poezyl współczesnej«), Stanisław Krzemiński (»Zarysy literackie, 1895, część I, str. 239—267), Maryan Zdziechowski (»Byron i jego wiek«, 1894).

Zbiorowe wydanie tłómaczeń poczęło wychodzić w Bibliotece Najcelniejszych Utworów« pod redakcyą Chmielowskiego. Wyszły: »Don Juan« (1885, w przekładzie Porębowicza), »Tragedye Weneckie«; »Marino Faliero« i »Dwaj Foscarowie« (1888, przekład Jezierskiego), »Poemata« (1895), zawierające: »Wędrówki Childe Harolda« (przekład Kasprowicza), »Giaur« (przekład Mickiewicza), »Narzeczona z Abydos« (przekład Odyńca), »Korsarz« (tegoż), »Lara« (przekład Korsaka), »Oblężenie Koryntu« (przekład Morawskiego), »Parisina« (tegoż), »Więzień z Chillonu« (tegoż), »Mazepa« (tegoż), »Beppo« (przekład Czajkowskiego), »Melodye Hebrajskie« (przekład Adama M-skiego). Prócz tego istnieje jeszcze kilka przekładów: »Childe Harolda« (Budzyńskiego, Krauzego, Baworowskiego i A. A. Krajewskiego). »Manfreda« tłómaczyli Morawski i Paszkowski, »Kaina« - Pajgert, »Sardanapala« -Krauze, »Niebo i ziemię« — Odyniec, »Żale Tassa« — Zawadzki, »Sen«, »Euthanasia«, »Ciemność« — Mickiewicz. Porównaj Piotra Chmielowskiego: »O przekładach utworów Byrona« (wstęp do »Poematów«, 1895). Ignacy Matuszewski »Byron po polsku« (Biblioteka Warszawska, 1896, listopad).

badania i naśladowania, ale martwej, przeszłości, istnieje także pełna bólów teraźniejszość, oraz niepokojąca, bo niepewna przyszłość — uczynił romantyzm prądem żywotnym, blizkim, sympatycznym i zrozumiałym nietylko dla subtelnej wyobraźni badacza, lub artysty, lecz i dla serca każdego współczesnego człowieka.

1888--- 1896.

# IDEAŁ BOHATERSTWA W DRAMACIE STAROINDYJSKIM.

# STUDYUM LITERACKIE.

I.

Jeden z najsubtelniejszych umysłów naszego stulecia, Artur Schopenhauer, napisał przed osiemdziesięciu laty, w przedmowie do swojego głównego dzieła, że uważa poznanie ksiąg Wedyckich za wyższość wieku dziewiętnastego nad osiemnastym, i że z czasem literatura sanskrycka wywrze na umysłowość europejską wpływ niemniej głęboki od tego, jaki w wieku XV wywarła literatura grecka. Przepowiednia ta zaczyna się powoli sprawdzać. Metafizyka europejska, dzięki Schopenhaurowi właśnie, wsiąknęła w siebie dużo pierwiastków indyjskich. I rzecz ciekawa, zainteresowanie się Zachodu wytworami umysłowości staro-aryjskiej, obudziło wśród inteligencyi półwyspu indyjskiego ogromny ruch w kierunku antyeuropejskim, oraz zwrot do ideałów narodowo-religijnych.

Była chwila, że myślano w Kalkucie o pogodzeniu hinduizmu z deizmem 1) i zachwycano się autorami angielskimi; dzisiaj zapał ten ostygł, a wzrosło natomiast zajęcie się filozofią i literaturą rodzimą, którą uczeni europejscy odgrzebali

<sup>.)</sup> Bramini: Ram Mohun Roy (zmarł 1833 roku w Bristolu), uczeń jego, Debendra Nath, oraz Keszal Czandar Sen (umarł 1884 roku w Kalkucie) — oto główni zwolennicy reformy hinduizmu w duchu monoteistycznym: usiłowania ich atoli nie dały poważnych rezultatów. (Julien Vinson: »Les Religions Actuelles«, str. 132, pass.).

z pyłu zapomnienia i uczynili, przez publikacyę gnijących po pagodach rękopisów, dostępną dla wszystkich. Podróżnik francuski, Chevrillon, (Dans l'Inde, 1892), opowiada rozmowę swoją z braminem, naczelnikiem kolegium w Jeypoore (stolicy Rajputany, państwa lennego Anglii, o 10 milionach mieszkańców). »Jeżeli — mówi ów indyjski profesor — nie znamy dokładnie Hegla albo Fichtego, studyujemy za to systematy filozofii wschodniej, zwłaszcza Upaniszady, starą Wedantę, gdzie można znaleźć wszystko: Spinozę, Kanta, Hegla i Schopenhauera.

»Pod symbolami mitologii naszej dostrzegamy ducha, pod literą — ideę, zawartą w formach religijnych, przeznaczonych dla mas. Agitujemy silnie przeciwko poglądom angielskim, które partya »młodej Bengalii« zbyt pochopnie przyswoić sobie pragnęła, czujemy bowiem, że posiadamy coś bardziej oryginalnego i o wiele głębszego. Mamy ambicyę, żeby pozostać samymi sobą«.

Duma i pewność siebie, cechująca przytoczoną wyżej mowę starego bramina, mogłaby się wydać szowinistycznem samochwalstwem i przesadą, gdybyśmy nie wiedzieli ze źródeł europejskich, że istotnie literatura sanskrycka, której cząstkę zaledwie poznaliśmy dotychczas, jest niesłychanie bogatą.

Liczba różnych dzieł samoistnych, znajdujących się jeszcze w rękopisach, wynosi — według Maxa Müllera — około 10.000. »Cóżby — dodaje ten uczony — pomyślał Platon i Arystoteles, gdyby im powiedziano, że w chwili, kiedy Aleksander Macedoński odkrył, czy zawojował Indye, miały one literaturę o wiele bogatszą od tej, jaką posiadała wówczas Grecya?«

Dziwnym zbiegiem okoliczności to, co w piśmiennictwie staroindyjskiem było najsubtelniejszego i najtrudniejszego — a mianowicie: wyniki rozumowań teologiczno-filozoficznych — to rozszeryło się najbardziej; literatura piękna, epopeja i dramat, mniejszą o wiele cieszyły się i cieszą popularnością. Pochodzi to stąd, że filozofia europejska doszła samodzielnie na wielu punktach do takich samych wniosków, jakie głosili myśliciele z nad brzegów Gangesu i Indu. Schopenhauer dla-

tego właśnie, że był zwolennikiem idealizmu Berkeley'a i Kanta, tak umiłował mądrość staroindyjską, która traktuje również świat zewnętrzny, jako znikomy fenomen, mamidło (Maya), za jedyną zaś realną rzecz uważa wewnętrzną jaźń człowieka, identyczną z prabytem (Parabrahm, Atman — Absolut, Ding an sich).

Kiedy jednak filozofia indyjska doszła do takich wyników już przed wiekami, metafizyka europejska dopiero niezbyt dawno względnie zaczeła pracować nad tym problematem; wskutek tego i społeczeństwo i literatura indyjska są przesiąkłe nawskroś duchem krańcowego idealizmu i spirytualizmu, gdy w społeczeństwie i piśmiennictwie europejskiem od czasów Odrodzenia i Reformacyi, to jest od trzech wieków blizko, dominującym tonem jest realizm, którego, pomimo silnych ataków z różnych stron, dotychczas nie przytłumiono. Z krótszemi lub dłuższemi przerwami, panował on ciągle w większości literatur Zachodu, a po zwalczeniu ostatniego wspaniałego wybuchu, zwanego »romantyzmem«, czuł się tak umocowanym na tronie, że dopuścił do współwładzy pokrewny sobie - choć nie identyczny bynajmniej - materyalizm, który po kilkunastu latach doprowadził, swoją negatywną nawskroś polityką, państwo myśli i sztuki do anarchii i bezładu. Skutkiem tego był, jak zwykle, nowy zwrot w stronę idealizmu, dzięki któremu i filozofia i literatura indyjska wypłynęły znowu na powierzchnie już nietylko, jako archeologiczne zabytki, nadające sie do gabinetowych szperań filologów, lecz jako żywotne wytwory ducha ludzkiego, jako wyrazy owej poezyi powszechnej, będącej, według pięknych słów Rückerta, »we wszystkich swych językach jedną, jedyną mową, zrozumiałą dla wtajemniczonych«.

I dzisiaj jednak metafizyka indyjska dystansuje u nas poezyę. Dzięki popularnym wydawnictwom, streszczeniom i broszurom rozmaitych sekt mistycznych, wiele bardzo osób, nawet średnio wykształconych, wie mniej więcej, co to jest »Parabrahm«, »Prana«, »Karma«, »Atma« i t. p. terminy filo-

zofii indyjskiej; mało kto atoli, pomimo obfitości przekładów, poznał bliżej epopeje i dramaty sanskryckie, żeby zdać sobie sprawę z tego, jak dalece różnią się one od naszych, nietylko pod względem formy, ale i całą swą istotą wewnętrzną.

Rozmaici przerabiacze współcześni, przykrawając dramaty indyjskie dla sceny, zacierają w nich rozmyślnie wszystko, co odbiega od naszych pojęć, co jednak nadaje tym dziełom swoisty wdzięk i charakter: zamiast prawdziwego złota i dyamentów, publiczność dostaje talmigold i szlifowane szkielka, które porównywa się potem z produktami miejscowej fabrykacyi bez żadnych zastrzeżeń, jako rzeczy jednego typu i stempla. Porównania te prowadzą niekiedy do zabawnych wniosków. Tak np. parę lat temu przedstawiono w podobnej świętokradzkiej przeróbce prześliczny dramat Pseudo-Sudraki pod tyt.: »Vasantasena« - właściwy tytuł jest »Mrcchatika«, to znaczy: »wózek gliniany« – gdzie intryga obraca sie około miłości szlachetnego, lecz ubogiego bramina, Carudatty, do pięknej i dobrej kurtyzany, Vasantaseny, którą, po wielu tragicznych przejściach, wprowadza, jako prawą małżonkę do swego domu.

Kiedy zapoznano się z przyrządzoną na sposób europejski treścią tej sztuki, ogłoszono jej przypuszczalnego autora, króla Sudrakę, za indyjskiego Aleksandra Dumasa, a Vasantasenę — za »Damę Kameliową«.

Wszystkie te gadaniny i hypotezy fejletonowej krytyki nie mają nawet cienia słuszności, każdy bowiem, kto się co-kolwiek gruntowniej zapoznał z historyą teatru indyjskiego, wie aż nadto dobrze, że zarówno Vasantasena, jak i inne sceniczne dzieła Indusów, mniej jeszcze mają wspólności z realnem bytowaniem i obyczajami Indusów, niż »Życie Paryskies Offenbacha z prawdziwem życiem Paryża. Cały dramat indyjski stoi na konwencyonalizmie poetycznym. Wszystko, zarówno sytuacye, jak typy i namiętności, jest tam ujęte w pewne stałe formy, od których poecie odstępować nie wolno. Otóż i »Wózek gliniany« należy, według drobiazgowej klasyfikacyi estetyków staroindyjskich, do rodzaju »Prakarana«, czyli

komedyi zmyślonej, ale opartej nie na faktach z życia bogów, lub bohaterów, jak »nataka«, lecz na namiętnościach i intrygach zwyczajnych ludzi.

Gatunek »Prakarana« rozpada się znowu na trzy podgatunki: Prakarana »czysta« (Sudda), jeżeli bohaterką jest kobieta uczciwa; »nieczysta« (Vikrta), kiedy heroina jest kurtyzana; oraz »mieszana« (Samkirna), jeżeli, jak w »Wózku glinianym«, występują dwie kobiety, jedna cnotliwa (małżonka Carudatty), druga lekkiego prowadzenia (Vasantasena), Hetera więc, jak widzimy, była w pewnej kategoryi dramatów indyjskich typem stalym. Nie dość na tem; estetyka indyjska określała z góry charakter swojej »Damy kameliowej« (po sanskrycku »Ganika«). Musiała ona być »łagodna, trochę kokietka, ubrana skromnie, zachowywać się przyzwoicie, posiadać dobre serce, nie mieć zaś żadnych wad właściwych kobietom, być przyjemną w rozmowie, zręczną, ruchliwą i sympatyczną«. Vasantasena posiada te wszystkie cechy, i tembardziej musimy podziwiać geniusz poety, który, obracając się z musu w tak ciasnem kółeczku, potrafił zrobić ze swojej bohaterki nie manekina, lecz żywa i czującą istotę. Pochwałę tę należy rozszerzyć do wszystkich osób, nie wyłączając drugoplanowych, teorya dramatu indyjskiego bowiem rozciąga swoją kontrole nad najdrobniejszymi szczegółami nawet.

Brutalny parweniusz, Samstanaka, który zawdzięcza swą władzę wdziękom siostry, konkubiny królewskiej, i sprawiedliwy sędzia, i mnich buddyjski, i poczciwy a komiczny bramin, przyjaciel bohatera — wszystko to są typy o charakterze określonym z góry przez prawodawców literackich.

Odcięty zupełnie przez wysubtelnioną do niepojętych dla Europejczyka granic estetykę od życia rzeczywistego, nie mógł wprawdzie dramat indyjski być zwierciadłem zwyczajów i obyczajów, ale nic mu nie przeszkadzało stać się soczewką, skupiającą w sobie promienie czysto idealnych marzeń i aspiracyi. I rozwijając się w tym właśnie kierunku, szedł dramat po tej samej drodze, co i inne działy produkcyi umysłowej Indusów, którzy, posiadając dokładną genealogię

całej masy bogów i bohaterów fikcyjnych, nie mają wcale kronik historycznych i nie wiedzą, kiedy i gdzie panował jaki władca realny.

Zatopieni w rozmyślaniach nad nieskończonością, traktowali Indusi rzeczy doczesne z lekceważeniem, a wprowadzając ludzi i wypadki życiowe do poezyi i na scenę, przepuszczali je przez filtr estetyczny, który zatrzymywał wszystkie brudy i męty człowieczej natury i dawał samą jej przeduchowioną kwintesencyę. To też żadna może na świecie poezya nie jest tak bogatą w charaktery dodatnie, piękne i bohaterskie. Typy ujemne występują w dramatach indyjskich rzadko i odgrywają zwykle role drugoplanowe; są to przytem najczęściej figury nadprzyrodzone: królowie demonów, czarodzieje i czarownice (\*Malati i Madawa\*), których nie można mierzyć zwykłą miarą ludzką.

Szekspirowskich Ryszardów III, Makbetów, Marlowowskich Barabaszów (»Żyd z Malty«) i wogóle ludzi złych i robiących zło — darmobyśmy tam szukali. W epopejach — które powstały znacznie wcześniej przed dramatem i które inne zadania miały na celu, podobne typy się trafiały (synowie króla Dritarasztry w »Mahabharacie« ¹), dramat atoli prawie zupeł-

¹) Dwie główne epopeje indyjskie: »Mahabharata« i »Ramayana«, różnią się znacznie od siebie, pierwsza bowiem jest kompilacyą i przeróbką prastarych legend ludowych (Itihasa, Purana, Akhyana), druga zaś, znacznie młodsza, stanowi wytwór kultury literackiej, oraz prototyp epopei czysto artystycznej (Kawya), napisanej według jednolitego planu i reguł estetyki bramińskiej. W »Mahabharacie«, pod warstwami pracy myślowej kilkunastu pokoleń poetów, tkwi jądro dziejowe i rysują się kontury rzeczywistych, nie fikcyjnych charakterów. Bohaterowie tego poematu to przedewszystkiem dzielni wojownicy, chciwi zwycięstw i władzy, a nie zawsze skrupulatni w wyborze środków, wiodących do pożądanego celu. Tendencyjno-doktrynerskie przeróbki i liczne dodatki braminów nie zdołały zniweczyć doszczętnie dawnego, czysto rycerakiego kolorytu starej epopei ludowej, która w swoich pierwotnych zarysach musiała przypominać bardzo »Iliadę« lub »Nibelungów«.

Inaczej rzecz się ma z »Ramayaną«. Poemat ten, równie jak i inne artystyczne epopeje Indusów (Raghuwansia, Kamarasambhowa etc.), powstał już całkowicie w epoce powedyckiej, kiedy bramini, zdobywszy

nie je wyłączył i tylko w niższych jego gatunkach, albo też w intermezzach pomiędzy aktami, wprowadzał figury ludzi, nie tyle złych, ile brutalnych i głupich, których brzydota moralna jednak była łagodzona zabarwieniem komicznem (nielegalny szwagier królewski w »Wózku glinianym«, policyanci w »Sakuntali« 1).

Pomimo, albo raczej właśnie dlatego, że główne postacie dramatów indyjskich nie mają z życiem codziennem, bieżącem nic wspólnego, lecz są urobione z pierwiastków idealnych, dają one doskonałe pojęcie nie o tem może, czem Indusi rzeczywiście byli, lecz o tem, czem być pragnęli.

Z ideałów można sądzić ludzi równie dobrze, jeżeli nie lepiej, niż z czynów; ideały bowiem rozwijają się zupełnie swobodnie, gdy tymczasem czyny są w części tylko owocem działającego człowieka, w części zaś wynikiem okoliczności, wpływów i przeszkód zewnetrznych.

dominujące stanowisko w państwie, postawili na miejscu dawnych rycerskich ideałów nowe o ascetyczno-mistycznem zabarwieniu. Rama jest wprawdzie królem i dzielnym wojownikiem, ale autor wysławia przedewszystkiem jego mądrość, bezinteresowność, szlachetność, dobroć, pobożność, poczucie obowiązku, miłosierdzie i panowanie nad sobą, stawiając w drugim dopiero rzędzie odwagę, zręczność i siłę fizyczną. Niedarmo też Rama stał się ulubionym bohaterem teatru indyjskiego, który, według reguł estetyki bramińskiej, mógł się zajmować tylko dodatnimi typami i przedstawiać same tryumfy dobra nad złem.

¹) W wyjątkowych wypadkach występował w dramacie antybohater (Prati-nâyaka) — najczęściej demon, rzadziej człowiek zwyczajny — którego wady stanowiły odwrotną stronę zalet i cnót bohatera (Nâyaka) i podnosiły niejako ich blask i piękność. Bohater, według estetyki, musiał być: 1) skromnym, 2) pięknym, 3) litościwym, 4) zręcznym, 5) przyjemnym w mowie, 6) lubionym przez świat, 7) czystym moralnie, 8) wymownym, 9) dobrego rodu, 10) stałym, 11) mądrym, 12) energicznym, 13) honorowym, 14) pełnym szacunku dla praw boskich i ludzkich. Przeciwnik jego, swyciężany zawsze, jest zazdrosnym, zuchwałym, próżnym, oddanym namiętnościom — i nienawidzi głównego bohatera. (Porównaj Sylvain Levi: Théatre Indien, 62—72), oraz Aleks. Baumgartner S. J. »Die Literaturen Indiens und Ostasiens wyd. III i IV. Fryburg 1902. Por. także J. A. Święcicki: Historya literatury powszechnej tom IV. Literatura Indyjska. Warszawa, 1902.

Leicht bei einander wohnen die Gedanken, Hart im Raume stossen sich die Sachen.

(Schiller).

Żeby dać dokładne wyobrażenie o tem, czem był idealny bohater staroindyjskiej poezyi dramatycznej, użyjemy metody poglądowej i, zamiast określać jego cechy ogólnikami, przedstawimy czytelnikowi jeden z podobnych typów.

Jak psycholog atoli poznaje najlepiej naturę duszy ludzkiej, badając jej choroby i zboczenia, tak krytyk, rozbierając krańcowe i blizkie niemal karykatury postacie danego piśmiennictwa, najłatwiej zdoła pochwycić zasadniczy ton jego cywilizacyi i naturę jego ideałów.

O typy krańcowe w literaturze sanskryckiej nie trudno. Rasa indyjska właśnie dlatego, że u niej myśl rozwija się niezależnie i w oderwaniu od rzeczywistości, nie cofała sie czy to snując swoje rozumowania, czy też uzmysławiając marzenia — przed żadnym logicznym wynikiem zasad, na których opierał się ich pogląd na naturę i życie. W filozofii doszli Indusi do zaprzeczenia realności otaczającego nas świata, w etyce rozwineli zasadę wszechpotegi woli, której działanie jednak nie tryskało nazewnątrz, lecz koncentrowało się we wnętrzu, nie rozpraszało się na zdobywanie dóbr ziemskich, w celu zaspokojenia potrzeb i namiętności, lecz wysilało się na stłumienie i wytepienie owych potrzeb i namietności ze szczętem. Ten, kto zwyciężał innych, był uważany za silnego, ten jednak, kto zwyciężył siebie – za stokroć silniejszego. Ideałem Indusów było, wyrażając się słownikiem Schopenhauera, nie potwierdzenie woli (»Bejahung des Willens«), lecz zaprzeczenie (»Verneinung«) woli.

\*Kiedy człowiek nie wzrusza się niepowodzeniem, ani cieszy się powodzeniem, kiedy wypędził żądze, obawy i troski, — wtedy zasługuje na nazwę stałego w mądrości« 1).

Najznakomitszymi bohaterami tego typu byli »yogisowie«, asceci indyjscy; ponieważ jednak asceta żył w odoso-

<sup>1)</sup> Bhagavad-gita (według przekładu Burnoufa).

bnieniu od świata, trudno było z niego zrobić główną, osiową postać sceniczną i wplątać go w konflikty, bez których niema dramatu.

II.

Istnieje w poezyi teatralnej Indusów heros, posiadający wszystkie dane zarówno na typowego bohatera rasy, jak i na bohatera teatru indyjskiego. Jest nim król Hariczandra, którego legendę opracował dla sceny Kszemiszwara w dramacie heroicznym (nataka) p. t.: »Czanda-Kausika« t. zw. »Gniew Kausiki«.

»Kausika« jest to patronimiczny przydomek słynnego króla-ascety, Wiswamitry, który, urodzony w kaście wojowników, zmusił bogów, potęgą swej wytresowanej przez ascezę woli, do zrobienia go braminem. Wszechpotężny Wiswamitra odgrywa nie główną, lecz jedną z ważniejszych ról we wspomnianej sztuce, wpływa bowiem swoją wolą na losy bohatera. Stąd tytuł dramatu.

Nie przestając, pomimo osiągnięcia celu, dalszych praktyk ascetycznych, Wiswamitra napawa bogów obawą, i dlatego postanawiają oni narazić go na pokusę, któraby zniweczyła owoc usiłowań potężnego pustelnika.

Rzecz ta wymaga komentarza. Otóż należy pamiętać, że, prócz głębokiej teologii filozoficznej, istniała i istnieje w Indyach niezmiernie bogata mitologia, w której występuje cała hierarchia bogów, będących dla filozofów symbolami różnych stron działalności jednego przedwiecznego, nieskończonego i nieosobowego ducha, dla tłumów zaś osobami, potężniejszemi od zwykłych ludzi, ale bynajmniej nie wszechpotężnemi. Nie są to właściwie stwórcy, jeno administratorowie świata, stworzeni, jak i on, przez wyższą od sieble potęgę.

Ci bogowie drugorzędni drżą ciągle o swoją czasową władzę nad światem i muszą o nią toczyć ciągłą walkę z demonami. Każdy święty pokutnik stoi nieskończenie wyżej od boga przestworu powietrznego i piorunów, Indry i jego towarzyszów, otrzymuje bowiem z rąk członków trójcy: Brahmy,

Wisznu i Sziwy — rozmaite przywileje, i mógłby nawet, przez swój związek mistyczny z najwyższą, nieosobitą przyczyną bytu (Parabrahm), zmienić całe oblicze świata i usunąć z niego lennych niejako władców nieba, piekła, słońca, morza i t. p. ¹). Rzeczy takie zdarzały się nawet niekiedy. Sam Wiswamitra, kiedy bogowie nie chcieli przyjąć do nieba króla, Trisangku, za którego składał ofiarę, począł tworzyć sobie na południu inne niebo, gwiazdy i innych bogów, słowem: nowy świat.

To też król tych duchów niebieskich, zwanych »strażnikami świata«, Indra, który miał już niejedno przykre zajście z pokutnikami, baczy pilnie, by żaden z nich nie nagromadził zbyt wielkiego kapitału zasług pobożnych i nie stał się przez to niebezpiecznym. Ponieważ pokutnicy tracą — częściowo, lub w całości — owoce swojej ascezy w razie, jeżeli dadzą się unieść namiętnościom, bogowie starają się oderwać ich od rozmyślań i pokuty, już to zsyłając piękne dziewice rajskie (Apsaras), już to robiąc coś, coby yogisów mogło pobudzić do gniewu i zrujnować rezultaty pobożnej kontemplacyi.

Naturalnie, żaden z bogów nie narazi się na osobiste zetknięcie z potężnym ascetą, mógłby to bowiem gorzko odpokutować; rolę konduktorów odgrywają w tym wypadku ludzie.

W dramacie Kszemiszwary, za narzędzie służy ów zacny król, Hariczandra, którego bóg przeszkód, Ganesza, prowadzi do pustelni Wiswamitry w chwili, kiedy ten ostatni blizkim jest zniewolenia sobie trzech sił magicznych, jakich nawet Brahma, Wisznu i Sziwa owładnąć dotąd razem nie mogli ).

¹) Indra, Agni, Waruna, Jama, Pawana, Kuwera, Surya i Soma. W Wedach bogowie ci zajmowali dominujące stanowiska, późniejsza ewolucya religii wysunęła na pierwszy plan trójcę metafizyczną (trimurti): Brahmę, Wisznu i Sziwę, a Indrę i jego towarzyszów sprowadziła do roli bogów podwladnych, geniuszów opiekuńczych świata i »strażników« jego (lokapala), zwanych także »stróżami ośmiu stron«, czyli okolic świata (astadikpala).

<sup>\*)</sup> Idzie tu o zjednoczenie władzy tworzenia, utrzymywania i niszczenia, z których każda jest atrybutem jednej tylko osoby trójcy (Brahma —

Zdobycz ta zrobiłaby Wiswamitrę wszechmocnym prawie i wskutek tego groźnym dla równowagi i dobrobytu trzech światów: »nieba, otchłani i ziemi«.

Król Hariczandra, nie wiedząc o niczem, wpada do pustelni i, nie poznawszy świętego męża, przerywa brutalnie jego ofiary, wywołując wybuch gniewu, unicestwiający owoce długoletnich i ciężkich wysiłków anachorety. Poznawszy z kim ma do czynienia, król pada na kolana i błaga pustelnika o przebaczenie, ofiarując mu w darze pokutnym swoją koronę, władzę i całą ziemię, oraz 100 tysięcy sztuk złota. Wiswamitra, nie dowierzając tej szczodrości, godzi się, stawiając warunek, żeby owe pieniądze nie pochodziły z ziemi, gdyż ziemię całą i tak już posiada.

Hariczandra przystaje i idzie z żoną i dzieckiem po pieniądze do Benares, które, jako święte miasto Sziwy, nie należy do ziemi. Ponieważ jednak wszystko, co posiadał, oddał już Wiswamitrze, musi się Hariczandra sam sprzedać do niewoli, gdyż jako członkowi kasty wojowników, nie wolno mu żebrać, co stanowi przywilej braminów i pokutników. Cena wydaje się kupcom za wysoka; królowa, Saibya, widząc to i pragnąc mężowi dopomódz, sprzedaje się sama z dzieckiem, wymawiając sobie pewne drobne przywileje, mianowicie, żeby nie jeść resztek i nie usługiwać obcym mężczyznom. Ku wielkiej jej radości nabywa ją poczciwy bramin i odchodzi, a uczeń jego, nagląc do pośpiechu, popycha w oczach rodziców ociągające się dziecko »niewolnicy« tak silnie, że je obala na ziemię. To dopiero wstęp do nieszczęść i smutków, mających spotkać Hariczandre.

Za żonę i dziecko zapłacił bramin tylko 50 tysięcy sztuk złota, drugą połowę otrzymuje król za siebie z rąk naczelnika wyklętej kasty Czandalów (zwanych zwykle paryasami). Jest to straszne upokorzenie, gdyż samo dotknięcie paryasa znie-

tworzy, Wisznu — utrzymuje, Sziwa — niszczy). Władca tych wszystkich sił w połączeniu byłby wyższy nad trójcę i równy najwyższej i nieskończonej istocie, słusznie więc Ganesza nie chce do tego dopuścić

waża i zanieczyszcza wojowników. W dodatku nabywca króla Hariczandry jest głównym dozorca placu pogrzebowego, oraz katem, i powierza mu okropny i wstrętny dla niego urząd strażnika cmentarnego, do którego obowiązków należało, między innemi, i odbieranie całunów po trupach, przynoszonych tam na spalenie, gdyż to stanowiło dochód dozorcy. Hariczandra przezwycięża wszelkie kastowe, rodowe i ogólno ludzkie wstrety i godzi się na wszystko, byle tylko dotrzymać słowa danego Wiswamitrze, który, nie spodziewając się takiej stałości, bierze niepotrzebne mu zupełnie pieniądze z niechecią i zawstydzeniem. Wogóle gwałtowny gniew i surowość pokutnika, aczkolwiek usprawiedliwione do pewnego stopnia krzywdą, jaką mu mimowoli wyrządził Hariczandra, oburza bogów i ascetów, którzy wypowiadają swoje zdanie otwarcie, co powoduje nawet nowe konflikty, te jednak, ze względu na konieczną koncentracyę legendowej treści, są w dramacie lekko zaledwie zaznaczone, dlatego pominiemy je tutaj zupełnie<sup>1</sup>) i powrócimy do dziejów bohatera.

Hariczandra tymczasem obejmuje smutne i wstrętne dla niego obowiązki, ale, idac na cmentarz, myśli nietyle o tem, co tam robić będzie, ile o swoich dawnych poddanych, pozbawionych opieki, o sługach, krewnych, o żonie — niewolnicy, a w końcu dodaje:

Chociaż już dług swój ciężki zapłaciłem Temu, którego zaspokoić trudno, Gdyż przez ascezę wysoko się wyniósł, Boli mnie jednak, jak rana głęboka, W której, choć zewnątrz już się zabliźniła, Tkwi strzały ostrze — boli mnie i dręczy Myśl, że musiałem patrzeć obojętnie, Jak synka mego, co płakał, nieszczęsny, Brutalna ręka rzuciła na ziemię.

Wobec tylu i tak strasznych nieszczęść, które spadły na niego, nieszkodliwe popchnięcie dziecka jest względnie rzeczą

<sup>1)</sup> Legenda ta znajduje się w Markandeya Purana, księga VII i VIII; patrz także wstęp L. Fritschego do przekładu niemieckiego tego dramatu.

niewielką, a jednak ten drobiazg właśnie, obrażający dotkliwie i miłość ojcowską i królewską dumę, boli go najbardziej.

Jest to jeden z tych niesłychanie subtelnych rysów psychologicznych, w jakie obfituje dramat indyjski. Te »nieskończenie małe« właśnie nadają narzuconym z góry przez estetykę typom żywotność i chronią je od konwencyonalizmu i banalności.

W dalszym ciągu wygłasza król kilka monologów, pełnych głębokiej i zrezygnowanej melancholii, właściwej rasie indyjskiej. Zazdrości on losu trupom, szarpanym przez dzikie zwierzęta i ptaki drapieżne, a w końcu wybucha, patrząc na zachodzące krwawo słońce:

Ha! cały świat dziś wygląda, jak gdyby Był tym cmentarzem i miejscem stracenia... Jak krew skazańców niebo się czerwieni, Słońce lśni słabo, jak stosów płomyki; Miast kości ludzkich — rozsypano gwiazdy; Do czaszki trupiej, wygładzonej, bladej, Księżyc podobny; jak upiorów tłumy, Krążą zwierzęta nocne, oraz ptaki, A ciemność — stosów dym udaje gęsty.

Objąwszy swój smutny urząd, pełni go król z taką samą sumiennością i uczciwością, z jaką niegdyś zajmował się sprawami państwa. Nie obawiając się harców, wyprawianych na cmentarzysku przez widma i demony nocne (Rakszasy), odbywa straż, pilnując, aby nie popełniano kontrabandy i nie palono ciał bez opłacenia należnego jego panu podatku, który stanowią całuny po zmarłych.

Pewnej nocy czarownik, któremu dopomógł do wydobycia skarbu, ofiaruje mu środki na wykupienie się z niewoli. Hariczandra przyjmuje skarb, ale w imieniu i dla swego pana, nie dla siebie, gdyż jako niewolnik, nie ma prawa posładać własnych pieniędzy, ani rozporządzać niemi. Słowem, wszędzie i na każdym kroku, stara się postępować tak, aby nie zboczyć z drogi prawdy. Mimo to miara cierpień jego wzrasta bez ustanku.

W akcie V królowa-niewolnica przybywa na plac cmentarny z trupem synka, który zmarł od ukąszenia żmii. Król z początku bierze ją za kogo innego, później zaś, widząc, że to jego nieszczęśliwa małżonka, nie daje jej się poznać, by widokiem swego poniżenia nie krwawić zbolałego serca. Śmierć syna wprawia Hariczandrę w taką rozpacz, że, nie bacząc na straszne kary pośmiertne, grożące według wierzeń indyjskich samobójcom, postanawia sobie życie odebrać 1):

Lepiej, stokroć lepiej,
Zginąć w ciemnościach, co strachem przejmują,
Niż patrzeć dalej na ten świat, któremu
Twarzyczka synka mego nie przyświeca.
Okropne, straszne są piekieł otchłanie,
Niema tam jednak tortury, co równa
Mękom, przez syna wywołanym stratę.
Już się nie waham. Żar mojego smutku
Ugaszę w nurtach Gangesowej wody.

Po chwili jednak przychodzi mu na myśl, że, jako niewolnik, nie ma nawet prawa przerwania pasma dni swoich:

> Niestety jednak, zapomniałem o tem, Że moje życie własnością innego. O, co za męka! O, jak są szczęśliwi Ci, co od siebie zależni jedynie, Mogą swą rozpacz śmiercią uspokoić! Biedak, co sprzedał swą wolność, niestety, Nawet nad własnem życiem nie ma władzy,

Nie mogąc umrzeć, postanawia spełnić swój obowiązek wiernego niewolnika i zbliża się, odwracając twarz, do królowej, która układa stos dla spalenia synka, ze słowami:

¹) Piekło indyjskie jest tylko czasowem miejscem pobytu dusz wyjątkowych zbrodniarzy i grzeszników. Po pewnej liczbie lat, odradzają się oni w niższych formach przyrody (robakach, gadach); mogą jednak z czasem wcielić się nawet w osobę bramina i połączyć z bóstwem najwyższem. Dla ludzi, którzy nie przebrali miary w grzechach, wystarczają kary, wymierzane im przez los w następnem wcieleniu ziemskiem na zasadzie sprawiedliwego prawa »karmy«, to jest rezultatu zasług poprzedniego żywota.

Szlachetna niewiasto!

Kto mi nie odda dla mojego pana
Całunu zmarłych — ten nie może tutaj
Żadnych obrządków sprawować żałobnych.
Daj mi więc całun zgasłego dziecięcia.

I, wstrzymując łzy, cisnące mu się do oczu, wyciąga rękę po żałobną daninę. Królowa, przypuszczając, że ma do czynienia z nieczystym Czandalem, podaje mu całun zdaleka, gdy wtem spostrzega na jego ręce znak królewskiego rodu i poznaje męża w niewolniku cmentarnego dozorcy. »Co widzę? — woła: —

Ktoś ty?... Mój małżonek! Ratuj mnie, ratuj, mężu mój, pomocy!«

Król niewolnik odpowiada na to ze smutkiem:

Tyś nie powinna zbliżać się, królowo, Do mnie: jam podły niewolnik Czandala, Dotknięcie moje brudzi...

# Królowa:

O biada, biada! Do tegoż więc przyszło!

#### Król:

To za postępki me <sup>1</sup>) słuszna zapłata! Nie płacz!... Daj całun.

Tutaj napięcie tragiczne dosięgło już zenitu. Ojciec król, który został niewolnikiem pogardzanego plemienia, spełniając swój smutny obowiązek, żąda od zrozpaczonej małżonki i matki zapłaty za pogrzeb własnego syna, a zapłatę ową stanowi śmiertelny całun dziecka...

W żadnej literaturze chyba nie spotkamy sceny, tak wstrząsającej nerwami. Ani obłąkany Lear, rozmawiający z nieżywą Kordelią, ani Pryam, błagający zabójcę swego syna o wydanie zwłok Hektora — nie posiada takiej, nieludzkiej prawie, potęgi tragizmu, jakim tchnie przytoczona wyżej scena. Jedynie literatura perska posiada coś odpowiedniego. Jest to

<sup>1)</sup> Przeszłego życia - »prawo Karmy«.

opis rozpaczy Rustema, który w pojedynku z synem swym, Zorabem, zadał mu cios śmiertelny i dopiero z ust konającego młodzieńca dowiedział się o tem, jak blizkim był mu zabity przeciwnik... (\*Szach-Nameh\*).

Naturalnie, że taki dysonans nie mógł być ostatnim tonem w sztuce. Było to zresztą formalnie wzbronione przez estetykę indyjską. »Nataka«, dramat heroiczny, podobnie jak inne rodzaje sztuki teatralnej, musiał się kończyć dobrze; od tego prawidła nie znano wyjątków.

To też w chwili, kiedy rozpacz nieszczęśliwych małżonków dosięgła do granic ludzkiego cierpienia, deszcz kwiatów zaczyna spadać na nich z nieba. Bóg sprawiedliwości, Dharma, wchodzi na scenę, wskrzesza zmarłego synka Hariczandry i objawia królowi, że rzekomym dozorcą, który go kupił, nie był wcale Czandal, lecz on sam, Dharma; bramin zaś, który nabył królowe, jest samym bogiem Sziwą...

Wszystkie więc straszne cierpienia, przez jakie Hariczandra przeszedł, były tylko próbą jego wartości moralnej, próbą, z której wyszedł zwycięsko, za co czeka go w nagrodę połączenie z Brahmą. W dodatku, Wismawitra oddaje mu królestwo, nad którem będzie panował zmartwychwskrzeszony synek Hariczandry, Rohitaswa 1). Zakończenie to sprawia niewątpliwie ulgę nerwom, ale nie można powiedzieć, żeby zadowalało wymagania naszej europejskiej estetyki. Naturalnie estetyki uczonych, bo estetyka prostaczków, jak świadczą wesoke epilogi wszystkich bez wyjątku bajek i powodzenie melodramatów, stoi na tym samym gruncie.

W dodatku trudno, na pierwszy rzut oka, pojąć tę sprzeczność, że lud indyjski, który w filozofii doszedł do krańcowego pesymizmu, który uważa życie za marną igraszkę, za czczą maskaradę, że lud ten, powtarzamy, nie zdołał wytworzyć tragedyi i wszystkie swoje najpiękniejsze i najgłębsze dra-

¹) Hariczandra pragnie, żeby ze szczęśliwości w niebie korzystali także wszyscy jego wierni poddani, i zrzeka się na ich rzecz rezultatu swych dobrych uczynków. Wzruszeni taką wspaniałomyślnością bogowie dopuszczają do raju poddanych królewskich.

maty zamyka rodzajem operowo-baletowej apoteozy. Było to obowiązkowe, tak, że jeżeli legenda, z której zaczerpnięto temat, kończyła się śmiercią bohatera, autor musiał zakończenie zmienić na szczęśliwe.

W przebiegu akcyi, w subtelnych dyalogach, wzniosłych monologach lirycznych — nie brak tam nigdy silnego zabarwienia tragicznego; sytuacye i epizody wstrząsają nerwami, rozwiązanie jednak musi być zawsze pogodnem i harmonijnem.

Cytowaliśmy wyżej kilka bardzo pesymistycznych monologów Hariczandry; oto jeszcze parę charakterystycznych ustępów. Spoglądając na trupy, szarpane przez szakale i sępy, Hariczandra filozofuje tak samo zupełnie, jak Hamlet w rozmowie z grabarzami na cmentarzu <sup>1</sup>):

O, tych ciał naszych nicość i znikomość!
To kadłub, piersi, twarz, to brwi i oczy —
A wszystko z mięsa, krwi, kości i tłuszczu,
Brzydką i brudną mieszaninę tworzy,
Co przestrach budzi w trwożliwych, a wstrętem
Napawa takich, co kształcili ducha...
Z czegóż więc pysznią się naiwni głupcy,
W zmysłowych uciech pogrążeni kale?

Myśli podobne wygłaszają, innemi słowy może, bohaterowie Shakespeare'a, Marlowe'a, Goethego i Byrona, w ustach ich jednak zdania te brzmią tak samo wprawdzie, ale znaczą zupełnie co innego.

Indus, dla którego świat fenomenalny był naprawdę niczem, opuszczał go z zupełną obojętnością i rezygnacyą. Nie rozumiał on, co to jest walka z losem, z koniecznością, gdyż na to czuł się za mało wyosobionym i wyemancypowanym z życia powszechnego. Nie uważał on siebie, jak Manfred, lub Faust, za centrum świata, lecz tylko za jedną z fal kosmi-

¹) Potężny Cezar przedzierzgnął się w glinę, Którą przed wiatrem chłop zatkał szczelinę: Zatrząsłszy światem, pójść na polep chaty To kres wielkości, to los potentaty!

<sup>(»</sup>Hamlet«, przekł. Paszkowskiego).

cznych oceanu, która, parta siłą konieczności, wyrzuconą została na piasek nadbrzeżny, by po chwili powrócić znowu na łono nieskończonego wszechbytu (Parabrahm), t. j. jedynej rzeczywistej, niezmiennej i nieznikomej istności.

Prócz tego, Indus nie miał nigdy wątpliwości co do życia zagrobowego; hamletowskie »być albo nie być« nie kończyło się dla niego znakiem pytania, lecz jasną i wyraźną odpowiedzią pozytywną.

Wiara zaś w metempsychoze, oraz w sprawiedliwe prawo »Karmy«, t, j. w możność wyrównania szczerb jednego żywota ziemskiego w drugim, lepszym -- wszystko to pozwalało mu znosić meżnie »pociski zawistnego losu« i wyglądać spokojnie śmierci, będącej właściwie tylko początkiem odrodzenia. Prócz tego, ponieważ, według wierzeń indyjskich, żywot pojedyńczy był tylko drobnym epizodem w całym cyklu wcieleń, których suma doprowadzała z czasem, zarówno zbrodniarza, jak i bohatera, do tego samego celu, to jest do nirwany, największy nawet błąd ludzki nie sprawiał tam na widzach wrażenia tragicznego, nie pociągał bowiem za sobą tak poważnych następstw. W Europie tymczasem, gdzie wierzono, że człowiek, obdarzony wolną zupełnie wolą, raz tylko żyje na świecie i raz tylko może wybierać pomiędzy złem a dobrem, gdzie więc najmniejsze zboczenie z właściwej drogi mogło go zgubić na zawsze - tragedya była niejako koniecznością estetyczną i etyczną.

W Indyach równanie życiowe zamykało się zerem, albo nieskończonością; w Europie zaś – jakąś wielkością określoną, raz ujemną, drugi raz dodatnią ale zawsze skończoną. Dlatego też ruchliwe rasy naszej części świata lubowały się w tragicznej poezyi czynu, Indusi zaś albo się rozpływali w głębokich metafizyczno-panteistycznych marzeniach, albo też robili z poezyi przyjemny i pokrzepiający pokarm dla serca i wyobraźni.

Pierwsze z tych upodobań wydało olbrzymie epopeje »święte«, owocem drugiego zaś był fantastyczny dramat indyjski. Epopeje uczyły i podnosiły ducha, dramat sprawiał

rozkosz estetyczną i etyczną; w epopejach rozbierano najzawilsze zagadnienia bytu (Bagawad-gita), albo opiewano dzieje bogów, zstępujących na ziemię, aby przywrócić porządek i sprawiedliwość, naruszoną przez samowolę rozzuchwalonych demonów — w dramatach zajmowano się nietyle czynami, ile wewnętrzną, duchową stroną bogów, bohaterów i ludzi.

# III.

Ponieważ jednak osoby, występujące na scenie, nie były postaciami wziętemi z życia, jeno ekstraktem moralnym bohaterstwa i szlachetności, akcya w dramacie indyjskim musiała przebiegać nie tak, jak w życiu zwykle biegnie, lecz tak, jak teoretycznie, według zasad filozofii bramińskiej, biedz powinna.

Mówiliśmy już uprzednio, że dramat indyjski nie był zwierciadłem, odbijającem realne barwy bytu, jeno soczewką, skupiającą w jeden punkt idealne promienie myśli i marzeń. Dlatego też to, co — wobec wiary w przechodzenie dusz i prawa »Karmy« — wyrównywało się w ciągu kilku następujących po sobie wcieleń danej jednostki duchowej, musiało, wskutek niezbędnej koncentracyi dramatycznej, spełnić się doraźnie w oczach widzów, którzy nie powinni byli opuszczać widowiska z przekonaniem, że na świecie — rozumianym jako całość istnienia — możliwą jest niesprawiedliwość. Indusi gardzili tylko życiem ziemskiem, ale wierzyli w wyższe, doskonalsze formy bytu, na które jednak trzeba było zasłużyć.

Pesymizm ich nie przekraczał granic doczesności i na tym punkcie różnił się od bezwzględnego, ponurego, beznadziejnego pesymizmu nowoczesnych filozofów europejskich, których doktryna jest zupełnie nihilistyczną i stokroć rozpaczliwszą. Dla nich ze śmiercią kończy się wszystko — \*cała komedya\*, której grać nie było warto. Dla Indusów życie jest przykrą wprawdzie, ale konieczną i krótką względnie fazą rozwoju, umożliwiającą zlanie się z istotą wszechbytu (Parabrahm, Atman), będącą w gruncie rzeczy tem samem, co wewnętrzna istota jaźni człowieka.

Unia ta uważana jest przez wszystkich za szczęście, nie za nieszczeście, gdyż, po pierwsze, Indus wogóle mniej daleko od nas żył życiem indywidualnem i zawsze czuł sie cząstką Kosmosu, powtóre zaś, sądząc z tego, co mówia bramińskie ksiegi świete, nirwana nie była absolutnym zanikiem świadomości i osobistości 1), lecz tylko jej oczyszczeniem i rozszerzeniem przez mistyczny a stały związek z bóstwem, z którego niegdyś wyszła, by wziąć udział w pełnem ułudy i bólu życiu ziemskiem. Powrót do kontemplacyjnego spokoju który zawsze ceniony był przez ludy wschodnie wyżej, niżeli ruch, działanie -- dokonywał się w imię i na zasadzie bezwzględnej, nieubłaganej, matematycznie ścisłej sprawiedliwości, stanowiącej fundament całego istnienia; prawo równowagi moralnej było dla filozofów indyjskich współcześnie i prawem kosmicznem: »każdy postępek cnotliwy, czy grzeszny, staje się tam siłą natury, a wszystkie cnotliwe i grzeszne postepki, wzięte razem, stanowia jedyne siły przyrody « ).

<sup>1)</sup> Bagawad-Gita potepia ludzi, »którzy wierzą, że wszystko ze śmiercia sie kończy«. (Przekład franc. Burnoufa, str. 195). Por. także Max Müller: »Origine et développement de la Religion«, str. 294, 297, 323, 324). Budda sam nie chciał nigdy wypowiedzieć stanowczego zdania, czy »Nirwana« jest »bytem«, czy »niebytem«. Absolutną »Nirwane« przyjmuje tylko południowa, cejlońska szkoła buddyzmu; gałąź północna, tybetańska – wierzy w zachowanie, nie osobistości, lecz indywidualności, po śmierci. I Schopenhauer nie uważał »Nirwany« za nicość absolutną, jeno za nicość względną – za nicość w porównaniu z bytem, który znamy i uważamy za »coś«. Jest to, według niego (Welt als Wille § 71): »nihil privativum«, nie »nihil absolutum«; minus (—) w stosunku do plusu (+), który, przy zmianie punktu widzenia, mógłby się stać także minusem. Jeżeli byt fenomenalny uznamy za nicość, »- Nirwana« stanie się czemś pozytywnem. Więcej ponad to żaden filozof ze szkoży Kanta nic powiedzieć nie może, gdyż przechodzi to granice poznania i wkracza w dziedzinę transcendentną, gdzie kończy się filozofia, a zaczyna mistyka. (Porównaj także »Briefe«, ed. Grisebacha, str. 205, 434). Wyznawcą absolutnej »Nirwany« jest z metafizyków Hartmann, oraz wszyscy materyaliści współcześni.

<sup>2)</sup> Taine, »Le Boudhisme«.

Otóż miniaturowem odbiciem olbrzymiego obrazu owej kosmiczno-etycznej potęgi jest każdy dramat indyjski.

I w historyi Hariczandry wszystko da się do formuły »sprawiedliwości« powszechnej sprowadzić.

Nadmierny rozwój władz psychicznych Wiswamitry zagraża szczęściu, spokojowi i porządkowi świata, słusznie więc bogowie-strażnicy tegoż świata pragną przeszkodzić możliwym skutkom zbytniego rozrastania się jednostki kosztem całości.

»Trzeba — powiada bóg, Ganesza, którego obowiązkiem przeszkadzać wszystkiemu, co może stać się niebezpiecznem dla normalnego rozwoju trzech światów 1) — trzeba doprowadzić do tego, żeby Wiswamitra nie posiadł tych trzech potęg magicznych, które nadają władzę tworzenia, utrzymywania i niszczenia. Wszak Brahma sam tylko tworzy, nie Wisznu i nie Sziwa; Wisznu sam tylko ochrania światy, nie Brahma i nie Sziwa; Sziwa sam niszczy, nie Wisznu i nie Brahma. Tak było dotychczas. Cóż jednak będzie, jeżeli jedna jedyna istota złączy w swych ręku te wszystkie trzy siły? Co stanie się z resztą bytu?«

Zwracamy uwagę na to, że Ganesza, chociaż występuje w obronie słusznej sprawy, nie stawia Wiswamitrze bezpośrednich przeszkód i ograniczeń, jeno pragnie go zniewolić do położenia sobie samemu tamy, nie dopuszczającej do dalszego rozwoju sił psychiczno-magicznych. Postępując tak, postępuje Ganesza znowu według zasad sprawiedliwości, która nie pozwala na to, żeby gwałtem hamować swobodny rozwój jednostki. Na gruncie europejskim Wiswamitra zmieniłby się w Prometeusza, Fausta, Manfreda; walczyłby i szamotał się przez całe życie po to, by, nie osiągnąwszy celu, uledz przemocy silniejszych potęg i skonać z bluźnierstwem na ustach. W Indyach człowiek z podobnemi aspiracyami nie uchodził bynajmniej za bezbożnika i buntownika, lecz za świętego, o ile, naturalnie, cnotą i zaparciem się siebie dowiódł, że, obok pragnień, posiada i odpowiednie siły ducha, oraz zalety serca.

<sup>1)</sup> Niebo, Ziemia, Piekło = Prawda, Ułuda, Ciemność.

Wiswamitra więc, osiągnąwszy przez ascezę unię mistyczną ze wszechduchem, wzniósł się ponad świat, rządzony przez bogów, i ponad bogów nawet 1), i nie mógł być wstrzymany przemocą w swoim rozwoju, ani tembardziej karany za to, co, w gruncie rzeczy, nie było grzechem, jeno nadmiarem »świętości«. Żadna siła, prócz własnej woli pokutnika, nie mogła osłabić tego, »który doszedł do takiej doskonałości, że wszystko dla niego stawało się możliwem«. Jeżeli jednak owa doskonała istota popełniła błąd i dała się unieść namiętności, gniewowi i t. p., wtedy, jak wiemy, traciła coś ze swojej »świętości« i --- przestawała zagrażać całości nieba i ziemi. Wiswamitra rozgniewał się na nasłanego mu w niewłaściwej chwili Hariczandrę i nie osiągnął zamierzonego celu, ale Wiswamitra mógł się także nie rozgniewać, a wtedy cała intryga dyplomatyczna Ganeszy na nicby się nie zdała, pokutnik bowiem posiadłby ową niezmierzoną i przerażającą bogów potegę.

Nastręczenie sposobności do błędu było tylko »pokusą«, próbą, z której asceta mógł wyjść zwycięsko; skoro zaś zbrakło mu cierpliwości, sam sobie powinien winę przypisać: widocznie nie był jeszcze doskonałym.

Załatwiwszy się z Wiswamitrą, przejdźmy do Hariczandry. Obraził on, skrzywdził nawet świętego ascetę, i słusznie za to poniósł karę; ponieważ jednak popchnęli go do podo-

<sup>1)</sup> Indra i jego niebiescy towarzysze mogliby wzmocnić swoją boską potęgę, gdyby oddali się ascezie i robili to samo, co robił Wiswamitra i inni yogisowie. Był to sposób niezawodny, ale niezmiernie trudny i niewdzięczny dla tych, coby chcieli zużytkowywać zdobyte siły dla celów praktyczno-osobistych, gdyż wtedy straciliby bardzo szybko nabyty w mękach i znoju kapitał zasług moralnych. Potęga magiczna nie była celem ascezy, tylko dodatkiem do niej, to też prawdziwy yogis dążył tylko do zlania się z bóstwem, a z władzy nadprzyrodzonej robił nżytek jedynie w razach wyjątkowych. Wiswamitra różni się o tyle od innych wielkich ascetów indyjskich, że został on pokutnikiem wskutek rywalizacyi z braminami, jako król więc, a nie kapłan, z urodzenia miał usposobienie bardziej wojownicze. Że bogowie nie gardzili ascezą, dowodzi przykład Sziwy, który oddawał się praktykom pokutniczym i uważany jest za patrona yogisów.

bnego postępku bogowie, nie był więc wcale za swój błąd odpowiedzialny i nie powinien za niego pokutować.

W dramacie greckim spotykamy konflikt analogiczny. Orestes zabija z poduszczenia Apollina matkę swą, Klitemnestrę, winną śmierci męża, Agamemnona; Erynnie pragną w imię sprawiedliwości ukarać matkobójcę, Apollo go broni — również w imię sprawiedliwości. Spór, jak wiadomo, rozstrzygnął Areopag, pospołu z Ateną, uniewinnieniem i oczyszczeniem mściciela krwi ojcowskiej.

W dramacie indyjskim bogowie, wplątawszy niewinnego człowieka w nieszczęście, nie wypuszczają go ani na chwilę z opieki, stawiając tylko w takiem położeniu, w którem formalna pokuta jest faktycznie rodzajem egzaminu ze szlachetności, wiodącym do szczytu szczęścia.

Hariczandra więc nie pokutował, bo nie miał za co, jeno pracował z korzyścią dla swego własnego zbawienia. Ściśle więc biorąc, w dramacie tym nie na prawdę nie zaszło, a tylko bohater główny znalazł sposobność wykazania hartu swej woli i wzniosłości umysłu. To właśnie było ulubione widowisko dla indyjskich spektatorów, składających się z samego kwiatu inteligencyi, gdyż według przepisów, nie wpuszczano do sali teatralnej »nieuków, barbarzyńców, ludzi nizkiej kondycyi, oraz heretyków« ¹).

Dramat indyjski dążył wogóle do tego, aby zadowolić arystokratyczne — w dodatniem znaczeniu wyrazu — gusta tej inteligentnej, wykształconej literacko i filozoficznie, a zarazem pobożnej publiczności. A ponieważ publiczność ta lubowała się w grze szlachetnych i subtelnych uczuć, więc poeci wysilali się na tworzenie charakterów możliwie idealnych. Jeżeli bohater legendy popełnił jakiś grzech, poeta, obrabiający podanie scenicznie, obowiązany był tę plamę zatrzeć bez śladu, żeby nie psuć przeczystej, kryształowej atmosfery dramatu.

<sup>1)</sup> Zapewne buddystów, oraz stych, którzy gardzili świętemi Wedamic, gdyż dramat indyjski, jak i grecki, nosił na sobie wyraźne piętno religijno-rytualne. Porównaj: Sylvain Levi, 1. c., str. 376.

Dlatego też, rozpatrując wszystkie stare i nowożytne literatury europejskie, nie łatwo znaleźć analogię typu Hariczandry.

Każdy z bohaterów greckich np. ma jakiś, i często niepośledni grzeszek, na sumieniu; mord, cudzołóstwo, zdrada, egoizm, brutalność plamią charaktery najwybitniejszych przedstawicieli heroizmu greckiego. Są oni przez to realniejsi i zrozumialsi dla nas, ale daleko im do ideału nieskazitelnego bohaterstwa.

Największy po Achillesie ulubieniec poetów, Odyseusz, jest, ściśle biorąc, wcieleniem przewrotności i kłamstwa. A sam Achilles czyż nie porzuca ziomków w nieszczęściu i nie pastwi się nad trupem pokonanego a szlachetnego przeciwnika? Jednym z najchwalebniejszych epizodów oblężenia Troi jest wyprawa nocna Odyseusza i Dyomedesa, podczas której mordują oni bez skrupułu jeńców (Dolona) i śpiących (Reznsa). Otóż wszystko to było niemożliwe w poezyi indyjskiej, gdyż »prawo Manu« (Manawa-Dharma-Sastra) zakazywało nietylko fikcyjnym, lecz i realnym bohaterom i wojownikom wszelkich fortelów i zdrady.

»Rycerz nie powinien używać przeciwko swym-wrogom oręża podstępnego, strzał haczykowatych, albo zatrutych, oraz pocisków płonących.

» Niech nie zabija nieprzyjaciela idącego pieszo, jeżeli sam siedzi na wozie; niech nie zabija tego, który złożył dłonie, błagając o litość, ani tego, który mówi: »Jam jest twym jeńcem«.

W europejskiej, rycersko-chrześcijańskiej poezyi wieków średnich trafiały się podobne pierwiastki, choć nigdy nie dosięgnęły takiego wysubtelnienia, jak w dramacie indyjskim.

Epoka odrodzenia, będąca zarazem okresem wybujałego i bezwzględnego indywidualizmu, pokruszyła wiele z tych więzów obyczajowo-moralnych, jakimi wieki średnie starały się okiełznać rozpasane instynkty i chuci cywilizującego się człowieka. Jeżeli pominiemy nawet zupełnie ludzi rzeczywistych, wśród których przewodzili tacy Borgiowie, Sforzowie i Hen-

rykowie VIII, a pozostaniemy w krainie czystej poezyi, to i tam, z wyjątkiem dramatu hiszpańskiego, nie znajdziemy równoznacznika moralnego dla wyidealizowanych typów indyjskich. Rzecz prosta, że kreacye Szekspira posiadają nieskończenie więcej plastyki, życia i prawdy realnej; że twórca ich sięgał głębiej, do samego dna duszy, odsłaniając przed nami ukryte sprężyny żądz i namiętności, malując całą ohydę zbrodni i śmieszność głupoty, oraz straszliwe męczarnie zwątpienia i rozpaczy: w zestawieniu z indyjskimi atoli wyglądają bohaterowie renesansowego teatru angielskiego, jak arcydzieła, lepione z miękkiej, podatnej gliny, obok arcydzieł, rzniętych z twardego, przezroczystego kryształu.

Robota i tu i tam jest doskonała, ale materyał różny, a jak nas uczą doświadczenie i historya, materyał wywierał zawsze olbrzymi wpływ na charakter twórczości, czyli na tak zwany styl artystyczny, zarówno pojedynczych sztukmistrzów, jak i całych narodów i epok.

Szekspirowscy i marlowowscy ludzie, wahający się ciągle pomiędzy złem a dobrem, przeskakujący co chwila od heroizmu do zbrodni, lub słabości, i nie znający innego przewodnika nad własną krew i serce, byliby uznani przez estetyków indyjskich za typy niegodne poetycznej apoteozy.

Bohater dramatu indyjskiego musiał być od początku do końca jednolitym, a przedewszystkiem panować nad namiętnościami i nie zbaczać nigdy z drogi obowiązku, określonego bardzo dokładnie i subtelnie przez księgi święte.

W wielu, można nawet powiedzieć, w większości dramatów indyjskich, intryga obraca się około miłości, t. j. około uczucia, nastręczającego najwięcej pokus do grzechu, i to grzechu, którego ujemność etyczna ginie na pozór pod wspaniałym płaszczem estetycznego uroku i wdzięku. Sam błogosławiony Kriszna nazywa miłość namiętnością, zrodzoną w otchłani, pożerającą wszystko, pełną grzechu i straszną, nieprzyjaciółką mędrców, których umysł zaciemnia (Bagawad-Gita, przekład Burnoufa, str. 55). Otóż w dramacie indyjskim miłość ta, pomimo całego południowego żaru i zmysłowości, jest zawsze

szlachetną i czystą, i nigdy nie prowadzi za sobą, jak to bywa u nas, długiego szeregu nieszczęść, zarówno dla samych winowajców, jak i dla ogółu.

Potężny król Duszyanta, poznawszy Sakuntalę i pokochawszy ją gorąco, pyta przedewszystkiem, czy nie jest ona córką bramina; dowiedziawszy się zaś, że ojcem pięknej dziewicy był znany nam król-asceta, Wismawitra, raduje się, gdyż, jako odrośl kasty wojowników, Sakuntala może zostać prawą małżonką monarchy.

W takiej atmosferze nie mógł powstać tak popularny u nas typ »Don Juana«, uwodziciela z zawodu, depcącego serca niewieście dla zadowolenia miłości własnej i zapełnienia próżni wewnętrznej.

Co prawda, to poligamiczny ustrój rodziny ujmował w Indyach »donżuaneryę« w pewne legalne łożysko, mimo to jednak niepodobna nie podziwiać delikatności i rycerskości, z jaką bohaterowie sceniczni postępują ze wszystkiemi kochanemi, czy nie kochanemi już kobietami.

Współcześnie wysoko rozwinięta była dbałość o honor i sławę niewieścią, a nawet jej pozory. Rama, wiedzący doskonale, że Sita, małżonka jego, porwana przez ohydnego króla demonów, Rawanę, nie przestała być cnotliwą, poddaje ją jednak próbie ogniowej, nie dla siebie, lecz dla świata, żeby nikt nie mógł podejrzewać honoru królowej.

Ta rycerskość względem kobiet, ta draźliwość w kwestyach, dotyczących czci małżeńskiej, przypominają literaturę, która, chociaż wydała demoniczny typ Don Juana, stworzyła także kilka figur prawdziwie heroicznych i wzniosłych. Mamy tu na myśli literaturę, a specyalnie dramat hiszpański, w którym bohaterowie rządzili się, podobnie jak i osoby dramatu indyjskiego, nietylko porywami namiętności, lecz i pewnym stałym, uznanym i szanowanym przez wszystkich, kodeksem życiowym. Dla Indusów kodeks ten wypływał z religii i teokratyczno-monarchicznego ustroju państwa; obowiązujący w teatrze hiszpańskim kodeks obyczajów idealnych — »punkt honoru« — z tych samych wytrysnął źródeł, gdyż, w grun-

cie rzeczy, da on się sprowadzić do wierności Bogu, królowi, obowiązkom i przysiędze, w połączeniu jednak z wysoko wybujałem poczuciem godności osobistej i miłości własnej, co w Indyach mniejszą odgrywało rolę, a przynajmniej inaczej było pojmowane.

Bądź co bądź, zarówno bohater indyjski, jak i hiszpański, jest człowiekiem postępującym w myśl pewnych zasad i ideałów, i to nadaje działaniu jego ciągłość i jednolitość, której niema w życiu i która się nie trafia w literaturach, opartych na ścisłem badaniu życia.

## IV.

Sismondi powiedział o teatrze Calderona 1), że »nie należy go uważać za naśladowanie natury, lecz za obraz natury w świecie poezyi, jak opera jest obrazem natury w świecie tonów«. Określenie to dałoby się doskonale zastosować i do teatru indyjskiego, gdzie także, jak wiemy, króluje tylko idealna etyka, psychologia zaś obserwacyjna odgrywa rolę kopciuszka. I hiszpańscy i indyjscy bohaterowie posiadają tyle głębokiej wiary, oraz poczucia i świadomości obowiązku, że nietylko wiedzą, lecz i czynią to, co im czynić należy.

Poznaliśmy indyjskiego bohatera obowiązku, Hariczandrę. Otóż niewatpliwie niejednemu z czytelników przypomniał on analogiczną kreacyę hiszpańskiej muzy dramatycznej, znaną i u nas dzięki świetnemu spolszczeniu Słowackiego. Mamy tu na myśli Kalderonowskiego infanta, Don Fernanda, zwanego »księciem Niezłomnym«. Jest to najpiękniejszy może typ poezyi rycersko-chrześcijańskiej.

W pierwszych aktach poznajemy infanta Don Fernanda, jako rycerza odważnego w boju i szlachetnego względem pokonanych nieprzyjaciół (scena z Mulejem). W następnych, kiedy mają za niego zwrócić Maurom miasto Ceutę, jako okup, odsłania się w walecznym księciu żarliwy rycerz chrześcijański,

<sup>1)</sup> De la littérature du Midi de l'Europe. IV, 141.

zdecydowany na śmierć męczeńską, a nawet na wszelkie upokorzenia niewoli, byle nie narazić na szkodę kraju i włary. Oddać Ceutę Maurom!... I po co? Żeby kościoły zamieniono na meczety, a mieszkańców wymordowano, lub, co gorsza, nawrócono na islamizm? Przenigdy!

> Wiec dla jednego sywota Tyle chrześcijańskich żywotów! Tyle łez wylanych z powiek! Cóż ja? czym więcej, niż człowiek? Cóż mnie równa z ludzi likiem? Czy to, że byłem infantem? Wiec oto nie infant ze mnie, Oto jestem niewolnikiem, Już nie korony brylantem; Gotów, jak inni, nikczemnie Żyć i tu pana bogacić. I któż wam każe tak płacić Za niewolnika? Niech płaci Niewolnik ciałem i gardłem. Bo kto swoją wolność straci, Ten, mówią, ludziom umiera, Wiec ja już dawno umarłem. Któż mnie dziś z trumny wydziera? Któż chowa na większe czyny?

# (Zwracając się do króla Maurów):

A teraz, królu i panie,
Rozkazuj mi, panuj srogo,
Jak chcesz: niewolnik zostanie,
Którego kupić nie mogą.
Każ niech mnie łańcuchy strzegą,
Niech robią na rękach blizny:
Cierpliwością cię nasycę...
Maury, oto niewolnik wam został!
Niewolnicy, brat jeden wam przybył,
Aby nędzę z niewolą połączył
I tzy swoje połączył z waszemi!

# Król:

Do mnie należy twe ciało.

# Don Ferdynand:

Tak zaprawdę, ale mało, Mało ci to mocy doda Panować nad kośćmi mojemi. Boć ta ziemia, to gospoda W ogromnej naszej podróży: I na to wyskoczył z ziemi Człowiek, by się z losem kłócił, I na końcu każdej burzy Znowu do ziemi powrócił. Więc żeś mi kazał pochyłą Twarzą paść tu, gdzie proch leży, Za to ci wdzięczność należy, Bo mię oswajasz z moglłą.

Pomimo strasznych mąk i udręczeń, Don Fernand nie cofa swego słowa i umiera z wycieńczenia w niewoli, osiągając, w nagrodę stałości i poświęcenia, żywot wieczny w niebie, a cześć ludzką na ziemi.

Podobieństwo losu i charakterów »księcia Niezłomnego« i króla Hariczandry jest uderzające. Obaj cierpią dlatego, że nie chcą opuścić stromej ścieżki honoru i prawdy. Infant Fernand atoli cierpi tylko fizycznie i ma świadomość swego bohaterstwa, a przyjaciele i ojczyzna nietylko nim nie gardzą, lecz przeciwnie, zarówno za życia, jak i po śmierci, czczą go jako świętego. Nawet niektóre osoby z obozu wrogów (Mulej, Feniksana) wielbią go i litują się nad nim. Prócz tego, czynom infanta przewodniczy myśl przyniesienia pożytku chrześcijaństwu i krajowi, nie mówiąc już o nagrodzie niebieskiej.

Bohaterowi indyjskiemu nie przyświeca żadna gwiazda zewnętrzna; cały swój hart moralny i energię musi on czerpać z głębi własnego ducha. Nie pociesza go myśl, że wzbudzi szacunek i uznanie bliźnich, musi się bowiem ukrywać ze swojem poniżeniem; nie podtrzymuje go nawet przekonanie, że cierpienia jego przyniosą komukolwiek korzyść, jak cierpienia Don Fernanda. Co gorsza, Hariczandra patrzy na to, jak jego nieszczęście sprowadza szereg najstraszliwszych cierpień na najbliższe i najdroższe mu osoby. Prócz poniżających przykrości fizycznych tedy, znosi Hariczandra okropne katusze moralne, jako król, małżonek, ojciec i człowiek. W dodatku, Fernand, wzięty do niewoli przemocą, nie wahałby się

z niej uciec, i tylko wzgląd na odpowiedzialność przyjaciela, Muleja, wstrzymuje go od tego; tymczasem Hariczandra nietylko nie myśli o ucieczce, ale nawet nie śmie zdecydować się na samobójstwo, gdyż sprzedał dobrowolnie życie swoje innemu i musi dotrzymać kontraktu. Nie przyjmuje nawet dla siebie pieniędzy, ofiarowanych mu za okup, gdyż jako niewolnik, nie może posiadać własności.

Wszystko to wydaje nam się nieco dziwnem, egzaltowanem, krańcowem — przecież i bliższa i zrozumialsza dla nas o wiele postać »księcia Niezłomnego« podlegała podobnym zarzutom — ale, nie odczuwając nawet motywów postępowania Hariczandry, musimy uznać w nim niesłychaną, niedoścignioną prawie podniosłość charakteru, oraz wysubtelnioną do ostatecznych granic kulturę etyczną.

Gdyby nawet ideały indyjskiego monarchy-męczennika wydawały się nam śmiesznymi, — jeżeli wolno wyrazić się tak o jakichkolwiek szczerze umiłowanych ideałach, — to i wtedy niepodobna nie złożyć mu hołdu, gdyż, bądź co bądź, przedstawia on wcielenie poetyczne dwóch wzniosłych potęg moralnych: przecież tylko bezinteresowne poczucie obowiązku jest motywem, a niesłychanie silna i wytresowana etycznie wola wykonawczynią wszystkich jego postępków. To są dwa zasadnicze, choć nie wyłączne, żywioły bohaterstwa indyjskiego.

\*Ja — powiada zacny radża, Judistira — działam, nie troszcząc się o owoce dzieł moich... Czy spotka mnie, czy nie spotka nagroda, robię zawsze wszystko, co w mojej mocy, by spełnić obowiązek. Dusza moja skłania się ku sprawiedliwości, a kto wątpi w sprawiedliwość, jest bezbożnikiem«.

Na brak tych pierwiastków uskarżają się dzisiaj w Europie; jest to prawdopodobnie okres przejściowy, jakie się już nieraz zdarzały; swoją drogą jednak, jeżeli istniały u nas, — a istniały niewątpliwie — epoki bogatsze w energię etyczną, to krystalizowała się ona w nieznacznej tylko względnie ilości w utworach literackich, poświęconych przeważnie opisywaniu zdumiewających czynów, lub analizie głębokich i gwałtownych namietności.

Prócz » Księcia Niezłomnego«, znalazłoby się naturalnie wiele rzeczy podniosłych (» Parzival« Wolframa, tragedye Corneille'a, » Don Carlos« Schillera, » Prometeusz« Shelleya), ale — wyjąwszy kilkanaście legend, i to wschodniego, najczęściej nawet indyjskiego, pochodzenia — niema żadnej, doprowadzającej uczucie moralne do tak wysokiego napięcia.

Stały tu na przeszkodzie nietylko względy etyczne, lecz i estetyczne, a mianowicie poczucie miary, którego brakło ludom Wschodu, a specyalnie Indusom, lubiącym zawsze i wszędzie, czy to w rzeźbie, czy w architekturze, czy w filozofii, czy w poezyi, doprowadzać wszystko do krańców możliwości.

Podobnym brakiem miary odznaczali się do pewnego stopnia i Hiszpanie, u nich jednak egzaltacya etyczna niezawsze przybierała charakter wzniosłego poświęcenia »ja« ludzkiego, a częściej dążyła do mordowania przed ołtarzem tego »ja« innych jednostek ¹).

Honor hiszpański bywa często nielitościwie krwiożerczy, zawiera bowiem — odziedziczony po muzułmańskich Maurach — żywioł obowiązkowej zemsty za obelgi, a nawet za pozory obelg i krzywd. »W pewnym za wątpliwego« Lope de Vegi, król Don Pedro chce zabić rodzonego brata za to, że ten przypadkiem w ciemności dotknął ustami twarzy kobiety, którą król kocha. Don Pedro wie, że to była rzecz najzupełniej niewinna, ale — honorowi musi stać się zadość. Don Guttiere (»Lekarz własnego honoru«), kochając żonę, zabija ją na zasadzie nikłych podejrzeń. Zabójstwa i pojedynki o najmniejszą drobnostkę — to chleb powszedni w dramacie hiszpańskim. Otóż na tym punkcie różni się zasadniczo teatr i cała powedycka literatura indyjska od hiszpańskiej.

»Broń w ręku Kszatriasza znajduje się po to, żeby ucisk nie zmuszał nieszczęśliwych do jęku« — napisano w »Ramayanie«; to też bohaterowie indyjscy walczą mężnie i chętnie, ale wtedy tylko, kiedy wymaga tego »obowiązek«, bę-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) W żyłach Hiszpanów niemało krwi wschodniej płynie, ale to krew inna — maurytańska.

dący dla nich tem samem, czem »punkt honoru« dla Hiszpanów.

Wogóle przelew krwi uważa się za smutuą konieczność, a zabicie kobiety, choćby najwinniejszej, za potworność moralną. Odepchnięcie niewiernej jest wystarczającą karą.

Cześć dla obowiązku nie przybiera tam nigdy formy napastniczej, zaborczej, ale przeciwnie, w największej liczbie wypadków, sprowadza się do dobrowolnej rezygnacyi i poświęcenia. Oto jeszcze kilka wymownych przykładów, których w literaturze sanskryckiej nie trzeba, jak u nas, wyszukiwać mozolnie, gdyż nastręczają się one same w takiej ilości, że ma się prawdziwe »embarras de richesse«.

Będziemy je czerpali nietylko z dramatów, lecz i z epopei, które u Indusów tak samo, jak w Grecyi, były głównem i ulubionem źródłem tematów i motywów scenicznych. Dramat tylko skupiał, potęgował, uszlachetniał i subtylizował nastrój etyczny epopei.

Piekna Kekei, której mąż, król Daszarata, obiecał spełnić każde życzenie, żąda, żeby zamiast pierworodnego syna monarchy, księcia Ramy, zrodzonego z innej małżonki, mianowano następcą tronu jej syna, Bharatę, Ramę zaś wygnano na lat 14 w lasy. Jest to, zwykła w poligamicznych rodzinach, rywalizacya matek o szczeście ukochanych dzieci. Wynikiem tego bywają najczęściej mordy, albo wojny domowe. Inaczej dzieje się w Indyach, przynajmniej tych fantastycznych, które nam dała poznać poezya. Król, zrozpaczony żądaniem faworyty, nie może zdecydować się na wydanie odpowiedniego rozkazu, ale Rama, dowiedziawszy się o wszystkiem, zrzeka się dobrowolnie korony i idzie, razem z wierną małżonką, Sita, do puszczy na wygnanie, chociaż żal mu władzy. dość na tem, nowo mianowany następca tronu, Bharata, nie chce przyjąć tej godności i czyni gorzkie wyrzuty matce za skrzywdzenie Ramy. Wreszcie król-ojciec umiera z żalu i tesknoty, a wtedy Bharata, z całym ludem, dąży do lasu, gdzie Rama pędzi życie pustelnicze, i błaga go o objęcie rządów nad krajem; nawet matka Bharaty, Kekei, żałując swego postępku, przyłącza się do prośb braminów i ludu. Rama jednak godzi się objąć władzę dopiero po upływie 14 lat wygnania, gdyż sam się do tego zobowiązał, a słowa danego zawsze dotrzymać należy, choćby kosztem największych poświęceń i ofiar.

Obok poświęcenia dla obowiązku, trafia się bardzo często poświęcenie dla szczęścia i spokoju innych, które, zwłaszcza u kobiet, przybiera niekiedy formy niesłychanie subtelne i wdzięczne. Tak np. królowa Gandari, zaślubiając ślepego króla Dritarasztrę, przysłoniła oczy na całe życie opaską, by nie być w czemkolwiek szczęśliwszą od męża.

Specyficznie indyjską formą ofiarności jest poświęcanie się ludzi dla zwierząt, rys altruizmu, nie spotykany chyba nigdzie po za poezyą nadgangesową, w której życie natury splatało się zawsze ściśle z losami człowieka, i która we wszystkich tworach widziała wcielenia jednej i tej samej potęgi tworczej. »W braminie, obdarzonym wiedzą i skromnością, w byku i słoniu, w psie nawet i tym, który psa pożera — mędrzec widzi jedno i to samo« (Bagavad-Gita).

Oto święty król i bohater, Judistira, zrzekłszy się tronu, idzie z braćmi, żoną i wiernym psem, by rozpocząć życie ascetyczne. Po drodze umierają wszyscy bracia, umiera żona, i Judistira pozostaje sam ze swoim psem. Wtedy zjawia się bóg, Indra, żeby zabrać bohatera na swoim rydwanie do nieba. Judistira pyta króla bogów, czy zgodzi się wziąć także i psa, którego nie ma serca odpędzić«. Ponieważ Indra odmawia, Judistira wyrzeka się nieba i woli zostać na ziemi z wiernem zwierzęciem. Zwalczony tym szlachetnym uporem, Indra przystaje na żądanie wspaniałomyślnego monarchy.

Legend podobnych namnożyło się mnóstwo, zwłaszcza pod wpływem reformy buddystycznej, która wyciągnęła z braminizmu kwintesencyę etyczną, odrzucając teokratyczno-kastowe kajdany, oraz politeistyczne ozdoby i akcesorya. Aczkolwiek uznany za herezyę, oddziałał buddyzm bardzo silnie na dalszy rozwój braminizmu, a względnie i poezyi indyjskiej, i wzmocnił jeszcze, potężne i tak, uczucie litości dla wszystkich stworzeń.

Pewien król, widząc sokoła, goniącego za gołębiem, ofiaruje drapieżnikowi kawał własnego ciała, równy wadze ofiary. Sokół się zgadza, ale żaden kęs mięsa nie może zrównoważyć gołębia, więc król sam wstępuje na szalę. Jak się później pokazało, i jak to się często w indyjskich legendach zdarza, sokołem był bóg Indra, a gołębiem — Agni, którzy chcieli wystawić cnotę radży na próbę (Wana-Parwa).

W dramacie króla Harsy, który sprzyjał buddyzmowi, królewicz Dzimuta-Vahana, spotkawszy węża, wyznaczonego losem na żer dla gryfa, Garudy, postanawia poświęcić się za niego i oddaje się dobrowolnie cudownemu ptakowi w szpony. Należy tu dodać, że waż nie chciał pozwolić na to poświęcenie, i że królewicz skorzystał z nieobecności jego, by zamiar swój doprowadzić do skutku. Jak widzimy więc, i zwierzęta tego fantastycznego świata mają altruistyczne instynkty. Nawet w bajkach indyjskich, gdzie, jak w naszej europejskiej historyi o chytrym lisie Reineke, występują same zwierzęta, objawia się w nich niezwykła szlachetność i rycerskość (Hitopadesa). Ba, w Ramayanie, w chwili kiedy lud, zgromadzony w lesie, a wzruszony szlachetnością Ramy, wybuchnał płaczem, »liany płakały także rzęsistym deszczem kwiatów«.

Współczucie i miłość powszechna zdawały się tam być nie zdobyczą cywilizacyi, lecz prawem natury. Do przymiotów i obowiązków bohatera należało także, by kochał i bronił nietylko ludzi, lecz i wszystkie istoty (Ramayana).

Prawo Manu »zabraniało wyrządzać krzywdę jakiemukolwiek żyjącemu stworzeniu«, a święty poemat »Bagawad-Gita« kończy się życzeniem szczęścia dla wszystkich istot, nietylko dla ludzi.

Dla Indusów cały świat stanowił jedną rodzinę, ożywioną jednym i tym samym duchem. Stąd konieczność i wszechpotęga współczucia, które zrodziło nawet — poezyę. Autor »Ramayany«, Walmiki, ujrzał raz samiczkę dźdżownika, rozpaczającą nad ciałem zabitego samca, i wyraził mimowoli współczucie swoje dla biednych ptasząt w formie rytmicznej: to dało początek wierszom epickim (Sloka). Jakeśmy widzieli,

poezya indyjska nie sprzeniewierzyła się swoim mitycznym narodzinom: wraźliwość na cudze cierpienia i losy, altruizm w najszerszem tego słowa znaczeniu, pozostał jednym z najważniejszych jej elementów, nadającym wszystkim pierwiastkom etycznym specyalne zabarwienie.

Subtelne poczucie obowiązku i niezłomna wola trafiały się — rzadziej, co prawda, i nie w tak egzaltowanej formie — w charakterach bohaterskich innych literatur; tam jednak szlachetne te żywioły łączyły się zwykle z pewną oschłością i szorstkością zewnętrzną: kto jest surowym dla siebie, rzadko bywa pobłażliwym dla innych. Otóż ideał bohaterstwa indyjskiego, dzięki właśnie owej głębokiej, serdecznej litości »wszystkich dla wszystkich , zjednoczył harmonijnie siłę z miękkością, męstwo z dobrocią, piękność ze szlachetnością, oraz surowość zasad ze słodyczą postępowania.

Literatura, w której podobne połączenie etyki z estetyką nie jest wyjątkiem, jeno regulą — zasługuje chyba na bliższe poznanie: wobec olbrzymiej potęgi wrodzonego człowiekowi egoizmu, dzieła, fundowane na gorącej miłości bliźniego, mogą wpłynąć na ludzkość w sposób jedynie dodatni.

Musimy tu jednak dodać, że literatura i filozofia indyjska, nawet na Zachodzie, budząc wielką ciekawość, budzi zarazem pewną niechęć i obawę. Bezmiar idealizmu przeraża ludzi, zajętych rozwiązywaniem twardych problematów życia praktycznego. Obawiają się oni, ażeby duch, wiejący z tej oderwanej od ziemi poezyi, nie wpłynął paraliżująco na energię żywotną ludów europejskich. Jest to obawa płonna, aczkolwiek bowiem pisarze indyjscy wysoko stawiają ascetyzm, żaden z nich jednak nie zachęca ogółu ludzi do kwietystycznej bezczynności, lecz przeciwnie każdy kładzie nacisk na to, ażeby nikt i nigdy nie uchylał się od ciężarów, które nań życie nałożyło.

Wysoka asceza była przywilejem pewnej tylko nielicznej kategoryi ludzi, specyalnie do tego uzdolnionych; reszta musiała pracować, nie zaniedbując przytem ćwiczeń duchowych. Według kanonicznej »Bagawad-Gity«, aczkolwiek medytacya

jest dobrym środkiem do osiągnięcia zbawienia, działalność jednak może być lepszym, wyższym, należy tylko działać bez namiętności i interesu: spełniać sumiennie obowiązek dlatego tylko, że jest on obowiązkiem, i tłumić przedewszystkiem w sobie wszelkie aspiracye egoistyczne.

Na tym punkcie braminizm różnił się od buddyzmu, który gardził życiem bezwzględnie i uważał działalność praktyczną za przeszkodę na drodze do nirwany. Nie należy jednak zapominać, że buddyzm uznano za herezyę i wyparto z Indyi, w których choćby sam fakt istnienia kast, oddanych pewnym zajęciom praktycznym, świadczy najlepiej, że braminizm liczył się z potrzebami życiowemi i wymagał od społeczeństwa nietylko wiary, lecz i czynów.

Celibat np., uważany przez buddystów za zasługę, był potępiony przez prawowiernych Indusów, dla których posiadanie syna było warunkiem szczęśliwości pośmiertnej. Tylko członkowie kast wyższych, i to dopiero po przyjściu na świat wnuków, mogli usunąć się od społeczeństwa i oddać ascezie. Dopóki jednak znajdowali się w pełni sił, musieli brać czynny udział w pracy ogółu.

Za pomocą tych przepisów zdołali bramini pogodzić, w sposób bardzo dowcipny, tendencye kwietystyczno-mistyczne ludu indyjskiego z wymaganiami społeczno-państwowemi. Otóż buddyzm nie troszczył się zupełnie o podobne kwestye i przez wprowadzenie instytucyi klasztorów, otwartych dla wszystkich dorosłych ludzi, bez różnicy stanu i płci, zdemokratyzował i spopularyzował ascezę, co musiało wpłynąć na energię ogólno-społeczną w sposób niezbyt dodatni.

Hinduizm (Vedanta) widział wświecie manifestacye wszechbóstwa, buddyzm zaś dostrzegał po za zjawiskami próżnię, lub w najlepszym razie znak zapytania. To nam tłómaczy różnicę ich poglądu na wartość życia. Ponieważ jednak buddyzm, jako rodzony brat hinduizmu, bardzo jest do niego podobny w wielu innych punktach, mniej świadomi rzeczy przeto pomieszali oba, pokrewne, ale nie identyczne systematy, i za wnioski jednego każą pokutować drugiemu. Tak wygląda naprawdę osławiony »kwietyzm« Indów, który miał ich jakoby doprowadzić do zguby.

Mój Boże, przecież żaden chyba naród na świecie nie posiadał mniej skłonności do marzycielstwa, a więcej energii żywotnej i zmysłu praktycznego, niż Rzymianie, a czyż dotrwali do dnia dzisiejszego, chociaż byli młodsi o kilkanaście wieków od Indusów? »Wszystko płynie« — powiedział słusznie Heraklit; po za tą prawdą istnieją tylko hypotezy...

Wzrost i upadek państw zresztą są to rzeczy zależne od przyczyn zbyt mało zbadanych, żeby je można było ująć w jakąś wyraźną formułę. Co się zaś tycze specyalnie Indyi — trudność stawiania wniosków historyozoficznych wzmaga się jeszcze wskutek tego, że faktyczne dzieje narodów, zamieszkujących ten olbrzymi półwysep, są absolutnie prawie nieznane.

# BOHATEROWIE JASEŁEK.

(O stałych typach teatru ludowego w Europie).

Polichinelle en dernière analyse c'est l'expression du peuple.

Charles Nodier.

I.

Czy istniał gdziekolwiek i kiedykolwiek teatr prawdziwie ludowy? Tak jest, tylko że rzadko w nim występowały istoty żywe, a najczęściej rolę bohaterów i bohaterek odgrywały lalki, zrobione z drzewa i gałganów. Byli to jedyni aktorowie, których nie dotykała klątwa kościelna, ani złośliwsza od niej potwarz ludzka, życie ich bowiem i charakter nie dostarczały żadnego powodu do nagany.

Byli to, i są, według słów dowcipnego poety francuskiego, jedyni:

> Artyści, którzy w zgodzie żyją, Nie znają intryg, ni zazdrości, Na scenie kłócą się i biją, Za sceną — pełni są miłości.

Czyż warto jednak, pomimo tych cnót wrzekomych, zajmować się na seryo maryonetkami? Bez wątpienia. Jeżeli badamy klechdy, baśni, pieśni, przysłowia, a nawet klątwy ludowe, dlaczegóżby teatry maryonetek nie zasługiwały na poważne badania? Wszakże to również wytwór poezyi ludowej,

i to wytwór, który w pewnych krajach dosięgnął wysokiego stopnia rozwoju 1).

Teatr maryonetek — we Włoszech, Francyi i Anglii — to skończony dramat o satyrycznym zakroju.

Przyjrzawszy mu się bliżej, spostrzeżemy, że jądro jego stanowi skrystalizowana cząsteczka duszy ludowej, że poza uśmiechniętą ironicznie maską garbatego poliszynela, lub białą, umączoną fizyognomią Pierrota, kryje się wykrzywiona boleśnie, lub gniewnie zmarszczona twarz cierpiącego plebejusza... I tutaj złożył lud »swych myśli przędzę i swych uczuć kwiaty«, były to jednak przeważnie myśli ironicznie i złośliwe, uczucia zaś burzliwe i dzikie...

Jeżeli mamy wierzyć Nodierowi, który za pierwowzór maryonetki uważa lalkę dziecinną, a za pierwszy dramat ma-

<sup>1)</sup> Dramaty maryonetkowe były przekazywane ustnie jednej generacyi przez drugą. Bardzo niewielka liczba tych utworów wyobraźni ludowej jest spisaną, a jeszcze mniejsza – wydrukowaną. Stąd trudność źródłowego badania przedmiotu: trzeba się z konieczności uciekać do streszczeń i notatek, rozrzuconych u historyków, pamiętnikarzów, poetów, powieściopisarzów, podróżników etc. Najlepszą i zdaje się jedyną historye teatru maryonetek napisał Charles Magnin p. t. »Histoire de Marionettes en Europe« (Paryż, 1862). O nowoczesnych maryonetkach pisal Lemercier de Neuville: »Histoire anecdotique de Marionettes modernes« (1892): ten ostatni był zarazem autorem wielu dramatów maryonetkowych, które sam wystawiał. O typach włoskich pisał Maurice Sande (»Masques et Bouffons«). O maryonetkach niemieckich - Engel (Die deutschen Puppenspiele). C. Reuling (»Die komische Figur in den wicht deutschen Dramen«, 1890). O polskich - Konopka (Pieśni ludu krakowskiego), Mikołaj Janczuk »Szopka w Kornicy« (Wisła, 1888), Wójcicki (Teatr starożytny w Polsce), Chomętowski (Dzieje teatru polskiego), Leonard Lepszy »Lud wesołków w dawnej Polsce« Kraków, 1899 etc. O perskich mówi Aleksander Chodźko w przedmowie do »Théâtre persan.« O indyjskich cf. Sylvain Levi »Théâtre indien«, oraz Jacolliota: Podróże. O tureckich pisał Gautier: »Constantinople«. Ogólnie o typach jasełkowych pisali: Charles Nodier »Les Marionettes«. »Polichinelle«; Gazon - »Les Bouffons«. O najnowszych próbach odrodzenia teatru lalek informowaliśmy się z artykułów pism francuskich: Revue Encyclop., R. de deux M., Figaro, Illustration; ob. także »La Chronique des Marionettes, MDCCLXV«.

ryonetkowy rozmowę dziewczynki z jej drewnianą, lub płócienną córeczką, maryonetki zjawiły się na świecie współcześnie z dziećmi, to jest bardzo, bardzo dawno.

Hypoteza ta jednak, aczkolwiek nie pozbawiona poetycznego wdzięku, mniej ma za sobą prawdopodobieństwa, niż przypuszczenie słynnego badacza początków teatru, Karola Magnin'a, który, opierając się na świadectwach pisarzów starożytnych, dopatruje źródeł powstania maryonetek w kulcie religijnym.

Jak tragedya i komedya grecka powstały z chórów i pląsów, odprawianych na cześć Dyonizosa, tak maryonetki zawdzięczają prawdopodobnie swój początek ruchomym posągom bóstw. Rzeczywiście, Herodot (księga II, rozdział 48) opowiada w swoich Muzach, że w Egipcie noszono podczas procesyi statuetki Ozyrysa, poruszające członkami.

Analogiczne opowiadania znajdujemy i u innych historyków starożytności. Są tam posągi, udzielające wyroczni za pomocą ruchu głowy etc. Z czasem, kiedy sztuka rzeźbiarska stanęła tak wysoko, że mogła ożywiać posągi bogów i bohaterów, za pomocą innych, szlachetniejszych, to jest czysto artystycznych środków, maryonetki hieratyczne straciły swoje znaczenie i, przeobraziwszy się w zwyczajne zabawki, wywędrowały ze świątyń na place publiczne, by tam, zamiast czci i strachu, wzbudzać w ludziach śmiech i wesołość.

Bezpośrednich dowodów istnienia, oraz opisów maryonetek teatralnych w starożytności posiadamy niewiele: parę uszkodzonych figurek, wykopanych w ziemi, a rozrzuconych obecnie po różnych muzeach europejskich, oraz kilka niedokładnych wzmianek, rozsianych po stronicach dzieł autorów starożytnych. Jaśniejsze i dokładniejsze są dowody pośrednie, znajdujące się w księgach filozofów i mędrców, którzy bardzo często porównywają czynności człowieka do ruchów maryonetki, poruszanej za pomocą nitek, lub drutów.

Najczęściej może spotykamy ową przenośnię w »Rozmyślaniach« najsympatyczniejszego z cezarów rzymskich, Marka Aureliusza; najdokładniej jednak porównanie to jest przepro-

wadzone w dziele »O świecie«, przypisywanem Arystotelesowi, a tłómaczonem na łaciński przez Apulejusza. Obraz, rozwinięty w tej książce, pozwala przypuszczać, że pod względem mechanicznym, maryonetki greckie i rzymskie nie różniły się i nie ustępowały w niczem dzisiejszym.

Ta strona jednak, ważna dla historyków mechaniki, mniej nas obchodzić może, traktując bowiem dzieje maryonetek, jako odłam ogólnej historyi dramatu, musimy zwrócić główną uwagę na stronę literacką, to jest: na repertuar i na charaktery, występujące w sztukach, grywanych przez lalki drewniane, naśladujące ludzi.

Naśladujące? To wyrażenie jest niedokładne, maryonetki bowiem zawsze i z urzędu niejako parodyowały tylko i parodyują życie ludzkie. W starożytności musiało dziać się to samo. Wielce prawdopodobnem zatem jest przypuszczenie, że repertuar i typy maryonetek rzymskich były analogiczne, jeżeli nie identyczne, z repertuarem i typami tak zwanych Atellanów, czyli igrzysk oskijskich (ludi oscii).

Atellany, zwane tak od oskijskiego miasta Atella, były to łacińskie farsy ludowe, stanowiące zaczątek narodowego dramatu rzymskiego, który, wskutek wpływów cywilizacyi i sztuki greckiej, nie rozwinął się wcale, i od czasów rzeczypospolitej aż do Cesarstwa, przetrwał w niezmienionej, popularnej i prymitywnej formie.

W Atellanach, które, ile się zdaje, były w znacznej części improwizowane, jak późniejsza, pokrewna im duchem, treścią i pochodzeniem, commedia dell'arte, występowały typy stałe, jak oto: Maccus, z łysą głową, dużemi uszami, wielkim, zakrzywionym nosem, podobny z charakteru do późniejszego Poliszynela; następnie: Bucco, gadatliwy żarłok i łgarz; Pappus i Casnar, przodek Pantalona, zazdrosny starzec, głupi, podejrzliwy i oszukiwany zwykle przez wszystkich.

Do tych karykaturalnych typów męskich należy dołączyć postacie gadatliwych kobiet: Petreję i Citereję, oraz zabawną maskę Manducusa, przypominającą dzisiejsze dziadki do orzechów, o dużej głowie z olbrzymią, uzębioną paszczą. Nie należy również zapominać o Sanniu, z ogoloną głową i twarzą umazaną sadzami, ubranym niekiedy w strój, złożony z różnokolorowych gałganów: jest to prototyp późniejszego Arlekina.

Wszystkie te typy należały bez wątpienia do personelu maryonetek, które nawet wtedy, kiedy chrześcijanizm występował surowo przeciwko przedstawieniom teatralnym, cieszyły się względną tolerancyą najbardziej nieubłaganych Ojców Kościoła. Wreszcie jednak, pospołu z resztą zdobyczy cywilizacyjnych Starego Świata, zatonęły one w cieniach zagadkowej epoki, zwanej »wiekami średniemi«.

#### II.

Zatonęły, ale nie na zawsze. Nim jeszcze nastąpił w dziejach cywilizacyi europejskiej olbrzymi przewrót, zwany »odrodzeniem sztuk i nauki«, przewrót, co przypomniał ludzkości, że w wiekach ubiegłych istniała już wysoka i subtelna kultura, której owoce zużytkować należy; nim ten przewrót nastąpił, powtarzamy, społeczeństwa europejskie zaczęły sobie wytwarzać swoją oryginalną i samoistną sztukę.

W niektórych jej gałęziach, jak np. w architekturze, wieki średnie doszły do doskonałości; inne, jak malarstwo, zaczęły się zaledwie wydobywać z powijaków; inne wreszcie, jak np. sztuka dramatyczna, nie wyszły z mglistych form niewyraźnego zaczątka. Punkt wyjścia jednak i droga, którą dramat postępować zaczął, były zupełnie takie same, jak w starożytności. I tu, i tam — początkiem są obrządki religijne.

Historya dramatu maryonetek przebiega zupełnie analogicznie: zaczyna się, jak w Grecyi i Egipcie, od ruchomych posągów, krucyfiksów i innych figur, które z początku ruszają się ku zbudowaniu wiernych, później zaś czynią to samo dla ich zabawy.

Do żywiołów duchownych dołączają się powoli żywioły świeckie. Na takiem stadyum przejściowem pozostała do dnia dzisiejszego nasza szopka.

Po pewnym przeciągu czasu, charakter religijny zeszedł na drugi plan, a w końcu zniknął zupełnie, i maryonetki stały się zabawą świecką. W zupełnie wykończonej formie zjawiły się one najpierw we Włoszech, gdzie, jak w starożytności od Atellanów, zapożyczyły sobie typów od zrodzonej prawie razem z nimi — commedia dell'arte. Świadczy o tem najlepiej włoska nazwa maryonetek, »buratini«, wzięta od imienia jednego z najsławniejszych aktorów tego gatunku komedyi w XVI wieku. Wskutek tej wspólności repertuaru, mówiąc o historyi maryonetek, niepodobna nie streścić w kilku słowach dziejów tego dziwnego wytworu poezyi włoskiej, zwanego commedia dell'arte, czyli komedyą improwizowaną.

Pochodzi ona w linii prostej od starorzymskich Atellanów; nawet najgłówniejsze typy od nich przyjęła. Za ojca, czyli raczej odnowiciela tej sztuki, należy uważać Angela Beolco (ur. 1502 r. w Padwie, zmarłego tamże 1560 r.), zwanego Ruzzante. Ruzzante, podobnie jak Szekspir i Molière, był aktorem i autorem zarazem, co zresztą w komedyi dell' arte często się zdarzało i zdarzać musiało, tam bowiem każdy aktor, występując na scenę, nie przynosił w swojej pamięci nic, prócz pewnego schematu, pewnego ogólnikowego planu sztuki, wszystkie zaś szczegóły, monologi i dyalogi musiał improwizować, czyli tworzyć.

Ruzzante pierwszy wprowadził na scenę dyalekty różnych prowincyi włoskich i tym sposobem dał początek typom, wcielającym właściwości danych miast i okolic. Naturalnie — właściwości komiczne, commedia dell'arte bowiem nawet śladu innych żywiołów nie dopuszcza. Nie jest to ani tragikomedya w rodzaju »Tartuffa«, lub »Mizantropa« Molière'a, ani poetyczna, napoły śmieszna, napoły smętna fantazya Szekspira, nie: to farsa, karykatura, nic więcej.

Głównych jej typów było dawniej 7, które z czasem zróżniczkowały się i doszły do pokaźnej liczby 500. Ostatecznie jednak liczba ta da się sprowadzić do jakich 16, z których najgłówniejsze są następujące:

Arlekin pochodzi, jak i jego krewny Brighella, z Ber-

gamu. Pierwowzorem jego był, jakeśmy mówili poprzednio, Sannio z Atellanów, po którym odziedziczył swój, złożony z różnokolorowych kawałków kostium, oraz myckę, przypominającą golone głowy niewolników rzymskich. Arlekin i Brighella noszą do dziś dnia nazwisko Zani. Charakter Arlekina jest mieszaniną głupoty, naiwności z dowcipem i wdziękiem. Grywał on zwykle role lokajów poczciwych, wiernych, łakomych, zawsze zakochanych; musiał być przytem dobrym i giętkim gimnastykiem.

Innym zupełnie jest jego ziomek, Brighella, który stał się ojcem wielu podtypów (Scapin, Beltrame, Gradelino, Merretin, Turlupin, Gaudolin, Gratelard, Jodelet etc.). Brighella — to sprytny, podstępny intrygant, fanfaron, tchórz wobec silnych, słowem, łotr, który prędzej, czy później, powinien skończyć na szubienicy.

Dalej idzie Pantalon, maska wenecka, typ często spotykany w komedyach wszystkich czasów, a pochodzący od Pappusa z Atellanów; gra on role oszukiwanych opiekunów i ojców, zakochanych a wykpiwanych starców i wyzyskiwanych skąpców. Odmianą tego typu jest doktor medycyny, lub prawa, pochodzący zawsze z Bolonii, która się szczyciła swoim uniwersytetem. Jest to uczony głupiec, ciężki i nudny, rezonujący o wszystkiem, a nie znający się na niezem i mistyfikowany ciągle przez swoich lokajów. Do tej samej kategoryi należy i Cassandro, grywający ojców poważnych, oraz czysto maryonetkowa odmiana tego charakteru Cassandrino, z którego Rzymianie zrobili dyskretną karykaturę kardynałów i monsignorów.

Czwartym głównym charakterem jest Tartaglia, typ południowca, ogłupionego i zidyociałego pod wpływem starości i klimatu. Albo bardzo gruby i tłusty, albo monstrualnie chudy, w olbrzymich niebieskich okularach, cierpi bowiem na tak częste w krajach gorących chroniczne zapalenie oczu, Tartaglia grywa zwykle role notaryuszów, komisarzów, prokuratorów, zbirów i wogóle przedstawicieli prawa i władzy, którą kompromituje swoją głupotą i zająkliwą wymową; do chara-

kterystycznych bowiem cech tego typu należy jąkanie, nadające najniewinniejszym wyrazom najokropniejsze i najkomiczniejsze znaczenie. Działa to tem zabawniej, że, czy to jako komisarz policyi, prokurator, czy notaryusz, Tartaglia przejęty jest swą rolą i zachowuje niczem niezachwianą powagę.

Dalej idzie Poliszynel, a właściwie Pulcinella, jak go nazywają w rodzinnem jego mieście Neapolu, gdzie należy do ulubieńców ludu.

Pochodzi on w prostej linii od Maccusa Atellanów. Właściwie istniały dwa typy Poliszynela, z których jeden, pochodzący od Maccusa, przetrwał do dni dzisiejszych, a odznacza się bezczelnością, dowcipem, sprytem, łakomstwem i cyniczną otwartością, drugi zaś, potomek Bucca Atellanów, był idyotą i tchórzem. Pierwszy charakter przeważył nad drugim i dostąpił sławy europejskiej.

Pulcinellę można uważać za wcielenie egoizmu ludzkiego, chociaż egoizm ten nie przybrał we Włoszech tak ostrego charakteru, jak w Poliszynelu francuskim, a zwłaszcza angielskim Punchu. Neapolitański Pulcinella — stworzony po raz pierwszy w końcu XVI wieku przez Andrea Calcese z trupy Fiorella — jakkolwiek samolub, nie jest jednak łotrem. Lubi on wino i kobiety, którym pomimo swej brzydoty, potrafi się podobać; nie pozwoli nikomu dmuchać sobie w kaszę i potrafi śmiałkom kości połamać; w robieniu zła jednak specyalnej przyjemności nie znajduje.

H. Taine powiada o nim: C'est un drôle qui n'est point méchant au fond, mais qui vit sur le voisin et s'amuse en faisant bon marché de lui même; c'est Napolitain tel que l'avaient fait les Bourbons, c'est un Grec gâté (Graeculus) d'une intelligence étonnante, rusé, malicieux à l'excès« (Voyage en Italie, 102). W nowszych czasach, jak to sprawdziłem w Rzymie, wprowadzono typ Pulcinelli nawet do operetki w offenbachowskim stylu, gdzie występuje we właściwym sobie kostiumie, z czarną półmaską na twarzy.

Ostatnim nakoniec typem starej komedyi dell'arte był Coviello, pochodzący z Kalabryi i grający role lokajów w ro-

dzaju Molierowskiego Scapin'a. Typ ten jednak wymarł dziś zupełnie.

Każda ze wspomnianych wyżej figur ma specyalny kostium fantastyczny, podnoszący swym kształtem i krzyczącemi barwami jej karykaturalność, a zarazem odrywający ją niejako od rzeczywistości. Wskutek tego, wszystkie głupstwa, dowcipy i fantazyjne wyskoki nie rażą widzów niezwykłością, podobnie jak nas nie rażą, jeśli są naturalnie dowcipne, błazeństwa pokrewnych im klownów cyrkowych.

Dziwaczny kostium i maska — pozostałość po aktorach starożytności — każą zapomnieć o świecie realnym i przenoszą myśl słuchaczów w krainę swobodnego, nieokiełznanego humoru, gdzie wszystko jest niejako odbiciem życia, ale odbiciem nie w zwykłem, lecz we wklęsłem lub wypukłem zwierciedle.

Do tych głównych dołączyło się później kilka typów nowszych, różniących się od poprzedniej generacyi brakiem maski na twarzy. Są to trzy figury, zwane carraterista: Stenterello z Florencyi, Meneghino z Medyolanu i Gianduja (Girolamo, Zacometto, Jeannot, Jocrisse) z Piemontu. Wszystkie te postacie są typami mazgajowatych lokajów, plotących dowcipne głupstwa, nie zdając sobie z tego sprawy.

Nie możemy zapomnieć o zabawnej postaci kapitana, którego ojcem jest miles gloriosus, żołnierz fanfaron, Plauta. Kapitan nosił w różnych epokach różne imiona, jako to: Spavento, Spezzatere, Matamore, a we Francyi Fracasse, unieśmiertelniony w pięknym romansie Theofila Gautier'a pod tymże tytułem. Kapitan przypomina Szekspirowskiego don Armada ze »Straconych zachodów miłości«, kapitana Parolles z komedyi: »Wszystko dobre, co się dobrze kończy«, oraz kapitana Bobadile w sztuce Ben Jonsona: »Every Man in his humour«. Opowiada on niestworzone rzeczy o swych bohaterskich czynach, chwali się niezwykłem powodzeniem u kobiet, a przy lada niebezpieczeństwie ucieka, nie dobywszy nawet olbrzymiej szpady, rdzewiejącej w pochwie, którą pająki osnuły swojem przędziwem; wszystkie kobiety drwią z kapitana niemiłosiernie.

Treść licznych komedyi, w których występują te wszystkie figury, da się sprowadzić do pewnej ogólnej formuły. Jest to zwykle intryga miłosna z przeszkodami. Cassandro albo Doktor ma córkę: Izabelę, Aurelię, Flaminię — zwykłe imiona kochanek w komedyi dell'arte — i pragnie ją wydać za starego Pantalona. Rywalem tego ostatniego bywa zwykle jakiś elegancki Lelio, Orazio lub Leandro, a niekiedy i wspaniały kapitan Matamore. Każda z tych osób posiada lokaja — Arlekina, Brighellę, Zacometta — rywalizujących znowu z sobą o Kolombinę, pokojówkę Izabeli. Prócz tego wchodzi tam jeszcze szynkarz, albo oberżysta, Burattino, żonaty z jakąś Franciskiną lub Mariettą.

Intryga obraca się zwykle około wykradzenia panny i wystrychnięcia Pantalona na dudka, a głównemi sprężynami akcyi są dowcipni lokaje.

Dominującym żywiołem sztuki jest komika niższego rzędu, podobna do humoru pantomin cyrkowych w czasach dzisiejszych. Policzki i uderzenia nogami sypią się jak z rękawa, a w końcu Lelio zaślubia Izabelę, Arlekin Kolombinę, Pantalon zaś i Matamore odchodzą z kwitkiem.

W bufonadzie jest dużo werwy, dowcipu, często nawet satyry, ale niema ani źdźbła uczucia. Taka postać, jak Szekspirowski Błazen w »Królu Lirze«, byłaby na scenie włoskiej niemożliwą.

Jakim sposobem jednak maryonetki mogą grać podobne, niezbyt głębokie wprawdzie, lecz zawsze dość skomplikowane sztuki? — mógłby kto zapytać. Nie należy sądzić maryonetek według naszego, bardzo pierwotnego urządzenia szopek. Figurki, występujące na scenach francuskich i włoskich, były dosyć duże i mogły swobodnie poruszać całem ciałem, naśladując do złudzenia grę i gestykulacyę prawdziwych aktorów ¹). Ze spotykanych u nas, jedynie tańczące maryonetki, pokazy-

¹) W Wenecyi, w teatrze »Minerwa«, widziałem w r. 1895 maryonetki wielkości naturalnej, odgrywające długą, romantyczno-fantastyczno-komiczną historyę rycerza i jego giermka, Arlekina.

wane w ostatnich latach podczas zabaw ludowych na Ujazdowie i należące do rodzaju, zwanego we Włoszech »fantocini«, mogą dać jakie takie, i to słabe, wyobrażenie o doskonałości mechanicznej włoskich aktorów — lalek (burattini, bambocii, puppazzi).

Włoska komedya dell'arte bardzo prędko zaaklimatyzowała się w Paryżu i wydała tam kilka nowych typów i kilka modyfikacyi starych.

Najważniejszym pomiędzy niemi jest *Pierrot*. W białem odzieniu, z umączoną twarzą, Pierrot należy do ulubionych masek karnawałowych Paryża, a na scenie najlepszym jego interpretatorem był słynny mimik, Deburau, ceniony wysoko i chwalony przez poetów szkoły romantycznej Gautier'a, George Sand'a etc. Parę lat temu, także uniwersalna Sara Bernhardt grała rolę Pierrota w jakiejś pantominie. Na naszą scenę wprowadzono ten typ w pięknym »Pocałunku« Banville'a.

#### III.

Głównym jednak maryonetkowym typem był i pozostał dwugarbny Poliszynel.

Jakkolwiek pochodzi on od neapolitańskiego Pulcinelli, nie jest do niego bardzo podobnym. Najpierw, pod względem fizycznym, różni się od swego włoskiego krewniaka garbami. Pochodzenie tych nieforemności objaśniają (Magnin) w sposób następujący: Garb był we Francyi synonimem dowcipu. Truwer francuski, Adam de la Halle, słynny z wielkiego dowcipu, zwał się »garbatym z Arras« (le bossu d'Arras), chociaż, jak sam twierdzi, nigdy garbatym nie był. On m'apelle bossu, mais je ne le suis point — powiada o sobie w »Chanson du roi de Sicile«. Garb z przodu zaś pochodzi od dawnych kirysów i wydętych kaftanów (ventre à la poulaine), noszonych przez elegantów XVI w.

Charakter Poliszynela i rodzaj dowcipu posiada cechy czysto francuskie, a specyalnie gaskońskie.

Niektórzy badacze widzą w dawnym Poliszynelu kary-

katurę ulubionego i typowego króla Francuzów, Henryka IV. Wiele rysów charakteru maryonetki przypomina słynnego Bearneńczyka: zmysłowość, jowialny humor, oraz pewien oportunizm, pewna łatwość zmieniania zasad dla celów praktycznych i osobistych — wspólne są obu charakterom. Jako prawdziwy Francuz, lubił Poliszynel zajmować się polityką i należał zawsze do opozycył.

Poza tem, był to wesoły oraz cyniczny łotr, który w chwili, gdy go miano aresztować za różne awantury, zabijał swą pałką, od niechcenia i z uśmiechem na ustach, komisarza, oraz kilku łuczników. Jeżeli zaś dostał się do więzienia i miał z wyroku sądu ginąć na szubienicy, to udawał tak niezgrabnego, że zniecierpliwiony kat, nie mogąc go nauczyć, jak należy włożyć głowę w pętlicę sznurka, brał się do metody poglądowej i zakładał dla przykładu sam sobie sznurek na szyję, a wtedy Poliszynel, śmiejąc się na całe gardło, zaciskał pętlicę, i za chwilę wykonawca sprawiedliwości ziemskiej, sjeden z głównych filarów społeczeństwa, według de Maistre'a, bujał wysoko w powietrzu ku uciesze tłumu, który zawsze czuł i czuje większą sympatyę dla skazanego zbrodniarza, niżeli dla legalnego zabójcy.

Raz tylko Poliszynel sprzeniewierzył się tradycyi; było to podczas Rewolucyi. Camille Desmoulins oburzał się w swem piśmie »Vieux Cordelier« (1793), że w tej samej chwili prawie i na tem samem miejscu, gdzie gilotyna ścinała głowy, ku uciesze tegoż samego, żądnego wrażeń tłumu, gilotynowano Poliszynela. Kat się odemścił zatem. Bądź co bądź, podobne poniżenie ulubieńca tłumów trwało niedługo, i po 10 termidora Poliszynel rozpoczął na nowo swe dawne sprawki 1).

Niepodobna nam się zapuszczać w drobne szczegóły historyczne, które czytelnik znajdzie w dziele Magnin'a, zauważymy jedynie, że maryonetki paryskie rywalizowały długo z teatrem, parodyując, lub też wprost wystawiając na swoich scenkach sztuki, grywane w teatrach prawdziwych; pomiędzy auto-

<sup>1)</sup> Karol Magnin: »Histoire de Marionettes en Europe«, 186—187.

rami zaś, którzy nie wstydzili się tworzyć dla drewnianych aktorów, spotykamy takie nazwiska, jak Piron, autor »Métromanie«, i Lesage, twórca »Dyabła kulawego« i »Turcareta«.

Poliszynel zajmował się w XVIII wieku nie tylko polityką, lecz nauką i literaturą. W jednej ze sztuk, przypisywanych Malézieu'mu i księciu Bourbon (1705), Poliszynel stara się o fotel akademicki, dowodząc swych praw za pomocą tysiąca nonsensów, drwiąc przytem z całej Akademii i z pojedynczych jej członków. Jak widzimy więc, Poliszynel o wiek cały prawie wyprzedził Daudeta i jego pamfleto-romans »Immortel«.

Z innych, czysto francuskich typów maryonetkowych, zasługuje na wzmiankę »la mère Gigogne«, wierna partnerka Poliszynela, obdarzona przez Boga w wysokim stopniu przymiotem, który Napoleon I najwyżej cenił w kobiecie, i składająca dowody tego na scenie, wobec rozradowanych widzów ¹).

Obecnie Poliszynel zeszedł na czysto dziecinną zabawkę, chociaż na początku XIX wieku kilku aktorów (Ely, Mazurier) chciało mu przywrócić żywotność i przeniosło go z budy jarmarcznej na scenę Opery i teatru Porte Saint Martin. Zabawne przejście, albo raczej powrót! Do maryonetek dostał się Poliszynel z wielkiej sceny i pragnął za pomocą swego drobnego, drewnianego szkieletu udawać ruchy i gesty prawdziwych wielkich ludzi: przy powrocie do teatru znowu, żywi przedstawiciele starali się w ruchach naśladować martwą i sztywną maryonetkę i, jak świadczą współczesne krytyki, udawało im się to wybornie.

Aczkolwiek podupadły, Poliszynel nie umarł jednak dotychczas i pozostał nadal, mówiąc słowami jego gorącego wielbiciela, Karola Nodiera, »oryginalnym i kapryśnym fetyszem dzieci, śmiesznym Achillesem ludu, potężnym Roscyuszem placów publicznych i nieocenionym Falstaffem nieszczęśliwych wieków, które nie znały Szekspira«.

¹) W r. 1899 widziałem w Paryżu nowy typ maryonetkowy »Bibi« w bluzie robotniczej i czapeczce czerwonej, z twarzą paryskiego ulicznika. Jest równie cyniczny, jak Poliszynel, ale mniej brutalny i szczery, a za to podstępny i chytry.

Ta ożywiona karykatura człowieka naturalnego, który oddał się wrodzonym skłonnościom, jest w istocie swojej bardzo prawdziwą i dlatego zajmującą.

Rządząc się tylko ślepym instynktem, Poliszynel popełnia często zbrodnie, ale nie robi nigdy głupstw, i wskutek tego wychodzi z każdej sprawy zwycięsko.

Wielu też z jego biografów i apologistów, widząc w nim wcielenie logiki, zdrowego rozsądku i dowcipu ludowego, oddawało mu pochwały, jako wielkiemu politykowi, mówcy, filozofowi, oraz znakomitemu moraliście praktycznemu, rozstrzygającemu wszystkie zawiłe kwestye etyczne uderzeniami swej pałki sękatej. Ten mędrzec o drewnianej głowie bawić nas będzie dopóty, póki będą istniały na świecie głupstwa i wady z jednej, zdolność zaś do śmiechu, stanowiąca, według Rabelais'go, główną różnicę pomiędzy człowiekiem a zwierzęciem — z drugiej strony.

W innych krajach latyńskich maryonetki istniały także, lecz nigdzie nie doszły do takiego stopnia rozwoju, jak we Włoszech i Francyi.

W Hiszpanii pokazywano je już w XVI w., jak o tem świadczy 25 i 26 rozdział II części Don Kiszota. Rzecz, odgrywana przed Don Kiszotem, zaczerpniętą była z dziejów rycerskich. Występował tam i Karol Wielki, i Roland, i rycerz Don Gayferos, ratujący swą żonę, piękną Melisandrę, z niewoli maurytańskiej. »Majster Piotr schował się w tył, bo on to poruszał figurki, a na przodzie stał chłopczyk z laseczką w ręku, który tłómaczył ich ruchy i znaczenie«. Don Kiszot tak się przejął widowiskiem, że »z mieczem w ręku rzucił się i zaczął tak silnie rąbać i przebijać Maurów, że gdyby pokazywacz maryonetek nie umknął, rozciąłby mu głowę, jak jego figurkom«. (Przekł. W. Zakrzewskiego, str. 162—165).

Maryonetki hiszpańskie rozwijały się na czysto narodowym gruncie <sup>1</sup>).

¹) Podobny charakter zachowały do dziś dnia teatry maryonetek w Sycylii, gdzie grywają przeważnie sztuki z cyklu podań o Karolu

Wprawdzie Poliszynel dostał się i tam, zmodyfikowawszy swe miano na pięknie brzmiące i dłuższe nazwisko hidalga: Don Christovala Pulicinela, ale nie dosięgnął on nigdy takiej popularności, jak we Francyi i Włoszech, nie panował nigdy wyłącznie na małej scence bud jarmarcznych.

Pospołu z nim, walczyli o względy publiczności rycerze, Maury, czarownicy, konkwiskadorowie i inne tym podobne figury romantycznego repertuaru, nie mówiąc już o Świętych Starego i Nowego Testamentu, oraz męczennikach i pustelnikach. Najbardziej hiszpańskie piętno jednak noszą przedstawienia walk byków w teatrach maryonetek (toto di titeres). Opowiada o nich w starym romansie Ubedy bohaterka, Justyna. Czy przetrwały one długo, lub też czy istnieją dotychczas — nie umiemy powiedzieć.

#### IV.

Przebiegliśmy dotąd w krótkości dzieje maryonetek na południu Europy, w krajach, zamieszkanych przez rasę latyńską; teraz podążymy na północ i na wschód, przyjrzeć się, jak wyglądały te ożywione lalki u innych narodów.

Zaczniemy od Anglii. W ojczyźnie Szekspira maryonetki istniały dawno i należały do bardzo lubionych i popularnych rozrywek. Niema prawie pisarza, począwszy od największych, a skończywszy na mniej znanych i sławnych, któryby pośrednio lub bezpośrednio nie wspominał o maryonetkach.

Zwłaszcza dramatycy czynią częste aluzye do tych lilipucich aktorów. Szekspir, Ben Jonson, Fletcher etc., przy lada okazyi, porównywają człowieka do figurki, poruszanej reką kuglarza, a niekiedy robią wprost wzmianki o sławnych przedstawieniach maryonetkowych i t. p.

Wielkim i jego paladynach (Pitré: Usi e costumi, credenze e pregiudizi di Sicilia, streszczone w »Wiśle«, tom III, str. 796, przez Morzkowską). W Rzymie w r. 1895 widziałem historyę wyzwolenia Jerozolimy, odegraną przez maryonetki w budzie na placu zabaw ludowych.

W sztuce Ben Jonsona p. t. »Jarmark na Ś-ty Bartłomiej«, jedną z osób działających jest niejaki Lanterne, właściciel teatru maryonetek. Rozpoczyna on na scenie reprezentacyę jakiej sztuki, gdy wtem wchodzi do budy Rabbi Busy, purytanin, i zaczyna miotać obelgi i przywoływa pomsty niebios na bezbożników, oddających się podobnej, niecnej zabawie.

Właściciel teatru, zdziwiony napaścią, pyta o jej przyczynę, a przekonawszy się, że ma do czynienia z maniakiem, oświadcza, że poleci dysputę jednej ze swoich uczonych lalek.

Tutaj rozpoczyna się oryginalna, skreślona z prawdziwie angielskim humorem scena dysputy religijnej pomiędzy poważnym purytaninem a maryonetką, za którą naturalnie mówi sam mistrz Lanterne.

Przyparty do muru argumentami i dowcipem lalki, teolog woła, pieniąc się ze złości: »Jesteście pełni obrzydliwości, albowiem u was kobieta bierze na się strój męski, mężczyzna zaś obleka szaty niewieście!« — »Łżesz, sekciarzu! — odpowiada maryonetka: — argument twój, którym ty i tobie podobni dowodzą zwykle niemoralności teatru, do nas stosować się nie może, bo u nas niema ani mężczyzn, ani kobiet: chodź, przekonaj się o tem!« Tutaj drewniany człowieczek dołączył do słów akcyę, a przekonawszy purytanina, że mówił nieprawdę, obsypuje go takim gradem szyderstw, że biedak, zapomniawszy języka w ustach, ucieka z budy, zwyciężony przez dzielną maryonetkę.

Późniejsi purytanie, którzy po zrobieniu rewolucyi i dojściu do władzy, zabronili przedstawień teatralnych, okazali się względniejszymi dla maryonetek. Repertuar tych ostatnich obracał się głównie w kole tematów religijnych, bohaterskich i historycznych.

Maryonetki angielskie szły śladem prawdziwego teatru. Zaczęły od misteryów religijnych i alegoryi moralnych, w których występowały uosobione cnoty i występki, a rolę błazna odgrywał wspominany tak często u Szekspira i Ben Jonsona »Old-Vice« — Stary Grzech, komiczny lokaj dyabła.

Współcześnie ze sztukami religijnemi wystawiano także

dramatyzowane balady ludowe, zwłaszcza te, w których występował słynny opryszek, Robin-Hood. Później, nie zaniedbując dawnego repertuaru, dołączono do niego sztuki historyczne, jak »Żywot Juliusza Cezara«, »Rzeź w Paryżu, czyli Książę de Guise« i t. p.

Tak dotrwało do roku 1688, który stanowi epokę nie tylko w życiu społecznem i politycznem Anglii, lecz również i w rozwoju i repertuarze teatru maryonetek. Około tego czasu bowiem zjawia się w Anglii panujący do dnia dzisiejszego król maryonetek Albionu, *Mr. Punch*.

Imię to nie ma, jak chcą niektórzy, nic wspólnego ze słynnym trunkiem angielskim. Punch jest niczem więcej, tylko właściwem angielskiemu językowi skróceniem nazwy naszego dobrego znajomego — Poliszynela. W Anglii nazywano go z włoska Punchinello, a z czasem zrobiło się z tego krótko: »Punch«.

Włosko-francuskie pochodzenie Puncha nie ulega najmniejszej wątpliwości; nawet zewnętrzny wygląd angielskiego bohatera przypomina nieco francuską maryonetkę: obie te figury są garbate i obdarzone od natury i sztuki dużym, zakrzywionym nosem.

Co się tycze strony moralnej, to aczkolwiek dzisiaj istnieje olbrzymia różnica duchowa pomiędzy Poliszynelem a Punchem, w w. XVII nie była ona tak wybitną. Za czasów Addisona Punch był sobie łobuzem, libertynem, fanfaronem i kobieciarzem, który lubił robić dużo hałasu, ale nie miał złego gruntu.

Początkowo Punch, aczkolwiek ulubieniec publiczności, nie odgrywał ról głównych, lecz rozweselał tylko swym humorem poważne, ba! religijne nawet, widowiska 1).

Powoli, pod wpływem pseudo-klasycyzmu, maryonetki spoważniały i próbowały się przerobić w widowiska, łączące

¹) Przechowywany w Muzeum brytańskiem afisz z czasów królowej Anny (1703) zapowiada operę p. t. »Starożytne stworzenie świata, powiększone potopem Noego, wraz z rozlicznymi cudami. Wszystkiemu towarzyszyć będą wesołe fantazye Mr. Puncha«.

w sobie zabawę z pożytkiem i moralnością. Wesoły Punch zeszedł na drugi plan, a miejsce jego dowcipów zajęły nudne komedye seryo.

Utalentowany romansopisarz angielski XVIII wieku, Fielding, wielki zwolennik prawdy, natury i wesołości, powstawał silnie przeciwko tej reformie lilipuciego teatru i w jednym z rozdziałów swego romansu »Tom Jones« wyśmiewał pretensye wędrownych kuglarzy do sztuki poważnej.

Dymisya Puncha trwała jednak niedługo. Wrócił on znowu na scenę, popularniejszy, niż kiedykolwiek, popularniejszy, a zarazem dowcipniejszy i więcej zepsuty moralnie. Dawny wesoły libertyn i awanturnik zmienił się w cynicznego okrutnika, który zabija swoją żonę i dziecko, uwodzi tysiące kobiet, dokucza wszystkim poczciwym maryonetkom, grającym z nim wspólnie, wiesza podobnie, jak jego kuzyn francuski, kata, a wreszcie zabija dyabła swą laską. Takim przedstawia go ballada ludowa z końca XVIII wieku, opiewająca jego czyny.

Według słów ballady, Mr. Punch był to brzydki i zły ladaco, zbrodniarz bez czci i wiary. Miał on żonę i dziecko bardzo piękne. Żonie było na imię Judyta, a dziecku niewiadomo jak. Mr. Punch nie grzeszył pięknością, miał nos podobny do trąby słonia, garb na jego grzbiecie wznosił się do czubka głowy, ale za to głos Puncha posiadał słodycz syrenią, i tym głosem wkradł się do serca Judyty.

Punch jednak był okrutnym, jak Turek, i na podobieństwo Turka nie mógł się zadowolić jedną żoną, a że prawo nie pozwalało na dwie, ani na więcej, wziął więc sobie kochankę.

Dowiedziała się o tem pani Judyta, i uniesiona zazdrosnym szałem, schwyciła męża za jego nos olbrzymi.

Taka niedelikatność zirytowała trochę pana Puncha, który jednym zamachem laski rozpłatał żonie głowę na dwoje.

Potem ten ojciec wyrodny schwycił swego spadkobiercę i wyrzucił go przez okno z drugiego piętra, bo Punch wolał swoją kochankę, niż żonę prawowitą, a dbał o dziecko tyle, co o niuch tabaki.

ı

Krewnych żony, którzy mu prawili morały, uczęstował tak samo, jak swą małżonkę, twierdząc, że prawo nie jest jego prawem, że drwi sobie z sędziów i sprawiedliwości i da sobie z nimi radę.

Potem autor ballady opowiada podróże Puncha, który, podobnie jak Don Juan, lubił odmianę i nie wahał się dla dojścia do celu, mordować ojców, mężów i braci swoich kochanek. Wreszcie powrócił do Anglii incognito, policya go jednak schwyciła, a sąd skazał na śmierć.

Punch jednak, jakeśmy wspominali poprzednio, powiesił kata, śmiejąc się przytem wesoło. Wreszcie przyszedł do niego dyabeł i żądał rachunku ze zbrodniczego życia. Punch, nie poczuwając się do niczego, odmówił posłuszeństwa, a kiedy dyabeł chciał użyć siły, Punch go zabił laską.

Streszczona przez nas ballada maluje wybornie charakter ulubieńca ludu angielskiego. Aczkolwiek jest on podobny do hiszpańskiego Don Juana i do francuskiego Sinobrodego z bajek Perraulta, dziwną nam się wydaje jednak hypoteza niektórych krytyków, pragnących dowieść, że Punch jest typem, pokrewnym wspomnianym postaciom.

Podobieństwo nie zawsze dowodzi pokrewieństwa, a jeśli mamy szukać źródeł pochodzenia niektórych rysów charakteru Puncha, to prościej daleko szukać ich na jego ziemi ojczystej, w dziejach i dramacie angielskim.

Punch odziedziczył wprawdzie po francuskim Poliszynelu pewne cechy, więcej jednak zewnętrzne, aniżeli wewnętrzne. Właściwy charakter tej figury rozwinął się w Anglii, a każda jego strona przypomina jedną ze znanych, typowych, popularnych w historyi i poezyi, postaci dziejowych.

Nie hiszpański Don Juan, ani francuski Sinobrody, lecz rodzimy angielski król rozpustnik, który zmieniał żony, jak rękawiczki, ścinając te, co mu się znudziły, by ich następczyniom podobny los w swoich objęciach zgotować, energiczny pogromca feudalizmu i reformator kościoła, lubieżny Henryk VIII — jest pierwowzorem Puncha na punkcie jego stosunku do kobiet.

Po drugim, więcej wsławionym przez pióro Szekspira, aniżeli przez dzieje, królu, garbatym Ryszardzie III, otrzymał Punch w spadku owo spokojne, flegmatyczne, zaprawne zimną ironią okrucieństwo, które go charakteryzuje i wyróżnia od Poliszynela, będącego — jakeśmy to już mówili — również wykrzywionem odbiciem popularnej postaci monarszej, a mianowicie Henryka IV, Bourbona.

I Ryszard III, podobnie jak Punch, umiał pomimo swej brzydoty podobać się kobietom, jak o tem świadczy ubocznie choćby scena uwodzenia w dramacie Szekspira.

Jak widzimy, bohaterowie nasi byli dość wybredni w wybieraniu wzorów i lubili sięgać wysoko. W Punchu jednak znajdziemy i inne, nie tylko królewskie zalety i wady. Wesołość jego przypomina często nieoceniony humor Falstaffa, z tą różnicą, że Falstaff jest blagierem i tchórzem, Punch zaś lubi być cynicznie otwartym i odznacza się odwagą, której nic, nawet, jakeśmy to widzieli, sam dyabeł nie przeraża.

A i ta historya z dyabłem nie jest w Anglii bezwzględnie nową. Spółczesny Szekspirowi dramaturg Ben Jonson napisał w XVI wieku całą komedyę o głupim dyable, którego zwyczajny człowiek w pole wyprowadził 1). Tam była wprawdzie mowa nie o samym książęciu piekieł, lecz o małym dyabliku Puku, Punch zaś ma do czynienia z samym szatanem, i nie tylko że go oszukuje, ale nawet zabija. Ten czyn bohaterski, stojący w krańcowej sprzeczności nie tylko z literą, ale nawet z logiką tradycyi, i wskutek tego doprowadzający fantastyczność akcyi do najwyższych szczytów absurdu, zrósł się do tego stopnia z dziwacznym charakterem Puncha, że gdy jakiś skrupulatny kuglarz nie chciał, ze względów religijnych, pozwolić swemu Punchowi na uśmiercenie dyabła, publiczność przestała uczęszczać na zreformowane w ten sposób widowiska.

W późniejszych, już w XIX wieku powstałych redakcyach dramatu Puncha i Judyty, wprowadzono kilka inowacyi.

<sup>1)</sup> Ob. Ig. Matuszewski, »Dyabeł w poezyi«, wyd. II, str. 132.

W jednej z tych sztuk Punch naśladował Otella i zabijał żonę i dziecko z zazdrości; potem wyjeżdżał do Hiszpanii, walczył z Biedą uosobioną, z Chorobą i Śmiercią, i zwyciężał wszystkie te plagi rodzaju ludzkiego. W innej, dowcipniejszej próbce, autor, wstępując niejako w ślady Grabbego, który złączył w jednej tragedyi losy dwóch pokrewnych duchem tytanów: Don Juana i Fausta, wprowadza na scenę Puncha i Sinobrodego i każe im dyskutować o wielożeństwie. Wszystkie te próby jednak nie zwyciężyły dawnej historyi o Punchu i Judycie, w której się łączą — jak słusznie zauważył Magnin — w sposób niezwykle oryginalny, naiwna zmysłowość i krańcowy sceptycyzm, śmierć i życie, śmiech i zbrodnia, trywialność i nadnaturalność. Tylko naród, który wydał Szekspira, mógł stworzyć podobnie genialną parodyę.

Obok zbrodni, Punch uprawiał często politykę i satyrę, i najdowcipniejszy z humorystyczno-satyrycznych dzienników angielskich nosi do dziś dnia nazwisko słynnego bohatera bud jarmarcznych.

## V.

Z ojczyzny Szekspira przejdziemy teraz do ojczyzny Goethego i Szyllera.

W dziełach minezengerów w XII i XIII w. spotyka się wzmianki o przedstawieniach, zwanych »Die Tokkenspiele« (Tokke — znaczyło: lalka).

Jak sądzić można ze skąpych świadectw, repertuar maryonetek stanowiły dramatyzowane legendy i sagi staro-germańskie, te same, które dzisiaj, opromienione czarem muzyki, wprowadził znowu na scene Wagner. Jasnowłosy, szlachetny Zygfryg, czarny i ponury Hagen, wierna a mściwa Krimhilda, dumna Brunhilda i inne osoby epopei Nibelungów paradowały w miniaturowych postaciach przed oczyma średniowiecznych mieszczan i rycerzy. Później dołączyły się do tego legendy pochodzenia francuskiego: o pięknej Magielonie, o damie z Russilonu, etc.

Wiek XVI, będący wiekiem odrodzenia i przewrotu du-

chowego, rozszerzył horyzont myślowy Niemiec i wpłynął bardzo dodatnio na repertuar dramatyczny wogóle, a na maryonetkowy w szczególności.

Jest to rzeczą dowiedzioną, że w czasie, kiedy w Anglii żył jeszcze i pracował Szekspir, trupy angielskich aktorów, czyli, jak ich wówczas zwano: komedyantów, objeżdżały Niemcy, dając przedstawienia po różnych miastach i dworach książęcych. Grywali oni przeważnie sztuki współczesnych autorów angielskich, jako to: Szekspira, Marlowa, Greena etc., a ślady oddziaływania tych dramaturgów wyryły się bardzo wyraźnie na dramacie niemieckim z owej epoki. Sztuki Gryphiusa, Lohensteina i inne pełne są reminiscencyi z Szekspira i jego współzawodników. Na teatr maryonetek jednak oddziałał głównie Marlowe swoim »Faustem«.

Faust urodził się na ziemi niemieckiej, zaszczyt jednak odczucia całej dramatyczności tematu i wprowadzenia go po raz pierwszy na scenę należy się Anglikowi. Po ukazaniu się w Niemczech Fausta Marlowa, tragedya ta, zmieniona wprawdzie, ale zawsze okazująca wyraźne ślady pokrewieństwa z angielskiem pierwowzorem, stała się najulubieńszą sztuką teatru maryonetek i pozostała taką do początku wieku XIX. Sądzimy, że krótka analiza tego lalkowego dramatu nie będzie tu zbyteczną, zwłaszcza że zasługuje on na bliższe poznanie, jeżeli nie z innych, to choćby z tego jednego względu, iż pod jego wpływem Goethe powziął myśl napisania swojego arcytworu poezyi ludzkiej.

Ponieważ Faust Goethego jest powszechnie znany, nie będziemy więc przeprowadzali żadnej paraleli, przytoczymy tylko w krótkości treść maryonetkowej tragedyi.

Sztuka rozpoczyna się monologiem Fausta o nicości wiedzy i wyższości magii nad innemi naukami. Nizki, ponury głos z lewej strony zachęca go do magii; wysoki, srebrzysty głosik z prawej ostrzega przed niebezpieczeństwem. Tymczasem trzech studentów, a właściwie dyabłów, przynosi Faustowi sławną księgę czarnoksięską, z której pomocą można wywoływać wszystkie duchy piekielne. Faust »cytuje«

ośmiu demonów i po krótkim egzaminie wybiera tego, który jest najszybszym ze wszystkich, szybkość jego równa się bowiem szybkości myśli ludzkiej.

Scenę tę, zaniedbaną przez Goethego, zużytkował Lessing w swoim bardzo obiecującym fragmencie Fausta, wprowadziwszy jednak genialną modyfikacyę w określeniu szybkości. Najszybszym wydaje się Faustowi u Lessinga demon, którego szybkość równa się przejściu od złego do dobrego ¹). Dyabeł, wybrany przez Fausta, nazywa się również Mefistofeles; ma on mu służyć przez 24 lata.

Po podpisaniu cyrografu, Faust odjeżdża z Mefistofelesem na zaczarowanym płaszczu, a sługa doktora, Hanswurst, dorwawszy się do księgi czarnoksięskiej, parodyuje całą scenę wywoływania duchów, wprowadzając swoim dowcipem, tchórzostwem i błazeństwem element komiczny do tragedyi. Wywoławszy dyabła, lęka się go i wrzeszczy w niebogłosy.

Faust tymczasem używa i nadużywa życia przez lat 12. Po upływie tego czasu zaczyna żałować związku z piekłem i chce odbyć pokutę. Zamiary te unicestwia Mefistofeles, wywołując z krainy cieniów Helenę, której piękność odurza Fausta. Zapominając o Bogu i piekle, chwyta on cudowną niewiastę w objęcia, ta jednak zmienia się w okropną żmiję, a w tej samej chwili Mefistofeles oznajmia Faustowi, że kontrakt już się skończył.

»Jak to? — pyta zdumiony doktor — przecież dopiero lat 12 upłynęto? — »Tak — odpowiada dyabeł rabulista — cyrograf mówił o 24 latach, licząc każdy po 365 dni, a ja ci służyłem i w dzień i w nocy, kontrakt więc już upłynąt .

Na taki argument prawny, Faust nic odpowiedzieć nie może, próbuje się modlić, ale w rysach obrazu Madonny widzi oblicze Heleny. Inne próby, jak zamiana szat z Hanswurstem, nie prowadzą również do niczego, Mefistofeles bowiem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Por. Kieseweter: »Faust«. Ign. Matuszewski: »Czarnoksięstwo i Medyumizm«.

oszukać się nie daje; wreszcie z uderzeniem północy dyabli porywają grzesznika z duszą i ciałem do piekieł. Na zakończenie zaś występuje Hanswurst, rozpraszając swymi dowcipami smutne i pognębiające wrażenie, jakie z pewnością tragedya ta na wierzących widzów wywierała.

Jak widzimy z tego streszczenia, sztuka maryonetkowa nie była jakimś nieforemnym zlepkiem scen, lecz prawdziwie poetyczną kreacyą, która musiała przemówić silnie do temperamentu tak wraźliwego na piękno, jaki posiadał Goethe.

I rzeczywiście, wszystkie prawie najpiękniejsze szczegóły i rysy Getowskiego Fausta dadzą się odnaleźć, naturalnie w zarodku, w tej starej sztuce, nie drukowanej ani razu przed 1830 r., a tylko przechodzącej ustnie, lub też w formie krótkich notatek rękopiśmiennych, przez trzy wieki prawie, z ojca na syna, od jednego właściciela teatru maryonetek do drugiego.

Odnajdziemy tam wszystkie szczegóły — z wyjątkiem jednego, ten jeden atoli wystarcza, by dzieło Goethego uważać za utwór nie tylko pod względem obrobienia, ale i pod względem inwencyi zupełnie oryginalny. Szczegółem tym jest cudowna postać Małgorzaty. Ona to, nie zaś mdłe zakończenie części II, nadaje kreacyi Goethego oryginalne piętno.

Stosunek Goethego do maryonetek nie ograniczył się » Faustem «. Arcymistrz poezyi niemieckiej miał do czynienia z grającemi lalkami od dzieciństwa prawie.

W Autobiografii swojej opowiada, że pierwsze dziecinne swoje utwory pisał dla teatru maryonetek, który otrzymał od babki na kolendę; reminiscencye tych wrażeń młodocianego wieku spotykamy w pierwszej części Wilhelma Meistra, gdzie bohater tytułowy, będący, jak większość kreacyi Goethego, niejako sobowtórem poety, spędza godziny całe przy domowym teatrzyku maryonetek.

Prócz tego, Goethe napisał dwa utwory, przeznaczone dla podobnego teatru; jeden, większy, nosi tytuł: »Jarmark w Plunderweilen«, drugi zaś, będący tylko drobnym fragmentem, zowie się »Weselem Hanswursta«. Oba zresztą posiadają

tylko wartość historyczną, pełne są bowiem aluzyi do współczesnych stosunków, pod względem poetycznym zaś nie mogą się w żadnym razie mierzyć z innemi farsami autora Fausta, jak np. z genialnym żartem: »Bogowie, bohaterowie i Wieland«, lub z »Tryumfem sentymentalizmu...«

Wspomnieliśmy już kilkakrotnie imię Hanswursta, nie objaśniając bliżej tej postaci. Musimy to uczynić teraz, Hanswurst bowiem w dziejach teatru niemieckiego znaczną odegrał rolę, a losami jego zajmowali się bardzo poważni literaci i krytycy.

Hanswurst jest rodzajem niemieckiego Poliszynela, nie posiada jednak ani odrobiny jego żywości i inteligencyi. Pod tym względem zbliża się raczej do głupkowatego Arlekina, którego imienia nawet używał niekiedy, różniąc się od niego jednak niezgrabnymi ruchami i ociężałością.

Wyraz: Hanswurst, istniał w Niemczech oddawna i używany był, jako pogardliwy przydomek. W takiem znaczeniu stosuje go Later r. 1541, w swojej broszurze, zatytułowanej: »Wider Hanswurst«, a wymierzonej przeciwko księciu Brunświckiemu. Hanswurst, według określenia owej książeczki, oznacza »ordynarnego bałwana, który chciałby uchodzić za mądrego, a same głupstwa czyni i od rzeczy gada«. Takim pozostał Hanswurst do końca połowy XVIII wieku, kiedy go, za staraniem uczonego Gotscheda i dyrektorki teatru w Lipsku, Neuberinowej, uroczyście wygnano ze sceny, na którą, pomimo ujmowania się za nim takiej powagi krytycznej, jak Lessing, nigdy już nie powrócił.

W teatrze maryonetek typ ten pozostał do dziś dnia, przybrał tylko inne nazwisko, a mianowicie: Kasperle.

Nazwisko zmieniał on nie po raz pierwszy, w XVII wieku bowiem zwano go niekiedy z holenderska: »Pikelhäring«. Pod tym pseudoninem występował Hanswurst w przeróbkach sztuk Szekspirowskich, grając tam rolę klownów, a niekiedy i innych komicznych postaci. W »Kupcu weneckim« np., w osobie jego złączono role Lancelota Gobbo i Gratiana.

Pikelhäring jednak, Kasperle, Hanswurst, Inb Harlekin,

są jednym i tym samym typem głupkowatego gamonia, który swemi błazeństwami przerywa na chwile poważny tok tragedyi. Mówimy: \*tragedyi\*, — maryonetki niemieckie bowiem grywały głównie bardzo poważne sztuki t. zw. \*Haupt und Staats-actionen\*, gdzie występowały same tylko osobistości historyczne, mitologiczne, biblijne, i naturalnie Hanswurst, którego spotykamy nawet w Raju, jak rozmawia z Adamem i Ewą, natychmiast po ich stworzeniu.

Poważny nastrój maryonetek niemieckich przetrwał do początku XIX wieku, kiedy zwykłą koleją rzeczy ze stanowiska ludowego dramatu zeszły na zabawkę dziecinną.

Dla dokładności zrobimy tu jeszcze wzmiankę o Guiguolu, typie zrodzonym przy końcu XVIII wieku w Lionie. Jest to wesoły robotnik, tkacz jedwabnych materyi, lubiący kieliszek i pohulankę z przyjaciołmi, sprzeczający się często z żoną, ale ulegający jej zawsze w końcu, robiący niekiedy awantury i brany do kozy. Komika postaci Guignola spoczywa głównie w liońskim dyalekcie i przekręcaniu wyrazów. Dzisiaj imię to stało się we Francyi synonimem maryonetki wogóle.

### VI.

Na tem kończymy historyczny przegląd maryonetek europejskich. O polskiej szopce pomówimy później, teraz zaś musimy wspomnieć chociaż pobieżnie, dla porównania, o maryonetkach i podobnych im zabawach ludowych na Wschodzie, w Turcyi i Persyi.

Na przedmieściach Konstantynopola przedstawiają odmianę maryonetek, znaną i u nas pod nazwą chińskich cieni. Są to płaskie figurki, poruszające się za oświetlonym, przezroczystym ekranem i rzucające na niego cień.

Bohaterem tych przedstawień jest Karaghuez, typ Turka z niższej klasy, zbliżony pod względem charakteru do niemieckiego Hanswursta i włoskiego Brigheli. Karaghuez jest głupowaty, a zarazem chytry, złośliwy i cyniczny, nie lubi przebierać w słowach i dowcipy swoje czerpie ze źródeł nie-

zbyt czystych i przyzwoitych. Prototypem jego był podobno jakiś wielki wezyr sułtana, Saladyna, słynny ze swej rozpusty i lubieżności.

Teofil Gautier poświeca w swoim opisie Konstantynopola sporo miejsca Karaghuezowi (Ed. M. Levy, str. 172-180). »Maska tej figury jest dobrą karykaturą typu tureckiego. Fizyognomia Karaghueza — to mieszanina głupoty, lubieżności i chytrości, gdyż w gruncie rzeczy typ ten stanowi połączenie Prudhomme'a Pryapa i Roberta Macaire'a. Powiernikiem jego jest Hadżi-ajwat, pół Mascarille i pół Bertrand, niepewny pomocnik, który wysługuje się swemu towarzyszowi, drwiąc z niego ustawicznie«. Akcyę dramatu wypełniają przygody miłosne bardzo swobodnej natury. Niezbędnemi figurami tych sztuk są komiczni i głupi Persowie, odgrywający w nich taka role, jaka w farsach i w wodewilach francuskich odgrywają Anglicy, a w komedyach angielskich - Francuzi. Gerard de Nerval, który, podobnie jak Gautier, widział Karaghueza na gruncie, twierdzi, »że Karaghuez należy zawsze do opozycyi. Jest to albo mieszczanin-szyderca, albo też człowiek z ludu, który ze stanowiska zdrowego rozsądku krytykuje działalność drugorzędnych przedstawicieli władzy«. Istnieje, jak zobaczymy dalej, niejako prawo ogólne, że: wszystkie główne typy repertuaru maryonetkowego w całym świecie występują wrogo przeciwko ustanowionemu porządkowi społecznemu. Reprezentanci władzy i prawa (notaryusz, komisarz, kat, sędzia), nauki urzędowej (doktor boloński), siły zbrojnej (kapitan Mattamore), powagi wieku (Pantaleon) etc. - wszystkie te postacie były ośmieszane i chłostane, instytucye zaś społeczne, jak małżeństwo, własność etc., traktowane jako niepotrzebne więzy, z których się każdy bohater jasełkowy stara w komiczno-brutalny sposób uwolnić.

O wiele subtelniejszym, chociaż równie niemoralnym, jest Poliszynel perski, zwany Ketchel-Pehlevan, co znaczy słysy bohater«; charakterystyczną cechę jego stanowi łysina, która, jak garb Poliszynela, wyróżnia go od innych maryonetkowych postaci.

Specyanego kostiumu Ketchel-Pehlevan nie nosi. Najczęściej jednak występuje odziany suknią duchowną, perski bohater bowiem w tem jest niepodobny do cynicznych Punchów i Poliszynelów europejskich, że posiada wielką skłonność do hypokryzyi. To Tartuffe maryonetkowej galeryi typów. Słodki, układny, bardzo wykształcony, zwłaszcza obeznany dobrze z Koranem, którego wersety cytuje co chwila, wznosząc oczy ku niebu i składając ręce na piersiach, nie ma Ketchel-Pelehvan w swym charakterze ani odrobiny tej brutalnej otwartości, jaką posiadają angielski Punch i francuski Poliszynel.

Krótkie streszczenie jednej ze sztuk maryonetek perskich pozwoli nam najlepiej ocenić Ketchel-Pehlevana.

Do pewnego Akhonda, czyli proboszcza muzułmańskiego, przybywa Ketchel i pozorną pobożnością swoją, która rozśmiesza do łez publiczność, wkrada się w łaski kapłana.

Akhond zaczyna z nim rozmowę o teologii, Ketchel-Pehlevan zdumiewa go swą wiedzą i zachwyca znajomością tekstów, przemawiających na korzyść dziesięciny kościelnej, oraz jałmużny należnej duchownym. Akhond jest olśniony.

Ketchel zna również i poetów perskich, którzy, pod wrzekomą maską miłości i wina, opiewali mistyczne rozkosze religii. Cytaty z owych poetów wprawiają obu pobożnisiów w upojenie. Powoli, w kąciku celi Akhonda zjawia się dzbanek ognistego soku jagody winnej, wzbronionego muzułmanom. Nasi święci zaczynają śpiewać i tańczyć, pociągając ciągle ze dzbana, aż wreszcie pijani, jak bele, padają na ziemię i zasypiają.

Jak zapewniają podróżnicy, sceny te niezmiernie się podobają Person. Może to świadczyć zarówno o ich wyrafinowanej kulturze, jak i o zepsuciu moralnem, a podobno rzeczywiście i jedno, i drugie przypuszczenie jest słusznem.

Naród perski posiada bardzo bogatą i świetną przeszłość, a chociaż pomiędzy staro i nowo perską cywilizacyą istnieją przerwy i luki olbrzymie, mimo to jednak, pewne cechy, skłonności i upodobania dostały się dziedzicznie od współczesnych

Kserksesa i Daryusza do krwi dzisiejszych poddanych Mussafer Edina.

Już za czasów Aleksandra Macedońskiego Persowie odznaczali się nie tylko wielkiemi zdolnościami, zwłaszcza do poezyi, ale i wielkiem zepsuciem i zniewieściałością obyczajów.

Cóż się jednak stało? — oto zwycięzca został zwyciężony przez niewolników swoich. Aleksander zamiast zgreczyć Persów, sam stał się Persem i, zamaskowawszy w ich rozkosznem życiu, począł je naśladować.

Podobny proces powtarzał się kilka razy w historyi: naród perski, którego uosobieniem jest właśnie ulubiony bohater jego, Ketchel-Pehlevan, zawsze swym sprytem, inteligencyą, hypokryzyą i zepsuciem, poniżał zwycięzców, którym nie był w możności przeciwstawić siły. I chanowie tatarscy, i apostołowie arabscy, pogromiwszy Persów, przyjęli w końcu ich język, literaturę i obyczaje i stali się — jak słusznie zauważył Chodźko — podobni do Ketchel-Pehlevana 1).

I u innych narodów wschodnich istnieją maryonetki, o ich repertuarze jednak i typach wiemy bardzo niewiele, podróżnicy i uczeni bowiem mało dotychczas tę stronę literatury wschodniej badali.

Niedawno przywieziono do Paryża i złożono w muzeum. Luwru gromadkę figurek maryonetkowych z wyspy Jawy, gdzie teatr lalek należy do ulubionych widowisk.

Maryonetki jawańskie słynne są w całej Azyi. Odgrywają one dramaty, zaczerpnięte głównie ze starych legend, mitów i epopei indyjskich, które razem z braminizmem przeszły niegdyś na wyspę. Prócz tego, przedstawiają na scenkach jasełkowych ważniejsze wypadki dziejów jawańskich.

Bohaterowie, bogowie i demony trzymani są zawsze w jednym i tym samym typie, przypominającym rysami, zwłaszcza u osób klasy wyższej, rasę wschodnio-indyjską, nie malajską.

<sup>1)</sup> Porównaj A. Chodźko, »Théâtre persan«, Préface, str. XV—XIX.

<sup>\*)</sup> Mnóstwo podobnych maryonetek, pochodzących z archipelagu Sundzkiego, widziałem w muzeum wiedeńskiem. Są one robione albo ze skóry malowanej lub złoconej, albo też z drzewa i gałganów.

Bo też i maryonetki przybyły na Jawę z Indyi, gdzie znano je od niepamiętnych czasów. Wspomina o nich Mahabharata i inne poematy sanskryckie <sup>1</sup>).

W dramacie Rażasekhary p. t. »Bala-Ramajana«, znajdujemy w akcie V ciekawą scenę: występują tam maryonetki, w których wnętrzu ukryto mówiące papugi.

Do dziś dnia » pankali«, albo » pankalika« — tak się bowiem zowią na półwyspie indyjskim lalki jasełkowe — wędrują po ojczyźnie Kalidasy z wioski do wioski, odgrywając przed ich mieszkańcami stare i znane dramaty mityczne. (Por. Sylvain Levi, » Le Théâtre indien«, str. 275 i 324—325).

Mieszkańcy Cejlonu posiadają nawet w swoim teatrze typ, będący oryentalnem wcieleniem odwiecznego Proteusza-Poliszynela. Nosi on miano Rangin'a i jest także cynikiem i rozpustnikiem. (Por. Jacolliot, »Voyage au Pays des Perles«, str. 54, a także »Voyage au Pays des Elephants«, gdzie znajduje się nawet przekład sztuki, której bohaterem jest Rangin).

Rzuciwszy jasne stropy podwzrotnikowego nieba, wróćmy teraz na chwilę pod własną strzechę.

### VII.

Maryonetki istniały u nas oddawna i istnieją dotychczas pod formą szopki.

Szopka jest fazą przejściową od maryonetek hieratycznych, duchownych, do maryonetek świeckich, ludowych. Forma ta, zapomniana już gdzieindziej, pozostała u nas w swoim pierwotnym kształcie, by świadczyć, niby jakieś wykopalisko, lub zwierzę, łączące w sobie cechy dwóch zróżniczkowanych pó-

¹) Mahabharata mówi: »te lalki z drzewa, poruszane nićmi (sû-traprotâ)«.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) W r. 1900 powstał w Warszawie stały teatrzyk maryonetek, założony przez autorkę pedagogiczną pannę Maryę Weryho. Repertuar tej scenki stanowią fantastyczne bajki dramatyzowane, balety, sztuki gimnastyczne i t. p. widowiska odpowiednie dla dzieci.

źniej typów zoologicznych, o wiecznym związku przeszłości z przyszłością i nowo zrodzonych istot z zamarłemi.

Jak wiadomo jednak z teoryi ewolucyi, wszystkie formy przejściowe, którym warunki nie pozwolą rozwinąć się w kierunku dodatnim, postępowym, zwykle wymierają nadzwyczaj szybko, jeśli zaś uratują swój żywot od zagłady, to wloką go w sposób nędzny i smutny.

Tak się, niestety, rzecz ma i z szopką.

Jeżeli weźmiemy pod uwagę bogaty i pełny rozwój dramatu maryonetkowego w Europie zachodniej i porównamy go z naszą szopką, spostrzeżemy, że zarówno pod względem technicznym, jak i literackim, stała ona i stoi znacznie niżej, podobnie, jak i nasz dramat wogóle. A jednak niepodobna zaprzeczyć, że istniał materyał, z którego można było zrobić bardzo wiele.

Pomijając naiwną pozostałość dawnych misteryów religijnych, a mianowicie dramat o Herodzie, śmierci i dyable, stanowiący jądro dzisiejszej szopki, zatrzymajmy się przez chwilę na scenach dodatkowych, które gdyby wysunęty się na plan pierwszy, mogły były wytworzyć dramat ludowy, nie gorszy od włoskiej \*commedia dell'arte«.

Figur komicznych, stanowiących podstawę teatru ludowego wogóle, a maryonetkowego w szczególności nie brakło. Taki np. »kusy Janek, co chodził z toporkiem, opasywał się kijanką, podpierał się workiem«, lub głupi Wojtek z kozą, mógłby stać się polskim Giandują, lub Arlekinem.

Dodajmy do tego typy z różnych okolic kraju, jak Kozak i Krakowiak, dalej figury, reprezentujące różne stany i zajęcia, n. p. ekonom, górnik, kominiarz, Żyd, dziad, żebrak, czarownica, Małgorzatka, co tańcuje z huzarami — ileż to materyału do odmalowania odcieni narodowego charakteru!

Nie, nie narodowego, lecz, niestety, tylko ludowego.

Tu leży właśnie po części przyczyna, dlaczego szopki pozostały szopkami, a nie przerodziły się w samodzielny, skończony teatr maryonetkowy.

Wyszedłszy z pod opieki kościoła, szopki dostały się

w rece ludu, który nie miał ani odpowiedniego wykształcenia, ani środków do ich udoskonalenia.

Pod względem technicznym lalki szopkowe przedstawiają się bardzo prymitywnie: Osadzona na kawałku drutu, lub kija, figurka nie posiada możności poruszania swobodnie którymkolwiek z członków, a przez to pozbawioną jest wszystkich efektów mimiki, co utrudnia niezmiernie wszelkie więcej skomplikowane sceny, zwłaszcza zbiorowe.

Wskutek tego, w większości wypadków, na scenę występują po dwie tylko, rzadziej po trzy osoby, których mowa sprowadza się zwykle do wymiany kilku dowcipów, a częściej kończy poprostu na krótkim opisie własnej osoby: »Jestem sobie pan Jabłoński«, albo »pan Zabłocki« i t. p.

To wszakże stanowiło jedną tylko z przeszkód, łatwiejszą do usunięcia. Ważniejszą była druga, tkwiąca głębiej. By ją zrozumieć, musimy uprzytomnić sobie dokładnie, czem był teatr maryonetkowy w Europie zachodniej.

Przedewszystkiem zadowalał on potrzebę zabawy. Królowie posiadali turnieje i balety, lud miał swoje figurki skaczące; monarchowie utrzymywali na swoim żołdzie Triboulet'ów i Chicot'ów; nadworne błazny tłumu noszą niemniej sławne i głośne imiona: Poliszynela, Hanswursta, Puncha i t. d.

Jak wesołkowie monarchów, tak i trefnisie ludowi mieli przywilej mówienia prawdy bezkarnie. Żartownisiom ludowym nawet wolno było daleko więcej, bo, jako postacie fantastyczne, stali oni ponad rzeczywistością, a zatem i ponad słuchaczami, których mogli traktować z góry.

Łatwiej zresztą obrzucać obelgami stugłową, a więc nie indywidualną hydrę tłumu, niżeli osobę pojedynczą, a w dodatku potężną, która mogła niewczesnego żatownisia posłać na szubienice.

By mieć atoli prawo do mówienia komuś gorzkich słów prawdy, należy przedtem dowieść, że się go kocha, że się go gryzie »sercem«, nie »wątrobą«. Takim bywał stosunek trefnisiów do królów w dziejach i poezyi.

Dość wspomnieć cesarza Maksa i wiernego a dowcipnego Kuntza von Rosen, Zygmunta i Stańczyka 1) i t. p.

Z kreacyi poetycznych zasługuje na uwagę błazen w » Królu Learze « Szekspira, oraz Nik w » Maryi Stuart « Słowackiego.

Każdy z nich kocha swego pana do tego stopnia, że utożsamia się z jego osobą, żyje jego życiem i gotów jest umrzeć za niego.

Stosunek błaznów ludowych do ich władcy, ludu, jest w istocie swojej ten sam.

Niema tu naturalnie mowy o rzeczywistej miłości, boć drewniana figurka, poruszana palcami chciwego na grosze przedsiębiorcy, kochać i poświęcać się nie może; pomiędzy typami jasełkowymi jednak a ludem, który je stworzył, a któremu one, szydząc z niego, przypodobać się pragnęły, istniał silny węzeł sympatyi idealnej.

Patrząc na skoki i słuchając drwin, wygłaszanych przez maryonetki, lud, nieświadomie pewno, ale instynktownie odczuwał, że te ruchome karykatury są krwią z krwi i duchem z ducha jego.

Był to stosunek twórcy do stworzonego przedmiotu, ojca prostaczka do dowcipnego syna urwisa, który, aczkolwiek mądrzejszy od wyśmiewanego rodzica, przypomina go charakterem, oraz ogólnym nastrojem i kierunkiem umysłu.

Syn ten nie wyparł się nigdy swego ojca i zawsze bronił spraw jego w walce ze stanami wyższymi.

Nie mamy tu na myśli walki bezpośredniej, w formie otwartej satyry i krytyki, chociaż i to wielką w dziejach maryonetek odegrało rolę i niemało im przysporzyło sympatyi; pragniemy sięgnąć głębiej nieco, do samego jądra charakte-

¹) Stańczyk, dzięki Matejce, Wyczółkowskiemu i Wyspiańskiemu, stał się wiele mówiącym symbolem. Badania historyczne jednak stwierdziły, że Stańczyk rzeczywisty był naprawdę figurą niezwykłą i charakterem głębszym, że więc symbol nie zrodził się absolutnie z niczego, lecz ma pewną podstawę realną. Por. Reja »Zwierzyniec«. Bielski »Kronika polska«. M. Bobrzyński »Stańczyk«. Leonard Lepszy »Lud Wesołków w dawnej Polsce« (1899).

rów maryonetkowych, które u wszystkich naczelnych typów, poczawszy od Pulcinelli neapolitańskiego, a skończywszy na perskim Ketchel Pehlewanie i cejlońskim Ranginie, jest jedno i to samo.

W głębi każdego z tych charakterów spoczywa nienawiść do więzów, narzucanych jednostkom przez społeczeństwo.

Cokolwiekbądź bowiem uczeni socyologowie powiedzą o naturze społeczeństwa, faktem jest, że człowiek, należąc do danej gromady, musi płacić za korzyści i wygody, jakie od niej otrzymuje.

Nic darmo na świecie. Różnica pomiędzy tem, co jednostka daje, a tem, co w zamian odbiera, jest o wiele większa na dolnych, niżeli na górnych szczeblach drabiny społecznej.

Dzisiaj cała ta kwestya sprowadza się przeważnie do zależności ekonomicznej; dawniej atoli składało się na to wiele jeszcze innych czynników moralnej i materyalnej natury.

Krępowany tysiącem wymagań, przepisów i postrachów przez różne potężne instytucye i jednostki, lud krajów Europy zachodniej, aczkolwiek pobożny i lojalny z pozoru, nienawidził w głębi duszy społeczeństwa, które go traktowało gorzej, niż wołu roboczego.

Że uczucie podobne wrzało w sercu tłumów, świadczą peryodyczne bunty, wojny chłopskie i inne tak częste na Zachodzie wybuchy, dążące do zupełnego zerwania wszelkich, nie tylko państwowych i kościelnych, ale nawet najpierwotniejszych więzów społecznych.

Rzesza ta, nienawidząca świadomie wielkich tego świata, nieświadomie zaś, instynktownie, usposobiona wrogo względem wszystkiego, co przez nich, oraz ich przodków ustanowionem zostało, musiała się cieszyć, widząc jak Punch, lub Poliszynel, drwił sobie z praw i urządzeń społecznych, tłukł kijem przedstawicieli władzy i sprawiedliwości, a wieszał katów.

Była to odwet *in effigie*, symboliczna żakierya, której widok uspokajał naprężone nerwy plebejusza i, za pomocą wybuchów śmiechu, uwalniał zbolałe serce od nagromadzonej w niem nienawiści i goryczy.

Główne typy maryonetkowe są wcieleniem opozycyi przeciwko wszystkiemu, co trzyma w karbach wybujałą indywidualność człowieka, nie należącego do warstw uprzywilejowanych.

Pod pokrywką humoru i dowcipu kryła się wściekła nienawiść, ujawniająca się całym szeregiem brutalnych zamachów, którym tylko krańcowa fantastyczność odbiera do pewnego stopnia charakter zbrodni.

Twórca tych typów, lud, wlał w ich duszę nieuświadomioną może, ale istniejącą mimo to faktycznie niechęć do wszystkich i wszystkiego, co mu utrudniało i zatruwało dni ciężkiego i tak żywota. Nie dziwnego więc, że wybryki awanturników jasełkowych mile były widziane przez tłum, zgromadzony na placach publicznych.

Zawsze i wszędzie szukano w bajce i fantazyi tego, czego nie można było zobaczyć w rzeczywistości.

Panowie trzymali błaznów, by odpędzać przesyt i nudę, lud zaś szukał u swoich trefnisiów pociechy w strapieniach.

Jeżeli go dręczyły kłopoty domowe, jeśli miał długi, lub był przykuty nierozerwalnymi węzłami Sakramentu do niedobranej a kłótliwej małżonki, biedny nędzarz pocieszał się, patrząc z jakim humorem i łatwością rozwiązuje Poliszynel kwestye pieniężne, rodzinne i społeczne, i jak sobie daje radę nawet z odwiecznym wrogiem rodu ludzkiego — szatanem.

Czem jest Faust w zakresie wyższego życia duchowego, a Don Juan w dziedzinie gwałtownych uczuć i namiętności, tem był Poliszynel w sferze niższych, zwierzęco-ludzkich instynktów, w kole zwykłego, powszedniego żywota razem z jego milionem drobnych, codziennych, głupich, ale zabijających swą masą trosk i kłopotów.

Jak tamci tytani, dążąc do ideału bezwzględnej swobody myśli i serca, starali się skruszyć szranki, krępujące ludzkość, tak karykaturalny ich kolega z budy jarmarcznej pragnął rozluźnić, za pomocą śmiechu i pałki sękatej, ciasny okrąg warunków nędznego, mieszczańskiego bytu.

Na jednym punkcie nawet humorystyczny bohater jaseł-

kowy przewyższał poważnych herosów tragedyi: gdy ci ostatni bowiem, nie dopiąwszy celu swych dążeń, ginęli, skruszeni żelazną dłonią konieczności, Poliszynel, obrzuciwszy świat i ludzi gradem obelg i razów, wychodził z walki zwycięsko, nie tracąc ani na chwilę fantazyi i dobrego humoru.

Im stosunki pomiędzy społeczeństwem a ubogą jednostką mniej były naprężone, t. j. im mniejsze potrzeby posiadał człowiek i im łatwiej je zadowalał, tem łagodniejszym charakterem odznaczał się maryonetkowy jego ulubieniec.

Neapolitański Pulcinella np., bohater zadowolonych z życia lazzaronów, jest tylko wesołym egoistą i nic więcej.

Bardziej na północ, gdzie warunki klimatyczne utrudniają proletaryatowi życie, charakter głównych jasełkowych typów staje się coraz złośliwszym, dosięgając wreszcie szczytu w kreacyi okrutnego, jak Ryszard III, a rozpustnego, jak Falstaff, Puncha angielskiego.

Był to najwyższy symbol nienawiści i pogardy dla porządku społecznego: rodzina, obowiązek, prawo, obyczaj, sprawiedliwość ludzka i nadludzka — wszystko to zdeptano nogami; pozostały tylko *instynkty*, potrzeby, odwaga i — dowcip, który łagodził straszliwą brutalność tej antyspołecznej krytyki. Punch — to nie szaleniec, jak mniemał autor »Gulliwera«, lecz uosobienie destrukcyjnych żywiołów, drzemiących w łonie mas.

U nas takie typy powstać nie mogły, bo nie miał ich kto tworzyć. Stan trzeci nie istniał prawie wcale. Drobne mieszczaństwo zaś, oraz lud wiejski, który się głównie jasełkami zajmował, zbyt mało znaczył i zbyt mało wiedział, by śmiał i mógł oponować, choćby satyrą, przeciwko czemukolwiekbądź na świecie.

To też polski teatr lalek, wziąwszy początek w tem samem, co każdy dramat, t. j. liturgicznem źródle, zatrzymał się na przejściowem, świecko-religijnem stadyum »szopki« i żadnych wybitnych typów nie wytworzył, poprzestając na naiwnem wyśmiewaniu chłopskiej głupoty, babskiej kłótliwości i żydowskiego żargonu.

; }

### VIII.

Małe dramaciki szopkowe, włączone do zbioru kantyczek, są bardzo ładne i dużo posiadają charakteru, ale obracają się w ciasnem kółku reminiscencyi ewangelicznych, przystosowanych do pojęć ludu prostego.

Żaden typ nie zarysowuje się tam szerzej, nie wysuwa naprzód i nie przykuwa do siebie wyłącznie uwagi.

Wszystkie te figury — nieraz nawet wcale dobrze naszkicowane — stoją na jednym i tym samym planie i odgrywają role, mniej więcej, jednakowe. Są to pasterze, prości, poczciwi, pobożni, radujący się szczerze z narodzin Świętego Dzieciątka i oddający mu serdeczne hołdy.

Efekty komiczne polegają głównie na silnem akcentowaniu naiwności prostaczków.

W jednej tylko pastorałce, t. zw. góralskiej, którą kolędnicy krakowscy w szopce przedstawiają (wyd. Częstochowskie, str. 18-36) wprowadzono wcale niezły typ obżartucha, próżniaka i hultaja, Maścibrzucha, który służył we dworze i tam:

> ...w kuchni bywał, Kucharzowi rondelki językiem pomywał. Dworscy mnie tez lubili, zem grywał na lirze, To mi często dawali oblizać talirze.

Na te przechwałki odpowiada mu Kuba, starszy pastuch, uczciwy, poważny i rozsądny, źle usposobiony względem służby dworskiej, ale pełen czci dla księży:

Nie darmo-ć się, jak widzę, gęba wykrzywiła: Pewno temu, żeś dworskich kąsków jadał siła; Konfitury, co hajduk z pokoju wynosił, Wszyscy nos zatykali, tyś się o nie prosił...

A gdy Maścibrzuch przyznaje, że go nieraz we dworze tak obito za kradzież, iż ma »dotąd floresy na swem grzesznem ciele«, Kuba konkluduje:

Taka-ć to jest zapłata służyć u wielmożnych panów! Lepiej, lepiej, mój bracie, służyć u plebanów. Swoją drogą jednak oburza się na to, iż chłopi kradną pańską zwierzynę; twierdzi, iż:

Dobra sroka dla chłopa, dobra nawet wrona, A panu dać należy gęś, albo kapłona; Bo chłop, chociaż kapnstą brzuszysko wytłoczy, Napiwszy się i wody, zdrów sobie podskoczy.

Ta rezygnacya i umiarkowanie żądz i potrzeb są bardzo charakterystyczne, zwłaszcza jeżeli się je zestawi z ostrym, rewolucyjnym nastrojem dramatu maryonetkowego na zachodzie Europy. Nie należy jednak zapominać, że mamy tu do czynienia z utworem nawpół religijnym.

W szopce współczesnej jest wprawdzie kilkanaście stałych typów świeckich, posiadających nawet satyryczno-komiczne zabarwienie, ale właściwie mówiąc, są to raczej ilustracye do wesołych piosnek i gadek, nie zaś postacie dramatyczne.

Wogóle, wyjąwszy sceny pomiędzy Herodem, dyabłem a śmiercią, reszta repertuaru szopkowego składa się przeważnie ze śpiewanych *monologów*, przeplatanych, kiedy niekiedy, bardzo krótkim i niewiele znaczącym dyalogiem.

Sceny dłuższe i żywsze wyszły w Warszawie prawie zupełnie z użycia, chociaż trafiają się w szopkach prowincyonalnych. Maryonetki warszawskie wzbogacają się za to przybieraniem do swego grona popularnych typów operetkowych, lub wodewilowych, w rodzaju kantorzysty Jóża Grojseszyka z wesołej farsy Szobera i t. p.

Wszystko to przyczynia się tylko do zatarcia resztek charakteru starodawnej szopki, która i tak, jak wiemy, nigdy nie dorównywała teatrowi maryonetek na zachodzie Europy.

Co prawda, to wogóle dramat nasz rozwijał się niesłychanie wolno i słabo. Dlaczego? Wyczerpujący rozbiór tej kwestyi zaprowadziłby nas za daleko. Poprzestaniemy więc tylko na zaznaczeniu tego faktu i na prawdopodobnym jego związku z ewolucyą szopki <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sądząc z tego, co pisze Kitowicz (str. 1—3), była chwila, kiedy jasełka nasze stały dość wysoko, a przynajmniej posiadały dużo żywo-

A jednak początki naszego dramatu zapowiadały się dość oryginalnie i, co dla obrabianego przez nas przedmiotu ważniejsze, widać w nich było skłonność do tworzenia typów stałych, które przeprowadzano przez różne sytuacye.

Najpopularniejszy był Albertus, bohater wielu komedyi i dyalogów satyryczno-komicznych z XVI i XVII stulecia. Jako tchórzliwy sługa kościelny, wyprawiany na wojnę, łączył Albertus w sobie komiczne żywioły obu swoich zawodów i sprawiał istotnie bardzo zabawne wrażenie.

To też przedstawiano go to idącego na wojnę, to powracającego z niej do domu na koniu bez ogona i z pół tuzinem skradzionych kokosz za pasem; innym razem widzimy Albertusa, jako rotmistrza bandy żaków, na których sztandarze jaśnieje beczka i kufel; to znowu w komedyi rybałtowskiej godzi on chłopów, bijących się z żołnierzem i t. p.

Obok Albertusa zjawiali się chociaż rzadziej, klecha, kantor, dzwonnik, magister.

Żadna z tych figur jednak nie rysowała się tak wypukło, jak ów pół-żołnierz, pół-śpiewak kościelny, który rzeczywiście da się porównać z pewnymi typami, zrodzonymi z włoskiej komedyi dell'arte, ale z typami drugorzędnymi.

Na Pulcinella, Poliszynella, Puncha nie wyszedłby chyba Albertus nigdy, był na to bowiem za biernym, za słabym i za mało odważnym.

Egoizm jego miał charakter bardziej odporny, niżeli zaczepny: unikał on przykrości, ale ich nie usuwał z drogi gwałtem, siłą, a chociażby podstępem.

tności: »Tam Żyd wytrząsał futrem, drugi Żyd mu je ukradł, stąd kłótnia wielka, aż Żyd skrzywdzony pokazał się z żołnierzami i instygatorem, biorącym pod wartę złodzieja«. To znowu: »chłopów pijanych, bijących się, albo szynkarka, tańcująca z kawalerem, albo śmierć z dyabłem... to musztrujący się żołnierze, tracze, drzewo trzący i t. p.«. Powoli jednak »reprezentacye takowe doszły do ostatniego nieprzyzwoitości stopnia«, i ks. Teodor Czartoryski, biskup poznański, zakazał ich, pozwalając tylko na nieruchome religijne. »Po którym zakazie jasełka, powszedniejąc coraz bardziej, w jednych kościołach zdrobniały, w drugich wcale zostały zaniechane«.

Było to coś w rodzaju Matamora, lub Falstaffa, bez ich werwy, swobody i temperamentu. Albertus jest o wiele naiwniejszy. Nie kłamie on i nie chwali się zbytecznie swojem bohaterstwem, ale się przyznaje często otwarcie, zwłaszcza swemu dobrodziejowi i pryncypałowi, że podczas bitwy »uciekał na kantorye i t. p.«.

Zresztą figura ta żyła głównie na papierze; do teatru maryonetek i do pokrewnych mu rodzajów sztuki scenicznej nie przedostała się nigdy. Jest to więc raczej zarodek, świadczący o tem, że i u nas coś w tym gatunku powstać mogło, niżeli typ, któryby można postawić na jednym poziomie ze stałemi figurami teatru ludowego na Zachodzie.

O Pankracym, Czechaczku, wymyślnym Walku i o innych komicznych postaciach improwizowanej komedyi dworskiej wiemy tylko tyle, co napisał Morsztyn w »Światowej rozkoszy«:

- »Pankracy z Czechaczkiem jakoś też tam weszli,
- »Dwaj się niepospolici szpaczkarzowie zeszli:
- »Ale przecie nie stoją obadwa za jaje,
- »Jeśli im wymyślnego Walka nie dostaje«.

Co ci figlarze mówili, tego nie spisywano.

## IX.

Kończąc na tem przegląd naszych typów, musimy jeszcze słów parę poświęcić obudzonemu we Francyi zamiłowaniu do teatru maryonetek.

Prawdę mówiąc, zamiłowanie do tej gałęzi twórczości nie słabło we Francyi nigdy. Karol Nodier, Maurice Sand, Karol Magnin, Marc Monier, Duraty, Lemercier de Neuville — oto szereg ludzi inteligentnych, uczonych, lubiących z całego serca teatr maryonetkowy.

Pisarze ci i poeci jednak interesowali się głównie jasekkami w starym, ludowym stylu. Maurice Bouchor, Maeterlinck atoli i jego koledzy pragnęli wytworzyć coś nowego, dostępnego tylko dla smakoszów literackich. Jest to, jeżeli nie błąd, to w każdym razie dowód, że odnowiciele nie liczą się wcale i nie dbają o ducha *starego* teatru lalek, którego siła, jak wiemy, spoczywała właśnie i wypływała ze ścisłego związku z aspiracyami mas: dla nich zaś Poliszynel był czemś więcej, niżeli prostą zabawką, jaką stał się dzisiaj.

Prawdziwy, żywotny, ludowy teatr lalek ruchomych przeszedł już do historyi, Punche i Poliszynele współcześni bowiem ujawniają swoje potrzeby, żądania i gusta w odmienny sposób...

To więc, co dzisiaj próbują odtworzyć, jest czemś zupełnie nowem, przypominającem dawne maryonetki tylko stroną techniczną, zewnętrzną: Poliszynel dostał tam dawno dymisyę.

Czy usiłowania Bouchora i Maeterlincka dadzą poważne rezultaty? — tego przewidzieć dzisiaj nie można.

Nie śpiesząc się więc zbytecznie z sądem — bo to przy sprawach nowych rzecz bardzo ryzykowna — poczekajmy 1).

<sup>1)</sup> Maeterlinck motywuje użycie automatów, zamiast żywych aktorów, potrzebą wzmocnienia wrażeń, wywoływanych przez sam dramat, który dzisiaj schodzi niejako na drugi plan wobec gry artystów. »Być może, że trzebaby zupełnie usunąć ze sceny istoty żyjące. Może kiedyś użytą będzie w tym zakresie rzeźba, albo też może istota ludzka da się zastąpić przez cień, odbicie, rzucone na ekran, formy symboliczne, lub jakaś istotę, mającą wszelkie pozory życia, ale bez życia? Nie wiem, lecs nieobecność człowieka wydaje mi się nieodzowną. Gdy człowiek wkracza w poemat, olbrzymi poemat jego obecności przyćmiewa wszystko dokoła. Człowiek może mówić tylko w swojem własnem imieniu; nie ma prawa przemawiać w imieniu całej masy nieżyjących«. (Menu propos - le theâtre, przekł. Miriama). - Maurice Bouchor i Signoret używają maryonetkowego teatru w innym celu. Idzie im o to, aby módz ze względną łatwością scenizować i wystawiać mało popularne arcydzieła dramatyczne wszystkich epok i krajów. Grali więc w swoim teatrzyku, urządzonym i obsługiwanym przez artystów i literatów, »Ptaki« Arystofanesa, »Burzę« Szekspira, »Tobiasza« Maurycego Bouchora i t. p. Funkcyę lektorów pełnili tam między innemi; Coquelin młodszy, Richepin, Bouchor. Słowem, jest to teatr niezmiernie ciekawy i piękny, ale nie mający nie wspólnego z jasełkami. Bliższym dawnego systemu był Lemercier de Neuville, który jednak przeniósł maryonetki do sfery literackodziennikarskiej i zrobił z nich zwierciadło bieżących, »aktualnych« spraw i wypadków. Ulubionym typem stałym był w teatrzyku Neuville'a Mr.

Pomysły i kwestye, oparte na jakimś realnym, mocnym i pewnym gruncie, nie zginą, choćbyśmy im nawet zaprzeczyli racyi bytu; sprawy zaś, pozbawione podstaw, upadną prędzej, czy później, choćby na ich obronę wyprowadzono cały pułk najsubtelniejszych argumentów.

Prudhomme, figura, stworzona w 1852 r. przez Henryka Monnier i żyjąca dotychczas w literaturze i dziennikarstwie francuskiem. Mr. Prudhomme reprezentuje zadowoloną z siebie, poważną, nadętą banalność i głupotę współczesnej burżuazyi. On to, otrzymawszy szablę honorową, powiedział: »Panowie, ta szabla jest najpiękniejszym dniem mojego życial« U nas powstał w ostatnich latach bardzo dobry teatr maryonetek w Warszawie pod kierunkiem panny Maryi Weryho. Jest on przeznaczony dla dzieci i posiada repertuar złożony z sztuk czarodziejsko-fantastycznych.

## DROBIAZGI I SZKICE KRYTYCZNE.

# TORQUATO TASSO.

(1544-1595).

(Z powodu 300-tnej rocznicy śmierci).

J.

Dnia 25 kwietnia r. 1595, to jest przeszło 300 lat temu, twórca »Jerozolimy wyzwolonej«, znajdujący się od dni kilkunastu w klastorze San Onofrio w Rzymie, zapragnął przyjąć Komunię świętą. Ponieważ jednak brak sił nie pozwalał choremu udać się do kaplicy, kapłan przybył z wiatykiem do celi poety, który, ujrzawszy go, uniósł się na łożu i zawołał: »Exspectans, exspectavi Dominum!«

Po ceremonii, wszedł do celi kardynał Cinzio, przynosząc umierającemu błogosławieństwo papieskie; Tasso, wzruszony do głębi, dziękował księciu kościoła, a na zapytanie: czy nie ma jakich życzeń? — odrzekł: »Pamiętajcie o moich dziatkach, — tak nazywał swoje dzieła — ponieważ jednak »Sette giorni\* (7 dni stworzenia) nie okupiły jeszcze grzechów, każcie spalić wszystkie moje niedoskonałe prace, a zwłaszcza »Jerozolimę wyzwoloną«. Powiedziawszy to, podziękował raz jeszcze kardynałowi, który oddalił się, płacząc, i pozostawił poetę samego z kilku księżmi. Tasso nucił psalmy i mówił do krucyfiksu, który trzymał w ręku. Około północy zaczęło sie konanie, poeta przycisnał obraz Zbawiciela do piersi, zwró-

cił wzrok ku niebu i, szepcąc wyrazy: In manus tuas, Domine... — wyzionął ducha.

Zwłoki poety, stosownie do życzeń jego, złożono w kościele San Onofrio. Przyjaciel Tassa, margrabia Manso, pragnął go uczcić pomnikiem; kardynał Cinzio zaoponował przeciw temu, uważał bowiem, że on tylko ma do tego zaszczytu prawo; różne przeszkody jednak nie pozwoliły Cinziowi spełnić swojego życzenia; na grobie wielkiego pieśniarza położono tymczasem kamień z napisem: Hic iacet Torquatus Tassus. Dopiero Pius IX urzeczywistnił pragnienia współczesnych przyjaciół i protektorów poety i zbudował mu pomnik. (Ob. Leopoldo Cecchi: Torquato Tasso e la vita italiana nel secolo XIV).

Taki był koniec i tak przebiegły ostatnie chwile poety, któremu na parę lat przed śmiercią los się zaczął uśmiechać. Papież Klemens VIII, ulegając namowom swoich siostrzeńców, kardynałów Quinto i Cinzio, postanowił uwieńczyć Tassa laurem na Kapitolu. Poeta, przebywający w Neapolu, podążył do Rzymu.

Papież przyjął go nadzwyczaj serdecznie. Daję ci — powiedział — wieniec laurowy, byś mu przyniósł tyle zaszczytu, ile inni otrzymali od niego«. Ceremonię koronacyi odłożono z powodu niepogody, tymczasem jednak śmierć przecięła pasmo żywota twórcy »Jerozolimy«, i laur, którym miano uwieńczyć jego skronie, złożono na trumnie poety...

Tasso umarł względnie młodo, bo w r. 51 życia, ale rozmaite przykre przejścia i troski złamały wcześnie jego siły i zdrowie. Rzeczywiście, jeżeli który z poetów mógł się uważać za nieszczęśliwego, to z pewnością Tasso. Słowa, które włożył w usta Tankreda w XII pieśni swojego eposu, malują doskonale nastrój psychiczny poety:

»Żyć muszę zawżdy w ustawicznym błędzie, Troski i wieczne cierpiąc niepokoje: Cień mię nakoniec własny straszyć będzie, Wymawiając mi zawżdy grzechy moje. W słońce bezpiecznie nie pojźrzę, i wszędzie Sumienie będzie męki miało swoje. Bać się sam siebie, i przed swą osobą Zawżdy się kryjąc, zawżdy będę z sobą«. Według badań uczonych psychiatrów nowoczesnych, Tasso cierpiał na manię prześladowczą (Por. Corrodi: Le infermità di Torquato Tasso); a chociaż przytoczona powyżej strofa powstała w epoce, kiedy jej twórca cieszył się doskonałem napozór zdrowiem (1575), mimo to trudno chyba o lepszy obraz psychicznego rozkładu. Wiersz ten oddaje tak doskonale męki duchowe człowieka, dotkniętego obłędem prześladowczym, że inny sławny i genialny lipeman, J. J. Rousseau, lubował się tą oktawą i, deklamując ją, powtarzał z uśmiechem: »Tasso myślał chyba o mnie«.

Przyczyn tej choroby, która zniewoliła nawet współczesnych do zamknięcia poety na pewien czas w szpitalu waryatów, — doszukiwano się w nieszczęśliwej miłości Tassa do księżniczki Leonory d'Este i w bezwzględności jej brata, księcia Ferrary. Uwieczniona przez Goethego anegdota o zuchwałym pocałunku, złożonym na ustach księżniczki bez jej zezwolenia, i o fatalnych skutkach tego czynu — jest, jak się zdaje, tylko anegdotą, i to skomponowaną w jakie 100 lat po śmierci poety. Rozstrój psychiczny Tassa miał raczej tło religijne, niżeli erotyczne. »Tasso — pisze jeden ze współczesnych, Matteo Veniero, — dotknięty jest chorobą duchową specyalnego rodzaju: dręczy go ciągle obawa, że stał się winnym herezyi«. Jakim sposobem powstała ta choroba? Prócz wrodzonego usposobienia, dopomogły do jej rozwoju niemało nieracyonalne wychowanie poety, oraz atmosfera epoki.

Urodzony d. 11-go marca r. 1544 w Sorrento, wstąpił Tasso w bardzo młodym wieku do neapolitańskiej szkoły, prowadzonej przez Jezuitów. W 8-ym roku życia mówił już po łacinie i po grecku i próbował pisać wiersze. Ten przedwczesny rozkwit intelektualny przyczynił się zapewne niemało do naruszenia równowagi psychicznej późniejszego poety. W r. 1554 zawiózł go ojciec, Bernardo Tasso — również sławny pisarz, autor poematu p. t. »Amadigi di Francia« — do Rzymu, by tam kształcić dalej zdolnego i rozwiniętego nad wiek chłopca. Matka Torquata, Porzia di Rossi, tak wzięła do serca rozdział z małżonkiem i synem, że umarła we dwa

lata później z tęsknoty po nich. Młody Tasso wędrował tymczasem z ojcem po różnych miastach włoskich, uczęszczał na wydział prawny i filozoficzny w Padwie, a w 18 roku życia napisał już swój pierwszy większy poemat w stylu ariostycznym, p. t. »Rinaldo«, i dedykował go kardynałowi Ludwikowi d'Este. Od tej chwili datuje się stosunek poety z książęcym domem Ferrary, stosunek, który po wielu latach przyjaźni zakończył się zamknięciem Tassa w domu obłąkanych i, rzecz prosta, zerwaniem wszelkich serdecznych węzłów.

Podczas pobytu na dworze brata kardynała, księcia Alfonsa II, napisał Tasso swój wdzięczny dramat pasterski »Amintas«, który wystawiono w r. 1573 na scenie. »Amintas«— to rodzaj dramatyzowanej sielanki, której bohaterami są pasterze wysokiego rodu i szlachetnych manier. Dużo tam łez i westchnień, a niewiele akcyi; główną zaletę utworu stanowi patos erotyczno-liryczny, świadczący, że poeta niedarmo odnosił zwycięstwa na turniejach miłosnych, broniąc w obecności pięknych księżniczek d'Este, 50 tez w rodzaju tej, że »miłość mężczyzny jest trwalszą i silniejszą od miłości kobiety« i t. p. Przytaczamy poniżej wyjątek z chóru na cześć Kupida, w tłómaczeniu Andrzeja Morsztyna, który w wieku XVII-ym przełożył całego »Amintasa«:

Powiedz, Kupido, gdzie i w której szkole Kwitnie miłości tak trudna nauka? Kto jest jej mistrzem i kto w wiejskiej szkole Czyta lekcye, i skąd tam ta sztuka, Że tak wymownie wyrażają bole Serdeczne, i kto ćwiczy w tem nieuka, Że twój los boski i sprawy rozumie, I począć sobie, i poradzić umie?

Nie nauczą nas tego i Ateny,
Ani z dziewięciu sióstr Helikon cały,
Choć o miłości mądre śpiewa treny,
Ale tak śpiewa jako żaczek mały,
Nie tak gorącym głosem, nie tej ceny,
Jak potrzebują zalotne zapały.
Tyś sam nauką sercom ciebie głodnym,
Tyś sam, Kupido, mistrzem sobie godnym!

Igraszki i zabawy dworskie nie odrywały poety od głównego celu jego życia: stworzenia wielkiej epopei chrześcijańskiej. Około r. 1575 poemat był gotowy, i wtedy zaczął się sypać na jego twórcę grad nieszczęść i przykrości. Rosnąca sława narobiła mu nieprzyjaciół i zazdrosnych; rozmaite intrygi doprowadziły nadczułego z natury poetę do stanu strasznego rozdraźnienia. Obelgi, jakiemi obrzucił któregoś z dworzan, stały się powodem zbrodniczej napaści na poetę; Tasso jednak, »równie zręczny we władaniu szpadą, jak piórem« (» Colla penna e colla spada nessun val quanto Torquato« — jak śpiewano w Ferrarze), odparł napastników. Wszystkie te rzeczy jednak nie odbiłyby się tak straszliwie na stanie duchowym poety, gdyby nie rozterki i niepokoje wewnętrzne, w jakie wpadł po ukończeniu »Jerozolimy wyzwolonej«.

Wychowany przez Jezuitów, przejęty był Tasso głęboko ideami, które po soborze Trydenckim zapanowały w świecie katolickim. Bezwzględne posłuszeństwo i uwielbienie dla kościoła i papiestwa, oraz nienawiść do heretyków i niewiernych - oto hasła i cele, przeciwstawione przez sławny ów sobór i jego promotorów i kierowników, Jezuitów, ruchowi reformacyjnemu z jednej, a renesansowemu wyuzdaniu i swobodzie z drugiej strony. Tasso poddał się bez szemrania temu prądowi i pragnął w swoim poemacie stworzyć coś, coby stało w zgodzie z ideałami epoki, a tymczasem renesansowe tradycye, które miał w krwi i nerwach, sprowadziły go z »prostej« drogi na »manowce« i, zamiast poważnej epopei chrześcijańskiej, zrodziły poemat romantyczno-erotyczny. »To, czemu Jerozolima zawdzięcza swoją nieśmiertelność, - powiada słusznie Marc-Monnier — da się streścić w kilku słowach: jest to pozostałość po odrodzeniu włoskiem, po Aryoście i Policyanie: »Le donne, i cavalier', l'armi, gli amori... damy, rycerze, oreże i miłość«. Św. Jerozolima, pobożność, wiara – zeszły na drugi plan.

Poeta czuł doskonale, że zrobił nie to, co zamierzał, i że niejednokrotnie odstąpił od ideału epopei chrześcijańskiej — i to go dręczyło: bał się herezyi.

Napisał wprawdzie na czele poematu »Wezwanie do N. M. Panny«:

»Panno, nie ty, co laury nietrwałymi Zdobisz w zmyślonym czoło Helikonie: Lecz mieszkasz między Chory niebieskimi, Z gwiazd nieśmiertelnych w uwitej koronie, — Ty sama władni piersiami moimi, Ty daj głos pieśni; a jeśli przy stronie, Prawdzie gdzie jakiej ozdoby przydawam, Niech Twej niełaski za to nie uznawam«.

W dalszym ciągu jednak wprowadził rzeczy niebardzo zgodne z prawowiernością. Obawa grzechu i jego fatalnych skutków zaczyna go nurtować. Dla uspokojenia sumienia posłał rekopis do Rzymu dla oceny. Komisya, która się podjeła tej pracy, a specyalnie pewien płytki pedant, Silvio Antoniano, porobiła poecie bardzo »poważne« zarzuty: Armida, czarownica, w zbyt pięknem jest wystawiona świetle; dalej poeta za często używa zwrotów mitologicznych, trącących poganizmem; Klorynda ma, jak na przeklęta muzułmankę, zbyt wiele szlachetności i dobrego serca, a tymczasem kilku Krzyżowców oddaje się karygodnym porywom namietności. Tak być niepowinno: niewierny nie może i nie powinien zaćmiewać wiernego - należy to wszystko zmienić, a zwłaszcza usunąć szlachetnych czarowników, ich obecność bowiem nasuwa na myśl, że może istnieć »magia biała«, czyli nadprzyrodzoność czysto ludzka, kiedy możliwe są tylko cuda niebieskie, lub sztuki dyabelskie, i t. p. Tasso się bronił, jak mógł, ale w koncu uległ i obiecał porobić zmiany; na szczęście, jakiś spekulant, któremu się dostała w ręce kopia rękopisu, opublikował poemat w Wenecyi i tym sposobem uratował go od zguby (1580). Poeta, co prawda, przerobił później zupełnie swoją epopeję i wydał ją w r. 1593 pod tytułem »Jerozolimy zdobytej», ale rzecz ta znana jest dzisiaj tylkoprzez specyalistów, ogół bowiem wie tylko o pierwszej » Wyzwolonej Jerozolimie«. Autor sam cenił przeróbkę więcej od pierwotnego poematu. »Sądzę, — pisał — że przewyższyłem

siebie o tyle, o ile stoje niżej od księcia poetów greckich«. W III strofie nowego eposu wyraża życzenie, by sława jego przytłumiła rozgłos i hałas, który wywołała w świecie pierwsza, »bezbożna« redakcya poematu. Rzeczywiście »Jerozolima zdobyta« więcej posiada prostoty, jednolitości i świętej powagi, niżeli »Jerozolima wyzwolona«, ale za to mniej ma wdzięku, mniej nezucia i mniej lirycznego patosu.

Wiele pięknych ustępów (epizod Olinda i Sofronii) usunął poeta zupełnie, stosując się do życzeń duchownych i świeckich krytyków. Tak jest: świeckich, gdyż, aczkolwiek szersza publiczność czytała »Jerozolimę wyzwoloną« z zachwytem, — o czem świadczy choćby ten fakt, że w r. 1581 w przeciągu kilku miesięcy rozeszło się siedm wydań, — krytycy uczeni obeszli się z poematem bez litości.

#### II.

Florencka akademia della Crusca, którą De Sanctis nazwał słusznie »soborem trydenckim języka włoskiego«, odmówiła utworowi Tassa nazwy poematu i zdecydowała, że poeta okrył się niesławą, pogrążył bowiem bohaterów chrześcijańskich w błocie rozpusty i grzechu. Sławny matematyk, Galileusz, który w młodości interesował się poezyą, poddał także dzieło Tassa surowej ocenie. »Ariosto — powiada on — zaokrągla i zlewa wszystko z sobą, gdyż posiada wielką obfitość słów, zdań, wyrażeń i myśli. Tasso robi wszystko dorywczo, sucho i ostro, gdyż brak mu środków niezbędnych do porządnej pracy«.

W tym ostrym sądzie jest nieco prawdy. Istotnie, Tasso zatracił już w części ową renesansową pełnię, owe zdolności obejmowania szerokich horyzontów i podporządkowywania rzeczy drobnych wielkim. Kładł on za wiele nacisku na szczegóły, na pojedyncze epizody i ozdoby, tracąc z oczu harmonie całości. »Jerozolima wyzwolona« stoi na granicy pomiędzy czystym stylem odrodzenia a barokiem. Zamyka ona okres rozkwitu, a rozpoczyna okres upadku poezyi włoskiej.

Otóż upadek literatury i sztuki charakteryzuje się zawsze i wszędzie nienaturalną przewagą formy nad treścią, ornamentu nad istotą rzeczy.

»Sztuka, — jak powiedział Marc Monnier — starzejąc się, dąży do komplikacyi i ozdobności: styl dorycki zamienia się powoli w joński, a joński przechodzi w koryncki; gotyk zwyczajny staje się z czasem gotykiem bogatym, a później gotykiem dekoracyjnym, t. zw. płomienistym.

»Styl kwiecisty jest zawsze oznaką upadku. W każdej literaturze istnieje jedna piękna epoka; kiedy pisarz, a nawet poeta, ma coś do powiedzenia. W takiej epoce myśl dominuje i szuka dla wyrażenia się w mowie słów najprostszych i najbardziej zrozumiałych. Z chwilą, kiedy myśl traci panowanie, draperya staje się wszystkiem i literatura zmienia się w jubilerstwo«.

Otóż po soborze trydenckim myśl została zakutą w pęta, i zaczęło się królestwo ornamentyki, czyli baroku, zwanego także »stylem jezuickim«. Do kresu doprowadził ten styl w poezyi sławny kawaler Marini, autor »Adonisa« (1623) i twórca t. zw. »marynizmu«, t. j. przesadnego a bezcelowego nadużywania metafor i innych figur retorycznych, unieśmiertelnionych i ośmieszonych na wieki w genialnej farsie Molière'a p. t. »Précieuses ridicules«. Marini był tylko następcą i kontynuatorem Tassa, który także rozsypał w swojej epopei niemało barokowych porównań i przenośni. Oto próbka: Piękna Armida płacze wobec rycerzy,

A mokre perły, które na jagody
Jedna po drugiej kroplami spadają,
Tysiąc serc twardych, nie bez wielkiej szkody,
Nieugaszonym ogniem zapalają.
O! jakie cuda: Ogień idzie z wody,
Ogniste z mokrych lez skry wylatają!
Niech to nie będzie u was z podziwieniem:
Ma miłość zawsze moc nad przyrodzeniem.

Albo:

Zadnem lekarstwem sobie nie pomogę, Okrom, że ranę muszę leczyć raną:
Rana od strzały od miłości ranę
Zgoi — i zdrowia od śmierci dostanę.

Znamy tę gry słów i wyszukane zwroty! Toć i u nas w epoce jezuickiej panował ten sam styl i ta sama skłonność do zakrywania próżni myślowej dziurawym płaszczem napuszonej retoryki. Tylko, że u Tassa był to dopiero początek, skromny w porównaniu z tem, co się zjawiło później. Tasso miał jeszcze coś do powiedzenia, więc mówił; mówił więcej, niż było wolno, więcej nawet niekiedy, niż sam chciał. Myśl walczyła w nim z wiarą i szacunkiem dla powag. Wiara i szacunek zwyciężyły w końcu, kosztem zdrowia i spokoju poety, który jeździł od jednego inkwizytora do drugiego, spowiadał się przed nim ze swoich wątpliwości, otrzymywał rozgrzeszenie i — nie uważał się nigdy za rozgrzeszonego.

Do tych wszystkich przykrości dołączyło się naprężenie stosunku pomiędzy księciem Alfonsem II a Tassem, którego wzywano na dwór florencki, a który nie mógł się zdecydować na porzucenie dawnego protektora. Poecie zdawało się ciągle, że Alfons d'Este ma do niego żal, że dworacy czyhają na jego życie, że wszyscy mu źle życzą i pragną jego zguby i t. p.

W roku 1577 wyjechał Tasso z Ferrary, bawił czas pewien u siosty, Kornelii, jeździł z miejsca na miejsce, oskarżył się sam przed trybunałem inkwizycyjnym, uniewinniony wrócił na dwór księcia, potem wyjechał znowu, i znowu wrócił w chwili niebardzo stosownej, dwór cały bowiem zajęty był przygotowaniami do wesela Alfonsa z Małgorzatą Gonzaga. Oburzony tem, że mało nań zwracano uwagi, wpadł Tasso w paroksyzm gniewu i obrzucił obelgami dworaków i księcia, a skutkiem tego było owo sławne zamknięcie w szpitalu, z ktorego poeta wyszedł dopiero po siedmiu latach, za staraniem Wincentego Gonzagi, księcia mantuańskiego a szwagra Alfonsa.

Poeta zemścił się na swoim dawnym przyjacielu w sposób niezmiernie charakterystyczny: oto wykreślił w przeróbce swojej epopei wszystko, co powiedział na korzyść Alfonsa i jego krewnych, usunął walecznego i szlachetnego protoplastę rodziny Estów, Rinalda, i wprowadził na jego miejsce Ryszarda z rodu Gwiskardów. Była to zemsta w stylu epoki: poeta odbierał niewdzięcznemu mecenasowi — nieśmiertelność!

Po wyjściu ze szpitala bawił Tasso czas pewien w Mantui, gdzie wykończył tragedyę »Torrismondo«, przebywał dość długo w Rzymie (r. 1588), później w Neapolu u margrabiego Manso di Villa, w którego domu napisał »Sette Giornate« (Siedem dni stworzenia). Później pracował nad przeróbką »Jerozolimy«; jeździł do Rzymu, gdzie otrzymał od papieża Urbaoa VII mieszkanie w Watykanie i 200 skudów pensyl rocznej. Potem znowu wrócił do Neapolu, pod gościnny dach Mansa.

W r. 1593 wykończył ostatecznie »Jerozolimę zdobytą«, a we dwa lata później umarł, jak wiemy, w Rzymie.

Prócz wymienionych wyżej poematów i dramatów, pozostawił Tasso szereg »Dyalogów« o filozofii i literaturze. Najbardziej znanymi pośród nich są »Discorsi sul poema epico«, — rozprawy o poezyi epickiej, w których Tasso wyłożył swoje poglądy estetyczne.

Co do stanowiska Tassa w literaturze, był on, jakeśmy już mówili, pośrednikiem pomiędzy dwiema epokami, i skutkiem tego nie stworzył nic pełnego, skończonego, jednolitego, lecz rozproszył siły na godzenie, nie dających się nigdy pogodzić, sprzeczności: »Wahał on się — powiada de Sanctis — pomiędzy wspomnieniami a przeczuciami, pomiędzy światem rycersko-romantycznym a historyą. Był on męczennikiem epoki przełomowej. Wbrew prawidłom swojej poetyki, surowości swojej logiki, teoretycznemu realizmowi i klasycznym wzorom, pozostał Tasso w duszy romantykiem i fantastą. Utonął więc w oceanie sprzeczności, nie mogąc znaleźć punktu oparcia, ani wykrzesać z nich harmonii. Zarówno w praktycznem życiu, jak i w poezyi, był on niezgodny sam z sobą, rozdwojony, niespokojny, a pełen skruchy i żalu. Ucieleśnił on w sobie całą tragedyę upadku Italii«.

Dla nas posiada Tasso, a zwłaszcza »Jerozolima wyzwolona«, specyalny interes. Poemat ten, przełożony (r. 1618) po mistrzowsku przez Piotra Kochanowskiego, »przeplatanym ośmiorakim rymem, jakim je on sam pisał i jakim Włoszy, Hiszpani i insze narody polerowniejsze swoje heroika piszą«, należał u nas do najpoczytniejszych książek i był wielokrotnie przedrukowywany. Niewątpliwie rycersko-romantyczna treść, rozwijająca się na tle walki chrześcijan z muzułmanami, przyczyniła się w znacznej części do spopularyzowania utworu w naszem społeczeństwie, ale najwięcej zasługi położył tłómacz, który nie przetłómaczył, lecz przetoplł niejako na język polski dźwięczne oktawy Tassa. Wyszły one cokolwiek szorstko, język nasz bowiem w owej epoce nie miał jeszcze owej giętkości, jaką już posiadała mowa italska, ale właśnie dlatego, iż Piotr Kochanowski nie trzymał się zbyt ściśle pierwowzoru, przekład jego sprawia wrażenie utworu oryginalnego.

Prócz wprowadzenia nowej formy wiersza, która się w literaturze naszej doskonale zaaklimatyzowała, zbogacił tłómacz język polski mnóstwem wyrazów i zwrotów bardzo udatnych i szczęśliwych. »Czas odkryje, jeśli ich nie włożą do braku«, — mówił skromnie o swoich rymach, ale czas nietylko ich nie włożył do braku, lecz przeciwnie wyróżnił ponad wiele innych współczesnych i późniejszych dzieł poetyckich. Gładszy bez porównania, ale bezbarwny przekład Ludwika Kamieńskiego (1846) dawno poszedł w zapomnienie, a praca dzielnego kawalera maltańskiego do dziś dnia jest i zawsze będzie czytaną.

Wszystkie cytaty, podawane wyżej, — z wyjątkiem » Amintasa«, którego tłómaczył Morsztyn, — podawaliśmy w przekładzie Piotra Kochanowskiego. Dla uzupełnienia, przytoczymy tu parę strof z pieśni XIII. Tankred udał się do zaczarowanego, gadającego lasu po drzewo na wieże oblężnicze:

...Słucha pilnie a ma się na pieczy;
Potem się z gęstwy głos żałosny ruszył...
Przecie dobywszy miecza swego chutnie,
Uderzy w drzewo, co jeno ma mocy,
Ale gdzie jeno gałąź którą utnie,
Zaraz z uciętej rózgi krew wyskoczy.
Znowu się z mieczem wyniesie okrutnie,
Znowu tnie, znowu krwie ze pnia utoczy:

Patrzy, co będzie, i hamuje sztychy,
A wtem usłyszy z stękaniem głos cichy:
Nazbyteś na mię, o Tankredzie, srogi!
Miej dosyć na tem, jeśli cię co ruszę,
Żeś mię żywota pozbawił niebogi,
Żeś z ciała wygnał nieszczęśliwą duszę.
Czemuż wżdy teraz pień sieczesz ubogi,
W którym ja nędzna wiecznie mieszkać muszę?
Tak li za męstwo poczytasz to sobie
Nieprzyjaciołom nie dać pokój w grobie?
Jam jest Klorynda i tu mam schowanie,
Nie sama tylko, ale. inszych wiele,
Którzy pod miastem legli chrześcijanie...« i t. d.

Tankred, złudzony omamieniem szatańskiem, rzuca miecz i uchodzi z lasu. Reszty niechaj czytelnik poszuka w książce, a nie pożałuje zachodu.

# LICZMANY MYŚLI I MOWY.

(Fantazya krytyczna).

Es erben sich Gesetz und Rechte, Wie eine ewige Krankheit fort; Sie schleppen vom Geschlecht sich zum Geschlechte, Und rücken sacht von Ort zu Ort. Vernunft wird Unsinn, Wohltat — Plage; Weh Dir, dass du ein Enkel bist!...

(Goethe, »Faust«).

Dukat, im dłużej kursuje, tem staje się lżejszym i lichszym; słowo, przeciwnie, im dawniej zaczęło przechodzić z ust do ust i z książki do książki, tem większej w oczach ludzi nabiera wartości i wagi. Wartość to jednak tylko pozorna, bo, począwszy od wielu przysłowi, będących jakoby »mądrością narodów«, a skończywszy na rozmaitych quasi-naukowych pewnikach i maksymach, któremi się ciągle szermuje na piśmie i w mowie, — wszystko to, wyjąwszy drobną garsteczkę głębszych myśli, jest zbiorem przestarzałych, banalnych frazesów, zrodzonych albo z niedokładnej i jednostronnej obserwacyi faktów realnych, albo z fałszywego tłómaczenia rozumnych w gruncie rzeczy prawideł, albo też z mylnego odczytania tekstów.

Znaną jest powszechnie historya słynnego przepisu Arystotelesa o trzech jednościach w dramacie, przepisu, który ciążył, jak zmora, przez parę wieków na twórczości scenicznej, a do którego wielki Stagiryta nie przyznałby się nigdy. On bowiem charakteryzował tylko to, co miał przed sobą, t. j. tra-

gedye greckie, nie kuł zaś żadnych dogmatów estetycznych dla przyszłości, bo na to był za mądry.

Zresztą, te osławione \*trzy jedności«, przejmujące Francuzów XVII i XVIII w. takim szacunkiem i grozą, lekceważone były przez najsławniejszych tragików greckich. Pierwszy akt¹) \*Eumenid« Eschylosa np. odbywa się w świątyni Apollona w Delfach, drugi zaś u stóp pagórka Aresa w Atenach! Jedność miejsca zatem była pominięta bez szkody dla piękności dzieła! Arystoteles, który wszystko opracowywał źródłowo, wiedział bez wątpienia o tym fakcie i brał go w rachubę, a mimo to źle zrozumiana przez komentatorów reguła greckiego filozofa krążyła po świecie dopóty, póki Lessing, a za nim inni, nie sprawdzili rzeczy na gruncie i nie wycofali oberznietego i wytartego dukata z kursu.

Drugim podobnym liczmanem, odziedziczonym również po starożytności, a tułającym się do dnia dzisiejszego, jest zdanie, że wyjątki potwierdzają prawidło«. Kiedy ktoś zrobi zbyt pośpieszne i naiwne uogólnienienie, pod które tysiące wypadków rzeczywistych podciągnąć się nie dają, broni zwykle swej wątłej tezy fałszywym atutem wyjątków, potwierdzających jakoby regułę«. Zmarły niedawno prawnik, prof. Rudolf v. Ihering, który lubił się niekiedy odrywać od mozolnych studyów nad Pandektami i kodeksem Justyniana, by w dowcipnych artykułach gawędzić z szerszą publicznością, poświęcił kwestyi owych sławetnych wyjątków« specyalną rozprawkę. Wykazuje on tam, w jaki sposób logiczna i prosta maksyma prawa rzymskiego przerodziła się w nonsens, którym gadatliwi głupcy zasłaniają, niby tarczą, słabą stronę swych rozumowań i wywodów.

Prawnicy mówili: exceptio firmat regulam — »wyjątek, nie potwierdza, lecz utwierdza, ustanawia prawidło. Znaczy to poprostu: wymienienie czegoś, jako wyjątku, pozwala przypuszczać, iż wszystko to, cośmy w danym wypadku zbyli milczeniem, stanowi niejako regulę prawną. Z artykułu ko-

<sup>1)</sup> Trzy »Epejsodiony«.

deksu np., który kobietom, karanym za cudzołóstwo, odbiera prawo świadczenia w sądzie, wnioskujemy logicznie, że niewiasty rzymskie wogóle występowały w charakterze świadków sądowych na równi z mężczyznami. Jeżeli powiemy o jakimś aktorze, że grał w jakiej sztuce wyjątkowo źle, dajemy jednocześnie do zrozumienia, iż w innych sztukach grywał dobrze. Jest to więc zwykłe wnioskowanie e contrario, na którego zasadzie z wyjątku ustanawiamy regułę.

Jeżeli jednak wyjątek ustanawia, utwierdza prawidło, to nie racya, żeby je potwierdzał, wzmacniał, każdy bowiem wyjątek jest bezwarunkowo zawsze i wszędzie osłabieniem prawidła. Gdyby wyjątki mogły rzeczywiście potęgować regułę, to wartość jej wzrastałaby przecie z dodaniem każdego nowego zboczenia, tak, iż prawidło, złożone z samych wyjątków, byłoby stokroć ważniejsze od reguły bez wyjątków!

Na zasadzie tego możnaby np. twierdzić, że im więcej głupców przebywa w danem mieście, tem mądrzejszą jest jego ludność, albo, im częściej ktoś »wyjątkowo« próżnuje, tem mniej zasługuje na miano próżniaka i t. p.

Rozumując tak dalej, doszlibyśmy w konsekwencyi do przekonania, że, chcąc wzmocnić mur, należy z niego wyjąć wszystkie pojedyncze cegły...

Jest to naturalnie absurd, a jednak ten absurd o wyjątkach, potwierdzających prawidło«, żyje i zjawia się bardzo
często, nietylko w sporach salonowych, lecz i na szpaltach
dzienników całego świata. I, co najgorsza, na towarzyszach
mu nie zbywa, zwłaszcza u nas, gdzie pusty dźwięk wyrazów
góruje nad rzeczą i myślą; a, jak słusznie powiada Mefistofeles, —

Właśnie tam, gdzie pojęć brak, Usłużne słowo nastręcza się snadnie, Ze słów najzwinniej szermierka się splata, Ze słów rosną systemata, Do słowa z łatwością i wiara przypadnie...

Co to znaczy np.: »zbieg okoliczności«, »imaginacya«, »halucynacya«, »sugestya« i t. p. terminy, przy których po-

mocy załatwiamy się z niezrozumiałymi, a jednak realnymi faktami? Czyż »sugestya« nie może wywołać w człowieku głębokich zmian? Czy chory »na imaginacyę« nie jest naprawdę chorym? Czy halucynacya, zwłaszcza zbiorowa, nie jest faktem, zasługującym na głębsze zbadanie?

Dlaczegóż więc w pewnych wypadkach, dotarłszy do określenia, że to, lub owo, zdaje się być wynikiem sugestyi, wyobraźni etc., zatrzymujemy się na owej »zaklętej« granicy i nie chcemy iść dalej, a nawet nie pozwalamy innym robić prób w tym kierunku?

Czyż które ze wspomnianych wyrażeń posuwa sprawę naprzód? tłómaczy cokolwiek? Nie. Bo niedość nazwać to, lub owo, w taki, lub owaki sposób, trzeba wytłómaczyć: co się pod daną definicyą ukrywa? Trzeba dbać o rzeczy, nie o słowa.

Ba! kiedy słowa tak imponują ludziom, że niejeden boi się więcej nazwy, aniżeli samej rzeczy, i, jeżeli nie popełnia łotrostw, to nietyle z obawy przed własnem sumieniem, ile ze strachu, że mógłby zasłużyć na jakieś brzydko brzmiące miano!

W tajemniczą potęgę pewnych, uświęconych tradycyą, słów wierzono przed wiekami u Akkadów, Babilończyków, Persów, Żydów, Arabów etc. Dzisiaj słowa podobne objęły i ścisnęły mózg ludzki, niby drobniutka, ale mocna siatka, tamująca swobodny rozwój tego ważnego organu.

Człowiek zwyczajny, znalaziszy się wobec jakiegoś nowego zjawiska, dopóty tylko zachowuje się badawczo i czynnie, dopóki nie wyszuka dla niego jakiejś rubryki, lub nazwy, zbliżonej do starych i utartych terminów. Odgrzebawszy na jakimś śmietniku podobny ćwiek, wbija go sobie i innym w głowę, i — przestaje nadal myśleć nad tem, co widział! O ćwieki zaś takie wcale na świecie nie trudno.

A jak zabawnie ludzie ich używają, jak często biorą jeden za drugi, i, co najciekawsza, jak są, pomimo tej zamiany, zadowoleni z nabytku!

Niedawno pewna piękna dama dowodziła mi, że jeden

z najznakomitszych przedstawicieli idealizmu filozoficznego, Schopenhauer, jest... realistą. — Dla czego? — zapytałem. — »Bo źle mówił o kobietach« — brzmiała odpowiedź, wygłoszona tonem tak stanowczym, że nie śmiałem wszczynać dyskusyi, która zresztą nie doprowadziłaby do żadnego rezultatu, przeciwniczka moja bowiem miała o Schopenhauerze wyrobione zdanie, to znaczy: znalazła już odpowiedni ćwiek i głęboko go sobie w mózgu ulokowała.

Doszła ona do tego, prawdopodobnie rozumując w sposób następujący: kto uwielbia kobiety i miłość, nazywany bywa w salonach — »idealistą«; ergo, kto o tych przedmiotach źle mówi, musi być — »realistą«, i kwita.

Rozumowanie powyższe nie wytrzymuje wprawdzie krytyki, żaden Poloniusz jednak nie odmówiłby mu — metody, metody, polegającej na poplątaniu wieloznacznych terminów i wyciąganiu z tego węzła, na chybił trafił, wniosków.

Do przerobienia znakomitego metafizyka z idealisty, t. j. myśliciela, twierdzącego, że świat zewnętrzny jest tylko wytworem umysłu ludzkiego, na realistę, czyli filozofa, przyznającego zjawiskom, zachodzącym po za nami, byt przedmiotowy, rzeczywisty, niemało się zapewne przyczynił utarty termin realizmu estetycznego«, pod który podciąga się także najbardziej krańcowe i cyniczne utwory francuskiego naturalizmu. Ponieważ i Schopenhauer i naturaliści przedstawiają kobiety w niepochlebnem świetle, a zatem do jednej i tej samej szufladki mózgowej włożyć ich należy!

W ten sposób, mniej więcej, powstawała prawdopodobnie większość owych absurdów, którym czas nadał charakter dogmatów i prawd niewzruszonych. Tak np. pod mianem »miłości platonicznej« pojmują zazwyczaj uczucie zupełnie inne od tego, o jakie chodziło Platonowi.

Wyrazy realizm i naturalizm nasuwają na myśl inną niedorzeczność, której u nas hołdują nietylko salonowi pseudoznawcy, lecz i literaci z zawodu. Mamy tu na myśli ciągłe obwinianie naturalistów o to, że wprowadzili »niemoralność do literatury. Już znany krytyk, Klaar, mówiąc o dramacie

współczesnym, zauważył, że poważny zarzut niemoralności, czyniony wielu utworom scenicznym, wynika często z nieświadomego pomieszania trzech zupełnie różnych pojęć: niemoralności, jako żywiołu psychologicznego, niemoralnej tendencyi, oraz nieprzyzwoitości. Uwaga ta da się mutatis mutandis zastosować i do romansu naturalistycznego.

Niemoralność, traktowana przedmiotowo, jako czynnik psychologiczny, jest poprostu niezbędną nietylko w powieści, ale i wogóle w sztuce, każdy bowiem konflikt etyczny zaczyna się dopiero z chwilą, kiedy obrażono prawa moralne. Kto więc nie chce zamykać powieści w ciasnych granicach budujących opowiadań ks. kanonika Schmidta, ten musi dać autorowi prawo zużytkowywania antymoralnych czynników.

Jeden z największych idealistów, Grillparzer, powiada słusznie: »Tak zwany pogląd moralny — to największy wróg prawdziwej sztuki, której główny przywilej stanowi właśnie to, że za jej pośrednictwem takie nawet strony natury ludzkiej, jakie prawo i moralność z życia wyłączyć pragną, stawać się mogą źródłem estetycznych przyjemności«.

Wszyscy pruderyjni heroldowie moralności zapominają o tem, że tematy, opracowywane przez Francuzów, są tak stare, jak sama sztuka. Przypomnijmy sobie tylko, jakie motywy obrabiał Eschylos (matkobójstwo) i Sofokles (kazirodztwo)! Poco zresztą szukać tak daleko? W każdej bajce Lafontaine'a, czy Krasickiego, której uczymy nasze dzieci na pamięć, tkwią na dnie jakieś niemoralne pierwiastki: oszustwo, złodziejstwo, zdrada...

Inaczej rzecz się ma z tendencyą. Wogóle sztuka powinna unikać tendencyi, działa ona bowiem umoralniająco nie przez rozumowania filozoficzne, ani też przez wygłaszanie oklepanych prawd etycznych, lecz przez to, że myśli i uczucia nasze do wyższej, idealnej podnosi sfery, że pozwala nam zapuszczać wzrok w głębiny i otchłanie ducha, z których sama moralność początek bierze. Jeżeli zatem moralna tendencya byłaby w sztuce zbyteczną, to niemoralna musiałaby być bezwarunkowo szkodliwą. Nikt jednak nie zdoła dowieść,

żeby najjaskrawszy nawet romans Zoli, lub Maupassant'a, posiadał niemoralną tendencyę. Wprost przeciwnie nawet, tendencya bywa tam nieraz brutalniejszą w swej fatalistycznej moralności od najjaskrawszych szczegółów samego opowiadania. Rozpustnicy, pijacy i t. p. niewolnicy nałogów i namiętności kończą u Zoli prawie zawsze w sposób ohydny.

Pozostaje teraz t. zw. »nieprzyzwoitość«, t. j. nadmierna swoboda akcyi i słówa. Od tego zarzutu trudnoby było naturalistów obronić. Istotnie, lubią oni nazywać rzeczy po imieniu, ale, popierwsze, nie można tego upodobania mienić »niemoralnem«, lecz, co najwyżej, »ordynarnem«, powtóre zaś, nie oni to nieprzyzwoitość do piśmiennictwa wprowadzili. Gdyby krytykom znane były dokładnie dzieje literatury powszechnej, mniejby podobnymi zarzutami szafowali. Czemże bowiem jest nieprzyzwoitość romansów Zoli wobec rzeczy, jakie się działy w komedyach Arystofanesa na otwartej scenie, w przytomności kilkutysiącznej wykształconej i rozumnej publiczności!

A Rabelais, ów olbrzym wyuzdanego humoru! ten polihistor, co pozostawił grube tomy drastycznych opisów! ten pornograficzny erudyta, bombardujący czytelnika pełnemi garściami ordynarnych wyrazów, układający litanie z plugawych przezwisk, i walący, niby Gigant starożytny, Pelion błota na Ossę sprosności!

Tak, ale Arostofanes i Rabelais byli humorystami. Tem gorzej! Rzeczy draźliwe bowiem moralniej chyba wyglądają w poważnej, naukowej prawie szacie przedmiotowego romansu, aniżeli w pstrych łachmankach subjektywnej humorystyki. Dlaczegóż więc to, co nas zachwyca u starych autorów, oburza nas u nowych? Naturalizm nie jest bez grzechu i zastuguje na surową krytykę, nie należy jednak robić mu zarzutów niezasłużonych, a zwłaszcza motywowanych fałszywie. W tym wypadku młodsi pisarze otrzymali cięgi za rzekome wprowadzenie do literatury rzeczy, która w niej oddawna istniała.

Zdarza się niekiedy i odwrotnie, że nowego autora wień-

czą łaurem za pomysł, który się wylągł po raz pierwszy w głowie starszego pisarza. Któż nie pamięta prześlicznej sceny w »Bez dogmatu«, kiedy Łukomski, rzeźbiarz, oddany pozornie tylko pięknu i sztuce, pragnący stawiać posągi kobietom o klasycznych rysach, wyznaje wzruszony Płoszowskiemu, że do galeryi kapitolińskiej chodzi dlatego jedynie, że surowa twarz posągu, zwanego »Konającym Gladyatorem«, przypomina mu jakiegoś parobka z rodzinnej wioski. Otwórzmy teraz »Przechadzkę po za Rzymem« Bohdana Zaleskiego (wyd. petersburskie, 1851, II, 47) i przeczytajmy kilka następujących wierszy:

Wciąż na piersiach mnie dusi wczorajsza ta zmora:
Bystro w konającego twarz Gladyatora
Patrzałem, aż mi żyła w skroń nabiegła sina
I w krwi całej zagrało: hura! Słowianina!
Zamierzchłych gdzieś stuleci brat ożył w posągu,
Jęknął, co czuł i cierpiał w żałosnych dni ciągu —
I gdziem się potem ruszył — w przeświętych pieczarach,
W krużgankach kapitolskich — odtąd wciąż na marach
Sunął się Gladyator; — a noc straszna taka,
Jakbym w tarcze pogrzmiewał na godach Spartaka!

Te dwa, tak niepodobne do siebie formą i treścią urywki dwóch biegunowo różnych utworów sztuki, oparte są, jak widzimy, na jednym i tym samym motywie. Prawda, że Zaleski roztopił i rozlał ideę w gorących strumieniach liryki, Sienkiewicz zaś zużytkował ją w sposób bardziej skupiony, oryginalny i subtelny, ale, jak chronologia wykazuje, tamten był pierwszym, a więc: suum cuique! 1)

<sup>1)</sup> Podobnież w roku 1859 pisał Leonard Sowiński w swej »Satyrze« (Poezye, Poznań, 1875, t. I, str. 9):

<sup>»</sup>Śród Kapitolu, pomiędzy złomy, O całą przepaść bólu bezdenną Wyżazy nad syny i bogi Romy Śpi »Gladyator« śmiercią kamienną.

Porwany w boju za gminę bratnią, Krwią Słowianina czystą, niewinną,

Tu szło tylko o szczegół; zaślepieni wielbiciele utalentowanego powieściopisarza narzucali mu jednak godności i zasługi, do których samby się nigdy nie przyznał. Wszakże dopiero Chmielowski w swojem ciekawem studyum o Sztyrmerze wykazał zdumionej puliczności, że na pół wieku przed Płoszowskim znano już u nas »dusze w suchotach« i »choroby woli!« Oj, te nieszczęśliwe kłótnie o stopnie w hierarchii literackiej, lub też o rubryki i rubryczki, w jakie wybitnych pisarzów zamknąć należy! To domaganie się jasno określonych i prostych formuł tam, gdzie zjawiska są zawiłe i ciemne!...

Psycholog, idealista, realista, chłopoman, żydofil, antysemita, zacofaniec, postępowiec, liberał, radykał, ibsenista, zolista, symbolista, mistyk, dekadent — wszystko to tylko, jak powiada Hamlet, słowa, słowa — i nic więcej!

Spora także garstkę liczmanów dałoby się wykopać z polemik malarskich o t. zw. impresyonizm, weryzm, wibryzm, czy coś podobnego. Już to wogóle wspomniane wyżej prawo, że: »eben wo Begriffe fehlen, da stellt ein Wort zur rechten Zeit sich ein«, — nigdzie chyba nie znalazło szerszego zastosowania, niż w estetyce, kędy brak ścisłego, naukowego sprawdzianu zostawia duże pole dla czczej frazeologii i frazeologów.

»Z próżnego i Salomon nie naleje« — powiada przysłowie, oni jednak i to potrafią, zadając kłam »mądrości narodów«. Nie jest to zresztą ani pierwsze, ani ostatnie przysłowie, któremu kłam zadać można. Weźmy np. słynne: »Mądry głupiemu ustąpi«. Jeśli będziemy je uważali za przeciętną

Zbroczył swych wrogów ucztę ostatnią... A kiedy padał na złotym piasku, Z czołem, osnutem dumką rodzinną, Ciało mu stęgło nakształt koralu, Duch kmiecy zastygł w dziecięcym żalu I w marmurowym zajaśniał blasku...«

Co najzabawniejsze jednak z tego wszystkiego, to fakt, że »Konający Gladyator« jest Gallem i nic nie ma wspólnego ze Słowiańszczyzną... formułę procesów społeczno-życiowych, ma ono zupełną słuszność. W życiu bowiem często mądry musi ustępować głupiemu. Nie można jednak, jak to często bywa, robić z tego przysłowia prawidła i twierdzić, że mądry powinien zawsze ustępować głupiemu. Postępując w ten sposób, mądrzy wyginęliby prawie do szczętu, a i tak jest ich na świecie niby na lekarstwo! I wiele, wiele maksym i przysłowi tak samo się przy bliższem rozpatrzeniu przedstawia, a mimo to zowiemy je »mądrością narodów...«

— Bo to są wyjątki! wyjątki zaś, jak wiemy, potwierdzają regułę!

I cóż na taki zarzut odpowiedzieć!?

Pieniądz, skoro chciwe palce ludzkie zetrą z niego stempel doszczętnie, da się przetopić w mennicy, skąd, otrzymawszy nowe napisy i znaki, wychodzi w świat, by dalej pełnić swą przykrą służbę. Czemuż, niestety, nie można różnych przesądów i głupstw ludzkich, wytartych, zużytych i brudnych, jak stare trzygroszniaki, poprzebijać w ten sam sposób na czystą, lśniącą i ważną monetę prawdy?...

1892.

## ESTETYKA I PUBLICZNOŚĆ

w końcu XIX wieku.

(Kartka z nienapisanej książki),

We wszystkich historyach literatury i sztuki kładzie się główny nacisk na pierwiastek czynny, twórczy, a zaniedbuje się żywioł bierny, pochłaniający i przetrawiający wrażenia estetyczne.

Dużo zwykle poświęcano miejsca artystom, ale o publiczności, owej olbrzymiej, wielogłowej istocie, która ocenia i spożywa niejako dzieła sztuki, niewiele dotychczas pisano. A jednak historya estetyki popularnej, publicznej, estetyki, podług pojęć i gustów tłumu, stanowiłaby niezmiernie ważne i cenne dopełnienie do dziejów estetyki filozoficznej i artystycznej. W różnych epokach różną bywała wraźliwość na piękno i różnym stosunek ogółu do artystów. Zdarzały się chwile, kiedy ich czczono jako kapłanów i półbogów, trafiały się momenty, kiedy ich traktowano jako zbyteczne sprzęty społecznego inwentarza, albo też jako przyjemnych bawicieli i wesołków.

Jakież stanowisko względem twórczości estetycznej zajmował ogół w ostatniej ćwierci XIX wieku? Ktoby chciał pisać o tem studyum, mógłby postawić na jego czele, zamiast dewizy, następujący dyalog z » Charakterów « La Bruyèré'a:

- Cóż mówisz, Antymie, o księdze Hermodora?
- Że jest niewiele warta.
- A czyś ją czytał?
- Bynajmniej!

»Trzeba jednak wiedzieć o tem, — dodaje La Bruyère — że panie Nikeja i Fulwia osądziły tę książkę bardzo surowo, i że Antym jest ich przyjacielem, wielbicielem, oraz wiernem, chociaż bezmyślnem echem w kwestyach, dotyczących krytyki i estetyki«.

Tak jest, mężczyźni zbyt byli w końcu bieżącego stulecia zajęci polityką, finansami, przemysłem, prawem, medycyną, a w ostateczności kartami i sportem; zbyt wiele wkładali energii i czasu w robienie karyery i brutalne zabawy, żeby mogli odegrać jakąkolwiek rolę w rozwoju estetycznym epoki.

Wyjąwszy specyalistów: uczonych, literatów, krytyków i artystów, mężczyźni ostatniej ćwierci XIX wieku nie dbają prawie wcale o sztukę i literaturę, pozostawiając troskę o te rzeczy kobietom i poddając się bez apelacyi wyrokom, głoszonym przez ich usta.

Rozmowy dam w salonach i buduarach, w połączeniu z małemi, ale sprytnemi wzmiankami w »wiadomościach bieżących w poczytnych dzienników — to, i tylko to rozstrzyga o losach i sławie książek, dramatów, obrazów, a względnie i ich twórców. Zachodzi teraz kwestya: czy i w jakim stopniu działalność kobiet w tym kierunku jest dodatnią, lub ujemną?

Dodatnie znaczenie bez watpienia posiada sam fakt zajmowania się dziedziną twórczości, która więcej, niż inne, potrzebuje poparcia ze strony szerszego ogółu, odgrywającego
dzisiaj taką samą rolę, jaką niegdyś spełniali wielcy mecenasowie i protektorowie poezyi i sztuki. Owo arystokratyczne
mecenasostwo jednak, przy bardzo wielu złych, miało jedną
dobrą stronę, a mianowicie: łączyło się zwykle ze szczerem
zamiłowaniem i prawdziwem znawstwem, oraz z wielkiem wyrobieniem estetycznem.

Demokratyzacya społeczeństwa oddała sztukę i literaturę pod sąd i opiekę ogółu, a względnie tej jego cząstki, która posiadała pewne, niekiedy zaczątkowe tylko, aspiracye estetyczne. Był to przewrót radykalny. Artysta, z dworaka, awansował niejako na przewodnika, wieszcza, proroka niemal; mógł przemawiać bezpośrednio do tłumów i prowadzić je naprzód, do krainy ideału.

Tak to wygląda w teoryi. W praktyce tylko pewna warstwa owego tłumu dba cokolwiek o sztukę i reaguje na jej wpływy, i to reaguje w sposób nie zawsze pożądany.

Ponieważ bowiem w sądach zbiorowych rozstrzyga zwykle nie waga, lecz liczba głosów; ponieważ, dalej, dużo jest powołanych, ale mało wybranych, dużo ganiących i chwalących, ale mało znających się na rzeczy — wszystko to sprawia, że nigdy chyba nie kursowało po świecie tyle fałszywych sądów estetycznych, jak w końcu XIX stulecia.

Rzeczy istotnie nowe, samodzielne, a zatem niezrozumiałe, bo obce dla ogółu, długo musiały i muszą czekać na uznanie, ale za to ileż miernot uwieńczono szybko więdnącym laurem! Naturalnie, czas robi swoje i wymierza sprawiedliwość, i dzieje się według słów Bacona, że dobre dzieła pożerają w końcu złe. Ale ileż przedtem popełnia się niesprawiedliwości i grzechów przeciwko duchowi piękna i prawdy! I, co najciekawsza, nie tyle się krzywdy wyrządza niesprawiedliwem potępianiem, ile przesadnem a bezkrytycznem chwaleniem.

Względem dzieł dobrych ogół zachowuje się najczęściej zimno i obojętnie, ale można śmiało powiedzieć, iż nie było utworu tak lichego, żeby nie znalazł wielbicieli.

Grzechy to najczęściej bezwiedne; głos nadczułego serca i rozklekotanych nerwów, oraz wraźliwość na rzeczy, nie mające związku z poezyą i sztuką, bierze się zwykle za istotną subtelność estetyczną i poczucie piękna. Poeta, o którym mówią, że się kocha i w którego poemacie nie brak aluzyi do owej miłości, zyskuje powodzenie sto razy prędzej od ró-

wnego, albo wyższego nawet talentem, lecz zimnego erotycznie towarzysza.

Artysta elegancki i sympatyczny wybija się łatwiej na wierzch od surowego niezgrabijasza; twórca rzeczy paradoksalnych, lecz efektownych, przyćmiewa utalentowanego hołdownika prawdy i prostoty. Fejletonowa lekkość i łatwość utożsamiane bywają z lotnością i wdziękiem, brutalność — z siłą, jaskrawość ze szczerością, ataki histeryczne — z energią, błyskotliwość — z dowcipem, chorobliwa nierówność i ruchliwość — z szerokością umysłu, a nadmierna płodność z genialnością i t. p.

Przytem wszystkie pochwały wyraża się w superlatywach: nie używają dziś innych określeń nad: »cudowne«, »prześliczne«, »wspaniałe«, »nadzwyczajne«, zapominając o tem, że dobre może być tylko — dobrem, a piękne — pięknem. Ileż prawdziwych, ale niedojrzałych talentów spaczono i zatruto niezdrowym dymem salonowych kadzideł!

Najpierwszym i najważniejszym atoli motorem tego wszystkiego, źródłem, skąd tryska największa ilość krytycznych absurdów i banalności, jest wszechwładna moda. Podobnie jak okrycia, wstążki, kapelusze i rękawy, zdarzają się talenty i utwory sezonowe, zjawiające się niespodzianie na targowisku próżności i znikające bez śladu.

Moda sprawia, że większość ugania się zawsze za tem, co najnowsze, najświeższe, co wyszło dopiero z pracowni lub z pod prasy, a pogardza systematycznie rzeczami stokroć lepszemi, dlatego, że nie czuć ich już werniksem i farbą drukarską. Popełnia się przytem niekiedy zabawne niekonsekwencye. Artysta lub pisarz, co stworzył kilkaście dzieł poważnych i dobrych, o których nie wiedziano wcale, wypływa nagle na powierzchnię, dzięki temu, że napisał jakiś nie nie znaczący, ale sensacyjny artykulik, wygłosił toast lub mówkę okolicznościową, nakreślił efektowny rysunek ilustracyjny i t. p.

Uderza to zwłaszcza w stosunku do zagranicy. Ogół, uwielbiający jakoby literaturę i sztukę, nie bada naturalnie

rzeczy u źródła, nie wyszukuje sam dzieł i talentów, ale bierze to, co mu wetkną w rękę.

Sławny dramaturg lub kompozytor, o którym przez lata całe wiedziano tyle tylko, że istniał gdzieś na ziemi i tworzył, staje się odrazu modnym, wielkim, jedynym, z chwilą, kiedy wystawiono jego dzieło u nas na scenie. Rozpoczyna się wtedy pielgrzymka do składów nut lub księgarni; sprowadzają na gwałt książki lub partytury, biegają po kilkanaście razy z rzędu na przedstawienie, rozchwytują fotografie i portrety i rozpływają się w namiętnych na pozór, a chorobliwych w istocie, bo nie odczutych, zachwytach; słowem urządza się z modnego autora i sztuki jego tak zwaną »piłę«, która działa tak długo, dopóki na jej miejscu nie zjawi się coś nowego, t. j. dopóki Suderman nie zluzuje Ibsena, dopóki po »Rycerskości wieśniaczej« nie przyjdą »Pajace«, a po nich »Manon Lescaut« i inne opery młodych Włoch, detronizowanych przez Włochy najmłodsze, po których przyjdą jeszcze młodsze.

Emila Zolę uważano lat temu kilka za ostatni wyraz postępu w literaturze pięknej. Po nim stanowisko to zajmowali kolejno: Maupassant, Bourget, później Maeterlinck i inni »schyłkowcy«, którzy z czasem ustąpią miejsca »początkowcom«, czyli też »pierwotniakom«, t. j. reprezentantom nowego więku i nowej ery.

Ale i tych i tamtych, utalentowanych zresztą i poważnych pisarzów, nie rozpatrywano nigdy poważnie i nie starano się zdać sobie sprawy z ich rzeczywistego znaczenia w ewolucyi literatury. Poczytność i niepoczytność danego autora była i jest dziełem przykładu i kaprysu mody, nic więcej. Podobnie dzieje się z malarstwem, rzeźbą i t. p.

W życiu duchowem wpływowych »estetyczek« wszystko kręci się, niby w fejletonie tygodniowym, około rzeczy aktualnych, zjawisk chwili bieżącej, i wszystko traktowane bywa z iście fejletonową płytkością, pobieżnością i błyskotliwością. Najlichsza »premiera« estetyczna zajmuje więcej od najdosko-

nalezego, ale nie nowego już zjawiska. Przytem rzeczy, przemawiające bezpośrednio do zmysłów wzroku i słuchu, wymagające przeto mniejszego wysiłku myśli i wyobraźni, dominują stale nad subtelniejszymi objawami artyzmu.

Muzyka i teatr przyćmiewają literaturę; wirtuoz, aktor, śpiewak i wogóle wykonawca, dystansuje autora i kompozytora. Słowem: aktualność, fejletonowość, bezmyślność i moda — oto cztery banalne oblicza estetyki popularnej końca XIX stulecia. Tonąc po uszy w lekkich szumowinach fałszywie pojętego modernizmu, ignoruje się rzeczy prawdziwie nowe i dobre, oraz całą potężną, śpiżową twórczość przeszłości, chyba, że jakiś szczególny wypadek (rocznica i t. p.) zwraca na chwilę w tym kierunku uwagę.

Poezya i sztuka są najczęściej dla ich licznych czcicielek środkiem, nie celem; efektem kokieteryjnym, nie przedmiotem kultu. Pozuje się na zwolenników piękna dlatego, żeby się wyróżnić z szarej masy, ale w gruncie rzeczy owo piękno mniej ma znaczenia, niż eleganckie portyery, meble i tapety. Prawdziwego, głębokiego poczucia, bezinteresownego zamiłowania i istotnej znajomości sztuki i literatury niema, po za kołami specyalistów, prawie wcale, — i na tym punkcie koniec XIX wieku stał znacznie niżej od innych okresów dziejowych, kiedy to nie liczba, lecz jakość głosów decydowała o losach twórczości artystycznej.

Nie brak nam wprawdzie talentów, nie brak dzieł, godnych sympatyi, podziwu i uznania, ale brak odpowiedniej atmosfery estetycznej, brak duchowego łącznika pomiędzy artyzmem wyższego stylu a ogółem, który coraz chętniej i łatwiej zadowala się lichymi surogatami, a coraz mniej dba o rzeczywistą sztukę.

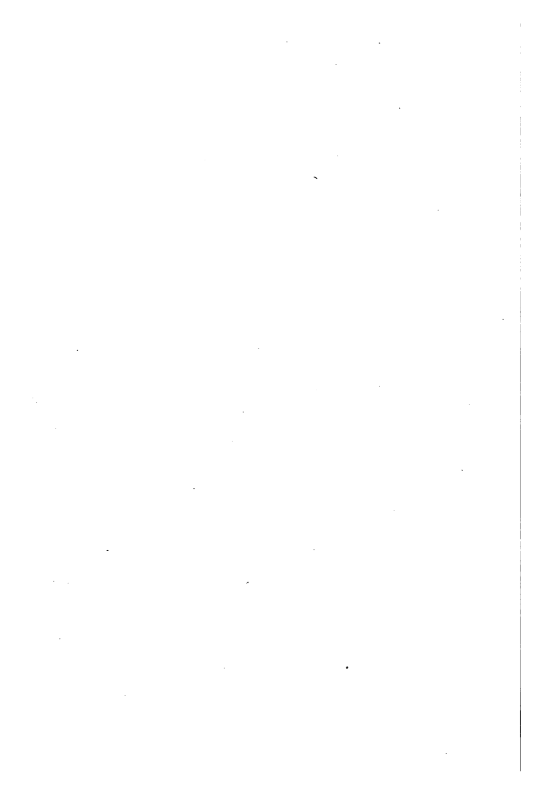
I skutkiem tego może artyści subtelniejsi, którym nie wystarczają hałaśliwe pochwały i reklamy, a którym potrzeba serdecznej sympatyi i zrozumienia, czując się osamotnieni wśród jarmarcznego zgielku, zrywają ostatecznie nić wiążącą sztukę z życiem, i zatapiając się w idealnej mgle subjektywnego symbolizmu, czynią z twórczości artystycznej ro-

dzaj ezoterycznych misteryów, dostępnych tylko dla wtajemniczonego adepta. Ten gwałtowny i przesadny może wzrot do arystokratyzmu w sztuce jest tylko reakcyą przeciwko powszechnej obojętności i nieczułości na prawdziwe wrażenia estetyczne.

KONIEC.

## SPIS RZECZY.

|                                                                  | Str. |
|------------------------------------------------------------------|------|
| Subjektywizm w krytyce                                           | I    |
| Bolesław Prus:                                                   |      |
| I. Artysta i filozof                                             | 35   |
| II. Zwrot w twórczości Prusa (»Faraon«)                          | 7 I  |
| Henryk Sienkiewicz:                                              |      |
| I. Powieść społeczna                                             | 116  |
| II. Powieść historyczna (Quo vadis)                              | 135  |
| Prus i Sienkiewicz (Paralela)                                    | 161  |
| Juliusz Słowacki:                                                |      |
| I. Słowacki i Shelley                                            | 175  |
| II. Mistyczne pisma Słowackiego w zestawieniu z doktry-          |      |
| nami współczesnego okultyzmu                                     | 197  |
| III. Geneza i znaczenie Eloi w »Anhellim« Słowackiego            | 229  |
| Lord Byron i wpływ jego na literaturę polską                     | 239  |
| Ideal bohaterstwa w dramacie staroindyjskim                      | 325  |
| Bohaterowie Jaselek (O stałych typach teatru ludowego w Europie) | 362  |
| Drobiazgi i szkice krytyczne:                                    |      |
| I. Torquato Tasso                                                | 404  |
| II. Liczmany myśli i mowy (Fantazya krytyczna)                   |      |
| III. Estetyka i publiczność                                      | 426  |



D17 64, - out.

411341/6

.

.

.

