

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

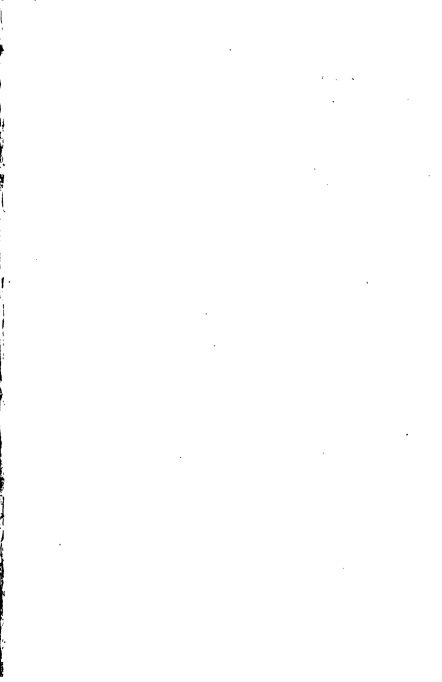
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

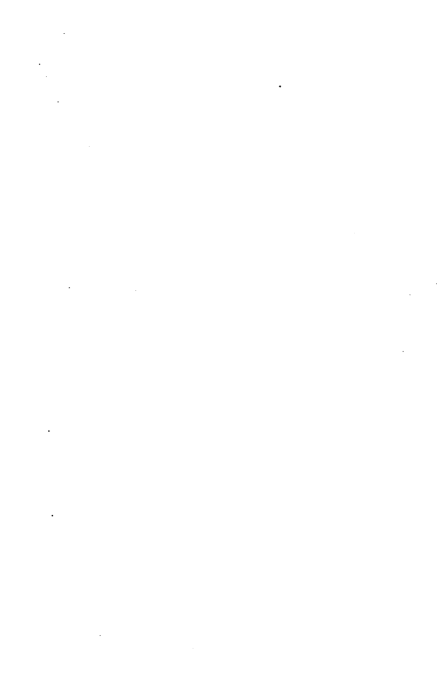
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









## STUDYA I SZKICE

## ADOLF NEUWERT NOWACZYŃSKI

# STUDYA I SZKICE

DRAMAT POLSKI XIX. W. — MIRIAM. — PODHALANIE, HOGARTH. — SZEERBART. — HEINE. — CELLINI. — BOECKLIN. ANARCHIA LITER. W NIEMCZECH. — D'ANNUNZIO. — NEGRI. COUPERUS. — MULTATULI, — DO DAMASZKU.





## LWÓW

NAKŁADEM TOWARZYSTWA WYDAWNICZEGO WARSZAWA KSIĘGARNIA S. SADOWSKIEGO 1901

## LOAN STACK

PN517 N678

## DRAMAT POLSKI XIX. WIEKU.

STUDYUM IMPRESYONISTYCZNE.

I.

Kilkanaście razy już wpadł mi w ucho natrętnie konwencyonalną frazes, drażniący w wysokim stopniu swą płytkością, banalnością, a popularny, bo zbudowany niechybnie przez któregoś z naszych farsistów czy krotochwilistów w przystępie wyrzutów sumienia literackiego. Frazes ten brzmi: My, Polacy, nie mieliśmy i nie będziemy mieli poważnego dramatu nigdy, brak nam bowiem zupełnie zmysłu do syntezy, jak zresztą i do konstrukcyi, plastyki, architektury... logiki... statystyki... Już nawet sam Sienkiewicz mówił gdzieś i t. d. i t. d....

A więc epikę mogliśmy mieć najświetniejszą, powieść była i jest poważną i kwitnie, z całej nowelistyki europejskiej Polska zdaje się wybijać na pierwszy plan, od liryki aż rojno, gwarno, barwnie i hucznie, a gałąż poezyi dramatycznej schnie zwolna wskutek niemożności skupiania się, tężenia, koncentracyi i kształtowania śpiżowych odlewów życia?

STUDYA I SZKICE.

I niema nadziei? — Narazie lśnią już na firmamencie poezyi dramatycznej male gwiazdki, przebiegną czasem planetarne indywidualności, inne błędne zapadną gdzieś, ale zapowiedzianego zaćmienia wszystkich i wejścia nowej gwiazdy niema...

Nie łudźmy sie! Frazes o niezdolności do syntezy ejest tylko frazesem. Ale z drugiej strony ze wszystkich młodych, których przyjmowano niedawno na repertuar krakowski z taka niebywała u nas serdecznością, których krytykowano z tak optymistycznym alarmem, którym psuto w początkach zalążki talentów przez przesadne zasypywanie ich pochwalami i laurem, - ze wszystkich tych młodych, którzy tworza »Młodą Polskę« w dramacie, ani jeden nie jest tak osobistym, oderwanym, silnym, nowym, ażeby w jego kierunku i jego drogą poszedł rozwój naszego dramatu - ani jeden nie przemawia tak myślami, dażeniami, wszechuczuciami i charakterem swego społeczeństwa wprost do swego wyłącznie społeczeństwa — ani jeden nie ma pomazania indywidualności dramatycznej polskiej. A prawie każdy jest indywidualnościa, już silnie zarysowana, niejeden i przerysowaną.

H. Becque i E. Rostand — to Francya marna, zgniła, ale i wesoła, gaskońska, Ibsen — to Norwegia, eldorado wszystkich kłamstw społecznych, Hauptmann — to Niemcy burżoazyjne, filisterskie, socyalistyczne, altruistyczne, doktrynerskie, filozofujące, d'Annunzio — to rafinada bankrutującego romanizmu, Maeterlinck — to dusza Belgii średniowiecznej, tchnienie gotyki belgijskiej, serce romantycznego krajobrazu

północnego, najświetniejszy, najszlachetniejszy bard Germano-Franków, symbol swego kraju.

Gdzież polska poezya dramatyczna? O którym z młodych możnaby powiedzieć coś tak zasadniczo pochwalnego i rozstrzygającego w nacyonalnej krytyce literackiej? O którym z nich można powiedzieć, że jego prace są wskroś z nas i o nas, że ten jest Żeromskim, pracującym dramatycznie, tamten polskim Hauptmannem i t. d. Dla Europy dramat nasz. nawet najnowszy, nie przedstawia nic zajmującego, ani jako dramat »Młodej Polski«, ani też w poszczególnych objawach talentów. Mają Europejczycy nową szkolę bardzo poważnych autorów francuskich, socyalnych tezowców, mają dramat włoski głębokich i drastycznych konfliktów rodzinnych i malżeńskich. W naszym najnowszym dramacie nie widzieliby dla siebie nic ani pożytecznego, ani egzotycznego, a jednego z tych dwu pierwiastków publiczność europejska wymaga zawsze.

Jest jednak talentów kilkanaście i to czystych, zdecydowanych. W ich rękach spoczywają pisklęta, które mają puścić w świat, by zaszumiały potężnemi skrzydły, z ich liczby musi się wysunąć jakiś najsilniejszy i stwierdzi, że i talent do syntezy mamy (my, naród analityków), jak go już mieli Słowacki, Fredro, Korzeniowski, Bliziński, Narzymski. I wielu, wielu go miało, ale społeczeństwo zmusiło wielu do pisania fars ku uciesze pomywaczek i golarzy. Zresztą od tego była krytyka dziennikarska od wieków, konkursy imienia Protekcyi i Przypadku, od tego jest kuchenny poziom umysłowy i beżnadziejnie zbarokowany smak

publiczności warszawskiej, lwowskiej i krakowskiej, aby poeci dramatyczni marli z głodu, wstępowali do banków, rzucali w piec dramaty i ambicye, aby wszędzie ustępowano tylko miejsca »Kontrolorom wagonów sypialnych«, Labiche'om, Bissonom, Kadelburgom, »Wickom i Wackom«. Kilkanaście talentów młodych z narodu, który nie ma prawie żadnych tradycyi dramatycznych, bardzo skromną literacko-sceniczną przeszłość, kilkanaście sił twórczych, które borykają się i walczą ciężko w swej duszy, a potem w swej formie, fakturze, — walczy z całem społeczeństwem!

W Warszawie utwór literacki dość rzadko widzi światło kinkietów na scenie, chyba tłumaczony z francuskiego, chyba kostyumowy, chyba firmowy. Niemcy maja 4.500 aktorów, 110 teatrów literackich, kulture dramatyczna i publiczność kulturalna — u nas inaczej, inaczej, inaczej. Niema aktorów, są tylko wybitni, genialni artyści dramatyczni, wiecznie »przechodzący samych siebie«, kilku wprost niezrównanych starców bohaterskich i starców-amantów, są trzy teatry dla piśmiennictwa, jest kultura operetkowa i chroniczny brak widzów; materyalne zyski autorów są tak śmiesznie marne, że spis tantyem dramaturgów bylby już aktem oskarżenia przeciwko społeczeństwu, które takie fortuny rozdaje dyrektorom wodwilów, operetek, tinglów. Tutaj wiec pietrza się trudności natury zewnętrznej, faktycznej, które młody autor musi ostatecznie pokonywać, decydując się na jalmużnę tantyem za cenę jednodniowej sławy i uznania. Sztuka po trzech przedstawieniach upada, a autor, któremu starzy emeryci radzą być optymistą, odczytywa sobie ku nauce i pociesze piekielne harce swojsko chowanej krytyki i zabiera się do pisania następnej sztuki, w której już przez mniej czarne okulary ma patrzyć na życie.

Nowy dramat polski wyszedł już z Krakowa, jak nowe malarstwo i poezya. Teatr tutejszy, w którym od czasu do czasu mówi sie jeszcze z rewerencya o »Halszce z Ostroga« i tradycyach koźmianowskich, przez sześć lat dyrekcyi Tad. Pawlikowskiego wystawił cały szereg eksperymentów, szkiców, studyów, fragmentów, nawet dzieł, i w pierwsze szeregi wysunal młodych ludzi, którzy nie byliby przyszli do głosu nigdzie, ani w Warszawie, ani we Lwowie, gdyż przekrzyczałyby ich chóry operetkowe i protesty mandarynów krytyki, żądnych zdrowej strawy duchowej i... trykotów. Tak przemknelo w tych kilku latach przez scene krakowska kilka światów, które poeci rzucili ze swej fantazyi, kilka problemów rzucono publice śmiało w twarz zaspaną, zbudzono myśl, nauczono smaku i znawstwa ludzi, zdemoralizowanych estetycznie takiemi elukubracyami, jak »Ciotka Karola«, »Papa Pepy«, »Flirt« i t. p. Do tej grupy krakowskiej należeli już: Sawiczewski i Szutkiewicz, należą Kasprowicz, Kisielewski, Wł. Lewicki, Miciński, Orkan, Przybyszewski, Roniker, Rydel, Sten (Ludwik Brunner), Szukiewicz, Wyspiański i Tetmajer, po części i G. Zapolska; cały nowy dramat polski możnaby na nich zamknąć, jeżeli włączymy: Gadomskiego, Ign. Grabowskiego, Grabowieckiego, M. Grodeckiego, Jasieńczyka, St. Jaroszyńskiego, Konara, Tad. Konczyńskiego, St. Kozłowskiego, Maciejowskiego, Mańkowskiego, ś. p. Mottego, And. Niemojewskiego, I. Nowińskiego, Wł. Rabskiego, K. Sterlinga, Reymonta, Rossowskiego, Żyżkowskiego, D. Zglińskiego, Żegotę Krzywdzica. Oto nazwisk wiele, ba! może już i wszystkie, ale dzieł mało. Niektórzy z nich próbowali tylko sił swego talentu na arenie dramatycznej, niektórzy lutnie swoje pochowali do futerałów, niektórzy zmarli. W każdym razie wszyscy przebyli już ogniową próbę kłaniania się publiczności za oklaski, brawa i poparcie. W każdym razie od tej grupy pracowników na najniewdzięczniejszej glebie piśmiennictwa polskiego należy spodziewać się w przyszłości tego, — czego nam przeszłość nie dała.

## II.

Ze wszystkich rodzajów scenicznych jedynie dramat i komedya obyczajowa w rozmaitych krzyżowaniach, jako to: komedya typów (molierowska), komedya satyryczna, dramat społeczno-satyryczny, komedya sytuacyjna, wiodły u nas pełny i chlubny żywot. Dramat historyczny, ten wiecznie niezdarny benjaminek profesorów literatury, rozbijał się ciągle o postaci Jadwigi, Esterki, Halszki z Ostroga, Żółkiewskiego, Zebrzydowskich, Zborowskich. Cały szereg nazwisk pisarzy mówi nam już obecnie jedynie o nieudolnych, książkowych, pełnych cytatów i sentencyi prób w niezliczonych odsłonach. Wszyscy ci pisarze budowali ciężkie, przedyalogizowane tragedye, przeładowane monologami, i to nawet nie w stylu Szekspira, ale w warkoczowej manierze Racine'a, Corneille'a,

ba! nawet Ponsarda, Chateaubriand'a, potem w pseudoromantycznej W. Huga; trzymali się zawsze ślepo szaf bibliotecznych, studyów, pamiętników, ze swej wyobraźni nie snując nic, nie wzbogacając niczem. W ten sposób suchymi, nudnymi wytworami mózgów, nauką przesyconych, zdyskredytowali literacko jednę z najciekawszych, kopalnianych, niezużytych historyi narodu i odstręczyli następców od chwytania sie tematów zbanalizowanych i zepsutych. Nikt nie może zaprzeczyć tego, że takie postaci z naszej historyi, jak Masław, Walgierz Wdały, Maćko Borkowic, Wincenty z Szamotuł, Kostka Napierski, ksiądz Orzechowski, Władysław Herman, Czart-Stadnicki, Ostroróg, Zawisza Czarny, Jan Kazimierz, Samuel Zborowski, Hieronim Radziejowski, Bohdan Chmielnicki, Andrzej Morsztyn, M. Rej z Naglowic, Michał Gliński, Adam Śmigielski, Kmita, Wit Stwosz, Jerzy Lubomirski, to mumie, które oddech poety może natchnąć nowem życiem, aby mówiły o wielkiej przeszłości i o dziwnej zagadce swych dusz niedzisiejszych. Mamy w historyi swej także duchy prometejskie, mamy i Savonarole i Jordana Bruna i meczenników nauki i Bayardówrycerzy bez skazy i społecznych buntowników i anarchistów ducha, mamy królów Don-Juanów i Hamletów o buławach hetmańskich i Machiavellów i proroków i kresowych wojewodów Don-Quichotów i Hudibrasa-Radziwilla Panie Kochanku i królów szekspirowskich i królów-Mignonów. Nakoniec (niestety) która historya ma tak dociagniety do ostatnich konturów typ sintellectuella«, bezdogmatysty, wyrafinowanego skeptyka, schyłkowca, aktora na

tronie, jak ten ostatni... Tu są kopalnie cierpienia, grozy wstrząsającej, tragedyi beznadziejnych, stąd także można czerpać wspomnienia dumne, jasne i pocieszające. Dla przyszłej polskiej tragiczki znalazłyby się imponujące głębią nieszczęścia ludzkiego role Anny Oświecimównej, Barbary Glińskiej, Gryzeldy Batorównej, Zochny Potockiej, Maryny Mniszchównej, Włodkowej, Pojaty, Barbary Rusinowskiej, Zofii Morsztynównej, Barbary Gasztołdowej i wielu innych tragicznych istot, które, przeniesione w życie kinkietów, większe pole popisu dawałyby, niż damy kameliowe i kierowe, Toski, Dory, Fedory, Teodory, Eldoradory.

Chlebicki, Humnicki, Zaborowski, Supiński, Romanowski, Odvniec, Gorczyński, Antoniewicz, Kondratowicz, Olizarowski, hrabia Przeździecki, Hoffmann, Chrzanowski, Pilat, Szajnocha, Zacharyasiewicz, Łetowski, Ładnowski, Szujski - oto autorowie, którym nie udało się stworzyć nie trwalszego, którzy nie dali ani jednej rzeczy, bezwzględnie cennej. Z całej powodzi ich 4-aktowych i 5-aktowych, wieloodslonowych dyalogowanych studyów dziejowych, pisanych to we francuskim duchu Corneille'a i Racine'a, to po kalderonowsku, to po szekspirowsku, przepełnionych milowymi monologami, upstrzonych akcesoryami i epizodami, porozrzucanymi w nieladzie matejkowskim, ale bez geniuszu Matejki, wyłowić możnaby zaledwie kilka, w których pulsuje przynajmniej prawdziwe życie, krew historycznej intuicyi, umilowanie przeszłości, z których prześwieca koloryt epoki, wybija się duch poetyczny. To Ant. Małeckiego »List żelazny«, Wacł. Szymanowskiego »Salomon«, A. Bełci-

kowskiego »Mieczysław II« i »U kolebki narodu«. wreszcie K. Szajnochy »Wojewodzianka sandomierska«. Z całej wielkiej spuścizny dramatycznej Szujskiego, odbijającej w sobie wszystkie wady i nieudolności współczesnych mu autorów dramatycznych, wyciagających z dziejów materyał surowy do równie surowych dzieł, wybijają się na pierwszy plan właśnie te, które wziął Szujski z dziejów obcych, jak: »Wallas«, tragedya szkocka, »Savonarola«, tragedya włoska, »Nero«, tragedya rzymska. Każdy temat, wziety przezeń z naszej historyi, lepiej, silniej i choćby efektowniej obrobił albo któryś z jego poprzedników, albo rówieśników. Lepszego »Jerzego Lubomirskiego« dał K. Szajnocha, a i lepszą »Marynę Mniszchównę«, dzieje »Halszki z Ostroga« lepiej udramatyzowali i Kraszewski i Przeździecki, głębiej pojął charakter Hieronima Radziejowskiego Magnuszewski, a »Kopernik« W. Rapackiego jeszcze teraz może budzić szersze zainteresowanie, podczas gdy »Kopernik« Szujskiego jest wprost bardzo... nudny, płytko pojety jako indywidualność genialna, a jako dramat akademicki rozwlekle i nierównomiernie zbudowany. Już bardziej po nowożytnemu istote, prawa i cele dramatu historycznego pojęli: J. Kościelski w swym » Władysławie Białym«, Aureli Urbański w »Watażce« i »Kseni«, Karol Brzozowski, autor »Maleka«, Adam Asnyk w swym »Kiejstucie«, Stanisław Kozłowski, autor »Wójta Alberta«, »Esterki« i »Taborytów«, i Wincenty Rapacki. Niektórzy z nich, szczególnie ostatni, cierpieli już na pewnego rodzaju gorączkę tryumfów, czego wyrazem ten pociąg do sytuacyi operowych, nastroju melodramatycznego, do napuszystości. Wincenty Rapacki w pogoni za efektami teatralnymi, a nawet aktorskimi, naginal prawde dziejowa do anekdoty, anekdotę do efektu sytuacyjnego i, ta droga falszywa idac, pozwalał sobie na kłamstwa historyczne, psychologiczne i anachronizmy niezrównane. W każdym razie Rapacki, jeden z najzasłużeńszych dla dramatu polskiego poważnych pracowników, dał szereg dramatów (»Acernus«. »Mazur Czart«. »Kopernik«, »Odsiecz Wiednia«, »Odbijanego«, »Pro honore domus«, »Figlik Stańczyka«), choć utworów, wartościa nierównych i zbyt naginanych do... kulis, ale czekających na glebsze, treściwe roztrzasanie ich znaczenia i wagi... Studyum ich zachęciłoby niejednego może autora do zaglębienia się w przeszłość, w epoki czynów wielkich i wielkich ludzi, w czasy walk, klesk, zwyciestw, cnót, zbrodni, rozmachów, do zaglębienia się w psychologię olbrzymów z przeszłości zamiast ciąglego, nużącego już wywlekania dzisiejszych karlów przed oczy karlów. Niezależnie od tego bardzo nieznacznego postępu w fakturze i stylu dramatu historycznego przechowuja nadal antyczne tradycye metody Szujskiego i Gorczyńskiego Bronisław Grabowski i Deotyma.

Tak więc pozornie bez organicznych węzłów i jakiegokolwiek łączącego ogniwa z dramatu akademickiego w najstarszem tego słowa znaczeniu przeskakujemy do Stanisława Wyspiańskiego i jego dramatycznych poematów historycznych. Myślę, że pozornie tylko, ponieważ nie wyobrażam sobie ukształtowania się dramatycznego stylu Wyspiańskiego bez

gruntownego studyum »Snu srebrnego Salomei«, »Lilli Wenedy«, »Złotej Czaszki«, »Horsztyńskiego«, bez glebokiego odczucia tajemniczego tla, mającego tak szerokie perspektywy pejzażowe i tak nieznane, nadzwyczajne barwy, bez przyswojenia sobie owej atmosfery mistycznej, która otacza Mindowego, Salusie, Księżniczkę, Leona, dwunastu Derwidów, Ślaza, Salmona, Kirkora, Horsztyńska, bez kultu dla ich niespodziewanych odruchów wielkiej woli lub potężnego sentymentu, wreszcie bez intuicyjnego wieszczego odgadniecia i rozwiazania zagadek tej przepieknej, płynnej, jak roztopione złoto, mowy, czasem dyszącej, namietnej, orgiastycznej, czasem melancholijnej, sennej i bladej. Wyspiański to jeden z tych melancholików, dla których, jak mówi Słowacki, melancholia jest skrzydlem anioła, unoszacem w zaświaty jego poetycznych światów, ale i z tych znowu, o których mówi Oskar Wilde, że krew ich nigdy nie była czerwoną, jak koral, ich uczucie nigdy tak zapalnem, jak krew... bohaterów i młodzieńców Grecyi. Poeta »Legendy« jest z wielkiej rodziny istot, znużonych życiem współczesnem, obcych kwestyom rynków i gazet, z wielkiej rodziny natur arcypoetycznych, wrażliwych jak mimozy i jak mimozy zamykających się pod dotknięciem życia. Toteż nie tworzy z celem, ani dla pocieszenia, ani dla podniesienia, ani ku uciesze, ani ku pokaraniu, ale tworzy, bo musi, bo ma w sobie wielki pęd wyobraźni, a chce wypowiedzieć się przed soba samym, chce myśli i marzenia, olbrzymie postaci, heroiczne sceny wyśnione, tłoczące fantazyę jak zmory, z dziś i wczoraj utrwalić, aby jutro mógł

dumną ręką zebrać razem wszystkie drogie kamienie i klejnoty, które w życiu oszlifował i oprawił w przygodna dlań forme dramatu... lirycznego. Dlatego też jednak rodzaj dramatyczny Wyspiańskiego jest tylko dla niego samego, a z jego kierunku nie można przeprowadzić wytycznej dla historycznego dramatu polskiego. Jestto indvwidualność nie pierwotna, ale złożona, mająca cały szereg przodków, których bogactwo stało się własnością dziedzica na sam pierwszy początek, na świty porzadkowania fantazyjnego chaosu. Wyspiański, wielki erudyt i uczony znawca literatury, już przed pierwszą swą pracą, przed »Legendą«, całe piśmiennictwo znane odrzuca daleko i daje dzielo na wskróś osobiste, ale wbrew olbrzymim siłom fantazyi własnej i własnego jezyka, wpływy literackie obce, tłumione tu i ówdzie, przedostają się na zewnątrz mimo zupelnie nowej, niebywalej konstrukcyj poetycznej. I to skonstruowanie jego stylu poetycznego, uwieńczone tak świetnym skutkiem, można, analizując jego dramaty, powoli poznawać dokładnie. Poważny dramat grecki, jego tragizm, oparty na fatum i fataliźmie, jego chóry, jako sędzia i głos sumienia tłumu, i jego akcya, biegnąca jedną wytyczną prostą, naiwna, a tak szlachetna -- to pierwsza i zasadnicza podstawa; druga — to dramat klasyczny francuski Corneille'a i Racine'a, deklamacyjność heroiczna, długie dyalogi bohaterskie, dysputy o etycznych abstrakcyach, antyrealistyczna frazeologia i pompatyczna katastrofa, śmierć; trzecia — to Maeterlinck, fatum nowożytniej, jeszcze pesymistyczniej pojęte, ludzie wobec niego, jako maryonetki, ich czyny od nich nie zawisłe,

wystapienie poteg tajemniczych, wziętych z romantyzmu, jak przeczucia grozy, strachu, tlum, jako mrowie istot bezsilnych, psychologia czynów ustepuje miejsca psychologii uczuć, panowaniu duszy. Dodajmy do tego najsilniejszy wpływ romantyzmu Słowackiego, przelotny wpływ noworomantyzmu Hauptmanna, a choćby jeszcze nawet lekkie poznajomienie się z mitologią germańską Wagnera, nadto bardzo poważne studya językowe, wczucie się i wnikniecie w ducha języka ludu, a znowu umiłowanie uczonego jezyka Kochanowskich, Szarzyńskich, Bielskich i Starowolskich, - a otrzymamy pyszne, stare ruiny, z których wykwitł niespodziany i, badź co badź, egzotyczny styl dramaturgii Wyspiańskiego. Krytyksędzia śledczy wszystkie te wpływy musi wybadać, znaleść i zważyć, aby uwydatnić, w jakiej potędze objawia się twórczość artysty pierwotna, a jaki ślad w niej wyżłobiło życie, świat, ludzie i dziela. W tym wypadku konstatuje się fakt, że koło tych pięknych obcych światów literackich duch Wyspiańskiego przeszedl jak kolo skarbów Krezusa przechodził filozof. Ale gdy życie otaczające nie dawało mu nic, gdyż chwil współczesnych nie odczuwał i nie słyszał, tem silniej musiały żłobić sie w jego umyśle postaci z pieknych dramatów, bohaterskie czyny i wstrzasające sytuacye. Z tem przygotowaniem, z temi studyami, jakie poważnie przedsiębrał Wyspiański, musiał się w nim zbudzić dramaturg heroicznych postaci, podniosły poeta pomazania narodowego, myśliciel historyczny. Wyspiański, to artysta subtelny i szczery, zapalny, ale nie zna pęt dla królewskiej swej wyo-

braźni; patrzy przez mglę na życie współczesne, ale choć je widzi, nie widzi w niem tchnienia nawet poezyi, ani barw, któreby go oślepiły, ani czynów, któreby go wprawiły w zdumienie, ani ludzi, którychby sobie mógł upodobać jako przedmiot artystyczny. Dlatego stwarza sobie swój bardzo odrębny świat, dlatego ucieka do czasów minionych i ludzi, którzy przecież byli tak całkiem inni, tak silni i barwni, tak szlachetni i porywający. W szerokich jego, postrzepionych, czasem jakby fragmentarycznych wizvach-obrazach wyłaniaja sie poteżne gesty tragiczne, torsy bohaterów, bolesne twarze kobiet, pioruny nieszczęść padają w atmosferę spokojną, ale pełną przeczuć i strachów. Niema tu t. zw. całych, pełnych, realistycznych ludzi, obracanych wobec widza frontem ku rozmaitym sytuacyom życiowym przez autora, ale są olbrzymie siły, pobudki psychiczne, zamkniete w szablonach prawie ludzkich pod względem charakterystyki psychologicznej, jak się ja pojmowało do ostatnich czasów. I te poteżne pobudki psychiczne, pchające prawie mechanicznie biernie bohaterskie typy do czynu, do katastrofy i zguby, te pobudki wypowiadają się tak specyalną uduchowiona, poglębiona, monotonna, rymowana frazeologią, że... poezya Wyspiańskiego jest często nawet sztuczną, prawie cieplarnianą, choć przetkana myślą męską i dojrzalą. Gdy się tę myśl jednak pragnie uchwycić, wymyka się w przesadnie zaciemnionych obrazach, w alegoryach, nieprzystępnych szerszym kołom, w mowie, bezsprzecznie gdzieniegdzie przepięknej, ale archaizowanej za swobodnie, za ryzykownie. I w tym jezyku arcyosobistym, bogatym, rdzennym i czystym, w tym Wyspiańskiego vers libre, tak niezwykle muzycznym, czasem nawet libretowym. czasem aż usypiającym swoją monotonią powtarzanych kilkakrotnie zdań i wyrazów, ukrywa się wielki czar tajemniczy tej nowej poezyi, a zarazem największv jej grzech. To jezyk odrebny, którego odczuwania sercem trzeba się nauczyć, język arystokratyczny, choć caly oparty na podwalinach ludowych; ten jezyk, jak i to piękno wierszowania z całym przepychem barw i tonów, jest dla szerokich mas niedostępny, jeżeli do szerokich mas wliczymy nawet te inteligencye małomieszczańska, która jest przecie miaszem spoleczeństwa. To jest stygmat poezyi tak arystokratycznej, że choćby najżywotniejsze, najogólniejsze, szerokie idee natchnionemi silami uskrzydlala, to jednak na rozwój najogólniejszych, szerokich idei nie wpłynie; nieśmiertelność tej poezyi jest śmiertelną, a koło oddziaływania obejmywa tylko najbliższych. Musset nie mógł mieć popularności Dumasa, ale też nie ma jego ordynarnej sławy, Wyspiańskiego nie będą sobie wydzierali dyrektorowie teatrów polskich z rak, bo młodego mistrza poezya jest podniosłą, reprezentującą, kolosalna, ale niepoplatna. St. Wyspiański koncypował z początku swe utwory obrazowo (»Legenda«, »Warszawianka«) w wielkich płótnach dekoracyjnych i na tle przecudownie rysowanych sytuacyi stawiał ludzi, którzy jakby tylko zeszli z makaty, aby, gdy inni mówią, w makate wejść na nowo, a istnieją tylko formą i barwą. Toteż na przeciwna szale musi sie położyć ten zarzut, że postaciom tym brak szpiku

pacierzowego i krwi gorącej. Czyto bedzie witeź Krak, czyto Czartoryski, idealista w dyplomacyi. fantastyk w polityce, a człowiek, żarty ambicyami i nadziejami jablka królewskiego, czy Lelewel, idealista w swem opetaniu demagogicznem, fanatyk epoki, czy general-despota dziś, jutro fantastyk, czy ksiadz. grzesznik dumny i zatwardziały w swym grzechu, ale spokorniały wobec potegi zabobonów i tradycyi i etyki tlumu (»Klatwa«), czv Mickiewicz, czy siostra Makryna, - wszystko to ludzie o silnie narysowanych konturach, ale watłego ciała, lekkiej bryły, malego Jakże w nich jednak przedziwnie odźwierciedla się dusza współczesna z jej najsubtelniejszemi drgnieniami i wibracyami, jakżeż w nich wiele dziwnie nieziemskiej poezyi, a przedewszystkiem duszy samego poety. Dlatego też tak tutaj wiele dekoracyjnego kolorytu dziejowego, a tak mało gruntownej barwy epoki, dlatego język dramatyczny Wyspiańskiego jest tak wielce charakterystyczny dla niego, a tak malo dla jego postaci, dlatego wreszcie senne jego dramaty powoli hipnotyzują, ale i nużą. Jestto pewnego rodzaju monotonia barw poetycznych, przewlekanie jednego motywu muzycznego w nieskończoność, ubóstwo koncepcyjne w figurach bocznych, w sytuacyach podrzędnych, w konfliktach równoleglych do głównego konfliktu dramatycznego. Czartoryski i Lelewel (w »Lelewelu«) są nadnaturalnej wielkości w dramacie, choć nie byli nimi w życiu, inni wobec nich sa tak miniaturowo narysowani i tak blado kolorowani, że w tej akwareli dramatycznej Wyspiańskiego wobec mrowia wypadków, które się

przeczuwa za sceną, wobec tych bladych ludzi z otoczenia obaj »statyści« zdają się mieć »nóżki chude« krawców z bajki Andersena, chude, ale za to bardzo długie. Ale te szalone dysproporcye psychologiczne w znacznie słabszych objawach znaleść można już w greckich dramatach, w których wyobraźnia poety rzuciła na ekran sceniczny wizye greckiej tragedyi, nie mające równych sobie w żadnej współczesnej literaturze, gdziekolwiek pojawiają się wysiłki wskrzeszenia tragedyi antycznej.

Wyspiański, jak Maeterlinck, stoi sam, odrębny i jedyny; życzyćby mu należało, aby w jego ślad nie wstąpił żaden z młodych uczni-naśladowców, gdyż, o ile Maeterlinckowi udał się uczeń Wyspiański, o tyle Wyspiańskiego każdy naśladowca tylko zdyskredytuje. Mistycznego drzewa jest to gałąż najdelikatniejsza, przeszczepić na nią nie już nie można.

#### III.

Dość słabo przedstawia się w naszej twórczości dramatycznej dramat historyczny z dziejów obcych narodów; w każdym jednak razie choćby dobrym początkiem była »Odprawa posłów greckich« Jana z Czarnolasu, dobrym dalszym ciągiem filozoficzne dramaty Okońskiego, ubrane w greckie szaty: cóż stąd, kiedy między Kochanowskim a Okońskim nie było żadnego dzieła, któreby na jakiekolwiek wyróżnienie zasługiwało! Bo przecież ani Al. Fredry »Rewolweru«, ani Orzeszkowej »Westalki« mierzyć nie

można inną, tylko dyletancką miarą. Szujskiego trzy dramaty: »Wallas«, »Savonarola« i »Nero« mogłyby jeszcze równać się z poważnemi stylowemi pracami Kochanowskiego i Okońskiego, tembardziej, że za sąsiadów na półkach bibliotecznych mają Olizarowskiego (»Dziewice z Erynu«), Chlebickiego (»Bona w Bari«), Łętowskiego (»Firdusi«), Rzętkowskiego (»Livia Quintilla«), Belcikowskiego (»Francesca di Rimini«), a więc próby dramatyczne, mniej lub więcej nieudałe, słabe i niezajmujące.

Już Asnyka »Cola Rienzi, trybun ludowy,« daje świadectwo prawdzie, że obok wiedzy starożytniczei i kostyumowej winien autor dramatów historycznych być jeszcze tylko... poetą. Asnyk dowiódł tego w »Coli Rienzim« równie silnie, jak w »Kiejstucie«, a więc w dramacie o watku, z naszych dziejów zaczerpniętym, jak i w innych dramatycznych utworach: »Gałazce heliotropu« i »Przyjaciół Hioba«. W »Coli Rienzim« chodzi już poecie o ideę historyczna, nie zaś tylko o wypadek dziejowy, ilustrowany, jak dotychczas, charakterami, konfliktami i sytuacyami, wzietymi niewolniczo z historyi, albo nieudolnie domierzonymi przez fantazyę poprzednich literatów... nie poetów; cóż - kiedy »Cola Rienzi«, jak i »Kiejstut«, grzezna w takim liryźmie, w takiej monotonii opisów przyrody, stanów duszy, sytuacyi scenicznych i t. p., że oboma dramatami na scenie trudno się rozkoszować.

Tymi też szlakami wypowiadania pewnej idei przy ustawianiu akcesoryów historycznych, wziętych z dawnych wieków, poszli i następni: St. Kozłowski,

autor »Taborytów«, w swym »Turnieju« i Jozafat Nowiński w »Białej gołabce«. I »Turniej« i »Biała goląbka« mają bohaterami artystów, interes historyczny usuwaja na stanowisko drugorzedne, a na pierwszy plan wydobywają problem artystyczny, bardzo szczególowy, subtelny i wyjątkowy. Różnice między obydwoma dramatami są przeliczne, zasadnicze chyba tylko te, że pierwszy jest przecie scenicznym, drugi lirycznym, że pierwszy ma role, drugi charaktery, że pierwszy pisany słabym wierszem, drugi prześliczna proza rytmiczna, że pierwszy ma wierny i ciekawy koloryt dziejowy, drugi zaś ośmiesza chyba epokę odrodzenia, którą ma odtworzyć, i że pierwszy jest elegią dramatyczną artysty-mistrza, który ustąpić musi nowym czasom, nowym ludziom i nowej sztuce, a drugi elegijnym hymnem ku czci tego wszystkiego, co slabem, chorobliwem, niewieściem, refleksyjnem, rozkładowem w psychicznej organizacyi artysty-dyle-»Turniej« jest sztuka, po mesku obmyślana, skomponowana i napisana, silna w figurach, zajmujaca w sytuacyach, »Biała golabka« jest dramatem książkowym, pomyślanym lirycznie, skomponowanym szeroko i wygodnie, bo z pominięciem techniki dramatycznej, ale bardzo ciekawym i pochlaniającym wyobraźnie, umysł i serce czytelnika dla swego bardzo nowoczesnego problemu. Po Nowińskim-poecie można się tyle spodziewać na przyszłość, ile po Kozłowskim-dramaturgu. Obaj mają wytknięty cel, bardzo świetlany: oderwanie interesu poetycznego czytelników i widzów od szarego i codziennego życia, a zwrócenie oczu ich duszy w kierunku czystszych,

minionych, pogodniejszych czasów, wszechwładztwa piękna i spokoju dusz, w kierunku piękna i pracy dla piękna. Obaj mają tę gorącą tęsknotę estetycznej sztuki, którą odczuć można i u autorów obcych: u d'Annunzia, u Rostanda, u Hauptmanna i wielu innych. Do jakich wyników dojdą, to najbliższe czasy pokażą; w każdym razie wdzięczność im się należy i to wielka, że nie z brudów czerpią swe natchnienie i że o brudach codzienności pozwalają zapominać. Jest w tem nawet coś symbolicznego, że z arki twórczości naszej nad potopem codzienności i szarzyzny wyleciała już »Biała gołąbka«.

»Towarzysz pancerny«, komedya historyczna M. Wołowskiego, przypomniała miłośnikom sztuki dramatycznej mimowoli zanik podrzedniejszego rodzaju twórczości scenicznej, który u nas tak dobrze się zapowiadał, mianowicie komedyi historycznej. Małecki ten rodzaj powołał do życia na deskach teatralnych jeszcze w roku 1855. swym »Grochowym wieńcem czyli Mazurami w Krakowskiem«. I w tej dziedzinie mamy kilka dobrych prac, nadających się do wznowienia na scenach, na których z takim zapałem wznawiaja »Podróż po Warszawie« i »Madame Angot«. Wiec W. Szymanowskiego »Dzieje serca«. Kraszewskiego »Radziwill w gościnie«, »Panie Kochanku«, »Miód kasztelański« i »Równy wojewodzie«, Szujskiego »Adam Śmigielski«, Bełcikowskiego »Król Don Żuan« i »Dwaj Radziwillowie«, Rapackiego »Chłopcy cześnika«. Rodzaj to dramatyczny pomniejszy, ale zawsze szlachetny i literacki, a można go nadto zużyć, jako broń w walce z farsa i operetka.

Z dramatem ludowym, tym ochwaconym konikiem wszystkich patryotycznych dziennikarzy, działo się u nas pod ich patronatem najsmutniej. W tym kierunku rządy konwencyonalizmu kostyuomowanego, obserwacyi z balkonu dworku szlacheckiego, psychologii najplytszej, godnej lyków miejskich, drwiących z »kmiotka«, gdy tańczy lub gdy się upil, rządy miernot, zaczęte od J. K. Gregorowicza, ciagnely sie dalej w dramatach Fryd. hr. Skarbka, Dębickiego, Ant. Wieniarskiego, Ładnowskiego aż do Galasiewicza. Wł. Anczyc dał kilka sztuk z pijanym chłopem, sentymentalna chłopka i karykaturalnym Żydem; wszystko to, przesadnie przeidealizowane, miało przynajmniej jakieś dalekie perspektywy prawdy, było prawie z życia wzięte, ale szczery, szorstki, czysty realizm bezpośredniej obserwacyi, walczył tu z konwencyonalnym smakiem burżoazyjnej publiki, która lubila chlopa w balecie, chlopa klowna, ale nie ginącego z głodu, podpalającego, zbrodniarza, grzesznika, człowieka, - walczył i ulegał w walce. Autor »Tyrteusa« przynajmniej kochał lud, który przenosił na scenę, i pełen tej miłości szczerej i dojrzałej chciał go uczyć, radzić mu, podnosić go, ba! nawet zaczepiał o piekaca sprawe szkodliwego wychodźtwa za Ocean i na niej osnuł najlepsze swe dzielo, Emigracyę chłopską«, byle tylko lud oświecać i podnosić. »Kmiotek« wciąż jednak jeszcze tańczył i upijał się, publiczność klaskała.

Galasiewicz, Adam Staszczyk, Leop. Świderski realizm Anczyca pogłębili, a starali się równocześnie cały balast pierwiastków komicznych, groteskowych, śmiesznych, z życia ludu przenieść do komedyi ludowej, wytworzonej na wzór już istniejącej komedyi drobnomieszczańskiej warszawskiej, n. p. Skarbka (\*Intryga w straganie\*, \*Popas\*) i Wieniarskiego (\*Nad Wisłą\*, \*Ulicznik warszawski\*). Oczyściwszy w ten sposób atmosferę poważnego utworu scenicznego, wziętego z życia ludu, t. j. dramatu ludowego, dają Galasiewicz świetnych \*Ciarachów\*, Staszczyk \*Wiarę, nadzieję i miłość\*, Świderski nagrodzonego na konkursie \*Antka\*.

Odtad kilku autorów zaczyna próbować sił swych w dramacie ludowym: Junosza, Dygasiński, Gutowski, Kosiakiewicz, z temperamentu pisarskiego przeważnie noweliści, eksperymentują bez powodzenia scenicznego, a przytem, nie przejechawszy linii demarkacyjnej, która oddziela od literatury niezliczone fale fabrykatów dla repertuaru. Jedynie Sewer-Maciejowski podtrzymywa egzystencye prawdziwej sztuki ludowej, dając »Dla świetej ziemi«, a ostatecznie, wsparty współpracownictwem Tadeusza Micińskiego, wzbogaca i repertuar i piśmiennictwo wspaniałem studyum psychologicznem, świetnym dramatem »Marcinem Łuba«· I ten dramat żywy, współczesny, poważne malowidło freskowe z życia chłopskiego, wstrząsające tragizmem szczerym i fatalistycznym, odsłaniające u nas po raz pierwszy z desek scenicznych duszę chłopów bez wódki lub armat przed oczami publiki, przyzwyczajonej do harców cyrkowych i rozbijania dekoracyi krakowiakiem, to kamień wegielny naszego dramatu ludowego, słup graniczny, wskazujący droge stępnym.

Zmarły W. Sawiczewski swym dramatem »Na bezdrożach« był jakby forpocztą dramatu ludowego, pierwszy wskazał, że w duszy śmiesznego »chamity« fakty zewnętrzne wygrywają najlżejsze, najsubtelniejsze wibracye, że proces rosnacego lub schnacego uczucia chłopskiego jest tak samo zagadkowy i oślepiający, jak dzieje Konradów, Gustawów, Astolfów. Druga forpoczta dramatu ludowego mieszczańskiego był zmarły Szutkiewicz; choć uginał się pod skarbami i bogactwami obserwacyi, która krztusiła go poprostu i zasypywała sytuacyami, typami, figurami, szczegółami, zawsze jednak umiał także w postać naczelną dramatu tchnąć życie, silę i prawdę tragicznego losu. wiedział, że życie choć ma i wesela, drużbów i piosenki, ale zato całe lata cierpień i szarzyzny. A jego poprzednicy widzieli w życiu tylko wesela, więc tańce dawali w akcie I., II., III. i IV... optymiści z woli publiki. Ci dwaj młodzi i głodni zmarli zawsze nieuleczalnymi pesymistami, zarzucano im młodość, przesade w używaniu czarnych barw, naga brutalność ich prawdy i bezczelnie smutny koniec ich bohaterów. Jeden był problematykiem, drugi nawet psychologiem, a tego właśnie brak teraz i to dotkliwy. Ale podstawy dramatu ludowego są: dali je Galasiewicz, Sewer, Miciński, Szutkiewicz, Sawiczewski i G. Zapolska, której żydowskie obrazy wprawdzie nie przejdą do piśmiennictwa, bo wyblanszowane melodramatem i podwatowane efektami podmiejskich teatrzyków, ale prostują ścieżki Pańskie i przygotowują umysły na przyjście »des kommenden Mannes«, dramaturga z ludu, dla ludu i o ludzie. Również prostują drogi

temu »przyszlemu«: Piotrowski (»Na wsi«), Kasprowicz (»Świat sie kończy« i »Bunt Napierskiego«, oba utwory coprawda niezupełnie doirzałe ani w kompozycyi, ani w ujeciu charakterów, ani w przeprowadzeniu akcyj, Feldmann (»Sady Boże« i »Cudotwórca«, który to życie ghetta żydowskiego, tak szcześliwie odkrytego dla sceny przez G. Zapolska, przedstawia rzeczywiście z dramatyczna ekspresya bez ludoznawczych pikanteryi, tańców ogródkowych, śpiewów i t. p., ale z powaga, jakiej domaga się idealna treść jego dramatów, nie melodramatów żydowskich), And. Niemojewski (»Familia«), Kośmiński (»Walka«, »Zły duch«, »Ziarna i plewy«), Dygasiński (»Szwagrowie«), Maciejewski (»Ojcowizna«), Orkan, Grabowiecki, Jaroszyński i wielu innych; oby któryś z nich torował już drogę samemu sobie!

#### IV.

W całej naszej dotychczasowej twórczości dramatycznej jedynie komedya obyczajowa ma t. zw. wielkie tradycye. Nie lekceważmy ani ks. biskupa warmińskiego, ani szkolarskich moralizowań Bohomolca, nim dojdziemy do magnackiej spuścizny Al. hr. Fredry. Tu są świetne zasadnicze podstawy do studyów charakterów i obyczajowych, tu Fredro humorysta, psycholog, poeta, a znowu Fredro problematyk, satyryk, rezoner i moralizator z dramatów pośmiertnych, społecznik i reakcyonista, zawsze szlachetny, wzniosły charakter. Nie trzeba tak obojętnie zapominać współczesnych Fredrze: Apolona Korze-

niowskiego, który z takim ferworem i animuszem zaciekłym chłostał hulaszczą, zdemoralizowaną szlachtę (Dla milego grosza), ani wtórującego mu dzielnie Karola Drzewieckiego, autora osławionych Kontraktów, w których z jowialną, ale gryzącą satyrą maluje zepsucie, zgniliznę, szulerstwo szlachty ukraińskiej, ani Karola Frankowskiego, ani polskiego Feuilleta, Witołda hr. Borkowskiego, ani wielu innych mniej znanych i popularnych wówczas, jak Dyzmę Tomaszowskiego, A. Grozę, Gabryelę Puzyninę, Miecz. Dzikowskiego.

Józef Korzeniowski podnosi kulturę teatralną, poziom i smak publiczności, rozwija szeroką działalność literacka i daje w każdej dziedzinie rzeczy skończone i doskonałe; jak w dramacie historycznym »Mnicha«, »Andrzeja Batorego«, tak w ludowym »Karpackich górali« (bez wpływu na następców), tak w komedyi i dramacie obyczajowym całe mnóstwo rzeczy poprawnych i więcej, niż przeciętnych, a kilkanaście rzeczy świetnych, które autora przeżyły i przeżyją: »Klarę«, »Autorkę«, »Żydów«, »Piąty akt«, »Panne-meżatke«, »Piekna kobiete«. Potem Narzymski, dalej Bliziński, Lubowski, podnoszą tradycye Fredry i Korzeniowskiego i, poważni w pracy psychologicznej, doświadczeni w ekonomii sytuacyjnej, wprawni w uplastycznianiu niezliczonych charakterów, rutyniści w budowie swych sztuk, a bardzo współcześni swej epoce, swym ludziom, ówczesnym prądom myśli, ideom, intrygom, dażeniom, ambicyom, trzymają rękę na pulsie społeczeństwa i odczytują społeczeństwu dyagnoze.

Przygotowali im grunt poważni pracownicy, reżyserzy, krytycy, redaktorowie, aktorzy wielcy i autorowie pomniejsi: Stan. Bogusławski, Paulin Świecicki, Jan Checiński, przygotowało im grunt wystawianie poważnych dzieł z obcej literatury, arcydzieł klasycznych i romantycznych, świetne tłumaczenia Goethego, Schillera, Szekspira, W. Huga, Oehlenschlägera, Calderona, wystawiane i grane przez najświetniejsze polskie siły sceniczne: Bakałowiczowa, Rakiewiczowa, Modrzejewska, Rychtera, Żółkowskiego, Królikowskiego, Rapackiego, Panczykowskiego. Od roku 1865. do roku 1880. była komedya polska obyczajowa i dramat w najwyższym rozkwicie i ten okres możnaby nazwać złotym okresem teatru polskiego. W tym okresie na scenach daja sztuki tak niepoślednie a poważne, tak pełne uszlachetniającej myśli społecznej, wyższej, szerszej tendencyi, pretensve artystyczne publiki są tak wielkie, że wymagają najwyższych dopełnień ze strony aktorów i autorów, a poziom obu stron jest nawet wyższy, niż za granica. Autorowie dramatyczni trzymają społeczeństwu źwierciadło przed oczyma, a społeczeństwo widzi w niem dokładnie swe zmarszczki, pryszcze i brzydote, autorowie chłoszczą grzechy ciężkie warstw inteligentnych i jednostki wybitne poddają sądowi ogółu. Ci wszyscy ówcześni: Narzymski, Sabowski, Sarnecki, Bliziński, Bełcikowski (»Protegujący i protegowani«), Szajnocha (»Stasio«, »Zonia«), Szymanowski (\*Lichwiarze«), Syrokomla (\*Wiejscy politycy«), Ilnicka, Łoziński, Koziebrodzki, Koźmian, Gaszyński, smagają karyerowiczostwo, gieldziarstwo, żądzę spe-

kulacyjną, pijactwo, bizantynizm szlachecki, przesądy arystokratyczne, bigoteryę, obludę, klamstwa towarzyskie, społeczne, wogóle wszystko, co czarne lub marne. Już z napisów, a potem z uplastycznienia sobie wspomnień widzieć można, jak wysoko pod wzgledem etycznym stali ówcześni dramaturgowie, jak ostrym był kat ich widzenia, jak silne to były inteligencye i jak w stosunku do społeczeństwa stały ich talenty i indywidualności nad niem, nie w jego przedpokoju. Oto kilka napisów: »Chleb ludzi bodzie«, \*Lekkoduch«, \*Bezinteresowni«, \*Dworacy niedoli«, »Gra namiętności«, »Rozbitki«, »Kalecy«, »Przesądy«, »Epidemia«, »Febris aurea«, »Pół miliona«, »Karyery«, »Pozytywni«, »Żony uczonych«, »Sąd honorowy«, »Nietoperze«, »Skąpiec«, »Obce żywioły«, »Pracowici próżniacy« i t. d. i t. d. Wymienie jeszcze tytuły: »Walkę stronnictw« i »Wielkie bractwo«, gdyż z nich wyczytać można charakterystykę ówczesnego społeczeństwa całego, dalej walkę dwu światów: starego, rozpadającego się w gruzy, szlacheckiego, i powolne kształtowanie się nowego społeczeństwa demokratycznego. Ten cały proces odbywa się przed naszemi oczami na scenie, widzimy, co ci ludzie widzieli, i współczujemy z ich upadkiem. Z tych tytułów wyczytać można, jak wysokie pojęcie mieli ówczesni dramaturgowie o swej misyi i celach i jak silnie, dodatnio, mogla wtedy działać scena na społeczeństwo. Wszystko to, cały ten zapas dokumentów przejściowego okresu naszej kultury narodowej, przechodzi już zwolna do bibliotek teatralnych, w pył i w historye literatury. Przeciążone tendencya aktualna, miały

aktualną tylko misyę i interes; ich twórcom należy się wdzięczność, bo na ich dziełach chowało się pokolenie poprzednie, z nich mogło, powinno i brało zapewne swe racye i braki racyi...

Jednakże podczas najwiekszego rozkwitu dramatu i komedyi obyczajowej, kiedy Narzymski, Lubowski, Bliziński pisali najlepsze swoje rzeczy, a ich torami szli Sarnecki, Urbański, Zaleski, Choiński, Graybner, kiedy tacy poeci, jak Asnyk (»Walka stronnictw«, »Bracia Lerche«, »Komedya konkursowa«, »Żyd«, »Cola Rienzi«, »Przyjaciele Hioba«, »Kiejstut«), Okoński (»Niewinni«, »Za maska«, »Piekna«, »Helwia«, »Aspazya«, »Poddanka«, »Błazen«, »Na targu«, »Antea«, »O. Makary«) i Faleński (»Syn gwiazdy«, »Althea«, »Królowa«, »Junius Brutus«, »Florynda« i kilka fars) wspierali dramat świetnemi sztukami, już to z teza, już to o głebokich zagadnieniach filozoficznych, już to o tematach, z obcych dziejów zaczerpnietych, kiedy z Europy zaczeły się do nas przedostawać pierwsze echa o Ibsenie i Björnsonie, potem o Hauptmannie, Włochach, Echegarayu, równocześnie rosla, dojrzewała wesolo polska farsa, czasem skrywana pod falszywą etykietą komedyi, czasem zwaca sie z ujmującą naiwnością »fraszką sceniczną« lub »sztuką sceniczną«. I tu szeroko porozbijali swe namiotv: M. Bałucki, St. Dobrzański, A. Abrahamowicz, Ruszkowski, Madejski, Jordan, J. Al. hr. Fredro, Lasocki, Urbański, Gawalewicz, Z. Przybylski, Wł. hr. Koziebrodzki, Pieniążek i inni i powoli, ale systematycznie poczeli obniżać poziom pisania, poziom fantazyi, poziom etyczny - aż do zera artystycznego. krzywić smak publiczności, zyskiwać popularność—aż do punktu, w którym się zdawało, że sztuka dramatyczna polska już nie wyjdzie poza drobnomieszczańską farsę krakowską i poza drobnoszlachecką farsę mazowiecką. Taki stan królowania farsistów był zresztą i we Francyi i w Niemczech, minął jednakże, pewnie nie bezpowrotnie, ale narazie, i uległ w walkach, które skończyły się na polach całej literatury zwycięstwem tych, do których należy jutro.

## V.

W opłakanych czasach hegemonii farsistów powoli i dawne jedrne talenty zaczeły się wykrzywiać, paczyć, zastosowywać do nowych pradów, skłonności publiki do fars, i oto na dawniej silnych przychodza czasy osłabienia i upadku. Narzymskiego, Blizińskiego już niema, Lubowski po świetnych »Protegowanych«, »Nietoperzach«, »Karyerach« i »Pogodzonych z losem« lekkomyślnie rzuca w repertoar farsy (»Jacuś«, »Przez wdzięczność«, »Wycieczka z przeszkodami«). albo też buduje niezawsze zgrabnie dramaty ibsenowskie, skombinowane w stylu francuskich pièces (»Osaczony«, »Bawidełko«, »Przyjaciółki żon«). Tożsamo Kazimierz Zalewski: albo rzuca w repertoar pieprzno-cyniczne farsy, jedyne w swej arogancyi na całą naszą literaturę (»Oj mężczyzni, mężczyzni!«), albo znowu, płytko przejęty społecznym krytycyzmem Ibsena, jego idealnie rewolucyjnym światopoglądem, jego pesymizmem meskim, a także faktura sceniczna, buduje sztuki mieszczańskie z tezą w typie Augiera (»Królowa opinia«, »Prawa serca«, »Syn«, »Jak myślicie?«, »Łotrzyca«, »Lichwiarskie swaty«). Podobnie Sarnecki albo łapie w lot prąd duchowy, jaki powiał świeżo, i płytko a powierzchownie ilustruje go dramatycznie na scenie (»Urocze oczy«, »Lekkoduch«, »Póldyable«), albo pisze dwunasto-obrazowe epopeje sceniczne z świata bajek dla dzieci i na niedziele (»Szklana góra«, »Boruta«), w których na strzepy rozdziera resztki swego jedrnego niegdyś talentu, talentu, z jakim pisal: »Febrim auream«, »Kaleki«, »Zemste pani hrabiny«, »Dworaków niedoli«. Choiński, Wołowski, Koziebrodzki, Graybner i Mellerowa zasilają repertoar sztukami, które robią swoje w bardzo malym zakresie, t. j. zbierają publiczność, powodują krytyków do krytykowania, a autorów do pisania nastepnych sztuk, z których żadna nie wydobywa się o tyle ponad mierność, aby mogła zająć publiczność po 10 latach od jej wystawienia - chyba, chyba Wolowskiego »Nasze anioly«, lub Graybnera »Maruder«...; być może, że wielka obfitość konkursów w tych czasach przyczyniła się do tego, że pisało wielu, a miernie, i że na zbyt wielką liczbę wybranych i tych wezwanych już było za wielu.

Nowe widnokręgi otworzyły dopiero konkursy Bogusławskiego, jedyne szczęśliwe z dotychczasowych, wydobywając na jaw męską, dojrzałą indywidualność Jasieńczyka (Karczewskiego), autora znakomitej »Leny«, a następnie W. Mańkowskiego (Tad. Zaremby) i jego świetnego »Minowskiego«. To są nowi ludzie w dramacie polskim, współcześni, nowożytni, psycho-

logowie-analitycy w robocie koncepcyjnej i ustawianiu charakterów, ale syntetycy w lepieniu tych charakterów, w stwarzaniu ludzi żywych, żyjących, myślacych, cierpiacych. »Lena« może stanać obok »Heddy Gablerowej«, jak »Minowski« obok »Kolegi Cramptona« śmiałemi, skończonemi konturami charakterów, konsekwentnym biegiem wypadków akcyi, głebszym i szerokim podkładem myśli i intencyi u obu polskich pisarzy. Jasieńczyk i Gadomski, autor »Larika«, zamilkli, Mańkowski dał bardzo dobra rzecz: »Dziwaka«, potem słabszą: »Mędrca« i zamilkł również, trzeci nowy człowiek dramatu polskiego, psycholog i poeta Daniel Zgliński, nie zamilki, ale zagłuszyli go zgiełkliwi farsiści. Świetny autor »Jakóba Warki«, »Mściciela«, »U wspólnego stołu«, nie mógł u nas znaleść sceny dla wystawienia swego »Świtu« wśród stosunków, w których przed potęgą ciemnoty, farsy i intryg zakulisowych, nie ujść nie Tak tedy trzy pierwszej siły talenty dramatyczne, Jasieńczyk, Mańkowski i Zgliński, przestały tworzyć i opuściły ramiona w czasach, kiedy Bałucki tworzył »Bajki«, Przybylski fanatyzował publikę »Babami«, a Gawalewicz pisał »Stare długi«.

Ale żywi nie tracili nadziei, a ożywcze prądy z zagranicy, odświeżając atmosferę swojskiej twórczości, podziałały pobudzająco na poglębienie inteligencyi artystycznych u pisarzy, na skierowanie ich do poważnej przygotowawczej pracy psychologicznej, i zachęciły do coraz śmielszego odkrywania zasłonek z duszy człowieka współczesnego. Młodzi zaczynają budować swe dzieła już nie na rusztowaniach faktury

tylko, ale na fundamentach prawdy, czy nagiej, czy bezwzględnej, czy brutalnej, ale zawsze prawdy. Arystarchowie krytyki, ci sami, którzy Szekspirowi zarzucają geniusz i brak kompromisów z publiką, przychodzącą do teatru z córkami i spowiednikami, lepią z gliny i błota kulki i gałki i zasypują debiutantów zarzutami naturalizmu, braku kompozycyi, intrygi, braku wzniosłych i szlachetnych postaci w ich odramatach reporterskich«, braku wielkich i skrzydlatych idei, których w życiu przecież tak pełno, tak pełno... że się musi je aż nogami deptać.

Rydel, Roniker, Szukiewicz, Kisielewski, to grzesznicy estetyczni, wywlekający przed światło kinkietów kawały życia (»Z dobrego serca«, »Nieszcześliwi«, »Uluda«, »Karykatury«), zaobserwowane przez pryzmat pesymistyczny, bez fajerwerków moralnych w czwartym akcie, bez kontrastów charakterów czarnych a... różowych, bez intryg niesłychanie zajmujących. Krytyka teatralna dokumentuje uroczyście swoją tesknotę za ideałami lotnymi, za eterycznemi dziewicami, za promiennymi młodzieńcami, którzyby sila i potega swych uniesień i zapałów wiedli ją, znużoną staruszkę, w zaziemskie światy. Tesknota za optymizmem i różowemi okularami dla młodych autorów prześwieca silnie w manifestach krytyki à propos takiego Hauptmanna, Schnitzlera, Rovetty i à propos wystawienia takich »Nieszczęśliwych« Ronikera lub Kisielewskiego »W sieci«. Już przedtem powodzenie »Leny« Jasieńczyka i »Minowskiego« Mańkowskiego zachęciło autorów, wstepujących w szranki, czy już w nich sie potykających, do

poglębienia studyów spostrzegawczych analitycznych, do szukania w wirze życiowym zagadnień glębszych od zagadnienia Numy i Pompiliusa, do rozwiązywania poważniejszych węzłów psychologicznych od rehabilitacyi dam z półświatka lub potępienia mondain, wprowadzających w krąg świetlany lampy, wiszącej w jadalni, kochanka o szerokich barkach i szerokich widnokregach myśli.

Wobec niechęci pisarzy starszych, nie dopuszczających do głosu młodych, młodym brzydnie wszelka intryga wogóle, tak że w dramatach coraz mniej treści, pięknych pokojówek, gubiących listy, niespodziewanych przyjazdów meża, czarnych charakterów o rudych włosach, komicznych Żydów, niezgrabnych parobków, stawiających kabałę ciotek, coraz mniej sztuczności, banalności i komizmu ordynarnego, a coraz więcej zamiłowania do stawiania silnego jednostki niezwyczajnej, nowoczesnej, walczącej z otoczeniem przeciętnem, złem, apatycznem, brutalnem w swej ospałej głupocie, niskiem w swych celach i czynach. Malowanie charakterów zdaje się być punktem wyjścia dla wielu; renaissance t. zw. bohatera, t. j. pana lub pani, cierpiacych na nadmiar lub brak energii, skierowanej ku celom, wchodzacym w starcie z celami otoczenia, kasty, sfery, mas, społeczeństwa, renaissance Prometeusa, Edypa, Antygony, Tymona z Aten, Hamleta, Otella, Fausta, Manfreda (o ile nie w zanadto karykaturalnej już przemianie występują we współczesnem życiu)... oto zadanie, jakie sobie stawiaja niektórzy. Tak wiec publiczność patrzy z krzeseł na kolizye dramatyczno-życiowe «Nauczycielki»,

«Awanturnicy», «Łotrzycy», «Toli», «Hrabiny Sylwii», «Hrabiego Jerzego», «Hrabiego Witolda», «Królewicza», a autorowie przez cztery akty, wskazujac palcem jednostkę, ginącą w walce z makrokosmem, po czwartym wdziecznie się klaniają makrokosmowi publiki, rozkochanej w miniaturowych tytanach i krzyżowanych meczenniczkach emancypacyi. Ci autorowie poprzedniego pokolenia, biorący z nowych pradów myśli i formy, «to, co zdrowe, racyonalne i potrzebne»: Koziebrodzki, Poplawski, Urbański, Zalewski, Konar, Graybner, St. hr. Rzewuski, Lubowski, maja w sobie jednakże wiele z makrokosmu, siedzacego w krzesłach, lubią senzacyę i jej syna – melodramat, postaci swoje biora o tyle wprost z życia, że nawet z publiczności, siedzącej w lożach, postaci drugorzędne i komparsowe bywają u nich «bardzo interesujące», «ogromnie nasze», «sympatyczne a ciekawe», ba! nawet «nieznajome», a sztuki maja w sobie coś połowicznego, traca Dumasem synem i Augierem, choć wnosza nawet zapaszek modernizmu skandynawskiego i niemieckiego. Są to niejako bukiety, w których dziewanna, tymianek i jaskier sąsiadują z tuberozą, leliwą (asfodelem), storczykiem, w każdym razie jednak to już prace współczesne, odźwierciedlające życie z końca wieku w społeczeństwie, tkwiącem duchowo w siódmej dziesiątce XIX. wieku. A społeczeństwo to jest już tak dalece demokratycznem, że lubi arystokracye na scenie, lubi, aby wielkie tragedye odgrywały się na tle pałacowych kominków i portretów kasztelańskich, aby Żydzi byli zawsze trywialnymi i śmiesznymi, demokraci zawsze szlachetnymi i idealizującymi, arystokraci zawsze marnotrawcami, a areną walk sercowych szlachetnego «syna mieszczańskiego» i «rwącej kajdany konwenansów» hrabianki zawsze piękny salon. Z czasem i ten przywilej publiczności upada, a już większość wspomnianych sztuk odgrywa się bądź w jadalni, jak lubi Ibsen, bądź w sypialni, jak lubią Francuzi i... krytyka. Przez wszystkie te sztuki prześwietlają gdzieniegdzie promienie geniuszu Ibsena, najrozmaiciej załamane w pryzmatach temperamentów autorskich.

Jak Hauptmann, Sudermann, Hirschfeld, Fulda, Hartleben, Dreyer, jak Bracco, Rovetta, Praga, jak Lemaitre, de Curel, Dounay, Ancey, Lavedan, Becque, Germain, Brieux i tylu, tylu innych, wyszli ze szkoły «północnej sowy», tak i u nas pomniejsi uczyli się na Ibsenie, niektórzy go tylko podglądali, niektórzy prawie paryodowali. Tak wiec obok wspomnianych, już ibsenizujących silnie autorów, nie domawiających w dyalogu, radykalnych w pojęciach, starających się usilnie o «przeciętną rzadkość» w charakterystyce, jaka maja figury Ibsena, wchodzi w szeregi ibsenowców także Wł. Rabski, rzucający społeczeństwu silnie, po mesku narysowana postać z duchowej rodziny «Wrogów ludu» na tle społeczno-politycznem Poznańskiego. Bogumił Roniker, debiutując dość zreszta hałaśliwie naturalistycznym dramatem «Nieszcześliwi», otwiera szeroko wrota pesymizmowi, który dumny i potężny stąpa odtąd pewną już nogą po deskach teatru polskiego, będącego, jak każdy teatr, źwierciadłem życia. Jaskrawy problem, egzotyczne akcesorya, senzacyjna sól atycka i dość udatna technika

konstrukcyjna, przytem prawie apodoktyczne rozwiazywanie kwestyi zawiłych w malowaniu charakterów – oto były wadliwe przymioty pierwszej zaraz pracy. - rekojmia jedrnego talentu. Z czasem przymioty te, zgrubiałe, strywializowane, rosna in minus i zmieniają się w kokietowanie filisteryi senzacyjna sprawa dnia, a ustawianie ryzykowne karcianych domków z problemów społecznych - w jarmarczną egzotyczność nazwisk, tytułów, charakterów, warunków, wśród których charaktery się rozwijają, komplikacyi losu, w które wpadają, w pewnego rodzaju foot-ball idej. Ronikerowi zaczynają jakby uśmiechać sie paryskie tryumfy innego dramaturga, Stanisława hr. Rzewuskiego, tryumfy z teatru wolnego (Théâtre libre), zaczyna troszke spekulować na kosmopolityczną senzacyę, jak autor «Don Juana» i «Cesarzowej Faustyny», i eksperymentować w technice konstrukcyjnej dramatu, przejaskrawiając przytem naturalizm i stylizując ideę, przez innego wielkiego dramaturga już przeprowadzoną. Dyktatorska mania operowania tlumami, tak wybitna i interesujaca u Rzewuskiego, budzi się i w Ronikerze; w Niemczech ten bardzo współczesny objaw charakterystyczny skłonności autorskich znalazi w t. zw. «Armeleute-Drama», w socyalistycznych dramatach naturalistów, u nas w antydemagogu Ronikerze - w walce z tłumem. W «Czy warto?» pali Roniker świeczkę Ibsenowi, indywidualizmowi i, dość zreszta zgrabnie tańczac wśród mieczów i kwestyi patologicznych, jakie sobie poustawiał, głosi z emfazą potepienie «liberalnej wiekszości», a hymn ku czci nauki i jej rodzicielki - prawdy. Czuć tu już przytem coś z atmosfery angielskiej detectivs tragedy, dla pikantnego posmaku dodawane kryminalistycznie attitude'v, widać nabrzmiewająca niebezpiecznie «rvnaldynistyczną żylkę» utalentowanego pesymisty. Nastepne jednoaktowe studya Ronikera są chyba potknięciem się talentu, są niedojrzałymi owocami z roku suchego, które nie wchodzą zupełnie w rachubę, o ile sie sadzi autora ze stanowiska literackiego, nie ze stanowiska reżyseryi teatralnej. «Zgaszeni» i «Karyery», następne dramaty Ronikera, mają wiele wspólnych znamion, tak silnie wybijających się na światło krytyczne, że dają już pewną dyrektywę w poglądzie na indvwidualność autora. A więc jest to jakby Pankracy najnowszy z epoki Baedeckera, snobizmu i plakatów artystycznych, Pankracy-hrabia, trybun ludu wróg ludu, bojownik prawdy, walczący za nią kłamstwami konwencyonalnemi i szarżą w nakladaniu czarnych barw, rewolucyonista idei... i krojów fraka, rzucający brudną rękawiczkę w twarz feudalizmowi, umierającemu na wyschnięcie szpiku pacierzowego. Autor sztuki «Czy warto?» byłby najtęższym pesymista w dramacie europejskim, gdyby nie było Germaine'a, Becque'a, Rovetty, Strindberga, jego ojców duchowych i ich dziadka... Ibsena, byłby niesłychanie smutnym skeptykiem, gdyby w jego skeptycyźmie nie widziało się tylko fanfaronady arystokratycznej, byłby rzecznikiem nauki i jej tryumfów, gdyby ją poznał zbliska, nie... z odcinków gazet, byłby dramaturgiem najbardziej meskim, dojrzałym, stanowczym i jedynym w swym problematowym rodzaju, gdyby

silny swój talent oczyścił z pieśni melodramatycznej, gdyby przestał uważać szpitale i kryminały za żyoρὰν życia współczesnego, dzienniki galicyjskie za kastalskie źródła poezyi dramatycznej, a na świat nie patrzył z okna, z którego patrza już sedzia śledczy, doktór-psychiatra i komisarz policyi. W każdej pracy jednakże Roniker walczy, potyka sie to ze «zwarta liberalna wiekszościa», to z nihilizmem etycznym sfer, używających za każda cenę, to ze zeźwierzeceniem i gangrena moralna skarlowaciałych feudałów; w każdym dramacie widać syzyfową pracę autora nad problemami, które przerastają go znacznie, widać myśliciela, którego, co prawda, podniecają tylko jaskrawe i krzykliwe myśli, ale który obskurantyzmu nienawidzi we wszystkich sferach i zwalcza go wszystkimi rodzajami broni, jakimi rozporządza. Roniker nigdy nie będzie autorem popularnym, gdyż jest zanadto problematykiem i rewolucyonista (choć uperfumowanym), nigdy może nie uzyska akademickiego stopnia z ramienia krytyki i tytulu cenionego, glębokiego dramaturga, gdyż za wiele kokietuje galeryę, oraz flagelantów i fanatyków modernizmu. Smutne to, że taki kolorysta w dramacie tak mało jest luministą, tak mało widzi słońca w duszy ludskiej, tak mało patrzy w serca; śmieszne to, że wobec tych fresków, malowanych smola i sadzą, że wobec tej galeryi typów, gdzie obok histeryczki stoi kryminalista, a przy erotomanie kobieta poliandryczna, musi się mimowoli krzyknać wraz z areopagiem nestorów krytyki kuryerkowej: Pas de tout! Pas de choses! Slonca! Dość tych pohukań sowich! - jak mówił Ola Hansson do Ibsena. Dość tej brawury naturalistycznej, która dawno już przebrzmiała w Europie, dość tego spiętrzonego pesymizmu, którym się dyskredytuje prawdziwy pesymizm, płynący z życia niepowstrzymaną falą, pesymizm Garborga i Strindberga, Czechowa i Żeromskiego! Społeczeństwu, dokształcającemu się, bardzo są potrzebni autorowie problematycy, analitycy, nawet pesymiści, ale, mając atuty talentu Ronikera, zagrywać nieszczęśliwemu społeczeństwu tylko czarnemi kartami, wyrwanemi ze skandalów dnia bieżącego, to lekkomyślnie i niepotrzebnie.

W najciemniejszych barwach zaznaczają się też w literaturze i repertoarze teatrów dramaty St. Przybyszewskiego. I w tym dziale twórczości poetyckiej natchnienie Przybyszewskiego idzie od północy, bo to uczeń wzorowy A. Strindberga, który mistrza swego przewyższył w introspekcyi psychologicznej o całe piekła natury ludzkiej, trzymając się prawie dosłownie zasad techniki autora «Panny Julii». Ale fatalistyczne dramaty: «Dla szczęścia», «Złote runo», «Goście», mimo braku akcyi zewnętrznych wydarzeń i kolizyi, mają olbrzymią siłę artystycznego wypowiedzenia się, są potężnym wybuchem utajonych sił twórczych.

Zapolska, K. Sterling, Żyżkowski, Brunner (Jan Sten), Żegota Krzywdzic, Konczyński — to ostatnie gwiazdki, obracające się lub odrywające ze sfery półświateł, nastrojów, charakterów i problemów zachodzącego słońca północy.

Zapolska, bezsprzecznie najtęższa siła naturalistycznego pisarstwa u nas, jest też w posiadaniu wszystkich zagadek i tajemnic gustu i smaku tea-

tralnego publiczności szerokiej - tej najszerszej. Przyswoiła sobie technikę bulwarową, tak, jak nikt u nas, jest naturą refleksyjną i po kobiecemu poważnie myśli o sprawach społecznych, jak mało autorów u nas, a że więcej, niż inni, odczula ducha czasów i świty nieznanej przyszłości, więc jej jedynie trzeba zawdzięczać w dobrym stylu skonstruowane melodramaty, pouczające i zrozumiałe wszystkim i wobec groźnej, coraz rosnącej apatyi nacyonalnej bardzo potrzebne nawet wtedy, jeżeli sa tak chybione i płytkie w opracowaniu psychologicznem, jak «Jan z Czarnolasu». Pracowita i płodna autorka «Kaśki Karvatydy» dala jednakże jednę rzecz, wybijającą się ponad poziom wszystkich dzieł, rzecz doskonała, zamknięta i śmiała, bez tezy, bez tendencyi, bez efektów, jaskrawości, kompromisów teatralnych, sztuke psychologiczną z zagadnień magicznego trójkąta męża, żony i tego trzeciego: «Zabusie». W tej historyi o bardzo głupim mężu i bardzo naiwnie zdradzającej go żonie jest wiele ibsenowskich motywów, wiele psychopatycznej teoryi o moral insanity, wiele praktyki życiowej, a i cos nawet z wyuzdania płciowego Marcela Prévosta. Nadto i Becque'a «Paryżanka» z warszawską «Żabusią» zaprzyjaźnilyby się bardzo prędko, gdyż są to mężateczki, które małżeński trójkat latwo zmieniają na czworobok, a ten na wielobok, nie przestając przytem bardzo kochać i swego męża i dziatek i separatek i teściowej i teścia i wiosny i słońca i sukni - słowem tego, co Bozia dała żabom, muszkom, myszkom, goląbkom. Zapolska specyficzny ten gatunek kobiety współczesnej nakreśliła z wielką siłą i pla-

styka i dała osobnik, genialnie wyrwany z życia, jak ibsenowska «Pani z morza», tylko że Elida Wrangel ubiera swą tęsknotę za wolnością i senzacyami życiowemi w symboliczna szate morza i filozofuje, odchodząc w świat z «czarnym panem z morza» (skąd słusznie nazwana «Frau von Mehreren»), a warszawska Maniuta «jasnowłosego pana z ogrodu saskiego» wprowadza do domu i właśnie nad soba i swoim postepkiem nie filozofuje, - tem się więc różnią. W ostatnich czasach produkcya popularnej autorki stala się cokolwiek przesadna, a co gorsza znać na niej wybitne wpływy dramaturgów chyba londyńskich lub amerykańskich, dostawców widowisk dla teatrów: Globe i Alhambra. Jest to w każdym razie objaw osłabnięcia sił talentu i lekceważenia kultury artystycznej publiczności, jeżeli się pracuje najjaskrawszymi efektami dla wywołania najtrywialniejszej senzacyi, choćby dla najmoralniejszych celów poprawy społecznej(?).

Żegota Krzywdzic umarł w dziennikarzu M. Chamskim-Dzikowskim, próby dramatyczne p. Sterlinga, Żyżkowskiego, Brunnera okazały się bardzo nieszczerą nieudolnością, a równocześnie aroganckiem pozowaniem na secesyę dramatyczną, z młodych zaś społecznych dramaturgów wybił się tylko jeden, jakby parskający siłą, zdrowiem i tężyzną, poważny psycholog, Konczyński, który od męskich prób dramatycznych, nieznanych, bo grywanych na prowincyi, przeszedł do świetnego dramatu sfer, indywidualności, światopoglądów i dał rzecz skończoną: «Otchłań».

O ile jednak trudno współczesnym młodym dramaturgom europejskim przejść obok geniuszu Ibsena,

nie nauczywszy się lub nie podpatrzywszy czegoś z jego dzieł, o tyle wpływ ten ibsenizmu, zreszta pożadany, rozmieniony na drobne liczmany sudermanizmu i podany z trzeciej ręki przez K. Zalewskiego, A. Konara, M. Szukiewicza, wydaje już kwiaty ordynarne, nieszczere, więdnące po pierwszem widowisku. M. Szukiewicza «Ułuda», rzecz na pierwszy rzut oka krytycznego mloda i z talentem pisana, przy poważniejszych oględzinach okazuje się wzorowym przedmiotem sekcyjnym do badań nad t. zw. sudermanizmem, chorobą antypatyczną, a dość częstą. Składa sie na nia: kompromis autora ze soba, a potem z «solidną publiką», teza dramatyczna płytka, jak gust, idealy i ambicye autora czy publiki, realizm w meblach i frazeologii dyalogów, ostatnia starokakawalerska lubieżność, maskowana, skrywana, ale fosforyzująca; gdy sztuka ma przytem «role», na których «stanie», to i autor zadowolony i publiczność. Takie zalety w całej pełni ma właśnie «Ułuda» M. Szukiewicza, autora symbolicznych poematów scenicznvch: «Śnieżników» i «Kwiatu pleśni». I tu stoimy przed naszem, swojskiem zjawiskiem literackiem, niestety, ujemnem i przykrem. Jak się to dzieje, za jakiegoś złośliwego Skierki sprawa, że poeta tej miary, co Felicyan (Faleński), Cellini drobnych form poetycznych, pisze farsy: «Krzyżyk na droge», «Pogłoskę w Ryczywole», «Tam i z powrotem», a inny poeta bardzo szczery, autor «Anny Firlejównej» i «Almanzora«, poważnych dramatów historycznych, K. Gliński, wyrabia takie farsy, jak: «Na wakacyach», «Szalawile», «Hop! Hop»? Mówi Flaubert bardzo bez-

wzglednie: Si l'artiste n'a pas de rentes, il doit crever du faim. Zdanie to obok dantejskiego "Lasciate ogni speranza, voi ch'entrate!" powinno być chyba złotemi głoskami wybite nad bramą do grodu sławy polskich dramaturgów i powieściopisarzy. Wobec faktu, że nie można tego klaść na karb braku godności pisarskiej, czyteż na karb braku poważnego przeświadczenia o misvi duchów przewodnich narodu, trzeba objaw ten uważać za fenomen zlośliwy, za figiel Muzy. Ale też wobec «Pogloski w Ryczywole» F. Faleńskiego i «Hop! hop!» Glińskiego trudno się dziwić potem M. Szukiewiczowi, że swoja jaźń literacka rozszczepia na dwie tak sprzeczne cześci składowe, jak kompromisowy realizm dla małomieszczaństwa, oraz zawrotny, sonambuliczny, ekstatyczno-panteistyczny, niezdecydowany a przepastnie ciemny mistycyzm dla dekadencyi galicyjskiej. Jak Roniker to Ibsenowi, to Zalewskiemu pali świeczke, tak M. Szukiewicz jest sudermanista od dnia powszedniego, a mistykiem w prostej linii od Maeterlincka dla odświętnych smaków i upodobań. I to jest Scylla i Charybda tego talentu, te porywają go naprzemian i nie pozwalają z tym zasobem talentu, jaki bezsprzecznie ma ten subtelny poeta, rozwijać się, mężnieć i być szczerym wobec siebie, publiczności i sztuki. Jeżeli sudermanizm miałby być Scyllą dla autorów młodych, to Charybda nazwalbym Życie, ale nie to rwace, wypalające lzy, do rozpaczy wiodące, nie to wartkie, huczne, barwne życie spółczesne, którego każda fala w umysł poety rzuca tyle zagadnień, myśli, problemów, niepokojów, tajemnic, ale to male, zamknięte na świat, pełne dusznych omamień, otumanień haszyszowych, górnych i pusznych okłamywań «Życie» krakowskie, okopy św. Trójcy dla potentata stylu i poezyi Przybyszewskiego, dla kilku talentów górnych i dumnych (jak J. Żuławskiego, Kleczyńskiego, Stefanyka, St. Pieńkowskiego, Kasprowicza, Micińskiego, Brzozowskich) lecz także niestety, mrowia beznadziejnie naśladujących demokratów sztuki, nie mających z poezyą symboliczną nie wspólnego, chyba dźwięk eskamotowanych tonów, przepych podpatrzonych barw i niezrozumiałość niezrozumiałych czy nierozumnych idei.

Jak upajająco i trująco działają abstrakcyjne tajemnice mistycyzmu, metafizyki, t. j. kierunku ducha dla glębokich duchowo, na ludzi prostszych, bardziej pospolitych i więcej ku słońcu zwróconych, jak oslabia i otumania poezya symboliczna, t. j. sztuka wyrafinowanych artystycznie, talenty silne, zwiazane swą istnością z życiem, realne, chociażby niezwykle poetyczne, talenty, więcej zwrócone ku słońcu, tego już dowiedli w dramacie naszym K. Tetmajer i L. Rydel. Tetmajerowi nie dopisała fantazya w przefantastycznej fantazyi maeterlinckowskiej «Sfinksie», w której wszystko, co mistycznie malownicze, grożne, efektowne, złożyło się na tem silniejszy kontrast z brakiem szczerości, ciągłości i górnej wytworności mistycznego nastroju, z ekscentryczną banalnością figur. Wprawdzie w «Wizyi okrętu», fantazyi o poglębionych motywach fatalistycznych, wytwornieje i subtelnieje sposób naśladownictwa Maeterlincka, jednak i tu nie słychać ani jednego osobistego akordu symbolicznego, wysnutego z własnych bogactw językowego

obrazowania, z glębin duszy wysłuchanego. Ale Tetmajer pozbywa się bez śladu reminiscencyi Maeterlincka i niespodzianie daje «Zawiszę Czarnego», świetna próbe dramatu historycznego, przeprowadzona szkicowo i prędko, lecz z takim rozmachem poetycznym, z taką pełnią sił scenicznej techniki, że te wzbudzają wielkie nadzieje na przyszłość co do dramaturga Tetmajera. Jeżeli bowiem szkic dramatyczny «Zawisza Czarny» mógł już tak silnie działać, to cóż dopiero dramat skończony, opracowany, z glębiej przeprowadzona idea historyczna, a pozbawiony tańców! L. Rydel dla swej kosmicznej, symbolicznej fantazyi «Dies irae» sięgnął glęboko po akcesorya mistyczne aż do Flaubertowego «Kuszenia świętego Antoniego», w «Matce» pokusił się o stworzenie realnego dramatu z nastrojem, wiernie znów skopiowanym z «Intruza» i «Wnętrza» Maeterlincka, by wreszcie, «oceniwszy swe siły i odnalaziszy siebie», dać prawdziwe arcydzieło psychologicznego dramatu, drobnostke, ale perle: «Z dobrego serca», potem zaś dzielo dekoracyjne wspólczesnej twórczości dramatycznej, jak wszystkie dziela dekoracyjne (a więc dostępne tłumom) - konwencyonalne w założeniu, epigoniczne, nawiązujące stargane nici z przeszłością, z tradycyą, z wzorami historyi literatury ojczystej, pełne reminiscencyi i zdrowego smaku artystycznego, a jak wszystkie «Zaczarowane koła» - blędne. Rydel otrząsł się, coprawda, ze wszystkich naleciałości współczesnej literatury zagranicznej, ale przytem stracił też wielki nabytek bojów ostatnich dziesiątek lat - wyniosłą miarę dla myśli artystyczcznej. Braku meskiej, górnej i chmurnej idei poetycz-

nej, godnej współczesnego umysłu, idei, która zawsze jest i będzie szpikiem pacierzowym piękna, braku świetlanej, potężnej i oryginalnej wyobraźni, która zawsze będzie «skrzydłem archanioła», nie zastapia ani biżuterye tryoletów, ani sentymenty pastusze, ani meiningeńskie dekoracye, ani sympatyczne szatany szlacheckie i chłopskie. Boruta i Kusy. «Zaczarowane koło», dzielo wielkiego mozolu i opracowania poetycznego, ma rzadką i dziwną równowage pierwiastków dramatycznego i lirycznego, stawia swego twórcę w rzedzie pierwszych wirtuozów i mistrzów jezyka. jest kopalnia motywów malarskich, szczegółów ludo znawczych, jest prawdziwą lukulusową ucztą dla muzycznego ucha. Powiedzialbym jest to okręt, przepelniony bogactwami i skarbami treści, języka, formy poetycznej, który po przydługiej jeździe wreszcie osiada na mieliźnie, na piaskach... myśli. Konwencyonalność węzlów intrygowych, banalność konfliktów psychologicznych, szablonowość postaci Wojewody, Jaśka, Boruty, ciaża tak silnie na całym dramacie, że nawa jego osiada na mieliźnie, z której jej już nic wyciagnać nie zdoła, ani nawet górnolotny frazes o spadku po Słowackim, ani drugi frazes o upragnionem dziele wielkiej sztuki dramatycznej polskiego... Hauptmanna. Rzeczywiście bowiem w «Zaczarowanem kole» za wiele było słychać dźwięków «Dzwonu zatopionego» w zestawieniu kilku światów szlacheckiego, chłopskiego i świata bajek leśnych, dalej we wdrażaniu zderzeń psychologicznych n. p. młynarki i parobka, dalej wojewodzianki i Maciusia-muzykanta, za mało było rozmachu szekspirowskiego, silnych

i choćby jaskrawych barw «Balladyny» i «Lilli Wenedy». Toteż «Zaczarowane koło» jest raczej stylizowanem dzielem poetycznem romantyzmu, niż stylowem, więcej też daje reminiscencyi z techniki dramatycznej z przeszłości, niżby miało wskazywać szlaki dramatu na przyszłość. Interesujące, piękne i potrzebne to dzielo jest jakby epilogiem romantyzmu w dramacie naszym, romantyzmu szekspirowskiego, który rozkwiti na fantazyi ludu, ale jest zarazem literackiem requiem, śpiewanem wszystkim postaciom. które, niegdyś młode, świeże i barwne, dziś już zbladły, zszarzały, podstarzały i rażą konwencyonalnością. Konwencyonalnym bowiem w całem tego słowa antypatycznem znaczeniu jest i Maciuś ze swoją fujarka wierzbowa, cudowne dziecko mazowieckie, symbol żywiolowej poezyi prostej, szczerej, nieuświadomionej... a nudnej, nieuznany przez świat pieśniarz z lnianym włosem, słowiańskiem niedolestwem i repertoarem muzycznym tęsknych, tęsknych a słodkich, słodkich prześpiewań. «Zaczarowane kolo» stoi w takim stosunku do «Dzwonu zatopionego», jak poeta Maciuś do poety mistrza Henryka; ale, o ile mistrz Henryk wyobraża potężnie i głęboko wdzierającego się na niedostępne wyżyny geniusza, duszę tęskniącą, niepohamowaną i pierwotna, umysł wielki i skrzydlaty germańskiego Prometeusa, boga Lokiego, walczącego z karlim narodem Azów o święty ogień dla ludzkości, - o tyle Maciuś mimo namaszczenia przez kilku krytyków nie będzie wcale symbolem słowiańskiej twórczości artystycznej, ani pratypem polskiego pieśniarza, ani też nie wyobraża jednostki ze stygmatem geniuszu

w naszych warunkach narodowych, gdyż reprezentuja to inni, jak: Konrad-Gustaw, Kordyan, last not least nawet Orcio, nawet... Płoszowski. Maciuś to dziecie płaczliwego sentymentalizmu i malej fantazyi ludu z nizin, jedna z figur folkloru, ale przenigdy typ rasy lub symbol duchowei energii naszego ludu. Geniusz bez teki w plótniance i z fujarka, nawet cudnie śpiewną, nie może być najwyższem skupieniem sił niezmożonych, choć drzemiących, ludu. Ani więc Macius symbolem, ani typem, ani idealem, ani cor cordium ludu polskiego, ani w jego postaci nie schwytał, ni zamknal Rydel duszy ludu. «Zaczarowane koło» zaś nie rości sobie pretensyi do tytułu tragedyi artysty (jakby można wywnioskować z niektórych intencyi autora i tendencyi niektórych krytyków), gdyż generalną ideą autora – a achilesową piętą utworu – było namalowanie wielkiego obrazu obyczajowego z XVII. wieku, baśni romantycznej z magnatem, szlachcicem, chłopem i biesem, akcesoryami z romantyzmu i z rokoka, i oprawienie obrazu w kosztowne ramy przepieknego rymowanego słowa. Ponad indywidualne silv twórcze nemo obligatur. Rydel to poeta, który przejść musi jeszcze jedne kwarantane artystyczna, to jest samotność, rodzicielke myśli filozoficznej, i jeden kryzys indywidualny, t. j. zrzucenie niewoli przestarzałych i obcych czasem postulatów estetycznych, wymagających deptania szlakiem starych myśli i starych form, ponieważ szlaki te wskazali nam wielcy poprzednicy. Następca Słowackiego zawsze bedzie tylko Słowackiego naśladowca, naśladowca-epigonem, a do epigonów należy tylko przeszłość,

Jak na Tetmajera, Rydla, Szukiewicza, Maeterlinck wywarł wpływ wielki, ale organicznie niepokrewny i przelotny, tak na najmłodszego dramaturga, J. A. Kisielewskiego, sataniczny monochord Przybyszewskiego podziałał oślepiająco, głuszaco i oby przelotnie! Dziwny to objaw u nas, że mlodzi adepci pióra zdaja sie iść ku przyszłości, jak konie dorożkarskie. Ich młode Pegazy zdają się mieć klapy przy oczach i biegna albo ubitym gościńcem najcodzienniejszej, wczorajszej, banalnej prozy, albo wierzgnąwszy fatalnie skrecaja w bok na laki symbolizmu. Czyż są tak mało inteligentni, żeby nie wiedzieli o tem, iż można być bardzo współczesnym, mieć w umyśle syntezę dnia dzisiejszego, wróżyć jutrzenki jutra i być mlodym w idealach, pragnieniach, wiarach i celach, nowym w formie ich wypowiadania, nie będąc koniecznie zakapturzonym Teofilem Bombastem Paracelsusem ani żonglerem absolutu? Czyż ich talent ma tak slabe, gliniane nogi? Czyż są ślepi na piękno i potrzebuja przewodników, czyteż pod królewskim gronostajem władców i mocarzy chcą się prześliznąć do sławy grodu? Kisielewski napisał dotychczas trzy dramaty: «W sieci», «Karykatury» i «Sonate cierpienia», rzecz świetną, rzecz średnia i rzecz marną. Jest to ewolucya talentu in minus. «Sonata cierpienia», skrofuliczne dziecię jego ducha, inscenizowany szkic powieściowy, wymuszony, nieszczery, przykry w swej hałaśliwej, egzotycznej pozie, przykre wywoływa refleksye. Dlaczego realista z temperamentu, ale to realista par excellence z krwi i kości, urodzony satyryk, obserwator życia, tak drobiazgowy i przesadnie skru-

pulatny, że zdaje się czasem, jakby był genialnym agentem policyi nad duszą drobnomieszczańską, szpiegiem myśli filisterskiej, fotografem uczuć powszednich i prozaicznych, duchem niepochwytnym, unoszącym się w atmosferze jadalnych i dziecinnych pokoi urzędniczej inteligencyj, - dlaczego ten jedyny w swej ironicznej, dickensowskiej manierze genialny odtwórca szarego środowiska, młody dramaturg, wpatrzony hipnotycznie w życie codzienne, monotonne, płaskie, płytkie i brzydkie, kopiujący to życie prawie mechanicznie, sam nagle wchodzi na scene z banda młodych aspirantów sztuki dla sztuki, z ową operetkową kolonia krakowskich «dzieci szatana», tak zjadliwie i złośliwie przerzuconą od stolików kawiarnianych na deski teatralne i ustami satanisty z panoramy jakiegoś «Hanswursta» mistycyzmu, doktora Leliwy («Sonata cierpienia»), szerzy propagandę haszyszu, opium i dżynu, żółtego dżynu? Kisielewski nie ma humoru i vis comicae w swym talencie, ale miał vim maiorem, bo zgryźliwość i szyderstwo, a więc bardzo nowoczesną broń w zwalczaniu snobizmu, filisterstwa, apatyi parafiańskiej i lokciowych widnokregów. Dlatego i w dramacie «W sieci» i w «Karykaturach» miał broń, miał personnage do chłostania i choć sam przybieral poze i maske Sfinksa, czuć tu było, że autor drwi z modernizmu, z modernistów, z indywidualizmu i nadludzi, z dekadencyi i jej apostolatek wobec tego faktu, że znał to wszystko tylko w karykaturalnej miniaturze de petite paroisse. Dlatego Jerzy-Jura ze sztuki «W sieci» ma tyle niezrównanego komizmu w swej ewolucyi z dekadenta na Europejczyka, dla-

tego tak cyrkowo wygladaja młodociane klowny literatury (w V. akcie), dlatego tak obrzydliwie głupiem jest to wszystko, o czem papla papugi o żółtych dzióbkach a zielonych główkach z dziedziny sztuki i literatury (w «Karykaturach»). Wstepujacego w życie młodego poete uderzył przedewszystkiem kontrast i dysharmonia wielkich idej i myśli a karlich ludzi. uderzyło wszystko to, co zabkujący nadczłowiek ma z... malpy. Że jednak był poetą, a nie farsistą, więc na tle groteskowego życia i karykatur z Abdery i bardzo głupich, biednych zjadaczy chleba, na tle małostek, drobnostek i śmiesznostek dostrzegł tragizmu u jednostki wyjątkowej, szlachetnej, egzaltowanej, dostrzegł egzystencyi smutnych, walczących, ginacych i z szarzyzny życia wydobył złote bryły charakterów Julii («W sieci») i Relskiego («Karykatury»). W opracowaniu tych dwu postaci, spokrewnionych duchowo z całą galeryą jednostek im podobnych z literatury współczesnej wszecheuropejskiej okazał się Kisielewski greckim plastykiem; te dwie postaci wolają wielkim głosem o rzeźbiarza, któryby ich dusze zaklał w marmur, a w skurczu tragicznym ich twarzy wyraził bezbrzeżną gorycz, zniechęcenie cierpkie i rozpacz, to znaczy wszystko, co zdobywa wyższa natura w zetknieciu ze środowiskiem niższem. Te dwa dramaty można uważać i za naturalistyczne dokumenty, ale trzeba oceniać, jako dwie «epopeje psychologiczne», do których nadałby się w zupelności tytul: «Żywot i przypadki duszy, serca i umyslu mlodzieńca (lub dziewczecia), spadającego ciagle z obłoków, żadnego niepotrzebnie prawdy, słońca i wolności,

zwanego przez pp. krytyków wczoraj romantykiem, dziś dekadentem, jutro nadczłowiekiem, a przez rozsadnych zwanego krótko – głupcem (albo poeta)». Sa sceny w obu dramatach, dopraszające się karykaturzysty, któryby je na wieczna rzeczy pamiątkę zailustrowal, sa inne ważniejsze, targające sercem... mlodem, sa inne tak slabe i niezdarne, jak niektóre sceny w dramatach Hauptmanna, Rovetty, d'Annunzia. Wiązanką takich niezdarnych scen jest właśnie «Sonata cierpienia». Opuścił w niej młody autor znane mu do szpiku kości rodzinne środowisko przedwcześnie, utracił grunt bezpośredniego spostrzegania pod nogami, wzgardził satyrą na tych, których rozumiał, bo odczuwał z nimi, i dramat jego z ekscentrycznego świata śpiewaczek, oblakańców, teozofek, satanistów, z cala swa fatalistyczna atmosfera a jaselkowa technika nie daje już ani poklosia obserwacyi, ani satyrycznej rozkoszy, ani też znowu nie draźni wyjatkowych apetytów artystycznych czarna analiza, psychologia nagiej duszy. Jest on raczej mozaikowym zlepkiem niestrawionych frazesów z kuchni symbolicznej, pretensyonalnym amalgamatem nonsensów, napuszonych i źle stopionych, które Przybyszewski byłby może tak stopił, że w przepychu królewskiego stylu, w prawdzie jednostronnej, ale jednostronnie genialnej charakterystyki natur, wyjątkowych i dostępnych do stwarzania tylko genialnym, byłaby ta «Sonata cierpienia», pełna artystycznych dysonansów, w kompozycyi autora «Nad morzem» beethowenowskiem arcydzielem, krzykiem tęsknicy, smutku, cierpienia i rozpaczy. Krytyka, tasama, która pchnęla Kisielewskiego na ślizgawice obcych mu tematów, zagadnień i charakterów, którą nudziło już środowisko dramatyczne poprzednich dramatów i która ma na sumieniu te krzywizne w rozwoju jego talentu, ta krytyka potepila, rzecz oczywista, «Sonate cierpienia»: surmy i fanfary powitały wschodzącą gwiazdę, hejnały i tusze żegnały schodzące z afisza dramaty, radościom i interwiewom nie było końca. Nikt nie przyszedł do skromnego wniosku, latwego choćby dla przewleklej akcvi, fatalnej budowy dramatów, epicznej kompozycvi. drobnostkowej charakterystyki, że to urodzony nowelista czy może nawet powieściopisarz zjadliwy, narator życia mrowia bezmózgiego ubogiej inteligencyi, Krezus w obserwacyi, rewolucyonista w państwie idei, ale przenigdy rewolucyonista formy dramatycz-Nieumiejętność początkującego wzięto za modernizm «des kommenden Mannes», przesadę w obserwacyi drobiazgowej za nowa metode, ostatni wyraz psychologii. Słodycze i łakocie, któremi zasypała krytyka debiutującego w dramacie młodego Balzaca dramatu polskiego popsuly mu żoladek. Ale nad przyszłością jego talentu nie załamujmy rak! Za silny był i za szczery, niespodziewany i samorodny, aby jeszcze długo trwał w odurzającym pólśnie po haszyszach krytyków i... dekadentów, szukających na gwalt i dla dramatu... Przybyszewskiego. Poezya wymaga klamstw, urojeń i marzeń, teatr - dramatu, a dramat wymaga faktów i prawd, choćby faktów z bajek, ale prawd fantastycznych; ani orgie kosmiczne, ani tortury erotyczne dwojga istot, ani Gehena plciowa monomana, choćby geniusza, nie znosza płótna dekoracyi i desek sceny. Jest to taki pewnik estetyczny, twardy i obojętny na kierunki i prądy literackie, jak to, że dwa a dwa, choć dla geniusza w przystępie dobrego humoru zdają się być milionem, w sumie dają — cztery.

Słabsi na duchu ocknęli się już z upajających snów na posłaniu z asfodeli stylowych. Największe pająki w Europie z jaskiń wychodzą ku słońcu. We Francyi poeci życia, Occitains, Felibry, szkoła z Tuluzy, w Niemczech poeci prowincyi i ziemi rodzinnej stają w pierwszych szeregach ruchu literackiego, Ibsen zakończył pieśnią łabędzią, miserere'm fatalizmu a peanem bakchicznym na cześć życia, Tolstoj niestrudzony głosi dalszą ewangelię słowiańską, d'Annunzio odrodzenie piękna średniowiecznego, Maeterlinck napisał złotą księgę biednych o potężniejącej wciąż mądrości człowieka, a faktycznej bezsilności odwiecznego Przeznaczenia... zdaje się, że lux in tenebris lucet.

We wszystkich literaturach równolegle z ruchem odśrodkowym, z degradowaniem wielkich miast jako ognisk twórczości, a przenoszeniem tych ognisk na prowincye, rośnie i potężnieje pokrewny ruch wzmagania uczuć nacyonalnych, a co zatem idzie — tęsknota za dramatem bohaterskim, historycznym. Rostand, Strindberg, Yeats w Anglii, d'Annunzio, garść symbolistów w dramacie niemieckim: Hoffmannthal, Fuchs, Scholz, Gumppenberg — to ci pierwsi, którzy oddychają przeszłością swych narodów i dają tej przeszłości obrazy o nowym kolorycie, nowem światłocieniu.

Miałżeby właśnie dramat polski przed świtem nowych dni grząść w konwencyonaliźmie optymistycznym czy pesymistycznym, wogóle w zastoju?

## MIRIAM.

Ilekroć czytam lub słyszę gdziekolwiek ten legendarny i cenny w naszej literaturze teraźniejszej, a jeszcze więcej przyszlej, pseudonim wytwornego poetv. mistrza słowa i znakomitego tłumacza piękności obcych, ilekroć wytwarzam sobie syntezę jego indywidualności i twórczości, a potem rozgladne sie po świecie ludzi i książek, pism i idej, rozglądnę po rynku literackim i jego flaneur'ach, faworytach i popularnych osobistościach: tylekroć przywodzi mi pamięć przed oczy ułomek z prawdziwych pamiętników Imci pana Augusta Beniowskiego, w którym awanturniczy pułkownik konfederacki opowiada swój i swych towarzyszy pobyt w klasztorze tybeckim Dalajlamy nad jeziorem Bajkalskiem. Zauważył wtedy Imci pan August, że wszyscy «kanonicy i wikarzy bisurmańscy» czyli najwięksi dygnitarze kościoła buddhajskiego w szczerozlotych tyarach, a nawet małe dziecko, niesione w złotym domku ponad tłumem, które miało być jedynym autentycznym świętym Buddhą Awalokiteśwarą, cudownie przeobrażonym, - że wszystko to na jedno słowo, wymawiane półgłosem przez arcykaplana, padało plackiem na

ziemię i biło głowami o podłogę dziwacznej pagody sybirskiej. Toż samo czynili wszyscy poza obrębem świątyni i za murami klasztornymi, a za ich przykładem mrowia ludu na stokach górskich buddhajskiego klasztoru. Lud zgoła nie wiedział, coby to wielkie słowo miało oznaczać, ale był korny i nabożny. Imci pan Beniowski dodaje jednak z poczciwym szlacheckim skeptycyzmem, iż jemu się zdało, jako i owe kaplany i kanoniki bisurmańskie także same nie wiedziały, coby to słowo znaczyło, ale każdy bił łbem o podłogę, bo naśladował sąsiada, ten drugiego, tak szło tłumami i pokoleniami i dobrze im z tem było...

Takim mistycznym, hieratycznym szyboletem artystycznych i literackich sfer u nas był do niedawnych czasów, a może i został jeszcze dla imci pani publiki, zawsze jeszcze zaściankowo skeptycznej i poczciwie nieufnej, pseudonim Zenona Przesmyckiego. Współcześni profani uznaja czasem ezoteryczne powagi, tj. umieją głową pokiwać, gdy o nich mowa, rekami wstrząsać kordyalnie ręce autorytetu, ustami wypowiedzieć kilka rzeczy głębokich a słodkich, ale sercem są zawsze przy interesach, dzieciach, troskach, rozkoszach domowych i powagach rzeczywistych, pozytywnych, namacalnych. Zreszta tyle mamy tych powag artystycznych u siebie, że, gdyby się chciało te sfery zadowelić, trzebaby chyba w mieszkaniach pobudować kapliczki, a we framugi salonów powstawiać biusty różnych znakomitości. Zreszta Bolesław Prus narzeka nad wybujałym fanatycznym kultem piękna... u nas, nad rozszalałą

pod tym względem Warszawą, zresztą już za wielu naszych malarzy ma jachty na morzu Śródziemnem, za wielu naszych dramaturgów pałace nad jeziorami na... księżycu!

W tych liniach i w tych warunkach zarysowywa się stosunek Miriama do szerokich rzesz inteligencyi czytającej, która, jak wiadomo, jest u nas samotną wyspą na oceanie inteligencyi, zjadającej chleb i marcypany dziennikarskie. Dla nas jednakże, toczących pod górę czasem prawdziwie syzyfowe głazy do budowy pysznej świątyni duchowego piękna swojskiego, — dla nas, bląkających się jeszcze po omacku w labiryncie pojęć, formuł, wierzeń, idej, prądów i fałszów, był pseudonim jego zawsze niejako hasłem, według którego poznawaliśmy wzajemnie nasze powinowactwa z wyboru, powinowactwa tęsknot i ideałów artystycznych.

Każda epoka kulturalna ma między swemi reprezentatywnemi postaciami obok duchów twórczych, dających z siebie nowe wartości, także indywidualności przewodnie, niejako prawodawcze, systematyzujące te nowe wartości, w których duch czasu objawia się z taką przenikliwą potęgą, tak bezwzględną, że potęga ta obezwładnia prawie siły twórcze wyjątkowego osobnika, a jeśli nie obezwładnia, to przynajmniej osłabia. Jedni wysnuwają ze swej wyobraźni i swej intuicyi złote pasma artystycznych myśli, inni pochwytują je i układają w misterną makatę darem krytycznej refleksyi i filozoficznej syntezy. Jedni tworzą bezpośrednio, z mocy nadprzyrodzonej, inni uginają się pod ciężarem re-

prezentacyi, zebrawszy i skupiwszy w sobie wszystkie znamienne promienie momentu kulturalnego, które w nich załamują się jak w pryzmacie, by potem odbić się widmem tęczowem na życiu społecznem.

Demon analogii każe mi ze soba porównać trzech współczesnych przedstawicieli najwybredniejszego wysubtelnienia artystycznego. Paryżanin hr. Montesquieu-Fezensac wynajduje kroje kamizelek, wynalazi gardenie pachnąca, symfonie likierów holenderskich, poluje namiętnie na golebie, pisze wycyzelowane sonety, jest pierwszym dandysem i daje sie portretować ze swemi dziwactwami i Whistlerowi i Haysmansowi i I. Laveremu i pani Rachilde'owej, przytem pomaga w układaniu kodeksu dekadentyzmu i Ireneuszowi Ghilowi i Jakóbowi Plouvertowi i Mauclairowi, Gramontowi, France'owi - imie ich legion. Milionowy synek fabrykanta niemieckiego, pan Schüler, zaaranżował sobie styl życiowy z epoki upadlego i prawie bizantyńskiego Rzymu; również pisze bardzo delikatne utwory rytmiczne i, winna latorośla utrefiony, czyta je całemu dworowi poetów, muzyków, malarzy, rzeźbiarzy; przytem jest inspiracyą estetyków, Pityą dla ukrytych we mgłach kadzideł wschodnich magów-poetów, ostatnią instancyą symbolistycznej krytyki. Hrabia Montesquieu-Fezensac dawno już przeholował w swej pozie archonta zblazowania i został interesującym snobem, pan Schüler był nim zawsze wraz ze swoim cezarycznym oblędem, o którym w Niemczech kraży mnóstwo anekdotek. Miriam nie wydaje swych poezyi ani na jedwabiu, ani na cesarskim papierze z Tokia, nie lubi sztucznych bla-

szanych ryb w sztucznej wodzie, nie deklamuje swych prześlicznych rond, umaiwszy sokratesowska skroń wawrzynem czy mirtem, ale wydoskonaliwszy swój szósty zmysł estetycznego odczuwania do najwyższej skali, przemyślawszy wszystkie wszystkich krajów epoki piekna, przeżywszy w muzeach i galeryach wszystko, co było do przeżycia, przejrzawszy wszystkie książki i pergaminy, rzucające jakie takie światło na zagadkę twórczości pięknej, osamotnił się, skupil, poglębil i nie rozpoczął wegetacyi buddhajskiego mędrca, który, pochylony nad kwiatem lotosu, zapada w bezbrzeżny kwietyzm, lecz owszem porwał sie i wbrew słowiańskim «bezdogmatowym» tradycyom, rozpoczyna «chimeryczny» turniej ze złym smakiem, codzienna produkcya gazeciarska, z amerykanizmem tendencyi, z konwencyonalną poezyą, z hegemonia najmarniejszego snobizmu.

Wybrane jednostki o tak rozlewnem i poglębionem wysubtelnieniu produkcyi własnej i postulatów co do innych produkcyi w narodach możnych, zapadają zwykle w nirwanę, zaczynają błąkać się w teozoficznych parabolach i spekulacyach, specyalizują się w medyumizmie lub stają się arcypopularnymi i arcynudnymi bagażami ducha czasu, monstrualnymi dekadentami, straszącymi po nocach śpiące filistry w kąpielach francuskich i niemieckich przepastną głębią erudycyi, rozpaczliwą litanią belgijskoszwedzkich nazwisk i dziwną tragedyą splinowatego istnienia.

Dlatego tak charakterystycznem jest zjawisko literackie Miriama erudyta-estety, który nie zamyka

sie w wygodnej wieży z kości słoniowej, by jak brodaci alchemicy używać nauk teraźniejszych i przeszlych piękności do zbadania tajemnic przyszlości, nie wchodzi w magiczne koła europejskich bibliomanów, bibliofilów, bibelotierów, owych patologicznych zbieraczy starych tabakierek czy zegarów «Louis XV.». nie należy do wielbicieli majaczeń mistycznych szalonego szewca Boehmego czy arkanów hermetycznego szalbierstwa Swedenborga, ale wchodzi w społeczeństwo z opowieściami o skarbcach piękna narodów zachodnich, cała swa siłe wielkiej inteligencyi w europejskim stylu ofiarowywa wybrańszym umysłom do walki z naszym - o! jakże jeszcze bardzo potężnym -Ahrymanem, bożkiem ciemnoty i oporu. Andrzej Spereli d'Annunzia nie znalaziby już sił do walki na polu bitwy w obronie Wloch, a Miriam pisze trzytomowe dzieło o Hoene-Wrońskim, filozofie, którego 60 tomów sprzedawano w halach paryskich na obwijanie masla, a którego uczniowie (Elifas Levi i Ludwik Lucas) stają się obecnie przez swoje prace, wobec olbrzymiego wzrostu nauk okultystycznych, złota żyła filozofów mistyki. W Miriamie wszystkie prady duchowe ostatnich momentów kulturalnych doszły do konsekwencyi, konkluzyi, syntezy, ułożyły się do cichego spoczynku; dlatego jeśli przemawia, to za wielu, nie za siebie; nowym wartościom, którym inni utrwalili byt, tylko pieczeć przyszłości przybija, jest ostatnią instancyą estetycznych procesów, od której niema apelacyi, chyba tylko do przyszłego geniusza; jest i magistrem elegantiarum i archontem artium i człowiekiem czynu, który wyszedł na rozdroża,

by głosić pontyfikalnie i majestatycznie religię piękna w szarych, tak bardzo brzydkich czasach.

Dla młodego pokolenia artystów i literatów, których reporterya przezywa dekadentami, jakby wykwintny smak i pogarda ordynarności była identyczna ze zniewieściała poza, jest Miriam od pierwszych słów, które wypowiedział w artystycznej formie, magnus par, niewidzialnem, ale czujnem sumieniem estetycznem, wielkim inkwizytorem rutyny i rutynistów, barbarzyńców, schlebiających barbarzyństwu przeklętem: "Tout comme chez nous... Evoë petite paroisse!" Ale ta publiczność wszechmożna, która nie czuje, że młoda literatura jest zawsze wyrzutem sumienia społeczeństwa, mało wie o tem, że i mlode pokolenie ma swoje artystyczne, bardzo czułe sumienie... Miriama. Kiedy Mallarmé, muzyk słowa, poeta «Popoludnia Fauna», wydawał swojego czasu «Florilège», napisal ktoś dowcipny o nim: «Dotad był sławnym p. Mallarmé, teraz chce być znanym». I Miriam dotad był sławnym, może tylko jako esteta, a w każdym razie nowator; teraz chce, zebrawszy cały swój rynsztunek krytyczny, całe swe doświadczenie znawcy-smakosza, który wieloma językami włada i wieloma umie milczeć, dla którego niema nieznanych manifestacyi piękna, któremu żadnych arystarchów wyroki i sądy w rzeczach sztuki nie są obce, - teraz chce wbrew prototypom Petroniusów zebrać wzmożony hufiec czcicieli piękna, wyprowadzić ich ze świetego gaju na szerokie pola, wypisujac na swym sztandarze «laurowy» wyraz: «Chimera».

Jako poeta, który tak piękną «Czarę młodości» wychylił do dna, jest Miriam (jak dotychczas) skupiony jeszcze i zamknięty w konturach typu poetydżentlmena, których mistrzem Sully-Prudhomme, a których we Francyi wielu. Nawet z bardzo silnych akordów deterministycznej melancholii, nawet z rozpaczliwych apokaliptycznych gestów, z fatalistycznych refleksyi, z całego nastroju na nutę: "Dies irae, dies illa" nie można tu dosłyszeć glębokiego z duszy zgrzytu tyrteusowego, ni dojrzeć rozdartych szat Jeremiego. Czytelnikowi, który nie cierpi na nieuleczalną nieczulość wobec wrażeń estetycznych, poezye te dadzą wrażenie ogromnie wytworne, ale duszy mu nic nie wstrząśnie. Niema tytanicznego rozmachu Prometydy nawet w wierszu «Bez jutra»:

...Kto wie, co jutro z człowiekiem się stanie?

Dziś — jutro glob nasz pryśnie w złomki, głównie...

Prastare lądy, ras starych siedziby,

W otchłanne głębie z trzaskiem się zapadną,

Alboteż straszne piorunowe starcie

Z błędnym olbrzymem zetrze nas w kurzawę,

Lub słońce nagle zagaśnie jaskrawe,

Arktyczne ziemi gotując wymarcie:

Sto granic, kresów, śmierci, końców, zgonów,

Grozi ludzkości, co pyłkiem jest w bycie.

O najjaśniejszym wiosennym rozkwicie

Przyjść może straszny ten dzień życia plonów...

Za temi słowami słychać rytmiczny szmer kołowrotu refleksyi, nawijanych na ideę z dżentlmeńskim spokojem, a chciałoby się widzieć za niemi muskularne pięści groźnego męża-pieśniarza, wyciągnięte ku obłokom. Gdy się wysłucha wszystkich harmonii

i dysonansów, tonów i toników, które delikatną dłonią wydobył poeta ze swej misternie utoczonej lutni, to i za tą pieśnią «Bez jutra», za «Prometeusem», za «Zaklętymi rycerzami», a nawet za tem groźnem:

«...nie wierzą w najcięższem żywota rozbiciu, Że kółkiem są tylko posłusznem w maszynie; Nie wierzą, że prochem bezwolnym są w życiu, Że idą, iść muszą, gdzie los na nich skinie; Nie wierzą, że okrzyk bez śladu przeminie. Szczęśliwi po trzykroć: inaczejby czaszki W rozpaczy szalonej trzaskali o skały, Nikt znieścby nie zdołał złej losów igraszki I tłumyby całe z rozkoszą konały...»

zawsze domyślać się można czegoś na podobieństwo nieznanych u nas tapet angielskich rysunku Ashbego, na których tle bardzo symbolicznie rozbrzmiewają podobne wiersze grozy wymyślonej, powolnej i bladej piór francuskich, angielskich i niemieckich poetów.

Pesymizm Miriama to także suchy, mózgowy, filozoficzny ból bytu Leconte'a de Lisle i wielu innych, ale nie odrętwienie w cierpieniu Leopardiego, Żeromskiego, nie najistotniejszy przejaw duszy. I oto nasuwa się pytanie, czy tę «Czarę młodości» z przed lat dziesięciu mógł wychylić również inny liryk, czy pragnących poezyi tym falernem częstowano i gdzieindziej? W głowie poety — mówi Słowacki — odbywają się rzeczy wedle odwiecznych praw boskich, wedle kunsztów dyabelskich — mówi Hebbel, a krytyka, idąca drogą analizy, przedewszystkiem psychologicznej, a potem estetycznej i socyologicznej, powiada: bardzo często wedle praw i przykazań,

które z ojców przechodzą na duchowych synów, duchowych wnuków. Miriam-krytyk dla Miriama-poety wsunął śmiałą dłonią, pour epater les philologues, między przykazania nowego kodeksu piękna i ten dogmat, że Adam Asnyk nie jest wcale mniejszym poetą od Mickiewicza «czy» Słowackiego.

Pomijając efekt światoburczego zamachu stanu w państwie poezyi i kaprys elekcyjny, stajemy tu przed dyplomatycznym fragmentem poglądów «artysty literackiego», jak zresztą niedźwięcznie nazwał Miriam tych pisarzy, którzy nie przestali po wiośnie życia mieć duszy.

Młody wówczas poeta chciał widzleć w Asnyku wielkie ogniwo złotego ewolucyjnego łańcucha pieśniarzy polskich, poprzedzające następujące ogniwo: indywidualność własną, następnie chciał niedoścignione mistrzostwo formy, dochodzące do wirtuozostwa (i nic nadto) Asnyka, przeciwstawić wieszczej potędze niebiańskiego natchnienia królów-duchów: Mickiewicza czy Słowackiego, ba! może postawić «Sen grobów» obok «Anhellego» czy «Improwizacyi», a w sobie dać świadectwo prawdzie... romantyzmowi. Tymczasem «Sen grobów» jest i zostanie dziwnie piekna, potwornie chaotyczna halucynacya z postrzepionych całunów myśli, tymczasem mistrzostwo formy prowadzi najwyżej na Parnas; Miriam zaś wywodzić się musi od tych, którzy nowe wartości artystyczne wnosili nie dla Polaków, ale dla całej Europy. Do dziwnie śmiesznych konkluzyi dochodza pedantyczni niemieccy historycy literatury, szczególnie pomysłowi docenci, szukając i - o dziwo! - znajdując wiecznie

organiczno-ewolucyjne, historyczne związki i kombinacye między najnowszymi kierunkami, dziełami, indywidualnościami a stanem z przed 50, 100, 350 laty. Wymieniają Ben-Akibę i Taine'a w każdej prelekcyi, ciagną za włosy dowody na to, że wszystko ciagle powtarza sie w wieków ciagu, i każdemu symboliście i estecie dostaje się w upominku rodowód nacyonalny. Oczywiście, Goethe w tych warunkach staje sie ojcem milionów i cierpi w grobie za miliony. Tego samego ściśle nacyonalnego zwiazku stara sie dopatrywać i nasza krytyka jeszcze dzisiaj w zjawiskach literackich i przytacza, że Jakób zrodził Ezawa, Ezaw Jozue, Jozua... Tymczasem Miriama indywidualność pierwsza, nie ma rodowodu, ani poromantycznego, ani wogóle polskiego. Dla patrzących z zaścianka wystrzeliła ta indywidualność, jak Feniks z popiolów, dla krytyka, przyzwyczajonego do szerokiej perspektywy, nie tajno, z jakim trudem i mozolem emancypowała się ona z osłonek najróżnorodniejszych pradów i najsprzeczniejszych idei kosmopolitycznych. Może i Adam Asnyk ma w nim ucznia w formie, to pewna, że na Miriama, dzwonnika nowej światyni, herolda nowych piękności, zwiastuna odrodzenia czystej, w żadne jarzma nie wprzaganej sztuki, pierwszego interpretatora M. Maeterlincka, znawcę Prowansalów i tłumacza czeskich arcydzieł, brata duchowego pauvre Lelian'a, - na niego, jako reformatora, a u nas właściwie misyonarza sztuki, duchowo ani Adam Asnyk, ani M. Konopnicka, ani W. Gomulicki choćby jednym akordem, jednym motywem, obrazem, myślą, parabolą nie wpłynęli; koło tej trójcy

czasów pozytywnych błyszczało i błyszczy na firmamentach polskiego krasomówstwa małe mrowie gwiazd: Ordon, Miron-Michaud, Aksel, Bożydar, Wysocki, Włodzimierz Stebelski, Kazimierz Gliński, Adam M-ski. Ale pośród nich młody poeta długi czas stał sam, obcy, nieznany, powolna kontrabanda wnosił i otwierał nowe ksiegi w atmosferze peruk i fajek. Delikatnie, ale śmiało otwierał okno na Europe (Zycie» warszawskie, «Świat»), aby nowe prądy ożywczą falą wpłynęły do Kapuy duchów, wyliczał nazwiska, które dla najznakomitszych znakomitości, zagrzebanych w genezie twórczości Sotera Rozbickiego, były nie pojeciem, ale czczym dźwiękiem, tłumaczył z obcych języków poezye, których piękno odczuwali nawet reporterzy, których metafizyczną myśl wydrwiwali nawet recenzenci dobrej woli. Neofobia nie jest u nas co prawda choroba tak zakaźna, jak w Anglii; owszem, wszelkie modernizmy wiesza się w pamięci, ściska za reke, sadza do stolu, ale predko po nich wykadza mieszkanie swojska trociczka; dla wielu, wielu idealem czasem pan Zagłoba albo pan Rey, który «z granic milej ojczyzny nigdzie nie wyjechal», (ale, gdy w obecnych czasach postanowi dokad pojechać, to do Caro-Monte Carla, na «jasny . brzeg» i na jasne bulwary paryskie).

Komfort hotelowy nazywają często podfilipskie sfery kulturą, a kulturę duchową, wysubtelnienie uczuciowości, rozszerzanie widnokręgów intelektualnych poza granice tradycyonalne: «nowinkami», «secesya», «dekadentyzmem».

Brońże nas, Panie Boże, przed dekadentyzmami, jak je rozumieją na Zachodzie, bo już z dekadentyzmem charakteru naszego sami walczymy i zwyciężyć ślubujemy!

Krytyka warszawska, która, jak każda inna, stać była powinna na pograniczu sztuki i nauki, zeszła wobec Miriama na miedzę złośliwych harców, wodzonych w imię czysto osobistych haseł; inne powagi, które tkwią w scholastyce utylinarnych dążności, dla których literatura jest idealnem zabiciem czasu poza fachową pracą, narzędziem tendencyi, orężem w walkach stronnictw współczesnych, nauką, dokumentem, filozofią, rzemiosłem, wszystkiem, lecz nie sztuką, ergo powagi urzędowe, polemizowały z nim zacięcie.

Profesorowi Chmielowskiemu podobało się jeszcze dawniej nazwać cała współczesną poezyę... poezya kanarków. Tak wiec Miriam-«kanarek», w dodatku ćwierkający na wzór ptasząt z Belgii i Paryża, musiał być bardzo samotnym, miał przeciw sobie całą masę duchów, no i rzesze... «symplistów», na których «uragowiska» skarży się dumnie, po swojej stronie demona sztuki, ducha czasów, najwytworniejsze umysły Europy. Gdyby w nim, jako w poecie-twórcy, była większa pełnia pierwiastków twórczych, większa siła koncentracyi i potęga wybuchu, głębszy oddech, a w słowach krytyka bicze piorunów, to zwycięstwo wówczas już przestaloby być wątpliwem i pochylilo się w stronę tego, w którego «formie nowej nowy duch błyskal», rzeczywista glębia artystycznej uczoności i jasności krytycznego spojrzenia. Wreszcie znużony sławnemi wojnami, do których stawali i najdziwaczniejsi w końcu Pigmeje, aby tylko przeciwstawić swoją «sympatyę u ogółu» odważnie jego przyrodzonemu znawstwu piękna i mozolnemu wykształceniu, znużony warszawskimi «trójśpiewami duchów smętnych... a prostaczych», strzepnął Miriam kurz z koturnów i znów powędrował do Europy, aby przekonać się, czy może rzeczywiście dziwactwa głosi, czy też tylko przygłuszyli go «zawsze oni». Ale już poeta rond zaczął też ściągać żagle na swym statku, na którym wyjechał z tysiącem masztów po złote runo, fantom sławy i uznania, już śpiewał:

...wygasłe wspomnienia,
Nadzieja, która wiecznie życie opromienia,
Żal, że próżno tęsknimy za pomyślną wieścią,
Rozpacz, że los jest dla nas jedynie boleścią,
Nieokreślona ufność w przyszłości koleje
I zgroza na myśl o tem, co się w koło dzieje...

chociaż niedawno jeszcze pierwszy zagrał «wrogom poezyi» niemiły, przepyszny hejnał dla pieśniarzy:

I nastał czas straszliwych nędz na ziemi,
Bo serce w lód zastygło w ludzkiem łonie:
Jeden się pasł na bogactw złotym tronie,
A milion marł, choć płakał łzy krwawemi.
Giełdą był świat! Brzęk złota wszystko niemi,
Farsą jest pieśń, żal, litość, uczuć tonie,
Farsą jest człek... A cielec złoty płonie
I wabi tłum blaskami zwodniczemi.
Lecz wkrótce już dla ludzi nie dość złota
I w głębi serc szalona wre tęsknota
I okrzyk brzmi: Poezyo, wskrześnij, wskrześnij!

I wielki wiew przelata całym światem, Budzi się duch, potrąca tęczą, kwiatem...

Zawsze jednak, choć ogół społeczny jest dla poezyi nie prawie głuchy, jak optymistycznie marzy A. Lange, ale zupełnie głuchy i obojętny, choć ospałość prozaiczna otoczenia bardziej mimozowate dusze zmusza do zamknięcia się i zmilknięcia, «choć przeszły chwile wiosny, wyginął orłów ród», to jednak poeta sennych, marzycielskich wieczór ufał, że wśród ciszy mogił nie skonała pieśń, ale jest, jak mówił pięknie J. Wierzbicki: «jeden wielki głos przymierza i zbratania, co jak hymn się w górę wzbił cudnym rytmem serc i sił». I Miriam patrzy smutnie i tęsknie w tę przepaść, oddzielającą poetę od rzesz, któreby pragnął duchem swym nakarmić; chciałby rękę do nich wyciągnąć, zadziwić je, uszczęśliwić, marzy o takiej pieśni, która:

...burzą szaloną
Nad tą wyzięblą kuląby przegrzmiała,
Od której ludzkość zadrgnęłaby cała,
Któraby w każde ugodziła lono!
Czy jest pieśń taka? i czy skamieniała
Ludzkość jest zdolna przyjąć w pierś uśpioną
Coś, co nie będzie lalką wystrojoną
Lub złotym kruszcem?...

i w światłoburczych marzeniach swych dochodzi do starego wniosku, że do takiej potęgi ekspresyi i efektu można dojść, śpiewając «z serca, z serca», i śpiewa to z głowy, z rozumu, z refleksyi! I tu chichocąc zaciera kosmate rączki potworek-ironia. Bo i oto znów poeta, dla którego pieśń z serca do serc byłaby pie-

śnią nad pieśniami, któryby z otchłani duszy swej chciał wypisać grzmiacy hymn dla nieprzeliczonych kroci tysiecy, mrowiących się raz w rok na stepach czarnomorskich i świętujących tu jedyne świeto nowej wiary, dzień braterstwa plemion i ludów, którego twórczość ma być «płodem tajemnych mocy igrzysk», drwiący z zimnego wiedzy słońca i medrców szkiełka i oka, sam w swej twórczości daje sekcyjne dowody rozumem wprowadzonej równowagi między refleksyą a natchnieniem, jest lirykiem par excellence spekulatywnym, myślowym, nie bezpośrednim, szuka z chłodna logika, choć rymowana, idei filozoficznej jako konsekwencyi, wychodząc z idei jako motywu, ziarna, przygrywki; jeśli śni, śni na jawie i autokrytycznie, zna i rozumie jak Poe, jak Mallarmé geneze emocyi poetyckich i kunszt senzacyi artystycznych, potężnym intelektem działa na intelekt. A ani Mallarmé, ani Poë, ani Miriam nie sa z tych, «od których pieśni ludzkość zadrgnelaby cala».

W liryce Miriama nie słychać piosnek z za mroczonych krain romantyzmu; tu są smętne melodyjne serenady, barkarole, elegie, scherza i ricorda, przetkane i zesztywnione pojęciami abstrakcyjnemi, filozoficznemi, astrologicznemi, matematycznemi, kosmogenetycznemi — to poezya uczonych. Mitologie, parabole, analogie, parabazy i to wszystko, co poezyę symbolistów francuskich robi tak duszną, ciężką, starczą, w pewnej mierze okrywa patyną edukacyjności i muzykalne strofy Miriama, ale o tem każą zapomnieć: «miniaturowa plastyka», misterność do-

bieranych rymów, bogactwo obrazów... senność marzycielska, a czasem i gromiący akcent męża-poety:

Przeklęci, którzy jęczą
I płakać uczą gmin
I siecią snów pajęczą
Zastąpić myślą czyn!
Przeklęci, co w przyszłości
Jedynie toną lzą
I zapał klną młodości
I postęp wstrzymać chcą...!

Dalecy tu jesteśmy i od mgławic przedświtowych, dalecy i od ponurej depresyi ślepej i szpitalnej poety «Snu grobów», dalecy od skeptycznej apatyi erotomanów, jak i od wichury senzualnych apokaliptycznych rycerzy absolutu, - bliscy Słowackiego. A jeśli dla swej poetycznej frazeologii ma jego język czasem świeżość mchów leśnych w godzinach porannych, czystość kwiatów lilii, połysk liści konwaliowych, krysztalność strumyka górskiego, a jasność sloneczną poludnia, to i nad miarę podziwiać to się godzi u Miriama uczonego, nagradzanego magistra praw, filozofa, matematyka, etymologa i filologa. A że afektowany i bezkrwisty estetyzm przesadnie fanatycznych apostołów religii piękna, więcej cesarskich, niż sam cesarz, nie doprowadzi do szczytów podniosłości, nad przepaść tego, co śmieszne, to rękojmię tego daje przyszłości sama poeta w "Eppur si muove..."

Więc i ci, co mają społeczne roszczenia do sztuki i literatury, mogą nabrać w tym wypadku otuchy. Ten, który to pisał, to ani determinista poromantyczny, ani paź Omfalii, ani magik-alchemik symbolów, ani cyzelator kosmopolitycznych nastrojów. Ecce antiquorum diligentissimus imitator, modernorum nobilissimus institutor, «artysta literacki», a raczej artysta-poeta i artysta-krytyk, wróg rutyny, jednodniówek aktualności, pobieżności, szychu, efektu, odważny misyonarz piękna, dla którego teraz w pełni twórczości

Wszystko woła, brzmi, dźwięczy: Ave, ave vita! Płyńmy i niechaj myśl nam nie zasępia czoła, Czy łódź wróci z tryumfem, czy zginie rozbita!

## PODHALANIE.

Oto i przyszli nasi felibrzy.

Przyszli z pod gór, z Roztok, z pod dzikich Gorców, z pod Turbacza, z pod Giewontu, z całego Podkarpacia, z kamiennej ziemi krwawej nędzy, rezygnacyjnego smutku, ale i szerokiego, skrzydlatego polotu ducha. Kilku ich jest, ale dziwnie śmiałych, pewnych jutra, tęgich bojowników niczem nie jarzmionej prawdy, idących w literaturę, w społeczeństwo, a więc w senną i sapiącą z przejedzenia apatyę ogółu, z twardo wytkniętym celem, ze świadomością żywiolowej, niespodziewanej siły ducha i umysłu twórczego, z ognistą skargą na los i z fanatyzmem prawdy.

Prowadzi ich Fryderyk Mistral naszego Podkarpacia, chmurny Orkan, a więc rękojmia dla przyszłości, że wszyscy przejdą orkanem przez ten Ocean Spokojny naszego konwencyonalnego piśmiennictwa, że zmiotą raz wspólnemi siłami z mózgownic filisterskich to śmiecie przesądów, zabobonów, falszywego sentymentalizmu i niemowlęcego optymizmu w sądzeniu, uczuciach i stosuńkach do chłopa. Orkan, Jedlicz i Andrzej Stopka to jedna z piękniejszych niespodzianek, jakie w ostatnich latach sprawił nam

duch opiekuńczy naszej literatury, tak mila niespodzianka, jak Żeromskiego «Ludzie bezdomni», jak Przybyszewskiego «Dla szczęścia», jak oktawy dramaturga Wyspiańskiego w «Kazimierzu Wielkim» i «Bolesławie Śmiałym».

Jeszcze nie zginęła sztuka! musi się zakrzyknąć z serdeczną radością, kiedy ma tylu i tak różnych duchem ofiarników, kiedy w prozie jest taka górna, chmurna, syntetyczna, plastyczna, spiżowa, a w poezyi taka sielska, anielska, eteryczna, muzyczna, szczerozłota; jeszcze nie zginęła twórczość piękna w piśmiennictwie, które tak długo obsiewali kąkolem i chwastem Bałuccy i Gawalewicze, jeżeli obok najskrajniejszych, najkonsekwentniejszych estetów-poetów, zamykających się w wieżach z kości słoniowych, obok cyzelerów najmisterniejsych bibelotów pięknej formy, obok Tyrteusów salonowych i rokokowych Manfredów ma już i «synów, z ziemi porodzonych», i ot takiego Orkana, Jedlicza i Stopkę.

Ci bowiem trzej pochodzą także z wielkiej rodziny duchowej, której praojcem pesymizm prawdy życiowej, a pramatką niczem nie ukarmiona, nigdy nie milcząca tęsknota do wolności, bezwzględnej, nieokreślonej, nieuchwytnej wolności. Nie jest to w nich pesymizm, wyczytany nocami z żółtych tomików Schopenhaura, ani poddanie się buddhajskiemu fatalizmowi, w którego skarbach przebierają blademi rękami młode, zbankrutowane życiem i użyciem snoby europejskie, nie jest to moda literacka, ani kokieterya ze społecznictwem, nie jest to gromadzenie wybuchowego materyału destrukcyi, ani posiew bu-

rzy rewolucyjnej, ale jest to bezwzględna szczerość, nigdy senna obserwacya, smutne codzienne doświadczenie i wielkie ukochanie nad miarę tego ludu, z pośród którego nędzy i zabobonów, niby łagodzących nędzy okrucieństwo, wyszli ci poeci, z granitowej ziemi porodzeni.

Kiedy nieraz slota trwa i dwa tygodnie, z dalekich ladów zleciały mgły i przysiadają tę krainę głazów i kosodrzewia, rozścielają sie po mokrych ziemniaczyskach, porośnietych wcześnie łopuchem i mleczem, i przeganiają po ugorach i tłokach, kiedy zbity deszczem nędzny, nikły owies leży z błotem na polach, siecze woda w szybki chałupy, izba pełna białego gryzącego dymu, w boisku ani źdźbła, ani bobu, ani grochu, a zgnile ziemniaczyska i garść lup z rzepy, kiedy w obórce porykiwa płaczliwie głodna krasula, a dzieciska -- «sobace psiepary», stulone w kacie pod piecem, żebrza co jeść, kiedy «zyd-wereda» odmówi «borgowania«: to w malem chłopieciu o lnianych włosach, zgrzebnej koszulinie i dziwnem spojrzeniu ócz, przedwcześnie wyblakłych, przedwczesny jawi się smutek i powaga wiekowego doświadczenia całych pokoleń górskich nedzarzy. I takie male chłopie, któremu za kilkanaście lat przypadek włoży pióro w reke w chwili samotności i natchnienia, unieszcześliwiając je na całe życie anachronicznem posłannictwem poety, takie małe góralątko już patrzy bystro, słucha ciekawie i wierzy glęboko i gorąco w «Poniezosa», w święte przykazania, w «Nie kradnij!», choćby ci matka z glodu marla, w «Nie zabijaj!», choćby ci siostrę zhańbiono, w «Pamiętaj, abyś dzień święty święcił!», choćbyś pracą w ten dzień mógł dzieci uratować od konwulsyi śmierci głodowej. Wierzy...

I kiedy na przednówku wieczorem nad cała wsia przeleci wampir nedzy i suchemi, żółtemi skrzydłami potwornego nietoperza dotknie wszystkich pazdurów i syknie złośliwie nad każdem opustoszałem obejściem gospodarskiem i zniknie gdzieś w szczelinach skal, a może w «Zdeklem«, kiedy u najbogatszego gazdy niema co wziać do ust, lud falami zalewa drewniany kościół, ciżba w światyni, duszenie, płacz, organy, jęki i przejmujące suplikacye..., wtedy w smuklym i gietkim niedorostku budzi sie bunt, żadza zemsty, krew zapalona wzbiera, kurcza się pięści, w głowie biegają z hałasem płomienne myśli, refleksye, watpliwości i w naiwnem, brutalnie naiwnem: «Kaz ta zaś tan Poniezus, kaz?» wybiega na szeroką wolność wieziony formułkami dziecinnemi skeptycyzm, odtad już, jak Wergilius Dantemu, towarzysz, który powiedzie poetę przez piekło nędzy dusz i czyściec biedy, glodu i chorób rodzimego otoczenia i społecznego środowiska.

A kiedy jeszcze, dojrzawszy krytycznym umysłem, wykształcony na szerokim świecie o szerokich widnokręgach uczucia i majaczącej w dalekich perspektywach idei ogólnego dobra i szczęścia, młody poeta wróci między swoich i odczuje ten twardy, nieugięty materyalizm i utylitaryzm chłopa-nędzarza, kiedy go dotknie do żywego, obrazi i zrani to wszystko, co jest w chłopie z niewolnika, z heloty, z barbarzyńcy, kiedy go uderzy w głowę obuchem pla-

szczenie się przed dziedzicem, pochlebianie bogatszym, psia pokora przed władzą i jej najśmieszniejszymi symbolami, kiedy w szalony śmiech wprawi go indyański kult fetyszów religijnych, a w konwulsyjny płacz źwierzęca brutalność wobec kobiety brzemiennej, kiedy potem, wyleczony z sentymentów współczucia, poobserwuje najbłachsze, a zobaczy monumentalne, ogłuszające symptomaty podłości, nikczemności, zbrodni, kiedy widzi, że pod berlem tak wszechpoteżnej nedzy nawet tak madrze skonstruowana religia nawet w najdrobniejszych odruchach nie złagodziła wybuchających instynktów, wtedy, jeśli chce wypowiedzieć się i dać na papierze swoje indywidualne wierzenia i idealy na tle tego świata, z którego wyszedł, z którym współczuje i który ukochał nad miare, wtedy... nie może być optymista, nie może.

Nie trzeba tracić nadziei, że czarodziejski wąż optymizmu, przewalający się wygodnie w odcinkach dziennikarskich, którego koronowaną głową jest Henryk Sienkiewicz, a małym ogonkiem Lucyan Rydel, że wąż ten róść będzie w nieskończoność i nieśmiertelność, karmiony mózgiem filisterskim i okadzany kadzidłami urzędowych impotentów potencyi krytycznej. Nie jest optymistą ani Weyssenhoff, ani Kisielewski, tak, jak i nie jest nim Orkan. Uwieńczyła go krytyka perukowana i zatabaczona przezwiskiem pesymisty, to znaczy, że na świat swój śmie patrzyć taki Orkan przez te czarne, albo w każdym razie zadymione szkla i że przez te czarne szkła widzi fioletowy nos lub lubieżną kokieteryę u osób, poświęconych stanowi kapłańskiemu, źwierzęcą dzikość

w pijanym chłopie, złodziejski spryt w małym już «hyclu», niepohamowaną niczem namiętność zysku w calvch rodzinach itp. Niepotrzebny, niepoprawny, niepowstrzymany niczem Orkan daje z swego chłopskiego otoczenia góralskie Goneryle i Regany, Shyllocka-gazdę, dałby wiejską lady Makbet, kreśli galeryę chłopskich skeptyków, niedowiarków, filozofów próżniactwa, sybarytów-nedzarzy, wesołych cyników, maluje rade gminna, pelna ibsenowskich podpór społeczeństwa, opowiada walkę krwiożercza o spadek. przypominającą żywo «Kruki» Becque'a, jest nieubłaganym w psychologicznej analizie satyrykiem, zdejmuje z oczu filisterskiemu, głupiemu mieszczuchowi bielma fałszywego sentymentalizmu, bez żadnych «ale», bez żadnych «chociaż z drugiej strony», bez żadnej polowiczności skrupulów estetycznych, bez względów na literature, całość kompozycyi, konsekwencyi itp. wczorajsze kanony, - no i bez względu na panią macochę-krytykę daje swe obrazki, malowané nie w słońcu, ale w cieniu, swe fragmenty z życia podkarpackiego, mające wielką wartość i wage kulturalna, choć może mniejszą artystyczną od wielu arcysonetów, które jak mydlane bańki prędko pękają, zostawiając tylko wspomnienie bladych barw i kraglej formy.

Czyż wieś podgórska, czyż Poręba lub Poronin, nie jest tylko zmniejszonym wielkim światem, a więc padolem wiecznej wojny ludzkich egoizmów i miejscem starcia przerozmaitych i krwawych, a jak przesubtelnych czasem konfliktów dusznych, także tylko sceną, choć o przepotężnych dekoracyach

i akcesoryach, na której biją prawdziwe pioruny w blużnierce, dźwięczą dzwony umarłemu gaździe, co za życia był biblijnym Hiobem, i pali się naprawde stodola, podpalona przez zlego sąsiada? Jak na tle wielkomiejskiem, czy na bezkresnym stepie, czy w atmosferze różowego budoaru, tak i na tle wirchów, turni i przelęczy, czy przy szumiacym wodogrzmocie. czy w atmosferze gryzacego dymu w szałasie na halach, przesuwają się tesame maryonetki, naciągane i poruszane niewidzialną dłonią, te same szablony Odyseusa, Antygony, starego Pryama, pięknej Heleny, Kleona, króla Leara, Romea, Julii, Jaga, Cassia, Otella, ba nawet Fausta, Hamleta... Płoszowskiego, tylko inaczej obciosane, inaczej namalowane, inaczej smutne, inaczej śmieszne. Ale tu, gdzie życie płynie swobodniejsza, żywszą, czasem rozhukana nawet fala, gdzie głód występuje jako wściekła potęga, wrógfatum, stygmat rasy, gdzie uczucia objawiają się w formach nieskrępowanych i żywiołowych, nienawiść nie nazywa się tylko antypatya, milość nie rozsypywa na epizody i stosunki, ale występuje jak rzeka wezbrana z koryta i zalewa wszystkie inne chęci, myśli, pragnienia i dażności, tu tragedye są więcej tragicznemi, mają bardziej antyczne kontury i silniej też działają w artystycznym efekcie literackiego utworu. Dlatego i podhalańscy autorzy przypominają jakieś remiscencye z heleńskich «skapanych» światów, robią wrażenie, jakby to byli przedhomeryccy śpiewacy pięknego, jak Grecy, ludu podhalańskiego, którzy gromadzą podania i klechdy, skazki i piosenki, zbierają wielki poetyczny skarb,

ażeby z niego przyszły śpiewak, o którego będzie walczyć siedm miast i siedm dolin i siedm gór, wydobył prawdziwy kryształ górskiej poezyi.

Umarł stary Sabała, wajdelota zakopiański, który w dźdżyste wieczory urywanym, sennym głosem urodzonego epika opowiadał niesłychane dziwy z czasów pół-bożków, herosów-zbójników, o strasznych Minotaurach-niedźwiedziach, o wyprawach Argonautów po brudno-czarne runo niedźwiedzia, o nieublaganej Tanatosie, która «Poniezus prask w pysk» - ale wchodzi miedzy ludzi A. Stopka, który ma w sobie coś z Hezyodosa w swej literackiej fizyognomii, a coś z niemieckiego baccalaureata, doprowadzajacego dorosłe dzieci swymi wykładami folklorystycznymi do rozciekawienia i... znudzenia. A. Stopka jest bowiem par excellence naratorem, czasem gaduła przedmiotowym i aż do przesady niewolniczo chłopskim, epigonem Sabały, ale bez Sabałowej ruchliwości, wyobraźni, barwności szczególów, bez... blagi. Dydaktyka, sumienność niepotrzebna w dochowywaniu szczególów folklorystycznych, jakiś fanatyzm narzecza, ślepy kult dla gramatycznych ekscentryczności i nadmierne nabożeństwo dla niby świetnych zwrotów i wyrażeń - to są młyńskie kamienie jego wyobraźni, która w każdym razie posiada, ciążące balastem belfersko-dyktatycznym i nieartystycznym i na «Sabale» i na «Rycerzach śpią-.cych». Oba te zbiorki szkiców i zarysów nowelistycznych są znakomitym podręcznikiem dla gwary kliszczańskiej, dla nauki, ale dla sztuki posiadają tylko wartość surowego, bogato nagromadzonego materyalu językoznawczego i ludoznawczego, z którego wielu

i pięknie skorzystać może. Ale i w tem naukowem podścielisku utworów Stopki z Kościelisk jest wiele momentów opisowych bardzo artystycznych, są fragmenty bardzo literackie dyalogów, są ustępy, z których przegląda szczególnie szczery humor poezyi ludowej, czasem nawet finezya psychologiczna, trafne spostrzeganie, dobre zestawienie kontrastów, dość udatna kompozycya w całości. Stopka-literat chroma na dyktatyźmie, na absolutnym braku jakiejkolwiek artystycznej indywidualności.

Ot, jeszcze nie wyrobił jej sobie J. Jedlicz z Wróblówki, ale że już jego literacka fizyonomia zarysowywa sie w szeregach rzeszy «Młodej Polki», a że wnet bedzie go można poznać po jednem zdaniu, po jednym typie, scenie, sytuacyi, po stylu, to można wróżyć Podhalu już teraz, sądząc z nielicznego dorobku literackiego. Jedlicz jest już mniej «góralem», niż A. Stopka, nie ma żadnych intencyi folklorystyczno-pouczających, nie fanatyzuje się ceremoniałami góralskich uroczystości, ani teatralnie charakterystycznemi scenami z życia ludu, nie traktuje górskiej panoramy jako efektownej literackiej dekoracyi, a chłopstwa jako ekscentrycznych kopalnianych sujets nowelistycznych. Jedlicz jest psychologiem-analitykiem, rewolucyonistą myśli, artystą formy, może jeszcze dyletantem, ale «obiecującym już od pierwszej rzeczy», od «Korali». Jedlicza «Prymicyant» to piękny dowód poprzednich mych słów i fakt literacki, na którym się można oprzeć, wróżąc mu wielką przyszłość. Jako psycholog, obserwator okalającego go życia i to obserwator niestrudzony, zawsze czujny,

ciekawy i refleksyjny, ale równocześnie rewolucyonista, wiec pesymista społeczny (bo trudno konserwować optymizm w czasach tak ospałych i gnuśnych, jak nasze), ale i umysł już bardzo kulturalny, o szerokich artystycznych horyzontach, Jedlicz wnet może i opuści sferę i środowisko swoich tematów, bedzie niejako renegatem Podhala, przejdzie z gór w niziny, da może równie smutny, b-molowy pean na cześć życia w tragicznym bohaterze, postawionym w innych warunkach, jak jego biedny młody ksiądz («Prymicyant»), ale zachowa to doświadczenie, że sily artystyczne do nowych prac można wzmóc, dotykając się tylko, jak Anteus, rodzimej matki-ziemi. Syn ludu, Jedlicz, najszczerszym, najbardziej wybuchowym, bezpośrednim bedzie, jeśli ze swego ludu bedzie brał tragedye i komedye, melodramy i tragifarsy, nie eksperymentując w szerokiem życiu miast, z którego i tak wielu, za wielu, z trudnościa destvluje epopeje brudu, szarzyzny i znudzenia.

Wprawdzie ten kiełkujący zielony jeszcze łan twórczości podhalańskiej miał mieć według urzędowej krytyki pierwszego siewcę w Sienkiewiczu (i jego «Sabałowej bajce»), według innych w Witkiewiczu (i jego «Ojcu nędzy»). przypuszczam jednakże, że dla nich było to tylko artystyczną, egzotyczną igraszką, gdy dla Orkana chodziło tu o życie, o oddanie tego życia, o serdeczne umiłowanie i współczucie z tem życiem. I Pawlikowskiego «Baczmaha» i Witkiewicza «Na przełęczy» przejdą do potomności, jak «Morskie Oko» Noskowskiego i mały milion sonetów, które rozmaici poeci o rozmaitych porach doby wypisywali

nad Morskiem Okiem; wszystko to jednak literatura, powinowactwa z przypadku, artystyczny kult smuklych turni, smuklych smreków i smuklych Krzeptowskich, Walczaków i Gasienic. Poteżna panorama leniwych zimnych granitów, przesiąknięte ozonem powietrze krystaliczne, ludzie, tak przypominający regularnym profilem stare fragmenty Skopasa, a głowy Rodina i Meuniera... ci starzy bacowie z fizyonomiami lordów-dyplomatów, młodzi juhasi, jakby modele do tympanonów ateńskich światyń, - to poteżne zmysłowe piekno, które tu na każdej czastce przyrody wybiło swe pietno, podziałało na umysły artystycznych jednostek, przybyszów z nizin, zdenerwowanych miejskiem życiem najeźdźców. Rozmaici panowie i panie kochają się w Zakopanem, kochając się i w sobie, przy tej sposobności maluja widoczki, pisza sonety i grają na cztery rece «Morskie Oko» lub «coś smutnego z «Halki», byle z uczuciem...»

Orkan z Niedźwiedzia, drwiący z kultury zdrowo i uszczypliwie, nie lubi. Zakopanego i tego afektowanego taternictwa i tych «stowarzyszeń ku upiększeniu Zakopanego» itp., bo on ukochał zato tych biednych, wyżółkłych komorników i tych dziadów-płanetników, filozofujących nad czarownem źródliskiem, i tych «gadkujących» miesięczną porą juhasów i ten tłum chłopstwa, cisnący się do wozu, z którego darmo rozdają marną kukurzycę nawet najbogatszym gazdom na wsi, by nie skapieli z głodu: bo Orkan to nie zblazowany, narkotyzujący się ludem artysta wielkomiejski, ale syn, z ziemi porodzony, z mizernej glinowarki, na której wykłuwają się nikłe ździebka

owsa — góral, któremu żal tych lasów, tych turni, tych hal, ogromnie żal... I kiedy w altruiście, w poecie serca Orkanie, czuć falującą buntowniczość, śmiałą skargę, widać rękę, targającą zasłony nędzy konwencyonalnie i brutalnie, słychać tony, pokrewne czyto Tołsłojowi, czy Adzie Negriównej, czy Proudhonowi, czy szwajcarskiemu Heckellowi, to Orkan, satyryk ludu podhalańskiego, jest bratni duchem Kisielewskiemu, satyrykowi małomieszczaństwa krakowskiego, i Weyssenhoffowi, satyrykowi arystoplutokracyi warszawskiej. Dowody tego w «Komornikach», w «Nad urwiskiem», «Pomście», «Z tej smutnej żiemi».

I tu stoi sam... obok ludoznawcy Stopki i obserwatora-analityka Jedlicza, pierwszy inowator, który wszelkie sentymentalizmy, dogodne księżom i kandydatom na posłów, zrzucił über Bord, nie całuje i nie ślini ludu, nie częstuje go letnią herbatką nowelek, nie deklamuje o ludzie, rymującym się z cudem i szlachtą, nie wymyśla jakich postaci góralskich, politykujących o Polsce od morza do morza (ku pocieszeniu pań z «Warsiawy», nie pisze powieściowych żywych obrazów z ludźmi w góralskich «kostyumach», tańczących ku uciesze histeryczek, siedzących na werandach, «zbójnickiego» i «króciuśkiego», ale stojąc nad urwiskiem grożącej nędzy komorniczego ludu, patrzy na tę smutną ziemię i.. pomstuje...

. . . . . polanę skosili, Pana obwiesili — Haj!...

Ot młody autor z pomazania krwi, nie z pomazania intelektu, Lach serdeczny i ognisty, skeptyk

i pesymista, ani nadworny śpiewak pięknych pań i panów, ani faworyt-trubadur zakopiańskich «bogocy», hotelarzy-dynastów, ani poeta «charakterystyczny» «interesującego» ludu, ale nieubłagany, jak ten halny... orkan, niesie z sobą gryzącą w oczy prawdę nędzy ludu, słabych wprawia w bezowocne zamyślenie i chwilowy smutek, mocnych zagrzewa do akcyi i pomocy... późnej, oby nie spóźnionej!

## WILHELM HOGARTH.

PROFIL LITERACKI.

Olimpijczyk Goethe określił iście olimpijskiem rozstrzygnieciem sztuke angielskiego Meliera Wilhelma Hogartha, wnuka Tomasza Hogartha, poety ludowego z poczatku XVII, wieku: sztuka Hogartha to wielki tryumf tego, co nieforemne, nad forma. Gdyby Goethe był współczesnym Hogarthowi i gdyby Hogarth był się dowiedział o tej nielitościwej syntezie krytycznej swych dziel, byłby widział w Olimpijczyku swego najbardziej jadowitego wroga. Takie określenie krytyczne tych na miedzi rytych cyklów angielskiej złośliwości i flegmatycznego jadu, dotknełoby Hogartha w najświętszych uczuciach ambicyi malarskiej. Boć przecież jego bardzo a bardzo słabą stroną, jego prześladowczą idea artystyczną, była właśnie jakaś dziwnie nieugaszona żadza formy, niepohamowana namietność do pieknej linii, która dochodziła czasem do ekstaz estetycznych, do pisania dzieł o pieknie, do malowania klasycznego, do rywalizacyi z Gwidonem Renim, Van-Dyckiem, Correggiem,

Rafaelem. Hogarth-satyryk, ani razu nie popatrzył na siebie w źwierciadło wtedy, kiedy starał się dystyngowanie, jak Tomasz Gainsborough, klasycznie jak Cenci, potężnie jak Van-Dyck, oddać na płótnie konterfekt wysokich i zacnych osobistości.

Portretując i naginając swój talent do pracy, zupełnie jego literackiej indywidualności nie stosownej, rezonował tylko o jakiejś przez wszystkich wyśmiewanej linii piękna i potępiał... Rembrandta, — on, który, zdawałoby się, powinien był Rembrandta wielbić ponad wszystkich. Co dziwniejsza, Hogarth uważał się za urodzonego wytwornego portrecistę we włoskim, klasycznym stylu, za angielskiego Correggia, mówił o tem swem malarskiem posłannictwie wszystkim, którzy mieli cierpliwość słuchać tak zjadliwego tetryka, a całą swoją satyryczną działalność uważał za coś podrzędnego, za coś, co jego, kapłana czystej włoskiej sztuki, łączy dydaktycznymi węzłami z poczciwym ludem Londynu.

Dla londyjskiej arystokracyi był sir Wiliam Hogarth portrecistą, rywalem Tomasza Gainsborougha, dla wielkiego Londynu był satyrykiem moralistą, autorem: «Życia marnotrawcy», «Modnych małżeństw», «Pilności i próżniactwa», «Toma Nerona» i innych epopei w obrazach.

Leonardo da Vinci pisał niegdyś, że w obrazach, w dziełach swych, powinien każdy malarz dążyć do rozmaitości i różnorodności fizyonomii, ruchów, wieków, stanów, że powinien unikać wszelkich sympatycznych, ulubionych sobie typów, aby w obrazach była niczem nie hamowana żywotność akcyi, branej wprost z życia. A mimo to, kiedy brał pędzel do rąk, ciągnęło go coś zaraz do pewnego idealnego typu zmysłowego czaru i ludzkiej piękności, do jednej i tejsamej przecudownej twarzy niewieściej i jednego arcymęskiego oblicza.

Hogarth napisał całe dzieło "Analysis of Beauty" o symetryi, harmonii, rytmie i proporcyach, pełne regul i teoryi; a kiedy brał rylec do ręki, wysuwały mu się z pod palców najróżnorodniejsze, najdziwniejsze, charakterystyczne typy, figury, sylwety, grymasy, ruchy, sytuacye, i układały się w żywą, treściwą, pełną charakterystycznej brzydoty kompozycyę ilustracyjną, satyryczną.

Hogarth wykombinował ostatecznie kilka teoryi, które w rezultacie porównania godzą jego estetykę z jego artystyczną praktyką i pozwalają zapominać o tej pretensyonalności, z jaką pisze ten typowy «społecznik» malarski.

Z tych teoryi możnaby wybrać teoryę estetyczną o jedności w różnorodności z przykładami, wziętymi z ciała ludzkiego, budownictwa, muzyki, trzech jedności dramatu, z ogrodów angielskich, Osyana, Szekspira. Hogarth-estetyk uświęca trzy cnoty kardynalne dla artystów: rozmaitość, prostotę, wielkość. Rozmaitość czyli powikłanie ustrzega od jednostajności, wzbudzającej nudę, daje oku wolną, szeroką rozkosz i zabawę. Prostota wraz z proporcyonalnością, to jest zastosowanie ruchu do celu i idei dzieła, strzegą od chaotyczności. Wielkość sama się tłumaczy. Hogarth-estetyk dla Hogartha-malarza wykombinował

zasadniczą ideę sztuki, wynalazł linię piękną, linię falistą.

Linia ta jest wszędzie w przyrodzie, a więc: w łańcuchu pagórków, ruchach węża, morskich muszlach, rogach myśliwych, w członkach konia, a co najważniejsze — w ciele i włosach kobiety. W tej tylko linii falistej widział angielski komedyopisarz pędzla (jak go nazywa Horacy Walpole) rozkosz najwytworniejszą dla oka i piękno; z tej teoryi linearnej wywodził wszystkie swe, niezawsze udatne konkluzye, a zapominał o słupach doryckich, o piękności muskularnych rzeźb starożytnych, o ogrodach holenderskich.

Hogarth odczuł, nadzwyczaj zresztą subtelnie, tę formę nową smaku współczesnego, mianowicie tendencyę do ruchu i motywów ruchliwych, do tego wogóle, co Berniniemu w architekturze kazało prostą linię koniecznie krzywić i zrywać, co wywoływało entuzyazm dla Osyana i pieśni ludowych, co kazało według rysunków Kenta zakładać parki angielskie. Tak więc Hogarth rozpoczynał pierwszy walkę z klasycyzmem, a nawoływaniem angielskich malarzy, aby się imali swojskich angielskich tematów, a porzucali mitologię Rzymu, średniowieczczyznę i naśladownictwo francuskiego malowania, prostował ścieżki na przyjście... romantyzmu.

Nadto swoim brutalnym nawet, niebywałym naturalizmem w pracach jeszcze silniej podcinal korzenie klasycyzmu, którego przedstawicielami były bądź co bądź potężne indywidualności malarskie, jak batalista Jozue Reynolds, pejzażysta Wilson i portrecista Gainsborough.

A jednak i on, zapamietaly realista, poeta-malarz, czerpiacy natchnienie z najgorszych przedmiejskich szynków, propagator malarstwa charakterystycznego, w każdym celu literat i moralista miał pretensye do sztuki dla sztuki, do wytwornego malowania włoskiego, uważał się za malarza religijnego tak dobrego, jak Gwido Reni, malował «Danae», która miała być lepsza od Tycyanowej. Nie wystarczała mu olbrzymia popularność w Londynie, której dowody jaskrawe widział na filiżankach, wachlarzach, ksiażkach, reprodukcyach, na wszystkiem w ogóle, na czem było można odbijać obrazki jego z «Życia ulicznicy» lub «Małżeństw modnych», ta popularność, dzięki której jego cykle satyryczne opracowywano i przerabiano na powieści, na dramaty, na operetki, nie wystarczała mu sympatya i podziw wydrwiwanego i ośmieszanego tłumu. Hogarth chciał koniecznie zdobyć sobie także uznanie świata wykwintnego i zdobyć salony, na których królowali Gainsborough i Reynolds.

A kiedy tego nie mógł dokazać, kiedy dokoła ośmieszano jego «Sigismondę, przyjmującą serce Guicarda», kiedy po całym Londynie krążyły ulotne wierszyki o jego «Sadzawce Betsaidy», religijnym obrazie dla szpitala św. Bartłomieja, kiedy wreszcie sir Churchill, złośliwy rymorób, wydał nań wesoły paszkwil "Epistel an Hogarth", biedny satyryk rozchorował się ze zmartwienia. Wyzdrowiawszy mścił się na Churchillu, rysując jego sylwetkę zawsze między łotrzykami i wisusami; akademików i malarstwo akademickie karał tem, że, gdy malował boha-

terów o ordynarnych gustach artystycznych, przytem głupkowatych i niedolężnych, to na ścianach ich pokoi domalowywał obrazy Włochów i Holendrów: Correggia i Van-Dycka. Biedny, falszywie ambitny artysta ani przeczuwał, że te właśnie jego prace, które on lekceważył, potomność podniesie do wysokości arcywzorów pewnego rodzaju malarstwa, które zresztą już jego współcześni uznali za świetne i niezrównane.

Hogarth drwił z Holendrów, a sam był ich pilnym uczniem i jakby przedstawicielem holenderskiego malarstwa, charakterystycznego dla Anglii. Wyszedł w zupełności z ich tematów, z ich finezyi realistycznych, ordynarnej brawury, z holenderskiego trywializmu. Ten objaw niewdzięczności dla nauczycieli i wyparcia się duchowych ojców powtarza się zresztą bardzo często wśród rozmaitych artystycznych indywidualności, ba nawet wśród szkół. Hogarth wyszedł ze Steena, dużo się wyuczył i u Du Jardina i, jeszcze jako uczeń akademii, rozlubował się w tych przesadnie ordynarnych scenach pijackich, przestawiających uczty ludowe, bijatyki motłochu, morderstwa awanturników, gry w kostki po szynkach.

Po studyowaniu Holendrów wpłynęła na rozwój jego szóstego zmysłu, zmysłu satyry, jeszcze lektura Swifta, wreszcie sam Londyn. A był to jeszcze Londyn przeważnie drewniany, gdyż drewniane balkony, wieże, wieżyczki, belki wzdłuż i wszerz domów, sprawiały ogólne wrażenie miasta drewnianego. Był to Londyn romantyczny, o bardzo wąskich uliczkach, wystających nad uliczki wielkich szyldach, dziwacz-

nych, olbrzymich studniach, gotyckich niszach, zamykanych żelaznemi bramami placach, Londyn rozpustny i awanturniczy, opisany dokładnie w powieściach Swifta i Smolleta. Hogarth zaś znał jego najniebezpieczniejsze zaułki w dzielnicach, najbardziej oslawionych morderstwami w biały dzień. Był to Londyn, pelen bogatej, feudalnej arystokracyj, która utrzymywala własne gwardye, pośród której błyszczała uroda przepiekna ksieżna Malboroughowa, znana z portretu Gainsborougha, i wśród której rządy pierwszego dandysa wiódł pyszny lord Cornarvon, znany z portretu Reynoldsa i z dowcipnego powiedzenia, że «lasy to ten produkt ziemi, który idzie na długi karciane». Był to wiec Londyn, jakby stworzony dla satyryka arystokracyi: Hogartha. Był to następnie Londyn bogatego patrycyatu mieszczańskiego, który gnieździł sie w City, starem mieście, - na pół purytański, nudny, zapowietrzony, pelen peruk, moli, starych panien i moralnych dzieł Addisona, a na pół (szczególnie w młodem pokoleniu) wzorujący się na rozpasaniu i lekkomyślności arystokracyi; Londyn kupiecki i urzędniczy, miasto bankierów i członków parlamentu, którzy z światem feudalnym spotykali się i przyjaźnili za kulisami teatru Drury Lane i w wykwintniejszych kawiarniach, - a więc Londyn jakby stworzony dla satyryka burżuazyi, naśladującej zawsze arystokracyę: Hogartha. Wreszcie był to Londyn milionowego prawie motlochu, pelen majtków, żołdaków, pijaków, szulerów, rzezimieszków, nałogowych punczowników, łotrzyków aktorów, szarlatanów ulicznych; Londyn, metropolia rozpusty, rozkwitającej

bujnie tam, gdzie gleba purytańska i gdzie mgła ciemna kryje wszelkie zbrodnie; Londyn, pełen takiego mnóstwa psów, kotów, osłów, mułów, koni, jakie rzeczywiście do podziwu i śmiechu pobudza na miedziorytach Wilhelma Hogartha, «dobroczyńcy ludzi i źwierzat».

Nadto były to czasy pierwszych królów z rodu hanowerskiego, czasy najzacietszych walk narodu z królami, królów z arlumentem, parlamentu z narodem, czasy dziwnie cynicznego zepsucia, deprawacyi i jakby zmysłowego rozpasania w sferach górnych, oportunistycznego zaspania i filisterskiej ociężałości w sferach niższych – wogóle złoty wiek rozpusty angielskiej, nieslychanie kolorystyczny, charakterystyczny, bujny i krwią rozlewny. Lud Londynu kamieniował w owych czasach przestępców, przeznaczonych na stracenie na placach publicznych, wytworne ladies zabawiały się gra w karty w oberżach woźniców, król z okien zamku przez mała lornetkę obserwował plac królewski, na którym garść dworzan i zbrojne zbiry wyciągały z olbrzymiego pudla powozu piękną córkę bogatego aldermana.

Hogarth poszedł tylko za sentencyą Hamleta — «podtrzymywał naturze jej lustro, cnocie jej rysy, a wstydowi jego własny obraz». A że wedle słów Hamleta «cnota tak mało obracała się w towarzystwie piękna» w owych czasach, więc też i jego świat miedziorytów daje olbrzymie bogactwo do obserwacyi brzydoty i szkarady, niedolęstwa i kalectwa.

Wielcy mistrze Odrodzenia, twórczą mocą geniuszu epoki wiedzeni, wybijali na twarzach swych

postaci stempel boskości, niebiańską promienność i nadziemskość uśmiechów. Hogarth, praojciec wszelkiej karykatury współczesnej, pokazywał moralny i duchowy upadek przez pryzmat fizycznego skarlenia, z pomocą trzeźwej, karnej fantazyi przepisywał brzydką, a czasem odrażającą rzeczywistość dosłownie, z niedostrzegalną dozą przesady. W tych czasach rozkwitu pamfletu i paszkwilu (obok madrygału i dytyrambu) nie wahał się sir Hogarth, ceniony i poważany jako etyczna dźwignia społeczna, dawać w swych miedziorytach konterfektów wszystkich znakomitych i popularnych dyplomatów, nie wahał się narysować osła z głową wielce zacnego Wilkesa, niedźwiedzia ze łbem, podobnym do głowy bardzo znakomitego poety Churchilla.

Hogarth tylko obserwował, a dopomagał swej twórczości raczej refleksya, refleksya obywatelsko-altruistyczną, patryotyczną, ogólno ludzką, filozoficzną. Jeździł, patrzył, notował wrażeniach, czasem tak przesadnie pilnie, że aż na... paznogciu. I z sarkazmem Sheridana, ze skrupulatnością i snobizmem ogólno-angielskim, opowiadał te rytowane nowele i komedye: jużto o marnotrawnym mlodzieńcu, który po przebujanym żywocie dzięki przyjaciołom i kochankom schodzi na ostatnie szczeble drabiny społecznej, wreszcie dostaje obląkania; jużto o dziewczynie, która, nasłuchawszy się opowiadań o rozkoszach światowych, emancypuje się i z czasem zaczyna ich używać sama, by skończyć jako dziadówka pod kościołem; jużto historyjki dowcipne o dręczycielach źwierząt, które się tak podobały poecie francuskiemu Delille'owi, że

aż uczcił Hogartha długim wierszem; jużto wreszcie żywot angielskiego Zagłoby, Hudibrasa, wedle słów Samuela Buttlera (epopeja humorystyczna antipurytańska i jedno z najweselszych na świecie dzieł poezyi moralizującej).

Sztuka Hogartha to w całem tego słowa dobrem i zlem znaczeniu sztuka popularna i dydaktyczna, celowa; tendencye satyryka krzyczą tu wielkimi głosami z każdego kartonu, z każdego narysowanego mebla, z narysowanej puszki dla biednych, otoczonej pajeczyna, ze złośliwych napisów na szyldach ulicznych; tendencya moralizatorska wrzeszczy wprost w jarmarczny, chłopski sposób z tekstów, jakie dodaje autor kompozycyi. Moralność, wypisana grubemi czcionkami, uderza widza i czytelnika obuchem w glowe. Hogartha «Modnych małżeństw» czyteż ilustracyi do Fieldinga lub Smolleta nie można pobieżnie oglądać, ale należy je czytać, zwolna okiem przechodząc te kartony, przepełnione treścią, z mnóstwem sytuacyi bocznych, figur trzeciorzednych i obfitościa drobiazgów epizodycznych.

Słusznie mówi Jean Paul, że humorysta nie jest nigdy za indywidualnym; dlatego też i burleskowy kierunek umysłu i talentu Hogartha i jego styl rysunkowy, polegający na przeładowaniu, nie nuży i nie nudzi wobec tego niezrównanego, a dla swej staroświeckiej patyny jeszcze więcej interesującego humoru. Prawda, że czasem przechodzi w maniactwo, ale czasem znowu wybija się z miedziorytów z taką siłą, że staje się już prawie skrzydłem poety, unoszącem go w nieziemskie światy.

Czasem jowialny, a czasem śledzienniczy i mizantropijny, był jednak ten Anglik XVIII. więku głębokim i nieustraszonym psychologiem duszy ludzkiej; przykładem n.p. własny portret, lub portret starca, 80-letniego lorda Lovata, portret zdrajcy stanu, skazanego na powieszenie, a zrobiony na godzinę przed egzekucyą.

Hogarth był sumiennym badaczem twarzy ludzkiej, której genialną analize przeprowadzał, nie pomijając żadnego skurczu mieśni, żadnego drgnienia nerwów niewidzialnych. Fanatyk idei obserwowania i malowania wprost z natury, trawił godziny nad subtelnościami i zagadkami charakterystycznemi wieków, temperamentów, stanów, ras i, gromiąc malarzy angielskich za naśladownictwo francuzczyzny, za włoską manierę, za pseudoklasycyzm, rysował swoje epopeje londyńskiego życia, charakterystycznie brzydkie, psychologicznie niezrównane, artystycznie naiwne. Niebyło w nim nic dyonizejskiego, nic prometejskiego, nic z Michala Aniola. Nie miał nieśmiertelnych aspiracyj melancholijnych utesknień i wzlotów. Był to olbrzymio utalentowany mieszczuch londyjski z XVIII. wieku, któremu dano, jak powiedział Kant, trzy rzeczy potrzebne do życia: sen, śmiech i nadzieję. Spał doskonale, śmiał się, ośmieszał i do śmiechu pobudzał, a żywił do końca nadzieję życia, że współczesność i potomność uznają w nim wielkiego malarza religijnego i mitologicznego, twórcę «Sigismondy», angielskiego Gwidona Reniego czy Correggia...

## PAWEŁ SZEERBART.

SYLWETKA WESOŁEGO POETY 1).

Glattes Eis Ein Paradeis Für den, der zu tanzen weiss. Nietzsche.

Panie Nordau, ocknij sie Pan z bulwarowego kwietyzmu, siądź do wytwornego swego biurka i zabierz się do pracy, wdzięcznej, złotodajnej pracy! Wielki czas już na III. tom »Entartung. Supplement.— Die Allerneuesten - Litterarisches Fallissement - Irische und finnische Neurastheniker-Neohellenismus und

<sup>1)</sup> Verlag der deutschen Fantasten:

Das Paradies, die Heimat der Kunst. Ja was möchten wir nicht alles. Ein Wunderfabelreich.

<sup>2.</sup> Tarub Bagdads berühmte Köchin. Arabischer Kultur-Roman.

<sup>3.</sup> Ich liebe dich. Ein Eisenbahnroman mit 66 Intermezzo.

<sup>4.</sup> Tod der Barmekiden. Ein Königsroman.

<sup>»</sup>Na prost«. Germanistenroman.

seine Repräsentanten - Slawische Decadenz - Die Kunst des Morgens« i dalej w tym guście. Czeka cała Europa czytająca (ta, która tak przepadla za Sue'm i Gaborieu'm), wszystkie »wyższe dziesiatki tysiecy« ognisk światowych, (które tak przepadają za dobrym krawcem, kucharzem i pisarzem), czekają nakoniec blade ofiary wszystkich krajów: megalomani, monomani, matoidzi i ci, którzy już nosza słomiane korony sławy, i ci, którzy wejda do jej grodu w chwili, gdy dostana upragnione Pańskie passe-partout: »Poeta X. Y. narodowości Z., abulia, obsessio, impulsio, dementia acuta, płaskie wargi, zez, jednaście palców u rak, rzadkie zęby, grafomania I. klasy, neurasthenia, nymphomania«. Rozciekawiona do ostateczności publiczność krzyczy wtedy: Pokazać go! Pokazać takiego! kupuje tomik, idzie na dramat, oglada obraz, a to wszystko dzieki wirtuozowi paradoksów, Barnumowi krytyczno-medycznemu, wielkiemu magowi fin de siècle'u. Maksowi Nordauowi.

Czekają na III. tom d'Annunzio i Przybyszewski, Hauptmann i Hamsun, Loüys i Beaobourg, Prévost i Altenberg, dyabolicy czescy, cyniczni dramaturgowie włoscy, nowoidealiści i nowoanarchiści, Grieg, Boecklin i Rodin, wszystkie secesye, wolne sceny, nowe pisma i książki. Cały Renaissance czeka na ciebie, wielki barokowy pamflecisto! A obok innych czeka przecież także niecierpliwie przy butelce Schmollisa u berlińskiego Bauera — Paweł Szeerbart.

Paweł? Szeerbart? któż to taki znowu? — Paweł Szeerbart to bardzo przystojny trzydziestokilkoletni męszczyzna o wesołem marzycielskiem oku, wzorowy Berlińczyk, a przytem pierwszy psycholog kosmiczny, astropsycholog! Jeżeli podobna rekomendacya nie starczy, można dodać, że jest także zakochanym antyerotykiem, oszczędnym antykapitalistą, pozytywnym romantykiem, wytwornym cyganem, a—jak Franz Serwaes mówi— jeszcze »asketycznym szaleńcem«. Wróg fanatyczny Europy i kobiet, chytry przyjaciel filisteryi i gwiazd i jedyny wesoły poeta młodych Niemiec. Tak, ale to jeszcze mało, cóż nas to zresztą obchodzi?... I bardzo ciekawa indywidualność artystyczna! A tak, to prosimy.

\* \*

Był czas w Berlinie, tak po roku 1883., że, gdy ktoś przybywał do stolicy nadsprewskiej, pytano go już na dworcu kolejowym: "Sind die ein Ibsenist?" Był czas potem, kiedy każda powieść Zoli wprawiała »młodych Niemców, zgrupowanych koło pisma "Kritische Waffengänge" w szał starogermański. A potem jeszcze przyszedł czas, że na nazwisko Dostojewskiego padali szeregiem na twarz i blużnili Bogu, że nie są, jako owe wielkie naturalisty, ale że są z narodu, który nie ma ani swojej powieści, ani swojej liryki, ani dramatu, ani żadnej rzeczy, które wówczas kwitły we francuskiej, rosyjskiej, norweskiej literaturze. I wtedy zaczęto przesadzać na niemiecki grunt wielki krzew francuskiego naturalizmu, pielęgnować go, podlewać, szczepić i przesadzać do własnych ogródków, ażeby

każdy młodo-niemiec mógł powiedzieć z czystem sumieniem, że stara się być wiernym naśladowca Zoli, że zbliża się do mistrza Emila czy Juliusza Goncourtów, że napisał coś w rodzaju "Rougon-Macquartow" i nazwal to "Familie Selicke", lub "Familie Buchholz," że ma w planie dramat naturalistyczny. To była szkoła Karola Bleibtreua: Maks Kretzer, Heiberg, Conradi, Tovote, Wallroth, stary Fontane, bracia Hartowie, Falke, Liliencron z ewangelistami niemieckiego realizmu: Arnem Holzem i Johannesem Schlafem. To były jutrznie i świty nowego piśmiennictwa, podwaliny pod przyszły, wspaniały gmach, uwertura i ekspozycya do zajmującego melodramatu p. n.: "Jungdeutschland." Kiedy jednakże rewolucyoniści literaccy zaczeli na siebie samych krytycznie patrzyć i spostrzegać, że ani w jednym swoim mistrzu nie dochodzą do arcymistrzów obcych, że produkt importowany pobija wszedzie wyroby naturalistyczne firm berlińskich i monachijskich, że ocean młodych talentów nie ma żadnej nad sobą gwiazdy i że na tej drodze zajdzie się tylko do rogatek mierności, wtedy orzekli, jako: primo ubóstwiany naturalizm jest sprzeczny z duchem germańskim, jako secundo duch germański nie może sie zmieścić w tej suchej teoryi, jako kult trzeźwości tertio musi mieć zawsze coś sztucznego, jako »dokument ludzki« to jeszcze nie dusza ludzka, a Dostojewski to jeszcze nie sam Pan Bóg, ergo naturalizm ostatecznie także trzeba będzie zwalczyć. I nuż wyrywać z ogródków francuski kwiatek i rzucać go za płot, nuż szukać nowych dróg! Wtedy to pan Bahr po powrocie z Paryża okazał się im na drodze i zapytal: »Kogóż szukacie?« Odpowiedzieli: «Kierunku!« A on ofiarował swą pomoc, niosąc lśniące, błyszczące, wabiace états d'âme w zoltych tomikach i lewa reka zaprezentował Bourgeta, ba! - Barrésa, ba! nawet maga wielkiego: Sâr-Péladana. »Klin wybić klinem, radził, naturalizm zwalczyć psychologami, analitykami, dekadentami!« W Berlinie tymczasem zmieniano dekoracye, ustawiono » wolną scenę« "für den Entwickelungskampf der Zeit", dawna "Gesellschaft" tlumnie opuszczano i zmieniono obsade głównych ról do II. aktu. Przez Niemcy przechodził właśnie Nietzsche-Zarathustra, glosząc ewangelię panów, druzgocąc moralność trzód społecznych, a za nim młodzi Skandynawczycy nadludzie; do tych dołączało się w orszak dyonizejski wszystko, co myślało, czuło i tworzyło. Równocześnie stawał sie Berlin metropolia niemieckiego ducha, Atenami. W tych trochę pruskich Atenach wyległa się bohemia artystyczna, w którą wchodzili nieznani adepci, a z której wychodzili sławni i wielcy: Hauptmann, Halbe, Hirschfeld, Sudermann, Wilderbruch, Fulda, Hartleben, Wollzogen, Dehmel. Nowe hasla i frazesy, nowe myśli i liczmany myśli, nowe bogi, bożki i bałwanki, szukanie nowej Ewy, melodye Chopina i Schumanna, czarna analiza, tło szerzącej się czerwonej idei, norweskie plucie we własną duszę, Przybyszewskiego febryczne delirya, erotyzmy, perwersye i satanizmy, a nad tem wszystkiem potężny kult własnego »ja« i religia indywidualizmu, - wytworzyły atmosferę podzwrotnikową, pełną upojeń i szałów, wśród której mądry klown w samą porę

puścił też swoją mydlaną bańkę. "Lieber toll, als nüchtern!"

Madrym klownem był Paweł Szeerbart.

\* \*

Oko Szeerbarta, jak oko Nietzschego nauczyło sie z biegiem życia i pod pętającym wpływem Zarathustry widzenia całej istoty ludzkiej pod soba, spoglądania na wszystkie trudy i brudy z poblażliwym uśmiechem wesolego Olimpijczyka i brania tragedyi ludzkiej tylko na pół seryo. Światopoglad swój ułożył sobie madry klown z pomoca różnobarwnych szkielek. których dobiera, patrząc na kwestye i ludzi-geniuszów i ich czyny; nie dziwnego, że najpotworniejsza zagadka, która innych przyprawia o pesymizm bez granic, oglądana przez jego zielone, żółte lub różowe szkielko przy stoliku w kawiarni, wydaje mu się malą i latwą, niewartą glębokiego roztrząsania i poważnych wniosków. Jużto wesoły romantyk nie lubi glębi poważnych; z drwiącym uśmieszkiem próżniaka mówi zawsze o umysłach artezyjskich, tomowych folialach, szerokich myślach. Sam nauczył sie nieglebokiego odczuwania chaosu współczesnego i niebrania go na seryo, dlatego i jego nie trzeba brać wylącznie lekko. Szeerbart przecywilizował się i dojrzał w wiośnie swych lat, jak wszyscy na schylku wieku, wcześnie poznał wiele i wielu. Im dalej szedł w życie, tem silniej i dotkliwiej czuł, iż wchodzi w gąszcz ciemną, zgielk walczących ze sobą chmar sprzecznych myśli i poglądów, filozoficznych systemów, społecznych zagadnień estetycznych religii, psychologicznych tajemnic, w tak rosnący i piętrzący się bezład, że zeswoją wrażliwością poczwórną poety i to chorego poety - czuł to - musiałby zbłądzić. Aby nie wpaść sercem i mózgiem w jakieś buddhaistyczne odretwienie, gdzie się nudzą, w jaką propagandę altruistyczną, w jaki dekadencki nowokatolicyzm dandysów paryskich, albo żeby wprost nie dostać oblędu, jak jego wielki grand-prior w Naumburgu, albo nie wejść w pierwszą lepszą plejadę berlińską, postanowił zejść z drogi na bok, nie iść dalej z tłumem, który w drodze do grobu czy nirwany ciągle zmienia prędko niszczące się szaty swych ideałów, postanowił stanać sobie z boku, w wygodnem miejscu i z góry patrzyć na to śmieszne widowisko, na tę przepyszną farse, która grają opuszczeni, zbłakani ślepcy, Tantale, spragnieni szczęścia i głodni rozwiązania tajemnicy wszechbytu, Don-Quichoty, walczący śmiesznie z wiatrakami, poustawianymi przez Stwórcę w ósmym dniu stworzenia pewnie przez Stwórce. W wielkiej maskaradzie pragnień i celów tego, który najdalej zbliża się do obrazu i podobieństwa Jego, zgniatają, krzyżują, palą na stosie, albo sam ślepnie, gnije bez mózgu, a pomazańcami losu zostają kretyny lub Kainy. Szeerbart młody, rwący się, wjechał na ocean życia śmiało i dumnie, nie wraca z niego złamanym, zgorzkniałym starcem, bo go ustrzegla od tego jego gaya philosophia, wesola mądrość i stosowany do chwili, prostytuowany katechizm nadczłowieczeństwa. Zaczynał dotykać wielkich problemów, wchodził do panmuzeum cywilizacyi całej ludzkoście czuł, że można je rozwiązać, ale nie zastosować, poruszal w myślach ważne zagadnienia, czuł, że przecież

pala i pieka, a nie pomagaja w praktyce, dobiegal idealów i spostrzegał, że to świętojańskie robaczki, wpatrywał sie w dusze ludzka i dostawał zawrotu głowy, stawał w szeregu oblegających twierdze i pierwszy spostrzegał, że twierdza zbudowana z mgieł i chmur. rozumiał, że chyba musi być jakiś Bóg, któryby człowieka od przyjaciół jedynie ochraniał, że poświęcenie dla cierpiących to najryzykowniejsza gra własnem sercem. Wtedy dojrzewal. Przychodził do przekonania, że kobieta może być ciałem, bardzo dobrem w kolorze i pieknem w liniach, nawet, że to żebro absolutnie czasem potrzebne każdemu potomkowi Adama, ba! nawet, że to bardzo subtelna zabawka dla cywilizowanego meszczyzny, byle - nie stawiać dla niej kapliczki, nie modlić sie do niej, nie stroić jej kwiatami wszystkich swych marzeń i myśli, byle - nie zapominać bata, gdy się idzie do niej. Wtedy dojrzal. I takiego Szeerbarta oślepiło wielkie słońce, takiemu na drodze z Emausu ukazał się wielki prorok, każący nową wiare, wiare dla jednostek, wiare, oparta nie na miłości, ale na mocy, wiarę dyonizejska, twarda i nieublagana - prorok, gloszacy również pogarde ziemskich doczesności, nienawiść do ziemi, ale nie dla cichych i pokornego serca, jeno dla twardych i potężnych. Szeerbart wszedł za innymi w światnice i rósł, poteżniał, słuchając przypowieści o przemianie wartości i o pszenicy panów i kąkolu trzód, chciał być uczniem i apostołem; myślał w młodzieńczej naiwności, że Mesyasz już nadszedł, że już — już, a ludzkość cała zbawiona, że wreszcie z końcem wieku kończy się i rozpada wielkie cesarstwo niewolników, i nagle

odwrócił głowe od mistrza i spojrzał na uczniów i na tłumy i zdretwiał. Uczniami byli dramaturdzy, chwytający łakomie a niezgrabnie nowy typ nadczłowieka do swej produkcyi literackiej, tuziny fejletonistów, pstrzących swe elukubraty pikantna nowalia etyczna. i histeryczne kobiety, żadne perwersyi z batem lub kokietujące nowa broszka przy dekoltażu... nowa idea. Bismarki, hetery, karverowicze dziennikarscy i oszuści kryminalni, broniący się etyką nowej filozofii! A tłum? Tłum jadł, pił i spał i rozmnażał sie w trzody; a że dla odróżnienia od czworonoga miał mózg do myślenia, a usta dla mowy, wiec myślał i mówił o jedzeniu piciu, spaniu i rozmnażaniu. Biedny tłum! Abstrakcyi nie można ani pić, ani jeść, ani nic, więc cóż po nich? Conspuez les abstracts! Nietzsche nie był Mesyaszem, nie stał się nawet Lutrem, nawet Napoleonem, swym geniuszem nie zaskarbił sobie tylu prawdziwych wielbicieli, tych stałych uczni, ile prof. Jaeger... wełnianemi koszulami.

I wtedy uczuł Szeerbart smutek i samotność, zaśmiał się szeroko i hałaśliwie. Była w tym śmiechu nuta cyniczna, a trochę szaleństwa i bolu. Wtedy zobaczył mądry klown dokoła stojące piękne zamki, śliskie a misterne i błyszczące, na niebie płaską taflę słońca żółtego bez żadnej chmury, ale pod wszystkiem gładki lód, a pod lodem bezdeń wody. Wtedy, wtedy powiedział sobie, że i tu tańczyć można i stworzyć sobie wygodny padół śmiechu, ale trzeba będzie wymyśleć swoje pas, oryginalne, indywidualne pas.

A ponieważ był w Berlinie, anno koło 1890. urodził się utalentowanym Szeerbartem, w dzieciństwie

zapewne już zdradzał i t. d., choć rodzina sprzeciwiała się i t. d. po ukończeniu i t. d. — i należał do młodych Niemiec, więc wymyślił swoje pas, które nazwano a n t y z m e m.

\* \*

Marnego filistrów rodu nienawidzimy szczerze wszyscy. Ta zwarta, nieskończona falanga czerwonych, twardych karków epicier'skich, wychudlych szkap kieratowych, przywiązanych pensyą do stolka a biedą do glupoty, hotelarzy i restauratorów, ekscelencyi i aptekarzy, kobiet-samic, prowincyonalnych polityków, liberalnych zacofańców, ta falanga, zaczynająca się Jezuita, a kończąca junkrem-matolkiem, ta rosnąca milionowa hydra, ta olbrzymia tama, zalegająca w poprzek rwącego strumienia ludzkiej myśli, ten bierny, ale niepokonany nieprzyjaciel idej i ideałów, nieugięty wróg wolności i piękna, ci Persowie, którzy rządza Atenami i Ateńczykami, to jest to, co należy wygladzić, zniszczyć, to jest to, co skeptycznie a glośno przeczy słowom Pisma: »na obraz i podobieństwo stworzeni«, to jest to, co pozwala parafrazować słowa Ewangelii i Darwina: »Z prochu powstaleś, a w małpę się obrócisz«. W epoce tak namiętnego demokratyzowania sztuki, w tych niezwykłych, przejściowych czasach, w których naga bogini ma zstąpić na bruk i asfalt i czarować i upajać przechodni, pędzących za złotem do fabryk i biur, w epoce panoram i monstre-concert'ów - zdawaloby się - istnieją serdeczne węzły między nimi a kapłanami. Przeciwnie! Dusze artystyczne odczuwają, że społeczeństwo, otaczające

ich, to nie Grecya, że nie oni, pomazańcy talentu zstępują w tłum, ale że tłum od czasu do czasu ma bezczelną fantazyę ściągania ich do siebie i używania, jak używa tramwajów i tenorów. I stąd wielka przepaść między Horacyusem a wulgarnym filistrem, stąd zerwanie prawie wszystkich sympatycznych nici, stąd pańska pogarda kapłanów dla tych, którzy grubą nogą chcą się wedrzeć do miejsca świętego świętych, a dla wszystkiego, co nie schlebia ich szablonowym apetytom i marnym gustom, mają ordynarny śmiech. Społeczeństwo jest zawsze o dwa wieki za artystami i myślicielami, filistry o całą wieczność.

Szeerbart nienawidzi filistrów, nienawidzi, jak nienawidzili: Goethe, Schiller, Schopenhauer, Grabbe, Platen, Immermann, Brentano, Tieck, Heine, Jean Paul, Schleglowie, Börne, Gutzkow, Keller, jak jego rówieśni: Liliencron, Hartleben, Bierbaum, Hauptmann, Halbe, Rosmer, jak ich nienawidzi każdy artysta niemiecki, i dzieli ich na adwokatów Müllerów i na kucharki Taruby. W tej parce skreślił filisterye współczesna. Poeta Safir przed swa własna kucharka Taruba ucieka z Bagdadu, w pogoni za swą transcedentalną kochanka, nieuchwytna Dżyna. Taruba kocha go bardzo, opiekuje się nim troskliwie, ba nawet gotuje mu świetnie, ale czasem »młóci« go pięśćmi. Taruba to tak trochę symbolicznie może kochanka zmysłów, może rodzina, może obowiązki społeczne, może szablony zasad; Safir, rafinowany fantastyk, tęskniący do wszystkiego, co niepojęte, niezrozumiałe, nieznane, nadzmysłowe, obłakane, kochający się do szaleństwa w uroczej Dżynie (czytaj: Mrzonce), nie może znieść

głupiego ciepla, brutalności serca, umysłu i pieści Taruby, nie może znieść w koło siebie kucharskich dusz i ucieka, aby później kiedyś, nie odkrywszy nowego tajemniczego świata, zginać w glinianej chatce nad Tygrysem, gdy białe róże pachną, a hyeny się zbliżaja. Taruba, kucharka Bagdadu, to i filister i kobieta w jednej osobie, a więc już za wiele zlego. Safir-Szeerbart iest i tak przecież antyerotykiem i to jest pierwszy punkt, rys i dogmat jego antyzmu. Antyerotykami zostają zwykle wszyscy emerytowani erotycy; wtedy głoszą dopiero ci panowie, że »od kobiet trzeba mieć rece wolne«, kiedy się te ręce trzęsą. I przystojny pan Szeerbart jest antyerotykiem, choć krzykliwym, ale nieszczerym. Sofistycznie ułożył sobie (a raczej »królowi-czytelnikowi«) wnioskowanie logiczne a komiczne. Otóż jest instynkt rasy, a ten wymaga, aby dziecie było doskonalsze od ojca, a wiec człowiek coraz doskonalszy... Otóż pan Szeerbart uważałby się za poniżonego, gdyby miał zrodzić potomka doskonalszego, pan Szeerbart ma dosyć dumy, aby siebie uważać za ostatnie złote ogniwo łańcucha, za kwiat agawy, za ostatniego z Szeerbartów, ale też najdoskonalszego. Ha! Ha! Zresztą wielcy prorocy nie kochają ziemi, jak zwykli śmiertelni. Ha! Ha! Zreszta on (jak Nietzsche) nie znalazł jeszcze matki swego dziecięcia. Ha! Ha! Nie baczy na to platonik Safir, że nawet pisanie: "Der Tod der Barmekiden" jest niczem innem, jak transponowanym erotyzmem, a twórczość artystyczna rozkosznem sam na sam albo z nieuchwytna Dżyna, albo z innym uchwytnym »puchem marnym«.

Dwoma tomami rozpoczał Szeerbart walke z hetervzmem europejskim, walkę z pudrowanymi wampirami w czarnych jedwabnych pończoszkach. Przygotował sobie cały arsenał lekkiej broni, budoarowych sztylecików, maleńkich srebrnych armatek, blaszanych szabelek i taka bronia wojuje z plcią szatańską w "Ich liebe dich" i "Tod der Barmekiden". Oczywista, w walce tej nie słychać poważnego zgiełku argumentów filozoficznych, surowych rozumowań pesymisty, ani asketycznych kazań: to raczej rozterka w cichej alkowie między dwojgiem kochanków, rozkapryszonych miłością i rozkoszą, o to, kto kogo kocha więcej, to raczei mała ranna chmurka refleksyi u tego, który wieczór znowu wróci, to nieglęboka filozofia starego kawalera w zaraniu podagry. Najlepszy dowód w tem, że pan Szeerbart proponuje sobie systematyczne zaprowadzenie w Europie instytucyi mniej więcej tak wesolej, jak haremy. Haremy dla Europy! krzyczy wesoly antyerotyk, bijąc w blat marmurowy w Café Bauer. Haremy to jedyny ratunek dla męszczyzn! krzyczy, nadfantasta, kiedy wokoło pryskają iskry płomiennych dysput, kiedy podnieceni megalomani przeklinają tłumy, śpieszące ulicą, kiedy młodym Norwegom młode Niemcy kadzą mirą drogiej a rzadkiej indywidualności, toddy i koniak leją się po ziemi, L. Marholm ochrypnietym glosem wykłada o nowej Ewie nadludziom pierwszym, kiedy odsłaniają się rabki »nagiej duszy«, a satanista słowiański rzuca się do fortepianu, by wlewać piekło w smetny nokturn Chopina. Haremy dla Europy! brawo! powtarzają półpijani, pólgenialni prorocy nowych kierunków (izmów), śmiejac

się z naszego klowna, wiedząc już, że z poligamii i haremów zrobi sobie wesoły pesymista szkapę-ideę, na której jeździć będzie w przyszłym tomie po twardych łbach filisteryi czytającej. I zgadli. Szeerbart przywiązuje do rydwaniku swej wyobraźni wszystkie pstre pawie, bierze angielską harmonikę do rąk i mknie, już nie w zaświaty, w państwo migocących gwiazd, na których poezyi lekko zbankrutował ("Das Paradies, Heimat der Kunst"), ale do Osmanii na daleki Wschód, Wschód tysiąca i jednej nocy. Szeerbart pisze historyę o potężnym, bogatym, znudzonym sułtanie, jego żonie Abasie i tym trzecim panu, który jest i był zawsze i wszędzie i będzie... jeżeli na kuli ziemskiej nie zaprowadzimy haremów. A historyę Szeerbarta opowiada w dziwnem widowisku olbrzym wschodni Raifu.

...Był razu pewnego sułtan z krzywa szabla. bardzo poteżny, a tak bogaty, że kiedy nogą o ziemię uderzył, brylanty tumanem rozpryskiwały się wokoło. (Aana!) Miał piękną żonę, Abasa było jej na imię a ta Abasa miała wielkie czarne oczy, długie czarne włosy, piekne modne suknie i mieszkala zamknieta w haremie. Sultanostwo długo, bardzo długo kochali się strasznie. Ale potem zaczynało im już być nudno. bo byli tylko sami, a ciagle kochać się nie mogli. (Eeee!) Wtedy sultan rozkazal, aby do pałacu zlotego mogli wchodzić także i inni ludzie i na pokoje sultańskie i do haremu. (Oooo!) Wtedy zaczął bywać w pałacu wielki wezyr Dżafar i bawił sułtana, a ten nabieral humoru. Ale kiedy sułtanowa Abasa jeszcze się nudziła, począł i ją bawić piękny, młody Dżafar. A wnet i sultanowa zaczynała nabierać humoru. (Hehe!)

I tak powstala arabska, przenajrozkoszniejsza trójca, jak powstaja berlińskie i paryskie, jak u Zulusów i w Grenlandyi... jeżeli nie zaprowadzimy haremów. Prawdziwe arabskie dziwy wywiazały się potem na dworze sułtańskim, sułtanowa musiano wywieźć w dyskrecyi na wieś, a potężny sułtan, jak był bogatym, tak i okrutnym, - mścił się po sułtańsku, kazał wieszać i ścinać tłumami, poczawszy od synka Dżafara i całego jego rodu dzielnych Barmekidów; podobno kilka rzek krwią spłynęło do morza, a z ludzkich czaszek wyrosło pasmo górskie. Arcysmutny ten wypadek wskazuje jasno na konieczność zamykania swych żon w haremach i obstawiania ich melancholijnymi rzezańcami. Tak radzi Szeerbart, to jest jego filozofia plci, tak pouczają publikę w antraktach --powieść dzieli się na akty i antrakty – olbrzymy-lwy niebieskie z Demawendu, nadzwyczaj żarłoczne i dowcipne, a tak swawolne, że czasem sypią sobie piasek do ócz, bija się lapami i gryza. P. T. Publice, zebranej na arabskiem theatrum powieści Szeerbarta, sypia piaskiem w oczy ciagle. Przytem mówia o kobietach tak przykre rzeczy, o jakich się ani filozofom Schopenhaurowi i Nietzschemu nie śniło, i okazują się najzagorzalszymi wrogami emancypacyi.

Równie ostrą, fanatyczną propagandę erotyczną krzewi mądry klown w wagonie I. klasy pociągu, jadącego z Berlina do Petersburga, krzewi w mózgu mecenasa Müllera, w 66 intermezzach, które stanowią tom zatytułowany nęcąco: "Ich liebe dich, ein Eisenbahnroman". Jużto napisy obiera sobie Szeerbart z czelną brawurą i bezgraniczną swobodą, a formy nie krępuje

niczem, ani tradycya mistrzów, ani klasyfikacya krytyczna, ani łokciem estetycznym, byle ziarnko myśli miało wygodna skorupe. Pod tym względem jest bardzo barokowym i, gdy mu się fantazya rozswawoli i rozkaprysi, to maluje i rzeźbi maskarony, girlandy, papiloty i gipsaturki, jak: noweleta jutra - wizya troski - rondeau proza - capriccio nerwów - studyum ranne — kosmiczna winietka — sen alkoholiczny lotrowski waryant - pedagogiczne scherzo - architektoniczna apokalipsa – zbawcza burleska. I zbawia go ta burleskowatość rzeczywiście przed skalpelem asystentów chirurgii krytycznej i przed zarzutem nieoryginalności formy. Można w tych legendach, przypowieściach zasmakować, jak w małych rajskich jabłuszkach, bardzo ładnych, ale czasem bardzo cierpkich, tylko że na jednem drzewie rajskich jabłuszek miliony, a u poety barokowego pomysły formy i tytułów podobno troszkę się wyczerpuja. W każdym razie ta forma nowelistyczna znacznie latwiejsza do strawienia dla czytelników doby elektrycznej. Takie "Ich liebe dich" można przeczytać całe i w wagonie i w hamaku, w kaźdej porze i w każdym nastroju i po odejściu tej, która zostawiła po sobie zapach mille-fleurs i pamięć uścisków, i wtedy, gdy z głównej ulicy słychać krwawy hymn tysiącznego tłumu i trzask otwieranych karabinów, i po powrocie z pogrzebu przyjaciela jedynego i w oknie hotelu z widokiem na Alpy o zachodzie słońca.

Są autorowie, których książki fascynują, każą zapominać o miejscu i czasie i, choć oświetlają fakty aktualne i lokalne (Europa, fin de siècle), choć uplastyczniają wypadki i ludzi codziennych, konflikty

przeciętne, oświetlają je niezwyczajnie, sztucznie, a tak dziwacznie, że czytający zapomina o dyablim świecie, a wchodzi w fantazyjny świat, w autora, zapomina o swoim kacie widzenia, a patrzy przez pryzmat poety; ci autorowie mają temperament - i Szeerbart ma temperament. Sa dalej autorowie, którzy choć nie maja iskry prometejskiej, choć na Olimpie siedza na szarym końcu, choć niewiele wnosza sami do wielkiego skarbca myśli ludzkiej, ale mają dziwny dar odchylania zasłonek i bielma z oczu, pobudzania myśli czytelnika, wskazywania mu drogi, która, konsekwentnie idac. może zajść do absolutu Absurdu, do granić wiadomości, zasłonietego posagu z Saidy. Niewielu ich ma ten dar talentu, niewielu dzieła sa takim rozkładowym kwaskiem dla ludzkiego myślenia, tej przeświętej mocy, która nam tyle rozkoszy i tyle sprawia bolu, a zawsze zawodzi nad brzeg przepaści. Szeerbart, smutny humorysta, ma go od swego arcymistrza, oblakanego poety-filozofa. Nietzsche zuchwała reka rozbijał każda prawde pospolita, z przeczenia wysnuwał następstwa · coraz dalsze, potężniejsze, zawrotniejsze, ale praca jego. druzgocąca i burząca stary gmach, a budująca nowy Babel na bagnie klamstwa, miała wielki styl proroków i świętych. Szeerbart, mały uczeń wielkiego mistrza, potrafi czasem wywołać ten sam skutek, uczucie pustki w chaosie, bezgranicznej nudy w rozkoszy, uczucie orłów w klatce, nicości, bezcelowości i niedoli ducha małemi sztuczkami, gustem kuglarskim; bierze małe wypadki, a przed ławkami czytelników wysnuwa z nich wesolo i zgrabnie konflikty żywiolowe, aby tylko pokazać im, że są malą, biedną i glupia ofiara przypadku. że są przemarnem niczem, że cały glob n.p. ziemski mógłby zniknać w jednej chwili, gdyby której z gwiazd przyszla fantazya pójścia na manowce, a drożnik niebieski źle ustawił zwrotnice astralna. I w rzeczy samej powieść "Na prost" odbywa sie już w czasach po zetknieciu sie kuli ziemskiej z jakimś złośliwym płaneta. Ocaleli tylko trzej bardzo sławni germaniści z czasów poschopenhauerowskich w butelce ośmiokatnej, która przed końcem świata wystrzelono w powietrze. I namietne dysputy owych trzech niemieckich specyalistów nad stanem filozofii i poezyi w owych czasach po Schopenhauerze sa właśnie arcywesoła treścia tej powieści, która tytuł stąd wzięła, że przezacne profesory z flaszki piją w niej jakieś dziwne ziemskie wino i przerywają sobie uczone dyskusye tylko pijackiem: "Na prost"... Wiele sensu jest w tych nonsensach Szeerbarta, wiele racyi w glupstwach. Bardzo wygodnie zreszta jest zajać sobie takie stanowisko, z którego można z wesolem lekceważeniem patrzyć na idey, bogi, wiary, geniusze, świat, a nawet na... mecenasa Müllera, obywatela wolnego cywilizowanego. państwa, spadkobierce dziewiętnastowiekowej kultury, majętna, uświadomioną jednostkę społeczną z patentem uniwersyteckim.

A mecenas Müller to przecież potęga. Tak trochę symbolicznie to wszystko realne, trzeźwe, prawdziwe w życiu, to wszelki mus żelazny i bezwzględna prawda, to popęd do odżywiania się i popęd płciowy, to konieczność upodobniania się do otoczenia czasu i miejsca, to niewola uspołecznienia się, unarodowienia, to

wszystko, co peta i wiąże człowieka wolnego, robi z niego liczbę w księgach magistrackich, ubrana w kołnierzyk i zdobycze cywilizacyi, co pedzi z lasów do kancelaryi. Za mecenasem Müllerem stoja parlamenty i policyanci, paragrafy religijne, myśliciele i krawcy, socyologowie i szewcy, poeci i psychiatrzy. Umysł ludzki pracował z tytanicznymi wysiłkami 19 wieków, nim się zdobył na człowieka Müllera; trzeba było rewolucyi i szafotów i męczenników, Lutra, Voltaire'a, wojen, pokojów, poetów, wędrówek, narodów, krucyat, akademii, artystów, trzeba było olbrzymiego nawozu genialnych idej i wynalazków, aby w końcu wykwitnąć mógł tak piękny kwiat kadzki, jak wielemożny pan Mecenas Müller. Trzeba było dopiero, żeby Prometeus wykradł Jowiszowi pioruny, Chrystus pozwolił się ukrzyżować, a firma Mayer i Schulze sprzedawała prawdziwe gumowe płaszcze do podróży, ażeby tę wolną jednostkę ludzką można podziwiać w całej jej okazałości i potędze. Poteżniejszej złośliwości w przyrodzie już nie znajdziesz nad to straszne ośmieszenie ludzkości! Od człowieczej tragedyi głupszej farsy już nie stworzy nikt, bo niktby nie mógł rywalizować z wszechpoteżnym autorem! Kiedy Szeerbat przekonał się, że mecenas Müller to, jak inny Meier, czy Mazurkiewicz lub Marcinkowski, sa ogólnym typem, wyrazem epoki ostatniej, przedstawicielami mas, społeczeństw i narodów, maja prawo obierania i obieralności, moga zwiedzać muzea, kształcić się w książnicach, jeździć kolejami i balonem, uczyć dzieci, karać, aresztować i być aresztowanymi i powieszonymi, czyli że sa jednostka uprawniona do zrywania owoców cywilizacyi ze wszystkich drzew w raju nowożytnym, splunał, spojrzał w niebo i zaśmiał się cynicznie... Na to szkoda było czasu i pieniędzy, szkoda Golgoty, Sokratesa, Kopernika, Napoleona; i łańcuchy olbrzymich gór rozsypywały się, żeby porodzić myszke Müllera, bito we wszystkie wielkie dzwony, a przyjechał do miasta tylko kucharz królewski, krzyczano z pychą o potędze ducha ludzkiego, a na przykład stawiano mecenasa Müllera, wrzeszczano o nadchodzącej jeszcze wyższej rasie nadludzi, tak, jakby współczesne społeczeństwo Müllerów składało sie z ludzi, a nie z cyfr, majacych tyle a tyle długu państwowego, tyle a tyle kroków wolnych, tyle a tyle karabinów na obronę swej kieszeni i swego kraju..., no to szkoda było czasu i pieniedzy, szkoda ongi tych siedmiu dni stwarzania, szkoda dziewietnastu wieków bojów myśli ludzkiej, krwi i lez.

Müller to bardzo sympatyczny męszczyzna w sile wieku, zdolny, inteligentny, wesół, zdrów, pracowity, służbisty, wierny poddany swego króla i krawca, bardzo dobrze wychowany, świadom kodeksu karnego i higienicznego, nadzwyczaj poprawny syn, poprawny mąż, poprawny ojciec, właściciel trzeźwego, zimnego rozsądku, dwu tuzinów jedwabnych koszul nocnych, człowiek, nie egzaltujący się nawet, gdy kucharka rosół przesoli lub przyjaciel długoletni umrze, nie zapalający się do żadnej idei, nawet idei ubezpieczenia się na życie w angielskim "Unionie", nie dający się porwać żadnemu pięknu, nawet pięknu Spatenbräu'a. Mecenas Müller rodzi się już correct, może w ręka-

wiczkach i z parasolem w ręku, jest dzieckiem, mniej lub więcej krzykliwem, chłopcem, mniej lub więcej tepym i mało pojetnym, potem burszem, upijającym sie i zdającym egzaminy, a potem mecenasem, czytującym regularnie swoją gazetę, chodzącym do swojej knajpy, używającym wody ateńskiej do włosów, Santal du Midi i tej lub owej formuly etycznej, społecznej. Mecenas Müller kładzie sie w grób, nie zapomniawszy przedtem naciagnać zegarów w mieszkaniu i popatrzyć, ile było stopni ciepła na termometrze. Mecenas Müller raz kocha w życiu prawdziwie, a zresztą ma »stosunki«. Mecenas Müller raz w życiu miał »ciekawy wypadek« i o tem opowiada co dwa lata, gdy sobie podchmieli. Mecenas Müller uważa za swój obowiązek twierdzić, że i on kiedyś był szalonym, ot i jak!, ale potem życie - twarde warunki... wtedy macha reką tajemniczo. Mecenas Müller cieszy się sympatyą i szacunkiem, po znojnem życiu spocznie w Bogu w grobie, który posypano proszkiem na owady. Mecenas Müller kiedyś, gdy zatrabi traba archanioła, przyjdzie na dolinę Jozafata w kaloszach, z parasolem i Baedekerem w ręku, a gdy Bóg rozdzielać będzie ludzi na tych po prawicy i na tych po lewicy, przyjdzie kolej i na Müllera. Wtedy anioł na jedną wagę położy serce niegdyś uwiedzionej i porzuconej dziewczyny, trupa człowieka, zabitego w pojedynku, nedze nieobdarzonych nigdy żebraków, a na drugą wszystkie kodeksy, sloiki i kamizelki Müllera, inny aniol krzyknie: prawica!, a mecenas Müller, uprzejmie kłaniając się na boki znajomym dygnitarzom z Berlina, przejdzie na prawice.

Z tym Müllerem jechał niegdyś z Berlina do Petersburga p. Paweł Szeerbart, wesoły poeta, apostoł pustoty i szaleństwa, temu panu wykładał zasady swego antyzmu i astropsychologii, długo, szeroko i poważnie. Mecenas Müller był ostatecznie bardzo zadowolony z nowej, oryginalnej znajomości, ucieszony z wybryków jego humoru o podkładzie poważnej myśli, choć wiele, bardzo wiele nie rozumiał. Należy się spodziewać, że i czytelnik będzie równie zadowolony i ucieszony z poznania nadfantasty berlińskiego, o którym może jeszcze i kto inny kiedyś co napisze...

Myślę o tobie, panie Nordau!

## TEODOR TOMASZ HEINE.

SYLWETKA WESOŁEGO MALARZA

Heine! Heine! Heine!

Tylko to jedno nazwisko słychać zawsze od wszystkich stołów w czwartek po godzinie piątej w kawiarniach monachijskich, kiedy świeży numer niemieckiego Gil-Blasa — "Simplicissimusa", rozehodzi się między gości codziennych, rdzennych, korzennych gości. A dwa są rodzaje kawiarni w stolicy dynastyi Wittelsbachów i Bier-Pschorrów: kawiarnie, w których oddychać można, i te, w których oddychać niemożna z powodu atmosfery, przesiąkniętej zapachem potu głupich ludzi, wonią prusko-kolonialnych cygar i dziwnym odorem zatłuszczonych kart preferansowych.

Siedzą przy okrągłym stoliku: Maier, Huber, Müller i Schulze, jegomoście apoplektycznie rumiani, z fioletowymi, obrzękłymi karkami, nikczemni z profilu swych twarzyczek o nabrzękłych oczach, które mają być... oknami do ich dusz, dusz kamieniczników; trywialni w ruchach do szpiku kości, z łysi-

nami, szklącemi jak wypukle źwierciadła, śmieją się paskudnym śmiechem zdrowych hipopotamów i grubymi, brudnymi paluszkami, na których pierścień siedzi przy pierścieniu, a przy tym pierścieniu jeszcze jeden pierścień, tasują opuchłe z brudu karty. Słupy ze sztucznej masy marmurowej giną w mgłach dymnych, w szklanych gruszkach elektrycznych luki rozżarzone błyszczą jasno i wesoło, blondynki i brunetki z zapadłemi ramionami, ale dziwnie wypukłymi biustami, roznoszą kawę w pseudosrebrnych puharach, słychać stuk kijów bilardowych, syk tramwajów z ulic.

Huber, Müller, Schulze, pochylili się nad Maierem, który rozwinął szeroko urzędowy organ anarchistów z temperamentu artystycznego — "Simplicissimusa":

- ... Damisch verpflixter Heine!
- ... Sacradi, ter Kerl hat Witz!
- ... Sacramint, sacramint, famoser Krippi!
- ... Geniales Luder, na... na...
- ... So a Schelm, so a Bist!
- ... Nettes Hundsspass!

Nagle... Da schau, Huber, da bist Du... Hihihi!

- ... Und Du Schulze... Hahaha! Hirr Gottsacra!
- ... Und Sie Dochtor Maier... Hohoho!
- ... Und Sie Professor Müller... Na, so etwas! Ujujuj!

I trzesą się im opasie brzuchy, podtrzymywane szczerozłotym łańcuchem od niezastawionego szczerozłotego zegarka z podwójną kopertą; na niskie czoła, przypominające czoła szczepu Somalisów, występuje gruboziarnisty pot, w nagich czaszkach odbija się

ordynarnie głupi deseń sufitu kawiarnianego, a spocone ze wzruszenia rączki trą o spodeńki, o piękne żółte spodeńki w kratkę fioletową.

Poczciwi, dobrze odżywiani, ciepło ubrani, kiepsko umvci, nie uczesani: Viel su vielen, - filcufile, wściekłe w sylwecie, bajeczne w kolorze, filcufilefilistry. Raz na tydzień sprawia im te wyższa rozkosz bezimiennego portretowania ich barokowych konturów młody Hebrajczyk, dziś już słynny karykaturzysta, pan Teodor Tomasz Heine, młodzieniec bardzo łysiejący, bardzo brzydki, złośliwy, a przytem namiętny szachista. Siada popoludniowa porą w pewnej narożnej kawiarni przy stoliku pod oknem, gra w szachy albo z chevalier'em Reznickiem, specvalista od kokot wszelkiej taksv i od młodych meżatek o nadmiernie wybujałym poroście złotorudych włosków, albo z panem Eckmannem, nadzwyczajnie wysokim dandysem, wystrojonym zawsze w stylu "Biedermaierepoche", a przytem profesorem sztuki stosowanej i znakomitością w tej gałęzi; dokoła stoją weseli ludzie z rozmaitych redakcyi, głównie naród artystyczny z "Simplicissimusa", "Jugendu" i "Narrenschiffu", stoją Polaczki, Węgrzy, Moskaliki, a Heine posuwa pionki machinalnie, czyniąc dziwnie chytre a jadowite grymasy; czasem bryźnie jakimś bardzo pieprznym dowcipem à propos tej lub tamtej pani, pijącej kawę, à propos tego lub owego jegomościa, wpatrzy się w kogoś z podejrzaną skrupulatnością, albo improwizuje syntetyczne liryki w manierze Holza - "in einer hölzernen Maniere"...

Ich sitze
Im Caffé
Am Eck,
Ich spritze
Sociedol
0.5...
Es beisst
Schreklich
O je!
O Du
Verdammte
Sau-Trilby! Sau Trilby...

Czegoś trywialniejszego nad to epitafium na romans swój z Neapolitanka z damskiej orkiestry nawet wyobrazić sobie niemożna; taksamo jednak trudno wyobrazić sobie coś subtelniejszego w paryskim stylu, niż okładka jego n. p. do "Demivierges" Prévosta. do "Fleurs du male" Baudelaire'a i do wielu innych francuskich poetów najnowszej doby. Heine doprowadził naturalizm do trywializmu, w tem wynalazł swój bardzo nieestetyczny a artystyczny styl, a w tym stylu doprowadził do takiego wyodrębnienia, poglębienia i spotegowania charakterystycznych znamion, że styl ten stał się jego indywidualnością, a indywidualność ta wytworzyła cała szkole, cały styl karykaturzystów i rysowników niemieckich, w rozwoju zaś swoim zdystansowała karykaturę francuską: Caran d'Ache'a, Leandra, Foraina, A. Faivra, H. Paula, Cadela, Rabiera, Willette'a, braci Weberów, Steinlena.

T. T. Heine miał wielkich i ogromnie popularnych poprzedników i mistrzów swego stylu w Buschu i Oberländerze, dwu obecnie starcach, ale nie-

gdyś filarach i założycielach "Fliegende Blätter", pisma humorystycznego, które obecnie liczy ni mniej ni wiecej jeno sześć-kroć-stotysięcy przedpłacicieli. Busch i Oberländer rysowali i pisali cale epopeje satyryczne na filistra, na kulturę piwna Niemców, na strasznie komiczna patryarchalność rodzinna, na kretynizm studenta-bursza, na pełna pychy głupote oficerska, na zdziecinnienie i marasmum senilem starvch profesorów, bigoteryę zasuszonych starych panienek, na chytra lubieżność proboszczów itd. itd. Z czasem iednakże wyśpiewali cała swą żółć i ograne motywy aż do znudzenia, a co gorsza maniere ich do niemożliwości zaczeli powtarzać wszyscy rysownicy, a co jeszcze gorsza, pismo, któremu oni nadali styl swój i duchowy koloryt, z świstka artystycznego, prowadzącego kampanię humorystyczną z filistrem, stalo się sztandarem filisterskim i półurzędowym organem głupiego małomieszczaństwa. Obok porcelanowego dzbaneczka z kawa i skórzanego woreczka na tytoń w każdej rodzinie musiały leżeć na stole też "Fliegende Blätter", a male bebny złośliwe i dziewczatka o piersiach, jak deski, o lydkach, jak kolki z plotu, z równą swobodą mogły je czytać i weselić się z mdłych, poczciwych a nudnych dowcipów, jak i opasłe Staatshämorroidarius'y i świekry, podobne do biblijnych Lewiatanów, smoków jak wiadomo ogniem i sadza ziejących. Cygańsko-artystyczny, wrogi klerykalizmowi i patryarchalizmowi humor rysowników z dawnych lat ustepował miejsca konwencyonalnym, wiecznie tesame śmiesznostki persyflującym dowcipom filistrów o filistrach i to właśnie w czasach, kiedy we Francyi psychlogiczna karykatura o głębszym społecznym pomyśle wywalczała sobie napowrót prawa obywatelstwa. Brakło terenu złośliwościom.

Dla Oberländera fin de siècle'u, dla par excellence współczesnego Hogartha, dla T. T. Heinego, założono wiec "Simplicissimusa".

T. T. Heine jako indywidualność artystyczna nie jest zupełnie niespodziewanem zjawiskiem n. p. iście dvabolicznej złośliwości i negacyi satyrycznej wszystkiego, co jest powaga w rozmaitych dziedzinach życia. Pradziadów swej sztuki ma już w takim współzawodniku Rowlandsona, księciu karykaturzystów angielskich, Jakóbie Gillrayu, dalej taki Goya y Lucientes, genialny dworak Karola VII. w Hiszpanii, był i zgryźliwszym advocatus diaboli i piekielnie zapamietałym wrogiem wszelkiej pruderyi, kłamstwa, świetoszkostwa, jezuityzmu, w formie wypowiedzenia sie w swych sztychach wiecej dziwacznym, groteskowym, trudniejszym do wyrozumienia. Prototypy Heinego dalsze to genialny rewolucyonista i wizyoner karykatury, Grandville, to niemiecki rytownik śmierci, wróg rewolucyi, Alfred Rethel, Ale T. T. Heine bardzo organicznie związany jest z duchem swojej epoki, z pokoleniem, prowadzącem z filisterską burżoazya zaciekły bój o uznanie i szacunek dla wyjatkowych organizacyi psychicznych, bój o kult dla indywidualności. Z tych dążeń, wrogich tłumom głupim i brzydkim, z estetycznej niechęci do skarlałej i zeszpeconej ludzkości, z obrzydzenia do warstw opuchlego epicier'stwa, z pogardy dla zgiętych w pałak pleców ministerskich i lokajskich, z litości dla bezmiernej

nedzy proletaryatu inteligentnego i dla glodu robotniczego, z nienawiści do wszechmożnego militaryzmu, do brutalnej przemocy, z tych najrozmaitszych zmiennych uczuć współczesnej szlachetnej jednostki, wyszla jego satyra nieubłagana, niezrównana, determinacyjna. Z poza tej satyry szczerzy złośliwie zabki myśl rewolucyjna, przebłyskiwa krwawo żadza wścieklej opozycyi przeciw wszystkiemu, co krępuje, więzi, knebluje usta, ściska za gardło, zamyka w wiezienia, głodzi, skazuje na śmierć, każe bezwinnie rozstrzeliwać! Satyrycy byli zawsze poniekad buntownikami, ale satyryk Heine to buntownik, którego wolnymi czynami sa jego dzieła artystyczne, pełne jadu destruktywnego, który większą szerzy propagandę rewolucyjna, bo ośmiesza, beznadziejnie ośmiesza tych, którzy zresztą nietylko śmiechu godni. Heine walczy przeciw ideom państwowym, opartym na rzeczywistościach prostytucyi, policyi i klerykalizmu, walczy inną bronią, jak Tolstoj, ale równie namietnie, walczy przeciw bigoteryi, która jest siostrą cioteczną prostytucyi, a tego kuzynostwa się wypiera, walczy przeciw imperatorskiemu oblędowi i morskiej chorobie Wilhelma II., wydrwiwa mocarstwowa manie Niemców, ich opętanie marynarkowe, ich niewolnicza uległość we wszystkiem histerycznym pasyjkom koronowanych kacyków. Ilustruje wiec cały cykl: «W najciemniejszych Niemczech», w którym jest odwzorowana zakulisowa, ukryta strona tego rozbujalego merkantylnego życia potężnych Niemiec, wszystko to co się dzieje w podziemiach, poddaszach, oficynach, piwnicach, wiezieniach i szpita-

lach, co jest odwrotna strona medalu, co jest hańbiacego, gnijacego, wołającego o pomste w przepysznie rozkwitlej kulturze poteżnego narodu Germanów. Winnym cyklu: «Obrazkach z życia rodzinnego» daje wielką galeryę anekdot ironicznych, złośliwie. zgryżliwie ilustrujących mniemaną sielankę pożycia małżeńskiego, konwencyonalne kłamstwa o cichem szczęściu rodzin, biblijne uczucia dzieci dla rodziców, matek dla córek; we wszystkich tych obrazkach przedstawia jużto destruktywną, upadlającą potege nedzy, jużto obrzydliwy sentymentalizm niemiecki, wypowiadający sie w tych włóczkowych robotach, w tych rodzinnych "festach", w tych zamiejskich majówkach, w tym kulcie dla Bismarka z porcelany, jużto przedstawia znowu harmonijny kompromis wielkomiejskiej zgnilizny i bezprzykładnej gangreny moralnej z archaiczną spokojną szczęśliwością wzorowej rodziny purytańskiej. Ten Heine, który w politycznem życiu, możnaby powiedzieć, przejał cała duchowa spuścizne po profesorze Quiddem, autorze broszury o cesarzu Kaliguli, i który tak bez wytchnienia i z taką zamaszystością ośmiesza obłęd imperatorski, ten sam Heine, który tak wesołą chwałę głosi nawodnionych mózgów prowincyonalnych Serenissimusów, tych biednych jakał, cierpiacych na wyschniecie szpiku pacierzowego i europejski koncert chorób wenerycznych, chcacych jednym marnym idyotyzmem rozwiązywać w swych kraikach kwestye spoleczna, ten sam wiec chochlik metropolii niemieckich, wróg nieubłagany i nieprzekupiony koronowanych lowelasów i noszących wilhelmowskie wasy prokuratorów, zaczepia też dość ostro i swobodnie, dość zgryźliwie i bez pardonu bankrutujące instytucye społeczne małżeństwa i rodziny, kwestyonuje na tle życia współczesnego sens i racve dziesieciu przykazań głównych i stu przykazań ubocznych, które wymyśliła fantazya klerykałów i kancelistów. Wesoły Robespierre obraża i policzkuje trzykroć świety i poteżny obskurantyzm malomieszczańskich Abderytów, liberalnych murzynów, każdą swa karykaturą, opiewającą ich śmieszne świętości, parafialne powagi, łokciowe ideały. Cała jego artystyczna działalność to malowana parodya człowieka przeciętnego, to synteza wszelkiej brzydoty, wszystkich malostek, marnostek, slabostek de l'homme médiocre, galerya stylizowanych, ale klasycznych postaci małomieszczańskich, galerya, która tak może przedstawić współczesną inteligentną ludzkość, jak arcyideały i arcywzory greckie wyobrażają: Dzeus kapitoliński, Wenus milońska i Apolon belwederski. Te cykle rysunkowe T. T. Heinego to płaskorzeźby brzydkich, wynaturzonych istot, produktów cywilizacyi, których codzienne, wzajemnie tak sobie podobne dusze przejawiają się już w fizyonomiach nieprawidłowych, w patologicznych szczekach, w rzadkim a twardym zaroście twarzy, w oczach bezmyślnych, wypadających prawie z orbit, zalanych tłuszczem, lub glęboko suchotniczo zapadłych, w niskich kwadratowych czołach, w rękach owłosionych, jak u małpiątek, w obrzydliwie trywialnych gestach i pozach.

To wszystko — to wielka wstręt budząca epopeja o snobizmie i snobach, jakby druga księga

zdobnicza, nadto coś szyderskiego, nadto wiele sztucznei ale zajmującej nastrojowości, nadto wiele japońszczyzny i stylizowania. To już zdradzało, że Heine nie jest stworzonym do niewolniczego naśladownictwa i tlumaczenia przyrody na płótno, ale że dość barokowa wyobraźnia popycha go do wybrednego, czasem dziwacznego stylizowania. Japończycy z Hokusajem na czele wpłyneli jeszcze dawniej na poglady kolorystyczne malarzy europejskich, na Maneta szczególnie, tego arcymistrza, który wprowadził światlo w obrazy europeiskie i stworzył impresyonizm wraz z wolnościa kompozycyjną. Ostatnio jednak wpłyneli Japończycy i na sposób odbierania wrażeń malarskich, tak, że malarstwo ostatniej doby stoi obecnie na stanowisku, na jakiem malarze wschodni stali od wiek wieków. Ten sposób odbierania wrażeń – apercepcya świata zewnętrznego, której celem ostatecznym jest pominiecie wszelkich szczegółów, wszelkiej liryki, a wielka waga dla istoty wrażeń, polega na syntezie wrażeniowej. Dlatego barwa u Japończyków była zawsze mało osobista, nie z temperamentu artysty idaca, rafinowana, a Japończycy byli naj-, silniejszymi luministami. Koloryt japoński przedmiotowy, przenoszący do obrazów cała skale odcieni i tonów bezpośrednio z przyrody, koloryt zimny, nie drgający, ale bardzo wykwintny, przeniesiony przez wschodnich malarzy z dziwnych roślin i podzwrotnikowego japońskiego nieba, ten koloryt, który w europejskim przemyśle artystycznym, szczególnie w wyrobie waz i tęczowych naczyń ma już takie zastosowanie i sympatyę, zaczyna przenosić się

może i szkodliwie na płótna, a jest indywidualnym kolorytem Heinego. Ale istota japońskiej sztuki, jak wiadomo, leży w linii, w syntetycznej linii, pełnej silv niezawodzącej, sugestywnej. Do tego akwarelowego kolorytu doskonale dostosowywa sie ta dominująca, pewna siebie linia konturu. Heinego figury są czesto pierwiastkiem kwadratowym swej istoty, algebraicznem uproszczeniem, formula typowa, arcywzorem czegoś, co mają przedstawiać, sa kondenzacya filistra, esencya filistra, synteza filistra. Rysując je odrzuca Heine wszystko, co w nich przypadkowe, skomplikowane, uboczne, szczegółowe, a daje tylko to co najprostsze, zasadnicze, ogólne. Dlatego w prowadzeniu rysunku dochodzi do form typowych, symbolicznych, dlatego ta galerya jego karykatur dla pokolenia późniejszego może służyć za arcy-galerye przodków; że jednak jest przytem genialnym rysownikiem, dlatego jego linia stosownie do przedmiotu zmienia swój charakter, jest geometryczna, kanciasta, ostra — dla otylego filistra w marynarkowem ubraniu, falującą, powiewną, kwiatową - dla rokokowej dzieweczki, wesoła, wężową, zalotną -- dla bardzo długich jamników o sześciu prawie nogach. Ale w tym bladym kolorycie jest czasem wielka siła barwna, a w tej zdobniczej prozaicznej linii syntetycznej konturu jest czasem dziwny nastrój poetyczny, jak n. p. w nagiej dziewczynie o chłopiecym korpusie, siegającej po kwiat trującej, przepysznej orchidei i w utajonym za nia demonie fatalizmu, lodowato uśmiechnietym murzynie... (Fleurs du mal).

Oczywiście sztuka T. T. Heinego nie jest nagą

przepiękną heterą, schodzącą w promieniach słońca południowego w nurty Alfeusa... ale też publiczność, podziwiająca i kochająca satyrę współczesną, nie jest publicznością grecką, która rzucała pod stopy heter kwiaty pomarańczy.

Der Zeit ihre Kunst, der Kunst ihre Freiheit.

## HENRYK BECQUE.

## WSPOMNIENIE.

Młodzi dramaturgowie francuscy, którzy eksperymentowali w latach 1880—90., mieli do wyboru od czasów Antoine'a oprócz jego teatru wolnego (Théâtre libre) jeszcze sceny następujące: Théâtre des jeunes auteurs, Th. des Escholiers, Th. des poëtes, Th. des lettres, Th. de l'art, Th. d'appel, Th. d'application, Th. social, Th. nouveau, Th. rose, Th. lyrique, Th. moderne, Th. l'Oeuvre, Néovaudeville, Cercles funambulesques, Chat noir — wszystkiego ośmnaście, nie licząc rozmaitych scen amatorskieh i wszystkich teatrów oficyalnych.

Eksperymentowano więc swawolnie, bez dogmatu, bezgranicznie, każdy dzień przynosił światu nowego Molière'a lub Racine'a, każda premiera nazywała się odrodzeniem sztuki dramatycznej, esprit gaulois, podjęciem świetnych tradycyi; teatrzyki bankrutowały, bańki mydlane sław jednodniowych pryskały z hałasem, a po każdej premierze wujaszek Sarcey wysilał swój dowcip bez kolcy, ciepły, filisterski, ażeby wydrwić zielone muślinowe firanki, za któremi

grano Henryka Requiera »La gardienne«, nowoplatoński dyalog »Nocy kwietniowej na Keosie«, dramat cerebralny » Madame la Mort«, legendy mistyczne w 8 cześciach i 3 parafrazach, dramaty wagnerowskie i inne elukubracve dziwaczne Lebeva, C. Ivreza, Roinarde'a, L. Ratza, L. Poego, Ginistego, J. Juliena, van Lerberghe'a, Laurencyi Hauser, Elli Anneau, Ludwiki Rousseau i tylu, tylu innych, dla których w historyi teatru francuskiego znaleść się musi rozdział p. n. »Eksperymenty ekscentryków« albo «Dramatyczna poezya senzacyi« albo coś podobnego. Cały szereg z tych poetów smuci się słusznem zapomnieniem, kilku z nich jednak weszlo już do literatury, na sceny poważne, kilku cieszy się uznaniem i popularnościa, ba! kilku nawet brakiem popularności, a szacunkiem krytyki literackiej. Paweł Adam, Maurycy Beaubourg, Ancey Barrès, Franchetti, de Curel, Harancourt, Hervieu, Lavedan, Metenier, Margueritte, Emil Fabre, Germain, Portoriche, Madame Rachilde, E. Rostand — są to talenty, znane już nawet odleglej Europie, odkryte, rozkwitle i dojrzale, głównie dzięki temu, że miały tyle sposobności do wypowiadania się, tylu dyrektorów ryzykujących w Paryżu, tyle scen, wolnych od konwencyonalizmu, szablonu i rutyny.

Lecz kiedy wszyscy najbłahsi ekstrawaganci, szalejący za dzikością i oryginalnością pomysłu, a barokiem formy dyletanci, z łatwością widywali dzieła swej dziwacznie wyszukanej inwencyi ucieleśnionemi na deskach teatru, najtrudniej przyszło wprowadzenie swej pracy na scenę nie tak bardzo młodemu pisarzowi, Henrykowi Becque'owi, którego cięte i złośliwe

odcinki w Revue illustrée miały tylu czytelników zapalonych we wszystkich kołach, ilu autor sam miał wrogów zawzietych. Becque był człowiekiem bez tolerancyi, bez przesadów, i nie uznawał powag. W gryzacych i jadowitych causeries i odcinkach siekł i piekł, bezlitośnie ośmieszał wszystkich i wszystko: koterye literackie, kliki redakcyjne, kamaryle estetyczne, kartele dyrektorów teatralnych, wyciągał szczegóły najdrastyczniejsze, oświetlał najbardziej zakulisowe sprawy piśmiennictwa, ździerał maski, zdradzał intrygi i tajniki reklamy, ostrzegał przed szwindlem teatralnym, wydawniczym, chłostał klaki w teatrze i w krytyce, był bezstronnym - więc stał się niewygodnym. Temperamentem zaczepnym, żądnym boju i zwycięstwa, zamiłowaniem do detronizowania, degradowania i rozczarowywania, Becque, opozycyonista od kolebki, satyryzujący bez wytchnienia i bez pardonu, zyskiwał sobie z dnia na dzień coraz liczniejsze grono nieprzyjaciół zapamiętałych, a w walce z nimi byłby musiał zupełnie kapitulować, porzucić piśmiennictwo i może wyemigrować ze stanowiska fejletonisty Revue illustrée, gdyby nie energia męska i wytrwałość jego, która byla wynikiem tego, że w mlodości poważnie studyował socyologie i prace swa pojmował jako obowiązek społeczny, a odcinki swe uważał jako działanie w kierunku uzdrowienia niezwykle zatrutych i niezdrowych stosunków literackich.

Becque zamierzał początkowo poświęcić się karyerze dyplomatycznej, ale mimo, że był obytym i wykształconym w polityce, bardzo zrównoważonym w poglądach i sprytnym taktykiem, wkrótce znudziło

go efektowne a płytkie życie w gabinecie ministeryalnym; nie miał przytem szcześcia do wysuniecia sie naprzód. Oddał sie wiec wyłacznie studyom dramatycznym i twórczości. Zaczał od libreta operowego do muzyki Joncières'a p. n. »Sardanapal«, tak śmiesznego, sztucznego i kiepskiego, jak libreta wszystkich oper. Od libreta przeszedł do melodramatu o sytuacyach rozpaczliwie nieprawdopodobnych, panach strasznie zbrodniczych, paniach w czarnych sukniach, prześladowanych i uciekających, o intrydze, do której rozwiklania potrzeba było kilku detektywów policyjnych i reporterów; całość w stylu d'Ennerego czy Raupacha, zalaną sosem moralnym po brzegi, podawano w kilkunastu obrazach płaczącej i rozpaczającej publiczności teatru Ambigue lub Gymnase. W ostatniej odsłonie, czyto »Czółenka tkackiego«, czyteż »Dziecka straconego«, zwycieżał oczywiście charakter dobry i czysty, jak lza, i omal że go w apoteozie nie wyciagano maszynami do nieba, a morderca zawodowy, intrygant, czarny jak noc w jaskini, odnosił słuszną, ciężką karę. Publiczność zakatarzona, ale wesoła, rozochocała się, naklaskawszy się obficie, Becque zaś wracał do domu zły, znudzony i zgorzkniały. Pogardzał już tem wyrobnictwem melodramatycznem, koniecznem dla zarobku, waskiem literacko, śmiesznem w swej przesadzie i szablonie, -- pogardzał i gryzł się tem, że nie mógł znaleść przyjęcia w żadnej kancelaryi dyrektorskiej dla pierwszej swej pracy poważnej, bez porównania głębszej pod względem psychologicznym, ciekawej charakterami i tendencyą, dla »Michala Paupera«. Czul, że w tym dramacie przynosi coś nowego, barwy nieznane, ton ciemny, ludzi, inaczej wzietych z życia, ciekawe oświetlenie sprawy robotniczej, wiedział, że to nie zwykła pièce très faite z rutyną i sprytnem arrangement'em. Porównywał, jak jego temperament dramatyczny odróżnia się dodatnio od jeszcze wszechwładnych rodzai, od komedyi intryg Augiera, poety mot'ów i »powiedzeń świetnych«, od Dumasa, ewangelisty kokot, od Scribe'a, wskrzeszonego w Pailleronie, od melancholijnomieszczańskiej muzy Feuilleta, od prestidigitatorstwa anekdotycznego Sardou'a. Miał wstręt do twórczości latwej a rzemieślniczej, do zbanalizowanej reguly trzech: meża, żony i tego trzeciego, do problemów budoarowych, wogóle do wszystkiego tego, za czem jak przepadala, tak przepada publika burżoazyjna. Z drugiej zaś strony brał sztukę dramatyczną daleko więcej na seryo, niż senzacyoniści scen wolnych, chciał i umiał wypowiadać się tylko w prosty, bezefektowny sposób; był realista, pesymista i samym sobą, był satyrykiem-moralistą i fejletonistą, okrzyczanym z surowości bezwzględnej. Nie wyda się przeto nadzwyczajnym fakt, że dla wystawienia swego »Michała Paupera« wynajął własnym kosztem teatr Porte Saint-Martin i że sztuka ta z hałasem... upadla. Odtąd jednak poszedł już Becque w kierunku twórczości poważnej, doskonaląc się, poglębiając i zamykając w stałe linie swoją metodę, swoją indywidualność.

Wracał do Molière'a i komedyi typów, jako czynnika etycznego. »Kobiety porządne«, »Kruki« i »Paryżanka« — to świetne etapy jego pochodu ku doskonałości, owoce talentu, które mu zyskały sym-

patyczne zainteresowanie wszystkich prawdziwych znawców, bywalców, krytyków teatralnych, kolegów, a nawet u wrogów poważanie i szacunek; nie przyniosły mu majątku, jakiby był zebrał, gdyby był przedstawiał dalej losy czółenka tkackiego lub dziecięcia straconego, nie wpuściły ani jednego, drobnego promyka optymizmu w duszę autora, która przesiąkła goryczą, pesymizmem, antypatyą do mieszczaństwa a nienawiścią do społeczności wielkomiejskiej, nie złagodziły ostrza pióra sarkastycznego. Mizantrop po doświadczeniach życiowych i bujnej, ruchliwej przeszłości, widział tylko więcej jeszcze plam na kanwie duszy ludzkiej, niż Balzac, niż Flaubert, wstrętem przejmowały go mierność, brud, niska zgnilizna, źwierzęca apatya filistra.

Becque ździelił warstwy średnie i zamknął ich negacyę i satyrę w dwu kategoryach: papy Bernardina i pana de la Roseray. Papa Bernardin to makrokefal z prowincyi, de la Roseray to makrokefal z Paryża; pierwszy jest symbolem tepej glupoty, bierności i poczciwego obskurantyzmu, drugi to uosobienie sprytu aferzystów, cynizmu parweniuszy, bezczelnej pewności siebie i lekceważenia wszystkiego, co nie kradnie lub co za kradzież siedzi w wiezieniu. Papa Bernardin w każdym wypadku życiowym bywa albo kretynem albo niedolega, de la Roseray jest przeważnie lotrem. Papa Bernardin boi się kokot i dziennikarzy, gdyż – jak mówi – »są to ludzie, Francyi niepotrzebni, a do wszystkiego zdolni«, de la Roseray boi się tylko aferzystów sprytniejszych, ludzi z charakterem, »którzy są przeważnie nudni«,

i znowu dziennikarzy, »którym tak przeklęcie suto trzeba sie opłacać«. Wielu ojców Bernardinów stanowi społeczność patryarchalna małych miast, jądro narodu, miewają córki i siostrzenice, czasem piękne jak marzenie, i średniej wielkości, ale dobrze zagospodarowane majatki. Ich żony to: taka pani Delaunayowa, bardzo sentymentalna i lakoma osoba, dawniej puszczała się cicho, teraz modli się głośno«, pani Chevalierowa, która »ma zasady, zwłaszcza że jej meżulek śpi ciagle«, stara pani Vigneronowa, która w nocy budzi się i wola do śpiących córek: »Jesteście wszystkie?«, poczem zasypia i chrapie, to córeczka jej, Judyta, która kocha się z nauczycielem (dawniej w nauczycielu) muzyki, \*ale do pewnych granic\*. Kobiety te utrzymują stosunki uboczne, ale albo dla miłości z temperamentu, albo z nudów, panie »z tamtych sfer« tylko dla interesu. Pięknym typem »tamtych« pań to madame St. Genlis, która bardzo dba o »higyenę ciała«, dla której istnieją mężczyzni o tyle, o ile potrafia sie tak upić, żeby im to »absolutnie nic« nie szkodziło, - to »Paryżanka«, wprowadzająca w banalny trójkat osobe czwarta i zdradzająca kochanka już nietylko z mężem, lecz także z tym »nowym«. Pięknym, odpowiednim do plci slabej typem męszczyzny jest złoty pan Feissier, były kupiec, już w wieku podeszłym, szukający na starość towarzyszki w pannie, która »niekoniecznie musi być zaraz żoną, ale koniecznie dobrze zbudowaną, przystojną i milą«, jak n. p. Blanka Vigneronówna. Reszta »Kruków« z bulwarów paryskich, opadająca glupio poczciwą rodzinę z malej parafii, to »honnettes femmes«, zrównane

do etycznego i rzeczywistego poziomu półświatówek i ćwierćświatówek, dalej »moby, snoby i smartsy«, niemożliwie ograniczeni, naiwni w swej zgniliźnie, antypatyczni w swej poczeiwości baraniej, niesmaczni w swej szlachetności teatralnej, — to świat zepsucia, już nie fosforyzującego na czystym podkładzie lepszej większości, ale organicznie spojonego z małżeństwem, rodziną, jednostką i warstwami, a także związanego z piśmiennictwem, które wydaje. Czy można się dziwić tak dalece hasłu: »epater les bourgeois!« wobec tylu i takich dokumentów?

Becque, którego realizm rozwijał sie równolegle, swobodnie, obok Ibsena i obok naturalizmu niemieckiego potencyonalnie, t. j. nie ku mistycyzmowi lub bajce fantastycznej, ale naprzód ku coraz ściślejszej prawdzie codziennej, stworzył w tych kilku dzielach scenicznych szereg figur bardzo plastycznych, zasadniczych i streszczających w sobie rozmaite blędy i brudy in summa, - figur, których całoksztalt psychologiczny, podzielony na kilka nawet części, wystarczylby na uwydatnienie charakterystyczne kilku autorom o średniej zdolności. Typy te to jeszcze bogaty materval dla późniejszych. Ale i sytuacye stworzył Becque tak nowe, znamienne i podatne dla oświetlenia psychologicznego, że banalizować je i robić na nich majatki może jeszcze cała rzesza wodwilistów i farsistów, rzesza – jak wiadomo... glodna. Technika u Becque'a prosta, tak jednolinijna, mistrzowsko opracowana, dostrojona do fragmentów życia, które w jej ramy zamknal, że z podobna nawet u francuskich pisarzy rzadko można się spotkać. Styl w dyalogu pełny, żyjący, a tak głęboko sarkastyczny, że najblahsze, mimowolnie wygłaszane zdania mają już ironiczną interpunkcyę, a frazy rozmyślne w sobie coś, co człowieka, wypowiadającego je, odrazu stawia na nogi i jego (po większej części) małą, ciemną duszę kładzie przed oczy widzów.

Becque, moralista i hipochondryk, gardzący reklamą pracownik i jedyny poważny realista dramatu francuskiego, zszedł ze świata cicho i chętnie; prasa paryska, której nienawidził podobnie, jak papa Bernardin, i którą chłostał tylokrotnie, zemściła się na nim bardzo zimnymi i krótkimi nekrologami. Pisano, że »umarł wcale uzdolniony dramaturg, który za życia we wszystkich sferach zyskał sobie bardzo wielu potężnych nieprzyjąciół«.

## BENVENUTO CELLINI.

Don Francisco Goya y Lucientes Rinto de Camera, dvrektor akademii św. Ferdvnanda, faworvt królowej Marvi Ludwiki, a kochanek księżnej Albiny, tylko w jednym artyście twórcy widział i wielbił ideal artysty człowieka. Łatwo się domyślić, że ani w signorze Tiepolu, ani w Mengsie, ani w Murillu, ba! ani nawet w Wolterze; latwo sie domyślić, że tylko w tym, którego życie było tak, jak jego życie. poematem burzliwym tryumfów i upadków, miłosnych szalów i oblędów nienawiści, poematem krwi i wina. upojeń i przesvceń. Don Francisko Gova miał też jedno jeszcze olbrzymie marzenie artystyczne w tych czasach, kiedy Mengs i jego wielbiciele i uczniowie niepodzielnie rzadzili w Madrycie, a wielki fantasta wvrabiał dla królewskich komnat pałaców w Pradzie i Eskurialu makaty z obrazów... Teniersa. Goya marzył o makatach, na którychby mógł płomiennemi barwami i z pańskim rozmachem lekceważącego skrupulatność artysty rzucać cały szereg przedziwnych scen z żywota tego rzeźbiarza, który 400 lat temu urodzeniem swojem taką radość sprawił sędziwemu mistrzowi Janowi Celliniemu z Florencyi.

A obrazy te byłyby pewnie arcydzielami, gdy się rozważy, jak gorącą duszę miał Don Francisco. jak namiętnie i głęboko musiał odczuwać piękno najpiękniejszej epoki kulturalnej i jak sercem i umysłem musiał rozumieć i bratać się z mistrzem Benvenutem, którego czarny marmurowy krucyfiks z białem ciałem wiszacego Zbawiciela, krucyfiks-arcydzielo, musiał przecież czesto z uwielbieniem artysty i z mistyczna czcią hiszpańskiego katolika podziwiać w Eskurialu. Goya nie znał jeszcze pamiętników Celliniego, nie wiedział, że okryte prochem XVI. wieku leża w laterańskiej książnicy, kryjąc w sobie przed okiem licznych pokoleń tajemnicze bogactwa najcenniejszych szczególów z najartystyczniejszej epoki, jaka ludzkość kiedykolwiek przeżyła; być może, że gdyby był ściślej i glębiej jeszcze poznał żywot i czyny, myśli i dzieła mistrza Benvenuta, więcej niż tylko z odległych tradycyi i niejasnych opowieści, byłby się niechybnie, rzuciwszy wszelkie freski i obrazy i Caprichos i Proverbia, wział do tak pięknego dziela, jak malowanie żywota artysty z najbardziej malowniczej epoki, artysty z czasów Odrodzenia i to takiego artysty! I przed oczyma wyobraźni niejednego czytelnika pamietników Celliniego wyłaniają się co moment z szarej przestrzeni codzienności dławiącej przedziwne sceny z zamierzchłych czasów, pełne silnych, jaskrawych barw, potężnych ludzkich postaci, szerokich, niczem nie hamowanych gestów, na tle świetnej architektoniki włoskiego Odrodzenia, czyto na tle ciemnego toskańskiego pejzażu, czyteż na tle kobaltowego nieba lub omszałych kamieni ruin — te sceny, o których w nocach niespokojnych śnił marząc don Francisco Goya y Lucientes, a których — biedny—i znać i domyślać się nie mógł w żółtych kartach zapomnianego w Lateranie rękopisu.

A wiec ta mlodość dziecinna malego bambineta, w której już serce chłopaczka zadraśnie i zakrwawi cierń okalającego życia: Benvenuto musi wciaż grać na flecie, na przeklętym fleciku, bo ojciec, mistrz architekt, który buduje piękne kościoły, mosty i młyny, tego chce, wymaga, każe! Benvenuto musi być muzykiem, choćby chciał być złotnikiem. Mistrz Jan siedzi na krytym skóra stolku, a biedny Benvenuto w ciężkiej febrze leży na łóżeczku, pokrytem baldachimem, i gra na fleciku; ale jest tak strapiony, zgoraczkowany i smutny już na progu życia, smutny tym brutalnym przymusem ojca, że gra bardzo rzewnie i namiętnie, a maestro Giovanni... placze. A kiedyindziej mały chłopczyna, bawiąc sie, lapie mała salamandre i pokazuje ojcu, a wielki architekt i muzyk uderza pięknego synka w twarz: »Abyś dobrze wiedział, Benvenuto, że to salamandra; inaczejbyś zapomniał!...« Ale ojciec Jan każe mu grać na flecie calymi dniami, a Benvenuto ucieka co chwile do Andrzeja Sandra i tu patrzy na zlotniczą robote namiętnie, chciwie, wreszcie energia chłopięca wzrasta, dojrzewa i czternastoletnie dziecko ucieka piechotą do Rzymu do warstatu Firenzola z Lombardyi. Odtąd zaczyna się jego włóczegostwo, tułaczy styl życia artystycznego, praca i milość, ciagle nowi ludzie, nowe miasta, nowe kochanki, nowi wrogowie, nowi wielbiciele.

Benvenuto wykonywa pierwsze swe prace: szkatułke na wzór marmurowego sarkofagu dla biskupa Salamanki i zlota podpore do dyamentowej lilii dla przepięknej pani Porcyi, żony Ghismonda Chigiego, bogatego kupca hiszpańskiego i wielkiego mecenasa sztuk pięknych i pisanych. Chłopiecy Benvenuto gra na flecie przed papieżem Klemensem VII., zyskiwa swa muzyka jego światobliwa opieke i kocha sie idealnie w pieknej donnie Porcyi. Pieknego młodzieńca wszyscy faworyzuja i wydzieraja sobie z objeć w Rzymie. Kardynał Cornaro zazdrości kardynałowi Salvintiemu przyjaźni Benvenuta, a gonfalonier Rzymu, Gabryel Cesarini, cieszy się, że młody złotnik z Florencyi jest ozdoba jego uczt i biesiad, na których bywa przecież cały Rzym, cały wielki Rzym kardynalów, pieknych markiz i genialnych artystów. A żyli wówczas w Italii wcale zdolni ludzie, którzy i malowali i śpiewali i pisali mądre dziela naukowe i budowali gmachy i uwielbiali swe kochanki i mordowali w jasny dzień swych wrogów, – żyli ludzie, pijani życiem i pieknem, piekni jak marzenie o potędze, silni jak śmierć i namiętność, pogardliwi dla brudu nedzy i małostek, dumni jak buntujące się anioły, ludzie tacy jak: Leonardo da Vinci, Michel Angelo, Palmail Vecchio, Łukasz Signorelli, Perugino, Mantegna, Sansovino, Tycyan, Rafael, Giorgione, del Sarto, Correggio, Caravaggio, Tintoretto, Primaticcio, których imiona sa już najpiekniejsza muzyka przeszłości minionej, najpoteżniejszymi klejnotami kochanki bogów,

Italii. Wtedy żyli właśnie i tworzyli, kochali i ucztowali, a w ich koło wszedł w Rzymie młody złotnik z Florencyi, wracy namietnym kultem dla młodocianego mistrza Michała Anioła, do którego sie modlił i którego znał z owych olbrzymich zaginionych kartonów, malujących oblężenie Pizy z poczatków XV. wieku. Benvenuto pracował zapamietale, wyrabiał pieczęci dla kardynałów i tureckie, srebrem damaszkowane sztylety i żelazne, złotem nakładane pierścienie na wzór tych, które w wielkiej ilości znajdowano w urnach grobów starorzymskich, złote medale na czapki sute szlachty rzymskiej; pracował dla złota, sławy, kobiet, aby ojcu staremu przysparzać czci u obywateli florenckich, a swych mistrzów, u których sie wysługiwał po kolei, wzbijać w dume i zadowolenie.

Miał lat 27, kiedy na Rzym przyszła wojna, kiedy książę Bourbon rozpoczął bombardowanie zamku św. Anioła, w którym zamknął się wróg Bourbonów, papież Klemens VIII., z całą kapitułą kardynalską. Cellini rzucił złoto, drogie kamienie, narzędzia złotnicze i flet, na którym Ojcu św. wygrywał motety, i wziął się do armatek; został artylerzystą i prowadził dzielnie obronę zamku św. Anioła. Ztąd zabił kulą armatnią własnoręcznie księcia Orańskiego i podobno księcia Bourbona, tu zyskał sobie przyjaźń Ojca św., wreszcie po skończonem oblężeniu stąd zbiegł do Florencyi. Tymczasem we Florencyi umarł sędziwy jego ojciec i smutny Benvenuto osiadł w Mantui, gdzie zajął się robotą misternej szkatułki dla przechowania tej krwi Chrystusa, którą żołnierz Lon-

ginus miał przywieźć z Ziemi św. dla Mantuańczyków. Ale wnet znudził się już artysta-faworyt rzymskich kobiet atmosfera malego miasta i wrócił do Rzymu do swych przyjaciół i protektorów. Tu zasypano go licznemi poleceniami i zamówieniami; imie jego stało sie znanem i kochanem, a papież polecił mu wycyzelowanie talerza złotego z Bogiem Ojcem w dyamentach i odlanie i wyrzeźbienie złotego kielicha do najwiekszych uroczystości kościelnych z trzema podtrzymującemi figurami: Wiara, Nadzieja i Milościa. Tento kielich stał się też przyczyną sporu między Benvenutem a Klemensem VIII., sporu, z którego wyrodziła się z czasem wzajemna niechęć, dochodząc nawet do nienawiści. Ojciec św. chciał mieć jak najpredzej w swym skarbcu kielich-arcydzielo, dogladał więc gorączkowo, przyśpieszał robotę, przysyłał ciągle dworzan po Celliniego, sam zaglądał często do złotniczej pracowni, wreszcie postawił mu kategorycznie termin wykonania, a w przeciwnym razie zagroził wiezieniem. Tymczasem Benvenuto dostał bardzo ostrej choroby ocznej, zaniechał pracy zupełnie, a w oznaczonym terminie nie pozwolił wydać kielicha, natomiast oddał Ojeu św. 500 skudów w złocie, t. j. wartość kielicha niedokończonego; pieniadze wzieto, ale wzięto zarazem kielich gwałtem i przemocą, nadto oskarżono go falszywie o zamordowanie złotnika Tobiasza, tak, że Cellini musiał z Rzymu uciekać. I uciekł z wielkim żalem i smutkiem, gdyż zostawił tu wszystkich swych młodych towarzyszy pohulanek, przyjaciół swei sztuki i kochanki.

Zbierała się ta grupa genialnych ludzi zwykle

u Michala Aniola lub Giulia Romana; każdy przychodził ze swoja kochanka... »wrona«, ucztowano, improwizowano sonety o kobiecie i milości i odświežano tradycye dawnych sympozyów ateńskich. Cellini odstapił raz swoja »wrone«, czarna jak piekło Pentesilee, jednemu z przyjaciół, a sam przyszedł na ucztę z nieznana prześliczna dziewczyna, dziwnie madra i dowcipna. Gospodarz domu Michał Anioł posadził wszystkie »wrony« pod ścianą, całą z kwitnacego jaśminu, a dziewczatko Celliniego w sam środek siedzących piekności, poczem uklaki przed niem, za nim wszyscy artyści i z puharami w reku oddali sonetem hold piękności nowej »wrony«. Pokazało się dopiero przy końcu uczty, kiedy duch pogański uniósł się znad kielichów upojonych i szalejących biesiadników. że ta dziewczyna przecudowna — to młody Hiszpan, don Diego, synek sasiada Benvenuta, a śmiechom i podejrzeniom niebyło końca.

Benvenuto osiadł na krótko we Florencyi przy dworze księcia Aleksandra Medyceusza, został jego płatnerzem i mincmajstrem, wiódł wieczne waśni z całem otoczeniem księcia, pobił kilkakrotnie rozmaitych dworzan i dygnitarzy i rzeźbił medal pamiątkowy z podobizną księcia Aleksandra, którego wnet po odjeździe Celliniego zamordowano, aby Florencyę ogłosić wzorową rzecząpospolitą. Cellini wrócił do Rzymu, gdzie na stolicy Piotrowej po śmierci Klemensa VIII. zasiadł już Paweł III., który uniewinnionego i oczyszczonego z fałszywego zarzutu morderstwa Celliniego przyjął łaskawie, dał mu zaszczytny urząd macciera, to jest herolda-szambelana

św. Kuryi, polecił zrobić swój medal i otoczył faworami i łaską. Cellini cyzelował medal Ojca św., bił monety rzymskie dla państwa kościelnego, kochał czule i ogniście Faustynę, siostrę swego pomocnika i przyjaciela Paulina, kłócił się namiętnie i zamaszyście z kardynałami, którzy nie chcieli płacić gotówką za przepyszne złote naczynia, srebrne wazy, dyamentowe pierścienie, ranił i kiereszował dworzan bogatych patrycyuszów, awanturował się z hiszpańskimi oficerami, wreszcie skończył arcydzieło kunsztu medalierskiego — medal Pawła III., zamordował w utarczce ulicznej Pompeja z Medyolanu, największego swego wroga, i uciekł z Rzymu.

Jeszcze w Rzymie na stanowisku macciera i frate'go del piombo, t. j. pieczętarza papieskiego, gdzieś raz spotkał cudownie piękną Sycyliankę Angelike, o której odtąd śnił na jawie i marzył we snach. Postanowił wynaleść i posiąść ją, choćby to miało kosztować go i trud całego życia, choćby go przyprawiło o utratę wszystkich lask i wszelkich przyjaciól i protektorów. Był, jak każdy Florentczyk, potrosze pryscylanistą, t. j. wierzył w kabalistyczne działanie gwiazd i konstelacyi niebieskich, a potrosze sprzyjał też sekciarstwu brata Hieronima... Savonaroli. Zapoznał się więc z księdzem z Ascolego, mistrzem Ceccem z gór Sybilli (norvckich), autorem licznych dzieł nekromantycznych, i oto razem z przyjaciółmi Romolim i Gadolim znaleźli sie raz ciemna nocą w ruinach Coloseum. Ksiądz Cecco, w dziwacznym ubiorze czarnoksiężnika, dał wszystkim trzem kadzielnice z dobrem kadzidłem i asafetyda, aby gesto

mecenasom Wloch: Medyceuszom, Colonnom, Orsinim, Cornarom, Strozzim, wielkim papieżom i bogatym kupcom. Uległ wreszcie Cellini głównie dla swej ruchliwości, żadzy poznania innych ludzi, krajów i obyczajów, głównie dla tego konwulsyjnego niepokoju, który go porywał, gdy tylko nieco dłużej przebywał na tem samem miejscu. Po długiej i awanturniczej podróży dotarł wreszcie do Paryża, ale wnet znudził się na pół jeszcze barbarzyńskim dworem monarchy francuskiego, tembardziej, że Franciszek I. rozgoraczkowany był właśnie wojna z Karolem V. i dość chłodno i obojętnie przyjał złotnika florenckiego. Cellini zbył swego francuskiego protektora jakimś puharem i kielichem, włóczył się jakiś czas z dworem królewskim po całym teatrze wojny dwu suwerenów świata, wreszcie znudzony, zgorzkniały i slaby, ponaznaczał szpadą kilku Francuzików i bez pożegnania wybrał się z powrotem do Rzymu, gdzie trafil wprost do... więzienia. Oskarżono go znów falszywie, tym razem o kradzież wielkich skarbów papieskich, dokonana niegdyś podczas oblężenia Rzymu przez konetabla Bourbona, skarbów, które Klemens VIII. powierzył mu wówczas do strzeżenia. Wrogą akcye przeciwko niemu prowadziło całe stronnictwo z don-Ludwikiem na czele, a składało się z nieprzyjaznych mu kilku kardynałów, złotników i patrycyuszów. Zamknięto go na zamku świętego Aniola; przepyszna obrona, wygloszona przez niego przed gonfalonierem Rzymu, nie pomogła mu wcale, gdyż wrogowie, silnie skonsolidowani, postanowili go bezwzględnie zniszczyć, zabić i pomścić się raz wreszcie za tyle jego bezeceństw i zuchwalstw. Cellini zyskał prędko sympatyę stróżów i żołnierzy więziennych, a z pół obłąkanym kasztelanem zamku św. Anioła wszedł w stosunek tak zażyłej przyjaźni, że na biesiady artystyczne u stołu kasztelańskiego mógł zapraszać licznych artystów, przyjaciół i lekkoduchów z miasta. Długie godziny spędzał Cellini z niezdrowym na umyśle kasztelanem zamkowym, popijając słodki sotern i opowiadając mu dziwne wizye więzienne, dawne swe przygody i zamiary na przyszłość. Kasztelan tylko błagał i zaklinał go, aby nie uciekał, gdyż w razie jego ucieczki byłoby mu tak smutno i nudno, że musiałby zaraz za nim uciec.

I Cellini przez sympatyę, jaką czuł dla zniedolężnialego staruszka, nie uciekal: pisal poemat, pochwałę życia więziennego, grał na flecie zakochanym strażnikom więziennym, lapal nietoperze, aż wreszcie, znudzony ta śmiesznie lekka niewola, uciekł noca z więzienia watykańskiego, ale w ucieczce spadł z bardzo wysokiego muru zamku św. Anioła tak niebezpiecznie, że już ciężko poranionego rankiem szarym odniósł przechodzień mleczarz do pałacu kardynała Cornara, gdzie biedny chory przeleżał długi czas, liżac się z ran i pogruchotań. Cały Rzym najprzedniejszych ludzi wedrował do pałacu Cornarów i odwiedzał wychudłego genialnego artystę, a on przeklinał brutalną przemoc i nikczemną intrygę zbirów, którzy omotali go siecią oszczerstw, przedstawili w najczarniejszych barwach przed Ojcem świętym i zesłali nań okrutne prześladowanie i więzienie. Wreszcie przyszedł do zdrowia; za wstawiennictwem kardynała Ferrary uzyskał przebaczenie i wolność na to tylko, aby na liczne listy i zaprosiny Franciszka I. powrócić wreszcie do spokojnej już Francyi.

Wielki król miał puhar i kielich Celliniego. a chciał mieć solniczke roboty Celliniego; miał na dworze genialnego rzeźbiarza Włocha, Jana z Bolonii, chciał mieć genialnego złotnika. Cellini, osiadłszy w Paryżu, oddał sie z wulkanicznym zapalem artystycznej twórczości, odgrodził sie od całego świata żywej i wesolej Lutecyi i, wziawszy niemieckich i włoskich pomocników złotniczych, topił tysiące gulgenów i rozpoczał od robót groseryjnych. Wykonał tedy slynna solniczke, w której na debowem drzewie jest ośm arcymisternych figur złotych, przedstawiających dzień, noc i wszystkie wiatry, solniczkę, która przeszła do Habsburgów przez małżeństwo siostry Karola IX. z arcyksieciem Ferdynandem i obecnie znajduje sie w skarbcu cesarskim, wzięta z zamku ambraskiego. Potem wyrzeźbił kolosalny biust Cezara, dalej model wodotrysku dla parku Fontainebleau. wreszcie słynny biust swej nowej kochanki Francuzki, biust nazwany: Fontainebleau. Tu też w następnych latach wyrzeźbił niesłusznie Janowi Goryonowi przypisywany portal ksieżycowy z nimfa, wsparta na urnie, przepyszną płaskorzeźbę, przeznaczoną do bramy w Fontainebleau. Za te i jeszcze inne prace był mu król Franciszek winien niesłychane sumy złota, ale że dawna wojna w konsekwencyach swoich pożerała wszelkie dochody królewskie, więc król ofiarował »chciwemu Włochowi« opactwo, a nadto dla serdecznego ziednania go sobie zameczek Petite Nella (Petit

Nesle), aby tam w cichości pracował. Wypracował tu w prześlicznym zameczku artysta florencki nowa złotą solniczkę z Tetydą i Okeanosem na pokrywie, wreszcie na usilne prośby Franciszka I. model kolosalnego posagu Marsa. Ale i tu na dworze paryskim powstała cała grupa ludzi, przeciwna faworom, jakich doznawał od króla despotyczny i kłótliwy Włoch, a na czele tych wrogów stanela potega niewieścia, kochanka królewska, pani d'Estampes, która, wściekła na pieknego Włocha za to, że się nie ubiegał o jej łaski i względy, protegowała innego Włocha, mistrza Primaticcia. Król pod jej piękną i zmysłową presyą oddał następne roboty Primaticciowi, który jednak nie ważył się ich wykonywać, gdyż Cellini wprost zagroził mu śmiercia, jeżeli wejdzie mu w droge. Sam tymczasem kończył posag srebrnego Jowisza na złotej podstawie, ciskającego pioruny, który miał stanać w loggii zamkowej w Fontainebleau.

I oto mściwa pani d'Estampes tak pokierowała wszystkiem, ażeby król w nocy dopiero mógł pierwszy raz ujrzeć rzeźbę Benvenuta, przez co nawet arcydzieło musiałoby się gorzej wydać. Ale Benvenuto mądry ustawił posąg na środku loggii; dokoła we framugach stały nowo przywiezione bronzowe posągi bogów Jana z Bolonii, a w prawą rękę Jowisza, dzierżącą pioruny, wetknął »chytry Włoch« płonącą tak jasno pochodnię, że wchodzącemu dworowi królewskiemu, królowi Franciszkowi, królowi Nawary delfinowi Henrykowi II., królowej Małgorzacie i pięknej, a bladej od tajonej nienawiści pani d'Estampes, przecudowny przedstawił się widok. Mała pochodnia

wywołała czarodziejskie efekty świetlne w bronzach, a szczególniej w srebrze posągu Jowisza i zachwytom i uniesieniom niebyło końca. Zdławionym głosem, nie dając za wygraną, zauważyła p. d'Estampes: »Szkoda, że tak szeroka opona zakrywa biodra olimpijskiego władcy, gdyż nie można się przekonać, czy artysta szlachetnie i misternie wyrzeźbił uda Jowisza«. Wtedy już wezbrała w Cellinim wściekłość południowca: gwaltownym ruchem przyskoczył do posągu i nim zebrani mieli czas popatrzyć na »złoszczącą się salamandrę«, panią d'Estampes, Cellini zdarł srebrną delikatną oponę z bioder Jowisza, aby przekonać dwór i arcychrześcijańskiego króla, jak misternie wyrzeźbił uda piorunowładcy.

Lecz już tej walki ciągłej z piękna nieprzyjaciółka i tych Francuzów i tego dworu-według jego oceny - na pół barbarzyńskiego miał do syta. Zatęsknil do Włoch, do Florencyi, do Medyceuszów, do nowego a znakomitego księcia Kuźmy, powolanego po rządach republikańskich. Z Paryża wrócił do Florencyi. W ucieczce przed jednym wrogiem w spodnicy, pania d'Estampes, natrafil na drugiego, ksieżne Eleonore Medycejską. Wielki i wspaniały Kuźma (Cosimo) Medyceusz przyjął go z wielką gościnnością i radością na swój dwór, na którym rzeczywiście największe znakomitości ówczesnego uczonego i artystycznego świata zasiadały do biesiadnych stołów. Lecz jak w Paryżu Primaticcia, tak tu we Florencyi posadzono znów naprzeciw Celliniego mistrza Baccia Bandinellego, najznakomitszego wówczas rzeźbiarza Włoch i faworyta księżnej Eleonory, a obu artystów

podjudzano na siebie, chcąc rozkoszować sie pojedvnkiem zjadliwych słów i oryginalnych myśli dwu znakomitości. Dyskutowano często o sztuce, pieknie, miłości, muzyce, kwiatach i kobietach, a Cellini stale kontrował Bandinellemu i dochodziło do strasznych klótni miedzy dwoma artystami, z których śmiał sie w kulak wielki Kuźma Medyceusz, a za nim mądre starcy i piękne margrabiny. Cellini znowu usunal sie w zacisze artystycznej pracowni; tu kuł w marmurze Narcyza, następnie Apolona i Hiacynta, odrestaurował cokolwiek barokowo i manierycznie greckiego Ganymedesa, oraz Ledę z czworgiem dzieci. Aby pozyskać sobie względy księżnej Eleonory, zrobił jej biust, przeblagał ja, zyskał jej sympatye, aby ja na nowo zupełnie utracić przez drobnostke, bo przez to tylko, że odradził księciu Kuźmie kupienia księżnej Eleonorze naszyjnika z perel, który wedle jego artystycznego sądu był zupełnie brzydkim. Księżna odtąd poprzysięgla mu zemstę. Cellini właśnie kończył swoje wielkie dzieło, śpiżowego Perseusa z głowa Meduzy na postumencie o czterech ścianach: z Jowiszem, Danaa, Merkurym i Apolonem, który stoi obecnie, jak stał przed wiekami, we florenckiej loggii de' Lanzi. Właśnie zyskał sobie mistrz Benvenuto jednogłośnie entuzyastyczne pochwały i uwielbienia dworu i ludu florenckiego, kiedy do Florencyi przywieziono olbrzymich rozmiarów blok marmurowy, z którego miał się wylonić pod dłutem jeszcze nie wybranego mistrza olbrzymi posąg Neptuna. Namiętna żądza współzawodnictwa zapaliła się w sercach florenckich rzeźbiarzy; do ubiegania się stanęli: Bandinelli, Jan

z Bolonii, Amanati i Cellini. Księżna Eleonora rozwinęła gorączkową agitacyę za Bacciem Bandinellim, lud stał za Janem z Bolonii, książę Kuźmawahał się między Bandinellim i Cellinim, wreszcie rozstrzygnąć miało, jak zawsze, dzieło sztuki: kto zrobi lepsze popiersie Kuźmy w bronzie, ten dostanie blok marmurowy. Mistrz Benvenuto, ten niby tylko złotnik, któremu zarzucano śmieszne roszczenia do arti maggioi, do rzeźby, zrobił lepszy biust; Bandinelli ze zgryzoty, że jest większy nad niego artysta, umarł, a wielki i sprawiedliwy Kuźma oddał blok marmurowy... Amanatiemu.

Cellini w lat parę potem, licząc sześćdziesiątą wiosnę swego życia, ożenił się, żył już cicho i samotnie, poświęcony całą duszą tylko cyzelerskiej pracy i grze na fleciku, aż po spokojnych, w samotności pędzonych miesiącach i latach umarł siedmdziesięcioletnim starcem.

Na dziełach Celliniego, które są najprzedziwniejszymi utworami wysubtelnionego włoskiego Odrodzenia, leżało chyba fatum, przekleństwo złośliwych, wrogich sztuce demonów, gdyż z małymi wyjątkami prawie wszystko przepadło. We Florencyi jest biust Kuźmy i Apolon, Ganymedes, w Turynie tarcza z bronzu złocona z historyą Jugurty w stylu Cinquecenta, w Eskurialu krucyfiks marmurowy, w Windsor-Castle'u już wątpliwa tarcza, nadto srebrny Nautilus, niesiony przez Neptuna na morskim koniu, w Wiedniu słynna solniczka ambraska. Zresztą rozmaite zbiory i muzea mają rozmaite urny, medale, solniczki, monety, guzy, rączki, wazy, tarcze, puhary, kielichy rzekomo Cel-

liniego, o których cyzelowaniu, wypaleniu, rzeźbieniu, toczeniu, sam mistrz w swoim bardzo skrupulatnym »Pamiętniku« nie wspomina.

Wszystkie te arcydziela jednakże sa poniekad utworami sztuki bardzo specyalnej, niedostępnej, sztuki prawie dworskiej, nadwornej sztuki panujących i patrycyuszów, są to arcyartystyczne drobiazgi; aby móc ie z odpowiednim splendorem podziwiać, trzebaby dla nich palaców, w którychby, jak niegdyś we Florencyi Medyceuszów, wszystko od podłogi do sufitu było wytwornie artystyczne i pańskie w swym przepychu. Arcydziela Celliniego dla naszych demokratycznych czasów i pojęć są anachronizmem i w obecnych chwilach pojąćby trudno, jak taki bibelot, jak złota solniczka lub srebrny wazon, mógł stanowić kwestyę dnia dla całego Rzymu, dla wielkich kardynałów zarówno, jak dla ulicznego tłumu. A jednak tak było. I potężna indywidualność Celliniego nas, ludzi współczesnych, mniej zajmuje, jako artystyczna indywidualność tego cyzylera z XVI. wieku, którego dzieła salonowej, odrebnej sztuki smakoszów podziwiać można zza szyb i drutów w ostatnich pustych salkach muzealnych, niż jako artystyczna indywidualność najbardziej reprezentatywnego męża Odrodzenia, którego genialny »Pamietnik« jest złotym, czarodziejskim kluczem, otwierającym bramy Sezamu. A za temi bramami otwiera sie przed oczyma olśnionego i upokorzonego czytelnika z naszej szarej epoki przepyszny, przed wiekami zapadły świat, świat wykwintnego rozpasania poteg duchowych i artystycznych, świat, w którym wielcy ludzie mieli wielkie

zuchwalstwo życia pełną piersią, kochania całem sercem, nienawidzenia całą duszą bez oglądania się na tablice dziesięciu przykazań dla plebejskiego tłumu, któremu powinny wystarczać: homeopatyczne szczęście, słabe złudy rozkoszy, cnoty ciche i lichej siły uczucia. Cellini, to jeden z tych ludzi, na którego barkach spoczywała kultura XVI. wieku i na którego tradycyach spoczywa cała artystyczna kultura ludzkości.

## BOECKLIN.

...Wreszcie i ten Grek gotycki, jeden z ostatnich tytanów hedonizmu, uczuł się w tych ohydnie nędznych czasach samotnym i opuszczonym, więc odszedł do swoich przyjaciół, do Goethego, do Nietzschego, między świetne cienie, zolbrzymione roztęsknioną miłością zapadłych czasów; pośpieszył polami elizejskiemi do hucznie ucztujących starców-rycerzy okrągłego stołu króla Artusa, może na gody miłosne Jowisza i Iony czy Pasifay, może, by nieść do chrztu w Elizeum małe dziecię łabędzia i Ledy, a może już siedzi wśród cieni rozpasanych kardynałów w szatańskich pałacach przy orgii, którą Borgia nawet w piekle oddaje hołd geniuszowi malarzy legendy chrześcijańskiej, pijanych spazmem twórczym, uściskami kobiet złotorudych i falernem.

Goethe, Nietzsche i Boecklin, oto trzy najwyższe, nikomu niedostępne, chmurami u podnóży okryte, w palących blaskach słońca tryumfujące szczyty ducha germańskiego, skąpane w krystalicznie czystej atmosferze heleńskiej harmonii sztuki i życia, trzy

najwyższe memnonowe słupy wolnej, orlej, podobłocznej wyobraźni, wskazujące wybranym z szarych mas jednostkom drogi do świętych rozkoszy artystycznych, drogi do rozkoszy i upojeń, radości i okrzyku: Evoe! Evoe! Evoe vita! Ale Goethe byl tajnym radca, literatem, i musiał wiecznie wyobrażać ducha pokolenia; ale Nietzsche był etykiem, osamotnionym wrogiem Wagnera i filozofii niemieckiej, a musiał wiecznie burzyć tablice dogmatów pokolenia; tylko on, Boecklin, olbrzym muskularny, wesoły Atlas, mógł zrzucić z poteżnych bark zatechły świat metafizyki niemieckiej, kożla noga Pana kopnać glazy spekulacyi pesymistycznych (jeśli rozsadnych, a jeśli głupich, - to także pesymistycznych) i smutnym, wynedzniałym milionom Europy otworzyć czarowną mocą narkozy perspektywy malarskiej na ten cudowny, mistvcznem skoncentrowaniem genialnych sił z niebytu w byt wprowadzony świat swój, świat Boecklina, świat syntezy dwu kultur: germańskiej i heleńskiej, dwu rozpędów twórczych: pogodnych i chmurnych, rozszalałych i cichych, burzliwych i sennych, - świat, w którym epikureizm ujął białą dłoń tragedyi, refleksye objął w pół szał, melancholia oparła się w lubieżnem przegięciu na cyniźmie, prometeizm cisnął do skrwawionej piersi bukolike, fauny grają na fletniach i syryngach, na kobaltowem niebie kłębią się i przewalają olbrzymie rude i czarne chmury, a przy biciu gradu piorunów w rozpasane, rozpienione balwany morskie, zawodzą wszyscy parami dyonizejski tan na kwietnej polanie pod szumiącym, starym borem germańskim.

Jak Wit Stwosz nie był nigdy Polakiem, tak i Boecklin nigdy nie był Niemcem, Nietzsche przenigdy filozofem, Burckhardt nigdy profesorem, Bazyleja nigdy Atenami szwajcarskiemi. Boecklin urodził się w Bazylei, gnieździe obskurantyzmu i purytanizmu, przecudnej Abderze, w której Nietzsche jakiś czas wykładał poematy o narodzinach tragedyi greckiej, Burckhardt pisał o złotym wieku Odrodzenia, a z murów starych kościołów i gmachów średniowiecznych patyna mówiła o wielkim mistrzu chrześcijańskiej poezyi mieszczańskiej, o najwiekszym obywatelu Bazylei - Holbeinie. «Rycerz, dyabel i śmierć», «Taniec szkieletów», ponury, niemiecki «Czarnolas» na widnokregach, poeta rzek europejskich. Ren i cieple, wonne, upajające podmuchy bliskiego romańskiego południa, kołysały wyobraźnię dziecka bazylejskiego, całowały ją palącymi całusami nieuświadomionych, światowych tęsknot i śpiewały ponure sagi i sangi o mitycznych nadludziach... olbrzymach puszcz czarnoleskich, kaplanach Odyna i kaplankach Frei, o starcach druidach, o normandzkich piratach, o strasznych zamkach z groźnemi wieżycami, o biczujących się pustelnikach, asketach nowej wiary, o szatańskich mostach skalnych i przeogromnych, zionących ogniem smokach, wypelzłych na stu nogach z niedostępnych pieczar. Młody geniusz rozmarzał się strachem i przygnębieniem, chłostał i podjudzał wyobraźnię ciemnemi wizyami świętych rycerzy z różą cnoty na żelaznej zbroi, deptających pawężami syczące węże, zwisające z konarów starych dębów,... ciemnemi wizvami śmierci-zarazy, tnacej błyszcząca kosą wy-

bladłe, uciekające w konwulsyach strachu waskiemi ulicami drewnianego miasta tłumy mieszczan i ich żon i dzieci... ciemnemi wizyami apokaliptycznych rycerzy, pedzących na włochatych potwornych rumakach nad krwawo plonacemi basztami tajemniczych zamków. Młody geniusz tęsknił do Blocksbergu. do noenych sabatów czarownie i rozpustnych latawców, do przeklętego zamku rycerza Sinobrodego, do orgii walpurgisowych nocy, do różanego ogrodu czarownika Merlina, syna angielskiej królewny i Belzebuba, do towarzystwa złośliwych gnomów, krasnoludków i karzelków o kapeluszach z grzyba, do uśpionych królewien i cudotwórczych alchemików, do zuchwalych rozbójników, kradnących na rozstajach zloto i gwałcacych białe, przerażone mieszczki, do świętych młodzianków Parsyfalów. Ten skarbiec Aladyna-poety, romantyzmu niemieckiego, ta rozkoszna ziemia obiecana sennych mitów i to milych, to krwawych, jużto dziecinnych, jużteż meskich baśni i rozmarzań, dawała budzącej się duszy ukojenie fantastyczne, kształciła młodego adepta tabulatury poetyckiej, uczyła go mistycznej religii piękna i dekalogu podniosłych dziel artystycznych. Chmurny Bazylejczyk-Germanin wcielał się i zmartwychwstawał w ideałach rycerzy alemańskich, śnił się Trystanem, śnił się giermkiem brabanckich księżniczek, wiotkich jak Elza, na kamiennych podwórzach staczał turnieje z czarnym rycerzem, nieznanym a sławnym, pił źródlana wodę z rączek smuklej Gertrudy berneńskiej, klęcząc kładł jasną głowe na kolanach niezwycieżonej Brunhildy, jeździł na białym, długogrzywym rumaku pod góre na wysoki Monsalwacz, stawał nocą księżycową pośród rycerzy w srebrnej zbroi i białym płaszczu nad tajemniczem jeziorem, z którego głębin brzmiały miedzianymi dźwiękami dzwony zatopione, na którego źwierciadlanej powierzchni płynął sennie łabędź, ścieląc za sobą srebrną, nieskończoną smugę.

Boecklin rósł młodzieńcem romantycznym, rozmilowanym w Frouvendienst'cie, w germańskich rycerzach i mieszczkach, rósł sennym, melancholijnym; ani przeczuwał, że z podmuchami ciepłymi od strony Alp, z wonia mirtów i pomarańcz, na pierwszy widok oliwnego drzewa, toskańskiej białej willi i tycyanowskiej Wenecyanki, rozgoreja w nim nowe ognie tesknot, marzeń i dreszczów twórczych, ani przeczuwał romantyk niemiecki, że na pierwszy widok zatoki w Sorencie wynurzy się przed jego zdumionemi, szeroko otwartemi źrenicami fanatyka niemieckiego z zielonych fal morskich, pianą koronkowanych, cały lud bajeczny, wesoły i nieśmiertelny ród nereid i starych trytonów, swarliwych hipokentaurów i lubieżnych wodników, najad i wasatych psów morskich, a na pobrzeże morskie w jego pobliże z ogłuszającym tetentem kopyt koźlich wybiegną z krzewów i zagajników ogromnie silne kentaury i poczną wśród rehotań i parskań, wśród śmiechów i krzyków, wodzić się za lby, kuć po brodatych mordach, kopać po żylastych, potężnych udach, wywracać na stubarwną kwietną ruń i ciągnąć się za długie, włochate ogony: ani przeczuwał młody entuzyasta mistycznej średniowiecczyzny, jak nad jego zadumaną glową, nad plecyma młodzieńca, zgiętemi od ciężaru zasępionych

chrześcijańską askezą i transcedentalną spekulacyą germańskich mitologii, parsknie chrapliwym chichotem spalony od słońca rudobiały kosmaty Pan.

I w młodzieńca-melancholika uderzyła ogromna jasność słonecznego życia cyklopowych meżów z zapadłych, świetlanych czasów, w których niebyło altruizmu, bo niebyło biedy, niebyło chrystyanizmu, a było pandemoniczne piękno, niebyło smutków, przygnębień, tajemniczych mroków i wrogiego ludzkości narodu koboldów i karłów, niebyło ani asketycznych młodzieńców, ani bladych księżniczek, ani biczujących się mnichów, ani zmor, ani zaraz, ani widm apokaliptycznych, ani strasznych lun krwawych nad palącymi się zamkami, ani konwulsyi strachu, ani ekstaz religijnych, ani wogóle tortur ciała, ani więzów a kajdan ducha, ale potężne, szumiące życie, spienione rozkoszą, szerokiem lożyskiem przepływało ludzkie dusze, symbolizowało się w żywiolowych a istotnych tworach, rzucało we wzajemne lubieżne kozla-człowieka, rozszalałego z rozpustnych i białoróżowa. zwykle leniwa, grzejąca w słońcu przepych swego perlowego ciała bachantkę, budzącą się z kwietyzmu na kwiatach li tylko na tentent koźlich kopyt i parskliwy chichot, wróżbę nieskończonej potegi wesolego samca... kochanka przygodnego. Febus pieścił promieniami gorącymi Tetydę, byk-Jowisz porywał Europe, chmura zstępował na Ionę, Pozejdon rzucał trójzab na jedno skinienie Prozerpiny i tarzał się w jej objęciach pod stopami kaprejskiej groty, Leda nad wszystko przenosiła słodycz całusów łabedzia, nimfy wabiły zmeczonych żeglarzy śpiewem, a wielka mocarka Cyrce plciowych niedołęgów przemieniała w świnie. I ten świat tryumfującej zmysłowości, to absolutystyczne pandemonium pulchnego Bakchusa, rozkazującego ludzkości winną latoroślą, i Afrodyty, wynurzonej z pian morskich przy pierwszym wschodzie słońca, pokochał nad miarę melancholik Boecklin, największy poeta drugiej połowy XIX. wieku, najwspanialszy kaprys, na jaki sobie historya sztuki dziewiętnastu wieków w swym ewolucyjnym rozwoju pozwoliła.

I ten mistrz miał swoich mistrzów: romantyzm niemiecki i heleńskiego Dyonizosa, miał swoje arcywzory: Claude-Lorraina, Giorgionego, Tycyana, może nawet Rubensa, Schwinda i Boticellego, może nawet... Feuerbacha, Mackarta i Wiertza, miał swoje wielkie bratnie duchy: Burne-Jonesa i Puvis'a de Chavannes, którzy na rok i na dwa lata przed nim doszli do przystani, gdzie czeka długobrody Charon. Ale kiedy teraz już rozważy sie jego kolosalna spuścizne, to czterysta dziel, z których przynajmniej czwarta cześć to elementarne manifestacye fantastycznego piękna, arcypoematy kolorystyczne, niepojęte, zdumiewające w swej szczególowej plastyce, wizye wskrzeszonych zaświatów, kiedy teraz już, gdy jeszcze świat żywych, to jest świat dusz artystycznych, nie ochłonął ze smutnej żałoby po jego śmierci, a historycy sztuki dopiero zaczynają żmudną prace nad świetnym testamentem i krezusowa spuścizna germańskiego Greka, szerokiem okiem obejmiemy te spuściznę, to zaiste dziwić się i korzyć musimy przed tą wiecznie nieśmiertelną potegą ducha ludzkiego, która

potwornie skarlalemu pokoleniu historycznych Pigmejów dala takiego olbrzyma-artystę, herosa, nadezłowieka, poete! Z Boecklinem bedzie, jak obecnie jest z Wagnerem: parafia Europy, t. j. te mrowiące sie po wielkich malych miastach i malych wielkich miastach trzody Panurga, bezimienne, bezmózgie tłumy inteligencyi, potworna stulebna hydra filisteryi padnie i ukorzy się przed jego geniuszem wtedy, kiedy paryskie kokoty i faworyci kokot paryskich - krytycy «odkryja» zajmujacego Niemca ku pożytkowi jobber'ów, bulwarowców, starych margrabin i Jezuitów. Wtedy ukorzy się przed nim każdy aptekarz, mydlarz, profesor wszechnicy, każdy «sympatyczny nasz pejzażysta» i «ceniony w naszem mieście krytyk». To stało się już niestety z germańskim Grekiem Wagnerem, ta popularność niestety nie minie też Boecklina: każdy kamlot paryski gwiżdże już pieśń Waltera z «Mistrzówpieśniarzy norymberskich», każdy warszawski kamlot krytyki zawiesi sobie nad biurkiem kopie z... «Samotnej wyspy». Trzykroć przeklęte te czasy! Ale nim ten możnowładca sztuki malarskiej, nieublagany wróg wszelkiej naturalistyczno-pozytywistycznej, styczno-ewangelicznej, dydaktyczno-demokratycznej fabrykacyi dekoracyi szarego życia malomieszczan i ich samiczek, przeidzie w przekleta faze szerokiej popularności, upłyna czasy; teraz jest on duchowem bogactwem tych, którzy go ukochali, tych, którzy nieliczni, tych, którzy w nim widzą wiecznie młodego kaplana Melity, tych, którzy nienawidzą merkantylnego i filopatycznego wieku XIX., tych, którzy tęsknią do Helady w szarych izbach czteropiatrowych kasarń europejskich, którzy nie znają w sztuce rogatek ni kagańców, tych, którzy maja odwage padniecia krzyżem przed natchnioną manifestacyą geniuszu, choćby się w tak pogańskich symbolach na świat zmysłów wylewał, jak na tych arcyobrazach mistrza florenckiego, urodzonego w Bazylei. Sztuka Boecklina to pierwsze malarskie uroczyste zwiastowanie poteżnej zgody człowieka z przyrodą, najsilniejszy pełny hymn, na tysiące głosów rozłożony, na cześć czarodziejkiprzyrody, której maż królewski-artysta nie oddaje, nie reprodukuje z genialnem wirtuozostwem, lecz która z utartych, pod zmysły podpadających szablonów wyswobadza, z nicości uroczystemi zakleciami w natchnieniu Stwórcy wywoływa i, w swych pejzażowych objawieniach z swego imperatorskiego kaprysu wzbogaconą, wysubtelnioną, genialnie poprawioną, swoja, oddaje ludzkości tredowatej i upodlonej. Z pejzażowych emanacyi malarskiego ducha Boecklina wyśnić, wymarzyć, urzeczywistnić sobie można szóstą część świata, nito włoską, ni podzwrotnikową, ni alpejską, przypominającą wiele barw i linii tych fragmentów ziemskich, a przecież zupełnie inną, bardziej tajemniczą, bardziej harmonijną, poetyczniejszą od poezyi, jaka Jehowa nawet ukrasil raj swego twórczego pomysłu nad Eufratem, przyrodę, która nastrojowo współczuje i szaleje z człowiekiem. A dla tei zaczarowanej ziemi, której ląki są wzorzystymi dywanami dziwnego kwiecia, krokusów, cyklamenów, nepantów, anemon, gdzie obok nieznanych drzew o czarownem stubarwnem listowiu nasze omszone topole smukla się w niebo, a obok nich czernia żałobne pi-

nie i niewesołe cyprysy, gdzie przeczyste strumyki wypływaja z marmurowych źródeł, a nad wzburzoną zatoka morska bieleja nawpół w rujnach pyszne, dzikiem winem i wawrzynem kryte ściany samotnej willi, dla tej czarownej ziemi, którą oblewa bezkresne tajemnicze morze, zgłebione przez Boecklina, trzeba bylo też stworzyć mieszkańców pozazmysłowych. Więc siódmego dnia artystycznej ekstazy powołał barwami do życia smutne kobiety o najsubtelniejszej rafinadzie pięknych twarzy, rycerzy o bardzo glebokich oczach. kruczoczarnych brodach, kaplanów i kaplanki, pacholeta o niepojetej perwersyi zmysłowego czaru, dzieci pulchne i różane o oczach starych filozofów, wreszcie leśne rusałki o białych jak śnieg ciałach, a szarych stalowych włosach. Wreszcie dla takiej ludzkości, pieknej jak marzenie o nieśmiertelności, magiczną mocą wyobraźni powołał do życia lud faunów o orlich nosach, grubych wargach a smetnych oczach, dereszowate kentaury o brutalnych torsach, wreszcie najady, nereidy, hipokampy, psy morskie, żabniki, wodniki, hipokentaury i tego przepysznego, zlego jak sam szatan weża morskiego z monachijskiej galeryi hrabiego Schacka, na którego widok każda blada miss angielska dostaje czerwonych wypieków na twarzyczce, siada na kanapce i bezsilna, szarpnięta w samo serce, polaskotana w sama pacierzowa linie pleców, poddaje sie najlubieżniejszej z lubieżnych kontemplacyj...

Ale trójkątne oko pastorów czuwa. A na szybolet hedonistów Boecklin mruży się figlarnie i śmieje.

Był synem bardzo zwykłego ojca, jakiegoś kupca jedwabi. Oczywiście pan kupiec chciał, marzył przy swei ladzie i kasie, aby i syn był kupcem. Oczywiście taki pan od jedwabi, Seide-Biedermeier z Bazylei wściekał się w pasyi bezsilnej, że mały Arnold nie chce słyszeć o komisyonerstwie jedwabi, oczywiście cala rodzina bazylejska katowała go i prześladowała malpią złośliwością filistrów i psiem ujadaniem o karyerze handlowej i jej błogosławionych owocach. Ale genialny «awanturnik» strzasał ze siebie pył włóczkowych robót swych ciotek, zapach fajek swych wujów i wedrował po świecie. Brał udział w Parvżu w rewolucyi lipcowej, miał po niej pamiątkę: menu-kartę Ludwika Filipa, żył często w pięknej nędzy i pośmiewisku, ożenił się z własną pokojówką, pił dużo Chianti i Naryodaphne, pisał wiersze, żył w przyjaźni z Pawlem Heysem, z Anzelmem Feuerbachem, mieszkał we Włoszech. W Bazylei go nie lubiano, uważano za «włóczege z talentem» i zmarnowanego syna czcigodnego kupca jedwabi firmy: Boecklin; podczas 70-letniego jubileuszu, który nietylko w Niemczech, ale na świecie całym stał się wielką uroczystością artystyczną, urządzono i w Bazylei festyny, pochody, uczty, Festschiessen, wyglaszano mowy i obnoszono po ulicach transparenty z napisami: "Arnold Boecklin war unser(?), Hoch!" Na telegram holdowniczy m. Bazylei odpowiedział syn, Carlo Boecklin, w imieniu ojca krótko po włosku, tak, jak na to zasługiwala czcigodna reprezentacyjna trzoda burżoazyi małomiejskiej. Odpowiedź stała się przysłowiowa, w niej bowiem krystalizuje się lapidarnie cały stosunek współczesnego artysty do szerokich warstw, do krytyków sztuki, do mecenasów sztuki i wogóle do wrogów piękna. Słowami tego telegramu można tym ludziom zawsze odpowiadać, czy gdy idą z chlebem, solą i słomianemi koronami, czy gdy podają gąbki, przepojone jadowitą żółcią.

Boecklin wprowadził tryumfalnie panteistyczna fantastyczność w niemieckie malarstwo i dla sztuki niemieckiej znaczy sam tyle, ile wszyscy prerafaelici dla sztuki angielskiej i francuskiej. Wszechmoc twórczego szału w tym malarzu objawiła się w naszych czasach najpoteżniej i stworzyła nowe wartości noworomantyzmu dla wszystkich dziedzin piękna, nietylko malarstwa, lecz także literatury. W jego motywach fantastycznych jest i groza i strach żuławskich mistrzów: Boscha, Elzheimera, Halsa, Brueghela piekielnego, n. p. w palących się zamkach, napadach piratów, smokach jaskiniowych; w innych śpi sielankowość prawie francuska i kwietyzm nagich ciał na sennych bloniach; jest tragizm Prometeusa, przykutego do skal, i potęga brzydoty jako motywu artystycznego, n. p. w tej szarozielonej, potwornie wychudłej staruszce-Madonnie, która ostatni mistyczny pocałunek pożegnania składa na wargach Chrystusa; jest zdobnicza groteskowość, jak w tym poważnym Bogu Ojcu w fioletowym plaszczu koronacyjnym, stwarzającym Adama rachitycznego o niesłychanie zastraszonym wyrazie twarzy; jest szekspirowska fuzya pierwiastku tragicznego, idealistycznego, z realizmem i humorem, jak

w tej pokutującej Magdalenie, starej, opaslej, zabeczanej, ześlimaczonej kokocie o rudych włosach i wielkich obwisłych piersiach, jak w tym Odyseusie, który w ciemnomodrym plaszczu stoi sztywnie, wpatrzony w morze, głuchy na krzyk rozpustnej tesknoty nimfy Kalipsy, wyciagającej z swej groty ku niemu rozpalone rece z wściekłym grymasem zawodu na twarzy, jak w tym św. Franciszku sans-culot'cie, prawiacym kazanie... rybom. I to olbrzymie bogactwo i różnorodność motywów psychologicznych w pejzażu, ta bujność żywiolowa wskrzeszonych form przeróżnych jestestw przyrody, w które tchnął ducha greckiego, ta frasująca swą glębią intuicya przyrody, jaką onaby była, gdyby w niej żyły, kochały się i rodziły takie dziwotwory, ta pogoda epikurejska Boecklina-anakreontyka obok tej pochmurnej wizyonerskiej grozy Boecklina-romantyka - to sa kamienie wegielne noworomantyzmu, na których Niemcy buduja nowy renesans z ducha, nie jak dawny z form, renesans gotyckiego helenizmu.

I w ślady mistrza, którego obrazy są najpiękniejszym poematem tańcu życia i śmierci, idą już od lat i Jan Thoma, grecki idylista pieśni ludowych niemieckich, i Maks Klinger, spekulatywny duch helenizmu, chrystyanizmu i problemów społecznych, i Hoffmann, rajski symbolik, i Stuck, germański gladyator, i Melchior Lechter, stylizator ozdób gotyckich, i wielu, wielu innych, idą wreszcie wszystkie pokrewne kierunki, wrogie statystyce, fotografii, dziennikarstwu, snobimowi i naturalizmowi.

A świętymi ikonami nowych ludzi, mniejsza o to,

czy socyalnych arystokratów, czy drzemiących anarchistów, czy wypieszczonych estetów, czy w kadzideł dymie niewidzialnych symbolistów, są A. Boecklina: Pan w trzcinie, Pasterz uciekający przed faunami, Igraszki morskie, Klio w chmurach, Willa nad morzem, Wyspa umarłych, Milczenie samotności, Flora, Śmierć, Walka kentaurów, Napad piratów, Cisza morska, Trzy Gracye, Hory, Zuzanna wśród starców, Familia trytonów, Święty gaj, Vita somnium breve i t. d. w posiadaniu galeryi hr. Schacka, w pinakotece monachijskiej, w galeryi berlińskiej, u amerykańskiego Astora, berlińskiego radcy komercyjnego Wedekinda, na dworze wajmarskim, a głównie u fabrykanta jedwabiu w Curychu, pana Henneberga! Et hic satyra!

Boecklin to requiem renesansu, ostatnie promienie zachodzącego słońca Helady przed nadchodzącą nocą hegemonii amerykanizmu Germanów i altruizmu Słowian, to Homeryda, który jeszcze raz wskrzesił i ożywił mitologie Greków i poezyę Germanów przed zmartwychwstaniem ludzi szarych i niezliczonych, jak piasek w morzu, jak liście drzew... To ostatni barbarzyńca w kulturalnej dobie komiwojażerów i emancypowanych samic, ostatni z Nibelungów, ostatni arcykapłan słońca, mag i Pan.



## ANARCHIA LITERACKA W NIEMCZECH.

STUDYUM PESYMISTYCZNE.

Zdaleka wydaje się to wszystko jakby las pradziewiczy.

Bija oslabiające i upajające zapachy stenialii i cyklamenów, powietrze duszne przesiąkło mocnymi aromatami niezliczonego kwiecia. Wężowe liany owijają się żelaznymi pierścieniami kolo smuklych niebotveznych palm, koło rozłożystych szerokich mangowców. Olbrzymie bombaksy (drzewa bawełniane) padaja, zgniecione ramionami pasorzytów, które porosły niespodzianie, ssąc ich soki, przygniatały je coraz silniej i panoszą się teraz. Inny pasorzyt cieniutkiemi galązkami objął kilka korkowców i tak je zakryl swojem listowiem, że z nich ani śladu nie widać, a tylko jego szata zielonoźółta przeglada się w źwierciedle gestej od porostów świtezi. Na eukaliptach, zwisających w nieskończonych wstegach, rozkwitają pysznie z mułu wyrastające saprofity, w cieniach boababa zasnal spokojnie jaguar. Gdzieniegdzie kolibry przelekkie, jak pianki stubarwne, przeleca cicho, żółtoczerwone papugi z leniwa arystokratyczną dystynkcyą zatrzepocą skrzydłami, gdzieniegdzie potworny wąż, gniotąc dokoła kobierzec kwiatów, przesunie się, zatrzyma, wpatrzy w przestrzeń glębokiemi oczyma filozofa i zahipnotyzuje zgrabną, figlarną antylopę. U gałęzi agawy mistycznej, wzbudzającej podziw, płodzącej co stulecie wielki dziwny kwiat, wisi przyczepiony, rozłożywszy szeroko czarne skrzydła, wampir — symbol kobiety.

I dopiero podejść trzeba bliżej do tego lasu i w samo jego środowisko, w gęstwę niby najbujniejszą, przywdziać okulary botanika, stać się niewspółczesnym, niewspółczującym, obojętnym, nieufnym i surowym, aby dostrzec, że to tylko oranżerya, cieplarnia pośród lasów, nieskończonych lasów, że tu tylko kilka wspaniałych okazów flory piśmienniczej postawił spoleczeństwu inspicyent teatralny, dusza narodu. Na tle bardzo dobrze malowanych kulis, przedstawiających podzwrotnikowe bogactwo lasu piśmiennictwa niemieckiego z końca wieku, stoi kilka prawdziwych, żywych roślin i drzew w mnóstwie sztucznych malowanych kwiatów i krzaków. Trzeba każdy szczegół oranżeryi obejrzeć dokładnie i nie pozwolić złudzić sie maszyneryi, która dokaże, że któreś z wysokich drzew zaszumi galęziami świetnie a potężnie, a mała mimoza malowana zwinie listki pod dotknieciem grubej reki brutala. Trzeba bacznie patrzyć, aby dojrzeć, gdzie stoi drzewko, może i nie tak wielkie i efektowne, ale prawdziwe, żyjące, aby dojrzeć, że wampira doczepiono do sztucznej gałęzi, bo moda przyszla na wampiry, i widziano orla, któremu wampir krew wysysał z serca.

Trzeba, jeśli się woli nie zamraczać oczu i nie tracić własnej ścieżki, uzbroić się w nieufność i silnym meskim krokiem przejść te wielką scene kultury niemieckiej, nie zatrzymywać się dłużej przy żadnej dekoracyi, przy żadnem, choćby imponującem drzewie, nie pozwolając się zwabić ani śpiewnym kolibrom, ani upajającej woni złocieni czy storczyków, -- ani przy Zarathustrze, ani przy pstrych, po pańsku zblazowanych papugach, ani przy pasorzytach, zakrywających bujna forma poteżny konar Nietzschego, ani przy kameleonkach modernizmu, ani przy sprzedających prawdę tylko, jedyną prawdę, ani przy haszyszach, ani przy cyprysach, rozkwitających na cmentarzach heter. ani przed "Etablissement Nirwana", ani przy klownach, którzy skurczami ciał i dreszczami dusz tak chca śmieszyć i bawić, że rozśmieszony widz z przesytu smutków czesto ziewnie.

Zdawałoby się, że jest za wiele powiedziano: wrażenie lasu podzwrotnikowego, przepych, upojenie. Jednakże tak jest bezsprzecznie. Współczesna produkcya literacka Niemiec jest bogatsza, wszechstronniejsza, poważniejsza jakością dzieł i kulturą talentów i nawet bardziej związana ze swem społeczeństwem i bardziej wpływa na nie, niż we wszystkich innych nacyach Europy. Jest tak rozkwitlą, jak inne działy produkcyi narodowej, przemysł, handel, nauka, jest tak wszechstronną, rozlewną i liberalną, jak inne działy produkcyi ducha narodu, i jest również najlepszym dokumentem rozluźnienia duchowego, anarchii myśli, pojęć, kierunków, wierzeń, programów, idej, zasad, form, — anarchii, zewnętrznie nie dostrze-

ganej, a wyciskającej już piętno na każdym objawie życia społecznego. Że we Francyi już dawno zaczely sie żniwa na tych polach, że pietno bezrzadu wybite tam silniej, namietniej i impulzywniej na życiu politycznem, społecznem i duchowem, to już rzecz psychiki rasowej, ustroju spolecznego i tej okoliczności, że tam wcześniej wyszli siać żniwiarze. I w Niemczech, kto patrzy na ulice, widzi czystość, spacerujących, policye, spokój i maszerujące wojsko, kto patrzy na dusze i w umysły i to nie maluczkich, widzi nieczystość, bezlad, chaos i anarchię. Trzeba już koniecznie odłączyć pojęcie Niemiec urzędowych z pruskim rządem i mnogą rzeszą filistrów mieszczańskich od pojecia Niemiec duchowych, ducha germańskiego, od tych, którzy rządzą dusz rządem... Trzeba też, bijąc się w piersi, stwierdzić fakt takiej przejrzałości umysłowej, kulturalnej doskonałości, etycznej i estetycznej anarchii, które graniczą już tylko o miedzę z dzikościa. A podobno les extrêmes...

Niemiec był do ostatka jeszcze tym człowiekiem, który względem każdego bliźniego spełniał funkcyę bardzo inteligentnego kamerdynera-przyjaciela. Co gdzieś miano dobrego, co kto przyniósł, co porozrzucano w nieładzie, to on, trochę pedant, a wielki systematyk, porządkował, kupował, układał, szufladkował, byle pan jego miał wszystko, czego potrzeba, a wszystko na swojem miejscu. Tym panem jego było społeczeństwo niemieckie i wszyscy inni pracujący umysłowo. Tu wszystkie kierunki duchowe wyrabiały sobie czystość i stałe linie, tu idea zamykano w pewne stałe formy, tu porządkowano zasady i systemi-

zowano teorye. Dlatego Niemcy wytworzyli wartości społeczne, estetyczne, dali teoretyków najniepochwytniejszym ideom i w nich odźwierciedlała się i odźwierciedla najlepiej duchowa fizyonomia całej Europy. Ponieważ równocześnie w duszy niemieckiej jest jednak obok tego porządkującego, gospodarczego materyalizmu odpowiednio wiele idealizmu, który im—jak chyba w złośliwej myśli powiedział Bismark—siedzi w brzuchach, dlatego obok teoretyków wydali też równomiernie idealistów, roznamiętniających się do każdej najbardziej obcej, nieniemieckiej idei z takim zapałem i zrzeczeniem się własnej jaźni, że im może słusznie i słuszniej jeszcze, niż nam, należałoby powiedzieć: «pawiem narodów jesteś i papugą».

Dlatego Niemcy współczesne są śpichrzem umysłowym całej Europy, dlatego najdzikszy, najryzykowniejszy kieruneczek z *Quartier latin* ma tu swoich poważnych przedstawicieli; to jednak nie wyklucza możliwości, żeby czasem nie robiły wrażenia tandety, w którą składano z powagą rupiecia literackie, z całej Europy zbierane, a wśród tandety nie błysnęła czasem przepyszna rzecz, która poszłaby w zapomnienie, gdyby nie skrupulatność zbieraczy.

Kiedy się *à vol d'oiseau* patrzy na obecną produkcyę literacką w Niemczech, widzi się wielką bieganinę, ruch czasem szalony, gorączkowy, słyszy okrzyki, hasła, programy, nabiera pewności, że ci ludzie budują gmach wspaniały, który zaimponuje przyszłym wiekom, że ożywia ich jakaś potężna wszechidea, że maluczko czekać, a świat się zadziwi i stanie przed tą co najmniej nową wieżą Babelu: — tak po-

mieszane są ich języki, tylu ich jest, a taki zgiełk czynią i tak wysoko wybiegają ich pomysły. Dopiero z czasem spostrzega się, że jest to ruch, ale jakiś bezwytyczny, bezcelowy, że, ilu ludzi, tyle maleńkich idej, pomysłów i kierunków, że, co jedni zaczną budować, to drudzy nadbieglszy wśród szyderstw i śmiechów rozburzą i rozkopią, że, ilekroć jakaś wieżyca wystrzeli w górę, to wnet ją podminują mali karzelkowie, a gdy jakiś prorok stanie na rynku i zacznie głosić nową wspólną wiarę, wnet go przeszli a wyśmiani i przyszli a niecierpliwi prorocy oplują i obrzucą kamieniami: każda myśl górniejsza rozpływa się w chmurach wśród drwin i krytyk. Imponują jednostki, dekoracyjne pasorzyty w pięknych kostyumach.

Maja ci ludzie tyle kazalnic, z których moga przemawiać – cóż, kiedy i wiernych pieknu coraz mniej, i owi kaplani piekna, jedni zbyt czesto lub zbyt niedoleżnie każa tosamo, co dawniej, powtarzając to, co już gdzieindziej we Francyi, Anglii, Rosyi, Szwecyi, powiedziano piękniej i szczerzej, drudzy wszystkich innych kaplanów zwa heretykami, siebie bogami! I tak ci, którzy głosić mają ewangelie piękna, krzyczą ewangelie zamętu. Niektórzy jeszcze mają tę zasługę, że do piosnek dorabiają kanony i tabulatury, niektórzy - te, że w granicach tych kanonów śpiewają swe myśli, ale niektórzy tylko chaos z swych głów zrzucają na papier i dają tłumom, czasem za poważnie biorącym to, co drukowane. Jakiegoś młodego może Goethego urabia obecnie nie szeroki świat, nie twarde życie, nie matka natura, nie

kobieta, nie nędza ludzka i przepych, nie sielanki i tragedye, lecz lektura, studya, dysputy, intuicya, estetyzujące docenty, szablon «indywidualności za wszelka cene» i wpływy, jeszcze raz wpływy. Cale plejady tych poetów to tylko odlewacze obcych myśli filozoficznych w obcej poetyckiej formie, tłumacze w rymowanych artykulach pojęć metafizycznych, dziś indyjskich, jutro Mainleindera lub Stirnera - to male jednostki talentu, doczepione do potężnych indywidualności z innych wieków i narodów, to panowie, pracujący dziś w tym-izmie, jutro we wprost przeciwnym — azmie, byle handel szedl, — to czasem gladyatorzy, bawiący publikę kurczem swym i krwią, cześciej klowny, balansujące przed publiką z wszystkiem, co mają najskrytszego, najtajniejszego, najdroższego, byle stawano tłumem przed jaskrawa ich budą. O! wiele, za wiele wśród tych artystów-poetów poetów-literatów, a wśród tych literatów-przemysłowców. Czasem wydaje się w Niemczech, jak już i wszędzie, że piśmiennictwo reprezentują i robią reporterzy berlińscy i wiedeńscy, tym pomagają profesorowie, adwokaci, piszący dramaty, i wielkie aktorki tragiczne. A jeśli się znajdą poeci, toby się życzyło niejednemu, aby stracil i te szczypte talentu, która tak rozdmuchiwa na bloto, niejednemu niemilo czasem przyznawać iskrę Bożą, bo jako artysta jest tylko mydlarzem, niejednego z filozoficznie myślących nastrojowców chcialoby się może złośliwie prosić, aby lepiej swe rymy nastrojowe zostawiał w myślach, niż myśli filozoficzne w nastrojach. Na taki dopiero tłum literatów przypadnie jeden talent poetyczny, szczery, wielki, namiętny, doskonały. O! wiele też, za wiele wśród pisarzy i pań piszących w Niemczech jest talentów, którymby należało powiedzieć: «Bracie, przesiądź się niżej!«; bo lepiej byłoby, gdyby pracowali w ekonomii społecznej, w stowarzyszeniach antyalkoholicznych, w dyplomacyi, w redakcyach pism codziennych, bo ich dusze nie dostroiły się do godności poetów-wybrańców, bo ich smak artystyczny nie dostroił się do smaku tych, których w zapale polemicznym zwą: Compactes-Idealkastraten, Schönheits-Brahminen, Individualitätssnoben, Saulumpenpack.

Ponieważ za wiele dziś ludzi pracuje w piśmiennictwie, dlatego za mało jest dzieł, które przetrwają jedną dziesiątkę lat, ponieważ za wiele jest talentów, więc za mało indywidualności, a ponieważ za dużo kierunków, -izmów i etykiet, więc za mało myśli, któreby zapłodniły przyszłość. Zdaje się czasem, że, ile kawiarń w jakiemś mieście, tyle jest plejad poetyckich, nowych światopoglądów; każda nowa kawiarnia znajdzie swego Dantego i swego Zbawiciela. Na każdym rynku krzyczą co innego, każda redakcya wynajdywa jakiś neo-..., codzień lepią sobie jakiegoś złotego, czy tekturowego cielca i tańczą koło niego i śpiewają, a Mojżesza, jak niema, tak niema.

A jeśli się znajdzie Mojżesz, to chyba tylko na to, aby burzyć i tłuc tablice z przykazaniami, jakie gdziekolwiek pozostały jeszcze, i nie stawiać na ich miejsce nic, chyba siebie. A wtedy krzyczą wokoło niego, dmą w surmy, reklamują i jego i siebie przy tej sposobności i trąbią tak, iż zdawałoby się, że mury wszystkich Jerych literackich dokoła padną w gruzy,

że wszyscy nawrócą się na wiarę trębaczy, do ich kieruneczku, że całe Niemcy zamistycznią się, że przyszłą większość parlamentarną tworzyć będą sami esteci i prerafaelici, albo że symboliści dostaną wszystkie teki w nowym gabinecie. Zwykle mury sąsiednich twierdz literackich nie padają, Mojżesz po pewnym czasie staje się nudnym i powtarza się, zsadzają go więc z tarczy, na której go z hałasem postawili, i bóg idzie do graciarni, gdzie już tylu bogów z ostatnich lat dwudziestu w pyle siedzi i niepamięci, bawiąc się wspomnieniami świetnych dni sławy, kadzideł i artykułów dytyrambicznych.

Wyglada to, jak gdyby wracał wiek XVIII. niemieckiej literatury i cały spóźniony renenans z walkami szkól: ślaskich, lipskiej, pruskiej, szwajcarskiej, czasy bombastu makaronizmu, dekoracyjności i z tęsknotami cmentarnemi, wędrującymi cherubinami, czasy Hoffmanswaldaua i Andrzeja Gryphiusa. Podobna toczy się walka szkół, podobnie objawia się nieuznawanie jednej przez druga, parafiaństwo, bezwzględność w sądach, kładzenie wagi na efektowne wirtuozostwo formy i możliwie pogodzoną ze smakiem senzacyjność treści. Podobne też widać zamykanie się w ciasnych rynsztunkach koteryjnych kól myśli i form odziedziczonych, podobne stąpanie miarowe w kieracie około jakiejś wielkości współczesnej, czy wyciągniętej z księgozbiorów. I to wszystko w epoce, której największym kulturalnym nabytkiem i tryumfem ma być zdobycie szacunku dla indywidualności, dla mocniejszego, który stoi sam! Kiedy sie schodzi w niziny piśmiennictwa niemieckiego i z boku patrzy na plejady, zgrupowane koło «Pana», «Gesellschaft», «Sphin-xa», «Kunstwartu», «Zeit», «Wiener Rundschau», «Blätter für die Kunst», «Neue deutsche Rundschau». «Magasin für Litteratur», «Der Einsige» i t. d. i t. d., odnosi się wrażenie, że to kilkadziesiąt karuzeli, obracających się ciągle w kółko, a na konikach czy wózkach popisano albo: do Nirwany, ...do absolutu, ...do pustelni Maeterlincka, ...do gór Zarathustry, ...do wyzwolonej kobiety, ...do sztuki dla sztuki, ...do dobra czwartego stanu, ...dla dobra Szlezwiku lub Saksonii, ...dla Niej.

W końcu ogarnie widza znużenie i przesyt, czasem i zlość, kiedy spostrzeże, że wielu tylko jechało do karyery, dla imponowania snobowi. Bo choć pluja na tego snoba i wszyscy drwia z niego, przecież o jego poklaski im chodzi, a co prawda wielu ani do pogardy, ani do oklasków nie ma prawa. Ale wszyscy mają przywilej dojścia do oklasków przez pogarde, bo, gdzie się krzyczy: «glupcy, glupcy!», tam zwykle zbiera się tłum. Obserwujący zgadzają się oddawna i to z dziwna zgodnościa, że wezły, łączące społeczeństwa z artystami, zerwały sie już prawie wszystkie, że koła pięknej pracy pokladły już wszędzie podwaliny pod państwa w państwie, ba! nawet, że kapłani sztuki zaczynają sobie coraz częściej i serdeczniej ściskać dłonie przez granice nawet wrogich narodów. Nie chodzi tu już o poszczególne jednostki, ale o całe grupy. W Europie coraz już pospolitszym jest typ: Europäer, objektiv und europäisch, to jest bardzo kulturalnej jednostki, nie uznającej granic ras, narodów, a tylko różnice umysłu, smaku, wychowania, obok niego cała skala pokrewnych

typów mózgowców, dyletantów, bibliomanów. Wytworzyło sie to pod wpływem artysty-europejczyka, którego pierwsza ojczyzna jest sztuka, interesami ogólniejszej natury interesy sztuki i uczuciami szerszemi uczucia dla sztuki. Kolonie artystyczne różnych miast maja wspólna kameraderye, coraz ściślejsza, konkretniejsza. Te państwa w państwie zdają się być tak kosmopolityczne, jak bourgetowski świat z nad Rywiery, z Rzymu, z Helgolandu. Jednostka kulturalna latwiej i szczerzej porozumie się w obcym języku z jednostka kulturalna wrogiego narodu, aniżeli z bliźnim, rodakiem-kamienicznikiem. Francuski restaurator bliższy sie czuje niemieckiego restauratora, niż wykwintnego intellectuel'a z teatru des Escholiers czy des Poëtes. Bouverat i Pecuchet, Müller i Schulze, zaczynają się zbliżać, a psyche filistra staje się już jednoszablonowa na całym świecie. Wiele motywów wywołało ten niewygodny często dla obu stron stosunek. Wszyscy ci, którzy trzymają rękę na literackim pulsie Europy, czują, że puls ten bije gorączkowem, nierównem tempem, ale że wielki chory nie zwraca nań wielkiej uwagi, gdyż myśli jego zaprzątnięte zupełnie czem innem. I profesorzy i przyjaciele i reporterzy literatury przychodzą do niewesolego przekofania, że praca ducha ludzkiego, o ile objawia się w pięknej formie, a nie w wynalazkach na polu elektrotechniki, staje się społeczeństwu obojetną, obca, czesto śmieszną. Jedni mówią: amerykanizujemy się. drudzy orzekaja, że jestto objaw, towarzyszacy zawsze epokom przejściowym, jeszcze inni kombinują, że polityka tak pochlania duchowy interes spoleczeństw, iż wszystko inne wobec niej wydaje się błahem i nieważnem, co więcej nawet, że stan ten nie jest przejściowym, ale właśnie początkiem przyszłego wieku, że literaturą przyszłości to odcinki dzienników, poetami mówcy parlamentarni.

Tak źle chyba nie jest i nie bedzie chyba, gdyż zawsze będa tacy, którzy dobrze się bawią na kiermaszach i przy piwie, a pozostaną ci, którzy pięknej powieści nie uważaja tylko za przygrawke do drzemki poobiedniej. To tylko przykre, że i tych «10 tysiecy wyższych», jak je ktoś złośliwy nazwał, traci dotychczasowe zainteresowanie na rzecz zapasów rzeźnickich w «Casino de Paris», na rzecz indyjskich szansonistek w Wintergartenie lub maleńkiej czasem polityczki przesypywania piasku w lupinach od orzechów. Upadają wszędzie premiery jedne po drugich, publiczność, jeśli z przyzwyczajenia przychodzi do świątyń sztuki, to szczerze zajmuje się niemi tylko wtedy, kiedy można z nich robić parlament, gwizdać, tupać, autorom krzyczeć: à bas! conspuez flaneur! nieder mit dem Kameel! i w inny dowcipny sposób objawiać swój krytyczny temperament. Literackie teatry bankrutują jedne po drugich, niemieccy dramaturgowie płacza nad gruzami swych Jerozolim, a symboliści kokietuja się już między sobą. Ci ostatni przynajmniej bawią się jeszcze stylowo, prawie tak, jak dawniej bawiono sie w lożach wolnych mularzy, jak jeszcze dawniej w Birs-Nimrudzie i Korsabadzie. Mag popatrzył za kulisami na maga i obaj buchneli śmiechem homerycznym, ale gdy stanęli przed ludem, mieli miny poważne, tajemnicze i przepaścisto glębokie.

Fakt smutny nie przestaje być charakterystycznym. Miedzy gleba a jej kwiatami, miedzy społeczeństwem a artystami, przepaść jeszcze coraz glebsza i szersza, tamto przestaje się troszczyć, bawić i podziwiać artystów, dziela, iskre Boża, a ci zakładaja własne królestwa. I w pore wydobyto z rekwizytorni estetycznej wytworne hasło sztuki dla sztuki. Za kulisami mówi się: «Nie imponujemy im. Trzeba powiedzieć, że nas zrozumieć może tylko mała garstka wybranych, Publicum select, najwyższy tysiac, zagrać snobom na ambievi kilka akordów z końca XVIII. wieku z epoki warkoczy, Watteau'a i pieśniarzypieczeniarzy!» I na jakiś czas ei, którzy na rogach ulic otrabili odgrzebana pobudkę, wzbudzili zajęcie u przemożnej publiczności, weszli w modę, w nakładców, w salony, każdy kościól, który zakładano, musiał być ufundowany imieniem ich patrona, zaroilo się apokaliptyków, nazareńczyków, peladanistów, ejakulatów, orgiastów, nowoalchemików, dyabolików. Zdawało się, maluczko, a w każdej modern redakcyi znajda kamień filozoficzny, czerwona tynkture, n<sup>ty</sup> wymiar, na ulicach zaczna odprawiać czarne msze, pokaża się rzeczywiście nowe Ewy, nietylko te na tandemach, w bloomers'ach z doktoratem w torebce, wirować zaczna nietylko stoliki, ale i słońca miedzianorude, a gwiazdy rozpłaczą się srebrem na purpurowe laki czulych dusz... Zdawało się, że w kabaretach, tawernach i barach dojda dekadenci do absolutu.

Tymczasem wszechpotężny snob, mocny, nienasycony, znudzony, ziewnał. Dość mu już było pieśni

blużnierczych, grzesznika, królewskich, górnych, dość chorałów wizyonerskich, japońskich irysów, psalmodyi malarskich, uwertur kolorowych, dość nastrojów tak delikatnych, jak oddech ksieżniczki Maleny, śpiacej w baszcie zamkowej nad kanalem, po którym plywają wszystkich barw teczy łabedzie. Znudził sie już scena, choćby byla najbardziej intime, najciszej libre, najstraszniej rosse, legendami archaicznemi z filozoficznym tekstem pod obiecującym napisem: Dyalogi Platona. Książe Mydlek znudził się Poego księciem Prosperem, którego wszyscy na swój sposób przenicowywali, i podkasanym katolicyzmem Huysmannsa i pania Rachilde'owa i Schwinburnem i Strindbergiem i Dehmlem, muzyka programowa, z której sie miał uczyć religii nadczłowieka, pejzażami pointill'istów i pipistów. Zażądał więc grymaśnie czegoś nowego i zawiódł się. W Paryżu od lat paru nie wymyślono nic nowego, jak tylko retour, reakcye przeciw analizie psychologicznej, przeciw wszystkim synom i wnukom naturalizmu, przeciw mgłom norweskim, dusznej atmosferze asyryjskiej, wybujałościom wielkiej sztuki, przeciw wszystkim wogóle -izmom, które postanowiono zwalczyć romanizmem, to jest kierunkiem rozbudzenia patryotycznego ducha francuskiego, esprit gaulois, poezya rasy... na razie Cyranem de Bergerac.

W Niemczech rozdział między społeczeństwem a państwem ducha, szczególnie silny i jaskrawy, wyrobił się jeszcze pod wpływem wypadków politycznych, po roku 1871., pod żelazną rękawicą Bismarka. Wielu historyków kultury niemieckiej zgadza się na to, że ufundowanie jedności niemieckiej kosztowało

Niemcy ducha germańskiego, którego Bismark zabil. Poprawmy: zabijal... Postawił w programie swoim przygniecenie wolnego ducha narodu, ale gdy chciano go zrobić niewolnikiem, služalcem swym, kiedy patryotyzm-pan niemiecki wymagał koniecznie zrzeczenia się wolności i szlachetności myśli, wtedy duch musiał się z pet wyswobodzić i, nie mogac iść równolegle, poszedł w zupełnie odwrotnym kierunku. I tu znalazi już lud, z którego także chciano zrobić bierne, ślepe narzędzie jedności niemieckiej. Stąd pochodzi, že písmiennictwo po roku 1880. szlo reka w reke z socyalizmem, oboje jako rewolucyjne pierwiastki ducha germańskiego, jako zaprzeczenie uświadomione i wojujące machinacyi politycznych, bezmózgich farsistów, powieściopisarzy dla panienek, dramatów... Stąd pochodzi, że pojęcie socyalizmu stawiano w Niemczech tuż obok naturalizmu, że oba uważano jako politycznie i społecznie szkodliwa nawet jako antypruskie, że przy kolebce młodoniemieckiej literatury stal proletaryat spoleczny, że polemikę ze starymi uważano nietylko za walkę z akademickim warkoczem, bezkrwistością i tandetą, ale także za propagand rewolucyjno-społeczną. Stąd tak szeroka i szybka kopularność wielkiego talentu Hauptmanna, jako dramatyka naturalistycznego na podkładzie spolecznym. To zaś zjawisko, że młodzi Niemcy wprost z niwelującego socyalizmu wskakiwali w pełnym rynsztunku na ziemię z tamtej strony zla i dobra i z szczerym zapałem wyznawali już religie Zarathustry, należy tłumaczyć tem, iż zwatpiały orzeł Nietzsche właśnie zamknał i uosobił w sobie te pańską, artystyczną, bezwzględną negacyę zmateryalizowanych szablonów Niemiec demokratycznych. Nietzsche, jako fanatyczny wróg liberalizmu niemieckiego z jego ciasnotą i plebejuszostwem, wróg inteligentnego tłumu i jako świetny, dyonizejski, dumny artysta, był im znowu bliższym, aniżeli idea, która, realizując się, zaczęła być równie ciasną, jednostronną, mdłą jak liberalizm, którego tylko jest chyba trzecim tomem. Tem należy tłumaczyć tę wielką secesyę in montem sacrum, tłumne opuszczanie szeregów partyi społecznej, tem chyba tę okoliczność, że partyjne pisma niemieckie przeciw swoim ongiś pieśniarzom Henckellowi, Hauptmannowi i innym wygrywają takie krytyczne melodye, jakichby się powstydził i pies, szczekający zza płotu.

Ten objaw odrębności królestwa ducha i myśli germańskiej w państwie pruskiem, objaw niekorzystny i nieprawidłowy, ale objaw już ogólny, tak w Niemczech, jak w każdym kraju w Europie, byłby może właśnie jednym z wielkich powodów anarchii umysłowej i literackiej, jako zrywający niebezpiecznie węzły pokrewne, wspólne cele, idey pozytywne, solidarną pracę kulturalną dla przyszłości między członkami jednego wielkiego organizmu. Możnaby powiedzieć: prorocy walczą z własnym ludem, a lud, jak ślepcy w dramacie Maeterlincka, bezradni bez kapłanaopiekuna, stoją tuż tuż nad brzegiem wzburzonego morza.

Ten objaw kosmopolityzacyi sztuki i literatury w drugiej jej fazie, t. j. obojętności artystów i pisarzy dla celów swego narodu, jego literatury, piękna, wy-

wolanej brutalna obojetnością społeczeństwa, tepym obskurantyzmem, bierną ospałością, które kładą im «cierń w życia przeciągu» i pozwalają z głodu cicho umierać, a nastepnie obok obojetności dla swego narodu pracy na korzyść innego i cały szereg innych faktów, które oddzielają pracownika piekna od idealów rodzimych, a popychają go w objęcia hasel sztuki dla sztuki, można obecnie ilustrować n. p. filofrańkońskiemi powieściami młodych Niemców, które są niejako odwdzięczeniem się Oktawiuszowi Mirbeau'wi, pani Rachildé'owej i wielu innym autorom za ich filogermańskie powieści. Można je dalej ilustrować przegladami literackimi, wychodzącemi w kilku językach pod jedna redakcya, ankietami literackiemi, traktującemi przyjaźniejsze zbliżenie Francyi i Niemiec, tem, że Grek Piotr Louys pisze wyłącznie po francusku, a w kraju swoim jest zupelnie nieznany, że Ada Negriówna, Włoszka, daleko więcej popularna i wielbiona jest we Francyi i Anglii, niż we własnej ojczyźnie, że Ibsen przed «podporami swego społeczeństwa» musiał schronić sie do Niemiec i wystawia swe sztuki wyłącznie w Niemczech, a Stanisław Przybyszewski, który do ostatnich czasów pisał tylko po niemiecku, w Niemczech uważany jest za meteor na niebie niemieckiej poezyi. Może to i dlatego. že «podpór społeczeństwa» tak wiele jest w każdym już narodzie.

Ten objaw jest też organicznym powodem drugiego. W Niemczech nazwiska norweskie, rosyjskie, włoskie mają swoją nadwartość u czytelników, wszyscy znają i przepadają za Prévostem, Tschechowem

(nie Czechowem), d'Annunziem, malo wiedzą o Conradim, Mackavu, Dehmlu, nikt nie wie o Mombercie i Eversie. Długie lata składały się na to, że piśmiennictwo piękne powoli, ale konsekwentnie i we wszystkich działach rozpadało się na dwie cześci: literature dla czytelników i literature dla kół wykształconych, dalej na beletrystykę wypożyczalni książek dla «schodów od kuchni« i guwernantek i na poezyę, zrozumiałą i przystępną tylko dla kilkudziesieciu, czasem kilku wybrańców. We wszystkich językach europejskich istnieje oddawna beletrystyka «niedzielna», niespokrewniona ani jednym węzlem z literaturą piękną, ale zato faworytka kół szerokich, majaca do swoich usług odcinki wszystkich pism codziennych i cały szereg zajmujących tygodników, jak: Daheim, Heimat, Zur guten Stunde, Vom Fels zum Meer, Universum, Hausschatz, Heimgarten, z których taka Gartenlaube cieszy sie 250 tysiącami inteligentnych przedpłacicieli. swoich dostawców i fabrykantów, swoje Jungfer Marlitt, na scenie swoich Karlweisów, Schönthanów, Vossów, ba! nawet Wildenbruchów. Ta in usum Delphini, t. j. na użytek pokoju dziecinnego, przeznaczona literatura jest niezwyciężoną, zawsze zdrowa, wieczną, nie przechodzi żadnych falowań, kryzysów, upadków, żadnych kierunków, zna tylko jedne stała wytyczna. to jest przez pokój dziecinny, jadalnie do kanapy przed drzemka poobiednia, uznaje tylko pewne typy ludzkie, zbliżone do typów pism humorystycznych, pewne sytuacye, pewną skalę uczuć i pewien styl, to jest brak stylu. Wytwórcy tej literatury we wszystkich krajach mają wille, majątki, popularność, sa

wkorzenieni w społeczność, z której wykwitli, opinia publiczna liczy sie z nimi, lubi ich, szacuje, nazwiska ich sa firmami tak pewnemi, jak firmy sklepowe, fabryczne, bankierskie. Nie uznaje ich tylko historya nadobnego piśmiennictwa, koło której przechodzą obcymi i bezwartościowymi. Obok tej samozwańczyni rzadzi pani wielka, nieśmiertelna, piękna, mająca do swych celów wybrańców, kaplanów, magów, piśmiennictwo, przechodzące ciągle pulsacye i przekształcenia, zmiany ku coraz wynioślejszemu i szlachetniejszemu, czasem stany osłabienia, kataklizmy. Ta literatura, «królowa nasza i pocieszycielka nasza», staje sie we współczesnej nam epoce coraz obojetniejsza społeczeństwu, zdaje sie odrywać od niego i unosić znacznie wyżej ponad jego interesy i cele; ma wpływ już tylko na ludzi, jej oddanych, a na rozwój duchowy społeczeństwa działa dopiero w drugiem pokoleniu, trzecie na śladach jej podobno się wychowa. Tak jest i tak jest dobrze. Trudno bowiem wyobrazić sobie społeczność, na którą bezpośrednio a silnie wpływałoby jej piśmiennictwo, jej systematy filozoficzne i jej poeci. W obecnej chwili naprzykład społeczność taka byłaby jednym olbrzymim domem neurasteników i oblakanych częściowo, a chaos pojęć w szerokich tlumach byłby tak strasznym, jak strasznym jest w mózgach i sercach narodów, t. j. w piśmiennictwie. I chyba dobrze jest, że ci ludzie, którzy wyobrażają ducha społeczeństw, będąc ich wykwitem i przednia strażą w pochodzie cywilizacyjnym, arteryami myśli ludzkiej w ustroju całej ludzkości, są tym społeczeństwom obojetni, obcy, czasem wrodzy. Zadaleko wolna

ptaszyna-myśl ludzka frunęła naprzód, zadaleko w tyle zostały mdłe ciała społeczeństw. Do ziemi obiecanej te pokolenia wejść jeszcze nie mogą, widziały już wielkie winogrona z tej ziemi, które im poeci i myśliciele przynieśli, ale one jeszcze nie dorosły do świata nowego. Takiemi jak są, muszą zostać w swoich warunkach bytowania, wierzeń i metafizyki, być może, że ich wnuki będą się karmić owocami, które dla nich byłyby trucizną.

Mostem, łaczącym sztuke artystów ze sztuką tlumu, jest fejletonizm artvstyczny. Podobno ma to być nawet literatura jutra, w każdym razie jestto władca dnia dzisiejszego. Fejletonizm rozpanoszył się w piśmiennictwie niemieckiem tak, jak w calem europejskiem, i przydusza wszystko inne, jest tyranem łagodnym, wodzem i wyrocznią. Przodują fejletoniści, piszący dramaty, fejletoniści, piszący powieści, i mocarze krytyki fejletonistycznej. Artystycznie wyksztalceni dziennikarze są prymasami, pomazującymi przyszlych władców poezyi i dramatu, powoli wszyscy zaczynają więcej smakować w blyskotliwym krytycznym szkicu o jakiejś powieści, niż w samej powieści, choćby miała ustępy piękności pierwszorzędnej. Studya literackie więcej kształcą i wyrabiają smaku, niż najkrystaliczniejsza poezya, causeur'ów o malarstwie tak opłacają na wagę zlota, jak karykaturzystów, a odcinek nastrojowy o jakimś wybrednym koncercie czyta się z takiem zajęciem, jak opis toalet na balu... Wszem ulubiony fejleton jest tem zharmonizowaniem pieknego z pożytecznem, krótkiego z treściwem, poważnego z dowcipnem, jest tym rodzajem, który nie

zmusza do myślenia, a pomaga do myślenia... przy trawieniu. Fejleton daje czasem duszę poety jaśniej. niż nieumiejętne przeczytanie jego trzech tomików. mówi i kształci więcej, niż całokształt myślowy jakiegoś mędrca i zajmuje zawsze, o ile jest dowcipny, upstrzony paradoksami i ma dobrze udana głebie w pogladach fejletonisty. Fejletonizm jest już w literaturze Molochem, pożerającym mnóstwo talentów. ale zarazem jest tym kaplanem, który odchyla tłumom miejsce święte świętych, to znów tym klownem, stojącym przed budą jarmarczną i zapraszającym do środka, to znów tym Dawidem, zwycieżającym olbrzymy myśli ludzkiej drwinami i szyderstwem W fejleton można wtłoczyć i ubrać wszystko: krytykę fiiozofii pesymistycznej i Ivettę Guibert, rekordy na tandemach, poglad socyologiczny, kwestye kobieca i opis malowniczy fiordów norweskich, ewangelie nowej religii i wszystko, co istnieje w czasie i przestrzeni i co nie istnieje; fejletonista może przechodzić codzień wszystkie stopnie od kaznodziei nadczłowieczeństwa aż do kramikarza i dlatego jest przyjacielem szerokiej publiki, wszystkich z tamtej strony piękna, a równocześnie i mile widzianym gościem przy stole króla Artusa. Fejletonizm, jak wszystko złe... i dobre, wyszedł z Francyi, w Niemczech znalazł jeszcze indywidualniejszych, konkretniejszych i glębszych swoich przedstawicieli. Tacy Frenzlowie, Nordau'owie, Speidlowie mają już całe szeregi następców, którzy, poprzydzielani do rozmaitych obozów społecznych czy literackich, sa tych obozów apostolami, teoretykami, prawodawcami. Mówiac o pewnej grupie literackiej, przytacza się obok -izmu organ jej, a potem teoretyka, t. j. tego fejletonistę, który w szkicach swoich obniża do zera wartości estetyczne i kulturalne innych grup i organów, a podnosi do wysokości Goethego, ewentualnie magów asyryjskich, głównego przedstawiciela swego organu, -izmu, grupy.

W feiletonizmie także tkwi ten wielki zarazek literatur wojujących, to jest rozpolemizowanie, które w Niemczech, jako w kraju par excellence teoryi, programomanów, dogmatystów, doszlo do niesłychanych rozmiarów. Rozpolemizowanie jest tem dla krytycznej twórczości, czem ta bardzo często dla poetyckiej pracy pisarskiej, zachwaszcza pole, zaognia charakter intelektualnej wymiany sprzecznych, ale szanujących się pogladów i wprowadza niezdrową, duszną, jadowitą atmosfere; czasem zaś doprowadza do tego, że w zgielku kłócacych się, szarpiących, gniotących i zabijających nie słychać nawet haseł, pod którymi walcza, a już zupelnie nie widać, o co się krwawią ci polemiścizapaleńcy. Musi się ich nazwać literackimi rycerzami z Manchy, kiedy się czyta, jak polemizują o najbłahsze słowo, zdanie, wiersz, paragraf estetyczny, musi się ich nazwać komiwojażerami literatury, gdy się czyta, z jakim hałasem reklamują swe wielkości, a jak oczerniają wyroby literackie innych firm, im wrogich. Placem turniei dla tych panów jest właśnie odcinek; jakie były ich zwyciestwa i jakiej używali broni, pokazalo w Niemczech kilka procesów sądowych, które wyciagnely na światło dzienne drastyczne rozczarowanie. Egzaltowanych teoretyków, piszących nadete idealizmem i katońskie estetyczne fejletony,

zdemaskowano jako żydków przekupnych, szwindlujacych tak wygodnie w literaturze, jak na gieldzie i gdzieindziej. Takich sędziów było wielu, jeśli już nie wprost przekupnych, to obojetnych, ni zimnych, ni goracych w rzeczach sztuki, ale fanatycznie zapalonych, jeśli chodziło o zgniecenie przeciwników. Krytyka niemiecka (w tym wypadku można nawet uogólniać) jest w bardzo znacznej części wyłącznie stronniczą, osobistą, nie rzeczową, parafiańsko szowinistyczna, bezwzględną. I choć każdy memoryał czy tylko urywek krytyczny jest bardzo erudycyjny i fachowy, choć pozornie opiera się na prawidlach i paragrafach piekna, na przeszłości, smaku, estetycznej logice, powadze wielkich, w istocie jednak przebija z niego zawsze interes i stanowisko grupy i organu, nieszczerość, prywata i zmienność jesiennej pogody.

Tacy sędziowie. Ale czy wolno sądzonym rzucać na nich takimi kamieniami, jak to czynią rozgoryczeni pieśniarze współczesnych Niemiec? Czy w nich jest ta szczerość bajronowska, ta czystość Dantego, ta pogoda Goethego, ta skrzydlatość poetów słowiańskich? Czy w nich jest hart ducha wielkich, żywiolowy rozmach tytanów i życie prorocze? Czy w nich jest choćby szczerość przekonań, sumienność myśli i intencyi, dojrzałość męska, stałość wierzeń i wiara w powołanie? Czy współczesność jest tak marna, aby na jej nieboskłonie tak blade iskrzyły się gwiazdki? Więc to mają być naszych przełomowych czasów Kainy, Werthery, Gustawy, Młodzieńce i Aligiery? Współczesny Werther! Opuścił Lote, przeszedł

do Nany, od Nany do kelnerek, od kelnerek jeszcze niżej, potem podniósł sie do emancypantek socyalistycznych, aby obecnie ugrzaść w budoarach histeryczek, ubranych w kwiaty maku we włosach i w kult powagnerzystów. Można się było obawiać za lat bojowych naturalizmu, że jedynym dla Faustulusów problemem kulturalnym, społecznym, ekonomicznym, artystycznym, zostanie wyłącznie kelnerka Toni lub Mizi. Obecnie należy sie obawiać, że współczesne problematyczne natury rozpłyną się w przesyconej opoponaksem atmosferze rozmaitych Adin, Gerd, Maud, Wahnfried, szukających zbawicieli i znajdujących ich w bladych, przeczulonych aż do brutalności, przerafinowanych aż do śmieszności incroyble'ach: Erwinach, Anatolach, Egonach. Mówi się: neoromantyzm, powrót do kielicha niebieskiego kwiatu, ale myśli się o dusznej atmosferze, nieszczerych pozach i daleko wygnanej prawdzie.

Współczesny Werther! Ma czasem znamiona specyficzne młodzieńca takiego a takiego wyznania, braku wiary po tylu a tylu przemożeniach (Ueberwindungen), smaku wykształconego na tych a na tych mistrzach. Dojrzawszy jest więc jasnym, pogodnym, dyonizejskim, a choć także pesymista, uznaje Goethego, gardzi Kantem i... Schopenhaurem, Nietzschego i Rembrandta uważa za swoich wychowawców, jest nadczłowiekiem, w praktyce poetą-indywidualistą. W innym typie uważa za wychowawcę zawsze jeszcze Nietzschego, ale już uznaje Poego, Baudelaire'a, Przybyszewskiego, pluje na Goethego, klasyków trzeźwych, mózg, jest «dzieckiem szatana», w praktyce

Falkiem, rozpoczynającym twórczość piśmienniczą od rapsodu krytycznego w tonacyi hymnów do słońca na cześć pozornie bliskiego mu duchem malarza czy poety, częściej zaś zaczyna swą działalność poetycką od rapsodu krytycznego w tonacyi krucyaty wszystkich dobrze myślących na poetę lub malarza, którego na razie uważa za przeczenie piękna i wroga kultury. Tych i im podobnych typów skala jest niezmiernie rozległą i ma tak wysokie tony, jak młodzieńca serafickiego, który, wstrząśnięty samobójstwem poety Conradiego, aby być z nim po śmierci wciąż razem, strzelił sobie w skroń, — i tak niskie tony, jak młodzieńca, który okradzenie kochanki-szansonistki tłumaczył przed sądem wpływem arcydzieła Nietzschego «Also smach Zarathustra»...

Współczesny Werther! Szumi umysłowo dość długo, zanim tężyzna młodego umysłu przejdzie w apatye dojrzalego Europejczyka. Musi przejść całe schody przemożeń swych dawnych przesądów społecznych, religijnych zabobonów, pogladów etycznych. Musi przejść cale turnieje walk o Boga, o prawdę, o jutro, o przyszłość, wyrzec się kolejno ideałów z 16., 17., 20., 25. roku życia. Musi się wyrzec wszystkich wiar i być skeptykiem aż do punktu, w którym się nie wierzy w swoją wielkość i jedyną misyę dla otoczenia, nim znajdzie swego zbawiciela, najwygodniej dostrajającego się do jego sposobu myślenia czyteż używania życia, zanim zbawiony stanie się zbawiciela korybantem i w jego pochodzie do Walhali będzie mógł krzyczeć: «Hosanna, Hosanna!» Aby dojść do upragnionego znużenia kulturą i dojrzałości umysłowej, musi przejść droga socyalistycznych porywów do najskromniejszego naturalizmu, potem naturalizmu, zabarwionego idealnie, szukać swojej indywidualności z pomoca Hermana Bahra, Oli Hanssona, przejść kult Goethego i francuskich malarzy aż do plucia na Ibsena, potem znaleść swoje «ja» w mistycyzmie Dehmla i Przybyszewskiego, ażeby, znudziwszy się i zmeczywszy symbolistycznym patosem, odnaleść siebie znów w arystokratycznym spokoju i używaniu piekna George'a i Hoffmansthala. W końcu, zblazowawszy się całym modernizmem, jak wielki i szeroki i jak w nim kilka słońc na dzień zachodzi, wrócić do cichej rezygnacyjnej poezyi Anioła Ślazaka (Angelus Silesius). To sa Gehenny młodego, chodzacego po ogrodach rozpoznania, kulturyzującego się Werthera, to jest zwykła pielgrzymka ze wszystkiemi stacyami piękna dla człowieka, który ma mózg, serce, iest artysta z krwi i. zakosztowawszy owoców jednego drzewa, dostaje głodu owoców wszystkich innych drzew, aż przyjdzie owoc, który mu świat zaczerni, ludzi obrzydzi i zatruje duszę. Biada współczesnemu Wertherowi, że nie został burszem w pstrej czapeczce, Faustem, który poznal tylko karty, Comment i kelnerki, Taki przecież nie ośmieli się powiedzieć: «Najsilniejszy, kto stoi sam! Mój majestat i sam tyle waże, ile cale społeczeństwo na szali przeciwnej, bo jeżeli się upiją i upoją, to tylko piwem, a nigdy kulturą, bujną kulturą dekadencyi nowożytnej».

Na zachodzie Europy czarne gęste chmury rozstępują się, mgławice norweskie opadają, pokryły się i znikły puhacze i wampiry, wysysające do reszty

rozsadek i charakter Hamletów i Faustulusów. Decennium czarnej analizy «nagiej duszy ludzkiej» zdaje sie kończyć, Przy warstatach stoja wszyscy, wszystkich obozów ludzie, praca przy wszystkich idzie, ale niema nowych warstatów. Do glosu przyszli z końcem wieku – można powiedzieć – wszyscy, wszyscy też mówia, ale śmiało można przypuszczać, że się wyczerpia, że te struny, na których grają, nie wystarczą dla muzyki przyszłości. Wychodzą przeglądy, wyłącznie koteryjne, istnieją nakładcy, wydający tylko teozoficzne poezye i prace, drukuje się mnóstwo symbolicznych powieści w senzacyjnych okładkach, ale zdaje się wszystko przeszło już swoją linie nowości i zaczyna się powtarzać i znów powtarzać, a wiec zaczyna być nudnem i to tem nudniejszem, im drastyczniej piękne i glębokie było przedtem. Ci, którzy słyszą, jak trawa literacka rośnie, rozsyłają już biuletyny o stanie zdrowia chorego, goniacego ostatkami talentów pandekadentyzmu, mówi sie już o epigonach Verlaine'a; co prawda - dość prędko. Niedobitki przyłączają się we Francyi - do neohelenistów, bardzo faworyzowanej szkoły Kentaura z takiemi firmami, jak: Piotr Louys i Andrzej Lebey na czele, w Niemczech - do wiedeńskich prerafaelitów i rokokowców: Hoffmansthala i Altenberga. We Włoszech? Gabryel d'Annunzio pisze Gioconde, dramat, układany wyłącznie dla uwydatnienia piękności rak Eleonory Duse i powieść «Fuoco», w której opisuje swój z nią stosunek milosny. W Danii zakladaja trzeci literacki teatr rozmaitości, Spezialitätentheater, gdzie szansonistki deklamują sonety Gjellerupa, a orkiestra gra już nie marsz armii zbawienia *Trarara bumdeja*, ale uwerturę symfoniczną Ryszarda Straussa: «Also sprach Zarathustra».

Chmury sie rozstepuja, ale na widnokregach nie widać nic, nic, do czegoby sie dażyło. Wloka sie całe procesye i to właśnie tych uświadomionych, tych mózgowców i znów tych sentymentalnych, ciągnąc tvlko taczki życia po ziemi, ciernie i osty rodzącej. Wloka za soba skrzydła połamane, zbrudzone, zbłocone, niektórzy bardzo smutni i melancholijni, niektórzy tylko zmeczeni, cyniczni i znudzeni, strasznie znudzeni wszystkiem; społeczeństwem, sztuka, szyderczy i drwiący już nawet ze swojej tragedyi. Przed nimi biegną arlekiny, którzy pozszywali sobie kostyumy z strzepów myśli ludzkiej, krzycza, wywracają kozły i umieją jeszcze sprzedawać czytelnikom i publice swą nicość. Ci, którzy stali na przełomie wieków, tyle widzieli słońc, które okazały się transparentami, tylu słyszeli samozwańczych proroków, tak wielu miało ich zbawić, a siebie zbawić nie zdołali. Jeżeliście tak poteżni, mówiono, usuńcież zlo choć jedno! -i nie usuneli. Usuńcież dobro! - i usuneli u latwych, sentymentalnych, młodych, egzaltowanych. I wszyscy staneli znów przed ciężkiemi okutemi miedzianemi drzwiami, o które już tylu krwawiło sobie dłonie i roztrzaskiwało czaszki, bezradni ślepcy!

A ci z młodych najmłodsi?

Przedostatnie talenty, wchodzące do literatury pięknej, wchodziły do niej już w epoce, kiedy społeczeństwo rzadko wchodziło do świątyń sztuki i czeiło

kaplanów, a artyści głośno obrzucali człowieka pospolitego przezwiskami głupca, słonia, profana. juž nawet nie mówiono o filistrze, jakby go niebyło wokolo nich, i patrzano tylko w kielich niebieskiego kwiatu, w kobietę-potegę kosmiczna i w dziwaczna treść swoich dusz, teskniono do rozwiązania wielkich odwiecznych zagadek wszechbytu i nie myślano o materyi. Sadzili kwiaty na glebach swych talentów, pielegnowali je, ścinali i znosili na oltarz sztuki dla sztuki. Ostatni, którzy wchodza już w przededniu wieku XX., podobno wieku aerokabów i anarchistów, zdają się znowu odmienni. Ci już, utylitaryści znów, w powrotnej fali jakiegoś neopozytywizmu starają się nawiązać stosunki ze społeczeństwem, rozwiedzionem z nimi, zrzekaja sie wielkich szat i wielkich słów kazalnic i dymów, nie wzlatują ponad obloki, ale wkraczają w służbę społeczeństwa, jako utalentowani w pisarstwie obywatele, jako nacyonaliści, poeci rasy, w Niemczech prowincyonaliści-pejzażyści swych okolic rodzinnych, lirycy swego ludu, dramaturdzy obyczajowi swego mieszczaństwa i wyznawcy jednej tylko filozofii, to jest filozofii... monsieura Chauvina... Na nich zamykają się rachunki ze współczesną literatura niemiecka, na nich można zamknąć rachunek z ubiegłym wiekiem kultury. Wielu powołanych, ale nie wybranych, stara się przy tej sposobności dać możliwie najwierniejszy obraz duszy współczesnej (l'ame moderne) i wszyscy zgodnie dochodzą do najsmutniejszych wyników, wszyscy widza tylko bezlad, chaos, brak harmonii, niekonsekwencye jako dogmat, anarchizm i to na wszystkich polach duszy: w pojęciach politycznych, socyalnych, moralnych, estetycznych. Chciałoby się powiedzieć z Krasińskim: ludzie i bogi szaleją, gdyby wyraz »bogi» nie wywoływał jużtylko śmiechu. Po epoce wielkich representativ-man'ów Emersona przyszła kolej na całe tłumy hommes mediocres Ernesta Hella, czy hommes-copies Stendhala, którzy tak zagmatwali estetyczne i krytyczne wszystkie węzły gordyjskie, pokrzywili złote sztaby i porozpraszali spadek po wielkich, że obecnie zdają się wszystkie studnie i źródła w państwie ducha zatrutemi, a wszystkie monety obiegowe falszywemi.

Nie słychać już wielkich dzwonów, które tak poteżnie rozbrzmiewały w różnych latach XIX. wieku ale stvchać wielka bezladną, choć jeszcze polyfonię mniejszych i bardzo małych dzwonków, które wzywaja wiernych do najrozmaitszych świątyń, tumów, synagog, pagód. Z całego tego zametu ma wyjść świat ducha, nowy Adam i nowa Ewa; jacy oni beda, tego nie wywróżą żadne ankiety, choćhy obsylane przez najgłośniejsze nazwiska, najwiekszych myślicieli i poetów. Ci bowiem, którzy tkwią w chaosie, którzy sami najwięcej burza, niszcza, trują, którzy sa z środowiska i współcześni, którzy sa z mroków i niezgód ze wszystkiem i ze soba, či nie moga wróżyć przyszłości, która musi być chyba: harmonijną, prostą, jasną i zgodną. A że teraźniejszość jest niezgodna, ciemna, chaotyczna, że czuć już w powietrzu brzask nowych dni, ale walka wre jeszcze wciaż w ciemnościach, że piętno anarchii wybiło się najsilniej na wszelkich przejawach ducha w Niemczech i że patrząc szeroko i możliwie najgłębiej, tylko do pesymistycznych konkluzyi dojść się musi, o tem latwo się przekonać, przeszedlszy krytycznie i podmiotowo wszystkie kierunki literackie, ich przedstawicieli i ich dzieła.

## GABRYEL D'ANNUNZIO.

SZKIC Z PIŚMIENNICTWA WSPÓŁCZESNEGO.

Cosa bella mortal passa, e non d'arte.

Te słowa w formie motta swemu życiu wypisal autor «Zamarlego miasta» na papierze listowym, a należałoby je też wyryć na płycie marmurowej jego grobu, gdyby w życiu tak d'Annunzia, jak i wielu współczesnych mu twórców piekna nie przychodziło z taka trudnościa i to bezowocna trudnościa szukać jakiejkolwiek bella cosa. «Piękny uczynek ginie w niepamięci, piękne dzieło nigdy», powiedział Leonardo da Vinci, którego życie całe było jednym pięknym pięknym uczynkiem, a za nim powtórzył ten, który poszedł w literature bronić piekna przed barbarzyństwem XIX. wieku, głosząc tryumfy słońca, krwi i kobiety, wielki dysharmonijny plan życia i użycia. Zdanie to, prawie brutalne w swych pogańskich konsekwencyach, a jeśli w życiu stosowane, to wywołujące najjaskrawsze konflikty, jest punktem wyjścia całej literatury egoistów współczesnych; a o ile niegdyś harmonizowało z renesansowym duchem epoki, z feudalnym ustrojem społeczeństw, z ludźmi-półbogami i z Włochami, które były jakby jednym wielkim salonem arcydzieł i arcyludzi, o tyle, jako hasło współczesnego artysty, drażnionego przez świat, zdażajacego na każdym kroku swej drogi do idealu i doprowadzonego do ostateczności, skrajności i przesady, jako aksyomat, kierujący pracą artystyczną i regulujący jej cele i wpływy, musi doprowadzić do szczytów tak bezwzględnego estetycyzmu, zamknięcia się w sobie, ogluchniecia na jeki niedoli, oślepniecia na przejawy szerokiego, udoskonalającego się życia ludzkości, jakiego przykładem sekcyjnym jest autor "Glorii". «Gdyby cała ludzkość miała jednę głowe, ściąłbym ją, jak Perseus Meduzie, - powiedział inny poeta, parodyując słowa Kaliguli, - aby móc odczuwać choć przez chwile rozkosz bezwzględnej samotności na świecie». «Za błahe i za słabe sa cierpienia współczesnej ludzkości (mówi inny), aby wszystkie razem, spotegowane, jednym powiewem mogły w drżenie wprawić strune mej lutni».

«Wszystkie niedole ludzkie nie są niepotrzebnemi, wszystkie bole nie są niepotrzebnymi, wszystkie nieprawości nie są bezcelowemi, jeśli tem coś pięknego dodać można do ozdobienia sobie życia» — mówi d'Annunzio. «Piękny wiersz więcej wart od pięknej kobiety, piękna kobieta więcej od szlachetnego poświęcenia daje zadowolenia człowiekowi, który chciał spełnić dobry uczynek,» — mówi d'Annunzio. «Doskonały wiersz jest wartością bezwzględnie niezmienną, nieśmiertelną, spaja słowa z sobą wewnętrznem powinowactwem, jak złoto spaja dyamenty, ząmyka

myśl w ostro nakreślone kolisko, którego żadna siła ludzka nie przełamie, jest wolnym od wszelkich węzlów i wszelkiego poddaństwa; nie należy do niczego i do wszystkiego, jak przestrzeń, jak światło, jak wszystko co było od wieków i będzie po wieki, — uczy emfatycznie d'Annunzio; uczy tego, czego go nauczył Oskar Wilde.

Bo d'Annunzio to poeta, który ciągle sprawia niczem nieusprawiedliwione wrażenie, jakby miał wiele wiele nowych rzeczy powiedzieć, wysnuć ze siebie pajęczą, ale osobistą tkankę złotych myśli, jakby każdem dzielem wzbogacał niesłychanie skarb ludzkiej kultury, a tymczasem mówi tak mało z siebie, a w swych artystycznych i filozoficznych rozumowaniach tak czepia się wszystkich, którzy choćby jednym przebłyskiem myśli trochę zdawali się uświęcać jego bezbrzeżny egoizm, jednym aforyzmem popierali jego niespołeczny światopogląd, jednem choćby przypadkowem powiedzeniem mogli w nim wzbudzić pewność powinowactwa duchowego.

Zdawałoby się czasem, że ten romański apostoł estetycyzmu angielskiego musi być w głębi sumienia bardzo etycznie drażliwym i czułym, kiedy dla podtrzymania wiązadeł i belkowań w pałacu swej egoistycznej sztuki sprowadza rusztowania ze wszystkich epok i ze wszystkich narodów, kiedy dokoła siebie buduje całe mury karciane z przytoczeń i sentencyj, kiedy zasłania się najegzotyczniejszemi powagami filozoficznej myśli, aby nie dopuścić krytycyzmu do własnej filozofii życiowej, aby móc przejść baletowem pas koło nędzy współczesnego życia z nędzą swego

pogladu na świat i ludzi, zszytego z łachmanków myśli cudzych. Dzieło sztuki więcej warte, niż dobry uczynek - syntezuje d'Annunzio oglednie, o ile to ma działać jako motto ogólne dla jego sztuki; ale o ile ktoś pragnie dać synteze całej tej sztuki, musi przyjać jako przesłankę logiczną, że to artysta, który, majac do wyboru dobro całej ludzkości alboteż chwile rozkoszy z któraś z kobiet tycyanowskich, wybrałby druga, rozumujac, że kobieta Tycyana jest arcysymbolem pięknej formy, a on, jako artysta, jest tej pięknej formy niewolnikiem, kapłanem i nauczycielem. Bo, aby wytlumaczyć swoją smutną i hańbiąca niewole u poteżnego władcy: Sexus necans, aby ubrać pieknie swe opetanie zmyslów, niskość swego jedynego idealu, idealu ciala, d'Annunzio, poeta «Niewinnego» taksamo jak erotycy, którzy melancholizuja po osiagnieciu idealu cielesnego i z apatyi zadowolonych instynktów źwierzęcych eksploatują rozbiór psychologiczny, jak wszyscy erotycy uświadomieni, schylkowi, przejeci duchem germańskiego zaglębiania się nad soba, jak wszyscy filozofujący Don-Juani, -- buduje sobie cały kanon erotyzmu egoistów, daje artystyczne wyznanie wiary niewolników kobiety, powoływa się na dzieje ludzkie, na arcydziela ludzkie, na szara nędzę żywota ludzkiego poza godzinami rozkoszy, na bezcelowość altruistycznego poświęcenia i, zrabowawszy, jak bezprzykładny condottiere filozoficzny, skarby wszystkich myślicieli nietylko dziewiętnastego wieku i nietylko europejskich narodów, dochodzi powoli, ale konsekwentnie, do pustyni nudy i umysłowego wycieńczenia, posuchy myśli i dażeń, do pustyni, na której oazami są dlań jeszcze miłość kazirodcza, a będzie może i homo-seksualizm.

Tajemnica równowagi człowieka uduchowionego. człowieka mądrego, polega na tem, żeby wiedział i umiał podnieść podstawowo instynkty, potrzeby, skłonności i wrażenia własnej rasy na stopień wyższy i najwyższy. D'Annunzio podniósł na możliwie najwyższy stopień wyrafinowania siłe odbierania i dawania wrażenia artystycznego, równocześnie zdejmując wszystkie wiezy instynktom i puszczając je wolno bez żadnego wedzidła. Dlatego jako indywidualność literacka jest archontem najsubtelniejszego smaku artystycznego, ostatnia instancya dla sadzenia dziel sztuki. zaprzysieżonym znawca wszelkiego piękna, którego broni przed barbarzyństwem XIX. wieku, on, barbarzyńca instynktów niepohamowanych, arcykapłan rozpasania, dziki Atyla w burzeniu i niszczeniu wszystkiego tego, co wybudowała ludzka myśl dla uchronienia kobiecej bezsilności, starczego niedolęstwa, istnienia rodziny! «Na początku był rodzaj» – mówi Przybyszewski... «I na końcu», dodaje jakby d'Annunzio i obaj, choć tak niby sprzeczni, a tak zgodni w zasadniczych konturach swych indywidualności, starają się całą bezsilną potęgą swych wyższych tesknot wyjść poza zaczarowane kolo plciowych tragedyi, szamocą się w pętach krwi, chłostanej wyobraźnią, więc rozszalałej, ale obaj, tratując to etykę, to cywilizacyę, to rozsądek, to smak artystyczny, wirują tylko koło złotego cielca sztuki dla sztuki, koło bóstwa, które ulepily nawet nie ich, lecz inne rece.

Autor «Giocondy» porzucił już nawet kaplańskie

gesty Sardanapala, zrzekł się złotej mitry potrójnej, która za ciężką była dla jego niskiej postaci; przestał stylizować cezarvańskie manifesty do narodu. uspokoil się w swych zapędach apostolskich, przechodzi zwolna w szeregi snobów produktywnych, w mnoga rzesze literatów zawodowych, gatunek ludzki szczatkowy i smutny. Ale konsekwentnym (o ile tu wogóle o konsekwencyi może być mowa) został swemu hasłu, tak w życiu, jak i w sztuce, i każdy jego nowy wylew ducha na papier zdaje się świadczyć o głębokiem przeświadczeniu poety o tem, że jedno jego dzielo wiecej warte od wszystkich dobrych uczynków jego życia (o ile tu wogóle o dobrych uczynkach może być mowa). Na te prawdziwie pogańska, a wzorowo renesansowa myśl o dziele sztuki, które jedyne nie mija, nie ginie, nie prześni się, ale trwa dla wieków, bo trwać musi potega czyto melodyjnej linii, czy rytmu falistego, czy harmonii barw, czy ważności myśli, przebłyskującej jak pierścień z brylantem, rzucony na grzędę kwiatów, - na to (w jego ustach) imperatorskie hasło przysiągł d'Annunzio jako na rytuał artysty, którego ojczyzną są nietyle Włochy, ile wszystkie muzea włoskie, którego kolebka stała, zdawałoby się, u stóp pięknych torsów Donatella, pod portretami książąt i kardynałów, którego młodość spłynela na rozpamietywaniach o sztuce cinquecencistów słuchaniu dysertacyi sybarytów estetyzujących. W sztuce d'Annunzia czuć konwulsyjny fanatyzm dla piękna artysty o potarganych nerwach i bezgranicznej nienawiści dla współczesności i współczesnych, fanatyzm, rozbrzmiewający w przepięknych hymnach

dla pięknej, asketycznej linii Madon Fra-Filippa Lippiego, dla rzadkich a «estetycznych barw» starych sukień, dla wagnerowskich nieskończonych motywów melodyi, dla nietzscheańskich nieskończonych motywów myśli; czuć w całej jego poezyi zaklęty zapach oddechów pięknych kobiet, odurzającą woń przejrzałych pomarańcz, schnących w żarach słońca cyprysów i uginających się do ziemi gałęzi winogradu.

Rozszerzone oczy zdumionej wyobraźni widza wszystkie arcycuda sztuki minionych wieków, ożywione i wskrzeszone polotem i plastyka zmysłowego stylu artysty, ale ucho może łowić z oddali dopływajace dźwieki dzwonów, bijace sercami smutku na requiem, i tej sztuki, tak wybrednej i tak egzaltowanej. jak egzaltacve asketów, otoczonych w jaskiniach miryadami pokuszeń zmysłowych, tłoczących w pogmatwanych i pogubionych liniach ciał, włosów, ramion. W tej poezyi, dusznej już od woni wszystkich przekwitłych kwiatów, przejrzałych owoców, znużonych rozpusta ciał, słychać napływające z powietrza glebokie tony pożegnania z pieknem, jego dzielami, jego twórcami, pożegnania, szepcacego jakby słowami wróżby, że duch ludzki, wypowiedziany już w pięknie do ostatnich, najostatniejszych słów, musi sie wypowiedzieć i w dobrem i w prawdzie.

Ostatni to d'Annunzio w pochodzie w brokat i złotogłów ubranych kapłanów nagiej zmysłowej sztuki, śpiewający końcowe zwrotki hymnu na cześć piękna, ostatni przechodzi po stopniach sławy do olbrzymich drzwi świątyni Niepamięci, w której mrokach znikają ostatni czciciele złotego cielca sztuki

dla sztuki. Wnet zatrzasną się miedziane ciężkie podwoje panteonu egoistów za ostatnimi psalmistami zmysłów, a schody światyni zalegnie wszechpoteżny tłum-wróg, mrowie ludzi, wśród których nazwiska dawnych wielkich przemykać sie beda na ustach wstydliwie w godzinach między zdrowym snem a szarą praca: społeczność XX. wieku, niechętna, obca, wroga sztuce. Drugie Odrodzenie kończy się, wielki reformacyjny ruch ostatnich 30 lat XIX. wieku przekwita w bizantyniźmie pojęć i wierzeń, a na wyłomach ruchliwej epoki wznowionego kultu heleńskiego stoi kilku z wielkich mistrzów z załamanemi smutnie rękami, czujących, że i halucynacyom najpiękniejszym przyszedł kres, że na zbyt długie życie nie starczy wizyi, które są przecież jednodniowemi tylko córkami opetania i szalu. Kilku współczesnych poetów, jaskrawszych swą organizacyą duchową, bogatszych w tem, co dali, stoi właśnie w obecnych czasach u wrót wyczerpania, u początków końca, patrzą ze smutkiem na wesoły naród czytającej inteligencyi, odchodzacy ku latwej pracy i taniej rozpuście, i waża w sumieniu artystycznem problem, czy przejść między produktywne snoby, pracować blado dla ideałów rzeszy, czyteż powtarzać dalej już popularną pieśń swego ducha tylko coraz słabszym, znudzonym, ochrypłym glosem. Strindberg i d'Annunzio wybrali pierwsze.

Przekleństwem wybranej jednostki jest małe i wielkie otoczenie tłumu, potężna nędza dusz mrowia, ogólna pospolitość myśli, szarzyzna uczuć, przekleństwem wybranego artysty, jeśli między światem marności a swoją duszą skrzydlatą nie zerwał za-

wczasu wszelkich nici wspólnych ideałów, celów i dażeń, jeśli z zaczarowanego koła banalności i konwenansów myśli i uczucia wyrwać się nie może tytanicznym odruchem wyjatkowej energii meskiej, lub jeśli, za popedem dawnych idealistów idac, chce być baranem, wiodacym ludzkie owce z otoczenia do swoich zamków na lodzie. Na pomniejsze jednostki o sile, ale nie potędze ducha twórczej, działa otoczenie jak brudne i spracowane rece tysięcy na świeży, złoty pieniadz; ścieraja zeń galazki laurowe i symbole władzy imperatorskiej, a zostawiają ciężar gatunkowy jego indywidualności i walor u tłumów. Na poteżne jednostki działają fale ludzkie tylko w ten sposób, że rozbijają się o skały ich siły duchowej, podmywaja bezsilnie ich podstawy i od czasu do czasu odrywają zrab skalny, który i tak prędzej czy później byłby się oderwał i z halasem stoczył w morze codzienności. Na d'Annunzia świat ludzi działa bardzo silnie, a bardzo ujemnie, prawie deprawująco; działa jak muzyka cyrkowa i publiczność rozgorączkowana, wymachujaca rekami, na najlepszego konia-paradyera, który musi wykonywać nadzwyczajne i niespodziewane pas, rozentuzyazmować i oszołomić publiczność. a przytem dać do poznania, że w nim płynie krew królewska, andaluzyjska, - w tym cyrku ducha, jakim jest współczesna literatura, on, Gabryel d'Annunzio, stapa tylko wielkimi pas, aby bronić piękna gestów, królewskiej grzywy i dumnego oka przed barbarzyńskiem zamilowaniem publiki do... klownów.

I oto dzielny Boulanger senzualizmu, kapłan miłości dla miłości, by dać senzacyę piękna tłumowi,

a wziać senzacye tryumfu dla siebie, wpada w goraczkowy galop erotyczny i przeraża publike nadzwyczajnemi anomaliami psychologicznemi, wyprawia harce namiętnościami ludzkiemi, w których udanie się sam nie wierzył, dopóki ich nie odtworzył. D'Annunzio kocha się w pięknej damie Senzacyi, obeimującej milośnie miliony w rozkosznym uścisku, z równa siła pożadań i namiętnością, z jaką kochał się w pięknych damach Rzymu, Wenecyi i Paryża. Dla pieknej pani Senzacvi poświecił t. zw. dobra opinie swej drugiej urzędowej kochanki, Eleonory Duse z «pięknemi rekoma», a świat starych ludzi i wczorajszych przesadów nie chce tego zrozumieć i temu przebaczyć, że wzorowy cinquecentista obok innych rzeczy może sobie pozwolić i na renesansowy paszkwil, że d'Annunzio postapił stylowo i konsekwentnie, jeżeli z popędu imperatorskiego chce wielką korone milości z kwiecia mirtowego włożyć na głowe wielkiej tragiczce wobec zdumionego ludu czytelników. «Snów», którego w 36-stej jesieni życia tytulują najpiękniejsze kobiety z najwykwintniejszego świata Europy «mistrzem» i podają sobie z rączek do rączek, jako najpiękniejsze cacko męskie, najgenialniejszy pantin, wiedział, że wprowadzając na tron swych idealów męszczyzny-artysty genialnego samca, boską, ale niepiękną Duse, wręczając jej publicznie złote klucze do swego serca, opisując czarowne noce nad Schiavoni, na Canale Grande i zamglone z nadmiaru rozkoszy wielkie oczy Duse-kochanki, popełniając najcyniczniejsze indiscretions d'alcove, robi mniejwięcej tylko to, co robił «król-Słońce», który okrywał nogi wielkiej faworyty płaszczem koronacyjnym, lub kładł zmęczoną głowę monarszą na piersiach pani Pompadour późno w noc, podczas gdy minister grał w pikietę z hrabią Artois'em, a dwa pieski bawiły się włóczkową kulką, tocząc ją pod małe jedwabne buciczki pięknej kobiety. D'Annunzio wielką tragiczkę kochał zresztą tylko «wspomnieniami intelektu», kochał w niej wierność Antygony, szaleństwo Kasandry, dzikość Medei, Julii oddanie się i te momenty, w których to wszystko spotężniawszy budziło się w duszy tragiczki.

D'Annunzio, spadkobierca rzymskich sybarytów i greckich tragików, trybun najsubtelniejszej artystycznej formy, a zarazem prawodawca rozpasanych instynktów, daje każdym swym krokiem dowody obłędu wielkości, najprawdziwszego chyba z pośród wszystkich współczesnych senzacyonistów-artystów. Otoczony pięknemi bachantycznemi kobietami, salonowymi malarzami, attache'ami ambasad, wykwintnymi reporterami, zapomina, że na ten jeden jego świat sławy przypada sto światów sławy clowna amerykańskiego Little Pich'a, tysiąc światów sławy Eugeniusza Sue'a czy prof. Jaegra. Poeta «Rozkoszy» nie wie, że jego dziela ducha, jak obowiązkowo rozchodzą się w świecie wykwintnego sybarytyzmu, gdzie nie istnieja moralne imperatywy, tak przypadkowo dostają się też w rece ludzi, nie odczuwających jego ideałów zmysłowych, jego neohelenizmu, nie mających ani pojęcia o tem, jak silnie może współczesny artysta oderwać się od swej obrzydliwie szarej, płaskiej i nudnej współczesności, a być z ducha innej epoki, n. p. z epoki Odrodzenia. Najpiękniejsze, najśmielsze i najpoetyczniejsze postepki renenansowego stylu w rekach współczesnego człowieka na tle tych trywialnych czasów demokratycznego krytycyzmu ze stanowiska zdrowia i pożytku, wydać się musza albo zbrodnia, albo grzechem, albo senzacya. W papierowych ustach oszczerstwa dziennikarskiego wychodzi wprawdzie zbrodniarz na patologicznie obciążonego, ale święty czy męczennik wyszedłby na aktora, goniacego za reklama. Artysta o renensasowym składzie charakteru jest najwygodniejszem medyum do ośmieszania, zwłaszcza gdy w senzacyjnym trybie życia, prowadzonego wedle wzorów renesansowych, jest tak wiele awanturniczego nietaktu, wyspekulowanego gonienia za rozgłosem, jarmarcznej kokieteryi tlumu, jak u włoskiego dramaturga i reformatora dramatu.

D'Annunzia-artyste podkopuje d'Annunzio-czloczłowiek niewiadomego pochodzenia, Jako wiek. a w każdym razie żydowskiego, nazwiska właściwego: Rapaquetta, a przybranego d'Annunzio i imienia najpiękniejszego, najczystszego z aniołów - Gabryela, człowiek, który zdobył się na arogancyę ogłoszenia. że pochodzi od Lukrecyi Borgii, lubi autor «Giocondy» jaskrawe senzacye okrzyczanego romansowania z pieknościami stolic, wskazywanemi palcami, lubi pojedynki z asystą reporterów i fotografów, lubi manifesty do narodu włoskiego, cyklopowe projekty wskrzeszeń teatru rzymskiego pod golem niebem w Albanie kolo Castelgandolfa, lubi ogłaszać cykle powieści, poświecać dramaty «psom, którzy go wygwizdali w Neapolu», «słońcu-przyjacielowi», «Eleonorze Duse o pieknych rękach», lubi towarzystwo Sary Bernhard i fawory księżny Montebellowej, dziennikarzy i portrecistów, trybuny parlamentu, wagony sypialne, Monte-Carlo, wogóle ma apetyty towarzyskie, zdradzające dość jaskrawo amerykańskiego parweniusza i karyerowicza fasonu salonowo-literackiego, jakich mrowie; ale jako artysta, ma ten poeta starorzymskie, patrycyuszowskie upodobania, wysubtelniony smak starych książąt, przyjaciół kardynałów a powierników antykwaryuszy, rozkoszuje się senzacyami artystycznych bibelotów zamierzchłych czasów, starych waz etruskich, szkiel z Murana, medali Pisanella, starganych pergaminów, otłuczonych ułomków arcydzieł rzeźby greckiej, dziwnych, rzadkich książek, opowiadających o rozmaitych rodzajach miłości.

Ten d'Annunzio jest erudytem muzealnym, zgrymaszonym hyperesteta, bibliofilem: opisuje piękno kobiet pożyczanemi porównaniami z arcydziel weneckich i rzymskich galeryi, maluje piękno architektoniczne na kredyt całych wieków sztuki, odtwarza barwne piękno żywego ciała kobiecego przy pomocy prześlicznych opisów greckich rzeźb z czasów Peryklesa; ten d'Annunzio to wielki dziedzic przepychu starorzymskiego, wielki wnuk kultury romańskiej. D'Annunzio jako człowiek, Włoch namietny, czuły na szelest jedwabiu i koronek, jak harfa eolska na powiew wiatru, barokowy Torkwato Tasso, uksiążęcony genialny lazzarone, rozmienia, jak wesoly Epikurejczyk, złoto sławy pierwszego poety Włoch współczesnych na drobne pieniądze powodzenia u kobiet i ma w tem swoje wielkie, choć fatalistyczne racve.

ma szczęście osobiste, szczęście melancholików, którym gorycze, zadane przez wszystkich, z którymi się zetknęli w życiu, słodzi jeden pelen rozkosznego jadu całus kobiecy, jeden splot białych ramion, dający zapomnienie dnia wczorajszego i jutrzejszego.

Bo d'Annunzio należy bezsprzecznie do wielkiej rodziny melancholików; w rysach jego literackiej fizyonomii («Odi navali») znać jakieś chrześcijańskie zatesknienie, czasem grymas smutku szczerego, czasem zniecierpliwiony kurcz rozpaczy i znudzenia. On, mentor bezwzględnych egoistów, uczepił się konwulsyjnie lwich lap sfinksa miłości i patrzy w zagadkowo uśmiechniętą, beznadziejnie spokojną twarz szatańskiej tajemnicy - kobiety; a czego tylko dociekł, czego się domyślił, co odgadł i co wymarzył z tych pięknych linii twarzy kobiecej, to spisywa, zbiera, szereguje, objaśnia i mimo nawoływań wszystkich krytyków urzędowych od sędziwego Sanctisa poczawszy, aby swój poteżny talent wprzagł w zaszczytne jarzmo pracy społecznej, pozostaje konsekwentnie przy swych niekonsekwencyach i, potępiając swem dzielem («Tryumf śmierci») milość występną, egoistyczną, bezpłodną, te właśnie miłość całą swą twórczościa w hymnach b-molowych podnosi, ozłaca, uskrzydla. Geniuszem jego zgubnie pięknej sztuki jest szatan, kobieta-pantera z «Diaboliques» Ropsa, a pod szerokim patronatem tej zwycieża zawsze bachantka i drwi szyderczo z ciągle upokarzanej Piety, ślepy, krwawy, gigantyczny szał opętanych zmysłów kopie i tratuje cieple, serdeczne oddanie sie kobiety kochajacej, créature de douleur.

Z calego cyklu powieści wznosi się jakby dym kadzielnic, pachnacy i krztuszacy, na cześć bogini kiterońskiej. Cała ta poezya to b-molowy hymn życia, które jest i powinno być tylko użyciem, ułożony na wielka orkiestre wszystkich namietności i instynktów, hymn śpiewany przez tytanów jednej jedynej namietności słabym, ochrypłym głosem, zdradzającym zarazki przeżycia i upadku. Natchnienie d'Annunzia jest jak ta jego wizya («Sen poranka jesiennego»): Pantea, jadąca naprzeciw tłumów ludu weneckiego na zlotym okrecie Bucentaurze góra z Fisaorego, stoi dumna a wyzywająca, z pogardliwym uśmiechem na ślicznych ustach, drgających ze wzruszenia, w jakie je wprawił pomruk uwielbienia ze strony tłumu, -Pantea, otoczona okrętami szlachty weneckiej, związanymi z jej okretem wieńcami róż i kamelii, oparta o wielki maszt, widna wszystkim, oddychająca ciężko pod promieniami krwawego słońca, zachodzacego nad Wenecyą. Jego sferyczny i plastyczny, bezwzględny ideał piękna jest jak symbol kobiecej potegi, Gioconda Dianti, kipryjska w liniach, biała jak marmur z Patmosu, silna jak boginie Olimpu, śmiała jak dusze afrykańskich Amazonek, wcielajaca w liniach swego ciała sto arcydzieł przeszłych i przyszłych, zimna i nieubłagana, tratująca szczeście rodzin, burzaca jednym rozmarzającym uśmiechem cichą pracę lat całych. Takiemi są w «Ogniu» La Foscarina, w «Sławie» Helena Comaena, duchowe siostry biblijnej Salomy. Jego deterministyczny epikureizm zamyka się w smetnych słowach: memento vivere, nie przechodź mimo kwiatu, nie zerwawszy go, chwytaj wszystkie brylanty, które ci ślepy los rzuci na pierś, upijaj się żarem słońca, wysuszającego liście bluszczu i rdzawiącego jesienią gaje oliwek, upijaj się sycylijskiem winem, upajaj sztuką Dantego Gabryela Rosettiego, upajaj melodyą sonetów Petrarki, ale nadewszystko kochaj! A że kobieta jest arcysymbolem pięknej formy, jest wcielonem pięknem i sztuką i nawet bizantyński kult dla niej jest tylko wyrazem entuzyazmu artystycznego: więc d'Annunzio utożsamia te dwa pojęcia: kobieta i piękno i, jako trybun bezwzględnie doskonalej formy artystycznej, kochanek piękna, jest też artystą miłości.

Lecz ten dyonizejski najpierwszy uczeń Bourgeta jest nietylko zasmuconym psychologiem milości, ale także nawskróś współczesną organizacyą, prawie patologiczną, ma bardzo współczesne zamiłowanie do szpitali i domów obląkanych, do analizy specyalnej, wyjatkowej, psychopatologicznej. Ten wnuk Zoli, mlody książę sztuki, żyjący kredytem z Nietzschego i Dostojewskiego, romański Maeterlinck, nie idealizuje, nie podnosi, nie uszlachetnia i nie broni bezpłodnej miłości egoistycznej, ale wstrząsające tragedye, któremi się kończy ta miłość, oprawia w tak cudowne formy, w tak cudowną szatę opisu w swych werystyczno-romantyczno-symbolicznych dramatach, że niejeden imbécile teskni do tak poetycznego świata, choćby go nawet miał spotkać smutny los jego bohaterów. Dusza kobieca imbécile musi doznać najglębszego wstrząśnięcia wobec potężnej namietności tych bohaterów d'Annunzia, wirtuozów miłości, chocby pamietala o strasznym losie dławionej za gardło i topionej w mykieńskiej studni Blanki Maryi, o smutnem uduszeniu donny Hipolity, o skrwawionych rękach biednej Sylwii, o obłąkaniu donny Izabeli, o ślepocie wszystko wiedzącej i czującej Anny.

Nie można sie oprzeć silnemu wrażeniu, że w tej mozajce dusz jest wielki styl tragedyi Sofoklesa i Aischylosa, jest szeroki, ogólnoludzki rozmach, jest glębia, rozlewność i potega szekspirowska. To jedno wrażenie, a drugie, że dziwna jest w tych tragedyach, w tych snach - jak je d'Annunzio nazwał - dyfuzya dyonizejskiego rytualu tragedyi greckiej z drobiazgowo-realistycznem, antykwarsko-muzealnem traktowaniem szczegółów dekoracyjnych, dziwna dysproporcya wielkich zbrodni do małych dusz, bladych słów do jaskrawych chuci, płomiennych słów, afektowanej mowy do błahego przejścia psychologicznego. Małym ludziom współczesnym, pigmejom ducha, daje d'Annunzio starogreckie koturny i homerycką duszę, strzępami modnych myśli z najsprzeczniejszych filozofówartystów i artystów-myślicieli obwieszcza autor «Niewinnego» swój prawie jedyny model psychologiczny... artystę i maluje go w pozach najradykalniejszych ruchów, we wszystkich sytuacyach, w których piękno linii ciała, piękne odruchy umysłu i brzydota psychiczna mogą wyjść najskrajniej, najbarwniej i najefektowniej. Zasadniczy typ d'Annunzia to przeważnie człowiek słaby całem ciałem i całym duchem, przytem uposażony artystyczną hipertrofią, prawdziwie wyjatkowa, nadto Narcyz, wpatrzony wiecznie w źwierciadlo swej duszy, gdy ta dusza chora, a za to âme ardente, cały człowiek, u nóg kobiety-kochanki.

Filozofują te biedne Adonisy w swych palących koszulach Dejaniry z dobremi cygarami w ustach, zmęczone, osłabie, rozgoryczone, nie czując nawet tego, że ich najbłahsza, najdrobniejsza refleksya życiowa jest tylko skradzionem ziarnkiem piasku z pustyni wielkich, ach! bardzo wielkich filozofów z rozmaitych wieków i z pod rozmaitych południków. Bourgetowskie komplikacye sentymentalne przenosi d'Annunzio z dusznej, przesyconej opoponaksem i lawenda atmosfery budoarów paryskich w ogrody toskańskie, w stare wille, jak ta Armiranda, żywcem przeniesione fantazyą z obrazów Boecklina nad brzegi krystalicznych, modrych jezior, nad cichą wodę Brenty. Na tle czystego jak lza nieba, smuklych pinii, smutnych cyprysów, na tle białych werand, starych loggii, mykeńskich ruin, kapliczek w Orwiecie, na tle weneckich pałaców, pracowni artystycznych, zapelnionych arcydziełami, salonów, obitych adamaszkiem z srebrnemi syrenami, - na tle wymarzonego pejzażu włoskiego panoszy się wielkie imperyum występnej milości i piekności.

Jego dzieła to kazanie o pięknie, na które schodzą się wszyscy, spragnieni piękna, łakomi duszy, smutni i rozgoryczeni codziennością życia, schodzą się tylko po to, ażeby rozejść się z jeszcze głębszą goryczą, smutkiem i przygnębieniem, że i w tym raju na ziemi, w tych warunkach wyrafinowanego przepychu, w takiej fantastycznej, artystycznej atmosferze wyjątkowego poziomu umysłowego sączy się z dusz ludzkich tyle brudnego jadu, zatruwającego powietrze, przesycone zapachem oliwek i mirtów,

pełne tak perlistego rozśpiewania słowików, jakiego nieporównany opis dał d'Annunzio w «Niewinnym». To rozmiłowanie się w psychopatologicznych postaciach i ta sienkiewiczowska plastyczna malowniczość opisów, tak kolosalnych, jak n. p. opis ekstazy pielgrzymów z «Tryumfu śmierci», to dwa obeliski indywidualności włoskiego poety, który chciał być romantykiem, a jest dekadentem, malarza nastrojów uchwytnych i określonych, który poszedł w XIX. wiek siać nasienie kultu piękna i apostoluje za kobietą...

Ale indywidualność ta, choć złożona (jak przeważnie wszystkie indywidualności współczesne literackie) z całego szeregu innych, choć bluszczowa i wspinajaca się około większych, zawsze jednak jest wybitna, charakterystyczna dla rodzimej literatury i dla ducha epoki. D'Annunziowi, jak i wielu innym, nie pozwalały spać w młodości senne marzenia o wawrzynach Kolumbów literackich; ale w czasach przekwitu cywilizacyjnego i artystycznej hiperprodukcyi zdolal zostać tylko Magelhaensem, objechal wszystkie światy wielkich pokrewnych poetów dokoła, a w jego dorobku znać i poteżne wrażenie, jakie wywarły na jego wyobraźni melancholijne zaświaty Maeterlincka, w jego powieściach odczuwa się i wysubtelnienie rozbioru psychologicznego — w tem był mu mistrzem Bourget — i poglębienie oraz zaostrzenie tegoż w tem był mu mistrzem Dostojewski - i nietzscheańską pogardę wszystkiego, co jest etyką, altruizmem, szlachetnem uczuciem, uległością, niewolnictwem, pospolitością, drobnomieszczaństwem - i fantastyczna nastrojowość Jakobsena. Jest to arrangeur w monumentalnym stylu, wielki alchemik literatury schylkowej, preparujący w tyglach swej fantazyi najryzykowniejsze preparaty psychologiczne, kombinujący najzawilsze konflikty erotyczne, mieszający do tego wszystkiego elementy muzealne, pierwiastki piękna z dzieł sztuki epok minionych i dostający w rezultacie upragnione złoto poezyi takiej, jakiej godna jest współczesność. Potrafi on w odrębny swój styl harmonizować i brutalnie po zolowsku sceny (\*Canto nuovo\*), jakich z lubością wiele rozrzuca po swoich powieściach, i teatralną manierę zaprzysiężonego markiza Pozy angielskiego estetycyzmu dystyngowanego. Jak miód pszczoły, tak d'Annunzio idey piękna zewsząd znosił do swego ula.

Ale arcypasterz egoistów-estetów, znudzony czasem tą tragifarsą targowiska próżności, zmęczony tym rozgwarem, jaki czynią mali ludzie, wielkimi rozdmuchanymi frazesami, zblazowany salonami, mondaine'ami, wyścigami, polowaniami, kłamstwem i zawiścią dyletantów i improduktywów, ucieka i ginie czasem w samotnej willi malarza Michettiego, przyjaciela i samotnika, i tam śni o pogodnych, wymarzonych czasach starej Grecyi, tam rozmarza się ruinami mykieńskiemi, bluszczem zarośniętemi, przeżartemi słońcem, zakrywającemi oczom profanów prochy królewskie Atrydów, roznamiętnia się pragnieniem wielkich tradycyi, epopejowych dusz, trojańskich walk bogów z ludźmi, herosów z herosami.

I wtedy staje się sam bezwiednie postacią potężnej tragedyi, tragedyi artysty, godnej postawienia obok Benvenuta Celliniego, Dantego, Byrona, Chopina i innych, kiedy, przejęty szczerze i głęboko jakimś neohumanizmem, idealną czcią posągowych ludzi i żywiołowych uczuć, pełen odrazy do współczesności, znajduje w tych Mykienach to, czego szukał na swój spłen znudzonego faworyta pięknych kobiet, na swoje wyczerpanie zwyrodniałego barbarzyńcy. A potem znów samotnik-poeta przekształca się w literata, korzystającego z fantastycznych senzacyi, pisze tragedyę półsłówek, półtonów, półnamiętności («Miasto umarłe») i przybiera grymas jakiegoś strasznego, niezawinionego cierpienia.

Nowożytny Don Juan przybrał w «Mieście umarlem» konwulsyjny ruch Laokoona, majac od «Sławy» aż do «Ognia» wszelkie chyba dane na sir Johna Falstaffa. I chociaż d'Annunzio, metafizykujący Romanin, ma bardzo często szerokie porywy w imperatorskim stylu, choć pozornie wypowiada wasalstwo Afrodycie. choć czasem myśli odrzucić sztandar milości egoistycznej, pod którym walczy od 10 lat z barbarzyństwem XIX. wieku, choć glosi hymny na cześć Garibaldiego, pompatycznie przechodzi do obozów socyalistycznych, czyta «ludowi» w amfiteatrach swe utwory, przybiera pozy wieszcza narodowego, to jednak każdem nowem dzielem (już w «Oleandro») wraca do słodkiej niewoli paziów Veronesego, siada napowrót między agoretów, patrzących na świat z klasycznej skajskiej bramy i powtarza za nimi, że «słusznie nawet walczą narody ze soba tak dlugo, kiedy piękna Helena jest tak podobna nieśmiertelnym boginiom».

## ADA NEGRI.

## PROFIL LITERACKI.

Nad wezgłowiem biednej nauczycielki w Motta-Visconti stanęła tajemnicza jakaś postać... przeznaczenie, postać, która z wyższych rozkazów dozgonnie ma jej towarzyszyć. «Kto jesteś?» — pyta zalękniona Ada Negri. — «Twoje przeznaczenie! odpowiada. Nigdy cię nie opuszczę, pamiętaj!» — «Precz z moich oczu! Ja chcę pożarów miłości, chcę nadziei, która kwitnie w młodości, pocałunków geniuszu i światła». — «Daremnie chcesz się ze mną rozłączyć! I tyś kwiatem cyprysu, kwiatem śniegu i grobów. Po cierniach i kwiatach pójdę z tobą aż do ciemnej nicości. Pomnij, że ten tylko, kto cierpi i płacze krwawemi łzami, kto walczy, może sięgnąć po zwycięstwo! Boleść uskrzydla duszę, a z walki laur się rodzi».—«Więc zostań!»

«Zostań! — odpowiada nie z rezygnacyi, ale z poczucia potęgi, nie dlatego, że musiała się poddać swej «Fatalità» (Przeznaczeniu), ale że chciała znosić niedolę, by potem o niej śpiewać, by rzucać światu kawały swej duszy, wieńce, uwite z piorunów, kwiatów i lez.

Nie anielskie dzieciństwo upływało jej w cichej Lodi, w otchłaniach pracy, bez powietrza i światla, w warstatach czarnych i w zimnych lepiankach. Kiedy ja dusił płacz, a umysł walczył wśród ciemności, wtedy patrzyła na matkę, kładąc głowę na jej kolanach i tchnienie spokoju spływało z nieba i otulało jej serce cichą sennością. A matka pracownica, madre operaia, biedna robotnica z bladym uśmiechem pracowala w przedzalni, żeby jej córka ksztalciła się i była pania. Jakimż smutnym obrazem tych czasów «sielskich, anielskich», jest wiersz o biednej wdowie ze zbiorku p. n. «Tempeste» (Burze). Rzecz tu ma sie cokolwiek inaczej. W wierszu wdowa pracuje, a córka rośnie rozpieszczona jak księżna. Spodobała się komuś, który ja umieścił i poddał swej żadzy. Deszcz pada, a córki niema. Matka sama, opuszczona, ale myśli: może ona szcześliwa.

Ada rosła, ucząc się i pracując, by móc matkę utrzymać. Patent nauczycielki zakopał ją w żywym grobie, w małej mieścinie Motta-Visconti, wsławionej w świecie urodzeniem anarchisty Caseria. Tu przeniosła się z matką i żyła ze skromnej pensyjki. I jak w «La maestra» w szkółce, której okna zalepione były papierem, zrezygnowana, miała w dobrem spojrzeniu cierpliwy spokój tych, co znają płacz i przebaczenie. Z trudem i miłością, powolnym i poważnym głosem uczyła cicho dzieci, zamknięte w zimnej izdebce. I byłaby może, jak ta maestra, skończyła życie, powtarzając jeszcze na lożu śmierci zsiniałymi usty ze znużoną tkliwością: «Dzieci, uważajcie, uważajcie!» gdyby jej głos nie zaczął się przedostawać do kartek

pism robotniczych i innych, w szczególności do «Illustrazione popolare». Umysł genialny, zagrożony śmiercią głodową w prowincyonalnem miasteczku, wrażliwa inteligencya i wielkie współczucie dla paryasów ludzkości, znalazły wreszcie wyraz w misternych tercynach i sonetach, drukowanych po włoskich pismach.

Na sztandarze swej twórczości poetycznej napisała Ada Negri wiersz, który tutaj podaję w wolnym przekładzie:

Ustąpcie miejsca!... Z krain pracy, znoju, potu, Z łanów, krajanych pługiem, i z kużni stukotu, Z piekielnych idę otchłani: Z otchłani, w których kują, tkają tłumy, Z hut i kopalni, pełna siły, dumy, Spiewam na cześć nowej pani.

Ustapcie miejsca!... Z lasów, pełnych gniazd i śpiewu, Z gajów, z zarośli mirtowego krzewu, Z pól, kwieciem pstrzonych bez końca, Z wód modrych, ponad które mewa wzlata, Ja — dziecię ludu — w liść lauru bogata, Chcę śpiewać hymn na cześć słońca.

Sztuko! Tobie święcę całe swoje życie, A uczuć skarby, którymi obficie Serce i duch mój hojnie obdarzony, Szatami słowa strojne promiennemi, Rzucam na wieniec dla nieba i ziemi, Z piorunów i kwiatów spleciony.

We wstępie do zbiorku «Fatalità» pisze pani Biri-Albiniowa, że przed biedną nauczycielką zamkniętą była cała kraina piękna i szczęścia w przyrodzie i sztuce. Nie znała ani potężnych wrażeń łańcuchów

górskich, ani oddechu morza, ani bogactw i przepychu wielkich miast, ani tajemniczego państwa desek scenicznych; dwa dni w Medyolanie, banalne wyścigi arystokracyi, hałaśliwy jarmark, wystawa z cyganami, to wszystko co widziała z państwa kultury. piękna, bogactwa i szczęścia. Energia młodości, bezmierna, właściwa południowcom tesknota za słońcem, które zapładnia pocalunkiem ziemie, pragnienie milości, samotność i głód umysłu, skazanego na proze życia codziennego, duma niedoli, zespolenie bolu ludzkości ze swym bolem – złożyły się na spotęgowanie jej indywidualności poetyckiej. Millionara di genio e sole wydała po kolei dwa tomiki, które w krótkim czasie zjednaly jej przyjaciół i wielbicieli, rozgłos we Włoszech i sławe w świecie. Zaczeto nadsyłać jej ksiażki i gazety dla kształcenia jej umysłu, wyrobiono jej pensye rządowa, nakoniec znalazł się bogaty fabrykant z Bielli, który pojął ją za żonę. Dziwną ironią faktów życiowych towarzyszem niedoli tej muzy socyalizmu, jak ja Francuzi nazwali, został bogaty fabrykant, jeden di grasso mondo di borghesi astuti ze świata tłustego chytrej burżoazyi. Wieszczka ciemiężonych została żoną jednego z ciemiężących.

Wielka to i potężna indywidualność. Lutnia jej nie ma wielu strun, ale tych kilka, które posiada, brzmi potężnie. Jako bezimienna córka wilgotnej lepianki, kapłanka siły i ulubienica słowa, śpiewa wstrząsający hymn wojny i śmierci. Grożnym jest

ten niewielki wiersz, zatytulowany «Va», w którym, przejęta wielkiem świętem oburzeniem, dysząc nieokiełzaną nienawiścią, przepowiada wojnę i śmierć warstwom używającym. Przejmująca to chwila w «Autopsyi», kiedy trup młodej nedzarki, która wyrosła na kamieniach, a umarla z glodu, rzuca w twarz uczonemu lekarzowi straszne przekleństwo. Wtedy to pisze subtelna i zjadliwa ironia ziejacy «Pożar w kopalni». «Może kiedyś dzieci, za solda na chleb pracując, natrafia na kości swych ojców i dziadów. Najlepsza rzecza dla tej rasy jest śmierć. Niech żyje pożar, który przez godzine rozpali bezpłodna litość nie znających cierpienia, pożar, który wam odbiera trud i ból, a oddaje pokój i sen! Niech żyje pożar, który człowiekowi szczęśliwemu, zwróconemu do słońca, woła: Ciesz się ciesz! Już niema brata twego robotnika, bo umarł wśród pracy, w płomieniach!» Pytaniem, zawieszonem w powietrzu, kończy «Notatke z kroniki», opisującą senzacyjny wypadek miejski. Lud się wzburzył, zalał ulice i place, zaczał tłuc szyby w pałacach bogatych, spokojnych obywateli. Zamknieto bramy i balkony. Batalion wybladłych żołnierzy dał ognia. Kilku padło pięknych i groźnych. Kto ich pomści? pyta poetka. Kto pomści śmierć tych, którzy upominali sie o swoje prawa, nie o jalmużnę, ale o krwawą pracę, prosząc o chleb powszedni, któryby im dodał sił do pracy, pożerającej ich zdrowie i siły? Takiem pytaniem, rzuconem w oczy światu używającemu, kończy się też dłuższy wiersz, z dwu części złożony i bardzo charakterystyczny dla społeczno-socyalnych pogladów Ady Negri, p. n.

«Bezrobocie», który przytaczamy dosłownie w prozie jako próbkę jej stylu:

«Wielkie słońce oświetla i ogrzewa brudnoszare mury ogromnego budynku, w którym dziś nic nie huczy i dymu nie widać. Słońce świeci wysoko, a budynek śpi. Wszędzie panuje umarły smutek przerwanej pracy, żadnych głosów, ani hałasów dzień dzisiejszy nie przynosi. Milczenie to złowróżbne i rozpaczy pełne. Jakaś straszna choragiew rozwinela się pod słońcem. Bądź pozdrowiony obdartusie strejkujący! Czarne wnetrze budowli w strasznym odpoczynku wydaje się grobem; zasłona pyłu leży na opuszczonych warstatach; zuchwale słowo błyszczy na okopconych murach. O, bezbronne ramiona, miejcie odwagę i nadzieję sprawiedliwszej nagrody! Każda maszyna wypolerowana już umarła, ale zęby jej, którymi zgryzła niejedno życie, wyszczerzają się błyszczac. W kotlach niema wody, ani ognia pod kotlami. Słońce świeci przez waskie, kratowane okno szyderczą błyskawicą. Coś tam stoi nieruchomo bez oddechu, jak szyldwach na staży. Pod ciasnemi sklepieniami pełzaja czarne widma, postaci pełne grożby, wzdłuż wilgocia i zimnem przerażających murów. wszystko się ożywia i przybiera znane ksztalty, podnosi się i tu i ówdzie zapala się żywy olbrzymi majestateczny płomień. Każda maszyna przybiera boski wygląd proroka-mściciela. Szeroka pierś motoru ryczy, a słup każdy staje się mieczem ognistym olbrzyma. Wszystko wola: O, promienna zorzo, obyś nie była daleka! Przez ciebie ten, który dziś pracuje pod bezbożnym batem, będzie posiadał moc człowieka,

przez ciebie przyjdzie na świat sprawiedliwość, nie litość. Przez ciebie wszystkie spojrzenia zwrócą się ku nowemu świętemu idealowi, przez ciebie radować się będą dzieci i starcy. O, falo miłości, rozpal i wzmocnij udręczonych, bo już na wschodzie błyszczy złoty sen przyszłości, maj odkupionych, maj wolnej pracy, szlak złotego nieba, skrzydlaty błysk promienia, maj słoneczny, pełen kwiatów i pocałunków i pieśni, w którym nie będzie zwycięzców ni zwyciężonych, ani sług ani panów!»

Złotą wizyą promiennej przyszłości kończy się ten przepiękny wiersz. Z promiennej zorzy pożaru fabryki, z płomieni, liżących wilgotne ściany i lśniącą maszynę, wysnuł geniusz poetycki marzenie przyszłych czasów i złoty sen. Koniec jednak «Bezrobocia» zdradza upadek autorki ze szlaków podniebnych w rozpaczną prawdę życiową i pozostawia wrażenie przykre i bolesne, spotęgowane jeszcze końcowem zapytaniem:

Utkwili oczy w swe wychudłe twarze, Bezsenni, sini od bolu i głodu.
Któryś zapytał cicho w jęków gwarze:
«I poco, czemu giniemy za młodu?«
A drugi za nim załkał, pełen żalu:
«Mnie dzieci w domu mrą z zimna i nędzy».
A inny dodał: «Żonę mą z szpitalu
Chcą wygnać jutro, a nie mam pieniędzy».
Ponad ich głowy przemknał duch skrzydlaty, Powiał chłód czarny, zimny, lodowaty.
Przerwał milczenie jakiś chłopiec młody:
«Przenigdy! krzyknał, wytrwamy do końca!
Choć teraz cierpim i zimna i głody,
Musim doczekać poranku i słońca!»

Utkwili oczy w swe wychudłe twarze,
Bezsenni, sini od bolu i głodu.
Jedna myśl była w smutnym jęków gwarze:
«I poco, czemu giniemy za młodu?»
Majestatyczni w łachmanach żebracy,
Kryjąc swą hańbę, tłumiąc łkania dreszcze,
Rankiem wracali do przerwanej pracy.
Dopóki — mówcie! — tak trwać będzie jeszcze?

Smutek przygniata dusze po odczytaniu «Bezrobocia». Słońce zaświecilo tam szydercza błyskawica, drwiac z tej garstki motlochu, który tak niezgrabnie się buntuje; kilka strzałów żołnierzy – a tłum pierzcha w strachu i niemej bezsilności. Ta nieudolność i niezaradność prostaczych tłumów, które rozpedza batalion wojska, sikawka ogniowa lub glód, zamiast osłabić wzmacnia jeszcze milość Ady Negri. Proudhon, śpiewak rewolucyjnych pieśni drugiego cesarstwa, kiedy po dłuższej obserwacyi buntującego sie tłumu poznal jego nieudolność i niezgrabność masowych ruchów, zaczął gardzić nim i pisać ironiczne piosnki o ludziach, którzy maja wielkie idey, ale rozum mały («Confessions d'un révolutionnaire 1840.») Ada Negri widzi te nieudolność tłumu, wstydzi się za niego, ale tem więcej z nim współczuje, tem więcej go kocha. Jak silnie występuje to współczucie i miłość w wierszu o miłości biednych «Sgombero forzatto»!

Wiele takich smutnych, drastycznych obrazków nędzy z krainy pracy maluje nam poetka w swych wierszach, n. p. dziewczynkę, która idzie ze wsi do miasta po pracę, śpiewając do ludzi hymn pozdrowienia, nie przeczuwając haniebnej przyszłości; dziew-

czynkę z cyrku, «sprzedaną publiczności», która tańczy na linie, upajając publiczność swem gibkiem ciałem, - «Tańcz! walcz!» wola do niej poetka, «daj tłumowi orgię padliny i potrzaskaj dla niego kości!»; wdowe płacząca, gdy jej piękny mąż utonął, a dziecię umiera z głodu; inną, która szyje na maszynie koło łóżka umierającego syna. Suchotnica blada gra «Mondscheinsonate», klawisze łkają pod jej palcami. Graj biedna, samotna i na śmierć skazana! Na ulicy chodzi czarno ubrana, blada nierzadnica. Jakiż dramat rzucil ja na ulice i każe jej ciagle szukać nieznajomego? - Biedny opuszczony chłopak tula się wynędzniały po ulicach. Co z niego kiedyś będzie? chyba lotr w wiezieniu. – W przytułku nocnym zasnęla z dzieckiem przyjęta kobieta, biednej zdaje się we śnie, że ma własny dach nad głową. Rankiem, gdy się zbudzi, będzie znów musiała szukać pracy. - Młocarnia hucząca wyrwała rękę jednej z pracownic, podajacej snopy. Czem teraz zarobi sobie na życie?

Wielkie pasmo niedoli, niedoli, zakutej w przepiękną melodyę włoskiego słowa, ciągnie się przez te dwa tomiki. Muza nieszczęścia posługiwa się językiem potocznym popularnym, a jednakże tak pełnym prostego czaru. Wyobraźnia Ady Negri wysnuwa ze źródeł bardzo realistycznych, z pożaru brudnej fabryki, z wyrzuconych w błocie rupieci, z łóżka szpitalnego, kopalni, więzienia, szpitali, żebraka, suchotnicy, trupa krajanego, — przepiękne obrazy; napięcie poetyczne z nakładaniem nowych barw na płótno wzrasta, fantazya, więziona kreśleniem realnych zjawisk, wzlata i wiersz kończy się albo wizyą przyszłości, albo

krzykiem rozpaczy, albo pokrzepiającemi słowami otuchy i nadziei. W jej wierszach niema ani właściwej romańskim poetom patetyczności, ani retoryki, jakby należałoby się obawiać u poetki, która mówi w imieniu pewnej warstwy społecznej, w której twórczości odbijają się walczące dopiero ideały. U naszej Konopnickiej-poetki, która ma wiele rysów analogicznych z Adą Negri (właśnie wydała przekład jej poezyi) i która przemawia także w imieniu uciśnionych, jest już więcej retoryki, a czasem nawet napuszystości. Obie czekają jutrzni świtu, ale u Ady Negri więcej jest nadziei, że ta jutrznia wnet się na niebie ukaże, u Konopnickiej przeważa pesymizm, nawet rozpacz i to tak silna, że przechodzi w blużnierczy krzyk:

...Czy wy myślicie, Że tam wysoko w tym cichym biękicie Jęk wasz, odbity od gwiazd złotych proga, Zakłóci spokojność Boga?

U Konopnickiej pesymizm rozlany jest po utworach, czasem tak szeroko, że staje się jaskrawym, rażącym i pozwala nam poza utworami dopatrywać się autorki-doktrynerki. U Ady Negri widzimy ludzką nędzę, malowaną przedmiotowo, silnie, ale prawdziwie; wrażenia, jakie autorka osiąga, nie osłabiają wplątane między szczegóły obrazu teorye i doktryny, ale je zwiększa jeszcze końcowa uwaga, która zwykle moglaby być napisem tych wierszy. Ta ujmująca prostota, naturalność, a czasem nawet lakoniczność biednej robotnicy, na której czole Opatrzność wypaliła

stygmat geniuszu, chwyta za serce. Jej słowa znajdują echo w sercu każdego czytelnika, budzą uczucia, które zamarły pod pokostem egoizmu.

Poznaliśmy już kilka dźwięków z lutni Ady Negri. Kiedy jej dusza dotknieta do glębi, serce zranione, wtedy w słowach nie widać już lez, tylko krew i pioruny, cheć zemsty i odwetu za cale wieki ucisków i całe bezmiary nedz. Wtedy to pisze, jakby mieczem ognistym, taka «Autopsyę», «Notatkę z kroniki», «Bezrobocie», «Pożar w kopalni». Ale wyjątkowo tylko śpiewa Negri pieśń zemsty i wojny, glos jej jest zwykle spokojniejszy, dźwięczy akordami gorącego a spokojnego spółczucia. Zawsze jest w nim duma niedoli, siła i poczucie potegi własnej i tych, w których imieniu przemawia. Żadzę zemsty zastępuje jednak chęć naprawy złego, usuniecia niedoli, i nawolywanie do zgody i milości ogólnej, braterstwa ludów. Ada Negri widzi, że proza powoli kształtujących się przewrotów społecznych, proza egoizmu i interesu własnego, którą przesiąkły wyższe warstwy społeczeństwa, sprzeciwia się poezyi marzeń o «maju wolnej pracy i odkupienia», który jakoby zbliżał się szybko, poezyi wszechmiłości i wszechzgody. Lecz choć wie, że «wprzód musi purpurowa bogini barykad, upojona krwią, prochem i dymem, przy świetle pożarów zmienić lud spodlony na lud gigantów», mimo to śpiewa przepiękną pieśń o pokoju i zbiorek «Tempeste» kończy wierszem p. n. «La Fiumana», w którym radzi mocarzom tego świata, ażeby wyszli naprzeciw wielkiej czarnej fali biednych, bezdomnych, pracujących lub domagających się pracy tłumów, fali,

która powoli nadpływa z ciemności, aby w imię praw ludzkich wszystko zalać:

Z złowróżbnym łoskotem wielka czarna fala Zwolna wzbiera w ciemności, z hukiem się przewala, Jak z głębin cieniów rzeka. — To tłumy nędzarzy, Bezmiar serc, pełnych bolu, i wybladłych twarzy, Bezmiar rak wyciągniętych, błagających pracy. Dość, byście tylko wyszli naprzeciw tej fali, Co, krwi i potu kwiatami wieńczona, Z łkaniem i grożbą nadpływa z oddali, Otwarłszy na oścież serce i ramiona!

Wznioslą i szlachetną myśl zawarła Ada Negri w tym wierszu, szlachetne, choć już spóźnione lekarstwo na społeczną chorobę, serdeczną radę podzielenia się prawami i przywilejami urodzenia, majątku, które przypadkowo dostały się niewielu, w imię ogólnoludzkiej miłości.

Poznawszy tę strunę jej twórczości, zaznajomiwszy się z utworami, zabarwionymi ideą społeczną, staramy się urobić całokształt jej pojęć socyalnych, i pytamy, w jaki sposób Ada Negri zharmonizowała w swych utworach ideę socyalizmu z poetycznem jej przedstawieniem. Pytamy, czy poezya nie została u niej służebnicą idey, czy Ada Negri jest socyalistką, obdarzoną geniuszem poetyckim, czyteż przedewszystkiem poetką i artystką, a potem dopiero córką robotnicy i śpiewaczką uciśnionych.

Jako dziecię proletaryatu, miłością swą i nienawiścią należy do klasy, z której wyszła. Groza życia robotniczego, życia nędzy i wyzysku, wgryzły

się w jej młody umysł i serce; straszne sceny w otchłaniach pracy wpiły się w jej pamięć, a geniusz poetycki pomógł jej do wyśpiewania tego, co czuła i cierpiała:

Te canto, o sparsa, o laboriosa, o grande famiglia humana!

Śpiewa wiec dzieje ludzkości pracującej, wielkiej rodziny robotniczej. W wierszu «I grandi» (Wielcy) mówi, że. «podziwia wielkie geniusze, które wskazały ludzkości nowe widnokregi światów, kocha wszystkich buntowników, gloszących nowe prawdy, ale opłakiwa wszystkich, którzy gineli w ciemności». Gdzieindziej mówi, że «kocha uciśnionych głodnych, którzy nie zaznali ulgi, ni wytchnienia, a jednak nie umieli nienawidzić tych, którzy patrzyli, jak dla innych dojrzewaly klosy, a nie kradli, tych, którzy pili żólć i Izy, policzkowani rozpanoszoną niesprawiedliwością, a nie zabijali, tych, którzy żyli wśród głodu i chłodu bez słońca i chleba, w zapomnieniu i poniżeniu, a w Boga wierzyć nie przestali». Kiedy nie unosi jej zapał i krew gorąca, kiedy śpiewa cichym kobiecym głosem, wtedy czuć, że współczucie jej i milość sklaniają się bardziej ku biednym i cierpiącym, ku maluczkim, nieświadomym, pokornym, ginącym w ciemności. Ada Negri jest wtedy kobieta z sercem; socyalizm jej opiera się na kobiecem współczuciu i na wrażliwości.

Ale kiedy bezmiar nędzy zaobserwowanej dusi ją, wtedy podziw dla wielkich buntowników, «kapłanów siły», bierze górę, wtedy w pieśni zemsty i wojny uwydatnia się bujna i twórcza siła, chcąca dorównać

meskiej. Stad pochodzi, że któryś z krytyków francuskich nazwał ja androgyna socyalistyczna, widząc w niej oprócz współczucia kobiecego i gwaltowność Twierdziłbym jednak, że i ta siła meska, zapał, cheć zemsty, żadza czynów przewrotowych, maja swe źródło w kobiecości Adv Negri, bo opieraja się zawsze na entuzyastycznym a niewolniczym podziwie, na pewnej pokornej czci dla wybitnych jednostek meskich, górujacych nad tłumem atletyczna budowa, piersiami olbrzyma, iskrzącem okiem i kierujących tym tłumem potega swej inteligencyi, wielkiej woli i ognistego zapału. Dowodem tego mogą być wiersze, w których Negri uplastycznia swoje idealy meszczyzn, wiersze o kolorycie erotycznym. Jest tych wierszy niewiele, ale te, które są, niezmiernie są charakterystycznymi dla psychy kobiecej, nawet tak wyjatkowej, jak Ady Negri. Do tego, który ją kocha, a dla którego nie czuje wzajemności, bo nie czuje czci i pokory, mówi: «Gdybyś plebejem był, a dumnie, wysoko ponad ludzka złość i jad niósl gładkie czolo, a myśli twoich podobłoczność febrycznie bila z zuchwalego czola, wtedy, o wtedybym cie ukochała». Na innem miejscu mówi do kochającego ją beznadziejnie młodzieńca: «Idź z twa miłościa, drogi pokój niech ci życie niesie, idź! Ja jestem niezgodą, młodzieńcze». Ona, dziecie ludu, ale ludu rasowego, córka biednej tkaczki, ale kobieta królewska, teskni do jakiegoś kochanka z kuźni, któryby byl jak herosy, jak demony zuchwały i dumny, jeden z tych bohaterów C. Meuniera, z twarza nieugietą

i spokojna wobec potoku plomiennego żelaza, któryby miał w pracy i zaparciu się siebie upór tytanów, pod którym drzemie ognisko nienawiści. I gdy z jednej strony żadza sławy mówi do niej ognistymi jezykami, gdy ekstatyczne oczy poetki wpatrują się z wszechumilowaniem w nieskończoność nedzy robotniczej, gdy zrzeczeniem się swoich praw i tęsknot Ada Negri staje się ofiarnica, rzeczniczką praw i niedoli ludu, to z drugiej strony przeciw askezie i zaparciu się milości kobiety dojrzalej podnoszą się we wnętrzu jej jakieś bunty żywiolowe, opory, a żądza milości i szcześcia znajduje wyszlachetniony, podniosły wyraz w tesknocie poetki do posiadania własnego dziecka. I ta Ada Negri, która milości rodzicielskiej do swej matki dala najcudowniejsze tony i barwy w piśmiennictwie współczesnem, pisze najglębsza tesknica przepojony wiersz o swem przyszłem dziecieciu.

Życie inaczej się ułożyło. W Niemczech była poetka, Ada Christen, która wydała jeden tom liryków p. n. «Pieśni straconej», kolorytem uczuciowym, duchem proletaryatu, miłością maluczkich i depresyą nieszczęścia zbliżone do Ady Negri. «Pieśni straconej» doznały nagle ogromnego powodzenia, zaczęto szukać poetki i znaleziono ją na drodze do fortuny. Niegdyś strasznie wynędzniała dziewczyna znalazła męża, założyła fabrykę konserw i wnet zrobiła miliony. Ale odtąd wszystko, co pisała Ada Christen, było mniej niż średnie, poza «Pieśni straconej» talent milionowej pani się nie rozwinął. Ada Negri, zamknięta w złotej klatce bogatego fabrykanta z Medyo-

lanu, przestała śpiewać zupełnie i poza temi poezyami, które pisało jej «przeznaczenie» i poza temi, które «burzę» w jej uczuciach oddało tak nowymi akordami, nic nowego nie napisała. Ptak w złotej klatce zamilkł...

## LUDWIK COUPERUS.

PROFIL LITERACKI.

Można o nim powiedzieć z cichem zadowoleniem: jedyny autor wybitny, który ostał się przed reporterami literackimi. W niemiłych czasach, w których poeci i artyści od czasu do czasu musza żadnym wiedzy interwiewer'om spowiadać się z życia, myśli i ideałów, kiedy romantycy zostają dziennikarzami, a dziennikarze ustawiają kulisy i reżyserują tragikomedye twórczości poetyckiej, on jeden, najdziwniejszy powieściopisarz belgijski, uniknał szcześliwie popularności i to nietylko tej szerokiej popularności, jaką mają autorowie «przystępni», ale i tej, jaką się cieszą gladyatorzy, idacy na śmierć, a kokietujący jeszcze loże cezara i Petroniusów. Ekscentryczny autor «Majestatu» jest również obcym i nieznanym w wypożyczalniach przejściowej produkcyi beletrystycznej, jak mało znanym w kolach wyrafinowanych artystycznie, uganiających się za dernier cri de la mode. Nie chciał go odkryć Oktawiusz Mirbeau, jak wiadomo profesyjny wynalazca geniuszów; nie podobał się Oli Hanssonowi, niemieccy krytycy gorączkują się w ostatnich latach głównie Maeterlinckiem, Multaulim i Anatolem France'm, więc ostatecznie czeka jeszcze Ludwik Couperus cierpliwie za kulisami, póki nie weźmie go któryś z artystycznych Barnumów, nie przedstawi Szan. Publice... i nie zrobi na nim krytycznej karyery. Jeśli bowiem krytycy złośliwi mogą być strażą ogniową na rozpalone fantazye wizyonerów, to przyznać trzeba, że krytycy o temperamencie baranków bywają najwygodniejszymi impresaryami.

Couperus wyszedł z jednego z najapatyczniejszych, zaspanych społeczeństw, z merkantylnej Holandyi, z narodu, w którym przepaść między pastorami a anarchizmem zapełniają bogate warstwy kupieckich patrycyuszów, milionerzy i ludzie, których synowie czy wnuki w najbliższej przyszłości będą mieli miliony. Jeżeli pewien krytyk francuski powiedział o Couperusie, że jestto niespodziewany kwiat orchidei, który wyrósł na torfowisku, to powiedział zasadnicze głupstwo; najpierw z tego powodu, że wyrośnięcie orchidei na torfowisku jest według zdania botaników niemożliwością, następnie, że kwiat ten nie jest wcale niespodziewanym, ale właśnie bardzo związany z gruntem, z którego wykwita, i z epoką, w której przekwita.

Ludwik Couperus, obecnie 40-letni męszczyzna, jest synem bardzo bogatego kupca, wnukiem kupców, a w artystycznej konstrukcyi swej ma bardzo wiele kupieckiego temperamentu, podobnie zresztą, jak Piotr Altenberg. Jego finezya stylowa, wyszukana i drobnostkowa, jego język, niezwyczajny i melodyjny, jego

wyobraźnia, wschodnia i zniewieściała, jego problemy psychologiczne, wyjątkowe i zagadkowe, ekscentryczny, wymyślony świat jego niby zwyczajnych ludzi, mają wiele wspólnych barw i akordów z całą młodą Holandya, zgrupowana kolo organu «De Nieuwen Gids«, której on sam jest najznakomitszym przedstawicielem. Taka reprezentacyjna figura nowej powieści belgijjskiej, a wiec i współczesnego życia, jak Willem Termeer z powieści Marcelego Emantsa, autora epopei «Lility» i «Mroku bogów», człowiek, wyprany chemicznie z reszty woli, energii, samodzielnej myśli, schnacy i trujący się auto-analiza, którego emanacye myślowe są już nikle, mdle i blade, dla którego istnieją tylko najbardziej miniaturowe problematy jakiegoś momentu psychicznego, który w negacyi i krytycyźmie siebie samego dochodzi już do absurdu, który, jeśli cośkolwiek działa, działa tylko pod wpływem sugestyi prawdziwej albo nawet wmówionej, jednem słowem, kaleka, męszczyzna-niemowlę Willem Termeer ma bratnie bliźniacze podobieństwo z figurami Couperusa: Bertim, Jules'em, księciem Berengarem. Wszystko to cisi, łagodni fataliści, królowie na wygnaniu, czekający apatycznie śmierci, znudzeni do szpiku kości, zmęczeni najdrobniejsza senzacya, śpiacy królewicze, bojący się i uciekający przed życiem, rozkochani w kobietach, o ile te sa na portretach lub na katafalku, drżący ze strachu przed tłumem, nienawidzący ulicy, światła, śmiechu i zdrowia. Takich opisują i Couperus i Marceli Emants, obok nich młodzi Niderlandczycy, jak noweliści: Prims, van der Goes, Cyryl Buysse; jak dramaturdzy: van Leberghe.

Ryszard Ledent, Fryderyk van Eeden, autor wspanialego «Johannesa Viatora». Takiego Hamleta w ostatniej potędze bezsilności dała i sławna już pani Helena Swarth-Lapidothowa w swej powieści p. n. «Białe golebie» i slawny już Vosmeer de Spie w swem arcydziele psychologii koronkowej «Namietności» («Een Passie»). Ich bohaterowie sato osoby bezkrwiste, prawie bezcielesne, sferyczne, i robią wrażenie, jakby dopiero co zeszły z wyblakłego gobelinu i właśnie chciały się uczyć chodzenia po posadzkach, krytych puszystymi dywanami. Jeżeli się ma oczy, troszeczkę otwarte na niedole ludzka, a widzi, jak pieknie postepuje praca, majaca na celu ulżenie nieszcześciu tlumów i jednostek, mimowoli przychodzi na język wobec takich ludzi nieludzkich wyraz etykietalny: zdechlaczki, - brzydki, ale plastyczny. Tytany niemocy, pasorzyty cywilizacyi, morituri!

O ile jednak podobne postaci do Couperusowego Jules'a, — laleczki nerwowe, nie szukające już nawet senzacyi, bo senzacya je zabija, — z punktu etycznego są wprost wstrętne, o tyle, jeśli, przypominając trupów, nie stają się prawie trupami, są z punktu psychologicznego nietylko ciekawe, ale jedynie ciekawe. Przeszła już doba inżynierów romantycznych, kolosalnych w swej tężyźnie, optymiźmie, śmiesznych wobec faktu, że im autorowie całą drogę życiową w powieści zarzucali kolcami, by ich wreszcie osypać różami i dać na ostatniej stronie piękną, zdrową żonę. Przeszła dalej doba Hamletów budoarowych, deklamujących wielki monolog na torze wyścigowym, imaginujących sobie przerafinowanie cywilizacyjne,

a cierpiących na niedokrwistość cywilizacyjną, śmiesznych wobec faktu, że im autorowie kładli w usta mozajkę obcych myśli i poglądów, aby wreszcie znudzonym życiem, sobą i autorem, włożyć w rękę rewolwer.

Ostatnia doba przypada w udziale młodzieńcommimozom, czułym tylko na barwę brokatu, smak likierów holenderskich i szept kwiatów w szkłach kryształowych, śmiesznym wobec faktu, że dokoła wre wielkie, potężne życie, które, ustawiwszy cieplarnianych Orlandów na półkach obok bibelotów zbytku, przejdzie do porządku dziennego, — co prawda nie nad nimi, ale pod nimi.

Couperus, serdeczny przyjaciel Jana Tooropa, to śpiew labedzi dekadencyi europejskiej, ostatni i najpyszniejszy jej wyraz, autor, o którym możnaby (pamiętając, że istniał konsekwentny naturalizm), powiedzieć, że uprawia konsekwentny dekadentyzm. Wszyscy Niderlandczycy są, o ile młodzi, senzytywistami. Senzytywizm to małżeństwo naturalizmu z fantastycznościa, to impresyonizm stylowy w chwili, kiedy nabiera rozumu, pierwsze pogodzenie rzeczywistości z poezyą wykwintną. Jak wszyscy senzytywiści, tak i Ludwik Couperus wyszedł z kultu genialnego reportera Zoli, przejął się duchem germańskiej filozofii, oddychał długie lata mgłami norweskiemi, polubił mistycyzm i senzacye mistycyzmu, o ile robia wrażenie literackie, i mimo to wszystko został typowym... Francuzem, powiedzmy Paryżaninem, zachował esprit d'ordre, stylowa przejrzystość, brutalność względną kontrastów, lubowanie się w pięknej formie i barwie, tęsknotę żarów południowych, a w konfliktach uczuciowych swych filigranowych ludzi nie ma ani śladu tej piwnej filozofii i germańskiego oblędu refleksyjnego takiego n. p. Sörena Kierkegaarda.

Couperus spedził młodość w Batawii, a pamieć i tesknota młodości, spędzonej w kraju, gdzie jest największy żar słoneczny i największa intenzywność i siła barw kwiatów i całej roślinności, uchroniły go od szarzyzny naturalistycznej, od kolportowania bezbarwnej codzienności. Pierwsza jego powieść, «Eline Vere», to literacka kinematografia haskiego high-lif'u, świetna co prawda, pełna ruchu, prawdy, kolizyi, tragedyi, humoru, satyry i tego wszystkiego, czego potrzeba, aby powieść salonowa była poprawną, dla podniebień jednakże znawców-smakoszy. Dla szerokiej publiczności powieść ta nie ma akcyi, wiec nie rozciekawialaby, natomiast umysłom, szukającym psychologicznych anomalii, daje bardzo ciekawe wewnętrzne życie wyrafinowanej sfery towarzyskiej bez faktów zewnętrznych. Tożsamo faktów zewnętrznych nie daje «Ekstaza», nowela, w której dwoje ludzi kocha się niezwykle podniośle i szlachetnie w wyższej atmosferze harmonii dwojga dusz, w pewnem ekstatycznem, nieziemskiem spojeniu, ale gdy w tę milość wchodzi element pożadania, namiętności, posiadania cielesnego, oboje się rozchodza. Już następna dłuższa rzecz, «Los» (Noodlot), ze sztafażem londyńskiej arystokracyi jest wiecej zamgloną, więcej oderwana od rzeczywistości i typów, spotykanych w życiu codziennem, więcej poetyczną, a mniej pamfletowa. «Los» przytem na każdej stronicy okazuje

wybitny wpływ i rozmilowanie się w akwareliście nowelistycznym, J. P. Jakobsenie, ale zarazem ogromna silę psychologicznego poglębienia bardzo wyszukanego konfliktu ludzkiego. Couperus, przeraźliwy pesymista, daje na tle bardzo wytwornych akcesoryi i w akcyi światowej salonowo-kapielowej dusze potwora moralnego, ohydy, jakiejby mu chyba pozazdrościł nawet Dostojewski, jakby drugiego Jaga szekspirowskiego, Roberta van Maeren. Ten Robert. nikly, piekny, niezmiernie delikatny mlody człowiek o rekach jak z słoniowej kości, znajduje się nagle w Londynie bez środków materyalnych w powrocie z Ameryki i niby przypadkiem czyha w nocy pod mieszkaniem kolegi i przyjaciela szkolnego, obecnie jednego z sezonowych dandysów londyńskich, Franciszka Westhove'a. Uradowany Franciszek olbrzym, Hun z ciala, a mala inteligencya, żadna energia i uosobiony brak sprytu, bierze go do siebie na nocleg. Odtad oplatywa go zwolna van Maeren swa inteligencyą, jak polip ssawkami, i zwolna jak pasorzyt toczy i toczy olbrzyma cielesnego, aż go zrujnuje życiowo. Westhove ma dość pieniedzy, tak że wspólnie z małym, ale ogromnie arystokratycznym Robertem stają się gwiazdami sezonu londyńskiego, wreszcie, przepuściwszy wspólnie mnóstwo złota, postanawiają wyjechać w podróż. Opuszczają tedy niewdzięczni faworyci pięknych mistress Whiterose-Cottage i wyjeżdżają do kapiel do Trondhjemu. Tu poznaje Westhove panne Ewe Rhodesówne i jej ojca, dżentlemana o ogromnie szerokich widnokregach myślowych, który nawet córke wychowywal... Ibsenem; w krótkim czasie

Franciszek i Ewa rozkochują się w sobie, on w jej hipersenzytywnej, meskiej, poglebionej naturze niewieściej, ona w jego bezgranicznej dobroci, dobroci olbrzyma o małym mózgu. Robert van Maeren zastanawia się teraz nad przyszłościa, widzi dokładnie, że pożycie we troje jest niemożliwościa, czuje. bedzie musiał wracać w nedze, w troski o byt. utraci spokój wygodny pasorzyta i rozpoczyna się ratować przeciw «losowi». Jest fatalista, przytem analitykiem, gardzi soba, płacze nad soba, ale rozpoczyna misterna intryge miedzy kochającymi i doprowadza do zerwania i rozejścia się. A w czasie tej intrygi piekielnej nienawiść jego, wściekłość i pogarda dla przyjaciela olbrzyma-dobroczyńcy tak rośnie, że tylko z olbrzymia energia nerwów może uczucia te maskować. Obaj wyjeżdżaja, tułają się tu i ówdzie po Europie, prowadzac wygodny żywot karawanserajów, aż w jakiś czas znajdują sie w Scheveningenie. Van Maeren został w hotelu, Westhove wyszedł w aleje i tu spotyka Ewe Rhodesówne z ojcem. Młodzi powoli wyjaśniaja sobie zawikłania dawne, dochodza do klebka intryg i Franciszek, rozszalały gniewem i oburzeniem, wbiega do hotelu. Kiedy żada wyjaśnień, w małym delikatnym wampirze wybuchaja nagle tłumione uczucia wścieklości, pogardy, nienawiści i trzesący się wytworny człowieczek, mały arystokrata, zarzuca rozwścieklonego olbrzyma najwyszukańszemi obelgami, pogardliwemi i złośliwemi, jak żółć. Wtedy olbrzym Westhove rzuca się na niego i dusi go... Po dwu latach więzienia Ewa z równą milościa zwraca się do złamanego życiem poczciwca, ale w oczach jego widzi to zbrodnię, to obłęd, o szczęściu małżeńskiego pożycia i mowy być nie może, poczciwy olbrzym na pół w ataku truje ją i siebie...

W obu tych powieściach mamy charakterystyczne dla Couperusa arystokratyczne obycie się z przepychem i zbytkiem, wyłączne środowisko milionów, pozaktórem, zdawałoby się, nie istnieje świat, a jeżeli istnieje, to tylko w podziemiach, — środowisko pałaców, skrytych w przepysznych parkach, najwykwintniejszych hoteli, kuryerskich pociągów, wagonów sypialnych, sewrskich waz, weneckiego szkła, japońskich tapet, najrzadszych, najdziwaczniejszych w barwie tulipanów i wysmukłych kobiet o złotych włosach, karnacyi perłowej i wyrafinowanym grymasie ust waskich.

Świetne obrazy tego życia, które kreśli autor «Ekstazy», nie mają południowej plastyki, ani kolorystycznego rozmachu, ale nikną i drżą, transparentalnie oświetlane, pełne wilgotnych barw, jakby wziętych z ekranów, na które je rzuciły magiczne projekcye.

Couperus, jak Baudelaire, narkotyzuje się zapachami kwiatów, jak Malarmé upaja muzyką, jak d'Annunzio uwielbia białość, słabość i tęskność kobiet, jak Bourget każe swym bohaterom filozofować, jak filozofują kochankowie, a kochać, jak kochają kupcy starożytności swe z trudem zdobyte: stare zegary z czasów Ludwika XIV., etruskie wazy, portrety Van Dycka, posążki tanagrzańskie.

To lubowanie się w przedmiotach najwyrafinowańszego zbytku artystycznego, przechodzące prawie

w monotonie przepychu piękna, w wyzywającą kokieterye bogactw i w garderobianą formalność opisów zbytku, widać z każdej stronnicy także następnych powieści, szerszych zakrojem, glębszych, a mniej paradoksalnych psychologicznie, ciekawych zaś i dla tych, którzy nie znaleźliby interesu artystycznego w powieściach poprzednich Couperusa, widać z «Maiestatu» i «Pokoju świata» (Wereldfrede). Ludwik Couperus przechodzi w nich ze sfery milionerów, arystokratów, dyplomatów i viveur'ów w sfere monarchów. ksiażat, królowych matek, następców tronu, marszalków, ministrów, kardynałów; narozkoszowawszy się dźwiekiem zwykłych tytułów, angielską dystynkcyą wyższych sfer, przechodzi w najwyższe, rozpisuje się nad ceremoniałami dworskimi, najsztywniejsza etykieta, wprowadza zdenerwowanego czytelnika w gabinety monarchów, zamknięte i odgrodzone kilkoma antresolami od milionów ludzkich, pozwala słuchać rozmowy cesarzowej-matki z następcą tronu, opisuje przeraźliwie nudne życie dwu ciotek książęcych, «starych panien o profilach kakadu», daje wzorowy żargon rezydencyi monarszej i przyznać trzeba, odnosi kompletne zwyciestwo nad Daudetem i jego «Królami na wygnaniu».

«Majestat» jest coś nie coś przesiąknięty ideami socyalistycznemi, które gdzieniegdzie nawet wypowiadają się w sposób dość stanowczy. Królewicz-następca tronu Liparyi, Otomar, nie uznaje przedewszystkiem pomazania królewskiego. Nie czuje absolutnie boskiego prawa do tronu, naród jest mu najzupełniej obcym, czuje, że w żaden sposób do tego narodu nie będzie

się mógł zbliżyć, tak, jakby o tem marzył; dlatego po uciążliwych walkach wewnętrznych, nie czując się zupełnie na siłach do sterowania nawą państwową, postanawia zrzec się tronu. W chwili, kiedy ma abdykować, umiera jego brat, a biedny królewicz Hamlet w największej potędze bezsiły uważa to za głos nieba, siebie za pomazańca. Genialny Couperus proces ten cały w duszy współczesnego królewicza nie z bajki, a z europejskiej pierwszej lepszej, łatwo domyślnej rezydencyi, przeprowadza z ironizmem Barrèsa, z przyciemnieniem tajemniczem wszystkich świateł i tonów, z nastrojem mistycznym, duszno-przygniatającym, ale wspaniale harmonizującym z problemami ludzi z tego świata dynastycznego.

Jak wiele w nim jednak zostało z syna kupca holenderskiego, to można odczuwać z takich opisów toalety księżnej Very, sukni balowej następczyni tronu, sukni nieboszczki markizy d'Yemena i t. d.¹) Kwiaty i biżuterye to jego królestwo z tego świata wytwornych męszczyzn i pięknych dam, gdzie wszystko opływa w perły i brokaty, gdzie oczy błyszczą jak dyamenty, głos jest jedwabistym, smukłość dziewcząt smukłością onyksowych słupów, czoła są z kości słoniowej, w wazach czarne róże, kobiety w czarnych sukniach wyglądają jak marmurowe kwiaty w czarnych kielichach, szyje są łodyżkami nepantów, ręce mają zapachy i linie lilii. Całe wieki, wszystkie światy składały się na wygody komfortu i wyrafinowanie

<sup>1)</sup> Jedyna nowela jego, która pod tym napisem w tłumaczeniu polskiem mojem pojawiła się w «Życiu» 1898. r.

w smaku tych ludzi z powieści L. Couperusa, całe wieki i światy na ich bezbrzeżne znudzenie i bankructwo życiowe, na nikłość ich myśli, słabość uczuć, niedolęstwo i ospałość.

Autor «Majestatu» jest i professionel viveur i connaisseur en impureté, jest i bardem budoarowym i jakby trybunem bezkrwistych męszczyzn i kobiet, ale przytem obok «Eliny Vere» i «Losu», epopej problemów to eterycznych, to ekscentrycznych powieści bladych, bez szpiku pacierzowego, dostępnych konfliktów i silnych charakterów, daje przecież «Majestat» i «Pokój świata», powieści z bardzo ciekawem zagadnieniem społeczno-politycznem, o szerokich widnokręgach myśli.

I tu kołysze się kolebka jego indywidualności, która – jak śpiewa Verlaine – niewidzialna reka porusza nad brzegiem przepaści... w tym wypadku przepaści wzruszeń melodramatycznych. Couperus w ostatnich powieściach poslugiwa się ostatnią deską ratunku autorów, bankrutujących na gminie swoich wiernych wybrańców, a chcących działać skutecznie na tłumy, na inteligencyę: posługiwa się utopią. Pod znakiem utopii stoi obecnie literatura angielska, utopijnościa zaczynają się bawić «młode Niemcy». Senzytywista Couperus nietylko upaja swe zmysły linia i barwą, kobietami i kwiatami, blaskiem dyamentów i muzyką d'Indyego, Saint-Saënsa i Lala, ale ma nadto zmysł rzeczywistości, faktów politycznych, przemian spolecznych, sens du réel, des choses visibles autorów tendencyjnych. I oto, jako autor tendencyjny, pisze powieść: «De stille Kracht» (Cicha potega), w której z porywającą retoryką, z ogromnem bogactwem opi-

sów wschodniej przyrody, przedstawia dzikie wyuzdanie i niebezpieczna nienawiść Jawanów, tych biednych, przez Multatulego ukochanych, przez Holendrów katowanych, ich nienawiść do Europejczyków i europejskiej cywilizacyi. Senzytywista Couperus staje po stronie wykwintnych rezydentów, ich poliandrycznych żon, panów kupców i ich żon przeciw jawańskim tuziemcom, przeciw zdawna już przebrzmiałym, zapomnianym ideom Multatulego. Ale że z problemów budoarowych wszedł na szeroką arenę życia społecznego, to jest już jego wielkiem opamietaniem, droga «do Damaszku», zasługą i przykładem tego, że lepiej «z żywymi naprzód iść» w motloch, nawet z wielka sztuką, nim motloch z wielką dzikością wejdzie w sztuke; a zmory inwazyi barbarzyńców niepokoja przecież samych kaplanów artyzmu, dbających o dobra doczesne, o sławe, a satyryków budza z uśpienia i spoczynku. To przykre tylko, że dekadent Couperus, zawierając kompromis z tendencyami społecznemi, pojał je jako egoistyczne interesy kast kupieckich i widzi «cichą potegę» tam, gdzie są głośne bezsilne krzywdy Jawanów ciemieżonych.



## MULTATULI.

STUDYUM Z PIŚMIENNICTWA HOLENDERSKIEGO.

To jest najkardynalniejszym, najszacowniejszym przywilejem dla nas, essay'istów, od wielkiego praszczura Montaigne'a począwszy, że o ile tylko nam niezwycieżone warunki życiowe pozwalaja, stosując Montaigne'a dewize życiowa: «doucement laisser couler la vie», chodzimy swobodnie po niezmierzonych kwitnacych obszarach ludzkiego umyslu i, jak piekne dziewczęta zrywają w słonecznych ogródkach ulubione swe kwiaty, tak i my do girlandy naszych ulubieńców, niedoścignionych prototypów, dobieramy tylko tych, których gorecej ukochaliśmy i latwiej zrozumieli. Każdy człowiek z otoczenia lubi chlubić sie swa rodzina, chwali szczęśliwe związki krwi, dostojeństwa powinowatych; z jakaż duma możemy więc mówić o wielkiej galeryi przodków swojego ducha, tych mężów o szerokich czolach i glębokich oczach, skeptycznym grymasie ust, których portrety wyryte są nie w miedzi, nie w drzewie, ale w glębi duszy naszej, tęskniącej do poddańczego obcowania z dawno zmarłymi mistrzami! Wielki to przywilej essay'istów,

t. j. tych artystów, którzy nietylko moga, ale powinni jak najdalej i najniżej odsunać od siebie interes chwili i środowiska, choćby najszczerzej pojętego, - przywilej filozoficznego, to historycznego, to psychologicznego, a zawsze syntetycznego ujmowania fenomenalnych organizacyi ukochanego żyjącego czy zmarłego artysty, - przywilej madrego ogrodnika, który wygrzebywa śliczne drzewko powoli, a umiejetnie z ziemimatki, a zasadza je w okragly misterny klomb pod oknami swych panów, swych sympatyi, Wiek XIX. najwspanialszych miał ogrodników swej umysłowości, n. p. Macaulaya, Emersona, Brandesa, Maeterlincka, a w ich prace zmudną i subtelną zapatrzona, ich śladów dopatrując na szarych gościńcach codziennej roślinności i produkcyi, idzie cała (nieliczna zreszta) rzesza starszych i młodszych ogrodników. Wszyscy maja świetne wzory rysunkowe klombów, rabatów, formatów i kompozycyi; wszyscy mają gotowe, świetne, skończone wzory nowej, czy odnowionej gałezi sztuki krasopisarskiej. A kunszt zainteresowania ciekawości, rozentuzyazmowania uczuć i wyszlachetniania gustu ogółu, czytającego inteligentnie, polega tylko na tem, aby w stare skórzane worki wlewać wino z własnych piwnie, aby ukochane i tłumaczone postaci oświetlać indywidualnie, nie wpadając w konflikt z danemi życiorysu, twórczości, temperamentu, charakteru, aby wogóle, naśladując pisarskie ruchy takich świetnych psychologów, stylistów i filozofów, jak Emerson czy Macaulay, O. Hansson czy Maeterlinck, Ryszard Meyer czy Prohazka i inni, nie przestać być... soba. Essay indywidualny pisarza-artysty nie

- •

ma żadnych albo przynajmniej ma bardzo mało stycznych z essay'em przedmiotowym, krociami produkowanym przez bezimiennych dziennikarzy. O Amielu i Hoffmansthalu może równie szczęśliwie pisać: pani Ellen Key, F. Poppenberg i legion reporterów, którzy dostarczają kolumn ordynarnych niedorzeczności i naiwnych krytykowań niemieckim manufakturom dziennikarskim; wspólny będzie wszystkim tytuł essayu, interpunkcya i gramatyka «qui sait regenter jusqu' aux rois» (Molière w «Kobietach uczonych»), zreszta nic. Reporterzy «od sztuki» moga być też komiwojażerami «od literatury», a jest rzeczą ogólu, inteligentnie czytającego, odróżniać ziarno od mierzwy, strzec się wszelkim sprytem od czytania wyrobów tych panów, którzy kolportuja modernizmy (byle była na nich pieczeć: «on lit ça à Paris»), unikać starannie jaskrawie secesyjnych okładek, poza któremi zwykle arogancya reportera-reklamisty opowiada o arogancyach «ulubionych modnych» pisarków.

Holenderski genialny pisarz Edward Douves-Dekker, dotychczas przynajmniej na rynkach i targowicach jest jeszcze «nie odkrytym». Cieszmy się w cichości i poznajmy genialnego buntownika z tego kraju, o którego krowach, tulipanach i śledziach tylko mamy bardzo szczegółowe pojęcie, poznajmy go, zanim jego pamięć, całego życia pracę i fenomenalność wschodniego temperamentu pisarskiego obrzydzą nam doszczętnie paryscy fabrykanci «causeries» i żydki berlińskie! Jak Otello, Lambro i Płoszowski, na tysiąc rozdzieleni, dadzą trzy tysiące lotrów, rzezimieszków i kawiarnianych Hamletów, tak też kiedyś Multatuli,

pod skrzypiącemi piórami sprawozdawców literatury bieżacej stanie sie magazynem cytatów partyjnych, straszydłem na snobów przeciwnego obozu, piła towarzyska na herbatkach pań, opiekujących się biedną Hagara na puszczy: Sztuka, dziewica upadla, a tak piekna, tak piekna... Tymczasem jeszcze najpoteżniejszym urokiem wielkiego rewolucyonisty ducha Holandyi jest ta okoliczność, że bliźni nasi mało o nim wiedza lub nic, że na cześć jego nie pieją hymnów banalności, ani nie podają w wątpliwość jego talentu, ani nie «rozbieraja» jego twórczości, co jak wiadomo, ze wszystkich rozbierań w niezgrabnych rekach niepowołanych najgorszą jest plagą piśmiennictwa. Tak tedy Multatuli, popularny i wielbiony w Holandyi, jak w Rosyi Tolstoj, na północy Ibsen, w średniowieczu Giordano Bruno, Luter, Hus, Savonarola, myśliciele i wojownicy, Prometyda, - w metropolii snobizmu europejskiego, Paryżu, jest zgoła nieznanym, ergo nigdzie, a w Niemczech jeszcze nie wyszedł poza sfere publiczności miesieczników. Dla dyletanckich zaś podniebień umysłowych smakoszy-kontemplatorów największym urokiem jest właśnie ta błoga świadomość, że się wchodzi w kraine, nieznaną ani z podreczników literatury najmodniejszej, niepokalaną stopami gnomów i sylfów redakcyjnych, że się poznaje indywidualność, do której swojska fama nie może jeszcze dolepić jakiegoś epitetu dekadencko-symbolicznego z tej prostej przyczyny, bo jej nie zna. Nietzscheaniści poroździerali w strzepy niebotyczne ściany i wiązania, wieżyce i luki koronkowej budowy tego fantasty, który ani myślał, że pustym a brzmią-

cvm cymbałom ludzkim daje poetyczną dogmatykę dla ich duchowej pustki i frazeologii, brzmiącej rozdźwiekami nieskończonymi. Nietzschego dzielo żywota zbrudzili wielbiciele; jak na śpiacego Guliwera, tak na epokowa spuścizne olbrzyma wdrapały sie rzesze małoludków i, kiedy spał snem obłedu, odmierzyły i skroily dlań, uszyły pstrą szatę klowna i ubrały go w nia małoludki!... Multatuli mała ma jeszcze gmine wielbicieli, a do niej wchodzą, bez patosu uroczystego i zaklęć o pogardzie dla ludzkości, dażącej do coraz jaśniejszego szczęścia, ci, dla których wedrówki z Zarathustra mogły być tylko szalonym młodzieńczym epizodem dyonizejskim, a po tym epizodzie dni pracy, wyszlachetnionej, namiętnej, celowej pracy. Zresztą i sam Nietzsche przeszedł poza rogatki bezwzględnego egoizmu i iluzoryczna wiare w idealnie najdoskonalsze wydoskonalenie wybranych meżów królewskich. Najgłebszy współczesny myśliciel, Maeterlinck, mozolnie buduje religie maluczkich, marząc o tem, by cała ludzkość była ludzkością królewską. a królewski trybun ludu, Multatuli, jest bratnim duchem Tolstoja i Emersona. Jeżeli zaś z atmosfery Multatulego, z świetych buntowniczych tradycyi. wyłoni się jakaś nowa «Eleuterya», to będzie to nie «Eleuterya» magów, ani efebrów, nie marzycieli, ani aktorów, ale silnie zwarte koło jasnych głów i szerokich ramion, któremi podważą glazy starej wieży Babel, jaką bezsprzecznie jest wszelkie współczesne spoleczeństwo bez różnicy stref i klimatów.

Holandyi przypadł w udziele zaszczyt, że urodził się w jednem z jej miast, Amsterdamie, w roku 1820.

kapitanowi statku handlowego, Douves-Dekkerowi, synek Edward, przyszła zakała i hańba rodziny, dla ojczyzny zaś przyszły: «nowy Herostrat», jak go milutko nazwało jakieś pisarczysko w piśmie «Gravenhaagische Nieuwsbode». Sfera, wśród której pedził dzieciństwo, jak każda sfera, mniejsza o to: ludowa, mieszczańska czy książeca, w odniesieniu do zjawiska dziecka wyjatkowego, o uduchowionej niepospolitej inteligencyi i nieproporcyonalnej do otoczenia szlachetności, - sfera rodzinna uczuć była mu niesłychanie przykrą i obcą. Filistry holandzkie, maklery w przedsiebiorstwach kawy i cukru, merkantylne inteligencye, kupieckie widnokregi, ludzie, urodzeni z metrem, waga i namiętnością zysku, śmierdzące indygiem i szafranem kobiety-kucharki i spekulujące, a konkurujące z sobą zawistnie egzemplarze speciei homo, oto podloże patryarchalne, środowisko, z którego musiał się prędko wyswobodzić. Stary Dekker przeznaczył go sakramentalnie do handlu, więc młody po skończeniu gimnazyum musiał jakiś czas handlować, co ostatecznie w rezultatach okazało się bardzo korzystnem, gdyż niemasz złośliwszej satyry w całej literaturze współczesnej na ten stan, na te kastę, w Holandyi zgoła oligarchiczna, nad te fragmenty, rozsypane w całej jego twórczości literackiej, a już najsilniej w powieści p. n. «Maks Havelaar, czyli akcye kawowe niderlandzkiego Towarzystwa handlowego». Ostatecznie jednak mały Edward tęsknił za egzotyzmem i za jakąbądź cenę postanowił porzucić maklerów, jobber'ów i ich interesy. Został urzędnikiem kolonialnym w Izbie rachunkowej, stacyonowanym w Batawii na wyspie Jawie. Awansował bardzo szybko, tak, że po dwunastu latach został asystentem-rezydentem naprzód na wyspach Moluckich, następnie na wschodniej Jawie w Lebaku.

Stanowisko to, bardzo wysokie, niejako namiestnika prowincyi, zawisłego tylko od wicekróla w Batawii. rozstrzygnelo wreszcie o przyszłym kierunku jego trybuńskiej działalności. Trzeba tu dodać informacyjne szczegóły o olbrzymiej wówczas potedze kolonii holenderskich, o tych 30 milionach krajowców Malajów, zamieszkujących najpiękniejsze ziemie i wyspy kuli ziemskiej, o tej brutalnej perfidyi wszelkiej, a już specyalnie holenderskiej polityki kolonialnej, która pozwalała, aby prowincyami tytularnie rządzili książęta z rodów jawańskich, jako urzędnicy holenderscy z doradcami, namiestnikami, rezydentami Holendrami o absolutnej władzy despotycznej. Książatka jawańskie były pośredniem ogniwem miedzy ludnościa a rządem kolonialnym, a opierając się na potędze i powadze Holandyi, wyzyskiwały, prześladowały, ździerały i okradały swych poddanych, z resztą wschodnich tyranów, znaną z wściekłości i zapamiętałości. Do jakich zaś kresów dochodziło to rozbestwienie satrapów jawańskich, cierpiane przez rząd, bo dogodne, bo zniewalające książątka do najuleglejszej, najwdzięczniejszej przyjaźni i lojalności, tego dowody porozsypywane sa ulamkowo w powieści Multatulego p. n. «Maks Havelaar», która w literaturze europejskiej ma, lub powinna mieć, takie znaczenie, jak «Chatka wuja Tomasza» pani Beecher-Stove dla amerykańskiej. Asystent-rezydent królewski, Douves-

Dekker, oddal się swemu urzędowi z zapalem i gorliwościa, ale zarazem z tendencya i celem, zupełnie niestosownym dla tak wysokiego dygnitarza. Chciał bowiem niemiły ten wichrzyciel rozpoczać daleko idace reformy polityczno-administracyjne, któreby pozwoliły cokolwiek odetchnać okradanej i rzezanej ludności, chciał pociągnąć kacyków malajskich, przesadnie rozbijajacych się po krajach podległych, do surowej odpowiedzialności i w tym kierunku rozpoczał ten maż inicyatywy mądrą, szeroką, dzielną akcye. Jego ksiażatko było właśnie jakby sekcyjnym egzemplarzem satrapy malajskiego, spędzało lud pod broń w czasie żniw, posiepaki książatka wykradaly rodzinom bawoły ostatnie i córki przystojne, dokoła panował głód, pality sie wsi całe, ludność emigrowała tłumnie, ździczenie, mord, pożoga, a ponad wszystkiem straszne, nieprzeblagane choroby nagminne, wyniszczały ludność rosłą, piękną, niegdyś zuchwałą i szczęśliwa, a dziś dzieki cywilizacyjnym dobrodziejstwom wynedzniała i ogłupiała do ostatnich granic upadku.

W dygnitarzu holenderskim żywym blaskiem rozpłomienił się jakiś nienormalny, bezowocny altruizm, który doprowadził go tylko do całego steku konfliktów z otoczeniem, rządem, ze wszystkimi, i po tytanicznych wysiłkach i walkach w konsekwencyach słusznych przyniósł ...dymisyę. Po ostrej dyscyplinarce niepoprawny reformista i awanturnik dostał ostatni list od wicekróla generalnego gubernatora z Batawii, pana Duymaera van Twist, adresowany już do «byłego asystenta J. K. Mości pana Dekkera», a książątko z Lebaku, noszące piękne, choć długie

imie «Radhen Adhipatti Karta Natta Negara» moglo dalej swobodnie nosić na polvskujacym brzuszku złoty order niderlandzkiego lwa, rwać krociami wianuszki z głów dziewczatek malajskich, które, jak wiadomo, tak ogromnie kochał i chwalił Baudelaire, mógł dalei na wachlarzowatych palmach wieszać ojców i meżów. Głupi idealista wracał po 18 latach dygnitarstwa w koloniach do Europy jako przeciętny śmiertelnik, emeryt dobrowolny, zostawiwszy żone piekna... u brata Jana, plantatora tytoniu w Rembangu na Celebesie, pania Ewerdyne Huberte, z domu baronówne Wijnbergerówne, z synkiem i córeczką. Na tem zamyka się pierwsza polowa jego życia, wstep, uwertura, w której los nagromadza i układa szereg zewnetrznych zazebień i motywów, w której okoliczności, fakty, otoczenie, presye, tradycye, doświadczenia, rozczarowania, wszystko poteżnie, bezpośrednio wpływa na ukształtowanie sie organizacyi artystycznej.

Odtąd już w najfatalniejszych warunkach materyalnych, na włóczędze po poddaszach hotelowych Brukseli i Amsterdamu, w nieopalanych pokoikach przy łojowych świeczkach, szukając ciągle posady, walcząc z determinacyą, z wierzycielami, pisał jakby pamiętnik swój, biografię krwawą pewnego «pana w szalu», który mieszka na dalekiem przedmieściu amsterdamskiem z żoną, dziwacznie się ubierającą. «Pan w szalu» napisał ogromne dzieło, składające się z tysiąca rozmaitych artykułów, studyów, hipotez, sprawozdań, czasem specyficznie ze stosunków osad holenderskich i dzieło to chce drukować. Douves-

Dekker bowiem sprowadził rzeczywiście żone z dziećmi z Indyi, a kiedy familia żony zerwała z nia wszelkie stosunki z powodu, że nie rozwodzi się z człowiekiem, który już uchodził za marzyciela-pólgłówka, biedna rodzinka Dekkera wpadła w nędzę najskrajniejszą. Wtedy ukończył Dekker swą pierwszą pracę, która wreszcie w r. 1860. wyszła pod pseudonimem Multatulego, t. j. tego, który wiele cierpiał... jak u Horacego multa tulit fecitque puer sudavit et alsit. I przeszedł dreszcz wielki po całym kraju, jak w parlamencie holenderskim scharakteryzował przyjęcie tej książki deputowany Hoëvell, ogromny glaz przygnębienia moralnego padł na mrowisko społeczne, bomba na oportunizm kupieckiego mieszczaństwa. gestem reki zuchwalej odslaniał nieznany, a slawny Multatuli potworną, ropiącą się ranę społeczną, pokazywał, na jak glinianych podstawach spoczywa ten przepych jednego z najbogatszych narodów na świecie, na jakich zbrodniach, mordach i grabieżach opiera się ustrój kapitalistyczny szczęśliwego kraju. Był to akt oskarżenia i fakt sztuki, wulkaniczny wybuch oburzenia, idacego z serca, i wolanie prorocze o poprawę i przeciwdziałanie na wszystkich polach politycznego życia, utwór literacki, ale co wiecej, akt żelaznej społecznej woli i trybuńskiej inicyatywy.

Wrogo przeciw interesom materyalnym całego narodu stawał człowiek jeden, sam, «wróg ludu», potężny tylko swoimi sprawiedliwymi postulatami, swą nazareńską etyką, nieskazitelną czystością idei i programu, słusznością pretensyi, nagromadzonym materyalem krzywd, wołających o pomstę do nieba,

i oskarżeń, opartych na nieprzeliczonych faktach, Prometyda. A że ksiażka wywoływała olbrzymia senzacye, że ja rozchwytywano, a w Indyach płacono po 100 guldenów za egzemplarz, że powoli i dyskretnie przyznawali racyę moralna autorowi i ministrowie i dyplomaci i bankierzy i literaci i wszystkie szlachetniejsze jednostki w ojczyźnie, że tu i ówdzie wybuchały płomyki oburzenia, rozpoczynały się interpelacye, tu i ówdzie zbierały się grupy, rewolucyjnie dyskutujące, i z ukosa i coraz krytyczniej zaczeto patrzyć na dynastów kawy i tytoniu, królów cukrowych i królów indyga, milionerów i nabobów, że dalej i nowy wicekról Indyi, hrabia Sloot van de Beele oświadczył, że Multatuli ma racye, ale to do niczego nie obowiązuje, - że nerwowy niepokój i zamieszanie i rozbudzonych sumień głos ogromnie wzrastaly, a po ulicach miast holenderskich zaczęto znowu śpiewać stara piosnkę o «zbójeckim kraju nad morzem, co leży między Szeldą a wschodnią Fryzyą», - cóż tedy dziwnego, że zapomniano troche o nowej kombinacyi barw tulipanów, rzesze kupców ukryły się po norach jak szczury i przycichły, a jakiś pisarzyna zdobył się w «Gravenhaagsche Nieuwsbode» na epitet dla Multatulego: nowy Herostrat! Z czasem epitet ten przypadł do smaku całej kanalii reporterskiej, rząd senzacyę i oburzenie przeforsował zupełnem zamilczaniem ze swej strony i nie uczynił ani jednego kroku w kierunku reformy polityczno-administracyjnej; możnowładcy kawy i cukru znów przyszli do moralnej równowagi wielce czcigodnych obywateli, wiernych poddanych J. K. Mości. A jakby na uragowisko gnijacym z nedzy i zarazy krociom Malajów w tajemniczym majestacie święciła się ku Bożej chwale święta Hermandada. Krytyka ówczesna pisała oczywiście o kapryśnych wadliwościach kompozycyi. o fatalnym fragmentarycznym układzie, o przeladowaniu balastem epizodów, o nieudolnościach stylistycznych, lecz wszyscy entuzyazmowali się oryentalną pychą języka, przedziwną koncentracya myśli, siła frazeologii, pejzażami o podwójnie intensywnych barwach, - marzyli o tym kraju tysiaca i jednej nocy, rozkoszowali się prześlicznym romansem malajskiego Romea i Julii, Saidžacha i Adindy, imie Multatulego było na wszystkich ustach. A człowiek czynu czekał, a namiętny miłośnik uciemiężanych i deptanych bliźnich czekał, a trybun 30 milionów Azyatów czekał, – ten śmieszny sercowiec, który śmiał się porwać drukowanem słowem i z ogniem wymowy na złote baszty warowni Mamona, czekał w małym pokoju hotelu w Roterdamie. Myślał, że społeczeństwo, zmateryalizowane do szpiku rdzenia pacierzowego, ocknie się, powstanie i powoła przed sad swój Rade indyjska, oligarchiczną kastę nabobów indyga i szafranu, sprawiedliwość raz wreszcie zrzuci przepaske z oczu, a cieżki miecz podniesie do góry. He, he, he! Przyjaciel jego, bardzo zacny literat, Jakób van Lennep, poprawny obywatel, ba, nawet utalentowana osoba, nabywszy prawa autorskie od wychudłego Dekkera, zrobił piękny mająteczek na pamiętniku martyrologii «pana w szalu», a antypatyczny satyryk, wichrzyciel i wogóle anormalny awanturnik Multatuli ze wszystkiemi swemi ideami,

altruizmami, z tym całym oblędem malajskim, rozpoczał żywot nomady, wagabundy z «Fliegende Blätter», prawdziwa Odysee nedzy i cierpienia, poniżenia i zgryzot. Żone i dzieci musiał opuścić, przyjaciel go okradł, entuzvaści i idealiści wrócili do kantorów i zamtuzów, by wylysieć, wyszumieć i stać sie spokojnymi obywatelami ojczyzny. Multatuli musiał ogromny płomień pochodni swej rewolucyjnej zagasić w rodzinnej ziemi, własna reka bijąc o grunt macierzysty, i iść w świat. O Jawanach zapomnieli i Holendrzy i Europa, a bezmiar ludzkiego cierpienia «drugorzędnej» rasy splynal krwia do Oceanu Spokojnego bez poematów, bez pamieci. Żar apostolski holenderskiego Lassala ostygł cokolwiek. Niezbłagane, twarde, unormowane życie europejskie usuneło w dal programy, prospekty i perspektywy, gorączka wielkiej reformatorskiej działalności, krucyaty i rezurekcyi u niego ustąpiła miejsca jakimś mglistym, nieuchwytnym, imperatorskim marzeniom o czarodziejskiem państwie Insulindy, raju wolnych ludzi wzdłuż szmaragdowego pasu najpiekniejszej ziemi podzwrotnikowej. Fanatyk, działaczrewolucyonista, przyszły dyktator, wytworny w filozoficznych myślach pan z panów, demokrata żarliwy... artysta - od czynu przeszedł do kontemplacyi, od dokumentu znikczemnienia ludzkiego do wizyonerskiego melancholijnego fantazyowania. W głodzie i chłodzie, w garkuchniach i spelunkach pisał swoje «Listy milosne». Do «Maksa Havelaara» dal pomnikowy kontrast w osobie, rywalizującej z Flauberta Pecuchetem, w tym robaku ludzkim, panu Batawusie Droogstopplu, maklerze kawy (firmy Lastet Comp.

Amsterdam, Lauriergracht Nr. 37.), karykaturalnym już prawie snobie, nikczemnym i marnym, poprawnym i porządnym aż do obrzydzenia. Dla «Listów miłosnych» wyśnił sferyczną, anielską, rozwiewną postać Fancy, niedościgły fantom fantazyi poetyckiej, idealną kochankę-natchnienie...

Kiedy Maks Havelaar był jakby pieśnia wojenna Malajów, dzika, rozwichrzona, płomienna, to «Listv milosne» są symfoniczną elegią, prawie że pastoralną, choć znowu gdzieniegdzie elementarnym wybuchem na wodzy trzymanych namiętności, - glosami z glębin duszy, kompozycyą poezyi, rzeczywistością ubezwładnienia, - ubóstwa, słabości z nadziemska siła i pycha szatańska, – uczucia, spotegowanego do szalu z refleksya rozumna, cieta, paradoksalna. W te «Lisy milosne» spływa wszystko: poezya, miłość, tesknota, ironia, duch, sarkazm, codzienność, apatya, gorączka, żądza czynów, skeptycyzm, nihilizm, pragnienie bóstwa, głód absolutu. To stereoskop stanów namiętnej, królewskiej duszy, przez który widać jej olbrzymie wirchy, smukle turnie, niezglębione czeluści, pola lodowe, znużenia i tropikalną flore instynktów. Tu jest istotna, przygnębiająca, jak u Poëgo i Przybyszewskiego, moc psychicznego detalicznego realizmu odruchów, przebłysków, drgnień i skurczów duszy, niknących bez śladu i znów powracających, zolbrzymionych i przeraźliwszych jeszcze. W tym dramacie dusz w listach, czystym od wszelkiej pozy, a już zupełnie od tej coraz nudniejszej pozy chaldejsko-asyryjskiej frazeologii magów z asfaltu i kabaretów, przewalają się błyskawicznie

i padają sobie w objęcia najskrajniejsze, najbardziej sprzeczne i obce, wrogie sobie wrażenia, odczucia, senzacye, nastroje, emocye, impresve, sentymenty, czasem chorobliwie zgodne, raczej pogodzone, spokojne, zrównoważone, wypływające ze siebie, żegnajace się z żalem, ciche, prawie senne. Czasem wszystkie te spetane potegi, bohaterowie i bogi dramatów dusznych, jakiemś krwawem słówkiem, jadowita refleksya, cynicznym bluzgiem rozbudzone, rzucaja sie na siebie z wściekłością, pianą, zgrzytem i furyą, a biedny homo sapiens. Maks, autor listów do fantomu Fancy i swej żony Tiny, pisze o smutku, zwatpieniu, wstydzie, apatyi i przemożnej wielkiej pani Nudzie, sedziwej kochance egzaltowanych temperamentów, poteżnej pani Nudzie. I znów z apatyi budzi sie płomyk dogasającej lampy, znużony miłośnik wstaje do walki i padają ostre razy na wypomadowane, wyfryzowane lebki maklerów, mydlarzy, kramarzy, wujów, ciotek, filary społeczności, pochlebców, pasorzytów i oportunistów, na te grzedy kapuścianych główek i inspekty z dyniami, wygrzewającemi do słońca przepych swych nagich grubych skór. I znów znużony zwyciezca wraca, obcierając miecz... o bibułe, do stóp swej słonecznej Muzy-kochanki, inspiracyi, wyśnionej niebiańskiej Fancy, a u jego boku staje żona lagodna, cierpliwa madonna Tina, smukla i wiotka, w długiej powłóczystej sukni, jakby zeszła z obrazów Fernanda Knopffa, jakby cudem ożywiona statua Vallgrena -Tina, ten slodki glos ziemskiego ukojenia, spadkobierczyni mistycznych tradycyi, jedyna towarzyszka upojeń i przesytów, przepychów i wynędznień, harmonijnych nastrojów duszy i zgrzytów dysonansowych instynktów. Staje u jego boku i chłodną białą dłoń kładzie na czole rozszalalego fantazyami-Eumenidami artysty... «Tak... tak, teraz cicho, słyszysz, dzieci oddychają tak spokojnie, śpij i ty teraz, śpij aż do jutra, zbudzę cię, gdy glos na ciebie wolający usłysze! Śpij!»... I kiedy heros meczennik się słania, owa Tina podtrzymuje go, jak Samarytanka, a czasem pierwszy promień wiosennego słońca lub cieplejsze od niego słówko kochającej towarzyszki, myśl o pięknym człowieku, dobry czyn, poświęcenie, marzenie o cichej śmierci budza w Maksie i w każdym artyście słoneczną namiętną żądzę życia, użycia szczęścia i tryumfu. Jak Atene z głowy Jowisza, tak jeszcze niespodzianiej niezwycieżona joie de vivre wyskakuje czesto z tysiaca stronic, na których pesymista opisuje swe nirwaniczne tesknice...

W «Listach miłosnych» Multatulego wspaniały dramat twórczości i miłości odgrywa się w sferze dusznych wypadków i kolizyi; niektóre z tych kolizyi zostają wprost bezimiennymi, nie dadzą się objaśnić wytartymi terminami uczuciowymi i mimo tej oryentalnej obrazowości i żaru z jednej strony, a z drugiej strony rozumowej europejskiej logiki i dreptającej wszędzie refleksyi, gdzieniegdzie zacierają się zupełnie kontury rzeczywistości nawet idealnej, dusznej, a na jakby wyblakłym gobelinie zdań rysuje się tylko przedelikatna seraficzna linia tej Fancy — fantazyi, jakby Botticellego Sulamity, lilii sarońskiej, czy narcyzu czystego i wonnego. To jedna z najciekawszych ksiąg podniosłego i szlachetnego erotyzmu, książka

dla wszystkich i dla nikogo, biblia tych kochanków, którzy, w kobiecie widząc obraz i podobieństwo Bóstwa na ziemi, sami uważają się tylko za silne i trważe ramy tych obrazów, — którzy przed ukochaną sypią kwiaty szlachetnych uczynków, rezygnacyi i poświęceń, abnegacyi i zaparcia się siebie i swych instynktów, a sypią te kwiaty, aby «snać nie obraziła swych stóp» o kamienie ludzkich serc...

«Listy milosne» Multatulego, «Aglavaine i Selvsette» Maeterlincka, «Epipsychidyon» Przybyszewskiego - oto jest trójksiag milości, jaki nowy renesans literatury może stawić obok «Sonetów» Petrarki. «Romea i Julii» i «Fausta» Goethego, aby się kiedyś nie zdawało, że stosunek dwojga płci w świetnej opoce kulturalnej ilustrowaly najlepiej pamietniki nymfomanki pokojówki, pan Prevost, pan Loüys, Mantegazza i erotomani francuscy. Ale ta Fancy nietylko wzniosła Multatulego w eteryczną atmosfere, gdzie króluje geniusz, ona nie zrobiła z niego ani niewolnika, ani pajaca, ale właśnie w tych samych «Listach milosnych» natchnela go znowuż do wspaniałych 10 legend o pochodzeniu przemocy, w których Multatuli emancypuje się już z patronatu specyficznie jawańskich helotów, znikczemniałość polityki indyjskiej uważa tylko za jedno z nieprzeliczonych wcieleń prastarej formy nieszcześcia ludzkiego i choć jeszcze w X. legendzie zatapia krogulcze szpony w przegniłem ciele społeczeństwa pro exemplo holenderskiego, ale już te szpony z krwawiącem miesem wyciaga i przygotowywa sie do szerszego lotu: «Idei».

Kiedy «Listy milosne» wyszły z druku, pruderya

purytańskiego społeczeństwa uczula się obrażoną i spoliczkowana. Jeden z listów do Francy w rzekomej odpowiedzi na jej list, w którym Muza skarży się na obojetność Maksa i prosi aby nie był tak gorzkim, złośliwym i satyrycznym, a więcej jej milości poświęcał, list z odpowiedzia tedy miał obrażać wprost moralność publiczną pastorów i guwernantek swym rozpustnym rozmachem, nagą, zuchwałą żądzą posiadania, pożadaniem cielesnem... idealu. Multatulego ogłoszono gorszycielem, jego żonę uważano za nieszcześliwa ofiare szalonego, opętanego przez złego ducha fantasty i wszystkie gromy, jakie złota mierność ma w pogotowiu, posypały się na głowę zuchwalego pioniera indywidualizmu. Ani go to martwilo, ani irytowało, on publiką, tą publiką, która w płaczu matki za zmarlem dziecieciem podziwia postawe bolu i bladość twarzy, pogardzał. Gdy pisał z ogromną sila, nie słyszał nawet, jak weże sycza, psy skowycza, wrony kraczą, hukają puszczyki. Jednak do rozpaczy doprowadzało go to, że go zaczęto uważać za literata z profesyi, co prawda wielkiego artystę, ale tylko artystę, podczas kiedy on porównywał się z prorokami Starego Testamentu, był człowiekiem inicyatywy, woli żelaznej i czynu, a nie bohaterem bibuły. Multatulego do rozpaczy doprowadzało to, że jego ksiażki budzą to senzacyę, to sympatyę, a wszędzie ogromne, niebywałe zainteresowanie, a Jawanie giną, jak ginęli z malaryi, tyfusu glodowego, pod batami. Pisze więc sarkastycznie wiersz, który się zaczyna:

Chodźcie już, chodźcie: będzie mąż krzyżowan! Coś przepysznego widać na Golgocie ...porównywa się z bohaterem ludowych baśni Chrewzem, który ścigał zbójów, ale za to został skazany na grę na lutni... Multatuli myślał, że Maks Havelaar będzie uwerturą kampanii przeciw polityce kolonialnej, holandzkiej, tylko dyrygowaną przez niego, a że jego miejsce zajmą potem dyplomaci i ministrzy, posłowie i publicyści.

A kiedy bliżej przypatrzył się wokoło siebie tym żelaznym, cieżkim łańcuchom apatyi i oportunizmu, zwisającym leniwo ku ziemi, kiedy przekonał sie, że jest to walka Dawida, ale nie z jednym, a ze stu olbrzymami, kiedy zobaczył się osamotnionym, zabrał się z nakładem wielkiego krytycznego mozołu do rewizyi wszystkich pojeć i zasad życiowych i postanowił z światopoglądów nowych epoki wyciagnać najenergiczniejsze, najkonsekwentniejsze, najzrozumialsze konsekwencye. Finezya i wykwint artystycznej formy były mu najzupelniej obojętne; krasnoludkami na Parnasie zostają zwykle ci, co piekną oprawę daja falszywym klejnotom, a w bańkach mydlanych zamykają pustkę swej myśli. Dla jego bezmiernego, dzikiego ducha ramy artystyczne dziela byłyby łożem Prokrusta, torturami; taki duch przewodni może, jeśli chce, opanować wszystkie formy, ale żadnej, choćby najkunsztowniejszej, nie pozwoli się opanować. W ronda i tryolety w naszych podminowanych czasach, w których na niebie, co prawda, nie pokazują się ogniste miotły, ale z glębi ziemi dobywają się już coraz straszniejsze groźby, w takich czasach potężnej męskiej myśli Tolstojów i Ruskinów, Morrisów i Egidych, a choćby Secretanów i Fogazzarów, w ronda i tryolety

bawią się paziowie o zajęczych serduszkach, koło których przejdzie duch czasu tylko z uśmieszkiem pogardliwej litości na ustach...

Multatuli, ten kapitalny syntetyk indywidualizmu i altruizmu, królewski poeta «Milosnych listów» i głeboki myśliciel «Idei». Pizarro w dziedzinach ducha, posyłał w świat myśli bez sznurówek, rymów i bez murzyńskiego, jak mówi Mallarmé, dzwonka rytmu. Od fetyszyzmu dla sztuki był tak daleki, jak wszystkie wielkie duchy wieku, jak: Ibsen, Stirner, Nietzsche, Tolstoj, choć tego ostatniego był n. p. najpotęźniejszym antypodą, jako wróg uczuć nazareńskich, ewangelicznych, niewolniczych, jako głosiciel tej kardynalnej maksymy maksym, że zlemu nie kornie poddawać się, ale je całym rozmachem wszelkich sił życiowych i na każdym kroku zwalczać należy w jego wszystkich nikczemnych, czy śmiesznych formach. Stąd też cała jego twórczość to bój, to kampania, to inwektywa Boga, biblii, ewangelii, nieśmiertelności duszy, etyki ekonomii, to pojedynek z autorytetem na bitej ziemi konno i pieszo na wszystkich autorytetu placówkach. Stąd też cały jego żywot heroiczny i pelen przygód, stad jego tułaczka po niemieckich miastach, taka, jak pauvre Leliana, stąd też jednak teraz, w czasach spotegowania uczuć spolecznych i nacyonalnych, po krótkiej letniej nocy dusznej oparnego symbolizmu, Multatuli zmartwychwstaje z pylów bibliotecznych i staje w pierwszej grupie duchów przewodnich wieku XX., interpretowany i komentowany przez pierwszych pisarzy myślicieli holenderskich: J. Versluysa, Vosmaera de Spie, van Vlotena i Henryka de Péne'a.

Po «Listach milosnych» rozgladano sie dokoła za modelem Fancy. Tak zawsze ordynarny mob nie uśnie, aż się przekona, że coś gdzieś jest paszkwilem, że ktoś na kimś zemścił się unieśmiertelnieniem figurki bezimiennej, że kochanka wymarzona ma ciało, włosy i paznokcie i przychodzi do autora wtedy, kiedy jego żony niema w domu. Inwektywny Mułtatuli błagał żone w liście, aby «pour épater les bourgeois» glosiła wszędzie, że taka Fancy żyje i sam był pewnym, że Fancy to tylko... tylko miraż. Ale holandzkie Hösicki wyszperały ku ogólnej uciesze, że coś podobnego, cudownego, wyśnionego istniało i w rzeczywistości, że tem idealnem stworzeniem boskiej fantazyi była czternastoletnia siostrzeniczka skandalizującego się wuja, mala Sietske Abrahamsz. Stosunek Dekkera Multatulego do malej Siety był czysty i jasny jak rosa, ale po wyjściu «Minnebriefen» stary papa Abrahamsz uważał za konieczne anielski podlotek o greuzowskiej główce i habrowych oczkach odesłać do klasztoru; w 20 lat później brat Sietski, dr. Swart Abrahamsz, wielbiciel genialnego szarlatana Lombrosa, publikował broszurę p. t. «Multatuli, Historya choroby», gdzie dokumentował i identyfikował geniusz i oblęd swego wuja. Dawniej bowiem genialni ludzie mieli koło siebie Delfiny Potockie, Zanów i Januszkiewiczów, teraz każdy ma swego Hösicka i Lesera, Multatuli nawet we własnym siostrzeńcu. Ale wielki buntownik już pióra nie rzucał; zawarłszy z dość porządnymi nakładcami dość korzystne układy, rozpoczał cyklopowe dzieło, standard-work swego życia: «Idee», które pisał kolejno w Amsterdamie, po miastach niemieckich, włócząc się w nędzy i poniżeniu, a wreszcie kończył w Wiesbadenie. «Idee» to jest 8 tomów (z których dwa wyszły już w niemieckim przekładzie Spohra) paraboli, sentencyi, paradoksów, sarkazmów, liryków, legend, aforyzmów, noweli, tekstów do kazań, szkiców, opowieści z włączonym dramatem: «Szkola książat» i włączoną powieścią z życia duchowego dziecka, podobną cokolwiek do prac specyalisty dziecięcej psychologii Teedora Soltoguba. Mottem całości było biblijne: «wyszedł siewca aby siać» i w rzeczy samej praca «Idei» była w calem tego słowa znaczeniu ewangelią dla nowego pokolenia, dokonala tego, co n. p. w Niemczech zrobiło stukilkudziesięciu ludzi z całą plejadą pism, tygodników, teatrów, z indyańskim halasem i krzykiem. Multatuli wędrował zbiedzony i obdarty po Niemczech, przymierał z glodu, kradł chłopom z ogrodów groch i bób, spał na zydlach po gospodach, nie miał pieniędzy na naftę, na frankowanie listów, na papier dla «Idei», a tu w ojczyźnie powstawała zwolna coraz liczniejsza Eleuterya, ale ani magów, ani efebów, ani mesyanistów psychopatologicznego pomazania, tylko Eleuterya wolnych, niezawisłych, orlich umysłów o męskiej silnej woli, szerokich widnokregach i wyrafinowaniu uczuć i smaku artystycznego.

Multatuli włóczył się z miasteczka do miasteczka, a na nowe zeszyty «Idei» gromadki wielbicieli czekały w księgarniach. Złoty deszcz wielkich płodnych myśli padał na młodzież, zrywano z tradycyami glu-

piemi, czy złemi bez żalu, ale z uśmiechem szcześcia. oportuniści i pozytywiści wytrzeszczali oczy na to nowe pokolenie, które gardzi maklerstwem w kawie i cykoryi, nie sadzi tulipanów, nie chodzi na kazania bardzo sennych, apoplektycznych pastorów, ale pracuje - pracuje dla jutra. A w rzedzie pierwszych wielbicieli mistrza-włóczegi stanęla i jego przyszła druga żona, dziewczątko z faryzejskiej rodziny, Mimi Hamminck Schepel. Wraz nawiązała się goraca, idealna korespondencya, a kiedy słynny autor ja poznał, stosunek cały prędko się rozstrzygnał, oboje zakochali się w sobie bez żadnych restrykcyi, choć po długiej walce z głęboko wkorzenionymi tradycyami protestanckiej moralności. Rodzice Mimi wyparli się dziewczatka, które obałamucił, dodajmy tylko sentymentalnie i intelektualnie piekny genialny awanturnik, Mimi została bez dachu i Dekkerowie ofiarowali jej ognisko własne domowe. Stosunek między obojgiem pozostal na tej idealnej wyżynie, dostępnej tylko bardzo wyjatkowym, czystym duszom, ale opinia stugebna rozpoczęła z furyą tkać pajęczą sieć intryg. Po krótkiem, dziwnie harmonijnem i bardzo uduchowionem pożyciu en trois pani Tine dala posluch jadowitej ordvnarności oszczerców i wyjechała z dziećmi do Włoch. Mimi poszla na guwernerkę, a smutny myśliciel, bogatszy o sto doświadczeń i sto dezyluzyi, powłóczył się dalej od wsi do wsi, od miasta do miasta i nierzadko w towarzystwie lapserdaków i rzezimieszków spisywał te królewskie, pańskie pomysły, które wnet stana sie własnościa całego świata cywilizowanego.

Umarł we własnej willi nad Renem w r. 1887, właśnie w tym roku, w którym też zgasł umysł Nietzschego; zwłoki spalono w Gocie. Przedtem jeszcze, na kilka lat przed śmiercią, stał się ofiarą narodowego holdu «huldeblyku» od tych samych faryzeuszów, których pyszne sylwety mamy w panu Batavusie Droogstgepelu i błogosławionej pamięci Kapelmanie.

## «DO DAMASZKU!»

## SZKIC Z PIŚMIENNICTWA WSPÓŁCZESNEGO.

Kiedy w niewiele lat po wierszu «Envoi à marquis de Sade» Verlaine otrzasal z siebie okowy instynktów, kiedy, rozmyślając o niewoli dusz wiernych, czuł jednocześnie we własnej duszy gryzącą tęsknotę za zbadaniem tajemnicy tajemnic, kiedy strawiony już do ostatka życiem i do muru przyparty brudną rzeczywistościa, zapadał w najgorsze błoto dnia codziennego i krztusił się przegniłem powietrzem zaułków, trujacym oddechem ludzi z ulic, których mu przypadek poustawiał na drodze życia, - zawsze w góre, w tajemnicze niebo podnosił twarz, zniszczona i żółta, wypukłe, pomarszczone czoło i patrzył w nie, wprawdzie z goryczą i z rozpaczą, ale wzrokiem, w którym błyskał mały ognik nadziei. I po nocy, skalanej rozpustą i pijanym szalem orgii, strawionej wśród najgorszych szumowin przedmieść paryskich, w bezmyślnem rozpasaniu, biedny poeta dekadencyi, sterany, ogłuszony, z głowa pustą, z żółcią w ustach, w duszy, w sercu, wstepował wczesnym rankiem do przedmiejskiego kościółka i prosił, żądał namiętnie księdza, spowiedzi, pokuty, odpuszczenia, przebaczenia, ciszy.

Taka noca biernego grzeźniecia w szaleństwach. wegetacyi w upojeniach, wysuszającą wszystkie źródła duchowego spokoju, rozbudzająca ze snu wszelkie potwory udręczenia, niepewności, bojaźni, zdaje sie być życie wielu współczesnych poetów-myślicieli, kiedy przed świtem nowej cywilizacyi i nowego wieku pukają trwożliwie i cicho do wrót kościoła, do «szpitala dusz». Jak Verlaine, niepewni są, czy po tej nocy jawnogrzeszniczej, po tych krytykach, negacyach, przechodzących w cyniczną obojętność i blużnierstwa, po tej nocy królowania wszystkich «rozszalałych zmysłów i tańca dokoła złotych cielców, ulepionych własnym, biednym mózgiem», mogą zaliczyć się przynajmniej do powołanych i zacząć czcić, milować, wierzyć i ufać. Oni, holdownicy narkotyków, kaplani Wenery i wszystkich przelotnych widziadel groteskowego stulecia, oni, niby nawróceni, wyglądają mimo głośne słowa, jakby się lękali własnego nawrócenia; chore ich dusze, biczowane straszną trwogą jutra pozaziemskiego, mają ten sam wieczny dreszcz niepokoju w rozkrzyżowaniu na posadzkach kościelnych, jaki miały, obnażając się w dusznej, sztucznej atmosferze orgii wielkomiejskich. Slabi są w swych nadziejach, niezdecydowani w swej drodze i, choć wszyscy padają na kolana i biją głowa o progi kościelne. choć uciekają przed rozgwarem światowym w ciszę i głuszę zakonów, choć w swych dzielach piszą już stronicami: «i ja wierzę w Boga jedynego, Pana misteryi wszechświata. Ojca mej duszy i nieskończoności,

Stworzyciela szałów i rozpaczy» (Trystana Klingsora «Soirs mystiques»), choć już zatrzasnęli podwoje za swoją przeszłością, to jednak we wszystkich nich znać, że dopiero teraz przechodzą najrozpaczliwsze Gehenny zwątpień, że teraz, gdy znależli się już na utęsknionej oazie wiary, w drodze przez pustynie utracili siły tak doszczętnie, iż ze źródeł czystej wody pić już nie mogą; robak zwątpienia i skeptycyzmu stoczył wnętrza ich serc do ostatniego włókna, przychodzą do przekonania, że ich królestwo smutne jest tylko wyłącznie z tego świata. Jakżeż bowiem dalecy są duchem od tych maluczkich!...

Walki swe duszne opisują, może sobie ku ulżeniu, może innym ku nauce; pisza jakby zwierzenia ostatnich lat, spowiedzi generalne przed soba i społecznością; a jest już ich tylu, że wszystkie ich dziela możnaby nazwać piśmiennictwem nawrócenia, jeżeli się nie jest do tyla skeptycznym, aby w tym znamiennym prądzie nowokatolicyzmu nie widzieć tylko nowego rodzaju kokietervi autorskiej wobec znudzonej i zblazowanej inteligencyi lub, z punktu historyczno-literackiego patrzac, koniecznej fazy ewolucyjnej po mistycyźmie. Wielcy poeci ostatniej doby w swoim śmiałym rozwoju zaszli na najwyższe szczyty ducha ludzkiego, wspięli się w regiony, których powietrzem już oddychać nie mogli, gdzie ich oko gubilo się w nieskończonościach i miało przed sobą tylko walki skłebionych żywiołów, tajemnice kosmiczne i niezbadane potęgi, których węzła, absolutu, nigdzie dociec nie mogli; i na tym najwyższym szczycie górnym dojrzeli cicha, sielankowa, pełna nabożnego

spokoju dolinę. Za nimi były zręby i wirchy, glazy śliskie i nagie, skały postrzepione, przed nimi ścieżyna w doline; wiec już ani myśleli o powrocie ta droga cierniową, którą przyszli, ale z pochyloną głową schodzą w nizinę ufających i cichych. Zdaje się, że tak zwana poezya dekadencyi, t. j. upadku czyli najsubtelnieiszego rozwoju formy artystycznej i największego poglębienia myśli i uwolnienia jej od przejściowej, aktualnej wagi, byla tylko ostatnim przystankiem przed wiarą, tak, że krytyka liberalna czy pozytywna, naukowa czy dyletancka, zwalczając nieważkie ze stanowiska społecznego piśmiennictwo estetów czy symbolistów, podniecając w nich hart, popychając do konsekwencyi, potem do przesady w formule: «sztuka dla sztuki», a dla siebie obudziwszy pogardę, zwiększyła tylko ich liczbę, otoczyła nimbem wyklętych, tajemniczych, niezrozumiałych, przecywilizowanych i t. p. i przyczyniła się pośrednio, wbrew swej woli, do rozkwitu i rozpanoszenia się tej literatury, a działając w tym wypadku jak drożdże, jak kwas, jak bodziec, przerzuciła ich na drugi krańcowy punkt wahadłowego ruchu. Toteż niektórzy z «nawróconych» tak głośno objawiają swą skruchę, tak prawie po teatralnemu potępiają swe życie, w tak piękny, wzorzysty sposób rozwijają poezyę zaparcia się i sławią swoją vitam contemplativum, że w czytelniku mimowoli rodzi się podejrzenie: czyteż te schylkowe talenty nie narkotyzuja się chrześcijaństwem tak, jak niedawno jeszcze narkotyzowały się zdobyczami nauki, milościa pandemoniczna, muzyka wagnerowska lub opium? czy dla nich Kościół katolicki nie jest

rodzajem tymczasowego uzdrowiska po «klinikach pesymizmu», gdzie leczą nerwy, potargane pracą myśli, wysiłkami talentu? Czasem budzi się nawet przypuszczenie, że to może nowy sposób, wymyślony pour épater le bourgeois, tego mieszczanina, zmateryalizowanego do szpiku kości, któremu nie imponuje ideał, ani abstrakt, którego nie zaciekawia tajemnica, nie wzruszy żadna artystycznie genialna jednostka, który uznaje tylko wymagania zdrowotności, ekonomii, i niczego wyższego, nadzmysłowego, bezwzględnego nie pragnie, a Boga nie potrzebuje. To przypuszczenie wydaje się tem prawdopodobniejszem, że przed oltarze Pańskie rzucaja sie głównie ci, których życie było jednym ciągiem szaleństw, wybryków, nadzwyczajności, którzy puhar rozkoszy wychylili ze wszystkimi metami na dnie i, snując z życia swego i ze swego otoczenia, pełnego treści literackiej, tragedyi, rozdźwieków, ostateczności, skandalów, rozkładowe analizy i zajmujące tematy, wyczerpali do reszty te metne źródła. Nastręcza się więc pytanie: czyteż słabnącego zajęcia u czytelników nie chcą oni wzbudzić nanowo, wykonując pewnego rodzaju psychiczne salto-mortale, ogłaszając swoja metamorfozę, stając na biegunie, wprost przeciwnym temu, na którym dotąd stali, i z satanistów, dyabolistów, apokaliptyków, cyników, przekształcając się na braciszków zakonnych, obleczonych we włosienice? Tak barwnie bowiem, a tak nie glęboko opisują swa droge «do Damaszku«! Autorowie, których mam na myśli, tyle sił twórczych spotrzebowali na czarną analize złego, na sekcye własnych dusz i na odkrywanie osłonek

z dusz innych, taką wykazali potęgę szatańskich sil, spetanych tylko pracą wieków, geniuszem dobrych duchów ludzkości, tak ohydne odkryli weżowiska zbrodniczych instynktów, drzemiące na dnie serc ludzkich, że wydaje się, jakby im zabrakło sił artystycznych i mocy psychologicznej na analizę tego powrotu do pogodnego dobra i prawdy ewangelicznej; w pierwszem lepszem nawróceniu grzesznika, opowiedzianem prostym tonem biblijnym, więcej jest psychologii człowieka, który, jak ptak zraniony, z połamanemi skrzydły wraca do gniazda, niż w tych ostatnich spowiedziach Huysmansa i Strindberga. A za nimi jeszcze, jako za duchami przewodnimi, poszły takie «silne, zuchwale i samotne» indywidualności literackie, jak: C. Lemonnier, Rollinat, Verhaeren, Verlaine, Brieux, de Curel, Garborg, O. Hansson, L. Marholm, Geierstram, Jörgensen, M. Kretzer, F. Holländer i caly szereg pomniejszych i bardzo malych modernistów z kól, najbardziej indywidualistycznych, najbardziej subtelnych, wyrafinowanych i skrajnych. Wszyscy oni po pismach, w manifestach, powieściach, dramatach, poezyach, ogłaszają zejście w niziny maluczkich, bankructwo nadczłowieczeństwa po bankructwie nauki, przemiane wszystkich wartości, nabytych w ostatnich latach, na dogmatyczne wartości z dzieciństwa, zaparcie się własnego, z trudem zdobytego «ja», egotyzmu, egoizmu, na rzecz starego altruizmu, chrześcijańskiej pokory i wiary. U niewielu z nich brzmi nuta szczera, glęboka i przekonująca, szczególnie u poetów, którzy często są tylko zbłąkanymi dzieciakami; u niektórych wróciła wiara, bo

wrócić musiała, gdyż ich niewiara czy satanizm był to tylko spotęgowany katolicyzm à rebours; u niektórych ateizm naukowy, wybudowany na materyaliźmie i pozytywiźmie, na Littrém, Comte'cie, Darwinie i Büchnerze, zapadł się razem w gruzach materyalizmu i pozytywizmu; dla innych najbardziej w porę przyszło hasło bankructwa nauki, wymyślone dowcipnie przez Brunetière'a; jeszcze innym sztuka katolicka, gotyk, śpiew gregoryański, cisza katedr, melodye dzwonów, mistyka średniowieczna, były tym pomostem, po którym, coraz dalej idąc, zaszli aż do konfesyonału spowiednika.

Byli tacy, którym wystarczyło wpatrzyć się w nieskończony firmament nieba, kiedy w cicha noc migoca mirvady gwiazd i co chwila odrywa sie jedna, by zapaść w tajemnicze przepaści; i tacy, którzy wiele kochali, qui amant, i wsłuchani w cisze ukojenia, kiedy «na Anioł Pański bija dzwony», spokojnie przeszli w idealną krainę wiary; nakoniec i ci, którym dość było widzieć, że ich powagi, olbrzymy ducha, talentu i wiedzy, stają się maluczkiemi, aby tylko Królestwo niebieskie było ich udziałem. W ten sposób, przy samym końcu wieku, dusza współczesna, l'ame moderne, otrzymała jeszcze jeden dawny, silny rys. a wiek XIX. kończy się zupełnie przeciwnie, jak wiek poprzedni, wiek oświecenia; w obu tylko gra geniusz narodu francuskiego pierwsze i ostatnie akordy, które potem echem rozlegają się w całej Europie.

We Francyi odstępstwo religijne, herezya i ateizm, są zawsze rodzajem buntu przeciw duchowi rasy, związanej z Kościołem katolickim. Dlatego

ateizm przybiera tam zawsze zabarwienie jaskrawe i kosmopolityczne, dlatego katolicyzm jest tam silniej zwiazany ze społeczeństwem, niż z innemi społeczeństwami wiara chrześcijańska wogóle. Dlatego też wreszcie ateizm nierównie krótsze i słabsze korzenie zapuszcza w społeczeństwie, ale tem dziwaczniejsze i bardziej krzyczące formą są kwiaty, które wydaje. zbuntowanych, straconych aniołów, Wiecej tam Kainów, Manfredów, bluźnierców, Savonarol, Janów z Lejdy, niż chłodnych indyferentystów. Joris Karol Huysmans jest, jak i Baudelaire, Verlaine, jednym z takich gleboko religijnych umysłów, który w piekielnym rozgwarze światowym, w zmysłowem życiu rozkoszy, szałów, upojeń, wpadł w bunt blużnierczy. w sataniczne orgie, w wiarę à rebours. Przetrawiony pesymizmem szopenhaurowskim, skeptycyzmem epoki dyletantów, znudzony pięknem zmysłowem, prawda aktualna, przeanalizowawszy siebie samego do szpiku, przeszedlszy wszystkie fazy naturalizmu, zapragnal gruntu pod nogami. I ten cały rozwój swego umysłu, etycznego nihilizmu, wyrafinowania estetycznego, a potem powrót do religii, dal w powieściach o księciu Janie Floressacu des Esseintes i literacie Durtalu w «A rebours», «Là bas», «En route», «Cathédrale». Z powinowactw zmysłowych, kombinacyi wrażeniowych zapachów z dźwiękami, dźwięków ze smakami, a smaków z barwami, czem zabawiał się bezbrzeżnie znudzony wielki mistrz dekadencyi paryskiej, pan des Esseintes, przeszedł Huysmans do piękna litanii, śpiewanej przez chłopki bretońskie w kościółku wiejskim, lub przez uczone chóry w katedrze w Chartres'ach, w świątyni, którą jeszcze keltyccy druidzi zbudowali Virgini Pariturae, - od autorów upadającej Romy: Maryusa Wiktora, Oryencyusa, Apulejusa, Stacyusa, Petroniusa do pisarzy kościelnych: św. Teresy, św. Augustyna, św. Tomasza i do autorów żywotów meczeńskich, - od muzyki młodych Belgów do wagnerowskiego «Parsyfala», a ostatnio do choralu gregorvańskiego. Jak dawniej badał anekdotyczna historyę rozpustników homoseksualnych, marszałka Gillesa de Raisa, lub margrabiego Sade'a, czy Jana z Lejdy. tak teraz pisze męczeński żywot świętej Ludwiny z Schiedamu. Od stawiania kanonów estetycznych dla erotyzmu Ropsa, Odilon-Redona, Moreau'a, przeszedł do zaglębiania się w symbolikę budownictwa gotyckiego; od malowania czarnych mszy i najstraszniejszego, blużnierczego rozpasania księży-renegatów do zapomnianej, zagrzebanej sztuki lania dzwonów; od naturalistycznego opisu salonu-kabiny w willi ks. Esseinte'sa w Pavillon de Madame w Wersalu, gdzie za szklaną ścianą pływały mechaniczne ryby blaszane, do nastrojowego oddania klerykalnej dzielnicy paryskiej «La Bièvre». Jak ksiądz Piotr Froment w powieści Zoli p. n. «Lourdes» traci swa wiare, tak bohater Durtal Huysmansa, o którym Zola powiedział, że nawet poza dokument, to jest źwierze ludzkie, nie wychodzi, odzyskiwa wiare w Chartres'ach; religia staje sie dlań sztuka, a sztuka religia. Ale nie jest to bynajmniej grzesznik nawrócony do urzędowego Kościoła; ten Kościół, jak z Durtala, tak z Huysmansa, wielkiej pociechy mieć nie bedzie. Czuć, że gdyby ta wiara katolicka nie miała swych mistycznych katedr,

pysznego ceremoniału, kadzideł i malowanych figur, starvch obrazów i poważnych dzwonów, purpurowych komžy i złotych monstrancyi, tesknicy ogrodów klasztornych i smutku opuszczonych kaplie barokowych, gdyby Kościół nie był tą jedyną, idealną arką wierzeń i nadziei w nienawistnym potopie utylinarnych i kupieckich interesów, zadań, celów, dażeń, to nawet Huysmans, artysta subtelny i wytworny, nie majacy przed soba już żadnych nieznanych krain piekna, ani tajemnic myśli ludzkiej, żadnych zagadek, możliwych do rozwiązania, a nie rozwiązanych, nie byłby wrócił do niego. Wiecznie nowa nauka Nazareńczyka nie ma dlań tej egzotycznej świeżości, jaka miała dla jego prototypu, Petroniusa, nie rozciekawia go, nie łechce ani draźni jego sybarytyzmu; z ideałami altruistycznymi spotkał się już w życiu i odrzucił je; sumienie jego zdawna było głuche i nieme i tylko ta jedna nadzieja, nigdy nie wygasająca w duszy ludzkiej, i temperament artysty i sztuka zawiodły go tam. gdzie się znajduje, to jest do klasztoru Trapistów. Huvsmans daje motto w «Cathédrale»: «Domine dilexi decorem domus tuae et locum habitationis tuae» (Ps. XXV.) i, jak dotychczas, wiecej tam widać zamilowania nadwrażliwego autora we wszystkiem, co jest przydatkiem, dekoracyą, przepychem, piękną linią, minorowym tonem organów, aniżeli gorącej miłości, glębokiej wiary i ufnej nadziei, a gdy tego niema, i nawrócenia właściwie niema. Co więcej, w autorze, gloszącym w ostatnich latach haslo: «fuyons, rentrons à l'artificiel!», niema ani śladu tej szczerej otwartości serca, naiwności rybaków i maluczkich, zwiastującej możliwość przyjścia wiary, niema też tego cezarowego pochylenia czoła, poddania się kornego poteżnej duszy. bohaterskiego zniszczenia własnego «ja», któreby mu wydarło z piersi okrzyk: Galilee vicisti! Jest tylko wielki splcen pesymisty, nuda wśród marności nad marnościami: iest tesknota za idealizmem, przychodzaca zawsze po rzeczywistem wyczerpaniu, jest nirwaniczne odretwienie zmysłowego południowca, jest wieczny głód nowych dreszczów i senzacyi, choćby tak cichych, jak dzwonek chłopca, służącego do mszy, tak lotnych, jak dym kadzielnic. U Huysmansa energia życiowa wyczerpała się, nuda stawała nad wezgłowiem artysty, zmęczonego sztuka i praca zmysłów. właśnie wtedy, kiedy już nauke cicho i dyskretnie usuwano z piedestalu, na którym jeszcze dawniej stała wiara, kiedy – szczególniej we Francyi – coraz głośniej i śmielej mówiono o bankructwie nauki, uznawanej dotad za cel wszelkich pragnień, środków i sil ludzkich. Hasło Berthelota i Brunetière'a, dziela Laserre'a («La crise chrétienne«), Ed. Schurégo («Les grands initiés»), Aug. Sabatiera («Philosophie de la réligion»), arcybiskupa Irelanda («L'église et le siècle»), prof. Hertlinga («Das Prinzip des Katholizismus und die Wissenschaft»), Alfreda Fouillégo («La morale, l'art et la réligion d'après M. Goyau»), Gabryela Sarrazina («La montée»), Karola Secretana («La civilisation et la croyance») znalazły w jego znużonej duszy, w bezsilnych zmysłach i nieokreślonych tesknotach echo sympatyczne i grunt wdzięczny. Przytem widział, jak gorliwymi katolikami byli najwieksi uczeni wieku, Pasteur, Edison, A. Leroy-Beaulieu, patrzyl, jak darwinistyczne i monistyczne teorye upadają, tracą najznamienniejszych swoich przedstawicieli i uczniów. Nadto był Huysmans, obok Ol. Hanssona, może jedynym dziś pisarzem, który traktował poważnie katolicyzm Barbeya d'Aureville i bral na seryo wierzenia mistyczne autora «Diaboliques», gdy ten w przedmowie do «Une vieille maîtresse» z właściwa mu wykwintnościa stylu przekonywa czytelnika, że, odsłaniajac w całej, strasznej nagości zgnilizne, zepsucie i obraze Boska, jest właśnie najgorętszym katolikiem. Widział, dalej, że walka rozumu z wiarą zaczyna słabnąć, że powaźni filozofowie próbują kompromisów, przystosowania nauki do wiary, widział wreszcie, że ten rozum w usługach przemysłu i kapitalizmu, materyalizmu i mieszczaństwa, jest antypodem jego piekna, a w Kościele katolickim jest tyle jego piękna, mistycznego, pełnego tajemnic, mroków, półtonów! Więc, badź co badź, dekadent Huysmans wygodnie odetchnał tym powiewem nowoidealistycznym i stanał w zastępie tych, którzy na ruinach wszystkich wierzeń, teoryi, doktryn, systematów, jakie powstawały i padały przez wieki, chcieli zbudować katolicka religie indywidualistyczną, społecznie wyodrebniona od religii tłumów... fetyszyzmu. Arystokratyczny Huysmans nie czuł się w swojem nawracaniu siebie tak bardzo znowu odosobnionym nawet w literaturze, gdyż dokoła w wykwintnych sferach intellectuel'ów właśnie rozpoczynał się bardzo silny ruch idealistyczno-katolicki pod wodzą modnego hrabiego Gwidona de Brémonds d'Ars. Hrabia tworzył sobie swoich ludzi i swoje koło. Sam pisywał bardzo nudne studya etyczno-moralne, wonne

kadzidła palił modnym kaznodziejom: ks. Didonowi i ks. de Lurowi, pod jego przewodem skonsolidowała się pompatyczna unia dla akcyi moralnej, poprostu zaś sodalicya bardzo zblazowanej arystokracyi intelektualnej. Halaśliwy Desjardins odkrył zaraz szkołe poetycka, katolicka i nazwał ja mistycznie: «Nowe Fiesole», paradoksalny, ale malo wykształcony i płytki estetyk Pujo pisal «O panowaniu łaski», na wspaniałe wiekowe dzielo J. M. Guyau'a «Irreligion de l'avenir» odpowiadał dość ośmieszony w swych kolach grafoman Raul Frary dzielem «Notre avenir». Wszyscy zaznaczali swoja ogromnie silna «nostalgie du divin» (jakże charakterystyczny frazes sam!), a w braku absolutnych talentów i myślicieli w kole własnem rozpoczęto gwaltowny kult patryarchy idealizmu francuskiego prof. z Lozany, Secretana, lekki i letni kult Tolstoja, potem hrabia Gwido de Brémonds d'Ars mógł wliczyć do swego koła i Bourgeta za «Ucznia» i Edwarda Roda, wreszcie hrabia Melchior de Voguë napisal o calym kierunku piękny artykul radosny z powodu tak znacznego «sens du mystère» u młodzieży paryskiej... Huysmans wstapił do Trapistów.

O ile południowiec Huysmans więcej jest organizacyą kobiecą, artystycznie przesubtelnioną, zmysłowo łagodną, idącą od analizy do harmonijnej syntezy, o ile jest więcej arystokratycznym dyletantem i spokojnym, używającym życia spadkobiercą wieków, o tyle Germanin Strindberg, męski duch, anioł zbuntowany, prometejski myśliciel, jest więcej nieprzebłaganym rewolucyonistą, idącym przez analizę do anarchii, filozofem-przyrodnikiem o szerokich wi-

dnokregach i wiecznie w dal usuwających się ideach. Tamten sybaryta, ten twórca zagadnień i pracownik. torujacy droge nowym czasom. Na tej też drodze ciaglych przeobrażeń i rewolucyi duchowych, upadku wszystkich systemów filozoficznych, przez które przeszedl, zawodów, osobiście odczutych, które mu zgotowała wszechpoteżna nauka i mizantropia, wywołana niemożliwościa ucieleśnienia ideałów altruistycznych. doszedł rewolucyonista Strindberg do swojego Damaszku. Przyczyniły się u niego jeszcze względy fizyczne (które u Huysmansa przychodzą tylko drogą literackiej intuicyi), newroza, doprowadzona do histeryi, do paranoi mózgu, spotegowana wybujałem życiem cygańskiem, charakter, pelen najzawilszych sprzeczności, uparty, dziki, nie znający żadnych przeszkód, kompromisów, pozbawiony wszelkiej równowagi, i ostatecznie dziwny zbieg nadzwyczajnych względów przypadkowych.

August Strindberg zaczął jako nacyonalista, jaskrawy patryota, brutalnie chłoszczący satyryk (w «Czerwonym pokoju»), mentor krwawy, co prawda, swego społeczeństwa, wróg biurokratyzmu, parlamentaryzmu mieszczańskiego, przekupnej prasy, pruderyi, płytkiego demokratycznego radykalizmu. Całemu obłudnemu społeczeństwu przeciwstawiał garść szlachetnych idealistów z kół artystyczno-literackich, pozbawionych współdziałania w życiu publicznem. Odtąd w satyrycznem świetle przedstawia rozmaite objawy życia społecznego i ducha narodu, stojąc na gruncie rewolucyjnego socyalizmu, jako pozytywista o ideałach realnych, możliwych do osiągnięcia, zbawca ludzkości

głodnej, cierpiącej i oszukiwanej. Arwid Falk z «Czerwonego pokoju» zmienia sie w miare rozwoju Strindberga w Gerelta (z «Mistrza Olafa»), t. j. po rewolucyi opozycyjnej i krytyce, zmierzającej do celu, manifestuje sie Strindberg jako rewolucyonista dla rewolucyi, opozycyonista z temperamentu, niezaspokojony nigdy, nieuznający żadnego wypełniania postulatów. przewrotowiec, dla którego każdy stan jest przejściowym. Konsekwentny socyalista (z «Utopii») zaczyna chwiać się w swych zasadach humanitarnych, utożsamia się z Lutrem, z Husem, z anabaptystami, z aniołami buntującymi się (jak Leconte de Lisle z Kainem, Carducci z szatanem, R. Dehmel z Mefistem), przechodzi procesy o obraze religii, państwa i moralności (za «Mistrza Ofala», «Nowe państwo», «Malżeństwo»), aż, ogłoszony zdrajcą ojczyzny, - emigruje. «Wyleczony z altruizmów», bez wytycznej i celu dla swojego goracego temperamentu, poznaje Nietzschego, niszczy resztki swych poprzednich idealów, przechodzi do kultu egotyzmu, skrajnego indywidualizmu, wykluczającego wszelkie zapędy humanitarne («Czandala». «Na pelnem morzu»). Ten sam Strindberg. który niegdyś (w «Doktorowej Beugtowej») rzucił się z furya na system lalkowatego wychowania kobiety, na jej społeczna nieudolność, niewole malżeństwa i tyranię męszczyzny-samca, niegdyś rzecznik równouprawnienia kobiet, nawet emancypacyi instynktów ciała, teraz zostaje, idąc krok w krok za Nietzschem i glosząc filozofie Zarathustry, fanatycznym wrogiem wolnej emancypowanej kobiety, zaciekłym myzoginem («Ojciec», «Panna Julia», «Towarzysze», «Wierzyciele»). Z nadczłowieczeństwem i z walką zaciętą a cywilizacyjną przeciw feminizmowi lączy bachwochwalczy kult nauki, zaglębia się w pracownie, w doświadczenia chemiczne, fizyczne, botaniczne, geologiczne (pisze «o strukturze cyklamenów», «o kwasie węglowym w siarce»), zakłada towarzystwo akcyjne dla wydobywania jodu. Zawody na wszystkich stolach laboratoryjnych, bankructwo towarzystwa, wytwarza w jego umyśle hipotezę, która u niego przechodzi w dogmat: o wielkim mózgu, walczącym z małymi mózgami, z ciemnem, zacofanem społeczeństwem, z barbaryą, o moralności niewolników, «śmierdzącej buntem, ślepej na jutro».

Intelektualnie podcięty i osłabiony Strindberg z chemii przerzuca sie do alchemii, do «wiedzy hermetycznej», do wynajdywania sztucznego złota, kamienia madrości, n-tego wymiaru; z alchemii wpada w mistycyzm Swedenborga, w studya nad jego dzielem «Arcana caelestia», wreszcie... ogłasza list do przeora zakonu Trapistów w Belgii z prośbą o przyjęcie go w mury klasztorne, jako zakonnika («Inferno»). We wszystkich utworach tego pisarza, który się z taka żywiolowa otwartościa wypowiada, jest wiele pierwiastku osobistego, nawet biograficznego, drobiazgowa analiza własnego «ja», prawie autopsya duszy, przytem rozwój indywidualizmu współczesnego w typie własnym. Ale dzieła wyłącznie pamiętnikowe, tyczące się specyalnie jego osoby, skandalizujące cała Europe wykształconą swą brutalna szczerościa, to: «Przeszlość głupca», «Spowiedź idyoty», gdzie swoje pożycie malżeńskie w najdrastyczniejszych szczególach opowiadał światu, następnie «Inferno», «Do Damaszku». «Przed wyższym sedzią» i «Legendy», w których jak lekarz-psychiatra opisuje wlasna chorobe mózgowa. newroze, przechodząca w obled, straszna manie prześladowcza, a jak spowiednik-ksiadz opowiada dzieje nawrócenia grzesznika, swoje przejście na katolicyzm. Cala wiec droga od skrajnego realizmu i pozytywizmu do mistycyzmu i wiary leży w tych dzielach, a jej punktem zwrotnym jest pobyt poety, wyniszczonego nerwowo, umysłowo osłabionego, steranego włóczega po Europie, w «hotelu» Orfila, przeznaczonego dla studentów katolickich. Tu znajduje schronienie przed małymi mózgami, które go ścigają, przed demonami piekła, które go prześladuja, przed ὕβρις bogów, która się mści nad nim, przed pamięcią swego potężnego wroga, genialnego Polaka «Popowskiego»... przed żoną, świekra, doktorami, opinia, literatura. Ostatniemi opowiadaniami z jego «Inferna» ziemskiego, z cierniowej drogi osobnika, którego indywidualność jest rozdwojoną na człowieka i autora, aktora i krytyka, który jest sam sobie rana i nożem, chorym i operatorem, ofiara i katem, zbrodniarzem i sędzią, - są sceny z «Adwentu» (I. części «Przed wyższym Sędzią»), w którym dwoje malżonków dąży do poprawy moralnej, pokuty i Boga; dalej wstrzasająca scena z «Comoedie» (II. cześci «Przed wyższym Sędzią»), kiedy sławny literat, żyjący z żoną przyjaciela, dowiaduje się o śmierci swego najukochańszego dziecka; wreszcie ten niedawny przyjazd jubilata poety (Strindberg skończył obecnie 50 lat) do Wersalu, w skwarne lato, ucieczka ponowna przed żoną, dziećmi, świekrą,

ludźmi, sławą, humbugiem, dziennikarzami, ale i przed klasztorem, księżmi i Bogiem (w noweli «Powikłane ułudy zmysłów») i w końcu szybkie zapadanie oblędnej nocy na życiowe zrujnowanie autora.

«Inferno», «Legendy», «Do Damaszku», to były trzy wyłącznie patologiczne spowiedzi autora, w których duchowy ekshibicyonizm doszedł już do rozbestwienia, niebywalego w żadnem piśmiennictwie. Autor dawał wiwisekcye własnego mózgu, opisywał własną agorafobię, jak oszalały derwisz, ciagnąc roje naiwnych czytelników za soba, przeszedł z nimi labirynty okultystycznych spekulacyi, wreszcie jako ostatni efekt, kiedy po kolei zawodziły wszystkie, dał swoja podróż «do Damaszku», upokorzenie sie fatalisty przed świętą i potężną mocą katolickiego Kościoła. Do swego 50-letniego jubileuszu był Strindberg bohaterem wszystkich swych powieści, meczennikiem, szaleńcem, geniuszem, swedenborgianista; od 50. roku życia przerzuca sie do dramatu historycznego i rozpoczyna płodną twórczość w tym kierunku, zapomniawszy o własnem potwornem «ja», przeprowadziwszy tragedyę nowoczesnej indywidualności przez wszystkie fazy, nawet faze katolickiej pokory i skruchy. Strindberg odtad wystawił dramaty: «Gustawa Waze», «Eryka XIV.», «Wielkanoc», wreszcie ostatnie: «Lato», komedyę ludowa, rzeczy ogromnie skondenzowane, silne, pełne życia duszy i życia organizacyi psychicznych, nowych, dzielnych, zdrowych, ba nawet heroicznych. Strindberg przestał być heroicznym w swej dziedzinie heroizmu, skandalizującego się kurczowo we wszystkich przemianach pogladów mistycznych na świat,

przestał być przedstawicielem, prototypem codzień dziwniejszego «człowieka przyszlego», a został ogromnie pilnie i sumiennie pracowitym twórcą, czczonym, wielbionym i popularnym nawet u burżoazyi poeta, grożącym wprost cyklami dramatów historycznych i już nanowo marzacym i projektującym założenie teatru Strindbergowskiego. Dla Strindberga katolicyzm był tylko bardzo krótką epoką przejściową, z której się otrząsi, by nadal produktywnie i coraz szlachetniej pracować dla swej literatury. A na jak drobne koniki przesiadł się z wspaniałych wierzchowców poprzednich swych kwestyi i problemów, o tem świadczy choćby ostatnia jego sztuka «Lato», satyra zreszta bardzo szlachetna w pojęciu, celu i formie, przeciw galopujacemu amerykanizowaniu się krajów północnych i społeczeństwa małomieszczańskiego. Młody student, glęboko klasycznie, artystycznie i literacko wykształcony, wraca z wieloletniej wędrówki po metropoliach cywilizacyi europejskiej do rodzinnego miasteczka i tu natrafia na zasadniczą zmianę w poglądach na życie u wszystkich swoich, którzy wyksztalcenie klasyczne, dawniej czcia i nimbem otaczane, obecnie lekceważą pogardliwie, przykładając wagę szacowną tylko do praktycznego wykształcenia, przynoszącego dobrobyt i szczęście. Młody człowiek po kilkoaktowych walkach wstępuje do wojska, pelen nieokreślonego wstrętu i pogardy dla tych barbarzyńców, którzy maja odnowiony ideał amerykańskiego materyalizmu, cześć dla mamony, wieczna i namietna.

To jest ostatni problem Strindberga, «nawróco-

nego» na spokojną życiową drogę każdego literata pospolitego z Europy.

Ale jak pojecia przeobrażenia społeczne Strindberga, potykania sie życiowe, przemiany, jego hasła i kontrhasla, mialy caly szereg wielbicieli, trabantów. apostolów i uczni, tak i jego nawrócenie się do katolicyzmu, choć niezdecydowane i chimeryczne, choć nietrwałe i płytkie, zaciekawiło, wzruszyło i przemówilo do wielu, Hollande'a, Trarieuxa, M. Buchoza, Pawła Desjardina, Maurycego Puja, szczególnie w kołach tych, którzy z autorem «Panny Julii» i «Wierzycieli» obcowali w epoce bohemii chrystyańskiej, potem berlińskiej, w Paryżu i w Wiedniu, którzy jego hart nieugietego buntownika znali, którzy sądzili, że światopogląd, zbudowany na gruncie przyrodoznawstwa, na wierze w eter, w ruch, w pierwoszcz, na moniźmie i atomistyce, w końcu na Schopenhaurze i Nietzschem, mógł pozwolić Strindbergowi na wygodna i spokojna wegetacye...

Przykład jego podziałał, jak przykład Huysmansa we Francyi.

Tam utrwalił w swoich zasadach małą szkołę poetycką, odłam symbolistów, tak zwanych neokatolików, jak J. Rodenbacha, poetę miast gotyckich, Verhaerena, piewcę życia mnichów i zakonów, Rollinata, krwawego psychopatę i wizyonera, Girauda, ks. Cardonnela, Tierzelina, Morice'a Klingsora, wywołał metafizyczne dysputy w kołach wagnerzystów, okultystów, spirytystów i wogóle intellectueľów, wytworzył literacki organ neokatolików «L'art et la vie», zrodził takie zjawisko literackie, jak katolicki dramat naj-

ciemniejszego pesymisty, skrajnego naturalisty, Fr. de Curela («Ofiara nauki» w Théâtre libre), jak cały szereg katolicko tendencyjnych powieści Sarrazina, Pawła Desjardina, Rabussona, Raula Frarego, jak «L'homme en amour», powieść najbrutalniejszego zmysłowca, Kamila Lemonniera, osławionego autora «Madame Lupar», że wspomnę już tylko o najważniejszych objawach.

W krajach germańskich ten neokatolicyzm, więcej poetycki, przybiera formy neokatolicyzmu racyonalistycznego i równie wielu dostarcza przykładów, szczególnie w obozie naturalistycznym i jemu pokrewnych. Wśród poetów i artystów myślicieli ma on tu jeszcze bardziej skomplikowane zarysy i początki ciekawsze, ma być bowiem jakaś mieszaniną pierwiastku chrześcijańskiej abnegacyi, idealnej czystości i glebokości dusznej z dyonizejskim pierwiastkiem wesolvm, zmysłowym, idacym ku pieknu i plastyce, jakiemś zespoleniem światopogladów Dantego z filozofia poganina Goethego, z jego «wola do żvcia» i użycia. W Niemczech bowiem obok mistycznej manii w umysłach poetyckich czuć silną dążność do przywrócenia Goethego na niedawno zachwiane stanowisko przewodniego ducha narodu i to właśnie w obozie tych symbolistów-mistyków, którzy dość niedawno «pluli» na geniusz i powagę cywilizacyjną twórcy Fausta. Edw. Rodowi, katolickiemu powieściopisarzowi i wykwintnemu, choć pobieżnemu psychologowi-moraliście, może się należy zasługa tego zwrotu ku pogodnemu filozofowi z Wajmaru. Przyczyniła się zapewne do tego jego monografia o Goethem, która

w równym stopniu zaciekawiła Francuzów, jak uradowała Niemców; oddziałał tu w tym kierunku modny w Niemczech od czasów Nietzschego indywidualizm arystokratyczny, którego minister-mędrzec-poeta, wykradający się nocą na schadzki, jest tak wykwintnym i głębokim przedstawicielem. Mistyk, wielbiciel Goethego, Maks Klinger, maluje więc dzielo pomnikowe «Chrystusa na Olimpie»; mistyk, wróg Goethego, Ryszard Dehmel, wynajdywa w «Erlösungen» symbol, kojarzący w sobie motywy klasyczne z chrześcijańskimi.

I ten katolicyzm, zabarwiony pogańskim pierwiastkiem, nie jest jakimś przemijającym u jednego tylko Dehmla postulatem, ale powtarza się w umysłach wielu, w poezyach kilku; w każdym razie jest dokumentem dla psychologii epoki, która eklektyzm wprowadza nawet w sferę pojęć religijnych i części jednego ustroju chce niefortunnie przeszczepić na inny. Z drugiej strony nawraca się na katolicyzm, nie indywidualizując go tak bezkrytycznie a fantastycznie, jak mistycy, socyalistyczny powieściopisarz, niemiecki Zola, Maks Kretzer, jeszcze bezwzględniejszy i brutalniejszy naturalista, niż jego mistrz, zwłaszcza w opisach rozpusty, uprawianej na tle nędzy wielkomiejskiej, i pisze mistyczną powieść «Oblicze Chrystusa», glosząc ideę chrześcijańskiego socyalizmu; dalej Herman Bahr, Jan Chrzciciel dekadencyi austryackiej, a potrosze i galicyjskiej, kruszy kopie w obronie katolickich mistycznych pisarzy francuskich: Ernesta Hella i Leona Bloie. Najskrajniej i najotwarciej piszący noweliści norwescy, duńscy

i niemieccy, z zamiłowaniem malują typy bourgetowskiego «Ucznia» z różnych środowisk, z rozmaitym podkładem charakteru i często silniejszą werwą psychologiczną, niż sam autor «Kłamstw», a obok tego typu kreślą sylwety: zakonic, księży, braciszków klasztornych, sióstr szpitalnych i t. p.

A już jednym z najjaskrawszych wypadków tego ruchu i zarazem ciekawym przyczynkiem do dziejów anarchii ducha w naszej epoce, są odezwy katolickich pism i tygodników niemieckich do czytelników, aby kupowali dzieła Oli Hanssona i Laury Marholm-Hanssonowej, małżonków, którzy niedawno przeszli uroczyście na katolicyzm i wskutek tego przez potężne pisma i czytelników protestanckich będą krzywdzeni, z nienawiścią krytykowani, a ich utwory nie opuszczą półek księgarskich; w szeregu zaś tych utworów są podobno: «Sensitiva amorosa», «Kobiety pospolite», «Księga kobiet» i inne... wszystkie na indeksie!

## SPIS RZECZY.

|     |                      |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | Str. |
|-----|----------------------|--------------|----|----|----|-----|---|--|--|--|--|--|------|
| 1.  | Dramat polski XIX. v | v <b>i</b> e | kı | 1  |    |     |   |  |  |  |  |  | 1    |
| 2.  | Miriam               |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 55   |
| 3.  | Podhalanie           |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 73   |
| 4.  | Wilhelm Hogarth .    |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 86   |
| 5.  | Paweł Szeerbart      |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 97   |
| 6.  | T. T. Heine          |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 119  |
| 7.  | Benvenuto Cellini .  |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 142  |
| 8.  | Boecklin             |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 161  |
| 9.  | Anarchia literacka w | N            | ie | me | ze | ech | ì |  |  |  |  |  | 175  |
| ١0. | Gabryel d'Annunzio   |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 206  |
| 1.  | Ada Negri            |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 227  |
| 2.  | Ludwik Couperus .    |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 243  |
|     | Multatuli            |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  |      |
|     | Do Damaszku          |              |    |    |    |     |   |  |  |  |  |  | 980  |

