

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

### Informacje o usłudze Google Book Search

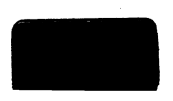
Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/

### Slav 6830.106/2)

Bought with the income of
THE
SUSAN A.E.MORSE FUND
Established by
WILLIAM INGLIS MORSE
In Memory of his Wife

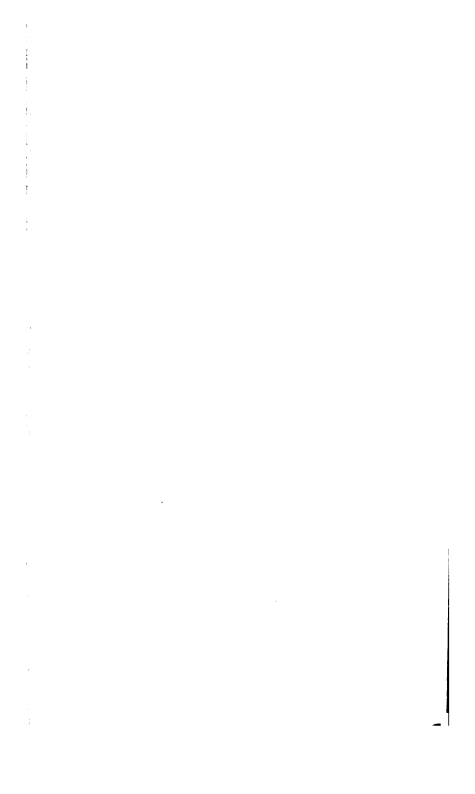


Harvard College Library



| ., |   |  |  |  |
|----|---|--|--|--|
|    |   |  |  |  |
|    | · |  |  |  |
|    |   |  |  |  |
|    |   |  |  |  |
|    |   |  |  |  |
|    |   |  |  |  |
|    |   |  |  |  |
|    |   |  |  |  |
|    |   |  |  |  |
|    |   |  |  |  |

.



# ROZBIORY I KRYTYKI

PRZEZ

Tyszynisk

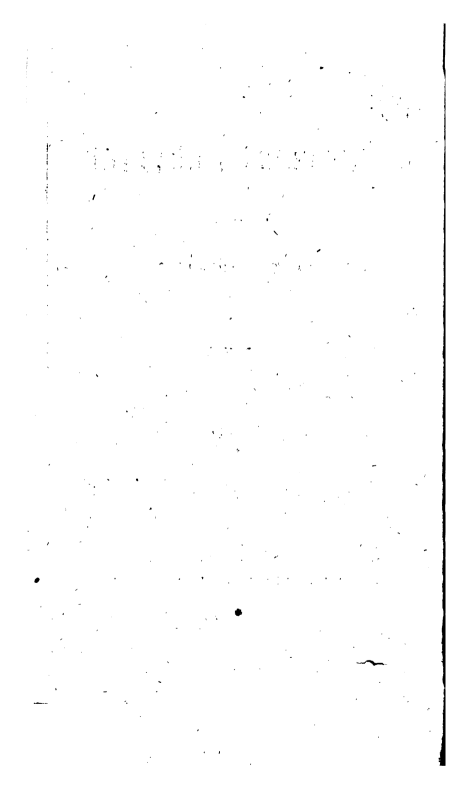
A. TYSZYŃSKIEGO.

TOM II.



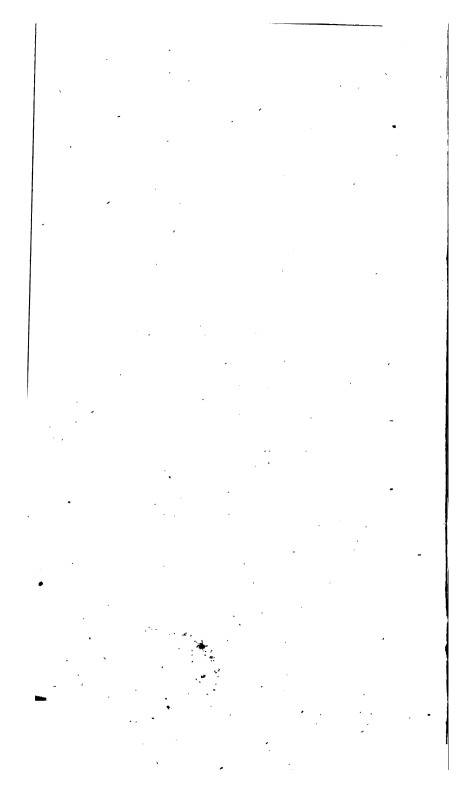
PETERSBURG.
NAKEADEM B. M. WOLFFA.

1854.



### ROZBIORY I KRYTYKI.





# ROZBIORY I KRYTYKI

PRZEZ

### A. TYSZYŃSKIEGO.

TOM II.



PETERSBURG.

NAKŁADEM B. M. WOLFFA.

1854.

Slav 6830.106 (2)



Wolno drukować, z warunkiem złożenia w Komitecie Cenzury, po wydrukowaniu, prawem przepisanej liczby exemplarzy.

w Warszawie, dnia 20 Czerwca (2 Lipca) 1853 r.

Cenzor, F. Sobieszczański.

### PIERWOTNE DZIEJE POLSKI I LITWY (1).

Sledzenie i rozważanie pierwotnych dziejów danego ludu nie jest próżném i poetyczném tyłko zadaniem. Dziś wprawdzie, kiedy godłem i celem naszych dociekań są raczéj wypadki i wnioski jak założenia, raczéj już budowli pewnych wznoszenie jak fundamentów kopanie, i kiedy celem tak tworzącego jak śledzącego moralnie wieku naszego, nie jest już dziś tyle bieg znikły, ile raczéj bieg dalszy: zadanie obierające za przedmiot dzieje jakoweś dawne, niepewne, dopiero badane, nie może mieć zapewne wiele pociągu. A jednak te zadania, badania, wchodzą, jak widzimy, w konieczność i epoki naszéj. Czujemy chęć i potrzebę łączenia się myślą (moralnie), jak się łączymy fizycznie (to jest nieprzerwanym ciągiem cielesnym) z całą ludzkością

Tyszyński, Tom. II.

<sup>1)</sup> Pierwotne dzieje Polski i Litwy, przez Wacława Alekandra Maciejowskiego, 1846, Warszawa.

znikłą, z ogółem przodków naszych, do pierwszego ich wyjścia z jedności. Ludzkość, to ogół krajów; aby poznać jéj dzieje, trzeba się najprzód poznać z dziejami krajów.

Te kraje, żywe jednostki, w czasach swojego dzieciństwa są zupełnéj niewiedzy o sobie samych. Te czasy, to ich dzieje pierwotne, a dzieje te, to konieczne ogniwa w przejściach historyi. Myśl kraju do śledzenia swych dziejów raz obrócona, nie uspakaja się bez wykrycia i osadzenia owych ogniw. By poznać, trzeba i wszerz i wpoprzek kształcić poznanie; by ukształcić całość poznania, trzeba najprzód ukształcić poznanie cząstek.

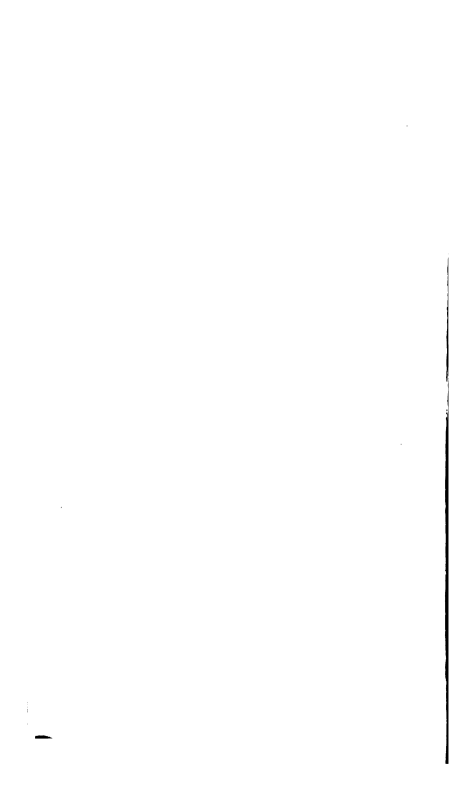
Pierwszém źródłem pojęcia poczynającego wzrastać człowieka nie jest rozbiór, rozwaga i t. p., lecz tylko pamięć; pierwszém źródłem pojęcia, moralnych skarbów, wzrastającego ludu jest tylko tradycya. Skarb ten pojęć, nim je ustali poznanie, mnoży daléj fantazya i rozbiór (początek rozwagi). Pod doby te musiał podchodzić u nas, jak i gdzieindziéj, każdy przedmiot dotykany w kraju pojęciem; podchodził więc i przedmiot dziejów pierwotnych. Przedmiot ten, przekazany nam najprzód podaniem, daléj fantazyą mnożony, przeszedł daléj pod rozbiór, i dziś zdaje się widzieć już koniec, drugą, kończącą fazę doby rozbioru.

Doba ta bowiem, jak wszelka (lecz z powodu natury treści bardziej odznaczona) rozwinęła dwie różne fazy, z których pierwsza była ściśle przecząca,

wszystko niszcząca, druga przeciwnie ukazuje się już z cechą twierdzącej i budującej. Kilka pism, które się ukazały u nas w ostatnich latach, a dotknienie dziejów pierwotnych kraju za cel obierały, odznaczyły się wszystkie tą cechą (1). Pismem takiem jest i obecna książka P. Maciejowskiego.

Pewność dziejów tych krajów, o których mówi książka P. Maciejowskiego, to jest Polski i Litwy, uznaną jest, jak wiadomo, od czasów wprowadzenia do nich religii chrześciańskiej, t. j. Polski od wieku X., Litwy od XIII. P. Maciejowski w piśmie swem pewność tę dla Polski wstecz na wieków X, t. j. do I. wieku chrześciaństwa, dla Litwy zaś jeszcze o kilka wieków dalej doprowadzić zamierzył. Dowiedzeniu i ustaleniu tych faktów, całe pismo to pracowite jest poświęcone. Abyśmy byli jaśni w uwagach nad wypadkami, do których w niem autor doszedł, których udzielił, musimy najprzód samą treść pisma, w głównych jego rysach, przytoczyć. Iżby zaś i sa-

<sup>1)</sup> Postrzeżenie to, któreśmy zapisali w r. 1848, na nowo sprawdzoném zostało. Otrzymaliśmy przez te lata w rzeczy badań dziejów pierwotnych pisma: O Pomorzu Zaodrzańskiem, przez Dom. Szulca; Wstęp krytyczny do dziejów Polski, przez Aug. Bielowskiego, a oba te pisma są nie krytyczno-przeczące, ale krytyczno-twierdzące. Nawet pisarze nowi, przedmiotem dziejów pewnych zajęci, dodają jakby o stopień wyższość żywiotu budującego i twierdzącego, a to już przez dokładność, jak np. w monografiach swych do dziejów krajowych PP. Dzieduszycki, J. Łukaszewicz, Przezdziecki, Sobieszczański i i.; już przez zwrot do nich wyobraźni twórczéj, jak np. Wskrzeszenia malowne PP. Szajnochy, Juliana Bartoszewicza i t. p.



## ROZBIORY I KRYTYKI

PRZEZ

Tyszanisk

A. TYSZYŃSKIEGO.

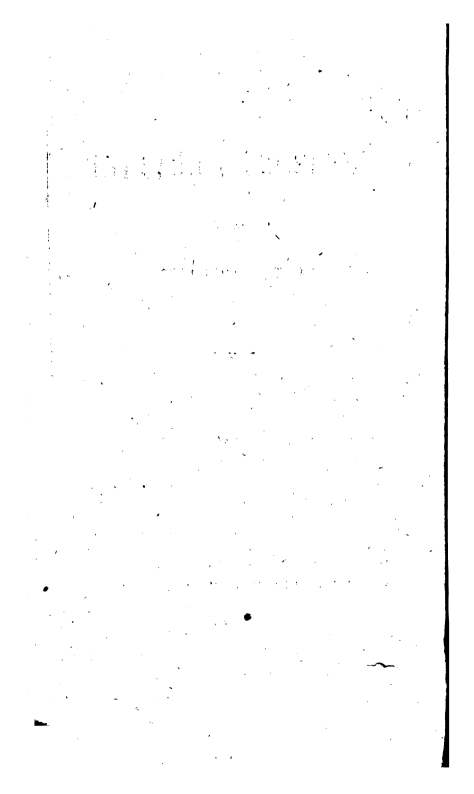
TOM II.



PETERSBURG.

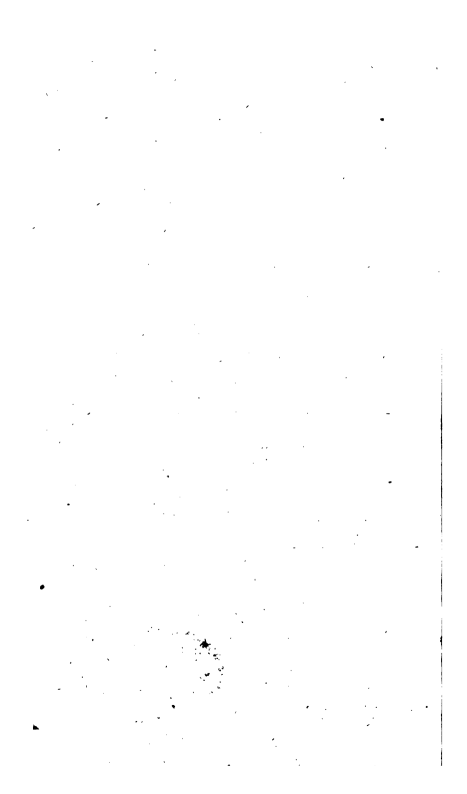
NAKŁADEM B. M. WOLFFA.

1854.



## ROZBIORY I KRYTYKI.





# ROZBIORY I KRYTYKI

PRZEZ

### A. TYSZYŃSKIEGO.

TOM II.



PETERSBURG.

NAKŁADEM B. M. WOLFFA

1854.

nowłasnego Dębołęckiego i Sarmacya Europejska Kleczewskiego, stały się, rzec można, uosobieniem zasad krytyki tego okresu. Co do wypadków przedmiotu, celem téj krytyki było tylko godzenie tradycyi krajowéj z nazwiskami i dziejami obcemi; nie śmiano się jednak tykać jéj istoty. Tylko data przyjścia Lecha, którego jeszcze Długosz podawał za syna Japheta, czyli początku monarchii Leskiéj, ściśléj oznaczaną została. Przyjście to jedni do wieku V., to jest najścia Hunnów i wyparcia Wandalów (jak Kromer), inni (jak Bielski, Herburt i t. p.) do wieku VI-go odnieśli.

Z końcem wszakże XVIII. wieku rozpoczał się w rozważaniu dziejów naszych krajowych okres rzetelnie krytyczny. Praktyczném tego okresu źródłem byli już niektórzy poprzedniego okresu pisarze, wpół tylko krajowcy (jak Brown, Lengnich i t. p.), lecz rozpoczął go rzeczywiście, to jest ze stalym charakterem i wpływem, Naruszewicz. Pierwotne dzieje krajowe, przekazane i zapisane jedynie tradycya, przed surowém domaganiem się przez okres: świadectw spółczesnych, pomników, nie tylko znikać, ale calkiem zgasnać wkrótce musiały. Naruszewicz w przedstawieniu tych dziejów, przytaczając i rozbierając wszelki podany o nich przez kronikarzy szczegół, nie miał nawet na celu wykazywać, że dany szczegół jest bajką, lecz tylko: zkąd się wzięła ta bajka? Czytał pilnie roczniki, kroniki, wszelkie obcych dziejów świadectwa, i jeśli

w nich nie znajdywał podobieństw z tradycyą krajową, ukazywał na jej grubość zmyślenia; jeśli znajdywał zaś, wtedy na podobieństwo to, jako na żródło kłamstwa krajowego ukazywał (1). Czacki w rozbiorze pierwszych kronik polskich (Pam. Warsz. z roku 1802.) i autor pisma: O Mateuszu herbu Cholewa, przyszli wnet z swem oczytaniem dzie-

<sup>1)</sup> Tylko za skutek istotnie wewnętrznéj jakiéjá konieczności epoki, uważać należy to zadawanie sobie przez Naruszewicza pracy w zaprzeczaniu pierwotnym dziejom krajowym. Tak poważny, krytyczny gdzieindziej, tu wolał raczej kłaść rzeczy mniej do prawdy podobne na miejsce więcej podobnych, niż przyznać, że chociaż jakaś część podania krajowego była prawdziwą. Naruszewicz np. w długim rozdziałe Krakus starał się wykazać, że Krakus ten byłto Samo, a to głównie dlatego, że i Samo z Gallami wojował. Powieść o smoku Krakusa ma za przepisanie z Saxona Grammatyka powieści »o zabitym przez króla Frontona wężu strzegącym skarbów«, chociaż smok krakusowy ani był wężem, ani strzegł skarbów. Wandę niż za córkę Krakusa, woli uważać za Adelaidę żonę Giejzy, »bo o niéj historyk pisze, że konno przejeżdzając się, żołnierza zabiła«. Przemysława czyli Leszka 1. również ma za Samona, bo kronikarz francuzki Aimon mówił o tym ostatnim: omnibus bellis prudenti astutia usus victor extitit«. kind, opisując wyniszczenie książąt słowiańskich przez margrabiego Gero, mówi: »Comes convivio claro delibutos ac vino sepultos ad 30 fere principum Slavorum una nocte extinguit« 11,64. Można dziwić się, że słowa te nie wskazane zostały przez Naruszewicza za pierwowzór bajki o Popielu. Naruszewicz wolał przypuszczać brak wszelkiej przeszłości krajowej, jak wierzyć z Kadłubkiem, że podobieństwa są warunkiem w historyi: »Identitas est mater societatis.« Mat. u Kadłubka.

jowém na poparcie niszczeń Naruszewicza (1). Wiara w dzieje pierwetne kraju stała się była odtąd zbrodnią krytyczną. Jerzy Samuel *Bandtkie*, wydając *Historyą Narodu Polskiego*, oddziałowi jej dał

<sup>1)</sup> Ci, którzy bronili w tym czasie potępionego przez Szlecera Kadłubka, bronili raczej samego Kadłubka niż jego dzieje; owszem, dla poparcia obrony téj przypomniano i starano się uznać za wyłącznie prawdziwy ów waryant podania: że autorem dziejów pierwotnych w kronice Kadłubka nie był Kadłubek, ale Mateusz (Jan *Potocki, J.* L. i inni). Wszakże w układzie dyalogu, który opowiada te dzieje, w przedmowie do niego, zbyt wyraźny jest widok osoby trzeciej, wybijającej jedność swego pióra tak w przedmowie, jak dyalogu. Gdyby wstęp o dziejach pierwotnych przy kronice Kadłubka nie był reki Kadłubka. kronika jego byłaby bez początku. Gallus, który ostrzegał, iż zamierzył jedynie pisać o księciu Bolesławie, nie mógł jednak choć lekką wzmianką nie zaczepić dziejów pierwotnych; jakże mógł to uczynić Kadłubek, którego spółczesność i bliska potómność jako pierwszego history-ka Polski obwołała i przekazała? Zkądby poszły wziętość, imie Kadłubka, gdyby tylko 4 téj księgi kroniki swej był autorem? Boguchwała, najlepszy znawca ówczesnych źródeł, a spółrywal Kadłubka, mówi: »Originem Regum et Principum Poloniae Rdus Pater Dnus Vincentius Episc. Cracov. et alii descripserunt«. Wiadomo, że początek książat i królów polskich, Boguchwała nie w Piastach widział. Tłumaczymy się tu wreszcie tylko z użycia nazwisk; rzeczy bowiem zkadinad nie zmienia to albo inne nazwisko (a).

a) P. Aleksander Przezdziecki, dając w Bibliotece W arszawskiej w roku bieżącym (1852. luty) ciekawą wiadomość o rękopisie Eugeniuszowskim kroniki Kadłubka w bibliotece publicznej Wiedeńskiej, na nowo przemówił dobitnie za jednością ręki we wszystkich księgach tej kroniki. Na zdanie to powołujemy się nie tylko jako na ostatnie, ale że charakterystyką ksytycznych badań jego autora jest: iż lubi prawdę dla prawdy nie dla fantazyi.

napis nie dzieje niepewne ale wątpliwe, ale wprost dzieje bajeczne. Siestrzeńcewicz w dziele: Badania o Sarmatach, Słowianach, i Esklawonach, wydanem w języku francuzkim w 4-ch tomach, a złożonem z cytacyj nietylko dawnych kronik, lecz i poetów, i Surowiecki w piśmie, które stało się zkądinąd sławném z wniosków (Śledzeniem początku narodów słowiańskich), dla zapełnienia zupełnie próżni genealogicznej, badania przeszłości krajowej zamienili na badania przeszłości plemiennej, przekażane zaś dzieje pierwotne polskie, jakoby całkiem niebyłe pominęli.

Takie odniosła zwycięztwo, śród epoki rozpoczętéj rozbioru, pierwsza jego faza, przecząca; faza ta jednak, przez samą konieczność warunku biegu, wnet sama zaprzeczyć sie miała. Ziarnem i podstawą pierwotnych dziejów polskich, według kronikarzy, był Lech. Wywrócenie przy końcu zesztego wieku figury téj przez Augusta Szlecera (mianowicie w znanéj rozprawie: Abhandlung ueber die Aufgabe aus der Polnischen Geschichte, 1767), jakkolwiek obudziło polemikę (rozprawy wydane p. n. Acta Societatis Jablonovianae de Slavis Lecho Czechoque, 1771), przez pisarzy jednak krytyczniej patrzących wzięte było za podstawę uważania całych dziejów pierwotnych. Lech ten stał się téż źródłem zwrotu do krytyki nowéj. W istocie, chociaż może żadne podanie, nazwisko nie przeniosło śladów do wieków pewnych, imie Lecha pozostawiło je. Po-Tvszyński Tom IL

lacy, przez wszystkich prawie kronikarzy naszych z okresu pierwszego i przez wiele plemion sąsiednich i dalszych, do dni dzisiejszych Lachami albo Lechami (Lechitae) są nazwani. Jeśli początkiem nazwiska tego był Lech, któż więc? i gdzie był? jeśli zaś nie był: zkąd nazwisko Lechitów? Odpowiedź na te pytania, która przecież koniecznie taką lub inną być musi, zwracać więc znowu musiała do dziejów pierwotnych.

Jakoż pisarze nawet, którzy całkiem mijali alho wzgardzali podaniami o dziejach tych, figury przecież Lecha nie mogli pomijać. Jan Potocki powtarzał nieraz, iż Lecha I. miał za panującego w Karnioli, i że ten, który przyszedł do Polski, był już Lech II. Surowiecki za prawdepodobne uważał przyjście i założenie nowej monarchii przez Lecha (§ 48). Większość jednak nie śmiała już tykać wyśmianej i wywołanej figury; i uznawszy za historyczną niemożność przyjście do Polski jednego Lecha, wolała dowodzić i wierzyć w przyjście całego plemienia Lechów.

Naruszewicz miał Lachów za przyległe z Hunnami pokolenie *Lazów*, siedzących nad morzem Czarném obok *Zechów* (1). Siestrzeńcewicz, który załudnienie wschodniej Europy uważał za napływ

<sup>1)</sup> Jak w pisarzach dzisiejszych natrafiać się jeszcze mogą cząstkowe przeczenia, tak też i u Naruszewicza i in nych natrafiały się cząstkowe twierdzenia; ale charakter pisma odkreśla cel główny.—Naruszewicz w rozprawie o Le

kolejny trzech warstw: Słowian, Sarmatów i Esklawonów, przodków Polaków widział w spomnianych przez Herodota Lachiach Sarmatach, w wieku IV. znad Donu nad Wisłę przeszlych. Ossoliński miał Lachów za plemię z témże nazwiskiem nad Dunajem pierwotnie zamieszkałe, i ztamtąd po wyparciu go przez Bulgarów nad Wisłę przybyłe (Oss. II, 594). Inni wyprowadzać ich zaczęli od Włochów czyli Włachów (jakoby Łacinników), inni od Gallów (Gewlachów); inni wreszcie zdając się mniemać, iż nazwisko to na miejscu utworzone zostało, wyprowadzają już od lechy (Szaff. Palacki, jakkolwiek mający więcej na względzie Łechów Czeskich), już od lasu (Zeuss i i.) i t. p.

Drugim nadto przedmiotem, byt koniecznie mającym, a w czasach przedchrześciańskich nawet istnącym, były takie lub inne kraju granice. Historya polska tylko od Mieczysława uznaną została za pewną; granice Mieczysławowe za przyrodzone kraju wyłącznie więc przyjęte zostały. Ziemie wszakźe między Wisłą i Ełbą, jeszcze historycy Karola Wielkiego za zamieszkałe jednym ludem słowiańskim podali. Przedmiot granic, obok poruszania dziejów pierwotnych, musiał więc znowu dziś stać.

Ţ.

ďέ

le:

a l

chu wskazywał na prawdopodobną jedność Lachów i Lazów, lecz główném założeniem rozprawy było zaprzeczenie Lechowi. Podobnie w rozprawie o Słowianach umieszczał domniemanie o ich początku, charakter jednak rozprawy wyraził w samém nazwisku; napis jej jest: Czém nie byti Słowianie?

się źródłem nowych dociekań. Przedmiot ten zwłaszcza częściej, i nawet nieraz w latach ostatnich namiętnie dotykanym być zaczął przez pisarzy dzisiejszych niemieckich, nadelbiańskich i nadbaltyckich. Ludność w tych stronach słowiańską, pisarze ci (jak Giesebrecht, Fabrycyuszowie, Haxthausen i t. p.) za osadniczę podają; niektórzy nawet (jak Müller) samo nazwisko rzeki Wisły za niemieckie poczytują.

Obok polskich, dotykane były przez ich badaczy i dzieje pierwotne litewskie, jedynie przez kronikarzy polskich z wieku XVI. przechowane. Wiek XI. oznaczony został za czas pewny ukazania się ludu litewskiego w swoich posadach. Nazwisko Litwy wyprowadzoném było już od wyrazu littus brzeg, już od plemienia oddzielnego Lettów, już od Alanów (jakoby Lit-Alanów), już od bogini wolności Letua i t. p. (Kroniki dawne, Kojałowicz, Naruszewicz, Narbutt i t. p.)

W tym stanie były pytania, kiedy P. Maciejowski w dziele swém: Pierwotne Dzieje Polski i Litwy, na nowo je dotknąć, i wychodząc z jednéj strony z pomyślanego przez siebie systematu, z drugiéj ze świadectw krytycznych, w nowém świetle przedstawić je zamierzyłem. W dziele tém autor uważa Lachów i Litwinów za przybyłych z nad Elby Lazów i Litów, gdzie nazwiska te nietylko szczególnych plemion, ale szczególnych stanów były nazwiskami. Lud Polski widzi nadto już wymieniany i określany

w pisarzach z wieku I. Rozumowania i szczegóły określające według téj zasady dzieje pierwotne Polski i Litwy zewnętrzne i dodane do nich wewnętrzne, są w dziele P. Maciejowskiego w głównych swych rysach następne:

Dziejopisarze rzymscy przestrzeń między Renem i Wisła nazywali Germania. Słowianie byli ludem pierwotnym w swoich posadach; przodkowie nasi muszą się więc już znajdować w Germanii Tacvta. Opisując jednę z najobszerniejszych prowincyj germańskich Swewig, Tacyt mówi: iż ludy ją składające nie są jednego rodu i jednego języka, i odznacza mianowicie pomiędzy niemi lud Ligiów (Ligii). Nazwisko Ligii jest to nazwisko Ługów czyli Łużuczan. Piszący wkrótce po wieku Tacyta Ptolomeusz geograf, wspomina także o tym narodzie Ligiów i zowie go Lugii. U Ligiów powiada • Tacyt, jest miasto, gdzie przechowywaną jest cześć Kastora i Polluxa; właśnie na miejsce to przypada posada Gniezna, w którém, według podania naszych historyków, była za czasów pogańskich światynia Świstum Poświstum. Swewowie staczali boje z Rzymianami, zkad tradycya o wojnach z Juliuszem Cezarem w naszych historykach. Wspomina téż Ptolomeusz. o plemieniu nad Wisła Bulones, co oznaczało Pulones to jest Polaków. Jako należące do rzeszy Swewów, wymienia Tacyt narodki Anglów, Warunów i Estiów; narodki (przypominamy, iż powtarżamy tu wszędzie zdania

p. Maciejowskiego) bylito Litwini z'Niemcami i Słowianami pomieszani. Nazwisko Angli niczém inném nie jest, jak przełożeniem na niemieckie nazwiska Wendów (wedą bawiących sie). przemiana z Wranowie. O Estiach mówi Tacyt, iż byli jednego języka z Bretonami; sa ślady (wykazal je świeżo Zeuss), że w Armoryce (dzisiaj Normandyi) mieszkali niegdyś razem Litowie i Bretonowie, i że kraj ich zwał się Letavia; ci Estiowie, mówiący jednym językiem z Bretonami, bylito więc następni Litowie czyli dzisiejsi Litwini. Widział tu już ich Piteasz żeglarz marsylijski w IV. wieku przed era chrześciańska. Litowie (źródłosłów. który leży w greckiém λαος, massa ludu, i którzy byli nastepcami greckich λαιτος, to jest cudzoziemców w służbie greckiej zostających), byłyto pułki najemne pod sztandarami rzymskiemi służace. dział Litów tych osadzony został przez cesarza Walentyniana we Flandryi; ludzie tego oddziału byli też zapewne wychodźcy z Flandryi, i przybywszy do swoich, udzielili im nowego nazwiska. Liti wzmiankowani są dalej jako nazwisko stanu; wspominają też ich kapitularze Klodoweusza z wieku VI. w słowach »de puellas militunias (żołnierskich)? vel litas«, oraz prawa Anglo-Saksońskie Aethelberta w wyrazach »gif leat«. Co do Polan, ci rozciągali sie od Dniepru do Elby i nawet za Elbe, zywani tu byli zachodni i wschodni Polanie, czyli z celtycka Ost-i West-phalen. Na ziemi tych Lugiów

i Polan w ciągu wieku Igo zaszły zmiany. Przez wschod ich przeciągali Gotowie, postępując od Skandynawii ku morzu Czarnemu, a pamiatka ich rzadów została w tradycyi o Krakusie i Wandzie (imionach gockich). Na kraje zaś nadelbiańskie w wieku Ilgim, najechali od morza Saxonowie i ujarzmili Słowian. W wieku Vtym razem z Saxonami (wezwanymi przez Bretonów, uciskanych od Pictów i Scotów) przeszty razem pokolenia Litwinów i Słowian do Bretanii. Saxonowie osiedleni w podbitym kraju, lud swój podzielili na stany: Edhilingów, Frilingów i Lazów. Edhilingi byłato szlachta saska, Frilingi nieszlachta saska, Lazi jako przypuszczeni do obrad i reprezentacyi z innemi (Hukbald) nie mogli być klassą najniższą i oczywiście znaczyli szlachtę nie saską. Ci Lazi, nazywani także Lasi i Lidi, zrazu przez Saxonów głaskani, potém gnębieni, w części pozostawszy na miejscu zmarnieli, w cześci zaś opuściwszy Saxonią, na wschód, do współplemiennych swych ludów postapili. Lazowie, niedługo bawiąc wśród plemion innych słowiańskich, przyszli do Polan nad Wisłe, tu utworzyli stan nowy rycerski (Lechów) i kraj na sposób saski uorganizowali. Litowie rozciągając się morzem, wybili się w nazwiskach Weltów, Lutyków, i na końcu za Niemnem około Trok stałe państwo Litewskie założyli.

Pokolenia Litwinów i Słowian były częścią dawnych Germanów, w szczegółach więc dziejów

wewnetrznych Germanów szukać należy śladów i pierwotnych dziejów wewnetrznych Litwinów i Słowian. To odróżnienie wspiera też jako nowy dowód to, co o zewnetrznych się powiedziało. Najpierwszym i głównym szczegółem dziejów wewnętrznych wszelkiego ludu, są jego wyobrażenia duchowne, religia. Mitologia germańska była spólna Słowianom i Niemcom. Perun Słowian nazywany był przez Niemców Donner albo Donar; nawzajem niemiecki Wuoton (bóg wojny), nazywanym był po słowiańsku Wit (zkąd Witiaż). Kaplaństwo. o którém są wzmianki u Anglów, Waryanów, Swewów, Estiów, wyraźnie było słowiańskie oraz litewskie, to jest takie, jakie następnie u Słowian nadelbiańskich określają Helmold, Saxo Grammatyk i t. p., a jakie było obcém innym ludom germańskim, bo Cezar mówi: »Germani neque Druides habent, qui rebus divinis praesint, neque sacrificiis student«. Pomiędzy rozwinieniem się mitologii u Polaków i Litwinów ta zaszla różnica, iż pierwsi postępując od czci przyrodzenia do czci żywiołów, zakończyli na uznaniu Boga jednego Jesse; lecz Litwini podobnie zaczawszy, skończyli, jak niegdyś na południu Rzymianie, tojest na połączeniu wszystkich bogów północnych. W dawnych zwyczajach i prawach germańskich, ja-Turyngów, Sasów i t. p., wiele odróżnić się daje raczéj słowiańskiego niż niemieckiego. Dozwolone np. w prawach germańskich branie w niewolę dłużnika, jest zwyczajem słowiańskim, bo nie

znajduje się odtąd w żadném prawodawstwie niemieckiém, a jest w słowiańskiém. Sam wyraz dlg (dlug) jest słowiańskim. Śladu ustaw litewskich w Germanii Tacyta nie ma; przeciwnie, w dawnych ustawach ludów bedacych następcami rzeszy swewskiej, jako w zwyczajach i prawach Fryzów, Turyngów, Sasów, Bawarów, Franko-Saliów, Lubeczan (między wiekiem VI. i XII.), wiele jest słowiaństwa i litwinizmu; takiemi np. były Ignienie tych ludów do pogaństwa, nieograniczona władza rodziców nad dziećmi, główszczyzna, dochodzenie przestępstwa przez los, a rzadko przez sądy Boże, kara przez podpalenie domu przestępcy i t. p. W całych Niemczech płeć żeńska usunioną była od spadkobierstwa, a dziedziczył zwykle syn starszy; ustawy wiec o testamentach, posagach, w prawach Turyngów i saskich, a nawet wzmianki o nich w Germanii Tacyta, wskazują na zwyczaje słowiańskie. Ułożone przy końcu XII. wieku Zwierciadło saskie wyraźnie mówi, »że jest zbiorem ustaw Slowiano-(Wenedo-)saskich«. Samo predkie rozejście się tego prawa między ludy słowiańskie jest dowodem, że było nie obcego im pierwiastku. W prawach bawarskich i Franko-Saliów są termina niezrozumiane przez Niemców i dotad niewyłożone, a które wyraźnie są odcieniami wyrazów słowiańskich: druh, krew, skot i t. p. Skorymi są, mówi autor, Słowianie do pisania, gdy ich nagli jakowa przeciwność; nad Łaba byli spokojni, nie pisali

więc wcale. Wprowadzenie religii chrześciańskiej, wprowadziło język łaciński, i dopiero z XIII. wieku mamy dokładniejsze zabytki języka polskiego. P. Maciejowski jednak z wyrazów mitologicznych, prawnych, nazwisk osób, miejsc, słów w aktach urzędowych i t. p., ułożył i przedstawił zbiór wyrazów sięgający wstecz za wiek XIH. Wiele wyrazów staro-niemieckich, którym uczeni niemieccy naznaczyć nie umieją pierwiastku, są oczywiście słowiańskie, jak elan (jeleń), gans (gęś), pole, did, gid, roggeen (rzeć), pflug (pług), i t. p. Język dawny litewski, jestto język polsko-łaciński; pierwiastek pierwszy przemaga, czego przyczyną było stowarzyszenie się swewskie.

Pierwotna towarzyskość Słowian polegała pa rodach. Ziemie nadawane całym rodzinom, nazywane były wsie (jakoby całość, wszystkość obejmujące); byłto stopień wyższy stowarzyszenia od sioła (siedliszcze). Naczelnikowie rodów zwani byli wojewodowie, władycy, kniazie. Dobra były własnością rodzin, nie panującego. Posiadanie majątków już na siebie, już spólnie z gminą, było źródłem podwójnego prawa własności. Ten podwójny rodzaj władania, tojest przez wsie i folioarki, odróżnić już można ze słów. Cezara i Tacyta w Germanii i rzeszy swewskiej; pierwszy zwyczaj był oczywiście słowiański (od Scytów idący), drugi niemiecki. Przy wzroście ukształcenia potrzebne były miejsca do odprawiania ofiar, sądów, obrad, które musiano

zabezpieczać od nieprzyjaciela, a ztad grodami zostały nazwane (ten był początek miast, niemieckie gart od grod). Przy odróżnieniu się stanów, ludzie stanu gminnego nazwanemi zostali wprost ludżmi, posiadający zaś własność ziemska Lachami (i ztad szlachta). Starsi w miastach zwani byli setnicy, wojscy, starsi po wsiach komesy, zkad dalej kmiecie (kmethones). Obszar obejmujący pewną ilość wsi i miast w jedną całość związanych, zwano opole (jakoby graniczące tylko o pole). Opola łącznie pelniły obowiązki publiczne. Rządy u Słowian, według Prokoniusza i tradycyi kronikarzy krajowych, zostawały w reku ludu; naczelnicy pokoleń rządzili nie samowolnie, lecz cum consensu haeredum. Ksztalty rządów w monarchiach zachodnich zrodziwszy ich siłę, sprawiły, iż je naśladować tu chciano. Autor kończy swój rozdział obrazem, ulożonym ze wzmianek kronik, aktów i innych histo-. rycznych zabytków i świadectw, przedstawiającym szczegóły ubiorów, urządzeń domów, zwyczajów, obyczajów i t. p., pierwotnych Słowian zachodnich i Polaków.

Do określonych w ten sposób dziejów zewnętrznych i wewnętrznych dodał p. Maciejowski ustępy, które składają większą część książki, a które treść założoną mają na celu wyjaśniać i w niektórych szczegółach rozwijać.

Ustępy te do dziejów zewnętrznych są:

Germanowie i Germania, gdzie autor wzmiankuje o rozmaitém uważaniu tych nazwisk przez naszych krajowych i najnowszych niemieckich pisarzy.

Słowianizm w Celtyzmie.

Liti i Lazi według najdawniejszych prawodawstw niemieckich, oraz pisownia, źródłosłów i znaczenie tych wyrazów.

Troisty stosunek Polski do Niemiec między I. a X. wiekiem do dziejów wewnętrznych.

Slowianizm w Anglosaxonizmie. W oddziale tym mówi autor między innemi: »śladów życia politycznego Polan nadłabańskich przechowało sie wiecéi u Anglosaxonów. Przyczyna była ta, iż przesiedleni w wieku Vtym do Anglii, Słowianie nie byli jeszcze narodowością niemiecką przekształceni». »Słowianizm w Anglii dał życie urządzeniom politycznym, które tam dotąd istnieją«. polityczne urządzenia, lecz i familijne stosunki łączyły od niepamietnych czasów Lechów z dziećmi Albionu. Z Anglii przesiedlały się do Polski niektóre rodziny, jak to wskazują herby rodów za najstarożytniejsze u nas mianych«. »PP. Rejnhold Szmid i Henryk Leo, publikacyami swemi przetarli drogę do ujrzenia tych stosunków; sa one w urządzeniu gmin, stosunku stanów, prawie karném i t. p.«.

Miejscowość Polska nad Łabą (okazana w nomenklaturze miast i wsi). Czy i jak dziedziczyły kobiety według prawa polskiego najdawniejszego? Feudalność i lenność. Autor rozróżnia te wyrazy i określa powodzenie lenności i feudalności na Rusi, w Polsce i Litwie.

Co znaczą w dawném prawie polskiém nadania jure haereditario? co jus ducale? co jus militare? Autor przeciw powszechniejszemu twierdzeniu utrzymuje tu: iż ziemia od czasów najdawniejszych u nas była własnością swych posiadaczy dziedziczną, nie dożywotnią. Twierdzenie to popiera dawnością wyrazu dziedzictwo (Psalt), wyrażaniem się najdawniejszych nadań, wskazaniem na ogólny duch prawodastw słowiańskich, oraz przeciw zaprzeczeniom swych przeciwników stawitę okoliczność: iż posiadania nietylko dawne, ale i w skutek nadań jurę ducali, po zejściu bezpotomném właścicieli uważane były jako puścizna, i przechodziły następnie na własność królewską.

Opis mappy chronologicznéj (przez samego autora skreślonéj i na końcu dzieła umieszczonéj), objaśniający wyrażone na niéj zmiany granic, oraz nazwisk miejsc, w pięciu dawnych okresach do Mieczysława.

Rozbiór mniemań i pism badaczów dziejów zewnętrznych i wewnętrznych Polski i Litwy, tak krajowych jak zagranicznych; z dodaniem nowych uwag autora co do dawnéj religii Polski i Litwy, obrzędów, runów i t. p. Dodane są wreszcie do dzieła: próby poprawnego wydania fragmentów naj-

dawniejszych kronikarzy naszych, i jeszcze parę rozprawek o przedmiocie dziejów zewnętrznych.

Taki jest układ, i w głównych rysach treść dziela p. Maciejowskiego. Jestto pismo, jak to może czytelnik z saméj już treści widzieć, z praca. miłością przedmiotu i z pewnemi zaletami wyższemi w szczególach dokonane. Autor przedarł się śmiało z bronią krytyczną za dotąd zaklętą dla niej epokę wieku Xgo; rozproszone w ciągu Xciu wieków poprzednich po dziejach ślady, dające się do krajowych odnieść zbliżył i w pewien system ująt; drogę wyjaśniającą ten system odział w wypracowania ustępne, wykład jej w rząd skazówek źró-Do wykładu tego przystąpił po rozpoznaniu dokładném drogi swych poprzedników i z pewnéj strony, zaopatrzony na droge swą lepiéj od poprzedników. Pierwszy bowiem użyć mógł do pomocy w badaniach, licznie wydanych w ostatnich dziesięciu łatach źródeł dziejowych wstecz do wieku VII. siegających, jako kronik zachodnich i kodeksów dyplomatycznych ziem polskich i z polskiemi sąsiednich, a mianowicie: pomorskich i nadbaltyckich, i pierwszy do pomocy w badaniach dziejów zewnętrznych użył względu na dzieje wewnętrzne.--Wyznać wszakże razem z góry musimy, że jeśli podziwiamy te prace, te staranność i pewność, z jaką autor rozwijał, z jaką opowiadał swe założenia; tedy podziwiamy tém więcej, że drogę tę przebył na to, aby doszedł do celu, do którego dojść nie mógł; iż przedstawił twierdzenia, wnioski, które w głównych punktach swych są bez dowodów; iż dał budowę, o której sam po większej części mógł wiedzieć, że jest bez podstawy.

Nie pójdziemy tu oddzielnie za każdém autora zdaniem, wypadkiem, abyśmy grubszego rozbioru od rozbieranéj księgi nie napisali; lecz dla wytłumaczenia się z wniosku, wybierzemy główne téj księgi twierdzenia i założenia, tak co do dziejów zewnętrznych, jak i wewnętrznych, i wyłożymy powody.

A najprzód, co do dziejów zewnętrznych:

Dziejów pierwotnych polskich dotykaliśmy raz już w tem piśmie. Czytelnicy Biblioteki wiedzą, iż dając przed kilku laty Rys historyczny oświecenia plemion stowiańskich, rys oświaty każdego poprzedzaliśmy wzmianką o jego dziejach zewnętrznych. Z kolei mówiliśmy i o leskiem, a wnioski co do pierwotnych dziejów jego tam zapisane, z wielu względów wprost różne są z wnioskami p. Maciejowskiego.

P. Maciejowski w skreślaniu dziejów krajowych zamierzywszy cofnąć się za wiek Xty, opowiadanie swe zaczął od wieku Igo chrześciaństwa, t. j. Germanii Tacyta; my sądziliśmy, że opowiadanie to z równym stopniem pewności cofniętem być może jeszcze o wieków kilka, t. j. do Scytyi Herodotowej. Przestrzeń między Wisłą a Elbą p. Maciejowski za zbiór różnych oddzielnych pokołeń uważa; my

sądziliśmy, że od Bugu do Elby, od gór do morza, zamieszkiwało słowiańskie plemie (rdzeń Polski późniejszéj), zupełnéj pierwotnéj jedności. I wreszcie a nadewszystko, uważaliśmy: że plemię leskie, powstawszy odrębnie nad Wisłą, rozciągnęło się daléj za Wisłę ku morzu i Elbie; p. Maciejowski zaś twierdzi: iż Lachowie powstali nad Elbą i że ztamtąd przybywszy nad Wisłę, dali byt państwu leskiemu.

Cenimy dociekania dziejów, cel ich i trudy, niepewnych, lecz wyznajemy: nie mamy i nie mieliśmy dla nich nigdy szczególnéj miłości. Śledzenia te dają nam zwykle w skutku: tylko zbliżenia do prawdy, wolimy zaś raczéj prawdę, jak jéj zbliżenia. Skreślając nadto historyą oświaty plemion słowiańskich w Rysie, a w artykułe do dziennika, mogliśmy ten artykuł raczéj tylko ze ścieśnionych wniosków ułożyć, niż je co chwila usprawiedliwiać. Jeśli wszakże podaliśmy wnioski, musiały istnieć przyczyny, żeśmy podali takie, a nie inne. Nim odpowiemy więc na dowody, które p. Maciejowski ze swego sposobu widzenia dziejów naszych pierwotnych przedstawił, wytłumaczymy się naprzód, dlaczego na nie tak, nie inaczéj patrzyliśmy sami i zawsze patrzymy.

Uważaliśmy już, że ta przestrzeń, opisaniu której Herodot poświęcił połowę swéj *Melpomeny*, obejmuje wyraźnie pas średni Europy wschodniej (1).

<sup>1)</sup> Herodot, opisując źródła, oraz kierunek rzek do morza Czarnego wpadających, opisuje między innemi źró-

Jeżeli Germania Tacyta obejmowała ziemie późniejszej Polski zachodniej, t. j. od Elby ku Wiśle; Scytya Herodotowa obejmowała jej ziemie wschodnie, t. j. od Dniepru ku Wiśle. P. Maciejowski plemie Słowian uważa za pierwotne w swoich dzisiejszych posadach, i za Indo-europejskie (t. j. od wschodu przybyłe); jeżeli więc mieszkańcy zachodu Wisły byli Słowianie, jakiemiż były te ludy, które na jej wschodzie zamieszkiwały? Scytya Herodotowa jestto punkt wyjścia, od którego każdy badający nasze pierwotne dzieje krajowe zaczynać musi; jestto świadectwo dziejowe, którem o dawność czterech wieków, nad pierwsze świadectwa Germanów o ziemiach ich, bogatsi jesteśmy.

Z ludów wszakże, które opisał Herodot na owej powierzchni, byłże który istotnie naszym poprzednikiem płemiennym? Jeżeli lubimy prawdę, w śledzeniach i rozróżnieniach tych jakiż możemy mieśrodek do niej się zbliżyć? Za jedyny śród sfory zmroku, śród starych podań zamętu, środek zbliżeń ku prawdzie, poczytujemy nie podawać niczego za prawdę, czegobyśmy sami przed sobą za prawdę nie mieli.

dła *Dniepru*, *Dniestru* i t. p., i ludy koło nich zamieszkujące. Gdzieindziej (III, 95) wspomina też rzekę do morza Baltyckiego wpadającą, przy ujściu której zbierany był bursztyn. Ta rzeka nie inna być mogła jak *Wisla*; gdyby bowiem tą rzeką miał być *Ren* albo *Dżwina*, Herodot znając pas średni Europy, znalby i rzeki pośrednie; z rzek jednak wpadających do morza *Baltyckiego* o jednej tylko wspomina.

Tak patrząc, jestże więc, powtarzamy, śród Scytyi Herodotowéj lud jaki, któryhyśmy za istotnie słowiański, za poprzednika leskiego, poczytać mogli? Jestże nawet, i możeli być jakowy przypadek, iżby na drodze téj, w ten albo inny sposób pewność jakaś dostrzedz sie mogła? Pewnościa ta nie bedzie posada; ludy bowiem w téjže i jednéj posadzie przemieniać się mogą. Nie będzie nazwisko ludu, nazwiska bowiem zmieniają się, i jednocześnie jednemuż ludowi w różny sposób sa nadawane. nazwisko Scutow, mówi Herodot, nie jest istotnie nazwiskiem Seytów, ale jest greckiem; nazwiska téż innych ludów, które przytacza, były więc może wyłacznie nazwiska greckie, scytyjskie i t. p. Opis obyczajów, zwyczajów, byłby może najbliższym środkiem dostrzeżenia jedności; lecz i te z wiekami są zmienne, i nieraz jak jednemu, tak téż i kiku edmiennym ludom spółne być moga. Przypadek odróżnienia i uznania z ludów wspomnianych przygodnie, za późniejszy lud historyczny, jedenby tylko być mógł. Gdyby lud jakiś stary, wspomniany przygodnie, określony nam był nietylko zewnętrznie, lecz téż wewnętrznie (t. j. pod względem jego moralnych cech); gdyby lud ten w téjże stronie, z temiż cechami u historyków wieków dalszych bez przerwy ukazywał się stale, i gdyby wreszcie pośród kolei téj przyprowadzonym był do czasów bistoryczności, i tu mógł być już historycznie nazwany; takiego ludu starożytnego z późniejszym historycznym jedność z pewnością uznacbyśmy już mogli. Przypadek ten wyjątkiem podobno szczególnym śród całej historyczności, jest właśnie z jednym z ludów Scytyi Herodotowej. Poszczegółnimy ten fakt, czytelnik zaś sam ujrzy, iż fakt ten właśnie zostaje w bezpośrodnim związku z przedmiotem, o którym mówimy.

Opisawszy Herodot swą Scytyą i graniczącą z nią Sarmacyą, kraje Gielonów, Budynów (nader prawdopodobnie za plemiona słowiańskie powszechnie dziś uważanych), pustynie, i Scytów, którzy zrzucili władzę Scytów królewskich; opisawszy ich wpółzwierzęce zwyczaje i obyczaje (jak używanie podręczne skór z głowy nieprzyjacioł, krajanie i spożywanie trupa ojcowskiego po śmierci i t. p.): wspomina dalej o pokoleniu szczególném i co do obyczajów swych wyjątkowem, u stóp gór mieszkającem, w tych słowach opis prowadząc:

»Cały ten kraj (Scytów wprzódy królewskich) jest plaski, grunta jego wyborne i urodzajne, lecz datéj twarda i kamieniste. Przeszedłszy jego część, znajdziesz lud, który zamieszkuje u podnóża gór wysokich; lud ten ma język sobie właściwy, chociaż ubiera się po scytyjsku. Mówią, że wszyscy ludzie tego narodu rodzą się łysi, mężczyzni i kobiety. Przez lato mieszkają pod drzewami, każdy pod swojem. Zimą obwięzują swoje drzewa plachtą płótna białego, które następnie odejmują latem. Nikt nie śmie ich znieważać i uważają ich jako świętych. Nie używają oni, ani téż znają żadnéj broni obrażają-

cėj. Sąsiedzi biorą ich za jednawcow w swoich sporach, i ktokolwiek ucieka się do ich kraju, znajduje tam schronienie bezpieczne, gdzie go nikt nie śmie ścigać. Zowią ich Argipee« (1).

Geograficzna posada tych Argipeów, z pewnością nie może być oznaczona. Wiadomości geograficzne za Herodota nie były jeszcze dokładne w ogóle (2), tém więcej być nie mogły co do Sar-

Wywód ten podzielił i p. Maciejowski w wydawanem obecnie przez siebie Piśmienictwie Polskiem gdy mówi: »Tu w krainie Argipeów (Chrobatów?) żył Anacharsis« Piśm. Pols. I. 63.

<sup>1)</sup> Dla dokładniejszego stwierdzenia nastręczyć się mogących porównań, opis ten cały Argipeów przytaczamy słowami textu:

Μέγρι μέν δη της τούτων των Σχυθέων γώρης έστι ή χαταλεγθείσα πασα πεδιάς τε γη και βαθύγεως το δ' άπο τούτον λιθώδης τ' έστι και τρηγέη. διεξελθόστι δε και της τρηγέης χώρον πολλόν, οικέουσι ύπώρεαν ούρεων ύψηλων άνθρωποι λεγόμενοι είναι πάντες φαλακροί έκ γενεής γινό μενοι, καὶ έρσενες καὶ θήλεαι όμοίως. καὶ σιμοί, καὶ γένεια έγοντες μεγάλα, φωνήν δέ ίδιην ίέντες, έσθητι δέ γρεώμενοι Σχυδιχή, ζώντες δέ ύπο δενδρέων. Ποντικόν μέν οδρομα τω δενδρέω, από του ζώσι, μέγαθος δε ατά συκέην μάλιστά κη' καρπόν δε φορέει κυάμφ, ίσον, πυρηνα δε έχει. τούτο έπεαν γένηται πέπον, σαχχέουσι ίματίοισι άπορρέει δ' άπ' αὐτού παχύ και μελαν, οδνομα δέ τῶ ἀπορρέοντι ἐστι ἀσχυ (kwaski?) τοῦτο καὶ γάλακτι συμμισλοντες πίνουσι και άπό της παγυτήτος αύτου της τρυγός παλάθας συντιθέασι, και ταύτας αιτέονται, πρόβατα γάρ σφι ού πολλα έστι. ού γάρ τι σπουδαίαι νομαί αύτοθι είσί, ύπο δενδρέω δέ έχαστος χατοίχη. ται, τον μέν γειμώνα, έπεάν τὸ δένδρεον περιχαλόψη πιλφ στεγνώ, τὸ δὲ θέρος άνευ πίλου, τούτους ούδείς άδιχέει άνθρώπων ίροι γάρ λέγονται είναιοὐδέ τι ἀρήτον ὅπλον εκτέαται. και τοῦτο μέν τοῖσι περιοικέουσι οῦξοί εἰσε οί τὰς διαφοράς διαιρέοντες. τοῦτο δὲ, ός ἄν φεύγων καταφύλη ἐς τούτους, ὑπ' οὐδενός ἀδικέεται, ούνομα δὲ σφι ἐςτι 'Λργίπποῖοι.

<sup>2) »</sup>Nie mogę się nie śmiać, mówi historyk ten, kiedy słyszę niektórych ludzi utrzymujących, że ziemia nasza

macyi. Geograf już z wieku Vgo ery chrześciańskiej. Marcin z Heraklei, po opisaniu odległości geograficznych miejsc: w Galii, Brytanii, Germanii »zaś co do Sarmacyi, dodaje, geograficznych jéj odległości nikt jeszcze dotad nie wymierzył«. Herodot nadto opisując pokolenia po pokoleniach, wyraża się tylko zwykle »po nich ida«, bez oznaczenia ani przybliżonej ich odległości, ani nawet kie-Jeden i tenże lud raz w jedném, drugi raz w zupełnie odmienném miejscu ukazuje (1). Posada Argipeów oznaczoną się zdaje być według opowiadania Herodota około gór Uralskich. Samo nazwisko ludu jest greckiém i do charakterystyki jego zastosowaném (argia pokój Boży); ztąd téż przez kommentatorów Herodota do najnowszych, lud ten zwykle za idealny i bajeczny jest miany (2). Oryginalny wszakże ten lud Herodota nie istniał tylko w wyobraźni historyka. Od wyprawy Daryusza, który poprowadziwszy lud niezliczony na pokona-

jest okrągłą jakby ją kto utoczył.« IV, 36. I w inném miejscu: »Co do Europy, nikt jeszcze, ile mi wiadomo, nie odkrył, czyli ta na północ i na wschód oblana jest morzem; to tylko pewna, że długością swą przechodzi drugie dwie części świata« IV, 45.

<sup>1)</sup> Budynów np. raz tam osadza, gdzie jest dziś ziemia Kozaków Dońskich (§ 21), drugi raz gdzie powiaty bobrujski i borysowski w gubernii mińskići (§ 109).

bobrujski i borysowski w gubernii mińskiej (§ 109).

2) Dieses (Argipee) und das weiter Folgende sind Nachrichten, welche an das Fabelhaste treiten und die ausgehende Gewissheit bezeichnen. Ost-Europa nach Herodot von Dr. A. Hausen. 1846, § 150.

nie Scytyi, i doszedłszy do kraju Budynów i Melanchlenów stracił go i sam ledwo zdołał się ratować ucieczką przez Ister, stosunki Azyi ani téż Grecyi z północną Europa nie wznowiły sie historycznie. Hekroć razy jednak historycy albo geografowie czynili o stronach tych wzmianki, podczas gily większa część ludów Herodotowych calkiem znikła, lud Argipeów ukazywał się zawsze z swoją cechą wewnętrzną, stroną posady, jakkolwiek pod odmienném nazwiskiem. Ephor (uczeń Izokratesa) pierwszy autor Historyi powszechnej (1). do opisania Europy wschodniej przystapił, nie jak Herodot, od poludnia, ale od strony zachodniej, i lud ów pod nazwiskiem narodu Limnów wspomuiał. »Najpierwsi mieszkańcy nad Istrem, mówi, są Karpidowie.... za niemi na północ Neurowie.... dalej Limnowie, lud religijny i zla nie czyniący nikomu... Ludzie tego kraju, dodaje, domy noszą z soba, i wszystko u siebie mają spólne; pomiędzy niemi urodzić się miał Anacharsis.«

Pomp. Mela, geograf z wieku Igo, w opisie Europy wschodniej wspomina znowu lud tenże i zowie go Arimphei. »Za Budynami, mówi, Gelonami, Tyssageci, Turcy... dalej kraj dziki... dalej Arimfeje, lud pełen sprawiedliwości; zamiast miast zamieszkują w lasach, żywią się owocami i chodzą

<sup>1)</sup> M. Marx. Ephori Cumei fragmenta. Caroliruhae 1815, 8.

z golemi głowami mężczyzni i kobiety; uważani sa jako święci, a ci, którzy uciekają się do nich, znajdują bezpieczny przytułek.« (1) Jedność wzmianki o stronie zamieszkiwania i głównym charakterze wewnetrznym ludu owego, pokój i prawde milujacego, trzech świadków starożytności, wskazuje: iż są to wzmianki o jednym i tymże ludzie; różność zaś niejaka w szczegółach (jako noszenia głów. sposobu pomieszkań i t. p.), oraz różność nazwiska, dowodem jest, iż te wzmianki nie były przepisywa-Różność nazwisk pochodziła zapewne z różności względów upatrywanych, oraz zróżności czasów. Nazwisko Herodota było od charakteru ludu. Ephora zapewne od miejsc zamieszkania (λυμγη, bloto); nazwisko użyte p. Mele było jakiémś scytyjskiém arima według Herodota w języku scytyjskim ieden), t. j. od Scytów nadawaném. Posade tych Arimfeów najzrozumialszym dla nas językiem opisał jednak Ammianus Marcellinus, geograf i historyk »Tam, gdzie się kończą góry Ryfejz wieku IVgo. skie. mówi, zamieszkują Arimfeje, lud sprawiedliwy i ze słodyczy swej znany; kraj ich przepływają rzeki Chronus i Bisula« (Niemen i Wisła) (2).

Pomp. M. c. q.
 Ubi Riphaei deficiunt montes, habitant Arimphei, justi homines placiditateque cogniti, quos omnes Chronus et Bisula praeterfluunt. Wiadomo, iz geografowie pierwszych kilku wieków (jak Platon Marcin, z Herakl. i in.,) dzisiejsza rzeke Niemen zwali Chronus.

W wieku IVtym gory Ryfejskie znane tylko były jeszcze z nazwiska i przybliżonej ubikacyi, ale związki Rzymian z Germanią, Dacyą, prace Pliniusza i innych, rzeke Wisle i okolice jej już od wieku Igo dobrze znanemi uczyniły. I Tacyt w opisie Germanii wspomina o jakimś na zachód jéj kraju, mieszkańcom którego »przyjacioł ludzi i bogów» daje nazwisko. W bytność ludu takiego wiecej musimy wierzyć, niż np. w nazwiska pokoleń geografa Ptolomeusza, który, jak to wiadomo, opisy ziem, których nie znał, z obcych rozrzuconych wzmianek układał, i za wierność których sam nie reczył. Lud nie czyniący napaści i powodów jéj nie dający, lud tylko pokój lubiący, nie przenosił się ż posad do posad i nie mógł znikać; jakoż raz go ujrzawszy śród czasów historyczności, widzimy go ciągle przez ciąg cały historyczności. ten, tło wieczne ludu w swych posadach rozmnożonego (i który oryginalnym czasem długiego swego dzieciństwa, oryginalność kiedyś kwiatu zapowiedział); lud ten, zdaniem naszém, nie był iesłowiańskim, a przynajmniej mógł nie być nim wcale. W wieku Vtym, w którym jeszcze widzimy go, w wieku tym parcia Hunnów, szczególnych migracyj, nastąpiło téż od gór i południa rozsiedlenie plemion słowiańskich, a lud ów odrebność tego plemienia, które zamieszkało śród nie-

go (1), odkreślił. Jakie to było najpredzej plemie? z jakiém nazwiskiem osiadle? powiemy wnet; tu zaś dodamy tylko, iż w pierwszych dwóch wiekach zlania się, ślady jeszcze niejakie cech dawnych ludu daja sie napotykać w dziejach. Opisując wojny Gotów, Jornandes mówi: iż "Ermanarik napadł na lud rozsiany od gór Karpackich do morza, który był mnogim, lecz który nie znając sztuki wojennej, nie mógł się bronić. « Zaś Symmokates, historyk z wieku VIgo, w życiu cesarza Maurycyusza taką po raz ostatni, zistnieniem owego ludu spokojnego związek mającą, przytacza powieść: »Kiedy cesarz Maurycy bawił obozem w Thracyi, przyprowadzono przed niego dwóch geślarzy Słowian, którzy opowiadali, iż kraj ich dotyka samych końców morza Zachodniego, iż nie ma żelaza; iż oni lubią arfy, ale nie wiedzą co to jest władać bronią, i że wyjąwszy niejakie rozruchy wewnętrzne, kraj ten nie wié coto jest wojua, « (2).

<sup>1)</sup> Dyalekta nie tworzą się w mowach ani skutkiem granic, ani czasu (widzimy to np. w dyalektach, które mimo VIII. wieków spólności granic, pozostały zawsze różnemi śród ludu na Rusi, na Mazowszu, w Wielkopolsce i t. p.); przyczyną dyalektów mogły więc tylko być zlania się (czyli krzyżowania) plemion, pierwotne zlania się, które zkądinąd były, rzec można, warunkiem w historyczności do rozpoczęcia wzrostów szczególnych. Szepleniący jedynym wyjątkiem śród Słowiańszczyzny lud Małopolski, daje, zdaniem naszém, żywe dotąd świadectwo owego zlania się.

<sup>2)</sup> Simmocat. pod r. 590. Powieść tę przytaczaliśmy w Rysie hist. w oddziale: Słowianie lescy.

Tyszyński, Tom II.

Takie pozostały nam ślady o stronach wschodnich od Wisły, od jej północy (Wisła i Chronus); cóż wnieść możemy ze świadectw o ludach na jej zachodzie i przy południu?

Przestrzeń między Renem i Wisłą nazwana została już w I-ym wieku chrześciaństwa Germania. Czyli to nazwisko Germania poszło od bożka Mana. czy rycerza Hermana, czy od braterstwa (z Gallami), albo zkądinąd, to wszakże pewném jest, iż nazwisko jéj dane było ludowi na zachód Gallii zamieszkującemu, iż ludem tym była zrazu jakowaś rodowa jedność, jak to świadczy cech głównych odrebność i jakiém być musi to, co zrazu jedném jakowémś nazwiskiem jest mianowaném. Wszakże i to jest pewném, że nazwisko to ďaléj zbiorowém, idealném, jak nazwiska Sarmacyi i Scytyi, stato sie, i że było używane na oznaczenie ogółu plemion na zachód Gallii, czyli środek średniego pasu Europy zamieszkujących. Tacyt w opisie Germanii nie wspomniał Wisty, lećz mówi, iż odgraniczają ja od zachodu góry i ludy nieprzyjazne (1). Pliniusz zaś, z tego wieku geograf, do rzek przepływających Germania razem z Elba, Guttalem zalicza i Wisle (2). Mela mówi: iż Visula Germanią od Sarmaeyi odgranicza (3). Ptolomeusz, Agathemerus, Jor-

<sup>1)</sup> De mor. Germ. 6.

<sup>2)</sup> Plin. III, 3.

<sup>3)</sup> Pomp. M. 111, 4.

nandes i inni następnych wieków geografowic, stale rzekę Wisłę jako oddzielającą Germania od Sarmacyi wykazywali. Lecz historycy, którzy lepiéj wiedzieli o nieistnieniu już ani Scytyi, ani Sarmacyi, nazwisko to Germanii i po za Wisłe, po Niemen (który po nazwisku Chronus otrzymał był nazwisko Tanais, różne od południowego) rozszerzali. ła przestrzeń, mówi Paweł Dyakon (w swej Geografii), od bieguna północnego do rzeki Tanais na zachód, zowie sie w ogóle Germania. « »Przez Germanią, mówi Cosmas przy początku swéj Kroniki Czeskiej, rozumiemy te całą ziemie, która się rozciąga od bieguna północnego do Tanais, chociaż ludy, które ja zamieszkuja, różne imiona mają. Najjaśniej wreszcie zwyczaj dawny używania nazwy Germania daje zrozumiéć Eginhard, który w Życiu Karola W. i w Rocznikach, ludy miedzy Wisłą i Elbą zamieszkujące, jako jednym jezykiem słowiańskim mówiące poszczególnia, przestrzeń te jednak zawsze zowie Germania.

Przez nazwisko Germanii nie mają więc być rozumiane wyłącznie plemiona niemieckie (coltyckie), i geograficzne opisy Germanii, świadectw innoplemiennych na ziemi jéj w niczém nie wiążą.

Było w czasach przedhistorycznych plemie sąsiednie greckiemu, jeszcze zapewne w Azyi mniejszéj, staro-słowiańskie (jak to stwierdza jedność fizyczna pierwiastku i jedność języka starosławiańskiego z starogreckim); plemie to, częścią naturalną koleją, częścią parte przez ludy Azyi (Scytów), posunęło się daléj od sąsiedztwa greckiego w góry (Karpackie), i zająwszy je pierwsze, ztamtąd się ku morzom i rzekom rozciągało.

Jakoż najpierwsze bliższe opisy południa środka Europy (było to w wieku I-ym), już ślady tu bytów słowiańskich wyraźnie okazują. Są szczegóły, dla których język ludu przykuć się musi do ziemi, na któréj ten lud zamieszkuje, i które w ten sposób bytu jego w danym czasie na ziemi téj przykutém pozostają świadectwem. Sąto nazwiska, które nadaje miejscom na ziemi, zwłaszcza wodom biegącym. Lasy, wioski, pomniki, same miasta, nikną w kolei wieków i giną; lecz nie boją się ani czasu, ani żywiołów: rzeki, i nazwiskami świadczą. Jakoż rzeki u geografów z wieku Igo na powierzchni środkowej Europy, wszystkie prawie już ze słowiańskiemi nazwiskami się ukazują. Dunaj, Wisla, Morawa, Lech, Sawa, Drawa i t. p. są już wszystkie z temi ich nazwiskami u Cezara, Strabona, Pliniusza, Meli, Ptolomeusza i innych. .

Dunaj jest nazwiskiem słowiańskiem; jestto nazwisko, które otrzymał był Ister od ludów wyżej biegu jego zamieszkujących. Wspominał już poeta Owidyusz wygnany za Ister, iż ów Ister ma podwójne nazwisko (1). Strabon mówi, iż Ister pły-

<sup>1)</sup> Stat vetus urbs vicina binominis Istri. Ovid. Pont.

nac przez Dacya zowie się Dunaj (Δανβιονος), przy ujściu zaś Ister. Geografowie i historycy greccy i rzymscy, trudząc się emytologicznie, nazwisko to Dunaj wyprowadzali już od ludu Danów, który zdaniem ich mógł zamieszkiwać nad tą rzeką, już od góry Abnobius, już od wyrazu tonnuan, jakoby brzeczący, już od wyrazu Nives jakoby Danivium i t. p. Dunaj jednak jest wyraźnie nazwaniem słowiańskiem; w pieśniach ludów wszystkich plemion słowiańskich, od morza do morza, co wiérsz prawie spotyka się słowo Dunaj, Dunawa, Dunajec, i słowo to (jak słyszeliśmy od zbierających pieśni ludu) jego jednoznaczne jest z rzeką (1). w jezyku Dunaj, dunaj, w duchu jezyków słowiańskich, oznaeza ruszaj, ruszaj.

Wista przez ludy dziś nad nią zamieszkujące nazywaną jest Weichsel i Wistą. Pierwsze wzmianki o rzece téj u geografów wieku I-go, jak równie dalsze, są wyraźnie wyrażeniem słowiańskiego brzmienia. Zachowaném jest wszędzie brzmienie wi (nie zaś we) i widoczną jest trudność w wyrażeniu zakończenia nazwiska. Pliniusz zowie tę rzekę Vistula i Vistilla, Ptolomeusz Ουσιουλα, Mela Visula, Ammant. Marcell. z greckiego Bisula, geografowie dalszych wieków Visthla, Viscla, Vischla i t. p.

<sup>1)</sup> W Warszawie, niedaleko ulicy Mostowej, jest ulica Dunaj; nazwisko to zapewne nie od Pannońskiego Dunaju było jej nadane.

Pierwiastkiem brzmienia téj rzeki jest oczywiście słowo wisnąć, zawisnąć (1).

Morawa nazwaną jest u Pliniusza Morus, i iestto zapewne Strabona i i. Marus, Marisius; Morawianie bowiem u kronikarzy łacińskich zwani sa Mara-Nestor mówi, iż Słowianie osiadłszy nad rzeka Morawa, nazwali sie Morawianie; nie Morawianie zapewne tak sie nazywali od rzeki, ale rzeka została nazwana od nich; pierwej bowiem musiał być lad. który dał rzece nazwisko, niż jej nazwis-Morawa jest wyraźném brzmieniem od Morawian i brzmieniem słowiańskiem. Byłoto powszethnym zwyczajem ludów słowiańskich, nazywać sie nie od iakowych przyczyn oderwanych, przymiotów i t. p., ale od miejsc, jak powiada Nestor, gdzie który usiadł, t. j. od względów fizycznych ziemi; tak powstali Drewlanie, Polanie, Trawianie, Łużyczanie, tak Morawianie (murawa). Pliniusz wymienił także jako wpadające do Dunaju rzeki Prave i Save (Draus, Saus) (2). Drawa jest brzmieniem słowiańskiem oznaczającem przedzierajaca sie. Sawa jestto imie właściwe, dziś jeszcze n Malorossyan znane. Draus u Strab. pisze sie Drabus. Saus zaś uPtolom. Sabus; greckie b wyraźnie

2) Plin. IV. 12.

<sup>1)</sup> Długosz (lib. 1) mówi: iż Wisła tak nazwaną zostału z powodu, iż wychodząc z gór w ks. cieszyńskiem, płyme zrazu jakoby zwieszona.

znać daje, iż rzeki te miały zakończenie na wa przyrodzone słowiańskie.

U Gotów, po zamieszkaniu ich czas jakiś na wschodzie Europy, ukazały się imiona książąt z zakończeniem imion słowiańskich (Valemir, Teodemir, Widemir, synowie Theodoryka). Poufałym Atylli był Estaw (Estau). Priscus opisując poselstwo Muxymina do Atylli, wspomina, iż za Dunajem pili napój, który tameczny lud zowie w języku swym medos (miód). Jornandes pisze, że na pogrzebie Atylli była uczta zwana na miejscu strawa (§ 49).

Te i tym podobne ślady słowiaństwa, ukazują sie już w pierwszych wiekach chrześciaństwa na południu i wschodzie średniego pasa Europy; miała jednak podobnych, jego północ. Zaden jeszcze ówczesny geograf nie znał ani Odry, ani Wartu: znano tylko Guttalus, Elbę i t. p., któreto rzeki wcałe nie mają w brzmieniu słowiańskiego vierwiastku. Elba nie była przerobieniem z Łaby, lecz z Albis (środek); z Albis i Łaba. Miedzy Elba i Wisła zamieszkujące ludy miały nazwisko wandalskich; wyniesienie się zaś następnie Wandalów z tych posad i ich dalsze obroty, pewności są historycznej. Opustoszone po Wandalach ziemie, zdaje się iż najmniej wiek cały były pustynią. Po rozpadnieniu się państwa Atylli, przestrzeń jego w plac zamieniła się bojów; spotykają się ciągle wzmianki z tych czasów o walkach Sarmatów, Gotów, Hunnów, Swewów, Gepidów, Scyrrów, ludów zwłaszcza Pannonii, ale nie spotykają się żadne o ludach ku morzu. Karty Niemiec z wieku V-go, na zachód Elby pustynię przedstawiają. O pustyni téj wspominają stron tych z owego wieku historycy Jornandes, Prokopiusz. Pierwszy mówi: »iż niejaki Mundo z potomków Atylli przeszedłszy Dunaj, uciekł do ziem niezamieszkanych. Drugi, iż: »Herulowie przeszedłszy Dunaj (od północy), jedni poddali się cesarstwu wschodniemu, inni zaśprzeszli kraj Słówian, pustynię za niemi będącą, i weszli do kraju Warnów (Danii), zkąd daléj popłynęli na wyspę Thule (do Islandyi).«

Opustoszone ziemie, zaludniły się daléj ludem wyłącznie słowiańskim, tak bowiem w następnych wiekach ukazują się historycznie; plemie zaś, które je zaludniło, nie mogło być inne tylko bezpośrednio najbliższe, tojest od Wisły rozciągające się. Stało się to w wieku Vtym. Wyobrażenie zaś nasze przyczyn pośrednich wypadku tego chcąc wytłómaczyć, musimy zwrócić jeszcze uwagę na parę następnych szczegółów historycznych.

Gietowie byli sąsiadami na północ Grecyi. Nie dowiedzioném jest, iżby Słowianie wszyscy opuścili zdawna sąsiedztwo Grecyi, owszem, coraz powszechniejszą jest wiarą (czytelnicy Bibl. Warsz. znają rozprawę o Słowianach J. L.), iż ukrywali się zawsze w imieniu Gietów. Z Gietami owymi walczył między innymi Aleksander Wielki i miasto

ich nad Dunajem zdobył (Arrien. I. I.). W wieku I. Gecya dzieliła się na Gecyą właściwą od Dunaju ku Dnieprowi pod morze Czarne, i Dacya od Dunaiu ku Germanii. Królowie Gietów zostawali w zatargach ciaglych z Rzymianami, a jednemu z nich Kotysowi Cezar August córke swa Julie poślubił (Swet. 63 i inni). Następca Augusta Trojan zniszczył potegę Gietów, i mimo fortelu króla Decebala (który krzaki poubierał za żołnierzy Dion, Cass. 67), Dacya w prowincya rzymską zamienił (po wał Gietowie przyzwali wtedy na pomoc Sar-Trajana). matów błędnych (Metanastów). Sarmatowie ci zwani też i Jazygi (przez Mitrydata podobno dopiero do Europy wprowadzeni), zajmowali to wcięcie ziemi, które jest między rzekami Dunajem i Tussa (Tibiscus, Cissawa) i graniczyli od wschodu z Gecyą, na zachód z Dacyą (gdzie przepływały właśnie owe Sawa i Drawa), na północ z górami Karpackiemi (1); żyli z łupów, a unosili nietylko dobytek z krajów sąsiednich, ale i lud. Sarmaci ci pod wodzem Wissmarem czy Wizymirem (Zosimus II), przegrali walną bitwę przeciwko Gotom, a wtedy uzbrojony przez nich ich lud, przeciw władeom swym oreż obrócił, i przepędziwszy ich stał się panem półwyspu. Metenastom dał przytulek Konstantyn Wielki, ale następca jego Konstans (około ro-

<sup>(1)</sup> Jornand. w § 21. lud ten nazywa Vandali, lecz granice jego podobnie opisuje.

ku 360) wtargnąwszy do kraju owych oswobodzonych Słowian (-Limig-Antow.), rozgromił ich. Lud zebrał radę starszych; usłuchawszy jéj, poddał się, i częścią postąpił w góry, częścią (jak mówi Amm. Marcell. p. 100, wyd. paryz.) »z żonami, rodzicami, dziećmi, dobytkiem, rozproszył się po różnych stronach państwa rzymskiego.« Kraj ich, który ustąpił potędze rzymskiej, składa dzisiaj część Węgier.

Postapienie tych Słowian z nad Tyssy, uciekających przed siłą Konstansa na północ, ze wszystkich wskazówek dziejowych najwięcej pogodzić się daje z podaniami o przyjściu warstwy, która wlała ruch nowy i nowy okres życia w pokolenia nad Wisłą. Ci Dakowie rycerscy postąpiwszy ku górom, gdzie plemie przodków ich adgrodzone i śpiewające, ukrywając się, najwięcej (w języku, ubiorze, śpiewie i t. p.) pierwotnych cech przechowało, i schodząc z gór mieszało się już z owém dawném spokojném plemieniem na zachód Wisły, trzymającém się lasów, połączyli się wkrótce z jedném i drugiém, sami zaś śmielsi osiedli zrazu na równinach i polach na zachód Wisły (w Wiel. Pols.), i od miejsc, które osiedli na lechach, Lechowie nazwani zostali. Mówi za tém wiek (IV.) poprzedzający właśpie na krótko ów czas, w którym nastąpić musiało poruszenie plemienia od Wisły ku morzu i Elbie. Mówią tradycye krajowe, iż Lechowie od południa przybyli, Mówią plączące się i zapisane w tradycyach tych szczegóły z dziejami Daków i Gietów zbiegające się, jako o wojnach z Aleksandrem Wiel. i wzięciu przezeń stolicy, o małżeństwie jednego z książąt z Julią siostrą Cezara, o królu Wizymirze, fortelu żołnierskim, o wprowadzonym gwałtownie rządzie gminowładnym i t. p. (1). Mówią za tém nareszcie szczegóły podania Nestora, iż Słowianie,

<sup>1)</sup> Któryś angielski pisarz, podobno Whiston, mniemał: iż różne plemiona ludzkie, jak różne gatunki zboża, w różnych klimatach same się potworzyły. Nie dzielimy (jak zapewne i wiekszość) zdania Whistona, i jakkolwiek wierzyć możemy, że nasi przodkowie byli pierwobytni w swej ziemi, nie wierzymy, iżby wyrośli z ziemi. Sądzimy, iż przed przyjściem tu swém, ukrywali się, mówiąc wyrażeniem pisma: »w biodrach swych ojców«, tam, lub gdzieindzići. I tradycye śród kraju o takich lub innych dziejach, szczegółach ich, krążyć musiały, zwłaszcza w czasach, kjedy pisma, życie piśmienne, oraz od niego odbite, nie zwracały codziennych rozmów gdzieindziej; kiedy dnie i wieczory długie w kołach rodzinnych same opowiadania ojców zapełniać, ożywiać musiały. Te podania, jak wszelkie, nie mogły iść łącznie, w różnych stopniach i szczegółach przeciągały się w różnych stronach krajowych. Dlatego też najwięcej samotne, najwięcej mające pozór wymysłu twierdzenia, nie mogą być zaprzeczane jedynie przez to, iż są samotne, iż mają ów pozór. Marc. Gallus pierwszy kronikarz nasz, nie nie powiedział o książętach, Lechach, a jednak wzmianka w Eginhardzie o zabitym księciu słowiańskim Lecho sprawdza ich byt. Krakus, Wanda i t. p. zdaja się mieć minę mythów krajowych, a przecież tradycye kronikarzy czeskich o Kroku, jego córkách Wróżkach, o Przemysławie od roli powołanym, i t. p. tradycye nie w jednych słowach (a tém samém nie z wzajemnego powtarzania powstałe), wyraźnie wskazują na istnienie postaci tych za czasów łączności płemienia. Opowiadanie Kadłubka o księciu trującym stryjów i zagryzionym przez szczu-

którzy się nazwali Lachami, »przyszli nad Wistę z nad Dunaju, będąc poparci od Włochów«, i jak dodaje niżéj: »od tych Włochów, których daléj wyparli Ugry« (1).

Lachowie ci z okolicznemi nad Wisłą plemiony po wieku wspólnego pobytu zlawszy się w jedność, i nazwiska im udzieliwszy, postąpili i rozciągnęli się

ry, mogłoby być wzięte za powtórzenia z dziejów Słowian zachodnich lub dawnych Abdelitów i Philistynów, a jednak podanie być musiało rzeczywiście krajowem, kiedy o niém nawet niechętny Gallus zaczepiał, »Narrant enim seniores antiqui, mówi, quod Popel de regno expulsus morte turpissima monstris (t. j. muribus) corrodentibus, expirayit.« Kronikarze nasi z okresu tradycyi powtarzali o pochodzeniu przodków krajowych od wnuka Japheta, sarze wschodni nie mieli zapewne na celu przybywać na pomoc naszym kronikarzom, a jednak w słowniku abecadłowym, obejmującym wypis z całej massy owych pisarzy przez Herbolota, czytamy pod słowem Seclab: "Seclab drugi, syn Japheta. Potomstwo jego rozrodzone wyparło sąsiadów; od tych jednak i ich sprzymierzeńców nawzajem wyparte, poszło na Północ.« Niżej zaś pod słowem Secalebach: »Secalebach liczba mn. od Seclab, co no arabsku znaczy to, co starożytni nazywali Chalybes, a co my zowiemy Esclawonia (Seclab jest dziś, słyszelismy, powszechném nazwiskiem Slowian na Wschodzie). Zwróciliśmy uwage na pare tych szczegółów dla okazania: że powoływanie się na szczegóły naszych kronik, nie jest koniecznie próznością dowodu historycznego.

<sup>1) »</sup>Wołochom bo naszedszym na Słowieny, na Dunajskie, i siedszym w nich i na syliasze im; Słowienich oni pryszedsze siedosza na Wiśle i prozwaszasia *Lachowie*«... i niżej: »Po sem prydoszo Ugrebieli i nasledisza zemloju słowiensku prognawiwszy Wołochy, i ze biesze preze pryjały zemloj słowieńsko.« Nestor.

daléj w swém pokoleniu nowém ku morzu i na zachód ku Elbie, tak, iż za śładów pierwszych historyczności, pokolenia od Bugu do Elby jak jednym ludem, tak téż jedném plemieniem się ukazują. Dowéd na to daje nam najprzód sama przyrodzona kolej rozsiedlań się; dowód daje spólność cech moralnych tych plemion, zwłaszczą języka; dowód dają świadectwa pisarzy krajowych i wreszcie świadectwa obcych.

Śladem faktycznym, iż język plemion nadbaltvekich i nadlabańskich był leskim, jest to: iż tylko w słowach dawnych tych Słowian samogłoski nosowe (leskiemu tylko narzeczu właściwe) są napotykane. Jedność języka nad Elbą z językiem nad Wisłą, nie była nawet śród kraju przedmiotem powatpiewania. Jeszcze w wieku XV. i nawet XVI. świadczono o tém. Długosz w ks. 1-széj (swojéj Historyi Polski) wyliczywszy Słowian zachodnich, t. j. Drzewian, których miasta: Lubeka, Ham, Brzemię; - Kaszubian, Trawian, Serbian, dodaje: «lubo wszakże Słowianie ci różnie sie zowią, wszyscy jednak mówią jednym lechickim czyli polskim językiem, jakkolwiek zmieszawszy się z Saxonami i Teutonami, co ich kraje zajeli, wymawiaja wyrazy źle i niedorzecznie» (1). Podobnie téż świadczył Kromer: «Słowianie, mówi, w owym

<sup>(1)</sup> Dlug. Hist. Polon. 1.

kierunku ku Elbie (in tractu illo maritimo) jednegoż polskiego języka, jakkolwiek już pomieszanego z teutońskim, używają» (1).

Że owe pokolenia zachodnie zrazu jedność historyczną z Lechią składały, t. j. że Lechią były, świadczą téż o tém kroniki 1. okresu.

Boguchwała, świadek tradycyj zachodnich, dzielnice synów Leszka III. w kronice swéj tak opisuje:

Bolesławowi dostała się Pomerania od Wisły, Kazimierzowi Kaszubia, Władysławowi część ziemi między Tyssą, Dunajem i Mołdawą, Janowi Sorabia, Wrocisławowi Rania, Przybysławowi i Odonowi Drowina, Przemysławowi Zgorzelec (Brandeburg), a inni ziemie Alby, Odry, Piany, obu Beknic, Warny, Haweli, Sprowy, Hyli, Sudy, Meczy, Trawy i t. p., na wieczne czasy otrzymali.»

Podział ten nie był wymystem Boguchwałowym; kronikarze spółcześni o tymże jako o rzeczy powszechnie wiadoméj w kraju wspominali. Kadłubek np., który nie wymieniał z nazwiska dzielnie synów Leszkowych, mówiąc o otruciu stryjów przez Popiela, woła: «Z śmiercią tych gwiazd zachodnich i cała chwała Polski w popiół się obróciła.» Pomi-

<sup>(1)</sup> Crom. p. 2 (edyc. Bazylejs.) Wyjaśnia to, dlaczego obiegnik Gedymina z r. 1323. do wszystkich klasztorów reguły śgo Dominika i śgo Franciszka, wzywający o nadesłanie czterech zakonników po polsku umiejących (Kodex Dyplom. Lit. p. 30) głównie do prowincyi Saskiéj (praecipue Ministro Saxoniae) był adresowany.

mo następne uszczuplenie granic Polski Mieczysławowej, granice jej przez wszystkich kronikarzy krajowych z okresu tradycyi, t. j. począwszy od Galla do Długosza, od zachodu zawsze Saxonią i Elbą były oznaczane (1). Długosz powtórzył ze szczegółami tradycye Boguchwałowe, i Kromer jeszcze wspominał o owych prowincyach, które przez gnusność synów Leszka, Sasom, Turyngom, Fryzom i innym ludom germańskim uledz musiały (2). Zacieranie się tylko, z jednéj strony coraz zupełniejsze rodowości słowiańskiej śród germanizmu, z drugiej

<sup>(1) &</sup>quot;Polonia pars est Slavoniae, quae habet a subsolano Moraviam et Bohemiam, ab occidente Daciam (Dania) et Saxoniam collaterales." Gall. "Białochrobatowie, mówił jeszcze w wieku VIII. Konst. Porphyrogenita o mieszkańcach Polski, graniczą z Francyą, "to jest, jak sam dalej wyjaśnia: z Saxonią, która należy do Francyi." Jeżeli zaś kronikarze nasi pierwotni wzmiankują niekiedy o innych granicach, o podbojach pierwszych Piastów, jeżeli np. Marc. Gallus mówi: "Semovit principatus sui fines ulterius, quam aliquis ante dilatavit", znaczyło to: iż wzmiankował tylko o dzielnicy Ziemowitowej, nie o całym kraju lechickim pierwszej spólności. Długosz w ks. I. po dwakroć, t. j. przy opisaniu granic i przy opisaniu rzek, wspomina: iż "Ethe czyli Albis ziemie polskie od niemieckich odgranicza."

<sup>(2) «</sup>Et subactae quidem et posessae sunt regiones illae posteriori tempore a Francis, Saxonibus, Turyngiis, Frisiis, Vestvalis et Hollandis Theutonorum populis, sive per ignaviam posteriorum principum Poloniae, sive per conviventiam, cum duces earum, Lesci hujus nepotes ab imperio principum Poloniae discevissent.» Crom. II., 39. Przodkowie nasi, mówi Bielski, walczyli najprzód z Niemcami «o thy miesca czyniąc gdzie dziś siedziemy, o Saską zlemię, o Myszeńską.» Bielski, O spraw. wojen. 1569.

tradycyi krajowéj (1), sprawić to mogło, iż pisarze następni zrazu na wykrzyknikach tylko i westchnieniach za znikłą jednością (jak Sarnicki), daléj wreszcie na zupełném zapomnieniu tradycyi lub nawet jej skrzywieniu na sposób niemiecki, zakończyli.

Dzieje ludu, który był pokój lubiącym i nigdy zaczepnym (2), nie mogły być przedmiotem wzmianek w kronikach sąsiadów; szerzenie się wszakże od wieku VIII. w średnim pasie Europy religií chrześciańskiéj, musiało potworzyć stosunki i stać się powodem do wzmianek. Wojny Karola W. z Sasami doprowadziły go do Elby i przejść kazały za Elbę. Karol W. wojował lud po Wisłę, a świadek wypraw tych Eginhard opisał je w swych Roczni-

<sup>(1)</sup> W Kronice Czeskiej, w rękopiśmie znalezionej i przez Konstan. Świdzińskiego w roku 1823. wydanej, czytamy między innemi tę wzmiankę o dziejach pierwotnych Polski: «Multiplicatique sunt Lechitae qui et Poloni in his locis Majoris Poloniae et Slesiae, creverunt Deo volenti maximo numero, et impleverunt Vandaliam id est Poloniam juxta fluvium Vandalum (nad Wisłą), impleverunt Pomeraniam, Caszubiam et totam regionem secus mare germanicum, ubi nunc est Marchia et Lubek et Rostok, usque ad Westphaliam» p. 104. Kronika ta według wydawcy pochodzić ma z XII. wieku; im z późniejszego jednak pochodziłaby czasu, tém dłuższego trwania tradycyi w kraju o spólności rodu od Wisły za Elbę byłaby dowodem.

<sup>(2)</sup> Helmold, piszący Kronikę Stowian w w. XII., o plemieniu polskiem (jakkolwiek z powodów ironicznych) tak mówi: «(Poloni) nec extrancis bellis implicantur... ravissimo ad quaslibet bellorum necessitates adciseuntur». Chron. 1.

kach i Życiu Karola. Świadectwa Eginharda stwierdzają właśnie to, cośmy już powiedzieli o kraju leskim, i na czas podziału tego kraju miedzy synów. Leszkowych przypadać się zdają. «Ludy miedzy Wisła i Elba zamieszkujące, mówi Eginhard, mówią wszystkie jednym prawie jezykiem (słowiańskim) (1).» «Ludy na téi przestrzeni, mówi winném miejscu, rządzone są przez wielu królików, nad któremi ieden królik (podówczas zwany Dragowit) zamieszkujący w Wiltzy (Wislicy?) jest przełożony.» (2). Ludy te wiodły z sobą kłótnie i boje, i właśnie te były powodem wezwania przez Obodrutów (pod Slawomirem) pomocy Karola. Były téż w owym czasie i kłótnie o następstwa w dzielnicach, i w tych udawano sie do króla Franków o pośrednictwo.» «W r. 823., mówi tenże, król słuchał sporu dwóch braci Meligasta i Celadroka o tron Wilsów; bracia ci byli synami Luba króla Wilsów (3), który także dzielił władze ze swemi braćmi« (4).

<sup>(1)</sup> Eginh. Vita Car. M. XVI.

<sup>(2)</sup> Annal. Eginh. pod r. 795.

<sup>(3)</sup> Ci Wilzi pisani są Wilzi, Wilsi, Wilseni jakby Wislanie.

<sup>(4)</sup> Annal. pod r. 823. Podobnie zdawał się rozumieć fakt ten i Kromer, gdy mówiąc o dzielnicach synów Leszkowych, dodaje: «In hoc tempus videtur, id quod H. Mutius (de Germ. lib. X) in annum Christi 823 confert, nempe duos fratres, qui in Saxonia Polonici sive Slavici generis fuisse constat cum de principato paterno contenderent Francofordiam ad Ludovicum Pium Imperatorem Caroli Magni filium venissent etc.»

Helmold, który pisał swą kronikę w czasach. kiedy już część wschodniej Lechii przyjąwszy religię chrześciańską przezwała się Polską, a część zachodniej do dyecezyi hamburskiej była przyłączoną, wspomina jeszcze o spólnych (ludów między Wisła i Elba) naradach, spólnych ofiarach jednemu bóstwu w Retrze z zdobyczy na nieprzyjaciołach (nieprzyjaciel jednego kraju uważanym był za nieprzyjaciela wszystkich), które pierwotna jedność ich poświadczają; owszem, opisawszy po szczególe Słowian pomorskich, nadelbiańskich, rugijskich, nadodrzańskich i t. p., dodaje, iż wszystkie te plemiona są jednym winulskim narodem (1). «Winulowie są tegoż jezyka i ubioru co i Polacy za Odrą», mówi Ad. Bremeński (2). Nestor, bezstronny a najwierniejszy świadek pierwotnych indywidualności plemiennych, wyliczywszy szczegółowie z imienia wszystkie ludy słowiańskie, na Zachodzie zna tylko Lachów.

Byłoto w sądzie Lechii, iż cechy rodowe swe miała rozciągnąć dalej daleko na wschód, ale od zachodu utracić. Przemienienie się jej zachodu w kraje germańskie, jest już z czasów szczegółowych świadectw dziejowych. Po śmierci Karola, 22 królów niemieckich wyniszczało Słowian. Rugia wpły-

<sup>(1)</sup> Hi enim sunt Vinulorum populi, diffusi per regiones et Provincias maris. Omne hoc hominum genus etc. Chron. Stav. cap. 11.

<sup>(2)</sup> Ad. Brem. Hist. Eccl. 11, 10.

wowi Duńczyków, prowincye nad Elbą mianowicie, działaniu książąt saskich i brandeburskich uległy. Słowian czyli Polaków (jak dodają to zawsze nasi kronikarze) przenoszono za Elbę, a Niemców osadzano w ziemiach słowiańskich (1). W działaniu tém odznaczali się mianowicie: Henryk Lew książę saski, Albert Urs margrabia brandeburski, margrabia Gero, Adolf holsztyński i t. p.

Teto środki i utracona wnet całkiem niezawisłość dzielnic, w przeciągu kilku wieków nietylko pierwotną jedność, lecz nawet pamięć jedności z zachodnią Lechią tak w mieszkańcach tych ziem, jak i w saméjże Lechii wschodniéj zatarły. Dlatego téż jedność ta przez żadnego nawet z dzisiejszych historyków śmiało wyznaną, jakkolwiek téż przez żadnego i jawnie zaprzeczaną nie była. Owszem, każdy z śledzących i bliżéj z świadectwami obcujących naszych badaczy, o całém Słowiaństwie zachodniém między Wisłą i Elbą, jakby o jedném plemieniu (t. j. z jednych powodów i w jednym czasie osiedloném i rozciągnioném) wspominał.

Jan *Potocki* w rozprawie o dziejach pierwotnych Słowian, którą poprzedził zbiór *Fragmentów* do

<sup>(1)</sup> Dithm. 56. Helm. 583. 585. Helm. opisuje szczegółowie, jakieto ludy wielkie przyszły od oceanu i osiadły w miastach i grodach słowiańskich. «Misit (Adal. Ursus) ad loca Rheno contigua, insuper ad eos qui habitant juxta oceanum, et patiebantur vim maris, videlicet Holandos, Selandos, Flandros, et adduxit ex eis populum magnum nimis, et habitare eos fecit in urbibus et oppidis Slavorum.»

dziejów tych, twierdzi, iż: «poparte w wieku II-gim przez Ermanarika plemie Stowian, postąpiło ku Wiśle i Elbie, zajmując miejsca po Swewach, Burgundach, Wandalach, którzy wynieśli się byli ku Renowi i Galii» (1). «Po wyruszeniu się z swych posad Wandalów (2), mówi Naruszewicz, Słowianie wziąwszy Prusy elektorskie, Wiślane na oba brzegi kraje, Pomorze całe i między Odrą i Elbą leżący kraj, wskróś aż do morza i wlewów w nie tych dwóch rzek, pod różnych przezwisk osadami zajęli» (3).

Surowiecki: «Począwszy od II. wieku, narody osiadłe między Elbą i Wisłą wędrowały w nieprzerwaném paśmie jedne po drugich ku granicom państwa rzymskiego; od téj epoki do końca wieku IV. widzieliśmy Wandalów, Burgundów, Ligiów, Buryów, najbliższych mieszkańców Wisły już rozproszonych to nad Dunajem, to nad Renem, aż do Galii i Hiszpanii. Za nimi wyszli Herule, Rugianie, Turcylingi, Scirry, Longobardy, Saxony, tak dalece, że w V. wieku nie znajdujemy w całéj téj przestrzeni ani wzmianki, ani śladu dawnych narodów. Na miejsce Markomanów i Kwadów Czechowie, na miejsce Wandalów, Lachowie zajęli ziemie» (4).

<sup>(1)</sup> Fragm. I. 22.

<sup>(2)</sup> Przez Wandalów Pliniusz oznaczał cztery plemiona między Elbą i Wisłą siedzące; nazwisko to następnie do ogółu ludów téj strony było odnoszone.

<sup>(3)</sup> Naruszewicz I. 279.

<sup>(4)</sup> Śledz. począt. §§ 48. 50.

Ossolaiski, mając na pamięci świadcetwo Nestora, mówi: «Po Pomarzanach i Lutykach chwytamy ślad, że to plemie (leskie) posuwęto się w Niemcy za Odrę ku Elbie» (1).

Wmiarę wydobywania pamiątek i posuwania śledzeń o dziejach zachodniego Słowiaństwa, podania kronik naszych odzielnicach Leszkowych nie zaprzeezenia napotykają, ale sprawdzają się; potwierdza je Roeppel, potwierdza je i p. Maciejowski, i zapominając na chwile na główną treść swego pisma, owszem nader trafną o władzeach owych dzielnie umieszcza w niém uwage: «Podobny co ci kniaziowie (mówi na karcie 573) przedstawiają w historyi polskiej przykład książeta Szląscy. Gdyby pamięci o nich nie była zachowała historya (bo jeszcze trzech nie upłynęło wieków, jak ostatni z Piastów szląskich zstapił do grobu), ich rozrodzenie i po zniemczałym Szłasku rozpostarte siedziby, również byłyby uchodziły w dziejach za watpliwe, jak owych Leszka synów za bajeczne uchodza».

Takie są zasady, powody tego sposobu, w jaki na nasze krajowe dzieje pierwotne raz już patrzyliśmy, w jaki patrzymy zawsze, i dła którego na sposób zapatrywania się Autora na nie, t. j. na wszystkie szczegóły tego zapatrywania się zgodzić się nie możemy. Przytoczymy tu teraz główne i pokrótce rozbierzemy je.

<sup>(1)</sup> Oseolinski II. 504.

Szczegóły główne twierdzeń p. Maciejowskiego co do dziejów zewnętrznych, są te: Ligii Tacyta bylito nasi przodkowie nad Wartą siedzący; wymienieni tuż przy nich Ptolome usza Bolones, bylito ciż nasi przodkowie swojém nazwiskiem właściwém nazwani; Lachowie, którzy nazwisko, byt i organizacyę dali Lechii nad Wisłą, bylito ludzie jednego ze stanów saxońskich z nad Elby przybyli; i wreszcie: Litwini nad Niemnem pochodzą od Litów greckich i Litian rzymskich.

Ligiów uważa p. Maciejowski za lud Słowian w miejscach późniejszéj Wielkiéjpolski zamieszkujący, a wiec przodków jej stanowiacy. Na wschód Swewów za Markomanami (lud nad Tyssa), sa płemiona, powiada Tacyt, odmiennego od reszty Germanów języka, trzymające się po większéj części po lasach i wierzchołkach gór, «daléj za nimi naród szeroko rozsianych Ligiów.» W wieku, w którym pisał Tacyt (t. j. w 1. chrześciaństwa) widzieliśmy, iż już znane były Rzymianom rzeki: Wisła, Dunaj, Sawa, Drawa i t. p., że nazwiska tych rzek były słowiańskie, że więc było już pokolenie Słowian, w górach wprawdzie i lasach głównie trzymające się, ale juž po lakach i równinach szeroko rozsiane, które pierwotnie miejsca te było zajęło i im nazwiska nadało. W stronie téj Tacyt na jeden tylko lud szeroko rozsiany wskazuje, Ligiów; lud ten zatém istotnie nie za inny jak za słowiański, i jeden z tych, który bezpośrednio na dalsze plemie pod imieniem

leskiego wyosobnić się mające wpłynał, uważać musimy. Lud ten Ligiów, mniej wyraźnie od Swewów odróżniony przez Tacyta, wyraźnie odróżnia Pliniusz. Tacyt w Rocznikach i inni (jak Dio Cassiusz) lud ten owszem jako ciągle w wojnach przeciw Swewom i innym ludom germańskim zostający wzmiankują. Sam dźwięk Ligii, przypomina słowiańskie ług, łaki i późniejszych Łużyczan i Łuczan, w tychże miejscach wykazywanych. Pisarze greccy, jak Ptolomeusz, Dio Cassiusz i t. p., zowią ich Lugii i Lutii; Strabon równie jak Tacyt zowie ich wielki naród Lugiów (μετα ετνος λουγίοι). Wprawdzie Herodot wyliczając narody, które składały wojsko Xerxesa, wspomina między innemi i Ligiów z Paflagonami przybyłych jako lud Azyi (1): jestto wszakże faktem dziejowym, iż nazwiska podobne z brzmienia (nader być tèż może że i z rodu) wielu plemionom europejskim słowiańskim, ukazywały się najprzód w Azyi (jako Serbi, Lazi, Zechi, Kozaki i t. p.); tu téż (w Maléj Azyi w sasiedztwie Greków) wykazywany był przez geografów naród Chalybów (według Herbel, pierwotnych Słowian). Naród Ligiów szeroko siedzących i coraz szerzej zapewne rozsiedlających się, tém więcej poczytujemy za Słowian, iż w następnym wieku znajdujemy już daleko na zachód rzekę Lech (Ptolom. hoxos) z brzmieniem sło-

<sup>(1)</sup> Herodot III. 72.

wiańskiem (1). Zosimus mówi, że Lagiones wezwani przez Allemanów w wieku III. czy IV. o pomoc, razem z Burgundami nad Ren przenieśli się (2). Jeżeli jednak nazwisko Burgundów małego plemienia po przeniesieniu się nie znikło, tém więcej nie zniknęłoby zapewne Ligiów, wielkiego plemienia, i które według Tacyta mieszkało w licznych miastach i wsiach. Lud, który miał liczne miasta i wsie, nie mógł się przenieść cały jak koczujący, mógł tylko część wysyłać na pomoc, albo wynieść się w części (3).

Zgadzamy się więc z autorem Dziejów Pierwotnych zupełnie: że Ligii byli ludem słowiańskim (wyznało to nawet już zgodnie wielu pisarzów obcych, jak Malte-Brun, Giesebrecht i t. p.); iżby wszakże Ptolomeusza Bolones byli, jak uważa p. Maciejowski, częścią tych Ligiów i byli nazwiskiem Polaków podówczas już znaném, na to bynajmniej przystać nie możemy.

<sup>(1)</sup> Stan ten rzeczy usprawiedliwia téż i wyjaśnia podanie zapisane przez kronikarzy naszych: iż Juliusz Cezar siostrę swą Julię poślubiwszy Leszkowi, za poszg Bawaryę do dzierżaw jego dołączył. «Bavoriam dicioni Lechitarum subdidicet». Boguchw., toż przed nim Kadtubek.

<sup>(2)</sup> Hi Ligii qui etiam Lugii scribuntur haud dubie sunt Zosimi Lygiones. Cellarius Not. Or. Ant. II. 61.

<sup>(3)</sup> Może właśnie znajdujące się w języku francuzkim szczególnym wyjątkiem śród latyńskich i germańskich narzeczy dźwięki nosowe, są skutkiem przeniesienia się tam części plemienia tego już słowiańskiego z nad Wisły.

Że Bulowów Ptolomousza brać niel możemy za Ligiów, przyczyna jest to: że Ligiowie byli ludem zamieszkującym w Germanii, to jest: na przestrzeni na zachód Wisły leżacej, Bulones zaś Ptolomeusza byli ludem zamieszkującym w Sarmacyi, to jest: na przestrzeni na wschód Wisły rozciagającej sie. Określając granice Germanii, Ptolomeusz mówi, iż na wschód odgranicza ją od Sarmacyi Wisła, i to nie jedno lub drugie jej miejsce, ale mówi wyraźnie: «koryto rzeki Wisły od jej źródła do ujścia» (1); Bulonów wspomina zaś dopiero pod oddziałem Sarmacyi. Bulonów tych nie możemy téż brac za Polaków, po prawym brzegu Wisły jakoby już będących; imie bowiem Polaków i Polski ukazało się dopiero w wieku X. P. Maciejowski wspomina wprawdzie na karcie 12. i 29., iż w zbiorze Pertza zaczawszy już od wieku VIII. dają się napotykać w kronikach nazwiska Bulones, Pulanes, Bolones i t. p., nie zacytował wszakże ani karty, ani nazwisk tych kronik. W kronikach, które na długo przed XIV. wiekiem były pisane, zdarza się spotkać i nazwisko Ameruki. Co do Bulonów Ptolomeusza, o tych watpić nawet możemy czy byli nad Wisłą; Ptolomeusz bowiem, kładąc nazwisko po nazwiskach na wzór poprzedników swych, nie oznacza ani strony, ani kierunków;

<sup>(1)</sup> Κεφαλην το 0νιξουλα ποταμον και ετι οποταμος εως θαλαςςε **Prolom.** Geogr.

to pewna tylko, że ich kładzie poniżej Finnów sud, który rozciągnięty od morza do Azyi, stanowił rdzeń Europy północne-wschodniej), i że prędzej może ozaaczać owych Polan (1) z nad Dniepru, o których tyle wspomina Nestor, a których od Lachów nad Wistą stale odróżnia. Mogło téż to nazwisko oznaczać Wolyman albo Suliozan, w waryantach bowiem textu Ptolomeusza, Bulones ci pisani są częśniej: Vulanoi i Sulanoi. Zaprzeczając zaś w ten sposób jedności nazwiska Polaków z Bulonami, nie ujmujemy zapewne bynajmniej sławie history-

<sup>(1)</sup> Polska nie nazwana została od pola; kraj, o którym jego kronikarz lszy mówił, iż był cały lasami okryty: "Polonia regio est nemorosa, « (Gall.) nie mógł być nazwanym od pota. Gdy więc pierwiastkiem wyrazu Polska, Polacy, nie jest dźwięk pole, być musi przyimek po, który też był powszechnym u Słowian w odcienianiu imion właściwych (Po-morze, Po lesie, Po dole, Po-lowcy, Po-labij i t.p.). Na Zachodzie nie nazywano nigdy Polaków Lachami; przeciwnie, płemiona słowiańskie wschodnie i południowe zowią ich do dni dzisiejszych Lechi, Lachi i t. p. Turcy, którzy się nauczyli nazwiska od tych plemion. i Arabowie, którzy się nauczyli od Turków, nie znają innego nazwiska Polaków jak Lech, Lecherer, Lechi; po madijarsku nazywali się Lenguel, po litewsku Lankas. Ziemia ich zwaną była Lechią (Rekopis Hypociejow.). Lachowie ci i sami siebie nazywali téz Lachy, Lachawie. Ponieważ Merc. Gallus nie wspominał nazwiska Lechitów, a wspomniał go dopiero Kadłubek, sądził Naruszewicz, iż Polacy nie nazwali się tak sami, lecz że nazwiska tego nauczył się Kadłubek na Rusi, zjeżdżając do Halicza na koronacyę Kolomana. Kadłubek jednak użył nazwiska Lechitae bez objaśniania, zatém jako wyrazu powszechnie w kraju znanego. Spółczesny Boguchwala, któ-

cznej imienia pierwszych; u geografów bowiem i historyków następnych po Ptolomeuszu wieków, napotykamy, nieraz szczegółowe wzmianki o ludach nad Wisłą, a nie znajdujemy pomiędzy niemi wcalą imienia Polaków. Nie ma ich ani geograf Bawarski, ani geograf Bawański, ani Eginhard. Eginhard mówi owszem wyraźnie, iż między Elbą i Wisłą cztéry tylko główne odznaczały się słowiańskie ludy: Rohomanie, Sorabi, Obotryci i Wilsi.

Z kronik Pertza przytacza p. Maciejowski liczne dowody, że w państwie germańskiem Sasów mie-

ry do Halicza nie zjeżdkał, nie przyjąłby tój wzmianki za nazwisko tak powszechne, iżhy mu nawet powód stanowczy dla historyi kraju wynajdywał (praojca Lecha). Wiersz polski o Wiklefie z XIII. wieku, wzywając krajowców i cudzozienców mówi: "Lachowie, Niemcowie. Wszyscy Językowie etc.« (mamy do dziś dnia przysłowie: krajowe strachy na Lachy). Byłoto zwyczajem wszystkich prawie krajów, iż z przyjęciem chrześciaństwa zmieniały nazwieka; ztąd téż zapewne i, Lacy nazwani zostali Po-lacy, a Lechia Poleychią (a) (Polską). Jakoż i Boguchw. w kronice swej mówi: "Historyografowie Lachów, którzy się dziś zowią Polacyw. I Długosz: "Lachów, tych ipne knaje Polanami; nazywać zaczęti, lecz ich dotąd zowią Lechami Rusini, Stowianie, Bulgarowie, Hunnowie«. I Nestor mówi: "a od tiech Lachów prozwaszasia Polanie«.

<sup>(</sup>a) I nazwiska: Podlasie Pod-Lachia a Polesie Po-Lechia (co m a tu znacznaie od zawnętrznego względu) zapewne oznaczają: pierwiastkiem howiem tych nazwisk nie mógł być las. Jako leżąca za lasem, przy lesie, pod lasem, może się uważać wioska. miasto (Zalesie, Przyborze, Podlajas i t. p.), ale nie cała prowincya, sama zwieskan w lazy oblitająca.

szkali Lazi. Pisarze z wieku IX. i X. Nithard i Hukbald wzmiankują, iż państwo Saskie od dawnych czasów składało się z trzech stanów: Edhilingów. Frilingów i Lazów. Jedna z kronik pówiada: że Sasi w r. 774. otrzymali zwycięztwo susis multis lazzis«. Inna: iż Karol W. odniósł zwycięztwo nad Saxonami w miejscu zwaném Liesi, luesi v. latenfeld (co mogło oznaczać lech-feld). Lazów owych (pisanych Lázi i Lassi) tłumaczą pisarze wzmiankujący o nich: serviles; dodają jednak, iż mieli przywilej równie jak drugie dwa stany wysyłania co rok po dwunastu meżów do obrady, dla naradzania sie ogólnego nad dobrem publiczném; wnosi więc autor, że nie byli stanem niewolnym, lecz iż wyrażenie serviles oznaczało tylko naród podbity, t. j. lud Słowian Lachów, w wieku jeszcze Iszym chrześciaństwa przez Saxonów najechany. Lazowie ci, zrazu głaskani przez Sasów, ale potém gnębieni, zaczęli się wynosić na Wschód do ludów swych spółplemiennych. U Sorabów i Obotrytów znalaziszy siłę rycerską już uorganizowaną, do nich się stosowali; u Czechów i Polan nad Wisłą znaleźli organizacyę w niemowlectwie i klasse rycerską Lachow na sposób saski założyli.

Przedmiot naszych dziejów pierwotnych obowiązanym być musi p. Maciejowskiemu za bliższe zwrócenie uwagi na byt *I.azów* nad Elbą; i za dostatecznie usprawiedliwiony pcczytujemy w niosek jego i domysł: że Lazi ci bylito *Laci* czyli *Lachowie*. Rzeczywiście mimo przezwisko Lazzów dziś jeszcze przeciągające się na zachodzie (jak Lazzi w północnéj Francyi) i mimo znaczenie ich niekrajowość oznaczające, pierwiastek tego wyrazu nie daje się historycznie lub nawet tylko logicznie z germańskiego wyprowadzać; okoliczność zaś, iż byli pisani Lazi i Lasi, że od brzmienia tego natrafiane są nietylko nazwiska stanu, lecz téż rzeki, pola i t. p., i wreszcie sąsiedztwo z plemieniem, w którém mianowanie się Lechem, Lachem było powszechne, są nam rzeczywiście dowodem, iż owi Lazi sascy (którzy, jak dobrze mówi autor następnie zmarnieli) bylito rzeczywiście Lesi przez Sasów zawładani.

Jeżeli jednak owi Lasi nad Elba, nazywali się jak Lasi nad Wisłą, nie rozumiemy dlaczego wnieść autor nam każe, iż nie nadelbiańscy od nadwiślańskich, lecz owszem, iż nadwiślańscy od nadelbiańskich Lachów nazwisko przejeli? P. Maciejowski zgadza się, że pjerwiastek nazwania Lecha jest od lechy. obywatel u Polan, mówi, stawał się lechem, skoro po rozdzieleniu dziedziny osiadł na własnéj lesze«. W narzeczu czeskiém i polskiém wyraz lecha od najdawniejszych czasów był znanym (le-miesz); dlaczegóżby wiec Czechowie i Polacy czekać mieli na przybycie tych współziomków z nad Elby, aby się uczyć od nich swego języka? Nie rozumiemy téż. iżby można przypuszczać, iż Polanie, dopiero przy. bywszy nad Elbę, powzieli zwyczaj nadawania sobie nazwiska Lachów; owszem, mamy zasade wierzyć;

iż nazwisko ich mogło tam tylko być przyniczione, a nie na miejscu utworzone. Lechami bowiem, Lachami, mogli być tylko zrazu nazwani ludzie gesto na własnych lechach, t. j. w polach siedzący, pola posiadający: nemenklatura ta nie megła wiec powstać w Germanii zachodniej czyli właściwej, o któréj świadczyli jeszcze Tacyt, Mela, i t. p. -iż jest krajem z lasów i bagien złożonym - (1). Lachowie ci nie mogli się już znaleźć nad Elba w wieku Iszym: jak uważaliśmy bowiem, w pierwszych trzech więkach nie było żadnych śladów słowiaństwa na północy średniego pasa Europy ku zachodowi (2). Wyrażenie się zaś historyków z w. IX. i X., iż zdaona byli Lazowie, nie ekreśla czasów i wieków.

(2) Strabo geograf z w. Igo, który pierwszy wspomniał o Elbie, mówi: "Wyprawy Aleksendra dały nam poznać północ Europy. Rzymianie zachód Europy do rzeki Elby, która przecina Germanie na połowe.« 1, 24. Strabo wyznaje, iż nie zna Europy za Elbą, i mówi it ta Germanie na pokowe przecina; od kogóż więc wiedzieć mógł o tem? Oto tylko od samych Germanów na lewym brzegu Elby mieszkających, którsy ludów innego jezyka nie nazywaliby jedném nazwi-

skiem.

<sup>(1)</sup> Terra Germanorum aut silvis horrida, aut paludibus faeda. De mor. Germ. § 8. Terra ipsa multis impedita fluminibus, multis montibus aspera et magna ex parte silvia et paludibus invia. De site of h. III. 3, Diatego tet poczytujemy za nieusprawiedliwiony i domysł autora, iż pierwiastkiem nazwiska Ost i West-phalen jest pole. Phalen musiało oznaczać jakowyś wzgląd inny, używane howiem było czesto przez Gotów dla odznaczenia ich plemion koczujących (iako Wiktophalów, Tajphalów i t. p.).

Zdaniem naszém, Lachowie postapili ku Elbie i daléj za Elbe (w okolicznościach i z powodów, które wyżej przytoczyliśmy) w wieku IV.; przez Sasów zaśtu najechani zostali, przy początku VI., kiedy ci wezwani przez Thierrego króla Franków na poskromienie Turyngów, wyparli Turyngów i rozpostarli się w około (1).

Nie możemy więc z autorem Dziej. Pierwot. dzielić zdania: iż Lachowie powstali najprzód nad Elbą; nie możemy zaś tém więcej przyjąć twierdzenia, iż z nad filby postąpiki nad Wisłę i tu kraj uorganizowali na sposób saski.

Do przyjęcia tego nie skłaniają nas ani powody zewnętrzne, ani powody wewnętrzne,

Nie przekonywa nas autor zewnętrznie, w dowód bowiem: iżby Lachowie albo nawet lud jakikolwiek postapił z nad Elby nad Wisłę za wieku Leszków, nie przytoczył żadnego faktu historycznego. Autor, który całe swe pismo ułożył z cytacyj, który nawet na dowód twierdzeń, o prawdziwości których nikt nie watpi, jak np. że za dawnéj Polski były lasy, że mieszkańcy jej mieli wyobrażenie przymiotu białości

<sup>(1)</sup> Śłady będącego już wtedy Słowiaństwa na Zachodzie przechowała stara Buryngeka Kronika, która mówi: iż
wyparci naówczas Turyngowie, wyparli sąsiednich Wendów
i pierwsza ich osada była w Lupiniczach (J. Potocki, Fragm.
H. 101). Wendowie ci przeszki Salę, i byłi zapewne pierwsaym powodem rzucenia się Słowian ku południowi.

i t. p., przytacza kroniki Pertza; fakt, który być mając zasadą, winien był być głównym przedmiotem dowodzeń pisma, autor wszędzie jako twierdzenie a priori przytacza. P. Maciejowski po kilkakroć wzmienia o fakcie przybycia Lechów nad Wiste. a przy żadnéj z tych wzmianek nie kładzie wcale cytacyi. Owszem, najlepszym dowodem, iż autor żadnego fáktu nie miał do przytoczenia, jest to, iż jakkolwiek po kilkakroć o przybyciu Lechów z nad Elby wspomina, za każdym razem całkiem odmienna date przybyciu temu naznacza. Tak na kar. 13. mówi, iż przybycie to mogło mieć miejsce w wieku VIII., na kar. 40., iż w wieku VII., na kar. zaś 360 iż w wieku V. . Gdy bowiem Lech, mówi tu p. Maciejowski, figuruje w podaniu obok Czecha, przeto albo razem z Czechami, którzy już w r. 451. odznaczyli się w dziejach, albo tuż po nich pokazać sie u nas musieli Lachowie. Wiek V. był dla wschodu Europy wiekiem rosterek i bojów następców Atylli, dziwić się więc można, dlaczegoby Lachowie obierali właśnie ten czas, aby tu zbliżać się i kraje organizować. Pierwsze wzmianki o plemionach słowiańskich z wymieniemiem ich nazwisk, dopiero w wieku IX. napotykamy; na czémże sie wiec oparł p. Maciejowski, gdy twierdzi: iż Lachowie przed przybyciem nad Wisłę bawili u Sorabów i Obotrytów, i że kraje te miały już owszem wtedy rozwiniętą i śilną organizacyę? (Dzieje Piereo. 48.) Domysł czysty tam jest konieczny, tam, że tak powiemy, wybaczony kryświadczy, iż Słowianie nad Wisłę z nad Dunaju przybyli, że tu dopiero nazwali się Lachowie, i że nazwisko to dopiero od Wisły rozciągnęło się na zachód przez Pomorze. Jak Nestor, świadczą podobnie wszystkie krajowe kroniki. W wieku II. była już na południu średniego pasa Europy rzeka Lech. Wychodząc z tych świadcctw, możnaby tylko ukształcić wniosek, iż Lazi znaleźli się nad Elbą, postąpiwszy z południa lub postąpiwszy zewschodu. P. Maciejowski zaprzeczył jednemu i drugiemu świadcctwu (1), a to jedynie z zasady: iż inny system szerzenia się Lachów sam pomyślił.

Pomyślenie to mógłby jeszcze usprawiedliwiać powód wewnętrzny, t. j. gdyby istotnie w czasie przypuszczonym przez autora, organizacya kraju nad Wisłą ukazała się podobna do nadelbiańskiej. Organizacya ta nie ukazała się jednak ani w czasie przypuszczonym, ani następnym. Kraj nad Wisłą nie miał nigdy reprezentacyi trzech stanów, a za wieku Lesz-

<sup>(1)</sup> Autor sądzi, iż Nestor przez słowa: »a od tiech Lachów prozwaszasia Polanie«, chciał wyrazić: iż Polanie cywilizacyę Lachów przyjęli. Nestor nie był poetycznym jak Kosmas, ani rozumującym jak Kadłubek, ale się prosto wyrażał. Twierdzenie to p. Macie. podobne jest do tego, które na kar. 45 objawił o Krakusie i Wandzie, t. j. że przez powieść o figurach tych, lud cheiał tylko wyrazić allegorycznie, iż dopiero po Gotach (Krakusie) nastąpili tu Słowianie czyli Wenedowie (Wanda).

ków nie miał żadnej, a przynajmniej nie wiamy o żadnej. Zjawiony tu dalej element reprezentacyjny, sam autor nadto za żywioł raczej słowiano-leski, jak sasko-germański przyznał, kiedy gdzieindziej, jak to widzieliśmy, podobieństwo urządzeń nad Wisłą i nad Tamizą za skutek przybycia Słowian z Saxonami do Wielkiej Brytanii poczytał.

Jakiż więc jednak był? i jaki pozostaje powód wiary p. Maciejowskiego w przybycie Lachów z nad Elby? Oto ten tylko pododno, o którym wspomina we wstępie, t. j. wzmianka w Długoszu, iż Lech przybył do Polski superatis montibus przez lasy Hercyńskie, zatém od zachodu.—P. Maciejowski nie wierzy, iż był Lech; nie wierzy żadnemu słown Długosza z całych jego dziejów pierwotnych, ale na twierdzeniu, iż przybył (ktoś?) przez lasy Hercyńskie, całą książkę zbudował. Jeżeli p. Maciejowski wierzył, iż Lech przybył przez lasy Hercyńskie, ponieważ to podał Długosz, winien był wierzyć, iż tenże przybył z Kroaoyi, t. j. z południa; to bowiem nietylko Długosz, ale i poprzednicy jego twierdzili.

Nie przekonał więc nas p. Maciejowski żadnym saktem, żadném świadectwem, żadną jakąbądźkolwiek wskazówką, iżby Lechowie nad Wisłą nasi byli przybyloami z Saxonii, iżby od tych przybyloów powstała nazwa kraju nad Wisłą i jego mieszkańców: jeżeli jednak wykład pochodzenia Lachów od Lazów jest tyłko bezdowodnym, wykład pochodzenia Litow od Litów jest nam widokiem błąkającej się wyobraźni

dziejowej autora, uwikłanej w systemie, i uderżającej tylko beż związku to o fakta dżiejowe, to o ten system.

P. Szakarzyk w dziele: Starożytności, natrącił myśl: czyli nie istnieje jaka styczność między klassą niemiecką Litów a Litwą? P. Maciejowski przedsięwziął domysł ten sprawdzić i dalej rozwinąć, i wywód Litwy odmósł do dawnej Gredyi.

»Rozważałem, mówi autor, wszystkie pomniki, gdziekolwiek i jakiekolwiek wynaleźć moglem; a zglebiwszy je, dostrzegłem, że odwiecznie słynie w dziejach naród, który się później Litwą nazwal. « Naród ten był naród Estiów nad morzem Baltyckiem, który tu już widział Piteasz na kilka wieków przed era chrześciańską. W owymże czasie przybywali na południe Europy do Grecyi z rozmaitych narodów nólnocnych ludzie i tam służbe grecką pełnili. Ludzie ci, według p. Maciejowskiego, nazywani byli letos, litos, od wyrazu greckiego kaos; i ludzie ci mieli oczywiście według autora wywieszoną na sobie karte Kaima z napisem do ludów: »nie zabijecie nas«; i nadto: »do wszelkiego stanu i kraju, w których tylko zbieguą się głoski l, t, przez wszystkie wieki do XI. przyjmować nas będziecie.« Jakoż w IV. wieku chrześciaństwa w cesarstwie Wschodniem ukazały się pułki z endzezielneów złożone i nazywane letes, i pulki te właśnie według autora składali Litowie dawni (przez dziewięć wieków snać jesecze w krajowców nie zamienieni). Jornandes wspomniał, iż mię-

dzy ludami, które posiłkowały Rzymianom przeciw Atylli, byli Litiani; autor Litian tych wział za najemników i za bezpośrednich nastepców dawnych i nowych Litów. Armoryke (Aquitanie) nazywali niektórzy Letevicion. W Niemczech za Kaflowingów jedna klassa krajowa zwana była Liti v. Lidi (1). Bylo to ciagle rozradzające się pokolenie służących w Grecyi Celtów pod imieniem Litów, i powróciwszy wreszcie do współziomków swoich nad Niemnem w wieku XI., kraj ten od swego imienia sławnego Litwą nazwało. Możnaby sądzić, iż autor Litów w Armoryce i nad Niemnem jedynie co do pochodzenia pierwiastku nazwiska wyprowadza od Litów greckich, ale owszem, ma ich wyraźnie i za ludzi kreci jednéj. » Greko-rzymski celtyzm, mówi, z germanizmem i słowianizmem splątany, objął silném ramieniem cywilizacyę tak później nazwanego Litwina«. 412.—Wskazówki lingwistyczne oparte na wewnętrzném znaczeniu ich, są zapewne jednym z głów-

<sup>(1)</sup> W piśmie z wieku IX., wydaném w roku zeszłym w Paryżu przez B. M. Guerard: Poliptique de l'abbé Irminon (Upata z r. 880) czytamy także, iż podział klass w Niemczech za Karlowingów był: na wolnych, niewolników, osadników i lidów (lides). Opis tych klass sprawdza tu domysł p. Maciejowskiego, iż lides nie byli niewolnikami; gdy jednak klassa ta była stanem w całém Franko-Germańskiem państwie, nie sprawdza więc domysłu, iżby miała być jakimź podbitym przez Saxonów narodem Litów. Pierwiastkiem brzmienia tego był raczej zapewne staro-germański wyraz lüthe (ludzie).

nych środków i żródci sprawdzań dziejowych: lecz oparte jedunte na podobieństwie głosek, są, jak to wié zapewne dobrże p. Maciejowski, żadném źródlem. Liczba dźwięków nżywanych przez organa mowne ludzkie, i kombinacye ich, nader ograniczone sa. Wychodząc z analogii głoskowej w porównaniach dziejowych, wszelki wywód dałby się uskutecznić. P. Meryan, lingwista angielski, okazał świeżo w Sunglossie swym, iż istna podobne wyrazy w jezykach amerykańskich i starogalickim, galickim ihebrajskim, angielskim i miejscowo Kamczackim it.p. lleżby pierwiastków i związków można upatrzyć i wywieść np. dla nazwy Lachów z zasady téj? W Thessalii dawnéj była góra Lachą; Laecheon port w Koryncie; lache po grecku los (1), laksin (w niektórych narzeczach lachin) wydział, kraj (2). W liczbie pieciu królów amorhejskich, którzy walczyli przeciw Jozuemu, był téż król Lachis (3). Licit

(1) Ztąd prządka grecka Lachesis, od któréj właśnie

nieda wno wyprowadził u nas *Lachow* p. Pietraszewski.
(2) Herod. w K. IV. § 21 mowi: »Kraj za Donem nie należy do Scytyi, dzieli się on na wiele prowincyj, z których pierwsza należy do wydziału (laksion) Sarmatów (Τῶν λαξιων Σαρματεων; « że laksion znaczy tu wydział, krainę, wyjaśnia téż to leżący tenże wyraz o kilka wierszy niżej przy Budynach w témže znaczeniu (λαξιν εχοντες Βουθινοι); powstał był jednak ztąd u nas wywód (któremu początek dał zdaje się Dobner) Lachów od Lacjów Sarmatów, i popierał go mianowicie autor Recherches (Siestrzencewicz).

<sup>(3)</sup> Joz. X.

(o których Homer II., 892, Valer. Maxm. I. 11), Laziowie (naród azyjski), same Latium, wiążą się brzmieniem. Plin. mówi, iż w górach Thessalskich mieszkaja Archilachitae (1). Jest dziś na południu Europy Wallachia oraz Morlachia (od Mauro-Vlachia), w Hiszpanii był lud Lacetanii; w językach wschodnich jest mnogość wyrazów, które się kończa na lach (jakkolwiek brzmienie to nie ma w sobie oddzielnego znaczenia), jako: Al-lach, Zil-lah, Mel-lah, Fel-lah (rolnik) it. p. lleż podobnie przedstawićhy sie mogło z dziejów, słów z odcieniami lit. let. które autor za dowód jedności rodowéj Litwy poczytał. Wspomnijmy dla przykładu, iż za czasów drugiéj wojny punickiéj, konsul Posthumiusz prowadził wojsko przez las Litana (w dzisiejszéj Bononii), że Scypion Afrykański umarł w Liternum; miejsca te jednak istniały na pięć czy sześć wieków przed Litami rzymskiemi autora. Wywód więc p. Maciejowskiego Litwy od Litów, oparty jedynie na podobieństwie głosek, jest, rzec można, na niczem oparty. Wywód ten, owszem, tém wiecej dziwić nas musi, iż dla poparcia go, oparł się autorna faktach, o których nie mógł niewiedzieć, iż bezzasadnemi sa w sobie. W dowód, iż w cesarstwie Wschodniém były pułki zwane Litami w wieku IV., cytuje p. Macie-

<sup>(1)</sup> Plin. 72.

jowski pisarza nam spółczesnego Zeussa (1). W dowód zaś, że były podobne pułki w cesarstwie Zachodniem, przytacza to: iż Jornandes lud Litian positkujący Aecyuszowi przeciw Atylli nazwał »niegdyś żołnierzami rzymskiemi« (quondam milites romani); słowa te wszakże Jornandes nie do ludu Litian, ale

<sup>(1)</sup> Gdyby ktoś z pisarzy zachodnich w dowód, iż Lachowie i Litwini pochodza od Lazów i Litów zacytował pismo p. Maciejowskiego, cytacya taka zapewne mogłaby zyskać wiarę, a jednak, jak to widzimy, nie byłaby zasadną. Mamy to do zarzucenia autorowi w ogóle, iż w wykładzie swym przy twierdzeniach głównych, cytacyi źródłowej wymagajacych, powołuje sie zwykle na pisma spółczesne, już obce. już swoje; pism tych, artykułów, nieraz pod rękę nie mamy, nieraz i mieć nie możemy; w cytacyach tych nadto kładzie autor zwykle jako twierdzenie, co gdzieindziej położonem jest tylko jako domysł i przypuszczenie. Przykład tego może mieć nawet czytelnik w samem piśmie autora, gdy siebie Na str. np. 70 wyraził p. Maciejowski swój domysł (zdaniem naszém wcale nieuzasadniony), iż Czudowie nad morzem Baltyckiém musieli być pierwotnie Litwini, gdyż język swój zowią Ludin-Kieli. Niżej zaś mówi: »że na północy przebywali Litowie w czasach przedhistorycznych, dowold na to jest u geografa bawarskiego, który wymienił Ludi; ci Ludi, dodaje autor, sa bezwatpienia Czudi, a Czudi, jak powiedzieliśmy wyżej, wzięli swe nazwisko od Lilów. 71.« Jeżeli p. Maciejow. uwierzył wywodom Zenssa o Litach, Letawii i t. p., to zapewne dlatego, iż autor ten wskazał źródła. Mówiąc o tém do czytelnika po raz pierwszy, i jako w przedmiocie, na którym opiera się całość rozumowania, właściwiej zapewne uczyniłby był autor, gdyby był zaczął wywód od tych źródeł, a przynajmniej gdyby wyjaśnił je.

do Indu Imbryonow stosował (1). Za dowód, iż nad brzegiem morza od Armoryki do Niemna mieszkały ludy »htewszczyzną przesiąkie«, przytacza p. Maciejowski, iż mnóstwo na téj przestrzeni jest miejsc, w których się przebija dźwięk let, lit, led. Nazwiska w kraju nie mają wcale zwyczaju nazywać się od samego kraju; w osadach np. Polaków. Niemców, Francuzów nie znajdujemy nazwisk właściwych od Fran, od Pol, od Niem, lub Germ, it. p. Przebijania się w owych miejscach nadbrzeżnych dźwięku lit, mogła być prędzej przyczyną ta okoliczneść, iż w języku łacińskim (najpowszechniejszym w Europie), littus znaczy brzeg; tak w nazwiskach ludów nad wodami wróżnych miejscach siedzących, w wiekach średnich najczęściej głoski w, n, d, napotykamy (Weneci, Wenedzi, Wendowie, Winule, Wandale i t. p.).

Dodanym względem wewnętrznym nie popart równie autor wywodu zewnętrznego Litwinów od Litów, jak nie popart Lachów od Lazów. Jak w dowód jedności nazwisk chwytał za głoski, tak w dowód jedności meralnych chwyta p. Maciejowski za

<sup>(1)</sup> Jornandes mówi: "miał Accyusz za positkujących (przeciw Atylli) Franków, Sarmatów, Litian, Armoryków, Burgundów, Saxonów, Ripoliałów i Imbrionów niegdyś żołnierzy rzymskich, dziś najwięcej poszukiwanych między positkującemi." De bell. Goth. § 30. Ostatnie słowa wskązują, iż wyrazy: "niegdyś żołnierzy rzymskich", nie do ogółu wyliczonych ludów odnoszą się.

Są jednak podobieństwa, są słowa, tak hidom moralnie spólue, jak jedne głoski ich nazwi-Wskazując np. autor, że równie w prawach germańskich jak i słowiańskich są wzmianki o psach, o koniach (k. 167); iż nad Wisłą tak jak nad Elba ukazala się własność ziemska, pod względem dziejów zewnetrznych niezego nie dowiódł. Prawda Ruska wymienia Ludina jako człowieka gminu; Ludina tego, mówi p. Maciejowski, byłoby śmiesznościa nie miéć za Litwina, a Litwina z nad Łaby, gdyż Ludin ten w takimże stosunku zostawał do Rusina, jak Lit Jestto wszakże właśnie jedno do Saxona. 72. z owych podobieństw. Prawda Ruska za głowe Rusina 80, a za głowę Ludina 40 (tylko) grzywien naznacza; możnaż wiec wnosić, iżby tak pogardzeni Litowie mogli wpływać na prawodawstwo? mogae zaś, iżby chcieli być mistrzami podobnéj dla siebie ustawy? Pierwiastek znaczenia ludina nader bliski i prosty jest w słowiańskiem lud.

Wyprowadzenie nazwy Lechii i Litwy od stanów saskich, dodajmy, jest nietylko na dowodach niewspartém, lecz w ogóle jest niepraktyczno-dziejowym pomysłem. Nie pojmujemy, dlaczego Lazi i Liti pragnęliby rozszerzać, uwieczniać nazwiska stanów, od których umknęli. I owszem, nie mamy przykładów, iżby lud jaki przyjmował albo udzielał nazwiska od nazwisk stanów. Stan jest cywilném nazwiskiem części społeczności krajowéj, i człowiek, który wychodzi z kraju, traci to nazwisko. Żaden

kraj nie nazwał się od mieszczan, szlachty, wojskowych i t. p. Mimo całą przewagę niegdyś potęgi rzymskiej, żaden się nie nazwał od tegij, kohortów lub pretoryanów. Żaden tem więcej kraj nazwać się nie megł od Litów rzymskich, zwłaszcza gdy ich nie byto.

Powtóre: Co do dziejów wewnętrznych.

Po skreśleniu i rozwinieniu w dziejach zewnętrznych, w sposób który wyraziliśmy, pewnego systematu, p. Maciejowski przystapił do dziejów wewnetrznych i rozwijał w nich także pewien systemat. Dzieje kraju wewnetrzne znakomitszéj nawet wagi są niż zewnętrzne, od znaczenia ich bowiem zależy istotne znaczenie kraju w dziejowém rozwiciu. Podstawą dziejów wewnetrznych danego ludu, jest, jak słusznie uważa autor, główna natura ducha tego ludu, zwrot jego do tego co źródłem, do tego co celem swojego istnienia być sądzi, jego religia. zatém zadaniem i celem, około których obracały się w oddziałe dziejów zewnętrznych inne szczegóły, było głównie wskazanie: iż założycielami późniejszej Polski byli Lazowie z nad Edby, a Litwy Litowie Greccy; tak główną treścią i celem w zastanawianiu się nad wewnętrznemi dziejami przez p. Maciejawskiego, jest wykład systemu, według którego rozwijala się mitologia czyli dawne wyobrażenia religime w Polace i Litwie.

Zastanawialiśmy się nad wywodem autora Lachów i Litwy od Lazów i Litów; zastanowimy się teraz bliżej nad pemysłem jego, oraz wykładem systemów religijaych tych krajów.

W ostatnich latach, dawna misologia słowiańska zajecia sie niejednego badacza była przedmiotem: najpracowiciéj zwłaszcza dotknął jej Hanusch w dziele: Die Wissenschaft des slawischen Mythus, wydaném w 1842. r. we Lwowie. Prace te, dotykające mitologii słowiańskiej w ogóje, dotykały w szczególności i polskiej; treść ich jednak nie zaspokoila autora Bz. Pierw., gdyż treścią tą był tylko zbiór faktów, bez zwracania uwagi na związek w nich, myśl ich i duszę. »We wszystkich dotychczasowych badaczach, mówi p. Maciejowski na kar. 510, jest pelno gruzu i śmieci, które trzeba rozrzucić, aby jaką perle wynaleźće; i dalej: »p. Palacki w swojej Historyi Czech, skreślił mylnie obraz pogaństwa, bo wystawił w nim, jakoby Słowianie, bedac najprzód czcicielami jednego Boga, wpadli następnie przez wpływ eudzoziemców w wielobóstwo.... Jakób Grimm, Ladwik Giesebrecht, mitologie słowiańską mają mylnie za okruchy i naśladownictwo germańskiej, Hanusch za wypływ indyjskiej. Przodkowie Polski i Litwy, uważa autor, byłyto łudy oddzielne, ludy jak inne; musiały więc i w rozwinieniu swych religijnych pojeć, swéj mitologii, nakreślić momenta, jak inne. Te momenta u dawnych pogan, byłyto przejścia stopniowe od czci przyrodzenia, materyi, do czci ducha; tenże przewód musiał się więc objawić i w mitologii polskiej; takiż zaczeta, ale jednak (jako szczególny

wyjatek) odmiennie zakończyła litewska. »W okruchach bowiem dziejów. które o słowiańskiem bogosłowiu coś pewnego podały, zdało mi się destrzedz, mówi p. Maciejowski, żeśmy byli najprzód czcicielami przyrodzenia, następnie żywiołów i ciał niebieskich, a nakoniec wznieśliśmy sie do wyobrażenia o bóstwie rozdrobnioném na czastki, i znowu łączącem się w jedności jestestwa swojego (509).« »I Litwa była zrazu czcicielką przyrody, potém żywiołów; ale ani ze czci przyrodzenia, ani ze czci żywiołów nie mogła sie po narodowemu wyrobić u Litwinów myśl o jednym Bogu; owszem, wielobóstwo ztąd rozplenić się musiało, i mnóstwem rozlicznych w duchu obczyzny pojmowanych bogów przygnieść narodowy o czci żywiołów pomysł, z którego kiedyś możeby się rozwinela myśl swojska o jedném bóstwie, wszechrzeczy panie « (498). P. Maciejowski, jakkolwiek od pierwszych prac swoich oddanym był głównie zbieraniu dziejowych faktów, nie był jednak nigdy wyłącznie miłośnikiem samych tych faktów, ale raczej znaczenia ich. Polubiwszy nad wszystko badania w przedmiocie dziejów, badań tych, chcemy rzec, nie zatrzymywał nigdy na faktach zewnętrznych, ale się zwracał raczej do tego co je ożywia: do stosunków wewnętrznych. ustaw, urządzeń, piśmiennictwa, oświaty, a nadewszystko religii danego ludu. Jestto oczywiście skutkiem pewnéj wyższości wzroku autora, iż wrozwadze szczególów ludzkich, jako do nierwiastku wszystkiego zwraca się do religii; zdaniem wszakże naszem, autor przeczuwa, ale nie czuje rzetekiego znaczenia tego pierwiastku.

Powiemy zaraz jak, oraz z jakim skutkiem dowodził i dowiódł autor swoich powyższych założeń; powiemy jednak tu z góry, iż wypadek ten już przez to samo szczęśliwym być nie mógł, że owe założenia nie były według prawdy dziejowéj.

Czémże była w swym ogóle? jaką miała treść i zadanie w szczególe? a przeto jak tylko uważaną być mogła dawna religia słowiańska i naszych przodków?

Już sama chęć dowiedzenia, że śród sfery religijności, wyobrażenia u ludów nowych rozwijały się
według tychżę momentów, tychże kierunków jak
u dawnych, jest nam wskazówką, że autor nie jest
wcale właściwym sędzią pośród téj sfery. Religijność nie jestto własność ludu, ale ludzkości. Różność momentów jéj jest skutkiem różności epok
ducha ludzkiego. Nie w duchu epoki tego albo innego ludu, ale w duchu epoki całéj ludzkości czerpią źródło owe momenta.

Uważaliśmy wyżej, iż moralne zjawiska w życiu pojedynczego ludu, są jak moralne zjawiska pojedynczego człowieka; iż jeżeli pierwszem moralnem źródłem pojęcia dziecka jest pamięć, tłem pierwszych objawień piśmiennych ludu jest tylko tradycya. Jak się ma człowiek do ludu, tak lud do ludzkości. Co być musi w rozwiciu ludu, to być musi i w roz-

wiciu ludzkości. Jak łudu, tak i ludzkości pierwszym utworem piśmiennym było spisywanie i przekaz swoich dziejów pierwotnych.

Owe wszakże dzieje pierwotne dawnéj ludzkości, ze względu na czas ich spisania a swą naturę, były cechy w gruncie odmiennéj od dziejów późniejszych; dlatego téż inném nawet nazwiskiem są rozróżniane.

Tradycye ludów nam bliższych spotykając się z ich początkiem, spotykać się muszą z dziejami jakiegoś innego ludu, z epoka rozsiedlania sie ludów. obracać sie około związków z temi ludami. Ale tradveve ludów z okresów najpierwszych, dawnych, musiały się nietylko spotykać z początkiem ich, z pierwszém rozsiedleniem ludów po ziemi, ale z poezatkiem ziemi. Przedmiotem więc tych tradycyj z owéj epoki pierwszéj (nie my to mówimy, lecz dzieje), musiały być jakieś siły, które poprzedziły byt ziemi, które wydały ziemię; musiały być dostrzeżenia, spisywania stosunków, które ziemia i łudzie mieli do owych sił. Ten stosunek stworzenia do Siły Twórczej, pojmowanie tego stosunku, zowiemy religia, i owe pierwotne ksiegi dziejowe, ksiegami religijnemi dziś nazywamy.

Te księgi, te ludów pierwotnych religie nie byłyto przeto skutki docieczeń, ale podania; nie byłyto rozwijanych już pojęć postępne wypadki, lecz byłyto jakiejś wiedzy pierwotnej rozpadle i zapisywane waryanty.

Całowiek pierwszy, według trości tych podań, uważanym był jako ostatni wypływ, król przyrodzenia; nie mógł więc uważać za wyższość, a tém więcej obierać za przedmiot swej czci: przyrodzenia.

Jakoż najpierwsze religijne księgi wszystkich łudów dawnych nie uczą nigdzie czci przyrodzenia, ale czci jednéj siły najwyższej, pierwotnej, czyli czci Boga. Hymny indyjskie Wedy i Prawa Menu, określające najdokładniej pierwotny system wiary indyjskiej, nie uczyły ani czci przyrodzenia, ani czci Bogów, lecz tylko Duszy najwyższej. Według pierwotnych ksiąg chińskich (cztery księgi filozoficzne i ksiega Y), najwyższym rzadcą ziemi był cesarz niebieski czyli Rozum najwyższy. Według Zendtawesty, ojcem Boga światła i Boga cieniów (Ormuzda i Arymana) był Zerwene-Akerane czyli Przedwieczny. Pismo ś. hebrajskie od początku zna tylko Pana. I Egipcyanie, pierwotni mistrzowie Greków, czcili zrazu Światło najwyższe. Po przekwicie doby pamięci, nastał dla podrastającej ludzkości wiek jéj bujającéj (antazyi i daléj pierwszych dociekań; byłto wiek wielobóstwa i wiek pierwszych systematów filozoficznych. Cześć duszy najwyższej u Indyan, zamieniła się w owym wieku w cześć massy bożyszcz; cześć światła idealnego u Zendów, w cześć materyalną ciał jasnych; w Chinach zamieszkał Buddyzm, sam lud nawet wybrany (hebrajski) został takim tylko w prorokach. Dociekania wydaly rząd mędreów, lecz ich mądrość przy nich zostala.

W tym téż czasie w życiu ludzkości dopełnił się jakowyś fakt przeważenia. Wiek stary, mówiac praktycznie a w ogóle, z jedności szedł do różności; wiek nowy z różności do jedności zaczął być biegiem. Stara epoka była czasem rozpadnienia się jednéj religii w różne religie; nowa jest czasem łączenia się różnych w jednę. Po dobie bowiem podań, fantazyi, rozwinął się wiek rozbioru. jedną jest, i nie może w dobie rozbioru ostać się inna religia, jak ta, która jest zdolna wytrzymać próbe rozbioru. Religie i mitologie u ludów epoki nowéj, rozwijając się pod fatalnością cech takich, nie mogły się więc rozwijać w kierunkach i celach dawnych. Religie te byłyto tylko odbicia, ostatnie, że tak powiemy, promienie słońca pogaństwa, ostatnie konieczne koła wszelkiego raz obudzonego biegu ziemskiego. Ztad téż religie nowe, najznakomitsze nawet i w szczegóły najbogatsze (jako np. Skandynawska), nie miały tego rozgłosu, tego znaczenia, nie wydały tych owoców, jak niejedna uboższa dawna. I religie zatém dawnych Germanów, Litwinów, Słowian, a w ich liczbie i naszych przodków. byłyto tylko kończenia, ostatnie w różnych pniach ucieczki wyobrażeń dawnych, które z treści swéj żadnéj żywotności wydać, zostawić po sobie nie miały, i które nie były wcale odhiciem, jak mówi p. Maciejowski, rozwijanéj stopniowo racyi.

Że pogańska cześć naszych przodków nie przedstawia i nie mogła przedstawiać faktów rozwijanéj stopniowo racyi, główna przyczyna jest ta: iż myśl przodków naszych przez cały okres pogaństwa była, według momentu swego roślinnego, płodem w skorupie, ziarnem pod poziomem ziemi jeszcze leżącém, i że przez cały ów okres nie rozwijała się jeszcze racya. Jeśli jakie moralne fakta odznaczyły ów czas, byłyto tylko zjawiska, naturę cząstek składowych ziarna wykazujące.

Religia Słowian w ogóle, w szczególności więc i naszych przodków, w wieku VI. (to jest według najdawniejszego wyraźnego świadectwa), byłoto czezenie Boga jednego, piorun rzucającego, oraz mniejszych bóstw leśnych i rzecznych (Prokopiusz). Kwiat jéj, to jest pogaństwa Słowian, wypadł w wieku XI. oraz XII. w zachodniém Blemieniu leskiém; źródłem jego praktyczném był opór przeciw chrześciaństwu, na wschodzie Lechii i w ogółe we wszystkich już krajach sąsiednich wprowadzonemu: tu tylko okazały się świątynie pogańskie, kapłaństwo, tu miasta święte, tu dwa najstraszniejsze i najsławniejsze słowiańskie bóstwa: Świetowit w Arkonie, Radegast w Retrze; tu mnóstwo innych bogów, które w świątnicy Rethry z podpisami nazwisk swych stały (Helmold, Saxo-Grammatyk, Dytmar i t. p.). W szczegółach czci téj, w naturze kwiatu, nie żaden racyonalny postęp, jak rzekliśmy, lecz odbijane tylko rysy ziarna myśli słowiaństwa do-

strzedzby meżna. Jednym np. z rysów, jedna z moralnych cech pierwotnege słowiaństwa, było, jak wskazują świadectwa: uczacie przyrodzonej jedności i miłość jej. Dawne ludy słowiańskie żyty pakeleniami i tylko w ozasie potyezek miewały wodzów. Kronikarze byzańscy, ilekroć opisują napaści, odpery, ugody Słowian, wodzów ich tylko wymienisia (1). Za zmiana stosunków wewnetrznych na wzory sasiednie, stan żaden nie uległ wzgardzie. Niewiasty z pierwszych rodzin nad Elba (w słewiaństwie leskiem) zajmowały się rolą, zwłaszcza żniwem (Witykind ks. 2). W Lechii Leszek i Piast, w Czechach Przemysław, powożani byli na rządy od pługa, a suknie ich pierwotnego stanu były w skarbtu książecym chowane, i od czasu do czasu ludowi ukazywane. Eneasz Sylvoiusz (papież Pius II.), oso--biście znajomy z panującym księciem Karyntyi, wspomina o obyczaju Słowian karynckich, iż po obiorze ksiecia, odziewali go w szaty włościańskie, poczem jeden z włościan przybliżał się i upominał go gestem. Podobne rysy odbić wiec tylko mogło, wyražać i Bogoslewie. Jakoż Radegast stojący w Re-

<sup>(1)</sup> Prokopiusz, Jornand, Menander, Theophilactes, Theophian, i t. p. «Kraje Słowian, mówi Porphirogenita, nie mają książąt, jedno żupanów.» «Lechitae, mówi Boguchwała o pierwszych wiekach, nullum regem seu principem inter se, tanquam fratres et ab uno patre ortum habentes, habere consverent.»

kaplan Świętowitowy (w Arkonie) czczony był nad wazystkich królików (1). Wiarę swą (za najlepszą; ją mając) cheiano widzićć powszeskag; Świętowit po całych nodach wakczyt przeciw nieprzyjacielom wiary, i w dowód musiano co dnia rano ukazywać ludowi konia upoconego i błotem obryzganego (2). Przywiązanie do wiary (tojest do tego co uważali za prawdę) Słowian, Pomorza i Eugii, było, jak mówi Holmold i inni: dziksze, zawziętsze, niż całej reszty północy (państw Skandynawskich).

W ten tylko i temu podobny sposób rozważane być mogą szczegóły naszego pegaństwa; chęć oglądania i wykładania w nich rozwijanego racyonalnie systemu, stała się tylko źródłam szczególnego oślepienia autora, i zapomnienia na prostą logiczność śród szczegółów tego wykładu.

Przytoczymy tu pokrótce te szczegóły i pokrótce rozbiezzemy je:

P. Maciejowski, jak to już widzieliśmy, zamierzył okazaći iż najprzód przedmietem czei naszych przedków było przyrodzenie, dalej cisla niebienkie, dalej żywioly, i wreszcie przyrodzenie, jak mówi autor, z grubizmu oczyszczone (to jest oczywiście

<sup>(1)</sup> Rex apud cos modici aestimationis est comparatione flaminis. Hetmold.

<sup>(2)</sup> Suo Grammatyk.

duch). Nie lubimy chwytać za słowa, znamy rate ich braki, ich łączność i znaczenie każdego chcielibyśmy przyjmować w prostocie pojęcia, tojest z następnego wykładu. Nie rozumiemy jednak istotnie, dlaczego autor z pod wyobrażenia i słowa przyrodzenie nie wyjął ducha, a wyjął ciała niebieskie i żywioly? Nie rozumiemy téż, dlaczego oglądał postęp w tych przejściach, które pomyśli? Z wykładu wnieść nam wypada, iż pod słowem cześć przyrodzenia, rozumiał autor cześć tworów ziemskieh, tak organicznych jak nieorganicznych, i następnie jej bytu dowodził:

«Że przodkowie nasi byli czcicielami przyrody, świadczą o tém, mówi p. Maciejowski, nasze kroniki dawne: Długosz, Kromer, Błażowski; świadczą pieśni i klechdy ludu, świadczą wreszcie źródła germańskie o pierwotnych dziejach Słowian i Litwinów wspominające.»

Pierwsi nasi latopisarze nie przekazati nam żadnych świadectw o pogańskiej czci naszych przodków. Długosz depiero, piszący w wieku XV., tojest w 500 lat po zgaśnieniu w kraju pogaństwa, przekazał szczegóły o niem. Długosz przytoczył szczegóły te bez wskazywania źródeł, zaozynając tylko od słów: «wiadomo jest» (constat autem); świadectwo to wszakże, mimo zawiść, jaką obudził Długosz Historyą swoją, nie było zaprzeczone, owszem, przez krytyczniejszych następców wnet powtórzone; świadectwo to nadto podaniami innych plemion jest

w części stwierdzone, i rzeczywiście za najwierniejszą wskazówkę dawnéj czci naszych przodków przyjętém być może. Owszem, z trzech świadków, naktórych powołał się autor, jeden tylko tenże Długosz pozostać musi; Kromer bowiem, co do szczegółów mitologii krajowej, powtórzył tylko Długosza, a Błażowski tłumaczył Kromera.

"Według świadectwa kronik, powiada autor, przodkowie nasi czcili *Dziewannę*, *Marzannę*, *Dziedzitią*, któreto bogiń nazwiska są razem i nazwiskami kwiatów, więc czcili kwiaty."

Długosz twierdzi, iż dawni Polacy czeili boginie Dziewannę, Marzannę, Dziedzilią, i nazwiska te są u nas istotnie i nazwiskami kwiatów. Wnieść wszakże winniśmy, iż nie na boginie z kwiatów, lecz z bogiń na kwiaty nazwiska te przeniesione być mogły: dowód na to jest ten, że pierwiastek brzmienia tych bóstw, zgodny z ich wewnętrzném znaczeniem, zkądinąd jest nam wiadomy.

Marzanna, bogini śmierci, w waryantach swych Morana, Morena i t. p., znaną jest u wszystkich płemion słowiańskich, a pierwiastkiem jéj brzmienia jest wyraźnie mor, śmierć.

W dźwięku *Dziedzilii* przebijają się pierwiastki: dziewa, dziad, dziatki, dziedziczyć, związane wewnętrznie z znaczeniem bóstwa miłości (1). *Dzie*-

<sup>(1)</sup> Jakoż głównie wzywaną była, jak mówi Długosz, o zjednanie potomstwa. Venerem nuncupabant Dzidzielio,

nych zapewne naszym przodkom wyrazów Doue, Dienous (Bóg); lub téż także prosto pochodzić od słowa Panna, Dzienou, jak zaś powiada Długosz, było przerobieniem z nazwiska Dyanna, przez naród oblity w lasy a lowy lubiący.

Kwiaty nasze Dziegiel, Dziewanna, Marzanna nie byłyto więc zapewne beginie, lecz zioła, dla jakich powodów boginiem tym poświęcone.

Przedstawił daléj p. Maciejowski pracowicie spisany wyciąg zwierząt, ptaków, drzew, kwiatów i t. p., w pieśniach łudów słowiańskich ze czcią wspominanych, i ile od kar. 449 — 457 nazwisk takich przytoczył, tyle bogów przedkom naszym naliczył. Podobnie poparł się i świadectwami kronik ze zbieru Pertza: «Czezono, mówi autor, za bóstwa (w Słowiaństwie leskiem) lasy i pojedyncze drzewa; mianowicie zielone i owocowe, krzewy, zioła i t. p. Dowód na to stawia ów święty bór (Zutibore) wycięty od Niemców, biały bór, i rozliczne miejsca lasami zwane. Dowodem tej czei jest ów dah poświecomy Najwyższemu z Bogów, z którego drzewa robiono wyobrażenia bóstw. Dowodem nakoniec jest ów orzech czczony na Pomorzu, wierzba, jest

quam nuptiarum Deam existimantes, prolis foecunditatem, et filierum atque filiarum ab ca sibi deposcebant numero-sitatem donari. Diug. Cap. 11.

sion, lipa, glóg, ziele dzięgiel, emiel. Czczono ptastwa....czczono zwierzęta czworonożne i t. p. - (131).

Świadectwa wzięte z kronik, iż w Słowiaństwie zachodniem były dęby i lasy bogom i najwyższemu z bogów poświęcone, p. Maciejowski kładzie za dowód: iż dawni Słowianie nie znali ani bogów, ani najwyższego boga, ale czcili dęby i lasy. Pierwej wszakże musiał być znanym przedmiot, dla którego dąb poświęceno, niż się znalazł dąb poświęceny. Autor w swym wywodzie czci przyrodzenia, wyraźnie cześć tworów bóstwom poświęconych, z czcią samego bóstwa pomieszał. I dziś lud wiejski w swych pieśniach ma takież jak niegdyś szczególnie uprzywilejowane, lubione drzewa, roślicy, ptaki i t. p., sił im jednak bóstwom właściwych nie przypisuje, i czci ich ze czcią Bogu należną wcale nie miesza.

Od czci przyrodzenia mieli przodkowie nasi, według założenia p. Maciejowskiego, postąpić do czci ciał niebieskich; dowód zaś téj czci ma stawić Świętowit, który według autora był wymawiany Światowit i oznaczał zwycięzcę światla.

Uważaliśmy już w inném piśmie (Rys Ośw. Słow.), iż bóstwo leskie Świętowit przez spółczesnych a siebie najbliższych świadków pisaném było Zvantewith, Szvantevith i t. p., że przeto w składzie jego było wyraźnie brzmienie samogłoski nosowej, tojest pierwiastek święty, nie światły. P. Maciejowski zwraca uwagę, że Czesi równie światły jak święty mówią swiety, że w dawnych kronikach za ę nieraz pisano

c; nie dowiódł wszakże, iżby samogłoski otwarte zamieniano w piśmie na nosowe. Zwyczaj zaś czeski ostrzega, iż nawet wypisany Swetowit mógłby się czytać Świętowit. Gdyby jednak istotnie bóstwo rugijskie imie Światowit miało, za pierwiastek jego, równie jak światło, mógłby się uważać i świat(1), i założenie autora o czci ciał niebieskich, w gruncie bez dowiedzenia zostało.

Za dowód, że nasi przodkowie czcili żywioły, t. j., ziemię, wodę i ogień, przytacza autor, iż wspomniana przez Tacyta w jego Germanii bogini Warynów Nerta, byłato rzeczywiście Herta, tojest ziemia; że są wzmianki-o istnieniu u Słowian świętych jezior, źródeł i rzek; że brzmienia Znicz, Perun, pierwiastkiem było zażegać i t. p.

Gdyby Waryni Tacyta rzeczywiście w bogini swej Herta czcili ziemię, byłoby to dowodem, nie że przodkowie nasi byli czcicielami żywiołów w uosobieniu ziemi, lecz że Waryni owi nie byli to nasi przodkowie, bo Herta jestto wyraz starogermański nie starosłowiański. O czczeniu przedmiotów świę?

<sup>(1)</sup> Twierdzi wprawdzie p. Maciejowski, że w starosławiańskiem świat pisał się tylko mir, że przeto świet mogło oznaczać tylko światło, i w dowód tego odwołał się do pisma Miclosischa: Radices Linguae Slovenicae. Odwołanie się to całkiem jest bezzasadne. Miclosisch pod wyrazem mir nie umieszcza nawet znaczenia świat, ale tylko ἐρήνη pax; przeciwnie pod wyrazem świet, oprócz lux położone jest mundus, χοσμος. Miclos. 49—79.

tych, dopiéro mówilismy. Gdybyśmy święte rzeki, źródła i t. p. uważać mieli za bóstwa, za główne siedlisko wielobóstwa musielibyśmy poczytać dawną ziemię Izraelską, gdzie, według Genesis, ledwonie każdy kamień, na uprzywilejowanem miejscu leżący, był poświęconym.

Mówi wteszcie i każe nam wierzyć autor, «iż Sło-wianin czcząc gromy i światło, a postąpiwszy w oświacie wniósł, iż jest ktoś jeszcze w świecie silaiejszy, jest, kto kieruje gromem i światłem, i od błyskawicy nazwał go Jesse, t. j. jesnym czyli jasnym.» Nie rozumiemy, dlaczego w.czci Świętowita, Peruna, Znioza, widział autor dowody czci ciał niebieskich i czci żywiołów, w czci zaś Jesse widzi dowód czci twórcy tych ciał i żywiołów. Autor odpowie zapewne, że wspiera go tradycya o Jesse; przyzna więc razem, jak jest mylném uznawanie za przedmiot czci, t. j. za samo bóstwo, pierwiastku nazwiska.

Szezególów zależonego systemu nie usprawiedliwił więc, jak widzimy, w zasadach swych autor; co zaś do samego systemu, którego byt miał okazać, ten nietylko nie został przez nie sprawdzonym, ale owszem wprost zaprzeczonym. Oddany pracowitemu zbieraniu z kronik i innych pomników tych szczególów, które się dały podciągać pod przedmiot pierwotnéj czci, p. Maciejowski zupełnie zapomniał na ów swój system. Przytaczając np. dowody czei świętych rzek, jezior i t. p., czyli czci wody, nie

wakazywał newet, że cześć ta była późniejszą z daty od czci świętych debów, tasów, płaków i i. p., czyli ozci przyrodzenia. Od ciuł niebieskich mieli: postapić przedkowie nasi do czci żywiolów; i w dowood, od Swistowits cofa sie autor do Herty Tacyta. t. j. wstecz o wieków 12. Długosz, zapisując tradycye które przetrwały w kraju, zapisywał naturalnie ostatnie, tojest: szczegóły czci, która była przy rezwiazaniu pogaństwa. P. Maciejowski miał dowieść, iż przodkowie nasi zacząwszy od czci przyrodzenia postąpili dalej do czci duchs, w świadectwie zaś Dłagoszowem widzi dowód czci przyrodzenia; kiedyż wiec miał się rozwinąć ów postęp? Ów jedyny Bóg Prokopiusza, to bóstwo Alcir, o którém pewiada Tacyt, iż nie miało wyobrażenia (1), a które bedac w krainie Ligiów, było właśnie, jak tego dowodzi p. Maciejowski, i jak te już wnesili dawni krenikarze nasi (Sarnicki), w krainie naszych pszodków, są to dawniejsze z daty od Długoszowego świadectwa:

Nie oświech więc w niczóm p. Maciejowski pierwotnych dziejów wewnętrznych Polski, wprowadzeniem swego co do jéj religii systemu, i nie dowiódł tego systemu; stało się toż i przy wykładzie litewskiego pogaństwa.

<sup>(1)</sup> Ejus numinis nomen Aleis; nulla símulacra, nullum peregrinae superstitionis vestigium. Germ. 48.

Mitologia litewski była under eblitszą w saczególy, znaczenie téż jéj w sabie, według autora, nader znakomitszém było od polskiéj. Mitologia liteweka, arważa p. Maniejowski, tém była dla młodéj Półnecy, czem rzymska dla stanego Południa. Mitologia ta była polączeniem bóstw wszystkich krajów i ostatecznym systemem newo europejskiego pogaństwa. Jeśli wszakże ztąd należy się cześć dla mitologii Litwinów, nie należy się dla Litwinów. Dawni Litwini, nważa p. Maciejowski, nie umieli jak dawni Polacy, jak wszystkie-ludy starożytności, postępnie swéj racyi rozwijać.

Zacząwszy od czci przyrodzenia jak inni, postąpili wprawdzie od niej do czci ciał niebieskich i czci żymiotów, ale nie umieli dojść do czci ducha.

Przytaczamy tu co do tego założenia własne slowa antora:

-Sprobuję dowieść, mówi na kar. 497, że Litwa była anjprzód czeicielką przyrodzenia, póśniej, że ubóstwiała żywioly i niała niebieskie, ale z pojęcia o nieli nie mogąc sobie po narodowemu wyrobić myśli o istności jednego Boga, i sudzoziemskie w téj mierze przypominając wyobrażenia, sprawila, że obce te wtręty zagluszyły raczej niż rozwinęly wzbost pogaństwa litewsko-narodowego. Bo gdy obczygna owa, nie będąc zrozumiałą, nie mogła się spodobać ani oświeconemu obywatelstwu, ani eistmemu gminowi, poszło ztąd, że pierwsze, wzgardziwszy nią, przejęło się chrześciaństwem, a drugi

przejąć się niem nie cheąć i nie mogąc, trwał przy wierze trwogą nabawiającej go i odstąpić się nie dającej.»

Kierunki i wypadki w szczegółach wykładu tego systemu co do mitologii litewskiej, są dałej zupelnie tejże natury, jak były przy wykładzie polskiej.

W dowód, że dawni Litwini czcili i zaczeli od ezci przyrodzenia, przytacza p. Maciejowski szczegóły o mitologii litewskiej przez p. Narbutta zebrane, i tak mówi: «Pan Narbutt przywiódł przykłady czei martwych istot, jakoto: pola i kamieni, tudzież istot żyjących, jakoto: zwierząt, między któremi gady jadowite, węże domowe, ropuchy, jaszczurki, trzymały pierwsze miejsce»; przyczyną zaś tego według p. Maciejowskiego było to: «iż Litwa będąc wielką czeicielką żywiolów, a mianowicie: ognia i ziemi, cześć szczególną okazywała istotom, które w obu tych żywiołach, według jej mniemania, przemieszkiwały» (498). Cześć tworów ziemskich czyli przyrodzenia, miała być, według założenia autora, w Li--twie pierwotną; według wykładu zaś, była dopiero następstwem ezci ognia i ziemi, tojest żywiołów. «Hippaciejowski latopis, mówi daléj p. Maciejowski, pisze o Mindowsie, że on porzuciwszy chrześciaństwo, powrócił do ojczystych bogów i czeik Nienadziewsa, Telewela, Dziworuksa i Zajeczego: pierwszém z tych bóstw bylato zapewne Medźiojna nimfa leśna, drugie to samo co Tewels bożek zdolności do uciech eielesnych; mamy wiee dowód, że już

w piąrwszej polowie XIII; wieku czcił Litwin przyrodzenie» (500). Nauczył nas p. Maciejowski w dzięjach zewnetrznych, że Piteas na kilka wieków przed era chrześciańska widział Litwinów, że w wieku I. téj ery wspomnialich Tacyt, i zamierzywszy dowieść, iż zaczeli od czci przyrodzenia, zbiera dowody, (tojest tak mianowane dowody) dopiero na wiek XIII. Cześć ta przyrodzenia oraz żywiołów, która u wszystkich ludów była tylko momentem przejścia, dla umysłu Litwinów stała się, według autora, kamieniem obrazy. «W czci téj, powiada autor, utkwiwszy Litwa, nie mogła loicznie bóstw swych jestestwa rozwijać, nie mogła naturalnym porządkiem rzeczy rozpładniać bogów. Poszło więc jej pogaństwo drogą nadnaturalna, naśladowało mitologie obce, przyjmowało w siebie cudzoziemskie bóstwa, po to jedynie, ażeby one istniały w niej bez żadnej konjeczności» (163). Nie wiemy, jakieto mitologie naśladować, i zkad bogów mogła przyjmować po Mendogu Litwa, kiedy w wieku tym sama już tylko była pogańskim krajem, a naokoło było chrześciaństwo? Nie wiemy nawet, kto mógł przyjmować tych bogów? Nie lubito ich bowiem, jak powiada autor w stowach które wyżej przywiedlismy, «ani oświecone obywatelstwo, ani ciemny gmin. Możnaby sądzić, iż narzędziem tych przemian byli kaplani, ale o tych kapłanach w Litwie tak autor mówi: «Kaplani litewscy, Krywekrywejte zwani, a podobieństwo z wielkim lamą indyjskiego Budhy mający, starali się tylko utrzy-Tyszyński, Tom II.

mywać cześć żywiołów, i nie dopuszczali żadnych odmian.» (501).

Na přotnie z takié treści utkaném i równie ugruntowaném, skreślił p. Maciejowski swój obraz i figurę polskiego i litewskiego pogaństwa; i obraz ten przedstawił nam tylko zamęt rysów i linij, członków bez połączenia skupionych, i rozrzuconych bez zwiazku szczegołów, śród których odbijają najdziwniej te, które jakieś rozumowania religijne wyrażać na celu miały. Rozdziały o mitologii pierwotnéj Polski i Litwy są bez zaprzeczenia najsłabszą stroną pisma autora. Nie wspominalibyśmy nawet całkiem o stronie téj, gdyby nie przedmiot jéj podstawę dziejów wewnetrznych stanowiacy, oraz ten wzglad, iż autor do pomysłów i wykonania téj części szczególną wagę przywiązał. P. Maciejowski określeniu pogaństwa Polski i Litwy według powyższych swych zasad, najprzód w tekscie kart 30, daléj w ustępie do 70, w ogóle prawie piątą cześć swego pisma poświęcil; rozdział opowiadający rysy systemu jednocześnie w oddzielném piśmie drukował, i owszem, na zasadzie tych rysów i tego systemu, nową oddzielną książkę o mitologii Polski i Litwy ogłosić przyrzekl.

Co do praktycznych szczególów, autor wwykładzie mitologii krajowej nie jednę trafną (1), lecz

<sup>(1)</sup> Jak np. wytłumaczenie Swarazica jednego z głównych bóstw Rethry (czytanego dotąd Laurisici), na zasadzie rękopisu słowiańs. z XVI. wieku i poprawnéj pisowni Dythmara w Zbiorze Pertza.

nie jeden i calkiem mylny umieścił fakt lub uwage (1).

Po skreśleniu w ten sposób, t. j. w tych głównych rysach i na takich zasadach ich, dziejów pierwotnych Polski i Litwy, i dodaniu szczególnych

Przytoczymy tu kilka. Na kar. 460., sprzeciwiwszy się pan Maciejowski Długoszowi, iż bóstwo Łado nazwał Marsem a nie Wenerą, mówi: »Wszystkie zabytki pogaństwa świadczą o tem, że Łado kobietą a nie mężczyzną była.» Są istotnie świadectwa, że pod nazwiskiem Łado czczono kobietę, ale nie wszystkie. Stryjkowski mowi: «Didis Łado, t. j. wielki bóg, któremu bieluchne kapłony na ofiarę bijali, którego téż święta od 25. dnia maja aż do 25. czerwca obchodzili w karczmach; a niewiasty i panny na łąkach i po ulicach tańce, ująwszy się około za ręce, stroili, śpiewając żałośnie a powtarzając: Łado, Łado, Łado, wielki nasz Boże Lado; co i dziś jeszcze, dodaje kronikarz, w Litwie, Zmudzi, Inflanciech i na Rusi lud czyni«; Stredowski w Hist. Kośc. Morawskiéj na kar. 53. (u Narusz. II, 373) mówi: iż Ładon u Słowian toż znaczył, co u Greków i Rzymian Mars. Jeżeli więc Łado mógł być Marsem u Morawian, w Inflanciech, na Litwie, na Rusi; nie rozumiemy, dlaczego miał się mylić Długosz, mówiąc: że i u Polaków był Marsem. Mamy w języku naszym imie Ładysław sięgające czasów pogaństwa, i nie sądzimy, iżby matki ludu bitnego, myślące o sławie, chciały oznaczać swych synów jako czcicielów Wenery. Na kar. 153. utrzymując p. Maciejowski bez żadnych dowodów, że kapłaństwo na zachodzie słowiaństwa było skutkiem pomieszanéj tam litewszczyzny (autor nie wykazał żadnych podobieństw w nazwiskach, istocie bóstw, obrzędów i t. p. m iędzy tem pogaństwem a litewskiem) mówi między innemi: «iż nie mamy dowodów, iżby kapłani innych słowiań. skich krajów odróżniali się jak nadłabańscy od ludu goleniem brody.» Kapłani zachodni lescy nie odróżniali się od ludu goleniem brody, ale tém, że owszem w świetne kędziory ją zawijali. «Hujus (Svantevithi) sacerdos praeter communem patriae ritum barbae comaeque prolixitate spectandus

ústępów; p. Maciejowski położył dalej w swem piśmie rozdział p. t. koniec i krytyka badaczów tych dziejów.

Rozdziałowi temu główny zarzut do uczymenia mamy ten, iż autor w objaśnianiu swych zdań o pi-

pridie etc.» mówi główny téj rzeczy świadek Saxo Grammatyk.

Na kar. 445 i innych, uważa autor, iż u nas węże żadnej czci nie odbierały. Długosz wszakże w ks. I. wspomina, «iż Ziemiomysł, gdy mu się syn urodził, radził się wróżków, wieszczków, opętanych i węży»; i dalej: «iż przy kruszeniu bożyszcz, Mieczysław kazał też uprzątnąć guślarzy i wieszczków i węży». Nie mniejszą więc przynajmniej cześć węże u nas odbierać musiały od tej, jaką według autora miały: kwiaty, ptaki i inne twory w pieśniach wspominane.

Na kar. 149 autor mówi: «Słowiańskie pogaństwo żadnego nie podaje śladu, z któregoby u nas o istnieniu świętych dziewie czyli prorokiń wnioskować było można». Kokmas (w Chronicon Bohemorum) mówi: iż wszystkie trzy córki Kroka były wróżki. Najstarsza Kazi, mówi, nie ustępowała Parkom w sile władania losem człowieka; druga Theta, wyuczyła lud czcić Dryady, Oready i Hemadryady; trzecia Libussa, dziwiła lud rostropnością, wymową, czystością;» wszakże nieszczęście mieć cheiało, dodaje kronikarz, iż była Pythonissą». Tenże mówi o Eumenidach u Łuczan, które umiały nauczać, jak uniknąć śmierci na wojnie, jak łamać węzły hiewidome (ligaturae invisibiles) i t. p. Tradycye te jednoznaczne są zapewne w swem źródle z tradycya u nas o Wandzie; jakoż i o Wandzie, jako o jakieje nadludzką siłę majacej dziewicy, nasze kroniki mówia. Ksiaże niemiecki, który przeciw niej walczył, mówią te kroniki, widząc swe woisko wracające rozbite, zawołał:

«Wanda ziemi, Wanda morzu, Wanda rozkazuje niebiosom, Wanda i rycerzy niemieckich arzekta.»

Mamy wiec slady Sybilli i slady Westalek.

sarzach, nietyle miał zawsze na celu piama tych pisarzy, jak własne.

Rozdział ten mógłby się nazwać właściwiej polajaniem tych wszystkich, którzy od wieku XII. pisali o dziejach pierwotnych Polski i Litwy lub mitologii ich; tojest, którzy dotykając tych dziejów, nie wyprowadzali Lachów z nad Elby, Litwinów z Grecyi, a w rozwijaniu się ich pogaństwa, nie widzieli tych systematów, które autor wyłożył.

Połajania te tém mniéj za usprawiedliwione poczytujemy, iż autor zwrócił je zwłaszcza do tych, których badania i prace w téj rzeczy, najbliżej celowi odpowiadały; a ztąd, mimo nawet przypuszczenia mylności zasad, na wzmiankę tylko pochwalną zasługiwały. Pod względem przedstawienia dziejów pierwotnych zewnętrznych, autor tu głównie Naruszewicza, pod względem zaś dziejów wewnętrznych litewskich, dzieło p. Narbutta potępił.

Rozprawa Naruszewicza o dziejach plemion, które na ziemi polskiej od pierwszych czasów historyczności do wprowadzenia chrześciaństwa, t. j. do wieku XI. zamieszkiwały, jest istotnie znakomitą rozprawą. Pismo to, w r. 1824. przez b. T. P. N. z kilku mappami ręką autora skreślonemi wydane, i dwa obszerne tomy składające, jest bez wątpienia najdokładniejszą dotąd z historyj naszych dziejów pierwotnych, w jakiejbądźkolwiek mowie wydanych. Nie pominął tu autor żadnego z plemion od najgłówniejszych do najdrobniejszych, o jakich wspomnia-

ły dzieje: to jest własne lub obce kroniki, roczniki, żywotopisma, akta i inne dziejowe źródła do wieków dawnych; i historyą każdego od ukazania się do upadku, oddzielnie, i ze wskazówką przy każdém twierdzeniu źródeł opowiedział. Mówiliśmy już o charakterze (przesadnym nieraz pod względem wniosków), który odznacza krytyczny wykład tego autora; ale nie możemy nie przyznać, iż jest krytyczny. Nieraz wprawdzie i Naruszewicz szczegółom źródeł zaprzecza; nieraz domysł bez pewnych zasad przedstawia (jak np. pochodzenia Lachów od Laziów (1) i t. p.); jeśli jednak zaprzecza, tłumaczy się dłaczego

<sup>(1)</sup> Nad morzem Czarném było królestwo Laziów, którego potega w wieku pierwszym straszną się nawet stawała cesarzom rzymskim (miało to być dawne królestwo Kolchów, gdzie było złote runo, przedmiot wyprawy Jazona. Prokop.). Obok tych Lazów, było téż wykazywane przez geografów państwo Zechów. Ponieważ Dobner od Zechów tych wywiódł Czechów, Naruszewicz idac za jego przykładem wywodził od Lazów Lachów, twierdząc, iż ludy te razem z Hunnami (którzy, jak wiadomo, przyszli z południo-wschodu) w wieku IV. do Europy wprowadzeni zostali. Tradycyć w kraju o przyjściu Lachów z południa, czas ukazania się pewniejszych śladów słowiaństwa w wieku przyjścia Hunnów, podobieństwo brzmienia dwoch plemion, podobieństwo brzmienia sąsiednich; jeśli nie przedstawiają dowodów, usprawiedliwiają jednak powody domystu. Na czas. fakt wędrówki plemion z nad morza Czarnego na północ, przedstawia nawet Naruszewicz dowód dziejowy; p. Maciejowski (który mimo zapowiedzenie rozbioru wywodów swemu przeciwnych, nie raczył nawet prawie wspemnieć o tym wywodzie), na fakt wędrówki plemion z nad Elby nad Wisłę, nie przedstawił równego dowodu.

zaprzecza, a jeśli przedstawia domysł, tedy wyznaje jawnie, iż się tylko domyśla. Rozprawę tę jednak ściga głównie p. Maciejowski od pierwszej swej do ostatniej karty; w rozdziale zaś, o którym mówimy, tak się o niéj wyraził: »Naruszewicz zebrane do dziejów pierwotnych zasoby zestawił w rękopisie, które z dwóch tu i owdzie różniacych się odpisów. wydało T. W. P. N. Nie uczyniło przez to żadnéj przysługi wyjaśnieniu przedmiotu, a wydając owe piśmidło, ubliżyło powadze wielkiego meża, który w sędziwym wieku, kiedy ustały w nim żywotne sily, pozbierał liczne a mało znaczące wiadomostki; który nie miał czasu rozważyć swej pisaniny i przerobić ją; który drukiem ogłosić jéj nie myślał wcale« (396). P. Maciejowski w badaniach dziejowych nietyle zdaje się cenić prawdziwość dziejowych faktów, jak raczej jakowyś popis; uważaliśmy bowiem, iż nieraz czyni zarzut badaczom (jak np. p. Kastorskiemu), iż źródła, które przytaczają, są powszechnie znane. Zbiór wskazówek źródłowych do historyi XIV<sup>a</sup> wieków plemion zamieszkujących na ziemi polskiéj, od historyka plemion tych nie może być uważany za próżny tylko zbiór wiadomostek. Na ostatniej (616) karcie pisma swego, zwraca wprawdzie uwagę p. Maciejowski, »że Naruszewicz i piszący po nim historycy polscy, dziesiątą zaledwie cześć źródeł tych znali, które Pertz objął swym zbiorem«. Zbiór ten wszakże obfitszy być zaczyna dopiéro z wiekiem XII., t. j. z wiekiem, w którym już się skończyły nasze dzieje pierwotne; i prócz kilku cytacyj o Łazach w Niemczech, kilku użytków z rejestrów do kronik Pertza, nie znajdujemy nie prawie więcej w piśmie p. Maciejowskiego, czemby zbiór Pertza zbogacił go w badaniu właściwych dziejów pierwotnych, nad źródła Naruszewicza. Na zarzut nierozważenia pracy, sam czytelnik zapewne odpowie. Autor, który zostawił przedmiotu swego oddzielne dwa odrobienia (odrobienia te obok wydane, przedstawiają tylko różność wypracowania, lecz jedność zasad), i który nie przestając na opowiedzeniu dziejów swych chronologicznie, dla przedstawienia ich łącznie w danych okresach, kilka map własną ręką nakreślił, oczywiście więcej nawet niż dostatecznie przedmiot swój musiał rozważać.

Równie niesłuszném jest i potępienie mitologii litewskiéj p. Narbutta. Pierwszy tom wielotomowego dziela tego autora p. t. Dzieje Litevy, obejmuje cały wyłącznie jéj mitologią. P. Narbutt zebrał tu pracowicie wszelkie szczegóły, jakie w kronikach, pieśniach ludu, podaniach, pomnikach i t. p. do przedmiotu tego mógł znaleźć; każde bóstwo określał zosobna i szczegółowie rozbiera jego znaczenie, brzmienie, nazwiska (ze względem na język litewski i obce); przytacza towarzyszące czoi bóstwa pieżni, legendy, obrzędy; ztąd robi wskazówki, źródła, a w przedmiocie, rzucił myśli o systemie téj mitologii. P. Maciejewski, który w wykładzie swym religii dawnych Litwinów, korzystał właśnie głównie z dzieła p. Nar-

butta, który nawet korzystał w częśbi z myśli tych o jej systemie, i który sam nawet wyznał: że "żadnego szczepu słowiańskiego mitologia nie jest tak troz skliwie obrobiona, jak litewska p. Narbutta-, potepił jellnak w grancie to dzielo. .P. Narbutt. mówi autor, nie trafil w tem piśmie do celu. Napisal sporą księgę, lecz bickrytycznie, rzecz w niej wytożył niepraktycznie. Blędne są jego mniemania, a blędne dlatego, że się nie wpatrzył należycie w odłegłych wieków przestwór, i że nie rozważył okończności, na litewską mitologią wpływających (495). Naruszewicza o dziejach pierwotnych na ziemi polskiej, tegož o bogach slowiańskich (stanowiący ich rzęść), i mitologia litewska p. Narbutta, przez pracowity a krytyczny zbiór szczegółów, sąto rzeczywiste skarbce dla literatury krajowej. Dziejopisurz, tingwista, poeta, filozof, teolog, znaklą każdy w szczegdłach tych (a mianowicie w szczególach obu mitologij), żywy materyał do swego przedmiotu. Właśnie do kart Pierwotnych Dziejów p. Maciejowskiego stosować się to musi, iż jakkolwiek wiecej cytuja i więcej dowodzą, żaden jednak z nich prawie nie może być praktyczny użytek.

Mówiąc o tym użytku, przypominamy, iż winniśmy tu jeszcze wspomnieć o mappie przez autora skreślonej, a do Dziejów Pierwotnych dolączonej.

Mappa p. Maciejowskiego miała na celu przedstawić na jednéj karcie naocznie dzieje zewnętrzne Polski i Litwy wksiążce opowiedziane, a mianowicie pięć odmian na ziemi Polskiéj od wieku I. do XI. zasztych. Trzy kolory ozuaczające: Litów, Stowian i Lechów, wyjaśnity tu teoryą autora co do miejsc osiedlenia tych plemion; liczby rzymskie dodane do nomenklatury (I, II, III, IV, V), oznaczyty epokę odmian; liczby arabskie, dawność nomenklatury.

Mappa ta jest nam świadectwem pracowitości, oraz przejęcia się przez autora pomysłem swojéj teoryi; nie pod każdym jednak z zamierzonych względów przyniosła pożytek.

Zamiar wyjaśnienia rysami zaszłych na ziemi polskiéj zmian w pięciu epokach, daleko skuteczniej byłby osiagniety, gdyby autor do każdéj z tych epok oddzielną mappę nakreślił (jak to uczynił Narusze-Wyrażenie tych pięciu epok liczbami rzymskiemi, zaledwo z trudnością odszukać się dającemi. sprawia: iż czytelnik, zamiast oglądania przed sobą pięciu epok, nie widzi żadnéj epoki; i mappa ta pod tym względem, zamiast objaśnienia tekstu, sama przez tekst (to jest oddzielny obszerny rozdział) objaśniona być musiała. Przypatrując się oznaczeniom liczbą arabską, t. j. czasu historycznego ukazania się nomenklatur i ubikacyi miejsc, nie jedno pytanie o objaśnienie nastreczać się musi, a mianowicie: czemu autor chciał ujmować starożytności rzekom? np. Elbe oznaczył rokiem 79 (datą pisma Pliniusza), kiedy ja pokilkakroć wspomniał już Strabon w osta-

tním wieku przed erą chrześciańską piszący (1)? Dłaczego Lech oznaczony rokiem 790., kiedy pierwszy wspomniał go Ptolomeusz, geograf z wieku II. (2)? Dlaczego Chronus oznaczony rokiem 300, kiedy go także tenże Ptolomeusz wspomniał miedzy rzekami Sarmacyi? Dlaczego Kraków oznaczony 894, kiedy autor twierdzi, iż go założył Krakus, a o Krakusie tym iż był Gotem, a zatém w wieku pierwszym czy drugim przez przechodzących Gotów tu zostawionym? Czemu Letaviu, Letevicion oznaczone latami 552, 620, kiedy nazwisko to miała im nadać legia rzymska w wieku IV. przysłana? Czemu Polan Ptolomeusza (o czém mówiliśmy już) położył

(1) Np. w ks. VII. gdy mówi, iż » Albios równoległe z Renem do oceanu wpada «.... Τα Ρηνου και του Αλβίος ποταηον δς

παραλληλος πως εχεινω ρει προς του οχεανον etc.
(2) System p. Maciejowskiego kazał mu niszczyć ślady Lechii przed-saskiej, twierdzi więc, iż gdy: »Ptolomeusz rzekę Lech nazwał Lichos; rzeka ta zatém w wieku II. nie nazywała się Lech lecz Lichos, pierwszy zaś dopiero Paweł Dyakon historyk z końca wieku VIII. nazwał ją ze słowiańska Lech«. Między Lichos i Lech, nie ma wszakże innéj różnicy, jak między wymową krajową imion właściwych a zagraniczną: Lichos mniej nawet jest różne od Lech, jak jest Alvis, Albis od Elby, Vistillus od Wisty. Nazwisko Lech, nie pierwszy przytém Paweł Dyakon w wieku VIII. wymienił, ale je z rękopismu biskupa Trewiry z wieku VI. przytoczył; mówi bowiem: »Biskup Trewiry opisując wierszem pielgrzymkę do grobu śgo Felixa w Tours w r. 568 odbytą. wapomina, iż przebył rzekę Drawę i Byrrhus i miasto Augustę, które jest oblane przez rzeki Vindo i Lech«. Paweł Dyakon, § XIII.

apter w dawnej Germanii, kiedy geograf ten umjeszezał ich w Sarmanyi, nawzajem zaś, dlaczego naswisko Guttafus polożył przy Niemnie rzece sarmaekiéj, kiedy Ptolomeusz wymienił je między rzekami Germanii? Czemu autor przedstawiając z założenia pisma pierwotne dzieje kraju, pominał nomenklatury Hemolda, najszczegółowiej i najmniej watpliwie
zaludnienie między Elbą i Wisłą określające?

Tylko mowa kolorów istotnie wyjaśniła dobitniej teorya ksiażki, i (daruje nam autor wyrażenie) wykazala tylko tém jaśniéj całe jéj dzinactro. przedstawiają się dziwnie trzy kolory (plemiona) wzdłuż i wpoprzek przestrzeni rozsiane, wzajem przeplatane, z miejsca na miejsce jakby balonem przenoszone! Zwracamy tu np. tylko uwagę na owe trzy narodki Anglów, Warynów, Eudozów, które pośród Germanii Celtyckiej ukazują się już nietylko z przygody słowiańskie albo litewskie, ale jednocześnie (dwa kolory) słowiańskie i litewskie, jakby przez przeczucie mającego nastąpić w wieku XIV. połączenia się tych plemion. Zwracamy téż uwagę na Polan ukazujących się na ostatnim krańcu zachodu z rokiem dopiero 797. (Ost i Westfalów) których autor nie wiemy dlaczego odróżnił kolorem od Leszków, i których ukazaniu się dopiéro z wiekiem VIII. tém trudniej jest naznaczyć przyczyne, iż w czasie owym, jak sam autor powiadał, Saxonowie od morza do Elby już od kilku wieków się rozciągali, i że z Lachów najechanych: jedni, według autora, postapili już byli

nad Wiele, drudzy zmarnieli. Wprawdzie liczby arabskie autora oznaczają daty, nie nastania, ale ukazania się w historyi nomenklatur, wyjaśniają jednak razem sprzeczności dziejowe z jego teoryą.

Takie są główne uwagi, które nam się nastręczyły przy odczytaniu pisma p. Maciejowskiego: Pierwotne Dzieje Polski i Litroy. Czytelnik widzi, iż uwagi te nie dozwoliły nam podzielić wszystkich główniejszych zasad tego pisma, i widzi razem: iż mieliśmy tylko niemożność, nie zaś mieć mogliśmy niechęć tego podzielenia. Wszystkie główne założenia autora miały tylko na celu rozszerzenie i rozciąganie dobréj sławy przeszłości krajowéj, i mogliśmy tylko życzyć abyśmy przekonani zostali. Nie chcielibyśmy np. bynajmniej zaprzeczać naszej pierwobytnośc plemiennéj na ostatnich krańcach europejskiego zachodu; nie chcielibyśmy zaprzeczać, że dzieje przodków naszych, tak napółnocy, jak na południu, już były pod piórem Tacyta; że drugiéj polowy kraju przodkowie służyli już pod sztandarami szlachetnéj Grecyi; że naszych nierówności wewnętrznych stali się dopiéro mistrzami wychodźcy sascy. Mieliśmy nawet rodzaj wstrętu występować śród kraju przeciw pracownikowi, jakim pod względem usposobienia do badań dziejowych nie każda nam spółczesna piśmienność pochlubić się może, i który dowodząc owej pierwobytności naszéj plemiennéj na krańcach zachodu, z czujnością i gorliwością ściga wszelkie przeciwne temu, zewnątrz kraju ogłaszane twierdzenia.

Wszakże, im więcej życzylibysmy powodzellia autorowi i jego książce, tem więcej żalować musiny, is grunt dobrej sprawy popsuł przesadą założeń.

Wszystkie główne twierdzenia, które położył p. Maciejowski odziejach pierwotnych, jak widzieliśmy, bez dowodów je położył. Co miało być dopiero wypływem, autor przyjął za źródła; przypuszczenia z góry wziął za pewniki i z tego stanowiska skreśliwszy tekst dziejów pierwotnych, dał nam pismo raczej ze sfery poetycznej jak historycznej.

Autor usprawiedliwiał wprawdzie cytacyami i dowodami szczegóły pochodne; system jednak usprawiedliwienia tak szczegółów tych, jako téż niekiedy i głównych, nie wpłynął na stwierdzenie założeń. W rozumowaniach wewnętrznych, autor zapominał niekiedy, widzieliśmy, i zapominał zwykle na wynikłość. W usprawiedliwieniach zaś zewnętrznych; za dowody już przytacza domysty, już źródła w rozumieniu ich mylném, już źródła które nie istnieją, już jedne i też same przytacza raz w jedném, drugi raz w inném rozumieniu (1). P. Maciejowski zapewne odpowie nam: że równe omyłki, trafy, w obszer-

<sup>(1)</sup> Wzmiankując np. na kar. 289, iż w kraju słowiańskim nad Baltykiem nie zdano dawniej żelaza, cytuje autor świadectwo Teofilakta. Na kar. zaś 430, w sprzeczce przeciw Lischowi o grobach słowiańskich na Zachodzie, wzmieńiwszy o znajdowaniu się tam żelaza, autor mówi: "duby więż prawi Teofilakt, iż nad Baltykiem żelaza nie byłow.

niejszéj badawezéj pracy nieuniknione sa; iż są nieraz skutkiem przygody, skutkiem cytacyi z pamięci;
iż nieraz potrzebną jest powna śmialość w użyciu
źródła; iż jeśli się ma przekonanie o prawdziwości
systemu, niejskie nagięcie świądectwa jest użytecznem; że wreszcie sąto skazy, przygody, drobiazgowym badaczom wszelkiego kraju, by nawet najznakomitszym spólne; nie zaprzeczymy temu, ale dodamy: iż to téż jest źródłem zwłoki w odkryciach
prawdy. Nie fakta do systemu naginać, ale odkrywającym się faktom system poświęcać, taka tylko
być może droga badań żywotnych.

Kończąc to, nie potrzebujemy dodawać: iż pismo, o którém mówimy, jest dzielem znanego już z prac i historycznych zasług autora, i że przeto lubo nieusprawiedliwione w zasadach, nie jeden zasób, nie jedne prawde uboczną do sfery badań dziejowych przynieść musiało. Jakoż takiemi rzeczywiście w niém sa np. zbiory faktów co do miejscowości słowiańskich na Zachodzie, co do zabytków jezyka, co do słów uprzywilejowanych w pieśniach, powieściach i t. p.; takiemi są rozdziały przedstawiające szczegóły kraju z wieków pewniejszych, w świadectwa bogatszych; takiemi są rozrzucone, częściowe domysły, częściowo uskuteczniane badania; takiemi są wreszcie wszystkie Ustępy do dziejów zewnętrznych i w części wewnętrznych, które nie mając na celu przedstawienia twierdzeń a priori, rozbierają tylko zadania historycznie. Dodać téż winniśmy, iż wykład p. Maciejowskiego opowiedzianym jest od początku do końca stylem czystym i zwięzłym, styl głównych historyków rzymskich przypominającym.

Co do cechy wreszcie wewnętrznej ogólnej krytycznej, o tej już rzekliśmy. P. Maciejowski w piśmie Dzieje Pierwotne postawił pierwsze kroki okresu krytyki nowej twierdzącej. Treść pisma tego dowodem jest wprawdzie, iż sąto kroki dopiero pierwsze; dozwala nam jednak razem przeczuwać całą znakomitość dalszą tego okresu.

1848. г.

## DOPISEK.

Uwagi poprzednie wywołały odpowiedź autora Dziejów Pierwotnych (Biblioteka Warszawska XXX. 273-288 514-535;-XXXI. 146-156), odpowiedź zbyt przykra dla nas co do formy, lecz w treści któréj autor wyznał miedzy innemi: iż w kwestyi Polanów i Lachów wkrótce nowe wystapia pióra, które założenia jego sprawdzą«, XXXI, 155; iż »obronę Litów i system Mitologii Słowiańskiej bierze na siebie« XXX. 531; iż zasadą pomysłów, jego w Dziejach Pierwotnych jest: »jasnowidzenie do pewności przepowie-. dzenia doprowadzone« XXX. 532, lub innemi słowami, iż założenia co do tych wszystkich kwestyj nie są jeszcze Dziejach Pierwotnych sprawdzone matematycznie. Ogłoszone wkrótce przez autora pismo pod napisem Kronika Polska z pierwszych dziesięciu wieków, mimo zaletw pracy i pozór krytyczny, co do faktu: żadnego przyczynku do dziejów pierwotnych krajowych i do poprzednich dowodów nie przyniosła, owszem wytraciła niektóre; autor w Kronice téj dodał np. wypisy z Kronik Pertza, mieszczące nazwiska Bolenów, Polenów, Bulanów i t. p., z dodaniem dat, i tem sam sprawdził, iż wzmianki te nie sięgają za wiek Polski chrześciańskiej, tudzież wyznał (czemu przez ciąg polemiki sprzeciwiał się), iż ubikacya Bulonów u Ptolomeuaza przeczywiście mogła wypadać na prawy brzeg Wisływ, dodał zaś tylko: że w tym razie jeograf ten sam mógł mylić sic .- Innych sprawdzań wywodów autora dotad nie mieliśmy:-przeciwnie: późniejsi badacze krytyczni tegoż przedmiotu, p. Szulc w piśmie: o Pomorzu Zaodrzańskiem, p. Bielowski w piśmie: Wstęp Krytyczny do Dziejów Polski, p. Jaroszewicz (autor Obrazu Litwy) w wywodzie początku plemion litewskich we wstępie do 2-go wydania (Bibl. War.) żadnego szczegółu z domysłów i wniosków autora Dziejów Pierwotnych nie podzielili. Pisma: Dzieje Pierwotne Polski i Litwy, o Pomorzu Zaodrzuńskiem i Wstęp Krytyczny do dziejów Polski, są świadcctwem, iż przedmiot dziejów pierwotnych kraju był u nas w tych latach celem i treścią starannego naukowego badania. Pisma te, to maja co do charakterystyki swéj spólnem, iż, jak to już uważaliśmy, są nie krytyczno-niszczące, lecz budujące. Gruntem pisma pierwszego jest: wywód bytu Lechii od Lązów saskich; drugiego: nierwobytności plemienia leskiego na całém Pomorzu; trzeciego: wywód Lechii od Lenchitów Illiro-Dackich. dzenie, stało się owszem i strona słaba tych pism; każdy autor zasadę swą, którą dopiero miał sprawdzać, przyjał tu za pewnik a priori i według tego krytykę, źródeł prowadził lub je przedstawiał. Autor Dziejów Pierwotnych celuje tu szermierką i wprawą pióra; p. Szulc zasadą; p. Bielowski użyciem i krytyką kronik; wszyscy jednak sprawdzili, iż krytyka nasza w rzeczy dziejów pierwotnych lubo z przeczącej przeszła już do fazy twierdzącej, śród téj fazy jednak przebywa dobę, któréj cechą nie jest jeszcze stopień refleksyi, lecz tylko fantazyi.

## Pamietniki o królowéj Barbarze (1).

Szczęśliwa córka Jerzego Radziwilła Kasztelana Wileńskiego i Kasztelanki Sandomierskiej Wolskiej—Barbara, od lat pierwszych młodości blaskiem powabów strojna, wcześnie żona jednego z najmożniejszych panów prowincyi, wdowa bez straty wdzięków, wkrótce owszem przedmiot uwielbień Króla, małżonka Króla, pozyskująca pragnioną miłość, w owej miłości stałość, tron kraju i wszystko, oprócz miłości kraju; we trzy wieki po swoim zgonie i tę wreszcie pozyskiwać poczęła.

Nie wspominamy tu licznych utworów z kraju wyobraźni, mamy owszem przed sobą dzieło poważnego historyka, tąż właśnie dla pięknéj Królowéj stronną odznaczone cechą.

Rzeczywiście, nietylko umysłom marzeń, równie ogółowi serc ludzkich, obraz dziejów szczęśliwej Li-

<sup>(1)</sup> Pamiętniki o Królowej Barbarze żonie Zygmunta Augusta, przez Michała Balińskiego. Tomów 2. 1840. roku. Warszawa.

tewki, jest wdziecznym. Poruszająca jest owa miłość młodego Króla, najpierwsze partye epoki mającego przed sobą otwarte, który ukochał sercem, całą potegą serca; przetrwał i przemógł nienawiść i burze ludu; te, którą mu odrywano od imienia i reki, w korone przybrał; wśród ostatnich boleści jeden jej nie odbiegł; już zmarłą od bram Krakowskich do Litewskiej stolicy, postępując za trumną pieszo, przeprowadzał; od téj śmierci do własnéj w żałobie przetrwał; komnate w kir ubrał, szaty zmarłéj przy sobie chował, owszem, o ukażanie jej cienia do wieszczków wołał. Jeśli jednak wspomnimy razem: ile tenże związek, ta słabość, zgubnemi rzeczywiście sie stalv Królowi, królewskiej rodzinie, nie możemy nie widzieć w owej zjawionej Istocie, zlowróżbej raczej aniżeli wdzięcznej postaci, i nie uznać tu nawet owei po wszystkie czasy powtarzanej prawdy: «vox populi» (1).

Jakiebykolwiek jednak być miało powszechne zdanie o sławnéj Królowéj, wszelkie szczegóły owego

<sup>(1)</sup> Pisemko na powtórne matienstwo Zygm. Augusta 1548 (Pam. S. Tom. II., str. 384. Pam. o Kr. B. T. II., str. 318), jakkolwiek nacechowene silnie piętnem partyi, tłumaczy najlepiej, jak już rozaądne, już znowu obelżywie przesadne o postępku królewskim miano zdania. W pisemku tém między innemi czytamy uosobnione głosy: «Kieżgal: Nemo adpunens manum ad aratrum et respiciens retro aptus est regno. Fama ad Meretrices: Annuntio vobis gaudium magnum etc. Vulgus: Exordium perditionis nostris es tu, it.p.

wieku, w którym błysnęła, są silnego dla nas zajęcia; był to wiek tak obfity w domowe kraju wypadki; wiek rodzących się nadto bytów umysłowych,
żywotów, mów krajowych i t. p., co się właśnie i n
nas w tym czasie było stało, z przykładu Włochów.

P. Michał Baliński przedstawił nam żywot Królowéj Barbary, skreślony według spółczesnych podań i źródeł, obraz obejmujący nawet szczególy dotad nieznane. Lato-pisarze spółcześni, Górnicki (Dzieje korony, etc.), Orzechowski (Annales, etc.), Warszewicki (Paralelle, etc.), Rysiński (Barbara Radivillis, etc.), niektóre spółczesne żywoty (jak np. Kardynała Comendoni, p. Gracianiego), przygodnie wzmianki w poetach, broszurki wieku i t. p.; wreszcie ogłaszane w ostatuich latach w dziennikach i pamietnikach: Listy, Dyaryusze i t. p., były nam znaném dotad źródłem tego żywota. P. Baliński wynalazt nowe, a należące do najciekawszych. Korrespondencyą prywatną naczelnych i podrzednych dziejowego tego dramatu osób w archivum Radziwilłowskióm Ordynacyi Nieświeskiej, przechowaną.

Skreślony przez siebie żywot Królowej, nazwał autor Pamiętnikami; treść bowiem książki składają Listy, już ostatnie lata Królowej, już wypadki z życiem jej mające związek, odkreślające; przeplatają zaś je własne autora uwagi, mające na celu: już utworzenie całości opowiadania, już objaśnienie listów. W tych przydanych uwagach i opowiadaniach, autor nie mógł się jeszcze niekiedy otrząspąć od

drogi swych poprzedujków (poetów, którzy się dotad u nas zajmowali życiem Królowej) i nie przydać coś z wyobrażni; tak up. zaraz na pierwszych stronnicach powieści widzimy owe na zamku Kasztelanowei (matki Barbary) wieczory, owa na tych wieczor rach piękną i zalotną dla młodéj jej córki, litewską młodzież, aktóra nie mogąc się oprzeć (?) pociągajacéj sladyczy i wdziękom pięknéj wdowy, raz dudziła się najpochłobniejszą nadzieją, drugi naz suromością jednego oziambiego spojrzemia oddalona, tracila ją nagle wtanczas, kiedy się zdalo być u hresu spoych życzeń, i wreszcie oburzała się na widok szezgáli wagego spółzalotnika, Króla.» (Pam. Tom. I., atr. 21, 22); gzęściej wszakże uwagi te, nietylko nie atają przydatne, lecz były niazbedne. Autor trafaje nie raz już na obarakter niezacego, już na duch partyi, już na ime okoliczności, towarzyszące utworowi listu, zwraca uwagę, i z impych środeł podaje dokładniejsza iatoty rzeczy wiadomość, od tej, która nam pismo odkreśla. Tak: z listów nisanych przez Barbare, po świerej matki, lub Zygmunta, nazajutrz po śmierci żony, moglibyśmy sądzić: iż te straty piszącym mało były dotkliwe; z listów Keszuckiege. noukalego korrespondenta Radziwilla Podozaszego, nie zaz przedpokojową beikę wzielibyćmy za fakt hi-Stornesby.

Ogólnie mówiąc: treść Pamietników o Król-Bar. co do głównego zawancia swego, życia Królewój, patwierdza to, co o nióm podaty dzieje dwa wientlie tegu życie siczegóły priedstawieją się tu odkreślone wybitniej miż gdziekolwiek, a mianowieje: akarakter orobisty Królowej, i bieg jej ostatniej choreby.

Jakkolwiek rozmilowany w osobie swej bohaterki aator, slawe je? w niczem nie dotkniona walzies pragnacy, podania o jej dumie, wzgardzie dla ludu, asituje poczytać za wymysł; z całego przecież życia Królowej, z licznych jakkolwiek przypadkowych, a różnoczesnych świadectw, postrzegamy: iż wyniosłość, nie zaś ujęcie, owszem wzgarda ku drugim, gniewitwość, były właściwem piętnem jes charakte-W tomie L. Pamietników mamy miedzy innemi zajmujący list Barbary, pisany z Wilna do Królau w czasie jeszcze osłonionego tajemnicą ich związka; list ten jest pelnym wyrażeń uległości, nawet przesadnéj; znajdujemy tu np. między innemi te słowa: Przytem W. K. Mości swemu Miłościwemu Panu pokornie dziękuję za ten pierścionek, któryś mi W. K. M. mnie służebnice swej przestać raczył, znak miłościwej łaski swej; posylam ja téż W. K. M. pierścionek od wiecznej niewolnicy swej, niegodny pierścionek noszenia reki Królewskiej» etc.; te wszakże słowa i ta uległość, bywały tylko, sądzimy, ze strony Barbary, na piśmie; słowa i wyrażenia listu były tylko stosowane do formy, pisane i układane z dyktowania, lab może nawet ukladane i pisane przez brack, w'owym wieku, w którym sztuka pisania nie byłu jeszcze tak jak dziś powszechną, w którym

z powodu nie łatwych stosunków, już pisywały dwie osoby list ieden, już list jeden pisywano de osób dwóch (czego i w Pamiet. niniejszych mamy właśnie przykłady). Potwierdzenie tego w pewien sposób, znajdujemy w słowach samego Zygmunta, gdy piszac do Radziwilla Podczaszego, dnia 20. czerwca 1548. r., miedzy innemi mówi: «A w pisaniu listów, tedy niech od Jej Królewskiej Mości pisywają in plurali, etc. (Pam. T. II., str. 19.) Przeciwnie, rzeczywistej wyniosłości i dumy Barbary, tak z późniejszych, jak z owych czasów mamy liczne świadectwa, nawet jej własnej rodziny. Tak np. w liście Mikołaja Radziwilła do brata Podczaszego pisanym. pośród okoliczności najmniej nawet dla niej przyjaznych, mianowicie w czasie jej pobytu w Radomiu. te między innemi czytamy poufałe o Królowej słowa: «Przebóg téż o to proszę, niechaj inak, niżeli w Dubinkach (w Litwie) strzeże łaski pana swego, który się teraz krwawym potem o nią poci, a gdy go oglada, dali Bóg niech mu inak glowe i nogi schyla, niźli przed czasy było, by potém Bóg nie skarał za te niewdzieczność» (str. 44). Wspomina téż tenże o tvm rysie charakteru Królowéj i w innym liście pisanym już z Krakowa, gdy donosząc o domowém pożyciu Barbary i sławie jej, między innemi mówi: •Około enotliwego chowania za łaska Boża mało szczypią, jedno przypisują gniew a lenitoe ubieranie, etc. » Na też wyniosłość i dume użala się St. Maciejowski, Kasztelan Lubelski, w liście do Radziwilla: najobszevnići zas opowiada spółesesne szerególy Koszucki, pomieniony Podczaszego korrespondent, który ta ruza zapewne nie plotki (jak to ekce autor) powtarzał, lecz właśnie rzeczy z powyższemi świadectwami zgodne. W długim liście Koszucbi to migdzy innemi Podczaszemu o Króloweż, siostrze jego, donosk «Ta jest przyczyna, która sie oulgus bardzo obraća, iż się Pani nasza bardzo jakoś insolenter, co daléj to wiecej ku górze aho podnosi. abo wiec w niebaczność przychodzi; pokojów sie zbytnich jela, nie wiedzieć jeśli z powagi sbo ludźmi gardząc, jeno to wasza miłość wiedz, że to ludowi, a zwłasacza ista tempestate, in makam partem interpretantur, a bardzo się z tego nią poczynają brzydzić, usque ad domesticos et intimos ejus; kiedy sie na pokoju zawrze, dzień albo kikanaście już jeż nie widzieć, ani tam shuga wchodzi żaden, nakoniec i Pana Lubelskiego nie puszczą. Zakołatawszy, musi ze wstydem przez (bez) wpaszczania wyniść, co go jako wżdy, rade pańską i pierwszego Urzędnika, barza obraża. Nadto, jeszcze téż to hidzie barzo obraża do Pani naszéj, o czém téż i Pan ochmistrz wspominał, iż jej Król bardzo często czekać musi; gdy do kościoła, abo gdzie spolem iść mają, panewie na sieni stoją z Królem, a Królowa jej M. się depiero ubiera. Otóż ludzie, ba i panowie tak mówią: Ta pani nikomp.nie czyni.wezas jedno sobie.»

Go do choroby Banbary, według obscaych listów, pierwszem: jej objawienium miał być kamień, dalej: wraód, i wreszcie choroba raka; histy w czasie choroby téi do Podezaszego przez Króla pisane, potwierdzaja to, i autor Pamietników tak wierzy; widziny wszakże to razem, iż nie bezzasadna była i owa nowszechna wiara, która przetrwała dotad: zadania trucizny synowéj przez matkę. Czyn równy snadź nie był za nienodobny miany, kiedy już to Królowa w listach, już sam syn nie lekali się w nich swych bojaźni wyrażać. Barbara w 1550. r. pisała do brata: Oprócz tego ktoby takim chciał być, iżby się uprzejmie bez wstydu w obiad abo w rozmowy wdawać chciał, tambyśmy za się woleli by on, u waszej Mł. jadł, nie wasza M. u niego, ho wenecką pigułke trudno przechować, gdy ją w polewce zadadzą.» Król zaś, pisząc list do Wojewody Trockiego o pojednaniu się Bony z synową, przy końcu dodaje: «Wszakoż P. Wojewodo, acz to już tak smaczne poselstwo Królowa jej M. do małżonki naszej wskazata, wszakoż wolemy, iż się przez listy raczej nawiedzać beda, niźliby się miały pospołu czesto widać. Owa ku wieczerze trzeba będzie przyglądać.» Zdaje się jednak, iż nie tyle wieczerzy jako się raczej owych bab, których August tak chętnie do leków żony używał, o których nadesłanie do Litwy pisał, i wreszcie odpraszał, wyrażając iż już na miejscu znalazł, strzedz trzeba było. Oprócz powszechnej wiary, owe nagle i częste słabości Barbary, owe niagle bóle, których lekarze dociec natury nie mogli, przeczucie samtne, którém, mimo domowe szczeście, oznaki świetności, drączoną była; owe wreszcie nagle zbliżenie się Bony i pozorna zgoda z synową na krótko przed ostatnią boleścią, stwierdzać się zdają użycie ze strony obrażonéj i dumnéj Królowy Matki mniéj godziwych środków. W liście nadto pisanym po śmierci Barbary przez Mikołaja Radziwiłła do Wojewody Trockiego (Pam. T. II., str. 273), znajdujemy między innemi następne, nie zaprzeczające domysłom słowa: «Racz Wasza Mil. wiedzieć, iż w tea poniedziałek przeszły był u mnie od Królowéj staréj Bogucki pisarz jéj, który pilnie a układnemi słowy prosił mnie za to: aby ta baba, która na Sieradzu siedziała, nie była straconą, ponieważ nie jest winną, ale z męki napletła tych fraszek, a jest sługą jéj M.»

Mimo przecież łączne zebranie i podanie nam tylu drobnych szczegółów życia Królowej Barbary dotyczących, Pamiętniki obecne zaledwie, jakeśmy rzekli, nie więcej nas zajmują drobnemi szczegółami wieku i czasu, stylem, szykiem, i t. p. Listy, które składają głównie treść Pamiętników, wszystkie są prawie autentycznie w języku polskim. Styl, tok słowa, nawet słów formy odmienne nie raz od dzisiejszego użycia, sam nawet szyk i prowadzenie myśli z owego czasu, kiedy wpływ obcy zwłaszcza na poufałe pisma jeszcze się był nie wywarł, uderzają nas dziś nieznaną oryginalnością. Same kształty tych listów są rozmaite. Uderza nas powaga i godność w listach Królewskich, barwa możno-władztwa i par-

tyi w tistach wzajemnych Radziwittów, tok poufalszy i gadatliwość, że tak rzec można kobieca, o drobnych domowych szczegółach w tistach Koszuckiego, Dowojny, i t. p. Pamiętniki o Królowej Barbarze są najdawniejszemi co do czasu z naszych dziejowych Pamiętników. Pamiętniki Janezara Polaka jak to wykazał w roku zesztym p. An. Kucharski, w Piśmiennietwie Krajowem, są raczej pamiętnikami Janezara Serba. Sam przedmiot ich nadto nie był z dziejów krajowych.

Z obrazów poetycznych, których dzieje Krélowy Barbary były przedmiotem: zbyt znana w czasie ukazania się swego tragedya Felińskiego, Barbara, stosownie do reguł szkoły, w których była poczęta, w rysach krótkich, ale dobitnych i pięknych; romans zaś historyczny Boratyński (Aleks. Bronikowskiego) w rozszerzonych i romantycznie czarownych malowidłach, szczegóły życia jej odkreślili.

Jakiebykolwiek więc było zesłanie córki Radziwilla, dla dziejów krajowych, nie możemy nie przyznać, iż się przynajmniej ukazało przyjaznem dla umystowych.

Winnismy téj Królowéj już za dni naszych jeden z najestetyczniejszych dramatów w krajowéj literaturze, najpiękniejszy romantyczno-dziejowy obraz i wreszcie przodkujące tak czasem, jako téż interesownością treści: Pamiętniki.

1841.

## PIERWOTHE DELEJE POLSKL (1)

Leżace w środku słowiańszczyzny i oparte o góry plemie Leskie, najmniéj ze wszystkich słowiańskich uległo obcym wpływom, i najwiecej pierwotnych cech przechowało. Dźwieki mowy, charakter. ubiór, miary przyrodnie śpiewu, tańce i wreszcie świadectwa dziejowe mówią nam o najmniejszym tu wpływie obczyzny. Klassa oświeceńsza plemienia, zaznawszy w XV. w. sławniejsze starożytne wykłady co do wewnętrznych ustaw, upowszechniała je; styczność z Gallią pod następcą jednego z Augustów w tymże wieku, sposób widzenia tego przeniosła w Gallia (Henr. Walezy). Autor jednak broszurki. którą przed sobą mamy, obejmującej zbiór dziwnych hypotez, anoszącej nazwisko Pierwotne dzieje Polski, dostrzegł wprost odmienny stan rzeczy. Autor sądzi, iż obecni mieszkańce Polski nie są plemieniem

<sup>(1)</sup> Pierwotne dzieje Polski, przez Fran. Henryka Lowestama, Doktora Filozofii, w Warszawie 1841. roku.

polskiém, ani tém mniéj słowiańskiém, są zaś to prosto Gallowie. Sciagniete tu znajdujemy w tym celu liczne dowody i fakta; główniejsze, ileśmy mogli dostrzedz, są następne: 1) Starożytne nazwisko narodu celtyckiego Bojów jest oczywiście słowiańskie, wyraz bój jest we wszystkich narzeczach słowiańskich, wniosek wiec (lubo może trochę na odwrót). iż Lachowie, którzy wyszli z Bojów, są Celtowie. 2) Nad granicą Bojów w Gallii rozproszonych miedzy ludem Celtyckim Amorykanami zwanym, znajdował sie (za czasów Pliniusza i Cezara) naród, którego imie jak było wymawiane przez Celtów, nam nie jest wiadome, lecz który przez historyków znany był Lexobii albo Lexovii; mamy wiec wszelkie prawo. mówi autor, wnieść, iż rzeczywiście byli to Lechowie (str. 551). 3) W departamencie Finisterre w Gallii dzisiejszéj, jest miasto Morlaix (Tac. Monsrelaxus), tu przeto, mówi autor, widocznie zamieszkiwać musieli Lachowie (str. 56). 4) Polacy pragnąc połajać włościan, używają wyrazu Cham, wyraz cham w jezyku celtyjskim znaczy mieszkańca (str. 59). 5) Żadne narzecze słowiańskie nie ma samogłosek nosowych q, e, jakie ma w mowie szlachta polska, a jakie majęzyk Gallów.-Wprawdzie i lud nasz wiejski wymawia też samogłoski; słowa, w których samogłoski te mamy, nie są podobne gallskim pod względem znaczeń; język czeski, który według samego autora w owym wieku rozejścia się Gallów był tenże co i polski (str. 43), nie ma samogłosek nosowych; bliż-

sze nawet dociekania (Wostoków, Szaffarzyk) wykazują, iż pierwotnie wszystkie języki Słowian miały samogłoski nosowe (tak jak je mają wschodnie); sądziliśmy więc, iż też samogłoski nosowe są właśnie dowodem najmniejszego na nas wpływu obczyzny. Widzimy jednak, iż to jest skutek przeciwny. Cały wykład Dziejów pierwotnych Pana L. wspiera się wszakże prawie wyłącznie na lingwistycznych domysłach. Gdybyśmy zapragnęli dowieść, iż kraj nasz składasię z dwojakiego pierwiastku mieszkańców, a za główny opór obrać lingwistykę, prędzéjbyśmy podobno lud nasz wiejski za cudzoziemski wziaść mogli, a to z przyczyny, iż niektóre przyrodnie slowiańskie dźwięki (jak cz, sz) wymawia z cudzoziemska; autor jednak zupelnie przeciwnie utrzymuje. wprawdziemiędzy szlachtą naszą, mówi, kilka rodzin nie pochodzących od Lachów (Gallów), lecz między chłopami ani jednéj nie ma familii lachickiéj » (str. 81). Takie i tym podobne dowody nie są to wcale dostateczne powody dla przyjecia nowej teoryi.

1841.

## HISTORYA RZYMEKA: (1)

Kiedy Lucyusz Tarkwiniusz Pyszny, po uskromieniu Wolsków, świątynie dla króla bogów na skale Tarpejskiej wznieść kazał, wszystkie bogi ustąpiły z swych posad, a jeden tylko *Terminus* (bóg Granicznik) nie dał się cofnąć.

»Byłoto wróżbą, powtarzał od wieku do wieku rzymski poganin, że władza i panowanie grodu jego nie miały znać granic« (2).

»Byloto wróżbą, mógł to dodać rzymski chrześcianiu, że im nawet kiedyś miał uledz sam bóg Kapitolu«.

Dwa okresy odznaczyły głównie dzieje ludzkości: tłem pierwszego był bieg jéj do jedności zewnętrz-

<sup>(1)</sup> Historya narodu i państwa Rzymskiego, podług źródeł i nowszych badań, napisana przez Jana Szwajnica, professora kursów prawnych i pedagogicznych, członka komitetu examinacyjnego. Tomów 3. Tom. 1. str. 408, 1845. Tom II. str. 733, 1846. Tom III. str. 322, 1847, Warszawa. (2) Liv. 1, 55.

nej, drugiego bieg do wewnężrznej (1), a w jednym i drugim odznaczył się szczególną swą minegą gród Tarkwiniuszów.

Dwoch tych okresów wszakże, jak dwa nader odmienne cele, tak téż nader odmienne być musiały środki, żywioły; stromicy jednych ze wstrętem więc tylko patrzą na rodzaj drugich (%), i Rzym pierwszego okresu stale odróżnionym został od następuego.

Rzym stary, Rzym z nkończoną swą missyą jest uważanym wyłącznie za Rzym właściwy; właściwa historya rzymaka obejmuje zwykle dzieje od pierwotnych podań o Rzymie, do upadku cosarstwa Rzymskiego na zachodzie. Zakres ten jest téż właśnie przedmiotem i dziela p. Szwajnica.

Historya narodu i państwa Rzymskiego, tego narodu i państwa, których byt i znaczenie odznaczyły czas kwiatu i zakończenia pierwszego okresu, w każdej literaturze bywa pożądanem zjawiskiem

(1) Buchez: Pomysły (Introduction) do umiejętności historyi. 1833.

<sup>(2)</sup> Šty Augustyn w dziele: «O Mieście Bożém« sławę Rzymu dawnego przyrównywa do sławy korsarza; przeciwnie Gibbon we wstępie do dzieła: O chyleniu się i upadku Rzymu, mówi: iż pierwszą myśl do tego pisma powziął, gdy stojąc śród grodu Cezarów, słyszał obok siebie: "mraczenia mnichów«.

w swoim waryancie, tém więcej jest w naszej. Literatura polska nie miała dotąd, rzec można, historyi rzymskiej; w wiekach zeszłych mieliśmy wprawdzie kilka jej przekładów, ale przekłady te (jako: Skrócenia Historyi rzymskiej Justyna Flora przez Falisewskiego, 1646; Historyi rzymskiej Vertota przez ks. Jana Sapiehę, 1786; tudzież Sakustyusza, Korneliusza Neposa, Tacyta i t. p.) lub za stare tak z tekstu jak języka przekładu, albo dotykające jedynie kilku szczegółów tej historyi, należą dziś nadto wszystkie do rzadkości bibliograficznych. Kompendyum historyi rzymskiej Goldsmidta, znane z gładkiego przekładu ks. Olszewskiego, jest tylko kompendyum (1).

Historya, którą nam dał p. Szwajnic, skreśla obraz narodu i państwa rzymskiego od pierwszych czasów nastania, do upadku ich w wieku V. Obraz ten przedstawia nam w rzędzie faktów ze wszystkich szczegółów dziejów starego Rzymu, tak zewnętrznych, jako i wewnętrznych; każdy fakt stwierdza cytacyą, każdy prawie ocenia krytycznie, i mówiąc w ogóle, daje nam w swym zakresie i szczegółach księgę dziejową, jaką tylko zamożniejsze literatury poszczycić się dotąd mogą. Historya p. Szwajnica jak na rzetelną wdzięczność, tak téż i na

<sup>(1)</sup> Rozbiór dzieła tego ze stanowiska krytyki przecsącej, widzieć w Tygod. Wileńsk. z r. 1818, przez J. L.

zwrócenie szezegółnych uwag jest przed innemi zasługującą.

Przedstawienie swych dziejów rzymskich, złożył p. Szwajnie ze zbioru faktów i oceniania krytycznie dwuznacznych. Uwag naszych nie zwrócimy tu jednakże głównie do tych ostatnich. Żadnych zapewne dziejów szczegóły tyle śledzone, badane i rozwijane nie były, jak rzymskich; w żadnych jednak nie pozostało ich więcej bez pewnych wniesków. Czy np. (biorąc tu losem kilka) pierwotném plemieniem w Italii było plemie Sykulów? czy Frygo-Thraków? Czy ojczyzna ojców pierwszych Rzymian była Etrurya czy Alba? Czyli w Rzymie od pierwszych królów było i gens i plebs? Czy pierwsze prawa pisane Rzymian szły z Aten, czy z tradyevi krajowych z wieku Saturna? Czy prawa rzymskie rolne miały za przedmiot dobra tylko publiczne, czy i prywatne? i t. p. W każdéj z tych kwestyj, co do nas, mamy przekonanie takie lub inne; lecz takie lub inne nie może jeszcze być bezwzględnym powodem przyznań albo zarzutów. - O piśmie p. Szwajnica uczynimy tu kilka uwag ze stanowiska jedynie ogólnych warunków każdego pisma, tojest bezpośredniego stosunku jego, najprzód: do swego przedmioty, i powtére: de czytelnika; lub jaśniej, powie-

<sup>1)</sup> O stronie dzieła zewnę trznej, czyli obranych źródłach i ich użyciu; i

<sup>2) 0</sup> jego stronie wewnętrznej, czyli wykładzie.

A najprzód ea do strony zowactranije

Jakież są główne źródła historyi rzymskiej? jak używane ich dotąd? i jak ich użył p. Szwajnic?

Naidawnieisi literaturse znami pisasze dawnéj historvi rzymskići, byli: Fahius Pictor i Cato starsev Rzymianie, oraz Polibiusz Greczyn. Pisma dwóch pierwszych znane są jedynie z pader krótkich fragmentów, tojest cytacyj u Dyonizyusza, Cycerena i Kwintuliana; trzeci pisał tylko spółczesne sobie wojny punickie i macedonskie. Pisma te (jako téż i późniejszych dziejowych przed Augustera fragmenta) nie moga więc być uważane za pierwsze źródła. Pisarze, których dzieła są dziś jedyném istatném źródlem do pierwszych czasów bistoryi rzymskići, sa bistorycy z wieku Augusta: Dyonizyusz Halikarnaski i Liwiusz. Spółczesność i bliska potomność Liwiussa, dzieje jego za wyraz rzetelnéj tradycyi krajowéj przyjela; tém więcej więc przyjąć musiala za takie potomność dalaza. Dzieje rzymskie Liwiusza. za wieków średnich i prawie do końca zeszłego, jako pewność klassyczna były uważane. Przy końcu iednak XVII. stólecia i przy początku zeszlego, niektórzy pisarze (jak Peryzonnusz, Vico i t. p.), już mówiąc bezpośrednio o dziejach rzymskich, już pośrednie o dziejach dawnych i metodzie w dziejach. niejakie watpliwości co do opowiedzianych przez Liwinsza dziejów pierwatnych Rzymu rzugili. Te zwatpienia padły były na żyzną role, albowiem na koniec wieliu XXIII. W szasie tym zapazeczono śród dziejów faktom, przez naocznych nawet świadków, a świadków znanych zkadinad z miłości prawdy przekazywanym; tém więcej więc uległy podobnemu losowi i dzieje rzymskie. Rozprawa o niepewności pierwszych czasów historyi rzymskiej, wydana w r. 1793. w Holandyi przez Bauforta, cios stanowczy zadała dziejom Liwiusza, i odtąd, przed obliczem krytyki ścisłój, pięć pierwszych więków historyi rzymskiej wyłączone zostały z szeregu dziejów. To sprawiło roztrzasanie faktów zewnetrznych; dalsza krytyka jednak (a mianowicie krytyka w Niemczech). posunela sie do wewnetrznego badania. Okres w badaniu tém sprawił znany krytyk-historyk Niebuhr. Niebuhr w nowy sposób wyłożył fakta dziejów wewnetrznych rzymskich, i wykład ten do badań zewnetrznych zastosował. Oparty na swéj krytyce faktów, wniósł, iż mógł lepiéj korzystać z staro-rzymskich rapsodów i podań, niż umiał Liwiusz, i dzieje pierwotne rzymskie z własnych ułożył hypotez. Wykład większej części faktów wewnętrznych przez Niebuhra, powszechnie przyjętym dziś został; wykład zewnętrznych otrzymał także swych naśladowców. W ostatnich ap. latach obracając poszukiwania w wykład stylowy, odbili ją we Francyi niektórzy pisarze już szczegółowych, już skróconych dziejów rzymskich, jak: Michelet, Ott it. p. Opór wszakże przeciw wykładowi dziejów zewnętrznych rzymskich przez Niebuhra, zjawił się w samej ojczyznie Tzgryński. Tom II.

Niebuhra. Po zwątpieniach i po zniszczeniach, zapragniono znowu twierdzeń, znowu budowy.

Hasło do téj nowéj krytyki dziejów rzymskich antiprzeczącej, podań broniącej i wiarę w nie przywracającej, dał mianowicie Wachsmuth (autor, jeżeli się nie mylimy, wydanej też w tych latach historyi Francyi z ostatniego pół-wieku) w dziele swem: Die altere Geschichte des Römischen Staates. Za pismem tem, a mianowicie za duchem krytyki jego, poszedł właśnie w swojej Historyi Rzymskiej pan Szwajnic.

P. Szwajnic w przedstawieniu dziejów pierwotnych rzymskich, wyszedł z metody twierdzącej, z przyjęcia tradycyj; autor uznał jednakże za zbytnie wytłumaczyć się z powodu przyjęcia tej metody. Podzielamy ją; gdy jednak do literatury naszej przenoszoną zwykle była przeciwna, musimy się wytłumaczyć przynajmniej co do nas, dlaczego?

Brak dawnych świadectw był i jest główném źródłem, powodem zarzutów przeciw prawdzie dziejów pierwotnych rzymskich. Tytus Livius pisał o dziejach, które się przed nim stały na wieków VIII; pismo jego jest przeto, ściśle mówiąc, żadném świadectwem. Przed Liwiuszem byli wprawdzie liczni historycy, lecz ich nie znamy: były roczniki kapłanów, księgi dziejowe urzędowe (Annales Maximi s. Pontificum, libri Magistratuum, libri lintei i t. p.), lecz te roczniki i księgi nie sięgały czasów zbyt dawnych; owszem, samLiwiusz przy początku swej księgi

VI. wyznaje: iż wszystko co powiedniał w poprzednich księgach, tojest cały przeciąg dziejów o królach, konsulach, decemwirach, do zajęcia Rzymu
przez Gallów, z trudnością kreślił, gdyż mówi: »Pismo za owych czasów zbyt mało jeszcze było upowszechnionem, a chociaż w komentarzach kapłanów
i innych prywatnych albo publicznych pamiątkach,
świadectwa jakowe istniały, te jednak razem z pożarem Rzymu za Gallów po większej części spłonęły«.

Ten jest zarzut, i przez wzgląd na ten zarzut głównie, potępioną została prawda pięciu ksiąg Liwiuszowych. Jednocześnie wszakże z Rzymianinem Liwiuszem pisał historyę rzymską Dyonizyusz Halikarnaski; Dyonizyusz pisał swą historyę po grecku i z duchem greckim, szczegóły przedstawiał nie stronnie, ale krytycznie, do źródeł swoich nie zaliczał historyi Liwiusza (1); a jednak pierwotne dzieje rzymskie, jeżeli nie w tychże drobnych, w tychże jednak szczegółach głównych, owszem w szczegółach nieraz podania Liwiusza wyjaśniających i dopełniają-

<sup>(1)</sup> We wstępie do dzieła swego: Starożytnosci Rzymskie, autor ten tak mówi o źródłach swej pracy do spółkrajowców: "Nie sądźcie, że te dziejowe szczegóły, które wam opowiem, będąto bajki; bawiłem w Rzymie lat 20, nauczyłem się mowy Rzymian, poznałem pisma historyków ich, jakiemi są: Portius Cato, Fabius Maximus, Valerius Antius, Lecinius Macer, Aelius Gelius, Kalpurnius i liczni inni«. I niżej: "Każdy z historyków tych opowiadał dzieje swojego kraju od ich początku, chociaż pokrótee.«

evel przedstawił. Polybiusz, którego świadcztwo 200 latami nad świadectwo Liwiusza jest starsze, który był przyjacielem prawdy (1), który pisał krytveznie i w piśmie swem ścigał co chwila świadectwa spółczesnych sobie Fabiusza i Tymensza; tradysyę jednak o dziejach pierwotnych Rzymu za ustalona i naryszyć się nie mogaca uważał. »Opowiadania moje, mówi w rozd. IX. swéj historyi, tłumacząc się z jéj zadania, zacząłem od r. 453., t. j. od pierwszéj wojny sycylijskiej; choac písać co bylo przedtém, musiałbym tylko powtarzać co napisali drudzy, a co byloby i zbytniém, i nieszlachetném« (2). To zaś. czego nie chciał powtarzać i czego nie śmiał naruszać Polybiusz, wnieść możemy, it nie różnike się wcale od powtarzanéj daléj tradycyk ilekroć bowiem śród opisu swych wojen czyni przygodnie wzmianki o dawnéj historyi rzymskiéj (jak np. o Keklesie (3) broniacym mostu, o królu Anku Marcyusis (4) i t. p.), wspomina szczególy też właśnie, które przekazał Liwiusz. Same owe słowa Liwiusza o rzadkości świedectw przed epoką Gallow, są raczej za, a nie przeciw jego historyi. Skoro bowiem powiada, że świadectwa te przed epoka Gallów rzadkie były, tém sa-

<sup>(4) »</sup>Historya, mówił, bes prawdy, jest jak swierzę bez oka: na nie się nie przydajes.

<sup>(2)</sup> Polyb. IX.

<sup>(3)</sup> Polyb. VI, X.

<sup>(4)</sup> Polyb. VL, L

mém twierdzi, że były; i gdy dodaje, że za Gallów spality się prawie wszystkie, tém samém świadczy, że nie spality się wszystkie (1).

Jakoż, opowiadając Liwiusz dzieje rzeczypospolitéj przed epoką Gałlów, wymienia ledwo nie pod każdym rokiem nietylko nazwiska konsulów, nietylko wojenne wyprawy, lecz téż i sądy lub prawa zapadło, stan zdrowia, stan powietrza, stan urodzajów śród kraju i t. p. szczegóły; które właśnie były zapisywane i które tylko mogły być przepisane z roczników (2). I wreszcie mówiąc nawet o dziejach z czasów królewskich, samém opowiadaniem świadczy, iż nie sam tworzył tradycyę, lecz owszem, iż nie z jednego źródła czerpał jej szczegóły (3).

Tradycya więc o tych pierwszych czasach historyi rzymskiej, jak je przekazał Liwiusz, żyła przez wieki śród kraju. Treść jej z wyjątkiem kilku szcze-

<sup>(1) ».....</sup>tum quod parvae et rarae per eadem tempora litterae fuere....et quod etiamsi quae in commentariis pontificum aliisque publicis privatisque erant monumentis, incensa urbe pleraeque interierae«. Liv. VI. I.

<sup>(2) »</sup>Ita enim annales conficiebantur: tabulam dealbatam quotannis Pontifex Maximus habuit, in qua praescriptis Consulum nominibus et aliorum Magistratuum, digna memoratu notare consveverat, domi, militiae, terra, mori, gesta per cinqules discus Samita in Acr. V 277

singulos dies«. Servius in Aen. V, 377.

<sup>(3)</sup> Mówiąc np. o popisie ludności za króla Serwiusza Tuliusza, dodaje: "Historyk nasz Fabiusz Pictor utrzymuje: ik każdy spisowy zdolnym był do noszenia broni«. Liv. 14L. Zowiąc Lucyusza Tarkwiniusza synem, nie synowcem starego, mówi: iż poszedł za zdaniem większości. "Płuribus

gólów o załóżycielach Rhymu, które sam Liwiusz podał jako dwugnaczność, nie mosi, na sobie wcale ani cech niezwykłości, ani szczególnej stronności; i owszem, przedstawia szereg wypadków rzadko pomyślnych dia kraju, przedstawia szereg harmonijny dziejów wewnętrznych i obok zewnętrznych, następstwa których były już dalej przez naocznych świadków widziane i zapisane, a którychte nastepstw początek i powód w każdym razie taki lub inny być musiak.--Wieki podań, ich jedność, następstwa, mówią więc za dziejami Liwiusza; przeciw prawdzie zaś ich stawionym jest wyłącznie i tylko-domust. Autorowi historyi, którą mamy przed sobą, który nam de piśmienności przyhywa, nader wiec wdzieczni iesteśmy, że nie poszedł drogą przeczącą, że zamiast łatwego zbywania kilku słowami dziejów pierwotnych rzymskich, brania ich za legendy lub mity, lub stawiania w ich miejsce szeregu hypotez, za podstawe w opowiadaniu ich przyjął raczéj tradycyę jak domysł, i że zamiast zdobytéj przez (mówimy to śmiało) pseudokrytykę, dla kilku dziejowych wieków nicości, przedstawił nam w nieli napowrót ludzi i dzieje ludzkie.

Podzielamy metodę; mówiąc to jednak, nie zamierzamy bynajmniej bronić sposobu, w jaki się au-

tamen auctoribus filium ediderim« 1, 46. Méwige o walce i krajowości Horacyumów i Kutacyumów, mówk "Pinarze seżnie utrzymują; liczniejsi jednak piekwszych mają za Ezymian. Auctores utroque trahunt, plures tamen inconde, qui Romanos Horatics voccata: 1, 24.

ter trzyma téj metedy. Waspieniej źródło ma nie w miłości, lecz nienawiści faktów, i dlatego nie lubimy watpienia; dzieje wszakże nie dla rozrywki lubimy, lecz jake prawdę. Nie lubimy zaprzeczeń, welelihyśmy jednek w ostatnim razie: nieprawdy przeczenie, aniżeli falszu twierdzenie. Podań pierwotnych historyi rzymskiej nie odrzucamy ztej jedynie zasady, iż nie całkiem są pewne; lecz skoro nie calkiem są pewne, welelibyśmy je odrzucić, niż twierdzenie, iż calkiem są pewne. Ta jest jednak zasada, krytyka, z któréj wyszedł p. Szwajnie w kreśleniu Dierwszych wieków swojći historyi. Autor w kreśleniu tych wieków wyszedł już nie z metody twierdzącej. lecz (w osteczność inną wpadając) z ultra-twierdzącej. Każdy fakt, każdy szczegół przez pisarza jakiejbadźkolwiek wiary i wieku o czasach tych zapisany, skoro tylko był zapisany, autor jako niewatpliwy i nieprzeparty uważał. Oddział zwłaszcza, w którym rozbieta i objaśnia czytelnikowi pierwsze wieki historyi rzymskiej do panowania Numy, główniej wten rodzaj sadu przybranym został. Oddział ten (t. i. dwa pierwsze rozdziały tomu 1go) jest tak różnym krytycznie od reszty pisma, tak szczególny wykład nam daje, że może raczej powianismy o nim przemilezeć, lub kilku słowy pominąć. Ale oddział ten nie jest weale odziany w brak krytyki, lecz w szczezólny rodzej krytyki; oddział ten autor owszem . w wiekszą może pracowitość krytyczną przyodziat,

niż jakikolwiek inny; jeśli więc zarzut czynimy, winniśmy się usprawiedliwić z powodów.

Pierwszy rozdział tomu pierwszego poświęcił p. Szwajnie twierdzeniu i krytycznemu sprawdzeniu: iż Eneasz Trojano-Frygijczyk po zburzeniu Troi przez Greków, przybył na półwysep Italski, i tu z ludem swym dał początek państwu rzymskiemu. Jakaż była rzeczywiście tradycya i historya tradycyi o Eneaszu?

Tradycyi o Eneaszu, jak & ogóle calym dziejom pierwotnym italijskim, Liwiusz w historyi swej kilka tylko wierszy poświęcił: »Wiadomo jest, mówi, iż po zburzeniu Troi, Eneasz z ostatkiem Trojan przybył do ziemi italskiej, tu zwycieżył i poślubił córke króla Latynów, założył Albę długą, a jednym z nanastepców jego był Romulus.« Tradycyi téj zaprzeczono jednak spółcześnie w Grecyi, i Dyonizyusz Halikarnaski stwierdzeniu jej całą prawie pierwszą ksiege swych Starożytności musiał poświęcić. Tradycyi téj zaprzeczono tém więcej za wieków nowych. Za wieków tych, jak wiadomo, zaprzeczono nietylko iżby Trojanie przybyli do Italii po zburzeniu Troi. lecz nawet iżby Troja była burzoną; nietylko iżby Eneasz był na italskiej ziemi, ale na ziemi. Aeneasz, zwrócono uwage, to allegorya albańska o władzy stońca; Aen bowiem w językach wschodnich to stońee. Przybycie Trojan przyniosłoby do Italii i bóstwa Trojan: Wenere, Apollina, Cybele; Rzymianie zaś nie czcili bynajmniej przez wieków kilka, ani Apolla,

ani Wenery, ani Cybeli; wywód wiec pochodzenia Rzymian od Trojan i Encasza, wniesiono, powstać mógł tylko wśród Rzymian od wojen greckich, kiedy rozkrzewiła się w Rzymie mania greczenia się. Odpowiedzito na te i tym podobne zarzuty, poświęcił właśnie p. Szwajnie pierwszy rozdział swojej Historyi i dodał wnioski. Słowo Acz. mówi tu miedzy innemi autor, mogło istotnie w Albie oznaczać słońce; nie pociaga to jednak, iżby od tego słońca nie mogło być imie człowieka. Królowie dawni, zwraca uwage, lubili się nazywać od słońca, i jeszcze ów rzymski Cezar Gabalus nazwał się Heliogabalus; bóstwa Apollo, Wenera, Cybele, nie spotykają się w Rzymie przez kilka wieków istotnie; niezawsze jednak jedne i te same bóstwa w starożytności pod jednemi nazwiskami były czczone. Apollo, Wenera, Cybela, zdaniem autora, były czczene w Rzymie od wieków najpierwszych, lubo pod odmiennemi nazwi-Troja dawna istniała; i Homer nie śpiewał baiek, gdyż dzieje te rodzin greckich śpiewał śród rodzin greckich, wiedzących o swoich dziejach.-Autor nadto dodaje wywód wykazujący, że zwyczaie. obyczaje, obrzedy, rozsiane po ziemiach latyńskich, miały podobieństwo frygijskich; że różniły się od italskich pierwotnych, i że przeto mogły być tylko skutkiem przybycia Eneasza z swym ludem Trojano-Frygijskim do Italii. »Obrzędy te, mówi autor, nie sąż najpewniejszym dowodem osiedlenia się Trojan w Italii i przybycia z niemi Eneasza? 1-20;

i niżej: -Również obrzędy pogrzebowe zachowane w Rzymie, dowodzą przybycia Encasza do Italii« 1—21.

Pomijamy tu, iż zbijanie przez autora zarzutów przeciw możności bytu Eneasza, może być wprawdzie dowodem możności jego bytu, ale nie bytu; pomijamy, iż ślady przybycia do Italii kolonii frygijskiej, mogły być tylko skutkiem przybycia kolonii frygijskiej, ale nie Eneasza; pomijamy, iż owszem sam autor wywód swój stanowczo bezużytecznym uczynił, twierdząc po dwakróć, iż te kolonie były tu już i przed Eneaszem (1). Z przekonań takich lub innych, jak rzekliśmy, nie mamy tu wszakże czynię zarzutów, a zwracamy uwagę na źródła i na metodę.

W owych wywodach czci różnych, różnych obrzędów, faktów zdarzonych, a faktów tych najpewniejszych, jak twierdzi, na jakichże autor źródłach, na jakich się oparł świadectwach? W rozdziale tym całym za jedyne, ale według autora nieprzeparte w pewności źródło, wskazywani są wyłącznie poeci z wieku Augusta: Wirgiliusz, Owidyusz, oraz pisarze o wiek jeszcze po nich później piszący, a przy-

<sup>(1) »</sup>Korybanci, kapłani wielkiej matki, przybywszy, mówi autor, do Italii na wiele lat przed Eneaszem, zaszczepili w niej cześć Cybelia 1, 4. Trojanie zawitawszy pod wodzą Eneasza do italskiej ziemi, znależli w nowej ojczyznie dawny ród Frygów.a 1, 25.

godnie o obyczajach i zwyczajach italskich sobie spółczesnych wspominający: Serwiusz, Festus, Macrobiusz i t. p.

W dowód np., iż dawni Rzymianie błagając bogów, na wzór frygijski głowe okrywali, przytacza autor opis Owidyusza, iż Augur, który poświęcał Nume, velute capite blagal bogów. Za dowód konieezności przybycia Trojan, kładzie podobnie proroctwo Owidyuszowe: »Wszakże już Karmenta, mówi, przybycie Trojan do Italii, wskrzeszenie w niej wielkiego grodu Troi, zaprowadzenie i cześć italiackich bogów przepowiedziała « 1-7. Kierunek drogi Eneaszowéj, jego do Italii przybycie, czczenie przezeń Cybeli, autor stwierdza cytacyami z Eneidy: ślubowane zastępy, mówi na str. 4. i5., przez wieszeza italskiego Marona opiewane, były potomkami Frygów. W Italii kryje się Saturn, w Italii panują Słusznie wiec Eneasz idac za tą wska-Kureci...« zówką, zawinął do Delos. »Aniasz król i kapłan w ojcu jego poznaje przyjaciela, a Febus błagany każe szukać dawnéj matki. « Lub niżéj między innemi: » Wielka matka, matka hogów, Cybele, nieodstępnie towarzyszy Eneaszowi w podróży. Opieki jéj wzywa stanawszy na ziemi Laurentów. Jéj zrządzeniem w Nimfy przemienione widział okrety. Do niej przed rozpoczeciem walki z Turnusem modły zasyła: »Matko bogów! która ukochałaś Dydyme, miasto z wyniosłemi wieżami i lwy zaprzężone do twego wozu, wspiéraj mnie w téj bitwie « i t. d. 1-17.

Mamyż zwracać uwagę na niewłaściwość, dsiwność równych cytacyj? Poeta Homer, pragnąc przedstawiać naocznie ludzkie, nie od nich zależne skłonienia woli a harmonijne wypadki, wyraził to przez drobnienie, uosobianie szczegółowych bogów. Wirgiliusz naśladował Homera, i w tenże sposób użył machiny bogów: mówiac o Trojanach i Grekach, starał się powtarzać obrzędy Trojan i Greków, szczegóły słowa odziewał téż w fantazye jak Homer; to, co sam Wirgiliusz przed soba miał za fantazyę, bajkę, nazwał poezyą, p. Szwajnie ma za ścisły dowód dziejowy. Autor prowadząc w następnych rozdziałach krytykę faktów, przy wyborze dwóch świadectw nieraz nie wierzy temu, co mówi Liwiusz. Autor nie wierzy temu, o czóm świadczył historyk na lat przed sobą 200, a wierzy temu, o czém na lat przed sobą tysiąc i dwieście wspomniał poeta. Brać Enelde za źródło do dziejów pierwotnych italskich, jestto to samo, przyzna nam autor, jak gdybyśmy za źródło do dziejów pierwotnych litewskich, brać dziś chcieli np. Witoloraude.

Chcieliśmy jeszcze dodać, lecz to co chcieliśmy dodać, przypomniało nam jeszcze jeden krytyki autora tego rozdziału odcień; odcień, na który tém chętniej zwracamy uwagę, iż nam tajemnicę i powód caléj jaśniej tłumaczy.

Chcielismy rzec: iż jeśli autor wierzy głoskowo każdemu twierdzeniu Wirgiliusza o tém eo było na ziemi, winien téż wierzyć i w to wszystko, co mó-

wi o niebie---w trojański i grecki Olimp; lecz oto sądzić można, i owszem sądzić wypada, iż autor wiezzy istotnie w ten Olimp. We wszystkich wywodach. twierdzeniach w całym rozdziałe tym, autor o bogach rzymskich wspomina w sposób, któryby mógł zawstydzić prawowierność Rzymianina dawnego. Na str. np. 10., wspominając o Greeyi przed-Homerowéj autor mówi: »W krajnie rządzonej z poczatku bogów potegą, w któréj góry, doliny, źródła, rzeki, gaje, lasy bóstw obecnością są naznaczone, gdzie Apollo z lutnią lub lirą w ręku trzody pasał; w krainie lubionéj jeszcze i odwidzanéj przez niebian, kiedy dla występków człowieka opuściwszy ziemię osiedki na Olimpie, byli niewatpliwie rodowi śpiewacy-Lub niżéj, wspominając o pierwszych krółach albańskich, na str. 27: »Nie pominiemy przy stawianiu Alby zdarzenia, piętno dziewu na sobie noszącego. Posagi bogów nie chciały przeniesionemi być do Alby, do świątyni dla nich przygotowanej bogowie, chociaż ofiarami błagani, powrócili do ukochanego Lawinium«. Fakt ten daléj autor owszem za krytyczny dowód przytacza: »Pierwiastek kaplano-władny, mówi na téjże karcie, nie był snadź silny w Albie, kiedy opiekuńcze bóstwa narodu wolały pozostać w Lawinium, jak tam się przenieść«. Czyniąc wzmiankę w tymże rozdziale (na str. 24) o rodzinach rzymskich idących od Eneasza iwzięciu Ilium za Sylli, autor dodaje: »Po zburzeniu grodu, przenieśli zwycięzcy godło jego do Rzymu, a przenosząc je, Tyszyński, Tom II.

oddali hold macierzystemu ilium. Encasz i potom-kowie, chociaż już odrodni, rządzili Trojanami. Przepowiednia Neptuna ziściła się do słowa. Dowodzi ona, że Homer miał niezawodne podania«. Kończąc podobnie wywód swój o Eucaszu i zbierając co rzekł, autor mówi: »Kiedy więc uroczystości, obrzędy, zwyczaje i w końcu zami bogowie świadczą o przybycia Trojan do Italii, któż nie pozna prawdy?« i t. d. str. 1, 23.

Góż znaczą równe twierdzenia i dowodzenia w piśmie p. Szwajnica? Twierdzenia te nader jawnie zdradzają swój powód, t. j. miejsce swych źródeł. P. Szwajnie przez obcowanie z pismami, krytyką starożytną, tak się przejmował ich treścią, przenosił w świat starodawny, że zapominał o spółczesnym. Autor przytacza dowody, które tylko mieć mogły wagę dla dawnych Rzymian; zbija rarzuty, zbijania których nie potrzebuje, owszem, o istnieniu których nie wie nawet dzisiejszy czytelnik. Uwagi i twierdzenia znajdujące się w dawnych pogańskich historykach, antor wyraźnie żywcem do pisma swojego przenosił lub je rozwijał (1). Taki jest rodzaj krytyki p. Szwaj-

<sup>(1)</sup> Takiem np. właśnie jest owo proroctwo Neptuna, o którem wspomina autor. Przeciwnicy wywodu Rzymian od Eneasza w Grecyi przytaczali, że Homer przez usta Neptuna prorokował mu: że on i dzieci jego będą panować nad Troją, że zatem Homer nie przypuszczał odjazdu jego do Italii. Dyonizyusz przytaczając w swym wywodzie ten zaraut, przytoczył ów wiersz Homera i wykazywał, że ten nie

nica w rozdziale I. jego Historyij w oddziałny odoich odział autor swój rozdział digi.

Jeżeli w rozdziałe swym pierwszym autor trzymał się prosto źródeł, tojest pism dawnych, bez przywiązywania wagi do dalszych: w drugim odbijał głównie najnowsze współczesne badania, nie zważając na źródła.

Romalus, założyciel Rzymu, który u historyków dawnych był postacią ściśle dziejową, według krytyków nowszych wymysłem, nam spółczesnych domiemań: allegoryą; przedstawiony został przez autorz głównie jak allegorya. Przytoczymy tu naję

mówi, iż Eneasz będzie rządził Troją, lecz Trojanami, że zatém mogło to być w Italii. P. Szwajnic objaśniając to proroctwo w ten sposób: iż Scypionowie i Sylle władali w llium, zawstydził jak widzimy prawowierność Dyonizyu-Dyonizyusz opierał się na Homerze jako historyku. tojest badał, o ile mu dalszy los Eneasza mógł być znanym; p. Szwajnie mówi o faktach w lat 1000 po Homerze zdarzonych, i wychodzi z zasady wszechwiedzy proroctwa Neptunowego. Cały téż wywód o Eneaszu na wzór Dyonizyusza. lubo nieraz z odmianami co do źródeł i szczegółów, nieraż też temi prawie słowy prowadzony. Gto jest pp. zaczęcie obu wywodów. Dyonizyusz, zaczynając swój, mówi: »Quod autem Aeneas et Trojani venerint in Italiam omnes Romani confirmant, et quae in sacrificiis et festis diebus ad ipsis finnt, ident indicant, et Sibillini libri et oracula Pythica, et multa alia hoc ipsum testantur«. Dyoniz. Halik., według przekładu łacińskiego Henrici Stephani, Antiquitates bib. I 101. 22. Podobnie p. Szwajnic: »Przybycie Encasza do Italii zaświadczone jednomyślnością dziejów rzymskich, stwierdzają wyrocznie (?), zjawiska (?), sny (?), zwyczaje, obrzędy religijne, pomniki« i t. p. 1, 18.

przód własnemi słowami autora wykład przez niego allegoryczności figury Romulusa i szczegółów o Bomulusie podanych, wykład, który autor z całą krwią zimną nam czyni.

»Tajemniczość pochodzenia założycieli wielkiego miasta, mówi p. Szwajnic, spowedowała światłe badania o niepewności pierwotnych dziejów państwa rzymskiego. Uczone badania, prace znakomitych mężów, usunęły tę wątpliwość. W pierwiastkach Rzymu szczegóły nawet drobne zostały objaśnione. Starożytność bliżej jeszcze z naturą spowinowacona, przenosiła cały układ niebieski słuńca, księżyca, gwiazd, do krajów mieszkalnych i ich urządzeń.«

"Założycielem będzie kapłan i król, słońce, będzie samo słońce połączone z czasem. Romulus z Remem łącząc w sobie wspomnione godła, są tego rodzaju istotami, a pierwotna historya Rzymu polega na tym podwójnym pierwiastku. W nadziemskiém Kwirynowie są roczném słońcem, ich ojcem czas, słońce, matką natura w czasie, w roku zawarta. Tym sposobem Mars daje im życie, rodzi Rea Sylwia. Pochodzenie jednak nie zabezpiecza ich od prześladowania: Amuliusz każe wyrzucić młode plemie na wodę; rozkaz zostaje spełniony w miejscu, w którém drzewo Ruminalne wznosi rozłożyste konary."

»Ale któż jest owym okrutnym, nieubłaganym Amuliuszem? Zimowe słońce w obrządkach Alban, nieprzyjaciel dwóch szczepów, które mu tron i pano-

wanie odbiorą. A woda? Obraz czasu, jak świadczą owe coroczne przy rzekach i jeziorach ofiary, owe wizerunki z mostów do oceanu posyłane. Czém Ruminalne drzewo? Także obrazem czasu. Dzięcioł, ptak Marsa, przynosił pokarm bliźnietom, wilczyca podawała im piersi: bo i ten ptak godłem jest czasu. jest nim także kanikuła, dlatego pokarmu nie wzbra-Lituje się nad nieszczęśliwych bliźniąt losem Faustul pasterz królewski i żona jego Akka Lauren-Słusznie, wszak Faustul jest bożkiem ognia, jest Fajstem Persów, Efestem Greków, Festulem Latynów. A któż nie uzna wyobrażeń przenośnych w Laurencyi, która czyniac polne ofiary dla pomyślności Rzymu, już dwunastu, już dwóch tylko młodzieńców w swoim orszaku prowadzi? Sa nimi Romulus i Remus, znamiona miesięcy, godła słońca, roku na dwie części podzielonego. Laurencya z Herkulesem miewa schadzki; z tym bogiem słońca (?) w kostki grvwała: jestto Akka siła bierna przyrodzenia, jéj Rzymianie, jako upływającemu rokowi, ofiarv i cześć boska składali.«

"Zakładając gród, obiera Romulus dła powzięcia wieszczby górę Palatyńską, Remus pagórek Awentynu. Jednemu ukazało się sześć sępów, drugiemu w podwójnéj liczbie zwiastowali bogowie przepowiednią. Romulus, stońce całego roku, witał z gronem swojém dwanaście orłów, Remus, znamie półrocza, choć pierwszy co do czasu, połowę tylko ujrzał.

Azatém brat panowanie mu odbiera: przy pomocy. Celesawiadzey i ręki czasu, zgon: Bemowi przynosi.«

»Stranę przenośną Romulusa przedstawia jeszczecjego zniknienie z ziemi i miejsce między bogami Olimpu zajęte. Niknie w obec ludu w miestącu lipcu nad jeziorem Kapry, wśród burzy i zaśmienia słońca. Jako wódz całego roku, będąc także obrazem zimy, w znamieniu Rema obejmuje panowanie« i t.id.11, 29, 31.

Kiedy niegdyś po ukończonymokresie tradycyi, nastapit był okres dociekań; pojęcia zaczynające okres, z natury swojej nie były odpowiednie do jasnego objecia przekazanych szczególów z ukończonego. Poczawszy od Manethona i Gnostyków (którzy pierwsi bliższe zwrócili sledzenia do szczegółów Wachodu), pierwotne religie i dzieje pierwotne w ogóle, jako zbiór samych allegoryj wyłącznie, zaczęły być wykładane. Teologie tłumaczono przez dzieje, dziele ziemi przez dzieje na niebie i t. p. Tak podobnie za wieków nam bliższych, szczegóły mitologii i legend greekich wykładal np. Baco, tak Vico, i tak za dni naszych wszystkie pierwotne tradycye i mitologie wschodnie Gaernes, Kreuzer i t. p. Los tych faktów podzieliły i rzymskie. Eneasz, nanczano na., to słońce; Romulus, slońce także; wiek królów, tydzień śród roku; siedmiu królów to siedm dni; rycerze: Kokles i Scewola, Kollatynus i jego malżonka, Koryolan i matka, Wirginiusz i córka, to kilka balladi legend. Niektórzy wreszcie, jako np. Court de Gébelin

(withoute Primitit), Linsertengi (w Histoire Romatms), a zwiaszcza Kanne (w Erste Urkunde der Geschichte), którychto dwóch ostatnich twierdzenia p.
Szwajnie w powyższym wykładzie właśnie prawie
dosłownie powtórzył, każdą myśl, każde słowo
w tradycyj za prawdę, a pomysł allegoryczny z owych
-pierwszych czasów idący uznali.

Powiedzieliśmy wyżej, jak uważamy krytykę faktom zaprzeczającą; powiemy też prosto, jak uważamy ich wykład przez allegorye.

Allegorye były niegdyś istotnie i owszem sa -jeszcze i dzisiaj mader powszechne na Wschodzie. Pisma, szczegóły podań Wschodu, i w ogóle budów pierwotnych są ich pełne. Lecz cóż -byly i gdzie minly granice te allegorye? Allegorye, to tłumaczenie myśli przez obraży zamiast przez słowa; oczywiście więc tam tylko były w użyciu, tam były konieczne, gdzie brak był słowa. W tém istotę, -w tém źródło, w tém téż widziny i granice allegory--ezaości. Wierzymy, iż przez obrazy zmysłowe tłumaczono ludom zmysłowym myśl oderwaną; lecz nie wierzymy, iżby obrazy zmysłowe wykładano im przez myśl oderwaną. Wierzymy, iż gdzie była trudność wykładu, uciekano się do środka iżejszego; łecz nie wierzymy, iżby tam, gdzie była łatwość wykładu, uciekano się do trudniejszego.

Pojmujemy np., iż bogowie Homera, jako dopiero rzekliśmy, byli allegoryą dramatów ludzkich; lecz nie pojmujemy, iżby np., jak wierzył Bakon, dziesięć

czynów Herkulesowych na ziemi, były wykladem dla ludu dziejów konstellacyj na niebie. Co się widzi, nie objaśnia się przez to, czego się nie widzi. mujemy podobnie to, iż Trójca i bóstwa indyjskie byty, jak mówi Kreuzer, uosobieniem sił skrytych, praw przyrodzenia; lecz nie wierzymy co mówi tenże, iżby np. legenda egipska o walce Osirisa z Typhonem miała być allegorya faktu: iż Nil i stońce w Egipcie muszą walczyć z wiatrami i piaskami Etyopii. Pojmujemy, iż w biblii duch podstepu i złości mógł być nazwany weżem, iż Jehowah ukazywał się w krzewie ognistym; lecz nie wierzymy z tymi, którzy mniemają np., iż wyrażenie »że Kain zabił Abla« (1), miało być wyrażeniem: iż pokolenia złości przemogły po rozrodzeniu się ludzi i pokonały poko-Ienia dobra; nie widzimy bowiem, dlaczegoby miał się powściągać i być w ten sposób jaśniejszym bistoryk?

Zasadę tę więc i do pierwotnych dziejów rzymskich stosujemy. Możemy wierzyć, iż niektóre szczegóły ich mogły być w poczyę odziane, wyobraźnią

<sup>(1)</sup> Dupuis w Origine de Cultes twierdził, iż zdaniem jego Chrystus i dwunastu apostołów, byłato allegorya pomyślana przez pierwszych chrześcian, a mająca oznaczać słońce i dwanaście znaków zodyaku. Twierdzenie to zkądinąd poważnego historyka, przypominamy tu tylko dłatego, by wskazać, jak daleko zajść może, zachodzi, branie faktów za allegorye. Ktoś przed kilkunastu laty twierdził dowoipnie, iż za lat 1000, może bohater Napoleon i jego czyny, jako utwor allegoryczny z naszych czasów idący będą uważane.

danute, przypadobione; lecz nie rozumiemy, dlaczegoby opisywane w nich czyny ludzkie nie miały być ludzkie, dla czego i dla kogo miały być w allegorye o bytności gwiazd, słońca, czasu i t. p. ujmowane? Przypuszczamy, iż umyst pierwotnych Rzymiau nię był zdolnym jeszcze obudzić w sobie najmiższéj i najpierwszéj z rodzących się władz pojęcia—pamięci, iż nie był jeszcze zdolnym spamiętać jednego żywego nazwiska, jednego czynu, i przypuszczamy, iż już był zdolnym wzbijać się do fantazyi, do obejmowania prawd oderwanych, i owszem, do wykładania ich przez allegorye filozoficzne (1). Pojmujemy, iż pierwotne czasy rzymskie, przez spółczesnych niepoświadczone, poetycznie opowiadane, dla przyjaciół

Druga doba jest moralna, nduchowniająca pierwszą: jestto oświesznie, uznanie (w postaci mętnego uczucia wiary) tego, co wydała natura; i ten zwrot uesobiony został w dzis-

<sup>(1)</sup> P. Majorkiewicz, umieszczając w Przeglądzie Naukowym artykuł z powodu wyjścia pierwszego tomu Historyi p. Szwajnica, oświadczał się także za pojmowaniem wyłącznie allegoryczném całéj tradycyi o pierwszych królach rzymskich, a w szczególności o Romulusie i Numie: "Romalus, mówił tam p. Majorkiewicz, jest symbolem życia rozwijającego się w ciągu wieków, a przynajmniej przez długi szereg pokoleń. Ginie ten dziwoląg, ta fantasmagorya ludu, i rozprasza się jako mgła, skoro tylko słońce krytyki do niej się dotknie. Romulus dokonywa tego, co tylko wieki całe dokonać mogą: ustanawia małżeństwo, władzę rodzłców nad dziećmi, wydaju prawo o nietykalności murów (podanie mityczne o Remie), słowem, daje fizyologijną podstawę życiu. Jest więc Romulus uczobieniem pierwszej doby rozwoju, tojest materyalnej, fizycznej.

wykładu przez allegorye, mogły być poten de wątpień, do ostrzenia dowcina przy ich wykladzie; lecz aby dziejopisacz tak zimny jak jest p. Szwajnic, rowne domysły, zabawki, brał zz prawdę nieporuszoną, to tylko za jakąż chwiłę zapomnienia się rachej wać musimy. Ze cały ów ustęp o wykrytém jakoby stanowczo wyjaśnieniu czem był Romutus, był tylko skutkiem zapomnienia się autora, możeniy owa

jach Rzymu w Numie. Któżto jest Numa? sama nazwa pokazuje, że to uosobienie bestwa (Numen)». Przegląci Nau-

kowy z.r. 1845, nr. 35.

Młody autor, widzimy, w zdaniach tych mniemając zapewne, że przez napadanie na historyczność Romalusa napadał na szkolność, sam trzymał się innéj, i w powyrywanych zdaniach, słowo w słowo wyrażał się gwałtem jako Mówimy gwałtem, nie sądzimy bowiem, iżby istotnie w to wierzył: że między czasem zbudowania murów a zakazem przechodzenia ich, między prawem o małżeństwie a prawem o dzieciach z tego malienstwa, powinny były érodkoweć wieki. Autor nie wierzyt, iżby lud rzymski mégł obiąć pamięcia nazwisko założyciela swojej stolicy, nazwisko jednego króla; a wierzył, iż mógł obejmować wieki. i owszem wyrosumowywać ich fakta i figurami pewnemi symbolizować. Tak wprawdzie utrzymywał już Vico; lecz strona silna Vico było dostrzeżenie momentów ogólnych w dziejach, a żadną: uczacie i tłumaczenie szczególnych. Zdaniem naszém, ci krytycy historyczni, którzy jak Vico i szkoła twierdzą np., iż nie istniał Herkules, lecz że istniało wielu Herkulesow; iż nie istniał Romalus, Mojbesz, beża ic istniało wielu Romulusów, wielu Mojżeszówi tak czuć umieją dzieje, jak owi krytycy poetyczni poezyą, którzy sądzą, że lliada Homera (poemat, którego główny przymiot we-Wnętrznie i sewnętrznie leży w oałości), była nie dzielem Homera, ale w przeciągu wieków wielu Homerów.

snem położyć na to dowód stanewczy. Chaemy bowiem w to wierzyć na chwile, iż wykład ten rzeczywiście prawdziwym jest: i czómże więc był Romulus? Czy stońcem, czy rokiem, czy liczbą, czy zimą? czy czóm podobném? Romulus, widzieliśmy, był tóm wazystkióm według powyższego wykładu.

Nie objaśnia nas tém wiecej autor, skoro dodaje dalej, iż Romulus bedac słońcem, czasem i rokiem i.t. p., hvl téż nadto postacią dziejową. Rozumielibyśmy autora, gdyby twierdził, iż Romulus i Remus bylito ludzie, i że tylko niektóre szczegóły bytu ich w allegorye przez tradycyę przybrano; ale p. Szwajnie nie opiera się wcale na téj różnicy i twierdzi, że jedne i te same szczegóły bytu ich, jedne i te same ich czyny, były razem i faktami i allegoryą. Autor ap., jak to widzieliśmy (t. j. na str. 30. tomu I. swego pisma) utrzymuje, iż Amuliusz, który wychował Romulusa, był słońcem zimowem; iż woda, w która był rzucony Romulus, była allegoryą czasu; iż odebranie przez brata władzy Remowi i jego zamordowanie, było jedynie figurą; iż dwanaście miesięcy połyka sześć. Niżej zaś na str. 32 robi uwagę, iż wyrzucenie i wychowanie Romulusa przez kapłanów mogło być rzeczywiste, tak bowiem właśnie wychowanymi byli w starożytności Mojżesz, Cyrus; iż walka brata z bratem, jakkolwiek »właściwiej ma miejsce na niebie, mogla być przecież walką o dostojeństwo kaplańskie« i t. p. Nie rozumiemy istotnie, dlaczego autor, który tolerował i powtarzał świadectwa: iż bogowie przenosiłi się sami z Alby do Lawinium, iż Cybela zamieniała okręty w Nimfy, uczuł nagle skrupuł krytyczny i wzdrygał się wierzyć: iż Romulusa mógł wychować pasterz Faustulus, iż Remulus mógł mieć brata i t. p., i ma to za allegorye. Z dwóch rzeczy jedna: albo szczegóły o Romulusie podane istotnie były zdarzone, a wtedy allegoryą nie były; lub téż zapisane były jako allegorye, a wtedy nie były istotne. Fakt nie może jednocześnie być takim i inszym, w tymże czasie istnieć, oraz nie istnieć.

Przechodząc od panowania Romulusa do panowania Numy, autor jeszcze raz twierdzi, iż między pierwszym a drugim było bezkrólewie, które jednocześnie istniało i nie istniało: «Po zejściu Romulusa, mówi, nastąpiło bezkrólewie, które nosi na sobie podwójne znamie: «astronomiczne i historyczne.» Na tém wszakże kończy się i krytyka pierwotnych czasów jego Historyi.

Téj szczególnéj autora krytyce w tych rozdziałach, téj krytyce, która co chwila różna, co chwila zmienna, już wychodzi z miłości faktów, już z nienawiści faktów; już z niewiary w każdy fakt prosty, już z ultra-wiary w każdy piórem zapisany; która wątpi o faktach prawdopodobnych, a objaśnia je przez mniéj jeszcze podobne; która i zaglębia się w źródła, i bierze jawne bajki za źródła: téj krytyce jakież nazwisko dać mamy? Krytykę tę możemy tylko uważać jako odbicie myśli, zbyt wyłącznie wido-

kiem a natlokiem jednego rodzaju źródeł przeciążonej i rozmarzonej.

Jeżeli Historye Rzymską p. Szwajnica uważać mamy za stworzony dalej idealnie świat ludzki, dwa pierwsze oddziały tej Historyi, t. j. krytykę tych oddziałów, możemy chyba uważać za chaos, który zwykł poprzedzać wszelkie stworzenie.

Po téj krytyce pierwotnych czasów dwuznacznych, autor przystępuje do przedstawienia rozwinięcia się dziejów rzymskich w szeregu faktów, tojest szczegółów tak zewnetrznych jak wewnetrznych, przez rządy królów, respublikę, rządy Cezarów do upadku państwa. W przedstawieniu tém, autor przy wzmiance o każdym fakcie przytacza świadectwo, z którego czerpie. Do r. 313 od założenia Rzymu, Dyonizyusz i Liwiusz, dalej wyłącznie Liwiusz;'do epoki wojen punickich, Liwiusz i Polybiusz; a daléj Płutarch, Cezar, Swetoniusz; i wreszcie do dziejów Cezarów tenże Swetoniusz, oraz Tacyt, Zosimus i Dio Cassiusz byli głównemi przewodnikami w przedstawieniu dziejów zewnętrznych. Do przedstawienia wewnetrznych, oprócz tychże, pomocą były autorowi same fragmenta praw dawnych, zbiory ustaw, oraz spółczesna krytyka treści i stanowienia tych ustaw, zwłaszcza w dzielach prawoznawców niemieckich Hälmanna, Wattera i Huschke.

W jaki sposób użył autor tych źródeł do skreślenia dziejów zewnętrznych oraz wewnętrznych?

zaraz właśnie rzec mamy; tu parę uwag tylko de-. damy:

Przytoczenia, tojest cytacyc autora, zawsze są wierne i ściste; ale jednak w krytycznem piśmie mar my do wyrzucenia, iż autor wykładu swego nie poprzedził krytyką źródeł, co jednak tem konieczniej szem było, iż dotąd w literaturze naszej tylko ścizśle przecząca krytyka źródeł tych znajdywała odbicie.

W razie dwóch różnych świadectw o jednym szczególe, albo dwóch różnych wykładów, autor wymienia wprawdzie oba i oświadcza się za jednym lubdrugim; nieraz jednak nie wyjaśnia dlaczego? tejest: lub kładzie żadnego powodu (1).

Co do wyboru źródeł, autor w faktach, gdzie są świądkami Dyopizyusz, Liwiusz, albo Polybiusz i Li-

<sup>(1)</sup> Dla objaśnienia, dajemy tu przykłady jednego i drugiego przypadku. Autor np. na str. 405 tomu I., zaprzeczając Liwiuszowi, iżby Rzymianie w wojnie z Prenestynami zabrali im między innemi miastani Welitry, mówił «Co do Welitry, niewątpliwie się myli: bo rzadko jedném natarciem twierdza się zdobywa». Na str. 327 T. II. autor mówi: «Wedłag Liwiusza, wojsko (raymskie) nieczymne; w obrzędach religijnych zatopione, stało pod Akwilonia, Praudziwsza wszakże jest podanie Zonarasa, że zaczepnie działając wkroczyło do Kampanii». Zonaras jestto historyk grecki z wieku XII, ery chrześciańskiej: bez innych, wiec powodów samemu tujerdzeniu autora nie uwierzymy, iż opowiadanie jego o szezegółach wojny Rzymian z Prenestynami jest od Liwiusza prawdziwsze.

wiesz, trzyma się szęściej Dyoninyusza i Polibiusza, jak Liwiasza; i słusznie, jako krytyczniejszych i nie krajowedw. Plutarch, jako raczej postrzegacz i kompilator, słusznie także wtenezas tylko użyty za źródło, gdy brakło innych (jak np. do epoki Grachów). Za pierwszych Cezurów częściej był przed autorem Swetoniusz i Dio Cassius, niż Tacyt; za ostatnich wyłącznie Zosimus i Dio Cassius. Nie znajdujemy zaś śladu historyków, których zbiór zwany Augustą, Merodynna i t. p. pisarzy, zamiłowanie w których wpłynęloby jednak może na kreślenie przez autora, więcej wownętrzne, wypałków i postaci z owego lezasu.

Takich źródeł i takiej przy ich ocenieniu i wyborze krytyki, użył p. Szwajnie do swego działa; matny teraz obsezyć, jak ich użył, tojest: jaki na ich zasadzie nakreślił wewnętrznie obraz czyli historyc.

Sposoby opowiadania i przedstawiania historyi różne są. Obraz dziejów już 'przedstawionym być może wyłącznie w szeregu dat, już w rzędzie dramatów, już w rzędzie oderwanych wejrzeń na główne ich powody i skutki i t. p. Wybór tego albo innego z sposobów tych, tak jak wybór ogólnego przedmiotu, zależy zapewne prosto od dobréj woli autora, i według niej sądzonym być musi. Autorowi, który nam daje księgę o gospodarstwie, nie mamy prawa wyrzucać, czemu nie pisze o muzyce; piszącemu o fizyce, iż nie pisze o metafizyce i t. p.; jeśli wszakże donosząc o newej książce wskazać mamy:

jakie znaczenie, jakie ma zająć miejace, w téj do któréj przybywa galęzi, patrzeć na nią oczywiście winniamy według ostatniego rozwicia téj galęzi.

Historya, ta nauka, która niegdyś w czasie swego poczęcia zajmowała się wyłącznie faktem, wypadkiem; i nauka wprost jéj wtedy przeciwna i zajmująca się wyłącznie oderwaną myślą, teoryą, filozofia,—po swych stopniowych przejściach, rozwiciach, spojrzały się daléj, zbliżyły i wreszcie zbiegły. Filozofia o tyle dziś tylko za godną czegoś jest uznawaną, o ile przechodzi w kraj praktyki; historya, o ile się zajmuje czynami dziejowemi w związku z ich myślą. Ostatnim wypadkiem historyi i filozofii, jest ich przejście w nową naukę historyozofią. Ta nauka jest zapewne jeszcze w poranku (1). Od dziela jednak, które przychodzi dziś do galęzi historyi, mamy prawo wymagać zbliżenia do niej i względu na nią.

Główną cechą i celem Historyi Rzymskiej pana Szwajnica, było zapewne nagromadzenie faktów do tej historyi. Autor wszakże, wyczerpując swój przedmiot i to, co dotąd w przedmiocie tym powiedziano było, do ogółu swego wnosząc, czynił też i uwagi wewnętrzne o faktach tych. W obrazie swym kreślił

<sup>(1)</sup> Do nauki tej, ściśle mówiąc, mamy tylko dotad: pemysły, przygotowania, introdukcye, prolegomena, antiprolegomena i t. p. Filozofie historyi Hegla i Fryderyka Szlegla, same siebie podają za zbiór jeszcze wejrzeń tylko ogólnych i wstępów cząstkowych.

autor charakterystyki osób, charakterystyki epok; w przedmowie dał charakterystykę całej historyi rzymskiej. Książka jego wkracza więc rzeczywiście do sfery historyozofii, i tém więcej nie jako chronologiczna lub opisowa, ale téż jako krytyczna ocenianą być musi.

Celem książki dziejowéj jest dać poznać czytelnikowi dzieje. Te dzieje składa rząd dramatów, dramata działające osoby, osoby i dramata łącznie a w swym przebiegu, pewne większe całości dziejowe, zwane okresy. Chcąc więc poznać i spojrzeć bliżej na wewnętrzną stronę książki p. Szwajnica, musimy tuwskazać: 1) jak autor przelewał wniej wczytelnika swego poznanie, t. j. kreślił charakterystykę dramatów, czyli szczególnych obrazów historyi rzymskiej, 2) charakterystykę osób, a osób tak pojedynczych, jak i zbiorowych (tojest klass, instytucyj i t. p.), i 3) charakterystykę epok.

Sceny wielkiego dramatu, rozdziały historycznego romansu, wtedy tylko właściwie oceniać możemy, kiedy znamy już całość dramatu, całość romansu; cząstkowych podobnie określeń, charakterystyk w danéj historyi, wtedy tylko rzetelniej ocenimy właściwość, jeśli poznamy pierwej znaczenie tej historyi. Jakież było rzeczywiste znaczenie dawnej historyi rzymskiej? i jak je pojął p. Szwajnic? Czy się z tem pojmowaniem autora zgadzamy, czy różnimy, za obowiązek oczewiście mamy wytłumaczyć się naj-

przód sami, jak? i dlaczego? tak atbo inaczój historyi téj pojmujemy znaczenie.

Jako krzew, z ziarna rozłosty, kończy się, lubo na licznych ziarnach, ale na ziarnach; tak ludzkość rozstrzelona z jedności, lubo w ostatnim wypadku ma. wydać zbiorowa jedność, lecz pewną jedność. Fizvezna i moralna jest ludzkość i taki bieg jej. W biegu tym każda dobe odznacza równie bieg ciała jak i bieg ducha; leoz w jednéj ma przewagę bieg ciała, a w drugiéj ducha. Pierwéj rośnie ciało jednostki, jak myśl jednostki; okres przewagi ciała miał więc poprzedzić śród dziejów okres duchowy. Okres pierwszy dziejowego rozwicia jakiż więc był? Okres ów, mówiąc praktycznie, miał za missyę rozrodzić fizycznie ·ludzkość, pokształcić ją na pokolenia, na kraje, i napowrót ją znowu w fizyczna jedność, tojest pod jedne władze, w ciało jednego powszechnego państwa połączyć. Okres ten musiał wiec wydać w końcu -kraj-narzędzie swego zadania, kraj, który miał odznaczyć kwiat jego, dopełnie go i zakończyć. Tym krajem był właśnie Rzym.

Jakież było imie, nazwisko tego, który ów Rzym założył, pierwszy urzadził?

Fakta dziejów, to chwile; byt takich lub innych wżyciu danego ludu, dziejowie tak przyjmujemy, jak dalej wychowały, złożyły myśl tego ludu.

Duch dziejów ustalił był podania e czasach pierwotnych Rzymu, wśród Rzymu; i choiał ten duch, iżby owa pierwsza doba dziejowa, ta poprzedniość, a przete figura drugiej, ten a me inny rodzaj tych podań, te a nie inną wiarę w ich prawde, w treść swą wiączyła.

Założycielem miasta, które miało rozpocząć dopełnieńie epoki pierwszej, miał być Romulus. Urodzony z Westalki, powitany najprzód przez pasterzy, i w niebo wzięty, przed odejściem los i zadanie grodu swego miał przepowiedzieć: «Idź i oznajm Rzymianom, rzekł on senatorowi Julus, znikając, iż tak podobało się bogom, ażeby Rzym mój stał się głową świata całego» (1).

Przez kogobykolwiek z Rzymian i kiedykolwiek proroctwo to zapisaném najprzód zestało, pozostało nam jako wyrażenie uczucia i dowód wiary, iż ich dzieje nie ludzkiej, ale jakiejs woli bogów były utworem. O przyczynach potęgi i wzrostu dawnego Rzymu spisano tomy; za przyczynę tę już była kładzioną enota szczególna, już męztwo szczególne, już jakaś szczególna polityka, której się trzymać miał senat. Przyczynę tę, zdaniem naszem, oceniali wszakże najłepiej spółcześni, kiedy, wyrażając się swym językiem, wprost wolą bogów ją zwali. Z trzech pagórków zrazu złożony, szarpany niezgodą zewaątrz, niezgodą wewnątrz, Rzym raczej na znikaienie nazajutrz, aniżeli kiedyś na tryumi zdał się być przeznaczonym.

<sup>(1)</sup> Abi, nuntia Romanis, coelestes ita velle, ut Roma mea caput orbis terrarum sit. Liv. I.

Każda wojna przynosiła ma dalej wprawdzie przysporzenie obszaru; żadna jednak z dobréj woli senatu lub ludu nie była zaczętą. Kiedy np. Koryolan przez zemste nad ludem przyprowadził nieprzyjaciela pod mury Rzymu, wojna ta była początkiem téj, która daléj dać miała Rzymowi południe Italii. Kiedy Furiusz Kamillus uchodząc naraził sam Rzym na zajęcie, wojna ta była początkiem tych, które dały Rzymowi jéj północ (1). Świadek blisko wiekowy losów swojego kraju, dyktator Cyncynat, mawiał: «Nie wiem, czém się to dzieje, ale bogowie łaskawsi sa na nas kiedy prowadzimy wojnę, jak śród pokoju» (2). Polybiusz, świadek tych wojen, które niespełna w przeciągu lat 53 władze Rzymu z granic Italii prawie do granic ziemi rozciągneły, w przedmowie do ich opisu tak mówi: «Fortuna w tym ezasie wszystkie sprawy świata skłoniła ku jednéj stronie, i zdało się, iż jeden tylko cel sobie była założyła». Owa dalej wojna domowa, która już za potegi rzymskiéj mieszkańców państwa podzieliła była na dwa obozy, 20 senatorów, 300,000 wytępiła krajowców, nie zatrzymała była jednak na zewnątrz losów krajowych. Kiedy Tyberyusz Grachus, rozdzieliwszy Rzymian przeciwko Rzymian, padł pośród Rzymu, Scypio burzył Numancye, przyłączał Afrykę. Kiedy

(2) Liv. V, 9.

<sup>(1)</sup> Mówimy tu naturalnie o ubikacyach, nie o całościach.

Maryusz przywódzes gminu wszedł do Rzymu jako twierdzy zdobytej, Sylla przyłączał Azyę. Kiedy konsul i zbawca miasta Cycero był wygnanym przez lud, Cezar Galię zdobywał. Śmierc Cezara była zdałło się hasłem stanowczego rozpadnięcia się państwa, i państwo to wnat połączyło się ostatecznie pod Oktawianem. «Cała ziemia, pisze Dyonizyusz Halikarnaski, należy do Rzymu; ziemie, na których nie zamieszkują ludzie, te tylko nie należą do Rzymu.» (1).

Kiedy w ten sposób dzieje, mające odznaczyć, odbić materyalny okres ludzkości, z całym zewnętrznym blaskiem, jawnością, cechę tę odkreślały; duch w kraju wzruszał się także i starał się szczytów dobić, lecz w drodze téj przez ciężką rękę chwili był potrącany.

Italia, równie jak Grecya, powstala była z osad, z osad azyjskich (2). Cywilizacya z osad (wędrowców z celem), przechodzi zwykle stopniem cywilizacyę matkę. Rzym był cząstką Italii i odbił ją. Pierwsze czasy historyi Rzymu ukazują nam miasto pekształcone na klassy i walkę, walkę jednostek miasta o przywilejów jedność. Walkę tę prowadzili lud ozyli plebejanie, oraz patrycyuszowie, odznaczeni rodem zaszczytnym, przywilejem piastowania urzę-

<sup>(1)</sup> Antiquit. lib. 1.

<sup>(2)</sup> Kraje południa Europy powatały były z osad zachodu Azyi, jak dalej północ świata nowego miała powatać z osad zachodu Europy.

dów, wydawania wyroków, prawa wieszwenia, odnoszenia koczyści z wojny. Władza krótów równoważyła ten bój, i krół Serwiusz podźwignął był lud; lecz gdy usunieni zostaki następsy Tulia, waka swobodniejszą się stata. Całe prawie pierwszych lat 200 rzeczypospolitej, były syko pasmem zatargów i bojów dwóch stanów. Płebejanio, nie otrzymując skutku swych żądań, ustępowali z miasta na Awentyn, opuszczali wodzów na wojnach, zagrażali wyniesieniem się z kraju i założeniem gdzieindziej nowej osady. Środki ich przecówników były krwawe: patrycyuszowie niejednokrotnie mordowali obrońców ludu (trybunów), przyjaciół jego strącali ze skały Tarpejskiej, nawet nieprzyjaciół zewnętrznych dła odwetu i zemsty nań sprowadzali (1).

Bieg czasu był wszakże tylko szeregiem ustąpień, które zmuszeni byli czynić patrycyuszowie. Urzęda w Rzymie pierwotnie były bezpłatne, i lud nie dopominał się zrazu o prawo urzędów; pierwotne domagania się gmina były: otrzymanie obrońców, matżeństwo podlug obrzędu Kwirytów (2), równość prawa do podziału ziem zdobywanych i t. p. Deuz gdy następnie stan średni (tojest mieszczaństwo pocho-

<sup>(1)</sup> Koriolan, Caeso, Genucius, Spurius Melius, Manlius Kapitolinski i t p.

<sup>(2)</sup> Connubia cum sasptera majorum seu flatrum, pan Sevajnie jest zdania, ik domagane etc o Connubia cum patribus (z patrycyuszami).

dannia plehajowakiego) wzrosto w dostatki, gdy owe przywileję: żadane, a zwłaszcza (po ustapieniu powithrném na Awentym) przywilej komicyj gminnych zystał syskany; rozpoczela się téż walka o dostojoństog. Nowe prawa równie stopniami były uzyskiwane. Tak śród innych r. 374; (przed eną chrześ.) prawo Licyffusza, Stolona postanowiło: iż jeden zekonsulów może być z piebejan; roku 340. prawo Genucyusca, iż mogą hyć oba; roku 338. prawo (sławne w tradycyi ludu) Petyliusza: iż odtąd plebejanie nie: mogli być w niewolnictwo obracani z pawodu niewyplatności; tegoż roku prawo Publiusza: iż z dwóch cenzorów jeden winien być z ludu, i że uchwały komicyj gminnych mają obowiązywać lud cały, i wreszcie roku 267. prawo Hortensyuszan iż przedmiotem tveh uchwał gminu mogą być nietylko sprawy gminu, leez sprawy obchodzące cały lud rzymski. Prawo to byte okresem; przywileje klasa i jednostek odtad porównane zostały: lud rzymski, na komicyach swych na Marsowem polu zebrany, stanewił odtad wszephyladnie o pokoju i wojnie, o sprawach i losach państwa. Czynność ludu obrócona jednomyśli. nie na zewustrz, wewnątrz na długo nie miała już polacj żywiolu rozterek. Plebejanci patrycyan nazwisha przeciagaly się tylko tradycylnie, a ich miejsce zajelo nazwisko obywatela rzymskiego. Był téżto czas kwiatu cnót rzymskich, czas głównych zwycięztw i wzrostu potęgi państwa. Zwycięztwa te i tryumiy mniej jednak pożadany owoc dalej wydały.

Prawo do obywatelstwa rzymskiego mieli tylko Rzymianie i obwód, oraz niektóre miasta szczególne (municypia); o prawo to dobijać się dalej zaczela reszta Italii, prowincye dalsze. Śród Rzymu powód do rozterek zrodziły bezpośrednie skutki zdobyczy. Już prawo Licyniusza Stolona dla uskromienia przewagi patrycyan zastrzegło było: iż nikt z Rzymian nad 500 morgów własności posiadać nie ma. Prawo to, które naruszył pierwszy sam Stolen, w wykonanie nie weszło, a wojny, podboje świata, liczne wnet kolosalne mienia śród kraju stworzyły. Te mienia zrodziły téż dalej obok: widok przeciwnej ostateczności. Możnowładzcy poskupywali sąsiednie majetności male, a posiadacze w krajach podbitych mass ziem i niewolników, obchodzić śię mogli bez uslug swych spółkrajowców. Stan średni stanowiący równowage znikuął; kraj złożyła tylko klassa bogaczy i proletaryat (1). Bez roli, bez pola do zarobku, lud rzymski rozpoczął był więc na nowo walkę przez swych obrońców. Miejsce poprzedniej walki gminu i rodowładztwa, zajęła walka nedzy i mieniowładztwa.

Walkę te rozwineli najsilniej za epoki trzeciej wojny punickiej: Tyberyus i Kajus Grachowie, Domaganiem się Grachów było: przywrócenie prawa

<sup>(1)</sup> Proletarii zwani byli śród Rzymu ci, którzy nie mogac ani denarem wesprzeć skarbu i wypraw wojennych, mogli tylko być użytecznemi krajowi potomstwem (proles).

Stelana; przewyżki od 500 morgów roli w pojedkaczych własnościach gasdzielenie pomiedzy lud; uzdolnienie ludu do pracy, przez zakupianie narzędzi rolnych za summy zapisane świeżo Rzymowi przez króla Pergamu; malożenie podatku od zbytków, zniżenie cen od głównych przedmiotów konsumcyi i t. p. Tyberynsz i Kajus Grachowie padli oba pod ciosami możnowkadzośw i ich strounictwa (pierwszy z reki zapłaconej przez własnego szwagna Scypiona Nazyke). Stronnictwa możnowładztwa i ludu jednak nie znikły. Stronnietwa te wosobiły się dalej w walce Maryusza i Sylli, oraz Juliusza Cezara i Pompeju. sza. «Bez głowy i mowy», jako ktoś rzekł z nam spółczesnych, ale zrazu dziecko szczęścia Pompejusz, był ostatnim przedstawicielem, oraz ostatnim obrońcą dawnego stanu rzeczy i patrycyatu. Przywódzca i protektor proletaryatu, Juliusz Cezar, pokonał Pompejusza i wszedł do Rzymu. Juliusz Cezar wprowadził w wykonanie prawo rolne Stolona i Grachów, zniósł długi, zniżył komorne, przywrócił (zniesiony joszcze po zwycięztwie Sylli) trybunat; sam też za to najwyższym trybunem, rozkazodawca (Imneratorem) i-doży wotnim dyktatorem przez lud obwolany. Spisek, na czele którego stali patrycyuszowie Brutus i Kassiusz, usunał władzeg; lecz go zastąpił wkrótce z temiż przywilejami i temiż tytułami Oktawian. Następca Oktawiana Tuberyusz wzbraniak się władzy, lecz go do przyjecia jej znaglił sam senat. "Rzeczpospolita, rzekł mu ofiarując koronę senator 15

Asinius Gallus, jest jedném ciałem; winna téż przeto mieć jedną głowę.» (Tacyt. Annal. 1.)

Rzym odtąd stał się pasmem wypacków zewnątrz jeszcze świetnych, pstrych, jasnych, lecz wewnątrz martwych. Stary duch rzymski, dawno w staréj swéj wierze, w cnotach jéj zgasły, po dopełnieniu swych zadań, przeciągał jeszcze czas jakiś roślinne życie, i wreszcie zmalawszy do końca, upadł i skonał.

Jak o przyczynach wzrostu, tak i upadku Rzymu spisano tomy. Przeciągające się do dni naszych w swym gruncie, pokształcone za owej epoki dawnej stosunki i działy, przeciągają też i rząd uwag w ich duchu.

Przyczyną upadku Rzymu było, twierdzą dziś jedni: rzymskie gminowładztwo.

Przyczyną upadku Rzymu było, twierdzą znowu inni: rzymskie możnowładztwo.

Nasze zdanie wyraziliśmy już. Przyczyny tak upadku jak blasku Rzymu śród jego starego okresu, leżały w ramach okresu.

Podstawą zakwitnienia i trwania owych stosunków wewnętrznych, do jakich idążył, jakie chciał urzeczywistnić długo lud rzymski, mogła być tylko istotna społeczna cnota; a lud rzymski nie wiedział, co to jest cnota.

Cnota społeczna to miłość, a lud rzymski nie wiedział, co to jest miłość.

Wyobrażenie cnoty śród Rzymu leżało w potrzebie missyi epoki, kraju. Główną cnotą śród Rzymu było rycerstwo; rycerstwo i cnota, byłato jednoznaczność w języku rzymskim (virtus).

Zawieku żywszych jeszcze tradycyj pierwotnych, za wieku wiary, była wprawdzie u Rzymian większa niż u innych ludów spółczesnych bojaźń bogów; ta bojaźń bogów i piekieł, jak uważa Polybiusz, większy téż pośród Rzymu za epoki owéj rząd prawości, niżeli gdzieindziej wydała (1); ale byłato także bojaźń, nie miłość.

Jedyną jaką Rzymianin znał miłość, byłato miłość siebie, swéj chwały. Bohaterowie Liwiusza poświęcenia się czyniąc, nie mówią o innych ich celach, jak tylko o chwale swojéj, swego imienia (2).

Patrycyuszowie, jak to dopiero widzieliśmy, drugą część swego kraju uważali jedynie jako stworzoną dla siebie pomoc dla zdobywania uciech i owej swej chwały. Lud wiedli na wojnę bezpłatnie, za długi go katowali albo w niewolnictwo obracali (3). Uważali go owszem za jakieś przez innych nawet hogów rządzone utwory (4).

<sup>(1)</sup> Polyb.

<sup>(2) «</sup>En tibi ut sentias» mówi w Liwiuszu Scewola, kiedy kładł w ogień rekę,» quam vile corpus sit iis, qui magnam gloriam vident.» Liv. 11, 12.

<sup>(3) «</sup>Jeżeli dłużnik plebejusz niewypłatny, niech pokrają ciało dłużnika» mówiło prawo XII tablic.

<sup>(4)</sup> Były u Rzymian Dii Majorum gentium i Dii Minorum gentium.

Patrycyuszowie nie zrzekli się, nie ustąpili ludowi najmniejszege z swych przywilejów z miłości, lecz tylko z musu. Rzymianiu, który nie omnał jeszeze śród kraju, tém więcej nie mógł umieć za krajem, ogłądać brata. Miasta swych przeciwników Rzymianin nie zajmował gdy je zdobywał, ale je burzyl (Korynt, Sagunt i. t. p.); łudzi w krajach zdobytych (bez względu na przymioty ich, możność) w niewolników obracał. Typ starorzymskiej enoty, Kato starszy (kochanek potnjemnych niewolnic), póty nie usnał, póki nie wyjednał, nie ujrzał zrewnania z ziemią wielkiej Kartaginy, której jedyną winą było, iż była bołdowniczką Pzymowi. Wszysey obywatele rzymscy cieszyli się wprawdzie w końcu, bez różniew pochodzenia i mienia, jednościa przywilejów i praw; lecz tylko obywatele rzymscu. Na stu milionach ludności, składających za dni ostatnich rzeczypospolitéj państwo rzymskie, tylko dwakroć lub trzykroć sto tysięcy miało udział w tych przywilejach; resztę świata i resztę hudzi uważali Rzymianie tylko jako zbiór istot stworzoných dla lupu prokonsulów i patrycyuszów.

W państwie tak ukształconém, mogłoż stać się, zakwitnąć, porówname jednostek? ich praw? Mégłże osiągniętym być pokój? i mógłże żądanym być pokój?—Pokój, który w okresie innym jest głównym środkiem i bodźcem do wznoszenia i szerzenia owoców ducha, śród Raymu stworzył tylko ciemność i zniewieściałość.

Ma ducha sterego Rzymu i jego państwa, iżby mógł kiedyś zakwitnać, iżby się wowe zjawiska, da jakich zrazu z pezeczucia dażył, mógł oblec, wiele potrzeba było. Duchowi temu było potrzebném odnowienie i przerodzenie. Nie zwycięztwo Maryusza lub Syli, Pompejusza lub Cezara było mu potrzebne, letz-chrzest.

Ta missya i to w ostatku znaczenie starego Rzymu, missya połączenia różnorodnych krajów w kraj jeden, i źródło jego upadku w potrzebie przemiany ducha, zbyt jawne były, iżby niejednokrotnie dostrzeżone i zapisane już nie zostały, zwłaszcza w tych ezasach ostatnich; zapisał też je i p. Szwajnie. Calość historyi rzymskići autor właśnie w tym duchu pojał, i wyraził to jasno w przedmowie do dziela. krétkiéj ale treściwej. Podzielamy to wyrażenie zupelnie, i co do nas, wyjaśniliśmy właśnie dlaczego? Charakterystyka wszakże całości danej historyi, nie ścieśnia się do oderwanego jej określenia, Chraz danéj historyi akladają szczególy, części, któremi, jak rzekliśmy, są: czyny osób, dramata z osób, harmonine okresy no sobie idace. Taki wiec a nie inny widek tego obrazu ukształcić możę deniero taki, a nie inny widok tych jego części.

Charakterystyki dramatów, osób, okresów, w Historyi Rzymskiej p. Sawajnica, nie są wszakże, zdamem naszem, w harmonii ze akreśloną przezeń ogólna; charakterystyki te nawet w swóm odorwaniu, nie czynie wcałe zadosyć zwemu celowi.

Dzieje, jestto zbiór ludzkieh czynów, a przeto dramatów. Dostrzeżenie w rozwiciu się dziejów: całości szczególnych dramatów, i samo przedstawienie ich żywe, stawać może za wszelkie nawet teorye i wszelkie rozumowania. Księgi np. dziejów ludu Izraelskiego (biblijne), które opowiadają te dzieje w szeregu najprostszych dramatów, o stosunku wszakże jednostek ludzkich do siły twórczej, o sile téj, mówią i uczą dobitniej, niż najwięcej mistyczne księgi innych stron wschodnich, niż nawet rozumowania późniejsze filozoficznych szkół greckich.

Zajęty pojedynczemi faktami, ich zbiorem, rozbiorem, p. Szwajnic nie miał wcale na oku łączności ich, i rzec można, nie kreślił szczególnych dramatów w swojéj historyi. Skutek ten był naturalném następstwem usposobienia, chcemy rzec: natury myśli autora.

Pierwszém źródłem pomysłu kreślenia obrazu, być musi uczucie. P. Szwajnie zaś, przy wykładzie szczegółów dzejów swych, nie przejmował się wcale ich uczuciem.

Że autor nie był rzeczywiście przejęty uczuciem swego przedmiotu, co do nas, widzimy to już w saméj stronie zewnętrznéj jego wykładu. Trzy tomy Historyi Rzymskiéj p. Szwajnica nie mieszczą np. w swych ramach tych szczegółów, jakie dziś każde prawie dokładne dzieło dziejowe, odbijające zamitowanie przez autora swego przedmietu, i chęć przełania go w czytelnika, z sobą przynosi. P. Szwajnio

krytycznego swego wykładu według źródeł i nowych badań nie poprzedził opisem tych źródeł, tych badań, ocenieniem ich, wydań których używał i t. p.; do dzieła swego historycznego nie dołączył karty geograficznej, nie zakończył go wykazem alfabetycznym. Przedsięwziąwszy dać poznać obraz narodni państwa rzymskiego od pierwszych czasów do wieku V. ery chrześciańskiej, wyrzucił autor massę szczegółów, faktów; lecz w cząstkach tego obrazu żadnych proporcyj, szyku, nie zdawał się widzieć i nie przedstawił.

Układ i przedstawienie faktów w Historyi pana Szwajnica, jeżeli nam to pozwoli powiedzieć autor, jest owszem arcydzielem bezszyku.

Historya ta nie podzieloną jest ani na księgi, ani na rozdziały, ani nawet na okresy; lub owszem, autor nie dzieli jej na okresy w tomie pierwszym i do połowy tomu drugiego, od połowy zaś tomu drugiego zaczyna podział na okresy. W jednych epokach opowiada pierwej dzieje zewnętrzne a potem werwnętrzne, w innych zmienia porządek i opowiada pierwej wewnętrzne, a potem zewnętrzne. W opowiadaniu tem czyni wprawdzie pewne oddziały i daje im napisy; napisy te jednak aci jakichś harmonijnych cząstek obrazowości, ani nawet cząsu i rzeczywistego przedmiotu, do których się zdają odnosić, nie odznaczają. Autor np. swej historyi Italii nie poprzedził opisem pierwotnych pokoleń Italii; mówi jednak o nich i szczegolowie, lecz te opisy dopiere

przy końcu pierwszego i początku drugiego tomu swei Historyi, pemiędzy te i owe rezdziały przygodnie porozmieszczał. Pod panowaniem królów, konsulów i decemwirów, autor mówi obszernie i szczególowie o ich urządzeniach wewnętrznych; prawu XII tablie i kilku innym oddzielne rozdziały peświecas leez dobiero po ukończeniu okresów tych ina str. 105 tom II), daje po raz pierwszy oddział z napisem Proceedamstwo, poświeca mu kilka wierszy, i dongsi w nim tylko: iż Rzymianie od czasą królów zajmowali sie prawodawstwem. Pod okresem złotego wieku literatury rzymskići, t. j. za Angusta, oddział neszący napise Nauki, Umiejętności i Sztuki (III. 12) nic nie mówi o tych naukach i sztukach; przeciwnie oddział naszący napis: Nauki. Umicietności i Sztuki pod okresem dziejów wewnetrznych za Antoninów (III, 189), mówi szczególowie o pactach i mówcach wieku Angusta; oddział znowu tuż po nim idacy, równie anachroniczny i pnawie jednobrzmiaev. mieści przedmiat i napist Sten neuk za Augu-O religii raymakiej za Cesarów, mówi autor pod okresem wojen samnickich a prawodawstwie cywilnem za rzeczypaspolitéj, pod artykulem: wodawstwo za Cezarów (III, 182); a neoplatonikach żwiacych po Dyoklecyanie, pod okresam: Nauki za Dyoktecyana; o historykach z wieku Angusta: Dyonizynasu, Biodonze, Strabonie, ood oddziałem noszącym napis: Poczyg za Antoninów 6 t. o. Nie zarzucamy tu oczywiście braku faktów,

ale tylke szyk ich. Historya pana Szwajnica pod względem szyku w niej faktów, jest podobną, czecbyśmy mogie, do mieszkania, w które się wprowadziłoświeżo gospodarstwo nowet jest w niem wszystko co jest potrzebne do ubrania i zapełnienia mieszkania, ale nie na swojem miejscu nie stoi (1):

Prócz bezszyku, brak uczucia w autorze zdradza nam także powtarzanie sie. P. Szwajnie tak dalece nie przejmuje się tém co kreśli, iż jedne i też same myśli, też szczególy, fakta, po kilkakroś przed czyteltikiem w tychże samych słowach powtarza. W tomie długim np. znajdujemy na str. 102. i 322. oddzisty pod napísem: Religia, i w obu téż prawie szczególy i myśli o dawnéj rzymskiej religii. klace po sobie pod każdym okresem orkziały w dziejach wewnetrznych, nosząc (jak to właśnie w części widzieliśmy) prawie jednoznaczne napisy, powtarzać oczywiście muszą też szczegóły: każdy okres zawiera no. oddziały: Nauki, Umisjetności i Sztaki, Slaw nauls, Poezga, Wymowa, Historya i t. p. Praeca, Prawodawstwo, Prawo zasadnicze i t. p. Powtarzania te są równie, i owszem dobitniejsze są jeszcze w spisie faktów zewnetrznych. Sprowadzenie np. Eskufapiusza z Epidaweu, opisuje autor w tychże

<sup>(1)</sup> Użyteczność Histor. Rzym. p. Szwajnica, jako nieobrazowej, mose być głownie podręcznąc przy tem jednak nierozdzieleniu faktów ani chronologicznie, anisystematycznie, przyzna autor, że był przynajmniej potrzebnym wykaz abecadłowy.

prawie wyrazach po czterykroć (II, 294, 325, 339; III, 237). Sprowadzenie Cybeli II, 588 i 589 (prawie na téjże karcie). Zawarcie i wyliczenie tychże warunków pokoju z Mitrydatesem II, 641 i II, 643 Zamordowanie trybuna Gemeyusza I, 170 i I, 173. Na str. 157. tomu 1. zakończenie opisu wojen z Ekwami, na str. zaś 179. znowu poprzedni ich opis. Wybierając z przykładów licznych, wskażemy wreszcie na ostatni rozdział tomu 1., noszący napis: Wyprawy wojenne za Gallów; oddział ten, nie zajmujący więcej jak stronnicę, złożony jest przez połowę z tekstu, przez połowę z przypisku; a jak w przypisku, tak w tekscie też same myśli, cytacye, też prawie słowa czytamy (1).

Brak równy uczucia faktów, łączenia ich, sprawić więc musiał i, jak już rzekliśmy, sprawił: iż autor w rozwijaniu swych dziejów nie przejmował się obrazowością, nie kreślił dramatów. Obrazowość w Historyi p. Szwajnica zastępują fakta rozsiane. W opowiadaniu swém autor przywięzuje się tylko zwykle do jakichś szczegółów drobnych i oderwanych, rozbiera je i toczy spór o nie, a nie myśli o całych obrazach. Grupowanie osób i faktów, i grup oddzielanie, jest prawie zupełnie obcém pióru autora.

<sup>(1)</sup> O tych i tym podobnych szczegółach nie wspominalibyśmy nawet, gdyby się zdarzyły przygodnie; lecz powtarzając się przez cały ciąg pisma, niszczą (zwracamy uwagę) obrazowość w historyi.

Ta cecha sprawia: iż tak w dziejach zewnętrznych jak i wewnętrznych Historyi autora, główne oddziały, obrazy, bez wyraźnego widoku, bez wrażenia obrazowego stają i pozostają. W oddziałach np. o Religii i Prawie, czytelnik znajdzie wprawdzie w Historyi autora niejeden szczegół, którego napróżnoby szukał w wielu innych historyach, jak np. o drobiazgowych obrzedach kapłanów rzymskich. o historyi szczególnych ustaw i t. p., a jednak nie znajdzie tego, co charakteryzującem jest wiecej każdy z oddziałów tych, i co przecież główném być musi, gdy o niém może nauczyć każde kompendyum. Z oddziałów o religii, czytelnik nie pozna np. nazwiska żadnego boga, którego czcili Rzymianie: z oddziału prawa: gdzie? kiedy? przez kogo zbierane? czém zajmujace się bywały komicye? jakie były nazwiska ich uchwał? co były? a nawet, iż były: owe np. od senatu idace, najprzód ludowi znane (senatus consulta, plebiscita) i t. p. Co do wypadków wreszcie zewnętrznych, autor lub się zajmuje wyłącznie kreśleniem postaci szczególnych, lub sprzeczką o jakowyś fakt oderwany (1), lub wreszcie, i to jest najczestszą treścią dziejów autora, opisem wojen. Całe

<sup>(1)</sup> Widzieliśmy to już, i tu jest właśnie miejsce powtórzyć: iż autor w dziele swem toczy zwykle sprzeczki krytyczne tylko o jakieś drobne i oderwane fakta, nie o ich łączność. Autor np. spiera się o to z Niebuhrem: czy pobudką do prawa Stolona była jego żona lub siostra? (II, 2); czy po bitwie pod Gaurem (przeciw Samnitom) Rzymianie ko-

karty, całe długie rozdziały w Historyi autora, zajste są wyłącznie opisem wojen, tojest wazystkich szczegółów ich, jako: marazu wojek, kwaterunków, zajmowania pozycyj i t. p., opisem, który dla czytelników tém więcej jest próżnym i marawym, iż autorajak rzekliśmy, ani geograficznej karty do dziejów swych nie dołączył, ani nawet dziejów swych geograficznym opisem stalii nie poprzedził.

Dramatyczność, mówienie przez akcyą, nie jest więc wcale cechą Historyi Rzymskiej p. Szwajnica. Autor jednak, jeżeli nie przez obrazy, zajmuje się wiele przez słowa kreśleniem charakterystyk. W epowiadaniu swem kreśli charakterystyki postaci szczególnych, osób zbiorowych, epok i t. p.

Cecha, która odznacza charakterystyki osób (a osób tak szczególnych jak i zbiorowych) w wykładzie p. Szwajnica, musi naturalnie być taż, która towarzyszyła i kreśleniu obrazowości: brak uczucja całości przedmiotu, i pamięci na czytelnika (wrażenie). Charakterystyki, które autor czyni danego przedmiotu, lub więc są zapisaniem tylko niektórych jego warunków a nie ogółu ich, lub téż zebraniem wszelkich zdań o nim, chociażby sprzecznych, bez wzglę-

rzystne lub niekorzystne zajęli stanowisko (II. 65)? Chociaż przy kreśleniu i ocenianiu bardziej stanowczych dla obrazu, dla dziejów Bzymu szczegółów, jak np. całości jego dziejów pierwotnych, bytoości królów, składu i istoty ciał prawodawczych i t. p., autor nie wymieniał nawet: iż istniały i istną różniące się zdania.

do na wypadkowość. W charakterystykach tych, a mianowicie charakterystykach osób zbiorowych (jako klass, instytucyj i t. p.), o których tu najprzód powiemy, mamy najpierwéj do zarzucenia autorowi ten szczegół, ktory téż głównie szkodzi innym częściom jego wykładu, to jest: wychodzenie z przypuszczania poprzedniej już wiadomości przedmiotu, o którym ma być mowa, w swym czytelniku.

Autor, jak w swém ogólném wyjściu, tak i w szczegółach zaczyna zwykle od wniosków, nie powiedziawszy czytelnikowi ich przyczyn: W zaczęcin np. opowiadania swego o pierwotnych dziejach rzymskich, autor mówi: »Etrurya nie była kolebką Rzymu« (czytelnik dziwić się musi, iż mu autor mówi nie o tém co było, lecz co nie było). Wprowadzając daléj na scenę w opowiadaniu jaką figurę nową, urząd, jaki obrzęd i t. p., autor wspomina o nich najczęściej, jakby o dawno już znanych czytelnikowi (1).

Wychodzenie to z przypuszczania poprzednich wiadomości, jest stanowczo szkodzącem wykładowi Historyi p. Szwajnica. Czytelnik nie jest obowiązanym bynajmniej do tych wiadomości; na to owszem

Tyszyński. Tom II.

<sup>(1)</sup> Tak np. zaraz na początku tomu I. str. 55 o Fuffecyuszu; str. 98 o Porsenie; str. 925 o kościele Janusa; na str. 82 w przypisku i tekscie ocenia i rozbiera autor postępek Tulii względem ojca, a nie mówi na czem zależał; wnet podobnie o prawie rolnem, o stanowiącem grzywny i t. p.

czytelnik nabywa książke, na to przybywa książka w danéj literaturze do danéj gałęzi: iżby czytelnika téj gałęzi zaznajomiła z przedmiotem, który obrała, ł najobszerniéj ze szczegółami przedmiotu danego oznajmiony czytelnik, może owszem lub nie wiedzień o wszystkich, lub je tracić z pamięci śród chwili; tém więcej nieobowiązanym jest do odgadywania poprzedniego przebiegu własnej myśli autorą. Autor przyzna, że każdy najoderwaniej nawet swój przedmiot traktujący pisarz (np. wzakresie historyi rzymskiej), nie wyprowadzał nigdy na scene osób, nie opowiedziawszy kto one? nie przystępuje do twierdzeń, do wniosków, nie uprzedziwszy pierwej: w czem? dla jakich powodów? śród jakiego stanu kwestyj je stawia.

Cecha ta odznacza jednak właśnie i wszelkie prawie czynione przez autora charakterystyki klass, instytucyj i t. p.

Jakże np. daje autor poznać czytelnikowi, kto byli patrycyuszowie? co były kurye? senat? komicye? rodzaje komicyj? i t. p.

Określając p. Szwajnic znaczenie patrycyuszów, których nazywa rodowi, tak mówi: » Wieszczba była różnicą miedzy rodowymi i ludem; kto prawo wieszczby posiadał, ten wywodził ród z nieba, był patrycyuszem. Romulus nie stworzył téj różnicy między mieszkańcami. Dawne prawa, stosunki i obowiązki wzajemne między niemi, ustalały się tylko i ukształcały pod jego panowaniem. Tak téż

dzieje wykszują. Rodowi, jeko wolni, piastują dostojeństwa kaplańskie i świeckie. Plebejusze był na prozobne prace skazani. « 1—36.

\*Kto prawo wieszorby postadał, mówi autor, był patrycyuszem. Wyjaśnienie to podobne jest do tego, gdyby ktoś na zapytanie: eo znaczył u Rzymian krół? odpowiedział: \*ten, przed którym chodzifi ceklarze czyli liktorowie, był królem. Patrycyuszowie posiadali istotnie prawo wieszezby, lecz pytanie jest włażnie, kto posiadał to prawo? Bylżeto naród w narodzie? czy lud pierwotny? kłasza? kasta? przywilej? i t. p.

któż rzeczywiście byli patrycyuszowie? Liwiust mówi, iż Romulus utworzył stu senatorów, ci dla zaszczytu nazwani zostali patres, a posomstwo ich patrycyuszami (1). Dyonizywa: iż Romulus kutsi bogatszych patrycyuszami, uboższych plebejuszami nazwał (2). Ta niejedność w dwóch świadectwach, dwóch pisarzy źródłowych w ich zdaniach, powłodła do szukania tezeciego. Vico, który był podzielił dzieje rzymskie, jak Manethon egipskie, na wiek bogów, wiek bohaterów i ludzi, sądził, iż patrycyuszami byli ci wszyscy, którzy żyli za wieku bogów (to jest pokoju pierwotnego). Niebuhr także: iż wszyscy pierwotni Rzymianie składali gens (t. j. cały ród

<sup>(1)</sup> Livius 1, VIII.

<sup>(2)</sup> Antiquit. lib. 1.

rzymski), i że dopiero ludy podbite za Anka Marcyusza złożyły plebs. P. Szwajnie, jak widzieliśmy, tak od tych wykładów, jak i od pierwszych świadectw różni się i twierdzi: iż rozdział na plebejani patrycyuszów na długo przed Romulusem już istniał. Nie czynimy zarzutu z opinii (jak uprzedziliśmy), ale przyzna nam autor, że przynajmniej wykład jego (złożony z wniosków), nie skłania na swoje strone. »Romulus, mówi autor, nie stworzył podziału ludu na plebejan i patrycyuszów. « Czytelnik nie zaprzeczy temu, gdyż mógł nawet nie wiedzieć, iż to przypisywaném jest Romulusowi; twierdzenie jednak nastęne: że »rodowi jako wolni piastują dostojeństwa, a plebejanie są skazani na ciężkie prace«, nie wiemy dlaczego ma być dowodem, iż ten rozdział już istniał przed Romulusem, iże nie mógł równie nastapić za, albo po Romulusie (1).

»Kurye, mówi autor, mające źródłosłów spóluy z Kwirytami, były siedliskiem świętości, ofiar, religii, obrzędów« 38. Czyteluik pyta się jednak: ale cóż były te kurye? byłżeto urząd? sejm? kasta? kto składał je?

<sup>(1)</sup> W określaniu znaczenia patrycyan i w ogóle wiela szczegółów dziejów pierwot. rzymskich, podzielił p. Szwajnic wykład poprzednika swego, autora Historyi Rzymskiej, wydanej w Warszawie w r. 1824., p. professora Zinserling. P. Zinserling jednak wylicza przynajmniej przyczyny, dla których patres miał za kaptanów, a istnienie ich za poprzedzające Romulusa.

»Do senatu, mówi autor daléj, praw początkowanie, uchwał sejmowych potwierdzanie, przez kilka wieków należało « 38. Lecz zkądże powstał ten senat? czém był? kto go składał? i t. p. O komicyach i głównych rodzajach komicyj (przez kuryę, centuryę i tryby), o tych głównie żywotnych częściach ciała państwa rzymskiego, o ich składzie, istocie, znaczeniu i t. p., autor nic prawie nie mówi, t. j. w niczém istoty ich nie objaśnia. Autor wypuszcza tyko rząd pomyślanych poprzednio i utworzonych przez siebie nomenklatur: sejmy rodowe, sejmy zbrojne, sejmy przez setnictwa, wilkierze, sejmy okręgowe i t. p. (1), nie uprzedziwszy, do zastąpie-

<sup>(1)</sup> P. Szwajnic, w opowiadaniu swém dziejów rzymskich, używa wyrazów rzymskich: senat, trybun, dyktator i t. p.: niektóre jednak wyrazy przekłada na brzmienia polskie i tak je używa. Zamiast np. wyrazów: patrycyusze, komicye, procent i t. p., autor używa stale wyrazów: rodowi. sejmy, stowe i t. p. Przekład wyrazów obcych już używanych, lecz obojętnych, może być obojętnym; ale przezwanie nazwisk stanów, urzędów, instytucyj i t. p. narodowości jakiej właściwych, językiem narodowości obcej, nie wpływa na wyjaśnienie tych nazwisk. Tłumaczenie nazwisk właści wych według źródłosłowu, może nam wyjaśnić znaczenie tego wyrazu źródłosłowowie; lecz nie ten odcień znaczenia, jakiego źródłosłów téj w danéj historyczności nabył. Zebrania np. nam spółczesne krajowe: kongres, parlament, nie tłumaczymy przez sejmy; nie tłumaczyliśmy także nigdy nazwisk parów. lordów i t. p., tém mniéj jest więc zdaniem naszém właściwém (iakiebykolwiek autor znajdował w innych językach przykłady), tłumaczyć nomenklatury, których brzmienie i znaczenie zewnętrzne jest powagą wieków utarte, i których zkadinad istota, t. j. znaczenie wewnętrzne, jest przez te wie-

nia jakich nomenklatur łacińskich mają służyć? i w raz utworzonych przez siebie nie trzymając się stale jedności, tak, iż zrozumieć obrazy autora, a tóm więcej iść za polemiką jego co do tych obrazów, czytelnikowi niepodobném jest prawie. Przypuszczanie jakowychś poprzednich wiadomości, o jakiém dopiero rzekliśmy, i w tych właśnie wykładach jest cechą. Na str. np. 241. t. 1., mówiąc o reformach za Serwiusza Tuliusza, które przemieniły skład państwa rzymskiego, autor pisze: »Podział Serwiusza Tuliusza nosi na sobie piętno wojskowości, i tą cecha okazuje się w wyrazach: klassa, setnietwo, w spesobie zwoływania sejmu, samym sejmie, który

ki zatarte. Dlaczegóż np. p. Szwajnie komicye przez kurye zowie rodowym, a komicye przez setnie sejmem zbrojnym? jak pogodził to ze swym z innéj strony wykładem dziejów wewnetrznych? Dzieje świadcza, iż lud rzymski zbierał sie od czasów pierwotnych na komicye, czyli wspólne obrady przez kurye, a od Serwiusza Tuliusza przez centurye. Komicye przez centurye czyli przez setnie, równie jak komicye przez kurye, składał wprawdzie cały lud rzymski; głosowanie jednak na tych komicyach było nie przez głowy (viritim), jak na komicyach przez kurye, ale właśnie przez setnie, a ilość setni (znaczenie których nie oznaczało wewnetrznie liczby), największą była w klassie pierwszej, t. j. najzamożniejszych obywateli; komicye te uważane wiec były przez wielu za podźwignienie i pierwszy krok przewagi wśród Rzymian możnowładztwa. Lecz te ustawe Serwiusza lud rzymski uważał za źródło, za początek przewagi własnéj. Czemuż? Według wykładu Niebuhra, rzecz tak się miała: Naród rzymski dzielił się pierwotnie na gentes czyli familie, a pewna liczba familij składała kurye; komicye zebrane przez kurye, składały się więc istotnie z całości naro-

jest narodem zbrojnym, wojakiem i t. p.«. Že podział Serwiusza Tubiusza nosił na sobie piętno wojskowości, antor widzimy objaśnia przez to, co właśnie głównie objaśnienia potrzebowało; czytelnik bewiem po raz pierwszy słyszy tu o jakichś setnictwach, klassach, i jakimś sejmie. Szczegóły zaś, które au-

du; leez gdy daléj ludy podbite złożyły nową klassę, klassę plebejan, skład kuryj stał się arystokracya krajowa. dział więc przez Serwiusza całego narodu na setnie i powołanie go na obrady przez setnie, weieliły w żywioł ich i ogół nowych plehejan. Lecz p. Szwajnie nie przyjmuje wykładu Niebuhra co do ukształcenia się plebs dopiero za królów, (1, 74), i jest zdania, iż już istniał przed Romulusem; kurye nadto ma za ogół narodu (1, 38). Sejm przez kurye dlaczegóż więc nazwał wyłącznie sejmem rodowym? Z określań komicyj przez kurye, które nas doszły z pism Warrona, Geliusza (pisarzy dawniejszych nawet niż Liwiusz), nie widzimy bynajmniej, iżby w nich udział mieli sami patrycyuszowie. Komicyom przez centurye dał autor nazwisko sejm zbrojny. Dlaczegóż jednak? Czyli dlatego, że ci wszyscy, którzy składali ten sejm, do służby wojskowej byli obowiązani? Lecz sejmu tego nie składała klassa VI. Liwiusza (proletaryat), a zdaniem autora i proletaryat służył wojskowo. Czy dlatego, iż, jak utrzymuje autor, lud na ten seim zehrany zbierał się zbrojno? Lecz zdaniem innych byto owszem warunkiem, izby się lud na ten sejm zebrany (stojąc pod chorągwiami swoich centuryj), zgromadzał niezbrojno. Z przekazanych nam takich lub innych nazwisk starożytnych klass, instytucyj, mamy zapewne prawo czynić domysły o ich składzie, istocie wewnętrznej, ale nie mamy prawa z zasady potworzonych przez nas o téj istocie domysłów, nadawać im od siebie nazwiska. Używanie nadto zamiast patrycyuszów nomenklatury rodowi, dodajmy, już przez to samo jest niedogodne i niewłaściwe, iż nomenklatora ta jest przymiotna.

tor podaje niżéj o tymże sejmie, są także opisem raezéj niektórych cech jego, wniosków autora, nie zaś jego istoty, przyczyn tych wniosków i t. p. Na str. 241. t. 1, po opisie drugiego ustapienia przez lud na Awentyn, autor dodaje: »Ważniejszém dla ludu było prawo stanowiące powszechność wilkierzy; uchwały sejmów okręgowych obowiązywać miały cały naród«. Czytelnik dowiaduje się tu, iż sejmy okręgowe miały obowiązywać cały naród, a nie słyszał co sa te sejmy? zkad i kiedy się wzięły? czém się różnity od zbrojnych? kto składał je? Czy wyłącznie lud? czy rycerstwo? czy lud i patrycyusze z okregów? kogo obowiązywały dotąd? i t. p. Autor w ciągu swojéj Historyi podobnie o niejednym wspomina urzędzie, instytucyi i t. p. bez wyjaśnienia, zkąd się poczęła? co znaczyła? jakie przynajmniej w tym względzie są domniemania, jak np. o dyktaturze, pretoryanach i t. p. Tacyt, który roczniki rzymskie pisał dla Rzymian, mógł wspominać o pretoryanach i nie tłumaczyć czém byli; ale czytelnik dzisiejszy chce sie właśnie dowiedzieć o tem z Historyi Rzymskiej.

P. Szwajnic nie określa więc jasno, a nieraz wcale, osób zbiorowych, nie określa téż równie i pojedynczych.

Określeniom osób szczególnych, figur, autor wprawdzie liczne zdania, uwagi, całe nawet oddziały poświęcał; cechą charakterystyk tych jednak jest: nie jakowyś system patrzenia, cel pewien, pewna pamięć na stosunek danéj jednostki do owéj ogólnéj

charakterystyki całości historyi rzymskiej, o której pewiedział autor z góry; ale (jak to już rzeklismy) albo brak pewien, lub sama zbiorowość.

Charakterystykom postaci szczególnych, kreślonym przez autora w jego Historyi, do zarzucenia, mówiąc wyraźniej, mamy: brak nieraz ich rysów głównych, stawianie za główne obojetnych albo domyślnych, przedewszystkiem zaś brak określenia jasnego: znaczenia całej postaci.

lż znaczenia postaci autora nieodkreślone są jasno, jako za przykład wskazujemy na te, którym poświęcone są całe oddziały.

Uważaliśmy już, iż źródłem główném rozwijania się dziejów śród Rzymu była walka dwóch klasa. w narodzie, dwóch stronnictw: zrazu gminu i rodowładztwa, dalej proletaryatu i mieniowładztwa; uważaliśmy téż, iż współczesna nam krytyka, według cechy skłaniania się danéj postaci do tego lub inuego stronnictwa, określa jej enotę, wielkość i t. p. Figury up. jak Koryolan, Cyncynnat, Brutusowie, Cycero i t. p., przez jednych jako typy pierwszych zaszczytów, wybawców kraju, stosownie do pierwotnéj tradycyi dziejowej są określane; przez innych przeciwnie, podźwigane są postacie jak Meliusz, Manliusz, Maryusz, Katylina, sam Cezar, jako ofiary zrazu słowa, a dalej pióra patrycyuszów. P. Szwainie w kreśleniu swych figur nie przejmował się żadném stronnictwem, nie objawił żadnéj szczególnéj myśli, któréjby się trzymał w kreśleniu tém; miał zaś oczywiście na ociu wacelki rys przekatany o figorze danój w obraz jej włączyć, i charakterystykę jej bezstronnie przedstawić. Zdaniem jednokżą naszem, nie zachował sadnój jedności w tear połączeniu.

Autor w ciągu opisu danéj postaci, przytarza o-miej zdania już takie już inne; już staje ma jej stronie, już na przeciwnej, i co chwila nam tylko sprzeczność w rysach i wahanie się w sadzie przedstawia. Widzimy przed sobą, że tak powiemy: oczy, usta, rece i t. p. postaci autora; lecz use widzimy saméi postaci. Tak w tomie 1. np. przedstawieni są: Korvolan, Kamillus, Manlius Kapitoliński, Melius i t. p. 444 Dla przykładu, przytoczymy tu ustęp z rozdziału o tym ostatnim. Spuryus Melius, jak wiadomo, był znanym z dobroczynności, sypania jalmużny ludowi: jego wziętość uczyniła go grożnym patrycyatowi. Obrany dyktatorem Cyncynnat, wezwał Meliusa, iżby sig stawil przed sąd; Metius wzbraniał sig, i Ahala, przywódzea młodzieży patrycyuszowskiej, trupem go położył. Liwiusz przedstawił Meliusza jako zdrajce kraju; dziejopisarze dzisiajsi przeciwnie potępiają prze-P. Szwajnie w opisie swym téj ciwników Meliusza. postaci, przytacza i porównywa zdania o niej: Liwinsza, Zonarasa, Niebuhra, Washsmutha, i czytelnik poznaje te zdania, ale nie poznaje Meliusza. Autor mówi tu np. między innemi: »Potomność uwierzyła w zbrodnie Meliusza, ale czy współcześni mieli takiesame przekonanie? Zapragnąlże w istocie Meliusz ponowania w Rzymieł Szczodrobliwość jego podo-

bano nie z opystaga źródła płynęta. Nie przypisując mu meci epanowania rządów, pomna jednakże być się zdaje rzecną, ka staczony przychyłnością ludu waniarany od trybunów, gamierzył zdobyć dla ludu, ilestojeństwo konsulatu, i pierwszy je sprawować. Śmiąła myśl usbrodla przeciw niemu rodowładztwo: przedsjęwzieto ukanać ja w twórcy; a jeżeli rozważymy, jaki spór w dalsko późniejszym czasie w podobném položeniu ezywili rodowi, pojmujemy, dlaczego Meliusz padł ofiara niedojrzałych jeszcze wyobrażeń. Zamysł jego miał być zniszczony i ukarany, zabójstwo z tego powodu zdazzone uniewinnione przed ludem, a powszechne oburzenie uspekcić wypadalo. Sonat dopial selu: zbrodoja stanu zarzusona Meliuszowi, zamiar włożenia jarzma na Rzymian, obudziły silne podejrzenie.—Byłże czyn Ahali morderstwem? Zapewne postępek naczelnika jazdy i przyznanie mu stobowności ze strony dyktatora mogą oburzać, a jednak czyn trudno nazwać morderstwem. Nie przewidział Cyncynnat stawionego oporu, a opór równie jak wzburzenie ludu, posiagnely nieszczesną śmierć Meliusza i przykry klopot dla popedliwego Ahali«. W przypisku w témże miejscu autor dodaje: »Według Niebubra. Ahala był morderea, Meliusz niewinny, bez spólników, bez zapasu broni, i níkt prócz niego nie był ukarany. Rozumowanie wszakże znakomitego dziejopisarza przeciw niemu może być użyte. Wina Meliusza nie była zmyślona. Szczególy jéj może niedosyć nam są wiadome. Rzymianie z wielu przyczyn sprawiedliwie tylko głównych naczelników karali». 1,294,295.

Nie watpimy, iż autor mógł mieć przed soba pewne wyobrażenie jasne figury Meliusza; zwracamy tylko uwage, iż go nie daje wykład. Byłże czyn Ahali morderstwem? pytamy, i byłże Meliusz winny, czy téż niewinny według autora? Autor, widzimy, mówi, iż zabójstwo Meliusza było prawne, i mówi: iż z góry było ułożone i popełnienie jego, i uniewinnienie; mówi: iż Meliusz nie miał chęci opanowania rządów, i dodaje, iż czyhał tylko na urząd pierwszego konsula i t. p. Twarze figur drugiego rzędu są nam niejasne w Historyi p. Szwajnica, z powodu sprzeczności rysów; twarze pierwszego rzędu dla braku głównych. Przy końcu tomu drugiego oraz okresu głównej sławy Rzymu, autor charakterystyce głównych mężów z tego okresu poświęcił osobny oddział, pod napisem: Charakterystyka mężów spółczesnych z Pompejuszem. Charakterystyka postaci dziejowych rozwija się i odznacza najdobitniej w samym dramacie; określanie jej w oderwaniu od dramatu, mogłoby więc tylko być skutkiem chęci zwrócenia uwagi na rysy, których sam dramat nie mógł objaśnić. Dramat rzeczywiście to chwila, a postać, która w niéj działa, nie dla niéj działa. Postać działa dla siebie, dla siebie bliższych, kraju, okresu, dla całości rozwicia historycznego; określenie znaczenia postaci pod każdym z tych względów jest właśnie charakterystyką jéj, i zapewne wyrażoném być mogło (jeżeli tak chciał autor) i w oderwaniu od dramatu. Okres, z którego autor osoby do odkreślenia oddzielnie ich charakterystyki obrał, przedstawiał zanewne nader żywotne pole do tego. Byłto okres, który dla Rzymu kończył dnie głównego zadania jego i slawy; okres jakby zachodzącej głowy słonecznej. wielkiej, lecz zachodzącej; tarczy kwiatu w calem rozwiciu, tarczy mającéj już opaść, lecz zawsze tarczy; okres nadto całą starożytność kończący, rozwity, ile był zdolny, świat stary. Taki okres dziejowie, to zbiór postaci, szereg wydatnych zmian wzruszających, wielkiemi zwanych. Co za szczegółem kwiatu, który miał opaść? co za szczegółem związku epoki znikléj z idacą? była każda z tych figur, wielkich, już siłą ciała, już myśli, jak Juliusz Cezar, Cycero i t. p., to mogla i winna była rozwinąć ich charakterystyka. Czyliż rozwinał ją jednak ów rozdział autora? W rozdziale tym czytelnik widzi istotnie zbliżone nazwiska mężów, którzy byli Pompejuszowi spółcześni; przedstawieni tu są: sam Pompejusz, Cezar, Lukullus, Kato, Cycero i t. p.; opisane rysy tych figur są wierne, czytelnik nie dowiaduje się jednak o nich nic więcej nad to, co wiedział już z dziejów poprzednich, lub o czemby nie mógł posłyszeć lepiéj w ciągu dramatyczności. Mówi tu autor tylko np., iż Pompejuszowi świeciła gwiazda szczęścia, iż blask jéj zaćmiła gwiazda Cezara, iż Lukullus był panem bogactw, iż Cycero «wymowny, cnotliwy i wielostronnie ukształcony, doszedł wysokich urzędów» i t. p.

Mniéj dbając o rysy główne, autor zajmował się znowu na to miejsce za poważném kreśleniem drobnych. Przywiązując się niejednokrotnie do przekazanego przez dzieje jakiegoś drobnego szczegółu, faktu, autor nim przejmował się z gruntu, oddawał mu z całą wiarą, i posuwał się do kreślenia myślinim kierującej.

Wspominając np. w t. l. na str. 42 o wyprawie wojennéj Romulusa na Fidenatów, autor mówi: «Pociągnął przeciw nim Romulus, wywoławszy może sam zaczepką, wojska ich na głowę pobił» i t. d. To domniemanie o fakcie tak obojętnym i nawet tak dziejowie niepewnym, nie było zapewne pod żadnym względem potrzebném dla charakterystyki Romulusa.

Podzielając zdanie tych, którzy sądzą, iż Liwiusz jako spokrewniony z rodziną Furyuszów, przesadzał w przypisywanych Kamillowi zwycięztwach, i broniąc razem sławy tego bohatera, autor przy odkreśleniu odwrotu Gallów, tak mówi: "Dalecy jesteśmy od mniemania, aby Gallów wracających z okupem poraził i złoto im odebrał; pojął ten mąż niezwykły przeznaczenie swoje, uważał się do wyższych celów (t. j. odbudowania miasta), jak do niepewnego nad Gallami zwycięztwa powołanym." 1—377.

Każdy z ludzi zapewne pełni i wykonywa missyę taką lub inną, lubo bez własnej wiedzy; pełnienie swej missyi z wiedzą (własność myśli filozoficznych prędzej jak wojowniczych), dziś nawet jest szczególnym wyjątkiem, a tém rzadsze było zapewne za wieków dawnych. Czy Kamillus pojął swój czyn, kiedy nie napastował Gallów, i przewidywał wtedy co ma z nimi nastąpić: o tém jeśli nie doszedł nas dziennik myśli Kamilla, nie może dziś twierdzić historyk.

Pisząc niżej o dziejach Manliusza Kapitolińskiego, autor mówi: «Gdyby nie duma z jednéj strony, a obraza z drugiej, powróciłby obwiniony na drogę obowiązku.»

Ogół dziejów — to łączność, pewna harmonia, jakkolwiek z nader przygodnich cząstek na oko złożona (1); każdy szczegół, jakkolwiek lichy, z pozoru próżny, to w niéj konieczność. Ocenianie dziejowe dziejowych szczegółów, które się stały, jestto rozważanie ich przyczyn, istoty, następstw; lecz nie jestto czynić charakterystykę faktów, które się stały, przypuszczać na miejsce ich inne, które się stać mogły.

Przy równém, albo nieodkreśleniu, albo niejasném odkreśleniu dziejowém, tak dramatów, jak i osób szczególnych, które cząstkami, reprezentantami są epok; nieodkreślonym téż w opowiadaniu autora pozostać musiał charakter epok. Wprawdzie księgi p. Szwajnica, mieszcząc i przedstawiając massę szcze-

<sup>(1) «</sup>Harmonia świata tego z dysharmonij się składa.» Tota hujus mundi concordia ex discordibus constat. Linn. Systema Naturae.

gótów z każdego okresu, odznaczają téż i pewną ich różność; stają tu np. zrazu przed nami owe burze domowe, zajęcie się główne śród miasta ustawodawstwem; daléj pewna prawość, prostota; daléj zepsucie, zbytki; za Cezarów szczegóły zbytku, jakiego ani przedtem, ani potém dzieje nie przedstawiają; te szczegóły jednak w ogóle spotykamy albo zbyt w rozrzuceniu, albo w nieodznaczeniu, i nie znajdujemy dobitnych charakterystyk epok, charakterystyk zwłaszcza ze stanowiska objawionego z góry przez autora, ze stanowiska nam spółczesnego kreślonych.

Dzieje państwa za królów i figury królów, kreśli autor jak dzieje za Cezarów; i gdyby nie nazwiska i kładzione od czasu do czasu wskazówki chronologijne, nie wiedzielibyśmy o różnicy okresów. Uwagi szczególne, które autor także od czasu do czasu o charakterystyce epok tych kładzie, nie wpływają na trafne ich rozjaśnienie.

Kończąc np. opowiadanie o panowaniu króla Tarkwiniusza Pysznego, autor poprawia źródła, z których wyłącznie tylko czerpał, mógł czerpać, i tak mówi: "Wizerunek tego króla skreślony przez Dyonizyusza jest utworem fantazyi bez światła; i Liwiusz w swoim obrazie nie był jaśniejszym. Rzym był wielki i potężny za panowania Tarkwiniusza." 1. 84.— Historyk Warro uważał, że Rzym za panowania królów podbiwszy 20 królestw, powiększył swe posiadłości nie więcej jak na mil 20. Dyonizyusz i Liwiusz, żyjący i piszący za czasów kiedy Rzym trzech części świa-

ta był panem, czuć musieli, że przymioty: potężny i wielki, jaknajmuiej przystawać mogły Rzymowi za Tarkwiniuszów.

Na str. 215 tomu I. wspomniawszy autor jak lud rzymaki gotował się na wojnę pod Cyncynnatem, dodaje: «Żołnierz, nie wchodząc w tym okresie prawości i cnoty w rozbiór praw i obowiązków, gotów był na rozkazy wodza.»—Autor jednak właśnie na kilku poprzednich kartach określał, jak lud nie chciał bronić Kapitolu zajętego przez Hardoniusza, i musiano sprowadzać lud z Tusculum; jak w wojnach przeciw Wejensom, Sabinom, Ekwom i t. p. dobrowolnie dawał siebie zwyciężać (str. 212). Fakta te z téjże są epoki, i czytelnik oczywiście albo tym faktom, albo dołączonéj charakterystyce epoki musi nie wierzyć.

Mówiąc nadto, a mówiąc po kilkakrotnie o cnotach, kwitnieniu cnót rzymskich, autor zabezwzględnie mówi o treści ich. Cnoty Rzymian za ich głównego okresu (t. j. ostatnich wojen samnickich i pierwszych punickich), rzeczywiście miały być wielkie: świadczyli o tém bowiem nawet pisarze greccy; jak widzieliśmy jednak, były takiemi tylko w odniesieniu do cpoki, natury swéj epoki, i ludów spółczesnych. Mówiąc o cnotach rzymskich, autor nie przedstawiał ich ani ze stanowiska ich czysto rzymskiego (własną chwałę mającego na celu), ani ze stanowiska rzetelnéj ich właściwości.

W okresie Cezarów, gdyby nie kilka faktów o zbytkach, nie poznalibyśmy, że w starym a konającym Rzymie jesteśmy. Okres ten był wuzskie jednym z najciekawszych psychologicznie. Już na półtora wieku przed tym okresem, zginął był w Rzymie wiek wiary, a napływ zdobytych bogaciw zrodził był tylko upadek meztwa, rezpuste i milość zbiorów (1). Te żadze powściągnety były zamieszki, wrócił je pokói. Ta znilość wyłacznie siebie, wyłacznie chwili, rozsypala się wtedy w faktów tysiące, i w różnych kształtach całe ostatnie 3 czy 4 wieki upadającego Rzymu odznaczyła. Miłość swej dobrej sławy, miłość tem więcej kraju (dawniej z nazwiska przynajmniéi znane), zapomniane zostały; miłość ludzi tém wiecej została żadną. Zbiór bogactw i używanie ich, były najwyższym i jedynym celem życia każdego; najuczeńsi, najdowcipniejsi, zwracali swą nauke i dowcip do pomnożenia zbiorów, dopięcia władzy. Plastunowie jéj pierwsi, stali się téż głównym wyrazem epoki owej. Niekrępowani niczem, nawet sumieniem, wiara (bogowie sami), w zwracaniu ku temu lub owemu swéj woli, nie byli téż powściagani w możności zadość uczynienia jej. Złość, dobroć,

<sup>(1)</sup> Polibiusz (zakładnik grecki w Rzymie, a towarzysz i przyjaciel domu Scypionów), mówiąc o téj trudności, jaką miał Fabiusz Scypio żyć skromnie śród Rzymu, na rozpustę i zbytki wyuzdanego, dodaje: «I nie należy się dziwić, że zepsucie doszło w tym czasie w Rzymie do swego kresu; pe zwyciężeniu Macedonii sądzono, że już można było pędzić życie bezpiecznie, i że nie pozostało jak cieszyć się z panowania nad światem». Pokibius XXXII, fragm. VIII.

mileté, nienawiść, cheiwość, rozpusta i t. p. wszelki odcień uczuć, sklomości, w szerogu postaci tych, w posunieniu do ostatnich swych krańców, został uosobionym. Każdy z tych charakterów był typem. Dia przypomnienia czasu i cpoki, wskażmy tu np. na kika rysów, z typów chocby drugiego rzędu, np. Kommoda:

«Zachwycający to był dzień i widek, mówi spółczesny mu historyk Herodyan, kiedy młody Kommodus jako nowy Cezar do Rzymu wjeżdżał. Syn Marka Aurelego, po matce wnuk Antoninów, prawnuk Trajanów; piękny, o włosach tak jasnych, iż gdy na nie błask słońca padał, lźniły jak złoto: dła ludu zdał się być szczytem piękności, jego jedyną nadzieją, pythą, być bogiem».

(Taka myśl, to zajęcie w mieszkańcach owego Rzymu, były jedyne przy wjeździe każdego z Augu-

stów.);

I te nadzieje Rzymian co do Kommoda, nie były bez pewnych zasad. Zdaniem wielu, myśl męża kształci się z wrażeń dziecinnych; a Kommodus był synem i wychowańcem Marka Aurelego. Cześć dla przyjaciół ojca kierowała téż sercem Kommoda cały rok rządów jego pierwszy, lecz tylko pierwszy. W drugim zajęły to miejsce głowy przyjaciół nowych, a starych spadły. Spadły głowy krewnych Kommoda; krewnemi i przyjaciołmi syna Aurelego stał się tylko orszak nierządnie i Rzym rozpustny.

«Cokolwiek dalei tchnelo enota, milościa nauk, musiało kryć się, albo z Rzymu uchodzić-, mówi Hęrodvan. Brak wszelkiego oporu woli, uczynił rozum Kommoda, jako niegdyś Kaliguli, półobłakanym, Kommodus kazał się czcić jako bóg Herkules, i jako Herkules chodził po mieście nagi, lwią skórą okryty. Kommodus był w rzutach i strzałach istotnie zrecznym, zręczniejszym owszem niż którykolwiek rzymski gladyator, i na igrzyskach publicznych śród Rzymu wystapił jako gladyator. Towarzystwo i obcowanie zgladyatorami daléj nad wszystko przeniósł, Gladyatorom poświęcił odtąd owszem wyłącznie wszystkie swoje godziny, swoje zajęcia; dla gladyatorów spisał i podał na śmierć wszystkich przyjaciół domu, zarządzców, nawet kochankę Marcyę; przygoda tylko sprawiła, iż losowi, który gotował swym domownikom, sam uległ.

Takie szczegóły, typy, zapewne nietylko na odkreślenie ich żywsze, lecz téż na wykazywanie ich powodów, sprężyn, ich otoczeń i odbić śród kraju, zasługiwały w historyi krytycznéj; tém więcéj, gdy materyały istną (w ilości dzieł z owych czasów), i gdy już do epoki téj drogi tak torowane (np. dziełem Gibbona). P. Szwajnie, jak z życia Cezarów, tak z życia całego państwa za Cezarów, dotyka wszakże, że tak powimy, tylko skieletu faktów, i nie daje ich poznać w ich ciele, w ich właściwości. Autor wylicza tu machinalnie wyprawy wojenne, warunki pokojów, spiski i t. p., jakby określał dzieje później-

szych cesarzy niemieckich lub królów Francyi i Anglii. Czytelnik nie widzi przed sobą stanu i barwy społeczności, kończącej całą ogromną epokę starą łudzkości i państwo state. Nie téż nie słyszy o krzewieniu się, urządzaniu, szerzeniu społeczności nowej z duchem i celem nowym, mającej wznieść okreś nowy. Wyjąwszy rozdział o samym Założycielu chrześciaństwa, autor o szczegółach owych jeżeli wspomina niekiedy, to tylko z duchem i słowem toleranta staro-rzymskiego.

Takie są główne uwagi, które nastręczyły się nam, które zdaniem naszein każdemu przy odczytaniu Historyi Narodu i Państwa Rzymskiego p. Szwajnica nastręczyć się muszą.

To, co rzekliśmy, skracamy tu w parę uwag i dodajemy wniosek:

Historya Narodu i Państwa Rzymskiego p. Szwajnica opowiedziała i przedstawiła przed nas dzieje z lat więcej tysiąca, dzieje największego z krajów starożytności, najznakomitszej z epok starożytności. Obraz ich przedstawiła nam w massie szczegółów z każdej sfery dziejowego rozwicia. Każdy z szczegółów tych przedstawiła z poparciem świadctw, zwyborem świadctw. Wielostronność, szczegółówość i wierność, te cechy tak pożądane przy wykładzie historyi każdego kraju, są właśnie główne śród wykładu Historyi p. Szwajnica.

Owoc równéj pracowitości i równéj treści, przybywający w języku naszym dla wzbogacenia dziejowej gałęzi w piśmienności naszej, musi w nas budzić ku sobie rzetelną miłość; i musieliśmy czuć całą przykrość téj prawdy, lecz razem i sprawdzać przysłowie: «że miłość; kłótnia».

To, cośmy do zarzucenia trzem obszernym tomom Historyi p. Szwajnica znaleźli, mimo pozorną przeciągłość, w gruncie nie jest wszakże tak liczne.

Mieliśmy i mamy głównie do zarzucenia istotnie krytykę, t. j. przyjęte przez autora zasady do krytyki w dwóch najpierwszych oddziałach tomu pierwszego; w dalszych opuszczenia niejakie w przedmiotach i określeniach, opuszczenia dla zrozumienia przedmiotu stanowcze; co do reszty, jedynym przedmiotem zarzutów naszych był tylko wykład.

Wykład, to wzgląd dodatkowy, strona podrzędna, w odniesieniu wartości pisma do jego przedmiotu; wykład jednak jestto punkt związku pisma z swym czytelnikiem, i brak jego może dla czytelnika uczynić bezużyteczném pismo.

Mamy nadzieję, że autor Historyi Narodu i Państwa Rzymskiego będzie świadkiem nie pierwszego tylko wydania swojego dzieła; mamy nadzieję, iż w nowém to co opuścił dopełni, co pozginał przekształci: i że to pismo swe, które jest skarbcem w sobie, uczyni téż, ile w wieku miłości, i skarbcem dla czytelników.

1849.

## PODROŻE WŁ WĘŻYKA (1).

Egipt jest bez zaprzeczenia jednym z krajów najwięcéj mających dla nas uroku w sferze dziejowéj. Kraj ten, ukazujący nam historyczną ludność od najpierwszych czasów podania, położony na zbiegowisku trzech części świata;—już źródło, już związek, już wpływ, przemian ich moralnych;—miejsce pamiątek, faktów, które stały się pamiątkami, dziedzictwem połowy ludzkości;—kraj wreszcie przeciągłego trwania sztucznego;—staje się dla uwagi dzisiejszéj przedmiotem już jakowegoś podziwu, już uroczystych wspomnień, już wreszcie przestróg. Kraj ten zdał się przeżyć kwiat swego bytu w czasach sięgających za szczegółowsze rozwidnienie dziejowe, w czasach, które przedhistorycznemi nazywa-

<sup>(1)</sup> Podróże po starożytnym świecie Władysława Wężyka. Część pierwsza i druga obejmujące dzieje i obrazy Egiptu, 1842. r. Warszawa, tomów 2.

my; przerodzony następnie, igraszka nowych pokoleń i nowych ludów (1), nazwiskiem byt swój przeciagnał do dni dzisiejszych, a byt ten w dwóch odmiennych przedstawia sie nam obrazach. Duch starego Egiptu zdawał się mieć przeczucie swego rychłego zgonu, oraz długiego trwania swojéj powłoki, i objawienia swe głównie w cechę trwałości przyoblekał;-wzniósł an i pozostawił budowy, z biegu i ruin czasu szydzące (Piramidy), pismo nie z głosek ulotnych (Hieroglif), same nawet ciała szczególne w sztucznéj całości (Mumie); ale trwanie ciała Egiptu, jakkolwiek przeciągające się w wieki, nie jest w znaczeniu swém ziemskiém trwaniem żywej istności; trwanie to w swych zjawiskach i rzutach, jest tylko jakoby ruchem jakowéjś postaci poruszanéj spreżyną sztuczną, galwanicznym podrygiem trupą, rzecby można, wielkim widokiem niemogącego usnąć w pokoju wiecznym upiora. Egipt stary zdał się otrzymać wieniec za pierwsze wzniesienia ducha pośród ludzkości i potępienie za pierwsze jéj krzywd i mniéj godziwych związków społecznych utrwalenie. Dawność i znaczenie Egiptu żyje nawet pomiędzy nami w tradycyi ustnéj; któż z nas nie umie powtórzyć słów najdawniejszych może z powtarzanych w prze-

<sup>(1)</sup> Ludność dzisiejszego Egiptu, złożona głównie jak wiadomo, z pokoleń Arabskich (Fellów) i Mameluków, pierwotnych mieszkańców (Koptów) mało mieści więcej nad 100,000.

kazie od czasów ziemskich, w których wymieniamy właśnie imie téj ziemi (Egipt) i zowiemy ją »Domem niewoli».

Egipt jednak, ten kraj, jak widzimy, z tylu stron zająć nas mogący, jest detąd prawie nieznanym dla czytelników naszéj kteratury. Wyjąwszy kilka krótkich
rezrzuconych wzmianek w historyach powszechnych
przekładanych dla użytku szkolnego, kilku wspomnień w podróżach, słownikach i t. p., nie posiadamy
źródeł bliższego poznania jego;—winniśmy więc
istotną wdzięczność dla autora pisma, którego napis
przywiedliśmy.

Napis książki p. Wężyka: Podróże po starożytnym świecie, nie ma być branym w znaczeniu słowném i prozaiczném. Druga tylko część ogłoszonéj pracy autora (Tom 2) jest właściwie podróżą, pierwsza zaś jest raczéj jakoby wędrówką moralną do świata starożytnego, w któréj autor określa dzieje Egiptu, a to od pierwotnych czasów tradycyi, do dui obecnych. Zadanie, które uczynił autor: zaznajomienia nas z Egiptem, pomyślane jest na skalę obszerną; w ciągu pracy swej zapoznaje nas najprzód z dziejami mieszkańców starożytnego Egiptu, dalej z dziejami kraju tego w wiekach średnich, dalej z wypadkami, znakomitszemi w tym kraju w czasach nas bliższych (rozdziały Mahomet-Ali i Bonaparte), i wreszcie ze szczegółami tak zewnętrznemi jak wewnętrznemi dziś istracemi w tym kraju. Do dopetnienia zadania tego, autor nie bez usposobień po-Tyszyński, Tom II.

przednich (nie bez usposobień nawet z pewnéj strany do osiągnięcia mniéj łatwych) przystąpił. Przystępując do opisania Egiptu p. Wężyk, zdaje się nam, iż odczytał to wszystko, co najnowsi pisarze i podróżnicy o Egipcie i jego dziejach nam podali, przejął się w pewien sposób duchem najznakomitszych kwestyj dziejowych z téj strony, owszem fizyognomią kraju, który nam opisać zamierzył, sam naocznie sprawdził.

W piśmie, o którém mówimy, spotykamy wszędzie przed sobą widok żywych uczuć autora;—wszędzie prawie dostrzegamy główną myśl—przewodniczkę piękną, myśl szczególną i pracę wszędzie prawie własną, spotykamy zaś nadewszystko zaledwonie na każdéj karcie przedmiot dla czytelników literatury naszéj istotnie nowy; winniśmy więc obrócenie bliższéj uwagi na szczegóły wykonania.

Opowiadanie dziejów Egiptu zaczyna autor rozdziałem noszącym napis: Historya mieszkańców starożytnego Egiptu. Opowiedzenie czasów, wypadków, które kryje przed nami mrok historyczny, ma zapewne pewną przykrą stronę dla określającego je, ma téż jednak i pewną dogodną. Brak źródeł nie może być winą autora, szczupłość zaś czyni rozpatrzenie się w nich łatwiejszém. Źródła dziejów starożytnego Egiptu właśnie są tego przypadku.

Ksiega biblijna Exodus, Herodot (w ks. 2), Manethon (znany tylko z przytoczeń u Józefa), z późniejszych Diodor Sycylijski (w ks. 1) i Plutarch

(De Iside et Osiride), wzmianki wreszcie w Strabenie i Pliniuszu, oto jest prawie wszystko, co podała nam starożytność o dziejach Egiptu. Tatradycya piśmienna Egiptu nie jest to wcale owa tradycya piśmienna Grecyi, w tworach jej myśli żywej, z przeciągu blisko 20 wieków istniejąca. Począwszy od Porphyriusa i Jamblicha (Neoplatoników) do najnowszych podróżników po wschodzie, ile nadto dopełnień, objaśnień, ocenień i kompilacyj owych źródeł. Rozpatrzenie się w dziś istniejących pomnikach i odkrycia piśmienne wschodu, mało zapewne zdołają (a przynajmniej zdołały dotad) przedmiot główny objaśnie; pisma pp. Dénon i Andréossi i t. p. (za wyprawy Bonapartego) wyjaśniły spółczesność i sztukę, ale nie dzieje dawne Egiptu. Wynajdywane wzmianki w historykach wschodnich (jak np. indyjskich) stwierdzają tylko podania ksiąg Mojżeszowych. Zadanie więc, które sobie uczynił autor: zaznajomienia nas z dziejami starożytnego Egiptu, nie było widzimy zbyt trudném, mogło się nawet dokonać bez szczególniejszych ofiar czasu, ciężaru badań, i dziwimy się, iż autor, powiawszy, nie dopełnił tego zadania.-Przyczyna, dla któréj w Historyi mieszkańców starożytnego Egiptu nie poznajemy téj historyi, zdaje się nie tyle pochodzić z braku usposobienia, jak raczej ze sposobu pojęcia zadania swego przez autora. Jaką autor przywiązywał wagę do powyższego napisu swego, już wnieść można z granic, w których wykonanie przedstawia:-- cala historya starożytnego Egiptu, mająca ten

wspaniały napis Historya, obejsawjąca u autora tak rosległą epokę (t. j. ad czasów pierwotnych do W. VII. ery X.), tyle szczególnych oddziałów, i tyle ustępów, zawartą jest na kartach dziesięciu lub mało więcej. Jak zaś patrzył na obraz, który zamierzył skreślić, na jego rozwinienie i całość, wyjaśnia to już sam szyk opowiedzenia przedmiotu.

Antor opowiadanie zaczyna od wzmianek o religii i literaturze Egipevan ludu, z którym nie zapoznat nas jeszcze; przystępuje dalej do określenia pierwotrych dziejów Egipcyan wnet rzucz je imówi obszernie o Grecyi, to jest o rozwijaniu się w niej poezyi i pojęć filozoficznych; dalej czyni porewnanie sztuki Greków i sztuki Egipevan, (któréj równie jeszeze nie znamy), wraca do rozpoczetych dziejów pierwotnych, kilku słowy staje przy wieku VII., i wreszcie daje nam oddział określający ludność, zwyczaje, obyczade, setuke i eharakter dawnych Egipeyan (oddział ten obejmuje tylko pottory karty).—Przedstawienie wten sposób obrazu nie zdolało go nam odkreślić. zya starożytnego Egiptu przedstawia nam kiłka ustepów i kiłka kwestyj szczególnych, ale nie obraz dziejowy. Ten Egipt, o którym epowiada nam autor, Egipt od pierwotnych czasów podania do wieku VII., nie był to wcale Egipt jednéj i téjże barwy, jednego dziejowego obrazu, nie był nawet, rzec to możemy, jednym i tymże krajem. W owym długim przeciągu Egipt miał dwie epoki różne. Był to z raza Egipt dawny właściwy, Egipt z Faraenami, królami Herodotowemi i Memphis,—i daléj Egipt Greckí, z Aleksandryą i domem Lagidów. Isis, Osiris, Apis; piramidy, obeliski, sfinxy, miasto Teb o stu bramach, Labirynto trzystu salach, pierwszy król prawodawca Menes, pierwszy król podbijacz Sezostrys, pierwszy król filozof Psameticus (wychowujący niemowlęta pośród trzód swoich, dla dojścia przyrodzonéj mowy człowieka): to są główne doszłe do nas przez wieki rysy Egiptu właściwego.—O tych wszystkich szczegółach już tradycyi, już świadectw istnących, szczegółach odkreślających ów Egipt, autor nie wspomina nawet w swéj Historyi.

Po krótkiéj epoce Perskiéj od Antypatra do Cezara i po Cezarze, przedstawia się Egipt zmieniony i wpół przerodzony, - Grecki. Dom Ptolomeuszów (Lagidów) i miasto Aleksandrya staja sie wyrażeniem tego Egiptu. Aleksandrya, dla nowéj epoki nowe (piśmienne) piramidy stara się dźwignąć. - Muzeum Aleksandryjskie, biblioteka, walki Appollina, instytut, wznoszą i utwierdzają nowy świat moralny. Instytut Aleksandryjski (szkoła) nowe nauki tworzy. w każdej z nich rój pisarzy, i jedno z najznakomitszych dopełnia zadań w historyi piśmiennéj: połaczenie nauk tajemnych wschodu z życiem zachodniém. O téi szkole Aleksandryjskiéj, o Aleksandryi, nawet o rzadach Ptolomeuszów w ogóle, autor równie nie czyni wzmianki w historyi mieszkańców starożytnego Egiptu. Historye obu tych epok, epok tak rozróżnionych, oddzielnych Egiptu starożytnego,

żyk w jednym ogólnym rysie przedstawił, w jednym rysie religii, dziejów, zwyczajów, sztuki, literatory

i t. p.

Rozdział p. Wężyka, jak rzekliśmy, przedstawia ustępy tylko i kwestye szczególne.—Autor nam opowiada o wpływie religii Egipcyan na ościenne, o trudności spotykającej się w chronologii Egipcyan, o wpływie Egiptu na poezye i filozofie w Greeyi, e sztuce Cham. noliona i t. p. Autor dotyka w ten sposób najznakomitszych kwestyj; mówi, jak widzimy, o źródle cywilizacyi naszéj, o Hebrajczykach, o Grekach, poczyi, filozofii, pracach dzisiejszych; i w rozdziałe noszącym napis historyi mieszkańców starożytnego Egiptu, widzimy wszystko prócz tój historyi. Rzecby można. iż autor przejrzał starannie wszystko, co napisano najnowiej w przedmiocie dawnego Egiptu, i to tylko nam opowiedział, co go silniej lub dłużej zajęto. W przedstawianiu zaś owych kwestyj (dodać winniśmy) znajdujemy nieraz niejasność, i nieraz mytność. W powtórzeniu zdań lub domysłów o szczegółach starożytnego Egiptu, autor był zapewne panem wyboru, i moglibyśmy się mieraz zapytać: dłaczego ten a mie inny uczynił?

Dla przykładu wskażemy na jedną z kwestyj autora; wskażemy np. na główną, to jest na kwestyę i dalej ustęp o wpływie cywilizacyi egipskiej na grecką i w ogóle europejską.—Cywilizacya Egipcyan była, według autora, w micie ich religijnym, i dlatego zaczyna opowiadanie od wkreślenia tego milu. Egip

cymaie, powiada autor, ozcili slońce i światte, i na tóm kończy. Dla pismra, traktującego jakową galąż nauki abstrakcyjnie, możeby dostatecznem była, dla wzmianki o czci Egipeyan, upatrzyć w niej jakowa idee główną i un tém przestać; historyk jednak winien nam prawde dziejową.--Isis i Osiris, te dwie elówne postacie w mitologii dawnych Egipcyan, nie wiemy coby oznaczać miały. Według jednych byłu to księżyc i słońce, według innych Juno i Jewisz, według innych Cerera i Bachus. Historyk sycylijski Diodor, przytoczywszy teróżne podania (Bibliot. hist. Hb. 1.) dodaje 20 bóstw imnych, które Egipcyanie czeić mieli. Religia więc starożytnych Egipeyan była wielobóstwem nie jednobóstwem. Przedmiety jéj byly oddaleniem się już od przyrody martući. Charakterystyką religii i Egipcyan było owszem przejście wyraźne od Sabaizmu (czci gwiazd) do fetuszyzmu (czci zwierząt, Apis, kzyda i t. p.), i ts cześć Egipcyan uważaną jest dziaiaj z téj strony za postepowy moment czci racyonalnéj (Génie des religions 1842. p. Edgard Quinet). Autor jednak, po krótkiej (a jak widzimy mylnej) wzmiance o ozci starożytnego Egiptu, opisuje nam dalej jej skutki. Religia Egipcyan stala się, według autora, zasada wszystkich religij, nawet hebrajskiej. » Sedzioenza i królowie psalmiści, mówi w rozwinieniu téj mysli p. Wężyk, twórczym duchem obrabiali (?) i przetapiali (?) pierwotną formę. Wykład autora nie rozfaśnia nam zwykle nalożeń. Gdyby przynajmniej

P. Weżyk rzekł: lud hebrajski (który stawił cielca) albo królowie w ogóle, ale Psalmiści (!). Mit egipski stać się miał źródłem całéj poezyi wschodniej (predzejbyśmy rzekli zachodniej), i autor tak go ostatecznie określa: »Prototyp całej poczyi wschodniej, odrębny jednak w charakterze i naturze od poezyi melancholiczno-religijnéj hebrajskiéj (rzeczywiście, co za związek między melancholia i słońcem?), lub od poezvi czerpanéj także w religijném źródle Orpheusza (któréj nie znamy) i innych poetów greckich, poprzedników poezyi lirycznej już właściwie greckiej.« Cóż to wiec za prototyp, który od wszystkiego tego. co miał stworzyć, tak różny jest, jak mówi sam autor, i w charakterze i naturze? Cześć religijna Egipcyan była rzeczywiście źródłem czci religijnéj Greków, przynajmniej było to wiarą powszechną w saméj Grecyi.--- Wiadomo jest, mówią historycy dawni, iż Egipt podawanym jest za miejsce pierwotnege mieszkania naszych bogów. « (Herod. lib, II.; Diod. lib. 1.).

Jakim sposobem cześć ta przeszła z Egiptu do Grecyi, jest to kwestya najmniéj rozjaśniona dziejowa. Najwięcej ustalonem mniemaniem jest: iż Danaus król w Argolidzie (Pausan. in Corinthiacis), Cekrops w Attyce (Euseb. in Arcadicis), pierwsi upowszechnili wyobrażenia w Grecyi o bogach egipskich. Phoroneus z Egiptu pierwszy miał upowszechnie sposób ich czci (Clem. Alex. Arnob. lib. 6). P. Wężyk, który w rozdziale Hist. Star. Egipsk. zajmował

się tylko rozwijaniem szczególnych kwestyj, który się tak stanowczo objawia za źródłowościa naszći cywilizacyi w Egipcie, przejścia tego nam nie objasnia. »Orpheus, Museusz, mówi autor, śpiewali o micie eginskim. Równie dobrze mógł autor rzecz Pamphus, Liciasz, Eumolphus, Tamirus i t. p. . i tych bowiem, jak tamtych, z téjže epoki poetów rzeezywiste utwory nas nie doszły. Argonautyka i kimny Orpheuszowe rzeczywiście sa równie dawne jak Hero i Leander Muzeusza. »Hesiod, mówi dalej autor, odbrzmiewał niejako dawne wyobrażenia Egipt eyan, do których udawał się w celu wyksztakcenia swego.« Wyrażenie to jest zapewne własném autoza i pochodzi z obojetności ku rzeczom downem. Wiadomość o życiu Hesioda zawarta jest prawie wyłącznie w tych wzmiankach, jakie o sobie sam czyni w swych pismach. W jednym z poematów swych dydaktycznych Prace i dnie, mając przystąpie do nauczenia sztuki żeglarskiej, Hesiod mówi: "Ate jakoż mam przystąpić do nauczenia téj sztuki, ja, com się nigdy nie puszczał na morze, raz tylko do Eubei z Aulidy, gdy być miała walka poetów. « (Epyava: Hueode w. 150 i d.). Nie znamy domysłu, żadnego nawet scholiasty, izby Hiesiod był kiedy w Egipele. Chyba przypuszcza autor, iż ten pasterz trzód Helikom puścił się pieszo ku (mogącym już wówczas istnice) Dacyi i Sarmacyi, i przez potnoc spuścił się przestrzeniami Azyi ku Babilonowi i Memphie. Niebytność blesioda w Empcie jest dla badań faktem stanowezym. Odbicie w kosmogonii jego wyobrażeń egipskich jest-właśnie dowodem poprzedniego upowszechnienia w Grecył tych wyobrażeń.

»Smetność, potrzeby duszy i tajemniczość, cechuja, mówi p. Weżyk, dydadyktyczne utwory tego Dydaktyczna poezya Hesioda, która upoetyczniała każdy poprzedni przedmiot, nawet prace, która w szczegółach swych roztaczała się w szcreg znaczeń szczególnych imion, tak, iż, według uwagi niektórych, była tylko szeregiem nazwisk (»Magnaque pars ejus (Hesiodis) in nominibus est occupata.« Quint. de Inst. Orat. lib. 10), była zapewne raczej rozwidnieniem a nie tajemniczością, raczéj świetnością (poetyzowaniem) myśli i szczegółów a nie smętnością. Starożytni, którzy dla ocenienia ducha poezyi dawnéj właściwszemi sędziami byli, przyznają owszem Hesiodowi strojność i słodkość (vir fuit perelegantis ingenii et molissima dulcedine carminum memorabilis. « (Patere lib. I. cop. II)

Nie wiemy więc, zkąd wypadła autorowi taka charakterystyka poezyi Hesioda, niewiemy zwłaszcza: owe smętność, potrzeby duszy i tajemniczość, co za związek przedstawić nam mają ze czcią światła?—Rys rozwinięcia pojęć filozoficznych w Grecyi od wyjścia ich pierwotnie z Egiptu, do ich powrotu do Egiptu t. j. do filozofii Neoplatońskiéj, miał zapewne przedstawić główny dowód i rozjaśnienie kwestyi. Rys ten jednak w istocie stanowi ustęp zupełnie odrębny od przedmiotu. W rysie tym autor wylicza

po nazwisku wszystkich twórców szkół filozoficznych w Grecyi i stara się kilku słowy ich odrębne (więc mie należne do Egiptu) barwy przedstawić. Ustęp ten nadto przedmiotu swego nawet oddzielnie wziętego trafnie nie odkreślił (1).

Autor więc podróży po starożytnym świecie, powtórzmy, mając mówić o dawnym Egipcie, zajmował się raczej zboczeniami do rozpraw dzisiejszych; mając przedstawić nam dzieje, przedstawił kwestye; przedmiot kwestyi dotykał nie zaś rozwijał, i w rozdziałe noszącym napis historyi mieszkańców starożytnego Egiptu, nie widzimy prawie, jak rzekliśmy, ani tego Egiptu, ani tych mieszkańców.

Daleko szykowniejszém i więcej nauczającem nas jest opowiadanie autora o dziejach wieków średnich w Egipcie. Opowiadanie to zaczyna p. Wężyk od wzmianki o dawnych dziejach Arabii; od Mahometa zaś i zajęcia Egiptu przez wodza Anru pod Omarem, opowiada szczegółowie, lubo w rysie, szereg

<sup>(1)</sup> Autor np. w tym rysie przystąpiwszy po Epikurze i stoikach do filozofii Platona, tak jej stanowisko rozjaśnia: "Platon wywodził pojęcia łańcuchem dedukcyi ze świata umysłowego i łączył je ze światem zewnętrznym." Charakterystyka w trzech wyrazach rzucona winna być ścisłą, wyrazy te w nauce zwłaszcza, któréj autor dotknął, zbyt ostrożnie stawiane być winny przy téj ścisłości i następstwach określonych ich znaczeń. Metodą dowodzenia Platona, jak wiadomo, była indukcya (zkąd dyalektyka); dedukcya zaś była metodą Arystotelesa (zkąd logika).

wypadków i następstwosób rządzących, czyli byt zewnętrzny Egiptu pod cynastyą zrazu Kalifów Bugdackich, dalej Tulonidów, Akszidów, Fatymitów i Ajubitów, dalej pod rządem Bejów z milicyi Czeskaskiej (Mameluków) i wreszcie Turków.

To historyczne opowiadanie dziejów Egiptu, jest własne autora; zaletą jego jest równie treść dla literatury naszéj nowa, jako téż drobiazgowość faktów zewnętrznych, czyli szeregu nazwisk i przemian przedstawianych; za stronę słabszą poczytujemy część wewnetrzna opowiadania. Skreślane przez autora dzieje Egiptu nie przedstawiaja, nam ani charakterystyki osób, ani malowania wypadków historycznego. Główną sprężyną historycznych wypadków wschodu z epoki, którą autor kreśli, było zapewne zjawienie się nowéj religii. Religia ta (jakabyholwiek była jej żywotność) potworzyła w tym czasie kraje, nową cywilizacyę, węzły, i stała się (że ponowimy tu porównanie) stosem Wolty dla martwego ciala Egiptu. Z opowiadania autora nie dostrzegamy ani znaczenia wypadku tego w ogóle dla zachodu i wschodu, ani roli, jaka grał tu Egipt. Te dynastye i dzieje, o których opowiada nam autor, ani zastanawiają nas, ani przywięzują, ani uczą. Widzimy tu tylko daty stawłane po datach, pośpiesznie, z dodaniem niekiedy jednéj lub pary anegdot kronikarskich.

Kiedy jednak mówimy, iż autor nie odkreśla nam charakteru osób, nie powiadamy, iż ich nie kreśli; autor owszem, już przedstawieniem czynów, już zdaniem moralném starał się zwykle odkreślić nam każdą z przedstawianych postaci; mówimy tylko, iż właśnie to zdanie moralne zwykle jest w przeciwieństwie z czynami.

Po wzmiance o kilku przepisach Koranu Mahometowego, które nam (jak przytoczone trzy twierdzenia Stoików w wywodzie całej filozofii greckiej) nie odkreśliły przedmiotu, to jest nie odcharakteryzowały ani Koranu, ani Mahometa, autor każdego prawie ze znakomitszych rządców Egiptu załącza opis moralny.

Opisawszy np. ze szczegółami fakt historyczny, który nie zdołał być zaprzeczonym, spalenie biblioteki w Alexandryi, t. j. przynajmniej części jej pozostałej z pożaru pod Cezarem (filii) z rozkazu Omara, autor tak charakteryzuje tego Kalifa: «Mąż ten był jednym z najsprawiedliwszych Kalifów. Skromny, bogobojny i mędrzec w uczynkach (!) nie nadużył nigdy zwycięztwa etc, « T. II. str. 62. Opisawszy spalenie samej Alexandryi z rozkazu i dla rozrywki Kalifa Hakema, tak o nim mówi: «Hakem jednak mniej złym był niż szalonym (co autor rozumie przez złośc?), jego pojęcie często było wznioślejsze od otaczających go osób (tém gorzej), czucie miał bardzo żywe» str. 103.

Charakterystyce Saladyna dwa oddzielne rozdziały są poświęcone. Śród monotonnych postaci wschodu, Saladyn rzeczywiście może był jedyną postacią odznaczoną w dziejach egipskich. Graf on zwłaszcza

najznakomitszą rolę w dziejach wojen krzyżowych. ze strony Mahometanów, i autor nader słusznie uczynil go głównym bohaterem swej powieści. dnak odkreślenie postaci na skale wielką, właśnie nam jest dowodem tego, co rzekliśmy. Jakim autor chciał nam przedstawić Saładyna, rzeczywiście nie zgadujemy. Autor opowiada nam wprawdzie jego czyny i jego dzieje, opisuje nam jego przygody milosne, jego powodzenia wojenne, jego dojście do władzy, zatargi z królem Ryszardem, jego szczęścia i jego nieszczęścia; określa nam nawet nieraz jego rysy szczególne, np. jako raz dał rozkaz siostrze: iżby otruła meża a szwagra swego, którego miał w podejrzenju o działamia przeciwko siebie; jak «zdarzało się często, że rozprawiającym w materyi religijnéj głowy kazał ścinać» i t. p. Na zakończenie zaś taki wyrozumowany obraz określanego charakteru dołącza: «Z życia Saladyna możemy wziąć miarę o jego charakterze. Nie miał on wad podłych, ani skapstwa, ani okrucieństwa (?); ani podejrzliwości (?), ale nie miał także cnót wielkich, ani szacunku dla codzego dobra, ani miłości bliźniego (tu więc właśnie byloby miejsce owemu przymiotowi). Wsławił się, uczynił wiele dobrego krajom, któremi zarządzał, ale splamił życie swoje kilkoma postępkami, cechującemi niewdzięczność i nieczułość (to byłoby nie wiele dla Kalifa i nie zasługiwaloby na wzmiankę). Lud go kochał, gdyż zmniejszył podatki i ozdobił miasta wspaniałemi gmachami; duchowieństwo koebało go,

gdyż był surowym Mahometaninem, modlącym się przykładnie, rezdającym jałmużny i prześladującym nawet tych, którzy w materyi religijnéj inne mieli od niego zdanie.... Odmieniwszy nieco, dodaje wreszcie antor, okoliczności i przeniosłszy na inny teatr i winne wieki Saladyna, możnaby się pomylić i wziąć go łatwo za wygnańca Ś. Heleny, » T. I. str. 167. Porównanie to nie dokończyło nam wcale rozjaśnienia; jest to porównanie, któregośmy się owszem najmniej spodziewać mogli: urodzonego przy tronie, umierającego na tronie, dobrego, pobożnego i nie tolerującego odmiennych wyznań (przynajmniej to wszystko, według charakterystyki autora) Saladyna.

To perównanie wszakże, które uczynił autor, przypomniało nam inne (które tu wskazać chcemy), a które przez autora zajętego dziejami wschodu i żądającego porównań, zdaje się nam właściwiej z tej opoki mogło być uczynionem. Przypomniało to nam zarazem wzmiankę, jaką autor uczynił o trzeciej (po
Mahomecie i Saladynie) wielkiej i według nas największej na wschodzie postaci, i zarazem zieokreślenie jej.

Za panowania w Egipcie domu Ajabitów, stał się był fakt na wschodzie, jeden ztych wielkich faktów, które przypominają ludzkości, iż tu wzrasta pod władzą nietylko własną; iż kształcąc własne, jakoweś znakomitszej natury (jakoby według nadanej sobie Karty) rządy spełnia; iż wreszeje nietylko tu w jednostkach mniejszych lub większych, lecz też zara-

zem i jakowyms wielkim ogółem żyje. W czasie tym, powiadamy, śród Azyi zjawiła się postać, zrazu nieznaczna i licha, wnet kolosalna, któréj naznaczenie dziejowe tyle musiało być ciemniejszem, o ile był ówczesny stopień-rozwinienia ludzkości, a która rzeczywiście tém się właśnie stać miała dla swej części świata, czem ów wygnaniec (o którym wspomina autor) stał się z pewnéj strony dla naszéj. Postacią ta był Timudzin, zrazu dowódzca szczupłego i nieznanego jeszcze prawie śród Azyi pokolenia (Mogołów), wkrótce zwycięzca wszystkich krajów Azyi, władzca i cesarz Azyi, osadzający na wszystkich jéj tronach swego pokolenia dynastye, od spółczesnych największym z Chanów, czyli Dżingiz-Chanem nazwany. W téj nieodległéj od nas epoce (w. XIII) jeszcze nie nasza Europa, lecz właśnie Azya znakomitościa krajów szczególnych jaśniała. Matka ludów, wyznań ich, myśli, piastunka mocarstw wspaniałych, skarbów, przepychu, zdała się jedna posiadać tajnię zasad żywotnych i zostawać na drodze wzrostu. Tu u stóp Himalai nad morzem leżały rozległe Indye zkastami, z księgami Vedów, z tradycyą prawie początków świata sięgającą. Tu ludne *Chiny* z cywilizacyą, sztuką i z wiarą zaprzeczającą jedności rodu ludzkiego, tu Persya z czcią dziennej gwiazdy, z mieczem dla Arimana; tu uczona Bocharya, siedlisko azyjskiéj myśli; tu wreszcie (że pomijamy kraje inne) Arabia, z prorokiem, nową religią i Kalifamipanami świata. - Różność wiar, jedność składów

wewnętrznych, roskosz, potega, siła, w ogóle cześć zmysłowa ludzkości i jakoby czysto zwierzeca. otrzymała tu była swe przedstawienie. Timudzia miał naznaczenie, uosobić w sobie cały ten wyraz. tę część zewnętrzną, wznieść ją na ostateczny stopień znaczenia i kres jej wskazać. Dżingiskan był uosobieniem różności wiar, urosł bowiem bez wszelkiej, i cierpiał wszelkie; był uosobieniem siły i potegi, z wodza 10,000, zwyciezca tłumów i mocarstw, złączył w jeden trony przepychu i rządził Azya; był wreszcie uosobieniem głównéj w ludzkości cechy zwierzęcej (srogości). Zawód swój rozpocząwszy ugotowaniem w kotlach 70 wodzów swego pokolenia, wyrznięcie 200,000 ludzi w mieście zdobytém (Samarkanda) miał za igraszkę, za roskosz zamordowanie dłonią własną ostatniego dziecka na reku matki. Znane jest polowanie tego władcy w środkowej puszczy azyjskiej, którą kazawszy otoczyć zastępem ścisłym i łącznie postępującym, upoił się w końcu widokiem zwierząt drapieżnych i różnych wzajem zmieszanych. - Swe zwycięztwa rozpoczął Timudzin dla zemsty; złączywszy azyjskie trony, wcieliwszy zasady Azyi, zdawał się wyrzec: »cześć wam!« i umarł, nie wiedząc, iż zarazem rzekł inne słowo. Dżingiskan umierając nie wiedział, iż dając dynastyę mocarstwom, wyrzekł do nich zarazem »kres wam!« te wasze tu wiary są śmiercią, wasze nauki są śmiercią i wasza społeczność śmiercią. Stójcie już odtąd i tulcie się, dopóki silniejsze ręce żywój nauki nie dościgną was, nie obejmą i nie uścisną. Dżingiskan miał podebieństwo zupelne, widzimy, z tym, do którego równamy go, z bliżej nas obchodzącym zwycięzcą kampanij włoskich. Inne były zasady, w imie których rozpocsął zwycięztwa, inne były, które przedstawiał, a inne sprawił.

Autor podróży po starożytaym świecie, który, jak uważaliśmy, lubi perównania i ustępy, który w roździałe o mieszkańcach starożytnego Egiptu zaledwie nie wiecej mówił o Grecyi jak o Egipcie, który w wiekach środnich wylicza całe szeregi władzców w państwach sąsiednich Egiptowi, który owszem oddzielne roździały poświęcił opisaniu wojen krzyżowych, więcej zapewne zachód, aniżeli wschód obchodzących, i który, jak sam to powiada, dlatego opisał pierwsza wojne krzyżową, "iż nie nie miał zajmującego do powiedzenia o rządach panującego wówczas Kalifa Mostalda«; możemy dziwić się, iż nie mając nie zajmującego do powiedzenia o rządach Ajubitów, nie opowiedział nam raczéj wzniesienia się władzy Mogołów, tak ściśle wiążącego się z dziejami całego wschodu. Wzruszenie i spustoszenie tronu Kalifów Bagdadu przez Mogołów, wywarło wpływ stanowczy i na los dalszy Egiptu holdującego im. Robiąc zaś w kolei dziejowej wzmiankę o Czyngiskanie, tak mówi o jego czynach wojennych: jował on z Chińczykami, zburzył miasto Pekin, zabrał mu wielkie skarby, wygnał z kraju Karaźmiańczyków, i za pomocą swego wejennego geninszu i swych dzikich Tatarów i Mogelów, dekonał tysiąc podobnych dzieł niesłychanych«; nie jest to falszem, lecz nieodkreśla to znaczenia postaci dziejowej.

Dwa ostatnie rozdziały tomu 1. (Bonaparte i Mechmed-Ali) obejmują nader nas bliskie wypadki; zalety i wady historycznego opowiadania autora, o których rzekliśmy (to jest zalety treści, wady wykładu),
mogą tu być bez szczególnych wskazówek sprawdzene.

Po obeznaniu nas w tomie 1. z dziejami Egiptu, w tomie 2. przystępuje autor do zapoznania nas z samym Égiptem. W części téj opisuje p. Wężyk to, co istnie w spółczesnym nam Egipcie, co sam oglądał.—Ostrzedz winniśmy, iż nie widzieliśmy nigdy Egiptu. Mamy ztąd niedogodność w niemożności sprawdzania faktów, mamy jednak i korzyść. Nie widzieliśmy powiadamy Egiptu, autor zaś pisał właśnie dla tych, którzy go nie widzieli, możemy więc właśnie sądzić ze stanowiska większości, ze stanowiska głównego celu autora.

Tom 2. pisma p. Wężyka ma ogólny napis: "Obrazy"; autor przebiega Egipt od portu aleksandryjskiego do granic Nubii, i udziela nam głównych wrażeń tego przebiegu.—W rozdziale 1. "Przelot" jesteśmy świadkami pierwotnych wrażeń autora przy wstąpieniu na ziemię egipską; spotyka nas dalej opis miast oglądanych przez autora i osób; mamy pokolei przed sobą Aleksandryę, Mechmeda-Ali, Fellów czyli

Arabów egipskich, Beduinów, Hetmana Matruda, jarmark w Tantach, Rozette, Damiette, Mansure i t. p.

W ogóle zdaje się nam, iż opis tych szczegółów jest w harmonii z nagłością przebiegu. Przedmioty, o których tu autor wzmienia, nie przedstawiają się nam w swéj całości, nawet nie w rysach głównych. Majac dać nam obraz zewnętrzny, autor zwykle przestaje na kilku urywkach, rysach; mając dać określenie moralne, daje sentencye nieokreślająca. Zapoznając np. nas z pierwszém miastem, do któregośmy weszli, z Aleksandryą, autor tak ją określa: »Aleksandrya, to miasto Turków, miasto kupców, miasto wschodnie«; właśnie téż chcielibyśmy poznać. co to jest miasto wschodnie. »Jest, mówi autor, w Aleksandryi kilkanaście kawiarni, kilka restauraevi i przechadzających się po ulicy kilku dandych z Europy.« Wszystko to przypomina nam raczéi miasto zachodnie nie wschodnie; wzmianka ta jednak jest calkowitém przez autora określeniem Aleksandryi. Dając nam poznać Rozettę, autor mówi: »otóż Rozetta i morze Śródziemne. Miasto piekne... domy bardziéj do europejskich podobne (nie słyszeliśmy pierwéj o różności), okolice żyzne... kwiatów i zieloności mnóstwo. Gdzie niegdzie kapelusz i strój europejski« (czy w tych okolicach, czy w samém mieście?). Rozdziałowi temu rzeczywiście zbyt właściwszy jest napis szczególny, przelot; niż ów ogólny, obrazy.

Rozdział drugi obszerny, obejmujący więkaza część tomu, poświęceny jest przeciwnie, opisewi jednego tylko miejsca i jednego miasta Kairu. stepujac do tego rozdziału, autor daje nam najprzód w ogólnych rysach obraz Kairu i wykłada trudność swego zadania.---»Rzucony przypadkiem na te brzegi (mówi autor) czczy elegancik z Chaussé d'Antin lub Krakowskiego Przedmieścia, zobaczy tylko miasto koloru piaskowego.... spostrzeże, że ulice ciasne, wielblady niegrzeczne (?), Araby naprzykrzone i straszne z wejrzenia, zwróci uwagę na brak eleganckich sklepów, hotelów, restauracyj, gieldy, wzruszy ramionami i powie: jakież to nudne miasto! .... »Aby pojać dostatecznie Kair, dodaje autor, trzeba być artysta, poeta, trzeba być Arabema str. 36. Nie rozumiemy, dlaczego autor przystępując do najobszernieiszego rozdziału swych podróży, to odczarowanie z góry nam uczynił: autor sam nie jest Arabem. Nie znaiae Kairu nie odgadniemy, czyli go autor pojąk i żałujemy, iż nam nie wskazał przynajmniej, dla czego doszedł do téj myśli? Szczegóły, o których autor wzmienia lub które rozwija przed nami, sa liczne: są to wprawdzie po wiekszéj cześci zewnetrzne tylko szczegóły Kairu, ale rzeczywiście Kairu. W opisach tych czujemy co chwila, iż mamy przed soba lud różny, nie nasze obyczaje, zwyczaje, klimat, odmienną cywilizacyę. Zarzut jednak, którybyśmy uczynić tu mogli, jest, iż nie poznajemy dobrze tego, co czujemy. Autor co chwila prawie przesuwa się

z miejsca pa miejsce i nie kończy obrazów zaczętych; auter zdaje sie mieć czytelnika za znającego już obraz, daje rys wrażenia własnego i przenosi sie da-Obszernieisze nawet na pozór zatrzymanie się nad przedmiotem, jest zwykle rysem, dotknięciem: Uwagi jednak ogólne i postrzeżenia autora, nieraz spotykamy tu trafne. Zaimującóm np. jest dla nas to, co autor opowiada o śpiewie arabskim. Autor w Kairze był świadkiem śpiewu pierwszej śpiewaczki Kairu, arabki Safy. Arabka ta przy dźwięku gitary śpiewała za przegrodzeniem; określając wzruszenia stopniowe w ozasie słuchania tege śpiewu, autor mówi: »co za smętność!... ol jak jej głes coraz przyjemniejszym się staje!.. jak przenikający uczuciem... w tym śpiewie cała historya niewelniczego życia haremu, chociaż słowa co innego nuea. Ta uwaga może być trafną, ta uwaga dotyeze właśnie strony wewnętrznej Kairu, i nie sądzia my, iżby trzeba było być Arabem, by ją uczynić. Powtórzymy téż tu zajmującą anegdotę, którą nam autor w rozdziałe tym opowiedział, a którą słyszeć miał z ust samego Solimana Buszy (znanego Francuza Séce) w Kairze. »Pewnego razu, mówi autor, Seliman znajdował się w pałacu Mechmeda wraz z wielkim Imanem religii, i wtrącił się do rezmowy po turecku, a Basza zdziwił się: iż Soliman nietylko po arabsku, ale i po turecku już mówi; so pownie, przerwał Iman (który jest skrytym nieprzyjacielem Selimana). Soliman mówiłby już dobrze po turecku.

gdyby weiąż z nami obcował, ale Soliman, gdy sawita do Kairu, zawsze z swemi, zawsze z konsulami, zawsze z kupcami europejskiemi. Uczuł to Francuz izbliżywazy się do Imana, pogłaskał go miluchnie po brodzie i rzekł: »a czy wiesz, mój ojczeł dla czego Soliman przebywa zawsze z konsulami, zawsze z Europejczykami? oto dlatego: że od nich zawsze można się czegoś nauczyć, a czegóż proszę można się nauczyć od osłów? — "Jakto! — zawołał obrażony Iman—ale Mechmed-Ali rzekł na to parskając od śmiechu: »ha! ha! ba! mój stary, Soliman ma racyę, oj osły wy, osły i wielkie osły! Słów kilka odcharakteryzowały nam zapewne Kair nad wszelkie szczegóły, lecz aby je pojąć, trzeba owszem, powtórzmy, nie być Arabem.

W trzecim i ostatnim rozdziałe »obrazów« skreślony jest przez autora Egipt Górny. Rozdział ten przedstawia nam też zalety i też wady; czytelnik przy każdém prawie słowie autora widzi, iż jest w Egipcie: nie wié jednak, w którém jest miejscu i na co spogląda? Autor co chwila woła: spojrzmy, wejdźmy, popłyńmy, rozkażmy, już ranek! już dzień! już nocł jesteśmy ciągle świadkami życzeń i zamiarów autora, ale nie ogłądamy ich skutku. Spotykamy tu i znajdujemy opisane w tym rozdziałe: płynienie w Kanży, stolicę Górnego Egiptu Syut, miasta i miasteczka, gruzy Teb, Luxor, obeliski, kolosy, mumie ludzi i mumie zwierząt, studnie z mumiami, i wrezcie znalazł tu szczegółowe episanie najstra-

eztiwszy (według autora) zwierz—krokodył. Płynienie w Kanży i to opisanie krokodyła poczytujemy za najpełniejsze śród obrazów.

Oba tomy Egiptu kończą spisane pracowicie tablice chronologiczne (z waryantami) Królów, Kalitów i Sułtanów egipskich od czasu Faraonów.

Taka jest treść i szczególy Podróży postarożytnum świecie p. Władysława Weżyka. Ten jest zajmujący ich przedmiot i te (które się nam przy odczytaniu przedstawiły) niedostateczności. - Im więcej nas zająć mogące, im nowsze i rozleglejsze uczynił sobie autor zadanie, im więcej starań i czasu dla możności dopełnienia go poświęcił, tém więcej żałować musimy, iż się owe niedostateczności zdarzyły. Za główną i ogólną wadę w opowiadaniu, tak tomu 1. (dziejów), jak 2. (obrazów), poczytać nam jak widzimy wypada: pośpiech, - bezszyk, brak wytrawienia myśli, całości w szczegółach, ztad w ogóle brak zwykle użytku dla czytelnika, musiały tu być nastepstwem konieczném.--Jeżeli w tomie opowiedział nam tylko wrażenia z pism odczytanych o dziejach Egiptu, w tomie 2. spisał jedynie wrażenia szczegółów oglądanych w Egipcie.- Mówiąc wrażenia, nie tłumaczymy się jeszcze jasno.-Wrażenia te, które nas od przedmiotu dochodzą, w nas są raczej, nie w samym przedmiocie. Pojecie danego szczegółu zawisło od natury i, że się tak wyrazimy, od szczegółów tego pojęcia. Przedmiot każdy przed nami, jest już całością w sobie, już cząstką

w ogdie, już pewnem gnaszoniem, spezdom, w liezbie oddzielnych całości; w każdym z tych względów jak ma jeszcze liczne odcienia znaczeń. Autor dziejów i obrazów Egiptu nie przedstawia nam jedności wikreśleniu swych wrażeń; raz o dotknietym lub ujrzanym przedmiocie rzuca rys jako o przedmiocie w sobie, już znowu jako o cząstce w ogóle, a urywek ten zwykle w urywku nowym nam przedstawia. W części dsiejew przedstawił nam już w bezszyku, dotknieciu, kwestyc,-już nie w obrazie wypadki; w części drugiej rysy, rzuty, przeskoki, tak, iż w opowiadaniu autora o obrazach w Egipcie, widzimy raczej samego autora, a przynajmniej ruch jego, nie Egipt.-W obu częściach, autor przy opisamu szczególów zamieszcza uwagi własne. Okoliczność ta jest dobra wróżba na strone autora; tak rzadko pisarze nasi mogą jeszcze wydobyć z siebie myśl własną. Im jednak pożądańszem byłoby dla nas spełnienie wróżby, tém za właściwsze poczytujemy wyrażenie tu przelotnej uwagi. Myśl jest to uteoor jak inne, jak inne wiee podlegla być musi momentom wzrostu, formacyi. Myśl zwłaszcza, która ma zostać lekiem moralnym, nie ma być objawianą przed czasem. Myśl, która ma zostać lekiem, (że powiemy pzrez porównanie) to owa misterna kropla, reką farmacenty zdziałana; jej pierwiastki nasuwane oddzielnie, to fatsze i nieraz jady, dopiero wrozwicia łącznem, w postępnym harmonijnym skladzie są prawdą. Od autora więc, głoszącego zbier 20

myśli, pragneliśmy widoku kropli nie ich pierwiąstków. W ogólném przedstawieniu pierwiastków, że się wyrazimy jezykiem chemicznym, chcielibyśmy widzieć kombinacye nie mieszanine. Widzieliśmy już w wymienieniu treści, jak rzuty myśli autora nie dają nam zwykle w składzie swym harmonijnego leku; ta strona ich najjaśniej się nam jednak przebija w rozdziałe rzutowi myśli wyższych wyłącznie poświęconym, a któremu dal autor tytul: » Rzut oka na wschód«. W artykule tym autor rozwifa myśl, przez większą część podróżujących po wschodzie dziś powtarzaną, o upadku ludności wschodniej, zdenerwowaniu jej przez przepisy religii materyalnéj, zmysłowej, i znaiduje: iż społeczność ta, nie stopniowych ulepszeń, ale przekształcenia z gruntu wymaga. Téi myśli iednak czytelnik domyślać się ledwie może. Rozumowania swe autor przedstawia nam w poetycznych zwrotach; poezya jest utworem, rozumowanie rozbiorem utworu, poezya więc nie jest zwykle środkiem korzystnym w rozwiciu rozumowania;-te nadto zwroty autora, sa to właśnie owe procedera formacyi, o których rzekliśmy, owe szczególne pierwiastki, nieraz mylne i nieraz sprzeczne, które autor bez szyku i spojeń przed nas wyrzuca. W całym tym rozdziale, o którym mówimy, następstwo szczególnych wyobrażeń autora jest dla nas nierozwikłaném. Autor np. mówi: »Egipcyanie, Chińczycy, Greey, Rzymianie, Araby, nie sąż wcielonym obrazem tych Danaid napelniających ciągle mające się rapto-

wnie podziurawić beczki? Oby ktoś po mpie nie przydał: Anglicy, Niemcy, Francuzi, byli temi bajecznemi wielkoludami, kładącemi góry na górach, aby dostać ręką niebios, « str. 3. To wyrażenia ładne, ale którąż tu autor cywilizacyę za lepszą uważa? Arabów czy Niemców? Autor wnet mówi: epoka nie jest zaiste w niebezpieczeństwie, aby powiedziano kiedyś o niej, że kładła góre na górze.... chodzi w niej wszystkim o ziemię. Zaden przedmiot zapewne nie jest zdolnym do przyniesienia tylu korzyści dla ogółu nauk, jak podróże; podróże bowiem dotykają ogółu szczegółów. Wschód jest bez zaprzeczenia jedném z najoblitszych źródeł w tym względzie. Wschód stał się dziś głównym celem wedrówek i podbojów moralnych, jako był niegdyś zmysłowych (krucyat). Badania i postrzeżenia odnoszone z téj ziemi-matki, są następstwem, doskonalszą formą, owocem, do których owe wędrówki pierwsze okazały się być tylko przygotowaniem. Otrzymujemy dziś z każdym prawie rokiem, we wszystkich mowach, zajmujące ogłoszenia w tym względzie, już to mające na celu wykład ujetych w pewny systemat wrażeń (Eug. Bore, ks. Holow. it.p.), już wszechstronne naukowe szczegóły o miejscach opisywanych (jak Russeger, Rüopel i t. p.). Žalujemy iż autor podróży po starożytnym świecie nie miał zamiaru w swém piśmie przynosić ani materyamyéli, pragnelién W ogólném prze razimy jezykie kombinacye ni mienieniu treś zwykle w skł: ich najjaśniej wi myśli wy: remu dal au tykule tym podróżując upadku lud przepisy r iż społecz przekszta dnak czy wania s zwrotac biorem kiem k to zwi cyi, o niera: szyk rozd nye nér ey

## HISTORYA LITERATURY POLSKIEJ, przez J. Majorkiewicza (1).

Duch ludzki, źródło tych form, które odznaczają ludzką społeczność, rozwija się teorycznie przez myśl (zkąd filozofia) i praktycznie, t. j. działaniem woli (zkąd historya). Uczucie jest ześrodkowaniem myśli i woli, to jest (jak mówi autor książki któréj treść przytaczamy) dobra i prawdy.

Wyrażeniem uczucia śród kraju jest jego literatura. Literatura wszelka o tyle ma pewną wartość, o ile jest odbiciem uczucia (dobra i prawdy).

Literatura polska niejednokrotnie była już ocenianą, ale nie była jeszcze ocenioną. Są doby, które przebywać musi każda literatura; te przebywała i polska. Od czasów poczęcia się jéj do naszych, dają się w niéj odróżnić głównie trzy zwroty:

<sup>(1)</sup> Historya, literatura i krytyka, pisma Jana Majorkiewicza. Tom 1. 1847. r. Warszawa.

Zwrot 1szy ukazuje się nam od wieku, który nastąpił wkrótce po przyjęciu przez kraj polski wiary chrześciańskiej, t. j. od XII. do połowy XVII., a cechą jego jest poruszenie rozumu, badanie wiary. Zwrot 2 jest od połowy XVII. do połowy XVIII., a cechą jego jest powstawanie na rozum. Zwrot 3, t. j. okres od połowy XVIII do dni naszych, a cechą jego jest wszechstronność, t. j. i niewiara, i wiara, i racyonalność.

Zwrot 1szy. Nasza literatura pisana zaczyna sie, ściśle mówiąc, dopiero od wieku XV.; lecz przed literatura pisana istniala śród ludu ustna, t. i. mówiona i śpiewana: dzisiejsi zbieracze przysłów, nodań i pieśni ludu, są wydawcami owej literatury. Różny duch panujący w piosnkach różnych prowincyj, wykazuje nam: iż różne były pierwiastki, z których dalej jedna całość złożyć się miała; śród piosnek tych, pieśń mianowicie krakowska odbija tak od kozackiej, jak byt domowy od drużynnego. Pierwszą wielką figurą, zaczynającą naszą poezyę piśmienna (jak w ogóle literature), jest pisarz z pierwszej połowy XVI. wieku, Mikolaj Rej. Zwrot, który widzieliśmy w pieśniach i podaniach ludu, dojrzewa w Mikolaju z Naglowic. Ou staje sie wyrazem, najprzód zwrotu religijnego ludu naszego, a powtóre naturalności uczuć i myśli, rozwijających się pod wpływem wykształcenia, do jakiego Rej tylko wznieść się zdolał. Bronią Reja był żart: "Zart, śmiech, leżą głęboko w naturze człowieka, który

mietylko rezumem i mową, ale i tem się różni od pwierząt, że się może śmiać i żartować; jestto majpierwsza i najdzielniejsza może broń zdrowego rozsadka przeciw niewiadomości i złości. Rej zaczał a nas szereg pisarzy protestantyzm odbijających. Nastepca Reja, Jan Kockanowski, podnićst piśmienna poczye polską do szczytu, na jakim w 1szym okresie stanać miała; liczni dalsi poeci do końca zwrotu, naśladowali po większej części i przerabiali Kochanowskiego. Kochanowski stał się wyższym od Reja przez to, że się więcej przejął uczuciem ludu, że podniósł język, że wreszcie, zamiast wychodzenia przecząco, wyszedł twierdząco. Z następców Kochanowskiego, tylko Sebestyan Klonowicz oryginalnością mu zrównał, śmiałością przewyższył. Obok wzniesienia się u nas poezyi lirycznéj, poczela sie się téż dramatyczna. Nasi pierwsi dramatycy tém sie odróżnili od obeych, iż po większej części nie przedmioty z dziejów greckich i rzymskich za tło swych utworów brali. »Zamiast starożytności klassycznéj świata Hellenów, odbija się tu lira Dawida i Mojžesza, świat Hebreów: bo Pismo Śte było wielkim, jak dzieła klassyczne, wzorem kształcenia się przodków naszych«. I metoda ta nie była na niekorzyść dla sztuki. »Cudnie piękną jest lira Pindara, ałe wznioślejsze są dźwięki arfy proroka.« Główne dramata nasze z tego okresu były: Józef, Reja z Nagłowie, Odprawu poslów, Kochanowskiego, i Jophtes. Zawickiego. Prócz tła głównego, zadeniem tych

dramatów było dawać téż przestrogi krajowi. W treści ich widać nawet progressyę. Dramat Józef (uważa autor), stawia przed nami namiętność w jéj walce z sobą (Józef i żona Putyfara); Odprawa posłów walkę namiętności z dobrem powszechném; Jephtes poświęcenie siebie dla dobra powszechnego.

Obok form poetycznych, rozwijała się myśl krajowa i w formie prozy. Po kronikarzach, którzy częścią zapisali, częścią przekazali tradycye, wystąpili przed innemi szermierze, t. j. pisarze już popierający, już odpierający nowo szerzący się duch reform w wierze istnącej. Na pólu tém dwa mianowicie zyskały głośność imiona: stronnik w wielu względach reformy, pisarz celujący wymową i oblitością, Orzechowski, i Skarga wzór główny, zpomiedzy pisarzy dawnych i nowych, siły i oryginalnych zwrotów jezyka. Ze sprzeczek tych płynela téż tylko, zdaniem autora, nauka żywotna. »W pismach to polemicznych Skargi, Wolana, Modrzewskiego, Smigleckiego i t. p., szukać trzeba zasad filozofii, bo w nich o naturze czyli istocie rzeczy, o skłonnościach, namiętnościach, rozumie i woli człowieka, nieraz się toczą rozprawy naukowe.« Tłum pisarzy należy do tego okresu: do pierwszego zaśrzedu Łukasz Górnicki polityk i statysta, Bielscy i inni. kończą: Sarnicki, Piasecki, Petrycy, Brosciusz; do tego téż zwrotu odniesieni jeszcze być winni pisarze z końca wieku XVII.: Andrzej Wegierski (Regençelscius) i Lubieniecki, o dziejach reformacyi piszący.

Zwrot 2gi. »Zepsucie smaku jest upadkiem zewnetwznym upadku ducha: a to zensucie: zaczete jesasze w wieku XVI., rozwineto się w potowie XVII., i odznaczyło wazystkie utwory poezyi i prozy naszéj przez cały ciąg wieku. W całym tym zwrocie pokazuje się sztuka, wysilenie, przeciwny zatém zupełnie charakter literaturze ludu, "który obok uczucie. ebdarzony jest rozsadkiem naturalnym, i dlatego pełnym jest naturalności w utworach swojej wyobraźni. Wprawdzie natura ludzka wszedzie rwie sie do życia. glos jej nie mógł sie wiec nie odzywać i w tym okresie: wszakże tylko czasami, »jakby zgryzoty sumienia« mówi autor. Śród poetów tego okresu, odznaczali się tylko poczyą czerpaną od lodu oraz w miłości ludu: Zimorowicz, i czystością języka Drużbucka; zapelniają okres dramata a raczej dyałogi dramatyczne w liczbie i fantazya obfi-»Proza nosi na te, ale w swych formach potworne. sobie wszystkie znamiona upadku ducha, i dlatego ukazują się głównie pisma obejmujące prosty zbiór faktów«. Na czele w okresie tym stoją twórcy albo zbiéracze przysłów (Fredro, Rysiński); słownikarze (jak Knapaki); bibliografowie (Zaluski); nawet historya krajowa zamieniła się w monografie albo bistorye rodzin (herbarze). Odzuaczają się jedynie niejakiém myśleniem, pożytkiem, pisma filozofów wieku Radlińskiego i Wiśniewskiego; z pism Kochowskiego: Klimaktery, i Starowolskiego: Hecatombas.

Zwrot 3ci. »Uczuciowość posunięta do ostateczności, osłupiałość moralna, skołowacenie myśli,
zamiast rozwijania się normalnego, organicznego,
nauki i życia, były przyczyną upadku nauk w okresie drugim; usposobienie to wywołać musiało (i wywołało) dowcip, wyśmianie powagi, zwrot praktyczny w życiu, zastosowanie w nauce, krytykę wreszcie i odrodzenie literatury na innych zasadach, «
Zacząwszy od Krasickiego (który był Mikołajem Rejem nowego okresu), szereg pisarzy i twórców do
czasów naszych jest reprezentantem tych cech.

W tych ramach rozwinietą jest treść pisma pana Majorkiewicza pod napisem: Historya, literatura i krytyka. Pismo to ma téż inne szczegółowe napisy: Literatura polska w rozwinięciu historyczném, Pomysły do dziejów piśmiennictwa krajowego, i Zarys obrazu historycznego literatury polskiej. Treść powyższą przytoczyliśmy, dotykając tych zwłaszcza rysów, któremi autor odróżnił sie. albo odróżnić się starał od swych poprzedników. Przytoczenie to uczyniliśmy częścią własnemi słowami autora, cześcią wcielając się w zamiar jego istotny, i odgađujac duch. Duch ten (dodajemy tu szczere: niestety!) istotnie już tylko odgadywać możemy. Razem z ukazaniem się pisma, o którém mowa, dowiedzieliśmy się i o nastąpionym zgonie jege autora.

Historya, literatura i krytyka, t. j. historya literatury krajowej p. Majorkiewicza, ma zaletę obję-

cia całości, pewnéj w wykonaniu metody, na każdéj prawie stronie ukazuje nam ślady pracy, myślenia; pismo to zostało już nadto okryte pewną powagą pogrobową: za obowiązek więc mamy szczegółowiéj się nad niém zastanowić, i bliżéj istotę jego oznaczyć.

Od czasu, jak przy początku wieku bieżącego, Chromiński (w Dzien. Wileńskim) żywem słowem wskrzesił pamięć i obraz dawnej literatury naszej, a w szczególności jej bogactw z wieku Zygmuntów, liezne prace w celu rozjaśnienia jej rozwineły się i nie przestają rozwijać do dni naszych. Bentkowski przedstawieniem bibliograficznem jej historyi, Ossoliński krytycznem jej szczegółów, odznaczyli się głównie w pierwszym okresie tych prac.

Za dni naszych, pp. Wiszniewski i Jocher, pierwszy z akt akademii krakowskiej czasy zwłaszcza do wynalazku druku, drugi czasy do epoki téj, zwłaszcza z akt akademii wileńskiej, massą szczegółów nowych pomnożyli i rozjaśnili; ukazały się zbiory, częściowe gałęzie lub częściowe okresy obrabiające; ukazały się prolegomena do dziejów piśmiennych krótkie;—a p. Kazimierz Władysław Wojcicki, który ma sekret ukazywać przedmiot skończony, gdy inni go zaczynają dopiero lub rozprawiają o zaczęciu, przedstawił nam w r. z. pod tytułem: Historya Literatury Polskiej w zarysach, bibliograficzną literatury téj całość do czasów naszych, z dodatkiem chara-

kterystyk (1) piem wzmiackowanych, araz wypisów z rzakszych lub głóźniejszych pisarzy.

P. Majorkiewicz niezadowolonym był wszakże z tych prac, i tenże przedmiot obrawszy, przedsiewział był wykonać zadanie na odmionnych zasadach. »Dość już pisano, mówi, o biografii i stronie zewnetrznéj książek, czas byłoby patrzeć raczej na rzeczywiste znaczenie ich, zwiazek; patrzeć na dzieje literatury jako na organiczną całość. W tém spagladaniu zamierzył téż trzymać się pewnej metody. - Świat moralny, uważa, przystępując do wykonania swéj pracy, nie jest wyłacznem, najwyższem zadaniem człowieka na ziemi: to co tworzy musi i czucie, jest tylko szczeblem pośród tego zadania. »Kto się zatrzyma przy goraczee uczucie lub zimnicy myśli, ten nie żył; życie prowadzi zawsze do najwyższego celu istnienia człowieka-żucia (to jest czwnu)« 61.

Ohie te publikacye równie jak p. Wiszniewskiego, nie doszły jeszcze połowy drogi; —p. Wojcicki w swym całkowitym obrazie co do epok, nie wspormiał wszystkich gałęzi; —publikacya p. Majorkiewicza, o której mówimy, jakkolwiek młoda i krótka, jest więc dotąd najzupełniejszą w swoim

przedmiocie.

<sup>(1)</sup> Dziś nadto otrzymujemy dwie nowe w tym przedmiocie publikacye: Historye Literatury Patekiéj, przez paza Kondratowicza, który w budowaniu jéj ma talent tak dalekim być od błąkań się i poezyi, jak jest w swych poczyach od prozy;—i Piśmiennictwo Polskie p. Maciejowskiego, w którém autor obfitością przysporzeń materyałów do historyi literatury polskiej spółzawodniczy z p. Wiszniewskim, i przesadza go dodaniem poglądów krytycznych.

Dsieje literatury zamierzył więc P. Majorkiewicz przedstawić nietyle biograficznie i historycznie, jak raczej wyłącznie krytycznie, a za metodę swą obrał być krytykiem czynu.

Tak pojął swoje zadanie, i żałować tylko możemy, iż nie wykonał go tak, jak pojął. Że książka p. Majorkiewicza, zalecająca się pracą, nieraz myślami, nie dała jednak całości, jaka pożądanąby była, jaką autor zamierzał, to kiłka bliższych uwag okaże.

P. Majorkiewicz zamierzył patrzeć na literature naszą jako na całość organiczną. Wszelka całość złożona jest z szczegółów; bez poznania poprzednio szczegółów, nie możemy poznać całości, zwłaszcza organicznéj, jak mówi autor. Literatura nasza istotnie nie ma jeszcze historyi, organiczną jej całość określającej; nie ma jej żadna; im bogatsza i obfitsza jest literatura, tém mniéj łacuje utworzoną być może ta jéj historya. Poznanie samych pism znakomitszych, niedostateczném tu jeszcze jest; całość jednym i tymże sądem winniśmy objąć; sąd ten oznaczyć ma właśnie dopiero, gdzie znakomitość. Pan Majork., który z góry zaczął pismo od potępienia sądu swych poprzedników, tém więcej winien był zwrócić najprzód własny do szczegółów. Bez przygotowania jednak tego przystąpił do wykonania, jak sam to wyznaje. »W całym ciągu pracy, mówi na str. 11., dawał mi się czuć dotkliwie brak dzieł, o których mamy tylko bibliograficzne wiadomości, a zresztą domyślać się tylko było potrzeba ich treści«.

ł dałój: »brak exam nie poswalał mi spracować tych nawet grodłowych pinarzy, których miałem pod reka. « Przez słowo spracować, zdaje sie, iż auter rozumiał odczytać, jakkolwiek bowiem możemy nie watnić, iż wielką część tych pisarzy, których charakterystyki skreśla, miał w reku, wszakże prócz kilku poetów i parę pisarzy prozy (jak Skargi i Reia), autor ogólnie tylke określa duch reszty, bez przekonania czyteloika, jak ten duch w szczególnych utworach ich sie wybijał. Autor, w swem seogladaniu na rozwicie myski krajowej, mysl te nie z stworów moralnych poznawał, lecz utwory te, według tege wyobrażenia, jakie z góry ukształcił o téj myśli krajowej, szykował. Nie fakta do systemu naginać; lecz system do faktów, zdaniem naszém, najpierwsza zasadą być winne krytyki czynu.

Jak uważamy cel krytyki, nieraz mówiliśmy. Dziś już nie powtórzymy tych wołań (tak u nas i wszędzie niedawnych), iż zarzuciwszy w sądzie e sztuce kodeks poetyki, pozostały nam zamęt i błędność, i potrzeba nowéj poetyki. Nauka poetyki tam będzie, gdzie kodeks krytyki; stosunek danago pisma dożycia, to kodeks krytyki. Nielatwém jest zapewne być krytykiem według tego kodeksu: doskonały praktyczny krytyk rzecz jeszcze przyszła. Mądrość zwykłe stroni od świata, a praktyka świat. Praktyczny krytyk winien się umieć wcielić we wszelki stan, wiek, stopień pojęcia i t. p., do którego ma mówić o piśmie, dla którego jest pismo; winienby

wazelki zawéd, keleje loców sam zaznać, winienby przebyć las tortur, przeżyć raj uciech, myślą przetrawić świat nauk, poznać odcienia, ich lączność, bieg, historyczność. Poznanie historyczności uczy kierunków. Bez pewnego rozwinięcia historyczności, nie mogła się dotąd rozwinąć i krytyka. Żadna nauka, rzekł dobrze jeden niemiecki pisarz, nie wynatazła się trudnićj, nie urodziła się późnićj, nie wydobywała się przez liczbę wieków pracowiciej, jak krytyka (1).

P. Majerkiewicz wszakże, zamierzywszy być praktycznym krytykiem, nie był nim ani w ocenieniu całości literatury, ani też jej zwrotów i szczegółów.

W całości literatury naszej dostrzegł p. Majerkiewicz trzy zwroty, jak widzieliśmy; przyczem szydzi z podziałów, jakie dotąd czynili inni, mianowicie zań, że p. Feliks Bentkowski dostrzegł w niej niegdyś najprzód ciemnotę, dalej jutrzenkę i t. p.

Wiele jest metod krytyki, a nie powiedziano jeszcze, jaka ma być praktycznéj: zdaniem naszém,
metodą jedynie godną praktycznéj krytyki jest przyrównanie. Podobieństwo, to skala praktycznego
pojesia ludzkiego. Pojecie istot, rozwinieniem od
ludzi niższych, widzi we wszystkiem zamet, najwyższe we wszystkiem jedność, my podobieństwo.
W hłyskających przed nami przedmiotach, ich składach, rozwiciach, same podobieństwa widzimy. Pe-

<sup>(1)</sup> Heinstus.

znania, ocenienia przedmiotów mniej naszym pojeciom znanych przez więcej znane, środkiem jest podobieństwo. Daj w rękę filozofowi kwiatek, ktoś rzekł, a on ci wytłumaczy układ i tajnie wszech-świata. Wszystkie prawie nauki ewangeliczne były przez podobieństwa.

Jakoż i rozwicie moralne danego kraju, przyrównane, wyjaśnione być może przez inne rozwicie; rozwicie to wyjaśnione np. być może przez przyrównanie momentów jego do momentów życia rośliny, człowieka i t. p. Przyrównanie momentów tego rozwicia do momentów rozwicia dnia, nie ironią powinno było zyskać krytyka praktycznego; charakterystyka, którą na to miejsce położył p. Majorkiewicz, przeciwnie nie opiera się wcale na poznaniu przedmiotu swego praktycznie.

Charakterystyką zwrotu pierwszego naszéj literatury, od jéj nastania do połowy XVII. wieku, jest według p. Majork. badanie wiary (str. 34). Lud, jak człowiek, téż kolejno dobywa władze myślenia; zrazu przybity fizycznie, rzec można, nie myśli, daléj wzrasta w nim pamięć, daléj fantazya, daléj dociekanie, rozwaga i t. p. Żaden lud nie zaczyna od dociekania. Widzieć w pierwszym zwrocie literatury badanie, jestto, zdaniem naszém, objawiać nieukształcone jeszcze praktycznie poznanie. Jakoż i nasza piśmienność odbiła najprzód czas bierny, potém okres obudzonéj pamięci (tradycyi, kronik), czas pewnéj fantazyi, aż stanęła na pewném rozwiciu w wie-

ku Zygmuntów. Jak uważamy sami znaczenie i rozwinienie moralne naszego kraju za wieku Zygmuntów, to wyjaśniamy: literatura, która nietylko znak daje życia, ale (jak nasza spółczesna) w nowe pierwiastki się wzmaga, nowy nam okres wróży: literatura taka nie może się już uważać za martwą, w całości swej za skończona; ztad też literatury naszéj z wieków Zygmuntów nie możemy za czas jéj kwiatu uważać. Znaczenie owej literatury, stosunek jéj do dzisiejszéj krajowéj, uważamy za taki, jakie były literatury greckiej i rzymskiej do literatury ludza kości. Byłto czas wyniesienia się nad poziom pierwszych wzrostów rośliny, treścią swą imie rośliny i naturę rozwinąć się mającego kwiatu obwieszcza-Mówiąc to, nie myślimy bynajmniej ubliżać literaturze naszéj z wieku Zygmuntów. Co do natury niejednego z pierwiastków, licznych szczegółów, stosunku do siebie spółczesnych, literatura owa przenosiła jeszcze owszem naszą spółczesną, treścią któréj są jeszcze dopiero po większéj części wróżby.-Jeszcze początek XVI. wieku był czasem, kiedy wszystkie prawie europejskie kraje, z pewnego względu (a ze względu właśnie głównego, bo moralnego), były jakoby jednym krajem, w którymto kraju jedne były obowiązki duchowe, jedne miejsca nauki, jeden język, jedna duchowa stolica (Rzym). W téj rzeczypospolitéj moralnéj, gdzie miała względne do każdego z krajów tak połączonych znaczenie. młodzież, odznaczała się Polska. Głos o oryginalnym stosunku młodziety tój do najwyższej władsy w swej społeczności, znaczenie śród niej każdej z jednostek, szczególnie téż psważanie (jak-z innej strony oryginalność) pismom ich nadawała. Uczeni z owego wieku nasi, jak w ogóle wszystkich krajów, połączeni byli z sobą przyjaśnią i znajomością (miejscem zebrania których były: Rzym, Wittenberg, Paryż, Bononia i t. p.).

Biograficzne z owego wieku szczegóły, za każdém słowem owe powszechne stosunki przypominaja nam. Ze wspomnimy tu np. pare z wieku XVI: kanclerz Tomicki wspieral Erazma z Rotterdamu: Orzechowski ścigał odpowiedziami publikacye Lutra; Bzowski, po ogłoszenia swych ogromnych woluminów w Rzymie Historyi Kościelnej, musiał stoczyć polemikę z uczonymi wszystkich krajów chrześciańskieh; Paweł IV. papież wyznaczył Bzowskiemu dochód roczny i mieszkanie na Watykanie, a Kromerowi dziękował oddzielnym listem za przyjemność, jaka miał w czytaniu pism jego treści teologijnéj; Hozvuszowi król portugalski (Sebestyan) winszowal kapelusza kardynalskiego; pisma Hozywsza kiłka za życia jego miały edycyj. Wydawca krakowski (Płaza) Korrespondencyj Hozyusza z Orzechowskim mówi: »drukarze niemieccy dopominają się mianowicie o pisma Hozyusza, albo którego z naszych « (Praesertim cum typographi Germanici magno studio a me contendant, si quas ejus ipsius Hosii vel aliorum nostratium seriptorum, foris magis quam donsi cetebrium etc. 1563). Pisma uczonych polskich deskowały się zwykle w miastach niemieckich i włoskich: treścią ich były kwestye religijno-społeczne, całość obchodzące; żadna téż znakomitsza reforma powszeclina lub projekt jéj (jak np. zjazd augsburski za Maksymiliana, sobor trydencki, jak daléj poprawa kalendarza i t. p.) nie działa się bez spółudziału tych uczonych.

W odniesieniu do kraju, odznaczały literaturę naszą w tym czasie foliowe wolumina dziejów krajowych, wymowne i uczone pisma, a zawsze praktyczna logiką odznaczone, już w języku łacińskim, już własnym: o urządzeniu kraju, stosunkach krajowych, życiu domowém i t. p. W ojczyznie Kopernika i Ciolka, nie była też zaniedbaną i sfera umiejetności; dość wspomnieć na olbrzymie z owego wieku Zielniki i Ekonomie; nie mówimy już nie o poetach wieńczonych w kraju i w Rzymie.-Literatura ta cała, powstała i rozwijała się właśnie śród wiru reform religijnych; los reform tych był u nas następny. Kraj nasz w wieku XV. podzielał ogólny los rozwijającego się od XV. wieków chrześciaństwa. Charakterem religijnym w wieku tym była ścisła religijna praktyka, bez pojmowania jéj; doba ludzka zaczęła téż była w owym czasie budzić pojęcie, a pojęcia ledwo budzące się, oderwane, stały się źródłem obfitém tłumu sekt. Bieg tych sekt w kraju, tak przywykłym zkądinąd do swobodności mniemań, predkim krokiem całe koło (zapewne figurę koła na większe

skale) nakreślił. Za pierwszym odgłosem reform, iak świadczą spółczesne pisma, stan duchowny unas stał się śród kraju, powszechnym nienawiści przedmiotem. Wszystkie klassy, wszystkie strony krajowe, nagłym krokiem rzuciły się do reformy; rozprzestrzeniał się mianowicie po prowincyach kalwinizm, ten kalwinizm zamienił sie dalej w socynizm; wzdłuż i wszérz kraju, drukarnie polemika sie religijna zajely, zakwitnely nawet Ateny w téj rzeczypospolitéj swobodnych sporów (Raków). Po téj wojnie wszakże sekt przeciw powadze, nastąpiły wojny samychże sekt; wyznawcy, pragnąc w najczystszéj formie widzieć chrześciaństwo, ujrzeli wkrótce, iż porzucili samo chrześciaństwo; grunt w sercach wymagał wiary, czuł jéj konieczność, i po upływie wieku, wzdłuż i wszerz kraju wrócono do téj, jaka się szerzyła i rozwijała od pierwszych czasów chrześciaństwa pod strażą Rzymu.

Tak pojmujemy w ogóle nasze rozwicie moralne z wieku Zygmuntów, i czytelnik to widzi: iż nie przeczymy wcale, iżby w tym wieku nie miało miejsca badanie wiary. Mijając wszakże ten szczegół, że badanie to miało miejsce tylko wiek jeden, a okres zwrotu 1szego autora Pomysłów obejmuje ich siedm: badania tego, i w wieku, w którym istniało, nie możemy uważać za wyraz literatury. Literatura każda, jako płód ludzki, obejmuje wszelkie pierwiastki, lecz charakter jéj oznacza to, co się w niéj głównie wyraża. To co ma głównie wyrazić charakter literatu-

ry okresu, jest to, co otrzymuje szczególne środki wywarcia wpływu, działania; tylko pisma pewnéj znakomitości pośród okresu, reprezentują okres. Polemiczne religijne pisma, wychodzące z drukarń naszych za najświetniejszego nawet wieku swojego (Smalciuszów, Moskorzewskich i t. p.), oprócz wykładu jasnego innego sposobu widzenia, nie ukazywały bynajmniej żadnej znakomitości. Te sposoby widzenia (okazał czas) nie były żadném ziarnem żywotnem. Oprocz gałczi wypuszczających listki. i pączków dających kwiaty, bywają na drzewach rosnących pleśnie i mchy; broszurki wydawane i zapisywane w Rakowie, Lublinie, Bełżycy i t. p. w przedmiocie, o którym mówimy, miały właśnie śród drzewa literatury naszéj powtórzyć znaczenie to. Polemika religijna nie zostawiła w literaturze naszéj żadnego znakomitego pomniku (sam p. Major., zowiąc Skarge wielkim prorokiem krajowym i mówcą, uważa, iż polemiczne pisma jego słabsze są naukowie), nie wydała żadnych piśmiennych następstw, nie wyrażała się żywiej w żadnej galęzi literatury, nawet Żaden prawie ze znakomitych naszych w poezvi. pisarzy nie był religii reformowanej, a przynajmniej cechy téj na pismach swych nie wyciskał. Rej z Nagłowie był protestantem: w Zwierciedle swem jednak (piśmie, które, jak mówi p. Major., było wyrozumowaniem i kwiatem pism jego), o dogmatach, postach, spowiedzi, czci świętych i t. p., mówi wszędzie z uszanowaniem i pojmowaniem pisarza katoliokiego. Jedyay szczegól, którym się różnił od innych, było bezżeństwo knięży. Opinia téż tylko co do tego bezżeństwa sprawiała, iż pisarze: iak Orzechowski, Przuluski, Modrzewski, Łaski i t. p., za kacerzy miani byli spółcześnie. Opinie te, jak to czytamy z ich szczególów, nietyle pochodziły nawek ze sprzeciwiania się, jak raczéj sposobu pojmowania nauki kościoła katolickiego: po soborze trydenckim. który jasno w tym względzie wyrzekł, i te opinie znikły. Znakomici pisarze okresu Goślicki, Piasecki, prześladowani o wiare w kościół przez zakon przemożny, nie byli nieprzyjaciołmi kościoła, lecz tylko zakonu (pierwszy ścigany był za memoryał papieżowi podany w obronie akademii krakowskići, drugi za Kronike, polityke zakonu naganiajaca, i popigranie w senacie małżeństwa króla z kalwinka). Najznakomitsi poeci okresu (jak Jan Kochanowski, Miaskowski i t, p.) nie wychodzili wcale z badania wiary, lecz owazem z wiary. Symonowicz, ormianin, nie odbił w poematach swoich żadnéj religijnéj różniey. Niemodzielanie domysłu (idacego z tradycyi), że Klonowicz Sabestnan miał być arvanem, nailenići méwi, iż pisma jego nie są świadectwem.-Nie badanie wiary, leoz wiara (wiera katolicko-rzymska), otaz dobro popozackne, te owszem ceshy niezmienne, cechy wyłączne każdego znakomitego utworu literatury naszéj z wieku Zygmuntów.

Nie akześlił więc pan Majorkiewies w swych Pomysłach do daiejów literatury, jak widziny, eltarakterystyki ocemanego okrese; oceniając saś dalėj pienzy okresu, nie określił ich chapaktera w szczególe.

Określając pisarzy okresu, mówi ester Pomysłów oddzielnie o pisarzach poczyi, oddzielnie prosy. A za osobistość głównie odznaczoną pomiędzy pisarsami prozy, kładzie Orzechowskiego.

Zdaniem naszém, p. Majorkiewicz nader trafiie uczynił, poczytując St. Orzechowskiego za esobistość głównie odznaczoną pośród okresu. Orzechoweki był nietyko reprezentantem okresu, lecz w pewnym względzie ducha, rzec można, kraju; był téż i drobnozdjęciem jego losu religijnego, jak ten los ze swéj strony był drobnozdjęciem. Musimy tu przypomnieć, jak nam się nakreśla w dziejach zawód piśmienny, znaczenie i charakter pism tego pisarza; to wyjaśni, jak i dłaczego charakterystyka jego przezp. Majorkiewicza, nie widzi się nam dokładną. - Orzechowski, wysłany od ojca w młodości za granice ksztalcić się w teologii, zabrawszy w Wirtembergu znajomość z Lutrem i Melanchtonem, został ewangelikiem, przybywszy do Rzymu napowrót katolikiem, i powróciwszy do kraju, otrzymał kanonię. Z powołania teolog, miał jednak, jak wszyscy pisarze kraju, głównie pociąg do polityki. Turcyki (polskie Filipiki), Diatryby i listy do Zygmunta Augusta o sprawowaniu kraju, rzecz o zacności praw polskich, Makseństwie króla, a mianowicie Mowa na pogrzebie Engments I., określająca rządy i dzieje krajowe

za tego króla, zjednały głównie głeśne imie Orzechowskiemu. Zaplątany z powodu pojęcia żony w polemikę religijną, wydał téż głośny spółcześnie traktat o bezżeństwie księży, przeciw S. Syrycyuszowi papieżowi (De caelibatu contra Syrycium); pisał listy, obrony, mowy przed sejmem, do biskupów, papieżów, i gotował nawet do druku Repudium Romae.

Cecha, która odznaczała te i inne pisma Orzechowskiego z tego okresu, poświecone tak religii jak polityce, było przemaganie polityki. Ogien, namietność, duma, cechy, które nie opuściły nigdy tego pisarza, w okresie tym w tym kierunku się objawialy. Orzechowski dumnym był przedewszystkiem w tym czasie swym herbem Oksza; o spółzawodnikach sławy piśmiennéj: Hozyuszu, Kromerze, w listach prywatnych wzmieniał, iż ci synowie mieszczan niegodni są nawet świadczyć przeciwko niemu. W listach do Zygmunta Augusta, nie umiał powściągać szyderstw z wad jego osobistych. Listy. które pisał do Rzymu, błagając o potwierdzenie malżeństwa, w treści swej były raczej grożbą a nie błaganiem. Przypominał tu między innemi czesto Orzechowski przestrogę S. Pawła: »iż gdyby i anioł z nieba zstapił, anauczał co więcej jako jest w ewangelii, nie wierzcie; « grozi siedzącym na stolicy rzymskiej, aby nie zapominali, że sam poprzednik ich Piotr po trzykroć się zapierał Chrystusa; radzi téż wreszcie pamiętać (w liście do Juliusza II.), z jakiege on (Orzestowaki) jest kraju, i że shosiażby papież cianat nań klątwę, on mógłby się jeszcze do sejmu odwolać.

W lat kilka, stanowcza wszakże odmiana w wyobrażeniach Orzechowskiego zaszla. Potrzeba obrony małżeństwa (jak sam to wyznaje), zmusiła go do
rozczytania się w całości pisma świętego, do przejęcia się jego duchem; rozwijający się nadto wokoło
bieg wypadków, nie zważający jak zwykle na to, co
wyraźnie jest ziemsko-wielkie i ziemsko-mądre, nie
w jedném kazał mu zmienic wierzenie, i system spojrzeń Orzechowskiego w zasadach przekształcił się.

Główna myśl, która w nim obudziła sie była w tym czasie, która go daléj męczyła, która się w każdym dalszym utworze jego wybiła, każdego początkiem była: była to myśl łączenia w jedno ustaw religijnych i ustaw cywilnych; potrzeba urządzenia, odmiennie od dawnych, krajów chrześciańskich, stracenie poprzedniej wiary w wszechwładztwo sejmu, i uznanie supremacyi duchowéj nad wszelką inną.-»Chrystus, wstąpiwszy na niebo (myśl te powtarza Do kilkakroć Orzechowski), wywyższył się nad wszystkie królestwa ziemskie i chóry anielskie, a do następców swych rzekł: "w nieprzerwanym tu ciągu będziecie aż wróce, a cokolwiek zwiążecie na ziemi, to zwiąże w niebie. « »Stan duchowny z piętnem téj powagi, poręki, dodaje Orzechowski, wywyższonym więc jest z pewnéj strony na ziemi, nad same chóry anielskie.« Myśl te groźnie wkrótce Orzechowski rozwinał w odczwach do panów sejmowych, do króla Zygmunta, i przypominał mu, jak dalekim jest od prymasa, a tém więcej od samego Piotra następcy. Rozwimenie téj myśli zapełnia część drugą sławnego i najwięcej znanego w Europie pisma Orzechowskiego Chimery (przeciw Stankurowi), którą z dedykacyą oddzielną postał ojcom zebranym na sobor w Trydencie na ręce Hozyusza, a włiście tym dedykacyjnym przechwala się, iż szerzy ją coraz więcej w kraju, jakkolwiek kraj ten miał ją oddawna w praktyce, odznaczając się trafnie w ten sposób od dawnych pogańskich.

Chęć upowszechnienia téj myśli, płynących zniej uwag praktycznych, sprawiła, iż Orzechowski zaczął

odtad pisać w języku krajowym.

Rozmowa albo dyalog około exekucyi Korony Polskiej, pismo podane przez Orzechowskiego posłom na sejm wr. 1563., obraca się od początku do końca około tej myśli.

Quincunx, czyli Wzór Korony Polskiej, pismo podane w r. 1564. na sejm lubelski, do ostatecznych ją prawie następstw co do wewnętrznych stosunków krajowych doprowadza: chce tu autor w swym kraju stanu, w jakim zostawał lud Boży przed uproszeniem sobie Saula, na wzór narodów.

W prśmie podaném w roku następnym na sejm lubelski Obrona Quincunxa, Orzechowski uniewinnia się z obrazy Litwy i panów sejmowych; z myślą swą jednak główną nietylko nie cofa się, lecz ją owszem potwierdza, na nowo rozwija, zowie ja natchnieniem prorockiem; wróży klęski krajowi, dalej znowu byt jakiś świątobliwy, nowy; mówi, iż się nie bei króla Zygmunta, jakkolwiek wie, iż ten mu prześladowanie wytoczy, jako niegdyś Achab Micheaszowi.

Wyniesienie się punktu widzenia Orzechowskiego z granic chwilowych w szersze, owszem w nieskończoności ginące, zmieniło téż jego zdania z osobistości idące. Co do małżeństwa przyznawał: iż stan bezżenny jedynie duchownego jest godnym, iż musi być koniecznym warunkiem spadkobierców ducha Chrystusowego. Stracił wiarę w rycerstwo, w zalety herbów, i tylko uwielbiał stosunki, które na duchowości wyłącznie byt gruntowały, według niéj stopnie znaczyły (1).

<sup>(1)</sup> W Rozmowie około exekucyi Korony Polskiej. Orzechowskiego, jeden ze spółrozmowców tak między innemi mówi do swoich: ... »W Trydencie teraz jest Concilium wielkie i sławne, jest w tamtém mieście teraz zjazd ze wszystkiej okolicy świata tego, jest tamdziś rada o wszystkich państwach i królestwach chrześciańskich; nie pytają tam, któregoś ty rodu jest albo herbu, ale któregoś jest rozumu; który rozum tak na tém Concilium dziś panuje, że synowie ludzi prostych przez swe oświecone rozumy podsiedli dziś w Trydencie królewskie i cesarskie syny. Słyszycie Stanisława Hozyusza biskupa i kardynała praesidentem Concilii;—ten się w Krakowie nie w pałacu królewskim rodsił, ani Tarnowie, ani na Tęczynie, a wźdy widzicie, jak usładł wysoko przez dzielność rozumu oświeconego swego, któremu się dziś królowie i cesarzowie kłaniają, na którego pa-

Pisma Orzechowskiego sławne były w Europie całéj; odbijały je drukarnie w Bazylei, Wenecyi, Paryżu (Przułuski); mowy jego były przedrukowywane po zbiorach europejskich, w szkołach za wzór podawane. Orzechowski nie był zapewne najznakomitszym ze spółczesnych sobie pisarzy: ustępował on w kraju swoim, w sferze nauk teologicznych Hozyuszowi, w dziejopisarstwie Kromerowi, w rozważaniu urządzeń wyłącznie cywilnych Modrzewskiemu (z którym polemikę toczył). Był wszakże Orzechowskii znakomitym historykiem, i teologiem, i krajoznawca; celował i pociągał spółczesnych ogniem, wymową (zwłaszcza w łacińskich pismach); oryginalnym był przedewszystkiém w łączeniu religijnych względów z polityką, i wyobrażenia krążące wówczas w tym względzie po Europie, silnie pietnem krajowém odznaczył.

Tak pojmujemy główny charakter, znaczenie pism Orzechowskiego: i zdaniem naszém, p. Majorkiewicz nie określił rzetelnie znaczenia ich charakteru.

Odznaczenie się osobistości Orzechowskiego, zdaje się, iż p. *Majorkiewicz* jedynie na ilości publika-

trząc wszystek świat się zdumiał.».. I daléj, prosto od siebie: "A toć prawdziwie o sobie powiem, żem ja nie jest godzien wteuczas świeczki ku czytaniu dzierżeć, kiedy Hosiusz czyta albo Kromerus pisze... "Oni nie herbem w Norymbergu rytym, ale rozumem oświeconym i téż dzielnością swą sławną szlachectwa swego dowodzą... Zacna rzecz była Oksza, ale onemu, którego dzielność naprzód tą Okszą była piątnowana."

evi zasadzik. Autor skreśla najprzód ogólną charaktervatyke jego, dalej szerególnych pism. W charen: kternstyce agólnéj, w głównych jej rysacht mówi. miedzy innemia, iż: «Orzechowski: droga: dyalektyki. cheiaku, nasowykorzeniać przenądy starę, a siękua, tomiast przesądy nowo naleciałe.» Jestto jednaz wad knytyki niepraktycznéj, iż zwykle wszystkie jęj zdanià, sa stracone dia czytelnika. Zdaú o sadach i o przesadach Orzechowskiego, nie możemy ani-podzie: lac, ani potepiać: bo nie tłumaczy nam autor, co przez nie rozumieć mamy. »W Orzechowskim, mówi daléi p. Majorkiewicz, pokazuje się namiętne przywiązanie do form konwencyjnych. Orzechowski oważem. mówiąc językiem dzisiejszym, radykalistą był; celem, źródłem i treścią każdego pisma jego była zwyr. kle utopia: Orzechowski był przyjacielem filozofii, myślenia niepodległego w religii; to ostatnie wprawdzie potępił potém bezwarunkowo, rzucając klatwena swoich nauczycieli Lutra, Melanchtona, Karlostadta, Zwingla, ale do końca żygią przyjącielem był filozofii; w jedném z ostatnich swych pism (Obronie) Quincunza) donosząc czytelnikowi, iż wygotowuje. pismo o urządzeniu kraju, mówi: «Weale trzymamsie w niém prawidel filozofii, a bynajmniéj nie ulagam ślepéj chuci nieuczonego gminu.» Powstając na Lastra i Zwingla, Orzechowski nie na rozum powstawal, ale na jego kierunek.

Zdanie pana Majorkiewicza o szczególnych pismach Orzechowakiego, przytaczany tu cąła dostownie: «Wymowa, mówi, odznaczała szczególniej Orzechowskiego, gdy był przekonany o tem; czego dowodził: ztadto sofiznata nie znajdowały spółczucia, pisma treści połemicznej są słabe (Orzechowski nie dowodził więc nigdy o czem był przekonany, w jakichże dowodzeniach widział p. Majorkiewicz ową wymowę?), a listy pisane do różnych osób, równie jak kronika (Annales), dotykają wielu szczególów nieraz ciekawych (wszystkich pism z XVI. wieku szczegóły są dła nas ciekawe): żywot Jana Tarnowskiego do tego (jakiego?) rodzaju prac także należy. W Quincunzie, obok dziwactwa zasad przyjętych, które krytyki zdrowego rozsądku wytrzymać nie mogą, jest wiele rzeczy dobrze pomyślanych, 217.

Podobna niejasność, niejedność w szczegółach zdania, każące przy końcu charakterystyki położyć znak pytania, są cechą wszystkich prawie głównych charakterystyk autora.

O Łukaszu Górnickim np. tak mówi: «Łukasz Górnicki, pisarz pierwszego rzędu, polityk i statysta niepospolity; są myśli w nim nader piękne, ale są i zdania bez krytyki; zresztą mało ma śmiałości, » 243.

Czy pochwala? czy gani? i w ogółe co nam mówi? np. ten wniosek, który autor pod Bialskim o spółczesnych kronikarzach, czy pisarzach w ogóle zapisał: «Pisarze nasi korzystali zkąd mogli, wypisywali ze wszystkich autorów starożytnych i nowszych, ce im się pożyteczne zdawało, używali kronik, jakie im tylko w ręce wpadły, a jeżeli nie mogą odpowiedzieć oczekiwaniom naszym, i zamiast prostoty przedstawiają zamęt jakiś niewyrobienia, wina to wieku, 246.

O Sarnickim tak mówi: «Sarnicki doprowadza do ostateczności (?) pogląd faktyczny szczegółowy na dzieje, pogląd, który się ostatecznie odbił w pismach Dębołęckiego,» 246.

Dzieje za Zygmunta Augusta przez Górnickiego, zdają się nam zbyt więcej obsitujące w szczegóły drobne, jak Sarnickiego Annale; nie wiemy, co widział w nieh autor saktyczniejszego nad inne annale. Rozprawa o dziejach pierwotnych Polski, poprzedzająca to dzieło, jest zapewne więcej obsitująca w cytacye, niż inne spółczesne; jestto jednak zbiór raczej domysłów (krytyki martwej), nie zaś saktyczny pogłąd na dzieje.

Największą wszakże część książki swej poświęcił p. Majorkiewicz na ocenienie nie prozy ale poezyi. W książce obejmującej stronnic około 300, poświęconych jest rozbiorowi poezyi około 200. To zajęcie pisma, które miało wykonać pogląd filozoficzny na dzieje piśmienne samym rozbiorem poezyi, tém mniéj się stało właściwe, iż autor ani sam był poetą, ani czuć umiał poezyę.

Autor zamierzył (z założenia pisma) wyszukiwać w pisarzach naszych tych zdań, które są zgodne z ogólnemi zasadami prawdy, jako: milości wiary, mysicnia i t. p., i ze znalezionych w tym kierunku (nieraz przygodnie położonych) wyrażeń, wynoci lub pognębia: utwory. Trainiej to jeszcze mogło być w prozie, lecz zupełnie nietrafnie stałe się zpoczyą; milość wiary, nauki i t. p., prawdą jest, nie poczyą; myst będącą celem lub źródłem poczyń brać za poczyę, jest to brać za poczyę to, co poczyą nie jest, tojest: nie mieć uczucia poczyi.

Określając poezyę zwrotu pierwszego, p. Majorkiewicz, jak rzekliśmy, pieśni dzisiejsze ludu wział za poezve z wieku XIII. W każdym utworze myśli... człowieka, widzimy człowieka, t. j. wszystkie pier. wiastki które ogół myśli ludzkiej składają; śród chóru pieśni możemy znaleźć takie i inne nóty; ale mie każda nóta uważana być może za główny cha-Pan Majorkiewicz, czyniąc od str. rakter chóru. 40-70 przytoczenia oderwane, gmatwane, sprzeczne, z pieśni dzisiejszych gminu, nietyłko nie dowiódt; nam, jaka była poezya nasza w wieku XIIII, ale nawet nie odcharakteryzował, jaką jest ta, z któréj przytoczenia czynił. Rozbierając w okresie drugim Myślistwo Kochowskiego, p. Majorkiewicz z uwiel-, bieniem wypisał z niego te wiersze:

> To byt na świecie, byt nicporównany, Być jednym z cceliu Dyany: I jeżeli nie myśliwy.

To nie jest żywot na świecie, szcześliwy; iemówi: «Ciekawy to byłe szczególi, nys charakte»

ismówie seCiekawy to był szczegół, rys charakterówniczwyczajów przodków naszych, którzy lubile ruch, zajęcie fizyczne, czyto przy zabawie, czyto przy pracy za kawałek chleba. O ile w tém przytoczeniu jest charakterystyki historycznéj wieku, o tyle w owych oderwanych przytoczeniach jest rzetelnéj charakterystyki naszych pieśni.

»Naszą pieśń gminną, mówi dalej p. Majorkiewicz, uosobił w wieku XVI., w jej zwrocie, Mikołaj Rej». Mikołaj Rej, syn dostatniego szłachcica, «pan, jak mówi Trzycieski, wielkiego zachowania a dworski», który całe życie swe spędził na dworze panów i królów, który wpismach swych dawał lekcye, jak się przypodobać na dworze, pisał wiersze panegiryczne na cześć herbów, w którego poezyi wreszcie ani zewnętrznie, ani wewnętrznie nie widzimy żadnych podobieństw do naszych pieśni ludu, który owszem odstąpił od wiary tego ludu, nie wiemy dłaczego uznanym został za piśmiennego reprezentanta jego poezyi?

Jana Kochanowskiego postawił pan Majorkiewicz nad wszystkich naszych dawnych poetów; aby to sprawdzić, za obowiązek uważał wyższość jego filozoficzną, i ztąd podobność do pierwszych poetów świata okazać. W tym celu rozebrał tren jego dziesiąty. Kochanowski, dziesiąty z swych trenów pisanych na śmierć córki, poświęcił weżwaniu jéj ducha; wylicza w wierszach trenu przemiany, w jakich zostawać może, i w końcu dodaje: «gdzieśkolwiek jest, jeśliś jest, lituj méj żałości.» Wyrażeniem tém: jeśliś jest, Kochanowski, zdaniem naszém, cały efekt

swojego trenu zepsuł. Prawda trenu leżała tylko w wietze gorącej, piękność jej zziębił i zniszczył wyraz sceptyczny. Efekt trenu stał się dla nas na mniejsza skale wrażeniem up. owego hymnu do Boga, w którymby autor, po wykrzyknieniach goracych, dodał wkońcu: «wysłuchaj mnię, jeśliś jest.» Pan Majorkiewicz w słówku tém jeśliś jest dostrzegł, myślenie, uczucie nasze za granicę machinalnéj wiary posuwające, i uznał za powinność tren ten wynieść nad inne. Brak poezyi w przedmiocie zastąpił własną. Po przytoczeniu pierwszych wierszy trenu, przystępując do ostatniego, tak rozbiór kończy: «Po tych akordach uczuć, wraca pierwszy ton, surowy ton zbolałego ojca... wraca jak przeraźliwy, poszczerbiony dzwon rozpaczy, zwatpienia; wraca jak robak morderca, robak sumienia, sumienia myśli, potężnego własnego jestestwa uznanja (?); i zapytaniu: gdzieśkolwiek jest, towarzyszy cudne, niewypowiedzianie piekne (!) jeśliś jest! to Hamletowskie być alba nie być, tu Kochanowski Szekspirem, 158. 0 kilkanaście kart niżej, przytoczywszy pau Majorkiewicz z fragmentu Nowy Merkury kilka gładkich i ożywionych myślą dobra powszechnego wierszy, dodaje: że autor jego ejest Homereme (str. 266). To co dało imie, charakter, Homerowi i Szekspirowi, nie jestto taki lub inny rodzaj ich wiersza, rodzaj myśli, ale ich całość. W oderwanym wierszu, półwierszu, widzieć jedność z geniuszem z gruntu innych zasad poety, jestto dowodzić, że się nie czuje ani porównywanego, ani branego za przedmiot do porównania (1).

Tak autor poznajomił nas z Rejem, tak z Kochanowskim. Biorąc losem wzmianki znakomitsze, wspomnijmy jeszcze, jak nas zapoznał z Zimorowiczem.

W Reju, który był protestantem, autor widział uosobienie religijnego zwrotu ludu naszego; na Kochanowskiego, z powodu słówka, którém pofolgował gładkości wiersza czy też czytelnikowi, wskazał jako na geniusz i wielkość filozoficzną; jako na cechę Zimorowicza, wskazał tylko autor, iż pogardę bogactw opiewał.

Pogarda bogactw, uwielbienie mierności i t. p., tak często się wybijają w utworach pier matchnienie

<sup>(1)</sup> Owo być albo nie być, które pan Majorkiewicz za podobne do jeśliś jest uważa, szczególnym tylko wypad-kiem, dodajmy to, pośród sfery krytycznej nieraz się napotyka. Angielscy komentatorowie Szekspira zeszłowiekowi, pók-poeci, pól-filozofowie (jak Johnson), pisząc w czasie powszechnego ścigania w swym kraju powagi, zamieniania tak jest na może, starannie wyszukiwali w ulubionym od ludu poccio miejse, któreby były w harmonii z tém ściganiem; podjęto rozumowanie o potomstwie nieprawém w królu Learze, oraz monolog, o którym mówimy, powszechne mniemanie o samobójstwie w wątpliwość podający. Monolog ten, przez pisacsy francuzkich porwany, zyskał przy końca XVIII. wieku fortunę, i na wszystkie prawie języki europejskie został przełożonym (na polski tłómaczył Trembecki). Filozofowanie wszakże nie było stroną mocną Szekspira; strona mocua tego dramatyka jest określanie charakterów szczególnych, przeprowadzanie ich przez życie, przez sytuacye; Szekspir celował nie monologiem, lecz dyalogiem.

uczuwających, iż tylko szczególna zdatność myśli te upoetycznicby mogła. Zimorowicz treścią i stylem, był jednym z najoryginalniejszych poetów naszych z wieku swego i poprzedniego; p. Majorkiewicz za wzór jego poetycznej zdolności te tylko kilka wierszy przytacza:

> Za fraszkę u mnie majętność bogata, Fraszka urodzajne włości I nieprzejrzane okiem majętności. Niech drudzy łakomi zysku, Szukają z biednych poddanych ucisku; Niechaj nędznych ludzi pracą Nienasycone szkatuły bogacą i t. d.

Dodajemy, że oprócz braku poetyczneści, nie ma nawet w tém przytoczeniu nic, zdaniem naszém, coby na szczególne podjęcie krytyczne zasługiwało. Pogarda bogactw zapewne godną jest filozofa; lecz godniejsze (bo żywotniejsze obszerniej) jest nauczanie użytku ich. Nie cofać co jest, ale z tego, co jest dalej coś wywijać, winno być godłem krytyki praktycznej.

W charakterystyce szczególnych poetów toż spotykamy, co w charakterystyce prozaików, t. j. dowodzenie nie zawsze z założeniem zgodne. Autor, przystępując do wymieniania poetów zwrotu pierwszego, uprzedza, iż ma wymieniać najznakomitszych; przytaczamy tu wszakże dla przykładu parę z tych charakterystyk. «Tomasz Wiśniowski, spółczesny Janowi Kochanowskiemu, pisał po śmierci

jego treny, po śmierci żeny, i to mu się dosyć udado. Niektóre bowiem wiersze przypominają pojedyncze ustępy trenów na śmierć Urszuli; nie masz tu jednak tego swobodnego wylania uczucia, i znać, jak w wielu innych utworach tego rodzaju, nnśladowanie. Widać w Wiśniowskim twórczość (?) myśli, « 166.

»Stanisław Kołakowski pisał, naśladując Kochanowskiego, wiersze okolicznościowe i zajmował się przekładami bez znaczenia. Ułegł już wpływowi obczyzny, lubo wyraz miejszowy nieraz się wnim jeszcze odbija, « 171.

Ta niejedność założeń i wniosków musi osiągać za skutek zero wrażenia.

Skutek ten, pod względem określenia całości organicznej literatury, stał się tem prostszy, iż antor, zapowiedziawszy we wstępie charakterystykę okresu, w rozbiorze szczegółowym pism i pisarzy zdał się całkiem o niej zapomnieć. Ogólny wniosek co do poezyi i poetów okresu tak w końcu wyraził: »Wszystkie razem wzięte utwory poetów naszych, zacząwszy od najdawniejszych czasów, można uważać za jeden wielki poemat, jedną wielką epopeję, w której przebija się to życie zewnętrzne, to życie wewnętrzne narodu naszego.« I dalej: »Z przedstawienia tylu zjawisk najrozmaitezych, uczuć i chęci ożywiających społeczeństwo i odbijających się w dziełach tylu, przekonać się już dotąd można było, że literatura, uważana w ogólności, wyraża wszyst-

kie uczucia ożywiające ludzi, « 184. Autor nie to zamierzył dowodzić, o czém, jak mówi, przekonycu.-Zwrot drugi, za ceche którego uznał p. Major. pewną stagnacye pojęcia, trasnie określony, trasniej téż i w szczegółach swoich został przedstawionym. Jestto bardzo słuszna uwaga p. Majorkiewicza, iż pismami reprezentującemi ten okres (jak to już widzieliśmy w treści) są same zbiory; za obszerny tylko znajdujemy tu traktat o dyalogach, lub raczej za wiele laiań, wykrzyknień, obelg, na gałeż te miotanych, To, czém się tak pomiata, co się tak lży, o tém się nie mówi w rysie literatury tak szczegółowie, nie przytacza się tyle wypisów. - Charakter zwrotu trzeciego do naszych czasów, trafnie także, lubo za ogólnie. słowami w samém zaczęciu położonemi (a które przytoczyliśmy wyżej pod treścią) jest oznaczonym; mimo właściwe zawsze autorowi wady w charakterystyce: niejasność i niejedność, niektórzy pisarze zwrotu, jak np. poeči Stanisławowscy, trasnie sa okre-Sluszne téż jest powściągnienie się autora śleni. we wzmiankach o pisarzach współczesnych. cześni są zwykle znani spółczesnym, a rzetelny i ostateczny sąd o pisarzach, których missye zaczete sa ledwo, niepokończone, rzeczą tylko następców być może. Jest wszakże w przedstawieniu tego okresu pewna niedbałość. Czytelnik w szczegółach okresu nie znajduje bynajmniéj tych rysów, o jakich zapowiedział mu autor. Autor np. rzekł, iż w okresie tym, poezya krajowa wznieść się miała do swego

szczytu; zgadnąć jednak daléj nie może, do którego to z poetów była alluzya. Historya, filozofia, owaszem, wszelka nauka miała się tu oryginalnie przetworzyć, nowy okres zawróżyć, a w szczegółach lub tylko nagany, lub zupelne nieokreślenie spotykamy.

Wielu pisarzy okresu zasłużonych, lubo już nie żyjących, pan Majorkiewicz całkiem opuszcza. O jednych z żyjących mówi podwakroć (przytaczając o nich zdania czasem też same, a czasem sprzeczne), o charakterze innych zamilcza; jednych ściga przez cały ciąg pisma (1), innych całkiem pomija; tych wypisuje głoskami dużemi, innych mniejszemi (bez przyczyn), we wzmiankach o spółczesności co krok prawie jakiéjś bibliograficznéj omyłki dopuszcza się,

ciąg pisma ściga, należy głównie autor potępia i przez cały ciąg pisma ściga, należy głównie autor Historyi literatury polskiej, p. Wiszniewski; przedmiotem tego ścigania są: objętość jego tomów, ustępy w piśmie, zdania szczegółne i t. p. W rysie literatury p. Majorkiewicza są także ustępy; w rozdziałe o poczyi zwrotu pierwszego autor mówi o mecenasach w Polsce do wieku XIX. Zapowiedziawszy, iż nie będzie mówił o bibliografii, ocenia zbiory pieśni gminnych dawnych kronikarzy (według dróg już opracowanych). Przystępując do poczyi dramatycznej u nas wieku XVI., robi ustęp o dramacie w Europie i wykazuje, że dramatycy wszystkich krajów (prócz Szekspira i Kalderona) naśladowali Greków i Rzymian; dodaje przytém, że u nas Zawicki, autor tragedyi Jephtes, nie naśladował nani Kornela ani Rasyna« (str. 202), pisarzy, którzy w sto lat po ukazaniu się tragedyi Jephtes przyszli na świat. Ustępy w hi-

i wroszcie' kończy rzecz wystosowaniem ironii do pisarzy, których nie wspomniał.

Taka jest w wykonaniu książka p. Majarkiewicza: Jestto książka, która, jakeśmy rzekli, ma celt cel ten ma w główném zadaniu dobry, obejmują w wykładzie rozległą całość, nie na jednéj swéj stronie nosi ślad myślenia i pracy, któréj jednak wadą główną i organiczną jestr nieprzetnanienia jezacze tego myślenia, i w ogółe poźniech. Książka ta, przejrzana i przerobiona, mogłaby być pismem hogacącóm bistoryczną gałąż literatury naszéj; dłatogo téż i zatrzymaliśmy się obszerniej nad piektónemi zdaniami jéj szczególnemi.

storyi p. Wiszniewskiego, zwykle neder cieka wszych tłotykają kwestyj i odziane są w rzetelną i różnostronne naukowość. P. Wiszniewski, mówiąc zwieszcze o czasach przeddrukowych i inkunabułach, obszerne wypisy nam przytacza. Misé za to wazystko uraze, jestto jakby mieć wraze do kupca sukna, iż wziąwany zapłatę za łokci ajędm, dzienieć nam odmierza. Wyraucą p. Majorkiewicz p. Wiszniewskiemu, is wieraze kroniki Galla brał za pieśni ludu; iż mowe żeny Pepiela dostryjów, stworzona przez Kadłubka, bierze za nebytek wymowy z wieku Piastów (Kadłubek rzeczywiście żył za Piestów); czytelnik nie znajduje innych zarzutów i nie poznaje zasady ścigania. Inni pisarze okresu, których p. Majorkiewicz był bezogerednim następcą, którym wiele i ledwo nie wszystko był winien (jak Benthowski, Oesoliński, Juszyński, Jochen, Brodziński) jako krytyk i pisarz prosy (MM.) i.t. p., całkiem prawie w okresie pominicci.

Młodego autora téj książki znaliśmy osobiście (1). Poznaliśmy go po raz pierwszy, przypominamy, przed kilku laty, w sukni jeszcze ucznia uniwersytetu. Żywe oczy i lice grające życiem młodego autora (znanego już wtedy z kilku artykulów) pozostały nam na długo w pamięci. W lat kilka ujrzeliśmy p. Majorkiewicza znowu, i nie poznaliśmy go: słońce oczu zamieniło się w gwiazdy gasnace.

(1) Pan Majorkiewicz w ciągu pisma, o którém mówimy, raczył nam udzielić parę pochwał i parę przestróg w przedmiocie piśmiennym; jednych jednak i drugich nie

możemy, jakbyśmy chcieli, przyjąć.

Na str. 82. autor przyznaje nam, że słusznie pisząc szkio rozbiorowy 1go tomu Historyi kiteratury p. Wiszniewskiego, wyrzuciliśmy mu, że fragmenta kroniki Galla podał za pieśni ludu: rzeczywiście zwracaliśmy tylko uwagę, że rzecz ta, co do części przynajmniej, musi być jeszcze pod sporem.

Na str. 67. przyznaje nam, żeśmy zwrócili pierwsi uwage na pieśni góralskie halickie; nie na te pieśni zwróciliśmy

pierwsi uwagę, ale na zwracających ją.

Na str. 200 mówi po czterykroć (dwa razy w tekscie i dwa w przypisku), żeśmy nie ocenili Odprawy postów Kochanowskiego. W piśmie, któreśmy przed kilku laty wydali (Amer. w Pole.), rzeczywiście w rzucie oka na naszą literatore dawną, zwróconą była uwaga i na Odprawe posłów. Odprawa ta była wtedy pod klątwą, już co do swej treści, już co do formy: ze względu na słuszność, wypadło więc restaurować jedno i drugie. Sztuka ta była przedstawiona przed królem Zygmuntem i jego dworem, i rozbiór robił uwagę, że Kochan., zwyczajem poetów kraju, użył zręczności téj do dawania przestróg królowi i zgromadzeniu. te rozszerzył p. Majorkiewicz, i do innych dramatów spółczesnych odniósł i dodał wniosek: że nie ocenilismy Odprawy posłów. O Odprawie postów pisało tylu; jeżeliśmy jej

róże lica w ściągłe liście listopadowe. To co przekształciło było tak prędko tę istność młodą, byłato praca. Patrząc na p. Majorkiewicza, przypominał się nam mimowolnie ów obraz namiętnego prac miłośnika, który niegdyś sam namiętny miłośnik nauk ks. Albertrandi w zagajeniu pierwszego posiedzenia T. P. N. był skreślił: »Temu całe życie poświęca, nad tém dnie i noce przepędza, tém tchnie, a krew

nie ocenili, dlaczegóż wspomina o tém pan Majorkiewicz

i to po czterykroć?

Na str. 343., mając mówić o Listach z Krakowa p. Kremera, autor, zamiast mówić o Listach, mówi o ich rozbiorze. Czytelnicy Biblioteki wiedzą, żeśmy pisali tych Listów rozbiór praktyczny; p. Major. zarzuca nam, że rozbiór, któryśmy pisali, jest praktyczny. Nietylko o Listach p. Kremera, ale o każdém inném piśmie, przedmiocie, zdaniu, staramy się sądzić praktycznie, t. j. wychodząc z wypadków. p. Majorkiewicza, sądzimy, ku temu szła kierunkowi. Przypominamy, jak na dni kilkanaście przed podaniem pisma, o którém mówimy, do druku, zarzuceł nam właśnie w rozmowie ustnéj: że autorowi Listów z Krakowa mieliśmy za złe wychodzenie w poglądzie na sztukę z systemu Hegla. »Jakaż teorya logiczna, mówił p. Majorkiewicz, może się bez systemu rozwijać, bez oporu na jakimś systemie; a gdzież jest system, mimo to wszystko co powiedziano przeciw, nad Hegla?« Z zadziwieniem wszakże na ostatnich kartach książki, o któréj mówimy, znależliśmy zdanie wprost temu »Formy scholastycyzmu, mówi tu autor, jak dziś jeszcze terminologia niemiecka, byłyto więzy kujące swebodny polot myśli i rozumowania. Prawdziwa nauka nie jest igraszką słów, systematem, terminologią niezrozumiała, ale przedstawieniem najdostępniejszem dla ogółu osnowy myśli naszych, wynikających z usposobienia wewnętrznego i zetknięcia się człowieka z otaczającym go światem.«

w żyłach jego za każdym obrotem, za każdém serca uderzeniem, to pragnienie wzmaga. « Jakoż okresem lat kilku, młody autor, rzec można, cały zawód naukowy odkreślił. Pierwsze zasady, które miał w swoje pojęcie silniej wrażone, byłyto zasady religijne; najulubieńszém zajęciem jego w czasach szkolnych było (jak sam to wyznaje w piśmie, o którém mówimy) czytanie Skargi; jednocześnie zapewne z czytaniem tém było poznawanie poczyi brajowej, szczegółom któréj tyle stronnic w swej Historyi Literatury poświęcił. Po ukończeniu szkół, zajęły go badania dziejowe i nauki im pomocne (owocem tego byla daléj rozprawa: Historya geografii), daléj ulubioném zajęciem jego stała się filozofia (Rys jej dziejów jeszcze przed udaniem się do uniwersytetu w jedném z czasopismów tutejszych drukował). Chęć wszakże poznania prawdy nie zatrzymała się tu; myśl wzrosła na gruncie religii, szukala we wszystkiem celu, we wszystkiem związku: wzgląd każdy odnosiła do stosunku z nieskończonościa. Młody autor uczuł w powietrzu jakąś naukę nową, ksztalcącą się, zbliżającą: uczuł potrzebę téj nauki, i od historyi i filozofii rzucił się w sferę-krytyki. Pismo, w którém w znacznéj części zespolił, wyrozumował swę czastkowe kształcenia się, które powziął na skalę największą, wykonał i wydał: jest to pismo, o którém mówimy, a które od pierwszej do ostatniej karty jest ściśle i wyłącznie krytyczne.

Nieodgadnione są zawsze przed nami wyroki wielkiego Sądu, koleje losów. Patrząc na miedą tę zdolność p. Majorkiewicza, na jego zasady, pracę, na ten piśmiemy nasz okres, na który przyszedł, sądziliśmy, iż byłyto pierwsze kroki znakomitéj jakiéjś missyi dla tego okresu; patrząc, jak miedy autor wciągał w siebie żywą żądzą, duch świata łączył się z nim, sądziliśmy, iż tego związku owocem będą kiedyś—dzieci olbrzymy; i wróżba zawiodła nast sutor ten miał tylko missyę wydać płód niedonoszomy—i zasnąć.

Rierwszą zasadą p. Majorkiewicza była wiara; co naukach widział daléj z nią jedność: ztąd téż wynikło to przezeń ściganie mniemeń, które naukę za ubliżenie i przeciwność wierze (religii) podają. Wszystkie prawie (nie przepomnijmy tu dodać téj ogólnéj o pracach p. Majorkiewicza uwagi) drobne pisma jego, artykuły po czasopismach, czynność mozalna, pismo o którém mówimy, było skutkiem, odbiciem, wyrazem, tego ścigania.

Są-ludzie, którzy otrzymują powołanie, stawiać (jak mówią poeci) oltarze w świątyni prawdy; są inni, którzy przyneszą jedynie missyę ścigaczy cząstkowych, niektórych zdań jej przeciwnych.

Tę missyę na pewną skalę spełaił właśnie pan Majorkiewicz.

1846.

## DO ESTETYKI.



## LISTY Z KRAKOWA (1).

Pod tym skromnym napisem: Listy, p. Kremer ogłosił nam swe teorye oraz zasady główne docie-kania i pojmowania natury sztuk pięknych, czyli estetyki.

Przedmiot ten jest jednym z najznakomitszych śród pola racyi. Jestto badanie świata pośredniczącego między oderwaniem nadumysłowém, a zmysłowością nauk przyrodzonych, badanie szczegółów najbliżej odpowiednych znaczeniu samego człowieka, badanie więc najdalej, z istoty swojej, mogące nas zawieść, a zkądinąd ledwo poczęte. Nauki filozoficzne, jak ludzkość, obudziły się niegdyś bez wiedzy o sobie, swym celu, a w figurze swej jedności, i rozrodziły się. Szczegóły pierwotnej rozwagi oddzieliły się i rozrosły następnie na ogromne krainy

<sup>. (1)</sup> Listy z Krakowa, napisał Józef Kremer. Kraków 1843. r.

umiejętności i nauk, straciwszy nawet na długo pamięć swéj wzajemności. Estetyka jest zrodzeniem najpóźniejszego przed nami okresu nauki filozoficznéj (w Niemczech) i ostatnią z jéj oderwanych gałęzi (1).

Przytaczamy tu ile możemy praktyczniej, oraz najkrócej treść każdego z osobna listu p. Kremera.

List 1. Autor w słowach zwróconych do pousałego i milego sobie korrespondenta (przyjaciela), wyraża: iż celem jego jest, będac pozbawionym stosunku materyalnego, zawiązać z nim duchowy, i że za przedmiot tego obrał jednę z najbliżéj go zająć mogacych galezi utworów; galąż będącą estetycznym wypadkiem sił duchowych i materyalnych człowieka, t. j. sztukę. Autor wyjaśnia, iż chciałby w wykładzie swym być wolnym od więzów szkolnictwa, od musu wyłączności drogi i t. p., a przeto za formę do tego wykładu z przyjemnością przypadaja mu listy. Pomimo znakomitość zdania, autor skromnie wyraża się o niem.... »Przecież każda praca (mówi usprawiedliwiając swój zamiar), w swoim szczupłym zakatku i skromnym obrębie, choćby przez chwile czasu swego działała, nie jest zupelnie stracona i nie żyła zupelnie daremnie... ziarka granitowego piasku wydźwigły turnie Tatrzańskie.

List II. Sztuka była dawniej doskonalszą w swych objawieniach, dziś zamiłowanie w niej powszechniejsze. Materyalność wieku naszego, materyalność ta,

<sup>(1)</sup> Baumgarten 1758.

przy któréj płówieje i gaśnie cały świat dawny, nie zaciera i umysłowego rozwinienia, owszem harmonijnie się wznoszą. Celem sztuki jest sama sztuka. Jak ów kwiat na wierzchołku Alp cicho rosnący, jak gwiazda niewidziana okiem człowieka, tkwią i rosną nie dla człowieka, lecz dla chwały Twórcy swojego. Sztuka piękna jest jednym z kształtów, który prawda przybiera. Zadaniem jéj jest, przedstawienie części zmysłowej prawdy w jéj doskonałości. W Azyi sztuka była w dzieciństwie, jak jéj dzieje. W Grecyi ród ludzki stał się młodzieńcem, nie doszedł prawd duchowych, ale spełnił zadanie przedstawienia zmysłowości w jéj szczycie. Tu był szczyt tak piękności sztuki, jak równie siły, zręczności i w ogóle bytu cielesnego ludzkości w każdym zawodzie.

Zehodząc tu do uwag praktycznych, autor uważa: iż nawet ludzie zepsuci nie mogą dziś dorównać ówczesnym błaskiem światowym. "Czyli może być, powiedz, genialniejszy hultaj i poetyczniejszy rouć, niż ów Alcybiades, mówi autor; jakążto są lichotą ci nasi dzisiejsi panowie mauvais sujets... Ich nawet nie stać, by hultajami byli. "Ale myśl rosła, a forma sztuki za ciasną się stawała na objęcie nowych szczegółów myśli. Duch ludzki, póki był latorośtą, wystarczało mu naczynie garncarskie, ale gdy wzrosł na sosnę olbrzymią, rozsadził ściany. Główną zmianę w życiu ludzkości spowodowało dalej objawienie prawdy, to jest: istoty rzeczy stworzonych przez Syna Bożego. "Bo nie mieszając rzeczy nie-

biańskich i ziemskich, mówi autor, wyznać powinieneś, że nigdy filozofia nam spółczesna nie byłaby dostąpiła tego doskonałości stopnia, gdyby jej nie był ogrzał i oświecił promień prawd religii. « Dzisiaj widok dzieł sztuki, nie tyle w nas budzi uczucie, jak raczéj rozwagę. Piękność sztuki nie jest już dla nas tém, czem była dla Greków; dla nich była ona kochanką, dla nas jest przyjaciółką. Sztuka, wypływ działania świata niewidomego, pociąga nas ku »Niby fala, płynie trud za trudem, temu światu. praca ściga pracę, a śród tego zamętu i hałasu, nie dostyszysz i wołania wyższéj natury człowieczej i szlachetniejszéj istoty twojéj... Niekiedy atoli odezwie się z glębi piersi z nienacka ten glos, tak silnie i potężnie i cudownie zarazem, że już umilkną w duszy wszystkie niskie chęci i pragnienia, i pierzchną, niby mgły nocne, przed wschodzącą jutrzenką. Wtedy nieśmiertelna istota ducha naszego, dawna, zapomniana, znów zadzwoni, niby pieśnią anielską, i obudzi chęci, uczucia i myśli do innej należące dziedziny. Rzekłbyś, że matka dawno zmarła, nawiedziła w szarą godzinę tęskniącą sierotę...«

List III. Mylą się ci, którzy w ścisłe prawidła pragneliby ująć sztuki; mylą się równie ci, którzy im żadnych przyznać nie chcą. Najgłówniejszém jest, naukowe usposobienie w artyście. »Bo gdy w duszy pusto i głucho, gdy rozum w sobie biedny, nie wyrobił sił z siebie, toć i nie będzie prawdziwego natchnienia, ale odurzenie szału. Odzianie umy-

słu w naukę, jeśli ten patrzy jasno na przedmioty, nie skrzywi ale umocni wzrok. »Powiedzą mi może, mówi autor, iż praca nad umiejętnością i czytaniem autorów, odebrałaby im ich właściwe piętno, i mogłaby zatracić indywidualność odznaczającą się od innych; jeżeli jednak ta indywidualność charakteru ma jaką wartość, toć téż nie zaginie i nie utonie w pracy, ale zawsze na wierzch wypłynie.«

List IV. W czasie przewagi natury nad człowiekiem powstało mniemanie, iż sztuka jest naśladowaniem natury. Mniemanie to jest krzywdzącém dla sztuki. Autor zwraca myśl na istotną piękność natury, na uroczystość jéj, gdy się np. spogląda z gór Himalai, Alp. albo Tatrów, i uważa, że jednak te utwory widziane nie są jeszcze szczytem na ziemi... »a przecież, a przecież za prawdę, drogi przyjacielu mój, choć ogromne i majestatu pelne są dzieła natury, szlachetniejsze atoli jeszcze są dziela z ducha płynące. - Natura zmysłowa użycza materyalu sztuce, ale nie jest jéj zasadą, osnową, celem. Mistrz, cheąc wydać myśl prawdziwą w formie zmysłowej, znajdzie zawsze odpowiednia forme w naturze, bo obie płyna z jednego źródła: rozumu najwyższego.« Jeżeli myśl jest prawdziwą, prawdziwą będzie i forma, jako np. w Grecyi, nie zaś jako np. bożyszcz Indujskich, których postacie były potworne, jak myśl. Z utworu, prócz jego formy zmyslowej, wygląda myśl mistrza, a ta wartość sztuki stanowi. Według niej, nie według podobieństw, cenimy dzielo np. malarskie: »Dagerotyp zabił tylko kopistów, mówi autor, a nie istotnych malarzy; jak wynalazek druku zabił przepisywaczów, a nie autorów. w rzeźbie. W jednym pomniku Włodzimierza Potockiego, w katedrze naszéj, więcej jest piękności, aniżeli w tych tłumach kapiących się latem setkami w Wiśle naszej. Gdzież doniero znaleść w naturze wzory muzyce, architekturze, poezy i lirycznej. i t. p. Antor, według najnowszych geologów i rzeczy przyrodzonych badaczy, opisuje nam świat przedpotopowy; owa meke pierwotnych formacyj żywiolów, gdy »dzieje rodzenia się ziemi okupione zostały śmiercią całego świata jestestw żyjących.« wskazuje na majestat i sile pierwotnéj natury, wktóréj wyłączną przewage miała materya, na ten świat roślin dziś jeszcze widziany w nietknietych cywilizacyą puszczach zwrotnikowych, gdzie nasze paprocie powiewają swą kitą jak drzewa wyniosłe, powoje jak weże i liny grube pna się po wyniesłych drzewach; kwiaty wzniosłe wydają się jak ogrody wiszące; cala ta massa olbrzymich roślin pstra, ściśle spleciona, walki nawet żywiołów nie zdaje się lekać; na owe zabytki zwierzat przedpotopowych żyjących w czasie, który zdał się być wiekiem przewagi płazów, owego o stu stopach ichtyosoura, który miał głowę jaszczurki, ogon ogromny, pletwy wielorybie, oczy wielkości głowy mezkiej, które były mikroskapem kiedy je zmružal, teleskopem skoro roztwieral: równych mu potwornością plezyozaura, pterodak-

tyla, który zlożywszy skrzydła, stawał na tyloych nogach jak człowiek, i t. p.; téj saléj natury nie widział człowiek, wiec nie była człowiekowi potrzebna. sztuce, by ja naśladewala. Życie sztuki jest zupelnie duchowe; przybrane jest jednak w szaty materyi, i na wzajemności stoi. Iżby sztuka zakwitnąć mogła, potrzeha było, iżby królowanie ducha się wzmogło. Lata i wieki płynęły od owych pierwotnych czasów, nim nowej, postępnej epoki wybić mogła na ziemi godzina. Wszakże wybiła. chaj... w téj chwili, gdy to kreśliłem, dzwony rozlegają się po nocy i gloszą światu, że sam Bóg zstąpił z Majestatu, stał się człowiekiem. Dziś wigilia Bożego Narodzenia; a dzwony, jakby muzyka, rozpływają się falami po świecie chrześciańskim. zadrżał wsobie zbawienia hymnem, i poznał, że materyi państwo doszło końca swojego, że nie ma więcéj znaczenia i wagi, a ciało i natura jest tylko jeszcze naczyniem nieśmiertelnego ducha, co nie ginie na wieki. «

List V. Człowiek jest duchem, promieniem ducha Bożego. "Jak słońce poranne świeci spaniałością swoją w rosy kropelce drżącej na listku, tak w duchu człowieka świeci iskra wielkości i Majestątu Bożego. Pismo mówi, iż po stworzeniu człowieka, Bógprzywiódł przed niego jestestwa, aby je nazwał i panował pad niemi; tak prosto, ale głęboko oznączonym został stosunek człowieka do świata; prawo nazwania upoważniło go do dociekania (cą-

ły szereg umiejętności). - Jestto przywilej człowieka nadany mu od początku, a nikt mu go nie odbierze. Zwierze bierze świat fizyczny tylko zmysłowie, dbajac o to jedynie, czém rzecz jest dla niego; człowiek pojmuje rzeczy, czém one są same w sobie, i jak się mają do siebie. Sztuka, utwór człowieka, jak człowiek musi mieć dwie strony: duchowa i cie-»Sa ludzie, dla których sztuki piekne o tyle wartości mają, o ile im zmysty glaszczą... pojmują oni iście tak sztuki, jak botanikę kózka objadająca rzadkie rośliny i kwiaty. Stosunek fizyczny człowieka do natury fizycznej wprawdzie jest rzeczywistym i nie jest falszem: »skwary i spieki, pracowania dnia każdego, kończą się poezyą wieczoru, co pocalowaniem swojém rozpalone czoło pielgrzyma chłodzi, a z niebieskich wysokości promieni księżyca zstępuje gromada aniolów, co jakby kwiatami obsypuje loże jego złotém marzeniem i uludą samych obrazów... tkanka tysiącznych złotych nitek wiaże człowieka ze światem i doczesnością; dlatego téż tak . twarda, tak teskna jest ostatnia chwila rozstania sie z tym żywiołem, z tym tak pięknym, tak jasnym światem; ztąd téż skonanie jest arcydziełem człowieka. « Lecz jestto tylko jedną stroną przyrody ludzkiéj. Człowiek jest nietylko jeńcem natury, może być jéj panem. Zastosowanie sztuki wprost do potrzeby zmysłów, jest stanem jej powicia. Narody mogą długie wieki przemarzyć śród przewagi materyi, ale ziarno, lubo najdlužėj ležy bez slońca, nie

przestaje mieścić zarodu. Po określeniu cztowieka oddanego wyłącznie zmysłom, autor kreśli przeciwnv, i jako wzór, stawi idealny obraz kobiety. Po uczuciach prosto zmysłowych, które w końcu zelżyły sztukę, nastapiło królowanie uczucia idealnego. Uczucie to poczęło się trwożyć wszystkiego, co ziemskie; i pierwsze wieki chrześciaństwa nie wydały pomników sztuki. Sztuka w nich stała się symboliczną: »krzyż, baranek, palma, kotwica, gołąbek, grona winne i winna macica, siedm świeczników, zabrały miejsce sztuki«; taż barwa architektury, malarstwa, poezyi owowiekowych. Duszą sądu śród sztuki ma być, nie racya, ale uczucie. Allegorye w poezvi jak i w malarstwie nie sprzyjają sztuce. Ktoby według praw rachunkowych, wprost rozumowych, chciał sądzić o dziełach sztuki, byłby podobnym owemu, któryby chcąc określić piękność (piękną kobiete), według zasad zkądinąd rzeczywistych, rzekł np. »ta piękna kibić jestto skutek foremnego skieletu i kości; to piekne ciało, to połączenie białka, pierwiastku ekstraktowego; te bogate kędziory, któremi sylfidy igrają, toć jest niedokwas żelaza, manganez, siarkan wapna, krzemionka« i t. p.

List VI. »Uczucia są pierwiastkiem głównym w świecie estetycznym; bez uczuć nie ludzie nie stworzą, podobnie jak wskróś samemi uczuciami przejęci, dusza ich pełna woni, niby fiołek w zaciszy, wyzionie zapachem swe życie nieznane, ciche i wiotkie.» Uczucia jednak i w stanie umiarkowania swe-

go prawda, nie są warunkiem jedynym śród sądu. Uczucia nasze zależą od wypadków zewnętrznych, w każdym wiec człowieku są inne, codzień się przemieniają; jakaś pieśń, pora dzienna, czas, miejsce, wszystko w nas zmienia uczucia. Uczucia są niepewne, sprzeczne, przypadkowe, nie mogą być sędziami spraw naszych, i iść muszą same pod sąd ro-Zdanie oparte na uczuciu, będzie tylko Zeniący się zaprawdą osobistą, nie rzeczywistą. kochany «nader ma słuszne prawo niedbać o perswazye innych; lecz byłby nieznośnym i śmiesznym, gdyby chciał zniewolić innych do widzenia tychże powabów wollubieniey, jakie sam postrzegl. Przewaga uczucia własnego tak miesza sąd o innych rzeczach ogólnych, iż jest rodzajem pomieszania: ztad górujące uczūcie czesto do obłąkania istotnego do-Zasada sadu nie może być smak dowolprowadza. ny, bo go ma każdy innym. Sadem sztuki ma być uczucie połączone z poprzedniem poznaniem zasad sztúki ogólnych. Tu, jak w każdym kierunku człowieka, rozum jest pierwszym warunkiem. Rozum jest pierwszym warunkiem wiary; niemowlęta, obłąkani, zwierzęta, nie mają wiary, bo nie mają rozumu; co myli nasze zdanie, bynajmniej nie jest rozum, ale uczucia, zmysły i t. p. Ze zlewu w jedność rozumu i uczuć, tworzy się najwyższa myśl szcześliwości człowieczej. Uczucia tem są szląchetniejsze, im mniej osobiste: szczytem więc ich milość ogólna.

Last VII. Sztuki piękae płyną z mieskonczoności ducha człowieczego. Nasze prace i czyny, są to chwile, sa skończenościa, «lecz nie utyskuj nad ta skończonością rzeczy ziemskich, mówi autor, bo właśnie jej poznanie prowadzi do pojęcia nieskończoności naszej. Pojmując skończoność, mamy wyobrażenie nieskończoności; już zaś gdy tylko enota może pojąć onote, rozum rozum, i geniusz geniusz, tak téż istota, która pojmuje nieskończoność, musi sama mieć w sobie pierwłastek nieskończoności, być nieskończoną. Co jest prawdą, musi być takiém nietylko wnas, leez na zewnątrz, bo nie byłoby prawdą; wyobrażenie moralności łączy się z czynami moralności; uczucie mitości nie mogłoby istnieć, bez istnienia jéj celu zewnątrz; prawd naszych wewnętrzpych dopóty nie uważamy za zupelne, dopóki ich w rzeczywistość nie wprowadzimy; ztąd ów niepokój, póki prawda, któréj przekonanie mamy, nie jest przyjętą od świata; teorya i praktyka są te dwa bieguny igielki magnesowéj, które, lubo różne, do siebie należą; tak się rzecz ma i z nieskończonością, która w nas tkwi; niato party człowiek, teskni, by ją koniecznie ujrzał i w zewnętrznym świecie. Najprzód więc szuka jej w naturze zewnętrznej (zmysłami), widzi gwiazdy i ziemie, ale sa to ułomki czegoś, które ograniczone sa w sobie, nie mogą więc być nieskończone; we wszelkim rodzaju zjawisk natury zmyslowej, które na pozór związek z duchowością mają, taż ograniczoność; «w zjawiskach np. mechanicznych, optycznych i t. p., trzeba najmniej dwóch ciał na siebie działających; w zjawiskach magnetycznych dwóch biegunów. « Sam człowiek ziemski, stolica ducha nieśmiertelnego na ziemi, nie jest doskonałościa: oddycha powietrzem natury i łaczy sie z nią (pokarm, napoje), z nią stanowi swą całość, a to jest przyczyna i śmierci jego. Nieskończonością tą nie będzie ani moralność, ani prawo, ani nawethistorya, która, lubo jest odbiciem (jak wszystko) myśli nieskończonéj, ale ta myśl jest niewidoma nam, .bo nie występuje w swéj całości w zdarzeniach historycznych, (lecz) rozpryskuje się na narody, na wieki, na figury szczegółowe, na kraje pojedyncze; duch żyjący w historyi, nie występuje na jaw w zupelności swej, ale w wielkich wydarzeniach, w epokach przemieniających świat, niewidomie tli i żyje, i jest krwią, co bije w pulsach narodów.» Duch ludzki więc ciśniony niedostatkiem w swém wzniesieniu, nieznajdywaniem nieskończoności, pożycza u przyrodzenia form, i sam ją tworzy. sztuki. «Nie dziw tedy, iż zjawienie się dziela sztuki, jest pieśnią wtórującą nieskończoności człowieka; bo gdy stanie przed obrazem, rzeźbą lub świątnicą, albo gdy mu zabrzmią w duszy tony muzyki, melodyi, lub świety urok myśli poczya odziany, już rozumie, że go głos dziececych lat wita, że się naú patrzy święte oblicze znane z dawnych lat, widziane gdzieś? niegdyś?.. ani przeto zmysły, ani zachwycenie, ani samo uczucie, ani rozum, ani myśl z osobna wzięte, nie mogą być sztuk pięknych podstawą, sale całość nasza. Gdy więc piękność się zjawi, uciszają się wszystkie sprzeczności duszy naszéj; «cały ocean jestestwa naszego zlewa się jakby w zwierciadło, w którém niebo i Bóstwo się przegląda.» Wpatruj się w obraz Syxtyńskiej Madonny; tutaj zmysłów naszych powaby i myśli potęga, duch i uczucia, i wiara i miłość, słowem, cała nasza treść roztopiona jakby pieśnią niebiańską...» Słuchając muzyki wielkich mistrzów, widzisz jak nieba podwoje na rozcież są otwarte, i widzisz, jakby po szczeblach Jakóba na obłokach wspartych wehodzące i zstępujące anioły, skinieniem drogę nam do wiekuistéj ojczyzny pokazujące.»

List VIII. Sztuki piękne w historyi zawsze się znalazły w parze z religia, bo téż wiara jest ksienia nieskończoności. Sztuki piękne klękną przy wierze, bo ta nie ma strony zmysłowej, bo ta, oprócz ludzkiéj, o innéj (nie mającéj początku) przemawia nieskończoności. Celem sztuki jest uzmysłowienie ducha, celem wiary sam duch. Sztuka nie dościga Bóstwa nie mającego początku ani końca; dlatego téż np. z życia Chrystusa łatwiej jest przedstawić Chrystusa dzieckiem albo na krzyżu, niż w czasie Nauczania, Zmartwychwstania. Wniebowstapienia i t. p. Prócz sztuki i religii, jest jeszcze trzecia droga, która nieskończoność staje przed duchem człowieka, a ta jest mądrość czyli filozofia. jest najwyższym darem człowieka; przez rozum zdolny jest do pojecia prawd wiary. Powstawanie na rozum jest skutkiem nieporozumienia się, brania za rozum nadużyć rozumu; do tych nadużyć należą ap. ewe ironie z wieku zeszłego, owe w pismach naukowych i nienaukowych rozbieranie obecne w Niemo czech prawd, które już były w zdobyciu rozumu (jako o Bogu, nieśmiertelności i t. p.). -Patrząc się na tę prostytucye, mowi autor, rzeczy drogich i pełnych dla człowieka wagi, podobne oburzenie każdego przenika, jak gdyby po długiej niebytności w mieście rodzinném obaczył nagle wizerunek ojca i matki swojéj, sponiewierane na tandecie żydowskiej.» Filozofia jestto umiejętność mająca na celu wypatrzenie we wszech rzeczach owego nieskończonego pierwiast-W sztukach pięknych duch człowieka tworzy wizerunek swéj nieskończoności, w filozofii dochodzi do nieskończoności myśleniem; w religii włowa sie w nas nieskończoność (tylko za laską Bożą) w ksztalcie wiary. Rozmaitość formy stanowi historne sztuhi. W Grecyi zmyslowość była bóstwem, wiec i cechą piękności; nieskończoność u Greków wyobrażała się w postaci ludzkiej, i bogowie Olimpu mieli nature ludzką z całą krewkością jej, duch estetyczny głównie więc wyrażał się w formie. »Ale gdy na Golgocie wielka tajemnica się spełniła, panteon stanal w plomieniach. « Sztuka nie wystarczała téj prawdzie; duch przerosł sztuki, na miejsce ubóstwienia piękności nastąpił sąd o niej.

Liet IX. Po określeniu stanowiska sztuki do filozefi i wiary, autor określa stosunek jej do rzeczywistości. »Rzeczywistość tak się ma do sztuki, jak uatura smutna do oświeconer przez słońce. « Nie darmo to Hellenów febus prowadził wóz słońca; człowiek ciśniony jest rzeczywistością; dopiero sztuka obudza w nim zaeność jego. Rzeczywistość w całej swojej istocie nie może być wzorem dla sztuki; każdy szczegół rzeczywistości jest sobą w harmonii z reszta stworzonych szczególów; przeniesiony, byłby w ułomku bez znaczenia. Utomek taki dopiero z mysią stanowi całość duchową, i jest idealem. Ideal odbity forma daje sztukę. Ideal więc jestto połaczenie ducha z rzeczywistością. Samo wyobrażenie w muśli naszéj jakiegoś np. człowieka, lub zatrzymanie rysów jego dagierotypem, da nam lub pojecie czysto duchowe, lub odbicie rzeczywistości: dopiero połączenie myśli i formy, np. w posągu lub portrecie malarskim, da nam ideal sztuki. Ideal sztuki winien mieścić w sobie istotę uduchownienia; dlatego téż drobnostki wypływające z fizycznych i jakoby roślinnych potrzeb człowieka (jako np. picie, jedzenie, spanie), jeżeli mieścić się mogą w dziele sztuki, to tylko »o ile są środkiem pomocniczym do oddania wewnętrznéj muzyki duchowéj. « Ideał doskonały nie może być czystym wymystem fantazyi, lecz musi zachować prawde; indywidualność nie jest zbiorem piekności porozrzucanej, ale w całości z ducha wyrasta. Dlatego téż i szczególne jestestwa natury

nie mogą być przedmiotem idealu. Dlatego téż i w idealach z natury i uczuć ludzkich, wszelkie boleści rozdzierające serce, wszelka rozpacz i wszelkie cierpienia bez granie, nie mają miejsca w sztuce; moga być jako cześć rzeczywiatości, ale skoro lagodzone są duchem, który jest nieskończony. sztuka religijna, robi uwage autor, doskonalszą jest od starożytnéj. Autor przytacza tu dwa obrazy Girodeta, z których jeden, wizerunek potopu, jest okropnąrozpaczą bez ratunku, a zaś pogrzeb Atali, gdzie kochanek ściska kolana zmarłej, osłodzony jest widokiem krzyża, który o nieskończoności przemawia. W świecie dawnym wyobrażenia boskie i ludzkie jeszcze były zwinięte. - Chceszli wiedzieć i czuć, mówi autor, czém jest sztuki świętéj, religijnéj majestat, wstąp do przybytku katedr paszych katolickich.a

List X. Ideał winien mieć za tło grunt sobie właściwy. Autor przytacza powieść Niemiecką o górniku kopalni Falunu (w Szwecyi), który był znaleziony po 50 leciech martwym, w postaci jednak pierwotnéj młodzieńca. Lud patrzył nań z podziwieniem, ale jedna o kulach niewiasta stara, rzuciła się nań i otoczyła uściskiem; byłato jego niegdyś oblubienica i narzeczona, z którą go śmierć rozdzieliła. »Podobnie, drogi przyjacielu, dodaje autor, postać idealna będzie niezrozumiałą, martwą, umarłą, gdy się znajdzie w obcym i niestosownym dla siebie świecie.« Tylko dusza mistrza go pozna. Jakiż świat stoso-

ï. .

waym jest dla ideniu? Autor sadzi, iz stan spoleczności dzisiejszej nie jest stosownym do idealu, iż ideał mani zbyt wiązać rzeczywistością. Przeciwnie, stan kraju stosowny do idealu jest ten, gdzie spoleozność ludzka nie jest jeszcze szczelnie związana, gdzie jeszcze nieuorganizowaną została, lub która sie już zdezorganizowała; takiém było np. owe pasowanie się, co wyprzedziło upadek Syonu, takie dzieje kraju naszego od ostatniego z Jagiellonów. Dziś, gdy oprócz konjecznych i potrzebnych ustaw. będących warunkiem każdego towarzystwa, wtłoczono na się ciężkie i niesforne jarzmo konweniencyi, ciężarów, krepujących uprzedzeń, śmiesznych wymogów« ideal musi tworzyć świat lepszy: jako pasterski (zkadinad ciasny), bohaterski (staréj Grecyi), romantyczny (wieków średnich). W wiekach średnich świat ten swobodnéj fantazyi, został nagle powstrzymany powstałym śród ludzkości wynałazkiem podwójnéj broni: materyalnéj i duchowéj; »bo kiedy oba te wynalazki (prochu i typów) wystąpiły na jaw, już ród ludzki nagle podrósł, w okamgnieniu spoważniał i spojrzał się w około siebie i w siębie, okiem pełném grozy; przestał być młodzieńcem, i poznał, że na niego inne czekają szranki, inne nagrody, że mu wypadnie nie kopią ale duchem na ostre pogonić.« Swiat ten konając, żywszym ogniem biysnal. Czas ten (romantyczno-estetyczny) zapadający się w dziejach, spojrzał na nas duchem Leonarda, Dürera, Aryosta, Michala Aniola, Rafaela,

Corregia, Campensa, Tassa, Cerwantesa, Szaksaira«. Mà tét i áwist nam spélczesny miejsca dla idealow, t. j. niezaludnione jeszcze stała anolecznościa, jako świat klanów Szkockich, puszcze Ameryki, sieze Zadnjeprskie, i cały wschód. Wielka enora przedstawiana śród społeczności, przedstawia nam zawsze kraje z fantazyi. Ideał musi za jaw ozynem wystąpić. W tym stanie przedstawia się nam lub w aderwaniu lub w stosunku do świata, w sytuacui. Wszystkie figury sztuki Indyjskiej, są bez sytuacyć podobnie figury sztuki w Egipcie, stare bożyszcza Giermańskie i Słowiańskie. Ale w Grecyi duch uczuł siebie, swój stosonek do świata; ideały nabroły sy-Sytuacye te są jeszcze nicobszerue, t. j. iż postać jest jedna i tylko wydaje musi łącząca ją z częścią towarzystwa, jak Dyana myśliwa, Apolle lutnista, w poezyi hymny i psalmy. Jeśli się jednak sytuacya rozszerzy i do ogółu ludzi, do ludzi odmiennych uczuć i woli, staje się kollizyą, a ta prowadzi do czynów i walki. Przyczynami kolicyi sa: już potęgi natury (burze, zarazy), już natura escwnętrzna, już wreszcie czyny człowieka. Jak poczys jest najwyższym szczeblem sztuki, tak znów tragedya jest najwyższym rodzajem poczyi. sposób ideal stać się może odbiciem prawdy? wda jest jedna; lecz jako słońce ziemskie ma jeden promień biały, a w rozpryśnieniu się na przedmioty świata, w szczegółach ukazujący się, tak tóż i w każdym człowieku zmiaste onego jasnego promienia

wiekuistéi madrości, świeci tylko jedno przeważające uczucie. mające swoją własną barwę.« cie to przeważające jest zaiste prawdą, lecz tylko prawdą szczególową, ztąd więc w tém niedostateczną i blędną, że jest prawdą przeważającą, że samo jedno siebie za prawdę uważa, że nie przyznaje innym prawdom szczególowym téj saméj wagi, téj saméj wartości, że tém samém grzeszy onéj prawdzie ogólnéj, powszechnéj i wiekuistéj. Prawdy te szczególowe, zamroczone są pyłem doczesności; promień ów biały, dopiero pochwycony pryzmatem sztuki, zdoła przedstawić w swej prawdzie barwe szczególową; tą prawdą będzie figura poetyczna. Sztuka ma za cel uzmysłowienie téj szczególnéj prawdy. Sztuka o tyle jest prawdą, o ile stawiając figury w kollizyi, prawdy ich szczegółowe zlewa w owa »Do téj wiecznéj prawdy wszystkie prawdy wracają, tak jak z niej wypływają; ona nie ginie nigdy.«

Siłą, która budzi wnas ideały, jest nasza natura wewnętrzna; człowiek jednak sądzi, iż pochodzi to z przyczyn zewnątrz istnących, i tu ich szuka. Ztąd olimp w Grecyi, w Chrześciaństwie świat duchów, geniusze, czarownice, rusałki, i t. p. Główną siłą jest pathos, czyli porwanie przez uczucie, w ogóle serc ludzkich będące, jako np. miłość, przyjaźń, honor i t. p. Gdy człowiek przez objawienie pojął równość godności ludzi, zrodziła się miłość. Autor tu zwraca uwagę na równość godności i zalet obu płoi stworzonych pośród ludzkości, i stara się przedsta-

włó i podnieść pomawianą zwykle zroność pież żeńskići. "Tu o wyższości jednej plai nad druga, mówi autor, méwić nawet nie można, whie sa pod wieledem umysłowym zupełnie równe, choć zupelnie sobie odwrotne. Maż w swoim, kobieta w swoim zakresie działając, zardwno są ważnym pierwiastkiem świata... są wzajemnem siebie, tak pod wzgledem umystowym jak fizycznym, dopelnieniem. Dlatego téż stan poniżenia niewiast jest cecha dzi-Gdy w obcowaniu towarzyskiem, dodaje autor uwagę, zdarzy ci się obaczyć człowieka, co znieważa w czynach i lekkich słowach względy należące się kobietom, już pewnym być możesz, że to z gruntu barbarzyniec... przypatrz mu się, a spostrzeżesz, że pod tą swoją choćby najwięcej wygladzoną i wymuskaną lupiną, kryje serce puste, ciasną głowe, i strupiałą duszę. Patetyczność nie może wypływać z uczuć, do których pewnego przygotowania poprzedniego, np. naukowego ukształcenia, potrzeba. Tém mniej patetycznemi być moga skłonności bezważne, śmieszne, ochoty czcze, tém jeszcze mniej wady przodków i t. p. Pathos weielone w forme daje figure, charakter. Charakter winien być przedstawiony w stosunkach, a być jednym w rozmaitości stosnaków. «

Taka jest treść 130 tomu Listów z Krakowa. Listy te, według zapowiedzenia autora, mają w dalszych tomach objąć filozofię szczególnych galę-

zt sztuk migknych, czyli właściwa estetyke: ten pierwszy objąt, jak widzimy, tylko spojrzenie ogólne na naturg sztuki, czyli wstęp do estatyki. ten jest powtórzeniem, tak co do zasady jako téż szczegółów wielu, Wstepu do Estetyki Hegla:--jeżeli jednak polożymy na bok pierwotną twórczość. Listy z Krakowa znakomitszém są w sobie pismem, niż ów wstęp Hegla. Wyższość mają i w stronie zewaętrznej i w stronie wewnętrznej. Cechą najprzódwykładu słowa czyli stylu autora Listów jest ozdobność i jasność, przymiety, których nie ma wzór jego, a które, jako przymioty, miarą, są zawsze stopnia skuteczności i wpływu danego pisma (\*mowa wasza niech zawsze będzie przyjemna, solą okraszona, « mówił nawet niegdyś apostoł ducha. Kolloss. VI. 6.). Forma Listów uwoluita nadto autora od powtarzania działów, poddziałów i podpoddziałów, tworzonych jak przez innych estetyków niemieckich, tak i przez Hegla, dla dokładniejszego objaśnienia natury piękności, a które uczą wszystkiego oprócz piękności. Forma listów kazała autorowi wszelkie uczucie i pomysl odnosić do danéj chwili w sobie, do pewnéj jedności, a ztad i udzielać je ogółowi z punktu praktycznej jedności.

Ta korzyść strony zewnętrznéj wywarła téż bezbezpośredni wpływ na zalety strony wewnętrznéj. Filozofia Sztuk Pięknych autora jest bliższą o stopień praktyki, a zatém rzeczywistego pola sztuk pięknych. Widziny iu, już nietylko jak w estetyce Hegla, myśl rozdrobnioną ezłowieka, ale więcej samego człowieka. Widzimy tu, chcemy rzec, w każdem słowie, w każdem rozumowaniu, odbite: nietylko myśl, lecz i serce; łącznie i rozum i wiarę; nietylko przedmiot sztuki w jej oderwaniu, lecz i w jej związkach ze światem.

Jeżeli jednak autor Listów z Krakowa postąpił o krok bliżej do praktyki od swego wzoru, nie postąpił jednak do rzeczywistej praktyki, i to jest właśnie co mu do zarzucenia mamy.

Wyrozumowaniem tomu 1-go Listów z Krako: wa jest wykład znaczenia sztuk pięknych, wyrozumowaniem zaś tego wykładu jest: że znaczenie sztuk pięknych nie powinno być wcale pojmowaném i ocenianém ze stanowiska względów praktycznych.

Zadaniem sztuk pięknych, uważa p. Kremer (jak to już w części widzieliśmy), jest: być objawieniem ducha nieskończonego w formie piękności, a przeto za cel nic mieć innego nie mogą, jak siebie, to jest to objawienie.

W liście drugim, w ogólnym widoku na sztukę, mówi: »Sztuka ma cel swój sama w sobie, sobie saméj jest celem i końcem, do którego zmierza; « str. 20, i daléj: »Sztuki piękne, jako płynące z nieskończoności, muszą być celem siebie samych i prócz siebie nie mają celu. « W liście VI., w oznaczeniu stosunku sztuki do uczuć, autor mówi o uczuciach religijném i moralności, a schodząc do swego przedmiotu, t.j. sztuk pięknych, wskazuje na ich bezzwią-

izek z temi uzzucismi. »Zgodziliśmy się już (?) wa to, mówi, że sztuki piękne nikomu nie slużą, i nie maja obeych celów i same sobie są celem; nie służą tady i moralności. Nie ma płytszego sądu o sztukach pięknych jak zdanie powtarzane aż do zaudzenia czesto, iż ten lub ów obraz, posag, poerya, romans, nie jest niby meralnym. Sad taki jest czczy: Ludzie, którym brakuje podniety wewnętrznej do uczuć moralnych, niechaj nie narzekają na sztaki nickae, ale na wychowanie, jakie odebrali. Dziela sztuki piękośj wcale nie mają powolania, by zastą-Dily nanke wiary lub zasady poczejwe, skoro w sercu nie ma ani wiary, ani zacności. Sztuki weale nie maja celu, by pómagaly rozszerzeniu moratności w świecie; do nich to weale nie należy. Powieść malująca obydną barwę zbrodni, wcelu jedynie, by byla odstrachem od zlego, obybis powolania swojego, zbacza ze swéj drogi, bo jéj cel jest jedynie artysty-CZBY.\*

W innych miejscach Listów p. Kremera znajdujemy jednak nader odmienne o istocie sztuk pięknych
wzmianki. Na str. np. 24 mówi: "Sztuka piękna,
łącząc świat cielczny z wiekuistym, jest pośrednicą
między niebem i ziemią; opuściła dla nas rajską dziedzinę, a przyodziawszy na się zielowość śmiertelną,
dzieli z nami znikomość i biody nasze, by nas w czarnych pocieszyć obwiach, zabawić swojemi kwiatami
i przytulić do siebie niby dziecię placuące»; i daleje
"Satuki piękna, te posłannice nieba, niby dziewice

Westalki, strzegą świętego ognia uczuć, by ród ludzki nie wpadł w zapomujenie o sobie. Na str. 63: »Nikt nie przeczy, iż sztuka piękna była nawczycielką ludów i karmicielką wysokich myśli i uczuć prawdziwie człowieczych i dalej: »Nie przeczę, iż dzieło sztuki każdéj, byłeby było doskonate, i na wartość wewnętrznego człowieka wywrze wpływ swój potężny, i zagrzeje milością tego, co jest moralném, wielkiem, prawem i świętem. «

Jakże więc stać się mogło, iż autor, który nieraż podobne o sztuce sądy objawia, który uważa ją i jako piastunkę męża i jako atrażniczkę cnoty, i za warunek jéj doskonałości kładzie jéj wpływ potężny, zarazem jednak wyznaje, iż ta nie ma i nie może mieć celu prócz siebie? wyznanie to za tło śwego pisma przyjmuje? z téj owszem przeczącej atrony wszystkie bliższe wnioski śród pisma dla przedmiotu swego wyprowadza?

Przyczyną tego jest: iż lubo autor, jak rzekliśmy, idąc za natchnieniem uczuć swych własnych, oddalał się i szedł śmieléj od swego wzoru ku praktyce, ale się jeszcze wiązał swym wzorem; autor, który już nas zapoznał z innemi częściami systematu Hegla, uwierzył w bezblędność tego systemu, i nie śmiał odstępować od zasad jego teoryi.

Sztuki Piękne, według rzeczywistości: cel mają, i uznanie téj prawdy winno być owszem najpierwszym warunkiem ich teoryi;—Autor listów wyszedł z zasady przeciwnej, i zasada ta jest myślą przewo-

dnią w całej ich treści;—przedmiotowi więc temu wyłącznie rozbiór ten poświęcimy.

Abysmy, ile można, w naszéj koniecznéj krótkości byli zupełni, zastanówmy się tu:

- Jakich mianowicie zdań, i jakiego biegu sądu o sztuce jest ostatecznym wypływem sąd o niéj autora Listów?
  - 2) Jakie jest rzeczywiście znaczenie sztuki?—i
- 3) Jakie są następstwa ujemne, już w samém piśmie autora, jego teoryi?

Jak w ogóle ludzki sad o przedmiotach nie miał długo swego uosobienia naukowego w rozwiciu sie nauk, tak téż i sąd o sztuce. Sąd o sztuce u ludów starożytnych (jak to zaraz powiemy niżej) był w ogóle jéj znaczeniu przychylny; ale się nie uosobił, aż późno w Grecyi, i tu odbił tylko swa dobe, rzec można. pamieci, t. j. rozpamietwania tylko mechanicznego o sztuce. Filozofowie Greccy w ogóle nie zajmowali się przedmiotem sztuki. Parę dyalogów Platona, jako o pięknim, o poetycznym szale i t. p., w których autor ten sztuke poezyi za skutek »niższego stopnia szału od szału oblakanych wważal, (dial. Jo.), i oceniał ją w ten sposób jedynie ze stanowiska pierwiastku; i poetyka Arystotelesa, w któréj naturalista ten pragnal dziela sztuk pięknych do form istot żyjących mieć zastosowane (poet. 6) i oceniał je w ten sposób jedypie pod względem formy; te dwa różne spojrzenia krytyczne, źródła dwóch różnych kierunków bliższych nam sądów, w Grecyi

przeszky niepostraczone, i aastępicy: Platelas i Arystotelesa do swych filozoficznych traktatiew nie weisgali nawet ozgści o sztuce. Pierwsze posobienie sadu o sztuce było w szkole Aicheandryiskići, a poczawszy od Zenadota z Efecu (który pierwszy tv literaturze ukazał się z nazwiakiem Krytyka), cały szereg' jego następców do czasów istnienia sikoly (w fiezbie których jako dwa typy odwrotnych dożeń, ale bez oznaczenia zasad przekazak nam głównie swe nazwiska: Zoil z Amphitolis i Aristarchus), zajmował się tylko ocenianiem i układaniem kodeksów, rozbiorem miar, słów i głosek znakomitszych poematów kraju.

W wiekach średnich, ezyki scholastycyzmu na polu nauk, nauka zawarta w trywanch, nauka e akcentach, syllabach, metrach, byla jedyna krytyka aztuki. Warunkiem w tém przeciągiem rozwieju, bylo powlarzanie się, a więc signność. Wzraszona przy keńcu okresu, zpowodu wzrostu sztaki; krytyka Włoska (jak rozbiory poematu Banta przez syna poety, krytyczne rozprawy Tassa i t. p.) nie przerosla swego przedmiotu; miarą jej sądów i celem było dościganie dawnego.

Objawienie się i wzrost empirasmu, spwerzyty w swej głównej ojczyznie, w dalszym wypadku, zbyt znakomitych praktyków (jak Szektpir, jeż za dai naszych Walter Shott i t. p.), ale nie teoretyków sztuki.

Wieki wszakże ostatnie przed nami, wieki wielkich rozwić moralnych i zbliżeń gałęzi, zrazu jużto z tradvevi, już z braku miłości, nie spoglądające bliżej myślą na sztukę, okazały wreszcie to zbliżenie. Umysły artystyczne w tym czasie podzieliły wrażenia odbić spekulacyjnych, i rozprawiając o sztuce. wniosły ją na odwrót do spekulacyi. Dwie wielkie, a treścia odwrotne filozoficzne fazy w tym czasie, staly sie téż źródłem dwóch wielkich a odpowiednich sobie szkół krytyki sztuki: materyalnéj i idealnéj. Obie te szkoły mówią wprawdzie co chwila w teoryach, tak o idei, jak formie; pierwsza jednak w każdym szczególe sztuki widzi jedynie formę, druga ideę. Szkoły te, w rozprawianiu o sztuce, miały, pod względem wypadków, dobitny punkt podobieństwa oraz różnicu; główny punkt podobieństwa ten jest: iż obie, mniemając prowadzić do uwielbienia sztuki, wiodły do-wzgardy, różnica, iż drogą odmienną.

Cel i znaczenie sztuk pięknych wyprowadzane i tu były z rodzaju zasad.

Szkoła krytyki materyalnej, ta szkoła tak jeszcze niedawno rozlegle czynna, zwana klassyczną (teoretycy znakomitsi Batteux, Blair, Burke, i t. d.), wychodząc ze stanowiska wiary w najwyższość zmystów, zewnętrznej natury, a pragnąc wielbić sztukę, rzekła: iż ta jest naśladowaniem natury, iż istotą i celem sztuk, lubo nie prawda (natura), jest jednak

- podobisitstwo de prawdy (1). Sztuki piękne mznane tu więc zostały w swém źródłe za niższość od reszty przyrody, ich istota i cel za kłamstwo.

Odwrotna jest ostateczność szkoly wprost idealnéj, a megacéj sie nazwać Giermańska. Teoretvey jéj zwrócili się wprost ku pierwiastkom, a widząc w źródle sztuk pięknych nieskończoność i ducha, przymiety boskie, utwory ich jakoby do rodzaju szczególnych bóstw zaliczyli. Bóg niezależnym jest soba od reszty stwerzenia, sam sobie celem, tak téż i sztuki piękne za niezależne od reszty stworzenia, i bedace iedynie dla siebie, uznane zostały. Główny twórca zasad myślenia w fazie Giermańskiej, odznaczyl téż i charakterjej sądu. Teorya piękności Kanta, jak Krytyka czeniego rozumu, wzruszana, nanastowana, zmieniana, stala sie jednak źródłem, i odkreślila charakter Giermańskiego sądu o sztuce. ryi téj za jeden z warunków pięknego uznaném bylo podobanie się czegoś przez się, bez wszelkiego ubocznego zajęcia (2). Sztuki, zwane pięknemi, sa właśnie formą pięknego; warunkiem więc ich, znaczeniem i celem, musiało być podobanie się przez się, nie zaś jakowy inny cel uboczny. Szczegół ten teoryi sztuk pieknych radośnie powtórzyły umysły

<sup>(1) »</sup>La matière de beaux arts n'est point le rrai, mais seulement le vraisemblable. « Batteux.

<sup>(2) »</sup>Schön ist: was oknë alles Interesse und ohne Bogriff allgemein wohlgefält, dessen Form insofern sie ohne Vorstellung eines Zweckes an ihm sich warnehmen lässt» etc. Kant.

nie mające uczucia sztuki, radośnie téż i niektóre z mających uczucie, bo teorya ta usuwała ze sztuki możność strony szkodliwej. Teoretycy i w ogóle estetycy, wprost rozumujący o sztuce, a odbijający pierwotną transcendentalność, umieli zasady jej doprowadzić, że tak rzec można, do teoretycznej praktyki, w swej galęzi. »Sztuka piękna, wyrażali sie w pewien sposób, w istocie swéj i pierwiastku wyższą jest nad pojęcie i uczucie; a gdy niezdolna jest złączyć tych władz, jako nie mogących się (według wiary tych teoretyków) złączyć, znosi je, tojest unosi w bezoznaczoność; co unosi w nieoznaczoność, niszczy poddanność ziemską, i wyobrażenie wszelkich związków ziemskich czyni próżném.« cy przechodzący śród fazy po nauczaniu tém: Szelling i szkoła, zwani filozofami natury, sztuki piekne odnieśli, nie do natury, lecz do przedmiotów absolut w idei objawiających, i ogłosili w ten sposób praktyczna bezcelność sztuki. Czasy szkoly téj były to właśnie złote dla estetycznych teoryj. Swiat określeń, oddziałów, poddziałów, rozwinął się tu w całym (lubo zkądinąd drobnym swym) blaska. Estetycy i pisarze, jak Sulzer, Buterwek, Bachman, Richl, Solger, Ast i t. p., już wierzący w dualizm, już trynism (oderwany) rzeczy szczególnych, różni na pozór niekiedy w pojmowaniu sztuk pięknych, byli zgodni w patrzeniu wyłącznie na ich stronę wewnetrzna, nawet śród twierdzeń o zewnętrzności, i uznawali bezcelność sztuki. Autor, który wreszcie

zjednoczył i wcielił różnorodne na pozór dażenia swéj fazy: J. Hegel, napisal téż sam oddzielny traktat o sztukach pięknych. Przymus (1) i jednostronność (widniejsza w dotknieniu sztuki), sprawiły, iż traktat ten przez głównych wielbicieli autora za najsłabszy z jego utworów jest mianym; ta jednak myśl idealna, która zdolała wydać Fenomenologie ducha, widna tu w odbiciu swych blasków. biony od szkoły temat o celu a raczej o bezcelności sztuk pięknych, rozebranym tu został we wstępie. Autor, po odpowiedzi tym, którzy sztuce te albo inne cele praktyczne przyznają, mówi między innemi: »Sztuka łączy się dla spełnienia losów ludzkości, lecz jedynie jako środek; sprawia skutek, ale jest obcą temu sama z siebie, bo nie ten skutek ma za cel. Sztuka ma za cel manifestacye prawdy przez formę zewnętrznego przedstawienia; wszelki cel inny nie wchodzi do idei sztuki.« Slowa te odkreślają nam właśnie najlepiej stanowisko zapatrywania się szkoly na sztukę. Szkola tu, ilekroć mówi o celu sztuk pięknych, mówi raczej o ich pierwiastku; mniema patrzeć na całość, w istocie zaś patrzy tylko na idee sztuk pieknych.

Tento ostatni traktat jest bezpośrednim wzorem i źródłem tych twierdzeń o celu sztuki, jakie niektó-

<sup>(1)</sup> Niezamiłowanie przez autora przedmiotu i traktatu, który mu poświęcił, tém się najlepiéj wyjaśnia: iż go nie ogłaszał. Kurs estetyki Hegla wydanym został, jak wiadomo, dopiero przed kilku laty, przez jednego z przyjaciół autora (Hotho.)

rzy pisarze obecnie do literatury nsazej przynoszą. Twierdzenia te u nas zdają się być owszem w falszu postępue. Twierdzenia szkoły Giermańskiej mogły być prawdą w sobie, i stawały się tylko falszem przez wykład; tu już go znajdujemy nietylko w formie wykładu. Autor kursu, np. jako widzieliśmy, mówiąc o celu sztuki a myśląc o jej istocie, rzekł: »iż sztuka sprawia skutek, ale jest obcą temu sama z siebie; jéj zadaniem jest manifestacya prawdy.« Manifestacya prawdy, która sprawia skutek, nie može zaiste sprawiąć innego jak pożądany. U nas twierdzą: iż sztuka wszelkiego celu jest próżną, iż dostrzeganie lub wyglądanie w niej celu, to płytkość; iż owszem sztuka, która sprawia cel dobry, nie jest już sztuką (1). Takie jest źródło; mamy teraz rozważyć samą teoryę.

Najlepszém według nas (bo najpraktyczniejszém) zaprzeczeniem twierdzeniu, iż sztuki piękne bez celu są dla ludzkości, iż istną jedynie dla siebie, jest zaprzątanie się tém twierdzeniem. Nie pojmujemy, jako myślenie nasze możemy jakowymś przedmiotem zająć, poświęcać mu całe księgi, pół życia, i twier-

<sup>(1) &</sup>quot;Sztuka, nie dla siebie, lecz dla pożytku będąca, jest niedorzecznością." K. Libett. P. Libelt jest także z pisarzy, którzy przez wzgląd na systemat i szkołę, usiłują niekiedy więzić myśl własną. Samo to wyrażenie: "Sztuka dla pożytku będąca" wydaje, iż myśl autora przypuszcza i warunek celu śród sztuki. P. Lib. zapytuje: "co za cel może mieć sztuka w pustyni?" Jednym z celów słońca téj ziemi jest wyprowadzenie żywotą z roślin; cel ten nie ginie przez to, iż słońce nie wyprowadza go z piasków.

dzić, iż przedmiot ten jest bez związku z naszém myśleniem. Nie pojmujemy zwłaszcza, jak można wlerzyć w wagę uczynków, w miłość ludzkości, i zaprzatać te uczynki przedmiotem, który jest bez wszelkiego celu dla ludzkości.

Zaprzeczenie sztukom pięknym celu, pośród stworzenia, jest zaprzeczeniem harmonii. Autor Listów z Krakowa wyznaje nieraz w teoryach, iż wierzy w jedność stworzenia, szyk rzeczy, mądrość rządząca: traci jednak te wiare, widzimy, śród zastosowań. Jeśli zaiste istnie ów rząd, szyk, wprzódwiedzenie, ów, jak wyraża się Pismo, od początku czas zgotowany«, jeśli, jak to sama dociekła racya, każdy wiek pewien szczegół téj wiekuistéj myśli wyrabia (idee), a wielki, harmonijny bieg ogółów jest składem szczególów; jeśli słowem każdy szczegól, punkt. mgnienie, jest konieczném ogniwem w przejściach, znaczeniem równém; jakożby tylko kraj rozlegiy i wielki sztuk pięknych mógł uniknąć przed pomyśleniem? Cel sztuki może nie wchodzić w zamiar jej twórcy, może pozostać zewnątrz rozwagi krytyka; mimo to jednak nie zniknie, i jeśli mówimy o celu, me možemy twierdzić o bezcelności.

Samo istotne znaczenie sztuk pięknych wskazuie ich cel.

Sztuka nie jestło weale masladowanie natury, jak twierdziła krytyka materyalna; nie może to być nasładowaniem natury, cu jej jest cząstką; satuka sama jest cząstką natury, jej rozwinieniem.

Okreśtenie krytyki idealnéj, iż sztuku sjest produkowaniem się ducha nieskończonego w formie piękności, jest określeniem źródła przedmiotu, lecz nie przedmiotu. Uważaliśmy w treści pisma, jak autor (w liście 2) podziwiając naturę zmysłową; dodaje: iż szlachetniejszą jest jeszcze sztuka jako z nieskończoności płynąca, a przeto ze względu pierwiastku. Dzieła sztuki brać mogą źródło w nieskończoności; wszelki jednak inny przedmiot stworzony, jeśli nie z doskonalszego jest ducha, nie jest także zapewne dziełem przypadku. Szata np. lili, jak mówi Pismo, jest owszem nad wszelkie dzieła człowieka. Dzieła sztuki doskonalsze być mogą przez to, iż przedmioty, które nam dają, zastosowane są do skali pojęcia naszego, lecz nie ze względu pierwiastku.

W określeniu istoty dziel sztuki, utworu człowieká, nie powinniśmy i nie możemy stawiać jej ani żbyt niżej, ani zbyt wyżej od istoty samego człowieka. Sztuka, w jej znaczeniu prostem, praktycznem, jestto język, stopień wyższy mowy człowieka. Pierwszym środkiem lączenia się wzajemnego ludzkości, jej kierunku ku duchowej jedności z zmysłowej różności, jest mowa. Ale mowa głosu jest niklą, w łocie zbyt bliską i liczbą słów określoną. Sztuka silniej źródłem przemawia, lotem treści ziemię przebiega, odrywa się odnas i pozostaje, aby przemawiać wieki. Głos wewnętrzny zastępuje w niej forma zewnętrzna; siła przemawiania tej formy jest właśnie miarą tego, co pięknem zowiemy.

Glos wszelotny, silny i wieczny, jestto głos zaiste wszemożny. Jakoż, jeśli wspomnimy a rozważymy szczególy, które nasz wewnętrzny utwór złożyły lub złożyć mogły, znajdziemy: iż te ledwie nie wszystkie w tém, co zowiemy sztuką i odcieniami jej, spo-Wiara, enota, nauka, wpajane slowami czywaja. głosu, mogą zostać śród wiedzy dziecka człowieka, lecz iżby się zamieniły w żywot, krew życia, innych sił trzeba. Jedna z sił tych, udzielonych twardości serc naszych, jest właśnie sztuka. Sila ta jest towarzyszka naszą przez żywot. Nasz żywot składa się z uczuć, uczucia są skutkiem wrażeń; główne źródło tych wrażeń od lat naszych dziecinnych, od godzin porannych do nocnych, leży głównie w odcieniach wypływu sztuk pięknych. Jako w naszych latach dziecięcych: piosnki, obrazki, powiastki ukształcą i pokierują jak zechcą serce, wiadomość, kroki, tak znakomitsze dziela z sily pędzla, harmonii, poezyi, równie ksztalcić, a przynajmniej strzedz i kierować muszą myśl mezką. Wychowanie udzielone przez sztuki, budzi i odrywa myśl ludzką od żywota materyi, skłania ku prawdzie wewnetrznej. Sztuka kształci nas i okresy.

Ta siła i przemawianie sztuk pięknych, pojmowane i wskazywane było we wszystkich wiekach i krajach, jeśli nie zawsze przez ogół, tedy przez szczegóły, jeśli nie przez dawców teoryi dla kraju, tedy praw. Dość jest zajrzeć na chwile choćby do naj-

a sor a tago, or pigladin is a disease.

odleglejszej starożytności czasów, i do krajów najodmienniejszej w pierwiastku swoim kultury.

W obrzędowych, obyczajowych, oraz pierwotnodziejowych księgach Chin starożytnych, tego kraju moralnéj z przeczucia praktyki, znajdujemy bez przerwy prawie wzmianki o uwielbieniu dla sztuki oraz jej wpływów. Muzyka uważaną tu była za mowę duchów, za punkt związku ludzi z duchami, i za szczególnie skuteczny środek do przemawiania; podobnie miara wierszowa (1). Prawodawcy nauczający w Chinach o potrzebie doskonalenia siebie, jako jeden z środków do tego zalecali wyraźnie muzykę (2). Filozofowie Chińscy tłómaczyli nawet wyraźnie wpływ jej na czyny (3).

W Indyi prawodawcy pierwotni wierzyli przeciwnie w szkodliwy wpływ sztuki na obyczaje (4), zawsze więc wpływ.

(2) »Konfucyusz rzekł: wznośmy nasz umysł przez odczytywanie księgi Y (wiary), ustalajmy nasze zasady według księgi obrzędów, doskonalmy się przez muzykę.« Lun-yu VIII. 8.

<sup>(1)</sup> Czytamy np. w Szuking (księdze z wieku XX. przed erą chrz.): "Ccsarz rzekł: Kuei, mianuję cię przełożonym nad muzyką, chcę iżbyś jej nauczał dzieci książąt i panów; uczyń to, iżby się stały szczere, pobłażające, łagodne, poważne i słodkie; swe myśli wykładaj wierszem, i zastosuj je do odgłosu muzyki. Jeśli ośm modulacyj zostaną zachowanemi, duchy i ludzie w jedność zlewać się będą« II. 24.

<sup>(3) »</sup>Kto lubi muzykę, lubi melodyę i jedność. Kiedy się lubi te uczucia, one się tworzą. Kiedy się uczucia te w nas tworzą, tworzy się i wydanie tych uczuć. « Meng-tseu I. 27.

<sup>(4) »</sup>Niechaj Brahman nie szuka zebrania bogactw, przez pośreduictwo sztuk, które zwodzą, jako śpiew, muzykę«...

Natelmienie dające sztukę uważaném było w Piśmie Świętém, a mianowicie w księgach Mojźeszowych, za natelmienie z Ducha Bożego idące (1), na każdéj téż prawie karcie ksiąg biblijnych znajdujemy świadectwa czei dla śpiewu, poezyi, muzyki, a nawet świadectwa bezpośrednie silnych wpływów téj ostatniej (2).

Let Fantazyi rzeczywiście miał uosobienie swe najwyższe w życiu ludzkości, za wieku starożytnego; lecz sztuka nie jest płodem tylko fantazyi, i siła owego lotu nie jest jedyną miarą doskonałości własnego utworu.

<sup>»</sup>Rodziny, które oddają się sztukom (i t. p.), a przytóm zaniedbują księgi święte, gasną rychło.« Institutes of Hindu-Law etc. by Wil. Jones. IV. 15 i III. 64, 65.

<sup>(1)</sup> W rozdziałe o budowaniu arki Pańskiej czytamy:

»I rzekł Mojżesz do synów Izraelowych: oto wezwał Pan
na imie Beselecła syną Uriego, syna Hurego, z pokolenia Judy: i napełnił go duchem Bożym ku wymyśleniu i uczynieniu
roboty we złocie, we srabrze i miedzi, i w rzezaniu kamienia
i w robocie ciesielskiej.

Obudwu wyćwiczył madrością, aby czynili robotę ciesielską, tkacką i haftarską, i nowe wszelakie rzeczy wynajdowali. « Exod. XXXV.

<sup>(2)</sup> Podanie o arfie Dawida zawieszającej obłąkanie Saula, świeżo sprawdzonem zostało. Dziennik Paryzki France musicale w art. Influence de la musique sur les alienect de la Salpetrérie (Janv. 1842.), donosi: iż obłąkane w zakładzie tym zostające wracają do przytomności, ilekroć są pod wpływem harmonii musycznej, same nawet przytomnie śpiew masy do końca wykonywają. Głos masz sdolny jest abudzie myśl śpiącą i ciasną; szenka, widzimy, budzi nawet zbłąkaną.

Znana jest udsjelona picktórym sztukom opieka przez prawodawców Greckich, lecz tu sztuka nietylko juž przez pojedyncze glosy prawodawców o wpływie swym przemówiła. Nie liczona do kasty, nie wiązana przepisem, klassa śpiewaków rozpowszechnila tu sztukę, i ukazala jej wpływ dotykalnym. Różność pieśni, walki poetów, widowiska, igrzyska, odbijały i przelewały tu dojścia racyi w potok myśli ogólnéj, i mysl te nad inne ziemskie strony do rychlejszego przyjęcia prawdy usposobiły. Massy ludu postyszały tu o enotach i zbrodniach, nagrodach i karach, o Bogu, nieśmiertelności i t. p. Wpływ ten, śród przemian i rozwić, przeciąga się do dni naszych, i śród skutków jego żyjemy. Autor Listów z Krakowa wyraził, jako widzieliśany: iż nie nie pomogą tam dzieła sztuki dla moralności, gdzie brak wiary i zasad poczciwych. Jedneż zasady wiary i jednéjże obyczajowości przepisy, mogą być zarówno opowiadane przez długie wieki; pośród jednak tych wieków, tak pod względem saméj moralności jak wiary, zkad bedzie różność?

Jako niegdyś sztuka piękna bez wiary miała treść fałszów, tak wiara bez pomocy tych mownych środków, które nazwaliśmy sztuką, rzadko ogół serc hudzkich do uczynków, jako uważaliśmy, doprowadza. Wszystko spółdążném jest w drodze, a biegąca różność gałęzi jednoczy się dopiero w punktach swej prawdy.

Jakoż, jako moralny probierz uczuć łudzkości, ukazuje się nam w epoce każdéj jakowyś płód artystyczny, jej wpływ, oraz przyczyna. Dzieło sztuki, zwłaszcza poezyi (jako łączącej przymioty innych bez stron przeciwnych), to wielki jezyk przewodni pośród okresu. Tak stara epoka Grecka ukształcić, utrwalić miała osobistą godność człowieka, i zjawiło się dzieło sztuki, przedmiot ogólnéj cześci, poszukiwania, przylgnienia, uświęcające te godność. Dzieło to wynoszace dzikość, rozpuste, gniew, mordy, uczyło zemsty za siebie, poświęcania jej bogów, kraju, swych nieprzyjacioł; poświecania jej owszem samych przyjacioł (księgi lliady). Myśli te rozprysnęły sie w różny kształt pieśni, a powstał i przeciągnął się wielki szereg praktyków czyli wykonawców tych myśli.—Poświecenie siebie za siebie, czyli dla miłości związanéj zbyt ściśle z własną (osoby swych uczuć), było cechą poematów wieków średnich; okres miał przeminąć, i otrzymał powodzenie główne: ironiczny rycerz (Cerwantesa) z la Manchi, bo miał zakończyć ten okres. Nasz wreszcie, w żadaniu śród sztuki, sami czujemy to, po inne sięga pierwiastki, i inne kształcić go mają. Już to nie owe Danajskie poświęcenie wszystkich dla siebie, nie siebie dla siebie, ale raczéj poświęcenie się owe, którego krzyż jest wyrazem (siebie dla wszystkich), musi stawać tlem w dziele sztuki. Bohaterska, wysoka postać, chociażby jeszcze bohaterską być miała, jeżeli okresowa ma zostać, nader różny od owych dawnych musi dziś grunt rysów zespolić. Nie Bryzeidy już to będzie kochanek, raczej Aldony.

Idealna krytyka sztuki, wiemy, iż nie przypuszcza, lubo rzec może byłoby lepiój: nie zwraca uwagi na te okresowe zmiany dziel sztuki, różność ich wpływów. Idealna krytyka sztuki, nie przypuszcza nawet żadnéj wyższości w dzielach sztuki epok nam bliższych. Jestto owszem dosyć powszechną wiarą śród szkoły téj: iż ród ludzki śród Grecyi obchodził czas swéj młodości; sztuka więc, która jest objawieniem się ducha w formie piękności, tu być musiała w swym szczycie. Warunki szczęśliwości społecznéj pośród ludzkości dziś więcéj są rozwinięte; jestto więc właśnie nowy dowód na stronę szkoły: bez związku sztuk z społecznością, ich bezcelności.

Twierdzenie to zdaje się nam być tylko dowodem, iż ilekroć mówimy o sztuce, nie możemy oddzielać od niej i wyobrażenia jej spółczesności.

Sztuka w Grecyi podrosłszy, jawniéj wykazała swe wpływy; byłto jednak dla piękności i sztuki wiek raczéj ich pierwotnéj żywości, nie szczytu. Piękność w sztuce o tyle pięknością jest dla nas, o ile przemawia, o ile więc jest w harmonii z rozwiciem pojęć. Wzrost żywiołów moralnych śród Grecyi, jak uważaliśmy, odbił cechy uczutéj godności oraz miłości własnéj, lecz tylko własnéj; błysnął w pierwinstkach. Kraj ten uwierzył w niebo, lecz z ludzi, w siłę racyi, lecz w niéj w systemat, w mównicę i obok w ilotyzm. Sztuka w Grecyi tenże

właśnie stopień odbiła. Sztuka nauczyła tu nazwisk enót, zbrodni i t. p., lecz tylko stazwisk. Pędzel i dłóto wydały tu tylko proporcyc. A poczya, jeśli bezstrowniej i bliżej wejrzymy w ogót jej treści głównej, poczya w swym majestacie nie wzniosła się, jak do stawienia zbrodni bogów i Hieronów. Sztuka to właśnie Grecka i jej istota, sprawiły to pasmo oporu surowszych myśli, przeciw oddawaniu się dziełom jej, przez czas tak długi. Nie poetów, lecz oszczerców niebios i ziemi z swej rzeczypospolitej wyganiał Plato (1); beski ten lubomędrzec czuł sztukę, a patrząc na jej dzieła w około, pojmował wpływy.

Tak więc równie teoretyczne, to jest odniesione do wewnętrznéj istoty sztuk pięknych, jak stosowane czyli praktyczne względy, okazują nam falsz twierdzenia: iż sztuka jest bez praktycznego związku z ludzkością; lecz twierdzenie to winniśmy jeszcze rozważyć z ostatecznego a stanowczego dla istoty każdego twierdzenia względu: ze strony następstw.

Zapatrywanie się na dziela sztuk pięknych ze strony ich wylącznie idei, t. j. ze stanowiska jedno-

<sup>(1)</sup> W ks. X. o Rzptéj, Plato sam to wyjaśnia, iż tylko poetę naśladującego (epików Greckich), nie zaś poezyę w ogóle, z miast wyganiak... zequidam cogitanti mihi inquam ego dehac, re quam nuper verbis condidimus civitatem, ne videlicet nulla poesis pars, quae in imitatione consistit, recipiatur.

stronności a przeto falesu, w rozwiciu swém wieść musi do falszów nowych, jawniejszych.

Oglądanie doskonalości ducha w pierwiastku sztuki, i widzenie w niéj tego tyłko pierwiastu, wiedzie, jako widzieliśmy, do wynoszenia dzieł jéj nad inne twory, do zaliczania ich w jakowyś rząd istot powstających jedynie z siebie, byt mających tylko dla siebie, przeto do bóstw szczególnych. Patrzenie wprost idealne na sztukę, wiedzie nas, widzimy, do nowego, niemateryalnego Olimpu. Boskość wszakże, to nieskończoność, duchowość, niepokalaność, sztuka piękna to wyraz ziemski; jednym z jéj warunków: materya, jéj trwanie, trwanie materyi. Szkoła przeto co chwila spotyka sprzeczność, pragnie wytrwać, i połowę istoty sztuk ze sfery téj istoty wynosi.

Śród teoryi wiedzie nas, widzimy, do bluźnierstw, śród stosowań do wzgardy sztuk pieknych.

Nie będziemy tu wyliczać i ściągać wskazówek długich; trzymamy się zadania głównego, i przytoczymy kiłka przykładów podobnych następstw z pisma właśnie, o którém mówimy; rozważymy w ten sposób i kiłka bliższych szczegółów tego pisma.

Nie naznaczamy żadnych stopniowań celom utworów naszych w ogóle i w azczególności utworem aztaki pod względem formy; jeślibyśmy jednak miek oznaczać jakowe stopnie w stosunku do naszych pojeć, najznakomitsze zapewne przyznaćbyśmy powinni miejsce sztukom o tłum uderzającym. okazuja tu właśnie dobitnie cel swój i missye, bo przychodzą do punktu, który był ostatecznym celem ich poczęcia. Prosta idealność w patrzaniu, inaczéj to widzi. Autor Listów z Krakowa, idąc za szkołą i widząc sztukę tylko w jej pierwiastku, cały oddział sztuki praktycznej za jakowaś owszem niższość, jakoby podłość uważa. W liście np. IX., który jest poświęconym oznaczeniu idealu, autor po rozważeniu znaczenia i wewnętrznego zadania jego, dodaje: lecz sztuka ta ma jeszcze inne poniższe szczeble, bo nawiedza pozioma (?) sferę życia codziennego i prywatnego... poezya tėj sfery staje przed nami w kształcie romansu, powieści, komedyi i t. p.

Znakomite zrodzenie moralne z wieków ostatnich, główny kanał przeprowadzenia dociekań racyj do sfery praktyki, gałąź sztuki mieszcząca praktyczną krytykę społeczności, ta gałąź, która, stosownie do naznaczenia swego, najogólniej pociągające otrzymała nazwisko (romans), przez autora tu więc jako nikczemna jest oznaczoną. Nie możemy, eprócz wskazania, nie wymówić autorowi Listów tych zastosowań. Lub się autor nie wciela w sfery, położenia, potrzeby, szczeble towarzyskości, lub jest próżnym uczucia sztuki. Nietyłko romans i powieść, wszelka inna gałąź poczyi, jak np. ballada, sielanka:

i t. p., równéj są bez zaprzeczenia wartości. Los pasterza wiejskiego, jak bohatera, równie znaczącym jest w sobie. Nie te działy, lecz siła wydania, jest miarą wartości utworu. Autor schodząc do zastosowań, okazuje, widziny, wzgardę dla sztuki.

Autor przyjmuje za pewnik, iż: »prawda i nieskończoność jest jedne; co skończone, nie może być prawda. - Jestto, widzimy, zalożenie i pewnik krytyki idealnéj. Autor schodzi do wniosków pod wzgledem sztuki i mówi: »wszelkie boleści rozdzierające serce, wszelka rozpacz i wszelkie cierpienia bez granie, nie mają miejsca w sztuce, bo nie są nieskoezonościa «... »Ludzie źki i ladaco, nie moga być nawst w komedyę wprowadzeni.« Autor. widzimy, tym jednym wnioskiem prawie całość sztuk pięknych potępia. W galęzi np. poetycznej, dramat lub romans mogą być tylko według autora obrazem wesel, cnót, szcześliwości. Dramat, epopeja lub romans, jeśli zamierzą przedstawić jakaś większość z losów społecznych, serce z uczuciem żywszem, jakaś walkę pierwiastków ziemskieli, przestają już być sztuką według autora. Nie pojmujemy istomie. jak anter, tak swobodnie myśl unoszący w teoryi, može wiązać ją, ilekroó do zastosowań przechodzi? czemu widząc nieograniczoność w pierwiastku sztuki, cheo ją widzieć w zastosowaniach tak ciasna?

Falsz teoryj szczególnych, lączy się dla wydania nowego. Wady, ułomności, boleści, nie moga mieć miejsca w sztuce, »bo ideał może mieć tylko miejsce w nieskończoności i prawdzie- mówi autor. Ideał, który ma źródło w prawdzie, musi właśnie mieć je w całości. Ideał ziemski, który jest z prawdy, winien nietylko mieścić oderwaność, czyny, szeregi, lecz też punkt ich związków, stosunków, całą owszem poddaność ziemską w swej treści. Natura poimowaną jest przez nas zewnętrznie, nie zaś wewnętrznie, t. j. ze strony myśli Twórcy; ztad widzimy w niej wiele szpetności w porządku fizycznym, jako gady, owady i t. p. (uważa to i sam autor w Listach. gdy mówi o ideale). Miarą przybliżania się naszego w pojęciach do jedności i prawdy, jest właśnie miara przybliżania się do owej myśli. Dlatego też i same szpetności w porządku moralnym, mogą i owszem powinny być przedmiotami idealów, t. j. stawać przed nami śród sztuki ze względem swym do owej myśli wewnetrznej.

Mówiąc autor o pathos, twierdzi, iż patetyczność nie może wypływać z uczuć, do których pewnego przygotowania, moralnego ukształcenia potrzeba, lecz musi iść z prawdy, która jest w sercach wszystkich. Jakieżto są cechy nieskończoności (prawdy) znajdujące się w sercach wszystkich, a zewnątrz których nie działa już patetyczneśń? Wszakże sama

milość (jak uważa to w Listach autor), jest już skutkiem nie dzikiego umysłu. Pieśń gminna rzeczywiście powszechniej jest wzruszającą; nie możemy przecież zaprzeczyć, iżby nas nie wzruszała i poezya, np. śpiewaka Giaura. Zdaje się, iż tu autor chciał tylko ostrzedz o falszywości wzruszeń przez figury allegoryczne w poezyi, i zadał falsz całej poezyi. Jest też to dla nas jednym z dowodów rozdwojenia autora w uczuciu praktyki i teoryi.

W ciągu pisma autora, mamy owszem liczne dowody równych rozdwojeń. Autor np. rzeczywistość i formę za nie ma w sztuce; pośród dzieł poetycznych jednak, według autora, najwyżej stoi tragedya, a śród tragików Szekspir (którego tytulem genialności właśnie jest rzeczywistość) i Sofokles (przerabiacz Eschila, którego rzeczywistym tytulem wyższości jest jedynie forma).

Po określeniu stanowiska sztuki do religii i filozofii, autor (w liście IX.) określa jej stanowisko do rzeczywistości. Sztuka więc sama przez się nie jest rzeczywistością; nieskończoność nie jest rzeczywistością, prawda nie prawdą; te i tym podobne, na pozór logiczne podziały w wykładzie autora, widzą się nam jeszcze jako zabytki obyczaju systematów, próżnych teoryjności, szkolnictwa i t. p.

Widzimy więc, jakie są w ich naturze najbliższe skutki pośród saméj teoryi wierzenia w bezcetność sztuk i spogladania na nie ze stanowiska czysto ide-Jakież być moga dalsze? Od damysłu, jakieby być mogły dalsze następstwa i skutki z wiary w bezcelność i w ogóle czysto idealnych pojęć o sztuce, możemy już być wolni. Te teorye, które są przenoszone dziś do nas, nie są nowością. Ów okres, który je wydał, jest już w swej pełni. Następstwo tych teoryj i twierdzeń idealnéj Germańskiej szkoty, najbliżej dostrzegane i najlepiej ocenione być mogło śród saméjże szkoły. Po rozdziałach, rozbiorach, drobnieniu, po przeprowadzeniu przez fazy każdego szczególu z tych teoryj, téj drogi spogladania na sztuke. myśl nie znajdując rzec można oporu, bo rozprawiając o celu, a w cel nie wierząc, strudziła się w końcu, i utraciła wiarę już nietyłko w cel sztuki, lecz drogi. Jeden z dowcipnych pisarzy Germańskich, sam lubujący skądinąd w teoryach idealistów. obliczywszy korzyści otrzymane z tych teoryi dla sztuki, nazwisko idealistow zmienił na nihilistow (1). Twierdzenie to było jednak jeszcze grzecznością. Teorye o bezcelności stworzyły praktyków, i tryumf prawdy, przez pozbawienie podpór talentu na drodze sztuki, oddality; same te owszem

<sup>(1)</sup> Vorschule der Aesthelik, v. J. P. Richter. 1813.

talenta o rychłą śmierć przyprawiły. Artysta, wydający sztukę dla sztuki, bez celów dalszych, jestto twór równie zapewne ohydny, jak jego dzieło. Zaród w nim żywotności moralnéj (miłości) nie wynosi się daléj nad siebie; wpływ jego zewnątrz (nie przypuszezamy bowiem czynu bez wpływu) ujemny. widok podobnych nastepstw a strat, powiódł teoretyków szkoły do zmiany i szukania nowych kierun-W ostatnich lat dwudziesiatkach, w miejscu czysto spekulacyjnych, o których wzmienialiśmy, powstali śród saméjże szkoły estetycy barwy nowej. Jedni z nich owym skutkiem teoryj spekulacyjnych zrażeni, a drogą dość właściwą Germańskiej myśli wiedzeni, nadużycie formy wzięli za falsz pierwiastku, i odrzueili calkiem (przynajmniej co do tytułu) wzgląd filozoficzny od krytyki sztuki, stosując tylko spoleczny (1); inni wreszcie (ile tu znamy) najnowsi, polaczyli oba te względy, spoglądając na dzieła sztuki tak ze strony ich nieskończoności w pierwiastku, jako też ich związku zczynami i społecznością Głos wszakże estetyków tych nie wejdzie już zapewne w żywot swej szkoly. Idealność i szczyt jéj, w skutek pierwotnego raz nadanego kierunku, stały się już rodzimém dziedzictwem ludów Germańskich. Nietylko najznakomitsze talenta stały się tu

<sup>(1)</sup> Menzel, Seidel i t. p.

<sup>(2)</sup> Jako Wendt, Rosenkranz (mianowicie w »Handbuch einer allgemeinen Geschichte der Poesie«) i t. p.

zwolennikami, praktyką tych teoryj, lecz ci nawet, którzy nie są zwolennikami praktyką, mniemeją wierzyć w teoryę (1). Wszelki okres po wydaniu już kwiatu sypie ziarno, ale ziarno to ma wejść w żywot już na polu innego okresu.

Z równych przyczyn równe się rodzą skutki; następstwa takie czyliż więc się mają wznowić po-

» Iszy Krytyk. Każda melodya bez celu, jest mi wstrętem. Gdyby wreszcie piosnka pasterska obróciła jedno koło

młynowe.

2gi Krytyk. Przekleństwo igraniom wichru, który wnetrze organów wzrusza, jeśli nie ściera w powiewie przynajmniej jednego ziarna.

3ci Krytyk. Przekleństwo dzwonom wieczornym, jeśli

nie rozpędzają chmur, co grożą dolinom.

4ty Krytyk. Przekleństwo postaciom z marmuru, jeśli otwarte ich usta nie sączą mi wody, jeśli ramiona ich nie służą wsparciem budowie.

5ty Krytyk. Przekleństwo zwłaszcza niech będzie błaskom księżyca i gwiazd, których bezwładne promienie niezdolne są wyprowadzić najmniejszego kłosa z rośliny.«

Dzwony, gwiazdy, księżyc i t. p. meją rzeczywiścia, jak actuka, związek z ludzkością, lubo akrytszy przed agdem zmyałów.

<sup>(1)</sup> Znany jest np. wiersz Justyna Körnera przeciw płatystom (tak nazywanym w Niemczech utylitarystom). Wiersz ten dowcipny, jest wszakże raczej przeciw nadużyciom w upatrywaniu środków utylitarności, nie zaś przeciw niej samej w sztuce. Körner, sam poeta z niektórych względów utylitarny, zdał się właśnie zwracać przeciwko tym, którzy widzą we wszystkiem utylitarność tylko nie w sztuce, którzy kładąc stopnie użytecznościom, przenoszą np. abecadlnik nad utwór dłóta lub pędzla, dzieło o ekonomice nad utwór z sfery poczyl i t. p. Körner w wierszu tym taką nam daje rozmowę:

miedzy nami? Z równych przyczyn równe się rodza skutki; śród rozwić jednak, przyczyny moga byé tylko podobne ale nie résone. Stannesć albo cofanie sie, jest moralna niemożnościa śród rozwich Wznowienie twierdzenia falszu, który już przebył faze, jeśli przynosi na nowo zaród ujemności moralnéj (śmierci), przynosi go tylko dla siebie. Twierdzenia o bezcelności sztuk pięknych, chociażby najznakomitszemi pióry wspierane, nie zdołają już wydać roślin: pozostać zaś tylko muszą jak echa, jako ostatnie ślady kończące należne koła swoich idei. Wzgląd na twierdzenia o bezcelności sztuk pięknych do tychże nas, widzimy, dowiódł wypadków, co wzgląd na źródło. Widzietiśmy spoczywanie falszu w źródłe tych twierdzeń i falsz w następstwach; zbieramy więc i przedstawiamy w skróceniu nasze wypadki. Ta sztuka, która z tylą odcieniami swych środków. z tyla galęźmi postaci, staneba pomiędzy nami, która materyalnym swym skutkiem ku jedności nas wiedzie, pierwiastkiem swym z nieskończonościa nas łaczy, ku niej nas zwraca; która, słowem, przeksztalca ludzkość, formuje nas i okresy, nie może pośród myśli swojej całości ukazywać się nam jako przedmiot bezcelny. Jeślibyśmy kiedy rzec mogli, iż sztuki piekne wszelkiego celu są próżne, to tylko gdybyśmy się usitowali równie ścieśnić w spoglądaniu na catość ich, jako niekiedy sam sztukmistrz, patrząc na chwile. Teoretyk winien tu stawać się obszerniciszy mysla niż praktyk, którego tytulem ży-

wotności będzie sam czyn. Cel użytku może nie wchodzić do idealu; to niewejście, jak już raz uważaliśmy, nie pozbawi go jednak bytu. Nie myślto mistrza ziemskiego patrzy przez dzieło sztuki lecz wiekuista. Cel i wpływ dzieła sztuki, tak niezależnemi być mogą od myśli poprzedniej ich twórcy, jak np. następstwa wielkich czynów wojennych od myśli poprzedniej wodza. Twórca sztuki, jak wszelki inny na ziemi, może znać tylko cel bodżców. Dzielo aztuki, śród swéj idei co do punktu zwiazku ze światem, jest jak ów kwiat na roślinie. Celem kwiatu zdają się nam być jego warunki szczególne, jako: barwy, woni, wdzięczności i t. p., lecz rzeczywistym celem jego śród swéj rośliny, jest wydać owoc. Albo powiemy, iż nie nie ma celu w naturze, lub ma go wszystko. Mówiący dziś o celu sztuk pieknych. pośród teoryi, winienby, zdaniem naszém, czynić już tylko pytanie: w jaki sposób osiąga go sztuka? i jaki ma mieć? nie zaś wprowadzać pomysł jego bytu albo niebytu, i nagromadzać sily na jego wyparcie.

Celem naszych rozwić moralnych jest bieg ku prawdzie, bieg przez drogi dodatnie oraz ujemne. Celem sztuki jest główna czynność w tych drogach. Celem krytyki jest skłanianie jéj ku dodatniej. Jeśli zatém teorye p. Kremera o sztuce nie założyły sobie tego celu, tego znaczenia; znaczenie to ich nie będzie się mogło nazwać dodatniem. Przyczyna, dla któréj autor, mimo uwielbianie istoty i znaczenia sztuk pięknych, zaprzecza im tego znaczenia, jest,

widzimy, trzymanie się w krytyce szkoły wprost idealnéj. Przyczyna zaś, iż autor, mimo zamiłowanie przedmiotu, trzyma się téj, antymiłosnéj dla sztuk p. krytyki, jest, zdaniem naszém, brak rzeczywistego uczucia dzieł sztuki. Autor myli się, jeśli sądzi, że z upodobania w dziełach sztuk pięknych, zasady ich filozofii rozwijał. Autor zamiłowanym jest w pierwiastku wszech rzeczy, widzi ich harmonię, wszezwiązek, wagę sfery sztuki w tym związku, i dlatego swe upodobanie i myśli o całości natury wyłożył w formie rozpraw o sztuce. Cel autora moglibyśmy właśnie przyrównać do tego celu sztuk p., o którym mówiliśmy. Przyczyna istotna, dla któréj autor napisał swą książkę, uczynił to co uczynił, była zewnątrz praktycznéj woli autora.

Tomy następne Listów, według przyrzeczenia autora, mają objąć szczególne gałęzie i stosowania. Pragnęlibyśmy ujrzeć prędko uskutecznienie tych obietnic. Myśl autora schodząc na grunt stosowania w bliższém obcowaniu z przedmiotem, przejmie się téż bliżej zapewne uczuciem sztuki: przejmie się, chcieliśmy rzec, nietylko uczuciem sztuki (które ma autor), lecz téż i jej dzieł w ich odcieniach.

## O PIEKNOSCI W SZTUCE (1).

W rozwiązaniu zagadki bytu i celów człowieka, jedno z najobiitszych pól do postrzeżeń dostarcza (jak już nieraz wspomnieliśmy) sztuka. W sztuce, jaśniéj niż w innych dziełach objawia się oryginalny duch ludzki. Dzieła przemysłu zwierząt odróżniają pewien ich rodzaj; dzieła sztuki nietylko odznaczają rodzaj, ale jednostki; dzieła zwierząt, powtarzają się jedne od czasów stworzenia: dzieła sztuki, przynoszą co chwila nowość. Dzieła sztuki odbijają stopnie jednego ducha, treść różną, znaczenia, cele: dzieła sztuki zatrzymują na ziemi byt, pamięć; owszem, same żywe cząstki (część myśli) swych sprawców. Ze stanowiska sądu o dziełach sztuki, porobiono najbliższe (jakkolwiek dotąd

<sup>(1)</sup> O Piękności w Sztuce, ze szczególnym do praktyki zwrotem, napisał Julian Ankiewicz. 1847. r. Warszawa.

sprzeczne wnioski), o znaczoniu i sile ludzkiego ducha. Ze stanowiska tago sądu, już został uznanym duch ludzki za niedolężność ostątnią (t. j. za piemogacy się wznieść nawet. w swych arcydzielegh nad słabe pańladownictwo natury), już znów za najwyżzazą wszechmocność, jedyne źródło przemian i rozwić na ziemi (jak np. Feuerbuch w Watikanische Apoll.), i t. p.

Od prostego narzedzia, na obrone lub poskromienie zwierzęcia uciosanege, do tych wielkich różnokształtnych zgromadzeń ludzkich, które krajami zowia, wszystko wprawdzie jest tworem ducha, myśli człowieka, wszystko w najogólniejszem znaczeniu sztuką jest, dzielem sztuki; w szczególności jednak, w dvalektyce nam spółazesnej, przezwisko to dawane jest wyłacznie temu jej oddziałowi, który ściośnia utwory na skale swe środnie, który na skale pojecia naszego najdobitniej nam okazuje nowość (nowy utwór), i który w tych swych utworach za główną treść ich ma piękność. Piękność podstawą jest, treścią istoty sztuki; śledzenie i ocenianie istoty piękności jest więc zadaniem przygotowawczem, pomocnem i zaledwo nie jednoznacznem z hadaniem sztuki.

Za źródło uczucia piękności poczytawano niegdyś, już przypominanie wrodzone (tych boskich form, którym przypatrywały się dusze przed wcieleniem), już znowu dojrzenie w dziele ludzkiem podobieństw do utworu Bożego (naśladowanie natury).

Druga z tych zasad przyjętą była w dyalektyce prawie powszechnie do czasów ostatnich, t. j. do wieku zeszłego. Z postępem wszakże, w końcu wieku zeszłego, badań zasad poznania, i sposób spoglądania na piękność podległ reformie. Od Hotezesona rozprawy o wyobrażeniach w nas piękności i enoty (Inquiry into the original etc.), przedmiot ten mianowicie bliżej i szczególowiej rozważanym byż począł. Szkoła Kanta porwała wypływ ten szkoły szkockiej, i spółczesną sobie teoryę, piękność (szkoły Wolfa) zasadzającą na wzór platońskiej piękności na uczuciu, podciągnęła pod rozbiór pojęcia. Ocenianie piękności utworzyło nawet w literaturze niemieckiej nową, dotąd rozwijaną naukę—estetykę.

Pismo pana Ankiewicza, o którém mówimy, poświęcone jest właśnie także estetyce, t. j. piękności w sztuce. W literaturze naszéj mamy już kilka znakomitszych rozpraw w tym przedmiocie; mamy np. ladnym stylem pisaną teoryę smaku według zasad Batteux'go (E. Słowackiego), oraz niedawne wymowne odbicie zasad estetyki Hegla (w Listach z Krakowa). Pismo pana Ankiewicza jestto pismo młodego autora, w badaniu piękności o własnych siłach występującego. Przytoczymy tu w kilku słowach treść tego pisma, i dołączymy o ogólném znaczeniu jego parę wniosków.

»Dwa wprost przeciwne sobie bieguny, materya i duch, składają ten świat: główne starcie się ich widzimy w człowieku. Jest chwila, w któréj starcie się to sprawia w człowieku »czucie uciszone, pewne«; to czucie wydaje sztukę.

Dażenia i cele sztuki, dziela ludzkości, zawarte są w dążeniach i celach saméj ludzkości; dażenie te jest najprzód, jak to widzimy, podwójne: materyalne i umyslowe. »Dażeniem materyalnéj strony ludzkości, jest przywrócenie na stanowisko naturalne przymiotów, zbytecznie z całkowitego skojarzenja wydobytych, i przymiotów ku bezpostaciowej materyi strąconych; lub słowem: dążeniem materyalnéj strony ludzkości, jest powrót do pierwotnéj naturalnéj harmonii. « Ostateczna przyczyna wszystkiego, mająca rozwiązać wszystko, co dotąd niedocieczone. zowie się prawdą bezwzględną. Szukanie bezwzględnéj prawdy, »oto jest nieskończone dążenie umysłowej strony ludzkości. Jakkolwiek na téi drodze zdobycia już zdają się wielkie, nie przestały jednak dotąd i długo nie przestaną być drogą, t. j. dążeniem. »Nie zaspakaja nas nasze ostateczne myślenie, bo nie nadeszła jeszcze chwila, w któréj materya nasza do ducha powróci, w któréj stanie się z nami przemiana w połączeniu z owym czasem i przestrzenią, gdy zniknie wszelka myśl i wszelka materya.« Czucie nasze jest skutkiem przyjęcia wrażeń, których początkiem są zmysły. To przyjęcie nie pozostaje w swym skutku odosobnioném. »Czucia w nas powstające budzą w nas inne śpiące, i do harmonii ogólnéj przywodzą. « »Przychodzące do siedliska pamięci wrażenia, mówi autor, przyjmują w siebie pewną czuciową sbrazowość, jak światło zabiera z sobą wizerunki świętych, odmałowane na szybach starożytnych kościelów, i rzuca je na przeciwległe ściany. « Czucie, przechodzące do swego bieguna umysłowego, staje się uczuciem. zmysłowości przechodząc w umysłowość, przechodzi ze zmienności w niezmienność; pierwsze w sweich następstwach rodzi w nas skłonność do sztuki, a drugie sztuke. Dzielo sztuki stworzone, łaczy sie z ogółem przez to wrażenie jakie czyni, przez sąd jaki obudza; sąd ten ćwiczonym być winien, nawzajem bowiem wywierać wpływ musi na dzieła sztuki. "Myśl ogólna, jest zawsze postępną w ogóle swoim, indywidualna nie ma tego warunku; dzieło sztuki. od myśli indywiduałnej przechodząc wdziedzine ogólnéi. musi podchodzić pod sąd, nie mający na indywidualność względu. .

Sąd zwrócony do sztuki, ocenia już jej związek z materyą, co zowie się fizyologią sztuki, już jej zadanie. "Fizyologia sztuki opowiada, jak sztuka przez pośrednictwo skłonności rozpiera się na naturze. Dzieła sztuki podobne są do natury, nie przez to jednak, iż są jej naśladowaniem, lecz że zasadą ich treści jest pięleność. Piękność, w jej znaczeniu bezwzględnem, jestto: "objawienie się pojęć w formie natury pierwotnej. "Piękność w odniesieniu do sztuki, "jestto zebranie wszystkich przymiotów sztuki, w właściwym dla nich stopniu i charakterze "W rozdziałe Fiz. Sztuk, określa też augor jakby ma-

pośrednictwo umysłu. Obudzona przez ozucie skłonność do sztuki, tworzy w nas pomysł. "Pomysł jest jakhy kwiatem wybiegłym ze zbioru uczuć kiedyśkolwiek wznieconych przez wrażenia zewnętrzne lub od strony umysłu idące, a mające jakiś daleki lub bliski związek z tém wrażeniem, jakie ma sprawić oczekiwane dzieło«. Ukazanie się dzieła sztuki, objawia zewnętrzny znak. "Zewnętrzny znak jest stanowczem czucia przesileniem: poprzedzają go oscyllacye dążące do trafności w oddaniu artystycznych pojęć, niby gorączkowe dreszcze w wychylaniu się na zewnątrz pomysłu, ostateczną i najgrubszą jego funkcyą«.

Sztuka jednak nietylko jest znakiem zewnętrznym: dzieło sztuki, tłumaczy jakaś ideę szczególową. Piękność w sztuce, jest więc niewyłącznie w materyi; w sferze sztuki, krąży ona między ideą a rzeczywistością.« Rzeczywistością nie nazywamy tego wszystkiego co jest, ale cząstkę wszystkiego którą poznaliśmy. Rzeczywistość jestto widziane w rzeczy to, co w niej jest istotne.« Idea w naszej myśli unosi się nad pojęciami rzeczywistości i zakres ich uobszernia. Piękność zajmuje stanowisko średnie między rzeczywistością a ideą. Rzeczywistość daje jej podstawę, idea daje jej wartość duchową. »Pięknością bowiem (ponawiając swe określenie, mówi autor), nazywamy dwuznaczny (dwustronny) wypadek ze wszystkich przymiotów sztuki

jako sztuki, poczawszy od szczegółowych własności pojedynczego dzieła, od indywidualności aż do ideału, od rzeczywistości aż do idei. Zadanie sztuki. jestto »szereg przemian, przez które daży piekność z podstawy rzeczywistej ku dościganio idei szczegółowej. Czujący piękność dostrzega bardzo wyraźnie, że jedna jest o piękności idea, mimo różności szczególowych form. Idea ta o piękności jest jej idealem. Zbliżenie piękności do idealu, jest postępem piękności. W powrocie idei przez piękność do rzeczywistości, ma swój początek utylitarność »Historya sztuki jest takaż, jak historya ludzkości; stwierdza, że piękność łącznie z ludzkością, przez przewagę materyalnej własności, nastepnie przewage myśli, do obustronnéj zmierza doskonałości, z materyalnego objawienia zmierza ku dwustronnemu wygórowaniu w jedności.«

Dzieło sztuki wydane w tym lub innym kierunku, odbija przeważnie formę rzeczywistości; ztąd rodzaje sztuk i rozdział w piśmie autora zwrot do praktyki. Źródłem rodzajów sztuk jest rozmaity stopień wybijania się w znaku zewnętrznym względu idei albo rzeczywistości.

Architektura jest sztuką hsztaltów, rzeźbiarstwo sztuką oddzielania związków przedmiotu z otaczającemi. Idea szczególowa w rzeźbiarstwie, staje bliżéj idei ogólowej jak w architekturze. Chęć przedstawienia pewnéj massy przedmiotów lącznie, przedstawienia na materyi płaskiej przedmiotów niepłaskich,

wymaga perspektywy, oświetlenia i kolorytu, i tworzy malarstwo; malarstwo wyższem jest od rzeźbiarstwa (t. j. bliższém idei), z powodu »mniejszéj przewagi jednostronności, wyższego stopnia umysłowej wyrazistości. Wczucie strojności odbite głosem i wydane w szeregu tonów, zowie się muzyką. Raeva w niej jest idea szczególowa, formą glos. Poezyę stanowi idea poety. Forma poezyi krąży między rzeczywistościa a ostateczna idea. Poezva, jako obsita mysią jest najbliższą, tak jak architektura najdalszą ze wszystkich rodzajów sztuki, stanowiska idei. W rozdziale o piekności w architekturze, autor myśli swe teoryczne o piękności stosuje szczególowiej do rozprawy o kształtach, symetryi i t. p.«

W takich ramach rozwinietém jest pismo p. Aukiewicza: O piękności w sztuce; powiemy krótko, w czém je widzimy postępném, i cobyśmy w niém odmienioném widzieć pragnęli.

Jednym z pierwszych warunków pisma naukowego, jeżeli ma być postępném, jest: wychodzić ze stanowiska, do jakiego poprzednie mu doszły, czyli: że autor do wydania pisma naukowego z należytém poprzedniém przygotowaniem winien przystapić. Zdaje się nam, że p. Ankiewicz do wydania swego pisma o sztuce przystapił z tém przygotowaniem. ści pisma, nie rozwija wprawdzie autor historycznie naukowości; to co cechuje karty pisma p. Ankiewieza, jest nie naukowość, ale myślenie. Myślenie to

jednak autora wyraźnie już było odbite o poprzednie prace w tój sierze.

P. Ankiewicz w swej teoryi a piekności, nie tezyma sie wcałe żadnéj dawnéj szkoły szczególnéj; w rysach jéj owszem odbíja te główne cechy czesu i piśmienności, śródktórych pisze. Autor np. piękności w sztuce nie uważa za wypływ nezneie lub wypływ nojecia ale za wypływ obu. Sztukę za utylitarność uważa, utylitarność te jednak widzi nie w zadaniach dzieł jéj szczególnych, lecz w massie pojeć, przez pośrednictwo piękności do ogółu przenoszonych; dziela sztuki nie odorwanie uważa, ale jako w szyku rzeczy bedące, »trzeba śpiewać, kreślić i ciosać, mówi, dla iasnego pojecia wielu.« Teorye zaś te, jak w ogólecaty system spogladania autora na sztuke, główne źródło swe mają w tóm, iż autor w swych na rzeczy spoirzeniach, wychodzi ze stanowiska religijnego. Wychodzenie ze stanowiska religijnego w spogladaniu na sztukę nie jest wprawdzie nowością; wychodzenie to owszem, wszystkim prawie spółczesnym pisarzom dziś spólném się staje (Aesthetik auf dem Christlichen Stanspunkt dargestellt, Durcha. Ueber das Verhältniss der Kunst zum Cultus, Meyers it. p.); wychodzenie to wszakże w każdym razie musi zaręczać żywotność szczegółów spojrzeń. Wychodzenie w patrzeniu na sztukę z zasad wiary chrześciańskiej, każe wychodzić z wiary w istnienie przyczen. istnienie celów, istnienie harmonii, związków, każo oglądać znaczenie zjawisk na skale właściwe. P. Anhiewicz, wychodząc więc zdych zasad w intonie arcydziel sztubi, nie ogląda ani natkowań natery, ani wcielenia bogów, ani żadnych blędnych abstraktoryj. Wychodząc z zasad chrześtiańskich, autor wierzy w zepsucie pierwszego stworzenia, upadek człowieka, opadek piękności, w mający nastąpić jej powiót, dążenie do tego powrota i t. p. Wiary te, w piewaą duszę i barwę ubrały karty pisma p. Ankiewicza, od pierwszej do nastatnicj.

Tę widzimy żywotność w piśmie autora; powiemy teraz, w czem widzimy w nim martwość.—Pizmu p. Ankiewicza o piękności, poczytujemy za wadę: brak względu stosowanego; brak względu stosowanego w trości, brak względu stosowanego w formie.

Powiedzieliśmy, iż p. Ankiewicz w treści pisma odbija cechy czasu swego i piśmienności; do cech tych, na polu naukowości, mależy też wiara główna w uczynki, w potrzebę praktyki, i pismo autora odbiło nam także uczucie tej potrzeby. Sam napis pisma mówi, że jest ze szczególnym zwrotem do praktyki; w ciągu jego, autor ponawia nieraz wiary w tym względzie, cały nawot ostatni rozdział w piśmie manapis; zwrot dopraktyki. Wnioski także czynimy z wypadków, a wychodząc z wypadków, musimy wyznać, iż autor nie przekroczył w swem piśmie sfery teoryi.

Krytyk niemiecki Menzel (zdaje się nam, iż tę jego uwagę gdzieś wspominaliśmy już) po przeczytaniu wszystkich estetyk wydanych przez literaturę niemiecką, wyznawał: że z tych ksiąg określających

piekność, nauczył się wszystkiego, oprócz tege, co jest piękność. Krytyk ten, po przeczytaniu pisma p. Ankiewicza, nie postapiłby zapewne dalej w swojej wiadomości. P. Ankiewicz mówi co chwila w swem piśmie: zkad pochodzi, gdzie idzie, gdzie krąży, jakie ma cele piekność, ale nie mówi nam, czem jest piękność. Pismo p. Ankiewicza mniej nawet o piekności nas uczy, niż najwięcej spekulacyjne estetyki, które przynajmniej uczą widzieć ją w jednozgodzie, jednomierze, które mówią, gdzie gracya, gdzie górność, glębokość, i t. p. Te i tym podobne przymioty, nie wiemy nawet, czy autor pisma za leżące wewnatrz czy zewnątrz piękności uważa; autor mówi nam tylko: iż piękność jestto zbiór wszystkich przymiotów w sztuce; lub inném słowem: że piekność jestto piekność«. Jestto skutkiem panującego głównie oderwania w myśli autora, że w zwrotach jej wystrzega się oprzeć, że się zdaje nie wiedzieć nawet, co myśl praktyczna. Autor mówi np. w swém piśmie, że poezyę tworzy idea poety, iż sztukę wydaje usposobienie artystyczne; zagadką jednak rozwiazania któréj szuka czytelnik, jest właśnie: co jest owa idea? co owo usposobienie (1)? Cecha ta myśli.

<sup>(1)</sup> To mimowolne trzymanie się przez autora zawsze w sferze teoryi, ta w samém dotykaniu materyi i formy pogarda materyi i formy, jest, zdeniem naszém, także następstwem wychodzenia z wiary chrześciańskiej, to jest ze sposobu pojmowania przez autora szczegółów jej. Autor, który wierzy w upadek ludzkości, zwycięztwo prawdy, wierzyć też zdaje się, że materya jest złem, że jest naznaczoném aniknie-

odznacza tóż cały rezdział antora zwrot do praktyki. W rozdziała tym zwraca się autor istetnie do muzeki, do grchitektury; zdaniem naszem myli się jednak, jeżeli sądzi, że się opiera w tym zwrocie o tło praktyki. Rozdział ten obejmuje zbiór myśli, które sie nastreczyły autorowi przy zwrócie uwagi do praktykir lecz myśli treb nie łączą, nie wiążą, nie wznosza żadne, zgodne z zadaniem pisma, wnioski praktyezne. P. Ankiewicz sam mówi, iż w rozdziałe tym nie miał na celu wskazywać jak się zdobywa piekność w ezczegółach, lecz tylko na kierunek ogólny odbijania się jej, na stosowanie i udowadnianie swych teoryj. Nie wiemy wszakże, dlaczego zapisane tu, jako wypadki i główne praktyczne wnioski autora: że melodya, »jest skutkiem zlewu strojności z głosem .; że »budowia nie może być piekną, jeżelijest niska : że w architektonicznej symetryi »idea ogółowa winna ustąpić miejsca szczegółowej«, mają nam być dowodem: że piękność w architekturze i muzyee jest »odbiciem i przypominaniem natury pierwotnéj «.

nie jéj. Przytoczyliśmy wyżej własne słowa autora w tym wzgłędzie. Pismo św. podaje wszakże materyę za utwór Boży. Pismo to, równie materyę jak ducha uważa wprawdzie za będące (w naszym okresie ziemi) w stanie skażenia, ale nie za skażenia. Równie materyi jak duszom, według wiary chrześciańskiej, sądzonem jest odnowienie. Nie zmknienia niebios i ziemi (uczyli apostołowie), lecz "nowych niebios i ziemi nowej według obietnice oczekiwamy." 2, Piotr III. 13.

Drugim wszakże główniejszym zarzutem naszym. iest, brak względu stesowanego w formie. Zarzut ten, mówimy, jest główniejszym; teorye bowiem autora, strona wewnętrzna pisma, jest w gruncie swo-. im postepna; lecz brak względu stosowanego w formie, czyli wykład-autora, sprawia, iż zostaje bez użytku cała ta strona. Pan Ankiewicz w przedmowie tłómaczy się, iż celem jego jest mówić do ludzi myślących, i że dlatego nie dba o wykład popularniejszy. Autor myli się jednak, sądząc, że tylko stopień wzniesienia myśli czyni niepraktyczność iego wykładu; nie stopień wzniesienia myśli czyni tę niepraktyczność, ale ich szyk. Teorye p. Ankiewicza nie gubią się wprawdzie jak niemieckie w podziałach, poddziałach i określeniach; ale autor ma szczególne upodobanie w wikłaniu i rozwlekaniu słowami swoich teoryj. Styl autora pod względem słów jest czysty i nawet zwykle ozdobny, lecz w układzie swoich okresów ma autor jakaś logiczność szczególną, przeciwną ogólnéj; w wykładzie tym lubi wtrącać prawdy uboczne, kłaść za jedno dowiedzione i dowodzone, słowami i figurami okrywać tłum myśli już jednoznacznych, już sprzecznych, już nawet żadnych, jak to się zdarza zwykle wielomówności (1). Okresy i całe karty autora są nieraz

<sup>(1)</sup> Oto jest np. wyrażenie przez autora tej pięknej zkądinąd myśli, iż gdy sztuka jest jednością pojęcia i uczucia,

podobne do obrotów kalejdoskopu, obrazy których przedstawiają nam wprawdzie jasne gwiazdy i blaszki, ale w tle ich nie widzimy związania, znaczenia, i po zniknieniu nie znajdujemy żadnych następstw w wyobrażeniach. Wskazujemy tu dla przykładu na rozdział w piśmie autora o krytyce sztuki (który nawet pominęliśmy w treści); w rozdziałe tym, zastanawiającym się nad krytyką sztuki pod względem

przeto celem jej jest, zdobyte pojecia prawdy w sferze rzeczywistości, upowszechniać przez piękność: »Przez kaztałcenie się zewnętrzne względem chwili natchnienia, myśl wydzioloną ku stanowisku abstrakcyjnemu, powracamy w natchnieniu naturze przeważnie matervalnej. Otóż jest zasada do wyrozumienia utylitarności od sztuki pochodzącej. cia nasze, obok właściwego im dążenia polarnego, zwracają się w piękności ku naturze wyraźnéj w formie, przenikają się wspólnością pochodzenia ze zjawiskiem wprost naturalném, ze skłonnościa do sztuki, i tworzą sztukę, piękność, ideał. Jest tu wiec piekność połaczeniem najwyższego stanowiska, do którego sięga myśl nasza, z początkiem umysłowéj pielgrzymki, w sposób równocześnie naturalny i dla nas zrozumiały. Dlatego piekność nosi nazwisko piekności, dlatego podoba się, dlatego zachwyca, że jest ukołysaniem wielkości naszej na łonie pierwotnej natury. Jest ona wcieleniem zdobytych pojęć pod powierzchnią rzeczy naturalnych, jest wpojeniem ich tutaj, za współudziałem usposobienia ku temu wprost naturalnego i umyślnego. Wpojenie to jest tém zgodniejsze, im głębsze, tém głębsze, im bliżsi jesteśmy prawdy; a tak środek form naturalnych, dalekie dźbło umysłowych rozplonów, jest jednością pojęcia i zachwycenia. kność zaś jest tu zjednoczeniem ogółu pojęć z natura przeważną w formie, a jako to zjednoczenie jest utilitarną, gdyż pomaga do zdobywania prawdziwości utrzymywaniem pojęć, na kierunku naturalnéj prostoty«, str. 192.

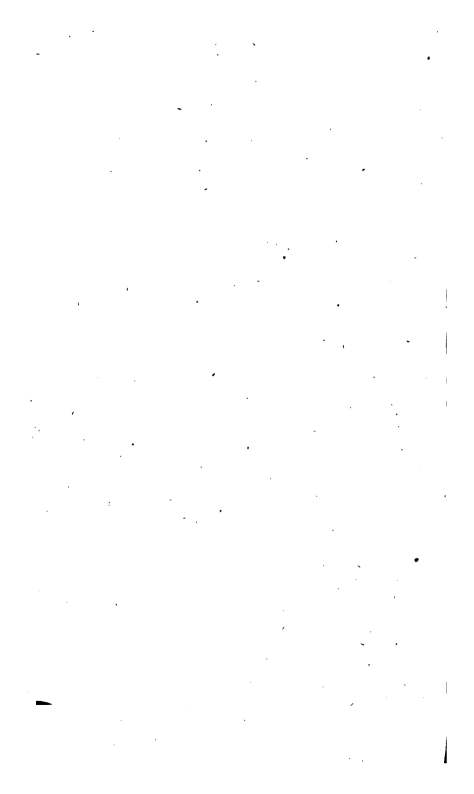
draści i formy, po przeczytaniu 20 kart, dowiadujemy się tylko, że może być krytyka sztuki, i że ta krytyka może być pod względem treści i pod względem formy. Rozdział ten utworzyla, zdaniem naszem, nie myśl wewnętrzna autora, myśli bowiem o krytyce sztuki znajdujemy daleko więcej winnych rozdziałach tegoż pisma, ale nieharmonia wykladu.

Teorye o tyle są warte, o ile są przejściem do czynu, o ile go bliskie; ztąd też jasność, praktyczność poczytujemy dziś za warunek postępnego pisma naukowego, ztąd téż robimy zarzut z niepraktyczności pismu, o którém mówimy. P. Ankiewicz może być pewnym, iż nie znajdzie się ani jeden czytelnik, któryby dwie lub trzy karty dobrowolniechciał iść za jego wykładem.

A jednak pismo to p. Ankiewicza: O Piękności w sztuce, z przyjemnością witamy; pismo to bowiem odznacza obficie (niezbyt jeszcze powszechny w ogóle pism naszych przymiot)—myślenie. Wierzymy, iż naukowej literaturze naszej znakomite przybyłoby pióro, gdyby autor to myślenie swe więcej do sfery praktyki zechciał naginac.

1847.

## DO LINGWISTYKI.



## WORTFORSCHUNGSLEURE DER POLNISCHEN SPRACHE (1).

Głos jest skazówką uczuć istot stworzonych, skazówką główną; dźwięki głosu są skazówką odcieni tych uczuć.—Po dźwiękach odróżnimy nie tylko rodzaj (np. ludzki) śród istot, lecz także oddzielne massy śród tegoż rodzaju. Badanie i rozważanie dźwięków ludziom właściwych, oraz ich użycia i składów (form i wyrazów), stanowi w naukach rodzaj zwany grammatyką. Ródzaj ten, przy zastosowaniu prac lingwistycznych, tylko zewnętrznych, do źródeł dziejowych, zdaje się dziś zostawać w pewnéj jakowéjś niższości śród rzędu nauk. Grammatyka, sługa języka, cierpianą jest tylko w języku jako środek nabycia jego przez obcych.—To jednak poniżenie wagi nauki, niegdyś głównéj, nie ma wcale,

<sup>(1)</sup> Szreniawa's Wortforschungslehre der Polnischen Sprache. 1843. Lemberg. (O pierwiastkach języka polskiego.)

sądzimy, słuszności w zasadzie. Nie pojmujemy śród nauk użyteczności i wagi jednych nad inne. Każdy z rodzajów myśli, który się zbudził i znalazł na drodze jéj rozwicia, postępu, musi być koniecznością równą, skoro się znalazł; każdy z rodzajów tych w związku, jednodążności i wzajemnym wpływie zestawać musi; równie zdołny, równie też (zkądinąd) podległym być musi warunkom kształcenia.

Starożytni, którzy pierwiastkowo i silnie na wszystko co ich otaczało wewnątrz i zewnątrz zwracali uwagę, obrócili téż ją i na skład swego języka i napisali grammatykę. Nie mówimy o ludach wschodu, u których postrzeżenia z téj strony były, lub żadne, z powodu nieodróżniania szczegółów dźwieków pismem (Egipt, hieroglif), lub téż przygodne, śród bujań w innéj stronie fantazyi (Indye, ustępy w Baghavadgita); lecz mówiny o ludach, które równie znaki myśli, jak myśli, w subtelność odcieni pochwyciły (Grecya).—Grecy nie utworzyli swej grammatyki dla nauki jezyka, ta bowiem za cel miała ich własny; lecz raczéj dla rozbioru języka. Zdaje się, iż potrzeba i chęć sporządzania poprawnych odpisów ulubionych śród kraju utworów myśli, chęć wskazania i ułatwiania oceniania ich, były pierwszém (mówiąc praktycznie) źródłem utworzenia i napisania gram-Grammatycy i krytycy były to zrazu jednoznaczne wyrazy w greckiej literaturze (Szk. Ale-, ksandryjska). Sposób, w jakim zwrócili Grecy uwage na szczególy jezyka, odpowiadał temu, jaki do

minch przedmiotów, a zwłaszcza szczegółów myśli, zastesowali. Żuność ogdłacić młodzieńczość. pochwysenie i wskazanie na rysy główne (tylke główne), zaród wreszcie kształceń się, i kształceń wezechstronnych przedmiotu, były cechą ich postrzeżeń i uwag. U Rzymian już celem grammatyki było nauczenie się języka Greków, i pisano o wlasnym na wzór Greków. W wiekach średnich, grammatyki stanowiły jedną z najznakomitszych części nauk ogólnych, bo rozbierały dawność scholastycznie (grammatyki scholastyczne); celem ich jednak, jak równie grammatyk nowszych do czasów naszych, było jedynie ulatwienie nabycia języków, mianowivie języka Greków i Rzymian, i pisano je na wzór Greków i Rzymian. Uprawianie i posuwanie niektórych cześci grammatyk w jezyku własnym, było zawsze na wzór i w duchu owego celu pierwiastkowego, dla ocenienia pod względem języka i pokierowania pisarzy.—Przybycie jednak na pole badań języków, w zewnętrzne środki silniejszych, w swych, że się tak wyrazimy, tajniach użycia ich przez to jawniejszych; to przybycie, zwłaszcza w czasie rozszerzenia, rozwicia szczególów nauk, i ich przybliżanéj łączności, nowy okres dla natury tych badań może przynieść.

Najobitszy, ze znanych nam, w dźwięki, w cieniowania ich, zgięcia, spojenia i zmiany, język polski, najpierwej wskazującym i zarazem najwięcej rokującym, okazał się na tej drodze. To narzecze, jedno

z słowiańskich, wskazało pierwsze na oddzielny (spółgłosko-samogłoskowy) układ, budowie mów słowiańskich właściwy (Mroziński). Przez cech wybitność do prędszych powiodło wniosków nad naturą języków w ogóle, do ich porównań.—Obecnie zaś, lubo w mowie obcéj, otrzymujemy oddzielnego zawarcia grammatykę języka tego, grammatykę już nie tyle stosowano-piśmienne, jak raczéj stosowanomyślne (filozoficzne), i stosowano-dziejowe cele mającą.

Autor téj nowéj w rodzaju swoim grammatyki (p. M. Sartyni) jest już znanym polskiéj literaturze. P. Sartyni, od pierwszych objawień prac swych w literaturze naszéj, okazywał zawsze, śród innych, głównie filozoficzne dążenie. Tę cechę miały już wprost moralne artykuły autora, któreśmy najprzód czytali (Pamiętnik umiejętności), już obrazy poetycznodziejowe; tém zaś wybitniéj cecha ta i dążenie okazały się w piśmie obecném, w przejściu do gałęzi nauki, do któréj wszyscy, jak uważamy, filozofii rozumowo-przedstawiającéj zwolennicy, na wzór jéj ojca (Lejbnitz), głównym pociągiem się odznaczają.

P. Sartyni w piśmie Wortforschungslehre der Polnischen Sprache, jest odrębnym od swych poprzedników i nowym; jeżeli jednak jest nowym, nowość ta nie pochodzi, ani z chęci popisu, ani z jakowéjś chęci dziwności, ani z chęci zatarcia swych poprzedników (autor nie wprowadza np. ani nowych podziałów części mowy, ani nowych ich nazwisk i t. p.);

w stanowisku tylko zapatrywania się na znane podziały w mowie różni się autor, i idąc ze stanowiska tego, bez wymusu i wprost postępuje. Grammatyka p. Sartyniego tém mianowicie od innych różni się, iż autor kreślił ją raczéj wewnętrznie, nie przedmiotowie,—iż nie tyle wskazuje i bada, co jest w języku danym? jak raczéj dła czego? iż źródłem i treścią tych badań, nie tyle jest wzgląd np. na rodzaj dźwięków i słów, jak raczéj na ich naturę, nie na sposoby i środki spojeń, rozwinień, odmian części języka, lecz na przyczyny.

Metoda autora dla ezego? nie mogła się w biegu rozwinąć i przyjść do wypadków (niejakiéj syntezy), bez poprzedniego rozbioru (analizy), rozbioru do najsubtelniejszych oderwań głosu doprowadzonego. Autor, przed rozważaniem przyczyn odmian i składów (wyrazów) (1), chciał najprzód poznać przyrodę i rodzaj wagi, znaczenia, do każdego dźwięku pojedynczego i jego odcieni przez myśl krajową przywiązywane. Ztąd część pierwsza Wortforschungslehre, nazwana dźwiękosłowiem czyli językowem uczuciosłowiem (Sprachliche Empfindungslehre), obejmuje obszerny traktat o dźwiękach, samogłoskach, znamionach, spółgłoskach, i wreszcie zgłoskach języka polskiego, o rodzajach, kształ-

<sup>(1)</sup> Język polski nader właściwie zbiór dźwięków, wyrażających pewną oderwaną całość, zowie wyrazem.

ceniu się ieh i t. p. Prdez podzielów, mniej już lub więcej znanych czytelnikom polskim, głosek polskich, znajdujemy tu liczne nowe, jak np. na pochodzące z chuchu i dmuchu (Hauch und Windluute), biorące źródło z myśli, pragnącej już ciepłość, już zimę uczucia w dźwięku objawić. Autor słusznie w rozbiorze tym głosek robi wzmianki o odcieniach dźwięków, jakich nie wyrażamy nawet abecadłem, np. szezsz, rrrr; nie wiemy jednak, dla czego w rozbiorach tych w zawsze do pojedynczych dźwięków policza.

W ezęści drugiej, nazwanej wyrazostowiem, czyli językowem pomystosłowiem (sprachliche Begriffslehre), autor przebiega po kolei części mowy języka polskiego, i zastosowuje do każdéj rozbiór swój i Po rezdziałe wstępnym o względach (Umstandslehre), znajdujemy tu traktat o naturze przusłówków, spójników, przyimków i rzeczowników. Do każdéj z tych części, mówimy, autor zastosowuje swój sposób. W traktacie o przysłówkach (Nebenwort) autor zwraca uwage na liezne krótkie słówka zapytań (Fragewort), które ma język polski, jako: kto? co? jak? czy? zkąd? gdzie? i t. p., i każdego z nich nature, t. j. nature zawartych w nich znamion rozbiera. Przytaczamy tu dla przykładu rozbiór pytania kto?-Ile jest dźwięków szczególnych w słowie, robi uwagę autor, tyle znamion; każde z tych znamion stanowi pojęcie głosu, myśl, rozum. ten wiedzieć np., który pyta kto? Ten, który wymawin kind awaza autor, olice wiedzied: os za tototaudivieratila viládze disielności osobisiej. W jakins zawodzie wiadomym? w aldwku więc pytającem są: trzy znamiona: 1) hydfy osobistéj;-2) Utroier dzenia:-3) Władzy działania czyli dzielności osobistej. latote wyraża o (dla tego pokazując mówimy o) (1) t wyraża utwierdzenie bytu; --- we wszelkiem utwierdzeniu bytu język nasz dodaje t,-kto? ten, ta, to; którody?, tedy, tamtedy, i t. p.; wiec ostateczne k musi wyrażać dzielność osobistą, i rzeczywiście znajduje się w zakończeniach mających to dzielność odkreśłać (np. w stopniach zmiejszenia: domek, górka, Wnioski wyprowadzone z podobnego rozbioru natury przysłówków, autor zbiera i podaje w. oddzielnym dodatkowym rozdziale, o znaczeniu glosek i znamion (Umstände der Laute und deren Bedeutung).-- Z wniesków tych poznajemy np., iż każda samogłoska oznacza pewną własność czyli wzgląd stateczny stanu, w jakim istota pozostaje (ztad téż autor Selbstlaule tłumaczy po polsku swogłos); każda spółgłoska pewną czynność czyli usposobienie po temu w stanie, w jakim jest istota (Mit-. laute, u aut. laglos, jakby od doležności); iż spól-

<sup>(1)</sup> Podobne oznaczenie samogłoski o znajdujemy i w innych językach. P. Bautin np. w Psychologii Euperymentalnej mówi: »o, jest uprzedmiotowaniem pierwiastkowego a, tak właśnie, dodaje autor filozof, jak mądrość Boska jest objawieniem Boga, świat objawieniem téj mądrości i t. p.

gloska przed samogłoską oznacza silę, władzę, potegę, z jakiéj powstał stan samogłoską wyobrażony; a zaś spółgłoska po samogłosce, oznacza dolężność, wywieranie odpowiadającej czynności; iż samogłoski odcienione (jak ó. é. ą.) oznaczają własność wiadomą wewnątrz w stanie istoty zawartą, iż swebodność czyli twardość w spółgłosce ożnacza czynność niezawistą, do jakiéj istota z rodu jest usposobiona; miękkość zaś wyobraża czynność z dobrowolnego natchnienia lub obcego popędu, i wreszcie szumność (jak sz, z, cz, dz) wyobraża przymiotne a ostateczne usposobienie i t. p. To przedstawienie zajmujących wniosków, obejmuje do 30 stronnic w Wortforschungslehre.

W traktacie o przyimkach (Vorwort) autor dochodzi względów i stosunków, jakie mówiący językiem polskim czuł, doświadczał, i wynurzał z siebie. W spójnikach (Bindewort), obrotu, wzajemności, czucia, myśli i chęci polskich. (Autor tu robi uwagę, iż Polak, obroty myśli i serca, oraz stosunki rzeczy, z wielu miar w sposób różny od innych dostrzega; rozróżnia np. wszędzie dwa położenia stanów w istotach, jeden ku duszy, drugi ku światu, czyli wzgląd wewnętrzny i zewnętrzny.)

Tém obszerniejsze autor miał pole przy rozważaniu imion rzeczowych (Hauptwort).—Traktatorzeczownikach (zdaje się nawet, iż jeszcze nie dokończony), to jest rozważanie ich natury, przymiotów, rodzajów i t. p., obejmuje w Wortforschungslehre 40 podziałów, i kart około 200.

To tak szczegółowe obszerne wyrobienie przedmiotu, wyrobienie nie z innych jakowych względów, lecz wprost z zamiłowania przedmiotu, jest nam dowodem, nie tylko pracy autora, lecz przekonania.

Dowiadujemy się, iż tom drugi Wortforschungslehre opuścił już prassę w Wiedniu. Dowiadujemy
się przytém, iż autor to pismo swe zamierza na r. p.
ogłosić w języku polskim (1), oraz iż przygotowuje
do druku nowe pismo, pod tytułem: »Dziejoslęby
w uściech ludu.»—Pismo to (Dziejoslęby) obejmuje
zapewne zastosowanie badań, zawartych w Wortforschungslehre, do dziejów krajowych; tak przynajmniej wnosimy z wyjątku który nas doszedł. Wyjątek ten z Dziejoslębów przytaczamy tu całkowicie
w słowach autora, wskaźuje nam bowiem właśnie
i odkreśla dobitniej wartość i następstwo uwag i
wniosków, w księdze Wortforschungslehre zawartych.

Autor na zasadzie tych poznań, do których w języku doszedł, bierze go za przewodnika i źródło do
niewylożonych dotąd inną nauką pierwotnych dziejów krajowych. Rzeczywiście (czyniliśmy już tę
uwagę gdzie-indziej) język jest jedynym i najpewniejszym (koniecznym) spadkiem po naszych najodda-

<sup>(1)</sup> Oba te szczegóły już dziś są fakta.

leńszych przedkach, i jedynie sposób użycia źródła tego jest dotąd mało uprawny. Nie możemy calkawicie się zgodzić na twierdzenie i wnieski autora, jakkolwiek na rozbiorze oparte, lecz przedstawiamy je jako wskazanie sposobu i drogi nawéj.—Autor w ten sposób wykłada nazwisko i dzieje pierwotna Słamian, Sarmatów i Lachów.

»Nim jeszcze Polska była, mówi p. M. Sartyni. już musiały być plemiona co językiem polskim mówily, bo państwa, z narodów, nie narody z państw powstają. Ale te ludy, co się w Królestwo Polskie zjely, w tych atronach to nie urosły, ale z dalekich stren od Wschodu tu przybywały i zasiadały wiekami kraje od Donu do Danaju, od Dunaju do Banji. pod nazwiskiem Sławian, Serbów, Sarmatów, La. chów, i wielu innych, zresztą Polsków. Świadectwom wieści świeckie i wyznania religijne, świedzie ludu i dowody uezonych. Jak szli iktóredy, wieleby o tém mówie, gdyby sie książek słuchało. Ale kiedy szli i szli wiekami i gromadą po sobie, musieli mięć pewne ślady i cechy, po któnych się znachodzili, inaczejby się w rozsypkę rozchodzili, nie w naród sprzegali. Ślady i cechy co z tamtych stron do nas się dostały, sa: język Sławian co do źródła wszystkim wapólny, iziemia ed potopu hiblinego iednostajna. W jezyku wiec i po ziemi od Azyi na zachód, muszą być świadectwa rodu, statku i pochodu ludów naszych.

Niewiadomy nam powód, ale wiadomo, że z wiekiem i gromadami po sobie szły plemiona na zachód. Trzmień tedy ludu musiał zostawać w gnieździe, kiedy bractwo lub ojcostwo jeduo po drugiém z służ bą dalój się posuwało. W naszych czasach nazywamy wychodców koloniją względem ojczyzny: tych nazwisk w dawnym języku nie ma i być nie może, tam, gdzie nie znano języka Rzymian a swego wykręcać nie umiano. Ale kiedy rzecz była, musiało być i miano. Rzecz zaś była po prostu ta: jedni wysyłali w pochód, a drudzy byli wysyłani, wyraz tedy słać musi być źródłem obu względów.

Według zasad w grammatyce wydobytych, wysłani musieli się nazywać sława, by oznaczyć tych, co znamię poselstwa (sła) przyjąwazy w siebie (w), wynurzali z siebie na jaw (a, str. 359). Wysyłacze zaś musieli z tego samego źródła (słać) zwać się Słąb, by oznaczyć tych, co tworzyli (b, str. 409) pewny stan wzajemności (a, str. 57, 127, 412, T. 2. § 146) między poselstwem a sobą, czyli składali tzzmień, dokąd się sławy odwoływać, i w przymierzu zostawać musiały. Od słębu tedy wychodziły liczne sławy, czyli po naszemu kolonije. Stały się tedy sławy od wschodu na zachód, i w najodleglejszych stronach nie przestawały być sławami, ztąd ich także cudzoziemcy z czasem w naród sławiański przetworzyli.

Sława jedna po drugiéj nie szła samopas, ale ją prowadził wódz. Ciekawa którędy? Od wód idzie

Wódz w języku, bo czynności z zakończeniem ić znaczą wykonywać to samo, coby trzmień nazwiska jej sam przez sie wywierał; dzwonić: znaczy wykonywać co dzwon, kosić co kosa wywiera, więs wodzić musiało znaczyć to samo co woda czyni (T. II. str. 182.). W dziecinnym stanie, kiedy nie domyślne, ale oczów-iste znamiona w rzeczach upatruja i widzą, woda tedy wnosząc ze znamion głosów: w-od-a, znaczyła u Sławian zjednoczenie (w) widomych (o) znamion, w ciągłym popędzie (d) ku dalszemu . objawieniu (a) stanu swego (§ 54), w istocie tedy wywieranie podobnéj czynności jaką każdy wódz na czele gromady swej wykonywa. Wyrazów zaś przenośnych używa gieniusz rozumów ludzkich, ztamtad z czém rzecz oznaczona w pewnym związku zostaje. Musiały tedy gromady trzymać się w pochodzie biegu wód, kiedy wodzowi swemu nazwisko od wód przyznały.-Ztad wyrok nasz: ze spadem i biegiem wód prowadził Wódz swa sławe.

Muszą tedy za biegiem i po nad spad wód, strumieni, zostawać ślady pochodu sław, przynajmniej tamtędy drogi ich szukać należy. Chodakowski znalazł po ziemi, niegdyś i teraz sławiańskiej, tysiące mogił i gór bożyszczom uświęconych, a stale za biegiem przy ujściu dwóch strug, dwóch wód ku sobie, lub w załomach od siebie. Od Donu ku wybrzeżom Dalmacyi, od Dniepru ku Odrze i ujściom Wisły, świat schodził za strumieniem wód i potoków, z jednéj mogiły drugiej w dali upatrywał, a w miejscach,

gdzieby wieki ślad jéj przytarły, rozumem i pracą dopytał, i spisał kartę tych słupów czy farów sławiańskich, jedną tam, drugą owdzie, teraz w Petersburgu. Mogiły i wzgórza one nazwał uroczyskami i okazał, że uroczyska uroczyskom odpowiadają, i że wprawnemu oku okółem w dali widome stoją. Jakiebądź mogło być uroczysk owych przeznaczenie, czy były grobowiskiem wodzów i ludów, jak Herodoci mówią, czy koczowiskiem plemion lub ołtarzem bóstw uroczych, jak Zorion myśli, zawsze służyły sławom pochodzącym pochodnią w podróży. Tyle dla nas pewnego. Tędy szli, tędy się znachodzili, tędy się w groźnych wypadkach (jak za Maxymiana) zwoływać musieli.

Ale uroczysko Zoriona nie jest wyraz pierwotny. Idealnych i potocznych w przedłużu nazwisk, język sławiański w źródle swém nie ma; krótkie są słowa pierwotnych wyrazów, a wzięte od rzeczy widomych, lub składane w myśl głosów szczególnych, jakiemi widome rzeczy już lud w poprzód oznaczać nawykł. Uroczyska owe musiały ludy tak nazywać, jak gieniusz Sławut każe, i jak my samibyśmy nazwali w przechowie dotąd statecznym gieniusza ich mowy. Przenieśmy się duszą w położenie Słąbu.

Stoi gromada gotowa w poslawę z obranym wodzem na czele i pewnie pyta Słąbu: którędy? dokąd? Jakie uczucia potrzeby i okoliczności tu miejsce miały, poeta zmyślić może, my prozaicy powiemy w przekonaniu co wyż tu powiedziano. »Idźcie za wodą,

a to wasz wódz A dokad i jak daleko? Pownie nie świat za oczy, bo wezły rodzin w prostocie mooniejsze niż nasze, a niewiadomość i pustynia w około przeraża najśmielszych. Nie świat za oczy wiec. ale tam widzicie ów punkt odległy, ku końcowi okręgu nieba na zachód, tam staniecie, tam was bracia odwidzać będziemy, ztamtąd i wy się do nas od-Takbyśmy naszym wyrobionym wołać możecie. językiem słodzili przygory rozstającej się rodzinie. ale w owej dziczy, co jeszcze gadać mało co, czuć tylko silnie umiała, stawał pewnie Słab starszy na uroczysku swojém, i wskazując palcem ku nowo umyślonemu uroczysku, którego punkt w dali od obłoków ciemno się odbijał, i wymawiał po naszemu »tam gdzie ezar punkt«, a króciéj bez punktu lacińskiego, tam gdzie szar, i szła gromada za pałcem, za wodą, szukając Szaru, by się w nim gnieżdzić, by tam uroczysko, grobowisko, lub siedlisko sobie zakładać, i tworzyła sobie koszary, podobne do dzisiejszych dla wojska, to jest dla meżnej i bitnej ko (p. str. 43) gromady, i zalegala okolice cala obszarem, to jest otaczała (T. II. § 197) miejsoc zzaru w okolo. Ztamtad i później nowe gromady wychodzić, nowe slawy wysnuwać się mogły, a z czego jednostajnie nowe szary w polot i kregiem powstałv

Od imion rzeczy statecznych ida imiona rzeczy lotnych, przemyślnych. Od rzeczy stałych przenosi język imiona do osóh, ludzi i ludów, co się niemi sta-

le zajmują. Od szaru i szeru więc brał przezwiska dla slaw szerem i szerem się zajmujących, a w myśl ducha swega, sposobem dwoistym, swobodzac głosy szamne, a przydając nowe, oznaczające sław zatrudnienie. Swobodzi język glosy szumne (sz. ź. cz). gdy przydechu im ujmie, z czego pozostanie s, c, z, ce w tym przypadku czyni, gdy znaczenie imion rzeezy statecznych martwych lub niewolniczych ku przedmiotom niezawisłym przenosi. Pokad tedy szar i szer będzie wyrazem czegoś statecznego, mus bezmić głosem szamnym (sz), ale go język przeniesie do oznaczenia ludu, tam działającego, co się ochoczo i debrowolnie szarem i szerem zajmuje, musi go z przygłożu szuzonego oswohodzić, i zamienić na s.-jak pa oswobodził Wuszcz z szumu, gdy wolną czynność wyraża (tłuścić). Sława więc przodem wysłana, by szary i szery tworzyła, musiała się nażywać Sarb albe Serb, bo twórczą siłę i ustalenie czegóś koniecznie potrzebnego, co potad nie było, wyraża język głosem b. (str. 272. 409). Sarb i Serb, było to więc wyraz (nazwisko) gromadnéj slawy, co przodem swobodnie i własnym domysłem wyszukiwała lub tworzyła szery i szery po sobie idącym. Przedem szerów bujali więc Serby, przodem dla tego od Szeradzia i ziemi Sieradzkiej ku Odrze i Labie siedzą Serbowie w dziejach.---

Autor robi uwagę dalėj, iž Serbowie osiadiszy stale, musieli tėž zmienić nazwę, iž dalėj mieli zeslanie esuwania wzajemnego, i tak mówi:

»Zebrawszy te znamiona, jakbyście lud tego 16-Wszak wynurzając z ziebie okoliczża przezwali? ność jaką mieć mogę, Polak powiada ze. i ztad iż jest wiedza we mnie, powiadam: nie wiedze. iak siedzę, ale wiem (T. II. str. 528); i dla tego iż ślinę z siebie wydaje, nazywa się ślinak-ślimakiem (str. 135. 83). Ponawiany stan czynności w objawieniu jest u Polaka a (mowil, mawial), a gdy tego co wynurzam byt w objawieniu z pewnością utwierdzam, język mój mówi t; zbierzmy one trzy glosy m, a, t, w odetch, a wysłowimy byt (t) stanu objawionego (a) swobodném wynurzaniem (m) tych okoliczności, względów i znamion, jakie sar czyli swobodne posiadanie szaru zawiera i z soba niesie. A składem calkowitym powstałby Sarmat, z wyrazem przeznaczenia sławy w zastępstwie Słębu. Sarmat był wered gminu niewysłowiony, ale jawny, po szarach wszystkich, jak opieka mat-ki, nie wysłowiona, ale czula, troskliwa, czujna nad całém potomstwem a o Sarmatach, jak o martwei kości ani słuchu. Naród tak liczny, oblawa nie spięty, nie gaśnie z wiatrem. I nie zgasł, --Sarmat jest i był między nami, ale przetworzył nazwisko gdy z szaru zeszędł. Sarmat było urzędowanie; imiona od czynności ustają z czynnością.«

Coraz bliższe przywiązywanie wagi do dźwięków szczególnych w językach, jest dziś powszechnóm; w językach ubogich w dźwięki, krytycy być bliżsi się zdają zwichnień żądającej rezparcia się my-

śli;-w dziele np. wydaném w roku zeszłym (1842.) przez p. Fautoul, o Sztuce w Niemczech, czytamy o ukształceniu gustu w sztuce według znamion. i mistrzach włoskich wyrażających w stylu swych farb (głoskach) znamiona prawe, lewe i t.p., ale w językach przedstawiających dobitne środki, względy równe, do nowych odkryć i wzrostów wieść muszą w krainie nauk;-wzgląd np. w języku naszym, na brzmienia słów oderwanych pojęć, jako na pierwiastek um, wspólny słowom rozum, umysł, umiejętność i t. p., na mysł-znajdujący się w dwóch przeciwnych sobie stronach natury: z-must i u-must; jedność prawie nazwiska dwóch słów całkowicie w innych jezykach brzmieniem odróżnianych: duch, dusza i t. p., wiedzie nas do nowych okresowych postrzeżeń. Badania lingwistyczne obracane dotad na drodze dziejów do względów wyłącznie zewnętrznych (porównania dźwięków i mechanizmu form) wiodły nas do postrzeżeń i wniosków o spólności i związku ludów, lecz nie do rozwinień dziejów jednego i tegoż ludu, do zaznania jego myśli i czynów i t. p. Drogę obrócenia tych badań do względów wewnętrznych (przyczyn) wskazał nam w naszym języku właśnie autor dzieła Wortforschungslehre, i na drodze téj, liczne żywotne kroki ze świeżością pierwotnéj stopy postawił. 1843.

# Przygotowania do wiedzy mowy polskiej. (1).

Niedawno donieśliśmy jeszcze o ukazaniu się pisma w mowie Niemieckiej, poświęconego rozbiorowi naszej; tom 2. tej zajmującej i znakomitej pracy (Wortforschungslehre der polnischen Sprache) już się ukazał; tymczasem i bliżej siebie otrzymujemy podobnej treści badanie. Nie omyliliśmy się, sądząc: że obsity skład mowy naszej, skład przybliżający się do utworu rzeźby, i przeto wyraźniej nad inne do dzieł sztuki, dalej też niż gdzieindziej zaprowadzie nas może. Już sama mnogość umysłów poświęconych materyalnym badaniom języka tego i ich wypadków, stanęły nam w części za dowód; raz dotknięte badanie wewnętrzne śpieszniej jeszcze i żywotniej, sądzimy, nas poprowadzi. Nauki, jak nato wskazujemy zawsze, to rozdrobnione kroki czło-

<sup>(1)</sup> Przygotowania do wiedzy mowy Polskiej, przez Feliksa Jezierskiego, 1843. Warszawa.

wieka w badaniu tajni natury, swych losów; na drodze téi mowoznawstwo szczególną żywotność zarę-Wszelka mowa to nie surowy, to już z cecha pewnéj pracowitości ducha, materyał. Jeśli muśl ledwo wszczęta, jest w nas jeszcze błędnym zarodem, przedmiot oderwaniem zmysłowem, wuraz mowy jest już skutkiem pojęcia i wydaniem tego pojecia. Okoliczność, iż różność pokoleń jedność myśli w różny zewnętrzny sposób wydaje, jest istotną. Okoliczność, iż jedność środków różność pojęć oznacza śród różnych pokoleń (vir., wir), jest w sobie istotną. Okoliczność iż ludzkość tych w jednym celu różnych używająca środków w swych pokoleniach, jest jednak jedną i tą samą ludzkością, iest w sobie istotną. Szczegóły te wskazują nam na zamożność wypadków śród drogi, lubo zarazem na Jeśli dziś w objawieniach mów ludzkich dostrzegają nasze badania sprzeczność, sprzeczność ta być musi w naturze, nie rzeczy, lecz naszych badań. Nie ma reguły bez wyjątku; zdanie to zamienione w przysłowie, jest najlepszą krytyką naszych regul.

Stan niedawny zasad myślenia, objawiający się pośród nauk przeważnie, stan myślenia oparty na materyi i zmysłach, objawiał i w części językoznawczej swą dobę. Kilka praw dojrzanych śród mowy w zewnętrznej jej (materyalnej) stronie, miane były za całość języka, grammatyka za jego znanie. U nas ktoś dobrze rzekł: że raczej słownik i przewodnik

domowy, niż grammatyka, nazywaćby się powinny nauką języka. Grammatyka nie jest, rzeczywiście, wykładem nawet całój materyalności języka, tóm więcej nie wkraczała do siery przyczyn. Przyczyny to jednak stanowczość śród badań. Rzeczywiste poznanie czyli wiedza języka wszelkiego, musi objąć nietylko całość strony jego zewnętrznej, lecz téż całość strony jego wewnętrznej, oraz ich związek. Żaden lud dotąd nie posiągł rzeczywistej wiedzy swej mowy. Żywość oraz dobitność zjawisk zewnętrznych śród naszej, zaręczają nam może skorsze owoce, liczne jednak prace i dociekania wstępne muszą je poprzedzić.

Przygotowania do wiedzy języka Polskiego, przez p. Feliksa Jezierskiege, które mamy przed sobą, wzięły właśnie za cel jedno z tych zadań w rzeczy języka, badanie jego strony wewnętrznej. W piśmie tém usiłowaniem autora jest: patrzeć i docieczenia swe czynić ze stanowiska bezwzględnego myślenia. Autor zamierzył w niem rozważać i wskazać rozumną budowę mowy, którą rozbiera w pierwiastkach, w fenomenologii jej głosów, formach, czasach, rodzajach, liczbach i wszełkich w ogóle głównych szczegółach językowych. Oto jest ogólna treść pisma.

Człowiek odróżnia się swoją wewnętrzną naturą od resztyprzyrody, któréj zadaniem jest, mechanicznie tylko jedne doby przebywać; otrzymał en możność siśniejszą, i aby objawić ją, tworzy; » a kiedy,

nważa autor, pojęcia nasze o naturze ani zburzyć mogą ani odmienić panującego w niej porządku, potrzeba ja przenieść w posiadłość, jąć się jej, a po njęciu, pojąć, za pomocą zmysłu widzieć ją, a przez wzmocnienie widzenia wiedzieć, a po wiedzenin powiedzieć ją, dalej przywołać, przyzwać i nazwać.« Mowa jest czynem twórczości człowieka; udziela się nam przez środek materyi, jest jednak czynem człowieka a nie materyi, »jak muzyka nie jest dzielem narzędzia lecz mistrza; « słowa mowy są wyrażeniem naszego pojęcia, są powtórzeniem świata, lecz już z cechą uznania; mowa reprodukuje naturę, nie naśladuje jej, powtarza ją, lubo oderwanie, bezładnie. Z kilku dźwięków płynie cały świat; i w tym układzie żyje jak naród przez wieki. Jezyki samorodne (przez przymiotnik ten, autor chciał zapewne wyrażać: bliższe źródła), t. j. których ziarna same od siebie (?) pochodzą, zasługują tu na główną uwagę; dla tych, rozlew organiczny nie ma ujścia ani granicy. Każdy język przez długoczesny nałóg wyrobił dla siebie pewny a nie inny sposób wygłaszania, i cudzoziemiec nie zdoła przejąć tonu obcego mimo wszelką staranność; autor wyraża tu (słuszne zdziwienie): iż gdy organizacya języka naszego jest silniej wyrobioną i trudniej da się przejąć, są między nami, którzy uganiają się za obcą; »za prawdę, nie upatrzymy w tém, mówi, ezczéj i dziecinnéj chętki do błahych nowostek, jak raczej nazwijmy to nieuctwem tepych głów, zbyt szczupłych ramion do

udźwignienia godności rodowej (1). Autor czyni dalej porównanie myśli języka i myśli narodu, i przechodzi do pojedynczych szczegótów, do określenia przewodów myśli przy objawieniu się dźwięku i słów. W uwagach o ogólnym składzie wyrazów, wzmienie

<sup>(1)</sup> Dodać tu można: iż owe dawanie u nas pierwszeństwa (o którém autor wzmienia) mowom obcym pośród krajo-wéj, nietylko z powodów swéj lingwistycznéj bezzasadności jest raną. Różność dźwięków używanych przez ludzkość dla tłómaczenia jednych i tychże pojęć, może być materyałem dla badań, lecz powtarzanie ich nie jest wyobrażeniem postępu. Úmiejetność tłómaczenia swych pojęć dźwiękami słów obcych, jest tylko objawieniem pamięci, nie rzetelna wyższością moralną. Staranność o dościganie wyższości, której podstawą jest czczość, musi dawać przewagę czczości śród ogółu towarzystwa krajowego. Nieużywanie przeciwnie w towarzystwach krajowych innéj mowy prócz własnej, otrzymuje w skutku staranność o inne przewagi moralne, i jednato właśnie z przyczyn, iż kraje, które zachowują ten zwyczaj (jak Francya i Anglia), pierwej też postąpiły w rzetelném rozwiciu wewnętrzném. Ta powszechna chęć odróżnienia się, któréj źródło spoczywa w uczuciu ułomności naszych i obcych, upowszechniła w krajach stawiajacych krok pierwszy na drodze cywilizacyi, używanie języków nowych, jako najłatwiejszy ze środków. Osłabienie i wreszcie zniknienie środka, jest i byłoby najlepszą wskazówką i miarą rzetelnego wewnętrznego postępu. Przemiana, jaka w tym względzie śród najznakomitszej nawet sfery naszych towarzystw coraz się ogólniej objawia, nader miła jest dlanas wskazówką i wróżbą. Jeden, przypominamy, salon z wieku zeszłego, w którym przyjęta była mowa ogólna, więcej wpłynał na przyszłość krajową, aniżeli sto innych, śród których brzmiały dźwięki chwytane ze świata całego. Krok jednak, dodać tu winniśmy, winien być stanowczy; do celów moga wieść tylko środki, a nie półśrodki.

winnismy, iż autor niejednokrotnie występuje tu przeciw najmowszym mowoznawcom. Autor np. zakończenie, za przybyt organiczny uważa. Pierwiastek (głoski pierwiastku) przedstawia nam wyobrażenie pojęcia przedmiotu rzeczy, zakończenie przenosi to pojęcie ogólne w szczególne, czyli, jest uprzedmiotowaniem w drugim stopniu. Jeżeli sam pierwiastek (mowa) jest pojęciem podmiotu, tedy zakończenie (forma) jest pojęciem przedmiotu.

W oddziałach fenomenologia i wiedza głosów, autor idac za śladami spółczesnych i umiejąc żywotną korzyść z języka, o którym pisze, wyciągać, starał się zbadać i wskazać wewnętrzne znaczenie każdego głosu, przyczynę i t. p. »Słowiańszczyzna, robi tu między innemi uwagę, a przedewszystkiém mowa nasza, stanowi świat zupełnie odmiennych materyalów; jéj roślinność i wzrost są całkiem nowe i nieznane dla Europy północnéj, a przyszłość ich tak rozumnie przewidziana w naturze dobranych żywiołów, że samo rozwijanie się mechaniczne, wydzielenie wszystkich cząstek na oddzielne pokarmy, stworzyć mogą pochód wiekuisty.« Zasadą utworu brzmień, według autora, są samogloski. Pierwogłosem, najwyższą podmiotowością, jest A: to A mieści w sobie i w rozłamaniu nam daje E. wchodzi w ruch dalszy przez I, Y i zamyka się w O; dnem utrzymującem tę czynność jest U. E i O mają. nadto swe poboeznice w E i O; jako światla nie podebna ująć bez mroku, tak e dopiero po za e przepowiada czém jest w istocie. A że język nasz przedewszystkiemi narzeczami ryje sobie coraz rozleglejsze koryto dla podobnego rodzaju organizacyi, więc jestto język niespracowanego rozwoju. Przejściem samogłosek do spółgłosek są spółgłoski nosowe. Autor oznacza po szczególe pokolenia spółgłosek i przeniesienie się z generacyi do drugiéj, uważa za postęp żywotności; za objawienie się najwyższego postępu dziejowego, zmianę postępną samogłosek i spółgłosek (włokę włecze). W porównaniu organizacyi dyalektów słowiańskich Rossyjskiego i Polskiego, autor uważa, iż w pierszym zasadą odmian jest: zmiana samogłosek (więc stałe odcienianie podmiotu), w drugim spółgłosek (więc wyrażenie rozwoju).

Po rozważeniu znaczenia szczególnych głosów, autor przystępuje do wewnętrznego rozbioru składów czyli wyrazów. Imiona są podmiotem, czasowniki przedmiotem. Imie jestto człowiek wcielony ze społeczeństwa i ogółu jego rozwicia; słowo jest już społecznością (działaniem). Połączenie jest w składni. Objawianie się wiekuistéj idei przez przerodzenie się w mowie, wydaje (według autora) najjawniéj jej troistość (trzy liczby, trzy czasy, trzy rodzaje, trzy stopnie i t. p.). "Trzecia osoba nie jest postacią pierworodną, ale pochodzi od pierwszej i drugiej. Zarodem rzeczy jest konieczność, objawieniem się jej, rzeczywistość, czynnikiem przyrodnim jest mus. Istota, czynnik, zjawisko (myśl, mus,

czyn) są w języku, jak i gdzieindziej, trzy strony rzeczy. Wyobrażeniem zasady twórczej, jest je (autor dowodził tego w wiedzy głosów); w pierwiastku tym sa nasiona pojeć, czasu, liczby; je, jem, e., e, m, jest we wszystkich czasownikach i formach ich. Jezyk nasz w czasie teraźniejszym, osadza formę zachowawczą (je), w przeszłym twórczą (l); czas przyszly, który jest wprowadzeniem nas w rzeczywistość, wieczność, oznacza się przez alluzyą powrotu do naszego imienia (przyimek). W ciagu uwag tych. autor zwracając badanie ku tak upowszechnionemu w składzie języka naszego ś (któś, cóś, kiedyś, się, leś i t. p.), które musiało mieć kiedyś znaczenie później zatracone, mówi: »to ś odszukane w jezyku, dowiedzie tylekroć powtarzanéj jego własności: że na dnie swojém przechował starannie żywioły przedwieczne.«

Pismo swe kończy autor rozwagą liczb i rodzajów. Wszelkie wyobrażenie szczególne nie jest
pierwiastkiem, lecz oderwaniem się już od jedności.
Wyobrażenie liczby pojedynczéj i mnogiéj jest
wcieleniem idei w drugim i trzecim stopniu. Oznaczenie rodzajów w języku naszym, najlepiéj (według autora) odcienia filozoficzną drogę tego języka.
W rodzajach naszych jest jedność, rozkład czyli
dwoistość, i powrót do jedności. Pojęcie rodzaju
zjawione w naturze, powtórzyć się musiało i w jéj
odbiciu, języku. Stworzony pierwotny człowiek,

jednością był, -ale skoro ta jedność, popehnięta koniecznością rozwoju, wpadła na kolej zaprzeczenia siebie, całość odznaczyła się wpołowy (pół, płeć). . Jako zaś pierworodzaj (niemiec.: Urgeschlecht) krył w sobie spoczynkowo nasiona płciowe, nosząc możność objawienia się na tę lub ową stronę, tak rodzaj nijaki chowa napowrót, t. j. skrywa w siebie po ruchu wykończone samodziały rodzajowe. Rodzaj nijaki ma się do pierwotnego, jak uznanie do przeczucia. Autor, przeciwko zdaniom innych (jak Beckera w Organism der Sprache), mniema: »iż przyczyna rodzajów w imionach nieżywotnych, jest nie przygodnią (t. j. z powodu natury zakończeń), ale wewnetrzną. Rodzaj żeński, jest dalszym rozwojem; duch przeto w swém objawieniu mówném, wyobrażenia pochodne oznaczał rodzajem następnym.« Autor okazuje to przykładami w języku naszym, i nważa: »iż równy proceder myśli odpowiada procederowi w rozważném rozwiciu się głosów. ka twarda jest oznaczeniem statém rodzaju mezkiego, miękka żeńskiego, o, é, ę, rodzaju nijakiego czyli powrotu i uwieńczenia. Wyjątki z biegiem czasu powstały.«

Zapatrywanie się p. Jezierskiego na język, jest więc, widzimy, istotnie stosowaniem do swego zadania: systematu zwanego bezwzględnym. Zapatrywanie się to, jak widzimy, jest jednak (jako właśnie sam system) z nazwiska tylko bezwzględném. Jestto

dociekanie językoznawcze, co chwila o bezwarunkowości mówiące, w istocie zaś na przedmiocie, czyli myśli wewnętrznej, zatrzymane. Że autor Przygotowań do wiedzy języka, tak przez całość języka jak wiedzy, część ich tylko wewnętrzną rozumie, sam to niejednokrotnie wyjaśnia. Określając rzeczywiście znaczenie mowy czyli języka, w samém zaczęciu pisma autor mówi: »Mowa w ścistém rozumieniu nie ma stronu zewnetrznéj, albowiem rozwija się w ludach i myślach« i daléj: »badania nasze nic nie mają spólnego z celami stosowanemi, nie zmierzają do ujecia istniejących nawet materyalów w całości, albo opasania ich myślą jedności grammatycznéj. W pojęciach tych, zdaniem naszém. leży właśnie strona ujemna pisma autora. Dlaczego autor tak sadzi, iż badania, które zamierzył czynić i czyni, mogą nie nie mieć spólnego z celami stosowanemi? Autor mówi, iż mowa nie ma strony zewnętrznéj, bo rozwija się w ludach i myślach; to co rozwija się w ludach i myślach, a nie ma strony zewnętrznéj, nie jest właśnie mową; zewnętrzność mowy jest przeciwnie poręką i źródłem nadziei wypadków w drodze dociekań.

Badania materyalne języka nie wystarczającemi są bezwątpienia, nawet dla jego potrzeb zewnętrznych. Badania jedynie zewnętrzne nie doprowadzą nas, np. w swej czystej drodze, ani do ostatecznego rozstrzygnienia dźwiękowych wahań się, ani do po-

tworzenia słów nowych pojęciom, do ustalenia form (1) i t. p.

Wszakże i badania wprost i wyłącznie wewnetrzne, nie dadzą nam téj korzyści. Za dowód tego moglibyśmy powtórzyć własne słowa autora. Pan Jezierski, chcąc wskazać przykładem, iż poznanie wewnętrzne języka wpływa i na wykład jego zewnętrzny, na str. 121 mówi: "Wpływ filozofii (?) na praktyczne ulepszenie języka, nie podlega nawet wątpliwości. I tak, jeżeli np. w pisowni postrzegać się da-

<sup>(1)</sup> Za dowód stanąć może to mnóstwo wyrazów i form, logicznie nawet tworzonych i wprowadzonych przez mowoznawców materyalnych, które przecież nie utrzymują się. Postawimy tu pierwszy przykład, który się nam przypomina. Adelung, Mendelskon, Kant upowszechnili w języku Niemieckim zakończenie przymiotne bar. Na wzór tego, jeden z pisarzy naszych (Przybylski) chciał upowszechnić u nas zakończenie bny. Łacińskie laudabilis, u nas chwalebny; jeśli tedy ten wzgląd, który Rzymiania oznaczał przez ilie, oznaczamy przez bny, wszelkie przymiotniki łacińskie na biliż powinniśmy tłómaczyć przez bny: admissibilis, mówi ten autor, winno być przypuszczebny, calculabilis obrachubny, comparabilis pordunabny i t. p. Tenże autor w téjże rozprawie swej o pisowni (we wstępie do przekładu Homera i Kwinta Kalabra czyli klucza staroświatniczego), usiłował téż wiele innych wprowadzić nowości; żadna z nich próżną nie jest zapewne zasady materyalnej, brak jednak wewnętrznéj staje się tu właśnie źródłem jakowegoś uczucia sprzeczności. Autor np. chciał, iżbyśmy pisali murarz zamiast mularz, »bo mularz, mówi, jest ten, który mury prowadzi, grola nie rola bo od grać, sinogarlica nie zaś synogarlica (sine gardło). Idolum balwan, a zatem (uczy) wyrazy pochodne beda: balwić, balwi, balwiciel, balwizna, rzecz

ją pewne miejsca nierozstrzygnione (np. być i bydż, śćć i śdś), filozofia rozstrzyga je natychmiast zasadą: iż w języku równoważy się pojęcie z głosem, a zatém oba sposoby mają za sobą: pojęciowy (iśdź) i głosowy (iść). – Jakiż więc otrzymał wniosek, zapytujący?

Wywód swój w piśmie autor nieraz przenosi (musi przenosić) do sfery praktycznéj; część tę jednak uważa za zbytnią, za rodzaj fałszu; całe to przejście zatém bywa tylko zaledwo tknięte. Myśl

ubalwiebna. Obojętność brzmi przeciwnie swemu znaczeniu, t. j. iż obu stron się ima, i winna się przezwać bezróżnizna. Data ma być odczasie, a termin doczasie: »pożyczył któś od kogóś pieniędzy od pewnego odczasia czyli davy, a miał wypłacić na pewnym docasie czyli terminie, uchybił doczasia, w poczasie będzie miał pozew od wierzyciela, który nie żądał być zaspokojonym w przedczasie. Ztad płyna zrozumiebne wysłowiny, np. przeczasić dług, przedczasić lub wywczasić robotę, poczasić nadgrodę, prawa człowieka są: nieprzeczasiebne, nieprzedawniebne. Podania te nie były, mówimy, bez zasad; żadne przecież, ile wiemy, nie zostało poparte. Dodajmy z okoliczności, iż niektore z dowodów téjże pracowitej zkądinąd i obszernej rozprawy, przypominają nam źródło nie tylko szkoły, lecz w ogóle rozumowań ludzkich ułomności. Autor np. każe pisać Polszcze nie Polsce »bo, mówi, lubie powtarzać mojerymowane przysłowie: usłużę Polszcze jesti zamolszcze« (nezynię podobną do Molskich). Autor dla sławy utworzenia przez siebie jednego przysłowia, pragnął powstrzymać zwyczaj narodowy. To tworzenie zdań i systematów, dla utrzymania jednéj jakowéjś raz wyrzeczonéj swéj myśli, jest nam kluczem do kraju naukowego nietylko staroświatnicseke.

i rozwijanie téj myśli, iż zasady wyrabiania się głosów są filozoficzne i dziejowe (czy autor dzieje za filozoficzność uważa? filozofię za nieprzemienność w czasie?) wydają nam, powiadamy, szkołę autora i tłómaczą charakter pisma. Autor, jak jeszcze wielu, spekulacyjne myślenie za filozoficzną całość uważa, i z tych zasad ukształcił swój utwór. Większa część ustaw, które nam jako wydobyte z języka przedstawił, są hipotezą (1), przykłady empiryzmem odrębnym.

Mówiąc to, nie zamierzamy wcale uwłaczać zasłudze autora. P. Jezierski pierwszy w języku naszym obszerniéj i silniéj myśl ku dociekaniom głębszéj wewnętrznéj strony jego skierował; dociekania

<sup>(1)</sup> Wskażemy, chociaż na przykład, jedną. Tematem całości badania autora jest, iż zasadą dźwięków są samo-głoski, a źródłem tych ostatnich jest A. Ponieważ autor te dociekania wewnętrznych przyczyn i stopniowanie z tych względów, głosów, do mowy naszej przenosi, wyznajmy, iż dotad widzimy w tém tylko wskazanie drogi. A jest pierwogłosem, bo przez a, mówi autor, objawia się najprzód płacz dziecka. Płacz dziecka, ile słyszeliśmy, objawia się najprzód przez e. W jednym starym poemacie Indyjskim objawiający się bohaterowi poematu Krysna (Bóg), nazywa siebie tém wszystkiém, co jest najpotrzebniejszego wswoim rodzaju, i mówi między innemi: "pomiędzy samogłoskami ja jestem A.« To wyobrażenie Indyjskie przeszło przez sam mechanizm do wszystkich abecadeł pochodnych; wszystkie abecadła Europejskie zaczynają od a, przynajmniej od postaci (litery) jeźli nie brzmienia; abecadło np. angielskie zaczyna się rzeczywiście od e. Okoliczność ta jednak wpłyneła głównie zapewne do poczytywania a za pierwogłos.

i pojęcia spółczesne o zadaniu i naturze głosów, w piśmie swém odbił; owszem, nie jedném je postrzeżeniem nowém i żywotném wzbogacił. Dociekania autora oparte są na poprzedniém wyrobieniu myśli, rozważeniu przedmiotu tak w sobie, jak odniesieniu, na znajomości ostatecznych rozwić w zadaniach.

1844.

•

.

•

,

•

# DO ROZBIORU DZIEJÓW PIERWOTNYCH POLSKI I LITWY DODATEK.



## WYJĄTKI Z TRZECH ODPOWIEDZI

### na umieszczone w Bibliotece Warszawskiej repliki

AUTORA DZIEJÓW PIERWOTNYCH.

## z pierwszéj odpowiedzi (1).

Wskazując najgłówniejsze twierdzenia w piśmie autora co do dziejów zewnętrznych, powiedzieliśmy między innemi: iż autor niewłaściwie Bolan Ptolomeusza pomieszał z Ligiami Tacyta i lud ten po lewym brzegu Wisły osadził; Bolanie bowiem według Ptolomeusza byli narodem sarmackim, Ligiowie germańskim; dodaliśmy przytém: że to nazwisko Bolan nie mogło oznaczać Polaków, nazwisko bowiem Polski nadaném zostało Lechii i okazało się w kronikach dopiero z wiekiem X.

Pan Maciejowski w odpowiedzi swéj cofa się wprawdzie i twierdzi, że Bolan nie miał za Ligiów; rzeczywiście jednak uważał ich wszędzie za jedno

<sup>(1)</sup> Odpowiedzi te i repliki umieszczane były w kolejnych poszytach Biblioteki Warsz. z r. 1848.

wswéj książce, np. na kar. 30., gdzie mówi: »gnie-znieńscy Polanie, owi Bolanes Ptolomeuszowi. « Gnie-zno zaś było miastem Ligiów, mającém świątynię Alcis, według autora.

Aby dowieść, że owi Bolanes znajdować się mogli na lewym brzegu, p. Maciejowski mówi: iż według Ptolomeusza, Sarmacye od Germanii odgraniczał nietylko bieg Wisły, ale i przestrzeń ziemi ciągnąca się od jéj źródła do gór sarmackich; że wreszcie mogły stanowić granice źródło i ujście téj rzeki, ale nie stanowiło koryto. Pierwsza uwaga autora jest zbyteczną; Bolan bowiem wymienia Ptolomeusz miedzy Wenedami, którzy siedzieli przy ujściu, a Awarynami, którzy siedzieli przy źródle rzeki Wisty: przestrzeń zatém od źródła téj rzeki do gór sarmackich ciągnąca się, nie mogła być ich miesz-Twierdzenie zaś: że Sarmatowie być mogli i na lewym brzegu Wisły, żadném świadectwem geograficzném nie jest usprawiedliwione. Pliniusz, żyjący za wieku Tacyta, Vistillus do rzek germańskich zalicza (1). Geograf z tegoż wieku Pomponiusz Mela, mówi: »Wisła przedziela Germanie od Sarmacvi, która ciągnie się daléj ku południowi« (2). ciejowski czytał oczywiście ten fragment geografii Ptolomeusza, który jest przy dziele p. Szaffarzyka Starożytności (jak to sam wskazuje), i gdzie jest

<sup>(1)</sup> Plin. IV. 14.

<sup>(2)</sup> Pomp. Mel. III. 4.

opisanie granic Sarmacyi; ale oczywiście nie zajrzał do całości Ptolomeusza, a mianowicie do opisania granic Germanii, gdzie geograf ten mówi wyraźnie: iż Germanie od Sarmacyi odgranicza Wisła, to jest »koryto téj rzeki od jéj źródła do ujścia« (1). Agattemerus, geograf z wieku III., mówi także: »Germanie za Wisłą spotyka Sarmacya« (2).

Podobnie geograf z wieku V., Marcin z Heraklei: »Germanię odgraniczają na wschód góry sarmackie, po tych górach źródło Wisły, po tém źródle sama Wisła aż do morza.«

Tacyt, nietylko Sarmatów, lecz téż wspomniał i Finnów, daléj na wschód siedzących, a jednak nie wspomniał Wisły; przyczyną tego było zapewne to, iż pisząc daleko na zachodzie, nie słyszał o téj nie mającéj jeszcze imienia rzece, lub ją pominął; i Mela bowiem, jakkolwiek znał ją i za granicę od Sarmacyi uważał, nie zaliczał jéj jeszcze w opisie rzek germańskich do głównych. "Amnium in alias gentium exeuntium, mówi, Danubius et Rhodanus, in Rhenum Moenus et Lupia, in oceanum: Amisium Visurgis et Albis Clarissimi« (3). Wszakże nie o to idzie, jak uważał ludy germańskie Tacyt lub inni,

<sup>(1)</sup> Ptolom. II. 11.

<sup>(2) »</sup>θής Γερμανίας ητα τον Ονιςουλαν ποταμον επεται ή Σαρματία Agattemer. II. 4.

<sup>(3)</sup> Pomp. Mel. de Situ orb. III. 3.

. ale jak Ptolomeusz. Geograf ten powiedział wyraźnie, jaką przestrzeń za Sarmacyę uważał, i gdy dodał: »mniejsze narody zamieszkujące Sarmacyę są: Gythonowie, Vulanie v. Bulanie i t. p., powiedział jasno, na jakiéj ci byli przestrzeni.

Powiedzieliśmy daléj, iż uważać tych Bolan za Wielkopolan, nie byłoby z wielką sławą dla imienia tych ostatnich; liczni bowiem następnych wieków pisarze, jak Jornandes, Prokopiusz, geografowie zwani Armeński, Raweński, Bawarski, Eginhard i t. p., opisują szczegółowie nazwiska ludów nad Wisłą, a nie wspominają nazwiska Polan. Kraj polski zdaniem naszém przyjął nowe nazwisko z wiekiem X., t. j. w którym się przerodził moralnie po przyjęciu chrześciaństwa, w którym same otworzone nowe stosunki z krajami cudzoziemskiemi, musiały ustalić jakąś nazwę. Głównym powodem tego zdania naszego było i jest to: iż w żadnéj kronice, żadnéj geografii, w żadném Corpus Historicorum i t. p. nie znaleźliśmy tego nazwiska Polonia przed wiekiem

<sup>(1)</sup> Pierwsi kronikarze nasi, zdaje się, nie myśleli nawet, iżby nazwisko *Polski* mogło powstać od *pola*. Galus mówi bowiem, iż Polska jest krajem lesistym, a Boguchwała sądził, iż nazwali ją tak łacinnicy (Polonia) a polo arctico. Ponieważ pierwiestkiem brzmienia *Polska* nie jest pole, wnieśliśmy, iż jest przyimek po. P. Maciejowski mówi, iż wywodziliśmy nazwisko *Polski* od polania, chociaż nie wzmiankowaliśmy nawet o tym wywodzie.

X. (1). P. Maciejowski odpowiada nam na to, iż kroniki zbiorem Pertza objete, muóstwo mają wzmianek Bulani, Pulani i t. p. przed wiekiem X. Wiadomość zaś tę, jako główny dowód i podporę części swego systemu, po kilkakroć rzeczywiście zapisał był w Dziejach Pierwotnych; na karcie np. 29. tak mó-»To nazwisko (Bolanes) powtarzają pomniki języka niemieckiego i kronikarze od VIII., jeżeli nie wcześniej począwszy, aż do X. wieku i następnie. Daja go Bolanom, Pulanom, Polanom czyli Polakom, to jest właśnie temu samemu ludowi, który imieniem Bulanus nazwał Ptolomeusz; zkad wypada, dodaje autor, ten wniosek: że wymienieni u greckiego ziemiopisca Bulanes, a wpomnikach VIII. i IX. i nastepnych wieków Bolanes, Polane, jednym byli z Polakami narodem.«

P. Maciejowski oświadczył urazę, żeśmy nie uwierzyli tym słowom, a żądali jaśniejszéj cytacyi, i odsyła nas do regestrów siedmiu wydanych tomów kronik Pertza. Powiemy więc jaśniej: że nietylko regestra, ale i wszystkie w siedmiu tych tomach wzmianki o Polanach czytaliśmy. Polacy i Polska rzeczywiście nazywani tu są Polonia, Poleni, Bolani i t. p., ale ani jedna z tych wzmianek nie przechodzi za wiek X.

Przeszedlszy w Uwagach do kategoryi Lechów, powiedzieliśmy, iż autor nie przelał w czytelnika jasnego wyobrażenia historycznego o przyjściu Lachów z Saxonii nad Wisłę; po trzykroć bowiem od-

michiał historyczna datę tego przyjścia, i naznaczał je raz w wieku VHL, drugi raz w VI., trzeci raz w VI. P. Maciejowski w swej odpowiedzi cofalsię i mówit iż mniema dziś, że to przyjścio było w wieku łX: (dodał wiec jeszeze ezwarty waryant), a zaś twierdzenie o wieku V., że nie jest jego, ale p. Palackiego. P. Palacki nie mówił jednak o przyjściu nad Wisłe Lachów z Saxonii, i p. Maciejowski użył twierdzenia tego nie w rozbiorze pism p. Palackiego, ale od siebie, w miejscu najbardziej twierdzącem, t. j. w opisie mapoy chronologicznej. Oto są własne słowa autora: »Podług tradycyi, miał przybyć do Pelski Lech czyli, jak my to podanie wykladamy, mieli przybyé do Lugiów i Polan Lachowie. Stać się to mogło w samym początku VI. wieku, na co naprowadza mnie ta okoliczność, iż gdy obok Lecha figuruje w owém podaniu i Czech, przeto albo razem z Czechami (którzy w drugiéj polowie V. wieku, r. 451. edznaczają się w dziejach) (1), albo tuż po nich pekazać sie u nas musieli Lachowie\* (300).

W dowód, iż nazwisko Lachów powstało nad Wisłą, żąda p. Maciejowski świadoctw, iż były w tój stronie miejsca od Lachów nazwane; jestto żądanie nader niehistoryczno-krytyczne: nazwiska bowiens szczególnych miejsc od krajowego imienia właśnie dowodem są, że osada jest zewnątrz kraju, nie

<sup>(1)</sup> Philicki: Geodrichte you Bohmen, L. 70! Aus.

w kraju. W Litwie, np. w gub. Mińskiej znamy wsie Tetanezczyma, Lachówka (kolonia przy mieście Mińsku), Moskalewicze i t. p.; co zapewne nie jest dowodem, iż pierwotnie była tu Lechia, Tartaryc i t. p. Ślady w Saxonii, w Bawaryi i t. p. miejso nazwanych od Lechów, właśnie wskazywać więc muszą, iż Lechowie byli przybylcami. Zarzut, który nam czyni autor, iż dawną Germanię nazwaliśmy nie krajem polistym, ale bagnistym, powinien był zwrócić nie do nas, ale do Meli i Tacyta; ich bowiem na to świadectwa przywiedliśmy.

Nazwisko Litwy wyprowadzał autor od Litów. którzy mieli być w Grecyi dawnéj, a potém w cesarstwie wschodniém, i od Litian, którzy mieli być żołnierzami rzymskiemi. Zrobiliśmy uwagę, że nie znamy historycznie żadnych Litian, którzy byli żołnierzami rzymskiemi, bo słowa, które p. Maciejowski na dowód z Jornandesa przytoczył, historyk ten nie do Litian stosował, ale do Imbrionów; co zaś do Litów greckich, ponieważ dotąd nie znaliśmy ich i nie znamy, prosiliśmy autora, aby nam wskazał: z jakich źródeł (prócz dzieła Zeusa) mianowicie wiadomość o nich poczerpnął, i w czém powinowactwomiędzy niemi a Litwinami upatrzył. Obecnie cofa się autor od wywodu swego Litwy od Litów greckich i rzymskich, i ścieśnia go tylko do Armoryki; co zaś. do reszty, dodaje: iż szło mu nie tyle o dowody, ileo przemówienie do rozumu i serca, i mniema, iż znajdzie się taki, który to sprawdzi.

P. Maciejowski może być pewnym, iż się nie znajdzie nikt, któryby sprawdzać chciał jego pomysł: jeżeli sam będąc twórcą pomysłu, sprawdzić go nie zdołał.

## Z DRUGIEJ ODPOWIEDZI

W dokończenia swych Uwag nad uwagami. umieszczając autor odpowiedź na nasze, twierdzinp. znowu i twierdzi stanowczo: iż Ptolomeusz nie odgraniczał Sarmacyi Wisłą. Słowa, któremi ten geograf wyrazik, iż granice Germanii od Sarmacyi stanowiła Wisła, a mianowicie: »Koryto jej od źródła do ujścia- w Uwagach (Bibl. 1. 75.) przytoczyliśmy w tekscie greckim. Albe wiec autor ma nas za dobrowolnych sprawców słów owych, lub nie ufa przekładowi naszemu: tak przynajmniej musi wnosić czytelnik; dla czytelnika wiec przytoczymy jeszcze poreke trzeciego świadectwa, np. Cellarmesza. Znany ten pruski geograf w swoim opisie świata, przy określeniu granie dawnej Germanii, powtórzył właśnie też słowa Ptolomeusza, któreśmy przytoczyli, i tak je w przekładzie łacińskim wyraził: » Fons Vistulae et ipse fluvius Vistula usque ad mare«. (Cellar. notitio Orbis lib. II. cap. V., § VI.)

33

Twierdzi znowu podobnie pan Maciejowski, iż pierwszy zwrócił uwagę, że Polska pod nazwiskiem Bulena, Pulena i t.p., spotykana jest w niemieckich kronikach, sięgających VIII. i VII. wieku, i przechwala się, iż pierwszy na to zwrócił uwagę. Autor ta razą położył wprawdzie przy twierdzeniach tych i kilka cytacyj, lecz cytacye te nie oznaczają wcale tego, co może mniemać czytelnik; cytacye te z kronik Pertza oznaczają te miejsca, w których rzeczywiście są wzmianki Polski pod imieniem Pulona, Bulona, Polena i t. p., ale nie oznaczają, iżby te za wiek X. siegaly. Dodaje wprawdzie i ostrzega p. Maciejowski, żeśmy zapomnieli, że roczniki Święto-Galskie i Hilderhejmskie (w których są owe wzmianki), nie są źródłem tylko do X. wieku, gdyż pisane być zaczeły w wieku IX., nie wiemy wszakże, do czego może służyć to ostrzeżenie? Wydawcy kronik segalskich i hilderhejmskich objaśniają, iż roczniki te. kilka wieków obejmujące, są pismem (co bardzo jest naturalném) kilku autorów, lecz nie twierdzą, iżby były pismem proroków. Wzmianka nazwiska Polski pod imieniem Pulania w rocznikach segalskich jest pod rokiem 1032., a w hilderhejmskich pod imieniem Polenia pod rokiem 1015 (1). Wzmianki te w żadnym razie nie mogły wiec zapisane być wcześniej.

<sup>(1) 1032.</sup> Rege Ruodolfo desuncto, Uoto, silius sororis suae regnum Burgundionum tamquam haereditatem patrum suorum valida manu assectavit, et aliqua municipia capta cu-

jak wlatach 1082. i 1015., to jest dopiero w XI. wieku.

Uwagi te nie sądzimy, iżby ujść miały rozwagi p. Maciejowskiego; autor więc chyba tylko dla sławy wiernej miłości dla raz wyrzeczonych przez siebie twierdzeń nie odstępuje od nich.

W dalszym ciągu swych Uwag nad Uwagami, zarzuty, które poczyniliśmy przy przejściu do dziejów wewnętrznych, usiluje także p. Maciejowski po większéj części usunąć. Omyłki chronologiczne wyrażone na mappie zrzuca na Zeussa; system mitologijny usprawiedliwia tém, że podobnego się trzymał Benjamin Constant; zarzutu, iż nie sprawdził założonego systemu, nawet nie usprawiedliwia; inne niektóre równie pomija, i wreszcie czyni nam nawzajem zarzuty i przytacza w przypisku szereg omyłek, dodając, iż lubo przytacza kilka, jest ich krocie.

Musimy objaśnić te tak nazwane przez autora pomyłki; objaśnienie to objaśni bowiem zarazem w części i przedmiot główny.

Zarzuca nam p. Maciejowski, żeśmy rzec mieli: -że jedynie kronikarze polscy w XVI. wieku litewskich dotykali dziejówa; nie powiedzieliśmy adoty-

stodis suis munivit, imperatorem, per idem tempus Pulanis Sclavis bello insistente. Annales Sangalenses, pod r. 1032.

<sup>1015. »</sup>Imperator ad Polenos cum exercitu abiit.« Annales Hilderheimenses pod r. 1015.—u Pertza 1.83. v. 94, cytacye przez p. Maciejowskiego wakazane.

kali«, ale pazechomali, i nie stosawaliśmy tego do wzmianek przygodnich o dziejach, ale (jak to sam cel wyrażenia wskazuje) do dziejów, z wywodem pierwetnych.

Zarzuca, żeśmy powiedzieli: że Albis znaczy środek. Wywód nazwiska rzek, jak w ogóte wszystkich imion właściwych, jest zwykle niepewny. Nazwisko Elby (Albis) wywodzili geografowie już od białośei wody (alba), już od jedenastu rzek do niej wpadających (gockie Elv jedenaście); już wreszcie od wyrazu także starogockiego albis, którý cznaczać miał środek (1). Trzymaliśmy się tego ostatniego wywodu, jako najprzód najpowszechniejszego i jako odpowiadającego właśnie pierwszej wzmiance o rzece tej u Strabona, który mówi: iż Albis na połowę Germanie przecina.

Poprawiając wyrażenie się nasze, powiada p. Maciejowski: »iż nie kraj, lecz szlacheckość uorganizowali według niego sascy Lachowie». Organizowanie stanów krajowych czegóż jest organizowaniem, jeżeli nie kraju?

Zokoliczności czci Światowita powiedział w Dziejach Pierwotnych p. Maciejowski: iż w starosławiańskiem wyraz świet nie oznaczał świata, ale tylko światło, i w dowód powołał się na świadectwo

<sup>(1)</sup> Porro hie fluvius mediam sepat Germaniam, nam ea vox Albis medium significat. Joh. Jac. Hoffman 74. Cluver I. 3. Introd. Geograph. Munster. 1. 3.

Miklosicha, w Radices Linguae Slovenicae. Zaprzeczyliśmy temu dowodowi, gdyż Miklosich wyraźnie mówi: iż wyraz świet oznaczał w starosławiańskiem równie i światło i świat. P. Maciejowski to zaprzeczenie do omyłek naszych policzył; wypisujemy tu więc dosłownie tekst z Miklosicha:

»Switati, ἐπιφαύσχειν, illucescere. Luc. 23, 54. Świetiti, φαίνειν, illustrare. Świetito, φῶς, lux. Świetieti, φαίνειν, lucere. Joan 5. 35. Prostwieti pro proswiet. Cod. bulg. Matth. 13. 43. Swiatiennik. Cod. assem. swiet, φῶς, lux. Joan. I. 4. Luc. 2. 32. χόσμος, mundus. gl. cl. 154. ct. valach. lume hung. vilag et scr. loka mundus a loc lucere. Lit. svêsti splendere.—Scr. shvit album esse et shvet albus«. Radices Linguae Slovenicae veteris dialecti. scrips. Franc. Miklosich. Str. 79.

Tacyt dla dziejów pewnych polskich równie prawdopodobném jest tylko źródłem, jak Herodot. P. Maciejowski zdanie to do omyłek naszych zaliczył.

Przeciw twierdzeniu p. Maciejowskiego, iż świadectwa mitologii słowiańskiej nie dają nam śladu świętych dziewic, przytoczyliśmy świadectwa z kroniki Kozmasa o czarodziejkach córkach Kroka i Eumenidach; na przypuszczenie autora, iż Litwa od czci przyrodzenia (która miała być za Mendoga), postąpiła dalej do przejęcia i połączenia bogów z całej północy, uczyniliśmy uwagę, iż cała północ po Mendolgu była już chrześciańska. Przeciw twierdzeniu autora, że Łado nie był Marsem ale Wenerą,

stawiliśmy świadectwa: Strajkowalciego, Stredowalciego i wreszcie samego Długosza, że był Marsem. W dowód, jak autor obchodzi się ze źródłami, przytoczyliśmy świadectwo Theophilacta o tém, że nad Baltykiem żelaza nie było, a które raz autor jako dowód przytoczył; drugi raz wyśmiał. Z tego wszystkiego, jak to czytelnik widział, autor nie wytłómaczył się z twierdzeń swych, tylko wycofać się starał; zarzuty zaś, którcśmy uczynili, jako omyłki nasze wypisał.—Autorwięcprzez omyłki rozumie, nie twierdzenia, z historyczną prawdą niezgodne, ale zdania swoim zdaniom przeciwne.

Tak widząc nieobronną sprawę swą p. Maciejowski, i czując brak dowodów bezpośrednich, udał się do pośrednich; środkami, do których się udał, sam jódnak tylko, zdaniem naszém, przeciwko sobie poświadczył.

Zwraca się najprzód autor od Uwag nad Uwagami prosto do czytelnika, i odstępując już od mówienia do przekonania, przemawia do wyobrażni. Mówi autor: iż od czasu jak się zejmuje dziejami i mitologią krajową, jest lat 30% co do nas zaś, iż nie wie jak dawno zajmujemy się tym przedmiotem; iż wzgląd pierwszy winienby »wmówić to domniemanie«, iż wszystko, cokolwiek powiedział, dobrze powiedział; wzgląd zaś drugi, jak wygaża, »budzi tem domysł«, że niekoniecznie to wszystko co powiedzie-kiśmy, dobrze powiedzieliśmy,

Powtóre: wypisując autor zadania, z przedmiotem głównym książki jego związane, wyzywa nas, abyśmy się zajęli ich rozstrzygnieniem.

Go do pierwszego dowodu, uważaliśmy już i musimy tu właśnie przypomnieć, iż przez badanie przedmiotu, przez dowodzenie, wartość dowodu, p. Maciajowski nie dociekanie prawdy, stopień jej dojścia, lecz tylko jakąś zabawkę, jakiś naukowy popis, jakąś mechaniczność rozumie.

Zarzucał np. nam autor (w 1szym ciągu Uwag), że w wyprowadzeniu Lachów z nad Dunaju powta-rzaliśmy starą piosnkę; w odkryciu faktu, którego prawdy główném jest źródłem tradycya, starość piosnki jest właśnie zdaniem naszém podporą, owszem, głównym warankiem wywodu.

Żegna się także autor (rymami), żeśmy nazwali jego Dzieje Pierwotne, w porównaniu zrozprawą téjże treści Naruszewicza, pismem postępnem, i żeśmy w innem miejscu dodali, że ma tylko kilka cytacyj z kronik Pertza. Liczby cytacyj z kronik Pertza nie uważaliśmy nigdy za miarę postępu (1).

Użala się także na zarzut nasz, iż zamiast naginania systemu do faktów, fakta do systemu nagina.

<sup>(1)</sup> Zwracamy przytém uwagę, iż nie powiedzieliśmy nigdzie, iżby samo pismo p. Maciejowskiego było postępném w swém ogóło nad pismo Naruszewicza, lecz że cecha twierdząca krytyki tego pisma jest postępną; że owszem, jeśli w ten sposób nosi charakter nowego twierdzącego okresu, nosi téż razem jego dzieciństwa.

W zaczęciu zaś swego dalszego ciągu nwag nad uwagami, właśnie oświadcza: iż przystępując do określenia mitologii polskiéj, namyślał się z góry, jaki ma obrać system do dowodzenia, taki lub inny? Nie rozpatrywał się więc w faktach, iżby dostrzegł, jaki w rozwijaniu się ich był system, ale troszczył się tylko o system; nagięcie zaś do niego faktów brał już na siebie.

Tak téż i przez system mitologii u dawnych, autor nie jakowąś taką lub inną prawdę, która istniała, ale taką lub inną wynikłość zależną od rozumowań naszych rozumie. Twierdzić, iż taki lub inny system śród mitologii ludów mógł się zarówno rozwijać, jestto to samo, co twierdzić, iż np. wstarożytności dzieje greckie i rzymskie, za idące po assyryjskich, jak assyryjskie za idące po greckich i rzymskich, zarówno uważać można. Autor przecież w porównaniu dwóch systemów Grimma i Benjamina Constant, zamiast rozważać, który więcéj z prawdą ową był zgodny, rozbiera tylko, który więcéj zalet dla czytelnika, a korzyści dla pracującego, mógł był przedstawić.

Co do twierdzenia autora, iż od czasu jak się zajmuje dziejami i mitologią jest lat 30, możebyśmy wychodząc zrównego, tojest mechanicznego względu, mogli także to stwierdzić, że od czasu, jak się zajmujemy temi przedmiotami, jest lat 20; możebyśmy przeciwnie zwrócić mogli uwagę, iż autor przez lat owe 30 zajmował się raczej ustawodawstwem, zra-

zu rzymskióm, dalój ogólném słowiańskiém, że w przedmowie do Dziejów pierwotnych sam owszem właśnie wyznaje, iż w tém piśmie rzuca się w sferą dla siebie nową i obcą, i ztąd prosi o poblażanie; lecz przypuśćmy, iż tak jest istotnie jak twierdzi:— jak i w czém oświecać nas będzie mogło to przypuszczenie?

Nie lata i stopień zajęcia autora książki są treścią i przedmiotem sporu, ale ta książka. Z téj lub innéj wartości książki możemy właśnie robić domysł i domniemanie o takiéj lub innéj liczbie lat zajmowania się nią autora; lecz nie z lat zajmowania się możemy czynić domysł i domniemanie o wartości książki. Domysł i domniemanie stosować możemy tylko do tego, co nie jest przed nami, lecz nie do tego, co mamy w ręku. To co mamy przed oczanii i w ręku, oceniamy już umysłem i zmysłem, nie zaś domysłem.

Czytając za główny zarzut wyprowadzony domysł, mimowolnie przyjść musi na mysł, iż autor nie znalazł żadnego niedomyślnego zarzutu z téj strony do wymienienia.

Co do dowodu drugiego: owe cztery pytania, które autor dał nam do rozstrzygnienia, są takie:

- 1. Że Polanie a Lachowie, przodkami będąc Polaków, różnili się między sobą stanowością pierwotnie.
- 2. Iz ze znanych nam dotąd źródet, nie igaczej Lachów, tylko jako stan narodu wyrozumieć można.

- 3. Ani téż jako takich z za Karpat wyprowadzać się godzi, gdyż stan tych ludzi jedynie przed Karpatami śród Niemców powstać, a nad Wisią rozwinąć się mógł.
- 4. Że od czasów zjawienia się Lachów u nas, rozpoczynają się rzeczywiście narodu polskiego dzieje.

Te twierdzenia, podane do rozstrzygnienia, podał nam autor rzeczywiście do dowiedzenia; mówi bowiem, iż sobronę pogaństwa i Litów bierze na siebie. Cóżto jednak są te twierdzenia? Twierdzenia te są to właśnie te same, które autor rozwijał już i dowodził sam w Dziejach Pierwotnych, a którym w uwagach naszych częścią wprost zaprzeczyliśmy, na miejsce ich stawiąc inne; częścią, iż nieudowodnione są wcale, wskazaliśmy. Dlaczegóż więc autor na nowo na kategorye je rozbił i pod dowodzenie nam poddał? Poddanie to trzech tylko rzeczy znowu nas uczy:

- 1. Iż autor objawiane przekonania w nauce ma za nic, bo w nie nie wierzy.
- 2. Że naukowe zadania i dociekania ma tylko za szermierkę polemiczną i za zabawkę.
- 3. Że owe kategorye, twierdzenia, dowodzone już przez siebie w *Dziejach Pierwotnych*, sam za nieudowodnione jeszcze uważa.

Dołączywszy w ten sposób autor uwagami swemi nader pożądany kommentarz do naszych, albowiem własne wyznanie ducha ich prawdy: dodał w końcu kilka uwag o naszéj, jak mówi, sposobności do krytyki i kilka przestróg udzielił.

Byliśmy niegdyś z pewnéj strony uczmami autora, to téż właśnie było przyczyną, żeśmy się nad jego pismem Dzieje Pierwotne z uszanowaniem pewném, tojest obszerniej niż tego wymagała żywotność pisma, zastanawiali. Nie odrzucalibyśmy więc tém więcej przestróg; czylito jednak podobném jest, rozwadze samego autora poddajemy.

Dwa są główne zarzuty, które nam autor czyni:

- 1. Iż lubo nie żałujemy pracy i usilności (\*o książki, mówi, i czas do czytania ich łatwo«); brak nam jednak do sądzenia prac historycznych zdolności (\*usposobienia wewnętrznego«);
- 2. Że się wdajemy w krytykę, nie poznawszy praw krytyki; i że chcąc zajmować się krytyką, nie zajmujemy się nią wyłącznie; zupełna bowiem krytyka, mówi, wymaga zupełnego się wyłącznemu przedmiotowi poświęcenia, i tylko przez ludzi rzemiosta i sztuki wykonaną być może.

Co do pierwszego zarzutu wyjaśnia autor, iż aby poznać prawdę dziejową, do widzenia jéj oko ukształcić,—mało jest źródła czytać, ale trzeba ze szczególnym darem je czytać. Jak bowiem na niebie i ziemi są cuda, dodaje, o których się ani śniło filozofom, tak i w historyi (tojest zapewne w nauce historyi), tylko ciągłe obcowanie z źródłami, szczególne zajęcie się niemi, im poświęcenie, daje w końcu jasnowidzenie, niedostępne oczom niepoświęconym.

Nie zaprzeczamy bynajamiej możneści natchnionych objawień w żadacj nauce, więc i w historyi. Proroctwo nie jest wszakże warunkiem, by poznac, by gonić prawdę, ale, jak uczy pisme: «każdy swej dar otrzymuje: ten tak, ten owak»; i mówi: "jedne Bóg stworzyt proroki, dragie apostoły, trzecie ewangelisty» na skalę swą ucząc.

A jeśli nie każdy, który naucza, prorokuje, nie każdy téż, jak w témże piśmie czytamy, który prorokuje, jest rzeczywiście prorokiem. Widzenia bywają nietylko skutkiem natchnienia, lecz niekiedy i myśli zmeczenia. Pan Maciejowski np. w kronikach Pertza znalazi nazwisko Polski wyrażone Pulana. Bulena, i to uderzyło go; wzmianki te zapisane były w wickach XI. i XII., ale kroniki zbiorem Pertza objete siegają wieku VIII.; autor wiec w skutek ciągfego obcowania z ogółem kronik doszedł, jak mniema, do jasnowidzenia: iż wzmianki owe sięgają także VIII. wieku. Autor na zbiór swych twierdzeń w Dziejach Pierwotnych wskazał jako na zbiór jasnowidzeń, które kiedyś sprawdzić się mają. Wskazanie to usprawiedliwia istotnie naukę autora. Gdy bowiem rozpatrujemy się bliżej w szczegółach twierdzeń w Dziejach Pierwotnych, kiedy np. czytamy: jak przywędrowali nad Niemen Litowie przez Rzym i Armorykę z Grecyi, gdzie przez wieków 10 byli zawsze świeżymi cudzoziemcami; jak lud Bulones, zamieszkujący na ziemi Sarmackiej, mieszkał w granicach Germanii; jak Lachowie przez cztery wieki zrówną pswnością wędrowali z nad Elby nad Wistę i popasywali u płemion, które dopiero w kilka wieków później ukazały się; jak Polacy od czci przyrodzenia i światła, w wiekach X. i XI. (czci Światowida), pozapili dałej do czci żywiołów (tojest Herty za Tacyta); jak Litwini za Mendoga czcząc przyrodzenie, postąpili potém do przejmowania bóstw z całej północy, chociaż na całej północy czczono już Boga, nie bóstwa; jak wzmianki o dziejach Polski w wieku XII., czynione już były przez kronikarzy w wieku IX. it.p.,—przyznać i wyznać musimy: że snać w historyi większe jeszcze bywają dziwy, niż na niebie i na ziemi. Te dziwy czyli się sprawdzą kiedyś, nie wiemy, lecz tymczasem co do przedmiotu dwa te wnioski zapisać musimy:

- 1) iż, według wyznania samego autora, twierdzenia jego są to dotąd widzenia i dziwy, nie zaś fakta sprawdzone, i
- 2) że w criterium sądzenia prac historycznych, jasnowidzenie nie jest najgruntowniejszym warunkiem.

Co do zarzutu drugiego, a raczéj przestrogi, iż chcąc się zajmować korzystnie krytyką, należy prawa jéj poznać i nią się zajmować wyłącznie, przestrodze téj, wyznajemy także, nie podobna nam będzie nigdy zadość uczynić.

Cóż jest krytyka? i gdzie mamy szukać jej praw?
Co rozumiemy przez krytykę, nieraz wzmienialiśmy; gdy jednak autor wezwał nas o zajęcie się Tyszyński, Tom II. w odpowiedzi czemś innem jak odpowiedzią, wolimy zpytań tych, pośrodnio przez autora wniesionych (jako nowszych od owych czterech), właśnie szczegółowiej się wytłómaczyć.

Trzv sa wielkie działy, w których przed naszóm pojeciem objawia sie ludzkie rozwicie: sfera nauk. sfera sztuki i sfera dziejów. Te sfery, tak w szczegółach różne, w zjawiskach odrebne, mają przecież punkt związku, który je łączy. Rezwicie jestto bieg łączny i bieg do celu, tkwi więc jedność w łączności biegu, jedności celu. Punktem związków szczególów owych przed naszém pojęciem, jest pewna czynność moralna, którą składają dwie części: odnoszenie danego szczegółu (oderwanego z spółszczegółów biegnących razem do celu) do naszego pojęcia, i odnoszenie naszém pojęciem tego danego szcze-Ta czynność naszego myślenia gółu do jego celu. zowie się sąd (1). Sąd ten, uosobiony w naukę, tojest podniesiony do stopnia prawdy swego zadania, stanowi krytykę (2). Cóż więc jest krytyka? Krytyka jestto ocenianie danych szczegółów rozwić pod

<sup>(1)</sup> Mówiąc to, nie sprzeciwiamy się naturskie wcale teoryom tego wyrazu, podawanym w logikach dyalektycznych, gdzie np. jest określanym już jako "poznanie na stopniu przypuszczenia będące", już jako "drugi moment myślenia podmiotowego", już jako "drugi moment myślenia jako przeczenia" i t. p.

<sup>(2)</sup> Wyraz ten krytyka powstał nawet pierwotnie z wyrazu sąd (2017); sądzić).

względem ich celu, i przyspieszanie ich biegu do tego celu.

Krytyki téj gdzież są prawa? gdzie kodex? Prawa krytyki nie są jeszcze nigdzie spisane; owszem. samo jej znaczenie istotne nie jest jeszoze określome, uznane. Krytyka, w czasie niegdyś pierwszego nastania swego nazwiska (tojest w szkole Alexandryjskiej z wieku Ptolomeuszów), zwracała się tylko do poprawy i rozbioru głosek i słów w poematach, i jednoznaczną była z grammatyką; w wieku przesztym, użyta do zbudowania w Niemczech nowéi metody filozoficznej (krytycznej przeciw dogmatycznáj), uznaną zestałe za jedno co filozofia. Po oświadczeniu się naukowem przeciw jedności tej (zob. na. Kruga Dykcyonarz filozoficzny) i utworzeniu w owym czasie estetuki, wzieta została za jedno z estetyką (1). Za utworzeniem się wreszcie w ostatnich latach w Niemczech tak zwanéj teologii krytycznej, za jednoznaczną z teologią tą zaczęła być uważana (2).

<sup>(1)</sup> Najobszerniejsze pismo, jakie wtedy i jakie dotąd ukazało się, poświęcone zasadom krytyki, pod tém jéj nazwiskiem: Elements of Criticism, by Henry Home, tomów 3, rozprawia tylko wyłącznie o gałęziach estetyki. Pismo to w przekładzie niemieckim (Grundsaetze der Kritik etc.) miało kilka wydań.

<sup>(2)</sup> Przytoczymy ta np. naprędce słowa jednéj z krytycznych gazet niemieckich z roku zeszłego, z okoliczności rozprawy Vischera napisane: "Der stellt die neue Acathetik auf, nicht im Katolicismus und nicht im Bischering Proje-

Przy tem nieustaleniu samego znaczenia krytyki, gdzież sie mamy uczyć przepisów jéj? Nie będziemy ich dziś szukać zapewne w nauce o formie słów i ekresów, czyli grammatykack; nie będziemy szukać w poetukach, które miały tylko na celu jedne gałaź sztuki (1), ani w estetykach, które miały i maja na celu iedunie sztuke. Praw tych nie będziemy wreszcie zapewne szukać w owych wieńczonych w ostatnich czasach rozprawach o krytyce (Villemain i t. p.), a w których treścia i może powodem właśnie wieńezenia było wyznanie i narzekanie: że spółczesna nam krytyka zna tylko zamet zdań, dobrowolność, a nie zna praw żadnych. Wprawdzie mimo ten brak zajęcia się samym wyrazem, to co mamy za istotę krytyki, nie przestaje się szerzyć, wzrastać i owszem we wszystkich gałęziach sfer owych, o których rzekliśmy, inną ich istote pochłaniać. Kierunek istoty téj wszakże, jak się nam widzi, nie daje jeszcze nigdzie wzoru nieomylnego.

W literaturze angielskiéj np. cała jéj prawie nam spółczesna piśmienność zamieniła się w pisma cza-

stantismus, sondern in Protestantismus sim weiten Sinne«, nämlich in der, der neueren kritischen Theologie zu Grunde liegenden Metaphysik Wurzele und aus derselben zukünftig sich entfalten werde. »Literarische Zeitung, 365«.

<sup>(1)</sup> Autor francuzkiej poetyki Boalo (dodajmy tu z okoliczności), który za całość krytyki sztuki, kilka przepisów poetyki Horacyusza uważał, nie dziwnego iż pisał: »La critique est aisée etc«.

sowe, a te pisma czasowe w zbiory zdań, uwag, recenzvi. Osadnictwo, skarbowość, przemysł, stosunki mieszkańców, dzieje, wszelki szczegół fantazyi, bytu i t. p., były i są tu nieprzerwaném polem sądu. rozbiorów. W uwagach tych charakterem jest pewność i jakby doświadczenie stare w danym przedmiocie; lecz uwagi te, objawiane w danéi gałezi, zostaja tu oderwane przy téj gałęzi. Jako criterium zdrowy zmysł, a jako ogólna cecha empiryczność. ten i dziś jeszcze jest stały charakter krytyki w ojczyznie Bakona. Wskażemy dla przykładu na najobszerniejsze podobno z wydanych w ostatnich latach oddzielnie, a z zadania swego krytyce poświecone pismo Henryka Halama: Literatura europeiska w wiekach XV., XVI. i XVII. W dziele tém zdania nawet o pismach, o których mówi, nie łączą się wzajem; i z tego względu jedno z głównych pism angielskich krytycznych zowie je raczej katalogiem rozumowanym biblioteki, ułożonym w porządek chronologiczny, nie historyą literatury (1).

Większą jedność w sądzie, kierunku, przedstawiała w literaturze francuzkiej krytyka; sąd o sztuce, pisarzach, dramatyce, ekonomii, wypadkach bie-

<sup>(1) ... »</sup>it approches more, to a catalogue raisonne of the library of man of general reading arrenged in chronological instead of alphebitical order... the least copious and worst executed are the departments of Poetry and belles lettres especially the latter«. Ed. Rev.

żących i t. p., wszędzie za charakter miał stosowanie, życie społeczne: ten ostatni i główny cel wszystkich sfer, wszelkich działów rozwicia. Zarzut wszakże, jakibyśmy musieli uczynić téj (jak ją tu nazywamy) krytyce, jest zaobszerne odrzucenie strony wewnętrznéj w patrzeniu, a w stosowanéj stronie pewne przybicie oka; główne bowiem talenta pióra i myśli przypadły były w ostatnich latach w tym krajn, w każdéj gałęzi, na ów odcień myśli i sądu, który tam w tychże latach konserwatywnym był nazywany (1).

Odmienną od obu poprzednich była i jest krytyka w Niemczech. Tu wrażenie, nie zapisywania tylko uczucia, lecz badania przyczyn tego uczucia, stawało się źródłem. To przenoszenie się sądem w stronę wewnętrzną rzeczy, powiodło także do widzenia w ich biegu jedności, do przenoszenia się w kraj téj jedności. Jedność ta dostrzeżoną została w stronie duchowéj, nauki więc zaglądające najdaléj w gląb strony téj, stały się treścią i tematem krytyki kraju; źródłem oporu sądu stały się tu uważane jako nauki: teologia i filozofia. W tak ukształconéj krytyce mogłaż być jaka wada? ujemność? Zdaniem naszém (a w zdaniach nikt iść nie może za inném jak własném), wadą krytyki téj by-

<sup>(1)</sup> Obecnie któreś pismo powagi ulotněj ale miejscowéj, wróży: iż z popiodów i zniszczenia tam wszystkich gałęzi nauki i sztuki, jedna z nich tylko daléj wykwitnie i jedna kiedyś zakwitnie:—krytyka.

le i jest najprzed: ów wieczny grzech w sądach owego kraju, zatrzymywanie się w sferze oderwanie, niepamięć na stosowanie; i powtóre: nie owe wzięcie za treść i cel sądu filozofii i teologii, ale sposób pojmowania jednéj i drugiéj. Przez filozofie rozumianą tu jest (nietylko jak jeszcze wszędzie, lecz wylączniéj jeszcze niż wszędzie) prosto dyalektyka; za tło zaś i treść teologii wziętym został najpowszechniej duch ludzki. Szkoły główne sądzące w tym kraju, już mają za temat wiarę w duch jednostkowy bez dopuszczania myślenia poznającego, już znowu uhóstwianie myślenia bez dopuszczania ducha kierującego.

Jakieżby więc rzeczywiście być winny prawa, zasady krytyki? Mielibyśmy tu naturalnie pokusę według siebie je podać, lecz przedewszystkiem pamietamy na chwile i powód, dla których piszemy. Cóż znaczy pisać bez celu? Bez zdania pszed sobą sprawy z powodu, natury, celu: całości rzeczy, szczególnych gałęzi rozwić; celów, do których te biegna; biegów, jakiemi daża; związków, któremi się wiążą; dróg ich wstecznych, dróg ich dodatnich i t. p., nie rozumiemy czyliby można sądzić, mieć jakieś zdanie? Lecz autor nie zarzucał nam, iżby-. śmy takich lub innych wyobrażeń w tym względzie w sobie nie ukształciń, tylko żeśmy zkądinąd ich nie nabyli. Zarzuca nam, że dotykając razem, jak mówi, archeologii, estetyki, dziejów, poezyi, dotykamy przedmiotów zaróżnorodnych; dotkneliśmy wprawdzie kiedyś w oddzielném piśmie kilku przedmiotów krajowych, w inném kilku plemiennych (1); daliśmy szczególowsze zdanie w tém piśmie (i innych) o kilku czy kilkunastu utworach ze sfery poezyi, historyi, literatury, estetyki i t. p.; to jednak, co sobie do wyrzucenia mamy, jest owszem, żeśmy byli dotąd za jednorodni (2). Krytyka, dodajmy to bowiem, ma czerpać treść swoję ze wszystkich nietylko nauk, lecz sfer i szczegółów rozwić; ma stać się nauką—węzłem i kiedyś nauką nauk; ma stać się (i stopniowo, jak to uważaliśmy, właśnie już się staje w swych odcieniach) kierowniczką ogółu ducha, który się spuszcza, który się odnawia, i w swych przemianach w coraz się nowe zjawiska (we wszystkich owych sferach) obleka.

Autor Dziejów Pierwotnych widzi więc, iż jak z jednéj strony nie wiemy, gdzie chciał iżbyśmy się

200 1 To 1 1 Saling 1 1 Sal

<sup>(1)</sup> Powiada p. Maciejowski, że nasz Rys historyczny ośw. Słowian był kompilacyą. Jestto zarzut, który istotnie musi mieć pozór prawdy. Obraz, który obiera za przedmiot łącznie przedstawić fakta w różnych krająch i czasach zdarzone, a poświadczone, musi być kompilacyą; inaczéj byłbyto rys poetyczny, nie historyczny. Wszakże w skreśleniu faktów, prócz wymienienia ich, musi mieć miejsce także pewien na nie pogląd, pewne tak ogółu ich, jak i szczegółów charakterystyki przedstawienie. Ktoby twierdził, że nasz Rys historyczny kompilacyą był pod tym względem z oddzielnych Historyj Literatur plemion słowiańskich, dowiódłby, iż nie czytał tych historyj.

(2) Mamy nadzieję, że hiedyś nie będziemy tak jednoro-

uczyli praw krytyki, tak z drugiéj nie możemy korzystać z téj jego przestrogi: iż chcąc się zajmować
krytyką, należy oderwanie zajmować się krytyką;
że nawet nie rozumiemy téj przestrogi. Chcąc być
krytykiem, jest owszem pierwszym warunkiem nie
być z rzemiosła krytykiem. Być stróżem jednéj nauki, być stróżem jedynie nauk, i chcieć być krytykiem: jestto zdaniem naszém nie wiedzieć, co to jest
krytyka.

## z trzeciéj i ostatenéj odpowiedzi

Na uczynioną nam w poprzednim poszycie Biblioteki i uczynione przedtém repliki przez p. Maciejowskiego, musimy odpowiedzieć raz jeszcze, lecz już ostatni.

W polemice, któréj celem, żywiołem, jest bezwzględna miłość przedmiotu polemiki, poznanie prawd jakichś,—przeciąganie jéj, rozwijanie, pożądaném tylko być może; lecz w polemice, któréj celem, żywiołem, strony lub stron ją wiodących, jest tylko bezwzględna miłość swych twierdzeń,—pożądaném tylko być może jéj zakończenie. Co do nas, nie mamy wcale powodów do utrzymywania się przy naszych twierdzeniach, jedynie przez stronność ku nim.

P. Maciejowski napisał książkę, w któréj zamierzył rozjaśnić pierwotne dzieje Polski i Litwy, to jest: pewność rysów tych dziejów wstecz na kilka wieków przeciągnąć. Wychodząc zmiłości dziejów, możebyśmy, nie czytając nawet téj książki, podać ją byli winni jako prawdę; lecz wychodząc z miłości prawdy, wyznać musieliśmy: że pomysły téj książki są bez dowodów.

Raz ostatni mówimy w tem piśmie o Dziejach Pierwotnych Polski i Litwy p. Maciejowskiego; abyśmy więc nie zostali odpowiedzialnymi za obudzoną polemikę o to pismo, to jest, abyśmy co do uwag naszych mylnie rozumieni lub mylnie tłómaczeni nie byli, objaśniamy raz jeszcze, a w słowach kilku, przedmiot i stan téj polemiki.

P. Maciejowski w książce swéj: Dzieje Pierwotne Polski i Litwy, zamierzył był co do punktów jéj głównych, dowieść to i dowodził:

- że lud Lygii, pomieniony w Germanii Tacyta, byli to Wielkopolanie;
- 2) że temiż byli Ptolomeuszowi Bulanes:
- że nad Elbą pierwotnemi byli Lazowie, szczep Słowian;
- że obok Lazów zamieszkiwali téż Liti, idący od greckich Lajtes;
- 5) że owi Lazi i Liti przyszli daléj nad Wislę i Niemen, i uorganizowali Polskę i Litwę.

W uwagach naszych, co do każdego z tych zalożeń, powiedzieliśmy: Go do Iga. Iż gdy ślady bytu słowiaństwa na południu średniego pasa Europy, w wieku pierwszym i drugim ery chrześciańskiéj już pewne są; gdy rzeki z nazwą słowiańską, tąż nazwą wtedy już oznaczone (jako: Wisła, Dunaj, Morawa, Lech, Sawa, Drawa i t. p.), okazują szerokie rozsiedlenie w owym czasie tego słowiaństwa; gdy świadkowie dziejowi ówcześni: Strabon, Tacyt i Ptolomeusz wspominają o szeroko siedzącym w téjże stronie narodzie, zowiąc go Ligii, Lugii i Lutii: p. Maciejowski przeto, wnieśliśmy, słusznie uczynił, iż Ligiów tych, idąc za przykładem kilku swych poprzedników, wziął za Słowian, i uważaliśmy tylko, iż ubikacya ich, poczynając od źródeł Wisły na wschodzie, rozciągać się musiała południem średniego pasa.

2. Co do twierdzenia własnego autora, iż owi Ligii v. Lugii to samo są co Ptolomeuszowi Bulones, a Bulones to samo co Poloni, Polacy, uwagę zwróciliśmy: iż ten pomysł utrzymać się nawet nie może jako domysł; bo Lygii ci, czyli Lugii, wymieniani byli jako naród germański, a Bulones jako sarmacki; bo Lygii nazywani byli narodem wielkim (Strabon, Tacyt, Ptolomeusz), a Bulones (Ptolomeusz) małym narodkiem; bo jeśliby ci Bulones to samo być mieli co późniejsi Polacy, Poloni, tedy nazwisko to trwaćby musiało bez przerwy; mimo jednak licznych historyków i geografów, opisujących szczegółowie plemiona nad Wisłą, a mianowicie między Elbą i Wisłą (geograf Bawarski, Eginhard i t. p.) żaden przed

wiekiem dziesiątym me wsponimał tw pazwiska: Pou kom (1 k

3. Za dowół pierwobytności Słowian nad Elbą; przytoczył p. Madiejowski dawne ubikacyc słowianskie nad Elbą i kodeks pomorski; awagę zwrócilis-

<sup>(1)</sup> Co do sładów nazwiska Polski przed wiekiem X., rzecz ta w obecnej polemice tak się ma: Znajdując nazwiska Poleka, Polonia (pierwsze wzmianki wyrazu Polonia w żyéiu sgo Wojciechu u Dytmara i t. p.) w wiekach dopiero jés chrześciaństwa, utrzymywaliśmy, iż nowe to Polski nazwisko nadane zostało Lechii dopiero po przyjęciu chrześciaństwa. Nie iżbyśmy nie żądali widzieć tego nazwiska i dawniej, lecz že nie widzielismy go. P. Maciejowski w Dziejach Pierwotnych wyszedł z twierdzenia, iż nazwisko Polski, od czasów Bulones Ptolomeusza, bez przerwy przez wszystkie wieki było wynienianóm. Za dowed przytoczył starożytny poemat niemiecki (Boewulf etc.), mający opisywać wypadki z wieku VIII., a w którym jest słowo Pulinaland, oraz kroniki zbiorem Pertza objęte. Świadectwo poezyi pomineliśmy, jako świadectwo poezyi. Królodworski Rekopism mu opisywać także wypadki z wieku VIII. lub IX., świadectwa jego wtedy tylko jednak moglibyśmy przyznać za historyczne. gdyby były dodatkiem do historycznych (a). Co do Pertza, autor w Dziejach Pierwotnych, jak uważaliśmy, nader lubik szczegółowe cytacye, a zwłaszcza z Pertza; ilekroć jednak wspominał o wzmiankach Polski przed wiekiem X., cytował telko regestra Pertza, nie tomy i karty. W uwagach na-

<sup>(</sup>a) Najdawniejszym zabytkiem poezyi bohaterskiej Niemiec, jest Pieśń o Hildebrandzie (VII—X wieku); vide: W. Grimm: De Hildebrando antiquissimi Carminis Tentonici fragmentum. 1830. ... Das ainzige rhapeodiachie Lied, das uns ein Zufall aus dem VIII. Jahrhundert erhalten bat-das Hildebrandlied\* etc. Handb. der Gekchichte Aff. Poetischen National-Lateratur der Deutschen, von G. G. Gervinus k. 66, 1844. To ostatnie swiadectwo dlatego mianowicie tu przytaczamy, 12 jest o lat 10 późniejsze od cytowanej przez p. Maciejowakiego broszurki, wydania Menr. Leo.

my, iż ubikacye te są dowodem downości Słowian w tych stronach, lecz nie ich pierwobytności, gdyż:
1) wieki I. i II. nie znały jeszcze na północy średniego pasa słowiańskich nomenklatur (rzeki np. Warta, Odra nazywane są nazwiskami całkiem odmiennemi,

szych twierdzepiem autora nie zaprzeczaliśmy, lecz użaliliśmy się, iż nie oznaczył przynajmniej nazwiska kronik. W replice pierwszej powiedział p. Maciejowski, iż może nam przysłać te kroniki; odpowiedzieliśmy na to: iż ksiażka jego pisana jest nie dla nas, ale dla powszechności, i że gdyby nas tylko przekonał, byłoby to obojetném dla powszechności. W replice drugiéj wymienił więc p. Maciejowski kilka cytacyj tomów i kart zbioru Pertza, a mianowicie jak następuje: I. 83, V. 94, 112, VI. 503, VII. 118, 129, VIII. 630, IX. 240, 311. Zbiór Pertza (całkowity exemplarz tego zbioru, to jest wszystkie tomów IX., posiada Biblioteka tutejszéj Akademii Duchownéj) cytacye te objaśnia jak następuje: tomy I. i V. na k. 83, 94, 112. wymieniają nazwiska Polski pod latami 1032. 1015. i 1109., w rocznikach ś. Galskich i Hildershejmskich. Tom VI. 593, jest cytacya z życia ś. Wojciecha, pisanego (jak sam przedmiot wskazuje) już po wprowadzeniu do Polski chrześciaństwa. Tom VII. 118, wzmianka o Polsce pod r. 1004., w kronice Herimanni Augiensis pisanéj w w. XI. Tom VII. 129, wzmianka z téjže kroniki pod r. 1050. Tom VIII. 630, wzmianka o Polsce pod r. 982. w Annaliście Saxo kronikarza z w. XII. Tom IX. 240, biografia Gundechara, pisarza z w. XI. przez wydawce. IX. 311, wzmianka o Polsce w Mag. Adami gesta Hamburgensis Ecclesiae Pontificum, pisarza z końca w. XI. Nie wiemy wiec, co miały oznaczać cytacye powyższe, ale to wiemy. iż nie dowiodły, iżby wzmianki nazwisk Bolonia, Polonia, Bulena i t. p. napotykały się w kronikach przed wiekiem X. Mówi p. Maciejowski (w ostatniej replice), iż wkrótce w rzeczy téj pióro trzecie wystąpi i przedstawi dowody stanowcze; skoro przedstawi, nie zaprzeczymy im, lecz nie powiemy, iżby je przedstawiły Dzieje Pierwotne.

najprędzéj gockiemi), i 2) iż historycznym jest faktem, że ludy pierwotne między Elbą i Wisłą (zwane wandalskie), wyniosły się w wieku III. i poszły na południe i zachód.

4. Co do Lazów nad Elbą, mając ich istotnie za Lahów, uważalismy: iż gdy nazwisko to Lachów było i jest dotąd (tak w kraju jak i u plemion sąsiednich, a nawet na całym Wschodzie) nazwiskiem ludu nie stanu, gdy pierwiastek jego jest polskim nie saskim, gdy jego źródłosłów od równin właściwszym był równinom Wielkopolskim, jak bagnom i lasom zachodnim, i gdy wreszcie sam przyrodzony bieg rzeczy uczy nas o rozsiedleniu się plemienia z wschodu na zachód, dzieje zaś nie przechowały nam faktu migracyi na odwrót (1); przeto, nie La-

<sup>(1)</sup> Dwa są wskazane przez autora Dziejów Pierwotnych dowody migracyi Łazów z nad Elby: 1) ubikacye w Wielkopolsce gór i innych miejsc od lech, dowodem są oczywistym, mówi, iż Lachowie od Elby nad Wisłę przez miejsca te wędrowali. 2) Wzmianka u Galla, iż Lazowie za Karola W. przybyć mieli ku stronie Polski.— Ubikacye miejsc są dowodem nie wędrówek, ale zamieszkiwania plemion; lecz gdyby nawet miały być, jak chce autor, śladem wędrówki, tedy owe miejsca Wielkopolskie od Lech równieby mogły stwierdzać, iż Lachowie wędrowali z nad Elby ku Wiśle, jak i to, że wędrowali przez nie od Wisły ku Elbie.—Gallus mówi (tłómacząc powód, zkąd znależli się w Prusiech Niemcy), iż według wieści, prześladowani przez Karola W. Saxonowie, przybyli tu na okrętach. Wieść ta, lub była bajką, lub prawdą; jeśli bajką, jest więc dowodem żadnym; jeśli prawdą, wykłada więc powód i fakt przybycia Niemców do Prus, nie Lazów do Wielkopolski.

zów pad Wisia za pochodzących od Lazów nad Elba, ale Lazów nad Elba za pochodzących od Lazów nad Wisia uważać należy.

5. Co do wywodu Litwy od Litów greckich, tajest: 1) od Lautes (oudzoziemców), którzy być mieli w Grecyi; 2) od pułków Lites (pułków cudzeziemskich), które być miały w cesarstwie wachodniem; 3) od Litian, którzy być mieli najemnikami w cesarstwie zachodniém; 4) od Litów v. Lidów, klassy ludu w Niemezech za Karlowingów, uważaliśmy: iż wywód taki był tylko zabawka myśli uganiającej się po dziejach za głoskami l. t. i d., zabawką nie zważająca na moralna niemożność podobnéj genealogii wewnątrz, a nie przedstawiającą żadnych dowodów zewnątrz. Dodaliśmy przytém, iż historya nic dotad pewnego nie ma o pułkach Lites w wiekach III. i IV. w cesarstwie wschodniém (1), i że to, co autor przytoczył z Jornanda o Litianach jako żołnierzach rzymskich, historyk ten mówi to o Imbronach nie o Litianach (2).

Co do podobieństw moralnych, tojest w dziejach wewnętrznych, które upatrzył autor między Lazami

<sup>(1)</sup> O bytności Litów i Litian jako żołnierzy rzymskich, odwołuje się p. Maciejowski do Zewsza, którego dzieło równém jest źródłem do wieków III. i IV. jak Dzieje Pierwolne.

<sup>(2)</sup> Wydrukowane kursywą w jednej z replik p. Maciejowskiego, niektóre słowa cytacyj z Jornauda, nie praciosky wczle wyrazów quandow milites Romani do nazwiska Litiani.

i Litami nad Elba, a Lanhami i Litwa nad Wislą i Niemnem, uwagę zwróciliśmy, iż te, które autor wska zał, nie więkaze są, jak podobieństwa głosek do głosek, i słów do słów, przez ludzi ziemskich w ogółe wymawianych.

Pomijamy zaś tu wreszcie, chociaż należące także do punktów głównych (albowiem obejmujące pół książki), przedstawienie przez autora w Dziejach Piermotnych systemów mitologijnych Polski i Litwy; przedstawienie to bowiem za fataliczne tylko zapemnienie się jakieś na prosty szyk wyobrażeń, przez cały ciąg wykładu, poczytujemy.

W tych szczegółach przedstawiliśmy nasze zdanie o Bziejach Pierwatnych. Zwłóciliśmy czytelników uwagę na zalety dykcyi téj książki, zalety w niej pracy, zalety niektórych ustępów, łecz dodaniemy, iż co do teoryi systemów głównych, jedne z nich (jak genealogia Litów, systemy mitologijnę i t. p.), udowodnie się nigdy nie mogą; inne: jak przyjście Lachów i Litów z nad Elby do Polski, bytność imienia Polski od czasów Ptolomeusza, pierwobytność Słowian nad Elbą i t. p., iż nie zostały w Dziejach Pierwotnych udowodnione.

Trzy repliki odpisał nam p. Maciejowski, legz repliki te, zamiast przedstawienia nowych a lepszych dowodów, rząd tylko słów niezadowolenia, urazy, zazzutów osobistych i nauk obyczajowych do nas zwróciły. Na zarzuty braku dowodów o Litach, Lazach, Bulonach, Rolenii, systemach mitologijnych,

odpowiada nam autor (vide mianowicie ostatnią replikę), iż -nie umiemy nie nigdy powiedzieć zastanowienia godnego, postępowego; iż nie wiemy, jak się pisze historya; iż nie wiemy, co jest historya i t. p.

Na zarzuty te osobiste nie odpowiemy w replice naszéj nie wcale; jesteśmy stroną, nie mamy przeto równie prawa jak p. Maciejowski w przedmiocie tym wyrokować. Lecz przypuśćmy, iż to wszystko, co przeciw nam mówi autor, jest prawdą, lub przypuśćmy, iż to wszystko, co mówi, jest fałszem: jedno i drugie nie podstawi bynajmniej dowodów Dziejom Pierwotnym.

W treści replik kładł wprawdzie p. Maciejowski i pewne dowody, lecz te dowody sam nawet zapewne raczéj miał za próżne słowa i próżne wywody, jak za dowody. W ostatniej mówi np. po trzykroć ezy czterykroć, iż wszystko, cośmy powiedzieli w naszych odpowiedziach, jest fałszem; gdyby p. Maciejowski przypuszczął, iż wywody, które obok postawił, obudzą w umyśle czytelników toż wyobrażenie, o którém twierdził, nie uznałby zapewne potrzebném powtarzać sam swego twierdzenia po trzykroć i czterykroć.

Musimy téż jeszcze objaśnić te kilka twierdzeń, które mieć mogą niejaki pozór z ostatniej repliki.

Na zarzut użycia w dwóch rozumieniach sprzecznych cytacyj Theofilakta, powiada p. Maciejowski, iż na stron. 430 swego pisma nie cytował go, ale

43

prestował; nie zaprzeczaliśmy, lecz dlaczegoż na karcie 289 popierał się tém świadectwem, jeśli na karcie 430 miał je prostować?

Mówi dalej, iż nie zaprzeczał, iżby świet nie miał dawniej oznaczać światłości i świata. Oto sa własne słowa p. Maciejowskiego w Dziejach Pierwotnych: »Wit słowiański jest dosłowném tłómaczeniem niemieckiego Wuotana i oznacza władnące światem, świet (porównaj u Miclosischa świtati), tojest dzienną światłością kierujące bóstwo. wnie, świat w dzisiejszém znaczeniu, nazywa się w słowiańskiem u Miclosischa Mira (Dzieje Pierwotne 136). Widzieliśmy, iż Miclosisch nie świadczył wcałe, jak to musiał wnosić czytelnik z cytacyi, iż świet w starosłowiańskiem oznaczał tylko światłość, lub żeby świat i światłość w starosławiańskiém były jednością. Wypisujemy teraz co mówi tenże pod wyrazem mir: »Mir εξρήνη pax. Luc. 7. 50. smiriti et smiereti κατταλλατέιν reconciliare, ταπεινον humilem reddere. Matth. 18. 4. Cf. pol. śmiara psal. sec. XIV. 9. 12. boh. smjriti lus. sup. mjer.-- Deriv. a scr. mê mutuari uude etiam miena μεταβολή permutatio. Sir. 13. 11. Zmieniti ανταλλάττειν permutare. Lit. mainas. « Rad. lingu. slov. str. 49.—Czytelnik widzi, iż Miclosisch nie mówi nawet, iżby mir oznaczał świat, i że odwołanie się do niego przez p. Maciejowskiego stwierdza, iż nie dla myśli, ale raczéj tylko dla oka zwykł stawiać cytacye.

Powiedział p. Maciejowski w Dziejach Pierwetnych, że Litwa od czci przyrodzenia, t. j. od Mendega postąpiła do czci ciał niebieskich i światła, i wreszcie do zebrania i połączenia bóstw z całej północy (jak niegdyś połączył był Rzym z całego południa). W ostatniej replice ścieśnia tę całą północ do małej cząstki i mówi, że po Mendegu Prusy były jeszcze pogańskie, bo jeszcze w r. 1283 Krzyżacy ich nawracali.

Autor, który lat 30 zajmował się mitologią litewską i polską, dziwimy się, iż zapomniał, że Litwa nie nie miała do przejmowania od Prus po Mendogu do swéj mitologii, bo mitologia litewska i polska na długo przed Mendogiem była jedną i tą samą: mówią o tém Duisburg w Kronice pruskiej, Stryjkowski w Kronice Litewskiej (1) i t. p.

<sup>(1)</sup> Duisburg mowi, iż w pośrodku Prus było miejsce zwane Romnowe, gdzie mieszkał Krive, którego władza religijna tém była dla Prus, Łitwy i Inflant, czóm władza papiezka dla reszty Europy katolickiej. "Fuit enim in medio nationis hujus perversae (Prussiae), scilicet in Nadrovia, locus quidam dictus Romov, trahens nomen suam a Roma, in quo habitabat quidam dictus Crive, quem collebant pro Papa; quia sicut Dominus papa regit Universalem Ecclesiam fidefium, ita ad istius notum seu mandatum, non solum gentes praedictae, sed et Lathovini et aliae nationes Livoniae terrae regebantur". Duisburg Chronicon Prussiae cap. IX. — Podobnie Stryjkowski: "Temu tedy Krivejtowi, najwyższemu biskupowi bałwanówswoich. Prussowie pod dębem, nad podziwienie szenoko rozłożystym, kościół wielkim kosztem zbudowali, i główne miasto to na owem miejscu założyli, które Romanowa albo Romno-

Mamyż wreszole wspominać ten wykład ubikaeyi Bolan według Ptolomeusza, który autor na dwóck
stronnicach przy początku repliki swej ostatniej
umieścił, a w którym, jak zapowiedział, zamieszkiwania ich po łowej stronie Wisły miał naukowie dowieść? Wykład ten położył autor rzeczywiście nie
dla nas, ale dla czytelnika: czytelnik tylko niech się
tem więc obraża, co mu autor za naukowość podał.
Ubikacya ludu Bulones u Ptolomeusza nader jest jasna, i wykład jej nie potrzebuje bynajmniej dwóch
stronnic. Geograf ten mówi, iż po prawym brzegu
Wisły leży Sarmacya, i że w tej Sarmacyi jest lud
Bulones; oczywiście więc owi Bulones byli także po

we od Rzymu nazwali, jakoby rzekł: Rzym nowy. Tam na ofiarę bogowi Piorunowi, tak Prussowie, jako Żmudź i Litwa, ogień ustawiczny palili«. »A to Romnowe (dodaje kronikarz po wyliczeniu innych bogów), to miasto pruskie, gdzie były te ich bałwany, i ten ich biskup Krywejto, Bolesław Chrobry król Polski spalił i zburzył roku 1017. (na pare wieków przed Mendogiem)«. Późniejsze Romnowe żmudzkie było, jak to wiadomo, przeniesie-niem tylko i dalszym ciągiem owego w Prusach zburzonego.-Dodajmy z okoliczności, iż tak według Stryjkowskiego jak Duisburga, owi dawni Litwini i Prusowie czcili światła i ciała niebieskie: (crrando omnem creaturam pro Deo coluerunt, sive solem, lunam et stellas, tonitrua« etc. Duisb.), czcili więc światło i ciała niebieskie (przypominamy tu znowu) nie po Mendogu, jak mowi system autora, lecz przed Mendogiem. By dowodzić błędności systemów w Dziejach Pierwotnych, nie książkę oddzielną o mtologii (jak tego chce autor) należy pisać, ale dosyć jest wskazać na każdy nierwszy lepszy w tej rzeczy fakt historyczny.

prawym brzegu. Mówi także (jakkelwiek bez objaśnienia kierunków), iż lud ten siedział między Fiunami, którzy zamieszkiwali przy ujściu Wisły, a Awarynami, którzy zamieszkiwali u źródła Wisły, a zatém że zamieszkiwali wzdłuż Wisły; wszystko więc, co autor dodaje o téj przestrzeni ziemi, która się rozciągała za źródłem téj rzeki, o górach Sarmackich, o podrzędnych pisarzach niemieckich (1) i t. p., jest zupełnie od rzeczy odrębném, i nie należy bynajmniej do ubikacyi Bolan.

KONLEC TOMU DRUGIEGO.

<sup>(1)</sup> Niespodziany téż, a dosyć szczególny uczynił nam autor tu zarzut, jakoby rozciąganie Germanii Ptolomeusza po Wisłę było potakiwaniem dzisiejszym dziennikom niemieckim antisłowiańskim. Dzienniki te w rozumowaniach swoich (ile je znamy) nie uciekają się wcale do starożytnych nomenklatur. Jak jedno i toż samo plemie słowiańskie (leskie) rozsiedliło się od Wisły ku Elbic, po wyniesieniu się ztąd Wandalów ku południowi (już po wieku Ptolomeusza), jak następnie w wiekach XI. i XII. Niemcy z Saxonii i od oceanu przybyli, podbili i przenarodowiali nad Elba to plemie, posuwając się coraz na wschód, wskazaliśmy na to w *Uwagach*, mówiąc językiem p. Maciejowskiego: "kompilując", to jest przytaczając rzeczywiste i znane fakta dziejowe. Pan Maciejowski w swém piśmie Dzieje Pierwotne, zamiast podawania Słowian między Elbą i Wisłą za plemie poprzednie w tych miejscach od dzisiejszych w tych stronach plemion niemieckich, podał je za pierwobytne w tych posadach. W książce swej wyszedł z twierdzeń a priori, rozwinął ją w systemach już krzywych, już bezdowodnych, i podał przez to tylko broń łatwa owej stronie przeciwnej, o której mówi.

## ROZBIORY I KRYTYKI W TOMIE DRUGIM.

| Do Dziejów.                                                            |        |
|------------------------------------------------------------------------|--------|
| 8                                                                      | tron.  |
| Pierwotne dzieje Polski i Litwy, W. A. Maciejow-                       |        |
| skiego                                                                 | 1      |
| Pierwotne dzieje Polski, H. Lewestama                                  | 125    |
| Pamiętniki o Królowej Barbarze, M. Balińskiego                         | 115    |
| Historya narodu i Państwa Rzymskiego, Jana Szwaj-                      | -10    |
| • • •                                                                  | 100    |
| nica                                                                   | 128    |
| Podróże po starożytnym świecie, Wł. Wężyka                             | 203    |
| Historya, Literatura i Krytyka, Jana Majorkiewicza.                    | 233    |
|                                                                        |        |
| Do Estetyki-                                                           |        |
| Listy z Krakowa, Józ. Kremera                                          | 275    |
| O Piękności w Sztuce, Jul. Ankiewicza                                  | 326    |
| O I IÇALIOOL W OLINCO, VIII. MILINIO WILDER                            | 020    |
| Do Lingwistyki.                                                        |        |
| Wortforschungslehre der Polnischen Sprache, M. Sar-                    |        |
| tyniego                                                                | 343    |
| Przygotowania do wiedzy mowy Polskiej, Fel. Je-                        | . 0 10 |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                | 000    |
| zierskiego                                                             | 360    |
| Bodatek.                                                               |        |
| ,                                                                      | •      |
| Wyjątki z trzech odpowiedzi na repliki autora Dzie-<br>jów pierwotnych | 377    |

-

· • .

• . . . . . . . . .

i the end of

-



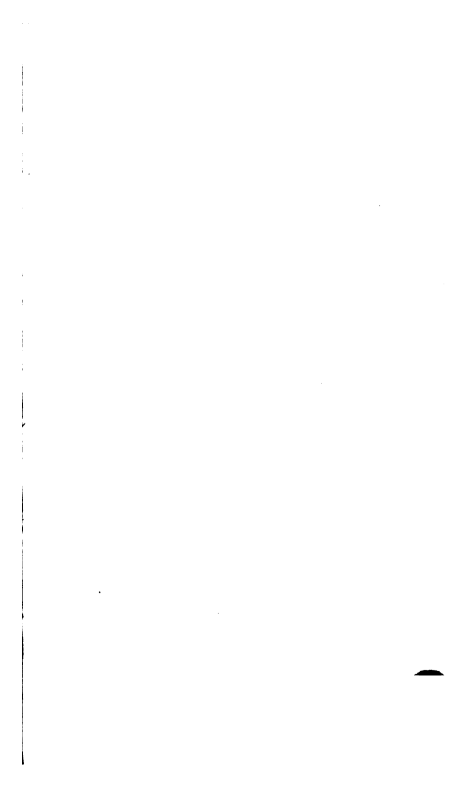




## NIEKTÓRE DZIEŁA

Wydane nakładem B. M. WOLFFA w Petersburgu.

| Rub. k.                                              |
|------------------------------------------------------|
| Kraszewski. Komedjanci. Powieść. 2 Tomy. w 16-ce 2 - |
| - Nowe Pamietniki Lamartina. 1 Tom w 8-ce 1 -        |
| - Ostatni z Siekierzyńskich. 1 Tom w 16ce. 1 20      |
| — Interesa familijne. Powieść. 4 Tomy w 16-ce 4 —    |
| / Dziwadła. Powieść spółczesna. 2 Tomy               |
| w 16-ce                                              |
| LIBELT. Humor i Prawda. 1 Tom w 8-ce 2               |
| MALCZEWSKI. Marya. Powieść ukraińska. Ozdo-          |
| biona 12 drzeworytami według rysunku Maxy-           |
| miliana hr. Fredry. Oprawna w płótno angiel-         |
| skie ze złoceniami                                   |
| Monumenta Regum Poloniae Cracoviensia. 24 mie-       |
| dziorytów Dietricha, według rysunków Stacho-         |
| wicza, przedstawiających Groby i Pomniki Kró-        |
| lów Polskich w Krakowie. Format wielki in folio 15 - |
| Rzewuser. Adam Śmigielski. 2 Tomy w 8-ce 3 50        |
| - Pisma. 6 Tomów w 8-ce z portretem Au-              |
| tora                                                 |
| - Teofrast Polski. 2 Tomy w 8-ce 3 50                |
| - Niebajki. 1 Tom. w 16-ce 1 -                       |







This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.