

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

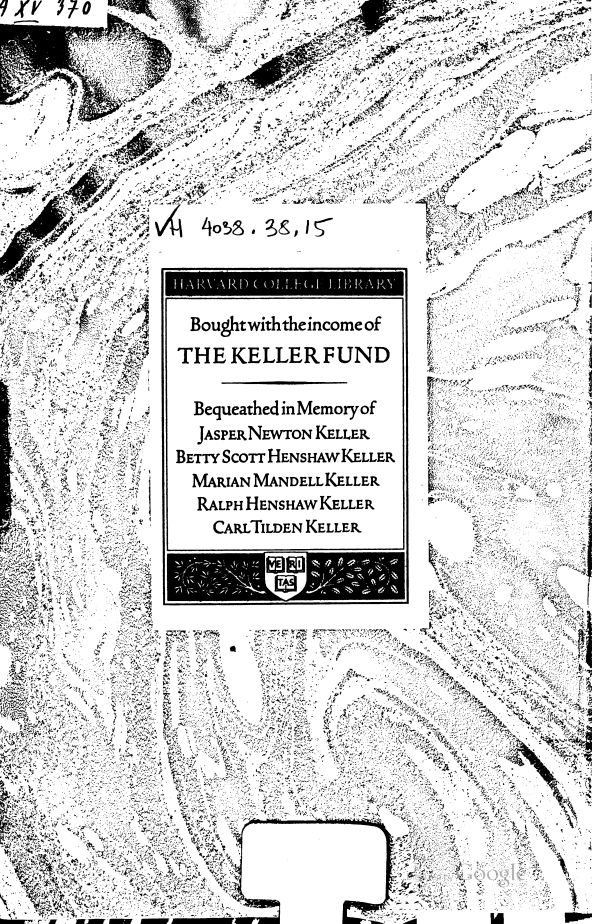
- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

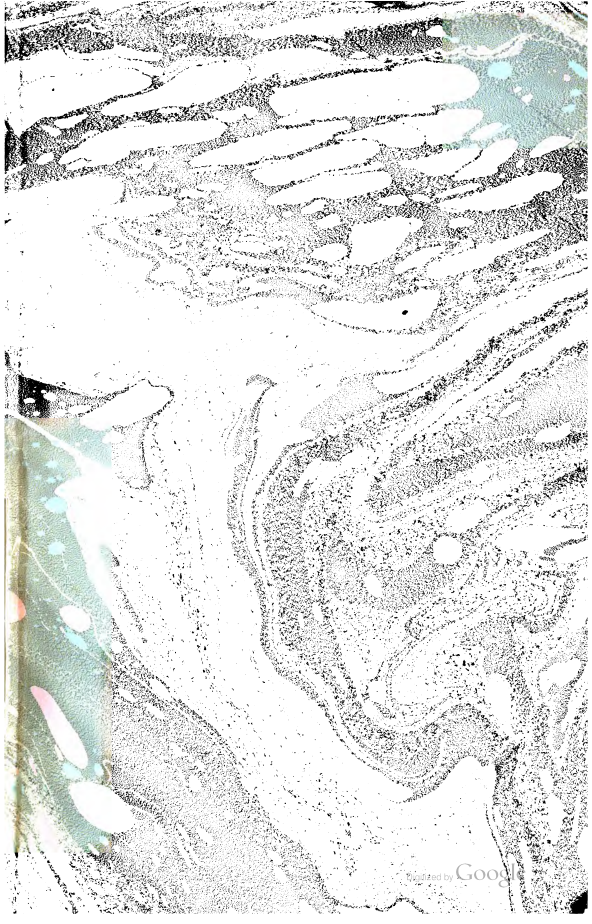
Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

### Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/





iii, 138 p.

30. -

## AUGUST CIESZKOWSKI

# PROLEGOMENA

DO

## HISTORYOZOFII.

PRZEŁOŻYŁ Z NIEMIECKIEGO SYN AUTORA.

POZNAŃ

NA SKŁADZIE W KSIĘGARNI JAROSŁAWA LEITGEBRA. CZCIONKAMI J. FR. TOMASZEWSKIEGO 1908. VH 4038.38.15

LIBRARY JUN 6 1969

Kalle

Dwa dni przed śmiercią, kiedy oddawał mi klucze od Swoich manuskryptów, wspomniał Autor o niniejszem dziełku, wydanem po niemiecku w Berlinie w r. 1838. – Na kilka lat przed tą datą, wracając z uniwersytetu do Stawisk na Podlasiu, przywiózł je w rękopisie Ojcu swemu, który podówczas tam się był przeniósł. Przeczytano pracę bezzwłocznie, a Ojciec uszczęśliwiony nią, zawiózł swego syna jeszcze tego samego wieczora do parafialnego kościoła w Grębkowie. – Modlili się obydwaj. – Tego dnia i w tym kościółku rozstrzygnęły się losy Jego życia. –

\*\*Odmawiając Ojcze nasz, mówił mi, uczułem \*\*raczej aniżeli zrozumiałem, że cokolwiek snuło \*\*się w mej myśli, pisząc Prolegomena, to dzie-\*\*cinna igraszka w obec głębi, siły i wagi tego, co \*\*zawiera Modlitwa Pańska, ów testament Chry-\*\*stusowy, mający kierować losami Ludzkości po \*\*wszystkie wieki. – Za powrotem do domu napi-\*\*sałem rozkład pierwszego tomu\*\*) dzieła mojego

¹) Dzisiejszy tom II-gi. Pierwotnym "Wstępem" miało być to co później Autor jako "Drogi Ducha" osobno wydał.



\*życia: Ojcze nasz. – Cokolwiek odtąd napisałem, 
\*to wszystko Ojcze nasz, do niego należy, do 
\*niego się odnosi, lub z niego wychodzi\*. – Zapytałem wzruszony: Crédit et Circulation? – Pairie et 
Aristocratie moderne?, to także Ojcze nasz? – Głową 
i ręką zrobił ruch przytakujący, dodając z przyciskiem: \*Wszystko; – to konary jednego drzewa, 
\*tylko, że raz po raz sam pień opuściłem, a po\*szedłem gałązki wyrobić. – Zmęczony był, opuściłem Go po tych słowach. –

Jeżeli tedy Ojcze nasz stanowi istotnie nieodzowny klucz do właściwego zrozumienia wszystkich bez wyjątku póżniejszych prac Autora, to nawzajem przy Prolegomenach podnieść nam wypada, że tu znowu u kolebki właśnie stoimy tego dzieła, tak dalece, że sam Ojcze nasz niewahalibyśmy się nazwać pod pewną miarą Zakonem owej Sofii Historyi, której Prolegomena do Historyozofii dopiero się domagają.¹)

Dziś, gdy wydawnictwo glównego dzieła coraz bardziej odczuć nam pozwala pokrewieństwo myśli jego z tą młodzieńczą pracą Autora, zabrałem się do tłomaczenia *Prolegomenów*, aby z nowem wydaniem wyczerpanej już książki niemieckiej, wyjść mógł równocześnie polski jej przekład. – Terminologii filozoficznej, a zwłaszcza Heglowej terminologii osobiście nie znam w polskim języku, gdyby nawet istnieć miała u nas oficyalna, czy utarta taka terminologia. Starałem się przeto używać wyrażeń które

<sup>1)</sup> Por. strona 37 niniejszego dziełka.

z polskich dzieł Autora poznałem, tam tylko posiłkując się łacińskiem wyrażeniem, gdzie Autor sam, polskiem go nie zastąpił.

Tu należy n. p. słowo: determinacya, którem dla tego niemieckie: Bestimmung (w znaczeniu logicznem) oddano, że niem wyłącznie Autor (III Proźba, O. N. nie wydana) w tem znaczeniu się posługuje. – Inne pojęcia, jak np. Nacheinandersein i Nebeneinandersein, oddano przez: Przy-sobowość i Po-sobowość, których Autor w Wezwaniu (Tom II O. N. ob. Appendix) używał. Za Aussereinandersein powiedziano: rozpierzchnienie, które to wyrażenie w IV Proźbie spotkaliśmy, w znaczeniu odpowiadającem dokładnie myśli poruszonej w naszem dziełku.

Nie pora wyliczać tu wyrażeń nie utartych zwyczajem, do których uciekać się musiał tłomacz książki, nietylko w niemieckim, ale bezsprzecznie w Heglowym języku i duchu napisanej. Ilekroć słowo jakie razić mogłoby czytelnika niezwykłem brzmieniem, podano w nawiasie niemieckie wyrażenie, aby ułatwić zrozumienie myśli w owym językowym nowotworze zawartej.

Pisałem w Listopadzie 1907 r. w Rogalinie, gdzie bawiąc u Hrabiostwa Edwardostwa Raczyńskich, tłomaczenie niniejsze czytaliśmy wspólnie, dwukrotnej poddając je rewizyi. Za cenne poprawki i wskazówki, a zwłaszcza za nieocenioną podnietę i zachętę do wydania przekładu niech mi będzie wolno na tem miejscu serdecznie Im podziękować.

## SPIS RZECZY.

| I.   | Organizm Historyi W  | /szech | ŚW | iai | ta | • | • | • | 1-37   |
|------|----------------------|--------|----|-----|----|---|---|---|--------|
| II.  | Kategorye Historyi   |        | •  | •   |    |   | • |   | 3966   |
| 111. | Teleologia Historyi. |        |    |     |    |   |   |   | 67—138 |

### I.

## Organizm Historyi Wszechświata.

Dostąpiła nareszcie ludzkość tego stopnia uświadomienia, że odtąd praw swego normalnego rozwoju i postępu już nie za płonne bierze mamidła gorliwych badaczów ducha, ale je istotnie za prawdziwe determinacye absolutnej myśli Bożej uznaje, za objawy przedmiotowego Rozumu w Historyi Wszechświata. -Samo postawienie i częściowe przeprowadzenie tej zasady stanowi już nie mały rezultat, godny naszej epoki ze wszech miar i najbardziej odpowiadający charakterowi jej i wymogom. Atoli, chociaż dopiero zaczynamy oryentować się w labiryncie Historyi, mimo że już zasadę konieczności niejednego jej okresu poznaliśmy, i niejednego stosunku historycznego abstrakcyjność oraz odrębność rozwiązać zdołaliśmy, to przecież wyznać musimy na ogół, że osięgnęliśmy rezultat ten jak dotąd przeważnie tylko z formalnej strony i dopiero możliwości jego dowiedliśmy. przeprowadzenia go w życie i w czyn, do ogarnięcia całej jego treści i zupełnego rozwiązania całokształtu zadania bardzo nam jeszcze daleko, pomimo ogromu skarbów, których zdobycie zawdzięczamy filozofii. Innemi słowy, chociaż pojęła już zaiste ludzkość spekulatywną konieczność i prawidłowość tego po-

stepu, to ich istotnie i odpowiednio do tego pojecia po przez całą treść Historyi bynajmniej dotychczas Sam półbóg nawet najnowszej nie przeprowadziła. filozofii, on który najzawilsze metamorfozy pojęciowe zbadał zarówno w ich własnym elemencie jak w ich objawach na tle rzeczywistego świata, nie zdołał istoty swej dyalektyki przeprowadzić wiernie w głównym zarysie Historyi, w ogólnym i organicznym rozwoju jej idei, chociaż w szczegółach przeważnie szcześliwie ją stosował. Niepomny na wielkie zasługi które w dziedzinie filozofii historyi położył, rzekłbyś, że umyślnie w tym żywotnym dla ludzkości zagadnieniu chciał opuścić własny kierunek, własny punkt widzenia i własne odkrycia. Pomimo znakomitego przedstawienia niejednego przejścia z jednej sfery w drugą, następstw epok i ludów jednych podrugich, a niemniej ich wzajemnego powiązania, nie znajdziemy w ogólnej jego budowie nic krom pasma bystrych wykładów, a nawet genialnych poglądów, ale bynajmniej nie ów rozwój całkowity, ściśle spekulatywny, który zwykł był z taką dialektyczną zręcznością w innych dziedzinach przeprowadzać. Prawa logiki, które on pierwszy nam objawił, nie odbijają się z dostateczną jasnością w jego filozofii historyi, słowem Hegel nie doszedł do pojęcia organicznej i idealnej całości Historyi, ani do jej spekutywnego rozczłonkowania, ani do jej skończonej architektoniki.

Mamy tu zająć się samą tylko formalną i metodyczną stroną zagadnienia, aby ztąd dopiero przejść do jego treści; okaże się wszakże, że z samego rozpoznania formalnej strony wyłoni się nam zaraz już cząstka jego treści. —

Hegel dzieli całe pasmo historyi aż po dni nasze na cztery główne epoki, które nazywa światem wschodnim, greckim, rzymskim, i chrześciańsko-germańskim. Starał się wprawdzie owe pasmo historyi poddać trichotomicznej architektonice, trzy tylko główne epoki przyjmując, a mianowicie świat wschodni, klasyczny (Grecya i Rzym) i trwający po dziś dzień chrześciański. Przekonał się jednak niebawem, że istota Greckiego świata tak dalece od Rzymskiego odmienna, że niepodobna obydwóch sfer łączyć, oraz, że co najmniej tyle między sobą się różnią, ile analogicznie Wschód od Grecyi się różni. Atoli większą jeszcze trudność stanowiłby wzgląd, że wraz z przyjęciem tych trzech epok, wystawiał się na zarzut, że przecież nie doszliśmy jeszcze do końca Historyi, że przeto uchodzić nie może podobne zamykanie Historyi, odmawiające wszelkiego uprawnienia ewentualnemu dalszemu jej rozwojowi. Przeciwnie, o wiele słuszniej powinnibyśmy z Herbartem przypuścić, że dotychczasowe dzieje same dopiero początek jakiś stanowią, na co jednakowoż o wiele trudniej się zgodzić.

Już ta jedna uwaga mogła była wystarczyć, aby tak wiotką konstrukcyę obalić. Co jeszcze najwięcej przemawiałoby za tym Heglowym podziałem, to panowanie *Tetrachotomii* w Przyrodzie i w całym

świecie zewnętrznym w ogóle, a mianowicie takiej, której drugi moment sam w sobie znowu się rozdwaja, przez co całość jako poczwórność się przedstawia. Na to wszakże odpowiedź bardzo łatwa, boć dzieje świata to przecież nie żaden szczebel w systemie przyrody i najwyższy ten proces Ducha żadnem prawem nie może dzielić losów zewnętrznego świata.

Pojał to Platon nader głęboko w Tymeuszu, mówiąc, że wszystko co stałe dwa ma centra, ale tylko to, co stałe, a nie ruch absolutny, który jest Duchem świata. A dalej Grecya z Rzymem bynajmniej nie stoją w stosunku takiego przeciwieństwa, jakby to być musiało, gdyby tu chodziło o przepołowione centrum, w ogóle o przeciwieństwo w samem przeciwieństwie. A prócz tego wszystkiego wraca tu znowu nasz zarzut: Jakto, miałażby przy owym czwartym perpodzie historya już się kończyć, miałażby ludzkość już ostatniego swego szczebla dostapić? a zarzutu tego, jak to wyżej zaznaczyliśmy, nie można w żaden sposób zażegnać. Ztad też znaleźli się nareszcie i tacy, którzy w uznaniu spekulatywnej nieostosowności poczwórnego podziału, inaczej to tłomaczą, aby słabą stronę przerobić na zaletę mistrza.

Mówią bowiem: Właśnie w tem szczególe objawia się najświetniej cała potęga jego umysłu, gdyż ani nie krępując się żadnym szematem, ani nie chcąc narzucać jakiejkolwiek konstrukcyi a priori, nie silił się na wtłoczenie treści dziejów w formułki z góry

ustalone jakiegoś pedantycznego szematyzmu, ale zdołał uszanować swobodny przebieg rzeczywistości.

Odpowiedź wszakże nasza na to nie może brzmieć inaczej: Prawa dialektyki są albo powszechne i nienaruszalne, a w takim razie w dziejach rzeczywiście odzwierciedlać się powinny, albo też są one bezsilne, jednostronne, niedostateczne, a w takim razie nie powinny się objawiać w innych dziedzinach wiedzy, a dedukcya ich musiałaby wszędzie być pozbawioną wszelkiej konieczności. Tymczasem prawa te w sobie mają kriterium swej konieczności, dla tego też historya, ów kamień probierczy wszelkiej spekulacyi, sub specie aeternitatis, w dziedzinie czynów nie może nam ich nie objawiać. Dopóki zaś prawa te w historyi najdokładniejszej realizacyi pozbawione, dopóty też zbywa im na najpewniejszej podstawie. Filozofia przeto, jeżeli ich w dziejach nie wykazuje, popełnia albo samobójstwo albo dzieciobójstwo, gdyż albo się sama gubi, albo swoje "corollaria" A co się tyczy zamierzonego unikania pedantycznego szematyzmu, a przez to warowania wrzekomej wolności, mogłyby one w tym wypadku zaledwie za ułudę uchodzić, jeżeli nie będą istotnie bezsilnym wybiegiem.

Ktokolwiek zasadę jakąś stanowi, bierze tem samem obowiązek zgodzenia się na ostateczne jej konsekwencye, przyczem zupełnie na jedno wychodzi, czy sam, czy kto inny konsekwencyę tę wyciągnie. Biada mu, jeżeli rezultat zasadę jego niweczy, ale

S

cześć, cześć mu na wieki, jeżeli rezultat, do którego sam może wcale nie doszedł, w następstwie nowe odkrycie potwierdzi. Jest to wspólnym losem tak Hegla jak w ogóle wszystkich, których w jakimkolwiek kierunku wielkimi nazwać możemy. Że sam nie zdołał wyciągnąć wszystkich konsekwencyi swego stanowiska, nie czyni to najmniejszej ujmy jego zasłudze; a kto dojrzaną w jego systemie lukę wypełni, choćby nawet postęp wysnuł z tego stanowiska, ten niewątpliwie geniuszowi Hegla o wiele wyższą cześć odda, aniżeli kto o nic innego nie dba jedno o ślepe przechowanie nienaruszalnej jego spuścizny. A czyżby mógł przeciw własnemu dziełu powstawać, kto sam tak dzielnie prawa rozwoju wysnuł, kto ich panowanie w genezie idei niezbicie dowiódł?

Całokształt dziejów przeto bezwarunkowo i absolutnie trychotomii spekulatywnej podlegać musi, ale, aby w niczem wolności rozwoju nie uwłaczać, winniśmy podnieść tu, że nie część jakaś dziejów, n. p. minioną, lecz właśnie ich całość w tak spekulatywny i organiczny sposób pojmować należy. Całokształt zaś dziejów musi się z przeszłości i z przyszłości składać, z drogi którą już przebyliśmy, jak z tej którą przebyć jeszcze mamy, a ztąd wynika jako najpierwszy postulat: zawarowanie dla spekulacyi poznawalności istoty przyszłości.

I w nauce spotykamy tak nieszczęsne przesądy, że najsilniejsze nawet duchy oprzeć im się nie mogą, z uszczerbkiem naturalnie dla własnego rozwoju. Ileż

to razy stłumiły podobne teoretyczne przesądy niejedno co żywem było, pozbawiając ludzkość tego co tuż za niemi się kryło! Jeżeli kto, to bezsprzecznie spekulatywny duch Hegla mógł się był ustrzedz podobnych przesądów, tymczasem właśnie względzie zdradza on taką anomalię. Choć nie zdołał sam wysnuć wszelkich konsekwencyi swych odkryć, niejedno drugim do wypełnienia zostawiając, przyznać wypada, że nigdzie przecież nie przesądził możliwości dalszego postępu, tak że błędy jego prawie wyłącznie prywatywnej, a nie absolutnie negatywnej są natury. Aliści właśnie w filozofii historyi podlegał on wielkiemu negatywnemu przesądowi, który, choć na pozór najnaturalniejszy i najniezaprzeczeńszy, niemniej uniemożliwiał naturalne pojęcie. O przyszłości bowiem ani słówkiem w dziele swem nie wspomniał, a nawet był zdania, że filozofia w badaniu dziejów jedynie wstecz działającą siłę stanowić może, przyszłość zaś całkowicie wykluczyć należy z dziedziny spekulacyi. Co do nas, z góry powiedzieć musimy: uważamy że bez poznawalności przuszłuch czasów t. j. nie uznając przyszłości za integralną część historyi, któraby urzeczywistnienie przeznaczeń ludzkości zawierała, ani mowy być nie może o poznaniu organicznego i idealnego całokształtu, ani apodyktycznego procesu dziejów. Dla tego uznanie poznawalności przyszłych czasów stanowi niezbędną przedwstępną kwestyę całego organizmu dziejów.

U Hegla bowiem sprawa niepoznawalności przyszłych czasów odgrywa tą samą rolę, co na krytycznem stanowisku Kanta sprawa niedostępności absolutu w ogóle, z tą jedyną wszakże różnicą, że niedostępność ta u Kanta niezbędnym była wynikiem obranego stanowiska i systemu, podczas gdy u Hegla obcą jest naleciałością, która dla tego w całej dalszej budowie razić nie przestaje.

Równie przeto jak póżniejsza filozofia w dziedzinie czystej spekulacyi odważyła się na przełom w tem Kantowem ograniczeniu, tak dziś znowu zadaniem filozofii historyi jest przekroczenie analogicznego przesądu Hegla. A jak bez tego pierwszego przełomu, nigdy nie zdołalibyśmy wznieść się do absolutnego poznania w ogólnej filozofii, tak bez tego drugiego przekroczenia nie zdołalibyśmy nigdy dojść do absolutnego poznania w filozofii historyi. W rzeczy samej, gdyby nawet postulat ten miał zbyt śmiałym i paradoxalnym się wydawać, to przecież nie jest bynajmniej śmielszym od tego, który wielkie zwycięztwo odniósł nad krytyczną filozofią. Skoro tedy w dziedzinie możności rozumowej leży poznanie istoty Boga, Wolności i Nieśmiertelności, dla czegożby istota przyszłości z tejże dziedziny wykluczoną być miała?

Kładziemy tu główny przycisk na istotę, ponieważ ona tylko, zwłaszcza w tym przypadku, może być przedmiotem filozoficznego badania. Konieczna bowiem istota może się objawiać w nieskończonej ilości bytujących przypadków, które nigdy cechy dowolności utracić nie powinny, i dlatego co do

szczegółów przewidzieć się nie dadzą, a jednak bez wyjątku objawiać się muszą jako godne i dostateczne receptaculum tego co w niej wewnętrznem jest i ogólnem. Na tem polega właśnie cała doniosłość przeszłości dla filozoficznego badania czynów, że pozwala nam przeniknąć to co już za nami rozwinięte leży, jako coś danego we wszystkich jego szczegółach, a tem samem podziwiać jak dosadnie szczegóły objawiają głębię i ogólność w nich zawartą, oraz jak doskonale to co jest, wyrażać zdoła swoją istotę. Co się tyczy przyszłości, nic krom istoty samej postępu zbadać w ogóle nie możemy. Pole bowiem możliwych urzeczywistnień jest tak obszernem i przeobfitość ducha tak wielką, iż zawsze narażalibyliśmy się na niebezpieczeństwo że nas każdorazowa rzeczywistość albo za sobą pozostawi, albo choć częściowo tylko w błąd wprowadzi. Tu, jak przy wszelkiem badaniu logicznem, należy nam dokładnie rozróżnić dziedzinę ogólności i konieczności, od dziedziny szczegółowości i przypadkowości, aby następnie pojąć w istotnym rozwoju ducha konkretno-syntetyczną Wolność.

Cokolwiek jest istotne, objawić się musi, ale jak samo w sobie jednem jest i koniecznem, tak znowu sposoby w jakie się objawia, mnogie są i dowolne. Nie w tej, to w innej formie się pojawi, nie to miejsce lub to indywiduum do tego się nadaje, to inne w tem go wyręczą itd. Na tem rozróżnieniu polega cała przepaść, dzieląca spekulatywne poznawanie przyszłości od szczegółowych przepowiedni,

*(*2)

które są tylko odgadywaniem przyszłości ((praesagium), ale stanowić nie mogą jej wiedzy przed czasem, (praescientia). Otóż nie chodzi nam o odgadnienie tego lub owego szczegółu, ani o przepowiedzenie pewnego bohatera albo pewnego czynu, ale o to, aby właściwą naturę ludzkości zbadać, prawa jej postępu oznaczyć, jego objawy w historyi rozumnie rozpoznać, drogę odbytą tak w sobie samej jak niemniej w stosunku do przyszłej, ocenić, a nareszcie określić periody tego ustawicznego kształtowania się wraz z właściwemi znamionami ich treści, stanowiącemi dane już urzeczywistnienie założonych virtualiter w ludzkości żywiołów, – a to właśnie stanowi istotne zadanie filozofii. –

Do uznania, że poznawalność przyszłości nie jest żadną niemożliwą mrzonką, niechaj następujące uwagi posłużą. Wiadomo, że Cuvier żądał jednego tylko jedynego zeba, aby zeń cały organizm przedpotowego zwierzecia módz zbadać. Nikt nie powstał na tak paradoxalne twierdzenie, a nauki przyrodnicze, które z wszelkich aprioristycznych spekulacyi naigrawać się zwykły, chcąc jedynie doświadczeniu zawierzać, miasto zarzucenia mu zbytniej śmiałości, zamieniły w axiomat jego twierdzenie, uznawszy że się opierało na najgłębszem pojęciu natury. A na czemżeż polegała jego nienaruszalna pewność? Na niczem innem jedno na poznaniu istoty organizmu w ogóle, a mianowicie na zrozumieniu, że we wszelkim całokształcie organicznym każdy członek wszystkim innym zupełnie odpowiadać musi, że wszystkie na-

(5

wzajem od siebie zależą i jedne przez drugie wzajemnie się warunkują. – Dla czegóż tedy w dziejach tego organizmu także uznać nie mamy? Dla czegoż z ubiegłych już okresów całego historycznego pasma zbudować nie mielibyśmy jego idealnego całokształtu w ogóle, a w szczególności okresu przyszłego, który nam jeszcze brakuje, który przeszłemu odpowiadać musi i dopiero integralnie z tamtym prawdziwą ideę ludzkości zdobyć nam pozwoli? Czyny przeszłości, oto nasze fossylia, nasze szczątki przedpotopowe, z których ogólne zadanie życia ludzkości zbudować mamy. ¹) Uznawszy możliwość rozpoznawalności

<sup>1)</sup> Zarzucić by nam można, że Przyroda jest polem działania ślepej jedynie i nieświadomej konieczności, podczas gdy dziedzina Ducha na wszystkich swoich szczeblach, tembardziej przeto na najwyższym względnie swoim szczeblu, gdzie tenże duch duchem świata się objawia, jest dziedziną wolności. I tak też jest w istocie, ale to rozróżnienie najmniejszej ujmy nie czyni poprzedniemu naszemu twierdzeniu. Czemżeż jest bowiem Wolność wogóle? gicznie biorąc, jest ona właśnie spekulatywną syntezą konieczności z przypadkowością, prawa ze swym objawem, apodyktycznej istoty z dowolnym jej fenomenem. Skoro tedy w Historyi rozróżniamy dziedzinę konieczności od dziedziny przypadkowości, - w tej ostatniej upatrując rzeczywistą a różnolicie możliwą manifestacyę zdarzeń, które niczem innem nie są jedno wcieleniem ogólnych pojęć, — pozostaje nam z drugiej strony nienaruszalne i niezłomne prawo rozwoju, owa wszechwładna idea dziejów, która w swym procesie z pewnością niemniej jest konieczną, aniżeli prawa natury. Gdybyśmy zaś przyjąć chcieli nawet pewne stopniowanie konieczności, to owa duchowa konieczność byłaby jeszcze silniejszą, tak dla wyższego szczebla który zajmuje na drabinie Ewolucyi, jak dla obfitości determinacyi które zawiera. Odkrycie integrujących momentów w organizmie dziejów nie może przeto żadną miarą wypaść dowolnie lub przypadkowo, a jak astronom przepowiadający przyszłe jakie zaćmienie, nie przekracza bynajmniej granic swej wiedzy, ani nie wkracza bynajmniej w dziedzinę guseł, tak i my w zbadaniu

przyszłości, przechodzimy do jej *rzeczywistości*, t. j. musimy wykazać w jaki sposób poznanie te uświadomić sobie możemy.

istoty historycznej przyszłości nie myślimy wyłamywać się z pod wiecznych i konsekwentnych praw Idei.

Aby dokładniej jeszcze oznaczyć różnicę między koniecznością Natury a koniecznością Ducha i zapobiedz wszelkiemu nieporozumieniu, dodajmy tu, że konieczność sama w sobie, jak wszelka jednostronna kategorya logiczna, zawiera już we własnem łonie zasadę swej antytezy, którą w tym wypadku jest właśnie przypadkowość. Zawsze i wszędzie istnieć muszą podobne sprzeczności, z ta tylko różnica, że wychodzą na jaw albo same w sobie, albo jako przeciwpostawione, albo nareszcie w stanie dokonanego już pojednania. W stanie walki wzajemnie sobie przeszkadzają i raz po raz jedna drugą przemaga. Ztąd w antytezie ogółem wziętej spotykamy szczegółową wewnętrzną antytezę, podczas gdy dopiero w momencie syntezy występuje dośrodkowość i wzajemność uzasadnienia. To właśnie stanowi znamię konieczności duchowej, podczas gdy tamto znamionuje konieczność naturalną. Taką rozbieżność i niestałość w przemaganiu wzajemnem, spotykamy wszędzie w Przyrodzie. I tak panuje np. najbardziej ślepa konieczność w prawach fizycznych, - ale idea rodzaju w jednostce zupełnie zanika wobec przypadkowości. Ta jednostka znowu rozradza się w mnóstwo dowolnych osobliwości, aby następnie swoim zanikiem, konieczności znów pola ustąpić, i tak dalej w nieskończoność. Z drugiej strony rospierzchnienie (Auseinandersein) i nieład natury objawiają jedynie jej przypadkowość, podczas gdy jej konieczność i ogólne prawidło, dopiero przed świadomością badacza się odsłaniają. Konieczność przeto i przypadkowość występują tu jako sprzeczność zawsze rozbieżna a nigdy nie mogąca się doczekać rozwiązania. Dopiero w duchu konflikt ten pojednania dostępuje. Każda strona antytezy równouprawnioną się staje i przyczynia się do normalnego ukształtowania całości, podczas gdy na poprzednich szczeblach każdy moment albo był gnębionym, albo sam gnebił. Naturalna przeto konieczność jest tylko jednostronna, duchowa zaś spekulatywno-konkretna; ztad też wszelkie indukcye z filozofii natury do filozofii ducha zastosować można, ale nie odwrotnie.

16

Przyszłość w ogóle w trojaki sposób determinować można: uczuciem, myślą i wolą. Pierwsza determinacya jest bezpośrednią, naturalną, ślepą, przypadkowa; ztąd obejmuje przeważnie tylko partykularności Bytu, pojedyńcze Fakta, - staje się przeczuciem, - wyradza jasnowidzących, Proroków. tego bardzo głębokiem jest słowo Św. Pawła: części znamy, i po części prorokujemy" (I Cor. XIII. 9.) Druga derterminacya jest reflexyjną, pomyślaną, teoretyczną, świadomą, konieczną; - ztąd też obejmuje ona przeważnie ogólność myśli, prawa, to co istote stanowi, - wyradza ona Filozofów Historyi. - Tu już nie miejsce dla "poznania po części", - poznanie nasze już nie zagadkowe, ale jasne. (I Cor. XIII. 12). Trzecia determinacya jest nareszcie istotnie praktyczną, zastosowaną, dokonaną, samorodną, własnowolną, wolna, - to też obejmuje ona całą dziedzinę Czynu, Fakta oraz ich znaczenie, Teoryę i Praktykę, Pojęcie i urzeczywistnienie go, - a wyradza wykonawców Historyi.

Co zaś do kriterium owych trojga Determinacyi, to pierwsza znajdzie je po za sobą, (zewnątrz siebie) w zewnętrznie istniejącym spełnieniu przepowiedni; druga w sobie, w apodyktyczności prawideł myśli; trzecia zaś zarówno w sobie jak po za sobą, w objektywnym urzeczywistnieniu subjektywnie świadomej teleologii. Pierwsza jest właściwością starożytności, kiedy myśl jeszcze nie była jak dziś rozwiniętą, a ludzkość więcej instynktowo żyła; – otóż te przeczuwanie właśnie zrodziło to co mogli-

byśmy nazwać Historiopneustyą, albo Historiomantyką. Druga jest naszym czasom właściwą, albowiem od wystąpienia Chrześciaństwa nie mamy już Proroków; mamy natomiast myślące duchy, ponieważ Prawda przyszła na świat przez Chrześciaństwo, podczas gdy starożytność tylko do Piękna dotarła w jego różnorodnych przekształtach. Dla tego też obecnie przychodzimy do Historiozofii i otwiera nam ta filozofia Historyi zapieczętowane księgi Danielowe, gdyż one tylko do czasu z góry oznaczonego zapieczętowane być miały, kiedy wiele badaczy nad niemi przejdzie, a wiedza rozmnożenia dozna. (Dan. XII. 4.)

Trzecia determinacya nareszcie należy do przyszłości, stanie się ona przedmiotowem, istotnem urzeczywistnieniem poznanej prawdy, a to właśnie stanowi *Dobro*, czyli Praktykę, która już Teoryę w sobie zawiera.

ر4

Spotka nas może zarzut, że wręcz przeciwnie świadomość, miasto wyprzedzać zdarzenia, jak to tu zaznaczyliśmy, zazwyczaj po nich się budzi, przez co właśnie owe zdarzenia wyjaśniają się i przemienienia dostępują. Wielka to prawda zaiste, skoro tylko na bardzo ważne rozróżnienie się zgodzimy, pomiędzy Faktami (Thatsache), czyli wypadkami, a właściwemi Czynami (Thaten), które to oznaczenia zupełnie są różnorodne, choć na pozór jednobrzmiące, a rozróżnienie ich nie małej jest wagi. Wypadkami (facta) nazywamy bowiem owe bierne zdarzenia, które rzekłbyś spotykamy, względem których zupełnie obojęt-

nie się zachowujemy, coś istniejącego po za naszą działalnością i po za naszą świadomością. Oczywiście przystąpić musi do nich nasza świadomość, aby je na swoje przerobić, i w zewnętrznym tym Bycie wewnetrzna istote zbadać. Czyn zaś (actum), to zgoła co innego. Nie jest to już owo bezpośrednie zdarzenie, które jedynie w siebie przyjąć i w sobie odzwierciedlić mamy, on już jest odzwierciodlony, odbity, już pośrednio zbliżony (vermittelt), już pomyślany, wprzód zamierzony, a potem dokonany, jest to wypadek aktywny, który całkowicie do nas należy, – nie obcy już, ale przed urzeczywistnieniem już świadomy. Można przeto nazwać fakta naturalnemi, czyny zaś sztucznemi wypadkami. Fakta stanowią nieświadomą, czyli przed-teoretyczną Praktykę, Czyny zaś swiadomą, czyli po-teoretyczną, bo teorya wciska się pomiędzy obie te praktyki, ze których ostatnia, a mianowicie po-teoretyczna, objawia nam się jako prawdziwa synteza Teoryi i bezpośredniej Praktyki, Subjektywności i Objektywności, zważywszy że Czun w ogóle jest substancyalną syntezą Bytu i Myśli. 1) O tem obszerniej w Rozdziale trzecim.

Jeżeli przeto dziedzinę Przeczucia, które powinnoby wyprzedzać świadomość, dawno przekroczyliśmy, jeżeli znajdujemy się już w dziedzinie Wiedzy, a mianowicie na tym punkcie, gdzie świadomość zapo-

Digitized by Google

¹) W tem leży powód owego pierwszeństwa sądów, "opinions" przed obyczajami, (moeurs) które Ballanche i inni zauważyli.

mocą Historiozofii zupełnie dorównywa owej przedteoretycznej Praktyce, to nieuniknionym jest tu zwrot do wręcz przeciwnego stosunku, a mianowicie do stosunku, w którymby świadomość wyprzedziła Fakta i wyprzedziwszy je, prawdziwy Czyn zrodziła, ową Praktykę poteoretyczną, która ma się stać udziałem Przyszłości. Wraz z dojrzeniem świadomości nastał przeto punkt zwrotny dla wydarzeń, który Fakta w Czyny zamienić ma. Tem samem wykazujemy, że świadomość istotnie dotarła do tego punktu zwrotnego z którego tak przed siebie jak za siebie spoglądać może, aby całokształt dziejów przemyśleć, czego właśnie w tej chwili Historiozofia dokonywa.

Widzimy przeto, że Historya rzeczywiście owe trzy instancye: Przeczucia, Świadomości i Czynu przebywa, i przez to dopiero pojmujemy dla czego po dziś dzień Przeszłość tak mętną była, dla czego Teraźniejszość wszystko światłem Prawdy opromienia, a dlaczego Przyszłość tak stanowczo świadomie i o własnych siłach się rozwinie. Jeżeli bowiem Przeszłość przedstawiała nam się jako naturalna i że tak powiem przypadkowa, tak iż dopiero post factum zrządzenie Opatrzności poznać można było, to dziś powinna ludzkość, odkąd dostąpiła już istotnej świadomości siebie samej, zacząć sztucznie niejako i ideowo dokonywać własnych iście czynów. Bynajmniej tego rozumieć nie należy, jakoby Opatrzność z dziejów wystąpić miała, pozostawiając je własnemu losowi. Owszem tak pojmować należy, że ludzkość sama do tego właśnie stopnia dojrzałości dojść powinna, ażeby

Digitized by Google

jej własne postanowienia utożsamiły się z boskim planem Opatrzności, czyli żeby owe osobniki o dziejowem znaczeniu, owe bohatery-przedstawiciele narodów, a mianowicie tak je reprezentujące, że ich własne biografie słusznie za ogólną historyę uchodzić mogą, przestały już być ślepemi narzędziami czy to przypadku czy konieczności, a stały się owszem świadomemi wytwórcami swej własnej wolności. Wtedy dopiero wola Boża tak się dziać może na ziemi, jako w niebie, to znaczy z miłością, świadomie i własnowolnie, podczas gdy urzeczywistniała się dotąd przez Wszechmoc Bożą, ale bez świadomego i własnowolnego współudziału Ludzkości.

Wykazawszy abstrakcyjną możność i rzeczywistość rozpoznania Przyszłości, (ponieważ szczegółowosubstancyalny i dokładny jej dowód jedynie po wyłożeniu rzeczywistem materyału historycznego nastąpić może) — przechodzimy nareszcie do jej konieczności. Z niej dopiero wynika jasno wyższa zasada Organizmu dziejów. Tej to wyższej zasady Organizmu jedynie szczególnym przypadkiem jest zasada poznawalności Przyszłości i z niej dopiero będziemy mogli wysnuć kategorye treści Historycznej świata, a następnie jej prawdziwy teleologiczny proces.

Przeznaczeniem Ludzkości jest urzeczywistnić własne swoje pojęcie, a dzieje stanowią właśnie proces tego urzeczywistnienia. Atoli owoców tego rozwoju dopiero przy końcu oczekiwać można, wszel-



kie przeto wcześniejsze stadia nie są niczem innem jedno Przygotowaniami i Przesłankami, z których zespołu wielki syllogizm ducha świata się składa. Proces ten przeto stanowi pewną całość, i gdyby jedynie o stronę formalną progresyi chodziło, moglibyśmy przy tylowiecznej świadomości jej biegu, z matematyczną pewnością pozostałe członki tej progresyi oznaczyć. Atoli, ponieważ proces dziejowy nie ogranicza się na tak abstrakcyjno-formalnym i że tak powiem ilościowym rozwoju, ale ustawicznie jakościowo substancyalne determinacye rozwija, dla tego właśnie podobne matematyczne indukcye wystarczyć nam tu zupełnie nie mogą, chociaż znowu stałą zasadę tegoż rozwoju stanowić muszą. Ztąd też zadaniem Historiozofii bedzie: zbadać substancyalnie przeszłość, głębszej analizie poddać wszelkie treściwe elementa życia Ludzkości, które się dotychczas rozwinęły, rozpoznać jednostronną i wyłączną wszystkich naturę, ich walkę i wzajemne przemaganie, - oznaczyć specyalne sekcye ogólnego wątku, aby dojść do uświadomienia sobie, w której z tych sekcyi już się znajdujemy, które już przebyte, a które nas jeszcze czekają, zanim na najwyższy szczyt rozwoju ducha sie wzniesiemy. Gdziekolwiek przeto specyalnie jednostronny element w Przeszłości spotkamy, wypadnie nam wręcz przeciwległy mu moment do przyszłości odnieść; gdziekolwiek zaś w przeszłości już rozwiniętą zastaniemy walkę i sprzeczności, co właśnie najczęściej nam się zdarzy, tam ich syntezę przyszłości dopiero przekazać mamy. sposób z chaosu już rozwiniętych antytez dojdziemy do konstrukcyi spekulatywnych syntez, które to szczególne syntezy dalej jeszcze dośrodkowo współbieżyć, i w ogólnej syntezie (synthesis syntheseon) do jedności dojść muszą. Jedność ta stanie się właściwym, najwyższym i najdojrzalszym owocem historycznego drzewa. W taki sposób niedostatek przeszłości stanowić będzie dodatnią stronę przyszłości, ujemny wizerunek przeszłości, dodatni wizerunek przyszłości, i tylko tak dojdziemy do koniecznego przeświadczenia, że przeszłość i przyszłość wspólnie w absolutnej zależności jedna od drugiej wykończony Organizm dziejów stanowią.

W ten sposób zasada poznawalności przyszłych czasów, a mianowicie treści ich, wiedzie nas do całokształtu dziejowego Procesu, do jego Organizmu, a tem samem do prawdziwego rozczłonkowania go stosownie do praw spekulatywno-rozumowych, podług których właśnie apodyktyczny podział Historyi jedynie otrzymać możemy. Podział to nie inny jedno trichotomiczny, czyli dokładniej, którego pierwszy Peryod jest tetyczny, drugi antytetyczny, trzeci zaś syntetyczny i zgoła najkonkretniejszy. — Główne te formy ducha świata muszą się dokonywać jedne po drugich na ogólnym torze Historyi, nie wyłączając ich przysobowości (nebeneinandersein), ani wzajemnego na siebie oddziaływania.

Aby się bezpośrednio zorientować na naszem stanowisku, – albowiem ogólne jedynie orientowanie

Digitized by Google

ی د

się może być przedmiotem Prolegomenów, - napomknąć tu tylko można, że duch świata obecnie na progu trzeciego, syntetycznego okresu stanał, przyjmując za okres pierwszy, a mianowicie tetyczny: całą starożytność, za drugi zaś, antytetyczny: wręcz przeciwległy jej świat chrześcijańsko-germański. Tym sposobem trzy pierwsze epoki główne u Hegla sa dla nas tylko trzema momentami pierwszej epoki głównej, którą świat starożytny Czwarty zatem okres Hegla jest dla nas drugim, a mianowicie świat dzisiejszy. Trzecim nareszcie dla nas okresem jest Przyszłość, której właściwy charakter czy przeznaczenie poznać można z jednostronnego przeciwpostawienia obydwóch poprzedzających okresów.

Przed nastaniem bowiem Chrześciaństwa panował w dziejach okres zewnętrzności i bezpośredniej objektywności; subjektywnie duch nie sięgał jeszcze po za pierwszy stopień własnego rozwoju, t. j. po za zmysłowość, objektywnie zaś zarówno nie po za swoją najbezpośredniejszą formę: abstrakcyjne prawo. - Chrystus przyniósł na świat element wewnętrzności, reflexyi, subjektywności. Zmysłowość podniósł on do poziomu wewnętrznej świadomości, pojęcie prawa zastąpił wyższem pojęciem moralności; ztąd też Chrystus stanowi punkt środkowy ubiegłych czasów, ponieważ On jeden radykalną reformę ludzkości spowodował i wielką kartę dziejów obrócił. Wraz z pojawieniem się tej nowej zasady znalazły się i nowe ludy, które zalały niwę dotychczasowej

Historyi i odświeżając krew zdrętwiałych i zgrzybiałych szczepów starożytności, odmłodziły ją, tak iż w tej chwili dziejów spostrzegamy nie tylko moralne ale i fizyczne odrodzenie Ludzkości. *Dwie* przeto dziedziny swego rozwoju przebiegł duch świata dotychczas, a dziedzinami temi to świat starożytny, który trwał aż do wędrówki ludów, oraz świat germańsko nowożytny, który trwa po dziś dzień. Albowiem jakkolwiek znaczące są Reformy zapoczątkowane w XV wieku, to nie stanowią one tak skrajnego przeciwieństwa, ani tak radykalnego zwrotu we wszelkich stosunkach życia jak owe dwa przeciwległe okresy.

27

Ponieważ wszakże Historyi daleko jeszcze do tego, aby wszelkie żywioły rozwineła, które leżą w jej pojęciu, kiedy nas przecież przyszłość jakaś czeka, którą z przesłanek ubiegłych czasów wywnioskować mamy, przeto powiedzieć musimy, że żaden z wykluczających się jednostronnych żywiołów po dziś dzień objawionych, przy tej właśnie jednostronności i wykluczającej rozbieżności zadowolnić rodu ludziego nie może. Z owej rozbieżności (Discretio) rwą się one raczej ku wyższemu współbytowaniu (Concretio), które stanie właśnie prawdziwem stanowiskiem jako i koroną wszelkich poprzednich determinacyi. Podniesie je przeto z ich mechanicznego ustosunkowania i chemicznego antagonizmu, do organicznej współbieżności, (Concursus) i zwolonego współdziałania (Consensus).

W Starożytności, ponieważ ten okres dziedzinę bezpośredniości stanowi, panują psychicznie: uczucie, absolutnie: piekno i sztuka. Z Chrześciaństwem nastał dialektyczny rozbrat w bezpośredniej jedni i naturalnej tożsamości starożytnego świata. Partykularności wzięły górę, i to stanowi świecki charakter Średnich wieków i Feodalizmu, który w przeciwieństwie do siebie samego, przeciwstawia się religijnej, wewnętrznej ogólności. Indywiduum, skoro tylko abstrakcyjnym człowiekiem się staje, ze sobą samym w rozterkę zachodzi, obowiązki jego i popędy we wzajemną ze sobą walkę, czego w Starożytności nigdy być nie mogło, dopóki ani wewnętrzna świadomość moralnych obowiązków, ani nawet duchowe wewnętrzne życie zgoła rozbudzonem nie było, a zaledwie instynktowe poczucie obyczajowości Świat był tylko Jednią, – żadnego istniało. znano, – conajwyżej zaledwie światu nie przeczuwano, a podobnie mgliste pojęcie praktycznego wpływu na życie mieć nie mogło. Drugi zaś okres nie tylko pierwszemu się przeciwstawia, ale jeszcze sam w sobie na wewnętrzne przeciwieństwo się rozpada, którego Świat i Zaświat najogólniejsze stanowią wyrazy. Tu leży powód chemicznego Antagonizmu, bez którego drugi Okres dziejów obejść się nie może. Nie tylko przeto zaprzeczenie pierwiastkowi starożytnego świata, ale także i zaprzeczenie wzajemne pierwiastków w własnem łonie, stanowi charakter drugiej Epoki. 1)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chrześciaństwo, jako religia jest zapewne nietylko antytetycznym, ale bezsprzecznie zarazem i syntelycznym Momentem.

Otóż w tym ogólnym wewnętrznym antagonizmie nieuniknionem było żeby panująca w Starożytności idea Piękna zginęła, a bezpośrednia Intuicya w Reflexye i Analize się przerodziła. Uczucie wzniosło się do godności Wiedzy, nieświadomy popęd do Piękna przerodził się na świadome badanie Prawdy. Istotne przeciwieństwa Rzeczywistości rozwineły sie równocześnie z idealnemi sprzecznościami Myśli, tym drugim okresie, sprzeczności ale tylko jako *ustanowione* zachodzą, podczas gdy w poprzednim świecie były same przez się. Niedostateczność przeto znamionuje wspólnie obiedwie Epoki. Tam ludzkość prawie wyłącznie materyi hołdowała, tu zaś prawie wyłącznie była od niej oderwaną. Oczywiście nie małym jest postęp od Uczucia do Wiedzy, od bezpośredniej Przedmiotowości do wewnętrznej Podmiotowości. Wszystko to wszakże zawsze jeszcze abstrakcye i jednostronności stanowi, które dopiero we wzajemnem pojednaniu znaleźć mogą tak własną racyę bytu, prawdziwa rzeczywistość. Równie przeto iak w starożytnym świecie duch przedmiotowy zaledwie do pojęcia prawa wznieść się zdołał, tak znowu w dzisiejszym świecie cechuje go przeciwieństwo tegoż prawa, a mianowicie Moralność. Prawo zaś jak i Moralność to znowu tylko abstrakcyjne prze-

Stanowi ono bowiem istotne pojednanin Stwórcy ze Stworzeniem, Boga z ludźmi. Dla tego też jego Założyciel prawdziwym był Bogo-Człowiekiem, a w Religii objawił nam najwyższą Prawdę. Ale w dziejowym Procesie chrześciańsko-germański okres stanowi moment dialektyczno-antytetyczny. —

słanki prawdziwej Obyczajowości. Drogą tego Procesu pierwotne Indywiduum Starożytności wzniosło się w ogóle do godności człowieka i Podmiotu. godności która wszakże dopiero w konkretnej Obyczajowości zrzucić może ze siebie abstrakcyjność swoją i próżnię, a stać się konkretnie członkostwem ludzkości w Rodzinie, Państwie etc.

22

00.

Cokolwiek przeto Uczucie przeczuło, a Wiedza poznała, to wszystko pozostaje absolutnej Woli do urzeczywistnienia, słowem to stanowi właśnie nowy kierunek Przyszłości. Zrealizować ideę Piękna i Prawdy w praktycznem życiu, w uświadomionym już świecie Przedmiotowości, zespolić organicznie wszystkie jednostronnie i pojedyńczo występujące żywioły życia Ludzkości i doprowadzić je do żywego współdziałania, a nareszcie urzeczywistnić ideę absolutnego Dobra, i absolutnej Teleologii na naszym świecie, — oto jest wielkie zadanie Przyszłości.—

Atoli, aby zadanie to rozwiązać, aby otworzyć nowy okres wielkiem fizycznem i antropologicznem zdarzeniem, na to potrzeba nowej wędrówki ludów. Jednakowoż odwrotność stosunków wywołuje również przeciwległą konieczność, t. j. że nowa wędrówka ludów musi stanowić Reakcyę przeciw poprzedniej, i wychodząc z łona ludów cywilizowanych zalać szczepy po dziś dzień jeszcze barbarzyńskie. Otóż przy pierwszej wędrówce ludów

surowe siły natury odniosły zwycięztwo nad nieuświadomioną jeszcze siłą ducha. Zwycięztwo to jednak przez ironię losu na to się tylko przydało, żeby Ducha samego odrodzić. Odtąd zaś siła Ducha zwróci się na siły natury, które same w sobie się rozpadają, a zwycięztwo ducha posłuży znowu do odrodzenia samej natury. Albowiem podniesienie ludów ze stanu natury na szczebel rozwoju duchowego, do którego sami się już wznieśliśmy, stanie się nawzajem dla nas samych podniesieniem i odnowieniem naszej własnej zwyrodniałej natury. Taki odwet ducha świata, czyli owa druga, odwrotna wędrówka ludów, będzie nieuniknionem przejściem do trzeciego Okresu.

Uderzającem jest istotnie, że nie wpadliśmy dotychczas na ten trichotomiczny podział organizmu dziejów, kiedy już tylokrotnie Chrystusa za prawdziwe centrum dziejów uznano. I w rzeczy samej świat przedchrześciański i pochrześciański w tak skrajnem przeciwieństwie stoją jeden do drugiego i tak ważnego doczekały się zwrotu z nadejściem Chrystusa, że zniewala on nas do uznania, (czego też później uczynić nie omieszkamy), we wszystkich specyficznych elementach życia Ludzkości, przeciwpostawienia się obydwóch tych Epok.

W zapadłym zakątku Heglowskich pism znajduje się kilka uderzających ustępów, które nasuwają przypuszczenie, że nietylko drudzy je przeoczyli, ale

Digitized by Google

30

7)

nawet sam Hegel o nich zapomniał, gdy tymczasem powinny były bezpośrednio naprowadzić na pojęcie Historyi jakie tu podajemy. W rozprawie o stosunku filozofii natury do filozofii w ogóle (Zbiorowe pisma Hegla Tom I str. 311 – 315) przeciwległość świata starożytnego i dzisiejszego absolutnie wyrażono, a brakło tylko zasady rozpoznawalności Przyszłości, czyli pojęcia Przyszłości jako dopełniającego (integrirend) członka Całości, aby wyrzec i spekulatywnie uzasadnić organizm Dziejów. Z tak ścisłego zbliżenia się Hegla do naszego własnego stanowiska czerpiemy przeświadczenie o jego logicznem uprawnieniu, jak nie mniej o tem, że jest ono na czasie. W normalnym bowiem rozwoju ducha nie godzi się mówić ani o nowym kierunku, ani o nowem stanowisku, któreby w przeszłości uprawnienia swego dowiodło wyraźnemi znakami, świadczącemi o przeczuciu ich potrzeby. Czyż sama Hegla nie była pragnieniem całych stuleci? tając n. p. Giordana Bruno, czyż nie mamy wrażenia uroczystej jej inauguracyi? że nadszedł dzień Otóż od Giordana Bruno aż do Solgera patrzymy na ustawiczne odkrywanie Metody, na ustawiczne o nią zabiegi, aż nareszcie Hegel odkrycia dokonawszy, tym sposobem sam owo ważne stadium ducha stanowi.

Tak tedy ujawniły się jedne po drugich jednostronności starożytnego i nowożytnego świata, a tem samem przekazały trzeciemu syntetycznemu okresowi, który do Przyszłości należy, rozwiązanie przeciwieństw

dziś dopiero i to zaledwie ujawnionych. W ten sposób poddajemy samą treść dziejów prawdziwie spekulatywnej Trichotomii, bez najmniejszej ujmy, czy to dla Przeszłości czy dla Przyszłości, otwierając tejże pole odpowiednio bogate i płodne, chociaż dające się z góry określić. W ten sposób również zadość czynimy obydwom przeciwległym wymaganiom, a mianowicie: określić idealnie całokształt dziejów i to tak, aby z drugiej strony uniknąć jakiegokolwiek wykluczania możliwości dalszego rozwoju. Dylemat ten tylko tak dał się rozwiązać, a przy jakiemkolwiek innym poddziale stanowiłby Scylle i Charybde. Skazanoby się bowiem albo na podział nie spekulatywny dziejów, a po prostu przypadkowy, bezpośrednio dany, jak n. p. czteroperiodowy podział Hegla, albo też na wtłaczanie gwałtem materyału historycznego do konstrukcyi apriorystycznej. Hegel wolał dać się Scylli pochłonąć i słusznie, bo ratunek z tego stanowiska integralniejszy; gdyby zaś był zastosował na próbę troisty swój podział, to rozbicie się na Charybdzie płonnego szematyzmu byłoby jego honor na gorszy szwank naraziło.

Tak zaś bezsprzecznie dość wielka dlań chwała, że filozofię historyi aż na tę wyżynę doprowadził, zwłaszcza że z główną nawą filozofii szczęśliwie aż do portu zawinąć zdołał.

Digitized by Google

Z organicznego pojęcia ogólnego procesu ducha świata, przejść nam teraz trzeba do jego specyalizacyi. aby nareszcie dotrzeć do jego każdorazowej szczególności. Ponieważ wszakże pojęcia powyższe już dokładniej się rozwinęły w świadomości ludzkiej aniżeli pojęcie ogólnego Procesu, zwięźlej je przedstawić możemy.

21.

Z abstrakcyjno-dialektycznej Genezy ogólnego Postępu Ludzkości zstąpić nam teraz wypada do specyalnej analizy integralnych jego stopni, które w mniejszym zakresie i miniaturowych zarysach powinny ze swej strony także odźwierciedlić szeroki prąd ogólnego Postępu. Stopnie te tworzą poszczególne ludy i narody, z których każdy ma swój specyalny rozwój na wzór całości, oraz specyalne swoje i względne przeznaczenie ostateczne. tedy podlega każdy szczególny duch narodowy tym samym dialektycznym prawom, co duch ogólny, z ta jedna tylko różnica, która właściwie między wszelką szczególnością a ogólnością panować zawsze musi, a mianowicie, że pierwsza w uznaniu swej ograniczoności i oznaczonej skończoności, nie przestaje podlegać zaprzeczeniu, i stałe swe ujście w prądzie ogólności znajduje. Z drugiej strony taż ogólność znajduje swe urzeczywistnienie jedynie w tych szczególnych dopływach. Skoro zaś znamieniem ogółowości jest wieczna ciągłość (Continuitas), a odwrotnie specyalne odosobnienie (Discretio) znamionuje szczegółowość, łatwo nam przyjdzie zrozumieć, dla czego w owym ustawicznym

a jednorodnym przepływie ogólnej Posobowości (nacheinandersein) na każdym szczeblu rozwoju różnorodne a niezależne koła się tworzą, których summa powierzchni: Przysobowość stanowi, w przeciwieństwie do summy długości Posobowości. Oto jest logiczna podstawa równoczesnej różnorodności narodów i państw, które same znowu w swojej Przysobowości Posobowość przedstawiają, skoro owe rozmaite współistniejące narody same rozmaite stopnie ducha stanowią i rozmaite szczeble ogólnego rozwoju zajmują.

Tak w każdej Teraźniejszości objawia się skupienie (Concentratio) Przeszłości i Przyszłości, albowiem u ludów, których dziejowe przeznaczenie jeszcze dalekie, – podczas gdy u innych takowe już dojrzało, - zarody przyszłej wielkości nieodzownie istnieć już muszą, zarody, które im uprawnione następstwo w Światowej Hegemonii zapewniają. Czekać wszakże z jej urzeczywistnieniem musza, dopóki właśnie ogólny postęp ludzkości w całości tej idei nie dostąpi, którą one specyalnie wcielić powołane. Ztad muszą one do czasu w mglistych Limbach nierozwartej jeszcze Historyi przebywać, i nie wolno im mięszać się czynnie w sprawy światowe pod kara poważnej ujmy dla własnej sprawy. W tem leży też przyczyna owej wielkiej siły tego co istnieje i jest aktualnem, a przeciw czemu żadne przyszłe nie wskurać nie może, dopóki samo dopiero jest przyszłem, t. j. dopóki się tak ściśle do warun-

25)

ków teraźniejszości nie dostosowało, żeby już koniecznie uchodzić za coś zupełnie odpowiedniego dla obecnej chwili. Można wprost nawet twierdzić, że cokolwiek badź jest przyszłem, choćby nie wiem jak rozsądnem i konsekwentnem okazać się miało, nic zdziałać nie może przeciw temu co istnieje, ale że zanim stanie się istniejącem, już musi być istniejącem. Pozorną tę antynomię łatwo wytłomaczyć tem, że wszelka nowość jest powtórzeniem, gdyż ilekroć pierwszy raz rzeczywistości narzucić się pragnie, zawsze ustąpić musi przed tem co poprzednio istniało, ale dopiero przy drugiem wtargnięciu w exystencyę, jako coś byłego, wyposażonego w wewnętrzną i zewnętrzną, rzekłbyś w fizyczną i moralną siłę, utrzymać się zdoła przy Hegemonii w świecie, która jej się odtąd należy. -

Atoli co zwyciężone, bynajmniej dla tego zniszczonem nie jest; owszem właściwy jego rezultat i właściwy jego owoc trwa tak idealnie, jako moment tego co nowe, jak realnie, chroniąc się w jaki zapadły kącik Przysobowości, gdzie się sadowi, aby stanowić bezpośrednie świadectwo Przeszłości. A tak idealnie w każdej chwili i na każdym kroku Historyi całokształt ogólnego organizmu rozeznać możemy, a chociaż przewaga czy jaśniejsze oświecenie przypada w udziale właściwemu żywiołowi każdorazowego Okresu, chociaż naród, który ten żywioł wciela, nad mnemi góruje, to przecież mamy w każdorazowej Teraźniejszości szczególne jej Przeszłości i Przyszłości. — Tak dochodzimy do uznania, że to co było,

1

jest i będzie, a to co będzie, jest i było, – ale zawsze tylko albo *implicite*, albo *explicite*, w znaczeniu intensywnem lub extensywnem.<sup>1</sup>)

Przeszedłszy tak z przecięcia podłużnego historycznej linii, do jej przekroju, z jej ogólnego prądu do jej szczególnych stanowisk, a nareszcie z ilościowego w jakościowy jej Proces, z którego czasowe i miejscowe ograniczenia Państw, oraz inne wzajemne fluktuacye wysnućby można, zostawałby nam jeszcze trzeci moment do zbadania, który podmiotową jedność i miarę poprzedzających stanowi.

Wielcy ludzie są takiemi prawdziwemi indywidualizacyami Ogólności i Szczególności w Historyi, oni, którzy z drugiej strony najdokładniej owe przeciwległe kierunki w swej jednostce odzwierciedlają. Wszechdziejowa jednostka jest bowiem z jednej strony przedstawicielką ogólnej historycznej idei, a z drugiej, specyalnego charakteru swego własnego narodu; w niej przeto tak Ogólność jak Szczególność stykają się, uosobniają i pierwowzorują, – atoli zawsze z zachowaniem własnych przypaddłości, nieodłączonych od żadnej samodzielnej osobistości. Nie tu wszakże jeszcze kres dla znaczenia

<sup>1)</sup> Monteskiusz snać przeczuwał to mówiąc: (Espr. d. L. L. I. a) "Chaque diversité est uniformité, chaque changement est "constance," gdyby ze związku myśli, w którym to zdanie zachodzi, nie wypadało, że należy je uważać za genialną tylko intuicyę, ale nie za myśl spekulatywnie wysnutą.

wielkiego człowieka, gdyż stosunek jego istotnie nie ogranicza się tylko do swoich czasów, ale sięga jeszcze do przeszłych i przyszłych stuleci. Kiedy wielki człowiek ma wystąpić na widownię świata, oddawna już odczuwamy jego potrzebę, - kiedy ją opuszcza, długo jeszcze korzystamy z owoców jego działalności; ztąd oczekiwanie jego w przeszłości, przeważny wpływ jego w teraźniejszości i sława jego w przyszłości. Wszystkie te przypadłości jego istoty, tem są ważniejsze, im ważniejsze są sprawy, które zjawienie się jego wywołały, im głębszą i szerszą jest idea, którą urzeczywistnia. Całe pasmo dziejów musi być niezbędnie karbowane podobnemi osobistościami, a choć niewiele największych gwiazd spotkamy, to jednak i mniejszym gwiazdom wszelkiego blasku nie odmawiajmy. sza one istny tworzyć łańcuch, w którym zgaśniecie jednej, zejście następnej zapowiada, albowiem Ludzkość żadnym prawem obejść się bez nich nie może. Ich nierównomierność polega na nierównomierności stanowisk które zajmują, a zwłaszcza na tem, że wyolbrzymiony duch, tym którzy zaledwie po nad zwykłą miarę wyrośli, mało, a często nawet nic więcej nie pozostawia do czynienia nad wykończenie własnego dzieła.

Tak tedy z pomiędzy tych żywych pomników przebytej przez ludzkość drogi, niektórzy zaledwie na satellitów tamtych zakrawają. Ale im wyżej się który z nich wzniesie, tem obszerniejsze koło opiekuńczy jego cień zatacza, tem rozleglejszą staje się

parabola jego działalności, tem dłużej także ludzkość pod jego kroczy wpływem, a przynajmniej tem trudniejsze i ważniejsze koleje mieć będzie do przebycia, albowiem wielkość jego nie czasem, ale ważnością osiągniętych rezultatów mierzymy.

Z powyżej powiedzianego samo przez się wynika, że przy małej bardzo liczbie osobistości, którym podobne, olbrzymie znaczenie powszechnego, wszechdziejowego wpływu przyznać możemy, oraz przy dalszem wzajemnem odosobnieniu w jakiem się zjawiają, nie wolno nam zapoznawać znaczenia, choć częściowo bardziej ograniczonego, niemniej jednak istotnie historycznego, owych osobistości, które niejako ustawicznie indywidualizacyę Ogólności i Szczególności w specyalnych dziedzinach stanowią.

Dopiero po owej syntetycznej podmiotowości i konkretnej indywidualizacyi poznawać zwykliśmy prawdziwie historyczne znaczenie owych przodowników narodowych czy państwowych, którzy właśnie tworzą ów wspaniały kwiat swego czasu i narodu. Uczestniczą bowiem, choćby w ciaśniejszem zrozumieniu, w owem wielkiem znaczeniu wszechdziejowych osobistości, które na tem polega, że są iście pierwowzorami, i to właśnie tłomaczy dlaczego nieraz historyę ogólną uważać możemy za zbiór samych biografii Królów, lub innych prowodyrów narodowych, albo na odwrót. A nie jest to tylko prawdą

Digitized by Google

25

25,

a priori, bo i doświadczenie tego samego nas uczy, że głowa Państwa jest zawsze wyrazem istotnego ducha swego narodu na danym szczeblu jego rozwoju, oraz że panuje między nim a tymże duchem wzajemnego absolutnie wpływu, stosunek z jednej strony jest jego biernym przedstawicielem, z drugiej zaś czynny wpływ nań wywiera, do tego stopnia, że nie mniej słusznie powiedzieć by można, że naród jest szerokim przedstawicielem idei swego monarchy. Zogniskowanie takie ducha narodowego w osobniku jest tak dalece koniecznością historyczną, że widzimy, iż nawet Rzeczypospolite w starożytności jak w dzisiejszym świecie jej hołdują, nacałym paśmie dziejów ustawiczne kierownictwo Ludzkości przez jednostki uznając. Dla tego też mogą nam się dzieje dziejami jednostek wydawać, a mimo to pozostać dziejami ludzkości, bo jednostka taka, choć bez najmniejszej utraty dla swej osobowości, nie przestaje stanowić z jednej strony: punctum saliens szczególnego narodu, a z drugiej strony specyficznego węzła w ogólnej linii rozwoju Ludzkości.

Tak doszliśmy do trojakiego oznaczenia Organizmu dziejów, a mianowicie z punktu widzenia Ogółowości, Szczegółowości i Jednostkowości.

ar

1) Jako ogólny Organizm w Posobowości dziejów, gdzie całokształt rozwoju ducha świata za

żywy Proces uznaliśmy, którego stadia wzajemnie się warunkują, a w którego spekulatywnej całości trychotomiczne uczłonkowanie wykazaliśmy.

- 2) Jako szczegółowy Organizm w Przysobowości dziejów, gdzie ustawiczny ten Proces poddaliśmy rozkładowi, co tworzy antytezę poprzedniego stanowiska. Jako antyteza zaś nie tylko sama przez się rozróżnienie stanowi, ale nadto rozróżnienie same w sobie się jeszcze rozróżnia, tak że na tem stanowisku podwójne łamanie się promieni pierwotnego Organizmu dostrzegamy, a mianowicie:
- a) Każdy z osobna naród odbija we własnem łonie organizm całości, które to odzwierciadlanie samo się rozdziela na:
  - α) posobowe i
  - β) przysobowe.
- b) Całość zaś współistniejących ludów jest znowu odbiciem w *przekroju* ogólnej Posobowości.
- 3) Jako pojedyńczy Organizm w stanie koncentracyi dziejów, gdzie Proces ducha świata do jego najkonkretniejszego szczytu doprowadziliśmy. Stan koncentracyi bowiem stanowi spekulatywną tożsamość Posobowości i Przysobowości, skoro obie niczem innem nie są, jedno abstrakcyjnemi jego przesłankami.

7

Obydwie rozwijają się nieoznaczenie w różnych kierunkach, i obywają się, skoro wzięte osobno, bez wszelkiego ogniska. Stan koncentracyi jest właśnie owem upragnionem Centrum, owym punktem, gdzie obydwa kierunki się przecinają, i to właśnie stanowi znaczenie historycznego osobnika, tak dla jego narodu, jak dla ludzkości w ogóle; tak że ów osobnik w podwójnym swym stosunku nie przestaje być sobą, tj. sam przez się jest i myśli, i sam ze siebie działa. Oto Organizm w swym najbardziej rzeczywistym i konkretnym kształcie, oto absolutne znaczenie historycznej Osobistości.

Już pierwszy ten rozdział dostatecznie tłomaczy dlaczego nasze pojęcie Filozofii Historyi: Historiozofią nazwaliśmy. Nasamprzód zaznaczyliśmy fenomenologiczne jej pochodzenie, stawiając ją naprzeciw Historiopneustyi, a zatem pomiędzy Przeczuwaniem a Wykonywaniem Historyi, na ów punkt zwrotny, gdzie Fakta zamieniają się na Czyny, który to punkt zwrotny następnie Teoryą się staje, absolutną Wiedzą Historyi, czyli, objektywnie rzecz wyrażając: Mądrością Wszechdziejów. – Następnie zaś, przez postawienie pojęcia historycznego Organizmu, zdobyliśmy nowe prawo do nadania takiej nazwy, skoro z tego widać, że dotychczasowe Filozofie Historyi niczem więcej nie były, jak właśnie systemami tymczasowemi i dalszem snuciem bystrych Filozofemów,

ale bynajmniej nie żadnym ściśle spekulatywnem rozwinięciem Dziejów w ich organicznej Idealności, jakto Hegel dla Filozofii jako takiej zrobił. – Jeżeli przeto od Pythagorasa aż do Hegla mieliśmy li tylko Filozofię, która wszakże u tegoż ostatniego do Sofii κατ' έξοχ'ν dojrzała, to w analogiczny sposób opracowaliśmy tutaj problemat (co do metody), a tem samem właśnie dotychczasowa Filozofia Historyi sama do stanu Historiozofii dojrzeć musi. Dalsze wynikłości, jak nie mniej wyróżnienie drugich stron zadania, w następnym rozdziale.



## II.

## Kategorye Historyi.

Jak wszystko w całość się splata,
Jak jedno w drugiem działa i żyje
Jak siły niebieskie się wznoszą, opadną,
Złote swe wiadra nawzajem podając.
Błogosławieństwem niebios owiane
Wskroś ziemski padoł przejmują
Harmonią wszechświat wszystko poi w koło.

Goethe.

Jeżeli w pierwszym rozdziale wykazaliśmy Ogólność, Szczególność i Jednostkowość w Organizmie dziejów, to stało się to przecież znowu tylko jednostronnie, ponieważ jedynie na formalnej stronie procesu poprzestaliśmy, i w rozwoju ducha w ogóle tylko na pytanie: Jak się odbywa? odpowiedzieliśmy. Całe przeto powyższe badanie znowu tylko jako Ogólnik pojąć wypada, a obecnie przejść do jego Wyszczególnienia, a mianowicie do owych ustalonych treściwych żywiołów, bez których współudziału nie byłoby konkretnego rozwoju dla życia Ludzkości. Tu przeto abstrakcyjne Jak? na specyficzne Co? przedzierżgnąć się musi, albowiem skoro wiemy, jak się ten rozwój odbywa, poznać nam teraz wypada co on ma do rozwijania, – aby następnie nareszcie

nGo

zapytać o powód, (Das Warum) tego rozwoju, czyli o absolutną w ogóle Teleologię dziejów.

Przy wysokim stopniu wyrobienia, które Filozofia sama w sobie Heglowi zawdzięcza w kierunku konkretności, musiała wielka część tych żywiołów znaleść zastosowanie w Historyi ściśle odpowiednie do ich znaczenia. Atoli niedostawało temu zastosowaniu systematycznego przeprowadzenia przez treść całą Historyi, słowem niedostawało mu treściwego Organizmu kategoryi historycznych, a to właśnie stanowić ma drugi punkt główny naszego badania.

20,73

4

Świadomość Analogii panującej we wszystkich dziedzinach Wszechświata, a której szczyt tożsamość Myśli i Bytu stanowi, wyrażona już tak niedwuznacznie w owem zdaniu Spinozy: Ordo et connexio idearum idem est ac ordo et connexio rerum, a przez ostatnie wyniki nauki do oczywistości doprowadzona, ona to stanowi właściwe, a wielkie odkrycie najnowszej Filozofii. Wszystko odzwierciedla się we wszystkiem, ponieważ jedna myśl zasadnicza spoczywa na dnie Wszechistnienia. Z samego tego bezpośredniego stanowiska powszechnej Identyczności powinnibyśmy dzieje świata za Mikrokosm uważać, w którym wszelkie dziedziny Bytu, Myśli i Czynu ściśle oznaczony nastrój i właściwy objaw przyoblec by miały.

Ale dalszą tego wynikłością jest, że dzieje świata stanowią w ogóle pole istotnego Czynu, że

zaś, jak to wprzód już zaznaczyliśmy, Czyn jest prawdziwie substancyalną identycznością Myśli i Bytu, (nad czem w III rozdziale trochę obszerniej się zastanowimy) przeto cała istota Bytu i Myśli na widowni dziejów pod formą Czynów wystąpić musi. Skoro zaś duch świata stanowi najwyższy szczyt rozwoju duchowego, a mianowicie bezpośrednią jedność subjektywnego i objektywnego ducha, przeto nie wolno nam już dziejów Mikrokosmem nazywać, ale raczej duchowym Makrokosmem w ogóle, który wchłania w siebie wszelkie niższe determinacye i w sobie dopiero je uzasadnia.

42

Tak przedstawia nam się Historya świata jako szczyt i cel nie już tylko ducha samego, ale całego wogóle Wszechświata, a z takiego poglądu wynika, że wszelkie możliwe abstrakcyjne i realne determinacye, których rozwinięcie jest zadaniem Filozofii, w ostatniej instancyi w duchu świata objawić się muszą, aby w nim dopiero najgodniejszej manifestacyi swej dostąpić. 1) Hegel sam bardzo był blizkim tego wniosku, którego wszakże w całym jego znaczeniu nie postawił, gdy mówi: "Duch zaś na

<sup>1)</sup> Historya to nie tylko analogiczne wyobrażenie z dołu, ale i prawdziwe pojęcie z góry. (Wyobrażenie i Pojęcie bierzemy tu w najwyższem ich objektywnem znaczeniu). Jako makrokosmiczne pojęcie, jest ona więc nadstamianiem, nie już przedstamianiem, podczas gdy mikrokosmicznie, jako wyobrażenie, byłaby dopiero dotknięciem przedmiotu, ale nie jeszcze jego pojęciem, albowiem to co wyobrażamy sięga wprawdzie w wyższe stanowisko, ale nie obejmuje go.

"widowni na której go obserwujemy, w dzie"jach świata występuje w najkonkretniej"szej swej rzeczywistości; niemniej wszakże
"a raczej właśnie dla tego rodzaju konkret"nej rzeczywistości jego, musimy poprzedzić
"wykład natury ducha kilkoma abstrakcyjnemi
"determinacyami." 1)

Co do nas, wniosek o wiele szerszy stawiamy mówiąc: nie niektóremi tylko oznaczeniami wypada nam wykład ten poprzedzić, ale wszystkiemi, gdyż, choćby one same w sobie wzięte zupełnie konkretne były, to przecież w stosunku do ducha historyi zawsze abstrakcyjnemi pozostaną, i właśnie dla tego charakteru najkonkretniejszej jego rzeczywistości, mogą i muszą mu wszystkie służyć za momenta zaledwie, albo za kategorye.

Nan

VIC.

Otóż na tem naszem stanowisku otrzymujemy całkowitą tablicę kategoryi dziejów, skoro wszystko cokolwiek w Wszechświecie istnieje, końcem końców tutaj zbiega i wszelkie szczeble rozwoju Myśli i Bytu są tylko momentami ducha świata. Tu dopiero dostępują swego konkretnego znaczenia, zarówno dla siebie, jak dla tej najwyższej sfery. Wszelkie zatem logiczne, fizyczne i pneumatyczne determinacye rozwojowe w stosunku do historyi za jej momenta uważać musimy, a ztąd otrzymujemy trzy klasy ich

<sup>1)</sup> Wstęp do prelekcyi o filozofii historyi. Str. 20.

kategoryi, stosownie do owych trzech głównych Momentów rozwoju Wszechświata.

45

Rolę w dziejach tego, co logicznemi kategoryami Historyi nazywamy, wykazali po większej części wszyscy w ogóle głębsi filozofowie historyi, a szczególnie Hegel, i to stanowi właśnie największą zasługę Hegla koło Filozofii Historyi: Uprawnienie logiczne wydarzeń, głęboko pochwycone umotywowanie tego co dotychczas uchodziło za naturalnie tylko istniejące, stanowi zadanie, które Hegel szczęśliwie rozwiązać zdołał. A choć niejedną jeszcze lukę, oraz niejedne niedostatecznie opracowane miejsce w kanwie czynów zostawił, uznać to jedynie można jako częściową usterkę czy niedoskonałość, którą z dnia na dzień przecież naprawić można. Atoli z drugiej strony, to co mu wydawca jego za główną zasługę poczytuje, czem nawet w pewnej specyalnej mierze jest istotnie, a mianowicie uszanowanie naturalnego znaczenia Empirii i Objawu, nie gwałcąc ich wtłaczaniem Faktów do żadnej apriorystycznej konstrukcyi, stanowi przecież istotny dlań niedostatek. W Historyozofii, a nawet już w końcu III-go rozdziału naszych Prolegomenów, wyjaśni się, jak sprostać myślimy obydwom tym przeciwległym zadaniom, a mianowicie: przeprowadzić z całą ścisłością, rzeczywiście i systematycznie logiczną dedukcyę, bez żadnego naruszenia najnaturalniejszego przebiegu Empirii. Oczywistem nawet stanie się też w tym rozdziale, przy omówieniu psychicznych kategoryi, że bynajmniej nic a nic nie mamy przeciw uprawnieniu wszelkich partykularności, jako takich, w Historyi.

46

Tu wszakże zauważyć nam wypada, że póki całego systemu logicznych kategoryi w substracie historycznym nie uchwycimy, dopóty narażamy się na niebezpieczeństwo, że stworzona przez nas całość, ani zupełnie konkretną nie będzie, ani organicznie rozczłonkowaną, ani absolutnie w sobie zamknięta całościa. Hegel wykazuje zazwyczaj głębsze logiczne znaczenia wydarzeń, które go w tej zewnętrznej powłoce uderzą, poprzestaje zatem na podobnem stosowaniu spekulacyi a posteriori. Co do nas, śmiemy twierdzić, że aprioristycznej dedukcyi bać się tak dalece nie potrzeba, byle ją naturalnie brać na seryo, a nie robić z niej straszydła, że przeto zupełne jej pominiecie zawsze za błąd i za grzech jednostronności, poczytać należy. Idei niezbędnie szukać musimy w wydarzeniach, a nie biernie na tem poprzestawać, co one same nam objawiają. W tym celu wszakże trzeba całemu systemowi kategoryi dać się w dziejach dialektycznie rozwinąć; wtenczas dopiero zdołamy odkryć całkowite Logos Historyi, oraz wykazać całe powiązanie Kategoryi między sobą, tak explicite jak implicite, innemi słowy wykazać nietylko dynamiczny rozrost ducha świata z jednej kategoryi do drugiej, z niższej determinacyi do wyższej i spełniejszej, ale także ich statyczne, nieograniczone czasowo, wewnętrzne znaczenie w szczególnych stadiach albo okresach. Ztąd też domagamy się usystematyzowania tego co Hegel, rzekłbyś że bezpośrednio i naturalnie, czyli częściowo tylko dokonał. Ztąd żądamy systematycznego szukania Logiki w dziejach, kiedy Heglowi zaledwie spekulatywne odnajdywanie jej przyznać

możemy. Zapewne przypuszczać się godzi, że Hegla rola w badaniu Historyi niejednokrotnie czynną być musiała, oraz że niejedno głębokie umotywowanie wypadków temu przypisać należy, iż z aprioristycznego wyszedł założenia. Niemniej wszakże zaprzeczyć się nie da, żebyśmy poważne luki i niedopowiedzenia znaleźli, idac za normalnym pasmem logicznych kategoryi w jego odczytach. Specyalnym postulatem, który w tym wypadku do Historyozofii stawiamy, jest unikanie podobnych braków. Na to wcale historyi przeinaczać nie potrzeba, - rozum który ją ukształcał najzupełniej wystarcza, aby nigdy normalnej myśli kłamu nie zadała. – Bynajmniej nie twierdząc, że wszystko da się w niej z góry ideowo umotywować, stawiamy przecież taki cel dla filozofii, dodając że absolutna niezgodność między dedukcyami myśli a rozwojem czynów, często dowodzić może błędu w pierwszych, ale nieraz także niedostatecznej krytyki drugich. Po obydwóch przeto stronach błąd znaleźć się może.

Aetiologiczne np. badania dziejów, – że tylko bardzo znaną rzecz przypomnimy, – które niedawno jeszcze za coś tak głębokiego i doskonałego poczytywano, u Hegla schodzą prawie zupełnie na drugi plan, zapewnie wskutek jakiejś filozoficznej reakcyi. A przecież kategorya Przyczynowości zasługuje na zupełne równouprawnienie z innemi kategoryami, zdoła też ze wszechmiar dać nam nader cenne wskazówki, zwłaszcza jeżeli przydamy jej do pomocy kategoryę Wzajemnego działania. Dzieło Monteskiu-

sza o wielkości i upadku Rzymu na tej przeważnie kategoryi spoczywa. Tak samo z drugiej strony, aby znów zacytować dotąd nie znany przykład, nie ma w Historyi Hegla ani śladu nawet żywiołu matematycznego. A matematyczne kategorye, choć może najuboższe ze wszystkich logicznych kategoryi, nie są przecież bynajmniej pozbawione olbrzymiego znaczenia, zwłaszcza we wszystkiem co dotyczy abstrakcyjno-formalnej strony historyi. Z tego też stanowiska muszą one niezbędnie współdziałać we wszelkich stosunkach Wszechświata, za najpierwszą podstawę ich służąc, choć nie roszcząc sobie prawa do zupełnego ich wyczerpania, co inną sprawę stanowi.

Żądaniu naszemu systematycznego wyszukania logicznych kategoryi zarzucą, ztąd już widzimy, że jest to tylko pedantyczny Formalizm. Na to odpowiadamy, że to akurat ten sam zarzut, który leniwy uczeń zwykł robić swemu wiele żądąjącemu nauczy-Oczywiście że nie powinno to być wzięte tak zewnętrznie i mechanicznie, jak w zrozumieniu tych, którzy ten zarzut robią. Zapominać bowiem nie wolno, że kategorye są właśnie tylko kategoryami, czyli tylko momentami usłużnemi dla rozwijającego się ducha świata, który na tym szczeblu ich konkretny powód stanowi, na odwrót przeto im się wysługiwać nie może. Pedantyzm polega właśnie wyłącznie na zawarciu wyższej konkretności w samej abstrakcyjności i samej formalności.

49

2. Fizycznych kategoryi dziejów natomiast wcale dotąd nie uwzględniono. Pomimo wielkiego rozrostu filozofii natury, pomimo tego, co już Nowalis powiedział: że "natura to po prostu spis rzeczy jest ducha", – orzeczenie nie mniej głębokie jak trafne, albowiem natura niczem więcej w stosunku do ducha stać się nie może, jak spisem jego rzeczy, – mimo że już niejeden filozof historyi jak n. p. Herder z dawniejszych, a z nowszych Buchez bardzo się do tego stanowiska zbliżali, – że nawet filozofowie Natury jak n. p. Schubart tyle cennego materyału w tym kierunku nagromadzili, – do tej pory nie uznano jeszcze determinacyi natury za symbolicznie utajone typy wszechdziejów.

49

< 0

1,

Natura nie ma wprawdzie żadnego wyobrażenia o Duchu, ale sama jest wyobrażeniem Ducha, jest wyobrażeniem bezładnem, gdyż formą jej jest rozpierzchnienie. (Das Auseinander). Aby wykazać przeto, że natura istotnie jest objektywnem wyobrażeniem Ducha, sprobujemy dla przykładu sprawę tę naszkicować, skoro, jak już to powiedzieliśmy, naukowo wyczerpujące przeprowadzenie tego dopiero w samej Historiozofii dać można. Następne wskazówki wystarczą wszakże, aby dać subjektywne przynajmniej wyobrażenie o tem objektywnem wyobrażeniu Natury. Ztąd też pragniemy nawiązać te wskazówki do rzeczy już znanej.

Komunalem stało się już nazywać Persyę, krajem światła. Poszło to ztąd, że Persowie istotnie

Digitized by Google

do światła się modlili, choć jeszcze po zatem światło typiczne znamię Persyi stanowi. Nie zauważono wszakże, że inne ludy, państwa lub Epoki, również mieć mogą swoje własne narodowe, czy niejako patronalne siły natury, choćby ich religijnie nie czciły, oraz, że łatwo przypuścić można, że każdy okres dziejów odpowiednie miejsce w rozwoju natury zajmuje, któreby zewnętrzny symbol jej wewnetrznego znaczenia stanowiło. I tak, gdyby nawet nikogo dziwić nie miało, że uważamy Mechanizm odpowiadający chińskiemu za chowi, - już może nie tyle wyda się zrozumiałem, dlaczego n. p. Elektryczność uważamy za prawdziwy typ naturalny dla greckiego ducha, przyczem specyalnie Ateny miałyby odpowiadać dynamicznej, Sparta zaś statycznej Elektryczności, a obie wreszcie, łącząc się w elektro-magnetycznym systemie wielkiego macedońskiego Państwa, tworzyć wspólnie, choć już w sobie samych rozróżnione, stanowcze przeciwieństwo do świetlanej dziedziny Persyi.

Pozwalając im tak wznieść się do owego najskrajniejszego przeciwieństwa między wschodnim światem a klasycznym, spłynęłyby nam same, wraz ze swem wewnętrznem i zewnętrznem przeciwieństwem, do świata Rzymskiego pod wpływem rozprężliwej i zachłannej siły *Ciepła*, które znowu przyrodniczo-filozoficzny Symbol Rzymu stanowi.

Dalszem, dotąd tylko gołosłownem przeprowadzeniem tych zasad byłoby, (aby przynajmniej perspektywe otworzyć na droge, którą odbyć maja) uznanie chemicznego procesu w świecie średniowiecznych partykularności. Partykularności owe, wraz ze swemi specyalnemi stosunkami, odpowiadać miałyby początkowo rozróżnionym chemicznym elementom t. j, pierwiastkom, wznosząc się i koncentrując następnie w prawdziwem przeciwieństwie miedzy kwasem a zasadą w dualizmie duchownej i świeckiej władzy, czyli Kościoła i Państwa, aby nareszcie wydać z siebie owe syntetyczno-neutralne objekta: państwa nowoczesne. Państwa te wszakże bynajmniej jeszcze nie stanowią organicznych, a dopiero zneutralizowane kombinacye chemiczne, które po przebyciu chemicznego Procesu wytwarzają syntetyczne wprawdzie, ale zawsze jeszcze obojętne substraty, przyczem Mechaniczność, z powodu owej powrotnej obojetności, znowu na wierzch wypłynąć musi. Owa powtórnie pojawiającą się Mechaniczność poznajemy nietylko:

- a) zewnętrznie, explicite, w równowadze systemu państw, w mnogości państw, ale też
- b) wewnętrznie, implicite, w równowadze władz państwowych, w jedności samego Państwa.
- c) głównie zaś w najwyższym, a na pozór obojętnym stosunku Państwa do Kościoła w ogóle. –

Atoli Mechaniczność ta, jako już nie na czasie, ale jako świadek odbytej już chemicznej walki,

Digitized by Google

a za tem jedynie jako reakcya przeciw niej, jako rodzaj Restytucyi, która wszakże przewyższać powinna pierwotne Integrum, ustąpić musi przed organicznem życiem, któremu przedmiot Chemizmu, choć usystematyzowany ale przecież obojętny, jedynie za substrat służyć będzie. Integrum bowiem uległo osądzeniu, po skasowaniu którego nastąpiła Restytucya, którą wszakże tylko za chwilową i negatywną fazę przejściową uważać można. To też służy ona do nadania procesowi samemu wyższego polotu.

5<sup>th</sup>

Doszedłszy tak do samych progów teraźniejszości, wypadnie nam uznać, że w całem przyrodniczem wyobrażeniu dziejów, świat natury organicznej dopiero Przyszłości w udziele przypadnie, a mianowicie okresowi syntetycznemu, powołanemu do wytworzenia prawdziwie konkretnego Organizmu, w porównaniu do którego, przebyte dotychczas szczeble zaledwie były abstrakcyami i elementarnemi determinacyami, równie jak w ogóle światy natury fizycznej i chemicznej dopiero abstrakcyjne przesłanki stanowią świata organicznego. Chaotyczne szamotanie się teraźniejszości uznamy wówczas za elementarny właśnie proces organicznego Życia, a nawet za jakąś rzekłbyś generatio aequivoca, która może przez anologon jej duchowe da się nam wytłomaczyć, dopóki stanowi jeszcze wielką tajemnicę przyrody. A nawet niech nam będzie wolno odwrotny wniosek postawić, a mianowicie, że istota Fermentacyi i Biogenii dla tego tylko pozostała dla nas dotychczas tajemnicą, że odpowiedniego jej szczebla w duchu nie dostąpiliśmy. Podobnym prawem poczęła się Historya Chemii dopiero w chemicznej Historyi Średnich Wieków, podczas gdy fizyka już w fizycznej Starożytności świadomości ludzkiej się narzuciła.

55

Pozwoliliśmy sobie na tymczasowo asertoryczny ten przegląd fizycznych kategoryi w ich objawie na ogólnym torze ludzkości, ponieważ, jak powiedzieliśmy już wyżej, podobnej symboliki dziejów przyrodniczo-filozoficznej, po dziś dzień jeszcze wcale nie było. Nie potrzebowaliśmy tego robić dla logicznych kategoryi, bo umiano już je stosować. Chodziło nam przeto tylko o wyrażenie postulatu całkowitego ich usystematyzowania i dedukcyi w dziejach. Co dopiero podane, doraźne tylko wskazówki służyć wszakże mają do wylegitymowania tych nowych fizycznych kategoryi dziejów przed trybunałem pojęcia i wyobrażenia, podczas gdy ich istotne i rozumowe przeprowadzenie po przez cały proces rozwoju ludzkości, (coby właściwą filozofię przyrodniczą Historyi stanowić mogło), do samej Historiozofii należy. Zaznaczyć tu jeszcze wypada, że w tem co powyżej powiedzieliśmy, zaledwie ogólne integralne rozwinięcie tych kategoryi na nie mniej ogólnym torze Historyi mieliśmy na myśli, nie zstępując do ich różniczkowania szczególnych stadiach i funkcyach Historyi. Wszystkie zaś te fluktuacye, w tym wypadku, jak i we wszelkich innych, należy nietylko uwzględnić,

ale nawet apodyktycznie do systematu Principiów wcielić. Najfałszywszym przeto wnioskiem z powyższych uwag byłoby przypuszczenie, że w Starożytności, którą możemy κατ' ξοχὴν fizyczną nazwać, albo w średnich wiekach, które znowu jako chemiczne nam się przedstawiły, żadnego zgoła nie ma Organizmu. Wszystko jest we wszystkiem, wszystko odzwierciedla się we wszystkiem. Dlatego też uznając przewagę szczególnego jakiego znamienia, bynajmniej nie wolno nam zapoznawać integracyi drugich. 1)

Napomknęliśmy już, że przy fizycznych kategoryach dziejów nietylko na symboliczno-typowe zwracać należy uwagę, ale także i na realne, bezpośrednio w życie ludzkości sięgające, a stanowiące naturalne wpływy, które na Historyę działają, i fizyczne podwaliny, na których spoczywa. Należeć winny one w ogóle do organicznej Natury, a znalazły nieraz uwzględnienie w filozofii historyi (choć na równi z logicznemi nigdy nie wyczerpujące) nasamprzód zwłaszcza u Monteskiusza i Herdera. Są to mianowicie geograficzne i klimatyczne warun-

610

<sup>1)</sup> To już Montesquieu słusznie zauważył. Espr. d. L. avert. "Il faut faire attention qu'il y a une trés grande différence "entre dire, qu'une certaine qualité, modification de l'âme ou "vertu n'est pas le ressort qui fait agir un gouvernement, et "dire qu'elle n'est point dans ce gouvernement. Si je disais "telle roue, tel pignon ne sont pas le ressort qui fait mouvoir "cette montre, en concluerait-on qu'ils ne sont point dans "la montre?"

ki, mineralne, roślinne i zwierzęce ziemiopłody, różnice ras, fizyczny tryb życia osobników etc. etc., co zaiste wkracza już w zakres antropologicznych kategoryi, o ile, jako duchowe, w ogóle je tu rozpatrywać należy. Przechodzimy do nich obecnie.

51

3) Tu dopiero wstępujemy na właściwy nasz i duchowi świata odpowiedni teren. Kategorye duchowe nie są tylko symbolicznemi typami, na modłę n. p. jakiejś fazy historycznej, ani też tylko biernem i materyalnem jej podścieliskiem, jak kategorye fizyczne, nie są one również abstrakcyjnemi tylko determinacyami pojęciowemi, ogólnikową, idealną podstawą wydarzeń, jak logiczne kategorye, ale czynnemi i konkretnemi samo-objawami ducha, stanowiącemi żywioł bezpośrednio specyficzny Historyi, podczas gdy poprzedzające, zaledwie pośrednie jej momenta stanowiły. Atoli podczas gdy co dopiero badaliśmy fizyczne kategorye w ogóle, jako zaledwie analogiczne do rozwoju ducha świata, małą tylko z nich liczbę za istotnie współczynne uznając, to z duchowemi kategoryami rzecz się ma wręcz przeciwnie. Przeważnie bowiem stanowią one istotne i specyalne objawy Ducha, a tylko mała ich cząstka jedynie analogicznie się w nim odzwierciedla.

53

Do tych ostatnich należy n. p. porównanie pasma dziejów do wieku człowieka, itp. a i to nawet staje się bezpośrednią prawdą, skoro tylko całą ludzkość indywidualizujemy, jak to przy wyrażeniu: duch świata czynimy. Albowiem to, co indywidualizując całą ludzkość, duchem świata nazywamy, znamy już bliżej pod nazwą rozwojowego pasma Historyi, i choćby to nawet miało nam tu się wydawać syntetycznem wznoszeniem się, skoro ze stanowiska pojedyńczego ducha wychodzimy, to jednak samo w sobie, w logicznem swem znaczeniu, jest to tylko abstrakcyjnym Ogólnikiem.

Na tem stanowisku powstaje nowe żądanie. Nie chodzi już o rozwijanie całego szeregu duchowych determinacyi w ich oderwanem znaczeniu, jakiemi są same dla siebie, ale o to, aby je pojąć w znaczeniu ich dla Historyi. W tej wyższej instancyi Wszechdziejów musimy im niejako zaprzeczyć, wykazując, że w dziejach dopiero dostępują najwyższego swego znaczenia i prawdy, jak nie mniej i umotywowania swego, - oraz że wartość ich dotychczasowa mogła być sama w sobie konkretną, ale w stosunku do ducha świata zupełnie była abstrakcyjną. Ztąd też muszą owe determinacye duchowe, które same w sobie i same przez się rzeczywiste są i konkretne, dla historyi stać się zaledwie tylko kategoryami. Tak zastosowywa się wszelkie antropologiczne i psychologiczne momenta rozwojowe do całej Ludzkości, do szczególnych ludów i do pojedyńczych indywiduów; ale w tych wszystkich dziedzinach przedstawią nam się zarówno współcześnie, czyli bez-czasowo, jak znowu w właściwem

50

Digitized by Google

znaczeniu tego słowa momentalnie, czyli czasowo, skoro dla tego momentu specyficzne movimentum tworzą, innemi słowy przedstawią się zawsze to istotnie, to typowo, stosownie do stanowiska jakie zajmują, lub do tego co wyobrażają. (Tak należy nam uwzględniać w Historyi wszystkie antropologiczne oznaczenia wieku i temperamentu, i to w tym sensie, że wiek nie tylko bezpośrednio na życie historycznych indywiduów potężny wpływ wywiera, ale że także, jak to Herder już zaznaczył, ludzkość/ cała pewne okresy życiowe sama przebywa. Ponadto dodać by można, że różne ludy, na różnych szczeblach rozwoju, szczególne a różnolite stopnie wieku zdradzają, tak iż całe jego pasmo nietylko extensywnie, na całej linii Historyi się objawia, ale także intensywnie, na jej pojedyńczych przystankach wszystkie integrujące go momenta w współczesnym rozkwicie przedstawia. – To samo odnosi się do temperamentów które nietylko różnicę stanowią pomiedzy indywiduami, ale i pomiędzy ludami, a nawet 🌙 różnice owe w ogólnym postępie Historyi warują, skoro życie ludzkości samej nie jest wolne od zmian usposobienia. A nawet owe determinacye nacechowane największą naturalnością, jak n. p. zmiany roku lub dnia, nawet owe kolejne następstwo snu i jawu w Historyi uwzględniać należy. Zwykliśmy to oczywiście robić tropicznie, ale przez to właśnie pozbawiamy je owego charakteru spekulatywnej konieczności i dialektycznej deduktywności, które im tu zawarować chcemy. Ileż to razy, przypadkowo zauważono u ludów czy u ludzkości, ogólne historyczne

przeczucia, półsenną wiedzę i półsenne działanie, ileż razy szczególne idiosynkrazye, zdolności, niewyjaśnione popędy uznano za panujące piętno pojedyńczych okresów? Otóż żądamy, aby rozbrat wzięto z ową przyjętą przypadkowością, a uznano prawdziwe filozoficzne znaczenie dla Historyi wszystkich tych determinacyi.

Tak istnieć znowu muszą charakterystyczne epoki uczucia, jak wiedzy i woli, a przecież na każdym szczeblu wszystkie integralne momenta ducha swoją drogą zachodzić muszą; — tak, z drugiej znów strony, różnolicie oceniać należy fenomenologiczny rozwój świadomości w trzech okresach o których wyżej mowa, skoro mógł on przejść przez wszystkie niezbędne swoje fazy u jednostek i u ludów, a mimo to ludzkość jeszcze się tej lub owej fazy zarżeśoxy nie doczekała; u jednostek bowiem, z powodu ich konkretności, nie jedno już actu rozwinąć się mogło, czego w abstrakcyjnej dziedzinie ludzkości zaledwie potentia dopatrzeć się można.

Rozwój ten świadomości u jednostki nietylko objektywnie jest ważnym, ale nadto subjektywnie niezmiernie zajmującym, co umyślnie podnosimy, aby rewindykować zapoznane nieledwie dziś prawa bezpośredniości i przypadkowości, t. z. drobiazgowopsychologicznego szczególiku Historyi, ponieważ z obawy przed jedną jednostronnością sami w drugą jednostronność popadamy, i na widok lasu pojedyńcze

drzewa z oczu tracimy. A nawet do owej bezpośredniej psychologii w Historyi nie powinniśmy tak sztorcem stawać, skoro jej to brak właśnie pozbawia ogólne nasze obrazy historyczne owego czaru sympatyi, który nas tak często w dziełach starożytnych uderza, a tak rzadko u nowożytnych: dla życia idei, życia samego życia zabijać wcałe nie potrzeba.

Skoro zatem Hegel twierdzi, że same partykularności jednostek dotyczące, najodleglejsze są od właściwego przedmiotu Historyi, możemy zgodzić się na ten superlatyw, aby przynajmniej absolutnego pozytywu nie dopuścić. Przekazać je zupełnie dziedzinie romansu, jak Hegel tego się domaga,¹) mogłoby tylko spowodować jeszcze większą rozterkę między filozofią Historyi a artyzmem Historyi. A przecież niczego więcej życzyć nie można, nad ogólne spotęgowanie głębi idei przez żywość przedstawienia.

رم

Uwagi te mają jedynie służyć do rehabilitacyi odrzuconych przez reakcyę żywiołów. Albowiem tak w dziedzinie duchowej, jak w logicznej dziedzinie, dbać powinniśmy dzisiaj o przywrócenie praw owej żywości przedstawienia, którą, skoro spowszedniała, jako niezdatną i martwą odrzucono, oraz o głębsze jej uzasadnienie, na właściwem jej miejscu.

<sup>1)</sup> Encycl. filozoficzn. nauk. Trzecie wydanie §. 549. Uwaga.

Oczywiście nie może ona wkraczać do istoty praw, ani rozstrzygać tam, gdzie podrzędne jej tylko miejsce przypada. Hegel sam powiedział, że Historyę w pierwszym rzędzie uważać należy za walkę namiętności, interesów partyjnych, itd., ale wznosząc się spekulatywnie ponad te szczególiki i przypadkowości, nie wolno nam bynajmniej odrzucać wszelkich bezpośrednich stanowisk, a przez to, zamiast prawdziwej identyfikacyi myśli z bytem, nie wolno nam przyznawać stanowczej przewagi ogólności myśli nad szczególnością bytu. Wreszcie przytoczymy tu na domiar piękne i głębokie słowo Herbarta: "Psy-"chologia dopóty zostanie jednostronna, dopóki czło-"wieka bada jako oderwana istotę." 1) – Musi przeto istnieć psychologia ludzkości i ludów w równym stopniu co psychologia pojedyńczego człowieka.2)

64

6 <sup>C</sup>

Dalsze, a coraz wyższe momenta ducha stanowić będą w końcu istotne a najważniejsze elementa Historyi. Religia, język, sztuka, wiedza, prawo, państwowość itd., oto właściwe wyniki Historyi, skoro są zarazem najwyższemi determinacyami ducha.

Bardzo już cenne przyczynki posiadamy do dziejowej ich dedukcyi, tj. do badania ich, nie w ich własnem znaczeniu, ale jako integralne momenta

<sup>1)</sup> Herbarta Psychologia rozdz. ostatni.

<sup>2)</sup> Do tego zadania już Condorcet i Kant nie mało cennego materyału dostarczyli.

ducha świata. 1) Historiozofia powinna zrewindykować dla naszego stanowiska i odpowiednio do tegoż stanowiska wysnuć wszystkie te elementa po części już zorganizowane, choć przeważnie jeszcze organizacyi oczekujące.

Przy takiem badaniu poznajemy wszystkie momenta filozoficzngo systemu w ich specyalnym stosunku i zastosowaniu do Historyi Ludzkości, a to z tego powodu, że Historya, jak to już powiedzieliśmy, ze względu na najwyższy i najkonkretniejszy szczebel jaki w rozwoju ducha zajmuje, Makrokosm stanowi, do którego wszelkie niższe determinacye zbiegać się muszą. W ten sposób stanowią dzieje sensorium commune Wszechświata. Jedno tylko stoi po nad Historyą, a to jest Duch absolutny, Bóg. Dla tego też, jak wszystko na świecie dziejom tak one znowuż Bogu jedynie podlega. legają. Jak Historya świata sad ostateczny stanowi, tak znowu Bóg jest sędzią Historyi, i to panowanie Boże w Historyi świata, kiedy taż Historya nad wszystkiem panuje, stanowi właśnie ostateczny wynik naszych badań, będąc zarówno ich założeniem, i w tym wypadku jak zawsze nie przestaje być Alfa i Omega zarazem.

67

68

Dla tego też obydwaj pierwsi założyciele filozoficznego przedstawiania Historyi, Św. Augustyn i Bos-

¹) W samych Niemczech dzięki koryfeuszom Berlińskiej, Monachijskiej i Wiedeńskiej szkoły, nie mówiąc o niejednej bardzo ważnej Monografii obcokrajowej.

suet postawili owe panowanie Boże jako zasadę Historyi, dla tego też ostatni pracownicy na tem polu do tego samego dojdą rezultatu, skoro to zarówno zasadą jest jak i rezultatem. Panowanie to dotych-czas przeważnie assertorycznie tylko stawiano, naszem zadaniem byłoby uzasadnić je w troistym kształcie swego objawienia:

- 1. bezpośrednio, w przeszłości: przez spełnienie się objawień Bożych w samem *zaraniu* Historyi.
- 2. pośrednio, w teraźniejszości: przez odkrycie Mądrości Bożej w ogólnem *przebiegu* Historyi.
- 3. racyonalnie uzasadnione, w przyszłości: przez osiągnięcie ostatecznego Boskiego celu, czyli szczęśliwości, w przeznaczonem dla nas teleologicznem zakończeniu Historyi.

Pierwszy rodzaj Objawienia dowieść możemy faktycznie w empirycznym dziale Historyozofii, stanowi on specyficzny żywioł Wiary; – drugi, abstrakcyjnie i genetycznie w dziale spekulatywnym, przyczem kategorye, których zaledwie pobieżny podaliśmy zarys, za istotne momenta rozwojowe służyć mają, sam zaś ten rodzaj objawienia stanowi specyficzny element Wiedzy; – trzeci znowu, rozwinąć powinniśmy w syntetycznym dziale, konkretnie, własnowolnie

i istotnie, stosując go do wewnętrznej teleologii ducha, i tworzy to właśnie specyficzny element najwyższego Kultu. Albowiem czynne wzniesienie ludzkości do Boga, bezsprzecznie przewyższa wzniesienie się jej w uczuciu lub w myśli.

Tym sposobem potężne działanie Boże w Historyi, owa rozumna Opatrzność gołosłownie przyjęta, bynajmniej nie pozostanie pustym wymysłem, ale owszem pojęciowo i świadomie stanowić będzie ów słup ognisty, za którym postępować powinna Ludzkość, w imię Ojca i Syna i Ducha świętego.

W pierwszym rozdziale stawiliśmy postulat, żeby rozum, który za siłę kierującą dziejami podajemy, organicznie rozwinąć, oraz dzieje te rozumnie czyli odpowiednio do uznanych praw rozumowych ukształtować, innemi słowy usystematyzować Historyę, choćby tylko z tej formalnej strony, jako idealną całość. — Obecnie zastanowiliśmy się nad drugim postulatem, a mianowicie żeby samą treść dziejów i stanowiące o niej kategorye, które właśnie elementa i momenta jej tworzyć mają, w ich zróżniczkowanym całokształcie również zorganizować. O ile tam przeto jeden ogólny spekulatywny punkt widzenia zawarować należało dla całokształtu dziejów,

o tyle tu znowu chodziło nam o uwydatnienie całej mnogości szczególnych punktów widzenia, czyli o zadośćuczynienie tym samym wymaganiom tak względem treści, jak względem formy i metody Historyi. Jak tedy w pierwszym rozdziale zakreśliliśmy idealny Organizm ogólnego pasma dziejów i objektywnej ich metody, tak tu stawiamy równomierny postulat idealnego Organizmu dla kategoryi dziejowych.

Przez to doprowadziliśmy filozofię historyi w obu kierunkach, co do metody i co do przedstawienia treści, dopiero na stanowisko jakie zajmuje filozofia jako taka u Hegla, skoro powyższe uwagi dostatecznie wyjaśniły, że u Hegla filozofia Historyi do własnego jego systemu nie dorosła.

71

74,

Cokolwiek przeto dotychczas omówiliśmy, stanowi zaledwie uzupełnienie i wyrównanie systemu Filozofii, jako takiej. To zaś co nas w III-cim rozdziale czeka, ma sięgać po za sam ogólny system, ma przeto stanowić nie już tylko wypełnienie tego stanowiska, ale pozytywny w nim przełom. Nadal nie będziemy już przeto mogli pomawiać Hegla o niekonsekwentność, a przynajmniej o niedostateczne wysnucie i przeprowadzenie swoich własnych zasad na tem polu, ale przeciwnie uznamy że ściśle konsekwentnym pozostał, i właśnie dla tego opuścić nam go wypadnie.

Zarówno tedy z powodu niekonsekwentności, jak niemniej z powodu konsekwentności przeciwko niemu wystąpić musimy. Jak już zaznaczyliśmy, wątpić nie możemy, że skoroby Hegel mógł był odczyty swoje o filozofii Historyi w dzieło przekształcić i głębiej jeszcze zbadać wysokie to stanowisko Ducha, aniżeli to uczynił, postulaty tu wyrażone sam byłby postawił, a my otrzymalibyśmy dzieło znacznie bardziej organiczne, o dyalektyce z jednej strony najściślejszej i najwierniej przeprowadzonej, a z drugiej, o najkonkretniejszem rozwoju elementarnych determinacyi.

Atoli, czego niedostaje Heglowej filozofii Historyi, a co omówić mamy w III cim rozdziale, tegoby Hegel nigdy wypełnić nie zdołał, ponieważ znajdziemy tam, że na najodpowiedniejszem dlań polu, ogólnemu swemu filozoficznemu stanowisku nadzwyczaj wiernym pozostał. <sup>1</sup>)

¹) Dziwny przypadek zrządził, że właśnie to co w dalszym ciągu zwalczać mamy u Hegla, o co go wszakże winić nie możemy, bo jest to najwierniejszą konsekwencyą filozoficznego w ogóle stanowiska jego, akurat w tej części przedmowy do odczytów o filozofii historyi się znajduje, która, podług świadectwa wydawcy, całkowicie z jego pochodzi ręki, i zupełnie przez niego samego do druku przerobioną została. W tem przeto nic by już dalszej zmianie nie ulegało. — Ta sama okoliczność upoważnia nas wszakże do przypuszczenia, że przy ostatecznej przeróbce, byłby konsekwencyę swego ogólnego filozoficznego stanowiska wszędzie przeprowadził, następcy swojemu nie już wypełnienie, a samo tylko przekroczenie swego stanowiska pozostawiając.



Postulaty, które w obydwóch tych rozdziałach stawiliśmy do przyszłej filozofii historyi, nietylko utrudniają niezmiernie zadanie, ale nawet uniemożliwiłyby je zupełnie, gdybyśmy liczyć nie mieli prawa na pomocnicze Monografie. – Zastanawiając się n. p. nad samem przeprowadzeniem kategoryi po przez materyał historyczny, trudność tem bardziej nam się uwydatni, im więcej się przekonywamy, że owe kategorye same przez się nie doczekały się jeszcze absolutnej dedukcyi, któraby cały ich system przenikała.

Owe dokonanie samego systemu filozoficznego stanowi dziś właśnie prawdziwe zadanie dla czynnych myślicieli, system sam przeto w sobie, że tak powiem, dojrzeć powinien, zanim o swoje względnie najwyższe uzasadnienie i udowodnienie w dziejach pokusić się zdoła. Stanowiło to dla nas ważny powód do zakreślenia zadania Historyozofii.

Szkicując owe pasmo kategoryi nie jednego spotkaliśmy myśliciela, który raz jedną, raz drugą z nich na pierwszy plan wysunął, to za sam szczyt swego poglądu stawiając, co my tu do związku całości wcielić pragnęliśmy. Podobne proponowanie specyalnych pierwiastków i wyczerpujące opracowanie ich znaczenia dla Historyi jest ową współpomocą właśnie, której co dopiero żądaliśmy. Choć nie mało już pola zyskała i niejedną pozycyę zajęła, to przecież w przyszłości conajmniej tyleż jej do zajęcia

jeszcze pozostało. Skoro bowiem ogólny dialektyczny Organizm dziejów artystycznie i logicznie z jednego że tak powiem powstać powinien rzutu w harmonijnej Architektonice, to system pojedyńczych żywiołów Historyi trzeba znowu wznosić, jak owe gotyckie budowy, jeden po drugim, z różnych stron i przez różnych ludzi, nim je do skończonej całości nie doprowadzimy.

78

Jak znowu kategorye same przez się zupełny i uczłonkowany Organizm stanowią, tak ich czasowe następstwo jest spekulatywnym procesem, który, choć mu bardzo jeszcze do ukończenia daleko, przecież najzupełniej w całości swego pasma pomyśleć można. Samą przeto historyę filozofii Historyi możnaby organicznie pojąć, a należałoby dla niej to samo analogicznie uczynić, co Hegel dla Historyi Filozofii uczynił. Skoro wszakże naszkicowano w tym drugim rozdziale plan owej gotyckiej budowy Historyozofii, (w przeciwieństwie do klasycznej jej budowy w rozdziale pierwszym), łatwo każdemu przyszłemu budowniczemu wybrać moment, który opracować chce, aby krok za krokiem wznieść całość z tak różnorodnych przyczynków. Przy tej sposobności łatwo zdarzyć się może, iż z biegiem czasu, a zatem wraz z postępem pracującego Ducha, pierwotny plan również się rozwinie, - zjawisko które prawie zawsze przy średniowiecznych budowlach spostrzegamy, a które wcale nie jest przypadkowem, ale najzupełniej odpowiada pojęciu tworzenia szczegółowego. Dla tego też by-

najmniej nie wątpimy, że podany już przegląd kategoryi, pomimo że zupełnie odpowiada dzisiejszemu stanowisku filozofii, przecież z czasem doskonalej sie rozwinie, bez uszczerbku wszakże dla istoty swego zarysu. Tak tedy nie wolno naruszać klasycznej architektoniki dziejów, którą w pierwszym rozdziale podaliśmy, skoro jest formą istotną, zupełnie treści dziejów odpowiednią. Romantyczna zaś architektonika naszego drugiego rozdziału może zaiste uledz niejednej zmianie, skoro tu chodzi o niezmierną ilość wieżyczek i sklepień, z których każde z osobna opracować trzeba, a których idealna wiąźba zaledwie ogólnikową być może. Do tej więc pracy wzywamy co myślące duchy, aby podług przewodniej idei z czasem i w czasie świątynię Historyi z tak przeróżnych materyałów wybudowały.

A tak odpowiedziawszy względem organizmu dziejów na pytanie: Jak? i na pytanie: Co? – przechodzimy do tyczącego się go również pytania: Dla czego? które znowu jako proces genetyczny pojąć należy. –



## III.

## Teleologia Dziejów.

Duch mi pomocny! naraz przejrzałem
Piszę z ufnością: w końcu będzie Czyn!

Goethe.

ς.

Kiedy jałowa teorya wydoskonalania się przed filozoficzną świadomością dziejów zdradziła swoją niedostateczność, pojawił się pierwszy pogląd zasadniczo-teleologiczny; który, skoro właśnie pierwszym był, musiał też najbezpośredniejszym i najniższym być w rozwoju idei.

Albowiem teleologia dziejów ma także proces rozwojowy do odbycia i musi również stadya znamienne Idei pojedyńczo i stopniowo ustalić. Musimy starać się tu o powtórne poznanie organizmu tych stadyów, czyli całkowitego rozwoju teleologii spekulatywnie pojętego.

Idea w bezpośredniem swem znaczeniu, – w swym pierwszym, zewnętrznym, naturalnym kształcie jest

ideą Piękna i Sztuki. - Przedstawił to bardzo słusznie Hegel w nauce o Duchu absolutnym, choć ze stanowiska logiki nierównie mniej jasno to rozwinął. Bezpośredniość ta pozostaje prawdziwem stanowiskiem Piękna i Sztuki, pomimo późniejszych usiłowań, jak n. p. u Weiss'a, naznaczenia idei tej innego stanowiska, pomimo nawet tego, że Ideę Piękna uznać chciano za spekulatywną jedność Prawdy i Dobra, czyli za synteze Teoryi z Praktyką. Błędne te zapatrywanie w tem ma swoje źródło, że chciano zawarować pierwszeństwo dla Myśli, przez co Piękno za warunek primordialny wymaga Prawdy. Rzecz wszakże ma się wręcz odwrotnie, skoro Prawda, chociaż przeciwległą pierwszej, dalszą i wyższą determinacyę stanowi, jak to Hegel już nader słusznie wykazał, przechodząc z dziedziny sztuki do filozofii. -

Drugi zaś błąd powstał zapewne z niezrozumienia tego co Hegel w Estetyce (str. 145-148) powiada, gdzie Piękno nazywa połączeniem obydwóch stanowisk skończonego rozumu i skończonej woli, czem ono też jest istotnie, byle nie czemś więcej, a bynajmniej nie jednością absolutnej Prawdy i Dobra. Po za tem pojmowanie takie jest poniekąd słuszne, uznając Piękno za podobną jedność, byle z zastrzeżeniem, że tylko bezpośrednią jest, nierozwartą, a zatem tetyczną, ale bynajmniej nie syntetyczną i absolutnie spośredniczoną (vermittelt) jednością, że owszem naturalną tylko stanowi obojętność,

która procesu rozróżnienia jeszcze nie odbyła, i jedynie sama przez się ową jedność stanowi. –

W istocie przeto idei leżało, ideę Piękna postawić jako pierwsze stadyum teleologicznego procesu Hi-Bliższem określeniem jej jako dziejowego, jest: kultura, Humanitas, estetyczne wykształcenie rodu ludzkiego. Pierwszy myśliciel który ustalił stanowisko teologiczne Historyi, wystąpił też zaraz z temi pojęciami, a chociaż ideę kultury, jeszcze przed Herderem, Iselin wprowadził, to stało się to w sposób tak nie określony, w przedstawieniu rozwoju historycznej teologii tylko honoris causa wzmianke przyznać mu można. co Iselin niejasno, abstrakcyjnie i że tak powiem instynktowo do dziejów wprowadził, to Herder stanowczo, konkretnie i z świadomością przeprowadził przez empiryczny materyał Historyi, a Schiller wreszcie rozprowadził spekulatywnie i podług logicznych prawideł myśli. Rozprowadzenie to stanowiło zarazem wyprowadzenie zadania na wyższe i rozleglejsze stanowisko. Zanim do tego drugiego stanowiska przejdziemy, musimy się w krótkich słowach ze znaczeniem pierwszego zapoznać.

Skoro Sztuka stanowi pierwsze pojednanie ducha z naturą, jak wogóle przeważnego, głównego przeciwieństwa Wszechświata, to odpowiadające jej w dziejach estetyczne wykształcenie i Humanitas pierwszem jest przeznaczeniem ludzkości. Oto jądro

Szyllerowego jak Herderowego światopoglądu, który nawet Szyller z zupełną świadomością wypowiada.1) Pojednanie takie, już istotnie syntetyczne i obydwom stronom przeciwieństwa zadość czyniące, jest absolutnym postulatem tego stanowiska, - "ztąd też niedo-"stateczne wykształcenie zawsze zdradzać będzie, kto "obyczajowy charakter tylko kosztem naturalności za-"chować zdoła"<sup>2</sup>) – Pojednanie te choć już absolutne, ale przecież w owej absolutności najpierwsze i najbezpośredniejsze, musi pod formą naturalnej partykularności występować. Inaczej też pojąć tego nie mógł, ani ów filozof "bezpośredniej Wiedzy", który nie zna innego założenia, jak "odczutą Prawdę" i "Wiarę, której jako zdobyczy doświadczenia, rozum stuchać się musi", ani ów poeta-filozof, którego filozoficzny światopogląd poetycznie i artystycznie uksztattować się musiał. Na tem stanowisku uważano zapewne "coincydencyę Przeciwieństw" nawet i dla historyi samej za punkt kulminacyjny, choć jak to już samo wyrażenie określa, nie jest ona bynajmniej wolną od przypadkowości i szczegółowości. Jest to bowiem dopiero coincydencya, a bynajmniej nie spekulatywna tożsamość. Dla tego też te jedność stwarzamy i spostrzegamy na drodze naturalnej i zmysłowej, w doświadczeniu naszem, dla tego też wykształcenie jest dopiero wykształceniem jednostek.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) W owem tak ważnem, a w porównaniu do tego znaczenia prawie zapoznanem dziele: "O estetycznem wychowaniu człowieka".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schiller Estet. wychowanie. List IV-ty.

Ztąd też chodzi Herderowi, nie bacząc na substancyalność Państwa, o indywidualną humanitas, i ztąd również uważa wykształcenie ludzkości do tej humanitas jako przypadkowe, któreby bardzo dobrze inaczej wypaść mogło; że zaś człowiek w społeczeństwo się wiąże, ztąd pochodzi, że do tego on się urodził.')

Ten cel ludzkości wywodzi on jeszcze z fizycznej i zmysłowej Organizacyi człowieka. Organizacya jest dlań dziełem sztuki, z którego swoje teleologiczne znaczenie wysnuwa. — Co jest najwyższem, w świecie zmysłowym się znajduje, a każdy drobiazg zmysłowej organizacyi jest najodpowiedniejszym wyrazem, czyli wskazówką przeznaczenia ludzkości. Oto – musimy to uznać, – najwłaściwsze stanowisko Sztuki, w zastosowaniu do historyi świata.

Analogicznie żąda Schiller dla ludów, czego Herder dla pojedyńczych ludzi żądał, — ale nadto wznosi on ów artystyczny pogląd na wyższy stopień uogólnienia, mówiąc: "Całokształt Charakteru musimy w ludzie "wyszukać." <sup>2</sup>) W sprawie artystycznego wykształcenia ludu, widzimy przeto, że się w tem żądaniu zachowania

<sup>1)</sup> Herder. Myśli do Filozofii Historyi Ludzkości. Ks. IV. rozdz. 6.

<sup>2)</sup> Schiller. Passim i IV-ty list.

wszelkich różnic naturalnych u narodów, te same criterium sztuki dla ducha waruje, które Hirt w ogóle do Piękna stosował, które też z formalnej i abstrakcyjnej strony słusznem jest. Ale nie zadawalnia się tem Schiller, owszem sięga aż do treści, którą upatruje w pojednaniu powszechnego Antagonizmu przez sztukę, i tu widzimy już jak z Schellingiem się schodzą.

Na tym pierwszym szczeblu wszakże nie tylko mamy uchwycić teleologiczny światopogląd subjektywnych tych myślicieli, coby tylko celem w sobie było, jako przedłożenie, ale nadto dowieść, że on w rzeczywistości jest uzasadniony. Duch na szczeblu sztuki, to duch grecki; greckie dzieje i greckie życie są klasycznemi par excellence.

Schiller również uznał, że podobne artystyczne stanowisko w historyi należy już do przeszłości, ztąd też mówi z taką prawdą: "Pojawienie się ludzkości "greckiej stanowiło bezsprzecznie Maximum, które na "tym szczeblu ani się utrzymać, ani wyżej postąpić "nie mogło. Utrzymać nie, bo rozum, wskutek za-"sobów już zdobytych, nieodzownie zmuszonym był "rozstać się z uczuciem i wyobraźnią, a dążyć do "wyraźnego poznania, – ani wyżej postąpić, bo tylko "pewien stopień jasności pewną dozę siły i ciepła "zachować może. Grecy stopień ten zajęli, a chcąc "na wyższy postąpić, musieli jak my, rozbrat wziąść

"z całością swej istoty, a *Prawdy na rozbieżnych* to-"rach poszukiwać." <sup>1</sup>)

Uznawszy tak zupelnie jasno, że owa naturalna jedność miała się rozdwoić i popaść w sprzeczność, nie ograniczył się jednak Schiller do tego spostrzeżenia, a przyjąwszy sprzeczność za los teraźniejszej chwili, stawia dla przyszłości postulat wyższej jedności, oraz za cel nasz wykształcenie wyższej sztuki, w miejsce pierwszej zniweczonej.

Z postulatem tym, skoro mu się przyjrzymy w oświetleniu dzisiejszej naszej świadomości, sprawa tak się ma. Piękne i poziomowi Sztuki odpowiadające stanowisko ducha świata w Grecyi, było stanem naturalnym. Ani w jego powstaniu, ani w utrzymaniu jego podmiotowość najmniejszego nie wzięła udziału, ponieważ sama się jeszcze nie była rozwinęła. to zatem czysto przedmiotowy stan, który właśnie dla tego tylko istniejącym był, a skoro tylko pomyślanym być zaczął, w sobie samym rozpaść się musiał. Dziś wszakże sama Myśl się przemyślała, z Bytem się pojednała, gdyż sama bytem się staje, tylko że nie już jako stan, ale jako wytwór, który Sztukę ma do życia powołać przemyślaną, czyli spośredniczoną (vermittelt). Życie sztuki w starożytności ma się przeto do życia jej w przyszłości jak Factum do

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Schiller. Est. wych. człow. list 6.

Actum¹) A. W. Schlegel nazywa bardzo trafnie kulturę Grecką, całkowitem a naturalnem wychowaniem. Po upadku jej mamy przeto artystyczne wychowanie do życia powołać, faktyczne wyhodowanie sztuki, aktywnem zastąpić trzeba; oto jest najwyższy cel do którego Schiller zmierza, i byłby istotnie najwyższym celem, gdyby sztuka sama w sobie kiedykolwiek najwyższem być mogła.

W ten sposób Herder i Schiller położyli podwaliny prawdziwej estetyki dziejów, na którem to stanowisku życie ludzkości wytworem jest sztuki, państwa, jak indywidua, dziełami są sztuki, wielcy ludzie nareszcie, artystami państwowości. Atoli teraz dopioro, przechodząc do drugiego stadium, spotykamy prawdziwą filozofię dziejów, a na tem szczeblu znowu życie ludzkości jest udoskonaleniem świadomości, państwa są ideami, wielcy ludzie nareszcie (mówimy to bez najmniejszej ironii) filozofami państwowości. Tu przeto estetyczne wykształcenie ustąpić musi filozoficznemu.

Za przejście posłuży nam znowu słowo Schillera, który doszedłszy do uznania niedostateczności swego stanowiska, uważa go sam za środek i przejście. Mówi on bowiem: "Przez Piękno dochodzi się do Wolności."<sup>2</sup>) – Zdanie to zawiera wiele prawdy, ale

<sup>1)</sup> Por. pierwszy rozdział niniejszych Prolegomenów.

<sup>2)</sup> Schiller, Est. wychowanie 2 list.

zarazem i wiele fałszu. Piękno wyłącznie za przejście uważać, byłoby to Sztuce uwłaczać; estetyczne wykształcenie ludzkości jest przeciwnie nietylko środkiem, ale i samodzielnym celem, istotnem przeznaczeniem ducha świata, z tem zastrzeżeniem, że jest samodzielnym celem dopiero w bezpośredniej, czyli niedostatecznej formie, a tu znowu tkwi prawda powyższego zdania. Sztuka już jest owem absolutnem pojednaniem, ową wysoką syntetyczną determinacyą, która nietylko środkiem jest i drogą, ale istotną teleologiczną determinacyą. Atoli sama synteza jest całokształtem, który znowu różnorodne stopnie rozwoju w sobie zawiera, a dla nas w tym przypadku, mianowicie dla historyi, pierwszym z nich jest estetyczne wykształcenie.

Choć tedy już sama w sobie stanowi szczyt, wskazuje przecież na coś jeszcze wyższego, i w ten sposób dyfferencyonuje się ogólny szczyt, skoro w sobie niższe i wyższe zawiera.

Nie chcąc się wszakże i na tem stopniu, jak przy następnych, zadowalniać samem formalnem tylko uznaniem uprawnienia jego, jako samodzielnego celu, ale chcąc go w istocie także za taki samodzielny cel postawić, wypadnie nam, wskazawszy abstrakcyjny przebieg teleologicznego rozwoju, a niemniej konkretniejszą jego rzeczywistość w Historyi, uprzytomnić sobie po trzeci raz te same stopnie, i to pod najkonkretniejszą ich formą, aby ową rzeczywistość

w absolutnej teleologii dziejów zarżącyży uzasadnić, (jak to już tu najpierw miało miejsce przez uznanie estetycznej teleologii, oraz realnie jej odpowiedniego stanowiska ducha świata w kulturze greckiej). Najwyższe to zrozumienie podług prawideł logiki, umożliwi dopiero owe zrozumienie logiczno-pojęciowe, które je obecnie wyprzedza, jak nie mniej pojęcie ich jednostronnej przedmiotowości, i w ten sposób absolutna teleologia do istotnego *Czynu* dopiero dojrzeje, przez swoją faktyczność w Historyi, a przez jej świadomość w Historyozofii. Nie przędzej wszakże nastąpić to może, póki pozostałych form tej abstrakcyjnej Teleologii nie przebędziemy.

Skoro Piękno jako już nie wystarczające uznamy, bo zaledwie najniższem jest najwyższego, musi się ono dialektycznie we własne przeciwieństwa przedzierżgnąć. Owa przemiana zaś odbywa się przez uwydatnienie tego, co właśnie istotę Piękna stanowi. Skoro pierwsze okazało się niedostatecznem, to na odwrót antyteza jego wydać się musi odpowiednią. Istotą Piękna i Sztuki jest właśnie bezpośredniość, naturalna i sztuczna zewnętrzność, w której szczyt się osięga samorodnie, ale nie własnorodnie (czyli samorodnie bez watpienia w znaczeniu generatio spontanea, ale nie w znaczeniu sua sponte). wynika potrzeba tego co przeciwległem, tego co odzwierciedlone dla siebie jest, czyli potrzeba nadzmysłowej wewnętrzności, na którą w dalszym ciągu rozwoju, to co pierwotnie najwyższem było, przemienić się musi pod formą myśli i świadomości. Tak staje się piękno istotnie owym punktem przejścia, jak Hegel¹) ten stosunek doskonale nazywa, mówiąc że dzieło sztuki w środku stoi pomiędzy bezpośrednią zmysłowością z jednej, a idealną myślą z drugiej strony.

Dopiero Hegel tedy mógł dać wyraz jasnej świadomości o poprzednim szczeblu rozwoju, ztąd też uznaje on artystyczne piękno za "jedno ze środko-"wisk (eine der Mitten) które posłużyły do rozwiązania "owego przeciwieństwa i owej sprzeczności pomiędzy "duchem abstrakcyjnie na sobie polegającym, a naturą, "i do doprowadzenia ich do jedności pierwotnej."<sup>2</sup>)

Na równi z Schillerem i Hegel nie zatrzymał się przy tem retrospektywnem uznaniu, ale postąpił dalej do owego dalszego środowiska, które nam znowu jako właściwy środek środków się objawi. Wedle niego "wyższą formą, przeciwległą przedstawieniu "zmysłowo-konkretnemu, jest Myśl, — w względnem "znaczeniu wprawdzie abstrakcyjna, która wszakże "nie jednostronną, ale konkretną myślą być musi, aby "prawdziwą i rozumną być myślą.<sup>3</sup>)

Oto właśnie punkt, do którego na razie dotrzeć chcieliśmy, i który dla naszego przedmiotu uzasad-

<sup>1)</sup> Odczyty o estetyce str. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Str. 711.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Str. 93. 94.

nienie istotnej Filozofii Historyi stanowi, w przeciwieństwie do poprzedniej Estetyki Historyi. Jak przy pierwszem teleologicznem stanowisku, Historyę wyłącznie w jej indywidualnym i naturalnym wykształcie pojmowaliśmy, tak teraz w przedmiotowej ogólności ją pojmujemy. Piękno zamieniło się na Prawdę, życie artystyczne ludzkości pochłonęła jego filozoficzna idea, – a w miejsce Humanitas i estetycznego wykształcenia, ogłoszono istotną świadomość ducha o swojej wolności, jako "ostateczny cel świata.")

Drugie to stanowisko Teleologii dziejów, a mianowicie owo istotnie filozoficzne, które Heglowi dopiero w najdoskonalszej jasności zawdzięczamy, trzeba nam przedwszystkiem uznać tak w przeciwieństwie do pierwszego estetycznego, jak we własnej jego prawdzie, aby następnie módz same to stanowisko przekroczyć i w trzeciem wyższem je rozwiązać. Z istota zaś tego stanowiska możemy się krócej rozprawić, skoro ono właśnie dzisiejsze stanowisko Wiedzy stanowi, a nadto dwa pierwsze rozdziały niniejszej pracy za przyczynki uchodzić powinny do jego uzupełnienia i całkowitego wyrobienia. (Następnie już tylko zniknąć może, wyższemu pojeciu ustępując.) Potrzeba nam tylko zastanowić się nad definicyą dziejów, którą Hegel na 22 stronie odczytów swoich o filozofii Historyi podaje, aby

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hegla odczyty o filozofii Historyi str. 20 i passim.

całe to stanowisko z najzupełniejszą pojąć jasnością.

Brzmi ona tak:

"Historya jest postępem w uświadomieniu naszej "wolności, – postępem, którego konieczność po-"znać mamy."

Analiza tej definicyi, oraz porównanie jej z poprzedzającym stanowiskiem; roztworzy nam całość systemu i dla tego definicyę tę dla stanowiska Hegla za doskonałą uznać należy.

- a) Na poprzedniem stanowisku, spotkaliśmy uznanie naturalnego, zmysłowego i zewnętrznego postępu w kulturze Piękna, tu przeciwnie uznanie postępu tylko w świadomości, będącej (aby tę definicyę innemi cytatami wyjaśnić) "popędem ducho"wego życia w samem sobie, do przebicia po"włoki naturalności, zmysłowości i niezrozumienia "siebie samego, a dotarcia do światła świadomo"ści, czyli do siebie samego". Przeciwstawienie tu tak jest dosłowne, że nic już dorzucić nie można.
- b) Na poprzedniem stanowisku zastaliśmy dalej przypuszczenie, że postęp ten jest przypadkowy; rozwój kultury mógł wypaść podług Herdera tak czy owak:

Digitized by Google

całość charakterystycznych partykularności, oto podług Schillera istota rzeczy. Tu przeciwnie wymaga od nas Hegel, abyśmy poznali konieczność tego postępu, który bynajmniej nie jest galeryą pojedyńczych dzieł sztuki, ale owszem apodyktycznem powiązaniem ogólnych idei.

c) Wreszcie, co się tyczy Wolności, to pojęcie jej, wedle uznania samego Hegla, na tyle jest nieporozumień wystawione, że wypada nam tu kilka przedwstępnych podać wyjaśnień.

Tuszymy sobie, że jednemu z tych nieporozumień z góry nam się uda zapobiedz logicznem określeniem Wolności. Bynajmniej brać jej nie należy za jednostronny wyraz jakiegoś przeciwieństwa, a zatem w sprzeczności z jakąś antytezą, np. z koniecznością, ale uznać, że sama już jest istotnie syntetycznem pojęciem, a mianowicie zawiera dokonaną tożsamość przypadkowości z koniecznością, a zatem na wyższem stopniu rozwiązanie i prawdziwe pojednanie swawoli z przymusem. Owe fałszywe, a jednak najbardziej zakorzenione w prostej świadomości pojmowanie znaczenia wolności, stanowi powód najliczniejszych niedorzeczności, które się koło tej osi obracają. Dalej trzeba pojęcie Wolności brać jako całość w sobie rozróżnioną, tak że pojęcie to, przy powstaniu swojem, waha się w różne kierunki, które jej istotę stanowią, aby dopiero w końcu stać się sobą istotnie i w tem wytrwać. Nikogo przeto zadziwić, ani w niczyich oczach za sprzeczność uchodzić nie powinno, jeżeli Wolność samą rozróżnimy na:
a) Wolność przypadkowa, b) Wolność konieczną, i

c) wolną Wolność.

W słowach tych na pozór znajdują się same sprzeczności, ale biorąc rzecz spekulatywnie, są one już rozwiązane.

I tak, aby to bliżej określić, duch jest a) bezsprzecznie wolny, gdy tworzy dzieła sztuki, ale wolność jego jest przypadkową, ponieważ przypadkowo zależna ") subjektywnie, od zdolności indywidualnej oraz od idiosynkrazyi artysty, 3) objektywnie zaś, od rozmaitych własności zmysłowego materyału. – b) Duch wszakże, skoro myśli, niemniej jest wolnym, tylko jego wolność jest konieczną, bo koniecznie zależy od spekulatywnej dialektyki rzeczy, od ogólnej objektywności Myśli. Obustronnie wszakże jest to wolność zależna, i wolna zależność, a choć w tej mierze to na jedno wychodzi, niemniej są one sobie przeciwległe. - Co zaś do wolnej Wolności która konieczność i przypadkowość w sobie κατ' έξοχτ'ν ma połaczyć, później do niej powrócimy.

Wolność Heglowa jest przeto prawdziwą i istotną Wolnością, która wszakże podlega pewnej przewadze konieczności, a powodu jej w pierwiastku absolutnego idealizmu szukać należy, jak to zaraz omówimy. Tak przeciwstawia się ona abstrakcyjnie Schillerowej Wolności, którą bezpośrednia przypadkowość znamionuje. Do uznania tego punktu możnaby zredukować całe uprawnienie znanej polemiki o Wolność Heglową, która o tyle jest fałszywą, że nie rezultat, a zasadę zaczepić należało, albowiem w myśli uzasadnioną Wolność koniecznie za niemogącą nie istnieć uważać trzeba. Atoli, że Heglowa Wolność jeszcze się od konieczności nie uwolniła, a z tego powodu, choć właściwie konkretna, jeszcze przecież po części pozostaje jednostronną, jest faktem tak znanym, uznanym i niezrozumianym, że nie potrzeba nam dłużej przy tem się zatrzymywać.

Tak tedy na tem stanowisku myśl jest najwyższą formą ducha, – rozum, kierującym i przedmiotowo prawdziwym momentem Historyi, – nareszcie jego świadomość, najwyższym celem i potrzebą ludzkości. Z tem wiąże się, co początkowo za przypadkowe uchodzić mogło, a mianowicie, że rozwój ducha świata w Historyi uważano za dodatkowe zjawisko fenomenologicznego rozwoju świadomości, oraz że nasamprzód zupełnie naturalnie rozwój ducha świata do krytyki świadomości przyłączono. Świadomość bowiem, to u Hegla Alpha i Omega, z niej wysnuwa on w ogóle cały system swojej filozofii, do niej widzimy tu, że cały proces dziejów skierował. — Co zresztą wielkie znaczenie Fenomenologii w samej Historyi filozofii stanowi, jest że

wyrabiający się pod formą myśli duch, tą pracą, tą genezą świadomości, właśnie sam do świadomości κατ' έξοχήν doszedł, innemi słowy, że stanowisko Hegla samego owe miejsce w Historyi filozofii w ogóle zajęto, które świadomość jako taka w systemie Filozofii sama zajmuje. Dla tego to świadomość jest specyficznem jądrem Heglowej filozofii, a choć sam rozwój jej całemu procesowi dziejów in extenso towarzyszy, to przecież dopiero u Hegla intensywnie do siebie samego przypada, i ztąd tutaj świadomość – świadomością κατ έξοχὴν się staje. Owo przypadnięcie do siebie może bezsprzecznie znów się rozpaść, ale rezultat dokonanego przypadnięcia jest już zdobytym rezultatem; dla tego też rozłączenie nie może już być rozpadnięciem, ale dalszem ze siebie wystąpieniem, innemi słowy rozłączeniem, które ze sobą wiecznie identyczne pozostaje.

W tem właśnie mamy już dany zarodek rozwiązania tego stanowiska, a zarazem wskazówkę także, dla czege teraz właśnie znajdujemy się na zwrotnym punkcie Historyi, gdzie Fakta na Czyny się zamieniają. Świadomość bowiem zajmuje doktadnie oznaczone miejsce w prawdziwym systemie Filozofii, ona zatem nie zamyka Wszechświata. Co ją poprzedza, (myślowo) jest nieświadomem, czyli Faktem, – co po niej przychodzi, musi się świadomo rozwijać, a tem jest Czyn.

Odtąd przeto, przez absolutne zdobycie świadomości, duch rozwijać się będzie na dalszej swej drodze z zupełnie inną stanowczością, i odtąd dopiero w swoich objektywnych i absolutnych manifestacyach poczuje się u siebie jak w domu.

Atoli, jak na poprzedzającem stanowisku Teleologii nie zadowolniliśmy się wskazaniem przyjętej z góry opinii, (vorgesetzt) aleśmy ją jako daną (gesetzt) uznali w rozwijającej się rzeczywistości, cośmy w starożytnym świecie, a przedewszystkiem w greckim, pod formą Piękna znaleźli, to samo wypada nam zrobić dla obecnego stanowiska. Jednakowoż po tem co dopiero powiedzieliśmy, już zrozumiałem być powinno, że rzeczywisty rozwój ducha, który temu pojęciu odpowiada, jest właśnie dzisiejszym rozwojem. Zaprzeczyć się nie da, że dziedzina ta dla Filozofii już w Arystotelesowej νόησις νοήσεως ma swój początek, ale nic więcej jak początek, którego dalsze i absolutne przeprowadzenie, dopiero chrześciańska Filozofia, owa filozofia myśli w właściwym swoim, wewnętrznym żywiole dać nam mogła, a którego dokończenia i prawdziwego dopełnienia, ów drugi Arystoteles dni naszych niedawno dopiero dokonał. Jak tedy klasyczna Starożytność, a szczególnie Grecya była światem Sztuki i bezpośredniego Piekna, tak znowu chrześciańsko-współczesna epoka jest światem Myśli, świadomości i Filozofii. Swiat ten, który Arystoteles myślą Myśli otworzył, zamknął konkretniej Hegel myślą identyczności Myśli z Bytem,

albowiem to jest na stanowisku Hegla najwyższą definicyą Filozofii. 1) Świat ten wszakże sam będąc abstrakcyą, oraz zupełnem przeciwieństwem do poprzedzającego, musi sam się rozwiązać i znaleźć formalne dla siebie ujście w postulacie trzeciego jeszcze świata. Uznanie zaś, że jak to powiedzieliśmy, świadomość nie jest najwyższym szczytem, ale że sama po nad siebie,—a trafniej jeszcze, sama ze siebie dalej postąpić musi, zawiera treść przejścia przedstawiającego się jako postulat substancyalnej jedności Myśli z Bytem, która nietylko sama dla siebie być ma, ale jeszcze ze siebie pewien substrat wyrodzić musi.

Ze względu wszakże na to ujście musimy tu porzucić szczegółowsze badania Historiozofii dla ogólniejszych i o wiele obszerniejszych.

Arystoteles, skoro orzekł że "teorya jest najdoskonalszem", sztuce tem słowem zadał cios śmiertelny. Choć zadanym on został w zupełnie innym kierunku, to niemniej znaczeniem jego absolutnie duchowem stał się ten właśnie cios wstecz działający na Sztukę, po którym dopiero intronizacya Filozofii na jej miej-

¹) Choć jej nigdy dosłownie tak nie wyrzekł, jest ona istotnie jego definicyą. Po za tem zgadza się najzupełniej z powyższą, definicyą, którą nam dał, a wedle której Filozofia "jest nauką "rozumu, o ile tenże dochodzi do świadomości, że sam jest "Wszechbytem."

scu nastąpiła. A tak, skoro Sztuka przestała stanowić punkt kulminacyjny ducha ludzkiego, to najwyższe jej znaczenie przeszło na wewnętrzną Myśl, na teoryę, słowem na Filozofię. 1)

Najwyższe to stanowisko Filozofii zachowało się aż do dni naszych, gdzie epoka intelligencyi dosięgła swego szczytu. Rozumieją to nawet ci, którzy sobie sprawy jasnej nie zdają, jakie jeszcze zadanie czeka Filozofię po odkryciu absolutnej Metody. Odkryto już absolutną metodę i stanowi ona jądro filozofii, dla tego byłoby zapoznaniem wielkości i dziejowego znaczenia Hegla, nie widzieć w nim przynajmniej (wedle użytego przez Weissa Talleyrandowego dowcipu) początku końca Filozofii, jak Arystotelesowi

<sup>1)</sup> O Religii nie może tu być mowy, albowiem religia zawiera, jak ją istotnie pojmować trzeba, jak ją też Hegel w § 554 Encyklopedyi 3-cie wydanie w ogóle uchwycił, (co później Richter w swojej "nauce o ostatnich rzeczach" bardzo wyraźnie podniósł i rozprowadził), całą absolutną dziedzinę ducha, w której sztuka, filozofia itd. zaledwie szczególnemi są szczeblami. Bynajmniej przeto Religia nie jest podobnym i równomiernym z niemi momentem, ale właśnie najwyższą substancyalnością całej dziedziny, i panuje absolutnie nad owemi szczeblami, skoro się w nich nieustannie odzwierciedla, bez odłączania się od nich, jakoby coś odmiennego stanowiła, jak to Hegel i szkoła jego zazwyczaj przyjmują.

My zaś, skoro mówimy że w starożytności Sztuka najwyższem była, mamy tu także Religię jako sztukę na myśli, zarówno jak późniejsze przeciwstawienie Filozofii także się pod postacią Religii objawia, skoro religia chrześciańska, w przeciwieństwie do starożytnej, przedstawia się jako filozoficzna, pomyślana, z wiarą przyjęta i świadoma.

przyznać powinniśmy, jeśli nie jej początek, to przynajmniej koniec jej początku. Bezsprzecznie, z Heglem rozwiązała myśl istotne swe zadanie, a chociaż rozwój jej bynajmniej się na tem nie kończy, to niemniej zejść jej będzie trzeba ze swego Apogeum i częściowo przed nową wschodzącą gwiazdą ustąpić. Równie jak Sztuka, skoro klasyczną formę osięgła, po nad siebie wystąpiła i w romantyczną formę sztuki się rozpłynęła, ale też zarazem Hegemonię świata Filozofii ustąpiła, tak też w tej chwili właśnie Filozofia sama na tak klasycznym punkcie stanęła, gdzie sama siebie przekroczyć musi, a tem samem właściwą Hegemonię komu innemu odstąpić.

Z tego dopiero stanowiska widzimy, że tak ci, którzy jeszcze bardzo wiele przekształceń i postępów Filozofii obiecują, jak owi, którzy wraz z świadomością znaczenia zdobytego stanowiska łączą dla niej postulat, aby poprzestała na sobie, obustronnie słuszność mają za sobą. Albowiem niejednego zapewne i to nie małej wagi przekształcenia Filozofii należy nam się jeszcze spodziewać, ale co najważniejszem było, już przebyliśmy, a im większe Filozofia robić będzie postępy, tem bardziej obcą sobie samej stawać się będzie, a od swojej klasyczności odbiegnie. Nie mniej będzie to wszakże postępem dla ducha, zarówno jak romantyka, w przeciwieństwie do sztuki starożytnej, istotnie też postęp w idei Piękna stanowiła.

Obecne stanowisko samo się nam rozwiąże, skoro tylko jasno je zrozumiemy. Niech nam bedzie wolno użyć w tym celu trafnych słów prof. Micheleta, który mówi: "że ogólnym charakterem wszyst-"kich nowych systemów filozofii nie tyle jest "w ogóle przenikniecie istotne Bytu i Myśli, Podmiotu "i Przedmiotu, ile takie ich przeniknięcie, żeby myśl, "czyli ideę jako zasadę, oraz jako najdoskonalsze po-"dług Arystotelesowego wyrażenia, z dwóch w sto-"sunek wchodzących momentów uznano. Szczególny "charakter każdego z tych systemów można przeto "jedynie pojąć jako idealizm tak lub owak ukształto-"wany . . . . Hegel wreszcie, który . . . idealizm z re-"alizmem najistotniej połączył, zawiódł filozofię na "takie wyżyny wyrobienia, że zasłużyła sobie na mia-"no absolutnego idealizmu". 1)

Jednostronność tego stanowiska w najzupełniejszem tu oświetleniu występuje; powiada się tu bowiem najwyraźniej, że owa identyczność Bytu i Myśli nietylko w ogóle sama w sobie istnieje, ale nadto z przewagą Myśli, czyli jednego wyrazu tej sprzeczności. Pozostaje przeto idealistyczną tożsamością, chociaż ów idealizm absolutnym nazywamy; – zapewne jest on absolutnym, ale w swojej dziedzinie, dla siebie, czyli tylko jako Idealizm; atoli właśnie dla tego, że idealizmem pozostaje, nie może być abso-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Michelet. Historya ostatnich systemów Filozofii od Kanta do Hegla. Część I str. 33 i 34.

lutnym absolutem. Jednostronności nawet się tu nie ukrywa, owszem wypowiada się ją otwarcie i jako zaletę sławi. Ma to zapewne swoje uprawnienie w nieuniknionem przeciwstawianiu się absolutnego idealizmu Filozofii z jednej strony, bezpośrednio absolutnemu realizmowi Sztuki, z drugiej strony.

O ile bowiem wyżej Filozofię zdefiniowaliśmy jako "Myśl identyczności bytu i myśli," o tyle znowu najprawdziwszą definicyą Sztuki jest: Byt identyczności bytu i myśli.

Tem samem z jednej strony stawiamy Sztukę wyżej od abstrakcyjno-skończonego bytu, skoro ona nietylko czemś bytującem, ale Bytem jest, co ze wszech miar wewnętrznemu jej znaczeniu odpowiada. - Z drugiej zaś strony Filozofię wyżej od abstrakcyjno-skończonej myśli, skoro ona nie tylko jest w ogóle czemś pomyślanem, ale właśnie Myślą, uposażoną w najkonkretniejszą przedmiotowość. Obustronnie zatem są to wysokie syntetyczne oznaczenia, które wszakże jeszcze na jednostronność przeciwstawienia cierpią. I w rzeczy samej, gdybyśmy powyższą definicyę Filozofii rozebrać chcieli czysto formalnie, czyli matematycznie, otrzymamy równanie, w którem jeden z obydwóch faktorów dwa razy, podczas gdy drugi, raz tylko zachodzi. Filozofia byłaby tym sposobem, matematycznie wyrażając się, kwadratem myśli pomnożonym przez byt. – Sztuka zaś byłaby na odwrót bytem do kwadratu pomnożonym przez myśl. Atoli kwadrat pomnożony przez pojedyńczą liczbę staje się już sześcianem, t. j. trzecią potęgą, innemi słowy istotnie prawdziwym i konkretnym rozmiarem, podczas gdy stosunki liniowe i płaszczyzniane dopiero są abstrakcyami.

Wynika ztąd, że tak Sztuka jak Filozofia już istotnie trzeciemi, konkretnemi i syntetycznemi są determinacyami, nie zaś abstrakcyjnemi i tetycznemi albo antytetycznemi. Są one sześcianami i trzeciemi potęgami, najprawdziwszemi właśnie, ale ze sobą sprzecznemi, ponieważ u obydwóch przeciwny taktor do kwadratu podniesiono. 1)

Jak powyżej pojęcie Wolności rozróżniliśmy samo w sobie, w tej syntetycznej determinacyi we-

<sup>1)</sup> Ktoby matematycznym obliczaniom żadnej wartości na połu spekulacyi przyznać nie chciał, w wielkim jest błędzie, skoro sam abstrahuje od podstawowej abstrakcyi. Że matematyka nie zdoła całego bogactwa pojęć rozwinąć, nie ulega zaiste wątpliwości, nie mniej pozostaje ona ich najpierwszą podstawą, a ktoby od niej abstrahował, aby w swojem mniemaniu rozsądnie myśleć, nie myślałby nawet rozumnie. Koniec raz już położyć należy owemu lekceważeniu rozumu, który jest duszą matematyki, i łatwo dałoby się dowieść, że ilekroć nam się zdaje, że po nad rozum się wznieśliśmy, sami nie rozumimy czego właściwie chcemy. Słowem, matematyka nie wyraża wszystkiego, ale to co wyraża jest najgruntowniejszem, ponieważ podstawę wszystkiego stanowi. Jako podstawa zaś, nie jest najwyższem, ale najniższem, atoli jako najniższe jest najstalszem i wszystko trzymającem.

wnętrzne antytezy na jaw wydobywając, jak nawet Teleologii samej, stanowiącej najwyższy punkt rozmyślań nad dziejami, kazaliśmy także znowu w niższe i wyższe szczeble organicznie się rozwinąć, tak tu również przy pytaniu o najwyższą, absolutną syntezę, wypada nam te same różniczkowanie i ten sam proces rozwojowy zastosować. Najwyższa bowiem tożsamość zawiera w sobie również rozmaite szczeble swego rozwoju, i chociaż już sama przez się jest tem czem pojęciowo być ma, to staje się ona jednak coraz wyższą, coraz doskonalszą, coraz konkretniejszą.

Dla tego łatwo o błąd powstały z nierozróżniania owych znowu w sobie ściśle określonych szczebli, skoro się zadowolnimy osiągnięciem syntetycznego w ogóle stanowiska, bez rozróżnienia znowu tegoż stanowiska w sobie samem, bez rozwinięcia go, bez pokuszenia się o to, aby samą syntezę jeszcze syntetyczniejszą uczynić.

A zatem nawet w absolutnej syntezie wypada nam rozróżniać momenta Tezy, Antytezy i Syntezy jako takiej. – Sztuka jest już owem najwyższem, ową absolutną syntezą, która wszakże sama na szczeblu tezy pozostała, – jest ona dopiero walczącą identycznością. Filozofia na odwrót również jest ową absolutną syntezą, ale na szczeblu antytezy, która uwolniwszy się od zmysłowej bezpośredniości Sztuki,

spoczywa w swoim abstrakcyjnym żywiole - Oby nas tu broń Boże źle nie rozumiano, przypuszczając że Filozofię do rzędu jałowej abstrakcyi chcemy zdegradować; owszem, wręcz przeciwnie powiedzieliśmy że tak ona jak Sztuka, absolutne już i konkretne identyczności stanowią, tylko że ową konkretność samą należy nam rozróżniczkować, uznając przewagę jednego lub drugiego z obydwóch wyrazów sprzeczności. Oto właśnie najtrudniejsze zadanie spekulacyi, żebyśmy, skoro indyferencye zdyferencyonujemy, a następnie znowu zidentyfikujemy, w tej identyczności nie utracili samoistności współdziałających żywiołów, i dla ich integralitas, nie poświęcili ich integritas. Hegel sam powiada: "W istocie Filozofia "ma swoje miejsce w dziedzinie myśli, ma przeto "z ogólnościami do czynienia, treść jej jest abstrak-"cyjną, ale tylko co do formy, co do żywiołu, "w sobie samej zaś idea jest istotnie konkretną, – "jednia rozróżnionych determinacyi."

Otóż to jest właśnie co zamierzaliśmy osięgnąć przez rozróżniczkowanie najwyższej syntezy, a jak Filozofia sama jednostronnie abstrakcyjną jest, wskutek przewagi jednej strony, a mianowicie myśli i idealizmu, tak z drugiej strony Sztuka na odwrót jest jednostronną, skoro co do żywiołu swego jest abstrakcyjnie zmysłową i bezpośrednio naturalną, i dla tego z szczególnościami ma do czynienia, – chociaż sama istotnie jest konkretną, – jednią rozróżnionych determinacyi.

Otóż rozwiązać sprzeczność między Sztuką a Filozofią – znieść przewagę bytu i myśli w identyczności, a rozwinąć z tej formalnej, substancyalną identyczność, – nareszcie zesyntetyzować samą najwyższą syntezę, podnosząc ją do trzeciej swej prawdziwej potęgi, – oto nowy postulat, który wypada nam stawić.

W Sztuce chodzi o przedstawienie tego co wewnętrznem jest, czyli o uprzedmiotowanie znaczenia. - W Filozofii chodzi zaś na odwrót o znaczenie przedmiotowości. Tak Sztuka tedy, jak Filozofia jest identycznością bytu i myśli, wnętrza i zewnętrza, podmiotu i przedmiotu. W Sztuce wszakże identyczność jeszcze jest niedostateczną, właśnie dla tego że jest pierwszą, czyli zmysłowo naturalną. W Filozofii przeciwnie identyczność ta powtórnie jest dokonaną, i właśnie dla tego również niedostateczna. skoro jest odzwierciedloną tylko antytezą pierwszego stanowiska, a nadzmysłowość jej jednostronność stanowi. W ten sposób Sztuka z Filozofia w jaskrawem względem siebie stoją przeciwieństwie, które tylko dla tego dotychczas na jaw nie wystąpiło, że z jednej strony drugi wyraz przeciwieństwa, a mianowicie Filozofia, jeszcze do swej klasycznej dojrzałości nie była doszła, czyli nie można jej było stawiać na równej z rozwiniętą już Sztuką wysokości, -z drugiej zaś strony dla tego, że im jakie przeciwieństwo konkretniejszem i wyższem jest, tem mniej jaskrawo na jaw występuje. Dla tego to

sprzeczność panująca między Sztuką a Filozofią nie uderza nas tak wyraźnie, jak to na niższych szczeblach spostrzegamy. Albowiem im uboższe i bezpośredniejsze są determinacye, tem wyrazy przeciwieństwa dalej od siebie stoją, – im zaś wyżej się wznosimy, tem stają się ważniejsze i głębsze, ale tem mniej zarazem stronią wzajemnie od siebie, tak że dochodzą na absolutnym szczeblu do najwyższego znaczenia, ale zarazem też do najmniejszego między sobą odstępu, a tem samem dla rozumu spłynęłyby natychmiast w jedność.

(Dla tego też ze stanowiska rozumu mówimy: W Bogu nie ma żadnej sprzeczności; dla spekulacyi przeciwnie doprowadza się owe sprzeczności do ich najwyższego szczytu, a tem samem właśnie rozwięzuje się takowe w najwyższej jedni, nie zrzekając się wszakże bynajmniej potęgi ich rozróżniczkowania. I dla tego wolno spekulacyi w tej mierze powiedzieć: Bóg jest przepełnią sprzeczności, albowiem jest najwyższą jednością, a powodem wszelkich sprzeczności.)

Jeżeli tedy sprzeczność panująca między Sztuką a Filozofią mniej jest uderzającą od innych sprzeczności niższego rzędu, to dla tego jest ona tylko ważniejszą, skoro o tak wysokie sprawy duchowe potrąca, a zarazem ponieważ sprzeczności tam wyłącznie są najniższe, gdzie największemi się tylko

wydają. Ztąd pochodzi, że ciche rozdarcia sercowe i wewnętrzne sprzeczności psychiczne tak są intensywne i ciężkie, ponieważ najmniej na jaw występują, a gawiedź, która wszystko zewnętrznie osądza, za nieistniejące uważać je gotowa. Tymczasem sprzeczność między Sztuką a Filozofią, mogłaby już sama jedna olbrzymią przepaść wyrazić, która świat starożytny od współczesnego oddziela, tak intensywne jest jej znaczenie.

Tę sprzeczność rozwiązać, a zarazem co dopiero wzmiankowaną przepaść zapełnić, oto zadanie najwyższego, praktycznego, społecznego Życia, które z jednej strony upadłą Sztukę, a z drugiej, zakrzepłą w pewnej mierze Filozofię na nowo samo ożywi. —

Aby tę przepaść zapełnić, musimy się spytać: Cóż tedy w Sztuce Filozofia stanowczo zaprzeczyła? Gdzież punkt zwrotny jednostronności? Albowiem zaprzeczyć samemu temu zaprzeczeniu, a poprzednią jednostronność przywrócić, będzie rzeczą dalszego postępu. – Bezpośrednia zmysłowość Sztuki przeszła w nadzmysłowość myśli, a myśl w Filozofii zemściła się za poprzednie swoje upośledzenie przez Sztukę na koszt bytu. Aby przeto sprzeczność tę rozwiązać i jednostronność znieść, trzeba nam wrócić na poprzedzające stanowisko, tak wszakże, aby ten powrót, uwolniwszy nas od wszelkiej sprzeczności i przewagi, dał nam ową jedyną, harmonijną identy-

fikacyę obydwóch wyrazów przeciwieństwa, któraby sama znowu rozwinąć się musiała nietylko formalnie, jako neutralna indyferencya, ale także substancyalnie, jako zatwierdne nowe ukształtowanie. Absolutna Myśl musi zatem do absolutnego Bytu powrócić, bez sprzeniewierzenia się wszakże sobie samej. Ów Byt, powtórnie do życia przywołany, nie będzie owem pierwszym, biernym i danym, ale owszem stworzonym, świadomie wywołanym Bytem, co absolutny Czyn stanowi.

mowy o wy-Nie tu już przeto ma łacznej tylko identyczności Myśli i Bytu, ale identyczność ta wyraża się substratowo (substratmässig) w nowem twierdzeniu, które w ten sposób dopiero prawdziwą jest i istotną identycznością. Gdy tam bezpośrednia praktyka Sztuki przestała być najdoskonalszem, a predykat ten teoryi jako takiej przypadł był w udziale, to tu znowu odpada on od niej, skoro powstaje syntetyczna po-teoretyczna Praktyka, której dopiero jest przeznaczeniem stać się tak dla Sztuki jak dla Filozofii powodem i prawdą. Odtąd absolutna Praktyka, społeczne w państwie Życie i działanie, (którego żadną miarą brać nie można za skończone działanie,) zaczną przodować, a Sztuka i Filozofia, które dotychczas uchodziły za najwyższe identyczności, spadną do rzędu abstrakcyjnych przesłanek życia państwowego. – Byt przeto i Myśl w Czynie, – Sztuka i Filozofia w Społecznem Życiu – utonąć muszą, aby tu dopiero, istotnie i stósownie do ostatniego swego przeznaczenia, wypłynąć i zakwitnąć. –

Co Hegla filozofia Kantowej zarzuca, a mianowicie, że skoro tylko doszła do objektywnego poznania rozumu, w subjektywną nazad popada transcendentalną jednostronność, to samo, ale w wyższym i rozleglejszym stopniu, Heglowej filozofii zarzucić można. Tu bowiem nie chodzi już bynajmniej jak u Kanta o przeciwieństwo między tem co podmiotowe, a tem co przedmiotowe, co transcendentne, a co transcendentalne, między noumenem a fenomenem itd., ponieważ na tym szczeblu przeciwieństwa te już zażegnane, ale tu chodzi znowu o owe główne przeciwieństwo Myśli i Bytu, które choć samo dla siebie najszczęśliwiej rozwiązane, przecież abstrakcyjnem jeszcze pozostaje, skoro z jednej strony ze siebie 1) nie wychodzi i z identyczności swej nic substancyalnego nie wydobywa, a z drugiej, i tu jest analogia do zarzutu Kantowej filozofii zrobionego, znowu w absolutny idealizm na powrót popada, czyli nie przestaje przecież upośledzać strony Bytu na korzyść Myśli. I to właśnie stanowi dopiero prawdę w owem dziś już banalnem i trywialnem pomawianiu Hegla o to, że się u niego cała treść rzeczywistości w logiczną ideę ulatnia. Przypuszczenie takie jest rdzennie fałszywem. Albowiem Hegel bynajmniej nie sprowadza

¹) Owo "ze siebie" dokładnie odróżniać należy od "na zewnątrz z siebie".



wszystkiego do logiki, i to tak dalece nie, że wrecz przeciwnie od logiki żąda, aby mu się w najkonkretniejszą rzeczywistość rozwinęła. W czem za to błądzi, a raczej co u niego jednostronnem jest, a co właśnie słuszny powód stanowi dla jego przeciwników do zarzucania mu owego niedostatku, który więcej czują aniżeli świadomo poznali, to właśnie owo uporne stawianie na pierwsze miejsce świadomości dla świadomości, po nad którą nic nie ma być wyższego, a co właśnie jednostronność wytwarza owego błędu, który na tem polega, że powtórnie popada w idealizm (choćby nawet absolutny). Równie przeto jak widzieliśmy że Kant nieraz do spekulatywnej wyżyny dochodził, a wciąż znowu w swoją ograniczoność napowrót popadał, tak i w tym wypadku podobnie się ma z Heglem. Choćby się u Hegla rozum jaknajobjektywniejszym i jaknajabsolutniejszym objawiał, zostanie on wciąż tylko rozumem; - dla tilozofii jest on szczytem wszystkiego, ale nie dla absolutnego ducha w samym sobie.

Absolutną wolę mamy teraz do takich wyżyn spekulacyi wynieść, jak dotychczas już rozum wyniesiono, ku czemu znajdujemy już u starszego Fichtego nie małej wagi wskazówki, które wszakże, bez uszczerbku dla ich ważności, przecież tylko wskazówkami pozostają, analogicznie do owych wskazówek istotnie spekulatywnych, których pojawianie się u Kanta spostrzegamy, ale których istotne odkrycie Heglowi dopiero zawdzięczamy. Już w pier-

wszym rozdziale zauważyliśmy, że tak w filozofii jak w życiu, ani nowego kierunku otworzyć, ani ważnego odkrycia dokonać nie można, któreby niejako błyskiem meteorowym zjawienia swego nie były już wprzód zwiastowały. Stosuje się to także do nowego kierunku, na który duch teraz ma wkroczyć, a w którym filozofia, porzucając najwłaściwsze swe i najodpowiedniejsze stanowisko, po nad siebie przechodzi do dziedziny obcej wprawdzie, ale ze wszech miar zapewniającej dalszy jej rozwój, a mianowicie do absolutnie praktycznej dziedziny Woli, którą uznamy za to, co nam nowsza filozofia często zwiastowała, a która w procesie rozwojowym filozofii samej tem będzie, czem romantyka jest dla sztuki. idea, rozum, oto najistotniejsze jądro ogólnej filozofii, a skoro obecnie doszła do absolutnie klasycznego wyrobienia tego jądra, odtąd przekracza to stanowisko; możnaby nawet powiedzieć, że dla filozofii samej stanowi to zestąpienie z tej wyżyny, podczas gdy dla ducha w ogóle, olbrzymie wzniesienie się.

U Hegla duch nie przekroczył stanowiska bytu w sobie i bytu dla siebie. Atoli pojęcia w sobie i dla siebie dostępują dopiero całej prawdy swojej w pojęciu ze siebie, którego nie wolno brać za: po za sobą, co znowu bardzo bezpośrednią i abstrakcyjną kategoryę stanowiłoby, w porównaniu do niniejszej, tak wysokiej i konkretnej. Ze siebie zawiera bowiem sens wyprodukowania ze siebie, bez zaprzeczania swej isto-

cie, bynajmniej przeto nie wystąpienia, a tem mniej pozostania po za sobą. Dla tego owe ze siebie jest rezultatem dopiero pojęcia w sobie i dla siebie, substancyalną i stałą jednością tych przesłanek, które same względem niej są abstrakcyami, których przecież pojęcie ze siebie bynajmniej nie wyklucza, ani nie przeocza.

Pojęcie ze siebie odzwierciedla się wprawdzie też jako trzecia sfera w normalnym rozwoju Myśli samej, i dla tego nawet spekulatywny rozum, iako owa trzecia sfera, nietylko jest myślą w sobie i dla siebie, ale w ogóle myślą ze siebie, – przez co właśnie myśl istotnie czynną i własnowolnie czynną się staje. Duch jest duchem tylko pod warunkiem, że sobą jest; owa sobistość jest specyficzną naturą ducha, jak obcość specyficzną naturą przyrody. Główne formy ducha są przeto:

- a) być sobą, samo-byt
- b) myśleć siebie, samo-myśl
- c) wytwarzać siebie, samo-czyn.
- a) Jako w sobie, jest duch samobytem, tj. idealną, żywą indywidualnością, która się najpierw od Natury odłącza i w sobie samej ma swoje centrum, jest to pierwszy, naturalny szczebel ducha, jego zmysłowość.

- b) jako *dla siebie*, jest *myślą siebie*, czyli *świadomością*, co szczebel reflexyi w ogóle dla ducha stanowi.
- c) jako *ze siebie*, jest zaś duch *samoczynem*, czyli *wolną czynnością* samą w sobie, która najkon-kretniejszą ewolucyę ducha stanowi.

Przeciwnie Natura może się jedynie zdobyć na pojęcie przy-sobowości (Aneinander), dla-sobowości (Füreinander), i rozpierzchnienia (Auseinander). Jej byt jest obcym, dla tego ona jest środkiem; jej myśl, to świadomość innych o niej, jej działanie wreszcie jest z zewnątrz wniesione, dla tego podlega swoim fizycznym prawom, dla tego też cud nie może powstać w Naturze. Tylko duch cuda robić zdoła, bo on jeden tylko autonomicznym jest. Owa Autonomia samo-czynu, oto co najwyższego o Absolucie powiedzieć możemy.

Z tego wynika, że duch, choć nie jest tylko czynnością, przecież jest czynnością w ogóle. Myśl bowiem, w swym najczystszym żywiole, jest logicznością samą w sobie, – byt zaś w swoim najwłaściwszym żywiole, to znowu fizyczność; czyn, działanie przeto jest najwłaściwszym żywiołem duchowości, a duch działaniem \*\*\* \*\*\* zywiołem duchowości, a duch działaniem \*\*\*\*\*\* Jak już powiedzieliśmy, duch jest nasamprzód w sobie zmysłowością, i to stanowi u niego stronę bytu, następnie jest on dla

siebie świadomością, a to w nim stanowi stronę myśli, ale nareszcie jest on wolną działalnością, i to jest jego trzecią, najwłaściwszą determinacyą. Jeżeli przeto Hegel powiada, że duch przedewszystkiem, bezpośrednio jednym jest, że następnie się podwaja, skoro staje się dla siebie przez świadomość,—to powiada rzecz ze wszechmiar słuszną. — Dodać tylko trzeba, że dalszem jego przeznaczeniem jest potroić się, dla tego że praktycznie ze siebie musi świadomość odtworzyć, myśl na byt przełożyć.

Reprodukcya i przełożenie to bynajmniej nie stanowią momentu tylko świadomości, (n. p. praktyki w przeciwieństwie do teoryi), ale wręcz na odwrót, wyższy specyficznie szczebel od świadomości. Tu dopiero świadomość swoje znajduje ujście, a duch wznieść się musi na ten szczebel, aby tu dopiero prawdziwej determinacyi swej zadość uczynić, co mu przy teoryi samej w sobie jest niemożliwem.

Najzupełniej zdaję sobie sprawę, że umniejszam przez to znaczenie teoryi, oraz że wystawiam się na zarzut popadania znowu w historyczne przeciwieństwo między teoryą a praktyką. Atoli rozległość tego znaczenia jest anomalną, i dopóty tylko może być uznaną, dopóki sama teorya w sobie najdoskonalszem była, i dopóki uchodziła za panującą nad

wszystkiem i wszystko warunkującą, dopóki zatem najwyższa synteza dopiero pod formą myśli się była rozwinęła. - Co zaś dotyczy ewentualnego przeciwieństwa, to wystrzegać się trzeba brania indentyczności za indyferencyę. Ważne zdanie Spinozy: "Voluntas et intellectus unum et idem sunt," w pierwszym chyba a nie w drugiem znaczeniu rozumieć należy, a różnicy inaczej stanowić nie można, jak pod formą stopnia rozwoju, tak że praktyka miałaby się do teoryi, jak myśl spekulatywna do reflektowanej myśli. Hegel, który sam tak głęboko istotę praktyki uchwycił, 1) niemniej sam ze współczesnych najwięcej do tego nieporozumienia się przyczynił, nieporozumienia którego właściwem nieporozumieniem nazywać nie wolno, a tylko niedojrzałem jeszcze poznaniem.

U Hegla teorya jeszcze pochłania praktykę, która jeszcze się od niej nie odróżniła, uchodzi jeszcze za filialny wynik teoryi. Prawdziwe i właściwe jej przeznaczenie jest stanowić oddzielny, specyficzny, a nawet najwyższy szczebel ducha. Kwestya zaś wyższości czy niższości już poprzednio rozstrzygnięta przez rozróżnienie Praktyki przed- i po-teoretycznej, (czyli nieświadomej i świadomej) wykazała, że obydwa przeciwległe zdania są uzasadnione. Chodzi tylko o oznaczenie, o której praktyce mowa, czy o tej bezpośredniej, która teoryę ma jeszcze po za

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) n. p. w paragrafach wstępnych do Filozofii Prawa.

sobą, jako coś przyszłego, czy o owej absolutnie spośredniczonej, która się już przez teoryę przebiła, zawiera ją przeto w sobie. Podług Hegla jest Wola szczególną tylko modłą myśli, i to jest fałszywe pojęcie; myśl raczej jest dopiero integralnym momentem woli, albowiem myśl, która powtórnie staje się bytem, dopiero jest wolą i czynem. Podług Hegla wszelka czynność ducha nie ma innego celu nad uświadomienie sobie pojednania podmiotowości z przedmiotowością. 1)

Abstrakcyjnie rzecz biorąc, jest to prawdą, ale fenomenologicznie, o wiele słuszniej należałoby stosunek ten wręcz odwrócić, mówiąc: Wszelka duchowa świadomość nie ma innego celu nad czynne ze siebie (wychodzące) urzeczywistnienie owego pojednania. Fenomenologicznie²) zupełnie słuszne zdanie: "Nihil est in intellectu quod non fuerit in sensu", teraz o cały szczebel duchowy w górę wznosimy, w następującem brzmieniu:

"Nihil est in voluntate et actu quod prius "non fuerit in intellectu."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>, Hegla odczyty o Filozofii Historyi str. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Z umysłu używamy tu predykatu "fenomenologicznie", bo pod innym względem, jak Hegel to wykazał, także odwrotne zdanie jest prawdą. Ale ze stanowiska fenomenologicznego Locke słusznie się wyraził. Tak też można i nasze zdanie przetłomaczyć, bo nic w myśli powstać nie może, czegobyśmy pomyśleć nie chcieli. Atoli w normalnym rozwoju ducha, myśl wyprzedzać musi świadomę urzeczywistnienie.

Tak stanowimy prawdziwą identyczność Wiedzy i Woli, bez najmniejszego uszczerbku dla ich różnolitości. Świadomość przy całej ducha aktywności, która jak powiedzieliśmy, najgłówniejszy atrybut stanowi, na każdym przeto jego szczeblu objawiać się musi, jeszcze nie jest czystą czynnością, i nie jest jeszcze pozbawioną wszelkiej bierności. Czynność jego, to przeto bierna jeszcze czynność, czego już, spodziewać się wolno, równie jak koniecznej wolności, za sprzeczność uważać nie będziemy. Czynna czynność (co według powyższego nie jest żadnym pleonazmem, ale czynnością par excellence, wolną od wszelkiego obcego wpływu) dopiero w przyszłości się rozwinie:

- a) *podmiotowo*, przez równomierne wykształcenie Woli.
- b) *przedmiotowo*, przez równomierne wykształcenie Życia Państwowego.
- c) *absolutnie* zaś, przez osiągnięcie substancyalnej i najwyższej identyczności bytu i myśli, która jest absolutnym *Czynem*.

Wola musi przeto tak samo odbyć swój proces fenomenologiczny, jak już go rozum odbył. Życie państwowe musi ze swej strony tak samo Hegemonię swoją zachować, jak to z jednej strony Sztuka, a następnie Filozofia uczyniły. Absolutna czynność wreszcie musi się jako teleologiczna κατ' έξοχὴν wylegitymować, skoro istotnie procesem jest, walki piętno ustawicznie nosi, wszystko przenika, i ciągłe zwycięztwa odnosi. A tak walcząca i spoczywająca synteza w twórczą się zamieni.

Ze synteza sztuki niedostateczną była i tylko walczącą, upadek jej faktycznie dowiódł, że zaś synteza Filozofii również jeszcze jest niedostateczną, sądzimy że teoretycznie dowiedliśmy, podnosząc jej jednostronność i abstrakcyjność obok przyznania jej relatywnej konkretności. Drugą syntezę, tj. syntezę filozofii, moglibyśmy, dla lepszego zrozumienia tego stosunku, porównać z magnesem, którego obydwa bieguny jako identyczne chyba uznajemy, u którego nie mniej biegun północny zupełnie jednostronnie za ważniejszy od południowego uchodzi, i on wyłącznie biegunem znamiennym się staje. W Heglowej identyczności myśl jest owym znamiennym biegunem, a także metoda jego jest ową bussolą, w której biegun północny więcej uznania doznaje, choć się wie, że południowy zupełnie te same ma prawa. Atoli jak w dalszym elektro-magnetycznym procesie odmawiamy północnemu biegunowi przeważnego znaczenia, które jeszcze posiada w bussoli, i uznajemy go dynamicznie za zupełnie równouprawniony z biegunem południowym, tak też i w późniejszym wykształcie filozofii przewaga polarności myśli odpadnie i normalne ujście swe w procesie Czynu znajdzie.

Przejście z klasycznego stanowiska Filozofii, którem właśnie jest absolutny idealizm, w nową, choć obcą dziedzinę, mimo że zupełnie jest własną, a tylko dalsza, najzupełniej jest analogiczne do przejścia klasycznej Sztuki w romantyczną. O ile sztuka na przejściu tem najwyższe swoje znaczenie i hegemonię światową utraciła, o tyle filozofię obecnie tenże sam los spotka. O ile wszakże nie przesądziło to bynajmniej o dalszym postępie sztuki, o tyle abdykacya filozofii niczem innem być nie ma jedno dalszem krokiem rozwoju. Do określenia tego kroku możemy prawie najlepiej użyć własnych Hegla wyrażeń, odnoszących się do sztuki, z małemi tylko zmianami których różnorodność przedmiotu wymaga oraz przesunięcie syntezy o cały stopień wyżej. Kto zatem następne uwagi porówna z tem co się znajduje w odczytach o Estetyce (dział I str. 102-104), przyzna zapewne, że istotnie z Hegla bierzemy, aby o nim samym dać świadectwo.

Absolutny idealizm osięgnął najwyższy szczyt tego, do czego Filozofia wogóle była zdolną, a jeżeli co w nim jest niedostatecznego, to jedna tylko filozofia sama i ograniczoność filozoficznej dziedziny. Ograniczoność ową w tem upatrywać należy, że filozofia za przedmiot swój bierze ducha, w nadzmysłowo abstrakcyjnej formie, podczas gdy on ogólnik nieskończenie konkret-

ny i czynny stanowi, – że taż filozofia w absolutnym idealizmie, skończone utożsamienie myśli z bytem wyłacznie jako jednostronne spośredniczenie uznaje. Z ta identycznością duch wszakże nie dostępuje jeszcze prawdziwej i najwyższej swej determinacyi, swojej najwyższej identyczności. Albowiem duch nie jest tylko absolutnią wewnętrznością, ani też zdoła się wykształcać w sobie, dla siebie i ze siebie w zupełnej wolności, skoro tylko na ową wewnętrzność ma być skazany, jako na byt dlań odpowiedni. Z tej zasady wychodząc, przyszła forma filozofii znosi znów ową spekulatywną jedność idealizmu, ponieważ zdobyła treść sięgającą po nad idealizm. Otóż wyższym szczeblem jest działanie owej jedności w sobie, którą absolutnie idealistyczna forma filozofii uważa za swoją myślowo doskonałą treść.

Wzniesienie to istnienia samego w sobie (des An sich) i dla siebie (des Für sich) do czynności własnowolnej stanowi olbrzymią różnicę. Jest to owa nieskończona różnica, która n. p. oddziela abstrakcyjnego człowieka w ogóle, od tego, który już konkretny rozwój swoich determinacyi w najwyższych dziedzinach ducha, sobie przyswoił, tj. ową względnie abstrakcyjną jaźń od owej jaźni oddziela, która sama ze siebie w najkonkretniejszą osobistość się przetwarza.

Skoro tedy istnienie samo w sobie i dla siebie poprzedzających szczebli, (das An sich und das Für

sich) ową najwyższą syntezę, w ten sposób, raz z bezpośredniej jedni tylko, a drugi raz ze świadomej tylko, do trzeciej, samo - twórczej jedni wzniesiemy, to specyficznie odpowiedni element dla rzeczywistości tej treści już nie będzie:

- a) zmysłowy, bezpośredni Byt tego co duchowe, np. cielesno ludzki kształt, jako *naturalna zewnę-trzność*, ani już
- b) świadoma siebie samej Wewnętrzność, jako abstrakcyjna nadzmysłowość, ale
- c) dopiero prawdziwe przeniknięcie zewnętrzności i wewnętrzności w procesie absolutnego Czynu, przez co uwewnętrzniona zewnętrzność znów się uzewnętrznia, nie wyzbywając się samej siebie.

A tak jednia ludzkiej i boskiej natury przestaje być tylko zmysłowo indywidualną z jednej strony, które to stanowisko już dawno przekroczono, a z drugiej, tylko wiadomą i wyłącznie przez duchową wiedzę i w duchu urzeczywistnić się mającą jednością, — ale staje się obecnie samo - twórczą, przez duchową wolę w procesie absolutnego Czynu. Dla tego też nowa w ten sposób zdobyta treść już nie jest przywiązaną do zmysłowego wyobraże-

nia, jakoby jej odpowiedniego, ani też nie jest tylko uwolnioną od tego bezpośredniego bytu, który negatywnie uchwycić, pokonać i w duchową jednię odzwierciedlić było trzeba, ale jest po trzecie, treścią, która sama z siebie się wytworzyła, która zapewne znowu w zmysłowości się objawia, ale nie bezpośrednio, jak w swem pierwszem stadium, a tylko już wzbogacona spośredniczeniem, a to dopiero stanie się prawdziwą Rehabilitacyą Materyi, i absolutnem na obie strony równouprawnionem i substancyalnem pojednaniem tego co realne z tem co idealne.

W ten sposób stanie się przyszła filozofia przekroczeniem siebie samej, pozostając wszakże w granicach własnej swej dziedziny, i w formie filozofii samej. Dla tego wolno nam krótko tu wskazać, że na tym trzecim stopniu treść stanowi wolna a konkretna duchowość, która ma się jako duchowość rozwinąć dla duchowego wnętrza i zewnętrza.

Odpowiednio do tej treści filozofia nie może już przeto dla intellektualnej myśli wyłącznie pracować, ale dla rzeczywistości zgodnej ze swem pojęciem jak ze sobą samą — dla subjektywnej objektywności, dla spekulatywnej woli, która jako duchowa, sama ze siebie ku wolności dąży i pojednania swego dostępuje nareszcie w absolutnie duchowej rzeczywistości. Świat ten powtórnie, ale

przecież nowo-wytworzony stanowić będzie treść przyszłości, i dla tego jako wnętrze uzewnętrznione objawi się w sposób sobie zupełnie zadośćczyniący. W ten sposób święcić się będzie absolutny *Pokój* między Wewnętrznością i Zewnętrznością, a pokój ten zwiastować będzie tak na wewnątrz jak na zewnątrz wzajemne zwycięztwo, którego owocem będzie wyzwolenie zmysłowych zjawisk z ich marności.

A tak przejście to własnemi Hegla słowami przedstawiliśmy, zmieniając przytem jedynie ich wyniki, czyli dokładniej mówiąc, posunęliśmy je o stopień wyżej, albowiem, co u Hegla już rezultatem było oraz za ostatnie uchodzić chciało, to nam jedynie za pośredniczące ogniwo posłużyło, i zaledwie jako przedostatnie się wykazało.

Uznaliśmy zatem, że ono samo jeszcze tkwi w sprzeczności, i ztąd powstał postulat postąpienia ku dalszej syntezie. Zwiastujemy przeto filozofii nową epokę, w której, choć opuści własny swój żywioł i stanowisko, niemniej stanowić będzie postęp dla ducha. —

Z drugiej zaś strony, jak sztuka, skoro tylko po nad siebie wyrosła, choć na wyższy szczebel wzniesiona, jednak ustąpić musiałą przed wschodzącem słońcem myśli i filozofii, i całe swoje zresztą znaczenie, na służebność wewnętrzności myśli zamienić. Tak też i filozofia zgodzić się na to musi, że w przyszłości przeważnie stosowaną będzie, a jak poezya sztuki na prozę myśli się przedzierżgnęła, tak filozofia z wyżyn teoryi zestąpić musi na równiny praktyki. Praktyczna filozofia, czyli właściwiej filozofia praktyki, – najkonkretniejsze jej działanie na życie i stosunki społeczne, rozwój prawdy w konkretnem działaniu, – oto przyszłe zadanie filozofii w ogóle. Za niegodne stanowisko dla niej uważać tego równem prawem nie można, jak w romantyzmie podrzędne stanowisko Sztuki w stosunku do wewnętrzności Myśli.

Z drugiej strony wszakże zaprzeczyć nie można, ze stanowi to przesuniecie właściwej jej istoty i częściowa dla niej abdykacyę, a powód tego dość już jasno wskazaliśmy w niemożności dla myśli dostąpienia najwyższego stopnia identyczności. Atoli jak myśl i zastanowienie wzięły górę nad pięknemi sztukami, tak obecnie czyn i socyalne działanie wezmą góre nad prawdziwą filozofią. Dla tego w tej chwili właśnie tak pilno świadomości wszystko przeniknąć, i zaledwie przyszła do siebie samej, stara się teraz Czyn wyprzedzić. W tym fenomenologicznym wypadku leży przyczyna, dla czego nam właśnie tej Epoce tak przeszłość jak przyszłość Świadomość naraz tak zrozumiałemi się stają.

oto dojrzała, – oczy swej Janusowej głowy otworzyła.

Zarzucą nam może, że miasto obumierać, filozofia przeciwnie teraz właśnie hegemonię swoją zakładać i dopiero rozkwitać się zdaje. to wszakże ten sam błąd popełniać, co brać południe za wschód słońca. - Kiedy się Grecya dziełami Fidyasza cieszyła, ostatnia godzina sztuki wybić już Hegel jest Fidyaszem filozofii. - Wszechświat wogóle przemyślał, a choć twierdzić nie chcemy, że na polu spekulacyi nic już do zbadania nie pozostawił, przyznać nam trzeba, że co podstawowem było już odkrył. Odkrycie metody jest rzeczywiście dawno upragnionem odkryciem kamienia Mądrości; teraz też o to chodzi, aby owe cuda wytworzyć, które w nim są zaklęte. Niejedno zapewne jeszcze filozofia odkryje, siebie samą wszakże już odkryła, i dla tego właśnie przeżywa się w tej chwili.

Epoka filozofii bynajmniej nie była upośledzoną w rozwoju ducha, albowiem od Arystotelesa aż do Hegla święci swój rozkwit. Skoro przeto myśl obecnie kulminacyjnego swego punktu dostąpiła, i najistotniejsze zadanie swe spełniła, to przez sam postęp cofnąć się musi, innemi słowy ze swej czystości przejść w inny element. Nie lękajmy się przeto wypowiedzieć, że filozofię odtąd stosować zaczniemy. Nie przestanie ona przytem nigdy, jak i sztuka, celu dla siebie samej stanowić, ale z chwilą gdy przestała uchodzić za najważniejsze centrum ducha, rozpoczęła

się jej względna służebność. Co ją czeka w najbliższej przyszłości jest popularyzowanie się, zamiana esoterycznego charakteru na exoteryczny, słowem, jeżeli pozwolimy na podobną antynomię wyrażenia, musi się ona w głąb spłaszczyć, albowiem wszyscy są do niej powołani, a ktokolwiek myśleć chce, jest do niej wybranym.

Odtad przeto rozpocznie się jej normalny wpływ na społeczne ludzkości stosunki, aby nie tylko w rzeczywistości, którą zastaje, ale i w tej, którą sama wytworzy, absolutnie objektywną prawdę roźwijać. łatwo pojąć da się owa, do monomanii w naszych czasach doszła, pasya wznoszenia socyalnych systemów i budowania społeczeństwa a priori, która zreszta stanowi tylko mgliste przeczucie niedoszłej do jasnego uświadomienia potrzeby czasu. Czyżby to wszakże należało za potworność uważać? – Co treści zapewne, ale co do formy przenigdy; albowiem formalnie czuje się już świadomość uprawniona do kierowania prawdziwymi czynami, do nieuznawania już rzeczywistości jako tylko danej, ale do stanowienia o niej, jako o świadomej i wolą wytworzonej. Ale że dotąd czuła to tylko, innemi słowy, stawała względem niej na szczeblu uczucia i wyobrażenia, dla tego dotychczas do prawdziwej treści dojrzeć nie mogła, i dla tego treść dotychczas jeszcze anomalię stanowi. Skoro wszakże teraz świadomość ze siebie występuje, nie omieszka odtąd obrać sobie drogi w bogatych dziedzinach objektywnego ducha, a odkrycia jej na tej nowej drodze staną się właśnie rezultatami przyszłego kierunku filozofii. – Przeciwnie zaś grubą pomyłkę stanowiłoby, dla miłości filozofii zapoznawać normalność całkiem *praktycznej* tendencyi dzisiejszego świata. <sup>1</sup>) –

<sup>1)</sup> Uwagi te, dotyczące absolutnego rozwoju ducha i głównych jego specyficznych form, były najzupełniej niezbędne, aby módz do trzeciego, teleologicznego, dotąd jeszcze nie wyrażonego pojęcia dziejów przystapić. Choć podałem tu jedynie pobieżne tylko wskazówki do rozprawy, którą później przeprowadzić będzie trzeba, myśle wszakże, że dosyć powiedziałem, aby najcięższe nieporozumienia wywołać. Determinacye bowiem, które jako znamionujące przyszły kierunek podaliśmy, dotychczas dla tego właśnie że dopiero w przyszłości specyalnego opracowania doczekać się mają, są albo w zaniedbaniu, albo nawet fałszywie zrozumiane, a ztąd zapewne bez liku przesądów naukowych podniesie się przeciw inno-Tak np. Wola prawdopodobnie pojętą będzie w wyłącznej swej subjektywności, ba nawet partykularności i przypadkowości. I tak Dobro uważa się za coś małostkowo praktycznego, przyczem pożytek podaje się za najwyższe, oraz za coś podlegającego przeciwieństwu teoryi i praktyki, - Czynu może się początkowo wcale nie zrozumie, poczytując go, w porównaniu do innych przedmiotów filozofii, za coś dotąd jeszcze obcego. Nadto przekonany jestem, że podobne, błędne zarzuty pochodzić mogą od umysłów nawet spekulatywnych, które, darząc nas swojemi pojęciami, potem męczyć się będą zwalczaniem długiem i szerokiem tego co wyobrażają sobie jako nasze zapatrywanie. Kto bowiem na wysoki szczyt spekulacyi się dostał, podlega czasami takiemu zawrotowi, że tylko to jasno widzi, co na jego znajduje się poziomie, a już nie widzi tego, co istotnie poniżej pozostało, a przez co sam przebrnąć musi. Co zaś istotnie po nad niego sięga, to przez optyczne złudzenie umieszcza w niższych regionach i z najpewniejszem uświa-

Cokolwiek dotąd powiedzieliśmy można przeto w następującem przedstawieniu głównych stadiów ducha wyrazić:

domieniem, bona fide uważa za coś już dawno przebytego.

Co więcej, świadomość ta tak jasno do niego przemawiać się zdaje, że nawet zdoła określić na stopnie o ile nad niemi góruje. Na takie zaślepienie nie ma innego środka jak przeczekać parę lat postępu, które prawdziwy stosunek tych poziomów wykażą. aż nadto dobrze, że ułuda obustronnie możliwa, oraz że kto podług swego systemu i podług procesu rozwojowego świadomości pewne sobie stanowisko wyznaczyć może, ten właśnie z tej świadomości nie mało negatywnej siły zaczerpnie dla oparcia się owej nowości, którą za przestarzałą uważa. Z drugiej strony wszakże na to muszę zwrócić uwagę, że to abstrakcyjno - systematyczne miejsc rozdawanie, i owa za niezawodna uważana rachunkowość, chyba nie na pojęciach opierać się może, ale na wyobrażeniach i z góry powziętych opiniach. Przesądy takie ze swej strony mają swe źródło w tem, że treść filozofii jeszcze nie absolutnie jest wyrobioną. wiem, choćby niewiem jak był przekonanym który z dzisiejszych filozofów o ważności odkrytej metody, to z pewnością żaden twierdzić nie będzie, że system filozofii już absolutnie ustalono. Gdzie w nim przeto luki, albo fałszywie dobrane determinacye zachodza, tam właśnie ukrywać się może powód prawdomienia błędu, i na odwrót nie prawdomienia wyższej prawdy.

Choć powiedzieć nie umiem, jak przeciwną mi jest wszelka polemika anticipando, to jednak nieraz widzę się zmuszonym zejść na te tory, aby ewentualnym przeciwnikom moim przynajmniej niesmacznych zarzutów zaoszczędzić.

Polemika podług mego przekonania kala każdą pozytywną pracę. Wolno wszakże dopiero głęboko wrosłemu w grunt nauki myślicielowi, który sam już ochronny cień roztacza, — o niej nie myśleć, gdy uznana już jego potęga, oraz bujne u stóp jego wyrosłe pokolenia dostatecznie bronią go od napaści. My tymczasem, młode latorośle na niwie nauki, musimy nieraz sami najeżyć się kolcami, aby opór stawić pasącemu się dokoła servum pecus.

- 1) Stadium Piękna, gdzie Wnętrze (pojęcie) odpowiada Zewnętrzu (Objektywności), ale tylko jako szczególność, jako coś bezpośredniego, jako partykularność, zewnętrzna rzecz etc.
- 2) Stadium Prawdy, gdzie na odwrót objektywność pojęciu odpowiada, gdzie już nie zewnętrzność jest schroniskiem tego pojednania, ale sama ogólność, już nie to coś, rzecz, etc., ale wszystko co rzeczywiste, istota, idea.
- 3) Stadium Dobroci, w jej najwyższem znaczeniu, wcale nie jako tylko przeciwstawione Prawdzie, ale jako najwyższa identyczność pojęcia z objektywnością, która
  - a) już nie tylko zewnętrznie w tem, jako szczegołowość, ani też
  - b) tylko wewnętrznie we wszystkiem, jako ogółowość, ale
  - c) wewnętrznie i zewnętrznie, jako konkretna jednostkowość się objawia, która to jednostka po prostu siebie samą stwarza.

Nie jest to już zatem nie bezpośredniego, a wskutek tego nie jest też nie *niedostatecznego*, jako wyłącznie odpowiadające *czemuś drugiemu*, nie jest już też

czemś tylko spośredniczonem, czemś, co do własnej świadomości w stosunku do siebie doszło, ale jest najbardziej konkretnem, absolutnie spośredniczonem samodziałaniem ze siebie, które zarazem, właśnie dla swej konkretności poprzednie stadia w sobie zawiera, zarazem przeto w sobie jest i dla siebie. Dobro – Czyn – Wola, oto więc treść nowego kierunku, który obrać mamy.

W Sztuce zatem identyczność Myśli i Bytu już po raz pierwszy dokonała się, ale jednostronnie, – bezpośrednio, – zmysłowo. — W Filozofii również po raz drugi dokonała się, ale na odwrót w sposób nadzmysłowy i odbity, czyli znów jednostronny. W Życiu zaś i działaniu społecznem ta jedność po raz trzeci κατ'έξοχὴν się dokonywa, w sposób wszechstronny, absolutnie spośredniczony, a to na koszt powinności, gdyż dopiero na tym stopniu powinność w rzeczywistości przez Czyn – z Myśli przejdzie w Byt. W ostatecznym syllogizmie Wszechświata, Czyn przeto wystąpi jako terminus medius, choć w innej mierze syllogizm inaczej może się też ukształtować.

Wracając wszakże do specyalnego naszego badania, możemy nowe nasze teleologiczne stanowisko względem Historyi w następnej definicyi wyrazić:

Historya jest to proces rozwojowy ducha ludzkości w odczuciu, w świadomości i w czynnem stwierdzaniu Piękna, Prawdy i Dobra, proces rozwojowy, który poznać mamy w swojej konieczności, przypadkowości i wolności.

Analiza tej definicyi odkryje nam całe zagadnienie. Jako trzecie stanowisko, jest ono wogóle syntetycznem, tj. nie zadawalnia się postawieniem jakiejś specyficznej zasady, któraby odmienną była od poprzednich, choćby sama się z nich była rozwinęła, ale znosi spekulatywnie owe poprzednie stanowiska, czyli włącza je w siebie, jako swoje własne momenta. Dla tego w tej definicyi nie poprzestajemy na nowo zdobytym żywiole, ale każemy mu odzwierciadlać się w poprzedzających stadiach, jak na odwrót wymagamy także odzwierciedlania się poprzednich stopni w owym ostatnim. Ztąd otrzymujemy dziewięć faktorów zawartych w definicyi, które w następujący sposób nawzajem skombinować mamy:

A. Świat starożytny jest światem bezpośredniego Czucia, i pod tą formą ducha, jako pod pierwszym całokształtem, rozwinęły się w nim Piękno, Prawda i Wolność.

- a) Piękno było pod tą formą u siebie, albowiem sztuka jest właśnie zmysłowo bezpośrednim stopniem syntezy, starożytność zaś jest peryodem Bytu.
- b) Prawda zaś objawiała nam się anticipando, dla tego tam filozofia jest albo ułamkową, (Stückwerk) jak orientalna lub starogrecka, albo też artystyczną, jak np. Platońska, i taką pozostała aż do Arystotelesa, który właściwie na polu myśli nową Erę stworzył, rozpoczynającą się na rzeczywistym polu historycznych wydarzeń dopiero od wędrówki narodów, – albo też nareszcie była przypadkowem i biernem naśladownictwem, jak rzymska filozofia.
- c) Praktyczne Dobro jeszcze w wyższym stopniu jest antycypowane; ponieważ wszakże ten trzeci postulat powrót do pierwotnej bezpośredności w sobie zawiera, przeto narodziło się w starożytnym świecie pod formą naturalnego piękna. Dla tego państwa starożytności są w ogóle państwami natury, co greckie nawet państwo znamionuje, albowiem obyczajowość grecka jest przyrodzoną, znalezioną, (vorgefunden) instynktową, a bynajmniej nie przez subjektywność myśli spośredniczoną obyczajowością. Dla tego mylnie wyraża się Hegel, skoro mówi, że świadomość wolności najpierw się w Grecyi obudziła. Twierdzimy przeciwnie

że to przeczuciem dopiero było wolności, podczas gdy świadomość jej aż do nastania Chrześciaństwa drzemała. I w rzeczy samej Grecka wolność, to wolność partykularności i bezwiednej bezpośredniości, - nie znano człowieka wolnego, jako człowieka, tj. z prawa swej abstrakcyjnej ogólności, ale tego tylko, który przypadkowo Grekiem się urodził, nie znano w nim samocelu wolności, co jest najwyższem teleologicznem dobrem. — To samo w Rzymie, z tą tylko różnicą, że tam duch na zewnątrz bezpośrednio występował, podczas gdy grecki duch na sobie samym poprzestawał. Partykularność zaś i przypadkowość, to właśnie formy uczucia, podczas gdy ogólność i konieczność przypadają w udziale prawdziwej świadomości. W uczuciu jest bez watpienia świadomość, ale tylko świadomość bezwiedna, nie świadomość κατ έζοχην która dopiero we Wiedzy swego właściwego znaczenia i rozkwitu dostępuje.

- B. Świadomość ducha świata obudziła się dopiero z nastaniem Chrześciaństwa.
  - a) Po pierwsze względem Piękności zajęła stanowisko przewagi, sztuka w swym rozkwicie była dla niej już przeszłością, dla tego wewnętrzność, (pojęcie) przemaga zewnętrzność, (objektywność), a plastyka przechodzi w myślącą romantykę. Skoro tylko stosunek czystej

równowagi klassycyzmu się rozprzągł, przeciwstawiła się uczuciowi świadomość, a tym sposobem w końcu bezpośrednia praktyka sztuki (a mianowicie, subjektywnie biorąc, natchnienie) zamieniła się na jej teoryę, duch świata zamiast dzieł sztuki wytworzył Estetykę.

- b) Względem Prawdy natomiast stoi tu świadomość w normalnym stosunku, albowiem współczesny świat to peryod Myśli. Z nastaniem Chrześciaństwa wstąpił duch świata w siebie, religia sama przyoblekła formę Myśli i poznania, uznano, że Wiara zbawia, a Chrześciaństwo objawiło nam najwyższą prawdę. Dla tego było zupełnie słusznem, że początkowo Myśl myśli, tj. filozofia poszła w służbę Teologii, albowiem zastawała tam gotową całą spełnię prawdziwej treści. Późniejsze rozstanie się jej z Teologią nie miało innego celu jedno wyższe pojednanie, które się obecnie objawia, albowiem Prawdę, która z nastaniem Chrześciaństwa wystąpiła w bezpośredniej formie religijnego wyobrażenia, wyniosła teraz spekulacya na szczyt myśli, która ją za jedyną i spełną treść swoją uznaje. W sobie samej nareszcie świadomość dotarła do swego Apogeum, a myśl wystąpiła, jak już powiedzieliśmy, jako panująca zasada Wszechsyntezy.
- c) Względem Dobra zaś świadomość pozostaje jeszcze w stosunku przesłanki do swego

wyniku, stanowisko jej przeto nie konkretnie odpowiednie jest, ale jeszcze abstrakcyjne.

Dlatego też wolność, w której pojęciu leży, aby absolutnie była konkretną, wystąpiła tu w swej najidealniejszej dopiero abstrakcyi, a przy obudzeniu się świadomości, dopiero abstrakcyjnego człowieka za wolnego uznano, tj. zaledwie co do ogólnego pojęcia, w przeciwieństwie do szczegółowego elementu starożytności.

Na tym szczeblu jest przeto Wolność tylko idealną, podczas gdy na poprzednim tylko była realną, co niedostatecznem jest obustronnie. Abstrakcyjność tego stanowiska szczytu swego dosięgnęła przez swoją subjektywność, która tu motyw kierujący stanowi, a która właśnie w dziedzinie Religii: Protestantyzm, a w dziedzinie polityki: Liberalizm wywołała. Obydwie te formy życia religijnego i politycznego są wszakże tylko kończynami abstrakcyjnej subjektywności, a jednostronność ta, cechująca tak pierwszą jak drugą, jak nie mniej płynąca ztąd beztreściwość, stanowi właśnie to, na co konserwatyści jak zwolennicy władzy powstawać nie przestają.

Jaźniość (die Ichheit) jest zapewne owym wielkim bodźcem postępu, który najnowsze czasy wytworzyły, a którego uprawnienie stanowi też całą prawdę w tej dziedzinie; nie prawdą zaś w niej jest pozostawanie przy jej względnej próżni. Jaźń musi się stać konkretną, a stanie się nią dopiero przez proces Czynu.

Dopóki w myśli istnieje, choćby na jej najwyższym spekulatywno-najkonkretniejszym szczeblu, dopóty w stosunku do Wszechświata pozostaje abstrakcyą. Tak np. abstrakcyjny człowiek pozostaje, jako ogólne ja, dopóty abstrakcyą, dopóki nie stanie się właścicielem (czegośkolwiek bądź), dopiero jako właściciel jest człowiek istnym i właściwym człowiekiem, i to stanowi najbezpośredniejszy szczebel jego konkretności, której znowu wcale tu nie bierzemy w abstrakcyjno-prawnem, ale w najwyższem, etycznem zrozumieniu.

Najsłuszniej przeto powiedziano, że rewolucyjne prądy naszych czasów z filozofii się wszczęły, ale dodać należało, że skoro filozofia do klasyczności swej dojdzie, na odwrót ewolucyi po niej spodziewać się należy, któraby abstrakcye wprost od niej pochodzące spośredniczyła i na pozytywne konkretności wykształciła. Bynajmniej tu nie mamy na myśli powrotu do dawnych błędów, albowiem nie przywróci nikt życia temu, co już dzieje potępiły, ale chodzi tu jedynie o uznanie pozytywności opuszczonego stanowiska, jak i względnej próżni i ab-

strakcyi, którą czysta Teorya w Praktyce wywołała. Skoro tylko to spekulatywnie pojmiemy, dojdziemy do trzeciego stanowiska, a mianowicie:

- C. do rzeczywiście czynnego stwierdzenia wszystkich poprzedzających elementów, co znowu stanowić będzie panujący kierunek *Przyszłości*. Na tym stopniu duch będzie się miał:
  - a) do *Piękna*, jak Schiller tego wymaga, który rzeczywistą teleologię dziejów na stanowisku sztuki zakładał. Absolutne artystyczne wykształcenie ludzkości stanowić będzie poniekąd powrót do starożytnego świata, bez przeniewierzenia się współczesnemu. Będzie to rozweseleniem życia bez uszczerbku dla wewnętrzności głęboko w siebie wnikającej; tylko rozterkę się zniesie, która tyle bólu, ale zarazem też tyle rozkoszy ludzkości sprawiła. Nie będzie to przeto ani powrotem, ani zniżeniem się do życia natury, ale owszem przyciągnięciem i podniesieniem życia natury do nas.

Skoro to wszakże dziać się ma świadomo, przeto owo świeże właśnie życie natury zamienia się na bogatsze jeszcze życie sztuki. Obecne nasze życie jest w porównaniu zapewne sztucznem życiem, ale nie prawdziwem życiem sztuki, za którym po dziś dzień tęsknimy. Skoro zaś

przyznać musimy, że życie nasze istotnie jest dénaturé, to tęsknoty naszej do Natury niewolno nam już osławionym zdaniem wyrażać: "retournons à la nature, ale raczej następującem: "pod"nieśmy naturę aż do nas". Temi słowy wyrażamy, że ukształtowanie natury tak dalece dojrzeć musi, aż objawi się nam godną świątynią dla ducha, oraz że stopniowe pojednanie się ducha z naturą, ściśle analogicznie do pojednania się człowieka z Bogiem na poprzednich szczeblach objawienia, do swego absolutnego stadium dojść powinno.

- Owa «powinność», tu jak i we wszystkiem co jeszcze przyjdzie, bynajmniej nie stanowi niedostatku spekulacyi, albowiem determinacye, które tu wyliczamy, są jeszcze czemś przyszłem, które czeka przecież dokładnie określone miejsce w procesie ducha świata. W ogóle wszelką powinność dopiero czyn w zupełności zażegnać może.
- b) Względem *Prawdy* zaś stosunek ducha nie na żadnym powrocie zasadzać się będzie, skoro on się właśnie jeszcze na tym szczeblu znajduje, ale (oprócz świadomości swoich czynów) głównie na *przetłomaczeniu Prawdy z Myśli na Czyn*. Sławne i osławione zdanie Hegla, że wszystko co rozumne rzeczywistem jest, a wszystko co rzeczywiste jest rozumnem, tej

jeszcze wymaga poprawki, że tak to co rozumne, jak to co rzeczywiste, niczem więcej nie są jak wypadkami rozwoju. Innemi słowy, na pewnych stadiach ducha rozum z rzeczywistością się schodzą, na to, aby następnie dialektycznie jedno drugie nawzajem wyprzedzało, a ztąd powstają epoki rozterki w dziejach. Rzeczywistość bezustannie dostosowywa się do rozumu, a obustronny ten ich proces rozwojowy, na to tylko rozpada się na dwie strony, aby na wyższym szczeblu znów się zjednoczyć.

Skoro przeto *rozum* teraz właśnie doszedł do rozwiązania wewnętrznych swych sprzeczności, to musi dosłownie to samo zwycięztwo odnieść w dziedzinie rzeczywistości. Jak bowiem w rozwoju Ducha jedna tylko jest filozofia, której przeznaczeniem jest dojść wreszcie do samopoznania i pojać sie organicznie, tak i tenże sam proces jest rzeczywistości właściwym, i jeden jest tylko rozwój normalny społecznego życia, który dopiero po dojściu myśli do swej dojrzałości, na prawdziwe swoje tory wejść może. Tak zbliża się realno - objektywna dialektyka życia do swego najbardziej spośredniczonego stanowiska, a czasowe sprzeczności dla tego tylko tak jaskrawo występują, że same dochodzą coraz bardziej do swego przełomu i do swego rozwiązania.

Zwracam uwagę spekulatywnych myślicieli na system Fouriera, nie jakobym zapoznawał zasadnicze błędy, które z tego systemu robią do dziś dnia utopię, ale aby wskazać, że nie mały krok zrobiono na drodze rozwoju organicznej Prawdy w dziedzinie rzeczywistości. Zapewne organizm ten nie przekroczył jeszcze szczebla Mechanizmu, ale już jest Organizmem, a tego nie dojrzy, kto zamiast żywotnego kiełka samą martwą jeszcze widzi tylko łupinę. Jako bezpośrednie pojednanie Platońskiej zasady z zasadą Rousseaua, utopia ta bezsprzecznie na przyszłość olbrzymie ma znaczenie. –

Niè mówię wszakże nic więcej jak pojednanie bezpośrednie, bo gdyby było już najwyższem pojednaniem owych dwóch przeciwległych pierwiastków, które obydwom epokom Dziejów za prototyp służą, i gdyby nadto organicznemu kielkowi jeszcze organicznie rozwinąć się dało, to straciłoby też to pojednanie charakter Utopii. Dla tego rzec można, że Fourier jest największym utopistą, ale też ostatnim. Zasadniczym błędem Utopii w ogóle jest to, miast z rzeczywistością się rozwijać, ona w rzeczywistość chce wkroczyć, a to jej nigdy danem nie będzie. Albowiem, skoro tylko jest utopią, musi ją od rzeczywistości niczać otchłań nie do przebycia, - inaczej, gdyby rozwój zasady nie miał być utopijnym, co rozsądne do rzeczywistości wnet przypaść by musiało.

Że zaś bezsprzecznie świadomość wyprzedzać odtąd powinna czyn, nie potrzeba zbyt trwożnie zapatrywać się na podobne konstrukcye stosunków społecznych, bo utopie nie tem grzeszą, że są zanadto rozsądne dla rzeczywistości, ale tem właśnie, że nie dość są rozsądne. Zamiast zbliżać się do rzeczywistości, jak się jej to wydaje, oddala się właśnie od niej utopia. By prawdę jakąś rozwinąć, nigdy dosyć idealnym być nie można, albowiem rzeczywiste dobro stanowi tylko drugą jej stronę.

System Fouriera zatem dla tego jest Utopią, że zbyt łatwo broń składa przed rzeczywistością z góry przyjętą. Nie mniej wszakże jest to najspekulatywniejsza praca, którą mamy o stosunkach dzisiejszego życia, – choć bynajmniej ani w formę spekulatywną nieujęta, ani z spekulatywnej świadomości wytrysła.

Zrozumie to, ktokolwiek spekulatywność w oceanie przypadkowości, choćby tylko instynktowo powstałą, rozeznać zdoła. Nie do systemu Fouriera przeto należy przyszłość, jak on sobie wyobrażał, ale sam system do przyszłości należy, czyli stanowi poważny moment w bu-

Digitized by Google

dowie *prawdziwej* rzeczywistości, ale też tylko moment, i to jeszcze w bardzo *ograniczonej* mierze.

Jak wszystko co nowe nigdy od razu na świat nie występuje, tak też i żadnej utopii z góry urzeczywistnić w świecie nie można; skoro tedy co rozumne stroni od rzeczywistości, to dopóty wzajemnie do siebie grawitować muszą, coraz więcej zbliżając się w niedostatecznych pojednaniach, dopóki organicznie do siebie nie przypadną. O jednostronnem dostosowaniu się nie ma nawet co marzyć.

- Jak tedy wprzód piękność życia, artystyczne jego wyrobienie i reintegracya Natury, tak tu prawda życia i prawdziwe rozwiązanie socyalnych przeciwieństw w rzeczywistości, staje się drugim postulatem, który stawiamy do przyszłości.
- c) Do Dobrego zaś czynne stwierdzenie ducha świata na tem stanowisku, będzie się miało jak do swego najwłaściwszego elementu. Albowiem co do Piękności widzieliśmy, że do niej powrócić mu dopiero wypadnie, co do Prawdy zaś, którą posiada, że ma ją przetworzyć na objektywną rzeczywistość. Pozytywne, a mianowicie rzeczywiście teleologiczne dobro, powinien duch świata ze siebie samego wysnuć. To już żadną miarą nie jest abstrakcyą, ale stanowi dla dzie-

jów absolutną konkretność i determinacyę, skoro duch świata z dotychczasowego stawania się w specyficzny byt przechodzi, który zapewne jeszcze stawaniem się pozostaje, jako coraz więcej rozwijający się byt.

Owo ogólne stawanie się ducha szczególnym bytem, po przez szczególne, a główne formy Historyi się rozwijające, stanowi pozytywny rezultat całego Procesu, owe rzeczywiste twórcze działania, nasamprzód pod formą bezwiednych faktów, póżniej zaś pod formą świadomych czynów ludzkości, któremi są ustawy (instytucye).

System instytucyi jest tem dla idei Dziejów, czem system specyalnych sztuk jest w ogóle dla idei Piękna. Różnorodne kierunki ducha, które często w przeciwieństwa się wyradzały, tu do organicznego utożsamienia dochodzą, a wszelki abstrakcyjny element życia ludzkości znajduje w nim odpowiednie dla siebie pole w Przedmiotowości, na którem autonomicznie rozwijać się może, (albowiem autonomia ta jest syntetyczną, niepodległą już sprzeczności, taką zatem, która już heteronomię w sobie zawiera.)

Ów pozytywny, w sobie samym organiczny systęm instytucyi, oto dopiero rzeczywista, konkretna

Digitized by Google

Wolność. Ale na odwrót żadne pojęcie nie jest jej bardziej obcem, niż owa abstrakcya i próżnia, jednostronnie z subjektywności pochodząca, która się dotychczas jej mianem chełpi. Albowiem bez affirmatywnej przyczyny, bez ściśle określonego bytu, a nawet rzec by można, bez pojęciowo ograniczonej rzeczywistości, (bo wszystko co rzeczywiste musi być ograniczone,) nie może też być mowy o spekulatywnej wolności.

Skoro Wolność w ogóle jest czemś syntetycznem, to *liberum arbitrium* bynajmniej nie jest pierwiastkiem jej wyłącznym, jest ono tylko *jednym* z jej pierwiastków. Jeżeli przeto Leibnitz śmiał wygłosić:

"Ex mero Dei arbitrio nihil omnino proficisci "potest",

zkądże mielibyśmy chcieć, aby dobro ex mero hominis arbitrio stworzonem być mogło. Jak konkretna wolność najwyższem jest Dobrem, tak też abstrakcyjna wolność najwyższem jest złem, prawdziwym społecznym grzechem pierworodnym, który przez organiczne ukształtowanie ludzkości w równej mierze zniesionym będzie, jak już nim jest dla pojedyńczego, odrodzonego człowieka.

Objektywność Wolności rozwijała się bezsprzecznie krok za krokiem, po przez cały proces dziejów, ale ponieważ dotychczas dwa dopiero główne stadia

ducha przebyliśmy, ztąd też w rzeczywistości doszliśmy do posiadania obydwóch dopiero abstrakcyjnych klas instytucyi, a mianowicie: prawniczej i moralnej.

Pierwsza już w Rzymie, a zatem jeszcze przed nastaniem Chrześciaństwa, doczekała się najdojrzalszego swego wykształtu. Dla tego też rzymski system praw jest i pozostanie najdoskonalszem w swej abstrakcyjności, i po nad ten stopień dojrzałości nie da się wyżej wykształcić.

Wewnętrzna Moralność, przez Chrześciaństwo do życia powołana, a cały chrześciańsko-germański Peryod przenikająca, również już absolutnie rozwiniętą została, a ogólny pierwiastek moralny, który wszakże tylko w stosunkach prywatnych działa, i dlatego w wyłącznej swej wewnętrzności abstrakcyjnym pozostaje, nic już nie ma więcej do rozwinięcia nad to, co się w duchu świata dotychczas objawiło. – Ale Obyczajowości, która jako trzecia konkretna dziedzina w obydwóch abstrakyjnych poprzedzających ją dziedzinach powstać chyba musiala, która wszakże w żadnej z nich pola dla siebie odpowiedniego nie znalazła, obyczajowości tej przeznaczonem dopiero, rozpocząć własny swój rozwój i dorównać własnem wyrobieniem temu, czem dziś się prawo i moralność objawiają. Stosunki familijne, społeczne, państwowe, zapewne że duch na każdym swoim szczeblu zastawał, ale cechowała je zawsze jednostronność i niedostateczność przesłanek odnośnie do formy w jakiej występowały, tak że rzeczywistej i absolutnej konsekwencyi dotychczas nie można było wyciągnąć. Że to jest rzeczywistym po stulatem czasu, widzimy już z instynktowego zamętu objawiającego się w najważniejszych tak duchowych jak materyalnych sprawach ludzkości. Zamętu tego inaczej nazwać nie można, jak rzeczywistym elementarnym procesem życiowym, który się zdradza przez fermentacyę, a nawet częściowo przez gnicie.

Człowiek wydobywa się przeto ze swej abstrakcyjności i staje się κατέξοχὴν społecznym osobnikiem. Oderwana jaźń pozbywa się swej ogólności, i dąży do przekształcenia się w zależną Osobę. —

Państwo również zrzuca swoją abstrakcyjną wyodrębnienie i staje się członkiem ludzkości i konkretnej narodów rodziny. Stan natury u narodów przechodzi w stan ich społeczny, a nader młode dotychczas prawo międzynarodowe coraz bujniej się rozwija w międzynarodową moralność i międzynarodową obyczajowość.

Ludzkość wreszcie, której ogólnikowość zajedwie w świadomości i w myśli postać mogła, do-

Digitized by Google

chodzi do pojęcia swego konkretnego i żywotnego, stając się *organiczną ludzkością*, którą chyba w najwyższem jej znaczeniu *Kościołem* nazwać by można.

Tak skupia się w sobie organicznie duch świata, przez urzeczywistnienie w Czynie Piękna, Prawdy i Dobra i rozwija się ze siebie konkretnie w uczłonkowany całokształt rzeczywistych Instytucyi.

W całym zaś charakterze ducha świata wywoła owe czynne stwierdzenie:

- a) Piękna, w Uczuciu, Miłość,
- b) Prawdy, w Wiedzy, Mądrość,
- c) Dobra, w Woli, Potęgę i wszechmoc życia.

A tak owe trzy najwyższe predykaty Absolutu mają stać się udziałem życia ludzkości, co właśnie stanowić będzie najwyższem ducha świata przemieniemiem.

Należałoby jeszcze trzecią klasę znamiennych faktorów naszej definicyi dziejów zbadać, a miano-

Digitized by Google

wicie *predykaty* tego procesu, jak niemniej omówić działanie ich na dzieje i dziejopisarstwo:

- a) Przypadkowość rozwoju historyi jest najbezpośredniejszem wyobrażeniem, które o działaniu ducha świata mieć możemy. Innego też w Epoce Piękności i Czucia zgoła nie spotkamy, i to właśnie stanowi jej powab i artystyczność. Owa przypadkowość wszakże jest tylko bytem:
- b) konieczności, a ta znowu istotą jest procesu rozwoju. Drugie to stanowisko nieuniknionem było przy zwrocie ducha w przeciwległy kierunek. Konieczność bowiem jest predykatem Prawdy, Świadomości i w ogóle Myśli w naszym syllogizmie. Do drugiej przeto głównej sfery dziejów należy ich pojęcie filozoficzne, które pochodzi od św. Augustyna, a przez Hegla aż do szczytu swego doprowadzonem zostało, gdzie nacisk kładziemy na istotę, kształtującą się w kolei zdarzeń.
- c) Dla istoty wszakże istotnem z pewnością jest objaw, ale objaw w ogóle, nie ten lub ów wyłącznie. Objaw musi istocie nieodzownie odpowiadać, ale rozległem jest pole owej odpowiedności, a konieczność zastaje całe bogactwo równomiernej możliwości, jako środek do urzeczywistnienia się. Stanowiąc przeto w ten sposób konieczność istotnego Procesu, nie uwłaczamy bynajmniej przypadkowości, a przeciwnie powracamy do niej, albowiem dopiero

przeniknienie się wzajemne tych momentów wyradza wolność, która prawdziwe pojęcie procesu rozwojowego wytwarza.

W systemie Historyozofii następstwo tych przesłanek odwrotnie wypadnie, albowiem wyjdziemy z Myśli, jako z absolutnego prius, a mamy stanowić, w pierwszym spekulatywnym dziale, a priori nieodzowne prawa rozwoju, których następnie, w drugim empirycznym dziale, a posteriori dowieść nam rzeba, jako objawionych w całym bogactwie przypadkowych wydarzeń. O ile przeto w pierwszym dziale, pojęcie Historyi, oraz Genezę jej ustanowić apodyktycznie należy, o tyle drugi dział rzeczywistość tego pojęcia i analizę tej rzeczywistości zawierać ma, co znowu problematyczną właśnie dziedzinę Dziejów stanowi. Uznaliśmy bowiem, że bieg wypadków nigdy nie przestaje być przypadkowym. W tej przypadkowości wszakże istocie bezustannie odpowiadać musi, jeżeli wolności ducha na korzyść konieczności przesądzać nie mamy. Zasady owe pierwszego działu, jako konieczne prawa Myśli, musimy też ściśle dialektycznie wysnuć, a nieodzownie wykazać je w zjawisku czyli w wydarzeniach.

Przeciwnie, wydarzenia te, stanowiące treść drugiego działu, najbezstronniej ściśle rzeczowo oddać nam trzeba, pod warunkiem abyśmy przewodniej myśli z oka nie spuszczali. – Z tych przeciwległych so-

bie zapatrywań powstaje wreszcie trzeci syntetyczny dział Historiozofii, który śledząc właśnie za ideą Ludzkości w spekulatywnej wolności jej procesu po przez główne kierunki ducha, powołanym będzie do rozwijania w konkretnych instytucyach coraz odpowiedniejszych dla niej warunków bytu.

