

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

## Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

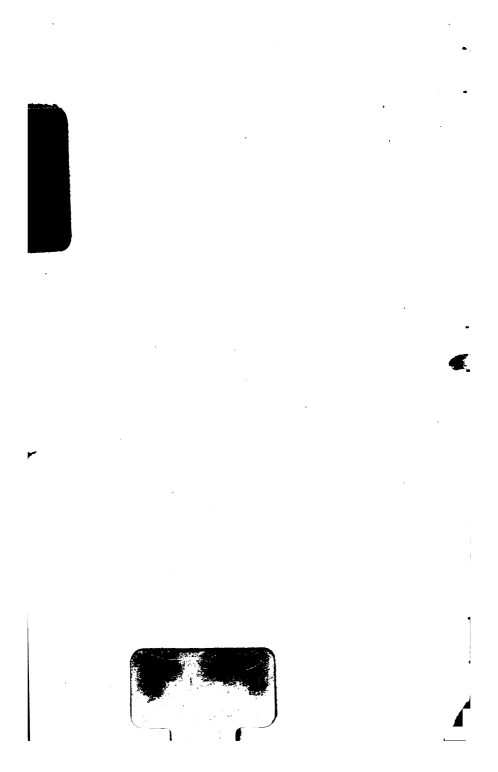
# Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/

CHICA VORARIES

891.859 62811C





# NEURASTENICY W LITERATURZE.

• •

·

.

# NEURASTENICY W LITERATURZE

I.

STANISŁAW PRZYBYSZEWSKI.

OOOOOOOOOOOOONAPISAŁ

Dr. ZYGMUNT LESER,

WE LWOWIE. CONTROL NAKŁADEM KSIĘGARNI POLSKIEJ.

891,859 L628 ne v.1

Z DRUKARNI "SŁOWA POLSKIEGO" WE LWOWIE pod żarządem Zygmunta Hałacińskiego.

Każdy wielki artysta ma swój symbol.

Zdaje mu się, że go wysnuł z najgłębszych czeluści swojej jaźni, wykarmił najbardziej indywidualną treścią swojej duszy, stworzył niby Bóg z nicości, a jednak w rzeczy samej, dusza jego jest tylko czarodziejską latarnią, która pożyczyła sobie treści z życia społeczeństwa i odbiła je potem w fantastycznych konturach.

Wszystkie wielkie pomysły poetyczne mają swe źródło w stosunkach społecznych narodów — nawet taka imponująca, na wskróś mistyczna koncepcya, że Polska jest Chrystusem narodów, nigdyby się nie wyłoniła z piany mistycznego morza, gdyby — mówiąc słowami Krasińskiego Polska nadal hasała na zewnętrznem polu życia. Ale artysta wziął z zewnątrz tylko surową materyę, a wykuł z nièj najpotężniejszą syntezę ideową, jego synteza wraca do społeczeństwa, jako objawienie wieszcze, budząc do życia wszystkie myśli i uczucia, które dotychczas drzemały w podziemiach świadomości.

Poeta jest zawsze najbardziej typowym okazem swego społeczeństwa lub pewnej war-

stwy tegoż — w epoce wielkich rozkwitów kulturalnych są symbole poety "gościńcem irydianym", łączącym cele milionów z poetyczną intuicyą wieszcza.

Lecz w fazach, kiedy pękają przeżyte formacye społeczne, gdy idee i illuzye stworzone przez przeszłe pokolenia, rozbijają się o rafy nowych stosunków, gdy warstwy, które z górnymi hasłami zdobyły sobie polityczne władztwo poczynają tonąć w apatycznem materyalizmie życiowym, gdy dusze z polotem i temperamentem nie znajdują w swem najbliższem otoczeniu tego, dla czegoby żyć i działać warto, tedy dusza ludzka uderzywszy mackami o szorstkie kanty życia, cofa się z przerażeniem przed gwarem rzeczywistości do swych najmroczniejszych katakomb i zaczyna prząść ponure, mistyczne i rozpaczliwe koncepcye poetyczne.

A jak podróżny, zabłąkawszy się w dziewiczym borze, początkowo szuka znaków na ziemi i na niebie, któreby go wywiodły z tego labiryntu, lecz gdy stracił nadzieję już bezmyślnym galopem, aż do omdlenia, pędzi w paszczę zguby, tak dusza ludzka raz oderwana od życia społeczeństwa, raz straciwszy ten kompas, jakim jest czucie ze swym narodem, brnie w czeluściach nocy, zanurza się w mistycznych tajnikach swej istności, wydyma swą jaźń do chorobliwych kształtów i siły wyssane ze społeczeństwa, marnuje w krwawych zapasach wewnętrznych. Atmosfera spółczesna sprzyja tej

ucieczce od życia jak w epoce upadku Hellady sprzyjała rozwojowi neoplatonizmu, a w ostatnich czasach Rzymu gnała ludzi do klasztorów egipskich. Rewolucya francuska dała panowanie mieszczaństwu, ale nie ziściła ani jednego ideału swoich poetów — Bajron umarł przed wskrzeszeniem "Hellady", przed zjednoczeniem Włoch, przed elekcyą w Wersalu i na szczęście nie widział karykatur, w które się idea niepodległości narodów w rzeczywistości oblekła.

We Francyi przyszła do steru haute finance z militaryzmem, w Niemczech junkry z fabrykantami, w Skandynawii zamożniejsze chłopstwo, w Polsce dorobkiewiczowska szlachta paktująca z bankierami i głosząca hasło trójlojalizmu. W tej atmosferze rozkładowej nie mógł wytrzymać zaden szlachetniejszy i głębszy umysł; inteligencya musiała zdegradować się do roli heroldów panującej klasy lub wyrzec się wszelkiej ideologii.

I wtedy przyszedł Ibsen i obnażył ropiące się rany społeczeństwa — pokazał fałsz i kłamstwo i obłudy podpór społeczeństwa, komedyę dzikich kaczek, rozczarowania Rosmersholmów, histeryczne zwyrodnienie Heddy Gabler i spinanie się Solnessa na zawrotne wierzchołki mistycyzmu.

Dusza ludzka już nietylko cierpiała jak za czasów Werthera, Manfreda i hr. Henryka, ona znużyła się i rozchorowała, ona w "Znużonych duszach" wołała wielkim krzykiem o ratunek

z otchłani obłędu, rozstroju i zupelnej bezradności.

Ta poetyczna koncepcya Nietschego o wielkiej duszy samotnika, odpychającej wszystkie z zewnątrz narzucone wartości, potężnej jak siła przyrody, dyktującej społeczeństwu prawa, konała na "pełnem morzu", jak ów bohater powieści Strindberga lub wypaczyła się w praktyce jako apoteoża Bismarka i panującej klasy.

Powstaje reakcya przeciw pozytywizmowi w filozofii a materyalizmowi w sztuce, we Francyi rozwija się literatura psychologiczna, Ola Hanson głosi kult indywidualności, Edgar Poe wchodzi w modę, pisarze skandynawscy i rosyjscv nadaja ton w njemieckiej literaturze. Indvwidualność podeptana kopytami stosunków społecznych szuka przez reakcyę w dziedzinie duchowej przestrzeni dla siebie, umysł zaczyna smakować w zagadnieniach psychologicznych, dusza usiłuje przekroczyć żelazne słupy postawione wiedzy przez naukę i społeczeństwo. Psychofizyologia jednostki, plci i rasy poglębiły znajomość duszy ludzkiej, ale nie rozwiązały odwiecznych zagadnień metafizyki; w chwili rozstroju odczuwano wyniki wiedzy tylko jako rodzaj podraznienia, co obudzilo ciekawość ludzką, aby tem bardziej wydrwić bezsilność myśli krytycznej. Z hasłem bankructwa wiedzy rzucili się bankruci myśli na te nowe niewykarczowane dziedziny wiedzy; Huysmans zapuścił się w najglębsze tonie natury ludzkiej, z których wznoszą się opętania płciowe, wizye i instynkty zniszczenia; rozpoczęło się masowe rozpasanie i wyuzdanie uczucia jako środek odurzający przeciw niezadowoleniu z życia. Dla nerwowych i przeczulonych ustrojów otwierała nowe horyzonty mistyka psycho-fizyologiczne, z dziedziny rzeczywistości, marnego życia z dnia na dzień, niesmaku i przesytu jakżeż rozkosznie było uciekać w kraj "absurdu", upajać się fantazyami hipnotyczno-spirytystycznemi, szukać dla swych podrażnień symbolów, idealizować prawem reakcyi i "ressentymentu" wszystkie psychiczne zboczenia, kokietować przez wstręt do rzeczywistości nawet z kuglarstwem i szarlataneryą.

Pogrobowe pokolenie romantyków rozwija się i przeżywa przedwcześnie, opadają paki z drzew zanim porzadnie rozkwitły a trupia paszczęka życia urąga szarą prozą rzeczywistości najgorętszym porywom egzaltowanych mózgów.

Nauka i poezya nie wystarcza, nuda wygląda z wszystkich kątów, tęsknota rozpiera piersi, walka o chleb wysysa najlepsze siły — rozpaczliwe wołanie o jakąś treść, o cel życia, o szczęście wydziera się z głębi duszy — i jeden za drugim wymyka się ze swej ciasnej izdebki, szukając w knajpie towarzystwa a w podnietach zmysłowych surogatu miłości. Ale knajpa nie zastąpi żądzy czynu, dziewczyna z kwatery łacińskiej nie utuli tęsknoty miłośnej, życie anormalne zwichnąć musi równowagę psychiczną młodzieńca.

Człowiek czuje obrzydzenie do tego marnego życia, a jednak powraca do niego upornie, gardzi alkoholizmem, a bez niego obejść się nie może, odtrąca dziewczyne ze wstrętem a jednak bez niej żyć nie może. Tak to są wszystko tylko surogaty - nawet kiepskie - ale z tego zaczarowanego koła niema wyjścia w życiu dla złamanych i znużonych. Każdy z tych szlachetniejszych czuje, że musi albo zmarnować sie w cyganeryi literackiej, lub za cenę prostytucyi ducha może zostać pastorem, adwokatem lub urzędnikiem... Chwilami zdaje mu się, że mógłby zginać dla jednego z tych ideałów, które rozpłomieniają dusze milionów, ale wola jego złamana jest i znekana, organizm niezdolny do walk zewnetrznych, dusza biedna i zwiedła więc z obrzydzeniem odwraca się od życia, z wróblami i aniołami wzbija się pod chmury a wyrzuciwszy ze szalupy swego ja cały swój jad, zgnilizne i chorobe na świat, stwarza sobie illuzve, że sie wyanielił, uduchowił i wyemancypował z pod spiżowych praw społecznego rozwoju.

Tylko zapomnieć, tylko nie myśleć, tylko nie słyszeć szatańskich kpin wyuzdanego mózgu! Mózg wchłonął w siebie doświadczenie wieków, pokoleń i cywilizacyi, mózg personifikuje głos obowiązku i sumienia wobec społeczeństwa, mózg daje ból poznania, pracy i wiedzy, mózg jest najboleśniejszą tresurą ducha, więc rozkapryszone uczucie otwarty bunt podnosi przeciw mózgowi, dusza rezygnuje z wy-

siłku myśli, dusza kontentuje się już tylko reakcya a człowiek stacza się w ciemności z ta lubieżną rezygnacyą, z jaką tonący po bezowocnych wysiłkach zaczyna się w topiel pogrążać. A im glębiej się pogrąża, to tem dalej jest dna, bo życie duszy jest nieskończone, bo naga dusza nie zna wymiarów, bo dusza pozbawiona wszelkich zewnetrznych zapór, jak para traci sprezystość i zwartość i rozkłada się na atomy. Ponure wizye podnoszą się jak piana ze wzburzonych fal, zaciera się granica między wrażeniem, przypomnieniem, snem i rzeczywistością, już żadna logika nie krepuje orgii rozpasanej duszy, a jedyna osia, około której ten chaos bezwiednie się skupia, jest jakiś zwyrodniały i chory instynkt życiowy, najczęściej żądza płciowa.

To są narodziny nagiej duszy. Ta nowożytna naga dusza to już nie melancholia romantyków za błękitnym kwiatem, to nie spacer fantastyczny w czarodziejskim lesie w blaskach miesiąca i towarzystwie rozkapryszonych chochlików, Goplan, Tytanii i elf.

"Dusza — mówi Przybyszewski"), nasz polski arcykapłan nagiej duszy — nie była nigdy delikatną, wstydliwą i rozmarzoną; to wybuch sił wulkanicznych, Jakóba wieczyste zapasy z aniołem; dusza to zaciśnięta pięść, która

<sup>1)</sup> Auf den Wegen der Seele. Berlin 1897, w przeróbce polskiej w "Życiu" 1898 nr. 42—49.

podnosi się w niebo i rozbija jego bramy — to krzyk, co całą naturę wzburza, huczący ból konającego olbrzyma, co słońce chciał ściągnąć na ziemię i był jego promieńmi rażony. Ochocza tryumfująca dusza jest absurdum, kwadraturą koła, biczem z piasku; dusza jest ponurą gdyż jest namiętnością, łamaniem się sił, i chaosem wzburzonym żądzą płciową, szałem rozrodczym, burzami rozwoju, bezgranicznym bolem rozdwojenia. Natura nie zna szczęścia...

Nagą duszę, oczyszczoną z wszelkich mętów przypadkowości, pochwyconą w samej istocie postanowili nam pokazać nowożytni artyści.

Droga mózgu, "droga biednych pięciu zmysłów", nie mogła do tego celu powieść — więc zbuntowane uczucie kopnęło precz to nędzne, logiczne życie mózgu a moderniści wypowiedzieli wojnę racyonalizmowi w sztuce i nauce. Oli Hanson chodziło przedewszystkiem o pogłębienie sztuki znajomością duszy człowieka, o przerzucenie punktu ciężkości z "panoptikonu" wydarzeń zewnętrznych na pierwiastek subjektywny rasy, indywidualności, płci. Przybyszewski, gorący wielbiciel Oli Hansona, rozwinął tę reakcyę przeciw materyalizmowi do symbolu walki mózgu z duszą.

Już w pierwszych swoich studyach p. t.: "Zur Psychologie der Individuums" (1892) Psychologia jednostki. Chopin i Nietsche — Ola Hanson — dał nam Przybyszewski nietylko głęboką, subtelną analizę wrażliwości psychicznej

nowożytnego człowieka, lecz zarazem apoteozę umysłu, w którym przeważają uczuciowe, nieświadome i instynktowne pierwiastki z ujmą dla logicznej i świadomej myśli. Indywidualiści i materyaliści wieku oświecenia, uważali jaźń ludzką tj. poprostu pewną historycznie określoną formę świadomości jako coś absolutnie danego, jako pewnik psychologiczny i z tego pewnika niby z kłębka wysnuwali teorye, stanowiące logiczną dedukcyę pierwszego założenia.

Psychologia jednak wykazała, że to co nazywamy wolą i świadomością nie jest czemś niezmiennem, lecz jest rezultatem dlugiego łańcucha ewolucyi, której pierwsze ogniwa poczynają się w przejawach psychicznych zwierząt.

Między świadomą twórczą myśla a pierwszem czuciowym odruchem pierwoszczy jest cała pośrednia drabina stanów psychicznych: życie psychiczne organizmu jest o wiele szersze niż zakres świadomych przejawów, jaźń jest tylko koralowa wysepka wyrosła nad fala nieznanych zjawisk, tejemniczych związków uczuć i instynktów. Trzesienie ziemi, niepojete jakieś falowanie wód, i ruch, a wysepka zapadnie się, lub rozłupi się – zaś wola nasza i świadomość stracą zwartość, rozszczepią się lub rozpłyną się w choasie nieświadomych wrażeń, uczuć, odruchów. Nowożytna psychologia, psychofizyologia, patologia i antropologia kryminalna pokazały nam świat o którym się nie śniło dawnym filozofom.

Nowożytny artysta ujrzał ten świat, i zdumiał się, uświadomił w sobie to co było bezwiednem na dnie duszy i sądził się wielkim odkrywcą, odurzył się haszyszem mroków duszy i zgniewał się na tych co nie omdlewają w ciemnościach. Dawny (racyonalny) mózg — mówi Przybyszewski znał tylko racyonalne związki i logiczne połączenia, podmiotowe zjawisko było dla niego identyczne z przedmiotem, świadoma myśl łączyła się tylko ze świadomą lecz nowożytna dusza odnajduje węzły łączące świadome obrazy z ich podziemnym światem uczuć i wszystkie rozstrzelone przejawy sprzęga w mistyczną ciągłość.

W nowożytnym umyśle ton nie musi się łączyć z tonem, lecz ton może wywołać wrażenie farby, ton może zakląć widziadłowo nieskończonej perspektywy życia, farba może się stać koncertem — a wrażenie oka¹) może wywołać potworne orgie na dnie duszy.

Dla mózgu — mówi P.²) — istnieje przedmiot tylko w czasie i przestrzeni, dla duszy istnieje bezprzedmiotowa, bezprzestrzenna i bezczasowa istota rzeczy. Mózg to materyalizm w zakresie wiedzy, to nauka o najmniejszym odporze siły, to psychofizyka, to socyalizm i niezliczone systemy ekonomiczne, które rodzą się,

<sup>1)</sup> W noweli Edgara Poego "The tell — tale heart" bohater zabija jakiegoś starca, bo go "drażniło" jego oko!

<sup>2)</sup> Na drogach duszy.

aby uszcześliwić człowieka przez kolektywizm pracy, to sztuka bezmyślnego i bezdusznego motlochu — naturalizm. Dla mózgu dwa razy dwa jest cztery, dla duszy może być milion, bo ona nie zna przestanków ani w czasie ani przestrzeni. "Niepojęte dla mózgu dokonywa się w duszy, która obnaża wszystko z przypadkowości formy, w jakiej się ono mózgowi przedstawia". Dusza jest organem obejmującym rzeczy nieskończone i bezobszarne, organem w którym spływają się ze sobą niebo i ziemia - organem mocą którego Katarzyna Emmerych zupelnie nie wykształcona kobieta — opisuje z dokładną, prawie archeologiczną ścisłością miejscowość gdzie cierpiał Chrystus i kreśli z fizyologiczną znajomością przedmiotu - Chrystusowe męki. Dusza to organ wizyonerskiej ekstazy i sonnambulistycznego jasnowidzenia, organ najwyższego erotyzmu, w którym Rops tworzył swoje szatanizmy a Chopin sonate B-moll... Dusza widzi tylko to co wieczne i nieprzemijające co od bieguna wieczności do drugiego płynie bez brzegu i kresu, co toczy się wieczyście po wieki i pokolenia".

Od tego poglądu był już tylko jeden krok do metafizyki średniowiecznej i spekulacyi romantycznej — rozćwiertowano znów duszę ludzką na arystotelesowskie "władze" i otrzymaliśmy z jednej strony organ myślenia — durny, głupi mózg" (he! he! jak mówi Przybyszewski) a z drugiej jakiś tajemniczy zmysł wewnętrzny

dający nam objawienie nagiej duszy. Powiedziawszy zaś sobie raz, że dusza jest czynnikiem niezależnym od warunków zewnętrznych, mógł artysta upleść wspaniałe królestwo z mgły i uroić sobie, że majestatem swej twórczości wyzwolił się z pod wpływów społecznych i stanął jako nowy, odrębny świat ponad mętami społeczeństwa.

Przychodziły halucynacye i kombinacye wrażeń a artysta wpatrywał się w nie jak w kłęby dymu swego cygara, zapominał, że dym idzie z cygara i szukał w dymie fantastycznych zyggzaków i form dla swych bezwiednych marzeń. Jakieś zewnętrzne fizyologiczne przyczyny zwichnęły harmonię organizmu — ale postrzegacz zajmował się tylko skutkami a nie przyczynami, więc te skutki podnosił do symbolu, a indywidualną organizacyę psychiczną do znaczenia absolutu.

Ten chory, nowożytny artysta z zamiłowaniem musiał się zająć symptomatami swej choroby i tak stanęły na porządku dziennym zagadnienia chorej jaźni i świadomości, zwyrodnienie instynktów, obłąkanie, psychoza, psychopathia sexualis itd. Punktem kulminacyjnym, około którego obracać się poczęła cała czuciowość osobnika stała się przedewszystkiem żądza płciowa, naturalnie nie ta żądza zmysłowa pierwotnego społeczeństwa gwarantująca normalny rozwój gatunku i najpiękniejszą poezyę erotyczną — lecz zwyrodniały przewrotny instynkt

chorego człowieka, któremu społeczeństwo odjęło możność normalnego zaspokojenia swej płci, którego zatruła alkoholizmem i prostytucyą, zwyrodniały instynkt z którego wyrosło dwupienne drzewo asketyzmu i wstrętu, z którego płyną wszystkie cierpienia całych warstw naszego społeczeństwa.

Pogląd modernistów na świat jest czemś w rodzaju "ressentymentu" istot, którym brak właściwej reakcyi i zdolności do czynu, naprzód muszą oni zaprzeczyć tym formom rozwoju, którymi jako chorzy żyć nie potrafią, a następnie ze swej negacyi uczuciowej¹) wybiją bezwzględne wartości pojęciowe.

Takiemi "bezwzględnemi wartościami" są objawienia nagiej duszy. "W średnich wiekach — powiada Przybyszewski") — odnajdujemy objawienia duszy przedewszystkiem w dziedzinie życia religijnego, w naszych czasach przejawia się dusza wyłącznie w stosunku wzajemnym obojga płci". Średniowiecze stało w ogóle pod znakami panowania duszy"). Ale panowanie duszy było ciężkiem i gniotącem, każdy jej objaw rozsadzał zawsze t. z. świadomość mózgową — psychoza jednostki udzielała się w średnich wiekach masom. Ludzkość zmęczyła się tedy tą

<sup>1)</sup> Nietsche. Zur Genealogie der Moral.

<sup>2)</sup> Pro domo mea — wydane jako przedmowa do "De profundiss" 1895.

<sup>3)</sup> Na drogach duszy.

ciągłą walką, zapragnęła wyzwolenia z bolesnych zatargów duszy i stworzyła sobie za pomocą mózgu błyszczące kłamstwo o szczęściu na ziemi, o możności racyonalistycznego rozwiązania wszelakich zagadnień.

Przyszedł materyalizm encyklopedystów, nauki przyrodnicze i mózg poczęły święcić najwieksze tryumfy a plebs mózgowy porósłszy w pierze wtargnał nawet w dziedzine filozofii i sztuki. Zdala od tego motlochu sa pomazańcy i wybrańcy, którzy prorokują nowe zmartwychwstanie umęczonej duszy, święci mistycy, którzy świat postrzegają nie okiem i słuchem "lecz tajemniczym organem duszy, tym syntetycznym organem, który widzi tylko wieczyste i nieznikome i podchwytuje istotę duszy. Do tych proroków przyszłości zaliczał Przybyszewski malarza Muncha, rzeźbiarza Vigelanda, poetów Huysmansa, Maeterlinka, Verhaeren'a. Krainsa, Eckhouda, Hanssona — w Niemczech Dehmela i Schlafa – w Polsce nawet Przesmyckiego.

Objawienia tych nowożytnych mistrzów są wedle Przybyszewskiego błyskawicami otwierającymi nam wrota zaświatów. Duch ludzki ma w chwilach ekstazy widzenie swej transcedentalnej istoty, widzi wszechświaty wyłaniające się z materyi kosmicznej, nieskończoną żądzę płciową nierozszczepioną jeszcze w czucie płciowe, wyczuwa szał i męki wszystkich faz ewolucyi. Ta wizyonerska ekstaza jest objawieniem na tle walki obojga płci—tych dziwnych istot, z któ-

rych każda inaczej odczuwa, inaczej myśli, jedna drugiej nie rozumie i zrozumieć nie może a jeżeli kiedykolwiek to się wydarzy, to li wtedy, gdy jedna istota gwałt drugiej zada".

Przybyszewskiemu rozchodzi się już nietylko o to, aby psychologią płci pogłębić znajomość indywidualności ludzkiej lecz za punkt wyjścia sztuki przyjmuje wyłącznie pewne stany czucia płciowego i z punktu widzenia nastrojów wywołanych tem czuciem rozsnuwa swój pogląd na świat i naturę.

Antagonizm uczucia przeciw rozumowi wypacza się do walki zwyrodniałych stanów czuciowych przeciw harmonijnemu rozwojowi władz umysłowych człowieka — naga dusza wypowiada walkę mózgowi jako symbolowi kultury i normalnego rozwoju ludzkości.

Wszystko co nie jest halucynacyą tej zwyrodniałej duszy, jest wedle P. czemś brzydkiem i małem, degeneracya jest genialnością 1) neurastenia — jutrzenką rozwoju umysłowego, — mózg instrumentem podłym, plebejskim, stworzonym chyba na to, aby dusza się nie prostytuowała przez zetknięcie z rzeczywistością... (Pro domo mea).

Całą kulturę zbudowały pół i ćwierć mózgi — cała cywilizacya stworzona w epoce reformacyi, rewolucyi i nauk społecznych jest tylko partaczną

<sup>1)</sup> Auf der Wegen der Seele...

próbą mózgu dla wyłamania się z pod rządów duszy. Jedynym rezultatem wszystkich rozpaczliwych wysiłków mózgu i myśli jest kompletne bankructwo wiedzy.

Spencer jest ograniczonym, miernym umysłem, psychofizyolodzy durniami, a encyklopedyści, Büchnery, Vogty i Straussy chyba - kretynami<sup>1</sup>). Naturalnie, że postawienie w ten sposób tezy, zakrawa nietylko na zarozumiałość<sup>2</sup>), lecz jest zarazem historyczną niedorzecznością; sztuka modernistów nie wyskoczyła gotowa z głowy Zeusa lecz stanowi ogniwo w historycznym rozwoju; gdyby nie parę tysięcy uczonych, studya historyczne i ekonomiczne, psychologia i wiedza przyrodnicza, to żaden z nowożytnych psychologów-artystów nie doszedł by do tego kunsztu w odcyfrowaniu duszy ludzkiej, jak niektórzy z ich grona. Ciasnota zaś jest, odmawiać logicznej, mózgowej pracy ducha ludzkiego wszelkiej twórczości – już stary Kant mawiał, że każdy system filozofii jest pewnego rodzaju poematem; taki Giordano Bruno, Spinoza, Kant, Hegel byli poetami, a cala historya filozofii, nauk przyrodniczych i społecznych jest wielkim poematem objawienia ducha ludzkiego. Każdy z nas umie ocenić doniosłość in-

<sup>1)</sup> Pro domo mea.

<sup>2)</sup> Skromność nie jest cechą p. Przybyszewskiego. Nietsche jest wedle niego zerem, Strindberg wstrętnym paszkwilantem, Anunzio pornografem i t. d.

tuicyi w dziedzinie sztuki i wiedzy, jednak my wiemy także, że intuicya bez materyału dostarczonego z zewnątrz byłaby sztuką strategiczną wodza, który pod swą komendą niema ani jednego żołnierza.

Tak zwane objawienia, o których moderniści tyle mówią, są tedy jedynie spostrzeżeniami pewnych stanów psychicznych człowieka, spostrzeżeniami, które są bardziej lub mniej trafne, bardziej lub mniej subtelne stosownie do rodzaju talentu obserwatora.

Wszystkie fantazye, symbole, rozumowania i wizye nagiej duszy są tylko fantastycznem odźwierciedleniem a często skarykaturowaniem wyników nowożytnej wiedzy.

Bez hipotezy Kanta-Laplace'a nie śniła by naga dusza o materyi kosmicznej krzepnącej w gwiazdy, słońca i meteory — bez elementarnych wiadomości z dziedziny geologji i paleontologji nie widzieliby "wizyonerzy" modernistyczni przedpotopowych paproci, ichtyosaurów, małpoludów i ludzi jaskiniowych... Czemu to też wizyonerzy w średnich wiekach nie odtwarzali sobie tak barwnie w drodze "anamnezy" (sic!) przedpotopowej fauny i flory, jak n. p. choćby polscy moderniści?...

Zaiste, gdyby nie owa na wskróś materyalistyczna teorya o drganiach eteru i powietrza, to naga dusza nie szukałaby tego punktu węzłowego, gdzie dźwięki i światło są jednym jeszcze nie zróżniczkowanym ruchem, a poeci nie słyszeli by tak często barw i zapachów, nie widzieliby woni lub muzyki, nie wyczuwaliby fal świetlanych jako fale wodne lub smaków wódki jako wspaniałą symfonię¹). Nie ulega też watpliwości, że nie jeden modernista jest często w tem samem położeniu jak ów król w bajce Andersena — musi widzieć muzykę i słyszeć zapach kwiatów, ażeby nie być głupszym od swych dworzan.

Z naukowego stanowiska nie można nawet na seryo rozprawiać się z illuzyą, iżby dusza w swej wewnętrznej percepcyi dać nam mogła materyał, którego nie dostarczyło doświadczenie.

Przecenienie zaś pewnych chorobliwych stanów czuciowych na niekorzyść myśli twórczej i mózgowej, interesuje nas tylko jako charakterystyczny symptomat współczesnego społeczeństwa. Jednakowoż nawet iluzye poetów ubierają się często we spaniało symbole poetyczne, a krytyk nie zapominając na chwilę, że to fata morgana podziwia równocześnie zachwycającą grę kolorów.

<sup>1)</sup> W À rebours Huysmansa!

"U mnie nie ma zazwyczaj żadnej akcyi, gdyż opisuję jedynie życie duszy. Zdarzenia zewnętrzne są tylko kulisami duszy — takimi kiepsko pomalowanymi kulisami, jakie napotkać można w teatrzykach amatorskich na prowincyi.

Życie nie potrzebuje żadnych zewnętrznych zdarzeń do wywołania konfliktów. Wystarczy tu całkiem niepozorna myśl, która zwolna bierze człowieka całego w posiadanie i niszczy go do szczętu".

Tak charakteryzuje Przybyszewski w "Prodomo mea" swój rodzaj twórczości.

Tylko nasz autor zapomina, że te wrzekomo niewinne myśli nie rodzą się ani w mózgach zwierząt, ani małpoludów, ani u człowieka przedhistorycznego, lecz tylko w duszy nowożytnego człowieka, nad którego głową szumią eony wieków rozwoju, po którym przeszły koła tysiąca lat historyi, którego wytresowały przełomy społeczne i rewolucye ekonomiczne. Każdy z nas pokutuje za grzechy praojców, przeżuwa myśli minionych pokoleń, przeżyć musi w krótkiej swego życia dobie całą ewolucyę ludzkości

z wszystkiemi jej burzami, huraganami i pożogami. Jest to psychologiczny proces, zwany u Nietschego uwewnętrznieniem (Verinnerlichung).

Te sine pręgi zafarbowane nahajką szlachcica na plecach chłopa, bolą jeszcze dziś jego potomka, średniowieczne getto żyda wegetuje dziś w jego mózgu, te wielkie siły, bohaterstwa, energie, awantury co tryskały w średnich wiekach jak iskry z nabitej bateryi, przeszły z fazy zewnętrznego ruchu w wewnętrzną energię. Wszystkie instynkty, które nie mogą się na zewnątrz wyładować, zwracają się na wewnątrz — bestya ludzka, zamknięta w ciasnej klatce, szarpie rozpaczliwie kraty swego społecznego więzienia.

Anormalny, klasowy rozwój kultury nie pozwolił zużyć tych sił dla celów kulturnych, więc te siły zmarnowane i niezużyte wysubtelizowały się na konflikty wewnętrzne, wytrącając człowieka nowożytnego za najlżejszym podmuchem z równowagi.

Energia ruchu zamieniła się na ciepło, jakby powiedział fizyk. Te konflikty jednak są zjawiskiem tak nawskróś społecznem, jak każdy inny fakt — nowożytna, chora dusza jest więc produktem historycznym — choć p. Gordon w "Dzieciach Szatana" nazywa to zdanie idyotyzmem. Więc też nie gniewajmy się na naszego autora, że wspaniałe swe spostrzeżenia z dziedziny uczuciowej subtelnie skonstruowanych alkoholików i monomanów umyślił sobie

uważać za objawienia nagiej duszy; jego nie obchodzą przyczyny pewnego stanu duszy, lecz ostatnia faza rozwoju danego osobnika, autor zezuwa z nagiej duszy szatę czasu, akcyi i miejsca i jak w tragedyi greckiej pozwala jej odegrać przed publika dopiero ostatnia tragiczna faze. "Msza pogrzebowa" (1893) jest taka tragedyą nowożytnej duszy. Kolizye wewnetrzne rozsadziły już całą zwartość psychiczną człowieka, zatraciła się organiczna równowaga między zmysłami i władzami duszy, rozstrój nerwowy i alkoholizm zezarł jaźń, wolę i panowanie mózgu; wszystkie instynkty i żądze zakute w podziemiach świadomości wypełzły na wierzch a żądza zmysłowa stanęła na czele pogrzebowego pochodu poczynając szatański kiermasz zniszczenia. Cóż nas zreszta obchodzi przeszłość bohatera - byl jak oni wszyscy kapryśny, przeczulony, lubieżny, rzucał sie z całą tą chorobliwa zmysłowościa neurasteników w objęcie kobiet, które w gruncie duszy jak każdy asceta i niedolega nienawidził - oddziedziczył po ojcu zmyslowy temperament a od matki idealistyczna egzaltacye, czuł się złamanym, pękniętym i szukał zapomnienia w alkoholu. A w "Mszy pogrzebowej" śpiewa jego dusza sobie samej ostatnie Rekwiem. Złamał go konflikt między dusza a mózgiem, między płcią a myśla... "Am Anfange war das Geschlecht", tak się poczyna ta biblia nowożytnej duszy. A ta potężna siła, co poczatkiem jest wszystkiego, co z nicości wyczarowała wszechświaty, co rzuciła w ruch materyę, co rozfalowała eter i wtoczyła się w nieskończone formy ewolucyi — to ządza płciowa wiecznie lubieżna, wiecznie głodna, wiecznie spragniona nowych form rozwoju.

I nie spoczęła dopóty, aż w pierwoszczy znalazła doskonalsze żródło podrażnienia, potem rozszczepiła się sama na dwie odrębne płci — okrutna, brutalna dla wzajemnego zniszczenia tworząc istotę, któraby mogła wynaleść bardziej skomplikowane narzędzia orgji dla nigdy nie sytych demonów swej chuci.

Tak więc stworzyła sobie nareszcie mózg. To było największe arcydzielo jej lubieżności.

Poczęła go wygniatać i wyciskać, wykręcała na wszystkie strony, wydęła go na organa zmysłowe, rozszczepiła pierwotną syntezę na tysiączne modyfikacye, przecięła węzły łączące je razem i majstrowała dopóty, aż jednolity świat wydał się pięciu i dziesięciu światami, aż tam, gdzie syciła się jedna dotąd pożądliwość, szaleć poczeły tysiące.

I tak narodziła się dusza.

Chuć pokochała duszę, wykarmiła ją własnemi piersiami, dała jej krew swą najserdeczniejszą, ale co było środkiem dla instynktu płciowego, stało się celem dla siebie. Mózg rozwinął się bujnie kosztem płci, potem nabrawszy mocy zbuntował się, dobijać się począł hegemonii, aż wreszcie zdeptał i pożarł żądzę płciową. Dusza oderwała się od macicy i stała się chorą

i słaba... Żyje jeszcze, gdyż wypiła wszystkie soki żywotne z łona swej matki, przeżuwa treść, którą jej dał instynkt płciowy, produkuje formy i tony, które służyły zazwyczaj do rozkrzewiania gatunku, może stwarzać ekstazy i halucynacye, które dorównywują illuzyom płci. Lecz wszystko, co mózg na własną reke tworzy jest funkcya zbytkowna i bezpłodna – tylko sztuka jako specyalna choć zbytkowna funkcya plci, jest zywotną i nieśmiertelną. "Więc dusza musi zginąć. Musi zginąć, gdyż wyschło we mnie źródło światła, bo jestem ostatniem ogniwem w rozwoju mojej płci, bo fale tej ewolucyi płciowej nie mogą przepłynąć po mnie, bo jestem białą, miotana wichrami piana na szczycie jej ostatniej, wzburzonej fali, która się wnet rozbije o skaly".

A teraz bunt podnoszą wszystkie te komórki, włókna, atomy, nad którymi mózg samowładnie rządził, wydzierają się ze związku, który je cisnął, rozsadzają sztuczne tamy jaźni i odzyskują pierwotną swobodę i odrębne życie. Mistyczna oś, około której obracały się wrażenia, uczucia myśli, rozwiała się w nicość. Myśli, wrażenia idą sobie fantastycznym luzem i gotują się do odprawienia szatańskiej mszy.

Mózg, który dotychczas obejmował rozmiary europejskie, szuka gigantycznych form świątyni Lahory, kombinuje egipską sfinks z chińskim smokiem, pisze piramidami, myślisanskrytem, tym pniem maeicznym wszystkich języków — i hula w bezdennych nieskończonościach fantazyi. Jest centrum wszystkiego, syntezą Chrystusa i szatana. Muzykę wyczuwa jako jaskrawe światło, fiolet jako wsteczną falę, wszystkie wrażenia jako pierwotną jedność, nie rozpryśniętą jeszcze w kolory.

I wizye przebytego życia przesuwają się jak nocne widziadła przed obumierającą duszą; ta żądza płciowa, co szalała z tęsknoty za swą drugą połową uzmysłowioną w kobiecie; kochał i tęsknił, ale w chwili przesytu kopnął precz kochankę; teraz leży ona martwa na katafalku, a on trupa plugawi halucynacyami żądzy.

Cały ten wszechświat, to jedna kolosalna orgia żądzy, Melitta, apokaliptyczna apoteoza chuci. Lecz przyroda wyczerpuje się, zaczyna oszczędzać. Już nie może być więcej marnotrawną jak ongi, kiedy rozkwitała szalonym przepychem przedpotopowej fauny i flory, dziś pracuje, jak biedne robaki ziemne, po ludzku — oszczędza wedle zasady jak najmniejszego wydatku siły.

Już nie tworzy więcej rybopłazów, ani olbrzymich mięczaków, ani drzewiastych paproci.

Śmieszną, małą, słabą trzodę produkuje teraz, wyczerpuje się w tworzeniu karlich bakteryj, które poronione jej dzieła łaskawie pożerają...

"Więc musi zginąć moja wielka, arystokratyczna dusza, bo jest za wielką, za majestatyczna, ażeby żyć w gromadzie z proletaryackiem

pokoleniem..." – W powieści Przybyszewskiego "Im Malstrom" spotykamy waryata Grodzkiego, który z okrzykiem mózg zeżarł moję płeć, strzela sobie w leb. Mszę pogrzebowa odprawia tedy neurastenik w ostatniej fazie swego rozkładu, słyszymy w niej imponująca spowiedź nowożytnej, chorej i na śmierć skazanej duszy. Ale nim ten moment nastapi, to przesunie się przed nami cała jeszcze galerya wykolejonych artystów, alkoholików, histeryków i pyszałkowych geniuszów bez teki, których stwarza kopami współczesna cywilizacya. Wszyscy oni mają wspólne rysy fizyczne i psychiczne, ale jest cała skala przejść między czuciem chorobliwem a wprost zwyrodniałem, między psychozą, nerwoza i oblakaniem. Czasem jest psychoza tylko subtelnym puszkiem na tle przeczulonej, mimozowatej i wrażliwej duszy, tylko delikatne nitki zwiastują czerw zwyrodnienia a wtedy słyszymy potężny krzyk bolu artysty, taka wspaniała poezye tesknoty, jak w "Wigiliach" Przybyszewskiego; chora dusza drapuje się w najwspanialsze symbole, wyobraźnia pnie się na szczyty prawdziwej poezyi, a w "Epipsychidion" i "Jasnych nocach" zdaje się nam chwilowo, że słyszymy poświst skrzydeł "Króla ducha".

Jednakowoż główną dziedziną twórczości Przybyszewskiego jest drobiazgowe studyowanie nastrojów, halucynacyi, symptomatów newrozy i histeryi; autor przestaje nawet symbolizować, nie bawi sie w sentymentalizm, lecz jak chirurg,

upatrzywszy sobie chora cześć organizmu, podnosi nóż sekcyjny i za chwilę rzuca kawał drgającego mięsa na stół. W "De profundis" bohater nie śpiewa jeszcze "Mszy pogrzebowej", ale zbliża się do niej potężnym krokiem; zanurzamy się w najgłębsze otchłanie zwyrodniałych instynktów, które człowieka wiodą do domu obłakanych lub w paszcze śmierci. Nienaturalny instynkt płciowy brata do siostry opisany jest z taka brutalna drobiazgowościa, że chwilami mamy wrażenie, jakby autor nowelizował tylko spostrzeżenia psychiatra, tu i owdzie rzecz zakrawa na to, co sam Przybyszewski nazywa u Annunzia pornografie — cały pomysł jest nawskróś wstrętny, ohydny, godny potworności Gilles de Rais Huysmansa, ale utwór tryska zarazem bogactwem obrazów, nastrojów i odcieni i czujemy mimowolnie, że talent autora potrafil utrzymać się na granicy, gdzie prawie już kończy się sztuka, ale jeszcze nie poczyna dziedzina roboty rzemieślniczej.

Bohater neurastenik, siostra histeryczka, oboje od najmłodszych lat rozszarpywani chorobliwą przewrotną żądzą. Próżno walczą przeciw temu, febra i alkohol i rozpusta podkopują oporność organizmu, przewrotność żądzy domaga się ofiary. Przychodzą potworne wizye płciowe, średniowieczny "succubat", słaby mózg walczy nadaremnie ze zwyrodniałem uczuciem, aż wreszcie człowiek jest tylko narzędziem przewrotnej żądzy. I zdaje się nam chwilami, że oboje wy-

skoczą na siebie, jak dwa zajadłe wilki, że rozszarpią się kłami swej nienawiści i rozpaczy, ale przewrotne instynkty spoiły ich na wieki, jedno dotknięcie, jedno spojrzenie roznieca napowrót złowrogą namiętność.

Więc muszą do siebie należeć, należą do siebie i giną...

١,

Bohaterami utworów Przybyszewskiego sa wyłącznie tacy oblakańcy, neurastenicy, alkoholicy; w kreśleniu nastrojów tych ludzi, halucynacyi, ekstazy płciowej, szału, febry a wogóle momentów charakteryzujących stan duszy neurastenika, zwyrodniałego pod względem płciowym, jest Przybyszewski mistrzem. Poza sfera jednak tego jednego typu nie zna Przybyszewwięcej świata; wszystkie jego symbole, obrazy, spostrzeżenia pochodzą z tego ciasnego skrawka życia; jego filozofia i poglad na sztuke jest jedynie ideologia bardzo nielicznej i chorej grupy społecznej. Tak samo jak naturaliści gubia się w drobiazgach i analizie szczegółów życia, a nie są zdolni do żadnej idealistycznej syntezy, tak Przybyszewski zacieśnia swą obserwacye do nielicznych zjawisk społecznego życia, i zamyka nas w zaczarowanem kole małych uczuć, niskich myśli, indywidualistycznych nastrojów. Dziwną ironia losu, jest Przybyszewski najzacieklejszym wrogiem naturalizmu, a jednak ze społecznego stanowiska jest sztuka modernistów tylko odwrotna strona tego medalu, którego jedna strona jest naturalizm.

Już się ma pod koniec kulturze burżuazyjnej, szaleją ludzie i bogi i biją fale proletaryatu o okopy św. Trójcy.

Wszelki krytycyzm i szerszy poglad logiczny jest ciosem dla tartuffowskiej ideologii, na której się opiera współczesny ustrój, wyrazem zaś tego nawskróś materyalnego interesu jest pozytywizm, odrywający ducha od zbyt śmiałych konstrukcyi, naturalizm wieżacy sztuke w klatce szczegółów a zamykający przed nią szersze horyzonty - dekadentyzm i symbolizm, odprowadzający zakusy umysłów z idealnych dziedzin w sfery mistycyzmu i obłędnych halucynacyi. Tak jak kreciej robocie romantyków niemieckich zwalczających rewolucye przyklaskiwał brudny mob reakcyi, tak dzieła dekadentów budza entuzvazm przedewszystkiem w gronie histeryczek i neurasteników tj. córek i synów reprezentantów najbardziej praktycznego materyalizmu i naturalizmu. Literatura modernistów znaiduje odbyt w sferze próżniaczej burżuazyi — ta arystokratyczna publika, której szuka Przybyszewski, jest nader watpliwej wartości, a w buduarach dam z półświatka znajdą się z pewnością obok dzieł pornograficznych à la Afrodyte także pikanterye "dzielnego Polaka".

Zwyrodnienie, neurastenia, histerya i kapryśność czynią spustoszenia w szeregach warstw próżnujących, nie dziw więc, że te sfery garną się najchętniej do literatury neurastenicznej, choćby za cenę tego, że przyjdzie im od czasu

do czasu przeczytać takie nawskróś poetyczne utwory, jak: "Wigilie", "Nad morzem" i t. d. Paradoksalność Przybyszewskiego tak tej publiki nie odstręczy, jak nie odstręczył genialniejszy Nietsche; paradoksalność i halucynacye nagiej duszy stanowią pożądaną ideologię dla bardziej dziś w praktyce trzeźwych choć coraz jeszcze histeryczniejszych pp. Idalij i pp. Fantazych...

Jak to wygodnie stroić kaźdy kaprys w pozę "objawienia" nagiej duszy, każdą brutalność w etykę potężnego instynktu, każde niedołęztwo w dumną pogardę życia, jak to wygodnie widzieć w każdej kobiecie demoniczną nierządnicę, w każdym lubieżniku szatańskiego satyra!

Kokota burżuazyjna staje się nagle "kosmiczną potęgą", lub nałożnicą szatana, a alkoholik, wyrzucający dziewczynę po rozpustnej nocy, jakimś zajmującym übermenschem...

Zaratustra, niosący ogień ludziom, nagle zamienia się na linoskoczka: sztuka dla sztuki staje się zabawką dla znudzonych indywiduów... Lecz poecie i ptakowi nie wolno się zamknąć w klatce jednej sfery; wyśpiewają oni nam czasem takie cudowne tęsknoty, jak ów artysta w "Wigiliach", ale ich twórczość i fantazya uderzą o kraty i pokaleczą się i poczną się wlec z połamanemi skrzydłami. Talent, fantazya i twórczość Przybyszewskiego siedzą w klatce podobnej jednostronności. Ten znakomity dyalektyk, który w swych "Na drogach duszy" umie z ta-

kiem mistrzostwem suggerować czytelnikowi wiarę w objawieniu sztuki Vigelanda i Muncha, ten niemiłosierny psycholog febry, wizyi i tęsknoty płciowej zasklepił się w ciasnej sferze nielicznych spostrzeżeń, niby botanik, co przez całe życie tylko pręciki kwiatów studyował — podobnie jak ów botanik zna on tylko jednę postać życia — obaj nie stworzą syntezy, obejmującej całego człowieka i całe społeczeństwo.

Przypatrzmy się typowi człowieka, jakiego nam dał Przybyszewski w trylogii "Homo sapiens".

## III.

## HOMO SAPIENS.

Über Bord. Unterwegs. Im Malstrom.

Homo Sapiens przyszedł na świat po Fauście, Don Juanie, Roli, hr. Henryka i Znużonych duszach. Społeczeństwo postarzało się i zmęczyło, już nie tworzy wielkich tytanów myśli i czynu, lecz wyczerpuje się w tworzeniu "karlich bakteryi", które przeszłe jego dzieła łaskawie pożerają.

Wieki złożyły się na rozwój tego typu, wchłonął on w swą duszę wrażenia milionów pokoleń, wdarł się we wnętrzności przyrody, przecierpiał historyę ludzkości, stał się jasnowidzącym sicut deus — ale szczęścia nie znalazł. Rozszerzył się zakres jego władzy nad przyrodą, ale zmniejszyła się harmonia wewnętrzna, wytworzyły się myśli, dążenia, ideały — ale powstał rozdźwięk między wnętrzem a światem zewnętrznym, między społeczeństwem a jednostką.

Pomiędzy odruchowymi czynami pierwotnego człowieka a motorami mózgowymi, wcisnęła się tama świadomości i kulturnej woli, rozsadziła półświadomą harmonię duszy i uświadomiła przeciwieństwo między podmiotem a przedmiotem. Ilekroć przeżywała się jakakolwiek formacya społeczna, to to przeciwieństwo wybuchało jasnymi płomieniami i ubierało się w ideologię filozoficzną, religijną lub mistyczną. Dopóty wrzało wartkim prądem życie historyczne, to mistyczne tęsknoty znajdowały ujście w czynach bohaterskich panującej klasy i religijnej rezygnacyi warstw uciemiężonych.

Przyszła rewolucya i zmiotła z powierzchni całą przeszłość historyczną.

Wytworzyła się nowa formacya ekonomiczna, ustrój kapitalistyczny, którego tendencyą jest uproszczenie wszelkich stosunków społecznych do walki kapitału z pracą, tej matematycznej formułki, powtarzającej się zasadniczo na całym głobie ziemskim. Feudalno-rolniczy ustrój skazywał wprawdzie masy na jałową wegetacyę, ale za to pozwalał garstce żyć pełnią życia historycznego i cywilizacyjnego a wszystkie siły duchowe umiał zużywać dla wielkich fantazyj historycznych, pomysłów religijnych, polotów poetycznych.

Przyszli dorobkiewicze i mieszczaństwo, a dawny świat upadł lub wejść musiał w kompromisy z dorobkiewiczami. Walka o wolność polityczna była ostatnim bodźcem ideologicznym klas historycznych; potem przyszła proza, szara proza, konsumcya nagromadzonych kapitałów, kontentowanie się najbliższymi interesami, filozofia pozytywizmu, literatura naturalizmu, ograniczenie widnokręgu duchowego do pozytywnych celów jednostki gospodarczej. Powoli zacierały się antagonizmy między szlachtą a mieszczaństwem, nowi barbarzyńcy przyjmowali kulturę swoich poprzedników, zanosiło się na wygodny spokój, gdyby nie jedno ale...

Warstwy dotychczas bierne obudziły się z długiego snu, proletaryat fabryczny stworzony przez ustrój kapitalistyczny, rozwinał nowożytną, imponującą organizacye - coś w rodzaju pierwotnej organizacyi kościola -- pociągnał za soba masy i w imię nowych ideałów poczał bić wyłomy w ustroju kapitalistycznym. Powstały dwa odrebne światy nie połaczone żadnym pomostem kulturnym, a pomiędzy tymi walczącymi obozami, jak pomiędzy niebem a ziemią, znalazła się cała kategorya inteligentnych jednostek, związanych kulturnie i ekonomicznie z interesami klas panujących, a ideologicznie z dażeniami młodych, dobijajacych się o światło i wolność, warstw ludowych. Idealniejsze i zdrowsze jednostki z inteligencyi nie zawahały się ani na chwile, przeszli oni do obozu Pankracego a ich żądza czynu i polot myśli znalazły ujście w walkach politycznych i formułowaniu ideologii dla postulatów społecznych. Ale pozostały jednostki przeczulone, wrażliwe, kapryśne, które

wszystkimi tętnami należały do dawnego świata a choć jak hr. Henryk odczuwali całą zgrzybiałość przeżytych form cywilizacyi, to jednak nie mogli wczuć się i wżyć w ideały tych szarych, plebejskich, niewolniczych mas, po których karkach deptali ich przodkowie. Chwilowo mógł ich pociągać urok nowości, pewna chorobliwa ciekawość, buffonada i fantazya, ale skoro te sympatye wymagały pewnych ofiar, to prze magały wstręty klasowe i tradycye historyczne, a zbłąkane owieczki powracały do dawnego stada.

Niema wybitniejszego artysty i człowieka, któryby podobnej fazy nie przebył. Przybyszewski był redaktorem socyalistycznej gazety robotniczej w Berlinie i t. z. "płatnym agitatorem". Lecz nie dla wszystkich był powrót możliwy, nie dla wszystkich było miejsce przy stole klas uprzywilejowanych. Minęły czasy minnesängerów i poezyi, życie nie znosiło ich fantazyi, mieszczańskie stosunki krępowały ich polot i jeden po drugim zstepował zwolna z hymnu do prostej powieści... Czesto zmuszało już samo zamiłowanie w komforcie życiowym do duchowej prostytucyi, ale pozostał w duszy robak niezadowolenia, którego stłumić nie można było. Nerwy były zresztą zniszczone anormalnem życiem studenckiem, to wywoływało potrzebe nowych podniet, szukanie zapomnienia w rozpuście i alkoholu. Bohater w "Homo sapiens" powiada raz, że alkohol jest surrogatem tych wrażeń,

jakie nam dawały wieki historyczne. Bajroniczni bohaterowie piją wino, Musset pije absynt, znużone dusze połykają koniak, Gilles de Rais urządza sobie aż symfonie z wódek, bohaterzy Przybyszewskiego są wszyscy alkoholikami.

Dr. Kwaale (w "Znużonych duszach") mówi: Naprzód rujnujecie sobie nerwy, potem chorujecie, potem stajecie się pessymistami i krzyczycie: "świat jest pustynią". Przybyszewski zapewnia, że zwyrodnienie jest tylko glupiem słowem, degeneracya jest bardziej istotnym czynnikiem kultury, niż to, co nazywamy zdrowiem moralnem. Lecz biedacy w "Dzikich kaczkach" nie sa już więcej pessymistami, oni mają prócz wódki także klamstwo życiowe a pijaczyna kandydat jest dopóty zadowolony, dopóki sie ma za demona. Bajronizm rewolucyjny się przeżył, trzeba było nowej ideologii, czy też kłamstwa ideowego dla tych znużonych dusz, niezadowolonych, chorych, rozkapryszonych, przykutych żelazną obręczą do jarzma ustroju kapitalistycznego a obumierających z nudy w tym szablonowym świecie. A wtedy przyszła poetyczna koncepcya o übermenschu, ta apoteoza Der blonden Bestie. przenicowanie wszystkich wartości, teorya olśniewajaca glebia paradoksów i świetnością dyalektyki, dajaca treść duchowa wyjałowionym mózgom, w praktyce nieszkodliwa, bo apologia klas panujących, w zastósowaniu wygodna, bo jak powiada Gordon w "Dzieciach szatana", to przenicowanie wartości odbywa się tylko na

papierze. Nitschianizm postawił geniuszom bez teki złoty most między praktyką życia a fantasmagoryą übermenscha.

Jak psy po ulicach Konstantynopola poczęli biegać po całym świecie übermenschowie z rozczochrana wiecha, z ust puszczający paradoksy Zaratustry a w praktyce życia zwalczając brutalnie wszystkie idealy "stada i mas szarych". Dla artystów był nitschianizm dalszym etapem do rozbrykania i rozpasania indywidualizmu aż do granic szaleństwa. Nadczłowiek Nietschego był drapieżny i gwaltowny, ale zarazem szczery, śmiały i otwarty, gardził klamstwem i obłudą, brzydził się chorobami i alkoholizmem, miał zdrowe nerwy i silne mięśnie. Nadczłowiek Strindberga był watły i wrażliwy, ale miał zato potężny mózg, którym rzadził samowładnie nad przyroda; była w nim dusza i wiara w potege rozumu, nie był nigdy podłym a współczuwaliśmy z nim silnie nawet w chwili upadku.

Übermensch Przybyszewskiego jest rozkapryszonym neurastenikiem, któremu tylko własne widzimisię daje patent na nadczłowieka, nie szuka on już "dróg do nadczłowieka", lecz odnajduje go w swojem własnem, brzydkiem, chorem "ja".

Mózg i wola straciły panowanie nad tymi nawskróś chorymi nerwami, dyalektyka doprowadziła już każdą teoryę ad absurdum, dyletantyzm torował drogę wierze w bankructwo wiedzy, a dusza rozbolała na śmierć, rezygnowała z wszełkiej pracy myśli i rozpływać się poczęła w kaprysach.

Organizm podminowany neurastenia, wola rozbiła chorobliwa kapryśnościa, mózg wycieńczony mania wielkości, zmysły zwyrodniałe nadużyciami, zmysłowość sparodyowana na lubieżność i przewrotność płciową, z takimi przymiotami prezentują się ludzie i idealy poetów u schyłku stulecia. Neurastenia i zwyrodnienie wymagają coraz silniejszych podraźnień, tak jak morfinista coraz silniejszych dawek; kaprysy neurasteników nie są już tak niewinne jak np. Płoszowskiego — Gilles de Rais dla zaspokojenia swej przewrotnej żadzy, zarzyna z wyrafinowanem okrucieństwem dzieci (na szczęście wraca En route na lono kościola!) Falk bohater "Homo sapiens", dla ubawienia się wywołuje strejki, Gordon (w "Dzieciach szatana") podpala, rabuje, morduje. Ci mlodzi dekadenci kokietuja z anarchizmem, bomby drażnią przyjemnie ich nerwy, każdy anarchista może liczyć na kolosalne powodzenie u histerycznych dam Paryża. Henry jest wedle Przybyszewskiego, jednym z najwiekszych ludzi stulecia; książka "Na drogach duszy" jest już otwartą apoteozą histeryi i neurastenii. Naturalnie, że kapryśność prowadzi do pościgów za oryginalnością i nadzwyczajnościa: dyletanckie traktowanie zjawisk hipnotycznych prowadzi do sportu z magia, do szatanizmu, do hipnotyzowania ludzi pikanteryami średniowiecznych zabobonów.

W przedmowie do książki Juliusza Bois: "Le satanisme et magie" — zapewnia Huysmans na seryo, że do dziś dnia odbywają się msze szatańskie, giną hostye z kościołów, w là Bas czytamy o szatanie, succubacie, incubacie, o celebracyi mszy szatańskiej, palladystach i t. d. i t. d. Typem kobiety jest zawsze histeryczka na pół prostytutka, napół czarownica średniowieczna, Huysmanowska madame Chautelouve, Lombrosowska urodzona nierząd nica "das Genital und Zeugungsthier", jak Przybyszewski nazywa kobietę.

Nawet słynne rewelacye świątobliwego Leona Taxil'a, który najpotworniejszemi bajkami¹) wziął na kawał łatwowiernych, a potem wydrwił ich niemiłosiernie, nie zmniejszyły neurastenicznej kokieteryi z szatanizmem.

Przybyszewski daje nam Synagogę szatana (w "Życiu") i na seryo opowiada — o palladystee Miss Dyannie Vaughan w Anglii²). "Homo sapiens" to na wskróś zwyrodniały potomek owych wielkich tytanów myśli, co wydzierali niebiosom ogień, wspaniali w swej pozie, z weltschmerzem w duszy, umierający pobohatersku na stosie swych nieziszczonych ideałów. Neurasteniczni bohaterowie chorują na nie-

<sup>1)</sup> Le diable au XIX. siécle.

<sup>2)</sup> Postać zmistyfikowana przez oszusta Taxila.

bezpieczną manię wielkości, a są mali, nie uznają żadnych społecznych cugli, a żyć nie umieją; nawet umrzeć nie potrafią estetycznie. "Znużone dusze" szarpią i rozrywają swe wnętrze, cierpi także Nagel w "Misteryach" (Hamsuna), ale cierpi sam, i nie pożąda katuszy bliżniego; bohaterzy Przybyszewskiego rozszarpują się nie tylko sami, ale przedewszystkiem pastwią się nad otoczeniem. Pastwią się nie tylko ze zemsty — ale z miłości, zazdrości, nienawiści, niepokoju, namiętności. Tak wściekły źwierz biegnie galopem i z bolu kąsze każdego, co mu się pod ząb nawinie, zaś ci neurastenicy paleni gorączką, szarpani newralgią szukają upustu dla swego niepokoju w najprzewrotniejszych senzacyach.

Wszystko jest u nich senzacyą, łotrostwo kłamstwo, tchórzostwo, pijaństwo — a nawet poza na uczeiwego człowieka.

Eryk Falk szukał estetycznych wrażeń we walkach proletaryatu, lecz satysfakcyi w nich nie znalazł; mózg był za nadto wyuzdany, żeby się przejąć postulatami obcych ludzi — "parobków" jak on lud nazywa. Uczciwa i twarda praca w organizacyi nie ma uroku dla tego rodzaju panów; dopóty spiskowano i sztyletowano, to można było tam połechtać trochę swoje nerwy, ale celowe i prawidłowe działanie nudzi ich i odpycha. Przybyszewski mówi z nietajoną nienawiścią o społecznym ruchu proletaryatu.

Bohater powieści "Homo sapiens" zaczął żyć bardzo wcześnie; już w 12-tym roku "uro-

dził się w nim mężczyzna",¹) zaś jako student robił Falk experymenty à la disciple.

Rozpusta, alkoholizm, cygańskie życie, hulanki nocne rozstroiły przedwcześnie jego nerwy, cierpi na febrę i na przeczuloną wrażliwość.

Żadna norma, żaden dogmat, żadna zasada nie krępuje jego czynów, rozpasany mózg wyfilozofował sobie teoryę o nieograniczonym cezaryźmie woli, o bezwzględnem prawie "pana" do wyżycia się, do szerokiego zaspokojenia wszystkieh instynktów, kaprysów i urojeń.

Ale ten rozkapryszony bożek wychował sie w kulturnem społeczeństwie, wieki cywilizacyi wtłoczyły mimowolnie w jego duszę świadomość tego, co jest społeczne a co jest antyspołeczne, tego co podkopuje pożycie ludzkie, a tego, co je utrwala, poprostu tego co się wulgarnie nazywa złe lub dobre, jednem słowem i on ma sumienie, das schlechte Gewissen, jak mówi Nietsche. To sumienie jest u Falka jak owe zwyrodniałe organa u niektórych zwierzat; ono jest i przypomina się, że jest, ale na nic się nie przydaje, ono jest w stanie zaniku, ono nie stanowi już żadnej grobli przeciw rozbrykanym instynktom człowieka. Ono jest dziś tylko upiorem, i zjawia się co nec z niemym wyrzutem, aby dręczyć za to, co już się wiecej odstać nie może. Stąd Falk odczuwa sumienie jako

<sup>. 1)</sup> Tak samo bohater "Mszy pogrzebowej" i "De Profundis".

złośliwość natury, jako coś zupełnie zbytecznego, on nie uznaje jego racyi bytu, on uważa wraz z Nietschem sumienie za chorobe, za tesknote króla pustyni, którego do klatki społecznej zamknięto i którego instynkty kaleczą się o kraty jego więzienia. Więc Falk popełnia wszystko czego zapragnie już nietylko jego instynkt, ale najlżejszy kaprys, znajduje formułkę uświęcająca każde podeptanie praw swoich bliźnich a dopiero po senzacyi przychodzi przesyt a sumienie gryzie uporczywie jak mysz włókna mózgowe. I czemu i przed kim ma on odpowiadać, kiedy on nie uznaje ani poteg tradycyjnych, ani kulturnych, ani społecznych? Gdzież logiczna lub uczuciowa racya jakiegokolwiek imperatywu i prawa na ziemi! Jego mózg, to przecież kiepski, bezwartościowy przyrząd do rejestrowania faktów, ale motorami jego czynów są tajemnicze, bezwiedne siły duszy, przyrodzone instynkty, indywidualność, rządzaca człowiekiem wbrew jego woli i bez jego woli, zaś mózg przypatruje się tej zabawie i co najwyżej robi zapiski. Z pod progu świadomości wynurzają się od czasu do czasu nieprzewidziane formacye uczuć, one nadają kierunek myślom i czynom człowieka, a świadomość tych mistycznych stanów wpada jak błyskawica w ciemną noc duszy. I wiecznie ten bolesny antagonizm między myślącym mózgiem a naga duszą, wstrząsaną dreszczami odwiecznej żadzy twórczej. (Przybyszewski traktuje nas ustawicznie symbolem

walki duszy z mózgiem, jak panna Luiza cały wieczór tymi samymi sucharkami.) Każdy autor daje nam w swym bohaterze część swojego ja; jeśli nie identyfikuje się z nim, jak Mickiewicz z Konradem, to przynajmniej idealizuje go, jak Sienkiewicz Płoszowskiego. Przybyszewski sympatyzuje też ze swoim Falkiem, zapewnia nas ciagle, że jego bohater jest geniuszem, opowiada o uroku, jaki wywierają myśli, czyny. rozumowanie Falka na otoczenie. Ale my chwilami wierzymy Tetmajerowi, że jego Rdzawicz jest genialnym artysta, ale nigdy nie zrozumiemy, czemu Falk ma być "übermenschem"; uważamy go poprostu za kapryśnego, zarozumiałego, zwyrodniałego dyletanta, który jak hr. August Mańkowskiego pozuje przed soba na geniusza, ale w rzeczywistości jest dla wszystkich śmieszna figura. Jeszcze do tego stopnia żadne społeczeństwo nie upadło, aby Falkowie mogli być ideałem i bożyszczem otoczenia; chodza oni, co prawda po świecie, ale nie imponują ludziom nawet na tyle, jak ongi bajroniści, jeśli pchaja sie na publiczna widownie, to ich wyrzucają za drzwi, jeśli popełniaja waryactwa, to ich zamykaja do domu waryatów. Musimy tedy wierzyć na słowo autorowi, że Eryk Falk jest genialnym Narzeczona przyjaciela jego Myczłowiekiem. kity p. Iza Perier ogromnie wiele o nim słyszała i chce go koniecznie poznać. Mykita nazywa sie tylko mykita, wiec sam zacheca Falka: "Ty Ervk, staraj sie być bardzo zajmujacym, bo mie

zblamujesz". Falk ulega urokowi Izy, stara się jej przypodobać, a zaraz po pierwszem poznaniu zawiązuje się między nimi milczące porozumienie. Ona podziwia jego gryzący dowcip, wyczuwa "głębię myśli", dumna jest, gdy Falk w kawiarni olśniewa wszystkich swymi paradoksami, pochwytuje z bijacą piersią jego wywody o misteryach duszy. Mykita jest mniejszy od niego fizycznie i duchowo, więc musi ustapić mu miejsca (Über Bord). Zreszta Falk ma swoja teoryjke; dusze ich jeszcze przed powstaniem świadomości stanowiły synteze, teraz przypominają sobie swą mistyczną jedność, więc ciągną ku sobie, muszą się stopić, a żadna siła ludzka ani skrupuły durnego mózgu nie wydołają potędze sił kosmicznych. Iza poddaje się z cała namietnościa nowemu uczuciu. Mykite, co prawda, nigdy nie kochała, lecz uległa jego prośbom, zaklęciom, błaganiom. Raz jeszcze ulega atakom namietności Mykity i oddaje mu sie fizycznie, potem odtrąca go ze wzgardą. Biedny Mykita odbiera sobie życie. Falk wywalczył sobie Izę, łoś rozpruł wnętrzności przeciwnika i wział jego samice. Z pokładu strącił rywalaprzyjaciela, lecz cóż go to obchodzi! Jego instynkty były potężniejsze, jego miłość była gwałtowniejsza, on pozyskał wzajemność Izy on tedy miał prawo. O Mykicie starał się zapomnieć. Dręczyły go tylko trochę skrupuły... lecz on musiał cierpieć, bo był przejściowym człowiekiem, nie zdołał jeszcze wyrzucić z duszy wszystkich gruzów przedpotopowych przesądów, ale skoro dusza odtrąci wszystkie z zewnątrz narzucone wartości, wtedy.... Tak myślał Falk, tuląc i całując swą Izę, bo znalazł wspaniałą kobietę, która go nietylko rozumiała, kochała, ale — co dla Falków najważniejsze — w jego wielkość wierzyła i Falka ubóstwiała.

Ale Falkowie nie dają, ani nie znajdują szczęścia... "Natura nie zna szczęścia — mówi Przybyszewski. — Z postępem kultury wzmaga się intenzywność bolu, przewaga cierpienia".

Minęły pierwsze ekstazy miłości. Iza okazała się dobrą, czująca, wrażliwą żoną i kochanką — był to ideał żony artysty; piękna, namiętna, delikatna, subtelna, wykształcona.

Ale ona musi też mieć wiare w swego Falka, ona musi go mieć całkiem dla siebie, ona nie wybaczyłaby mu nigdy, gdyby ją okłamał, gdyby jej w zamian za wyłączność nie dał także wyłączności. Iza jest jedną z tych nielicznych kobiet u Przybyszewskiego, które maja poetyczny urok, może bez intencyi autora... Falk jednak żąda wszystkiego dla siebie, do żadnych poświęceń nie jest zdolny. Jest neurastenikiem i musi mieć zawsze robaka, który go dręczy. Kocha do szaleństwa Ize, ale jej nigdy nie może przebaczyć, że należała przedtem do kogoś innego. Zazdrość o poprzedników odgrywa ogromną rolę u bohaterów Przybyszewskiego. W "Dzieciach szatana" odtrąca Gordon brutalnie Helę, bo przed poznaniem go, z kim innym wielkie

tajemne piękno pierwszej rozkoszy miłosnej przeżyła. W szkicu "Niebowstąpienie" przegryza ta "pogrobowa zazdrość" duszę aż do dna, targa i prowadzi ją w noc obłędu a on brutalizując kobietę, widzi, jak w jego "żądnych uściskach, rozszalałych podrywach pragnień, myślała o uścisku, o rozkoszy, o krzyczących żarach nocy, które z tym pierwszym przebyła". Neurasteniczny lubieżnik nie może abdykować z senzacyi, do której zresztą samcy wszystkich wieków wielką wagę przywiązywali.

Gordon powiada raz Heli, że najwyższa piekność u kobiety stanowi moment, kiedy się ona po raz pierwszy oddaje mężczyźnie. Później kobieta wiecej się nie rozwija. Kobieta jest tvlko ein Genitalienthier. Bohaterzy Przybyszewskiego żadają od kobiety przedewszystkiem intenzywnych podrażnień płciowych. Nie idealizuja oni kobiety tak jak Ibsen, Björnson, Turgeniew, ale nie są misoginami, jak Nietsche, Strindberg, Huysmans; maja oni temperament i namietność, wiec garna się do namietnych kobiet, choć nie widzą w kobiecie niczego poza dziedziną rozkoszy zmysłowej. Kobiety u Przybyszewskiego nie są Norami, ani sentymentalnemi marzycielkami, ani też takimi zimnymi demonami jak Laura w "Ojcu"; są one zawsze istotami z krwią i płcią, nawet kiedy są demonami to zapalają się same od żarów namiętności, które w innych wzniecili. W lekceważeniu jednak człowieka w kobiecie dorównuje Przybyszewski Strindbergowi. W "Mszy pogrzebowej" tak mówi o kobiecie: "Kochałem ciebie z całego serca, jako poddaną swą, dziewkę i niewolnicę.

Kochałem twe kłamstwo, albowiem sam jestem pełen kłamstwa... Ale gdy twoje kłamstwo zaledwie marnego jakiegoś adoratora w pole wywiedzie, to kłamstwo moje stworzyło najcudowniejsze naukowe hipotezy, zaklęło nowe światy, stworzyło poezyę, narzuciło ludziom nowe myśli, nowe obyczaje, dokonało całego dzieła cywilizacyi.

A gdy ty jako zbrodniarka możesz się stać co najwyżej prostytutką, złodziejką i dzieciobójczynią,¹) to ja jako zbrodniarz ryłem tablice nowych praw, stare religie zniszczyłem, nowe stworzyłem, narody z karty świata wymazałem, wnętrzności z ziemi wydarłem — ja nigdy nie syt, wieczysty zbrodniarz, twórca przemian w historyi, duch ewolucyi i zniszczenia".

Z tego punktu widzenia patrząc, zrozumiemy dopiero, że Falkowie, Gordony i townigdy nie przebaczą kobiecie, która ich pozbawiła najlubieżniejszej podniety płciowej... Co one im prócz tego dać mogą?... Więc Falk cierpi bezdennie i szuka "poduszki, na którejby mógł złożyć na chwilę zmęczoną głowę".

W "Unterwegs" ("Po drodze") spotykamy go u matki.

<sup>1)</sup> Myśl wzięta z Lombrosa.

Żonę namiętnie nadal kocha, ale jemu trzeba zapomnienia i estetycznej senzacyi — więc roznieca miłość w sercu młodej dziewczyuy Maryty Kauer. Ona marzy i myśli o tym nadzwyczajnym człowieku z Paryżu, który ją olśnił i oczarował; jest to zresztą psychologicznie uzasadnione, bo taki mózgowo rozwinięty osobnik musi wywrzeć ogromny wpływ na duszę niewinnej dziewczyny, z którą go łączą wspomnienia dzieciństwa.

Falk wyzyskuje to uczucie dziewczecia z cała przewrotnością miejskiego lubieżnika; golębia prostota Marvty drażni go - intryguje go jej czystość, pobożność, nieznajomość życia. Nie kocha jej ani na chwile, ale lubuje się w tej swojej przewadze duchowej nad dziewczyna, obserwuje chłodno cały rozwój jej uczucia, jak mistrz gra na strunach jej duszy, z całą perfidyą poteguje jej uczucie do namietności, drażni jej fantazyę zmysłowemi wizyami, rozbija jej dogmaty religijne cynicznymi paradoksami i jak bóg rozkoszuje się panowaniem nad tą duszą, która upada mu pod nogi. Jego dyalektyka zahipnotyzowała jej wolę, jego lubieżność zażegła w jej duszy płomienną namiętność i stoi blada, przestraszona przed owem Niewiadomem, wyciągającem ku niej potworne chrapy. A Falk prowadzi swe zbrodnicze dzieło - ale czyż on ponosi jakakolwiek wine? Mózg wprawdzie działa z wyrafinowaniem i wedle planu z góry ułożonego, ale w gruncie rzeczy jest mózg tylko parobkiem i narzędziem nieprzemożonych instynktów duszy. Okoliczności nakręciły psychiczny zegar, teraz sprężyna się odkręca, zegar musi iść... Miejcie żal do tego zegara — nie doFalka. Więc Maryt musi być jego... Korzysta z nieobecności jej ojca i bierze w posiadaniu dziewczynę... Falk miał odrazu tę wyraźną, błyskawiczna świadomość, że zniszczył Marytę...

Ale czemużby nie? Jestem naturą, niszczę i daję życie. Kroczę po trupów tysiącach — albowiem muszę! I tworzę życie za życiem — albowiem muszę. Ja nie jestem tylko samem ja — jestem "ja, ty" — jestem bogiem, światem, przyrodą — lub czemkolwiek bądź tem, czem ty wieczyste głupstwo, wieczysta ironio! Nie jestem człowiekiem.

Jestem nadczłowiekiem, bez sumienia, okrutny, wspaniały łaskawy. Jestem naturą — nie mam sumienia — i ona go nie ma, nie znam miłosierdzia, i ona go nie zna...

Tak jestem nadczłowiekiem.

I szedł otulony szaloną burzą — szedł naprzód i rozmyślał. I pośród tego gniewu niebiosów szedł ciągle, jakby jakaś zagniewana, tajemnicza Moc — jak szatan zesłany na ziemię z piekłem nowych męczarni, siejący twórcze zniszczenie dokoła.

Nazajutrz ten szarmancki übermensch opowiada Marycie z całym cynizmem, że ją okłamał, bo jej nie kocha, bo ma żonę Maryta topi się w jeziorze.

"Po drodze" jest wytworem fantazyi chorobliwej i wyuzdanej, ale jest napisane z niezaprzeczonym talentem. Groza nie opuszcza nas ani na chwilę; ta tragedya zwyrodniałego mózgu na tle cichej, spokojnej okolicy kujawskiej budzi głębokie współczucie, z oddali dochodzi nas gluche echo walki żywiolowej między germanizmem a polskościa, i wstyd i żal czujemy za tego Falka, który tak pięknie umie kruszyć w salonach kopie w obronie polskości, a w rzeczy samej "oddycha chucią i rozbojem". Na "Unterwegs" winien był Przybyszewski skończyć przygody Falka. Ale Przybyszewski lubi dużo mówić, choć nie zawsze ma coś do powiedzenia; jak każdy autor, którego zakres twórczości jest ciasny, powraca chętnie do jednej i tej samej sytuacyi, do tego samego obrazu, frazesu i paradoksu. Więc Falk musi mieć dużo przygód, byśmy uwierzyli w jego demoniczną donżuaneryę. Zresztą wszyscy bohaterzy Przybyszewskiego są do siebie podobni jak bracia syamscy; mają ten sam charakter, język, frazeologię, febrę i gorączkę, Przybyszewski nie umie odtwarzać indywidualnej różnorodności życia. Wiec Falkowi niedosyć było Maryty, - w" Malstromie" szuka nowej "poduszki". Ofiara jego instynktów staje się biedna poczciwa Janina Kruk, która Eryk znal jeszcze jako student i podkochiwał się w niej dla wyexperymentowania powieści psychologicznej. Ona podrosła, rozwinela się i była narzeczona anarchisty Czerskiego. Falk był związany bliskimi węzłami z bratem jej i z Czerskim, gdyż wszyscy należeli do tajnej organizacyi, zaś Falk był najwyższym hetmanem partyi.

Tymczasem Czerski poszedł do więzienia, brat Janiny uciekł za granicę — a Falk z zimną krwią skorzystał z ich nieobecności i uwiódł biedną Janinę. Ale nasz nadczłowiek musi popełnić to ohydne łajdactwo, "bo kocha Izę, bo przecież są chwile, że człowiek tak intenzywnie nienawidzi kobietę, że z bolu, niemej wściekłości, chorobliwej potrzeby zemsty pragnie ją pokalać przez stosunek z inną kobietą". Iza go zdradziła (nim on do niej miał prawo!) więc on musi przez zemstę na niej zhańbić Marytę, uwieść Janinę...

Falk przestaje tu już całkiem być "demonicznym" gdyż jest zarazem kłamcą i tchórzem, oszukuje bowiem Izę, popełnia swe "demonizmy" poza jej plecami. Ma on dla swego sumienia formułkę. Iza cierpiałaby wskutek prawdy (więc na czem polega zemsta?!) a prawda staje się idyotycznem kłamstwem, skoro ona niszczy człowieka. Falk brzydzi się "fanatyzmem prawdy a la Tołstoj i Björnson". Czerski wychodzi z więzienia, i dowiaduje się, że Janina miała dziecko, ale nie rozbija łba nędznikowi, bo jest fanatykiem wiary i miłości. Grozi wprawdzie, że wypoliczkuje Falka i doniesie o wszystkiem jego żonie, ale nasz luby Falk ma także coś w zanadrzu; wszak on jest głową partyi robo-

tniczej, jedno słóweczko a komitet poczyta Czerskiego za ajenta prowokatora... I takie absurda graniczące już wprost z kretynizmem zapisuje autor na konto swego bohatera, byle tylko uczynić go pikantnym i demonicznym.

Eryk Falk, ten mały, tchórzliwy, przeczulony neurastenik — głową partyi robotniczej, panujący nad milionami dusz, prowadzący agitacyę i spiski na szeroką skalę, a zarazem traktujący je za sport i za zabawkę — co za brak logiki i zmysłu psychologicznego! Tacy Falkowie mogą wprawdzie uwodzić Janiny i Maryski, czasem zdobędę się nawet na rzucenie bomby, mają nawet powodzenie u histerycznych żon literatów, ale nie potrafią się ostać w najmniejszej organizacyi robotniczej.

Przyplątają się tu i owdzie do jakiegoś stowarzyszenia, wydymają demoniczną pozę, ale zdrowy zmysł robotników nie poddaje się ich hypnozie, a rozczarowani wracają do sutego stołu burżoazyi, wyrzekając na twardoskórność rasy niewolniczej.

Ale u Przybyszewskiego jest wszystko możliwem, zresztą książki jego nie są dla "ludzi", lecz dla "wybranych", zaś ci "wybrani" tak samo mu uwierzą, że robotnicy chcą się "dzielić", jak w to, że pierwszy lepszy brukotłuk może sobie dowolnie urządzić sport wyścigowy ze sprawy ludowej...

Więc Czerski nie zabija Falka. Iza dowiaduje dopiero się od Kruka o całej prawdzie.

Odtrąca precz Falka i opuszcza go na zawsze. Falk jest teraz kompletnym bankrutem.

Tak się te kończy ta trylogia, stanowiąca ciekawy dokument literacki dla zrozumienia ostatniej doby nowożytnego dekadentyzmu.

Deprowadziłem w tej książce nitscheanizm do absurdum — powiada P. w odpowiedzi Jezuitom, 1) którzy do dziś dnia węszą w biednym Przybyszewskim zakapturzonego masona. Ale to zdanie jest zarazem wyrokiem na jednostronność szkoły "nagiej duszy"; dyalektyka myśli ludzkiej wywraca koziołka i ze sztuki dla sztuki przeskakuje w dziedzinę sztuki tendencyjnej; "objawienie" sztuki staje się illustracyą bankructwa pewnego typu społecznego, Przybyszewski uczy nas, że dla antyspołecznych typów nie masz miejsca w społeczeństwie...

<sup>1)</sup> Życie w 38. 39.

Stanisław Przybyszewski jest jeszcze młodym człowiekiem. "Urodziłem się w r. 1868 — pisze do jednego z tygodników warszawskich. Ojciec mój był nauczycielem wiejskim w ustawicznej walce z biedą... Matka niezwykle muzykalna i święta kobieta. Jej mam do zawdzięczenia moję miłość do muzyki, która przechodzi w maniactwo!

Wpływ egzaltowanej i uczuciowej matki ryje zazwyczaj głębokie ślady w duszy człowieka; dziecię takie rozwija się przedwcześnie, staje się poważnem, przeczulonem i wrażliwem na dysonanse życiowe. Stąd też ten chłop z Kujaw urodzony w niezwykle pięknej, zdrowej okolicy nie ma nerwów, jak owa czerstwa rasa z Wielkopolski; on już z chaty ojczystej wynosi organizm delikatny i wrażliwy na działanie najsubtelniejszych drgań, najbardziej wyrafinowanych podraźnień współczesnej kultury.

Te jego wrażenia niezawodnie usymbolizowały się w następującym ustępie "Mszy pogrzebowej:" Jestem dzieckiem mieszanego małżeństwa między protestanckim chłopem a katoliczką, która pochodziła ze starej, podupadłej arystokratycznej rodziny. We wspomnieniach mych widzę zawsze smukłą, wątłą kobietę z obliczem Carlo-Dolci z rysami, w których wieki wyszukanego i wydelikaconego doboru wycisnęły niezatarte piętno. Nigdy nie kochała mego ojca, wyszła za niego, ażeby nie być na proszonym chlebie u swej rodziny. Ileż nieskończonych katusz przeszła ona, aż poddała się jego pieszczotom; wśród najgłębszego, zmysłowego wstrętu, 1) wśród najpotężniejszego buntu jej poranionej duszy i natury krzyczącej o pomstę poczęty zostałem ja.

Od czasu jak sięgają me wspomnienia, wyczuwałem się sam zawsze, jako coś nieposkładanego, rozszczepionego, pogmatwanego: wola moja wciąż była paraliżowaną, słabe choć stale działające impulsy utrzymywały mój mózg w ciągłem rozdraźnieniu"... Z wyobraźnią rozegzaltowaną Słowackim i Berwińskim poszedł Przybyszewski do Berlina na studya. Rozpoczął od architektury i historyi sztuk pięknych, po roku przerzucił się na medycynę, studyował ją przez pięć lat, napisał rozprawkę o strukturze mikroskopijnej rdzenia pacierzowego, pracował nad historyą powszechną i zajmował się także filozofią głównie Fechnerem. <sup>2</sup>)

1) Vide Julia Strindberga.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Uczeń Schellinga, atomistyk napisał poetyczną Zendawestę, kruszył kopie w obronie tezy, źe filozofia nie jest wiedzą.

Pod tym względem był Przybyszewski prawdziwym synem swego społeczeństwa; musiał przebyć tak już u nas typowa chorobę dyletantyzmu. Wrażliwa jego i ambitna dusza biła skrzydłami na wszystkie strony i uderzyła o ciasne mury stosunków społeczno-politycznych, więc Przybyszewski jak wszyscy uczciwi i utalentowani ludzie w Polsce, rzucił się także w wir walk politycznych. Tytaniczne zapasy klasy robotniczej, ruch ludowy Wielkopolsce powstający przeciw nedznym rzadom filistersko-innkierskim musiały przecież znaleść oddźwięk we wrażliwej organizacyj młodzieńca i wytkneży pierwszy kierunek rwacym się do życia polotom. Przybyszewski należał do organizacyi polskich robotników i redagował przez dłuższy czas "Gazete robotniczą". Rola atoli "agitatora" wymagająca silnych nerwów i olbrzymiej ofiarności nie odpowiadała miękkiej, artystycznej duszy Przybyszewskiego, szał nowości przeminał, sił do idealnych wysiłków zabrakło, - zreszta się ożenił i jak powiada "musiał mieć kawał chleba w reku - wiec został literatem". Pierwsze dwie jego broszurki napisane po niemiecku pt. Zur Psychologie des Individuums (Chopin und Nietsche, II Ola Hanson) znalazły poklask; porywał jego entuzyazm i subtelne zrozumienie tych mistrzów, trafiało w tetno czasu to akcentowanie indywidualizmu w przeciwieństwie do materyalizmu w literaturze. Msza pogrzebowa w r. 1893 zdobyła mu już licznych wielbicieli,

potem przyszły Wigilie, trylogia Homo sapiens, De Profundis, które stworzyły już pewien kierunek literacki i postawily go na czele tego kierunku. W pismach modernistycznych Gegenwart, Neuland, Freie Bühne (obecnie N. deutsche Rundschau) zachwycano się genialną intuicyą Polaka, podziwiano jego styl, kompozycyę, glębie myśli, poezyę języka, nazywano go demonem w literaturze, "der geniale Pole", a każde dzieło nawet takie Satanskinder spotykało się z entuzyazmem bez granic. Poważniejsza prasa trochę trzeźwiej zapatrywała się na ten kult; nie mogło przecież ujść uwagi krytyków, że Przybyszewski wziął styl i język od Nietschego, a wszystkie myśli z Hansona, Huysmansa i z literatury skandynawskiej; odpychala ich od Przybyszewskiego jego arogancya, z jaką ośmiela się traktować wszystkich i wszystko nie naginajace się do jego szablonu, przestraszała niezdrowa woń stęchlizny bijąca z jego utworów.

Stąd padały takie ostre sądy, jak gdyby wyjęte ze słownika Przybyszewskiego; odmawiano Przybyszewskiemu wszelkich zdolności, nazywając jego dzieła humbugiem, a jego samego "literackiem zerem, które dzięki głupocie histeryków obojga płci zdobywa sobie rozgłos".¹) Trzeba atoli przyznać, że Przybyszewski ma bogatą fantazyę, temperament, wrażliwość i sublelność w obserwacyi, porywa siłą i namiętno-

<sup>1)</sup> Neue Zeit.

ścią, wyczuwa glęboko newrozę czasu, umie wżyć sie artystycznie w psychiczne sytuacye i nastroje właściwe pewnym przerafinowanym sferom społeczeństwa. Przybyszewski pisał dotychczas po niemiecku, ale pokazał w utworach "Epipsychidion", "Jasne noce", "Androgyne", oraz we wspaniałych odczytach o Szopenie i Kasprowiczu, że z równą siłą potrafi tworzyć w swym ojczystym języku. Atoli dziedzina twórczości Przybyszewskiego jest nader ciasna; nie potrafi on wyjść ze sfery nielicznych spostrzeżeń psychozy, powtarza się, staje się rozwlekłym, stara się nadzwyczajnymi efektami ukryć próżnię myślową. W całej twórczości Przybyszewskiego czuć dyssonans między jego artystyczną możnością a literackiemi pretensyami, talent nie może wybiedz z ciasnych swoich granic, a artysta rości sobie mimo to prawo do nieograniczonego panowania nad światem swego audytoryum.

Są chwile kiedy wybucha takimi wspaniałymi obrazami, jak w Androgyne, Jasnych nocach, Epipsychidion, — umie być tak subtelnym malarzem tęsknoty, jak w Wigiliach, takim wspaniałym artystą dramatów duszy jak w Unterwegs i De Profundis, tak potrafi uplastycznić tendencye nowej sztuki jak "Na drogach duszy, ale równocześnie w chorobliwym pościgu za efektami zapuszcza się we wszystkie dziwactwa szatanizmu, redukuje wszystkie zjawiska duchowe do przejawów neurastenji i histeryi, urządza buffonadę z hasłem bankructwa wiedzy

i częstuje czytelnika całemi masami nagromadzonych z wszystkich autorów nowożytnych, a szczególnie z Poego i Huysmansa opisów neurastenicznych potworności zwyrodniałej psyche.

Nie dziw, że w tym chaosie ginie często iskra talentu naszego autorą — pretensyonalność i brak autokrytycyzmu zacinają w go coraz większej jednostronności, a niemoc wydobycia się z tej matni zmusza go do coraz bardziej świadomego popisywania ze swemi oryginalnościami i extrawagancyami. Ta sztuka dla "wybranych, arystokratycznych dusz" poniża się często do najniższych kuglarskich sztuczek; silenie się na oryginalność wiedzie naprzód do schlebiania instynktom histeryków i alkoholików, potem do mizdrzenia się starym dewotkom bajkami o szatanie, w końcu do rywalizowania ze szarlatanami à la Leon Taxil.

Występuje to już w III-ciej części Homo sapiens, gdzie autor koniecznie chce w nas wmówić, że biedny, histeryczny Falk jest demonem, ale zdaje mi się, że "Dzieci szatana") są najjaskrawszą illustracyą mojego zapatrywania.

Posluchajmy p. Przybyszewskiego.

W mieście polskiem liczącem nie spełna dziesięć tysięcy mieszkańców (może gdzieś na Kujawach, a może w Bochni lub Mościskach) żyje Imci p. Gordon młodzieniec niespolity, który w swej skromności równa się — z Na-

<sup>1)</sup> Po polskn nakładem księgarni polskiej 1899.

poleonem, zaś jego druch Ostap odnajduje w nim sobotwór Karola XII.

Kiedy luby p. Ostap wpada w deliryum alkoholiczne, to równa Gordona z-Bajronem, Aleksandrem Wielkim — ba z samvm Panem Bogiem i Szatanem - a Gordon całkiem chłodno przyjmuje te komplementy. Prawdopodobnie widział p. Gordon nieodzianego szatana Vigilanda lub przeczytał prześliczną interpretacyę tej rzeźby "Na drogach duszy" — dość, że ten bohater w Mościskach uroił sobie, że jest demonem żądzy i zniszczenia, zaś p. P. każe bieczytelnikom wierzyć w te demonizbrodnicza piekność czna wielkość nialna przewrotność syna szatana. Odnajduje się ich cała kompania; Wroński suchotnik, który chce sie mścić na ludzkości za swa nedze i śmierć przedwczesną, Ostap neurastenik i rozpustnik, który ma morderstwo na sumieniu i szuka zapomnienia w alkoholu, Hartman utopista marzacy o zbudowaniu sprawiedliwej społeczności, Botko emisaryusz komitetu rewolucyjnego - z Londynu, wszyscy oni podziwiają genialne myśli Gordona (znane nam zresztą z poprzednich pism Przybyszewskiego) i ulegają suggestyi demonicznej natury naszego szatana (w Mościskach!) Jest tam także niejaka Hela Mizerska, córka miejskiego lekarza, wedle swego stanu cywilnego panna, ale fàktycznie nią nie będąca, a to stanowi tragedyę jej życia. Gordon poznał ja przed kilku laty, ukochał siła

swej demonicznej namiętności, niestety jednak przekonał się, że p. Hela już przedtem do innego młodzieniaszka należała. Demoni à la Falk i Gordon nie moga żyć bez pierwiosnków, a tymczasem los każe im zawsze się spóźnić... Gordon mówi do Heli: Najwyższą pięknością dziewczecia jest przetworzyć się w kobiete. Ja chciałem w tobie stworzyć tę najwyższą piękność. Mężczyzna rośnie zawsze, niewiasta rozwija sie tylko jako dziewczę - jako kobieta jest już zastojem i t. d.... P. Hela nie mogac skaptować tych genialnych wywodów daje w twarz naszemu dajmonowi. Zreszta Gordon z "tęsknoty za dziewictwem Heli" — przetwarza tymczasem niewinną Paulę Wrońską na najwyższa piekność – zaś Hela pociesza się na razie alkoholikiem Ostapem, co jej nie nie przeszkadza rwać się wszystkiemi tetnami duszy do Gordona.

Wreszcie Hela z porady Gordona odtrąca Ostapa, a ten z rozpaczy kąsze w szyję swą bogdankę i dostaje ataku epileptycznego...

Cale to mile towarzystwo spiskuje, włóczy się po nocach, pije, ma na przemian febrę, ataki, dreszcze, ale to zupełnie nikogo nie razi— sam burmistrz jest wujem Gordona i przyjmuje jego kompanię na herbatkach i balach.

Wreszcie druhowie Gordona spełniają ów wielki czyn zrodzony w mózgu naszego Szatana. Pomyślcie moi państwo! — Podpalają ratusz, willę i fabrykę — Wroński ginie w płomieniach, Ostap się wiesza, ale Gordon rozkoszuje się "wielkościa" swego demonicznego czynu! Marzy o nowych "bohaterstwach" o pożodze całej prowincyi, może o kulturze bakcylów cholery i tyfusu, którą mu doradzał śp. Ostap. Całość jest wytworem chorobliwej, zwyrodniałej fantazyi, zaś mimo swej pozornej beztendencyjności jest apoteozą gwaltu i brutalności i paszkwilem na uczciwą organizacyę robotników, którzy występuję w tem dziele jako dzikie i podle bestye prowadzone na pasku przez znudzonych übermenschów. Przybyszewski jako myśliciel społeczny jest kompletnem jako poeta nie ma zdolności obejmowania szerszych widnokregów, zaś jako psycholog cierpi na rodzaj daltonizmu duchowego, który zacieśnia jego spostrzeżenia tylko do dziedziny psychopatyi płciowej. Przybyszewski jest świetnym jako autor fantazyi kosmicznych, jako liryk, który pisze cudowną poetyczną prozą, jako malarz nastrojów ale ilekroć dotyka zagadnień społecznych ilekroć usiłuje nam dać syntenzę człowieka, to jego fantazya staje sie banalna, pomysły płaskimi, filozofia marna i studencka.

Jego teorya estetyczna o sztuce dla sztuki jest wyrazem zupełnej dekadencyi w dziedzinie duchowej i społecznej — jest mówiąc własnymi jego słowami — poduszką dla zmęczonej głowy. Sztuka jest bowiem częścią składową życia duchowego społeczeństwa, ona stanowi najpotężniejszą dźwignię postępu cywilizacyjnego, kto