

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

#### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

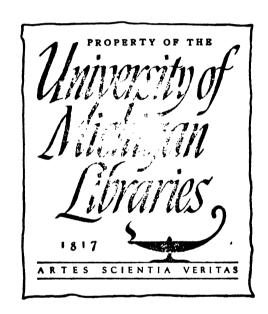
- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

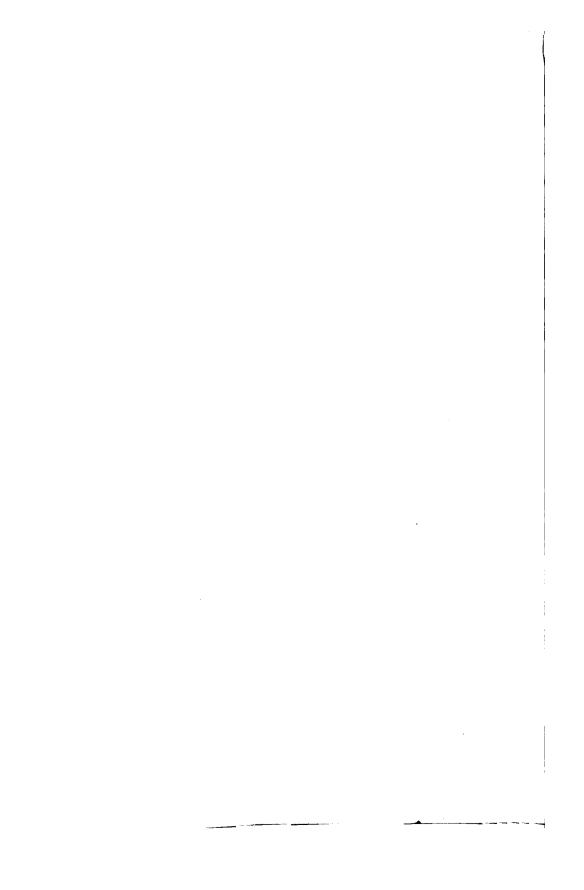
### Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/









Nichervier heur Sr. Jos. Lad. Prica o takever progerie tri præg vrar i vararen agjustoner værenhen pomi Sodar

## LUD POLSKI I RUSI



## Dr. MICHAŁ ŻMIGRODZKI

# LUD POLSKI I RUSI

## WŚRÓD SŁOWIAN I ARYÓW

Vyřazeno z přebytečných výtlsků bibliotheky Musca král. Českého.

KSIĘGA I.

**OBRZEDY WESELNE** 



ODBITO W DRUKARNI "CZASU" W KRAKOWIE 1907 R. POD ZARZĄDEM A. ŚWIERZYŃSKIEGO

10 75 / Ca

GT 2695 .S5 Z83 v.1

Nakładem Autora.

Świętej a drogiej pamięci Anny z Kolyńskich

Hr. Alexandrowej Branickiej

w uczuciu niezapomnianej wdzięczności a serdecznego żału

tę rozpoczętą pracę swoją składa Jej sługa

Autor.

. 

## WYKAZ ŹRÓDEŁ i SKRÓCEŃ

Af. Afanasjew. Poeticzeskija wozrenja Slawian na prirodu Moskwa, 3 t., 1865, 1568, 1869.

Ak. Zbiór wiadomości do antropologii krajowej, Wyd. Akademii Nauk w Krakowie. I.—XVIII., 1877—1895.

Ak. M. Materyaly do antropologii. Wyd. Akademii Nauk w Krakowie l.—IX., 1896—1907.

Bach. Bachofen Karl. Das Mutterrecht, Stuttgart, 1861.

B. Bader Clarisse. La femme indienne. Paris, 1867.

Bar. Bartos. Morawska swat'ba.

Beitr. Beiträge zur Anthropologie und Urgeschichte Bayerns, I.-XIV. Jh.

Bou. Bouchon. Zig zag en Bretagne.

Bav. Bavaria. Beschreibung der B. I.-IV.

Czub. Czubińskij. Trudy ethnographiczeskoj ekspedycji w jugozapadnyj kraj, t. IV. V.

Dal. Dalton. Descriptive ethnologie of Bengal. Calcuta 1872.

Dan. Danenberg. Die deutschen Münze der sächsischen und fränkischen Keiserzeit, 1876.

Dun. Dunker. Geschichte der Alterthums. B. IV.

F. B. Federowicz. Lud Białoruski, 3 t.

Fr. Friedberg. a) Ehe und Eheschlissung im Mittelalter. Berlin, 1864.

b) Ehe und Eheschlissung in England und in Schottland, Berlin 1864.

Fra Paolino da san Bartolomeo. Reise nach Ostindien 1798.

Gei. Geiger Wilh. Ostiranische Cultur. Erlangen 1882.

G. Gloger Zygm. Obchody weselne 1869.

Gir. Giraud Teulon. La mère, 1867.

Grier. Grierson. Bihar peasant Life, Calcuta 1885.

Goł. Gotębiowski. Lud polski, 1830.

Gre. Gregor Walter. Folk-lore of the Nord East of Scott land, London, 1881.

Grim. Grimm. Deutsche Rechtsalterthümer.

Gu. Gubernatis Ang. Storia comparata degli usi nuziali 1869.

Han. Hanusch. Die wissenschaft der slawischen Mythologie, Lwòw, 1842.

Har. Harlez. Zenda avesta, 1875.

Haas. Heirathsgebräuche der alten Indier (Weber V.)

Hen. Henderson Wil. Folk lore of the Northern counties of England. London 1879.

Hov. Hovelagne. L'Avesta, Zoroastre et Mazdeisme. 1880.

luc. lucewicz (Ludwik z Pokiewa) Litwa starożytna.

Jusz. Juszkiewicz. Wesele Litwinow Wielońskich, (Wisła, t. VIII.).

Kam. Kamiński. Obrzędy weselne w Wiłkomierskem. (Tyg. illustrowany z r. 1863).
Kearns. Kalayana Shatanka or the Mariage Ceremonies of the Hindus, Madras 1868.

Kl. F. Klemm Gust. Die Frauen, Drezd. 1859.

Kl. K. Klemm. Kulturgeschichte.

K; Kolberg. (Poznańskie = 9, I0, 11, 12. 15, Pokucic: P¹ P²
P³ P³; Krakowskie = 6, 7; Lubelskie = 16; Chełmskie = C;
Łęczyckie = 22; Kaliskie = 23; Radomskie = 20; Kieleckie = 18, 19; Mazowsze = M¹ M² M³ M⁴ M⁵; przemyskie = Prze)

Kr. Kraus Fr. Dr. Südslaven. Wien, 1885.

Leg. Legouvé Ern. Histoire morale de femme, Paris.

Let Letourneau. L'évolution du mariage et de la famille, Paris 1888.

Lud. Czasopismo towarz. ludoznawczego we Lwowie I.—XII 1897—1907.

Łoz. Łoziński. Ruskoje Wesilia.

Man. Mannhard. Wald u. Feldkulte 1875.

M. K. Moszyńska. Kupajło (Ak. 1878).

M. W. Moszyńska. Zwyczaje weselne na Ukrainie (Ak. 1878).

Müller. Griechische Privatalterthümer, 1893.

M. Zm. M. Zmigrodzki. Die Mutter, 1886.

Nar. Narbutt. Dzieje starożytne narodu Litwy, I. Wilno, 1835.

N. Nowosielski. Lud Ukraiński, 1857.

R. Dur. Reinberg-Duringsfeld. Das Hochzeitbuch, 1871,

Rev. Revue des traditions populaires, Paris, 1886-1906, t. I.—XX.

Ros. Rosbach. Studium über die römische Ehe, 1853.

Sam. Samter Ernst. Familienfeste der Griechen und Römer, Berlin, 1901.

Schi. Schiller. Römiche Privatalterthümer, 1893.

Sch. Schröder. Die Hochzeitbräuche der Esten, 1888.

Seb. Sebillot. Coutumes populaires de la haute Bretagne, 1886.

Ska. Skarda. Pilzneńska swat'ba.

Sou. Souvestre. Les derniers Bretons. 1875. Spieg. Spiegel. Eranische Alterthümer, 1871. St. Starke. La famille primitive. 1891.

Sum. R. Sumcow. Religiozno mificzeskoje znaczenje swat'by, (Kiewskaja Starina, 1885).

Sum. Chl. Sumcow. Chleb w obriadach. 1885.

SumSw. Sumcow. O swadiebnych obriadach preimuszczestwienno Ruskich, 1881.

Szuch. Szuchiewicz. Huculszczyzna.

TraTradition. Paris, 1888-1905, XIX.
Ujwalfy. Aus dem westlichen Himalaya.

Vac. Vaclavek. Valaska swat'ba.
Vla. Vlasakowa. Reci a pripitki.
Vyh. Vyhlidal. Slezka swat'ba.
Vyk. Vykoukal. Ceska swat'ba.

Wach. Wachsmuth. Das alte Griechenland im Neuen, Bonn 1864.

Wb. Weber. Indisché studien B. V.

Wst. Westermark. Geschichte der menschlichen Ehe. Jena 1895.

Win. Winternitz. Das altindische Hochzeitrituell. (Denkschrift der Akademie in Wien, 1892).

Wein. Weinhold. Die deutschen Frauen im Mittelalter.

Ws. Wisla. Czasopismo ethnograficzne, Warszawa, I. — XIV. Wood. Wood Ed. The Wedding day in all ages and contries

II.—I869.

Žm. A. Žmigrodzki. Przegląd Archeol. do historyi pierwotnej religii, 1902.

Znicz. (M. Paprocka). Wesele w zapadłym kątku Litwy. (Wisła, XI, 1897 r.).

. ,

## TREŚĆ

|            |           |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | Str |
|------------|-----------|------|-----|-----|-----|-----|----|----|----|----|-----|----|---|----|--|-----|
| Przedmowa  | ٠         |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 1   |
| Wstęp .    |           |      |     |     |     |     |    |    |    | •  | •   |    | • |    |  | 7   |
| RYTUAŁ PO  | LSKI      |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  |     |
| 1) Za      | loty .    |      |     |     |     |     | •  |    |    |    |     |    |   |    |  | 23  |
| 2) Zm      | nówiny i  |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 28  |
|            | rowaj     |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 37  |
| 4) Dz      | iewiczy   | wiec | zór |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 49  |
|            | ıb        |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 72  |
|            | rzedaż ż  |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 90  |
|            | zepiny    |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 104 |
| •          | kładziny  |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 115 |
| RYTUAŁ RU  | SKI       |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  |     |
| Wate       | ъ.        |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 126 |
|            | aty i za  |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 130 |
|            | iewiczy   |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 137 |
|            | ıb        |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 145 |
|            | zta .     |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 151 |
|            | mycia     |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 157 |
|            | zepiny    |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 163 |
|            | zenosiny  |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 105 |
|            | kładziny  |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 170 |
| Rytuał Po  | ŁUDNIOV   | 70-S | ŁOV | VIA | ŃS  | KI  |    |    |    |    |     |    |   | ٠. |  | 178 |
| Przeżytki  | u Ludóv   | v Z  | ACH | op  | NIC | o-S | ŁO | wı | ΑŃ | sk | ICF | ι. |   |    |  | 202 |
| ZMUDŽ I ŁO |           |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 224 |
| WIELKOROS  |           |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 236 |
| Estonia .  |           |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 256 |
| ITALIA, a) |           |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 267 |
|            | przeżytki |      | •   | •   |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 275 |
| HELLADA,   |           |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 282 |
|            | b) Rytua  |      |     |     |     |     |    |    |    |    |     |    |   |    |  | 287 |

#### XII.

|              |      |     |     |     |     |    |  |   |    |  |  |  | Str.        |
|--------------|------|-----|-----|-----|-----|----|--|---|----|--|--|--|-------------|
| IRAN         |      |     |     |     |     |    |  |   |    |  |  |  | <b>2</b> 92 |
| RYTUAŁ INDY  | JSKI | (a) | sta | roż | ytı | ıу |  |   |    |  |  |  | <b>2</b> 95 |
|              |      |     |     |     |     |    |  |   |    |  |  |  | 308         |
| NIEMCY       |      |     | ٠.  |     |     |    |  | • | ٠. |  |  |  | 317         |
| FRANCYA .    |      |     |     |     |     |    |  |   |    |  |  |  | <b>33</b> 0 |
| SZKOCYA, IRI | LAND | YA, | A   | 1GI | ΙA  |    |  |   |    |  |  |  | 345         |
| CHRONOLOGIA  |      |     |     |     |     |    |  |   |    |  |  |  |             |

## PRZEDMOWA.

- §. 1. Nie wszystko, co dziś zowiemy prawdą jasną i oczywistą, było za takową uznane dawniej. Weżmy naprzykład fakta powszechnie znane. Któż z nas dzisiaj, chociażby z bardzo miernem ukształceniem, nie jest o tem zupełnie przekonany, że te światła, które w górze nad nami widzimy w nocy, to są ciała niebieskie, podobne do naszej ziemi a tylko różne wielkością, czego nie widzimy zwykłem okiem wskutek ich oddalenia? Dawniej sądzono inaczej, te światła były w ścisłym związku z ludźmi. Jedne z nich to były świece w ręku zbawionych, klęczących w modlitwie przed tronem Boga (Łoz. 32), drugie to światła życiowe ludzi na ziemi, gasnące w upadku z ich śmierci chwilą. Do dziś jeszcze ogromna większość rodu ludzkiego a mianowicie wszystkie warstwy ludowe w ten a nie inny sposób przedstawiają sobie istotę tych świateł. Skąd to pochodzi?
- §. 2. Człowiek w piersiach swoich nosi nigdy i niczem nieprzezwyciężoną żądzę wiedzy; nosi te dwa olbrzymiej potęgi słowa: "dla czego?" Te dwa słowa, które w dniu jego stworzenia oddzieliły go od zwierząt raz i na zawsze murem nie do przebycia. A im mniej ukształcony, tem trudniej mu pozostać bez odpowiedzi wobec tego lub innego życiowego faktu lub zjawiska natury. Jest to zupełnie przeciwnem naturze pierwotnego człowieka, powiedzieć sobie: "teraz jeszcze nie wiem, może w przyszłości

Lud Polski i Rusi.

bede wiedział". Może on nie zadać sobie tego pytania tak! — lecz skoro je zadał, to musi mieć odpowiedź zaraz, musi zaraz wiedzieć, a gdv ta wiedza jest niemożebna, to on ja zastępuje wyobraźnią. Nie w głowie, lecz w sercu; nie myśla, lecz wiarą wytwarza pewną formulę i ona staje się dla niego prawdą na równi ze zdobytemi rozumem a nawet o wiele silniejszą od tych, bo niepodlegającą ani krytyce. ani nawet analizie a to pod groza oskarżenia o bezbożność i niedowiarstwo. Człowiek widział na niebie palące się światła, ich widok porażał jego wyobrażnię, on musiał sobie odpowiedzieć - co to jest? Rozum milczał, zachwyt serca dał odpowiedź: "to nasi umarli, zbawieni w Niebie" (B. 416 J.) To zadowolniło stronę sercową a więc stało się dogmatem i do dziś pozostało tymże u ogromnej większości rodu ludzkiego. Mniejszość poszła droga rozumowych badań. a tyle spostrzeżeń łącznie z bezmiernym trudem wyliczań, przeszedłszy fazę astrologii, dały w wyniku naukę ogromnej doniosłości – astronomię. Ale ta nauka znana jest tylko ukształconym. Im kto większe studya szkolne przeszedł, tem czystsze sa jego ogólne pojęcia astronomiczne — im mniejsze, tem więcej w nich astrologii, tem bliższe one do wiary w świece zbawionych, lub w światła gasnące przy śmierci ludzi. Nauka wie o gwiazdach co innego a lud prosty i dzieci. nawet uczonych, watpia najzupełniej o prawdzie tych twierdzeń naukowych, bo wierzą w dogmat wiekami uświęcony. Świat pojęć uczonych i pojęć ludu, to dwa zupełnie różne światy, a to, co powiedziałem o jednym wybitnym punkcie, da się wykazać w bezmiernie długim szeregu innych.

§. 3. Niech mi wolno będzie podnieść jeszcze jeden powszechnie znany punkt a mianowicie stosunek medycyny ludowej do naukowej. Pierwsza, to dziwna mieszanina empiryzmu z hypnotyzmem. Wieśniak ani wie, ani nawet pożąda wiedzieć, dlaczego różę w twarzy trzeba obsypywać kredą, lub mąką, nałożyć grubą bibułą od cukru, a potem okadzić ziołami i zamówić. Ani mu do głowy nie przyjdzie, że zmniejszenie się tarcia skóry wskutek obsypania proszkiem.

jak również ogrzanie jej przy kadzeniu i położeniem grubej bibuły musi złagodzić chorobę.... nie! to wszystko nie pomogłoby - oh! napewno! gdyby nie było zamówień. I wieśniak nietylko wierzy w to, ale przeważnie siłą tej wiary bardzo czesto uzdrawia siebie rzeczywiście. Oto znowu cały świat pojęć tak zupełnie różnych u nieukształconego ogółu społeczeństwa i u wyjatków wśród niego, którym świa-

tły pogląd dały anatomia, pathologia i terapia.

§. 4. W ten sposób wszystkie niemal stosunki różnia się zupełnie. Wieśniak swoje pojęcia uważa za prawdziwe a uświęcone tem, że "tak robili dziad i pradziad". On podziwia zdobycze naukowe, które widzi u klas wyższego wykształcenia, ale od swego nie odstępuje. Przedewszystkiem leczy się u znachora a dopiero potem idzie do lekarza nie przez oszczedność, bo znachor także dosyć kosztuje, lecz dlatego, że znachorowi więcej wierzy. A nawet, gdy pójdzie do lekarza, to i wtedy więcej się kieruje własnem przekonaniem, niż radą lekarza. Widziałem wieśniaka, który całą flaszkę mikstury wypił na dwa razy, porwały go wymioty, ale wcale nie przestraszyły, przeciwnie uradowały niewymownie, że lekarstwo "tak w nim wszystko przewróciło". Wyzdrowiał i był święcie przekonany, że dlatego właśnie, iż nie posłuchał przepisu lekarza zażywania po łyżce co parę godzin. Drugi wpakował do nosa trzy proszki chininy, "zażył" jak tabakę, nos mu spuchł, ale febra opuściła; toć przecie jawny dowód, iż brednią jest przepis lekarzy "zażywać" chininę do wnętrza. Wieśniak trzyma się swego z największym uporem i tylko krok za krokiem, bardzo niedowierzając, ustępuje przed wpływami nauki.

§. 5. Na wszystko, co powiedziałem, nie zważano dawniej wcale, dopiero od lat niewięcej setki zwrócono baczność na to; dojrzano, iż lud prosty wszędzie, mniej lub więcej, żyje dotąd jeszcze w świecie pojęć jakiejś przedhistorycznej epoki. Poczęto więc spisywać te najrozmaitsze podania ludowe, zwyczaje i wierzenia. Dziś to się dzieje wszędzie niemal z gorączkowym pośpiechem i zupełnie słusznie, bo lud pod wpływem coraz to liczniejszych szkół poczyna gubić te tradycye a w każdym razie bardzo je zmienia.... codziennie gasi świece palące się w niebie a rozświeca gwiazdy w zimnym przestworze.

§. 6. Tradveve te skrzetnie zebrane a w systemacie zestawione daja obraz społeczeństwa ludzkiego, jakiem ono było kiedyś, w jakiejś epoce przedhistorycznej. Jak daleko jest ona za nami? Odpowiedzi na to przy sumie, aczkolwiek już wielkiej materyałów, które nauka posiada, nikt ieszcze nie ośmieli sie sformułować. Stanowisko ethnologa jest o wiele trudniejszem i, że się tak wyrażę, drażliwszem niż archeologa. Archeolog ma jeden fakt niezbitej pewności, materuał przedmiotu i sposób jego obrobienia. Czasem miewa jeszcze jeden fakt niezbitej pewności, głębokość pokładów ziemi, w których ten przedmiot się przechował. Niemałej też pewności bywa ugrupowanie znalezionych przedmiotów, słowem o każdem wykopalisku dokonanem przypadkowo, lub z umysłu można napisać protokół a szeregi protokołów wielce zgodnych ze soba to także fakt niemałej wartości. Tego wszystkiego u ethnologa niema, bo on ma do czynienia z myślą i mowa ludzką, te zaś są bardzo lotne, ida jak chcą, a czesto takimi drogami, że żadna myśl ludzka ich nie prześledzi. Zaprawdę nie jest przesadą twierdzenie, że myśli ludzkie, rozmaite pojęcia, latają w powietrzu, współcześni wchłaniaja je w siebie wraz z oddechem a potem gotowi nieraz przysiądz, że to ich własny produkt, gdy tymczasem oni tylko powtarzają to, co gdzieś już było powiedziane, troche tylko w innej formie. Jeżeli ten proces rozciagniemy na długie wieki wędrówek, o których wiemy, że były, ale nie wiemy jakiemi drogami i kiedy, to zrozumiemy, iż często na jednej stacyi spotyka się mieszaninę najbardziej różnorodnych tradycyj a jawnie z rozmaitych epok. Stad pochodzi jeszcze jedna trudność. Gdy w badaniach archeologicznych spotykamy we Włoszech paciorki z bursztynu zupełnie tego charakteru, który widze nad Baltykiem, to przecie nie moge watpić, iż on z tego kraju przyniesiony. Geograficzne warunki wykażą mi drogę, po której handlarz czy kolonista mógł iść, a jeżeli na tej drodze choć w dalekich odstępach znajdę pare ułamków takiegoż bursztynu, to już twierdze z całą pewnością, że tak a nie inaczej szła droga z północy na południe i z powrotem. Takiej pewności w twierdzeniu ethnolog nie może sobie pozwolić. Jeżeli archeolog widzi w jednem wykopalisku garnki lepione a w drugiem toczone, to ma świadectwo niewatpliwe, że druga osada była bardziej cywilizowana, niż pierwsza. W ludoznawstwie tego rodzaju względy nie mają wielkiej wartości. W tak cywilizowanym i tak religijnym kraju, jak Bretania Francyi znalazłem tradycye mordu starych ludzi, lecz tak jawnie wziete z obczyzny, iż sa właśnie bardzo wymownem świadectwem, że stopień cywilizacyi ludowych podań nie świadczy wcale o cywilizacyi narodu, który te podania przechowuie.

§. 7. Tak jest do dziś w sprawie Folkloru. Czy w przyszłości, gdy się zbierze wielekroć bogatszy materyał, nie dadza się również wykreślić szlaki wędrówek, przynajmniej głównych; czy drogą tysiącznych porównań nie uda się przeprowadzić analizy podań, wydzielając z nich ich składowe ethniczne elementa? Kto może o tem cobądź stanowczego twierdzić? Na dziś można tylko pewien kierunek tych studyów wykreślić. Zbierać jak najwięcej a skrzętnie, z największymi szczegółami, o żadnym nie twierdząc, iż nie warto zapisywać, i, o ile pamięć starczy, odszukiwać podobne chociażby w punktach miejscem i czasem najdalszych. Jako główną zasadę przy zbieraniu postawmy to, że im bardziej izolowaną widzimy jaką tradycyę, tem starszą i ważniejszą jest ona napewno. Tu i owdzie warto przeprowadzić bardziej szczegółowa analize, nie strasząc się wcale myśla, iż przyszłość wykaże jej myłki. Gdzie i co nie okazało się mylnem a w najlepszym razie niedokładnem? Wszystko i zawsze trzeba było poprawiać a co najmniej uzupełniać. Ostatnie słowo i to dopiero o naszym tylko ludzie, można będzie powiedzieć po opracowaniu następnych punktów:

- 1) wesele,
- 2) położnica i dziecko,
- 3) stosunki rodzinne,
- 4) pogrzeb,
- 5) rok ludowy,
- 6) medycyna ludowa,
- 7) nauki przyrodnicze,
- 8) przeżytki religijne.

I mylne dokonanie jakiejś sprawy, byle w dobrej wierze a surowym systemie jest zawsze z korzyścią dla przyszłych pracowników; bo, gdy myłka będzie ujawnioną, nikt na tej drodze nie będzie szukał prawdy i nie straci czasu na darmo. Ludoznawstwo za granicami Polski dokonało wiele na tej drodze, pora i nasz materyał wliczyć do sumy zebranej na Zachodzie i zwieźć takowy do wspólnego laboratoryum na analizę naukową. Najpierwszem mojem staraniem będzie przetłómaczyć tę pracę na język francuski lub niemiecki. Wymienione powyżej względy powodują mię do rozpoczęcia niniejszej pracy. Czy rozmaite stosunki pozwolą mi ją skończyć? Nie wiem, ale zacząć potrzeba.

## WSTĘP.

§. 8. Obecny porównawczy szkie ludoznawstwa polskiego i ruskiego z temże innych narodów plemienia Aryów, (pozostawiając jeszcze na stronie rzut oka, o ile to jest możliwem, na narody innych części świata), rozpoczniemy od instytucyi społecznej, która jest podstawą człowieczeństwa a mianowicie od rodziny. Że zaś rodzina jest zawarunkowana związkiem dwojga płci, który się małżeństwem zowie, więc przedewszystkiem musimy postawić na ten związek najogólniejszą formułę, którąby można było zastosować do wszelakich znanych nam form małżeństwa - nietylko do monogamii, lecz i do poligamii i do poliandryi — do małżeństw dozgonnych, lub czasowych. Małżeństwem nazywam wszelki związek płciowy mężczyzn i kobiet bez względu na liczbę osobników i przeciąg czasu trwania tego związku, ale z koniecznym warunkiem: 1) poczucia się obu działających stron do obowiązków względem trzeciej istoty powstałej, lub której powstanie jest możliwe wskutek związku, i 2) uświęcenia tych obowiązków religia lub prawem.

Ta definicya obejmuje wszystkie rodzaje małżeństw, uznane za prawne tak u dzikich ludów, jakoteż i najwyższej cywilizacyi, a wyklucza wszelki heteryzm, chociażby ukryty pod zasłoną małżeńskiej formy, czem jest spędzanie płodu lub sztuczne zapobieganie zapłodnieniu u małżonków; ów

heteryzm praktykowany głównie w społeczeństwach przecywilizowanych, a zawsze i wszędzie uważany za występek karygodny, za wykroczenie przeciwko idei małżeństwa, za złamanie jemu a również i społeczeństwu należnych praw. Ta definicya małżeństwa jest najzupełniej zgodną z pojęciami niemal wszystkich ludów, tak cywilizowanych jak i dzikich, wszędzie bowiem myśl o dziecku jest nieodłączną a bardzo często małżeństwo wtedy dopiero uznaje się zawartem, gdy, co najmniej, są już jawne skutki płeiowego stosunku.

- Podstawowym faktem małżeństwa jest chwila jego zawarcia, tak zwane wesele, t. j. chwila uznania związku nowożeńców przez otaczające ich społeczeństwo. Zaczniemy od porównania obyczajów i rytuałów weselnych. Że zaś już w weselu samem jest charakterystyka i zapowiedż tego związku, jaki potem nastąpi, więc konieczną jest rzeczą przedewszystkiem zrobić w ogólnych zarysach, lecz nie bez analizy, wykaz rozmaitych teoryj co do rozwoju tej instytucyi. W tej sprawie nikt więcej materyałów nie zestawił nad Westermarka, uczonego Finlandczyka w dziele p. t. Historya ludzkiego małżeństwa. Cały szereg uczonych przed nim starał się ustalić pewien system dziejowego rozwoju tej instytucyi. Zaznaczono trzy główne epoki: 1) Heteryzmu, 2) Matryarchatu i 3) Patryarchatu, lecz to się nie dało utrzymać nawet i w tej mierze, jak trzy epoki w archeologii: 1) kamienia, 2) bronzu, 3) żelaza. — Dajmy przynajmniej główne zarysy obrazu tych epok i analize ich.
- § 10. Epoka Heteryzmu. Czy ona była kiedy rzeczywiście? Czy ludzkość uważała kiedy stan lużnego zupełnie kojarzenia się związków płciowych, jako stosunek podstawowy swego społeczeństwa? Śmiem twierdzić, że tego nigdy nie było. Bywało i jest u wielu ludów zupełne rozlużnienie stosunków płciowych, lecz nigdzie i nigdy nie było uznane za podstawę. I tutaj również jak w ogóle przy studyach ethnologicznych nie trzeba o tem zapominać, iż na kuli ziemskiej już od dwóch przeszło tysięcy lat

nie ma stanowczo narodu ani czystej krwi, ani też samodzielnego, bez żadnych pobocznych wpływów rozwoju. Przy tem trzeba dodać, że im bardziej który naród jest prostaczym, tem bardziej rozmaite elementa ethniczne stoją w jego bycie jedne przy drugich, bardzo często bez najmniejszego między niemi związku, a nawet nierzadko w rażącej sprzeczności. Na wszelkie uwagi, robione w tym względzie, otrzymuje się od ludu odpowiedź: "Tak od wieków robili nasi ojcowie!" i to jest największą logiką dla tuziemca, wobec której wszystko jest błahe.

Te mieszanine najrozmaitszych ethuicznych i cywilizacyjnych elementów widzimy najlepiej, analizując teorye wspomnianej powyżej heterycznej epoki i jej zabytków. Jeżeli zgodzimy się na założenie, że taka epoka może istnieć a nawet istniała i to na samym poczatku, to musimy sie zarazem policzyć z koniecznymi wynikami takiego stanu. Pierwszym jest to, że w takiem społeczeństwie nie może być jeszcze nawet pojęcia o ojcostwie. W niem płeć żeńska jest polem, przez które ida szeregi siewców, rzucając posiew na prawo i lewo. Czyje ziarno wydało plon? Tego nikt nie wie, Dziś nauka nam dowiodła, że ojciec może być tylko jeden, jedyny, to jest mężczyzna X, który w chwili Y, miał stosunek z kobietą Z. Wszelkie inne jej stosunki, chociażby na kilka minut przed tem lub potem, pozostają bez najmniejszego wpływu na dziecko, które w 9 miesięcy po chwili Y przychodzi na świat. Tego nas dzisiaj uczy nauka, ale dawniej tego pojęcia nie było. Zważmy, że zasada prawa dość czestego u ludów starożytnych a i u dzisiejszych, prawa lewiratu, wedle którego brat nietylko ma prawo ale nawet obowiązek wziąć żonę zmarłego brata, "by wzbudzić w niej nasienie brata" jest właśnie pojęcie możliwego wieloojcowstwa - w tym razie dwuojcowstwa. (Wst. 512-516. Deuteronom. Kap. XXV, wiersz 5-10). Lud prosty do dziś wierzy w wieloojcostwo, jest przekonany, że maż daje wprawdzie główne rysy dziecku, ale kochanek żony może dodać oczy, nos czy uszy. Rzeczywistym, znanym nawet w nauce faktem jest zapatrzenie się, lud zna go doskonale, ale względnie dziecka łączy z ojcostwem, aczkolwiek w innych rzeczach posuwa aż do szczegółów. Tak naprzykład kobieta ciężarna, patrząc na pożar, powinna rękę trzymać na pośladku, by dziecko na tej części ciała otrzymało czerwona plamę bardzo możliwa wskutek zapatrzenia się. podobieństwo rysów nie ma u ludu wielkiej wagi. Słowem, jeżelibyśmy gdzie spotkali takie społeczeństwo pierwotnego heteryzmu, to wedle logiki nie powinniśmy tam również spotkać nawet pojecia o prawach, czy obowiązkach ojca. O prawach nie ma mowy, bo wszystkie kobiety zarówno do każdego należą, o obowiązkach także, bo żadne dziecko w całości napewno nie jest jego. Drugi wynik konieczny jest ten, że w tem społeczeństwie nie może być nietylko nazwy dla prostytucyi, ale nawet pojęcia o niej t. j. o nieprawym związku płciowym. Zważmy, że i pojęcia prostytucyi główną podstawą jest pojęcie obowiązków ojcostwa. Potepiamy mężatkę za jej stosunek płciowy nie z mężem, bo wskutek występku przeniewierstwa moga na owego meża spaść obowiązki, które na nim ciężyć nie powinny. Nazywamy prostytutką pannę lub wdowę za takiż stosunek, bo może przyjść dziecię, względnie którego nikt nie będzie się poczuwał do obowiązków ojcostwa. Mężczyzne obwiniamy tak samo o prostytucyę tylko w kierunku przeciwnym. On wprowadza swoje dziecko do cudzej rodziny, każe być ojcem komuś, kto tych obowiązków na siebie nie wział. Otóż społeczeństwa bez tych dwóch pojeć tak ściśle związanych z sobą nie spotykamy stanowczo nigdzie. U najbardziej dzikich hord spotykamy pojęcie ojcostwa i prostytucyi w formie nierzadko bardzo wzniosłej. W tym wzgledzie spotykamy takie sprzeczności, często nawet w jednem i temże plemieniu, iż jeszcze raz musimy przypomnieć, iż nie mamy jednego, nawet drobnego, narodu, któryby mógł o sobie twierdzić, iż zasób duchowy, którym on żyje, jest jego wyłącznym wyrobem a nie zlepkiem - bardzo często wielce prostaczym – najróżnorodniejszych wpły-

wów obcych jemu plemion.

§. 12 Weżmy naprzykład podania klasycznych autorów, jak: Herodot, Strabo i inni, o ludach Scytyi, Lybii i Arabii, gdzie wszedzie jak najwyraźniej zaznaczono wspólność kobiet i "na sposób zwierząt łączenie się z niemi". Wystarcza, jeżeli mężczyzna "zawiesza swój łuk na wozie kobiety, która mu się podoba", by miał prawo wejść na wóz, obcować z nia, a nikt nie ma prawa odebrać mu te czasowa własność. – Dość mu "przed namiotem postawić swój kij", by aż do wyjścia z namiotu być panem jego kobiet. Widzimy wiec najjaśniej heteryczna epoke, a jednak tuż obok mamy świadectwa, iż u tych samych ludów zbierano w pewnych odstępach czasu mężczyzn i każdemu przysądzano synów z zebranych chłopaków, kierując się w tem podobieństwem rysów. – Zważmy, iż (wedle §. 11) żaden z nich w wyłączność swego ojcostwa nie wierzył, a jednak brał na siebie obowiązek ojcostwa. Czy nie jest to dowodem, że to społeczeństwo gdzieś w przeszłości posiadało tak żywe poczucie ojcostwa t. j. praw dziecka, że i teraz, gdy się warunki życiowe zmieniły, gdy już nie ma pewności ojcostwa, (co tylko przy wyłączności stosunku płciowego istnieć może) nawet i teraz zasada ojcostwa jest utrzymaną przymusem. U tychże ludów spotykamy bardzo wyrażne pojęcie prosty-Brat, przyszedłszy niespodzianie do siostry w celu płciowego z nią obcowania, widzi przed jej namiotem swoją laskę – widoczne oszustwo – jednakże nie ośmiela się wejść, boby złamał prawo mężczyzn przyjęte w jego hordzie, więc sprowadza braci, by wyśledzić i osądzić prostytucye siostry. (Herodot IV. Giraud-Teulon A. La mère. Paris 1807. - Bachofen J. Das Mutterrecht, Stuttgart 1861. -Letourneau Ch. L'evolution du mariage. Paris 1888. Chap III. - Starke. La famille primitive. Paris 1891. Chap VII). Oto znowu widzimy strach przed obowiązkami ojcostwa, które jakiś obcy może im narzucić. Na jakiej podstawie istnieje to w tem społeczeństwie? To zabytek jakiejś przeszłości, w której była

stanowczo określona wyłączność związków płciowych. Ta wyłączność bywała tu mniej, ówdzie bardziej ściśle określona. U jednych zupełna swoboda obcowania z mężczyznami własnej hordy bez wyjątku (Wst. 46), u drugich zakreślona granicami rodziny, kobieta należy na równi do wujów, siostrzeńców i braci (Wst. 46), u innych trzej mężowie po kolei władają tąż samą kobietą (Wst. 112), a już najbliższe naszemu pojęciu małżeństwo, to mąż i jego zastępca przy tejże kobiecie. (Plutarch. Życie Lykurga. Życie Catona).

§ 13. Jeżeli w pierwotnym stanie człowieka był heteryzm, to wedle logiki powinniśmy u ludów mniej cywilizowanych spotkać stosunkowo większą rozpustę, niż u cywilizowanych, tymczasem fakta świadcza inaczej. Reguła bez wyjątku jest to, że dzikie ludy, u których rozpusty nie było, traca te cnote przy zwarciu się z ludami cywilizowanemi (Wst. 64, 65). W Kalifornii dawniej Indyanin zabijał żonę za prostytucye, dziś ją do tego zmusza, bo ma z tego zaro-Koryaki, nomady, a wiec dzicy, zabijaja swe kobiety za niewiarę; osiedli zaś na roli, a więc ukształceńsi, nawet cieszą się z tego i korzystają z ich zalotności. W północnej i środkowej Australii jest gościnna prostytucya, ale to nowa rzecz, która dawniej była bardzo surowo karana. na to, że jak słusznie robi uwagę Westermark (130), nad tymi ludami ani ciężył, ani cięży żaden przymus czy to w kierunku cnoty, czy też rozpusty, a jednak mamy całe szeregi dzikich plemion, u których wstrzemiężliwość płciowa jest w największej czci. Vedda, którego uważają za najpierwotniejszego, powiada, że tylko śmierć rozłącza męża i żonę (Wst. 55), a zapytany, coby sadził o kobiecie, któraby się każdemu oddawała, spojrzał z pogarda i, milcząc, machnął siekiera (Wst. 517). A nie było to wcale próżna grożbą, u wielu dzikich uwodziciel i uwiedziona ponoszą razem śmierć (Wst. 57), u innych tylko uwodziciel jest karany (Wst. 119) lub więcej pogardzany, niż uwiedziona (Wst. 61). Dzicy są sprawiedliwsi i bardziej bezstronni w sprawie psychologii płciowej, niż my ukształceni i z największą odrazą myślą

o bezgranicznej prostytucyi. U Tchipewais w Ameryce, u Somalisów w Afryce tylko dziewczęta bez zmazy wychodzą za mąż, toż samo było u starożytnych Germanów (Wst. 121). W Mexico mąż, przekonawszy się o nieprawości żony, miał prawo ją odesłać. W Samoa mąż dawał rodzicom podarki, gdy dostał dziewczynę cnotliwą (Wst. 120). I w tej czci dla dziewictwa podstawą jest także idea ojcostwa.

§ 14. Najbliższem prawdy jest to, że ludzkość pierwotnie żyła w małych rodzinnych monogamicznych grupach. Widzimy to u najdzikszych, jak Vedów. — Wtedy zazdrość i wyłączność związku płciowego były naturalne i konieczne (Wst. 114). Następnie w miarę powiększania się rodzin i koniecznego ich łaczenia się w hordy mniejsze lub większe, proste dawniej stosunki poczynają się wikłać i wyradzać, aczkolwiek pozostają ślady bytu dawniejszego częstokroć bez względu na rażaca sprzeczność z bytem na dobie. Tak naprzykład przy wyuzdanej swobodzie Areois, sławnego na cały świat towarzystwa rozpusty na wyspie Tahiti (Wst. 50) widzimy, iż każdy z nich ma swoją wyłączną żonę, o którą jest bardzo zazdrosny. Jakie były miejscowe warunki ziemi i klimatu, wedle tego też kształtowały się stosunki społeczne; dodajmy do tego wędrówki i ścieranie się narodów, a wtedy nie będzie nas dziwiło, że na wielkich drogach wędrownych, jak naprzykład Archipelag Indyi, spotykamy tuż obok najrozmaitsze, najsprzeczniejsze systemy w tym względzie - cóż dziwnego, że wogóle cała ta sprawa tak się dziwnie splotła, że do zupełnego rozwikłania nie dojdziemy stanowczo nigdy. Dlaczego? Bo tyle a tyle plemion czy narodów, świadków naocznych rozmaitych faz pomarło i wzięło z soba do grobu systemy pośrednie między temi, które dziś widzimy w rażącej z sobą sprzeczności. Od czasu do czasu odszukujemy jakiś system uważany za umarły, i oto naraz odkrywają się przed nami perspektywy nawet nieprzeczuwane, jak to się stało przy bliższem poznaniu ludów Australii. (Baldwin Spencer. The natives tribes of central Australia).

§. 15. Idea oicostwa i połaczona z tem czcia a właściwiej mówiac, wysoka cena dziewictwa daje się o wiele łatwiej, wedle mego przekonania i poczucia wytłumaczyć t. z. prostytucya wstępna do małżeństwa. Tłumaczy to Lubbok (Entstehung der Civilisation, Capit, III, Jen. 1875). (Wst. 67) poczatkowa heteryczna epoka. Kobieta należała do wszystkich, idac wiec za maż i stając się wyłączną żoną t. i. wysuwając się z pod dawnego prawa, musi się okupić jedna noca bezgranicznej prostytucyj przed samym ślubem. Gdyby ta prostytucya była rzeczywiście bez wszelkich ograniczeń, tłumaczenie to miałoby wszelkie pozory prawdy. Ale właśnie tego niema a fakt, że ów korowód płciowy rozpoczyna najstarszy w orszaku weselnym, patryarcha rodu a najmłodszy i pan młody przychodza dopiero na końcu; jakoteż, że nigdzie nie słyszymy, by kolej się powtarzała, więc wyłaczny moment zabytku pseudo-epoki heterycznej z mysłowość — musi być w tej sprawie usuniety bardzo na stronę. By rozumieć dzikich, trzeba starać się samemu w myśli stać się takim dzikim i zerwać ze wszystkimi wzgledami a nawet pojęciami przyzwoitości i wstydu, do których my przywykli. Powtóre nie zapomnijmy, że im bardziej myśla cofamy sie wstecz, tem wiecej widzimy to, iż człowiek potrzebuje uświęcenia wszelkich ważniejszych spraw przez religie lub powage społeczeństwa, również w charakterze półreligijnym. A cóż bardziej poważnego nad wejście w prawa ojca mężczyzny a kobiety w prawa matki. Tem się tłómaczy nie prawo, nie przywilej, lecz obowiązek, czasami nawet płatny, kapłana, wieszczbiarza, kacyka odjęcia dziewictwa nowozameżnej (Wst. 72). W społeczeństwie patryarchalnem a charakteru więcej gminowładczego, to zdjęcie dziewictwa należy do patryarchy rodu i do całego społeczeństwa. Zwróćmy na to uwagę, że jeszcze do dziś u naszego ludu w wielu okolicach wprowadzenie kobiety w świat stosunków płciowych odbywa się niemal publicznie. Młodych prowadza do łoża, nazajutrz wyprowadzaja z łoża; w wielu okolicach łoże małżeńskie jest święcone przez kapłana, co

przy pojęciu sakramentu już udzielonego i przyjętego w kościele jest rzeczą niemal przeciwną logice a w każdym razie obojętną. Im dalej wstecz, tem bardziej jawnym jest pierwszy akt małżeński. Cofnijmy się nie dalej, jak o sto lat a jeszcze w każdym domu z koła intelligencyi mamy obrzęd pokładzin tak jawnie i otwarcie, że wątpię, czy dziś znalazłaby się choć jedna panienka, któraby się na ten cały ceremoniał zgodziła. Dziś tego ani śladu po dworach, ale w chacie wieśniaczej jeszcze jest. W Serbii. na Rusi i w Bretanii małżonkowie przez pewien czas leżą w łożu w obecności drużbów, a w godzine po pokładzinach młodzi w łożnicy przyjmują wizyte całego grona weselnego. W Serbii układają nawet nogi nowożeńców (§. 172). To trwa jeszcze do dziś. – Następne pożycie małżonków zawsze i wszedzie okryte znowu zasłoną uświęconą zarówno przez religię, jakoteż przez patryarchat, ale im dalej wstecz, tem jawniejsze to pierwsze wejście w stosunki płciowe. Odnieśmy to wszystko do społeczeństwa półdzikiego, ciemnego, pełnego namiętności, grubo zmysłowego a wtedy nie wyda się nam wcale rażącą scena obcowania płciowego kobiety z całem społeczeństwem w dniu, w którym ona właśnie wchodzi do niego jako obywatelka z prawami matki. Powtarzam, by rozumieć dzikich, trzeba usiłować stać się dzikim w myśli własnej. Sądzę, iż ta scena przedmałżeńskiej orgii przy użyciu trunków, przy wzburzeniu popędów płciowych, jest o wiele mniej niezrozumiałą, niż naprzykład religijny pietyzm, który każe synowi, również wobec całego społeczeństwa, zamordować ojca lub matkę w jego niedołężnej starości. (Prw. Dr. Wilhelm Schneider Die Naturvölker I. 213). A jednak to znany fakt. I czem wobec rytualnego mordu patryarchy jest ta jedna noc płciowego stosunku młodej kobiety; przecież to nikomu nie szkodzi, nawet prawom ojcowskim męża to nie robi ujmy, bo, wedle ciemnych pojęć ludowych, doraźny stosunek płciowy pozostaje bez skutku. Wedle jego pojęć dziecko nie zapładnia się ale "robi", formuje się, jako skutek nie jedynego coitusu, ale wielokrotnego każdy z nich coś dodaje. Więc też takie dorażne połaczenie sie i tylu naraz, to nie może mieć skutku i jest tylko symboliczna forma wtajemniczenia. Owe prawo zdejmowania dziewictwa przez kapłanów, wieszczbiarzy, kacyków i t. p. nazywają niektorzy małżeństwem gminowem przeniesionem na jednę osobę (wst. 74). Małżeństwem nie mogę tego nazwać, bo żadna z wymienionych osobistości nie bierze na siebie obowiazku względem dziecka (prw. §. 8) i sadzę, że trzeba myśl prowadzić w innym kierunku. Kapłan, kacyk, czy patryarcha, jest uosobieniem gminy pod każdym względem. We wszystkich sprawach oni dają uświęcenie, oni chłopaka inicyuja na meżczyzne, oni też kobiete inicyuja w sprawie małżeństwa i macierzyństwa. Tylko w tym charakterze zrozumiała jest ta scena prostytucyi u plemion, u których ani przedtem, ani potem żadna rozwiązłość płciowa nie jest cierpianą. Herodot (I. 199) świadczy, że te Babilonki, które raz w życiu oddawały się mężczyznom, nawet nieznajomym, skoro zadość uczyniły "prawom bogini", wracały zaraz do domu i "za żadną summę nie dawały skłonić się do takiego stosunku". Gdyby te ludy rozpustę uprawiały, wtedy rozumiem, iż przed wstapieniem w związek małżeński, kobieta dotąd swobodna, odtąd surowa karą związana w rozpuście, jeszcze po raz ostatni puszcza wodze zmysłom i rozpustuje przez ślubna noc.

§. 16. Z tego wszystkiego cośmy wykazali prawdopodobnem jest, że przejawy rozpasania zmysłowego, które
się dają dostrzedz u mniej czy więcej dzikich a mogą się
zdarzyć w każdym kraju, narodzie czy epoce, łudzą swemi
pozorami i dają podstawę hypotezie o pierwotnej epoce heteryzmu, która się przecie utrzymać nie da. Robię nacisk
na słowo pierwotna. Epoka heteryzmu t. j. rozlużnienia
stosunków płciowych może się przy odpowiednich warunkach
rozwinąć, rozwinęła się nieraz a i w każdej chwili gdzieś
na ziemi istnieje, ale zawsze z pozostałościami poprzedniej
epoki — jak również, gdy wróci epoka szlachetniejsza, nie
znikną zarazem poprzednich epok, chociaż i nie pierwotnych

zapatrywania, zwyczaje, symbole. Że zaś każde z istniejących obecnie społeczeństw na całym szeregu takich cywilizacyjnych warstw z przeszłości spoczywa, to i cóż dziwnego, że one w wielu swych objawach stoją przed nami jak zagadka.

§. 17. Toż samo niemal da się powiedzieć również o epokach matryarchatu i patryarchatu. Matryarchat był, jest, może wrócić w tem czy innem społeczeństwie, ale zasada, epoka tak koniecznego rozwoju, że każde społeczeństwo przejść przez nią musi - matryarchat nie był nigdy. Popatrzmy na to abstrakcyjnie. W plemieniu, którego wyżywieniem koniecznem był połów zwierząt lub ryb - rozwój matryarchatu jest niemal rzeczą konieczną, a w każdym razie łatwą. Mężczyzna idzie na połów, przy kobiecie pozostają – dajmy na to jeszcze w jaskini – jej córki i niedorostki chłopaki. Przez cały czas niebytności mężczyzny, to grono musi samo myśleć o swojej obronie, czy to przeciw dzikiemu zwierzęciu, czy przeciw napastnikom, którzy od poczatku świata byli i do końca świata beda. Kobieta musi zdobyć się na odwagę i energię mężczyzny. To strona duchowa tych kobiet bytu, a teraz strona ekonomiczna. Przy nich gromadza się różne zapasy skór, suszonych pokarmów, ziarn itp. Gdy przyjdzie epoka, w której połów jest niemożebny, lub gdy zwierzyna czasowo wywędruje z tej okolicy, mężczyzna zostaje na łasce i nielasce kobiety, która umie być despotyczną, a siła pięści mężczyzny choćby najsilniejszego musi uledz kilku pięściom kobiet i cierpieniom głodowym. To już nie teoryę wykładam. Na brzegach Zambezi pewien podróżny usłyszał okropne krzyki i przekleństwa. Pochodziły one od głodnego mężczyzny, siedzącego na drzewie. "Ja myślałem — wołał biedak — że ożeniwszy się, będę miał spokój, a te szelmy wiedźmy każą mi za karę siedzieć głodnemu na drzewie". Oto bardzo wymowny obrazek z dziejów sprawy społecznej w najpierwotniejszej jej fazie, w walce dwóch czynników społecznych; zarodziciela i rodzicielki — siewcy na gruncie i hodowcy jego zasiewu

z całym obszarem stosunków, które się łączą ze stanowiskiem tych dwóch a jedynych składników calej ludzkości.

§ 18. Jak zasadniczo różnem jest formowanie się tych stosunków w okolicy tej, gdzie połów zwierzat jest trudniejszy, niż ich hodowla, a więc ku której człowiek głównie się zwrócił. Mężczyzna nie oddala się za bardzo, on wspólnie z kobieta prowadzi hodowle, on jest obrońcą tego zawiązku, którego punktem środkowym, bo źródłem wyżywienia, jest W społeczeństwie pasterskiem trudniej daleko dojść teoretycznie do patryarchatu wyłącznego. Wprawdzie gospodarstwo pasterskie - mleko i przeróbki jego, a także dozór młodego bydlatka — wszędzie i zawsze musi spoczywać przeważnie w ręku kobiety, bo mężczyzna strzeże dorosłei trzody na paszy, ale on jest obrońca tego wszystkiego. Takim, zdaje się, był stan najpierwotniejszy naszego plemienia Aryów, jak to później obaczymy, przez nasze ludowe tradycye stwierdzone. Wielce znamiennemi są nazwy rodzinne w Sanskrycie. Matka zwie się rodzicielką, córka dojarką, ojciec obrońcą, a syn zwie się zrodzony, on nie ma żadnej roli, aż pokad nie dojdzie sił zostać ojcem i obrońca, wtedy on dopiero jest w zupełności człowiekiem, które pojęcie dotad jest właściwe naszemu ludowi, jak o tem jedna pieśń mówi: "pora ciebie ożenić, wśród ludzi postawić". W społeczenstwie tego ustroju, gdy kobieta czuje ciągłą opiekę nad soba, co stanowczo odpowiada jej bardziej sercowemu usposobieniu, mniej można myśleć o rozwoju twardego, despotycznego charakteru kobiety. To strona duchowa tego koła a strona materyalna, to zapasy uzbierane wspólnie, gospodarstwo prowadzone wspólnie, a to nie daje żadnej podstawy hegemonii kobiecei. Kobieta została na wysoce poczestnem stanowisku przez długi czas, ale skoro dalej poszło przeistoczenie się stosunków patryarchalnych na państwowe. wtedy oczywiście patryarchat przeistaczał się na samowładczą monarchię, a matryarchat zanikał.

§ 19. A teraz pomyślmy, że oto plemię, u którego matryarchat był w pełnej sile, starło się z plemieniem, u któ-

rego już patryarchat podstawą porządku, a które plemiona, stosownie do ich ustroju społecznego, ukształtowały ich kulty i rytuały religijne, i oto musiały przez pewien czas żyć z soba lub nawet zmieszać się. Ileż tam w życiu ludowem musiało powstać sprzeczności, ileż przeżytków zupełnie różnorodnych znalazło się obok siebie, spojonych ze sobą, że się tak wyrażę, tylko fizycznie. Dodajmy do tego rozmaite zmiany w ciagu szeregu wieków i niech ktoś następnie ośmieli się zrobić analize ethnograficzną tego narodu, niech dowiedzie, że ten przeżytek jest starszy, niż ten drugi. Czy wyższe rozwinęło się z niższego, czy może niższe, późniejsze naleciało na wyższe, dawniejsze i zagłuszyło je? I jedno i drugie widzimy nieraz bardzo jawnie w dziejach rozwoju ludzkości. Podobne stosunki nawet już w historycznej epoce widzimy nie w jednym punkcie naszej ziemi. Kto naprzykład na półwyspie Małej Azyi, przez którą ze Wschodu na Zachód i odwrotnie płynęło tyle ethnicznych fal, ośmieli się z cała pewnościa określać przynależność każdego z narodków tam osiadłych, a przecież to ich zmieszanie sie jest faktem zaledwo dnia wczorajszego, w porównaniu z odległością tego czasu, w którym rozwijały się pierwsze społeczeństwa matryarchatu, ezy patryarchatu.

§. 20. Słowem logika każe nam uznać, że heteryzm, matryarchat, patryarchat aczkolwiek były i są do dziś, to jednak nie zawsze i nie wszędzie rozwinęły się systematycznie, a co jeszcze stanowczo trzeba podnieść, nie rozwijały się jedne z drugich. Musimy uznać, że to są formy rodziny, które w jednym punkcie były mniej, w drugim więcej rozwinięte, a w niektórych zupełnie nie były; u jednych ludów one wyrobiły się we własnem środowisku, u drugich zaaklimatyzowały się. Kto dziś potrafi rozwiązać węzeł ethnograficzny splątany chronologią?

§. 21. Jeszcze jeden wzgląd musimy podnieść. Pewne plemię, dajmy na to Aryów, wyrobiło sobie cały a jednolity system religijny mniej więcej skomplikowany, ale co najważniejsza dający odpowiedź na jego wszystkie główne nytania życiowe. Wszystko to wedle charakteru pierwotnych ludów ukuto i zakuto w formuły religijno-dogmatyczne. Teraz pomyślmy, iż to plemię rozrosło się, wydzieliło z siebie kolonie, które poszły w najrozmaitszych kierunkach, spotkały sie lub spławiły nawet z innymi narodami, mającymi swój własny, zupełnie różny system religijny. Co sie naówczas stało? Jedna gałaż zapomniała o dogmatach, czy przepisach rytualnych a, d, f, zaś natomiast przyjęła kilka dogmatów, kilka przepisów rytualnych obcego plemienia. Druga gałaż toż samo zrobiła z b, c, e. Taka jest historya każdego szczepu, każdego narodu na ziemi. Jeżeli wiec kto chce wiedzieć, jak było na poczatku, to musi w punktach oddalonych nieraz na setki mil zbierać te przeżytki, zestawiać z soba wedle treści i dopiero, mając pod ręką materyał jak można najobszerniejszy, winien się starać logika połaczyć je w system pierwotny (porówn. Rozdział Wielkorossya). Trzeba powiedzieć i to z największą stanowczością, że dziś na całej kuli ziemskiej nie ma jednego, jedynego narodu, któryby nie miał w sobie domieszki ethnograficznej obcej, a wiec nie ma też narodu, któregoby cywilizacya była źródłowo jednolita.

§ 22. A że w świecie ducha, co raz stało się własnością pokoleń, to nie przepada, a tylko uchyla się z przed oczu naszych tak samo, jak w świecie materyi żaden atom nie przepada a tylko przechodzi w formę inaczej widzialną, niż poprzednia; więc też w studyach folklorystycznych spotykamy często niezwykłe zjawiska. Tak naprzykład niejeden obyczaj, znany w świecie starożytnym, nie zaginął, lecz tylko — jak źródło wody idzie pod skórę ziemi, aby wypłynąć nie wiadomo gdzie — tak samo ten obyczaj poszedł pod skorupę czasu tysięcy lat i przestrzeni setki mil, by wypłynąć gdzieś, jak gdyby nieruszony w swej formie, choć często najzupełniej niezrozumiały w treści swemu środowisku na dzisiaj. Takich faktów można wykazać szeregi. Jeżeli

więc spotkamy naprzykład ślady wspólności płciowej, to jeszcze tego nie nazywajmy przeżytkiem epoki heterycznej, bo to może być także w dzikiej formie wprowadzenie nowicyuszki do życia płciowego, lub wprost obca naleciałość. Jeżeli widzimy ślady przedaży lub rabunku kobiety, to nie mówmy, że to u nas była taka epoka, bo to może naleciałość albo wprost wybry k junactwa. Więc na rozpoczęcie studyów w tym kierunku nie czepiajmy się pojedyńczych faktów, lecz przeciwnie zestawmy wielkie obrazy rozmaitych społeczeństw. Na tem tle gładkiem ducha ich wyjdą pojedyńcze fakta obce, naleciałe, chropawą, rażącą plamą.

§. 23. Te wszystkie tu podniesione względy powodowały mię do zestawienia tradycyj ludowych, (na dziś tylko weselnych), w systemie bardziej ethnograficznym niż ethnologicznym. Zaznaczywszy wielkie grupy ethnograficzne jak Polska, Słowiańszczyzna, plemię Aryów teraźniejsze i starożytne, w obrębie tych granic już nie trzymam się poszczególnych okolic lub tradycyj, a tylko patrzę na logiczny związek tradycyj oddzielonych miejscowo często setką mil i więcej. Tradycye, spotkane w Poznańskiem, łączę z tradycyą z pod Krakowa, obyczaj z Przemyśla z takimże z Woroneża, skoro tylko one się dopełniają lub wzajemnie tłumaczą. Ogromna część obecnej pracy stworzyła się sama bez mojej woli — możnaby powiedzieć, wbrew mojej woli.

Na dziś zadawalniam się tylko zestawieniem materyału' a powstrzymuję się od wszelakich uwag charakteru ethnologicznego, historyczno-ethnograficznego, lub czysto ethnograficznego, chociaż ich całe szeregi gwałtem się cisną. Na te uwagi będzie czas dopiero wtedy, gdy wszystkie rozdziały wyliczone powyżej (§ 7) będzie można zsumować. Wyjątek robię tylko dla chronologii. W rozdziałe ostatnim starałem się o ile można połączyć w grupy takie tradycye, które przynajmniej trochę mogą wyświetlić epokę ich powstania, zakreślone chociażby w bardzo szerokich granicach. Na dzisiaj nie idzie mi o wytłumaczenie znaczenia lub o wykazanie pochodzenia pojedyńczych momentów, jak naprzykład, czem

jest rozplatanie włosów panny młodej i t. p. W obecnej pracy powtarzam to i podkreślam, chcę przedstawić szereg obrazów narodowego ducha rozmaitych ludów, nie zaniedbując wprawdzie szczegółów, ale głównie tworząc ogólne obrazy. Niech najpierw w ten sposób zarysuje się związek tych rozmaitych ludów. Jak naprzykład blizko stoi Ruś Indyi; bliżej niż Rzym i Grecya! Jak energiczny a trzeżwy Polanin z nad Wisły — jak marzycielski a do gruntu religijny jest tenże Polanin z nad Dniepru! Który z nich pierwotny? Który stał się takim z latami? Niech najpierw przesuną się przed nami obrazy tych narodów w ich dniach wesela, narodzin, pogrzebu, pracy i t. p., a potem dopiero będzie czas na szczegółową analizę pomniejszych części. Przejdźmy więc do zestawienia materyału.

#### RYTUAŁ POLSKI.

## 1. Zaloty grzeszne i prawe.

§. 24. Ten pierwszy rozdział uważam za odnoszący się nietylko do Rusi i Polski, ale w ogóle do Słowiańszczyzny, bo duch jest jeden i ten sam wszędzie, a podobny w całem naszem plemieniu Aryów. Już w zalotach, jak następnie w całem weselu, chociaż zmysły czesto krewią, to jednak główną postacią, około której kupią się myśli wszystkie i wszystkich, nie są te dwie istoty żyjące w tej dobie, lecz dziecko i jego prawa: ta trzecia istota mogąca przyjść na świat, jako skutek ich stosunku. – Już zaraz po ślubie obchodzi drużba zgromadzenie i zbiera "na poduszki i pieluszki dziecinne" (K. 9-241). Nie zmysłowa rozkosz, ale poczucie obowiązków tak jednej, jak i drugiej strony, jest główna myśla. Prawem dziecka jest mieć ojca i matkę, więc gdy w ludowej pieśni chłopak winowajca powiada, "a naści owcę z jagnięciem, to będziesz miała z dziecięciem", to ona mu odpowiada: "porwana tam czartu owca, gdy dziecięciu trzeba ojca". Krew młoda kipi, owłada człowiekiem, daremne przestrogi nawet cudownego ptaka: "co ci sowo do tego, do gadania naszego" woła dziewczyna przy chłopcu w stodole. Sowa odleciała, "po boru huka, a Jasio kolebki szuka". Dopiero przychodzi żal: "Oj sowo moja! sowo! spełniły się twe słowa". Chłopak wprawdzie stara się czasami wykręcić, powiada: "nie

ja ci to zdradził, lecz ciemna nocka, gorzałeczka i biała pościółeczka" (porówn. u Słowackiego w Szwajcaryi: "to nie ja winien, to kaskada winna") — ale często sumienie wchodzi w swoje prawa i chłopak woła: "Moja Kasiu! nie życz sobie, ciężej mnie niżli tobie, ciężej mnie z twoim wianeczkiem, niżli tobie z dzieciąteczkiem". — A na owym boskim sądzie jakiż to tam termin będzie? Zadrżą łydki pod kolany za ten wianek, za ruciany". (K: M² 80; M³ 209, 259; M² 271, 300; 6—156; 23—166)).

- §. 25. Nietylko sumienie karze, bywa i realna kara, chłopcy bija młodzieńca, który się sprzeniewierzył, a chłopak niewiernej dziewczynie wypuszcza pierzyny. Na Ukrainie, za moich czasów, skuteczniej prowadzono proces w tej sprawie. Gdy dziewczyna jaka zaszła w ciaż, to najpierw starsze kobiety brały ja między siebie i ze smutkiem ale bez żadnych gwałtowności (§ 107) zdejmowały jej kosnyki (wełniane na codzień używane wstażki), ucinały włosy a pokrywały czepcem i chustą. Od tej chwili aż do spóźnionego ślubu nosiła ona niepochlebne imię: pokrytka. pojawiła się w gminie, wtedy jej ojciec czy powinowaty, starszy człowiek, zwoływał dowolnie równych sobie starych ludej na sad. Wołano dziewczyne i kazano jej wyznać, kto winien? Gdy milczała, to okładano ja kułakami. Gdy ci stari lude uznali, że jej zeznania sa prawdziwe, wołano naówczas młodego i kazano mu się żenić. Apelacyi nie było żadnej, chyba musiał ze wsi uciekać. (K: M<sup>2</sup> 33; M<sup>4</sup> 131, 214).
- §. 26. Sprawa była trudną, gdy winowajcą był ekonom, panicz albo i sam dziedzic, a już najgorsze, gdy sołdat na postoju. Jednakże i w takich razach, jeżeli dziewczyna robocza, zdrowa, to się jej wina darowuje, a nawet tu i ówdzie można posłyszeć zdanie, że lepiej się z taką ożenić, bo się ma pewność, że nie będzie bezdzietną. U wieśniaka przecie wielka liczba dzieci to bogactwo, już przecie pięcioletnie dziecko nie jest ladajaką siłą roboczą w wiejskiem gospodarstwie. Macierzyństwo bezślubne nasz lud uważa za wielką myłkę, ale nie za grzech: "Czy to ona pierwsza się skoza-

czyła? — były takie wszędzie i jeszcze zawsze będą — — niech tylko wyhoduje, to grzechu nie będzie miała, że duszę na świat przywiodła — co innego, gdyby zgubiła" — gdyby płód spędziła lub urodzone zabiła, to straszny grzech. Z dziewczyną matką t. z. przeskoczką żenią się, tylko ceremoniał ślubny taki, jak z wdową. Dziewictwo nie jest wszędzie bez wyjątku w wielkiej cenie. Są jednak ślady, że to było powszechne, jak się o tem nieraz jeszcze przekonamy w ciągu obecnego studyum, a bywa to posunięte aż do obniżenia wartości nie-dziewicy bez względu na to, czy ten jej stan jest prawy, czy nieprawy. Pieśń ludowa mówi: "lepsza jedna panna, niźli cztery wdowy". (K: M³ 21, 255; M⁴ 260; C¹ 24). (Ws. VIII 493).

§. 27. Wszystkie te rozmaite zawikłania ida z tej goracej checi kochania i zostania żona - "bo ja bez kochania nie mogę spać w nocy! Oj! Najświętsza Panienko! Jezusie kochany! ta połóż mi chłopaka wedle samej ściany". Więc, by zyskać to kochanie i przez Boga dane, są rozmaite sposoby, wszystkie niezwykle skuteczne – skoro się udadza; jeżeli zaś, pomimo zastosowania, nie ma skutku, to nie środki są winne, ale jakieś uboczne przyczyny, naprzykład również silne czary sąsiada czy sąsiadki! - Zupełnie tak samo, jak gdy czarownik dzikich ludów sprowadza deszcz, to nie może tego dokonać, gdy sasiad sprowadza pogodę -- szczególnie jeżeli jest silniejszy w czarach lub lepiej spełniał przepisy. Ot, naprzykład żeby czary były skuteczne a wróżby nieomylne, trzeba zmówić 9 pacierzy stojąc, 9 klęcząc a 9 siedząc, kto jak zmówił pacierze, tak mu robota pójdzie. (K: 19 - 73). (G. 47).

§. 28. Przedewszystkiem trzeba się przekonać, czy i kiedy sądzone jest małżeństwo. Więc na wiosnę, gdy po raz pierwszy słyszy się kukułkę, trzeba pytać: "Zazula! Zazula! ile lat do mego wesela?" i liczyć ile razy zakuka. Ale ona często kłamie. (G. 34). Jeszcze dwa ptaki są wieszcze. Żurawi zwą weselikami, bo jeżeli którą chatę w locie okrążą, to tam na pewno będzie wesele. Rzeczą zaś bardzo

dobra brać żone z tej chaty, nad której dachem bocian uwił gniazdo. Sa nadto wróżby w rozmaite uprzywilejowane dni, jak naprzykład w wigilię św. Andrzeja. W tym dniu rzuca się trzewik za siebie, jeżeli padł noskiem do drzwi, to znaczy, iż dziewczyna wyjdzie za maż, ale jeśli piętą, to żle. Wychodzi się w nocy przed chatę i słucha się, skąd psy szczekają lub, co lepsze, kury pieją, z tej strony przyjdzie zalotnik. Trzeba też wiedzieć, czy kawaler, czy wdowiec, więc liczy się po ciemku kołki w płocie, ile ich starczy z nich ostatni jest stanowczy. Figlarze wiejscy na Ukrainie, a zapewne i w innych stronach, podsuwają się wieczorem do takich dziewczęcych płotów i smarują kołki rozmaitymi brudami, co w nocy dostaje się na rece ukochanych, ale to przecie tylko wiejski dowcip. Kładna też dziewczeta szereg klusek i puszczają do nich psa lub kota. Okrecają koguta z głowa pod skrzydłem, a do której odurzony pobiegnie, ta wyjdzie - gasiorowi zakładają pończochę na głowe i pędzą po izbie. (G. 53, 56, 57).

- § 29. Wigilia św. Jana jest także dobrą na czary. W tym dniu związują łodygi młodych konopi. Jeżeli się okaże, że jedna była płoskunem, a druga maciorką, to dobrze, ale jeżeli obie jednego rodzaju, to małżeństwa nie będzie. Tegoż dnia wszystkie dziewczęta dają trzewiki do niecułki, którą następnie silnie trzęsą. Czyj trzewik wypadnie, ta wyjdzie za mąż. Jeżeli dziewczyna koniecznie chce wyjść za mąż, to na wigilię Nowego Roku niech chwilę potańczy w czepcu to ma skutek niezawodny, bo ten wieczór zwie się szczodrym, co się na nim wywróży, to pewne. (K. M.<sup>3</sup> 202. M<sup>5</sup> 128, 129). (G. 46, 54).
- §. 30. Chęć wyjścia za mąż jest rzeczą godziwą, więc również godziwą wypowiedzenie tego jawne. Więcej kłopotliwem jest dla dziewczyny powiedzenie komuś: "za ciebie chętnie pójdę!" ale na to radzi wybornie symboliczna mowa. Gdzie jest dziewczyna na wydaniu, tam chata jest umalowana na pstro, lub umajona lopianem i bylicą, na chałupie i płocie są powieszone białe platki, lub wystawione jest na

czterech żerdziach koło, a nawet wprost zawieszony na żerdzi wianek. W dniu Sobótek jedna z dziewcząt jest przodownieą w chórze, a świadoma wiejskich stosunków, układa w śpiewie pary — ten z tą a tamten z tamtą. Śpiewka przyjęta applauzem sprawdzi się na pewno, jest także grzecznem zapytaniem zdaleka. Można sobie wyobrazić, jak taka przodownica jest obleganą przez chłopców i dziewczęta. Na św. Jana puszczają wianki na wodę — zwyczaj ten nietylko w Krakowie przyjęty, są ślady tego zwyczaju w całem naszem plemieniu od Gangesu po Atlantyk. Czy wianek utonął, czy był przez chłopaka złapany — czy dwa wianki zeszły się z sobą, to wszystko przepowiadało przyszłość dziewczyny. (G. 40, 61, 62). K. 20 – 111, 152; M<sup>5</sup> 130). (Kuhn Ad. Herabkunft des Feuers).

- §. 31. W niektórych okolicach Rusi zachował się do niedawna zwyczaj, który świadczy, że dzień św. Jana był dniem oględzin w formie nadzwyczaj prostej. Chłopcy i dziewczęta rozebrani do naga, skakali parami przez ogień nad brzegiem wody i tymże pędem wskakiwali do wody, potem ubierali się i ucztowali (M. K. 13. prw. L. IV. 315. N. 111). Oględziny, że tak nazwę, płciowe, spotykamy u wielu narodów. (Prw. Fischer F. Chr. Ueber die Probenächte der deutschen Bauernmädchen. Leipzig 1902).
- §. 32. Po zapytaniach zdaleka idą już bezpośrednie. Chłopak daje dziewczynie na odpuście jakiś podarek, jeżeli ona to chętnie przyjmie, jeżeli, co więcej, przyszle mu po W. Nocy kraszanki (w Radomskiem zwą te jaja dyngusem), to oczywiście sprawa stoi dobrze. Toż samo widzimy na Ukrainie. W zapusty, na kołodku dziewczęta są traktowane przez parobków, czasem dostają podarki, to zapytanie; odpowiedź przychodzi po W. Nocy w formie pewnej ilości pisanek, szczególnie, jeżeli są ofiarowane bez prośby. Jeżeli chłopak zerwie dziewczynie wstążkę lub ściągnie z palca piorścionek, ona się upomina, on jej zwraca, ale inne, ona jednakże to przyjmie, to znaczy, iż chłopak może posłać swaty. Chłopakowi w tej sprawie o wiele łatwiej on wprost powiada o swych zamiarach;

jeżeli biedak, stara się służbą wkupić do rodziny. Jedna piosnka powiada: "cztery lata wierniem służył gospodarzowi", a druga mówi chłopcu o rezygnacyi: "Jasiu mój nie cudaj, darmo twoja strata — nie dadzą ci dziewczyny i za cztery lata" (K. 122, 150). (G. 27).

#### 2. Zmówiny i zaręczyny.

"Po pierwszych zasiewach, po wykopaniu kartofli i obrządzeniu kapusty, młodzianie i dziewczęta myśla o małżeństwie" - stąd jest urobione przysłowie o tych, co nie myśla jeszcze o ślubach: "nie moja to jeszcze jesień przyszła". Jak począć tak ważną sprawę? Zdarza się wprawdzie tu i ówdzie, że młodzieniec sam przychodzi do chaty i prosi o dziewczyne: "bo poszukamy innej", albo się zwraca wprost do dziewczyny: "Niech będzie Jezus Chrystus pochwalony, powiedz dziewczyno, czy mam być wzgardzony". Ale to jest za poważna sprawa, by ją w ten sposób traktować. Bo to bez małżeństwa, to żadne życie. W Poznańskiem powiadają: "bo się młodemu panu czas krudzi, że ma już iść na ludzi", a w jednej oracyj drużba powiada: "smutny jesteś bez przyjaciółki, rozważam zapalić pare pochodni i poszukać w akcie weselnym przyjaciółki do miłości". W takiej sprawie starsi powinni przemawiać za młodym. Lecz jak to zrobić, by się nie narazić na nieprzyjemności odmowy? A od czegoż są baby? więc prosza ich, by poszły na zwiady. To bywa zwykle we środę i jeżeli wywiady poszły pomyślnie, to późnym wieczorem we czwartek idzie młody ze starostą lub przyjaciółmi i grajkiem, z flasza wódki, pod okna wybranej i śpiewa: "otwórz-że mi, otwórz, niech ja się nie burzę, ja z konika zleze, fajeczkę zakurzę". "Otworz-że mi, otworz, moja panno pierwsza, bo jak nie otworzysz, otworzy mi insza". Oto prolog wesela. (K. 6-28; 11-78; 16-134; 18-71; 22-43; 23-127.  $M^3$  97, 170). (Ws. VIII. 695; G - 60).

- §. 34. Zwróćmy na to uwagę, że wesele u naszego ludu ma formę najzupełniej improwizowanego scenicznego przedstawienia. Z piosnek, śpiewanych w rozmaitych okolicach, przy rozmaitych epizodach wesela, możnaby wybrać najpiękniejsze i stworzyć z tego samorodne libretto jakiejś dziwnej opery, w której widzami są śpiewacy, a śpiewakami widzowie.
- §. 35. Oświadczyny wprost są tylko w kilku okolicach, powszechnym zaś zwyczajem i rzeczywiście prostaczocywilizowanym jest to, że w sprawie tak drażliwej pytanie nawet od dziewosłębów nie idzie wprost, ale ubocznie. Swat lub swaszka, lub oboje razem, przychodza do chaty dziewczyny z flaszką wódki w zanadrzu. Powinni dobrze uważać, czy czasem w ten dzień przed rokiem nie był w tej chacie trup, bo wesele się nie sklei. To bywa zwykle w nocy. Gospodarze wiedza dobrze, co znaczą te odwiedziny, udają jednakże, że się dziwią, iż jacyś przechodnie budzą ich ze snu, drożą się z otwieraniem, radzą, by szli dalej, nakoniec otwierają. Przybyli opowiadają, że się zbłakało im jakieś bydlatko, lub gaska lub, że widziano, iż gołabka tu zapadła, że ich gasior tęskni do ich gaski i t. p., lub, że przyszli "kupić ten kwiatek, który tu latem kwitl". Rodzice powiadaja, że to nieprawda i że moga sobie poszukać, jeżeli nie wierzą. Dziewczyna kryje się za piecem, więc poszukiwanie trwa nie długo, wywodza ja na izbe, a wtedy swaszka mówi: "a widzicie, że macie, tylko za piec chowacie" -Oglądają dziewczę zewsząd: "a to chodóbka zręczna, miluchna i wdzięczna; my takiego, co się zna, mamy, a jeżeli pozwolicie, to go zawołamy". Swaszka dobywa flaszkę, której szyjka ozdobiona jest wiankiem i wierszem przemawia: "Dajcie rodzice kubeczka, podobała się nam tutejsza dzieweczka - prawą nóżką przez próg, będzie szczęście dalibóg!" To jest chwila stanowcza. Jeżeli na wezwanie rodziców sama dziewczyna chętnie poda kubeczka a, co więcej, przyjmie kieliszek wódki, wypije, jeżeli rodzice także częstuja, to sprawa doskonale poszła. Jeżeli jednak rodzice,

a szczególnie dziewczyna ociąga się z podaniem kubka, a co gorsza, ucieka z chaty, to sprawa również stanowczo skończona, swat czy swaszka odchodzą. Bywały i inne oznaki niechęci, jak o tem piosnka mówi: "pani matko dobrodziejko! kiedy tak cheą nieba, nie skrobże od siebie nożem skórkę białą chleba" (K. M² 223). Jeżeli na wieczerzę podano czerninę, barszcz z prosięcia, gęsi lub kaczki, to trzeba było odjechać. Najbardziej znamiennem jest to, że gdy młoda nie chce, to włazi za piec i niczem jej stamtąd nie można wyciągnąć. To znaczy, nie chce opuścić domowego ogniska i to się nazywa dać grochowy wieniec. (K: 9–203; 10–290; 11–187, 16–136, 176, 211; 18–64; 20–164, 195; 23 do 174). (G-74; F B — 1427).

§. 36. Jeżeli zaś sprawa poszła dobrze, jeżeli dziewczyna, chociaż uciekała, dała się jednak złapać czatującemu w sieni panu młodemu, wtedy panowie swatowie wypowiadają wprost, od kogo przychodza, choć o tem domowi wiedzieli już dobrze. Pan młody zostaje wezwany do izby. Jeżeli, wchodzac, widzi na stole miske z chustka, biała wstążką i wiankiem, to jego sprawa górą, wiec pada do nóg rodzicom, częstuje wódka ich, następnie swoja wybranę. Jeżeli przyjęła kieliszek i zamieniła chleb, jeżeli podała na talerzu chustke i wieniec rozmarynu, a on dał pieniadze na zakupno wieńców i pocałowali się wobec wszystkich (K. 11-187), to sprawa skończona. W niektórych okolicach młodzi całują się w ramię, bo przy wszystkich nie uchodzi całować się w usta. Jeżeli tego wszystkiego nie ma, to równa się odmowie, a rodzice płaca za wypita wódke. jest najbardziej stanowcza chwila, bo przyjęcie wódki od swatów może być tylko z grzeczności a także z bojaźni, by niewypita gorzałkę ze złości przeciw dziewce na kamień nie wylali, bo wtedy ona stara dziewką zostanie. (K: 6-10; 10-81, 293; 11-87, 206; 16-157, 190; 18-64; 22-55;C - 193;  $M^3 111$ , 139, 193). (F B. 1423 — WS. VIII 269).

§. 37. Czasami młody zupełnie jest nieobecny a tylko dziewczyna przez swatów, czy swatki przesyła mu pierścio-

nek i chustkę, które on, w razie zerwania, oddaje a ona zwraca koszt wódki. Podarki te sa zadatkiem zgody i legitymacyą przy następnej wizycie. Czasami pan młody przychodzi ze swatem i skrzypkami, a wtedy ta scena oświadczyn i przyjęcia odbywa się wierszami i śpiewem, jak gdyby jaki fragment z opery. Gdy swatowie maja odejść, swat ostatek wódki leje na ściane pokatna, by nowożeńcy opływali w dostatek, młoda zaś naczynie z wypitej wódki napełnia pszenica lub żytem, a pokrywszy biała serweta lub pasem i kilku gałazkami zielonej ruty, oddaje to swatowi na podziekowanie. Czasami bywa tylko zamiana chleba, a wtedy młody przychodzi wieczorem na zapitki i odbywa sie ceremonia podania kieliszka. Swatka powiada: "prosze was na świety chleb" -- rodzice biorą, a dają swoją bułkę i przestrzegają pilnie, by jeść nie swój chleb i sól, lecz przyniesiony przez swatów. Wprawdzie przychodzi czasem raj z młodym, ale on głównie mówi z dziewczyna, a młody milczy - jeżeli nie ma zgody, to tłucze butelkę, którą przyniósł, a jeżeli zgoda, to wykrzykuje: "niech będzie pochwalony" i poczyna się układ o posag. Jeżeli jednak młoda nie da się wyciągnąć z za pieca, to znak, że nie chce, a przybyli pogawedziwszy, odchodza. Czasami młody przychodzi we czwartek ze swatka, która pyta o zbłakanego gasiora. Jeżeli zaświeca i puszcza do chaty, to młodzian pada do nóg rodzicom i gdy jego prosba przyjeta, to w sobote ododbywają się zrękowiny. (K: M4 -204, 229; M5 -231; C - 219, 239). (G -69, 98; FB -1425; WS. XIV 412).

§. 38 Ciekawym jest obrzęd, który raz tylko w Chełmskiem (K. C. 240) spotkałem. Drużba i swatka dopytuje się u dziewczyny raz i drugi; dziewczyna się droży, lecz ponownie zapytana i upomniana: "tak nie uchodzi z człowiekiem!" pada mu do nóg, całuje i mówi: "niechże będzie! jeżeli wy mną nie gardzicie, to i ja wami dwa razy nie gardzę i pójdę." Ta uniżoność a to przed ślubem jest wyjątkową — jakaś naleciałość ze Wschodu. Zawsze dziewczyna robi zaszczyt młodemu, że chce pójść za niego, a nie prze-

ciwnie. Następnie toczą się umowy, kto i w jakiej roli ma być proszony o wzięcie udziału w weselu.

§. 39. W wielu okolicach młodzi od tej chwili zwa się kniaż i kniahinia aż do ślubu. Ponieważ zaś rzecza naibardziej nienawistną dla szatana jest wszelka rodzina a wedle podania w Krakowskiem szatan wtedy dopiero podniósł bunt, gdy "Bóg dał Adamowi Ewę za prawa małżonkę" (K: 7-5), wiec oni, a szczególnie ona, przyszła matka, sa celem wszelkich nastawań szatana, przeciw czemu oni nosza chleb za pazuchą, a przyjaciółki znoszą jej całe masy ziół i kwiatów czarownych. W Chełmskiem widzimy to samo w innej tylko formie. Panna młoda w dzień ślubu ma na głowie wstążki pożyczone z całej wsi od przyjaciółek. Tem sie również tłumaczy i ta wiara ludowa, że kto raz pierwszy jest na weselu urzednikiem, ten bedzie miał w domu jakaś szkodę – drugi raz już nie nie grozi, bo czart już swój podatek wział. Tem również trzeba tłumaczyć przesad, że krowy dane w posagu nie wiodą się – dyabeł je oczywiście psuje, jako weselne — trzeba je sprzedać a nabyć kupne. Jest legenda na Wschodzie, że Bóg mężczyzn i kobiety wcielał parami w prześliczne jabłka, zawistna Peri rozcinala je i rozrzucala na prawo i lewo, a jednak te połowy odnajdywały się i to właśnie pobudzało i pobudza szatana do gniewu. (K: 7-5; C-220, 244; M<sup>5</sup> 208).

Zaprosiny na wesele robią się zawsze w towarzystwie drużbów a także innych uczestnikow wesela, prosząc na wesele, obchodzą oni wieś osobno, poczynając zwykle od najdalszych chat, a idąc wciąż za słońcem od Wschodu na Zachód i bacząc pilnie, by się w drodze nie spotkali. Po zapowiedziach aż do ślubu oboje noszą rozmaryn i zieloną wstążeczkę pod szyją lub w końcu warkocza i na kapeluszu. W tej drodze, kogoby nie spotkali, nawet dzieci, nawet izraelitów, proszą o błogosławieństwo, pochylając się raz lub trzy razy. Nawet dzieciom w kołysce się kłaniają. Najpierw kłania się druchna, w imieniu młodej prosi, a młoda milczkiem pada do nóg i to dwa

razy, bo do każdej nogi jakoteż całuje w obie ręce. Podarki za młodą nosi drużka, bo młodej to nie wypada. W czasie tego pochodu panna młoda rozdaje swoim przyszłym drużkom wianki kupione przez pana młodego, co go czasem do 60 guldenów kosztuje, bo w niektórych okolicach dają takowe nawet nowonarodzonym krewnym dziewczątkom. (K:6-13, 29, 30; 10-269, 290; 11-53; 23-127; C-193, 221; M<sup>4</sup> 152; M<sup>5</sup> 135, 137) (G-106, 108, 112, 113, 115).

§ 41. Pan młody idzie także z dwoma, co najmniej, drużbami, z których jeden jest oratorem i wygłasza swe zaprosiny wierszami, drugi jest często w roli błazna, "gapy", słucha mowy i w ład czy nie w ład przytakuje głową. W niektórych okolicach pan młody odbywa te zaprosiny konno a cały rząd konia umajony gałązkami i wtedy zwykle nie wchodzi do izby a tylko przez okno zaprasza. Na Podlasiu powiada: "Pan Bóg prosił na wesele to i ja prosze także" pierwsze więc zaprosiny sa od Boga, drugie od rodziców, trzecie od zaręczonych (G-119) (prw. z Krakowem K:7 5 i drzeworytem w Monachium M. Zm. M. Taf. IX., Fig II.). Wielka jest różnica w zachowaniu się w tej sprawie młodego i młodej. Ona jest smutna, skupiona w sobie, on zaś junak dziarski, wesoły. Mowy zapraszające dość podobne do siebie nie sa pozbawione charakteru, aczkolwiek czuć już w nich wpływ szkoły. - To są literackie utwory z najniższej warstwy (K:9-252) (G-114, 118, 130).

§ 42. To wszystko, co dotąd opisałem zwie się zmówiny! Nadto są jeszcze zaręczyny, które tu i ówdzie mają wylączną nazwę, a czasami łączą się najzupełniej ze zmówinami. Zaręczyny nie zawsze są zamianą pierścionków, bywają także zamianą chleba, zamianą wieńców. Najpiękniejszym a niezawodnie najstarszym obrzędem zaręczyn jest ten, gdy młodzi nad rankiem, już po błogosławieństwie rodziców i oprowadzeniu przez nich, swata lub starszego drużbę trzykroć około stołu, na którym leży chleb na chustce, darowanej młodemu przez młodą w dniu pierwszych zapowiedzi, (czasami jest ona darowaną młodemu przez starszą druchnę a zachowuje

sie ja aż do grobu) siaduja naprzeciw siebie, podają sobie rece na chlebie a ten, który ich prowadził zapytuje raz, lub trzy razy rodziców jej i ją: "z wolą czy niewolą ma zwiazać ich rece?" Ona odpowiada: "z wola". Aż potad ona wolna i sama soba rozporządza, skoro jednak ręce zostały zwiazane, oni już sa małżonkami, ona żona, posłuszna meżowi; wiec, gdy po chwili pełniacy obrządek zapytuje, czy ma rece rozwiązać, ona już milczy a on rozkazuje "rozwiazać rece, byleby nie serca". Wiazanie rak dokonuja też czasami starościny. Czesto też wszyscy obecni biora w tem udział. Każdy podchodzi, kładzie reke na rekach młodych i mówi: "niech Was Bóg błogosławi". Swatowie młodego zabieraja, chleb błogosławiony, zwany odtąd wyzwolonym i wraz z młodym odchodza do domu młodego, dziela ten chleb miedzy siebie i każdy niesie część swego chleba błogosławionego. W czasie zareczyn drużka wypowiada wśród izby życzenia: "bodaj żyli zdrowi, weseli, jak w niebie anieli, szczerze się miłowali, ochotnie pracowali, żydom nie dłużyli, panom wiernie służyli, dziatki wychowywali, chaty przed biednym nie zamykali". Kto się wpatrzy w rytuał tych zaręczyn, ten musi uznać, że to nasza stara forma ślubu, z epoki jeszcze przedchrześcijańskiej; ślub przy domowym ołtarzu dany przez patryarche rodu lub jego zastępce. Znamiennem jest to, że w niektórych okolicach, gdy ksiądz odmawia ślubu dla nieznajomości religii, lub innej przyczyny, to jednak wesele odbywa się najformalniej a ślub bywa dany w kilka tygodni poźniej. Znamiennem również i to, że w niektórych okolicach narzeczeni przy uczcie zaręczynowej siedzą przy sobie, ale nie jedzą tak, jak to bardzo często widzimy przy uczcie poślubnej. Oni już uważaja siebie za małżonków. Nawet przy zmówinach są już tak uważani, stoją w kacie z daleka a gospodarze podaja im chleb i wódke. (K:6 - 28, 62: 9-226: 11-169; 16-176, 178, 181; 18-65; 23-136, 175;  $M^3$  172; (G-88, 92). (Lud-II-246).

§ 43. Bywa i w ten sposób, że w dzień oznaczony po wieczerzy — swacha pyta gości, czy się zgadzają na wesele?

To niby zapytanie społeczeństwa, czy chetne jest ten zwiazek uznać? Potem pyta matkę raz drugi i trzeci. Dopiero za trzecim razem matka odpowiada: "niech Bóg błogosławi", potem toż samo odpowiada ojciec. Wtedy jeden ze statecznych gospodarzy bierze pierścienie, błogosławi i daje młodym, ostrzegając, że po zaręczynach może ich rozłączyć tylko rydel i motyka. - To wiec widoczne, że to pierwotny ślub. tak ważny, jak kościelny. Młodemu pierścień wkłada swacha młodej, a swat czyli starosta pannie młodej. Panna młoda chlusta z kieliszka młodemu w oczy i rzuca mu nową chustke, a pan młody robi jej odwet. Inny rytuał jest ten, że najstarszy drużba oddaje najstarszej druchnie pierścionki ślubne a otoczenie śpiewa. "pośród sioła, kużnia stała", chór prowadzi dalej: "Lado! Lado! Biją młoty w pierścień złoty z młodym Jasieńkiem ku slubowi", chór odpowiada: "Łado! Łado" (K 16-145; 22-56) (G-95; Porów. pieśni o Kosma i Damianie w Rosyi § 224 — nadto Friedberg Emil — Eheschlissung und Ehescheidung in England. Berlin 1894 str. 54 i n. - Schurtz Urgeschichte der Kultur. Wien 1900 str. 160 i n.).

§ 44. A jeszcze inny rytuał jest ten, że młody przynosi wódkę a drużba woła na pannę młodą, by dała "wózka" tak się nazywa kielich przy zaręczynach, który musi być podany przez młodą. Drużba stawi kieliszek na miseczkę, młody kładzie na nią 2 złote, co się zowie dukatem a drużka podaje do młodej. Ona w zamian daje pierścień, kieliszek wódki i biały ręcznik a mówi się: "panna młoda prosi na swoja barwe". W innym rytuale drużba zarecza, stawiajac przed sobą trzy pary -- młodych i rodziców obojga. Kropi pierścionki święconą wodą, prawi oracyę, potem daje im pierścionki i mówi, że gdyby ona poniechała, to zapłaci 5 talarów a gdyby on, to 10 na kościół, potem daje młodemu wieniec od niej a prosi o czerwieniec, który jej wręcza mówiąc: "daje ci w fartuszek, ażeby ci też urósł brzuszek". Tu widzimy dość jasno jak stary rytuał traci swój religijny charakter aczkolwiek drużba ciagle ma role, że tak powiem świeckiego kapłana. W oracyach weselnych ciągle się powtarza: "póki ich starszy drużba do stanu małżeńskiego, do domu Bożego, do Sakramentu Przenajświętszego nie doprowadzi". Drużba starszy nosi biały ręcznik przez ramię a na czapce i na piersiach wieniec, w ręku zaś ma kańczug, swat nosi ręcznik przez ramię a drużba przez ramię i w pasie. (K. 9-179; 11-299, 316; 11-169; C-241).

§ 45. Dawniej zamiana wianków była powszechną – wiemy o tem zwyczaju z IX w. za papieża Mikołaja. To jeszcze przy ślubie pozostało, jak to obaczymy (§ 62) lecz przy zaręczynach jeszcze to dziś istnieje tylko w pieśni. Po spowiedzi wieczorem bywa zwykle uczta tylko dla zamężnych, nawet siostra młodej chowa się do kuchni lub za piec. On jej daje pierścionek i 3 talary a ona mu chustkę ponsowa, zieloną lub kaczorową, najstarsza zaś z kobiet rozmarynem panny młodej kropi zgromadzonych. To także kapłanka. Czasami młodzi osobno kupuja sobie pierścionki, ksiądz je święci a w dniu zaręczyn sadzają ich naprzeciw, oni piją z jednego kieliszka. Czasami już przy zaręczynach drużbowie urządzają z chustek baldachim (porów. § 165) i tam młodzi siedzą następnie przez całe wesele. Również na zaręczynach urządzaja zabawkę, pokrywając troje dziewcząt, które młody ma odgadnąć. Po obiedzie zaręczynowym, gdy młody już odchodzi, trzy razy wraca się od progu, całuje narzeczona i prosi, by słowa nie zmieniła — ona trzy razy przyrzeka a druchny wyprowadzają ich z izby. Pocałunek wobec wszystkich na zaręczynach jest niemal wszędzie. Na Litwie młody z drużyna i swatem na czele wchodza około 10-tej i milcząc a w czapkach sadowią się za stół. Wtedy gospodarz chaty nie chce do niej wejść, mówiac, że tam inni już gospodarują. młody idzie go o to prosić, on wchodzi i prowadzi młodego na starsze miejsce - potem wprowadzają młodą, która się wszystkim bardzo nizko kłania, potem prosi jedną z krewnych, by jej towarzyszyła jako młodzica. Teraz dopiero wchodzi matka i siada w końcu stołu naprzeciw meża. Na Podlasiu, gdy swat lub swaszka wyrozumieli rodziców, to ci prowadzą córkę przed młodego i pytają: "Ty chciałeś naszą córkę?" Tak! — "Boh z wami!" mówią starzy a młody wkłada na palec dziewczyny obrączkę (K. M<sup>5</sup> 230). To jest najkrótszy rytuał. Nad chatą, gdzie ma być wesele, powiewa chorągiew biało czerwona. (K:9-204; 11-53, 191; 18-65; 20-113; M<sup>5</sup> 239: C-215, 294, 295) (G-64, 91, 101).

## 3. Korowaj.

§ 46. Wszystko, co się da powiedzieć o korowaju i kołaczu, to się stosuje narówni do Rusi i Polski a nawet do dalszych krajów. — Korowaj i kołacz jest to jedno i to samo, o czem świadczy cały szereg rytualnych pieśni a nawet nazwa korowaj przez Lubelskie i Mazowieckie wchodzi w głąb ludności rdzennie polskiej.

Po zaręczynach głównym momentem weselnym jest pieczenie weselnego ciasta, zwanego kołaczem lub korowajem. W zasadzie jest to chleb pszenny bez soli, jednakże w wielkiej liczbie okolic jest to już tylko obfitsze pieczenie smaezniejszego ciasta jak zwykle. W Mazowszu naprzykład pieka cały tydzień placki z korca żyta i czterech korców pszenicy, w Kaliskiem z serem i cukrem, bo to na uroczystość; ale jeszcze mamy długi szereg okolic, w których to pieczenie jest sprawa rytualna, przy której jak najjawniej o smak nie chodzi (porów. § 48, 52). – Poraz pierwszy korowaj jest wspomniany 1526 r. przy weselu Cara Wasyla z Helena Glińska. - Były dwa korowaje upiększone pieniędzmi i pozłotą (Sum. Sw. str. 133). Chleb gra ogromną rolę na naszem weselu - nietylko młodzi, ale nawet drużba i drużka przez całe wesele nosza bez przerwy chleb w zanadrzu, a to przeciw wszelkiej złej sile; korowaj zasię jest, że tak powiem, zawsze obecnym przez całe wesele. Pierwszy a także ostatni kasek jego spożywaja nowożeńcy wspólnie. Wszelka

robota z korowajem od mieszenia ciasta aż do rozdzielenia jego ma swój rytuał i pieśni uroczyste. Nawet sama robota ma swa rytualna nazwę – lepić, pleskać, bhaty korowaj. "Pomoży Boże i Preczysta Maty w tim domu pry tisowym stołu korowaj bhaty!" Korowaj nie może być pieczony kiedybadź, koniecznie w słoneczny dzień, a jeżeli naznaczony takim nie jest, to trzeba się wstrzymać do pierwszego promyka słońca. W innych atoli okolicach twierdza, iż trzeba go piec w nocy, pomału, przytem dużo gawędzić, żeby to się przeciagneło aż do świtu. To drugie stanowczo pierwotne, bo zwróćmy na to uwage, że wszelkie sprawy wiążące nas z nadziemskiemi siłami winne się odprawiać tajemniczo, w nocy, przed wschodem słońca. Pieka korowaj w dzień, jaki w danej okolicy jest przyjety zwyczajem, ale jeżeli "on lub ona w ten dzień urodzeni" to lepiej dzień przełożyć. (K:16—153: C-213, 218; M<sup>5</sup> 144; P<sup>1</sup> 226, 249, 275), (FB-1427, 1428).

§ 47. On nie może być pieczony przez kogobadź a szczególnie przez płatną osobę. Jeżeli taka konieczność się zdarzy, że trzeba powierzyć to piekarce, to i wtedy nie płaci się pieniędzmi, lecz warzywem, maka, przedziwem i t. p. To zwyczaj jeszcze z tej dalekiej epoki, gdy wszelka praca i produkt nie były płacone ale tylko zamieniane. Pieczenie jego jest okazaniem wzajemnego szacunku i zaszczytu domowników i tych korowajnie, które się tego podejmują. Bywa ich 10, 12 i więcej, zamężne, szanowane kobiety. Schodzą się do chaty, niosac z soba słoninę i makę, stawia koryto wśród izby i do niego zsypują makę własną i domową. Są też proszeni i mężczyźni korowajnicy, bo przy mieszeniu ciasta trzeba dużo siły. Sa okolice, gdzie sama panna młoda powinna w przeddzień ślubu spiec korowaj. Jedna z kobiet jest kierownica a musi być doświadczoną w miarze i wadze i to na oko, bowiem dwa razy dla tejże dziewczyny korowaj się nie robi, wiec trzeba od razu zamiesić i to bardzo gesto njak na korowaj" a tyle maki, by zwyczajowa tej okolicy ilość korowajów mogła być z ciasta uformowana. Zła to wróżba,

śmiertelna dla młodej pary, jeżeliby się główna korowajnica omyliła w podziale ciasta i nie wystarczyło na wszystkie małe korowaje, bowiem prócz wielkiego, który wedle pieśni waży 9 miar, zawiera 7 sit maki, 7 fasek masła i 7 kop jaj i który jest dzielony między wszystkich gości, bodaj po malutkiem kawaleczku, piecze się jeszcze pewna liczba małych, rozdawanych najbliższym z rodziny a także ksiedzu, dziedzicowi i t. p. jeszcze przed weselem. Te najczęściej zwa się kołaczami, niesie je drużba wraz z młodzianem a są one upiększone wieńcem z piór kogucich, wstążek, gałązek, barwinku i t. p. Bardzo charakterystycznym jest posyłany na Rusi proboszczowi. Pośrodku jest wetknieta "trójgałezista rózga", której końce są ustrojone trzema jabłkami. Takaż rózge widzimy w korowaju młodego, który niosa przed nim, gdy idzie po młodą (porówn. z trójrózgą w Indyach z trzema słońcami - M. Zm. A. pg. 54, fig. 155). - Wielki korowaj jest zwykle otoczouy plecionką, która przedstawia warkocz panny młodej. Na korowaju leży takaż plecionka, bo wraz z pożyciem korowaja ustaje krasa dziewicza i dla tego to czepiec wnoszą na korowaju, gdy przychodzi chwila oczepin. Na Ukrainie są trzy rodzaje weselnego ciasta z im właściwą nazwa: 1) szyszki, które się ciagle rozdają. 2) korowaj, ciasto najbardziej rytualne szczególnie przy pieczeniu i 3) wercz, ciasto honorowe, którem zawsze rytualnie obdzielają a nie jak korowaj, który czasami idzie "na Zaporoźców" (gapiów stojacych za progiem) rwących go na kawałki. - Szyszki mają ściśle przepisaną formę. Na podstawie koła jest sformowany krzyż a pośrodku na storc jest szyszka. Pieczenie korowaja odbywa się współcześnie u młodego i u młodej, lecz zdarza się, że u młodej pieką oba korowaje a potem posyłają do młodego jemu przynależny. Jest pewna różnica. Na korowaju panny młodej jest krzyż na całym korowaju, na pozostałych częściach są księżyce z krzyżykami na rogach i w środku, nadto ptaszki, makówki i t. p. Korowaj młodego prócz tych ozdób ma jeszcze 7 gałązek około 3/4 łokcia wysokich, dwu i trzyprętowych naprzemian ustawionych a cały ten gaik jest opasany czerwonym pasem, a na prątkach zaś powtykane jagody kaliny, obarzanki i t. p. (K: M¹ 152; M⁵ 144, 183, 231; P¹ 226, 275, 272; 16—166; C—341; 10—303) (G—138, 143, 146, 151, 189; Łoz. 57, 81; Czub. 214 N—181, 185).

§ 48. I wedle okolic zmienia się także forma korowaja. Bywa to czasami wprost wielki bochen żytniego chleba, średnicy 1<sup>1</sup>/<sub>o</sub> łokcia a ubrany z wierzchu ciastem pszennem w kształcie kwiatów i aniołków. Na Ukrainie jest to pieczywo pszenne z wyobrażeniem gołabków na nim, do wnetrza jego kładzie się moneta i 4 całe jaja – w niektórych okolicach bywa żytnie a jaj kładzie się tylko dwa. Ciagle w pieśniach i przemowach słyszymy o pieczywie żytniem i pszennem. Ta dwoistość materyałów jest rytualna, tembardziej jeżeli zważymy, że korowaj jest symbolem właśnie nowożeńców, co tylekroć będziemy widzieli. Zupełnie odrębnej formy korowaj opisuje Czubiński (IV., 236). — Na placku posypanym owsem kłada kopiejkę, na nia nakładaja 7 palanyć, a na górnej jest wyobrażenie księżyca - wokoło stawiają 5 szyszek i to wszystko razem opasują. W wielką, w środku korowaja stojąca szyszkę, wtykają 5 zlepionych razem świec, otykają też niemi wokoło korowaj, zapalają i razem z korowajem wkładają do pieca. Dwie wielkie szyszki sa farbowane na czerwono, to dla młodego i młodej. Niezmiernie oryginalnej formy jest w Giełczynie nad Narwia, długi dwie stopy, stopę szeroki a pół stopy gruby (przypomina ciasto na Boże Narodzenie zwane strucel) jest ustawiony na dwóch kogucich nogach. Jest on uważany za szczególna świętość (K, M<sup>5</sup> 143). Korowaj był wszędzie w użyciu, to nie ulega najmniejszej wątpliwości, bowiem nie przypominam sobie ani jednej okolicy, w którejby, czy to w mowie oratora, czy w pieśniach weselnych nie było mowy o "kolaczach rogaczach", a słyszymy o nich już w XVI i XVII w., żadne zaślubiny nie mogły się obejść bez nich, Szymonowicz śpiewa o nich w swej sielance Nr XII. Były one stożkowate w rodzaju zawoi tureckich i w tej formie z szyszka pośrodku

zachowały się jeszcze do dziś w Łomżyńskiem i Lubelskiem, gdzie się zową korowalem. Tego właśnie kształtu są szyszki na Ukrainie. Bywa kołacz kijowy i babi, ten własnie z warkoczową plecionką w formie tureckiego zawoju i takiemi one były w XV do XVII w. Czasami zwą go weselnym pirogiem. Na Litwie zwie się on karwojus. Na Białorusi pieką 3 rodzaje ciast — jeden w formie półksiężyca przeznaczony do mieniania, drugi okrągły, zwany pierapieczą, trzeci to niewielka bułeczka, z którą młoducha idzie poraz pierwszy po weselu do rzeki prać bieliznę. Przychodzą do niej przyjaciółki, pomagają w robocie i zjedzeniu. (K: 10—297; 11—86; 16—211; 22—50, M<sup>5</sup> 141; P<sup>1</sup> 171) (G—141, 329).

§ 49. Korowajnice, nim poczna robotę, pytają: "Tato i mamo! Czy z Bogiem dozwalacie ten korowaj lepić i dom rozweselić?" To sprawa całej rodziny, jak o tem pieśń świadczy: "Korowaju! Korowaju! ja cię przybieram to w kwiat, to w kaline z cała swa rodzina bliska i daleka, biedna i bogata" a inna pieśń mówi: "oj Łado! Łado! w tym domu wszyscy święci zaczynają wesele! oj Łado Lado! stąpie na kaline, krzykne na rodzine: oj bywaj! bywaj! rodzino moja u korowaja mego". Nim maka zostanie wsypana do dzieży, matka chrzestna młodej prosi wszystkich o trzykrotne błogosławieństwo. Zwykle matka młodej wsypuje makę, ta zaś jest podarkiem młodego a gdy już pracują nad umieszeniem to śpiewają: "nie stój Boże za drzwiami, wejdż Boże do chaty i siadź Boże na pokuciu a daj młodym dole". Korowajnice dolewają trochę wódki, by korowaj był wesoly a nadto dosypują swej maki. Pszenica na makę do korowaja powinna być wedle pieśni z 7 stogów od 7 lat stojących, a woda z 3 rzek świętych. To pieczywo jest święte, bo ono symbolem małżeństwa, tej instytucyj którą sam Bóg ustanowił i pieśń ludowa tak o nim mówi: "Trójca po cerkwi chodzi, Zbawcę za rączkę wodzi, a Zbawca jej się pyta: kto się troszczy o korowaj? - czy z sioła sielanka? - czy z miasta burmistrzowa czy sama Najświętsza Panna?" "Chodź do nas Zbawicielu na wesele" mówi inna pieśń i dodaje "sam

Bóg korowaj miesi, Aniolowie wodę noszą, Pana Boga za nim proszą, a J. Chrystus chustą nakrywa". W okolicach Pińska kładą na nim znaczki "uformowane z części krzyża i księżyca". To jawne, że to jeden ze znaczków naszej pierwotnej symboliki (MZm. A. naprz. fig. 211, 228, 465, 482). Na Mazowszu i na Litwie wyciskają na głównym korowaju kieliszkiem lub szklanką słońce, księżyce, a wyrabiają na nim również krzyże, koła i półkola. Mając piec korowaj, przedewszystkiem gotuja, co trzeba na wyżywienie się przez cały dzień, bowiem po pieczeniu korowaja nie wolno nic do pieca sadzać aż do dnia nastepnego. Po pieczeniu wiec strawy trzeba przedewszystkiem piec oczyścić. Najbliższy krewny, którego nazywają kędzierzawym albo "pełechatym", miotłą z sosny wymiata piec a za każdem posunięciem miotły mówi: "Ojcze! Matko! błogosławcie dar boży do pieca wsadzić", a obecni odpowiadają: "niech Bóg błogosławi!" (K: M<sup>5</sup> 142, 143;  $P^1$  228; C-214, 285) (Czub. 222, 236; G-139, 147, 150, 151; N-185; FB-1431).

§ 50. Do zaznaczenia jest zwyczaj zachowany w okolicach Prużany, iż korowajnice pracują przybrane w męskie czapki. Nie trzeba myśleć, że to przez wzgląd na ochędóstwo, by włos z głowy nie padł do ciasta, bo on tak samo może upaść z czapki, a najlepiej byłoby zawiazać głowę biała, świeżo wypraną chustą. Znaczenie tego jest o wiele głębsze. Wdziewanie męskiego stroju przez kobiety częściowe a nawet niemal całkowite jak również przybieranie roli kobiety przez mężczyznę (couvade prw. M. Zm. M. § 73 i 171) (Prw. Schr. 73, 93, 95), znajdujemy u wielu ludów, lecz o ile wiem wyłącznie przy weselu lub narodzinach dziecka, gdy tańcza we dworze, to się przebierają baby za chłopów i odwrotnie, to się nazywa "robić stróżki". W niektórych okolicach swachy do wszelkich obrzędów weselnych przywdziewają baranie, męzkie czapki. By rozumieć i czuć ludowe zwyczaje, trzeba tak naiwnie wierzyć, jak nasz lud wierzy, trzeba czuć koło siebie gromady rozmaitych duchów i tak je sobie przedstawiać, jak on je przedstawia. – Szatana lud sobie wyobraża,

jako istote, której główna, jedyna niemal chęcia jest to szkodzenie człowiekowi. Ta żądza w nim tak jest silną, że on jest wprost wściekły, pedzi na oślep wedle głównego pozoru, bez rozwagi. I dlatego mamy tyle podań ludowych, w których szatan daje się złapać, jak ostatni gapa. Również naiwnie, jak lud krakowski (K-7, 5) wierzmy w to, że szatan wydał wojnę Bogu dopiero wtedy, gdy Bóg Adamowi dał Ewę za prawą małżonkę. Rodzina więc i dzieci. w małżeństwie prawem zrodzone, sa głównym przedmiotem nienawiści szatana. Gdy młodzi ida do ołtarza, to Anioł stróż powiada: "oto moja para!" a czart przeklęty krzyczy: "nie moja para". Z tem łączy się ogromny cykl obrzedów, przesadów, czarów dotyczacych nowożeńców, położnicy, dziecka do 7 lat. Jako najbardziej znamiennem wierzeniem w tej sprawie jest przesąd, że dziewczęta upadłe i córki czarownicy rodza bez boleści (M. Zm. M. § 70), bo one nie są w prawem małżeństwie, więc szatan oszczedza im bolów, a przecie wszelkie bole od niego pochodza. (K: M<sup>5</sup> 144; 10-268) (G-121, 154; 105, VIII, 496).

§ 51. Pozostawiajac inne tradycye na stronie, jako na dzíś do nas nie należace wróćmy do wesela. Już pare razy wskazałem, że nietylko nowożeńcy, lecz nawet ich przyjaciele są w niebezpieczeństwie ze strony złych sił. W starej Litwie narzeczona nigdy sama nie wychodziła z domu. Na weselu niebezpiecznie jest rozdziewać się z kożuchów i sukman nawet w tańcu i na noc, złe bowiem czyha. W izbie też weselnej zamykają starannie drzwi, każdy wchodzący zaraz zamyka, okna też a nawet otwór w kominie baby zatykają. Korowaj jest świętem ciastem wesela, koniecznem przy tej uroczystości a nawet w pewnym względzie utożsamieniem nowożeńców, od niego zależy dobrobyt a nawet śmierć (§ 47), wiec to się rozumie, że szatan, pędząc przez wieś, łypie oczyma na prawo i lewo, czy nie zobaczy gdzie wesela lub przygotowania ku temu jak naprz, pieczenie korowaja. Ot w tej chacie wielkie światło, wielki ruch! może tam! - Ej nie! same baranie czapki - to chłopi coś tam

radzą – żadnej baby!" – pędzi dalej oszukany dyabeł. (K. C. 257).

§ 52. Gdy ciasto w dzieży ma być już przykryte, by rosło, wtedy swat unosi z lekka dzieże z czterech rogów, by i inne dziewczęta z tej chaty poszły za maż (FB-1429), a chór śpiewa: "ruszaj, ruszaj korowaju iz bożoho raju!" (G-143). Gdy ciasto z dzieży ma być już wybierane, pierwsze dwie garści wybiera główna korowajnica na krzyż i z nich piecze dwa najmniejsze korowajki, które nowożeńcy nosza w zanadrzu przez całe wesele, a jedzą w jednych okolicach zaraz po ślubie przed cerkwia, obdzielając niemi wzajemne rodziny (K. P<sup>1</sup> 226), albo dopiero nazajutrz po ślubie, jeszcze w łożnicy (FB. 1434). To jest część korowaja najpierw spieczona a ostatnia spożyta, zarazem pierwszy i ostatni kawałek. Ody ciasto jest już wyjęte z dzieży, wtedy wśród izby stawi się osłon t. j. stół czy stolek pokryty białą serwetą, na nim stawia dzieże z wiekiem odwróconem, na tem wieku kłada słomę na krzyż, na niej placek i dopiero na niem wyrabia się korowaj. Wtedy do dzieży przylepia się 5 świec z sobą zlepionych a nadto jedna pali się wewnątrz dzieży (porówn. §§ 254, 255 -- pięć bóstw małżeńskich). I -- Gdy korowaj już jest zrobiony, wtedy obcinają po kawałku ciasto i robią z tego szyszki i werczy. Potem do wielkiej środkowej szyszki wtykaja owe pięć świec i tak zapalone wraz z korowajem ida do pieca. Wtedy się gasi owa szósta świeca w dzieży. Ojciec młodej kładzie parę kopiejek na środku a matka wciska je łokciem do ciasta. — Prócz tego wyciskają słońca, księżyce! (K: M<sup>5</sup> 231; P<sup>1</sup> 226) (Czub. 221, 227, 238; FB-1429, 1434 N-187; G-143, 329) (Prw. § 46).

§ 53. Gdy następnie ustroją go w gałązki, kółka, splotki, naówczas chór śpiewa: "Najświętsza Panno Maryo! wejdź do nas do chaty, przemów słóweczko, bo mamy piec korowaj" a wtedy... "oj Łado! Łado! przypada anioł, w piec zagląda i mówi: czas korowaj sadzać!" Starsza korowajnica wraz ze starostą sadzają go do pieca na nowej łopacie, która już do innego pieczywa użytą być nie może, więc ją wyrzucają na

dach, ale przedtem jeszcze korowajnica przez kilka minut skacze po izbie, stukając tą łopatą po ziemi i powale a także uderza nią raz po głowie marszałka. Zwracam uwagę na to stukanie po powale, bo ono się jeszcze powtórzy w czasie wesela. W innych okolicach starosta z łopatą okręca się trzy razy i oddaje ją za drzwiami stojącej gawiedzi, lub wyrzuca na dach, by korowaj się udał. W izbie, gdzie pieką korowaj, nie może być drugiej łopaty, bo może jej czarownica używała, toby się korowaj nie udał. Teraz wypędzają z izby "pełechatego", który piec wymiatał, swatowie zaś, korowajnicy z korowajnicami biorą dzieżę na ręce, uderzają nią o belek, całują się na krzyż, noszą po chacie, tańcują i spie wają: "piec stoi na sochach, dzieżę noszą na rękach, pocałujmy się, kto komu rad" — (K: M<sup>5</sup> 143, 144) (WS: VII – 689, VIII – 425) (G—149, 152, 154; Czub. 259).

§ 54. Gdy korowaj już się upiekł, wtedy wyjmuja go z pieca, śpiewając: "Ruszaj! ruszaj korowaju z bożego raju". "A witajże witaj, święty korowaju! A gdzieżeś bywał święty korowaju? A cóżeś widział korowaju pyszny?" "Widziałem miesiac i zorzę, to byli nasi nowożeńcy". Cała natura bierze udział w tej sprawie, bo oto "leciały gaski z wyraju i pytały: czy już korowaj splaskany? A czemu nas nie zawołali, mybyśmy skrzydłami i nóżkami splaskali". "Łado! Łado! Jakiż ty Marysiu masz piękny korowaj!" a dziewczyna odpowiada "to moja zasłużeńka u mego bateńka!" Gdy już zupełnie go wyjma, śpiewają: "a to się nam udał korowaj! żelazna podeszwa, srebrne obrecze a na wierzchu żółty kwiat (porówn. § 128, 132, 190, 296, 297), sławny nasz korowaj na cały świat!". Kładą go na wieku od dzieży przykrytem obrusem i posypanem żytem, lub owsem a bojarowie dobijaja się choćby o szczyptę tego owsa, by dać swoim koniom, jako rzecz wielce skuteczną przeciw chorobom. Stroja go teraz w gałazki ciastem poobwijane, w szyszki, jabłka, kaline i różne kwiatki jak zimoziele, zimoziaj, wszczielone, wszeżywe, modrzak i t. p. zioła, które i pod śniegiem są zielone, wtykają weń rózgę weselna w takież zioła ustrojona i wołają marszałka i podmarszałka, by go odnieśli do komory oni się wymawiają, powiadając, że to za wielki ciężar, więc żądają poczęstunku, poczem wkładają sobie na głowe, trzy razy obchodza izbe, kłaniaja sie, mówia: "niech bedzie pochwalony J. Chrystus!" i wnosza do komory, gdv chór śpiewa "obiecała komoreńkę dać, gdzie korowaj schować". Czasami bywa umieszczony nad łożem gospodarskiem a w każdym razie korowaj jest odtad rzecza święta na weselu, trzymana ciagle w charakterze symbolicznym. Pare kasków korowaja wyrzucaja na dach dla ptaków. Gdy pieczenie korowaja w domu młodego jest skończone, wtedy sadzaja na ławie rodziców rodzonych i chrzestnych i poczyna się błogosławieństwo a młody chodzi od jednego do drugiego na klęczkach. Ten śpiew "Łado! Łado!" który tak czesto sie powtarza w wielu bardzo okolicach, jest najzupełniej niezrozumiały dla ludu. Jest to zapewne wzywanie zapomnianego bostwa ładu i porządku w miłości, czem właśnie w życiu płciowem ludzkości jest małżeństwo w przeciwstawieniu z nieładem połaczeń dorywczych. To tak starodawne, że lud tego nawet nie rozumie, chociaż śpiewa to z pietyzmem a nawet ma odrebne wyrażenie się na ładhowanie i ładhować. To wołanie "Łado! Łado!" na naszem weselu odpowiada duchem wołaniu "swaha! swaha!" (Błogosławieństwo!) na weselu u Hindusów (§ 299, 301). (K:C-202, 222, 247, 249 - M<sup>3</sup> 194) (Czub. - 245, 249; G - 145, 149, 152, 200, 332; WS. VII--691, 694, 699).

§ 55. Korowaj w czasie wesela jest przedstawicielem samych młodych. W niektórych okolicach robią na korowaju dwie postacie ludzkie obok siebie — to obraz nowożeńców (G-140, 146). Upieczony korowaj składa się na wieku dzieży a dziewczęta przystępują do niego jak do panny młodej i z rytualnemi pieśniami ubierają go. Gdy się okaże brak panieństwa panny młodej, to pierwszą rzeczą jest zerwanie kaliny z korowaja (§ 116, 149). Prawdopodobnie dzielenie korowaja i jedzenie jego przez wszystkich jest zastępstwem dawnego zwyczaju, gdy panna młoda każ-

demu udzielała sie na weselu a teraz tylko tańczy z każdym. Bardzo za tem przemawia na Ukrainie taniec po rozdzieleniu korowaja na prześcieradle z łożnicy panny młodej. Wszyscy tańczą po kolei i płacą jakiś datek (N. 232, § 60). Łoziński zaś (125) zapisał pieśń, w której najotwarciej powiedziano "a kto nastolnyka ukusyt' toj z moło doju spaty musyt". Gdy orszak weselny młodego idzie na dziewiczy wieczór do młodej, to najpierw jednym z małych korowajów błogosławi go ojciec i daje potem swasze do torby, korowaj matczyny pozostaje w chacie a główny, jego samego korowaj, niosa ostentacyjnie przed całym orszakiem. Tak samo, gdy ona przechodzi do chaty męża. Gdy kniaż z bojarami przybywa do kniahini, zastaje brame zamknieta, wtedy posyła trzy razy kołacz, a brama zostaje otwarta. Wszedłszy do izby, obchodzą trzy razy stół a następnie poczyna się obrzęd proszenia o przebaczenie. Prostacze, naiwne ale bardzo charakterystyczne utożsamienie korowaja z panna młoda spotykamy w następnej piosnce: "Kołaczu! kołaczu! kto na ciebie orał? Stasieńko z Kasieńka kiedy ja namawiał. Kto ciebie podsiewał? Stasienko z Kasienka kiej sie na niej kiwał. Kto na ciebie palił? Stasieńko z Kasieńka a ojciec ich chwalił. Kto z pieca wymiatał? Stasieńko z Kasieńka po brzuchu ją drapał". Pałenie w piecu i coitus, pieczenie chleba, rodzajność a płodność widzimy tu jako synonymy. (K:16-160: 22-50; C-214; P' 238, 260, 322) (Loz.-125; N-232).

§ 56. Gdy przychodzi chwila wyjazdu do kościoła obnoszą korowaj trzy razy na około wozu i kładą na chwilę przed końmi. To już w XVII w. było we zwyczaju. Jedzenie korowaja i obdzielenie przez drużbę bywa w różnych chwilach wesela wedle zwyczaju okolicy — najczęściej na głównej uczcie weselnej i wtedy pali się przy nim 6—9 święc aż do skończenie uczty (G—332). Bywa także przy oczepinach, lecz zdarza się, że aż po wywodzie z panieństwa. — Wielki korowaj obrzędowy, ofiarowany czasem przez swatówę rozdziela na weselu pierwszy drużba lub swat a zła to przepowiednia — niedostatku — jeżeli dla kogo niestało, lub

jeżeli kogo ominął. Pozostawiają nawet przez cały ciąg wesela dla nieobecnych. Na Ukrainie główny korowaj jest zwykle roztargany - chwyta, kto chce i jak chce, co sie nazywa dzielić "na Zaporożców". Wercz zaś dzieli sie tylko między rodzinę i znakomitszych gości. Starszy drużba kraje i wywołuje ród wedle pieśni: "Łado! Łado! korowaj krajcie a rodu nie mijaicie – jak staremu, tak młodemu choć no okruszku dajcie!" Zaczynając od pana i popa drużba woła: "a czy jest X. Y. a może jego namiestnik?" Drużka daje chleb a młoda częstuje wódką, młodszy zaś drużba zapisuje dary wywołanych kołkiem na ścieli i szuruje umyślnie jak najsilniej, by jak najbardziej odrapać, by młoda zaraz miała robote w chacie, przyczem dogaduje, co może, bo to jest główna zaleta młodego drużby, że powinien być wielkim łgarzem (brechun), każdy krajcar nazywa czerwieńcem a chór śpiewa "oj rode bohatyj! daruj towar rohatyj" (N. 231). Opisane tu dzielenie korowaja musi mieć swoja sankcye i dlatego drużba trzy razy prosi o pozwolenie sprezentowania korowaja a gdy je otrzyma wnosi go z komory na stół, sadza rodziców plecyma do stołu i pyta trzy razy: "czy wolno ten dar rozdrobić" (K. M<sup>3</sup> 199). Družba najpierw dla siebie wyjmuje owa rososzke przystrojona na końcu jabłkami i zajączkami a potem dzieli ten marcypan. Czasami bywa jedzony po oczepinach, więc gdy przychodzi ta chwila, bojarowie domagaja sie wniesienia. Na wniesionym korowaju leży namitka (strój meżatek przy religijnych obrzedach jak chrzest, ślub krewnych, spowiedź, komunia i t. p.) to godło matrony i broń Boże iść w nim na jaka zabawe do karczmy. Otoczenie śpiewa "domyśl się Marysiu po co to korowaj wnoszą?" (K. C—206). Korowaj jest święty i ma w sobie ogromną siłę. Na Białorusi kłada korowaj na posadi i przykrywają kożuchem, włosem do góry. Gdy przychodzi chwila oczepin, sadzają na nim panne młoda, lecz jeżeli ona nie jest dziewica a ośmieli się siaść na korowaju, to ściagnie na siebie i rodzine szereg nieszczęść. Powinna zażądać, by korowaj usunięto a wiara w to jest tak silna, że niemal nie zdarza się, by dziewczyna zataiła

prawdę (FB—1435; WS XIV 415). Korowaj tak samo jak rózga weselna (§ 60, 62) jest symbolem wprowadzenia młodych ludzi w życie płciowe i dlatego, gdy biorą się z sobą wdowiec i wdowa, to korowaja się nie piecze, bo "oni już mieli swój korowaj". Więc też zrozumiałem jest, że dla tejże dziewczyny korowaj nie piecze się dwa razy. Jeżeli wesele dla jakiejś przyczyny nie dojdzie do skutku, to korowaj zachowują chociażby i rok cały. Jeszcze jest szereg zwyczajów mających związek z korowajem, lecz, że większy mają związek z innemi momentami weselnemi, więc tam będzie właściwiej o nich mówić. (K:16-137, 160, 162, C-202, 206; P¹—238, 255, 259; M³ 199; M⁵ 163, 183) (N 222, 231; G—140, 241, 332; FB-1435, 1457) (WS. VII—700; XIV--415).

# 4. Dziewiczy wieczór.

§ 57. W tym artykule obejmuję trzy ważne momenta przedślubne. 1) Wicie wianka panny młodej albo wianków dla obu, 2) strojenie rózgi weselnej, która w niektórych okolicach zwa także wieńcem pana młodego i 3) rozpleciny warkocza panny młodej. Czas, w którym się to odbywa jak również sposób wykonania jest tak rozmaity, że to jest dość trudno stworzyć z tego jakieś opowiadanie w systemie. Aby małżeństwo było szcześliwe, ślub powinien być w czasie pełni i w nocy - to dogmat wiary ludowej pomimo zakazu synodów z XV w. odbywania ślubów w nocy. Dziewiczy wieczór, wicie wianków bywa najczęściej w wigilię ślubu, lecz bywa też i o wiele wcześniej przed ślubem. Na dziewiczy wieczór schodzą się druchny do chaty młodej, stół jest zasłany białym obrusem a one stoją wokoło. Panna młoda wynosi z komory w fartuchu zielona rute i rozsypuje ja po obrusie, przyczem chór śpiewa: "rozsypała Kasieńka drobną ruteńke po stole, któż te ruteńke pozbiera, Kasieńce wianek uwić ma?" Następuje odpowiedź, że ani ojciec, ani matka, ani brat, czy siostra, bo "w tem nikt żadnej nadziei nie ma" dopiero w końcu śpiew ogłasza, że "Jasieńko rutkę pozbiera, bo w niej nadzieję wszystką ma". Ruta to święte ziele przeciw urokom. (K:  $M^5$  152; 18-65) (G-71, 177, 178).

§ 58. Kształt wieńców jest najrozmaitszy. Są bardzo wielkie z rozmaitego kwiecia danego przez drużki a pośrodku maleńki z wiecznie zielonej jedliny ze złocista folga trzesaca sie na szczecinie. W dany dzień dziewczeta rozdają młodzia nom chustki i wieńce z rozmarynu na kapelusze i te chustki sa noszone aż do końca wesela. To sa wieńce, że tak nazwe strojowe dla drużek i drużb, które młoda rozdaje, gdy zaprasza na wesele. Wtedy ja najczęściej obdarzają przędziwem i dlatego to się zowie chodzeniem po lnowalnem.. Gdv w wigilię ślubu drużba lub dwaj młodzi przepasani przez plecy białemi chustami chodzą z muzyką i zapraszają, to się nazywa "ogrywaniem wieńców". I młoda też chodzi, powtarzając zaprosiny. Innego zupełnie charakteru wieniec, czy wieńce rytualne pp. młodych. Wedle słów pieśni: "z jednego kwiateczka nie będzie wianeczka, trzeba na wianeczek siedmiu gałązeczek". Ten wieniec jest przedstawicielem tego. który go nosi a oddaje drugiemu, z którym wchodzi w zwiazek małżeński. Wieniec dla młodej jest większych rozmiarów a wije go starsza drużka. Drugi wieniec maleńki, jak talar posyłają młodemu, niekiedy same wstążki z kokardą przypięta, na gałęzi zwa, się wieńcem. U kmieci wstęgi sa czerwone, u szlachty zaś białe. Bywa dodaną do tego koszula, która pan młody do ślubu wdziewa. Wieniec młodej wije się z ruty, chleba, placka, sera — młodego zaś z samej ruty. Rute na wieńce zwykle chowają dziewczeta na zimę, ukrywając ją pod garnkami i obsypując śniegiem. Młodej przypinają wieniec zaraz a młodego wianek leży na stole. Druchna prosi starszego drużbe, by dał jałowiec, rózge; przykrywają go białą chustką a do niej przypinają dwie wstażki i wianek pana młodego. To się zowie koroną. Jeżeli młodzian nie ma siostry, to panna młoda wije mu wieniec i przez drużbów czy braci posyła. Do obu wieńców sa wplecione obraczki kupione przez młodą. Nad Narwią cztery pierścionki są potrzebne — dwa na palce, dwa do wieńców są wplecione. Są ślady, że dawniej nie pierścionki lecz wianki mieniano, a w niektórych okolicach do dziś to pozostało. Rano przed ślubem odbywała się zamiana wieńców i pierścieni. W dniu ślubu z wieńca panny młodej starsza druchna oddziela kilka kwiatów sobie do boku, resztę rozbierają druchny. (K:6—16, 29, 31; 9—207; 10—319, 16—184; 18—111; M³ 97, 126, 167; M⁵ 138, 148, 151, 184, WS., X., 492—G, 96, 199), (porówn. § 49).

§ 59. Najpiekniejszy rytuał w zwiazku z wieńcem zachował się na Mazowszu. Młoda posyła młodemu wieniec, który parobcy niosą mu na bochenku chleba z muzyką i śpiewem; następnie młody z całem zgromadzeniem przychodzi do chaty młodej a drużba, trzymając wianek przez nia młodemu posłany, mówi: "składamy wieniec ten pannie młodej znów". Młoda wchodzi do izby w wieńcu, przyjmuje wieniec przyniesiony, a zbliżywszy się do młodego, zdejmuje własny wieniec z głowy, kładzie go na głowe młodego i mówi: "oddaje ci wieniec złoty, którym dotąd nosiła, bo dziś mi sam Bóg rozkazuje dać go na twoją głowę, bym do przeznaczonego czasu z toba żyła; oto wieniec na głowe położony, oto ten to mój maż narzeczony". Samodzielność kobiety naszego plemienia Arjów występuje tu w tak wielkiem świetle, w jakiem ona była w starożytnych Indyach. Drugą odmianą tego rytuału więcej prostaczych ale niezawodnie bardzo starych form znajdujemy w tymże kraju. Przed młodymi kłada niepoczety chleb, a oni i rodzice kładą na nim swe ręce — marszałek zaś wiąże je 4 razy. Potem marszałek zdejmuje biczem, znakiem władzy (do dziś u Indyan, w Ameryce i u Cyganów rodem z Hindostanu) czapkę z głowy młodego, druchna przypina doń wianek, a marszałek znowu bizunem wkłada ją na głowę zaślubionego. Zrękowiny te mają wagę ślubu a w kościele jest tylko stwierdzenie jego. Społeczeństwo całe władzą jego przedstawiciela oddaje młodemu wieniec dziewczyny, pozwala im żyć płciowo. Wedle innego rytuału młody z orszakiem przyjeżdża rano. Wtedy wianek wraz z młodą są zamknięci w komorze, trzeba przedewszystkiem wykupić. Gdy młoda wejdzie do izby, wtedy oboje kładą lewe ręce na bochenek chleba, ręka młodej powinna być na dole, mistrz zaś ceremonii — czasami starszy drużba, częściej marszałek — uderza w ręce wołając: "serca zamknięte, klucz rzucony w morze — nikt was nie rozłączy, wszechmogący Boże!" Jest to zmodernizowana forma danego przez patryarchę ślubu, który jest ważniejszym, niż kościelny. (K:16—185; M<sup>5</sup> 134, 187—G—93).

§ 60. Jak wieniec, aczkolwiek i przez pana młodego używany jest przedmiotem przynależnym głównie pannie młodej, tak wyłacznie do młodego należy rózga, zwana tu i ówdzie wieńcem pana młodego, i na której czasami niosą wieniec dla panny młodej. Znaczenie symboliczne jednego i drugiego nie ulega najmniejszej watpliwości nłeć zaznaczona jak najjawniej. W czasie oznaczonym po zwyczaju a w nocy druchny u starościny wiją rózgę czyli palmę. Czasami już razem z wieńcami kupiona jest różczka, kita na szczecinie 6-7 cali długa — piórami kapłoniemi i brzęczącą sieczką upiększona. Starosta zatyka ją u czapki. Młodzież ma kity mniejsze. Kita, kolorowa chusta i bat to godła starosty. Czasami bywa to gałąż o 7, 9, 12 odnogach z jabłkami, które ksiądz w kościele zabiera a daje drugie, czasami tylko sieczka i papier jest upiększeniem. Jedna pieśń mówi o tej rózdze, że panna młoda "wiernie P. Bogu służyła, kiedy te jabłoneczkę sadziła" a teraz już ona dojrzała, bo ma jabłka na sobie. Rózga więc owa jest to kij o 7 odnogach naturalnych lub przywiązanych wstążką, na których są przyczepione barwinek, pióra indycze, gesie, kogucie czerwone a na wierzchu, 6 świeczek woskowych. Pieśń śpiewa: "A wisi wianeńko, wisi ruciany na jodłowej rózeńce, w nowej komoreńce" gdzie ona jest wyniesioną i tam czeka na wesele. Gdy mają wkładać wieniec na głowe młodej, wtedy swat podaje staroście najpierw wieniec z ostu, drugi z pokrzywy, dopiero trzeci ruciany, zdjęty z wierzchu palmy i kłada go na głowe młodej, a pieśń śpiewa: "w Krakowie wianeczek nam wili -Lelum! Ładum! Oj idzie do nas Bóg prawdziwy wielom! Łado! Bóg prawdziwy, sędzia sprawiedliwy wielom! Łado!" albo "czy mgła czy woda pod wieś podbiegła! O Łado! nie! Jasiowe bojary pod wieś podjechali - O Łado!" W ten sposób kobiety przy wieńcu ładkują. Czasami wiją rózgę w czasie pieczenia korowaja, wiec milczkiem, bo korowajnice śpiewają, co dowodzi, że korowaj ważniejszy, niż wieniec. Czasami to gałąż jałowen na pół łokcia wysoka, która, druchny w boru obcinają, nożem, lub sierpem w wigilie ślubu i stroja w chacie młodego — na szczycie sa 4 świeczki – na dwóch gałcziach wstażki blekitne, to strona młodego, na przeciwnej stronie, panny młodej, dwie gałązki maja czerwone wstegi. Na szczycie są powieszone pończochy i trzewiki (lub chustka) jako dar młodego dla niej i świekry. Czasami jest to potrójny pret owiniety wstegami lub gałaż wybrana przez starsza druchne o trzech gałązkach, na które są wetknięte trzy jabłka - bywa to również gałązka rozmarynu, czy mirtu, okryta do połowy piękną chustką. Jedna piosnka powiada, ze to rzadkie zioło, bo druchna "trzy lata bydlo pasała i ziółka na ten znaczek zbierała – 7 przełazów przeskoczyła, nim tego ziółka obaczyła". (K:6-30; 16-153, 155, 157, 163, 183, 187, 191, 211, 217, 220; 18 - 94; 20 - 137; 23 - 128;  $M^3$  100,  $113 - M^5$  151, 202) (G-176).

§ 61. Jak wianek spotykamy przez całe wesele w związku z panną młodą, tak również z panem młodym jest w ciągłym związku rózga aż do końca wesela, a zwróćmy na to uwagę, że aczkolwiek ona jest witą przeważnie u niego, to jednak on musi ją kupić, musi uzyskać u społeczeństwa pozwolenie na życie płciowe z wybraną, bo to jest znaczenie rózgi. Młody z bojarami idzie do chaty młodej, kłania się tem godłem jej rodzinie i trzy razy pyta: czy wolno? — po odpowiedzi "wolno!" wchodzą do izby. Swat wzywa młodą, by przystąpiła do nich, wraz z druchnami. Wychodzą z komory rozmaite dziewczęta, udając młodą — swat, trzymając

jałowiec tańczy z niemi ale drzewka nie daje, wkońcu przemoca wyprowadzaja młoda, ona kłania sie drzewku, swat z nia tańczy i jej drzewko oddaje. Życie płciowe to sprawa wyłaczna kobiet, w ich to głównie interesie pilnować tych stosunków, by one były prawe, nie dopuścić tych, którzyby te stosunki splugawili. Rózga wiec owa robiona przez zamężne kobiety powierzona jest opiece swatki, starościny, czasem starej druchny. Trzeba się wkupić w jej posiadanie. Starsza druchna sprzedaje ja staroście i mówi: "niech bedzie pochwalony Jezus Chrystus! do p. starosty jade z tym darem maluskim, z tym darem Bożym". Czasami druchny oddają to starościnie, starosta przedaje ją marszałkowi a ten nosi ja aż do końca wesela. Rozumie się, że dziewczeta nie omina ten symbol pana młodego wyśmiewać: "jakiż ten jałowiec nie ładny! nie ładny! - jakże go na boru, na boru robaczyska objadły", a chor młodego broni się: "nie prawdę swachecki gadacie, bo same po jałowczyskach latacie!" Zarzut a przezeń i znaczenie jałowcowej rózgi bardzo jasne.  $(K:16-183, 211; 18-94; M^3 101)$  (WS. VII 497 X 494).

§ 62. Gdy młody przychodzi z grajkiem i drużyną, we drzwiach staje starsza druchna, bierze lewa reka za koniec chustki starszego drużby, a potrzasając rózga weselna w prawej, mówi: "póty z komory młoda nie wyjdzie, póki 100 złotych nie będzie". Pan młody rzuca po trzykroć groszaki i wtedy targ skończony. Wtedy starszy drużba bierze od starszej druchny rozgę, daje ją panu młodemu, a on zatyka za siostrzan u powały. Siostrzan w obrzędach weselnych gra wielka role kilka razy, pod nim bowiem paliło się dawniej ognisko domowe - rodzinny ołtarz (§ 210, 224). Młody, zakładając rózgę za siostrzan, poświęca swój stosunek z przyszła żona bogom i duchom domowym. Wtedy starosta sadowi młoda naprzeciw młodego przy stole, pokrytym recznikem, na którym leży chleb i ser, łączy ich ręce, przewiązuje ręcznikiem, potem odcina kawałek chleba i sera i daje im spożyć. Gdy z komory rózgę wynoszą, wtedy śpiewają: "idzie wianeczek, idzie z komory na progi, upadaj Marysiu

rodzicom pod nogi". Czasami swaszka pozwala sobie na wesoły żart, chwyta rózgę, a bijąc po głowach swatów, woła: "a nu! nie jałowiejcie! żeńcie się!" Czasami ów gaik, który młoda ze swaszkami ubierała, pan młody po związaniu rak, po wieńczynach unosi ostentacyjnie do siebie. Z ta rózga pana młodego spotkamy się jeszcze w dalszym przebiegu wesela, obecnie miejmy wzglad na jeszcze jeden fakt, który się wiąże treściwie z tem wszystkiem, co było powiedziane. Rózga używa sie jeszcze na weselu, jeżeli jedno z zawierającego się małżeństwa jest niezamężne - panna i wdowiec lub wdowa i kawaler -- jeżeli zaś oboje ze stanu wdowieńskiego, w takim razie rózga nie jest w użyciu. To jest jawnem, że ta rózga jest symbolem wtajemniczania w życie płciowe, symbolem zezwolenia na to ze strony całego społeczeństwa. Kto raz uzyskał, nie potrzebuje uzyskiwać raz drugi. Zauważmy, że coś podobnego widziny w użyciu weselnego korowaja. (K:29-189, 205; 23-131, 132; M<sup>5</sup> 157, 202) (G-208).

§ 63. Mamy się zająć rozplecinami, momentem trzecim, jeszcze przedweselnym – najbardziej zawikłanym, bo on jest już stanowczem wprowadzeniem młodej w życie małżeńskie, w stosunek płciowy, a więc obrzęd rozplecin ciągle sie placze z obrzedami wieńca, rózgi i zaręczyn. Czas tego obrzadku nie jest także stanowczo określony -- czasami w przeddzień ślubu, czasami w sam dzień ślubu. Rozpleciny nazywa Glogier wejściem w stan żałoby, bo i do trumny kładą dziewicę rozplecioną, zestawienie jednak wszystkich momentów uczy czego innego. Jeden z rytuałów jest bardzo mówiący. Starszy drużba bierze koronę t. j. rózgę z zawieszonym na niej wieńcem do reki – młodzi podają sobie przez stół ręce i dotykają się głowami, drużba zakreśla galęzią koło i mówi: "Niech będzie pochwalony J. Chrystus! radzę się najpierw Boga, Najświętszej Panny, tatula i matuli i wszystkich przyjaciół, czy z wolą i dozwoleniem ten wianeczek od pani młodej do pana młodego oddać?" Tu jest jawnie zaznaczonem, że bez zezwolenia społeczeństwa nie wolno wejść w stosunek płciowy, szczególnie kobiecie, bo jego skutkiem jest dziecko, które, jakieby nie były stosunki społeczne, zawsze jest bardziej zwiazanem z matka. Na to zapytanie chór odpowiada: "z wolą, z wolą i dozwoleniem i z tatulowem błogosławieniem". Drużba znowu zakreśla koło i pyta poraz wtóry, chór odpowiada przyzwoleniem, kończąc słowami: "i z matulinem błogosławieniem". Družba pyta po raz trzeci, a chór odpowiada: "i z całej rodziny błogosławieniem": Potem drużba woła: "radziłem się Boga, Najświętszej Panny Maryi, tatula, matuli i całej rodziny, czy z wola i z dozwoleniem ten wianek od pani młodej do pana młodego oddać? Wszyscy mi dozwolili, więc i ja sam sobie dozwalam. Oddaje ci więc panie młody ten wianeczek od panny młodej, żebyś go znosił, o inny nie prosił, z psami się nie drażnił (trzeba się domyśleć: łażac po nocach) bo ktoś ci plecy opierze, albo i ja sam". Tu widzimy bardzo jawnie dwie rzeczy: 1) dzisiejsi starszy drużba. starosta, swat czy marszałek przejeli na siebie role dawnego kapłana, patryarchy duchowego, czy też zarazem i rodzinnego — on wiąże młodych, a zarazem 2) zapowiada, że za wykroczenia małżeńskie on będzie karał. Po tej przemowie drużby młodzi odchylają głowy, drużba podaje młodej dwie pary trzewików, rytualny podarek dla młodej i jej matki, ona trzewiki matki rzuca przez głowe do proga, a swoje przyjmuje, to symbol, że młody posiadł ja cała, potem młody bierze wianek przyniesiony na jałowcowej gałęzi (WS. X 492; VIII 493), ona zaś bierze gałąż i nią uderza młodego kilka razy a swatowie go zasłaniają. Teraz następują rozpleciny warkocza, co jest już zupełnem oddaniem młodej młodemu, wiec już dokonuje się sam fakt, symbol odtad rzeczą zbyteczną, a więc gałąż odrzucają. Czasami młody trzyma ją aż do oczepin, potem wyrzuca w kat lub przez okno, bo symbol jest zbyteczny, związek dokonany (K:9-208; M<sup>3</sup> 179;  $M^{5}-157$ ) (WS: VIII 493; X 492) (G-195, 212).

§ 64. To się zupełnie stwierdza drugim rytuałem. Gdy orszak młodego stanął przed chatą młodej, swat pyta: "wolno czy nie wolno". Za trzecim razem otrzymuje odpowiedź:

"wolno!" wtedy wchodza. Swat wnosi drzewko, ale nie druchnom daje a tylko młodej, mówiąc: "napatrzcie się dzieci tego wieńca (który wisi na drzewku), który panna młoda donosiła do swego czasu, żebyście i wy tak donosiły!" Młoda trzyma drzewko w reku i trzy razy tańcuje ze starosta, następnie ucieka czasami z drzewkiem do komory, zwykle jednak oddaje druchnom, one go rozbieraja, a po obnażeniu zostawiają w chacie lub nad drzwiami do zwiędnięcia - ono już niepotrzebne. Jest jeszcze inny rytuał. Starszy drużba wnosi wieniec młodego i dolna jego cześć daje do lewej reki panny młodej, sam zaś trzyma go u góry i tak ida powolnego wokoło - potem ona tańczy ze wszystkimi kawalerami. każdy płaci rubla a po skończonej kolei następuja rozpleciny. Młoda żegna pieśnią swój wianek: "jużem cię ostatni raz wiła, pokim jeszcze panną była". "Dobra noc pani matko wychowałaś mię gładko!" i tak żegna się ze wszystkimi i z całym domem. Teraz ja do rozplecin sadzaja. Rozpleciny warkocza czyli oddanie panny młodej mężowi, bo on ostatni do tego reke przykłada, mogą być uskutecznione również tylko przez kogoś, kto nosi charakter kapłański, jak drużba, swat, starosta lub starszy brat, jeżeli go młoda ma, przyczem wychodzi na jaw zupełnie jasno "złoty grzebyk" rytualny. "A chodzi se starszy drużba po sieni, trzyma se złoty grze byk w kieszeni" Mąż zwykle kończy rozpleciny, więc i o nim pieśń mówi: "chodzi młody po sieni, nosi grzebień w kieszeni; rozplecie, rozczesze - rudy warkocz młodusze!" (K. M. 222; M<sup>3</sup> 114, 116, 128, 141; M<sup>4</sup> 154, 186, 199, 215, 215; 16-197; 20-169, 189, 197, 229; 22-45, 62). Zawsze to jednak musi być z pozwoleniem rodziców. Czasami jednak rozpleciny kończy brat i tak ściśle ten zwyczaj jest zachowany, że gdy niema starszego, to i kilkoletni dzieciak to robi. Wedle tych wszystkich rytuałów musimy zaznaczyć, iż jako zasada wymaganem jest dziewictwo - wieniec; potem przychodzi rózga pana młodego, której uprawnienie nadaje całe społeczeństwo, najpierw najstarszy patryarcha, potem wszyscy aż do najmłodszego - dopiero moga być rozpleciny czyli oddanie młodej mężowi, temu, kto kapuje warkocz. Oto są podstawy związku małżeńskiego w naszem plemieniu (K: 23—177) (G—228).

§ 65. Nad wieczorem lub póżno w nocy pan młody z orszakiem bojarów wybiera się do panny młodej, ale przed wyjściem z domu drużba zabija w ścianie przeciwleglej drzwiom trzy kołki i na nich przewleka ręcznik, a pieśń śpiewa: "zbierajcie się wszyscy swatowie do jednego pułku, pojedziemy do krzemiennego zamku, wybijemy ściany, weźmiemy młoda Marysię". Gdy młody ma już jechać, sadzają go na krobce z żytem, matka chrzestna podstrzyga mu włosy a siostra podsmala je świeca, przyczem śpiew powiada: "podstrzygaj się Janeczku z młodzieńczego stanu do męzkiej sławy" (§ 219). Młodzież dosiada koni, dziewczeta i kobiety siadają na wozy, młodego matka w kożuchu wywróconym welną do góry obiega trzykroć wozy, konie osypując owsem i cały orszak rusza. Gdy w krakowskiem gromadka młodego przybędzie przed jej dom, wtedy śpiewają: "A czy my to panie oicze nie ludzie, nie ludzie, że to do nas ta dziewucha nie wyjdzie! nie wyjdzie!" Drużko woła: "Starosto! podstarosto! poblogosławcie pana młodego za stół zaprowadzić". Glos z chaty woła: "niech Bog błogosławi" i wtedy wchodza. Na Białorusi wychodzi naprzeciw matka młodej odziana kożuchem wywróconym do góry, pije do młodego, on zaś dwa kieliszki przerzuca daleko za głowę, dopiero trzeci wypija. W czasie tego ojcowie chrzestni podnoszą korowaje jego i jej trzy razy do góry wołając: "mój wyższy! mój wyższy!" To się nazywa mienianiem korowajów. Czasami bywa tak, że gdy orszak młodego przybywa, to młodej niema w izbie, gdy zaś ja wyprowadza, to sadzają wraz z kniaziem za stołem, a marszałek wbija ponad nim trzy kołki w ścianie i na nich zawiesza recznik w formie baldachimu. Jeżeli przed tem chce ona popatrzeć na młodego, to powinna patrzeć przez ślubny pierścionek. To miejsce zwane posah, czy posad jest miejscem honorowem, uświeconem i jest w zwiazku z czcia umarłych przodków. Gdy młody jest sierotą, to idac do komunii przed ślubem, obraca się przed oknem ku stołowi, ku pokutiu kłania mu się i prosi nieżyjących rodziców o błogosławieństwo, wierząc, że rodzice stoją za oknem. Jeżeliby ich duchy teraz nie przybyły, to przyjdą napewno w chwili, gdy będą dzielić korowaj, by otrzymać cząstkę z niego (K:6—74, 75; 9—173; C—215, 261; M³ 166) (G—161, 162, 164; FB—1436).

§ 66. Do rozpłecin sadzają pannę młodą zawsze niby gwałtem, zwykle na dzieży dnem przewróconej, ale czasami i na zwykłym stołku. Przedtem jeszcze matka przypina jej wieniec na włosach, drużki lub starościna czesza ja i splatają warkocz, czasem dwa; w jeden wplatają pełno cierni, w drugi zaś pieniadze i nakrywają chustką. Przy rozplecinach spiewaja. "Na morzu biały kamień, siedzi Marynia na nim - co jej włosek upadnie, to wodeńka zagarnie". lub "usiadła Marysia na białym kamieniu, rozpuściła warkocz po prawem ramieniu! o nasza!" Druchna oddaje młodą drużbie, ten z nia tańczy wolnego, potem ona przechodzi do wszystkich, pochyla się do nóg i tańczy z nimi. Po tym tańcu drużba pyta: czy wolno rozpleść? Za trzecim razem otrzymuje pozwolenie. Wtedy na środku izby sadzają młodą przemoca na stołek, drużba rozplata, kole się cierniami i to jemu zostaje a pieniadze z drugiego warkocza należa do starszej drużki. Rozpuszczone włosy pozostają aż do ślubu. Po rozplecinach drużba tańczy, mając talerz w lewej rece, a co nań będzie rzuconem, to sypie jej do podołka - chór zasię śpiewa: "panna młoda idzie w pląsy, a pan młody odął wasy - jak je odał, tak je spuści, swojej Kasi nie opuści"... To jest ciagle i z naciskiem powtarzane, że pan młody powinien być w tej sprawie bardzo poważny. Pieśń wciąż nawołuje do składki dla panny młodej. "Trzeba jej dać, nie żałować" — "nie stanie! nie stanie! jeszcze trzeba przysuć, droższy mój wianeczek, niżli twój tysiąc. Twój biedny tysiac, w kieszeni go nosza, mój ruciany wianek sześciu końmi wożą" a inna jeszcze pieśń mówi: "braciszek rodzony talara poloży, cioteczny trzy, wujeczny 3 złote". (Porównaj z 3

i 13, które sie ciagle beda powtarzały). (K: 11-89: 16-185; M<sup>3</sup> 97, 116, 142, 152, 153, 173; M<sup>4</sup> 152, 153, 186, 197, 215). Wedle innego rytuału w dzień rozplecin dziewczęta siedza osobno, chłopcy osobno. Raj pyta trzy razy ojców i zgromadzenie, czy mają się połączyć a młodzi padaja do nóg rodzicom. Matka zezwala, a każdy oświadcza, co daje na zapomogę. Potem młodzi składają pierścionki, Raj kropi je świecona woda, zamienia a wtedy szklanka tak silnie uderza, aż pęka i woła: "ho! nasza!" Druchny naówczas, splotłszy warkocz młodej, sadowią ją na nizko przepiłowanym ulu okrytym białym płótnem. Swacha poczyna rozplatać, wzywając brata do tej roboty. Naraz wpadają drużbowie, każdy raz grzebieniem przechodzi po włosach panny młodej a w końcu młody wiaże jej włosy czerwona wstażka. U Kurpiów sadowią młodą w środku izby, czasami wprost na zydlu, ale też na pieńku lub ulu. Na Podlasiu rozpuszczone włosy młodei smaruja ślubna obraczka umaczana w patoce. Takiż zwyczaj jest nad Dniestrem i był w starej Litwie jak o tem świadczy Łasicki w XVI w. Starsza drużka trzyma na talerzu warkocz młodej spleciony i utkany ogromną ilością szpilek. Wzywa się starszego drużbe, by rozplatał, lecz on tego nie może dokonać, wiec rzuca pieniądz, a natomiast przychodzi młodszy drużba, usiłuje również próżno rozpleść, ustępuje wiec trzeciemu, czwartema i t. d., a każdy z nich coś daje tak, że jeżeli jest dużo drużbów, to rozpleciny trwają parę godzin a młoda zbierze i kilkadziesiąt złotych na warkocz i czepiec. Czasami warkocz jest tak natkany szpilkami, że nie podobna go rozplatać, wiec starszy drużba ucina kawałek, resztę zaś ucinają przy oczepinach, mężatce. Tamże jest troche odmienny rytuał. Rano przed ślubem panna młoda siada na dzieży pokrytej przewróconym kożuchem, którym była osłonieta wychodzac z komory. Pieśń pyta, czy ojciec pozwoli usiąść na posadzie? – potem przychodzi targ o warkocz między starszym drużbą a rajkiem, który kosę młodej trzyma na talerzu. Czasami brat chce obciąć rozpuszczone włosy, ale młody odkupuje i oddala sie, niekiedy dopiero po

tańcu. Bywa także, iż najpierw obchodzą kilka razy izbę z wieńcem, następnie padają do nóg, prosząc o błogosławieństwo, poczem starszy drużba sadza młodą gwałtem do rozplecin warkocza i rozebrania wieńca na wianuszki. Każdy z drużbów rozplata warkocz a najstarsza z kobiet trzyma talerz nad głową narzeczonej, do którego padają datki. Na ostatku pan młody rozplata warkocz, druchna odnosi wieniec do komory, gdzie go druchny rozbierają, każda bierze swoja wstęgę, poprzednio pożyczoną pannie młodej (§ 39), by ja przypiąć do czapki swemu drużbie, wstażke zaś młodej z wiankiem ruty, jak dwa złote wielkim, starsza druchna przypina młodzianowi. Przed rozplecinami bywa także kolejny ze wszystkimi taniec a każdy po przetańczeniu kładzie na stole złotówkę. Prócz tego muzyka każe sobie płacić za każdy taniec z młodą (K: 16-198; 22-45; M3 102, 104;  $M^4-197$ , 204;  $M^5$  159, 160, 161, 188) (G-229).

§ 67. Na Mazowszu w dniu ślubu narzeczona w obecności trzech drużbów zasiada na dzieży chlebnej do uczesania włosów i, gdy je rozpuści, każdy z obecnych drużbów po kolei pociąga kilkakrotnie po włosach szczotką w kształcie pędzla malarskiego, ostatni rzuca pędzel między dzieci, które podnoszą krzyk, za co narzeczona uśmiecha się temu drużbie, bo to znak błogiego pożycia w małżeństwie. Rozplatają też włosy dopiero po kupieniu warkocza, i gdy brat kończy rozpleciny, wtedy wszyscy kładą podarki, a brat wstążkę z warkocza przywiązuje do uzdy konia na znak, że siostra enoty dochowała, bo gdyby nie dochowała, to jej już dawniej uciętoby kosę, więc i rozplecinby nie było. Dziewicy po utracie krasy nie kładzie się ani wieńca, ani korony, taka też upadła nie była nigdy ubieraną we dworze, co było zwyczajem w niektórych okolicach -- takiej dziewczynie kładzie się tylko czepek lub wstążka - na wielki srom i rozpacz. Z rozpuszczonemi włosami pozostaje dziewczyna aż do ślubu i oczepin. Czasami tylko polowę włosów rozplatano a resztę dopiero rano przed ślubem. Juź głowy od tego czasu ona nie pokrywała, gdyby nawet był mróz lub niepogoda, bo

wieniec i rozpuszczone włosy to chluba rodu i ona to z duma wypowiada młodemu: "szanujże mię! szanuj za wianeczek, za mój, a ja ciebie bede za zielona wstege -- nie bijże mię! nie bij, bo mnie bedzie boleć, pokochaj, pocałuj, to ja będę woleć". Od chwili rozplecin dziewczyna zwie się panną młodą a on panem młodym. Treść wiec tych wszystkich obchodów dałaby się odtworzyć w ten sposób. Czystość dziewicza jest wymagana — potem przychodza rozpleciny przez wszystkich czyli prostytucya przedślubna, a w końcu oddanie kobiety młodemu. Rozpleciny to już jest właściwe rozpoczęcie życia małżeńskiego, które nasza ludowa tradycya przedstawia dość posępnie i mężczyżni obecni śpiewają: "nie będziesź dziewczyno siekiera drew rabać, bo sie one beda same o cie łomać - nie będziesz dziewczyno cebrem wody nosić, bo będziesz jej miała pod oczyma dosyć". Gdy wieczór dziewiczy się kończy i rozchodzą się do domu, zwykle młody zaczaja się, by pozostać w chacie narzeczonej, ale drużki go wyszukuja, wyciągają i śpiewając: "dajże pokój dziewczynie, niech pomyje naczynie", napedzają go do domu. (K:10-314; 18-66; 20-196; M<sup>5</sup> 150, 162, 170, 231) (G-228).

# 4. Ślub.

# a) Wyjazd z domu do kościoła.

§ 68. "Wybieracie się do Kościoła bożego, prowadząc z sobą młodą parę do ołtarza świętego, do Sakramentu Bożego, już przez Boga w raju z Adamem i Ewą ustanowionego". "Bo to Pan Bóg z tej niebieskiej góry ugruntował prawo na tym padole ziemi". Zapytał Bóg: "Adamie, Adamie! tęga cię bez towarzyszki?" a Adam odrzekł: "oj! tęgać mię, tęga!" Tak przemawia marszałek, drużba lub starosta do przygotowanych do wyjazdu gości weselnych. Te zdania są najzupełniej w zgodzie z wiarą ludu krakowskiego (K:7—5) napewno starszą, niż chrześcijanizm, bo szatan

w tej legendzie ma najjawniej charakter Arimana perskiego. Ta wiara była również w średnich wiekach, o czem świadczy stary sztych, przechowany w gabinecie uniwersytetu w Monachium, który przedstawia, jak Bóg Ojciec łaczy Adama i Ewe, a szatan odciąga ich od siebie za nogi (MZm. M. Tab. IX, fig. 2). To sie rozumie, iż rodzine Matka Boża musi mieć w swojej szczególnej opiece: "Najświętsza Pani, gospodyni, całemu światu dobrze czyni". "Wszystkie stadła łączy, niechże i nam błogosławi" i właśnie "Najświętsza Panna u Syna swego to wyjednała, że z nas dwoje ludzi para być miała". Dziwny to charakter ludu naszego, wśród krzyków weselnych śpiewa religijną pieśń. Już parę razy zwróciłem na to uwage, że w naszych obrzadkach weselnych widzimy najjawniej dwa rytuały — rytuał stary przedchrześcijański i nowy rozwinięty pod wpływem chrześcijanizmu. Im bliżej do ślubu chrześcijańskiego, tem bardziej plączą się te dwa rytuały i tworzą czesto mieszanine nie do rozwikłania. (K:6-40, 79; 9-182, 209; 16-168) (WS XIV, 627; N-196, 197; G-283).

§ 69. Ślub zwykle odbywa się w niedziele po trzeciej zapowiedzi i po komunii świętej. Bardzo często wybierają się dwa orszaki do ślubu, jeden z jego chaty, drugi z jej. Orszak młodego staje zwykle konno, wszyscy na siodłach, młody tylko ma być na siwej klaczy bez siodła i ma się trzymać lewej strony wozu młodej. Starosta, drużbowie, każdy ma bat w jednej rece, a choragiewkę biało czerwona w drugiej a zaś drużko - starszy drużba lub chorąży ma kwitkę, rodzaj trój zębu z przyczepionymi na nim dzwoneczkami, piórami, kwiatami i tasiemkami kolorowemi. Czasami zamiast choragiewek drużbowie mają białe chustki, a są przepasani białemi recznikami od lewego ramienia do prawego boku, które to reczniki daje bojarom młoda. W chełmskiem te reczniki idą w przeciwnym kierunku. Młody miewa kokardę niebieską i bat zrobiony z chusty, a młodzianie kokardy różowe. Wstążki różnobarwne, na białym pasie ukarbowane, sa także oznaka drużby, albo białe szarfy i różowe wstęgi, a z obu kieszeni wygladają kolorowe chustki. Kolorowe chusty w kieszeniach zwieszone na dół widzimy także u zwykłych drużbów, a biała chusta i rozmaryn na kapeluszu oznacza pana młodego. W innych okolicach drużko ma z siwego baranka czapkę ze wstęgami w tyle, ręcznik ma przez ramię, czasami i w pasie, a bat z chustką i wstążką – bywa jednak zamiast bata rozga wierzbowa. Drużbów zwykle stroją swachy. Drużbowie mają u kapeluszy rózgi z choiny ozdobionej w pozlótke i pawie pióra. Rózgi głównych dwóch drużbów i młodego są większe i potrójne (G-257). Mają czasami w reku biało-czerwona wstażka przewiazane chustki, podarek młodej. (K: 9-227, 247, 250; 10-98, 101, 117, 252, 281, 294; 11 - 73, 96; 18 - 67: M<sup>3</sup> 144; M<sup>5</sup> 150, 163; C-215, 220) (WS VIII 484, 494). W stroju panny młodej przeważa zielony kolor. Swachy, drużki mogą mieć czerwone wstążki i zwykle w trzech kolorach je mają, młoda atoli nie może nosić czerwonej, boby się jej gorączka czepiła i pan młody nie powinien tej barwy nosić. Jest starsza drużka odpowiadająca starszemu drużbie (zwanemu też drużko), p. młodego i są pomocnice zwane prydanki. Wszystkie one zwa się także swaszkami, ale trzeba je odróżnić od głównej swachy, kobiety zamężnej, zwykle starszej. Swat i swacha, czyli swacia na Litwie, sa niby przybranymi rodzicami panny młodej i potem należą jakby do składu rodziny. Mężem swachy jest zwykle starosta, marszałek, który wprawdzie pilnuje tradycyjnych praw ale w domu, gdzie jego protegowanemu dano córkę, rozkazy jego w czasie wesela sa despotyczne. Panna młoda winna się sama ubierać, aczkolwiek to rzadko się zdarza, najczęściej ubierają kobiety, przyczem mężczyznom nie wolno być obecnymi. Matka przynosi z komory wianek i kładzie na kożuchu baranim do góry wełną, ten kożuch kładą na dzieży, młoda na nim siada, a matka, krewna lub starsza druchna przypinają wianek młodej do warkocza. Młoda już od 3 tygodni nosi zielone i niebieskie wstegi, a głowe stroi na sposób dziewczęcy, dopiero w dzień ślubu rozpuszcza warkocz, cała głowa wtedy upięta jasnemi wstęgami, tak, że kokarda dotyka kokardy, a końce wstążek spadają na ramiona. Czasami niema wianka, a tylko na rozplecione włosy włożoną jest ogromna ilość kwiatów. Barwy znane u ludu są: biała, czarna, czerwona i jasna, zielona lub blękitna — lud tych barw nie rozróżnia. Starościna i podstarościanka mają na głowach koronę wysoką na łokieć. W niektórych okolicach panna młoda bywa ubieraną we dworze, dziedzice wtedy biorą udział w weselu, pan prowadzi młodą, a starszy drużba panią domu lub panny do tańca. (K:6-77; 10-85, 92, 117, 225, 241, 252, 271, 272, 291; 11-5; 22-64; M³ 180; M⁴ 155, M⁵ 157; C-295) (G-121, 123; WS VIII 427).

§ 70. Nim nadjedzie młody ze swoim orszakiem, w domu narzeczonej odbywa się pożegnauie z rodzina pieśń nawołuje: "Matusiu moja stań w rogu stolu, bo cię przeprosi córusia twoja!" "Przeproś ojca, przeproś matkę i całą rodzinę" - "pokłoń się ojcu twojemu przez stół". Rodzice zasiadają na ławie przed stołem na posah i rozpoczyna się obrzęd proszenia o przebaczenie. Starosta w przemowie prosi najpierw Boga, potem "was panie Ojeze i pani matko i was rodzino bliższa i dalsza - błogosławcie!" To jest zupełnie jasne, iż ona opuszcza swoją rodzinę, a przechodzi do drugiej. Gdy kniaż z bojarami przybędzie do chaty młodej po błogosławieństwo, bierze pannę młodą za rękę, obchodzi trzy razy stół wokoło i za każdym razem kłania się katowi – tam dawniej stał domowy bożek, pokuć. Gdy następnie zaproszeni goście poczynają się zjeżdżać, to państwo młodzi witają ich na progu, a potem idzie polski taniec tak długo, pokad każdy z panna mloda nie obróci się. Bywa też inny rytuał przyjazdu pana młodego. Zastaje on wrota zamknięte i pozostaje mu chyba takowe przeskoczyć. Bojarowie więc w imieniu młodego, który milczeć powinien, poczynają targ, którym uzyskują to, iż coraz, to po jednej żerdzi wyjmuja, aż nareszcie tak mało zostanie, że młody możę już przeskoczyć, potem jeszcze do chaty drzwi mu zamykają, Czasami wieniec z jalowca, czyli strzałka drzewna (Prw. § 233), jest przechowany u starej drużki, więc całym

orszakiem tam się udają; wracając do domu młodej spiewają: "O gospodzie uwielbiona, nad Niebiosy wywyższona, Stwórcęś swego porodziła, mlekiem swoim wykarmiła!" — a cały pochód ma charakter religijnej procesyi. (K:6—77; C—199; M¹ 296, 232; M¹ 153) (G—202, 232; Han—330).

§ 71. Czasami bywa tak, że gdy młody nadjedzie, to młoda jest schowana, wyprowadzają więc dwie kobiety kożuchem okryte, ale młody odrzuca je, młoda zaś przyjmuje, a wtedy zdejmuje z niej kożuch i rozściela, bo na nim będa rozpleciny. Tymczasem starszy drużba albo swat staje naprzeciw swaszki i na jałowcu lub rozmarynie oddaje wieniec młodej przywieziony przez młodego, młoda zaś przypina mu wianek z ruty na piersiach z różowa wstażeczka. Ta zamiana wieńców była zwyczajem obrzędowym u szlachty XV i XVI wieku. (K. M<sup>3</sup> 195) (G-209). Na Mazowszu godowcy zebrani u młodei okalaja stół — dziewosłab bierze narzeczona za prawą rękę, starszy drużba za lewą i obchodzą stół, czyli korowaj 3 razy, klekając na rogach stołu. Na tych rogach leżą czasami wielkie pierogi korowaje i wszyscy, państwo młodzi na czele, całują każdy pieróg, a pieśń głosi: "Ciecze winograd po jaworu - chodzi dziewczyna naokoło stołu i bije czołem przed cisowym stołem i przed ojceńkiem swoim". Zwyczaj obchodzenia stołu trzy razy po słonku bywał od Wisły po Dniestr. Gdy już do kościoła trzeba iść, wtedy starszy drużba daje znak, druchny na środku izby rozpościerają chustkę, wszyscy ją trzymają, a na niej kładą wieniec. Drużba kropi go, a następnie zgromadzenie całe świeconą wodą. Toż samo robią z pierścionkami, trzy razy podnosząc je ku górze. Tu jawnie występuje tożsamość symbolu pierścionka i wianka a względnie i korowaja (§ 146). Teraz poczyna się jeden z najpiękniejszych momentów naszego wesela, to jest pożegnanie panny młodej z domem, bowiem już do niego, jako wolna dziewczyna, jako jego mieszkanka nie wróci – jeszcze tylko kilka godzin weselnych tu przebędzie, a potem odejdzie do domu swego własnego t. j. do domu męża. Jedna z najbardziej rzewnych i uroczystych chwil. -

Jeżeli kto z rodziców nie żyje, to najpierw jemu wspomnienie święcą: "rozpłacz się Maryś przed twoim bateńkiem, niech on to poczuje, ciebie pożałuje" - "czemu nie stoi matka przy cisowym stole, czemu nie prosi Boga o dobra dolę, czemu nie trzyma troistej świecy?" A wedle innej pieśni: "Marysi matka modli się do Boga – puść mię Boże z Nieba na ziemię, czy drobnym deszczykiem, czy jasnym płomykiem, niech ja moje dziecko obaczę, czy ono pieknie ubrane, na posahu dobrze posadzone". Jedna zaś z pieśni litewskich opowiada, że córka sama poszła do Boga, stała godzinę czy dwie nim jej otwarto marmurowe wrota, tam ujrzała matkę i poczęła płakać: "Boże mój, Boże! proszę na wesele! i sam przyjdż i mamkę puść!" "I sam nie przyjdę i mamki nie puszczę, ale dolę przyszlę". Tak odpowiedział Bóg, a to było tam "gdzie słońce wschodzi", tam u Litwinów był Anafielas, czyli kraina duchów. Lecz jeżeli Bóg rodziców jeszcze nie odebrał, toć siadają oni plecyma do stołu, naprzeciw drzwi a drużba trzy razy pyta: "czy odesłać młodych do kościoła?" - "niech Bóg dopomaga" brzmi odpowiedź. Teraz pieśń wzywa do prośby o błogosławieństwo. "Oj kołem, kołem słoneczko chodzi, nasza dziewczyna, nasza nadobna do ślubu odchodzi". - "Kłaniajże się Marysiu! Pierwszy tobie ukłon od Boga milego do tatula rodzonego, a drugi tobie ukłon od Boga miłego do matuli rodzonej". Młodzi obchodzą z całem gronem "po słonku" trzy razy stół, padają do nóg rodzicom siedzącym na kożuchu, a oni ich błogosławią, dają im po kawałku chleba z wetknietym weń pieniażkiem, który oni pod pachą w czasie ślubu trzymają a potem ubogim dają; w końcu kropia ich świecona woda, w czem ich czasami swat wyręcza. Ostatecznie swacha bierze ognia do nowego garnka, sypie nań święcone ziele i trzy razy obchodzi izbę, okadzając wszystkich i wszystko, a szczególnie młodych. Matka teraz wynosi rańtuch, który zwie się zawój kawalek perkalu 5 lokci dlugi — młodzi stają kolo siebie, a brat ich razem obwija. Młody usuwa się zaraz i tylko ona zostaje owinieta (K:6-19, 37; 10-83, 217; 11-90; 16-239; 20-198; C-224, 228, 245; M³ 105, 166, 180, 181, 186, 196; M¹ 157, 188; M⁵ 164, 165, 210) (WS-696; G-10?, 165, 245, 250) (Goł. 80).

§ 72. Wszyscy wołają niech cię Bóg błogosławi i nastepuje pieśń jakaś odwieczna, bo nawet z archaizmami jezykowemi, jakaś ongiś, modlitwa rodziców w chwili, gdy dziecko ich dom opuszcza. "Posrataj Boże gości nasze! - Łado! Łado! Posratajże ich P. Jezusie! Łado! Łado! Tatunio wyszedł i posrata! Łado! Łado! Jedź z Bogiem córuś moja, niech cie Bog srata! Łado! Łado! Niech cie Bog srata, dobra dole da! Łado! Łado!" (K. 16 -188). A chór śpiewa: "od terema do terema — do ślubu idema". Wyraz terem znajdujemy w języku rosyjskim, używany niemal wyłącznie w stylu poetyckim, oznacza pałac, światynie. Jedna pieśń weselna tak brzmi: "pierwszy terem, to miesiac światły, drugi to krasne słoneczko, trzeci to gwiazdy geste - miesiac to gospodarz, słońce to jego żona, a gwiazdy to dziewczeta" (N 189), a wiec tu jest zupełnie to słowo zrozumiałem i odpowiedniem. Kniaż i kniahinia mieszkają oczywiście w pałacach a w tej chwili od ołtarza domowego, ze świątyni rodzinnej ida do światyni religijnej, do kościoła — od teremu do teremu. To tłumaczenie moje potwierdzają dwa ustępy. Gdy w niedzielę rano drużba zabija w ściane posah, trzy kołeczki, wtedy starościna śpiewa: "nasz drużebko terem buduje, w tym teremie być nam nie długo od soboty do środy" t. j. przez przeciag wesela. (Prw. § 169) (K. C. 223). Potwierdza i drugie powiedzenie: "wejrzyjże, wejrzyj na kościelny zamek" (§ 105), wiec i posah, honorowe miejsce w domu jest terem i kościół jest także zamkiem, więc z domu do kościoła to "od teremu do teremu!"

§ 73. Gdy wóz już zajedzie przed dom, by zawieżć młodą i godowników do kościoła, poczyna się śpiew, w którym dziewczyna żegna się z rodziną, domem, z każdym zakątkiem i z progami domu rodzinnego. Pieśń od młodego wzywa: "a siadaj! siadaj na wóz! moje kochanie, nie pomoże twoje płakanie, konik zaprzężony już" a ona odpowiada:

"jakże ja z toba bede siadała, kiedym sie z matka nie pożegnała", więc śpiewa dalej: "dziękuję ci pani matko, żeś w pięknej cnocie mię wychowala", potem: "dziękuję ci ojcze... bracie... siostry i t. d.". Potem żegna stoły, ławy, miski, trzody... "jakże ja będę siadała, kiedym się z progami nie pożegnała - Bóg wam zapłać moje progi, schodziły was moje nogi, jużeście nie moje!" (K. M4 199, 233; M5 228, 9-232; 10-227; 11-57, 193). To jest ostatnia strofka pożegnania, bo to pożegnanie z przodkami rodziny, zagrzebanymi pod progiem, co jest zwyczajem u wielu ludów i co było zapewne i u nas. Opiera głowe o piec, o domowe ognisko i trzeba ja siła, moca oderwać i wynieść na wóz, czego dokonuje pan młody lub drużko, a ona jeszcze kilka razy usiluje uciec i szamoce sie nie żartem, tak, że bardzo czesto ma koszule podarta. Ten opór młodej, to gwałtem sadzanie iei na weselny wóz uważają niektórzy jako zabytek malżeństw zawieranych przemocą - zestawmy jednak wszystkie momenta razem, a ujrzymy jak najjawniej, że to jest i prosta i piękna boleść rozstania się młodej z rodzina i z tem wszystkiem, co dotad było jej drogiem. A czemże byłaby ta istota, która bez lzy, bez oporu opuściłaby rodziców i groby ojców. To się rozumie, że tu "już nie nie pomoże", że trzeba raz z tem skończyć, a któż ma to zrobić, jeżeli nie ten, który ma więcej sił, więcej panowania nad sobą - pan młody, lub jego zastępca, drużba czy swat? Ale to nie jest gwalt. W tak ważnej chwili i jemu nie wesoło i on płacze, a nawet ucieka, a przecież panna młoda za nim nie goni, nie porywa go przemoca, tylko jego własni bojarowie zmuszają do powrotu. Odczujmy religijny nastrój tej chwili wedle ówczesnych pojęć. Dziewczyna ma opuścić kult własnej rodziny, jej domowych bogów; jakże możemy od niej żądać, by ona to z własnej woli zrobiła? A jednak to się stać musi. Jak? Niech ktoś, obcy jej bogom, chwyci ją gwałtem i wyniesie za próg domu, za groby czcicieli tych bogów. Czasami odbywa się to spokojnie, jeden drużba wyprowadza ją, a drugi jego z chaty. Orszakowi weselnemu czasami towarzyszy ojciec,

żonaci bracia czasami nie jadą, a matka zawsze w domu pozostaje, daje tylko starej swachnie bułkę chleba, by przy obchodzeniu ołtarza złożyła na ofiarę. Gdy młoda siedzi już na wozie, matka ubrana w wywrócony kożuch 3 razy przebiega drogę na krzyż, chleb i sól lub korowaj kładzie na chwile przed końmi, sola i owsem sypie na państwo młodych, by ich uchronić od uroku, a ojciec kropi ich święcona woda. Pierwszy rytuał odwieczny, drugi z epoki chrześcijańskiej, który zastapił dawny pogański, gdy taż matka oblewała konie woda - jak dziś tłumacza - by do kościoła szcześliwie dojechali. Obecni sypia na nich grochem i pszenica. Grochem, by tyle dzieci było, ile ziaren w strączku, a pszenicę, by sie ich chleb trzymał, rzucają także wedle nowej mody cukierki, rodzynki i migdały; starsze kobiety sypia młodej lnianego siemienia w trzewiki, aby się jej len rodził, a panu młodemu rozmaite gatunki zboża. To bardzo wymowne: on karmi, ona odziewa. Dziewczyna już nie może do chaty wrócić, choćby czego zapomniała, bo to zła wróżba dla niej, nawet oglądać się nie powinna, bo prędko wdową powróci. (K:9-190, 232; 10-260, 292, 318; 11-193; 16-200; $M^3$  198;  $M^4$  233, 234;  $M^5$  165, 168; C-200) (WS. VII. 697; X 496) (G-244; FB-1445, 1447).

§ 74. Ostatecznie drużba z muzyką na czele 3 razy obchodzi lub objeżdża wozy, kropi święconą wodą, trzaska z bicza, inni młodzianie czynią toż samo, padnie czasem kilka strzałów, swachy wołają: "Hej Łado! Łado! do kościoła jedziemy!" "Oj nasza! oj zielona! oj świeci się! oj wesółko — oj ładnieć jej! nie spadnie jej!" "gnij się, nie łam się kalinowy moście, którędy pojadą Jankowi goście!" — i cały orszak weselny rusza ku bramie. Wozy umajone zielenią, nawet grajek na skrzypcach ma zielone wstążki. Przed bramą stoi matka z chlebem, którym błogosławiła, trzy razy przechodzi na krzyż drogę, a chór śpiewa: "rozstąpcie się wrogi, nie przechodźcie drogi, puście rodzinę w dobrą godzinę". — Na progu bramy leży siekiera ostrzem do wnętrza podwórza obrócona (Prw. M. Żm. M. § 176). Drużba objeżdża wozy po-

trzykroć i mówi: "niech będzie pochwalony!" potem skacze przez próg, by siekiery nie ruszyć, bo to zła wróżba, za nim inni jezdni, a potem pedza w przegony aż do wsi sasiedniej. Drużba ciągle objeżdża i pozdrawia. To wykwit polskiego junactwa. Nie godzi się młodemu i drużbom inaczej wystapić tylko konno. Nad Narwia tak to obserwuja, że gdy oboje młodzi z pod jednego dachu, to młody z drużbami siadłszy w końcu podwórca na konie zajeżdżają przed dom, zastają drzwi zamknięte i poczyna się rytualny spór (Prw. § 204). Wożnica powinien dobrze wóz opatrzyć, żeby się coś nie złamało, bo to zła przepowiednia. W niektórych okolicach młoda do ślubu może powozić tylko smarkacz z jej rodu. Czasami wioza młodych do kościoła na wozie, a razem przewiazanych powrosłem ze słomy żytniej, ale nie młóconej. Nim dojada do kościoła, jeżeli kto z rodziców nie żyje, to najpierw jadą na cmentarz pokłonić się grobom. Nie wolno konia sprzegać z koniem lub klacz z klaczą, bo będą albo sami chłopcy, albo same dziewczeta. Nie wolno też młodych wieżć koniem, którym zmarłego wieżli, ani tejże uprzeży używać. Zła wróżba, jeżeli spotkają się dwa wesela, a dobra jeżeli nad orszakiem wzbije się stado gołębi. Gdy spotkają w drodze popa, to swańka albo swat wyrzuca garstkę słomy lub szpilkę lub cobadż. Gdy młodzi jada koło młyna, to swat prosi, by zatrzymać młyn, bo inaczej to mełłoby się całe życie młodych. W innych zaś okolicach przeciwnie, młynarz umyślnie zamyka wodę, a młoda daje pas, by młynarz puścił. Musimy wiec tylko zaznaczyć, że młynarz i młyn graja role w symbolice weselnej. Młodzi w tej drodze nie powinni z drogi ustępować, bo całeby życie nimi pomiatano i dlatego drużbowie bardzo proszą spotkanych, by im z drogi ustąpili. W drodze drużba łamie niby biczysko, potem tak samo robią inne kobiety, w końcu młoda rzeczywiście łamie. (K: 9-182, 187, 189; 10—83, 230; 16-201;  $M^3$  106, 118;  $M^5$  152, 153, 167—169; C-271, 315, 335) (G-91, 202, 233, 255, 256, 262, 264, 266; FB - 1440, 1444, 1448, 1450, 1451).

§ 75. Pozostaje jeszcze zrobić zestawienie dwoch różdżek, które przy weselu występują nadzwyczaj jasno, jako odrebne zupełnie symbole. O rózdze pana młodego mówiliśmy juž poprzednio, a obecnie nadmienimy tylko, że młody ją ciągle ma w ręku, a co najwięcej, daje ją do noszenia marszałkowi – ona jest jego wyłącznym symbolem, jego męzkiej sily. O tej rózdze powiada Kolberg (K. 11-56): "to pewna, że nie władze meża nad żona ona wyraża, ponieważ tu i ówdzie pokazywano ja dla jakiegoś innego znaczenia, którego dobadać się nie mogłem". Powyżej drogą zestawienia starałem się wykazać, jakie ona ma znaczenie. Współcześnie wystepuje druga rózga zupełnie innej treści, rózga władzy, także trójrózga, znana doskonale każdemu, kto sie troche zajał nasza aryjską archeologia religii. (M. Žm. A. Fig. 45, 151, 169, 185, 270, 171, 487). Zaraz po starszym drużbie idzie choraży, czyli marszałek, którym bardzo czesto bywa starosta, ten ciągle trzyma w ręku rózgę "z trzema odnogami" – "trójdzielna" (raz jest o 6 odnogach). Jest wysoka na 15 cali, zwie się marszałką, a choraży czyli mistrz ceremonii wywija nia, jak czarnoksięzką rożczką. Zwie się ona czasami kwitką i jest z czterech prętów, związanych u dolu i u góry, a marszałek z nia tańczy. (K:9-227, 245, 247;10-84, 99, 117, 272, 290, 325; 11-56; 20-210; 22-67; C-213, 243, 296) (WS. VII. 658).

# 5. Ślub.

### b) W kościele.

§ 76. Godownicy przybywają nareszcie pod kościół i orszak weselny ustawia się do pochodu przed ołtarz. Występuje drużba i prawi oracyę o zachowaniu wianka. Czasami wprost idzie młody z młodą, a za nimi cały orszak parami, lecz jeżeli wesele jest bardziej uroczyste, naówczas drużki przed młodą, a przed młodym drużbowie trzymają

chusty za 4 rogi, na tych zaś chustkach leża wianki, a młodzi dotykają tych chustek ręką i tak po skończonej oracyi posuwają się ku kościołowi. Młody i młoda idą do ślubu naczczo - młoda i druchny trzymają w ręku białe chusty. Orszak cały poprzedza starosta, który składa przed ołtarzem trzy kołacze i zapala przy nich świece. Za starosta idzie marszałek z pierścionkami lub wiankami na tacy - przy młodym drużba z rózgą - oto jedna z tych chwil, kiedy młody powierza swa rózgę komu innemu, a i to nie zawsze. Następnie idzie młoda z druchnami i cały orszak, kobiety klekaja po prawej, a chłopi po lewej stronie, na środku presbyteryum. Gdy msza się skończy, wówczas drużba podprowadza młodego do ołtarza – potem idzie do gromadki kobiet i robi figla druchnom, podprowadzając je do ołtarza, a potem puszczając precz. Młodzi, a czasem i cały orszak obchodzą ołtarz, poczem następuje ślub. (K:6 79; 9-182, 183, 190, 211, 233; 10-85; 11-58, 91, 92, 96, 173, 202; 16-144; 20-211; 23-196, 197; M<sup>4</sup> 158, 200; M<sup>5</sup> 168; C-269) (FB-1443). Družba podaje pierścionki. Młoda klęczy po lewej stronie młodego i stara się kleknać na pole jego sukmany, bo będzie wiodła rej w domu. Czasami jednak nawet rytuał to przepisuje, a nawet spotykamy, że młody stara się klęknąć na sukni młodej, by nad nią panować. Powinni ściśle przy sobie klęczeć, żeby dyabeł nie wcisnął się między nich. Zwracają również i na to uwagę, kto pierwszy na oltarz wstapił, ten będzie panował. Mężatki zalecaja, by, wymawiając słowa: "ja biorę ciebie sobie" patrzeć prosto w twarz temu, do kogo się mówi, bo inaczej grozi sprzeniewierzenie się. Żle także, jeżeli młoda się śmieje – dobrze zaś, jeżeli płacze. Uważają na to, jak się świece palą, bo to także wróżba pożycia małżeńskiego. Ślub biorą na rozesłanych recznikach, pod którymi kładą pieniądze, a na nie młoda powinna się starać wejść pierwsza, to będzie w domu rządziła, a iść, lekko stapając i starać się nastąpić nogę młodego, by w przyszłości lekki miała poród. W tym celu również bardzo jest skutecznem mieć choćby szczypte siemienia

lnianego za pazuchą, a przed ołtarzem obluzować pas, by to siemie spadło na podłogę. Czasami głowy młodych są pokryte ręcznikiem, darem panny młodej. Gdy drużba, lub rajko podprowadzą młodych do ołtarza, wtedy głowy klęczących przytykają wzajemnie, niekiedy zabardzo silnie. (K:6-20, 79; 9 233, 249; 10 113, 117, 314; 11-174; 16-20; C-216, 269; M4 158, 200; M5 203) (WS VIII 502, G-260, 265-FB-1441, 1453).

§ 77. Na dzień ślubu młody ofiaruje swej oblubienicy trzewiki i pończochy, a ona mu białą koszulę, nadto pierścionek ślubny jego bywa podarkiem od niej, ona zaś ma swój własny. Tu jest nacisk zrobiony na ten stary zwyczaj, gdy nie meżczyzna lecz kobieta wybierała. Do ślubu sa używane pierścienie lub wianki, czasami i jedne i drugie razem. Dawniej prawdopodobnie używane były tylko wianki, mamy bowiem wyraz wieńczenie oznaczające wziecie ślubu, a takiejże treści wyrazu od pierścionka nie mamy. Mamy nadto jedna przemowe drużby, która nam jasno tłumaczy, czem jest zamiana wianków. "Czas nadszedł, aby pan młody na dowód nieskazitelnej miłości od dnia dzisiejszego aż do zgonu życia oddał młodej ten wianek ruciany". Jest to wiec zamiana wierności małżeńskiej. Pierścionki czy wianki ma w swojej opiece swacha, zwykle krewna zamężna, zwana weselną niewiustą (czasami są one u starszej druchny), która w kościele obok panny młodej klęczy, księdzu pierścionki czy wianki podaje lub sama je na głowy młodych kładzie, a w końcu wesela czepi pannę młodą. Ksiądz zdejmuje wianki z głowy młodych, zamienia je i znów na głowy kładzie - toż samo robi z pierścionkami. Weselna niewiasta zdjawszy po ślubie wianki z głowy młodych zachowuje to dla nich na pamiatkę. Czasami młoda zdejmuje zaraz swój pierścień i zawiesza na szyi. Wdowiec i wdowa używają tylko pierścionków. Gdy ksiądz łączy ich ręce, wtedy starają się oboje mieć rekę na górze, bo to zapowiada panowanie w domu. Za plecami młodych stoi dwoje kumów, jeżeli sa jeszcze przy życiu, trzymając zapalone świece. (K:6-20; 10-102, 113, 117, 119,

229, 252, 276; 11-174; 16-158; C-269; M3 145; M4 224; M5 156, 203) (G-259; WS VII 698) (Gol. 202). Odchodząc od ołtarza, jeżeliby młody w roztargnieniu nie podał ręki młodej, to żebrak podaje jej rękę, a młody musi ją wykupić (K. M<sup>3</sup> 172) (G-275). Po ślubie czasami jeszcze raz obchodzą ołtarz i składają ofiarę, zwykle żonaci i mężatki odprowadzaja młodych od ołtarza, a młodzież obojga płci stara się zdobyć bodaj gałązkę z ich wianka, bo to wróżba ich blizkiego ożenku. Komu się to nie uda, ten płaci karę przeciwnikom. Młoda pamięta także o swoich drużkach, a szczególnie o starszej, więc, odchodząc od ołtarza, pociąga recznik, na którym ślub brała, a zarazem pociaga swe drużki do ślubu. Wyszedłszy z światyni, oboje młodzi przełamuja na polowy kołacze, które trzymali na piersiach i dają sobie wzajemnie po połowie, a drugą połową częstuje on jej, a ona jego ród. Rozsypują też dla zgromadzonych dzieci pewną ilość małych kukiełek, zwanych byczki i gaski, lub orzechów laskowych, przyczem drużki śpiewają, nagląc do odjazdu: "A gdzież się nam panna młoda podziała, w kościele za ołtarzem została! Do kola drużebko! do kola i wracajmy do domu". I całe grono odjeżdża z powrotem również huczno jak przybyło. Czasami druchny pilnują, by młodą od ołtarza nie odprowadzały mężatki, bo ona jeszcze do nich należy więc odbijają młodę mężatkom, razem z nią siadają na wóz i pędzą, śpiewając: "oj nasza! jeszcze nasza!" (K:6 20, 79; 9-211; 10-85, 314; 11-191; 20-176, 199;  $M^3$  145, 158; M<sup>5</sup>142, 168, 172; C -216) (WS VIII 501; G -272; FB -1453).

# 5. Ślub.

#### c) Powrót do domu.

§ 78. Z powrotem jazda również huczna i jeszcze więcej urozmaicona tak śpiewami, jak i rozmaitą praktyką zwyczajową. Druchny wykrzykują: "oj nasza! oj świeci się! oj

zieleni sie! oj wioza ci ja, wioza!" Woźnica na zawody trzaska z bicza zakończonego wstażka superfina, a drużki dośpiewuja: "Leci, leci sokół prosto w ogródeczek, przysjegłaś chłopczynie, weżmie ci wianeczek! Hojże ino dobra! twoja żona z ziobra, ślubowała cnotę, dbajże teraz o tę... żona go nauczy, nauczą go dzieci, chciało mu się żony, niechże mu się świeci". Panna młoda nie śpiewa, w niektórych okolicach ona cała droge przedzie — jej nie uchodzi śpiewać, za nia śpiewają drużki: "oj byłam ja w Bożym domu, przysiegłam Panu Bogu i temu sadzonemu Jasieniowi swoiemu". Wracajac ze ślubu, rozpalają stosy ze słomy i chrustu, przez które weselna drużyna skacze. Zła wróżba, jeżeli się spotkają dwa wesela, ża dne niechce ustapić, wiec przychodzi czesto do bojki. Czasami smutnie śpiewają drużki pannie młodej: "czemuś mie matko moja za maż dawała, wszakeś matuś moja chłopa świadoma, że nie użyje nie dobrego za chłopem żona". W odpowiedzi czasem odezwie się śpiew pana młodego zapowiadający jej pieszczoty i zwacy ja "ty moja". (K:6-80; 10-287; 11-42, 58, 59, 63; C-200, 201, 318) (WS=327).

§ 79. By pozostałym w domu zostawić czas do przygotowania weselnej uczty, grono weselników udaje się do karczmy i pedza do niej na wyścigi, a nawet powiadaja, że żadnej nie trzeba opuścić, żeby opuszczeni nie kleli. Karczmarka spotyka młodych z miseczka patoki, a jeżeli piekła dla nich chleb, to nie bierze żadnej zapłaty. Zabawa rozpoczyna się od tego, że starościny dokuczaja marszałkowi, śpiewając: "a niedbały nasz marszałeńko niedbały, starościny za stołem zaspały". Wtedy on je wyprowadza do tańca, co się zowie pożonem. Tańczą tam trzy tańce, ale pan młody nie tańczy. Zdarza się często, że obie drużyny w karczmie siedza osobno przed swoim chlebem, serem i kiełbasą. On swego chleba nie je a tylko bierze jej, co ona wzajemnością odpłaca. W końcu cały pochód rusza, śpiewając: "od terema! do terema! trzeba do domu sie zbierać! od terema do terema! jużeśmy po ślubie, wzięty on według zakonu". Znowu pędzą ku wsi czy domowi, ale inna zupełnie droga, by złe m u drogę

zmylić (prw. § 50, 51, 136), lub, jak mówią: "by śmierć droge zgubiła"; pędem przeskakują przez próg, gdzie leży siekiera zwrócona do wsi ostrzem, bo ma niedozwalać wstępu duchom i złym ludziom w dom weselników. Jeszcze czasami cały orszak weselny jedzie do domu jednej ze swach lub do starosty. Tam jest stół pośród izby - na stole dzieża, na dzieży bułka. Pan młody trzyma harap, ona warzachew i tak gonia się oboje naokoło. Wychodzac zaś od starosty śpiewaja: "Hej Łado! Łado! Podziekujmy staroście za jego ranne wstanie, za pyszneńkie śniadanie! Hej Łado! Łado! podziekujmy staroście!" Dwóch z weselników wyprzedza cały orszak i wracają z chlebem i dzieckiem, dając to młodej do wyboru - jeżeli wybierze dziecko, powstaje śmiech. Czasem przywoża kadziel, cepy i chleb, a młoda ma wybierać. Czasem przywoża wode i chleb, ona pije a on je. Gdzieindziej dwaj młodzianie przywoża na granice wsi dzieże, chleb, sól, kadziel, wrzeciono i wodę święconą, młodą sadzają na dzieży, ona dzieli chleb, a mężatki kropia młodę święcona woda. -Bywa też, że dopiero przed domem rodziców siada na dzieży, dają jej nóż do ręki, a ona kraje chleb - chleb ten chowa się, jako palladyum. Jeżeli w drodze spotkają Bożą mękę, to chłopy ja trzy razy kołem objeżdżają. Z powrotem, przy ostatniej figurze pan młody uderza żonę batem dwa razy, a to na znak uległości, jaka ma okazywać. To bicie rytualne spotyka sie dość czesto. Starszy drużba wyprzedziwszy orszak i przyniósłszy chleb i batog pyta: co młoda woli? i potad uderza, aż odpowie: "chleba i pana młodego, żeby zarabiał na niego". Czasami przywozi wode w dzbanku i prześlice, daje ją młodej, przyczem uderza ją batem, żeby czułą zawsze była do kadzieli, następnie wodą przepija do niej, żeby zdrową była i dzban jej oddaje. Za każdym razem, co ja batem spraży, ona chlusta wodą. Bywa też, że raj (t. j. swat) wyprzedza orszak, bierze chleb i pyta, co woli chleb czy młodego? ona trzy razy odpowiada, że chleb, a on ją trzy razy bije bizunem, na znak, że trzeba pracować na chleb z przykrościami. Nieraz też i bez rytuału młodzianie,

pędząc w przegony, biją młodę batem. (K: 9-190, 199, 212. 249, 250; 10-87, 103, 118; 11-97, 174; 16-158, 204, 206; 22-56; M¹ 219; M³ 106; M¹ 146, 158; M⁵ 172) (G: 273, 276, 277; FB-1454).

§ 80. W wielu miejscach to jest we zwyczaju, że wesela odbywaja się osobno w jego i w jej chacie, a nawet że przez pewien czas ona zostaje we własnej chacie i dopiero później maż ja zabiera do siebie. Niektórzy usprawiedliwiają to tem, że przez to mniejszym jest kłopot w przyjmowaniu gości, sądzę jednak, iż przyczyny są o wiele glęb sze. Sa to po cześci tak zwane Tobiaszowe noce, ale sa i starsze przyczyny, niż wplywy biblii. U wielu ludów jest ten zwyczaj dotad niezupełnie wyjaśniony, że młode małżeństwo dłuższy czas żyje w rozłączeniu, a mąż nawet w tajemnicy tylko odwiedza żonę (§ 173). W naszych studyach w takich punktach trzeba zawsze stawić plus minus. Czasami nawet bez zajeżdżania do karczmy odprawiają mała ucztę 118 cmentarzu przed świątynia i zaraz rozjeżdżają się do domu.  $(K:C-204; M^3 127, 198; M^5 173, 207; 6-44; 20-163,$ 206). Gdy wesele jest wspólne, wtedy wracając, najczęściej do jej domu, zastają wrota zamkniete. Chór śpiewa pieśń o chmielu, ale częściej o matce: "Mateńka zuzuleńka cała nockę nie spała, dwoje dziateczek wyglądala, jednego rodzonego, drugiego sądzonego". "Czemu matko nie wychodzisz, czemu dziatek nie witasz?" "Wyjdże matuln na nowe progi. niech cię podejmie twój zięć pod nogi". Na to odpowiada śpiew z chaty: "Skądeście dwór najechali, cisowe wrota zlamali, zielone podworko zdeptali?" Na wszystkie zapytania drużyna odpowiada okrzykiem: "Łado! Łado!" Czasami owa pozostała osoba w domu jest kucharka, która pyta niechętnie: "Kto tam?" a przybyli odpowiadają jej: "wzieliśmy pannę a prowadzimy panią!" "Ah! kiej nowy gość, to już wpuszczę". Wychodzi matka w wywróconym kożuchu z chlebem i ożogiem w ręku, obsypuje przybyłych owsem i chmielem. okrywa młodą kożuchem i wchodzą do chaty. Matka trzyma chleb na wieku dzieży, a młodzi obchodza go trzy razy

i pochylają przed nim głowę. Jest także w użyciu, że gdy młodzi zsiadają z woza, to ich opryskują wodą, albo bija kijami. Gospodarz zaś sieje na młodych i cała drużyne owies, który oni rozchwytują i sieją, a jaki z nich urodzaj, takie bedzie pożycie młodych (K. 18 - 68). Dwaj z młodzieży jada naprzód i stawią przed domem dziecko, dzieże, chleb, kadziel, kierznie, w której się masło robi, a młodemu cepy, pióro, grabie i rózge, by żone bijał. Sadzaja młode na dzieży i ona przędzie, potem dzieli chleb między otaczająch. Młody tymczasem udaje, że młóci, a następnie musi cepy przerzucić jedna reka przez chatę, czem dowodzi swej siły, skrzydłem gesiem zamiata, a pióro winien zręcznie puścić w powietrze. (K:9-175, 234: 10-94, 113, 114, 230, 242, 262, 276, 287.291, 298; 11-202; 16-148; 18-68; 23-135; M<sup>3</sup> 182 M<sup>5</sup> 174, 176, 204, 231) (G - 279, 283; WS X 497). Bywa też innym zwyczajem. Rodzice witają ich chlebem i sola, co oni, klęcząc, przyjmują, gdy wstaną, matka ich trzy razy kropi, potem wprowadza do izby, obchodzi ich trzy razy wokoło stołu i sadza pod obrazami tam, gdzie sa kołki wbite. W chleb bywa wetkniety pieniadz srebrny. Wchodząc do chaty, młoda chce wejść prawa noga, ale choraży pilnuje i woła: "prosze noge wtył!" Rzeczą nie małej doniosłości jest to, kto pierwszy wejdzie do izby, bo ten będzie przewodził. Jeżeli młodzi maja u niej mieszkać, to od ślubu wracaja do jego chaty, jeżeli zaś u niego to przeciwnie. Ojciec i drużbowie pija za zdrowie młodej mężatki, a ona od ojca bierze kieliszek i pije zdrowie młodego. Czasem matka traktuje młode wódka, ona nadpija, a resztę za siebie chlusta, toż samo robi pan młody. W ciągu tego przywitania ciągle śpiewają o chmielu, kaszy i grochu, raz tylko jeden o kapuście, co trzeba zaznaczyć, jako nowatorstwo. Tymczasem młoda bierze snop słomy, na którym siedziała, jadac do ślubu i podściela niemi krowy. Następnie stary swat wprowadza młodych do komory, gdzie na nich czeka jaglana kasza z mlekiem i serem umyślnie dla nich zgotowana, by tak słodkie bez goryczy było 1ch życie, a dzieci tak białe jak ser. Gdy młodzian wchodzi

do chaty, biją kijem w rupy upadły przed nie matka śpiewa: "zapras szy drużba piekł, a p: nila, wystygł piec -- ( za rok kukiełeczkę u dokuczać drużbie: "/ szenisko!" a on się czyły Bogu podzięk magnijcie, jeśli nie matusiu!" Pomimo siatej wieczorem. ! koluja i chustam' .98; o zielona!" (K:6 20-177, 199; 2 M<sup>5</sup> 175, 177; C § 81. Je i u niej, to, g z dwoma koła na dziewiczy razem, całują ten chleb na go na piec, wita: "daję stepnie jest za wszystk ją za stół przeciw drzwiom na ... ιiej i tu ona powita młodego. Często stara się 📆 -¿by. wziać ten snop, na ktorym siedziała na wozie i podesłać go krowom, by sie jej dobrze wiodły. Gdy wesele jest odrebne i pan młody po ślubie przybywa do swojej chaty -- wtedy rodzice witają go chlebem i solą, a po tem najstarsza swacha oprowadza go na ręczniku 3 albo 9 razy naokoło stołu. a potem sadza za stół w czapce. W niektórych okolicach pan młody przez całe wesele nie zdejmuje czapki z głowy. Gdy skończy się uczta u pana młodego i pora jechać po

pannę młodą, wtedy pieśń wzywa: "Do konia starszy družebko, do konia, bo pojedziemy do pani matki za słonia" (za widna). Przybywają do chaty kniahini po zachodzie słońca, jego starosta niesie korowaj przybrany przez starościny w zieleń i potrójną rózgę zdobną w jabłka, barwinek i owies. Tego orszaku nie puszczaja do zagrody, wrota zamkniete. a swaszka śpiewa: u hardego "teścia stoi zięć i biduje, nikt sie nad nim nie lituje - tylko Hanula do nóg ojca padła: puszczaj! puszczaj bojarów w dwór! mego Prokopka za cisowy stół". W tej sprawie kobieta rozstrzyga. Przy pannie młodej siedzi brat lub bracia i gdy młody zostaje wpuszczony do izby, wtedy oni nie ustępują jemu miejsca, lecz targują się o siostrę, a chór śpiewa: "Chorosz braciszek, chorosz przedał siostrzyczke za grosz. Za grosz i za cztyry, za czytyre złote". Zwróćmy na jeszcze jeden punkt nasza uwagę. Slub rodzinny był ongiś ważniejszym od kościelnego. Wszak młody przychodzi do już zaprzysiężonej sobie w kościele żony, a jednak on jej nie posiada, pokad brat, czy bracia nie ustąpią mu swoich praw. Tu również jasno występuje stanowisko brata w naszej rodzinie – on jest obrońca i opiekunem siostry, najbliżej z nia sercem związany. Spotykamy to nieraz w ludowych pieśniach. Do młodego małżeństwa przybyli w odwiedziny rodzice młoduchy - "pani matka przyjechawszy i porzadeczek obejrzawszy (mówi) - "a bij zięciu, bij, nauczaj! niedobry to zły obyczaj". Toż samo powiedział ojciec "w czapce od złota". Ale "brat jedzie w cisowe wrota, szabla przy boku świeci od złota: A mój szwagrze niedorosły, nie bijże mi mojej siostry! nie bijże ja, co nie umie, pouczże ja, bo ta moja starsza siostra nie do twego kija rosła – ja mam na cię mieczyk ostry, bo jak będziesz siostre bijał, to ci będę głowę ścinał – ty zginać musisz". widocznie pogróżki nie lada były, bo maż błaga: "żono kochana! uproś brata swego, a już ja tobie podprzysięgnę, że już ciebie bić nie będę". Inna zaś pieśń opowiada, że szwagier począł uciekać, a wtedy żonę porwał żal i ona krzyczała: "już nie będe więcej na ciebie wzywała, bij mężu

dobrze!" A jedna zasię miała kilku braci, nie pomogły wszelkie prośby: "jeden brat ciął kole głowy, drugi kole pasa, trzeci kole kolan, koło szyi czwarty — piąty go ciął kole ucha, zginął szwagier, keby mucha". Dużo z opowiedzianych tu zwyczajów powtarza się przy uczcie weselnej lub po niej, a nawet o wiele później. (K:6—126; 9—298; 10—117, 319; 12-79=81; 16-239; 18-70, 124; 19-151; 20-216: C—196, 204, 205, 223;  $M^3$  147, 151;  $M^4$  194;  $M^5$  204) (WS VII 325).

## 5. Ślub.

## d) Uczta weselna i zabawy.

§ 82. Nad stołem, gdzie mają zastawiać ucztę weselną, wbijaja w ściane trzy, czasami dwa kołki, a rozszczepiwszy je, wkładają w nie kilka garści żyta w kłosach. Ławe pod tem miejscem zaścielają białym ręcznikiem i to się nazywa posah (posag-posada). Z tym ręcznikiem idzie młoda po weselu do rodziców, obwiązuje nim szyje i kark krowy lub konia, które dostała w posagu i prowadzi do mężowskiego domu. Na tym posahu usadzają młodych i tu ich wszyscy obdzielają, a co najwięcej: "sam Bóg". Pieśń tak mówi: "o sławny! sławny kniaziowy posah, za oknem dwaj aniołowie stoją, a po dworze sam Bóg chodzi i dolę sądzi – i przysądził staroście swache, a drużbie drużkę, a Iwasiowi Marysie". Gdy maja siadać już do stołu, młody daje pieniadze ojcu, matce, lub najbliższym krewnym młodej, a chór śpiewa: "Tak mi Iwasio czapkuje, u swego teścieńka Marysię kupuje". Potem chór w imieniu domowych i młodej śpiewa: "Drużebko! za stół ich proście! Moją mateńkę, moją rodzone posadźcie przeciw mnie, niech się napatrzę jako gwiazdeńki". Weselnicy trzymają się za rece, drużba oprowadza ich trzy razy po izbie i wtedy siadają za stół. Ci zaś, co przed stołem lub przy innych stołach mają siedzieć, siadają bez prowadzenia. Zasiadają wszyscy jeszcze w czapkach, w pińszczyżnie młody całą ucztę siedzi w czapce, a młoda okryta rańtuchem. Do uczty z reguły nie siadają marszałek i drużko, którzy pytają rodziców, czy mają już podawać jeść — rodzice w odpowiedzi błogosławią, a wtedy drużba poczyna weselną modlitwę: "pobłogosławią, a wtedy drużba poczyna weselną modlitwę: "pobłogosław Boże Ojcze te dary, coś nam je postanowił aż do śmierci, a po śmierci abyśmy z Tobą wiecznie królowali... zielona rutka, zielona lilia — żegna P. Jezus, żegnam i ja — jedźcie, pożywajcie!" Drużba tu występuje, w roli przedstawiciela całego społeczeństwa, które nad zgromadzeniem ma kontrolę tego, co dotyczy religii i tradycyj rodzinnych. Poczyna się uczta. (K:16—149; 18—68; M³ 198, 199; C-195, 253, 254) (G—157, 159).

§ 83. Państwo młodzi siedzą razem na pierwszem miejscu - za stołem, zwykle na jego kraju, przeciw drzwi, pod obrazami; wszyscy podchodzą do kniahini, piją wódkę, witają i rzucają po krajcarku, a chór śpiewa: "posadzono Anule na tym pysznym posagu!" Są jednak wyjątki z tej reguły. Czasami młodzi siedzą przy odrębnym stole z drużba i skrzypkiem, który liczy się do rytualnych gości wesela, ma osobne miejsce przy żarnach, dostaje ręcznik, on może zaczarować gości, a nawet skrzypce bywają czarowne. Skrzypek powinien być z rodziny pana młodego, a jeżeli takowego niema, to jeden z rodziny bierze skrzypce do ręki, pociaga parę razy smyczkiem i oddaje rzeczywistemu skrzypkowi, a sam przyjmuje tylko te honory, które tamtemu się należą. Skrzypek jest głównym muzykantem i zwą go wesółkiem. Młodzi bywaja nawet nieobecni na uczcie, a tylko w komorze jedzą kaszę jaglaną z mlekiem - zwykle mało jedzą, siedzą cicho, a ona powinna płakać. Czasami młoda za cały obiad ma kromke chleba, a zdarza się, że nawet aż do połogu jada sama jedna, bo żli ludzie zadają uroku przy spożywaniu strawy. (K:6-45; 10-253, 277, 317; 11-176, 194; 16 149; 20-199; M3 198, 199; M5 140; C-195, 274) (G-101, 131, 307, 326). Przed młodym na uczcie leży

kołacz, wielki podługowaty, pękaty bochen, przystrojony w korone, w orzechy, jabłka, pierniki – ten kołacz jest spożywany dopiero po oczepinach. Prócz tego sa placki weselne, które także zwa kołaczami. Ta nazwa ciagle wraca, ona musi pochodzić od koła, a zatem od słońca. Obok młodego siedzi starościna, przy niej siedzi jeszcze jedna mężatka, następnie pod ściana wszyscy starsi, o ile miejsca starczy, a od izby młodsi. Czasem przy niej same kobiety, a przy nim sami mężczyźni. Wogóle główny stół jest przeznaczony dla żonatych. Na szarym końcu sadzają zasadkę, czyli młodą dziewczyne z rodziny, a każdy, przechodzac, uderza ja z lekka po plecach. Przy drugim stole drużki siedza od ściany, a młodzianie od chaty. Spotykamy też tradycye, że stołów weselnych powinno być trzy, z trzemi misami. Ta liczba symboliczna ciagle się powtarza. (K. M<sup>4</sup>159; M<sup>5</sup>177, 178; C-274; 6-81; 10-283, 277, 292, 294; 11-176) (G-319, 321).

§ 84. Družbowie, czasem i swat wnosza misy z jadłem i napitki. Oni to mogą wypełnić bez przykrości, bowiem przy spraszaniu gości oni byli wszędzie traktowani i nasvceni – jednak starszy swat ma siedzieć naprzeciw młodych i krajać. Młodym podaje się misa jajecznicy i kubek piwa, a oni jedzą jedną łyżką i z jednego kubka piją, by w całem życiu była jedność. Jest zwyczaj w kilku okolicach, że drużki są karmione przez młodzianów i one nie maja prawa siaść, a drużba spędza ich batem; jeżeli tego nie zrobi, to meżatki odbierają mu bat. Do obiadu zasiadają czesto dopiero w nocy, a rytualnem daniem jest groch, który ma cały szereg rozmaitych śpiewek, jak naprz.: "o rosie! o rosie! siany ten groch po rosie, przy gościńcu, przy drodze, przy pani młodej niebodze!" Druga śpiewka opowiada nam, jak na ten groch orano, siano, włóczono, P. Jezusa wzywano, potem dopiero groch odkrywają i jedzą. Albo "o rosie! o rosie! sieję groszek przy drodze z Panem Jezusem, z Matką Najświętsza, ze wszystkimi świętymi, z aniołami Bożymi" — potem wołają: "niech nam groszek odkryją!" zrzucaja biała chuste i dopiero teraz jedzą. Drugiem rytualnem jedzeniem sa jagły, hołubcy z jagłami, t. j. kasza jaglana zawinieta w kapuściany liść, także czernina, albo geś nadziewana jagłami, a jeszcze hreczana kasza. Nadto ulubionemi potrawami'są flaki, kapusta, pasternak, który ma także swoją piosnkę; "jedzcie kobiety, jedzcie pasternak jak dlugi, tak i gruby". Siedem potraw powino być tak na wilii, jak na weselu, a inni powiadają, że dziesięć. (K. M3 107, 183;  $M^4$  184, 192;  $M^5$  178, 179, 204; 9-213; 10-243, 253, 294; 11 61) (G-324; FB-1455). Gdy wnoszą kołacz przez młodą pieczony, chór śpiewa: "Kołaczu rumiany od Boga zesłany – swachny go pokrają, gościom go rozdają". Do weselnych przysmaków należy kogut, na pagórku za wsią żywcem upieczony, a potem ugotowany, którego zwa bażantem. (Prw. § 142, 148, 198). Na Mazowszu, gdzie korowaj utracił bardzo wiele ze swego rytualnego znaczenia, drużba wnosi korowaj, kręci się z nim po izbie, aż nareszcie pada, wtedy go częstują wódką, a on woła, że już zdrów, podnosi się, wykręca parę razy hołubca i stawi korowaj na stole. Gdy sa na stół podane kwaśne flaki, to przyjęty znak, że to ostatni dzień wesela i koniec uczty. Wesela i uczty bywają rozmaite wedle zamożności rodziny, wedle wielkości rodu. Opowiadają o bajecznie sutych, gdy całe sioło przez tydzień dawało uczty, a i teraz rytualnych uczt jest siedm: u młodej, u młodego, u starosty, u starościanki, we dworze i w karczmie. To zależy także od personalu weselnego. Zwykły personal weselny składają dziewosłębka czyli swacha, cztery druchny, sześć korowajnic, dwie pomocnice, dwóch swatów, chorąży, podchorąży, drużko, czterech dodanych i muzyk, który jest na równi z innymi gośćmi, a nadto w wielu miejscach obierają jeszcze miczałę, którego obowiązkiem jest odprowadzać do domu pijanych — jest nawet przysłowie: "daj go miczale". Jeżeli uczta odbywa się w jednym domu, to i wtedy nie wszystkie rozchody ponosi gospodarstwo — tylko w pierwszym dniu a w następnych, to już rzecz składkowa, a bardzo czesto każdego dnia inna swacha daje obiad. Toż samo dotyczy i kosztów muzyki.

Dopóki grają mazanki czyli małe skrzypce, zwykle do obiadu, płaci pan młody, potem wszyscy tańczący — trzeciego dnia kobiety golą mężczyzn kawałkiem drewna, brukwią smarują, a w sitko każą (prw. § 206) patrzeć niby w lustro — mężczyźni płacą za to na piwo. Bywa też, że do czepin płaci wszystko młody, po czepinach ze składki lub ojcowie. Nad całą gromadą weselną rej prowadzi marszałek, którym bywa najczęściej starosta, lecz bywa i starszy drużba — bije bizanem lub marszałką w tram na środku izby, woła o głos i daje rozkazy. (K. M<sup>4</sup> 141; M<sup>5</sup> 139, 179, 181, 208; C-203, 291; 9—198, 200, 226; 10—12, 95, 253; 16—232; 23—173) (G-127, 314) (Goł. 107, 209).

§ 85. Po jedzeniu drużba kładzie swoją czapke na stół i głośno woła: "drużba prosi młodą panie do siebie". Ta musi koniecznie jedną nogą stanąć na tej czapce, a drugą przeskoczyć przez stół. Drużba poczyna z nią taniec. Czasami ten taniec prowadzą dziewczeta trójkami a śpiewając. Po obiedzie lub kolacyi przychodzi składka dla panny młodej. Jedna swachna bierze świece, druga talerz, trzecia wianek i tak się zbliżają do młodego. Ten z lekceważeniem rzuca grosz, wtedy swachy poczynają mu wygadywać, że "dziada ograbił", a chór mu dośpiewuje, że "talarami powinien wianek obsypać". Ten obrządek bywa czasami dopiero w jego chacie przed samą nocą slubną. Świece trzyma zwykle starościna, zwana matką. Na talerzu jest czasem jabłko, które po składce krają na dwoje, a młodzi spożywają takowe po połowie. Zbierają też na koziołka, którego przesuwają po stole, przyczem śpiewają: "dziewczyno nie płacz! koziołka się nie bój, weż gałązeczkę, wyżeń go na ogród". Trudno zrozumieć znaczenie tego koziołka, ale to zwierzatko jest w ciągłym związku z małżeństwem. (Prw. § 174, 125, 254). Jeszcze raz spotyka się przy oczepinach, gdy młoda śpiewa: "w piwnicy kozioł! Matulu! nie pójdę do piwnicy!" "Ojcze! ojcze; miły Jadamku! czarna wełna na moim baranku". Jest także piosnka najzupełniej niezrozumiała: "jedzie Jasieńko na świni – zobaczył Kasieńkę, że to zle –

szacher macher na kozła i dziękuje świni, co wiozła". To znamienne, iż te wszystkie ustępy, które są niezroz u miałe, sięgają gdzieś tam w czasy pasterskie, a wszelkie jedzenia rytualne do początkow uprawy roli - do strawy warzonej z ziarna nie obrobionego we młynie. Czasami ta składka na młoda ma forme picia na zdrowie, tak na przykład ojciec młodej przepija do swej córki krowa, inni czem innem, a prócz tego kładą jakiś datek. Przy końcu uczty śpiewają pieśń o wianku: "potoczyła Kasieńka swój wianeczek po stole, a padł ci jej u matusi na skrzyni! A matusiu kochana! zbieraj ze mna to ziele! Ja go zbierać nie będę, bo od żalu nie mogę" lub, "bo w nim nadziei nie mam". To samo odpowiadają ojciec, bracia, siostry, aż dopiero pan młody zbiera, "bo w nim całą nadzieje ma". Jest to powtórzenie tej pieśni, która była śpiewaną o rucie na dziewiczy wieczór (§ 57), ale dziś, gdy nadeszła chwila zupełnego przełomu w życiu, przychodzą myśli o wiele smutniejsze, świadczące o wielkim strachu: "żebym ja to byla wiedziała, że dnia dzisiejszego mój wieniec postradać będę miała, tobym serce moje nożem rozkrajała". Muzyka jednakże do tego śpiewu jest wesołą. (K:6-45;10-103, 245, 260, 264; 11-83, 189; 16-104; 18-99; 20 - 220, 225; M<sup>2</sup> 223; C 218).

§ 86. Przy uczcie i po niej stroją rozmaite żarty i zabawy. Przy obiedzie ściągają trzewik pannie młodej i licytują. (Prw. § 102, 199, 233). To musi być w jakimś symbolicznym związku z tem, gdy przy wieczerzy, po oczepinach ściągają młodemu but i tak samo dają go na licytacyę. Wogóle ściąganie obuwia powtarza się często w obchodach weselnych. Przy końcu obiadu chór mężatek śpiewa: "oj nasza! ładnie jej będzie w czepku!" Na to chór dziewcząt odpowiada: "oj nasza! oj zielona! rozmarynek świeci się! oj dana!" — młodzianie skubią jej rozmaryn, a drużba mówi, że kupcy aż z Ameryki przyjadą, a on ją przeda. Marszałek daje hasło, śpiewając potrzykroć: "powstańcie swatkowie, dziękujcie za ucztę Bogu i mateńce" i wypędza zza

stołu prócz młodej — to jej miejsce aż do oczepin. Zwykle poczynają wychwalać śpiewem ucztę, ale czasem i krytyka się znajdzie: "kapusta kwaśna ale nie kraśna, trzeba świniego sadła, toby się zjadła". Wtedy oboje młodzi toczą bochenki chleba, im dalej pobiegną i błiżej ku sobie upadną, tem pomyślniejsza dola. Brat kniahini i kniazia stają obok młodej i starają się na jej głowę czapkę włożyć; jeżeli się to uda bratu kniazia, to wróżba szczęśliwa. Czasami i bójka z tego powstaje i włosy jej rozczochrają. (K: 9—200, 215! 10—98; 16—150; M³ 147 148; C—206) (G—313).

§ 87. Marszałek wynosi z komory do izby dużą rózgę, kij sosnowy, na łokieć długi, o 4 gałązkach obwitych w pióra i pierze - na każdą jest wetknięte jabłko. Czasami są dwa drzewka z tarniny i głogu, a na nich ponawieszane jabłka, brukiew, perki i t. p. jedne jedzą, drugie zrywają i rzucają na siebie. Czasami druchny zachwytują to drzewko, stawią je przed młodą, a ona musi te jabłka płacić podarkami. Jest to najniezawodniej rózga pana młodego, a tylko zmienionej formy, bo widzimy, że starosta, gdy wstaje z za stołu i idzie w taniec ze starościną, to trzyma rózgę. Jeszcze raz widzimy ową rózgę sparodyowaną. Swatkowie, trzymając świecę, wnoszą gałęzie okryte grochowiną, poczynają się o nie targować, a każdy woła, że jego ładniejsza. Bardzo upowszechnionem jest, że młodę pokrywają z drużką i swachą lub z dwoma babami, a pan młody powinien odrazu odgadnąć, która z nich - jeżeli młody odrazu trafi i uderzy po głowie młodej swoją czapką, to życie jej będzie dobre, bo on jej jednej będzie pilnował. Jeżeli pan młody nie odgadł, to tańczy ten, który odgadnie, a pan młody na końcu i musi wykupić od zwycięzcy. Wchodza matrony i wprowadzaja kobiete, która się wiesza za młodym, nawet całuje go, aż wchodzi młoda i żart się kończy. Czasem wprowadzają młodego parobczaka przebranego za młoduchę. (K. 6-86; 9 - 115; 10-105, 236, 293, 318, 321; 16-194, 196; 22-71) (FB-1456). Poczynają się tańce. Teraz zwykle tańczy matka i śpiewa, a później już nie śpiewa przez cały ciąg wesela. W tańcach wiedzie rej choraży – drużba wyciąga drużki z za stoła, a każda musi przez stół przeskoczyć, wtedy on chwyta za chustę, która ona położyła; tak samo robia z młoda. Czasami młoda z drużbą rozpoczyna tany. Rozumie się, że i przy tańcach stroją się figle. Drużka staje na ławie pod obrazami i wywija kołaczem, każdy bojar do niej podskakuje, ale dopiero drużba mienia z nią kołacze, całują się, on jej daje pierścień i tańczą razem. Czasem młody ucieka i chowa się, ale odszukany musi tańczyć z młodą. W Krakowskiem młodzi tańczą wyłączny taniec. Ona się cofa, on ją goni, wciąż przechylając się ku sobie - jest w tem trochę orgiazmu. Potem drużba tańczy z nią i robi figle, chowając ją miedzy matrony. Zwykle podczas tańca młodych baby śpiewaja: "Hojże ino! hojże! pod zielony gaj, takiego ja meża miałam, co się myszy bał! wsadziłam go w wór, wyniosłam na dwór, a siedzieć tu niedołego, uszyjęć kaptur". Czasami starzy sadzają koło siebie młodego przemocą i zrywają mu rozmaryn. Wchodzą kupcy, niby żydzi, mając w worku czerepki i poczyna się targ o młodą, niby "o bydlątko". Drużba wpada, odgania kupców, a swachy tańczą z nią, wołając: "o nasza! o zielona! o ładnie jej!" Mężatki ją wydzierają swachom, które musza ją wykupić, a gdy tańczą śpiewają: "oj nie wasza! bo to nasza! o świeci się! oj bieli się! dla niej już czepek bieli się". To znowu drużki z nią tańczą przy śpiewie: "oj nasza! oj zielona! oj jaśnieje, bo się śmieje!" a młoda je bije odzieża, bo źle jej pilnowały. Zdarza się, że kupcy, kupiwszy "bydlątko", wyprowadzają młodą do chaty sąsiadki, gdzie ona nocuje — młody zaś nocuje w jej chacie i dopiero na drugi dzień prowadzi ją do swego domu. (K:6-46, 60; 9 --233, 237; 10 - 292; M³ 122; M¹ 202; C-254).

§ 88. Wszystkie te igraszki odbywają się przy ciągłych pieśniach, czasami tworzy się samorodny duet dwóch chórów druchen i drużby. Co chwila odzywa się pieśń o chmielu: "Ej chmielu, chmielu! na tobie ości! Naprowadziłeś do domu gości! Ej chmielu ty nieboże, to na dół, to ku górze, chmielu nieboże". Chmiel to główna składowa część piwa, które da-

wniej bardzo dużo domów warzyło u siebie w garnkach. I tu również rozbrzmiewa pieśń o dawno umarłym bożku: "powiewaj wiatreńku z cicha, pomaleńku! oj Łado! Łado! do swego tatusia, oj Łado! Łado! do swojej mateńki". Czasami odzywa się pieśń żartobliwa, ale nie uader pochlebna dla młodej, a mało obiecująca dla przyszłego męża: "nie szczęśliwe to łóżeczko, zjadłam na niem jabłuszeczko, matuleńce dobre było, córuleńce żyzne było... a jak mi się siostra dowie, będzie zazdrośna — a jak mi się matka dowie, będzie rada z wnuka". Po obiedzie pau młody oddala się z domu narzeczonej, by wrócić ze swoim orszakiem dopiero wieczorem. (K: C. 203; 10-248, 262, 289; 11-64; 16-169, 189; 20-115).

# 6. Sprzedaż żony lub porwanie.

§ 89. Ten rozdział również, jak pierwszy, a następnie korowaj, nie stosuje się tylko do jednego narodu Polski, czy Rusi, lecz niemal do wszystkich narodów słowiańskich, bo wszędzie znajdujemy, jeżeli nie takie same, to w każdym razie bardzo podobne tradycye w tej sprawie. Jak wiadomo, są teorye powstania małżeństwa ze sprzedaży lub porywania dziewcząt i kobiet.. W naszych ludowych tradycyach mamy dużo takich punktów, które pozornie nawet potwierdzają to mniemanie, zebrawszy atoli wielką ilość i zrobiwszy zestawienie, staje przed nami obraz trochę innego charakteru. Przedewszystkiem musimy zwrócić na to uwagę, że u wieśniaka nierzadko w większej cenie jest jego bydlątko, niż dziecko, niż człowiek; bo bydlatko trzeba kupić, lub można sprzedać, i on bez bydlatka żyć nie może, a jak jedno dziecko umrze, to Pan Bóg da drugie darmo. Wieśniak nasz uważa żeniaczkę za rzecz gospodarska, za powiększenie zaraz swoich dochodów praca dwóch rak a z latami tylu rak, ile Pan Bóg da. Jeżeli wysłanych swatów dziewczyna nie przyjmie, to oni mają z góry polecenie iść do drugiej, trzeciej i t. d. Czasami całą wieś obejdą, szukając żony dla swego klienta. Jego prostactwo zupełnie się zgadza z tem, że on swoja wybrane przyrównuje do bydełka. Trzeba być samemu w ich środowisku, by rozumieć jako pieszczotę to, coby się nam zdawało brutalstwem. Trzeba być we właściwem środowisku, by zrozumieć niejedno wyrażenie się. Razi nas powierzchowność wielbłąda, gdy Arab ma cały szereg wyrazów pieszczotliwych dla tego zwierzecia. I u nas też mamy dość oryginalne powiedzenia: "zachciało się naszemu byczkowi do waszej jałoszki, gdybyście byli łaskawi, tobyście tego byczka pobłogosławili". To prawda, że myśl kupna jest tu najbliższą, ale to jeszcze nie jest tradycyą kupna. A gdzieindziej swat i swatowa wprost te myśl wypowiadają: "szukamy tego, czegośmy nie zgubili - czy wasza jałoszka nie tęskni do byczka? Czy nie macie towaru na sprzedaż, młody kupi i dobrze zapłaci. Kupisz nie kupisz, a potargować się nie zawadzi... A gdzież to wasza Antosia, co ma u nas ktosia?" To przecie widoczne, że to nie pozostałość, a tylko rubaszny żart. Oto znowu brat powiada starościnie o siostrze: "czy jej sprzedam, czy nie sprzedam, jej ci darmo nie dam, wsadze sobie do chlewa, ukarmie ja na żniwa". Najczestszy zwyczaj mający z tem stosunek jest ten, iż wchodzą bojarowie przebrani za Żydów z wielkim miechem, w którym mają skorupy z garnków, niby pieniadze i chca niemi płacić. Najczęściej kończy się ta scena tem, że drużbowie lub swatowie napędzają żydów, sami kupują, a pan młody płaci, kładąc jej cztery monety: na trzewiku, na kolanie, na ramieniu i na głowie. Czyżby to było pozostałością handlu kobietami? Czy on był kiedy u nas? (K:11-177, 178; 16-135; 18-129; 23-141; C-193) (N-178).

§ 90. Przedającym jest zwykle brat, którego pieśń upomina, by nie targał warkocza siostrze: "rozplataj bracie jak najprędzej, nie zadawaj siostrze żalu więcej, rozplataj bracie a nie targaj, to wypleciesz złoty talar", dodają jeszcze czasem: "lelum, ładum!" (K. C-31, 230, 299; 16 220, 228

239). Z tem przedawaniem siostry przez brata trzeba być bardzo ostrożnym. To jakaś naleciałość, sa bowiem pieśni najzupełniej sobie przeciwne, chociaż z tej samej miejscowości. W chełmskiem jedna piosnka zachęca brata, by "siadł wygodnie i dobrze się targował" a tamże jest druga pieśń, która go za to łaje. "Sól ci było bracie targować, a nie siestre sprzedawać, bo sól słona, a siostra miła". Jeżeli do tego dodamy, że swaci się składają i kupują siostrę od brata; że następnie baby ją kupują od młodego, lub od drużby do oczepin; że potem ja baby meżatki sprzedają znowu młodemu; wspomnijmy, że gdy już po oczepinach, tańczy ona najpierw ze swacha, potem z drużba, nareszcie z panem młodym, którego dotad unikała, to on ja, gdy poczyna kuleć, odtrąca do swachen, a potem musi ja jeszcze raz wykupić; jeżeli weżmiemy na uwage słowa "prodaw sestru za talar a białe lice oddał i tak", gdzie jest więcej żartu, niż mowy na seryo; jeżeli dodamy, że współcześnie drużba kupuje drużke starsza, a starosta młodsza, które stoja na ławie, oni je chwytają w pół i tańczą; jeżeli to wszystko razem weżmiemy, to widzimy, iż to nie jest właściwą sprzedażą, lecz bardziej wyłudzaniem pieniedzy od weselników, a szczególnie od pana młodego, który w tym dniu jest drzewem, z którego łyko daje się lekko drzeć, więc ludzie dra, a zawsze na rachunek panny młodej. Do tego przyłączyło sie wspomnienie rzeczywistego handlu dziewczetami rodziny w plemieniu sasiedniem Turków i Tatarów, o czem pieśń najjawniej świadczy i mówi stanowczo o pogardzie naszego ludu dla podobnego zwyczaju. Ów brat nauczył się tego na wędrówce do kraju "Tatarów", a wolałby przecie tam w Krymie, czy na Limanach "sól targować i sprzedawać w domu". Jest jeszcze jeden ślad rzeczywistej sprzedaży dziewczyny i to w tym charakterze, jak to widzimy u wielu ludów półdzikich, gdy dziewczyna sobie za cześć uważa jej wielką cene: "droż sie tatulu! droż! żadaj 100 czerwieńców, wtedy mię młodą oddasz" (K:6 24, 68: 9-243; 10-315; 16-220,

228, 239; 20 - 180; C-31, 230, 299, 313) (WS VII 496, 695).

§ 91. Pomijając te jedną tradycye wyjatkowa, wszystkie inne trzeba nazwać zabawami na tle domowego gospodarstwa z myślą o bydlątku, które wieśniaka karmi, w połowie na niego pracuje, które każdego dnia jest, po modlitwie, pierwszą i ostatnią jego myslą. Mamy po sto razy powtórzona mistyfikacye, której nikt nie wierzy, ale która zawsze bawi naiwne grono weselników. Drużba tańczy z młoda, żeby zachęcić młodego do kupna i z nim ona dobrze tańczy, lecz skoro z młodym zacznie, to tak kuleje, jak gdyby była kaleka. Dopiero gdy ten nagada jej, że ona nie warta grosza, że go oszukano przy kupnie chudoby, dopiero za trzecim razem ona dobrze tańczy. (K. 6-59; 10-236, 267, 288; 11-67, 178; 16-209; 18-130). Wiec gdy jałoszka kuleje, toć oczywiście zagladają jej w racice, albo pan młody, albo drużba i raz i trzy razy — starościna smaruje maścią ostatecznie chcą się przekonać, czy leki pomogły; każą jej skakać przez stołek. Gdy się okazało, że zdrowa, wtedy mąż woła: "proszę razem żono moja! – proszę do siebie". Ona wtedy doń podbiega, tańczy i śpiewa: ...com ci Jasiu obiecała, to ja tobie dam, ten wianeczek lewandowy, bo go jeszcze mam". Śpiewaja, że będą sobie wzajemnie służyli, potem kłaniają się wszystkim, ona idzie do oczepin. W Poznańskiem zachował się rytuał łączący w całość niemal wszystkie poszczególne punkta zebrane powyżej z rozmaitych okolic. Po obiedzie i po rytualnej pieśni o chmielu, drużba tańczy z młodą dwa razy i oddaje ją młodzianowi. Młoda korzysta z nieoględności młodego, ucieka i chowa się, wszyscy mężczyźni idą jej szukać. Znaleziona tańczy ze wszystkimi młodzieńcami i swachnami – dziewczęta wołają w tańcu: "oj nasza! oj zielona! oj świeci się!" Kobiety zaś odpowiadają: "nie wasza, ale nasza! oj świeci się! oj bieli się!" Od ostatniej swachny odbiera ją starszy gospodarz i oddaje do tańca wszystkim żonatym – każdy płaci muzyce za taniec. Teraz ja chwyta drużba i oddaje jednej z meżatek,

inne zbiegają się ze świecami. Wtedy wchodzą kupcy i odgrywa się scena targu o bydlątko i jego okulawienia; ostatecznie wypędzają kupców, a mężatki wyprowadzają ją do komory na oczepiny. (K. 6-53, 59; 9-194, 176, 216, 218; 10-109, 288, 293; 11-96, 178).

- § 92. Tam najpierw raczą się wspólnie, a tylko drużba ma prawo być na tej uczcie, następnie sadzają młodę na dzieży, zdejmuja jej wieniec, kłada jej czepek czyli kapkę, podarek ciotki, pokropiwszy go najpierw święcona wodą; potem młoda wstaje, kłania się do nóg każdej niewieście i wraca do weselnej izby. Swachny każa się młodym pocałować, a wtedy młody zruca sukmanę, młoda kabatek i poczynają bić "na zamężcie", on młodzieńców a ona dziewczeta. Bywa także taniec ze świecami przy pieśni o chmielu. Sadzę, że zestawione tu fakta świadczą jak najjawniej, że ze sprawa tradycyj o przedawaniu panny młodej mężowi, trzeba być u nas, conajmniej, ostrożnym, a stanowczo zaprzeczam rodzimego im charakteru. Uważam to tylko za rubaszne żarty na tle wspomnień z obcego narodu — żarty dobre na pewien czas, a które się kończa na okrzyk męża, jak gdyby w słowach "dość żartów!"... więc "proszę razem żono moja – prosze do siebie" — i już nie stroi z nią żadnych żartów, lecz oddaje ja na akt dalszy wtajemniczania w małżeństwo - na oczepiny (K. 6-53; 10-267).
- § 93. Jeżeli mówiłem, że trzeba być ostrożnym z tradycyami u nas sprzedaży panny młodej i odniosłem je wprost do dziedziny prostaczych żartów, to o grabieży żon muszę mówić z jeszcze większym naciskiem w tymże charakterze. Że każdy człowiek sumienny, zawierający ten dozgonny związek jest przejęty pewną obawą, to rzecz bardzo prosta. Nazywam ten związek dozgonnym bez względu na wyznanie religijne, bez względu czy religia pozwala się rozejść małżonkom, czy też zakazuje. Wedle zwyklego trybu rzeczy, dzieci przeżywają swoich rodziców, a zatem związek płciowy dwojga ludzi sumienia, ze względu na obowiązki względnie owych dzieci, musi trwać aż do zgonu. A że stanowczo prze-

ważna cześć cierpień i trosk wynikających z tego zwiazku przypada w udziale kobiecie, więc cóż dziwnego, że dziewczyna okazuje daleko więcej tego strachu, niż mężczyzna, aczkolwiek i ten płacze, a nawet ucieka (§ 73) i to rytualnie. To istnieje od wiek wieków. Przepatrzmy przedstawienia weselne na wazach greckich; widzimy, że tam cały szereg postaci prowadzi panne młoda. Jedna wskazuje na dom młodego, druga ciagnie oblubienicę za rękę, trzecia ja popycha; wierna illustracya tego, co mówi u nas nasza narzeczona: "ja nie ide sama, ale mie prowadzą", "a idzie ona, nie idący, swego wianeczka żałujący". "Ne sama ja idu, wedut' mene — a z zadu bjut' mene". (K: C-209, 340) (Czub. 485). A przecież tam w Grecyi pan młody do tego się nie miesza - z laską, symbolem władzy, stoi na progu domu spokojnie i czeka, aż młoda przekroczy jego progi. (Millingen, Griechische Vasen pl. XLIII). I u nas również trzeba ja popychać. Zróbny to w rubasznej formie. Młoda nie chce wyjść z chaty! To chwyć ja w pół, wynieść na wóz, jedź do kościoła, a już stamtąd, po przysiędze, ona będzie musiała pójść do ciebie. To się rozumie, że przy tej sposobności odkrywa się znakomite pole dla junactwa pana młodego, a któż z młodych nie zahazarduje karku, byle się popisać siłą, odwagą, zrecznościa przed swą ukochaną. Gdy nie ma okazyi poważnej, to choć nahukać i nastukać co nie miara. To się rozumie, że nie pieszo lecz konno grać rolę junaka, a im więcej tem lepiej... "siła ci nas pojedzie z pp. młodymi do kościoła?" "pojedzie nas 100 koni" (K. 20-210). Sama odpowiedź brzmi nie wojennie a junacko. Sto koni równo i stanowczo, ani 99 ani 101 - to wyprawa uroczysta klanu, ale nie najeźdźcza. Widzimy to jak najjawniej w drugiej pieśni: "radzi się Iwaś swego bateńka — poradź mi bateńku ile brać bojarów? — Synku Iwasiu! bierz co siła zmoże, choćby 100 koni wierzchowych, a 20 wozowych" (G-128). Tu zdaje się, że watpliwości niema, iż nie o wyprawę wojenna idzie, lecz o paradę. W innych zaś okolicach mamy rytualnie przepisaną liczbę drużyny młodego 33 — i to niezwyciężonych, bo jakaby nie

była drużyna broniąca panny młodej, to zawsze jest zbita na miazgi (WS. VII. 332). Wiec schodzą się czy zjeżdżają przy strzałach (K. 9-187), w razie zaś braku strzelb są baty, a kiedy trzeba huknać z dział, to sie wali kołem w brame od stodoły, aż echo po wsi gruchoce... marszałkowie jego i jej wala harapami w belkę od pułapu, w siostrzan, wołając: "p. Ojcze! p. Matko! pobłogosławcie!" otóż i mamy herszta strasznego najazdu i obrońcę domu. (K. C - 195; 9-191). Posłuchajmy jednej pieśni (Łoz. 84, Czub. IV 321), która zdaje się nie pozostawia najmniejszej watpliwości, że to przeżytek rabunku kobiet: "A w niedziele rano, po całem siole zagrano, w bębny uderzono, bojarów zbudzono... wstawajcie bojary, wstawajcie, koniki siodłajcie, sami się ubierajcie. Pojedziemy rankiem pod wysokim zamkiem! Bedziem zamki łamali, Marysienki dostawali!"... Już tak grożne pospolite ruszenie, że rabunek musi być! ale pieśń kończy: "i zamków nie złamali a Marysienki dostali!" Co? jak? pieśń inna nam tłumaczy, że to się stało bardzo poprostu i dosadnie charakteryzuje hersztów najazdu. "Swatowie łgarze! długojęzyczni, w dziurawych czapkach, wyłamali płoty, podeptali ścieżki, pokąd siostry naszej nie zwabili, nie okłamali i nie wyswatali". Jest nawet cała długa ceremonia wieszania starosty weselnego za kłamstwo, a dokonują tego bracia panny młodej, mszcząc się "za zgładzenie" siostry... A jeszcze inna pieśń mówi: "co to za goście! siłą na dwór się cisną, szablami ogień krzeszą, kalinę rozkładają i Martę podmawiaja". Otóż mamy i najazd – w jednej rece z szabla, a w drugiej z kaliną i podmawiają dziewczynę, którą oczywiście porwa. Jak to rozumieć? Tego nas poucza inna pieśń: "Zamknij moj bateńku nowe wrota, ta nie puszczaj Iwasia z bojarami, bo wydepcze całą winnicę – pozbija latorośla". "O moje dziecko, nie żałuj ty latorośli, pożałuj bardziej twych młodych lat". Przecież w tej pieśni widzimy najjawniej, że to symboliczna mowa o rozbiciu stanu panieńskiego, ale nie o grabieży. – Ostatecznie matka daje sie uprosić, wdziewa kożuch na wywrót, staje we drzwiach a pieśń śpiewa: "wywróciła teściowa wilczycę!" a ona sypie owsem na gości — błogosławi rabusiom! (WS. VII. 332; VIII – 54 432).

§ 94. Jeszcze raz to podnosze, że w tych faktach trzeba widzieć przeważnie junakerye, nadmiar sił młodzieńczych, romantyzm młodości, a to nietylko ze strony meżczyzny, jako element czynny, ale i ze strony kobiety, jako element bierny, jako zgodę na inicyatywe mężczyzny. Można cały szereg tych objawów zestawić od pieknych aż do wstretnych swem barbarzyństwem. Oto na początku widzimy junaka w salonie bijącego hołubce, aż szyby się trzesą, a gdy ramieniem ochwyci kibić kochanej, to mu w oczach ciemno z rozkoszy. A oto parobek z Ukrainy, który ukochaną przy zabawie tak spražył pieścia po plecach, że aż echo klasło, a siniec na pewno pozostał, a jednak patrzcie, jak oczy jej blysły radością na ten dowód miłości tak silnej, jak to uderzenie.. Albo ten. co "spójrzał na dziewczyne z ukosa i z nienacka chlasnał batem po bosych nogach, aż przysiadła do ziemi... rozkrzyczyła sie, nałajała, kamieniem cisneła, ale... pochwaliła sie, ze Jasiek do niej się zaleca" (Lud. VIII. 231). Przecie bat na wsi nie zawsze grożny, owszem! czasami narzędzie do żartu, dowcipu. "Co potrzeba to wołajcie, bo ja drużba na tem, co komu braknie, to dołożę batem" (K. 8 - 198). Chodźmy do wsi Serbów! słyszymy grad strzałów po całej wsi - rozbój czy co? gdzie tam, wszędzie śmiech, hukanie! to uczta zmówin w rodzinie, czczonej przez całą wieś. Przejdźmy do kraju Hindusów starożytnych. Znowu słyszymy straszliwy rozgwar w osadzie, ale tu już nie ma wesołości, tu już nieraz i krew płynie i trup pada. To także wesele uznane prawnie, jako konieczność ale poczytane za rzecz wartości pośledniej. Idźmy w lasy Australii. Dziewczyna ucieka w las i to rzecz wiadoma, że, gdy nie chce być złapaną, to i nie będzie. Gdy mężczyzna ją dopędza, bije maczugą po głowie, ona pada zemdlona... oto oświadczyny, zaręczyny i ślub. Z omdlenia budzi się mężatką i niewolnicą. Oto jest szereg obrazów, których główną treścią junactwo, nadmiar sił młodzieńczych, które w ten lub inny sposób musza wykipieć.

Do tej linii przewodniej przytykają tu i ówdzie inne poboczne. Jeżeli młodzi pożądają siebie wzajemnie a rodzie są przeciwni, to jaka rada? Mazgaj ten młody, co nie zbierze przyjacioł, junaków, jak on i nie wyłamie drzwi zamknię tych. Dziewczyna za to gniewać się nie będzie, a zresztą o nikogo mu nie chodzi. Gdy w społeczeństwie patryarchalnem ojciec uważa swe dzieci za własność, a sprzedaje córki swe tak drogo, że młody kupić nie może — toć mazgaj, jeżeli karku, a choćby głowy nie zaryzykuje, by posiąść ukochaną, a ona za to nie będzie go na pewno mniej kochała. Nie zapomnijmy jeszcze o tem, że w wielu okolicach małżeństwo zawarte ze wszystkimi obrzędami kosztuje bardzo wiele, gdy tymczasem uznanie za małżonków rabującego i porwaną kosztuje bardzo mało, więc często i rodzice są chętni porwaniu. (Prw. § 161). (Prw. Schr. 21, 23, 24, 28).

§ 95. Charakter tych wykradań musiał być taki, jakim był charakter narodu, w którym się one odbywały a wytwór tego charakteru tkwi w tak dalekiej przeszłości, że tru dno sobie zdać z tego sprawe. To pozostanie zagadka, jak sa zagadka charaktery rozmaitych grup zwierzat. Bażant-salonowiec, a na śmierć nudny... jak zacznie okrążać samicę. to i godzinę całą nie puści jej z jednego kata; a kogut, to parobek musi swa wybrane za czuba potargać. Indyk blager w stylu barocco. Pieszczotom i umizgom, prawdziwie czułym, drapieżnego lwa nie ma końca, a łagodna lama jest brutalem w najwyższym stopniu. Byłem świadkiem, jak samiec przeszło pół godziny bił i kopał nogami samice, a w końcu tak ja trząsł za szyję, że biedactwo wymiotów dostało. Samica znekana przyległa, a on obchodził ja wokoło, kopał ziemie nogami, czasami pyskiem dotknał i chrapał wesoło czwanił się swoją przemocą. A było to jedynie tylko czwanieniem się, bowiem o żadnej zazdrości, czy rywalizacyi mowy być nie mogło, skoro oboje byli otoczeni żelazna kratą w Jardin des plantes w Paryżu. Niezwykle ciekawem było zachowanie się młodziątka przy tej walce. Chodziło milezkiem krok w krok niedaleko matki, lecz niczem nie okazywało swych wrażeń. Dopiero, gdy ojciec przestał znęcać się nad matką, a ona przyległa, wtedy dziecko przytuliło się do jej boku, nie zważając zupełnie na tupanie nogami ojca i na wszelkie jego wybryki. Tak było napewno i w niejednem pierwotnem społeczeństwie ludzi z dodatkiem, że u ludzi jest silniejszą pamięć i zdolność rozważania, a skutkiem tego przychodzą chwile wyczerpania się cierpliwości — myśl szuka środków zaradczych i formują się dwa obozy do walki: ojciec sam, a matka z dziećmi. (Prw. § 17 i 18) (MŻm. M. § 123—126).

§ 96. Czesto to junactwo, ten nadmiar sił, ten romantyzm przybiera dziwaczne formy nawet u cywilizowanych. Miedzy 20 a 30 rokiem XIX wieku było moda w naszym kraju wykradać i być wykradziona. Znałem staruszke, która w 20 wiośnie swego życia wykradła się z domu rodziców z ich wola i wiedzą. Z wieczora ojciec wszedł do jej pokoju, oznaczył szczegółowo, co miała prawo zabrać a co zostawić i poszedł spać. Matka pozostała i pomagała pakować węzełki. Na oknie od ogrodu paliła się świeca. O północy, ściśle na minute, rozległ się daleki gwizd, panna zgasiła świece na znak, że gotowa – w pokoju została tylko kolorowa lampka — matka ja ucałowała i odeszła. Psy poczęły ujadać, dostały po kawałku chleba i umilkły – stróż nocny zakrzyczał, dostał talara do ręki, a kijem przez plecy, wiec umilkł — i oto przez drzwi od ogrodu zjawił się dorodny ułan, chwycił ukochaną na ręce i poniósł – dwaj koledzy chwycili za tobołki i znów przez ogród dobiegli do stojących powozów. Konie ruszyły z kopyta, koledzy palnęli z pistoletów — nikt ich nie gonił, ale przecie trzeba było strzelić dla fantazyi, a w drugim powozie młody tulił swą ukochanę i tak pedzili, pedzili przez step do kaplicy o wiorst kilkanaście, tam czekał ksiądz, dał ślub... i niech mi kto z młodych powie, że nie chciałby takiej gonitwy po stepach ze swa ukochana w objęciach? - chociażby wiedział, że w tem niema za grosz prawdy. Ależ to przecie jedyny czas, w którym człowiekowi wolno, nawet niemal nakazano, żyć w świecie ułudy i rojeń. Prosty parobezak zwie się kniaziem, prosta dziewucha kniahinią, więc rozumie się, że mają dwór cały i rytuał przyjęcia ich i gości — toć i wojsko być musi, jakaś walka, marsz przebojem... każdy wie doskonale, że to tylko forma... a niech tam będzie forma, powiadają młodzi: "durnyj dumkoju bohatije" (Porów. G—134) i bawią się w książąt, bojarów, rycerzy. Gdy na weselu padnie strzał, lub zamigocą szable, nie trzeba już zaraz w tem widzieć przeżytków z epoki grabieży kobiet.

§ 97. Nawet i wtedy, gdy kronikarz świadczy o porywaniu dziewcząt, nie bierzmy tych wieści bez krytyki i bez zestawień, bo wtedy musimy je zrozumieć inaczej. Weżmy na przykład opowiadanie Nestora o tem, że Drewlanie porvwaja dziewczeta u studni w lesie, a Polanie tego nie robią. Otóż wziawszy na uwagę warunki klimatyczne i geograficzne, to u Polan było daleko więcej warunków ku rozwinięciu tego zwyczaju, niż u Drewlan. Każdy prawdziwy rabuś zaczaja się w tem miejscu, przez które upatrzona ofiara jest mniej lub więcej zmuszona przechodzić. Otóż u Polan na dzisiejszej Ukrainie, a szczególnie w południowej jej części wykopanie studni nie jest rzeczą łatwą, a nie każda wytrzymuje posuchę letnia. Otóż u Polan (jak i do dziś w tych stronach), zdarzało się nieraz, że na całą wielką okolice była jedna studnia ze zdrowa woda do picia — więc to się rozumie, że przynajmniej raz na dzień wszystkie dziewczęta z okolicy tam musiały przyjść – same, daleko od domu, a więc łatwo można je było pochwycić. Pomimo to u Polan chlopcy nie czatują u studzien na dziewczęta, gdy przeciwnie u Drewlan, na gruncie dość mokrym, gdzie wody nietylko dosyć na każdem miejscu ale nawet za wiele, dziewczęta ida w las do studni i tam się narażają na rabunek. Kto się bliżej zajmował ludowemi zwyczajami, ten, przypatrzywszy się temu opowiadaniu, musi postawić jako pewnik następujące punkty. 1) Faktem jest, iż tylko trafem zdarzało się, iż dziewczyna była pochwyconą przez kogoś o kim nie wiedziała, iż on ma chęć ją pochwycić. Australka nie da się złapać niekochanemu, czemużby Drewlanka szła w głębie lasu po wodę, gdy ją ma tuż obok chaty? 2) A więc te źródła, do których te dziewczeta chodziły. musiały mieć jakaś nadzwyczajną własność, mówiąc po dzisiejszemu, były cudowne. 3) Jakiego rodzaju te właściwości były? Mamy do dziś i to we Francyi, w kraju takiej cywilizacyi, cały szereg studni, które mają swój własny kult, a który jest ściśle związany z myślą o małżeństwie i przyszlej progieniturze! (Rev. VII 97, 98; XIII 302; XVIII 501; XIX 288, 289) (Seb. 96; Trad. III 267). (Por. także wiadomość z ziemi kozaków. Rev. X 123). Na tle tego punktu ostatniego staje przed nami zupełnie jasno owo podanie Nestora o porywanych u studni Drewlankach. To były pielgrzymki dziewcząt do cudownych w sprawach małżeństwa źródeł, gdzie na nich nie czatowali, lecz czekali zebrani w tymże celu parobczaki, bo przecież sam Nestor mówi, że "porywali dziewczęta, z któremi się już poprzednio umówili". Nie zapominajmy nigdy o rzeczy bezmiernej doniosłości w owych czasach, o kulcie domowych bogów. Cóż to za potworna kobieta, która z własnej woli przeniewierza się swoim bogom? Porwana gwałtem, zmuszona; to co innego, ona temu nie winna "ją wiodą, ta jeszcze z tylu biją" (§ 93).

§ 98. Ostatnim celem wszystkich zalotów jest możliwy w przyszłości stosunek płciowy, ten akt, w chwili którego człowiek jest najzupełniej podwójną bryłą materyi poruszanej prądem siły żywotnej podniesionej do wielokrotnej potęgi w stosunku do życia codziennego, podniesionej aż do utraty zeznania własnego istnienia, bo tylko w takim nadmiernym ognisku dwoisty zarodek życiowy ma siłę wzajemnego przeniknienia się ku początkowaniu bytu nowej, trzeciej istoty. Lecz człowiek ma duszę, której dążnością niezaprzeczoną i nieprzepartą jest to odsunięcie się od stanu zwierzęcego — to się zowie cywilizacyą. Im bardziej duchowo jest ukształcony człowiek, tem więcej stara się o to, by strona materyalna płciowego stosunku została zakrytą. Zenda-Avesta i księgi święte Hindusów, każą małżonkom

modlić się przed i po akcie; Kwakrowie biora w surowe kluby nawet sam akt, szczególnie ze strony kobiety; fanatyczne sekty rzezańców określają gwałtownie czas stosunków płciowych człowieka. Stosownie do ukształcenia etycznego formuja sie również i te stosunki od zalotów aż po sam akt małżeński. Im wieksze ukształcenie, im wieksza delikatność uczuć małżonków, tem więcej i więcej wypieraną jest z ich obcowania zmysłowość aż do samego aktu, w którym zmysłowość jest już rzeczą konieczną, warunkującą główny cel małżeństwa. Im bardziej ukształcony meżczyzna. tem bardziej stara się o pozyskanie duchowej strony kobiety, stara się o to, by i ona pożadała wspólnego z nim bytu natomiast im więcej zbliża się do barbarzyństwa, tem bardziej rażąco stara się o jej opanowanie przemocą. Czy Europejczyk pochlebstwem, lub namiętnemi słowami podnieci jej zmysły aż do szału, aż do utraty samozeznania i tem ja porvwa w naszych salonach — czy Hindus wpada z przyjaciółmi i rzeczywiście porywa — czy Australczyk w lesie uderzeniem maczugi w leb pozbawia ja również zeznania. Te wszystkie fakta niczem się nie różnią qualitatywnie a tylko quantitatywnie. To są pojedyńcze szczeble tej drabiny, na której szczycie jest uznanie duszy człowieka bez różnicy płci tego ciała, które ja obleka, a na samym dole gwałt zmysłów ciała kobiety bez względu na jej duszę, której ona u niektórych ludów (jak Chińczycy) nawet niema. Wedle stanu ukształcenia, wedle jego charakteru formuja się te stosunki. Ale ten stan jest zmienny, jak fala morza, społeczeństwo ukształcone może upaść w stan barbarzyństwa i znowu podnieść się wysoko. W sprawie przez nas omawianej, mamy bardzo wymowny przykład na kobiecie Arabii. Wolna dziewczyna przed tysiącem lat, dziś jest sprzedawaną, jako towar, a jednak, sądzę, że nikt z nas nie watpi, że muzułmanizm nie zakończy historyi Arabki, że i jej kiedyś w dalekiej przyszłości znów będzie wróconą swoboda osobista i godność człowieka.

§ 99. Jeżeli te wszystkie względy psychiczne weżmiemy na uwagę, jeżeli zważymy, że one wszystkie w jednem i tem samem społeczeństwie, a nawet równocześnie, istnieć moga, jeżeli dodamy do tego wzgląd wędrówek ethnicznych, a ostatecznie całą sumę pomnożymy jeszcze na setki pokoleń - to pytam się, kto może być tak nieostrożnym każde klaśnięcie z pukawki, każde dobycie szabli na weselu odnieść do przeżytków dawnego zwyczaju porywania żon? Gdzie mamy dowody, iż taki zwyczaj istniał wszędzie? — a niech mi kto pokaże wesele bez huku, stuku, a tłuczenia też ludzi i rzeczy? Przypatrzmy się pilnie niektórym podaniom, ile tam jest tonu żartobliwego. Oto nad Dźwina swat panny młodej grozi, że wypędzi drużyne młodego, a jego swat odpowiada, że kniaż jedzie nie bez zapasów "ma muszkiety i pistolety, wrota połamie, na dwór napadnie, złe psy postrzela, (no! proszę!... a ludzi nie?), rutę i miętę połamie... młodą kniahinie do siebie zwabi!... No! czy będzie teraz z nami zgoda?" — "Zgoda!" odpowiadają domowi. - No i skończyła się wojna... Zupełnie tak samo nad Dnieprem, młody z bojarami wpadają do chaty z podniesioną bronią -- bracia młodej, siedząc przy niej, podnoszą także broń... już, już zawrze walka, gdy wnet jeden z bojarów powiada "a możebyśmy się pogodzili" — "rozumie się, że tak", i znowu wojny niema. Znamiennem jest to, że pomimo całej siły wojska p. młodego, które nawet rute i miętę połamać potrafi, musi on przecie "kniahinie zwabiać". — Oto jest odwieczna tradycya tego, że kobieta nie da się owładnać, gdy nie chce. To się rozumie, że kobieta wolna. A w którem społeczeństwie kobieta na początku nie była wolną? — Gdzie jest naród bez tej tradycyi? W tem więc podaniu mamy dwa świadectwa, że u nas te najazdy były rzeczą ułożoną między młodymi i pan młody wiedział, że "zwabi" młodą a powtóre, że kobieta nasza była wolną. – I tak szybko zgoda przyszła... czyż to było na seryo? Na Białorusi proszą, by ich puścili, "bo poziebli", a więc stoją z dobrej woli — i to bardzo zrozu-

miałe, że braknie im cierpliwości i groża, że "zamki połamią a Marysienki dostaną". A najbardziej znamiennem jest to, że gdy matka pędzi za owa zrabowaną córką, to ona radzi matce: "wracaj do domu, gdyż bojarów nie pokonasz a mnie nie odbierzesz"! Więc tak odrazu zgodziła się ze swoim grabieżca? — oczywiście! bo on był jej wybranym i ona sama przecie dawała rade, jak trzeba robić: "Jak ci po mnie przyjedziecie, to mnie szukajcie, a jak nie znajdziecie, matki pytajcie. Ja wam będę się wzdrażała, jechać wam nie bede chciała, gwałtem mię bierzcie. — A ja pójdę do komory, wrzekomo płakać bede, a wy ojcu matce do nóg, to ja rada będę; z komory mnie wywleczecie i na wózek mię rzucicie, konie zatniecie". (K. M<sup>1</sup> 264, 238); (prw. § 280). W analogii ku temu trzeba również powiedzieć - kto widział starającego się, któryby przynajmniej jabłko czy gruszke nie przyniósł rodzieom ukochanej lub też i jej samej? Czyż każdy podarek uważać za przeżytek kupna? więc i cała rodzina ja kupuje, bo jej podarki daje i robia składki na nia. (WS. VII, 326, 327, 329; Czub. 343).

## 7. Oczepiny.

§ 100. Jednym z bardzo ważnych a końcowych aktów weselnych, są to oczepiny, stanowcze a przez cały ogół zamężnych kobiet uznane wprowadzenie młodej żony do ich grona. I tu oczywiście musi być domieszka zabawy i dużo rozmaitych scen dawniej opisanych znowu się powtarza. Chwila oczepin, co do czasu i miejsca, jak najzupełniej nieustalona, czasami tegoż dnia, co i wesele a więc przed połączeniem się małżonków, czasami drugiego, trzeciego dnia a nawet dopiero w kilka dni, na poprawinach i przenosinach bywa warkocz ucięty (K. C. 216; M³108, 123, 190; M¹161, 210; 9—193, 198; 10 88, 95, 233, 253; 16—124; 23—138, 194). Na tych przenosinach jest taniec kobiet,

które tańczą, trzymając się za ręce a są ubrane w kożuchy wywrócone wełną na wierzch. Czasami oczepiny bywają u niej, czasami u świekry. Jeżeli ona ma przyjść do niego na gospodarstwo, to ona przychodzi w wieńcu do jego rodziców i tam są oczepiny. Jeżeli zaś on przystaje do niej, to obrzęd odbywa się u jej matki (K. 6—9, 67; M³ 123).

§ 101. W innych okolicach, gdy się ta chwila zbliża, gdy starościna poczyna tańczyć z dzieża po izbie, lub gdy bojarowie wnosza na wieku od dzieży korowaj pokryty namitka, śpiewając: "A domyśl się Hanulu! na co to korowaj wnoszą?" wtedy dziewczyne przejmuje lek, ucieka z izby, chowa się, ale nie tak bardzo, by ja zadługo szukano. Ucieka naprzykład na dach, toć jeszcze lepiej każdy ja widzi, ale przecie trzeba ją ściągnąć a ona będzie mogła powiedzieć, "że nie sama siadła do oczepin, ale ja przywiedli" a to jest rzeczą najważniejszą. Wtedy poczyna się pieśń o tem, że ona toczy swój wianek po stole, on pada do rodziców, do braci, do sióstr, ale nikt go nie chce podjąć, dopiero Janek podnosi, bo w nim cała nadzieje ma". Bywa przy tem składka na czepiec, a młody oszukuje talarami z marchwi. Przy tym obrzędzie głównie swacha rządzi najpierw oprowadza młodę wokoło izby, potem to samo robi każda druchna, potem swacha oprowadza młodę wokoło stołu i toczy za nią chleb po stole razowy, który później rozdają weselnikom. Pieką też osobny chleb w płaskiej misie, strone wydęta upiększają zwierzatkami, w sam środek wtykają łojówkę, swaszka tańczy z nim coś w rodzaju poloneza, trzymając ten placek na prawej dłoni, potem inne kobiety tańczą z kolei, ostatecznie stawia przed młodą, a mlodzież rzuca się na ten placek i rozrywa na kawałki, (K. C. 206; M<sup>4</sup> 201, 217, 242; 10—106; 16—151, 207; 18-69) (Ws. VIII, 693). Potem biora ja w taniec "wolnego", oprowadzają najpierw drużki, potem młodzianie, potem meżatki, każda, idac trójkrotnie w taniec, płaci za to grajkowi a wszyscy jej mówią: "niech ci Bog dopomaga". Ona zas przy każdym tańcu śpiewa teskną pieśń: "o mój

miły rozmaryonie, siewałam cię po zagonie, już cię teraz siać nie bede, bo już teraz za maż ide". Bywa i tak, że ona sama obchodzi mężczyzn, każdemu się kłania, starszych pod nogi podejmuje i prosi w taniec. Wtedy jej czasami figla robią. Przebierają pana młodego za starszego człowieka, a młoda go w ramie całuje i podejmuje pod nogi ku wielkiej uciesze zgromadzonych. Czasami przy końcu tańczy matka i oddaje ją młodemu, poczem ona idzie do komory, a bywa też i tak, że pan młody tańczy dopiero po oczepinach (K. M<sup>4</sup>161, 201; M<sup>5</sup>206; 9-184, 193; 10-95, 103, 253; 11-65, 180; 23-138). Nastennie odgrywa sie scena jak w melodramacie. Gdy przynoszą świeczki do oczepin, to pieśń uczy młodą: "a nie siadaj za stół o jednej świecy, ino sobie rozkaż siedem świec szykować, gdy ci będą z główki wianuszek zdejmować". Następnie młoda śpiewa: "żegluje! Kasiu! ratuj mie!" Starsza druchna odpowiada: "zapal świecę, albo dwie!" -- młoda znowu: "ratuj siebie albo mnie!" Starsza druchna na to: "jakże mam cię ratować, gdy nie mogę zgruntować?" — młoda odpowiada: "zapal świece albo dwie" (Prw. § 210). — Widzimy tu porównanie ślubu do śmierci, co znalazło oddźwięk swój w poezyi Mickiewicza: "gdy na nią zawołano żono, już ją żywcem pogrzebiono!" W końcu starosta znudzony ta gadanina śpiewa: "moje starościny zjadłyście pół krowy, jeszcze nie czepicie tej Jaguli głowy" — więc pieśń wzywa: "siądź że Maryś na dzieży, niech ci wianek nie cięży, na dzieży na chlebowej zdejm wianeczek z głowy". Wtedy drużba sprzedaje ją staroście, ten kobietom, a te sadzają młodą na dzieży. (K. 6-51; 10-312; 16-170; 20-189).

§ 102. Czasami odbywa się to inaczej, by rytuał przymusu był zaznaczony. Drużba niby żartem wjeżdża konno na ławce i harcuje za tańczącymi, dopiero chwyta sprytnie młodę, sadza przed sobą i poczynają się czepiny -- lub też wprost tańczy z nią i niespodziewanie "chlust na stołek". Czasami niewiasta, która ma czepić, gdy wspomniany powyżej taniec ogólny ma się ku końcowi, porywa młodę do ko-

mory. Chłopcy starają się ją odbić, a przynajmniej zerwać trzewik z nogi i jeżeli to się uda, to niewiasta musi trzewik wykupić. O ten trzewik bywa często bójka chłopaków z dziewczetami. Oto znowu spotykamy rytuał zzuwania obuwia, Jest to pozostałościa tego zwyczaju, gdy do obuwia młodej wkładano monete pochodząca od młodego, by następnie nie był skapym dla niej. (Prw. § 86, 199, 233). Czasami też i chłopcy są w zmowie z niewiastami i wspólnie przemocą sadzają młodą do oczepin. Młodę sadzają czasem wobec wszystkich na środku izby, lecz cześciej w komorze, do której nawet okna są zasłonięte, a gdy mężczyźni zakradają się, by widzieć oczepiny, to kobiety bija ich pomiotła: drużba tylko ma wolny przystep i to nie wszedzie. Muzyka gra pod komora, a wewnątrz druchny tańczą z młodą, a gdy ją posadza na dzieży, to w czasie oczepin trzymają nad nią świeczki. To odbywanie oczepin w najściślejszej tajemnicy przed mężczyznami, prócz drużby, było ongiś zapewne inicyowaniem młodego dziewczecia we wszystkie akta małżeńskie, może nawet de facto pokładziny z drużbą -- którego rola w czasie wesela jest już dzisiaj zaciemniona. Jest w nim charakter inicyatora kapłana, jak również i kochanka, który musi zrzec się swych praw na korzyść ślubnego męża, o czem świadczą niektóre pieśni weselne. Drużba śpiewa: "smutku mego tyś przyczyna, bo cię Jaś posiędzie – pozwól Kasiu niech ostatni raz się z toba natańcuje, bo do czegoż będziem zdatni, jak cię Janek opanuje". Drużba stara się dość często oddalić panne młoda od jej lubego, nie pozwala jej tańczyć z nim, a jedna pieśń mówi: "że drużba z młoda panna po katach się kryje, a młody pan się frasuje, że mu drużba młodą panie psuje". Na Ukrainie zaś, gdy młoda na dziewiczy wieczór idzie z wizyta do młodego (§ 131), to chór śpiewa: "dawała młoda rączkę dwom! Naż tobie młody rękę, a ty bojarze nie dziwuj, idż sobie inna poślubuj". (K. M<sup>1</sup> 258; M<sup>3</sup> 118, 137;  $M^4$  161; 6-51, 84; 10-233, 240, 282; 11-66, 180; 16-151; 20-140; 22-73; 23-138) (N 208; G -176, 229, 251; WS VIII, 706). Młode sadzaja na dzieży obróconej dnem do góry, przykrytej białym rańtuchem lub kożuchem, włosem na zewnątrz, a starościna śpiewa najpierw śpiew o chmielu, a potem: "pomalutku rozbierajcie, warkocka jej nie targajcie, bo też w tej niewoli główka ją bardzo boli" a w końcu w imieniu młodej "weżże go sobie, weż tem wieniec panie młody", a on zaś odpowiada: "wezmę go! wezmę! i ciebie i ciebie!" a w entuzyazmie wieśniaczym głosi: "konie, woły utracę a twój wianek zapłacę". (K. M<sup>4</sup> 210; 6-84; 22-51; 23-138).

§ 103. Przystepuja dziewczeta ku niej, ona się niby broni, głowe okrywa rekami, śpiewając żałośnie: "ziele moje ziele, o moj rozmarionie, już cię moja ręka ostatni raz łomie", lub "mój wianeczku lewandowy, trzymajże się mojej głowy... wianek upadł rozsypał się, Jasio podjał, ucieszył się". To nie pomaga, wiec rozplatają jej włosy, zdjęty wieniec kłada jej na kolana, a potem albo wszystkie dziewczeta po kolei ubierają się w ten wianek, a następnie dzielą między siebie, albo młodzi zachowuja ten wianek, by go zaszyć w pierzynę. W chwili, gdy swaszka zdejmuje wianek, matka kładzie jej na głowę święcone ziele, bo to jest chwila, w której czarownica ma najłatwiejszy dostęp. Najpiękniejszą wstążkę z wianka dostaje starsza druchna, a gdy wianek zdjęty, dziewczęta już nie mają nie do roboty i odchodza, dla nich wesele skończone. Gdy swaszka włożyła już czepiec, kobiety zwracając się do drużek, śpiewają w imieniu młodej: "moje druchny idźcie precz, bo mi zdejma wieniec, a włoża czepiec" i druchny odchodza "świńska droga" (?). Gdy młoda wstaje z siedzenia, wtedy dziewczęta starają się na nim usiaść, by predzej pójść za maż. Druchny wołają: "pójdźmy w taniec z panną młodą". (K: M<sup>3</sup> 108; M<sup>4</sup> 200, 2:0; M<sup>3</sup> 206; C-207, 216, 326; 6-54, 84; 11-194, 203, 205; 22-51; 23-140) (WS VII 698 VIII 108). Przy młodej zostaje tylko jej brat i służy jej, bo i on czasami dokonywał czepin wedle świadectwa pieśni: "jest tu braciszek, jest tu rodzony, to on zawinie w rabek bielony". Dotad jeszcze na Mazowszu brat bierze w tem czynny udział. Gdy na trzeci dzień od-

prowadza młode do meża, wtedy po uczcie w nocy dwaj bracia siadają przy niej, każą jej głowe położyć na czapce meża, wyjmują jej szpilki z głowy, a wstażki zdejmują, które druchny rozbierają; bracia potem odchodzą, a dwie swaszki zasiadaja i kłada jej czepiec. Podobnież w Lubelskiem starszy brat rozplata warkocz, własnemi rekoma ucina panieńska kose, a matrony kłada czepiec. Czasem na kolana młodej kłada bułkę chleba, albo też kłada jej na łono dziecko a oiciec, matka lub opiekun uderza ją w twarz (prw. § 167, 246), potem jej i dziecku daja bochen chleba i dopiero zdejmuja wianek. Teraz poczyna się składka na młodą. Czepiarka bierze talerz z czepkiem i skacze z nim do zmęczenia, potem druga niewiasta to robi i tak wszystkie po kolei, potem starsza niewiasta kładzie czepek na środku stołu na talerzu, pokrywa drugim, a pan młody podkłada rubla. (K. M<sup>3</sup> 201;  $M^4$  237; 6-55; 16-159; 20-226; 23-197).

§ 104. Rytualnem jest to, że młoda dwa razy czepka nie przyjmuje, nawet tego, który jej młody przysłał; zruca z głowy i rzuca na ziemię. (K. 6-55; 11-194; 16-207, 241; 22—73; 23—139; C—326; M³ 108, 190; M⁴ 237). — Bywa czasem 7 lub 9 czepców. Druchny przy zdjęciu wianka śpiewają: "a mój ten wianecek posed na kołecek, a na moją głowę sadzają cepecek". "Matulu moja, dodaj zawoja, niech się zawinie córusia twoja". To znów upominają młodę: "Gdy cie będą czepić, spojrzyj do powały, żeby twoje dzieci czarne oczy miały". Czasami sama matka czepi. Podczas oczepin drużbowie dokuczają młodej, każdy przychodzi, zrzuca jej czepek, a kładzie jej na głowe swa czapkę. Czasami i baby to samo robią. Nareszcie ją czepią, ucinają włosy po uszy, kładą czepek albo czapkę lang czy litą przetykaną kwieciście szychem srebrnym i złotym. Każda z otaczających próbuje jej na swoją głowę. Bywa ona święconą przez kapłana i jest uważaną za coś świętego, ona tego czepca nigdy nie nosi, ale chodzi w chustce, a ten czepiec chowa "na śmierć" do trumny. (K. M<sup>1</sup> 219, 229; M<sup>3</sup> 98, 149, 161; M<sup>4</sup> 165, 193, 237; 6-58, 57, 86; 9-115, 237; 10-107; 11-66; 20-142,

226; 22-52; 23-143) (Lud-II - 246). Warkocz jest symbolem panieństwa, więc też w jednej pieśni ojciec mówi do corki: "będziesz jak kalina, pokad u mnie będziesz, lecz jak pójdziesz odemnie, spadnie krasa z ciebie młodej i z twej kosy złotej", wiec ucięcie warkocza przy oczepinach jest to publiczne wyznanie, iż ona już panieństwa nie posiada. Pieśń mówi, że młoda prosi: "niechajcie warkoczów, niechajże je nosze", a chór odpowiada: "wzięłaś ci se Jasia, wnet wianek utracisz, warkoczkiem zapłacisz". Dawniej ucinano cały warkocz, ale obecnie tylko kosmyk - to jest właśnie symbol uszczuplony. To się obecnie często zdarza wprost z konieczności, bo warkocz jest sprzedany koaferowi. Czasami aż na przebabinach ucinają warkocz, ale ucięcie warkocza jest rzeczą nieodzowną w rytuale i summą wszelkich innych obrzędów. (Prw. § 107). Gdy włożą czepiec, swachna woła: "hej nasza! oj świeci się! oj ładnie jej! oj śmieje się! oj zmieni się!" i wyprowadza ja do izby, położywszy pieniażek na głowie, towarzyszące zaś niewiasty mają świece w ręku. Starościna śpiewa: "przypatrzcie się wszyscy ludzie, w wianku była, w czepcu idzie!" "Już ci Maryś nie trza hulać z chłopakami". Młoducha niby to smutna, niby zła, a chór śpiewa w jej imieniu: "Nieszcześliwe białogłowy zawiodły mię do komory, jak deptały, tak deptały, aż mi wieniec rozebrały", "wsadziłyćmi to cepcysko, każą kochać to chłopisko! A ja śmignę to cepcysko i odegnam to dziadzisko", a jednak nie odpędza wcale tego dziadziska – owszem, nawet czasem podżartowuje z siebie samej: "Wczoraj byłam jak kwiat rózy, dzisiaj jestem, jak pies guzy (kusy, z obciętymi włosami), wczoraj byłam jak lelija — dzisiaj baba, jak bestija". (K:6-22, 68, 85, 88; 9-243: 10-98, 114, 266, 312, 319; 11-198;18-106) (G-183). Swachna poczyna taniec z "kobietą", śpiewając czasem pieśń: "potoczyła Maryś swój wianek" daje jej jakiś datek, potem tańczą z nią wszystkie starsze kobiety, niektóre przebrane za chłopów. Ciągle spotykamy to przebieranie się kobiet za mężczyzn, więc to ani traf, ani igraszka, ale to jest oszukiwanie złego ducha, jak to w naszem ludoznawstwie spotkamy jeszcze nieraz. Czasami też mężczyźni w czasie tańca młodej z niewiastami nakładaja jej na głowe swe czapki. Ten polonez jest bardzo lubiony a zwa go czapnik. Lud powiada, że drużki tańcza powolnego na pożegnanie z niemi, a zaś meżatki tańcza żwawego mazura na wkupiny do nich. Następnie wszyscy mężczyźni z kolei tańczą po trzy razy wokoło stołu. Zwróćmy na to uwage. że przed oczepinami młoda rzadko idzie w taniec, ona zajęta rozmaitymi obrzędami lub spełnianiem obowiazków gościnności, ona nawet dużo spać nie powinna przez wszystkie dni wesela. Natomiast po oczepinach musi tańczyć z obowiązku niemal na zabój i to z każdym, kto tego zażąda. (K: M³ 98; M¹ 193; C - 288; 6-23, 46, 58; 9-196; 11-203) (WS VIII 710) (Gol. 52). W czasie tańców uwija się wciąż między tancerzami drużka, a czasami starsza druchna ze skrzydłem gesiem i macha niem nad głowa młodej, niby zmiata czepiec, odczepia; w drugiej zaś ręce trzyma albo świece, albo tak zwana świerche zrobiona przez starsza druchnę. Jest to wierch sośniny z 4-10 odnogami, na każdej jest świeca, a one są zapalone jeszcze w komorze. Ostatni tańczy pan młody, a oddaje młoda najpierw żonatym, a potem młodzieńcom po kolei. Jest to jak gdyby taniec pożegnalny z młodzieńcami, z którymi już nie będzie "hulała". (K:10-114 porówn. z 6-22, 88). Gdy pan młody tańczy z żoną, kobiety zrucają mu czapkę, by się pokłonił przed młoda, ale drużbowie podchwytują czapkę. Z meżczyzn tańczy najpierw jego starosta, lub najstarszy wiekiem z gospodarzy, ale jeszcze krzepki, lub starszy drużba. Prowadzi on chodzonego t. j. taniec gesi przy śpiewie o chmielu, wszyscy muszą to robić, co on robi, a w tańcu tym trzyma nad soba rózgę, potem oddaje ją do schowania, bo się wesele skończyło. Czasami ją wypożyczają innym weselom, lecz to nie jest dobrze widziane... "Pan Jezus nie będzie szczęścił tym, co swój wianek pożycza, bo poświęcanych rzeczy nie poniewiera się". Rózgę już się chowa, bo pocóż symbol, gdy to, co on przedstawiał, stało się rzeczywistościa, dokonanym faktem. Trzeba dodać, że czasami po oczepinach, bez względu na wszelki rytuał, młodzi znikają i wszelkie poszukiwania są daremne — więc goście, pozostawiwszy ich własnemu losowi, tańczą do białego dnia bez nich. (K: M³ 190; M⁴ 238; 9 – 221, 222; 10—114, 235, 245, 249; 11—194; 20 – 144).

§ 105. Następnie przychodzi podział korowaja, który był wniesiony na początku oczepin. Starosta myje rece i dzieli go wśród obecnych i nieobecnych. Wchodzi też starszy drużba ze wstążką na głowie, z wiankiem orzechowym i z chlebem czy plackiem, który mu matka młodej dała w alkierzu i okryła chustą. Kobiety, ujrzawszy drużbę, okrywają go wraz z plackiem wielka chusta i tak obchodzi on stół trzy razy, a młodzi i drużyna, trzymając się czasami chusty drużby, ida za nim i trzy razy śpiewają pytanie: "czy z wola i dozwoleniem ma dzielić ten chleb". Najpierw podaje cześć młodym -- ten chleb zowie się stuliny. Czasami czepiarka, wyprowadzając młodę z komory, oprowadza ją wokoło stołu, tulajac za nia chleb prawa reka. Po rozdaniu chleba starsza swacha daje przez stół dziecko młodej, ona je opasuje wstążką z wieńca i zaraz oddaje swasze. (Prw. § 146, 171, 205).  $(K: M^3 150, 151, 191; M^4 211, 236; C-216; 16-212;$ 23-194). W Kaliskiem (K:23-194) zachował się dziwny obyczaj. Gdy się odbędzie poślubna wieczerza, przychodzi scena przedaży panny młodej i jej kulenia, a potem przynoszą duży kamień, okrywają białą płachtą, albo ręcznikiem, na który panna młoda jeszcze kulawa siada. Kobiety targaja jej włosy, a pan młody musi je układać. W jednym z pamiętników 1794 roku jest opisany ten właśnie zwyczaj sadzania panny młodej na kamień dla rozplecin. W pieśniach weselnych spotykamy ciągle to wspomnienie białego kamienia. (Prw. §§ 66, 244, 313). "Moja Marysia siadła na białym kamieniu, rozpuściła włosy po prawem ramieniu,. Zaplećże Marysiu ten twój gesty warkocz, niech ci go nie targa lada jaki smarkacz". A ona odpowiada: "nie będę go plotła, ani zakładała, co wejrze na Jasia, to bede płakała" - na to młody odpowiada: "a wejrzyjże wejrzyj na kościelny zamek, tam ja zapłaciłem twój ruciany wianek" (prw. § 72). To sie rozumie, iż przy oczepinach również jak i przy innych epizodach wesela rozbrzmiewa ciągle pieśń. Czasami zapowiada nie bardzo miłą przyszłość młodej: "weżmiesz se koszyk, weżmiesz i kurę, a kupisz se batóg na skórę" — to znów kobiety upominaja młodego, by nie bił żony: "jak mie bedziesz słomą bijał, to ja będę twoją żoną". Bardzo ulubioną przy tej sposobności pieśnia jest odwieczna o chmielu z bardzo różnorodnemi waryantami. "A żebyś ty chmielu na tyczki nie lazł! nie robiłbyś chmielu z panienek niewiast! Oj chmielu oj nieboże! niech Pan Bóg dopomoże!" "Chodziły trzy dziewki po zielonej łące i zbierały chmiel sobie na piwo wrzące! oj chmielu! chmielu, ty bujne ziele! bez ciebie nie będzie żadne wesele". "Oj chmielu! ty rozbójniku, rozbiłeś dziewcze na pastewniku! Oj chmielu! oj nieboże!" W czasie tej pieśni druchny powinny ze swoich głów zdejmowsć wstażki, szlarki kwiaty, a jeżeli która tego przez zapomnienie nie zrobi, to się musi wykupywać. (K:  $M^3$  190; 6-51, 86; 9-184, 195, 202, 237; 10 - 266, 310, 319; 11 - 95; 16 - 208; 23 - 138,181, 194).

§ 106. To się rozumie, że i w tej chwili nie obejdzie się bez rozmaitych figlów i żartów, a wszystkie pośrednio lub wprost robia alluzye do związku płciowego, w który młodzi wchodzą. Dają młodej koszyk z kurą, a gdy starosta chce z nia tańczyć, baby wołają: "nie dla ciebie kokoszeczka, pan młody będzie skubał sam". To znów młody goni młodą, a chór śpiewa: "uciekła mi przepióreczka w proso, a ja za nia nieboraczek boso", lub "jechała Maryna do młyna" i prosiła pszeniczkę spytlować, a młynarz odpowiada, że musi z nią nocować – "jak ją zaczął pytlować od kosa, aże wyszła na Marynie rosa. Hej! hej! przeniczka złazi z kosa". – Czesto bardzo do oczekującego w izbie meża wychodzi jakaś pszebrana kobieta, która chce być jego żoną, ale on ją odpędza, albo też starościna siada na dzieży zamiast młodej, a mąż musi odszukać żonę – ale znajduje ją kulawą. Po oczepinach swach lub swacha podnoszą młodą ze stołka, bo

ona omdlała, więc bierze ją swach za rękę i daje coś na wykup; wciąż ja wykupuja jedni od drugich. Następnie przebierają lub okrywają z dwoma, a nawet z wielu babami i maż musi ja trzy razy poznać i kupić. Czasami także i maż się przebiera. Jeżeli młody pozna młodę, to ona najpierw idzie w taniec z własnym ojcem, z matką i dopiero z młodym, który obejmuje nogi ojca i matki i dziękuje za córkę. Często dopiero po oczepinach dziewczyna dostaje nazwe młoduchy. Robia też figurę ze słomy, z która tańczą, a potem wynoszą na dach i stawiają koło komina. (K: M³ 111, 124;  $M^4$  166;  $M^5$  139; 6-69, 71; 9-184; 10-282; 16-151, 175, 197, 241; 18-106, 246) (WS. VII. 703). W czasie, gdy odbywają się oczepiny w komorze, w chacie pomimo muzyki i poczestunku panuje smutek i milczenie nie pomaga i to nawet, że czasem młoda, idac do oczepin, jedną z drużek mianuje panną młodą, nikt na nią nie zważa, wszyscy siedza nasępieni. Czasami młody siedzi między dwoma chłopami, którzy go pilnują, bo i jego samego czekają czepiny. Niewiasty, gdy skończa swoja robote z panna młoda, zrywają mu wianek z głowy, wsadzają mu stary kaptur lub czapkę skórzaną, opasują go powrosłem, które się wlecze za nim, a kobiety je podpalaja, prowadza go w końcu do młodej, do komory, łączą ich i wyprowadzają razem do izby. Oboje pozbywają się wianka, obojgu społeczeństwo pozwala być we wzajemnym stosunku płciowym. I w tej ostatniej chwili nie obejdzie się bez jakiegoś figla. Młoda ucieka, młody jej szuka, a ona tymczasem wchodzi do chaty i znowu wianek wkłada na głowe — młody stara się go zerwać, ale to nadarmo, musi go kupić pocałunkiem w usta, pierwszym po ślubie i w obecności wszystkich - co zgromadzenie całe pobudza do wielkiej wesołości i rozradowania. Nazajutrz po oczepinach młodzi, drużba, młodzianie i swachy chodzą z muzyką od domu do domu, skąd byli proszeni weselni goście. (K:9-198, 243; 10-235, 236, 249; 11-185).

§ 107. Bywają też i smutne czepiny. Jeżeli dziewczyna była uwiedzioną, wtedy ją pokrywają, jak to już mó-

wiłem (§ 25). Mniej wiecej we wszystkich okolicach jest ten sam obyczaj. Dziewczyna udaje się do najstarszej we wsi kobiety z prosbą, aby jej warkocz uciela. Wchodzą wiec do komory, dziewczyna klęka a kobieta, przeżegnawszy ją, obcina warkocz i kładzie kapkę. To są bezweselne oczepiny, a widzimy przytem jak najjawniej, że w całej ogromnej grupie zwyczajów, któreśmy tylko co opisali, a które dotycza oczepin, ucięcie włosów t. j. symbolizowanie panieństwa przez warkocz jest rzeczą główną - summą wszystkiego, bo nawet, gdy wszelki uroczysty rytuał jest zaniechany, to jedno tylko musi być wypełnione. Rabek na zawiniecie winna dać chrzestna matka za karę, że nie pomagała matce dziewczyny przestrzegać jej i nie wyuczyła pacierzy. Na Ukrainie, jakto mówiłem, zwa taka dziewczyne pokrytka, bo też i ślubne oczepiny lud zowie pokryciem wedle słów pieśni "wsadziła, wsadziła czepeczek na głowe, mówiła, mówiła, toć mie przy $krywaja^{\mu}$ . (K:11-53, 200) (G-19).

## 8. Pokładziny i przenosiny.

§. 108. Wesele zbliża się ku końcowi, dla części weselników, dla dziewcząt ono się już skończyło: "straciły pannę młodą" jedną ze swoich — pokryta kapką należy już do mężatek — co się ma dalej dziać, to już dziewcząt nie obchodzi, mogą iść swoją drogą. — Zmówiny, ślub, wspólna uczta przeplatana rytualnem błogosławieństwem rodziców i starszych w społeczeństwie, oczepiny, czyli, że się wyrażę nowocześnie, wpis dziewczyny na listę mężatek, to wszystko działo się publicznie, więc rozumie się, że i ostatni akt, faktyczne połączenie się dwojga młodych musi być o ile można jawne. Społeczeństwo, zezwalając na ich pożycie płciowe, musi mieć jakieś zeznanie tego, o ile ten mężczyzna i ta kobieta godne są tego stanowiska, które im społeczeństwo zwierza — musi być sąd siły jego, a cnoty jej. Już zaraz po

oczepinach i odśpiewaniu pieśni o chmielu, starszy drużba zapowiada młodej, co ją czeka. Tańcząc z nią, wpada do komory, porywa prześcieradło, ze świeżo usłanego łoża małżeńskiego i tańcząc dalej z nią, zarzuca na nią wciąż to prześcieradło, a ona zapłoniona usiłuje się wywikłać. Pościel jest już przygotowaną w komorze, lub stodole, lecz, że zabawa ma potrwać jeszcze parę godzin, więc do pościeli ukladaja chorażego, by ja wygrzał dla młodych, a gdy stanowcza chwila się zbliża, wtedy go budzą i teraz to się odzywają pieśni zapowiadające, jaka chwila się zbliża: "Idźcie spać młodzi państwo, idżcie spać – trzeba rano wstać" – lub na gdzież się nam matula podziała? u grzędy stoi, pościółkę stroi". Ale dla pożadających siebie wzajemnie, a młodych pościel to tylko dodatek: "ni poduszczyny, ni pierzyny, zabierajmy się spać na gołe grochowiny". Pościel przygotowują czasami drużbowie, bracia lub starszy drużba z prydanką. Wreszcie przychodzi zapowiedziana chwila i chór sie odzywa: "A zażegajcie woskowe świece, idzie Marysia do łożnicy, a idzie ona nie idacy, swego wianeczka żałujący". "Hulaj! hulaj Marysieczko! pokądeś młodzieńką, bedziesz miała zabaweczkę dziecinkę maleńką". Owad zbierający miód jest także symboliczną istotą w związku z. małżeństwem, jak miód, patoka, ul, tylekroć spotykane. Jest jedna bardzo poetyczna piosnka: "a ty pszczółko mała, gdzie będziesz nocowała? - Zmierzchnie mi na paproci, a wyświta mi w barci na żółciuchnym wosczeńku, na słodziuchnym miodeńku. A ty młoda Kasieńko czemuś póżno wyjechała? gdzie będziesz nocowała? — Zmierzchnie mi się u mateńki a wyświta u świekierki, da w nowej komóreńce, na białej pościółońce z Jasieńkiem w rozmoweńce". Potem całe zgromadzenie prowadzi młodych do łożnicy, śpiewając: "wiodą Marysię do łożnicy, będą Marysię bili, na swoj obyczaj uczyli". Czasami drużba wiąże młodych z soba i tak ich prowadzi. Młoda płacze, bo ona tego nie czyni z własnej woli, a tylko "przemoca ja wioda". Łoże jest zasłane dwoma snopkami żyta, a pod poduszkę kładą pieczywo zwane ztuliny. (K: M3 150,

160, 185, 189;  $M^4$  149;  $M^5$  213; C-209, 235, 303, 325, 340; 16-233; 22—52).

§ 109. Zwyczaje chwili następnej są różne - najczęściej dziewczęta są już wykluczone, ale spotyka się i ten obyczaj, że one biorą udział, a mianowicie one rozbierają panne młoda w komorze, przyczem po kolei gasza świece. śpiewając: "a wiernie ja Bogu służyła, kiedym ja te jabłoneczkę sadziła". Gdy drużek śpiew umilknie, odzywa się śpiew młodziana: "pierwsze kury piały, jeszcze nie był dzień biały, otwórz nadobna Kasiu do nowej komory" ona zaś odpowiada "choćbym i otworzyła, kiedy nie mam łuczywa", ale niecierpliwy młodzian domaga się: "otwórzże mi otwórz! choć tak posiedziewa". Gdy orszak zbliży się do łożnicy, wtedy najpierw starościna rzuca się na łoże małżeńskie ku wielkiej uciesze obecnych. Czasami kobiety skaczą po łożu, probując, czy się nie zawali, podkładają pod prześcieradło ciernie, grochowiny, kamienie. Całe zgromadzenie żegna nowożeńców, poleca ich opiece Boga, a swat wypędza gości do domu. Czasami dziewczęta są zupełnie wykluczone i tylko starsi tem się zajmują, dziewczęta zaś i jego swaszka proszą gości weselnych do siebie na spanie. (K: M<sup>5</sup> 206; 6-60; 18-71; 22-53, 54, 55). Swachy zamężne prowadzą młodych do pościeli - młoda jest okryta białym rańtuchem. Czasami prowadzą ich ku drabinie wiodącej na górę, oni tam właża i wciągają drabinę. Zdarza się, że pokładziny są najjawniejsze i, gdy oboje już leżą na łożu, wtedy drużba bije ich cepem "ją na chłopca, a jego na dziewczynę". Czasami pozostawiają ich w spokoju do rana, bywa jednak i tak, że w pare godzin potem wraca cała drużyna, pani młoda siada na pościeli i teraz dopiero jest czepioną, okręcają jej głowę perkalem i pąsową przepaską i tak wprowadzają znowu do chaty, gdzie matka zdejmuje z niej płótno, a chór śpiewa pieśń o chmielu. Rozpuszczone włosy w noc ślubną już nigdy w życiu nie będą splecione. Zwykle jednak pozostawiają młodych w spokoju do rana. (K. M<sup>3</sup> 202; M<sup>5</sup> 206; C-276, 277, 303).

§ 110. Obrzęd przebudzenia młodych jest także dość różnorodny. Najgłówniejszą rzeczą, od czego zależy przebieg uroczystości, to są oględziny. Rano mołodyca się chowa a swaszka i drużba przychodza na oględziny i jeżeli młoda okazała się prawą, to jej dają czerwoną przepaskę, a nawet niosą koszulę młodej z czerwoną wstążką i wtedy powstaje wielka radość – matka, krewna jej i prydanki skaczą po ławkach, tańczą z młodym, a nad chatą powiewa czerwona choragiew lub czerwona zapaska panny młodej. Rozumie się, że i tu bez pieśni być nie może: "Oj zapalajcie jare świece, idzie Marysia z łożnicy, a za nia Matka Boża, włożyła korone na jej głowe". (K. C. 210, 212, 326, 340, 342). Dziwny jest rytuał w Chelmskiem. Rano matka i inne kobiety budzą młodych. Jego starościna (jej starościna i drużki już wczoraj odeszły) plecie warkosz ze lnu, a chorąży kimbałkę czyli kółko drewniane, którem młoda ubierze głowę. Przynoszą dwa pierogi i dwa koła od wozu i temi kołami podnoszą młodych. Jeden z weselników podaje im wodę, ona myje ręce i chlupie w oczy podającego, toż samo robi i młodypotem odmawiają pacierz, jedzą i piją. Chorąży przynosi na marszałce czepek i tutaj ją czepią, często sam mąż tego dopełnia. Starościna zdejmuje czapkę z młodego i kładzie na głowe młodej, a czapkę chorążego na głowe młodego przykrywa oboje płótnem, drużba podaje im ręcznik za jeden koniec, oni trzymają za drugi, chorąży ściele im słome na drodze i tak wprowadza do chaty. Drużba zdjąwszy z młodych namitkę, czyli owe płotno, okręca nim matkę i wyprowadza do tańca. Matka, przetańczywszy, podrzuca rańtuch i woła: "oto macie buhaja!" Wtedy wprowadzają byka do chaty, dają mu chleb, wlewają wódki do pyska i tańczą z nim po chacie. (K: C-236, 276-279) (prw. § 299).

§ 111. Jest także zwyczaj, że na drugi dzień młoda jest ubieraną przez druchnę jak do ślubu, ale bez welona; bierze ona pieróg, ręcznik z białego płótna i w towarzystwie brata lub drużby, który ją przez chustę wiedzie, idzie po wodę. Jeżeli studnia jest cudzą, to trzeba tam dać podarek.

Przynosi nadto wody na mycie się bojarów, a jeszcze jedno wiadro wlewa do kwasu. Na Białorusi, gdy młoducha poraz pierwszy idzie do studni lub do rzeczki, powinna kawałek chleba czy korowaja położyć na pniu zrąbanego drzewa lub na kamieniu. Obowiązkiem też młodej jest zamieść chatę, w czem bojarowie wciąż jej przeszkadają. (K. C-208; 9 - 244; 10 295; 16-233) (FB 1464; WS X 499). Przychodzi wreszcie zakończenie wesela czyli ogón, na który są zaproszeni tylko żonaci i mężatki. Ta uczta zwie się także przebabinami. Gdy baby sobie podochoca, toć ubieraja sie w kożuchy włosem do góry, wkładają wieńce z pokrzywy, biorą sie za rece i tańcza w koło. Inni weseluicy także przebierają się za niedźwiedzi, małpy, kominiarzy, tak ida po całej wsi, a w końcu do dworu i tam kończa biesiade. Na tej uczcie młodzi nie siadają, a tylko służą wszystkim. Trzeba zaznaczyć, iż orgiazm jest główną charakterystyką wszystkich wesel przy ich zakończeniu. Przebieranie się w grochowiny za niedźwiedzia ma swoje znaczenie symboliczne, bowiem, według wiary ludowej, niedźwiedź tam nie wlezie, gdzie jest czarownica, a więc obecność jego upewnia, że w gronie weselnym niema czarownicy. Płacą mu to czasami niemiłemi żartami, podpalając grochowiny, lub oblewając wodą. Zdarza się, iż dopiero w tym dniu starościny obcinają młodej warkocz i prowadzą do kościoła na wywód. Warkocz obcięty zaszywaja w róg pierzyny. (K:  $M^{4}$  169;  $M^{5}$  207; 6-72; 9 - 244, 247; 10-295; 17-106). Wywód z panieństwa, tak samo, jak oczepiny, nie ma stale określonego czasu, ani też miejsca. Po śniadaniu ida do kościoła do wywodu, klęczą na progu, ksiądz czyta wywód, podaje im stułę i prowadzi do kościoła, gdy uproszone kobiety towarzyszą im ze świecami. (K: 6-61; 16-166; 23 143) (WS VIII 717).

İ

17

Ë

į

§ 112. Tak samo jak oczepiny, tak również i przenosiny nie mają oznaczonego terminu. Czasami zaraz po oczepinach i ślubnej nocy, czasami dopiero w dni kilka, a nawet zdarza się i w parę tygodni później. W innych okolicach często dzieje się to na drugi dzień rano, lecz najzwyklej

wieczorem, a młody z tak zwanymi prydannymi gromko, hucznie jadą po młoduchę. Na prydanych i prydanki upraszaja najbliższych krewnych, żonatych i meżatki, a broń Boże wdowy i dlatego rekrutka nie może być prydanka, bo nie wiadomo, czy maż na wojnie nie zginał. (K: C-283; 6-48; 10-236; 16-159; 22-55; 23-142). Podježdžaja więc hucznie ze strzelaniną – jej drużyna broni się, żąda wykupu "7 miechów orzechów, kopę serów i wina kilka beczek" — więc też dostają trochę orzechów, sera i kwasu burakowego. W Pińszczyźnie przed dom wychodzi matka okryta kożuchem z chlebem, sola i gorzałka - częstuje młodego, ale ten trzy razy za głowe wylewa, a chór domu śpiewa: "Nie nachodź Litwo, bić się będziemy do ostatka, a Haneczki wam nie damy". Podobnież śpiewają na Ukrainie: "nie nastepuicie Litwini, bedzie miedzy nami bitwa". W końcu marszałek zacina na progu siekiera krzyżowy karb, lub laska, czy bizunem w próg uderza i tem kończy się walka. Młody z korowajem wchodzi do izby, gdy ktoś w garnek z popiołem ustawiony bije w ten sposób, że skorupy leca na pana młodego, (prw. § 80, 267) poczem jeszcze z bratem biją się drewnianemi szablami, a potem brat bierze okup. Teraz poczynają się przygotowania do wyjazdu pani młodej. Matka kładzie na stole wyprawę, poczyna się śpiew pożegnalny jak przed wyjściem do ślubu: "Badźcie zdrowe stoły, ławy, mój domeczku, ogródeczku, ty nad łóżkiem obrazeczku, któż o was teraz dbać będzie, kiej Marysi już nie będzie". "Zawołajcie mi p. Ojca, bo mu bede dziękować!" potem p. matkę, siostrzyczki, starszego brata. To jest postać, której ona dziękuje, innych braci tylko żegna, inni tyle znacza, co inni członkowie rodziny. Gdy młoda tak wywołuje swoją rodzinę zniecierpliwiony mąż woła: "a siadajże na wóz, ino mi się nie dróż, bo ja po ciebie przyjechał. Czy cię główka boli, czy ci nie do woli, czy ci ojca, matki żal!" i gdy widzi, że drużba wyniósł już wyprawę, chwyta kniahinie wpół, rzuca ja na wóz, a sam z bratem jej siada na koń. Potem drużyna

jej zostaje u niej, gdzie wesele już skończone, a młoda para jedzie do niego. (K: M<sup>5</sup> 176; 6—90) (WS VII 328-330).

§ 113. Gdy młoda wychodzi z chaty, to drużbowie kładą pod progiem miotłę, którą ona na strych wyrzuca. Żeby młoda była ostra i nie dała się w meżowej chacie po karku jeżdzić, to, nim konie rusza, zapalają przed wozem wiązkę żytniej słomy, a wożnica zmusza konie przeskoczyć, żeby wszelka niezgoda została za nimi z ta słoma. W czasie drogi reka jej ma spoczywać na jego reku, to on będzie jej uległym. Pod pościela jest zwykle dzieża dnem przewrócona i skrzynia z odzieża posagowa. Do posagu należa ożóg, kociuba i miotla. (Prw. § 218). Niewiasty przenoszą rozmaite narzedzia, a krewni wioda rozmaite zwierzeta, dane jej w po darku. Gdy pan młody, wioząc żonę do siebie, dojeżdża do swojej własnej chaty, przed wrotami pali się ogień, który trzeba przejechać – jeżeli niema ognia, to, gdy wjada na na podworko, kropia ich woda. Ale te wrota sa zamkniete i trzeba prosić o otwarcie. Czy i to ma być przeżytkiem z epoki rabunków małżeńskich? Sadze, iż daleko prostsze i bardziej naturalnem winno być inne tłumaczenie. Pomijając stronę religijną, a mając na względzie wyłącznie charakter społeczny małżeństwa, jest ono z małemi wyjatkami przejściem kobiety z grupy A. do grupy rodzinnej B. Cóż więc bardziej prostszego nad to, że grupa B., mając przyjąć do siebie, w każdym razie, nie zupełnie znanego przybysza, robi mu trudności i jeżeli nie prawdziwie, to przynajmniej symbolicznie zamyka wrota przed nim. Pieśń najzupełniej nam to potwierdza, o synie słowa nie mówi, choć on w tym orszaku jest głowa, natomiast woła: "Otwórz matulu te nowe wrota, wiezie ci synowa korone ze złota. Wyjdże matulu na nowe progi, niech cię podejmie synowa pod nogi". "Otwierajże pani matko ten nowy dwór, wiedziemy ci synowe na wybór!" Jest i do ojca wezwanie: "P. Ojcze wyjdźże do nas, stap prawa noga na progu, bedzie szczeście, chwała Bogu!" Ostatecznie w progu chaty stawia stołek recznikiem przykryty, a jeden z drużbów musi go przeskoczyć lub zapłacić

nieudany skok. (M' 161, 189; C-219; 6-47, 48) (FB 1458, 1460, 1461; G-289; WS VII 335, 502) (FB 1459 prw. z WS VII 327).

§ 114. Samo wejście do chaty odprawia sie w rozmaity sposób. Najczęściej rodzice jego czekają u drzwi z chlebem i sola. Od progu do stolu ściela płótno. Gdy wchodza, młoda, nie patrząc na strony, zagląda najpierw w komin czy kaptur, a to dlatego, żeby do domu, w którym wzrosła, ani do matki nie zateskniła. W innych zaś okolicach tłumacza to w inny sposób. Piec w chacie jest zatkany i stoja przy nim kobiety na straży, by młoda, gdy rzuci pod piec kurę, dana jej przez matkę przy wyjeżdzie z chaty nie zaglądnęła do niego i nie powiedziała: "Czy jest w piecu jama, czy umrze tato ta mama". Jeżeli jej uda się to powiedzieć, to świekra do roku umrze napewno. Potem młoda zaściela stół, kładzie chleb i pieróg, a maż prosi żonatych i meżatki na przenosiny. Młoda sypie garścia byczki w cztery katy izby dla dzieci. Świekra podprowadza jej swego syna, podaje chleb i pyta: "czemuś rada? synowi czy chlebowi?" – powinna odpowiedzieć: "najpierw chlebowi", jeżeli powie inaczej, to drużba ja bije postronkiem. Czasami świekra wynosi chleb przed chatę, młoda wnosi go do izby i tarza od kraju do kraju po stole, to znak, że będzie umiała robić na chleb, potem kraje go i dzieciom rozdaje. Bywa też, że mlody czeka u siebie w chacie na młoda i gdy ona nadjedzie, to nie wychodzi z chaty, a porobcy ją wnoszą do wnętrza, by mogła powiedzieć, że "ona nie chciała wejść, ale ją wnieśli przemoca" — kładzie wtedy śwój chleb na stole i prosi by skosztować. Czasami młody wciąga ją gwałtem do izby, a. wchodzac do niej, oboje powinni wejść prawa noga naprzód, Często, gdy młoda ma wejść do izby, to w sieni jest rozesłane płotno. Młoda wszedłszy do izby zawiesza na pokuciu recznik, na przypiecku kładzie monete lub pierścionek, a nim siąda do stołu, obchodzi z marszałkiem i młodym gospodarstwo i wszędzie zawiesza paski z płótna. (Prw. §§ 248, 257). Bywa też, że dopiero w tej chwili zawijają młodą w peremitkę, potem trzy baby przebierają się, a młody ma poznać wśród nich swoją. Za stół zasiadają zwykle wszyscy prócz czasami młodej pary. Oni najpierw muszą zjeść kawałek razowego chleba. Pan młody może usiąść, ale ona wciąż powinna chodzić i witać się z nową rodziną. Jest tego i inna przyczyna. Ona nie powinna siadać, szczególnie pokad wszyscy nie siedli, żeby ją potem nie osadzali, żeby ona była wyższa. Przez pierwszy tydzień ona w domu meża nie powinna nic robić, prócz przedzenia sukiennej kądzieli i trochę porządkowania. — Ona sie powinna hardo stawić, bo to wiadomo, że żadna synowa matce nie dogodzi i pieśń ludowa świadczy, jak świekra ją traktuje: "Synowa! synowa! obyś już naspała, wstańże krówki doić, coś ich tu nagnała", a ona odpowiada: "widziałaś ty matko, żem sierota była, nacoś mi dawała tego twego syna!"... "Gdyby się z ta baba, gdyby się z nia zetknąć, gdzie największa głębia, toby ją tam wepchnąć!"... Dość barwne tło, na którem plastycznie bywają utkane rozmaite kwiatki zycia rodzinnego. Bo to nietylko matka jest obcą, ale też i inni członkowie rodziny; "siądą żółwice (siostry meża) do wieczerzy, a ciebie po wodę poszlą", ale jest też pieśń, która i matkę przestrzega: "uciekaj matko w pole precz, bo cię niewiasta rzuci w piec! – połóż matulu klucze na stole, bo już tu rządy nie twoje". (K: M3 189; M5 142,207; C-232,236; 6-48,72; 9-219; 11-84; 20-227;23-142) (G-133, 282; FB 1462, 1463; WS VII 500, 702).

§ 115. Pozostają jeszcze niektóre epilogi obrzędu weselnego. Jeżeli mąż idzie w przyjmaki t. j. na jej gospodarstwo, to niosą za nim siekierę, widły i cepy, któremi starosta wywija i uderza młodą jako znakiem władzy męża, a czasem i innych, niby żartem. Młody powinien nadto przynieść
z sobą posag z koni, wołów, krów, owiec, wozów, sochę i co
najmniej jedną świnię. Nadto ma dać takiż posag braciom i siostrom młodej, powinien każdego "wyżenić na stronę". Ciekawym jest zwyczaj w Chełmskiem. Młoda choćby tylko
o jeden dom od swoich rodziców mieszkała, choćby w tej
samej zagrodzie, nie powinna pójść do nich, ani starać się

widzieć z nimi, aż po tygodniu. Wtedy dopiero, wracając z kościoła, idą młodzi w odwiedziny do rodziców. (K:C-286; M<sup>4</sup> 228).

§ 116. Jeszcze jedną uwagę trzeba dodać, że, gdy wdowiec żeni się, to niema żadnych obrzędów, powtórne bowiem i trzecie związki lud nie uważa już jako uroczyste przejście z dziewiczego stanu w powołanie małżeńskie stanowiące epokę w życiu, lecz jako wynik konieczności. U Kurpiów, gdy chłopak żeni się z wdową, lub dziewka idzie za wdowca, to po ślubie wchodza do chaty przez okno, bo jeżeli tamci wchodzili drzwiami i pomarli, to lepiej dla tych wejść przez okno. Zwyczaj ten tłumaczy nasz lud nastepującem podaniem. Pewna dziewka prześladowana przez upiora kazała sie po śmierci wynieść przez zrobiona dziure. Przyleciał upiór, ale nie znalazłszy śladów wyjścia z chaty, nie szukał jej i ona została w grobie w spokoju. Otóż w chacie wdowca szatan już raz był, trzeba go oszukać – gdy się wejdzie przez okno, to on nie znajdzie śladów i pomyśli, że tu niema małżeństwa — co mu najbardziej nienawistne. Pamietajmy, że u pierwotnych ludów, naprzykład w Australii, śmierć nie jest faktem naturalnym, lecz złośliwem zaczarowaniem, więc są środki ustrzeżenia się śmierci przez zwalczanie czarów. Zkad u tych ludów ta tradycya, że człowiek nie powinien umierać? Pamiętajmy jeszcze i na to, że u wielu ludów pierwotnych umarli rodziny byli chowani pod progiem izby – więc nowowchodzący do rodziny winien okazać cześć dla jej przodków. Czasami panne młoda-wdowe wsadzaja przez okno, rozbiwszy szybę i wsadziwszy kota do wnetrza. Kot jest czesto w związku z pojęciem miłości. W naszych weselnych tradycyach jeszcze raz spotykamy kota w powiedzeniu najzupełniej niezrozumiałem: "zaświeć miesiaczku na tej łysej górze, bo nasz pan młody kocią nogę gryzie". Do opisu wesela pomyślnego dodajmy jeszcze przeciwne jemu. Jeżeli po nocy ślubnej, przy oględzinach, nie okażą się ślady dziewiczej prawości panny młodej, wtedy powstaje wielka burza — przedewszystkiem zrywają z głowy panny młodej i korowaja kalinę, a natomiast zatykają choinę. Prydankom panny młodej kładą na głowę chomont koński, lub szleję brony, ona zaś w ogrodzie bronuje, a mąż biczem pogania, potem za uzdę prowadzi do żłobu. Drużba pije do matki młodej z dziurawego garnka, zatknąwszy palcem dziurę u dołu, lecz, gdy matka chce się napić, puszcza palec, a napój oblewa kobietę ku większemu szyderstwu. Nad chatą powiewa nie czerwona chorągiew, lecz słomiana wiecha. (K: M² 220; M³ 175; C-210, 211, 220; 6-49, 54) (G-285). (Bald. Spencer. Op. cit.

## RYTUAŁ RUSKI.

## WSTEP.

- § 117. Postawiwszy taki nagłówek, musze bezwarunkowo określić obszar ziemi, na którym ten rytuał uważam za rodzimy. Polanie przyszli z nad Wisły i osiedli na Dnieprze, więc pisarze polscy aż tam przeciągają granice żywiołu polskiego. Język ruski sięga aż w Siedleckie, i dlatego pisarze rosyjscy aż tam przesuwają granice Rusi, bardziej ze względów politycznych, niż naukowych. Ani jedno, ani drugie nie jest prawda. Faktem niezaprzeczonym jest, że ziemia kształci swój lud. Otóż właśnie jedna część Słowiańszczyzny siadła na wielkim pasie ziemi, zwanym Karpato-Uralską wyżyną, mającą wyłączne właściwości i ona to wyrobiła główne rysy charakteru tego ludu, co również musiało znależć swój wyraz w charakterze ludowych podań, obrzedów i zwyczajów. Na Zachód wiec granica tego pasa są okolice Przemyśla, na wschód okolice Kurska i Woroneża, na południe stepy Chersońskie, a na północ dolina Prypeci i Desny. Co poza tem się znajduje, może być pochodne z Rusi, pod wpływem Rusi, ale nie jest klasyczne ruskie, nie może być wzięte, jako stacya ethnograficzna. Sercem tej Rusi to doliny środkowego brzegu Dniestru, Bohu i Dniepru.
- § 118. Główną charakterystyką tej połaci są te sztuczne zbiorniki wody, zwane stawami, bez których tam żadne

gospodarstwo rolne nie jest możebnem. Że zaś już na kilka wieków przed Chrystusem mamy świadectwo o takiem gospodarstwie w tej stronie i to o dość rozwinietem, wiec stawy te musimy uznać jako odwieczne urządzenia. (Porów. Zmigrodzki: Culturhistorische Beiträge zur Erforschung der Vorzeit in den slavischen Ländern, druk. w czas. Beiträge zur Anthropologie u. Urgeschichte Bayerns - B. II, S. 110. München 1879). Te zbiorniki tworzą się przez stawianie grobli w poprzek mnieiszych, czy wiekszych rzek płynacych dolinami. Przy tych stawach o bardzo stromych pochyłościach nadbrzeży tworzą się osady, wioski wśród cienistych sadów drzew owocowych, krzewiących się przepysznie na tym znakomitym gruncie. Te wioski to są cieniste zakatki ukryte po jarach, określające życie wieśniaka do bardzo szczupłych granic, które on sam charakteryzuje swojem przysłowiem: "tyle świata, co w oknie". Z drugiej zaś strony stepy, te obszerne płaszczyzny, na których wicher hula, bo go nie nie wstrzymuje, muszą w sposób zupełnie inny wpływać na duszę tej ludności. Te dwa przeciwieństwa w samej naturze musiały i w duszy tamecznego ludu wyrobić także przeciwieństwa: łagodność zasklepiona w sobie i namietność bez granic, gdy coś zmusi tego wieśniaka wyjść z chaty i jaru na stepy. Dla nas ważną jest pierwsza strona charakteru, łagodność, serdeczność i zamknięcie się w sobie wyrobione już samą naturą a pomnożone wielekroć dziejami tego narodu, przez który setki najezdczych fal przepędziło, którego ziemia, wedle słów poety, "zorana kopytami a na niej urósł plon - niewola". Wszystkie te fale nie szły dolinami rzek, bowiem te drogi w niektórych porach roku są wprost do nieprzebycia: drogi wojenne i handlowe, tak zwane szlaki aż do ostatnich czasów szły wyżynami. Do wiosek schodzili najezdcy po łup, czy podatek. Wszystko, co od tych wedrowców pochodziło, było znienawidzone, a tem samem to wszystko, co sie w chacie wiejskiej przechowało od dziada, pradziada, to było świete i nietykalne.

§ 119. Temi wpływami samej natury a nastepnie dziejów, tłumaczy się ten fakt, iż muszę powiedzieć, że niemal u żadnego narodu Słowiańskiego nie zachowało sie w rytuale ślubnym tyle tradycyj starych, a co więcej, tego ducha uroczystości religijnej, który widzimy na każda chwile w rytuale na Rusi. (Sum. Swad. 5). To nie jest tam dzień radości, uciechy, wylania są uczuć serdecznych i popisów junactwa, jak to widzimy u dziarskiego charakteru mieszkańców dolin Wisły i Odry. To nie jest jakaś przyjacielska wyprawa dwóch wojennych klanów wśród huku strzałów, brzeku szabel i tetentu koni, jak w dolinie Dunaju. To jest jakas uroczystość religijna, niemal od początku do końca teskna, natchniona, choć nieraz serce skacze z radości a śmiech wyrywa się z piersi. Bo to nie jest połaczenie się dwojga ludzi na ziemi, to jest jakaś akcya wspólna Nieba i ziemi, w której każdy krok, każdy szczegół musi być zezwolony i uświęcony błogosławieństwem bożej potegi, której szafarzami i przedstawicielami są patryarchowie – starsi rodu. W tym względzie rytuał Rusi stoi najbliżej z klassycznemi rytuałami Rzymu i Indyj. W Rzymie bogowie biora udział w uroczystościach ślubnych i związku małżeńskim. W starożytnej Grecyi małżeństwo, instytucya bogów, podnosiło niezamężnych do wyższej godności a na Ukrainie, gdy syn prosi matki, by mu pozwoliła jeszcze pohulać, matka odpowiada: "hulałeś ty synku, nie przez jedna zimę — pora tebe ożenyty, lud'my postanowyty". U Indusów kapłan lub maż, opasujac kobiete rytualna wstega, wypowiada rodzaj zaklecia, czy modlitwy, jakis sakrament: "oto ja wiąże ciebie z mlekiem ziemi i ziół, opasuje cię potomstwem i bogactwem, używaj tej siły" lub słowa: — "na początku był porządek a nikt jego nie przekroczy. W tym porządku spoczywa ziemia. Oby tem była tu ta oto kobieta" — "na rozkaz Boga Savitri, obu ramionami Acvinów, obu rekami Pushan ja biore ciebie". A najpoteżniejsze zaznaczenie tego, że małżeństwo nie jest sprawa ludzi, lecz tylko jednym drobnym epizodem ciagłego tworzenia się świata, mieści się w słowach: "Prajapati! (Bóg wszelkiego stworzenia) Tvaschtar! (Bóg twórca formy) i ty potężny Indra! wraz ze wszystkimi Bogami użyj mego ciała! (jako narzędzia ku tworzeniu) przez wszystkich Bogów obdarowani chcemy mieć wiele dzieci męzkiego rodzaju"! (Web. V, 289, 386 — Vin. str. 90).

§ 120. Z również wielką prostotą a nie w mniejszem natchnieniu poetycznem opowiada Rusin o łaczności swego wesela i małżeństwa ze Stwórca i całym światem. Wieczorna gwiazda nad chatą wieśniaczą powiada księżycowi, iż się tu zatrzymała dlatego, że w chacie tej "mają być dwie radości — syn żeniony i córka wydawana". Wypiec Korowaj pomagają Bog i Matka Najświetsza i święci i aniołowie, a "Bóg wtedy obmyśla, jaka dole dać nowożeńcom". A gdy przyjdzie dziewiczy wieczór, to "niebo się otwiera, widać świątynie jaśniejące blaskami a na nich krzyże złote, a na wszystkich ołtarzach goreją świece, a na jednym z nich Matka Boża wije wianki, z róży czerwonej dla Marysi, a z szałwii dla Iwasia". Wiec gdy ten wianek leży już na stole w domu weselnym, toć pieśń wzywa: "Przystąp Hańdziu do stoła, pomódl się Bogu, pokłoń się twemu wieńcowi"! — a gdy ten wianek dziewczyna włoży na głowe, to pieśń woła w zachwycie: "Czy to ogień pała płomieniem? To wianek jaśnieje na głowie Marysi!" Cóż dziwnego, że jeżeli ktoś jest w takim stanie łaski, to nawet zetknięcie się z nim jest już szczęściem, to też w okolicy Charkowa chorzy bywają uleczeni przez dotkniecie się odzieży ślubnej. (Prw. § 343). Do zaznaczenia, że Łotyszom wianki wije słońce, na Białej Rusi Kupało, a na Rusi Matka Boża. U wszystkich ludów starożytności była wiara, że małżeństwa były w niebie zawiązywane, więc połączyć się mogą tylko przeznaczeni dla siebie. Wedle Persów legendy, Bóg dwie dusze wcielał w jabłka; zawistna Peri rozcinała te jabłka i rozrzucała, ale te połowy tęsknią ku sobie, i odnajdują się: "sużenoi i konem ne objidesz!" Małżeństwo ludzi wzorowało się na tym związku, w jakim są światła niebieskie i u nas na Rusi jedna pieśń mówi: "sijała zorońka,

sijała, z kim ty Marysiu ślub brała?... z toboju Iwasiu, z toboju, jak jasnyj misiać z zoroju". (Prw. § 143, 226, 302). Wesele było w związku z bostwami urodzajności, z kultem słońca, które w tej sprawie jest narzędziem w ręku bożem. Na czas więc weselny dom nowożeńców stawał się świątynią słońca "teremem" i dlatego u wielu Słowian nazajutrz po ślubie stawiano na bramie krzyże, które nazywano "słoneczkami". Z pary zestawień łatwo się domyśleć, że one były formy koła ... Do dziś na Rusi zawieszają na żerdzi koło, a na monetach z XII w. widzimy, iż na bramach kościołów (teremów) umieszczano krzyże ujęte w koła (Danenberg Nr. 816), więc i na domach weselnych umieszczano krzyże ujęte w koła, najniezawodniej symbole słońca. (Sum. Swad. 53, 55, 60, 76, 87—89, 117. — Czub. IV, 219, 135. — N. 197. Kom. XIII, 131. — MZ. A.—Fig. 498. — K. Prze. 55.).

### 1. Swaty i zaręczyny.

§ 121 Gdy chłopakowi już pora się żenić, a on sobie upatrzył dziewczynę, wtedy jest narada z rodzicami. Czas wesela, to zwykle jesień około święta Pokrowy, o czem świadczy pieśń ludowa "Świata Pokrowońko! pokryj hołowońku". To się rozumie, że i tu bez czarów nie może się obejść. Dziewczyna idzie przed wschodem słońca, a przy świetle księżyca do trzech studni po nietknięta jeszcze wode, myje sie nia i zamawia młodego. Lub na młodziku, zapalając w piecu, trzy razy obiega chatę, skubie po trochę słomy ze strzechy, rzuca do ognia i zamawia. Rodzice zwykle dają przestrogę "nie wybieraj synku oczami ale uszami", "pytaj ludzi, czy chata umieciona, czy dzieża zamieszona, czy koszula uszyta?" Gdy nieodpowiedniej fortuny, za bogatą lub za biedną wybrał, to otrzymuje napomnienie przysłowiem: "niech wół się drapie o woła, koń o konia a świnia o płot, gdy niema sobie równego". W niektórych okolicach zdarza się i to, że ojciec, nawet nie spytawszy syna, rozpoczyna dla niego swatowstwo a nawet na własnych zareczynach syn nie bywa, zwykle jednakże dzieje się inaczej. Przedewszystkiem wystłaja na dopytki stare baby, krewne i te zapytują, czy można poslać swatów i kiedy? Już te krewne pytają się dziewczyny, czy ona lubi parobczaka, od którego one przychodza i chociaż ona powiada, że "lubie i pojde" to jednak ojciec zwykle powiada, że trzeba się jeszcze namyśleć, by ludzie nie powiedzieli, że "reczniki już zaraz na progu podali". Przychodzi do zamiany chleba miedzy wysłankami a domowymi i to jest bardzo dobry znak. W każdym razie chłopak teraz szuka sobie swatów, którzy nie moga być wdowcami. Zwykle kogoś prosi ze starszych, ze swojej rodziny ale często zdarza się o wiele polityczniej. Rodzice jego w czasie świat wyprawiaja uczte a na rozchodnem proszą kogoś z krewnych upatrzonej dziewczyny, by pozostał i gdy są już w szczupłem kółku, proszą ich, by byli swatami dla ich syna. (Czub. IV, 52, 53, 58 — Łoz. 1. Kom. II, 184, X, 55, XIII 208).

§ 122. Przychodzi dzień przybycia swatów, przybywają zwykle późno w noc i dopraszają się noclegu, na co domowi nie chca się zgodzić poczatkowo - w końcu im otwierają. Młody z drużbami wchodzi do izby. Czasami odbywa sie zwykła scena czestowania i żądania miarki, na co mu domowi podają żartem ceber lub coś podobnego. Jeżeli dziewczyna ochotnie poda czarkę, to dobry znak. Czasami dziewczyna, obaczywszy swatów, chce uciec z chaty, ale ją młody łapie w sieniach i tam zostają, aż pokad ich starzy nie zawołają. Gdy się uda dziewczynie ucieczka, to biegnie na wieczornice. Tam również podaża i młody z drużba, jeżeli swatowie za długo prowadzą rozmowę. - Swatowie zaczynają od pozdrowienia słońca i gwiazd, a następnie opowiadaja o kniaziu, ktory polował na liszkę, a ona mu tu, do tej chaty uciekła. Rodzice pozwalają szukać i jeżeli dziewczyna nie uciekła, to swatowie ja wyciagają zza pieca a ona staje przy nim i poczyna go dłubać. To dobry znak.

Ojciec wtedy woła: "a cóż dłubiesz piec! powiedz, co sądzisz!" — Jeżeli dziewczyna nie dłubie pieca t. j. nie rozwala ogniska rodziców, by rozniecić swoje własne; jeżeli przeciwnie, włazi na piec lub za piec t. i. nie chce opuszczać starego ogniska, to zły znak i nie warto dalej prowadzić sprawę. Gdy przyjdą swatowie bardzo pożądani, to domowi sadzaja ich na pokutiu. Jeżeli dziewczyna pozostała z młodym w sieniach, to, gdy starzy, omówiwszy już wszystko, wołają młodych, by weszli, naówczas młody i jego drużba powiadają, że konie już rozkulbaczyli, ale uzdy nie mogą wnieść do chaty, zowiąc tak młodą, która się sroma i nie chce wchodzić do izby. Jeżeli zaś dziewczyna potrafila się wymknąć z izby i ruszyła na wieczornice, gdzie zwykle i swego chłopca spotyka, naówczas starszy swat idzie tam, by ja do domu sprowadzić. Tu dziewczeta stroja rozmaite figle, ściągają naprzykład młodej buty i rzucają pod piec, a dvgnitarz starosta musi leżć pod piec, by je stamtąd dobyć. Zdarza się i tak, iż żadną miarą nie można dziewczyny odszukać, bo jej cieżko odmawiać, a także chce uniknąć zmuszania. (N. 175, 176 Sum. Swad. 188. Czub. IV, 59, 60. Łoz. 3, Kom. II 185, VI 31, X 61, XII 60, 81).

§ 123. Gdy już nareszcie oboje młodych sprowadzono do chaty, to wtedy swat jeszcze raz pyta ich stanowczo, czy mają chęć pobrać się i gdy oni to potwierdzą, to rodzice jej siadają na "osłoni", pod piecem, na zydlu pokrytym prześcieradłem, młodzi biją trzy pokłony przed obrazami, potem swat bierze za rękę młodego, on zaś młodą i tak stają przed rodzicami. Oni im błogosławią "wiekiem długim i rozumem dobrym; niech Bóg wam pomaga zżyć się, życia użyć, doczekać się dzieci i tak ich sparować, jak teraz Pan Bóg pomaga wam sparować się". Na Pokuciu jest zwyczaj, że młoda para, pokłoniwszy się rodzicom, trzy razy obchodzi stół, za każdą razą prosi o błogosławieństwo, później jeszcze raz obchodzą stół i idą ku drzwiom, tam ich czekają rodzice z chlebem i solą, błogosławią a młodzi puszczają się na wieś zapraszać na wesele. We własnem siole młoda

chodzi z rozpuszczonemi włosami — jeżeli zaś musi pójść i do obcej wioski, to włosy ma splecione w warkocz. W niektórych okolicach bywa zwyczaj, że gdy młodzi wejda do chaty na wezwanie starych, to obu im każa przemaszerować po chacie, by każdy widział, że nie są ani garbaci, ani chromi, ani też w jaki inny sposób kalecy. (Czy to ma być przeżytkiem jakiegoś kiedyś przedawania pana młodego? porw. §§ 89--99). Gdy młody został przyjęty, to najczęściej wysyłają posłów po jego rodziców. Gdy ci przyjdą, naówczas starzy podają sobie rece na znak zgody na małżeństwo dzieci, starosta przecina rece chlebem a jedna pieśń świadczy, że "zmówiona Marysia położyła rękę na zarękę", więc i młodzi zapewne kładli swoje ręce na połączone ręce starych. Niektórzy utrzymują, iż są okolice, w których nietylko starzy i dzieci ich, ale nawet całe zgromadzenie kładło rece na chleb a starosta lub uproszony kapłan wiązał je wszystkie stuła. Młody do tego chleba wtyka troche pieniedzy. Wtedy ojciec woła do żony! "no, stara! dawaj płatki"!... i matka zatyka starostom za pas szare, niciane, bawełną przetykane chustki, panieńska robote córki. W innych stronach przewiązują starostów na krzyż przez piersi i plecy. (Loz. 9 — Szuch. 14. 16 — K. Prze. 88; Now. 178 — 181; Czub. IV, 61, 63 — Sum. Sw. 32 — Kom. XII. 82). Ostatecznie trzeba się rozchodzić a wtedy młody mówi do swatów "zostawcież chleb i idźmy"! Ta zamiana chleba w wielu okolicach stanowi o nierozerwalności zawartego związku. Ten chleb młoda kładzie na półce i on tam zostaje nietkniety aż do samego ślubu, chociażby nawet jakieś nieprzewidziane zajścia odwlekły wesele na długi czas. - U Hucułów trochę odmienny rytuał. Dziewczyna przewiązuje starostów ręcznikami na krzyż przez plecy i piersi, starostowie zaś ręcznikami, podanemi przez matkę, przewiązują tak samo młodych. Potem matka obsypuje ich pszenica i biała wełną i podaje im puhar z miodem. Oni go biorą lewą ręką a prawej reki mały palec kłada do miodu, podają sobie nawzajem do oblizania a potem innym podają do oblizywania.

Potem starosta bierze od nich puhar, każe im podać sobie prawe ręce a przecina je chlebem. (Kom. II, 185; Szuch 16).

§ 124. Dziwny rodzaj swatania i zaręczyn na Ukrainie znajdujemy w opisie jej przez Beauplau'a. Dziewczyna szła do domu swego miłego, otwierała drzwi i mówiła: "Pomahaj Boh Iwane! Widze z twego lica, żeś dobry, że bedziesz umiał kochać swa żone i bedziesz dobrym gospodarzem, proszę cię, weż mię za żonę". Potem prosiła tak samo rodziców, a jeżeli rodzice starali się syna swego wytłumaczyć młodemi latami lub czem innem, to ona mówiła, że nie ustąpi z domu, pokąd nie zostanie żoną ich syna. I siedziała tak długie tygodnie, aż pokad syn nie uzyskał pozwolenia u rodziców, lub pokąd sami rodzice nie namówili go, by ja za żone pojał. Cały ten opis nie wydaje mi się zwykłym trybem rzeczy, lecz jakimś wyjatkowym faktem tak, jak coś podobnego, ale tylko w wyjątkowych razach spotykamy u południowych Słowian. (§ 163). Do wyjątkowych również faktów trzeba policzyć to, co Łoziński podaje z okolic Sanoka i Liska, że gdy która dziewczyna pożada bardzo którego młodziana, to może do niego posłać starostów. Jeżeli ten zwyczaj do dziś się zachował, to trzeba byłoby jeszcze zbadać, czy nie wiążą się z tem jakieś względy dziedzictwa. Mamy podobny przejaw u Basków. Jeżeli przy dziedzictwie pozostała tylko dziewczyna, naówczas rodzice, czy opiekunowie urządzają ucztę, na która sa zaproszeni młodzieńcy z okolicy. W oznaczonej chwili, dziewczyna powstaje z miejsca z puharem w ręku, zbliża się do wybranego, pije sama i jemu podaje. Wybrany przyjmuje jej nazwisko i staje się dziedzicznym właścicielem majatku (Giraud-Teillon, La mère, str. 36 — 44. Paris 1867) (Łoz. 5).

§ 125. Tego wieczoru u Hucułów w danej chwili ojciec lub matka weselni, (stosownie do tego czy to się dzieje u niego, czy u niej) zdejmują toporkiem czapkę z jego głowy a wieniec z jej, by po chwili znowu je nań włożyć z uwagą: "oto się kończy twoje kawalerstwo — twoje pa-

nieństwo — czas tobie trzy razy około stołu chodzić". (Prw. § 84, 174, 248). Wtedy podchodzi prawdziwa matka kładzie na plecy swego dziecka kołacze, zapala świece - na przodzie stają ojciec lub matka weselni i tak obchodzą stół trzy razy. Matka wtedy mówi: "Tyś jeszcze młody, czy młoda, ty głupia jeszcze, możesz sobie ulżyć, nie mieć dzieci, ale czem sie wytłumaczysz na tamtym świecie?" Gdy potem młodzi chcą siąść na ławie, to matka trzyma ich za rece, by nie przysiadł lub nieprzysiadła palców, boby dzieci nie było. Od tej chwili on się nazywa kniaziem ona kniahynia. - Orest Miller profesor starorosyjskiej literatury w Petersburgu wyprowadza te nazwy z sanskrytu od rdzenia gan rodzić — kniaź wiec ma znaczenie głowy rodu, kniahinia zaś założycielki rodziny. Ich otoczenie zwie się oczywiście bojarami i z nimi chodzą oni po wsi, zapraszając na wesele, przy czem także zachowany jest ceremoniał odpowiedni ich godności. Beauplan świadczy, że zapraszający mieli wianki na rękach. Zwykle pierwsza drużka odmyka drzwi chaty, za nią wchodzi kniahinia a druga drużba drzwi zamyka. Jeżeli młoda dostanie jakie podarki, to również niosa, je družki, jej przecie to nie uchodzi robić, bo ona kniahinia. Czasami młodzi ida razem, czasami każde z osobna. Gdy wrócą, rodzice spotykają ich u drzwi, posypując wchodzących owsem, lub pszenicą. Młoda bez tego nie weszłaby żadną miarą do izby. Matka przepija do niej, ale ona dwa razy chlusta za siebie a dopiero raz trzeci wypija. Wyzywają też starostę z chaty i mówią "Błogosławileś iść na wieś, pobłogosław teraz do tego domu wejść". Starosta trzy razy odpowiada: "niech Bóg błogosławi" i kijem żegna drzwi, poczem wchodzą. Starosta bierze chustę, podaje jeden koniec do prawej reki młodej, ona zaś chustkę trzymaną w lewej podaje starszej drużce, ta młodszej i t. d. i tak obchodzą stół, umyślnie na to śród izby postawiony. Od tej chwili do slubu jest to najbardziej poetyczna chwila w życiu dziewczyny. Wszyscy garną się do niej z życzeniami a przyjaciółki znoszą jej wstążki i całe pęki kwiatów, zimą zaś gałązek ruty, bo ją temi kwiatami bronią od "złych uroków". Ponieważ wesela bardzo często odbywają się zimą, więc dziewczęta sztucznym sposobem, w wazonach, pod szklankami ją hodują, jak o tem pieśń świadczy: "rutku sija, rutku siju, rutku podływaju! Rosty rutko zełeneńka, na zimu schowaju". Gdy wspólne porozumienie się już tak daleko zaszło, wtedy domy młodych zostają upiększane wedle możności i pory roku, a na oknach nalepiają barwinek. — U Hucułów w tym czasie ona wybiera ojca weselnego, a on takąż matkę, którzy w ich chatach gospodarują, zamężne zaś krewne młodej idą do młodego, by "oglądnąć piec" t. j. gospodarstwo, on je częstuje wódką, a one tą wódką piec mu oblewają. (Kom. VII 123, 151 — Szuch. 18 — Łoz. 13. — Sumc. Sw. 83, 205 — G. 17. K. P¹ 228, 271, 295, N. 181. Czub. IV 65, 147).

§ 126. Z kolei przychodzą zaręczyny. Młody idzie z muzyka do młodej, ale muzyka nie gra. Do chaty nie puszczają ich odrazu, dopiero, gdy po targach zgodzą się ich przenocować. Wchodzi wtedy cała kompania, a domowi wiaża ich ręcznikami, żartując: "A co! mówiliście, żeście uczciwi ludzie, a my was aż powiązać musieli". — "Ha! trudno! – odpowiadaja przybyli, bedziemy sie wykupywali". Młody wtedy przynosi podarki dla młodej, jak buty, koszule i t. p. Jeżeli młody zapomniał do butów włożyć onuczek, to młoda ciska je pod tapczan, a wtedy pan młody, albo swat lizie po nie pod tapczan i przeprasza. Młody przynosi także trzy chleby, a czwarty dostaje od niej, do pary. Młoda mu podaje na talerzu kieliszek wódki i obrączkę, on wódkę wypija a obrączkę wkłada na palec. Wtedy drużba trzymając pałkę w ręku, woła: "Boże i ty domowy gospodarzu pobłogosławcie!, Młodzi potrzykroć bija pokłony przed obrazami, potem trzykroć kłaniają się rodzicom, a oni ich błogosławia chlebem zlepionym z dwóch, a także garstka zboża, która stoi w świętym katku "na pukutiu", a takież stoją i w innych kątach, zupełnie jak na wieczerzy przed Bożem Narodzeniem. Jest to jedna ze wskazówek, że dawniej wszystkie małżeństwa odbywały się w jednym, dość krótkim czasie — około Bożego Narodzenia — na co wskazuje także ludowa nazwa tych świąt: gody, godnie święta. (Prw. § 158). Potem młodych sadzają na pokutiu przy śpiewie, że "posah", czy "posad" to od samego Boga i Przeczystej Matki. Gdy goście rozejdą się, rodzice mówią młodemu, by szedł spać z córka. co nie jest jeszcze wcale zezwoleniem na akt małżeński teraz już codzień będzie z nia sypiał, nie ma jednakże z nia żadnego stosunku. Po tej pierwszej nocy rano, młody zwykle odchodzi na krótko, by powrócić z rodzicami. Wszyscy zatrzymują się przed progiem, a domowi wychodzą na ich spotkanie. Drużba wnosi kosz z pierogani, na których leżą podarki dla młodej: trzewiki, pończochy i t. p. Potem drużko wbija w ścianę trzy kołki, na nich wiesza płótno jak baldachim, a pod niem ikonę. Drużko bierze ręcznik na pałkę i podaje młodemu od młodej, poczem prowadzi oboje za stół na posah, pod owe płótno. (Czub. IV 65, 67, 92-94 = Kom. II 186 VI 32, VII 153, XII 85).

### 4. Dziewiczy wieczór.

§ 127. Dzień zaręczyn jednoczy się najczęściej z t. zw. dziewiczym wieczorem w wigilię dnia ślubu. Jest to zwyczaj niezawodnie nadzwyczaj stary, a wyobrażnia ludowa uważa to jako niezwykłą uroczystość. Oto co pieśń opiewa: "Gród to sławny dziewiczy wieczór, ma trzy ściany kamienne, a czwartą złotą, a na tej ścianie makówka, a na tej makówce jaskółka gniazdko zwiła z czarnego jedwabiu a czerwonym powiła i wychowała dziatki jednolatki, pierwsze rodzone, drugie sądzone, Wasylko rodzony, Łukina sądzona". Wpatrzywszy się w tę pieśń, czuje się doskonale, że ongiś istniała jakaś pełna blasków i poezyi weselna pieśń — wieki i wędrówki roztargały ją na drobne kawałeczki — lud je pozbierał, prostaczą ręką, jak się udało, pozlepiał te okruchy

lśniące... Braknie logiki i związku — tak! ale te okruchy są święte, rytualne, więc lud je śpiewa, choć nie rozumie a tylko czuje... Tak śpiewają buddyści chińscy religijne pieśni, ze słów w polowie starochińskich, w połowie spaczonych sanskrytskich — ze słów niezrozumiałych — tembardziej świętych, bo tajemniczych... (N. 192).

§ 128. Na tvm dziewiczym wieczorze przygotowiaja wianki i drzewko czyli wilce. Wiankow wija trzy, jeden bardzo duży dla p. młodego na korowaj, drugi z barwinku dla p. mlodej na głowe i trzeci maleńki z barwinku do czapki p. młodego. Dla drużbów zaś robią się "kwitki" t. j. bukiety z barwinku do czapek. Oprócz tego na patyczkach ułożonych w kształcie trójgałęzi robia się dwie kwitki i 2 bukiety z owsa i barwinku dla obu korowajów. Barwinek jest święte ziele, jego rwanie ma swój rytuał. Na spód przetaku kładzie ię chleb, w który wtyka się nóż ałe przez uszko kłódki, potem cały przetak pokrywa sie zapaska i na nia dopiero kłada gałazki barwinku, ściętego przy odpowiednich pieśniach. Ale to wicie wianków, to tylko obraz ziemski tej czynności, która się odbywa tam, w Niebie, gdzie "krzyże złociste, ołtarze pełne światła, a na nich Matka Boża wije wianki dla ludzi". I dlatego jedna picśń mówi: "Zejdy Boże do nas, ta i ty Bożaja Maty, budem winok poczynaty". Na stole, na którym wianki się wiją, leży 6 chlebów, po 2 jeden na drugim. Jeżeli młoda ma rodzonego lub ciotecznego brata, to prosi, by zaczął wić wieniec – lecz gdy brat "wstydzi się", to młoda wybiera jaką poważną kobietę. Na Pokuciu czynności tej dopełniają zamężne kobiety. Na stole przykrytym grubym obrusem prócz chlebów leży jeszcze kożuch, a na nim rzeszoto z barwinkiem, pod którym jest kolacz majacy być doręczonym młodej, gdy będzie szla do ślubu. Prócz barwinku wplatają jeszcze do wieńca młodych czosnek, bo on jest bardzo skuteczny przeciw wszelkim urokom. Przy wiciu wianków śpiewają pieśń: "Oj na naszym dworze zielony orzech, z żółtemi kwiateczkami". Dziwnem jest to ciągłe wspominanie żółtej barwy i tam nawet, gdzie jej wcale niema. Czyżby to była także jedna z tradycyj jeszcze z dalekiego Wschodu, bowiem w Indyach żółty kolor jest weselnym. (Prw. § 54, 132, 272, 296, 297). Po uwiciu wianków następuje dziwny taniec zwany "wyskakiwaniem chustek". Dwaj drużbowie i dwie drużki stają naprzeciw siebie, przedzieleni stołem. Najpierw tańcza ku sobie na krzyż, potem stojący ku sobie wprost łączą się w pary i tańczą. To robią 3 razy. Po uszyciu wianków jedwabnemi nićmi kobiety oddają je rodzicom młodej, siedzacym na "osłoni" t. j. na ławie recznikiem przykrytej, winszują im i śpiewają: "a gdzież to rodzina młodego, że nie wykupi wianka od kobiet?" lub "przystap matko do cisowego stołu i wykup wianek od meżatek". Potem matka dziękuje mołodycom za robotę, one zaś ia w reke caluia. Matka zanosi wianek do komory, skad wynosi w czerwonej chustce rańtuch t. j. około 5 łokci perkalu w kształcie peremitki i daje to córce; nadto kołacz ubrany jedwabiem i włóczką z wasylkiem pośrodku daje braciom młodego lub dwom parobkom, przez których też przesyła matce młodego koszule z haftem na pazusze i z wasylkiem. Pomieniony rantuch bierze młoda na siebie na ślub i zawiazuje go sobie na piersiach na krzyż. W pieśniach Rusi jest ślad, że tak samo jak w Polsce wieńce hyły taczane po stole, a nie podejmowali go ani rodzice, ani braterstwo, aż dopiero ukochany. W niektórych okolicach drużka jeden wieniec nakłada na głowe młodej i tańczy z nia, a drugi wianek kładzie po kolei wszystkim obecnym dziewczętom, poczem oba kłada na chleb. (K. P<sup>1</sup> 229-231 - porów. z 252, 275, 277, 278, 287) (Sum. Sw. 83, 89 — Kom. VII 247 X 8, 11 XII 61 - 63).

§ 129. Na dziewiczym wieczorze młoda, szczególnie po przybyciu młodego, siedzi na posahu, na pokutiu, na świętem miejscu w chacie, pod obrazami a jak mówią na Białej Rusi "na bożem miejscu, pod wysznim oknem, pod bożem skrzydłem, gdzie Bóg kazał, gdzie ludzie przykazali". Ten 108ah - pokucie to także ułamek jakiejś dawnej kreacyi, która się w szczątki rozbiła, a lud je święcie zachował. To była

jakas swiątynia slubna (prw. § 72, 165, 310, 323), bo oto co śpiewa pieśń: "oj sławny Marysi posah! A czemże on taki sławny? We wszystkich oknach siedzą aniołowie i przysadzaja dole, a nad drzwiami sam Bóg stoi, ksiege czyta, dolę rozdaje i pyta Marysi: "powiedz dziecino! która dola lepsza, czy od Boga czy od ojca?" -- "Od Boga lepsza -powiada dziewcze - bo ojciec daje a potem wypomina, a Bog daje, taj jeszcze naddaje!" Sadzanie na posah zwykle dzieje sie z błogosławieństwem rodziców, a smutno na weselu, jeżeli ich niema, jeżeli ich ktoś inny, starszy w rodzinie zastapić musi. Jedna pieśń opowiada, że słowik jest posłany po matkę pod ziemię, a ona odpowiada: "wesel się synku, niech ci Bog pomaga, ja do ciebie nie pojde", a inna znowu pieśń mówi o ojcu, że przed Bogiem leży, trzyma rece skrzyżowane i błaga: "Boże mój, Boże! puść mie na dół: sina chmura nad siołem, drobnym deszczem do wioski, do wioski, do mego domu, bym dziecko moje ubrał, na posahu posadził" -- a Bóg odpowiada: "sa tam ludzie nie Tatarzy, oni dziecko twe ubiora, na posahu posadza". Jedna pieśń upomina młoda: "Kłaniaj sie Marysiu! kłaniaj sie! a ogladaj sie po za siebie, czy nie stoi mateńka przy tobie, czy nie żąda pokłonu od ciebie". "Ile razy Marysia spojrzy za siebie, tyle razy jej serce się ściska". (Prw. § 65). Tak samo, jak tu ojciec, w innej pieśni mówi matka, a kończy słowami: "ustrojone, jak pańska dziecina; posadzone, jak sierocina". Zwykle na dziewiczym wieczorze rozplatają warkocz panny młodej. Gdy młody nadejdzie, to ja sadzają na stołku, młody przytrzymuje ja za rece, a drużba albo jej brat rozplata. Ten obrzęd rozplecin jest odwieczny, a takiej pierwszorzędnej rytualnej doniosłości, że nawet w rodzinach panujacych dochowuje się aż do XVI w. (Prw. § 227). W niektórych okolicach jest zwyczaj, że matka trzy razy grzebieniem przechodzi po włosach, potem ojciec toż samo robi, a potem wszyscy zebrani. Przy tem czesaniu wszystkie wstążki wyjmują się z włosów prócz jednej tylko pasowej, przytrzymującej wianek. Koło Drohobyczy jest zwyczaj, że, sadzając młodą na

stołek do rozplecin, stawią jej pod nogi konewkę z wodą. (Prw. § 202, 219, 255). Ciekawym jest także zwyczaj na Ukrainie, że, gdy ojciec pana młodego ma pasiekę, to rozpleciny muszą się odbyć u niego, by się pasieka roiła. (K-P' 251, 276; Prze. 68; — Sum. Swad. 186 — Iuc. 138; N. 201, 211. — Czub. 300 — Łoz. 24 — Kom. VII 125, 157, 251, XII 65, XIII 63. — Karamzin IV str. 254).

§ 130. W tymże czasie, gdy u młodej odbywa się dziewiczy wieczór, u młodego jest także zebranie i bardzo często tu i tam stroją gałąż t. zw. rózge lub wilce. Czasami już ja pierwej gotuja, lecz na dziewiczy wieczór ona musi być przybraną. Zwykle biorą gałązkę świerka lub sosny, bo to drzewo wiecznie zielone, latem zaś śliwy lub gruszy. Wilce wedle pieśni jest "z wysokiego drzewa z jedliny, z czerwonej kaliny, z pachnacego wasylka, z krzaczystego barwinka". Stroją tę gałąż zwykle parobcy i dziewczeta, zameżne zaś kobiety do tego się nie mieszają i wtykają tę gałąż w chleb. Przed rozpoczęciem wołają starosty: "Błogosław panie starosto wilce zwić!" "Trzykroć błogosławie!" odpowiada starosta. Po zwiciu zaś, pieśń woła ojca, by przypiał kwiatek na samym wierzchu, potem matka przypina swój kwiatek pod kwiatkiem ojca, potem siostra lub brat nawiązuje czerwonej włóczki, wyrażając życzenie tegoż samego dla siebie. Nadto do gałęzi przywiązują bukiety kaliny, owsa, barwinku — na gałęziach zapalają świece, między gałęzie stawią garście żyta, a nadto w czterech rogach izby stawią snopki żyta. (Jak w przeddzień Bożego Narodzenia). O przywiazanych bukietach pieśń śpiewa: "pierwsza kwitka to Wasylko! Blogosław Boże i Ty Przeczysta Gospodynio zwić nam to wiłeczko i ten dom rozweselić!" Potem młoda przywiązuje swój bukiet kalinowy, a chór powtarza pieśń: "druga kwitka to Marysia" i t. d. A potem woła pieśń: "do nas Boże! do nas, bo u nas teraz wesołość, aniołowie proszą: Przeczysta Dziewico! Matko! chodź do nas rozpocząć wesele!" Nowosielski zwie to drzewem przeznaczenia, a to potwierdza owa pieśń o niebie otwartem, gdzie Matka Boża

wianki wije. Zrozumiałem wiec wezwanie jej pomocy, bo ona "przeczysta gospodyni" wszystkie stadła łaczy. Potwierdza także inna pieśń: "Rajskie drzewo, ja nad rajem stało, błękitno ja zakwitło i dwa kwiatki zrodziło, dwie jagody: mlodziutkiego Wasylka i młodziutką Handzię". Tu jest utożsamienie drzewka i młodych. Ta gałąż ozdobiona wstegami, owita zielenia, pierzem, papierkami stoi na końch stołu przeciw pokutia, czasami sznurkiem przywiązana do sufitu, by się nie przewróciła. Pod chleb, w który ta gałaż jest wetknieta, rozesłana jest warstwa wełny białej. Teraz oczywiście czekaja na przybycie pana młodego. Nim on nadejdzie, młoda wybiera 9, 11 lub 13 chłopców — byle liczba była nie do pary i przez nich posyła do niego trójramienną rózgę przystrojoną w barwinek, owies, wstążki; u dołu zaś ma przywiązana biała chustkę, która oznacza list do niego od panny młodej. Na tej rózdze młoda zawiesza jego wieniec i koszule – w jednych okolicach koniecznie własnej roboty, w drugich koniecznie kupioną. W Przemyskiem muszą tę koszule nieść trój-postańcy – starosta, drużba i brat młodej. Koszule te zwijają i obwiązują wstęgami swaszki, w niej pan młody ma przyjść na ślub, a następnie ona zwykle zachowuje się aż do grobu. Gdy to drzewo i koszule przyniosa do chaty młodego, zastają chatę zamknietą. (Czy i to zamkniecie chaty jest przeżytkiem jakiegoś weselnego rabunku?) Naówczas ten, który niesie te gałąż rozpościera ów niby list i czyta, że to "od panny Brańskiej do pana Brańskiego", albo też "od panny Dańskiej do pana Brańskiego", a chór śpiewa: "pokażcie nam tego, do kogo ten list! — raduj się! niesiemy ci koszule na ranek, na Niedziele, by iść do ślubu w szcześliwa godzine". Gdy posłów wpuszczą do chałupy, oni tańczą z tą koszulą, aż pokąd jego starosta jej nie weżmie i jemu nie odda. Młody bierze wieniec i koszule a w chustę, w której ona była, zawiązuje pewną ilość pieniędzy i odsyła to do młodej. Ona bierze chustkę z pieniedzmi, a drzewko wtyka w płot, aż uschnie. Teraz kniaż poczyna się ubierać, a u Hucułów jest zwyczaj, że drużba przywiązuje mu kołacz ze sera do prawej ręki, życząc: "obyś wtedy został wdowcem, gdy przez ten kołacz przeleziesz". (Prw. 143, 297). Gdy kniaż wyjdzie z komory, wtedy siostra lub młodszy brat bierze go za reke i prowadzi na podwórze. Matka weselna staje za nim, kładzie mu na plecach kołacze i palącą się świece, tak trzy razy obchodzą skrzypka. Potem wywołuja matkę, ona obsypuje młodego 3 razy pszenicą, a siostra zaściela koce od ganku przez sień do stołu; poczem matka, trzymając na plecach młodego kołacz i świece. wprowadza go do izby, a pieśń głosi: "Stąp Iwanie na biały kamień, a z białego kamienia w złote strzemię, a ze złotego strzemienia na konia wronego". Wszedłszy do chaty, kniaż siada przed "drzewkiem", a obok niego drużba. Matka stawi przed nim kołacze i świece, a potem przykrywa białym zawojem na znak, że on już nie jest parobkiem. Drużba zdejmuje ten zawój i kładzie na stół. Ojciec, pijąc do syna idącego na posad, trzyma kieliszek przez chuste; tak samo syn do ojca a chór śpiewa, że ojciec pije na dolę syna z pełnego. Czasami w tej chwili bywa też i ogolna piwnycia (toast z pełnego). (Sum. Sw. 141, 176, 181) (K. P<sup>1</sup> 250, 271, 175, 278, 294; Prze  $\cdot$  93; = 20: 137 = 16: 157) N. 190, 196, 197 -Szuch. 28, 31 - 33. - G. 173, 174 - Czub. IV <math>98 -Łoz. 47, 51 – Kom. VI 34, 39, 41 VIII 125, X 63, XII 105.

§ 131. Zbliża się chwila przybycia pana młodego do panny młodej. Dwór kniazia składa się z 1 drużby, 2 poddrużbów, 2 starostów bojarskich, z których jeden zwie się domowym, bo rządzi całym domem młodego, 2 muzykantów, 2 starościn albo swach i jednej śwityłki, zwykle siostry lub najbliższej krewnej młodego. W jednych okolicach ona musi być zamężną kobietą, w drugich zasię mlodziutką dziewczynką. Bywa jeszcze czasami Bereza, którego obowiązkiem jest dowcipkować. Dwór kniahini ma odpowiednich dygnitarzy, a wyróżnia się z ogółu nieodstępna starsza drużka. Otóż młody z całym dworem przybywa do chaty młodej i pod drzwiami drużko woła: "P. Starosto! P. Podstarosto! i wy wszyscy, coście radzi posłuchać, poblogosławcie pana młodego

za stół zaprowadzić". Z chaty odzywaja sie: "niech Bóg blogosławi!" "Raz, drugi i trzeci!" woła drużko, a głosy z chaty potwierdzają. Wtedy drużba wprowadza kniazia z jego starszym bojarem za stół, "na posad" czyli na "pokutie" przykryte radnem, albo kożuchem z włosem do góry, co sprowadza obfitość na młodych. Gdy młody wchodzi do izby, wtedy młoda patrzy na niego przez obarzanek zwany dyweń, a pieśń głosi: "oto idzie młody na posad, a potyka go sam Bóg". Kniaż siedzi na posadzie w czapce i to jest tak rytualne, że gdv w dalszym ciagu wesela trzeba bedzie dać czapke na chwile do rak drużki, to starosta lub drużba na ten czas wkłada na głowe młodego swoją czapkę. Przykrycie głowy oznaczało zawsze równouprawnienie z otaczającymi, a także uroczystość chwili i czynności. Kapłani przy ofierze i modlitwie okrywali głowe. Tu nowożeniec staje się głowa rodziny, jej kapłanem i równy przez to wszystkim starszym, wyzwala się z pod władzy ojca — a jest to również i chwila uroczysta, bo przecież ciągle słyszymy o udziale Boga, Matki Najświętszej i aniołów. Gdy młody zasiądzie na posadzie, wtedy młoda idzie do komory, skąd wynosi dwie chusty, z których kolorowa jest kupiona a druga biała domowej roboty. Podaje te chusty na talerzu młodemu, on bierze biała i również płaci. Naówczas młoda ich częstuje i siada przy młodym, przy niej siada drużka, a przy młodym śwityłka, naprzeciw zas bojar. Przed nimi na stole leża dwa kołacze razem zlepione i 2 nowe łyżki, a pieśń śpiewa: "Oj wstąpił do tego domu sam Bóg, a najpierw Przeczysta" i poczeli oni sądzić sąd: "kogo my posadzimy na posadzie? Oj posadźmy Marijkę na posadzie, a obok niej Wasylka, a niechże im szczęście służy!" Wtedy zbliżają się do stołu jej rodzice, ojciec bierze kieliszek przez chustę, podaje najpierw jemu do picia, potem jej i toz samo robi matka. Następuje potem uczta, w której jednak młodzi nie biora udziału a ida do komory, gdzie leży korowaj i tam się posilają, choć mróz czasami trzaskący. W niektórych okolicach, bywa tak, że młody już nie odchodzi do siebie i nazajutrz wprost jadą z młodą do

cerkwi. Na Ukrainie jest jednak zwyczaj w wielu okolicach, że całe zgromadzenie u panny młodej udaje się z wizyta do pana młodego, a chór śpiewa: "Jaż ciebie Wasylku przeprowadze ze swego domu do twego, a na spotkanie idzie Bóg!" Przed progiem spotykają ich rodzice, młodzi padają im do nóg, poczem marszałek robi trzy razy laską krzyż, wprowadza młodych do chaty, gdzie oni również ostentacyjnie siedzą na pokuciu, nie biorąc udziału w jedzeniu i piciu. W domu młodej na czas tej wizyty pozostałe dziewczęta pieka pierogi, a niektóre z nich napełniaja niewłaściwie, jak naprz. trocinami, pieprzem i t. p. Gdy chłopcy, wróciwszy, poczną jeść, a który trafi na taki pieróg, to go ciska w oczy jednej z drużek. Jeżeli pan młody sam wraca do domu, wtedy drużba wtyka do chleba "kwiatek" uwity na trzech patyczkach, kładzie na to owsiany wieniec i, niosąc go z sobą, wraca z młodym do domu, tam w komorze zawiesza wieniec i zachowuje chleb aż do sóboty. W niektórych okolicach, gdy młody ma już wracać do domu, to młoda nieznacznie przypina mu wianek do czapki. Skoro on wejdzie do chaty, matka natychmiast ów wianek zrywa i ciska do ognia. -Znaczenie tego zwyczaju zupełnie niezrozumiałe. Czy to ma oznaczać bojażń przed narzeczoną, by nie rozmyślała się i niecofnela przyrzeczenia? (Now. 202–207; Sum. Sw. 140 – Kom. VI 43, 51, VII 153, 249, X 12. — G. 91).

# 3) Ślub.

§ 132. Przychodzi dzień ślubu a wtedy u niej i u niego robią odpowiednie przygotowania. Najpierw muzyka gra pod oknami młodej i wraca do niego. Pieśń śpiewa: "jasno w swietlicy, jasno! ubierzcie mię krasno, by matkę zadziwić, by żal jej uczynić". Czasami teraz dopiero przychodzą rozpleciny, młoda siada na ławie albo dzieży, starsza drużka zwraca się do starszego swata, prosząc, by pobłogosławił

młode rozpleść, a pieśń śpiewa: "oj niema, niema bateńka w domu, pojechał do Lwowa z białej ryby grzebień kupować, by Marysieczke rozczesać". "Podaj mateńko grzebyka rozczesać kose do wianka! Oj zielona ruta, żółty kwiat! A gdzież to Marysiu twój starszy brat, co tobie rusa kose rozplatał? A gdzież on twe kosnyki podział? Czy darował siostrze młodszej!" (mowiąc) "Na! tobie siostrzyczko od starszej znak, niech ci Bóg sądzi tegoż doczekać!" Rytualnie, wymaganem jest, by rozplatał starszy brat jeszcze nie żonaty: jeżeli już ożeniony, rozplata młodszy lub zastepuje go jeden z drużbów. Zdarza się też, że rozplata ojciec lub drużka, ostatecznie matka rozczesuje. Włosy smarują masłem lub miodem, a zaplatając napowrót i już poraz ostatni, wplatając wieniec do jej włosów, wplatają do niej kilka kopiejek darowanych przez młodego i kilka zabków czosnku, bowiem on najskuteczniej odpędza wszelką zarazę. To rozplatanie kosy bywa trojakie. Jeżeli rodzice żyją, to włosy wcale się nie rozplatają, jeżeli matka lub ojciec żyje, to jeden tylko "warkocz rozpleciony -- sierota zaś ma wszystkie włosy rozplecione. W innych okolicach rozplatanie kosy jest już na dziewiczy wieczór, a sa i takie okolice, w których warkocz jest rozplatany wtedy dopiero, gdy młodzi stoja "na ręczniku", przed ołtarzem. Teraz rodzice siadają na "osłoniu" trzymając w rekach po jednym chlebie z założonemi na nie wiankami, a starosta prosi o błogosławieństwo dla młodej. Młoda kłania się rodzicom do nóg, a za trzecim razem oni zakładają córce na głowe wianek, leżący dotad na chlebie, a ona teraz kłania się wszystkim obecnym. Wkrótce ma nadejść młody, by iść do cerkwi, młoda więc wdziewa buty, które jej młody przysłał. (Łoz. 57, 61 — Czub. IV 250-252, 256, 261 — Kom. II 193, 274. VII 250, XIII 124, 125 — Szuch 37). § 133. Gdy to się dzieje u młodej, u kniazia zgro-

§ 133. Gdy to się dzieje u młodej, u kniazia zgromadza się także jego orszak. Młody ubiera się, a starościny stroją przeznaczony dla proboszcza korowaj różnemi ziołami, a w środek korowaja zapychają trójgałęzistą rózgę, której każda gałązka jest obwinięta owsem, barwinkiem i innemi

ziołami, a na końce wetkniete sa jabłka. Matka idzie do komory, wynosi z niej jego wianek z rzeszotem i barania czanka wysoka, do której siostra ten wianek przyszywa. Jest on wielki na 3-4 cale w średnicy, a z czterech stron jest przywiązany kawałeczek czosnku. Ojciec i matka siadają wśród izby, biora poduszke i kożuch na kolana, młody kleka przed nimi na rozesłanym przez siostre kożuchu, rodzice kłada na jego głowę parę kołaczy i garstkę soli, a starosta, stanawszy wśród izby, prosi, by mu wszystkie jego przewinienia przeciw nim były darowane a udzielone błogosławieństwo. Prosi o to po trzy razy nietylko rodziców, lecz i całe zgromadzenie. Ten obrzed zwie sie "proszcza". Po nim młody 3 razy okreca się na chałupie, drużba następnie wyprowadza go na stół, gdzie on także trzy razy się okręca, a potem siada za stołem na ławie t. j. na "posahu". Niebawem ida już do kniahini, gdzie ma być zamiana kołaczy. Przed samem wyjściem starosta kładzie na progach izby i sieni po cztery kołacze, tak, by dwa kołacze jeden na drugim były po jednej stronie progu a dwa po drugiej stronie. Ojciec wyprowadza orszak za wrota, matka zaś nie wychodzi z chaty. Cały orszak idzie do młodej. Na Pokuciu, gdy młody wchodzi do chaty, młoda chowa palce pod siebie, bo ile ich schowa, tyle lat nie bedzie miała dzieci. Pilnie na to baczy chorąży i podchorąży i zaraz wołają: "ręce od siebie! prosimy!" Gdy zasiądą oboje na pokutiu, wtedy przystępuje matka i chustami w reku robi nad ich głowami trzy razy znak krzyża. Potem choraży stawi stołek naprzeciwko młodego, a drużba wyprowadza młoda zza stoła i tu ja sadza na poduszce. Ona pochyla głowe na chleb leżący na stole, przy niej jest jej brat lub krewny, zastępca jego wraz ze starszą druchną i poczynają rozpleciny, a pieśń śpiewa: "Rozplataj bracie! nie targaj! wypleciesz sobie bity talar!" Młody usiłuje usiąść przy młodej, ale brat go odpycha i tylko, wziawszy czapkę z głowy młodego, przeciąga ją trzykroć po włosach młodej, znowu ją kładzie na głowe młodego i teraz dopiero młody siada przy młodej

zamiast brata. (K. P<sup>1</sup> 251—256, 265—266) (Łoz. 20, 22, 57, Kom. XII 70, 71).

§ 134. Przychodzi chwila wyjazdu, młodzi proszą o błogosławieństwo, poczem drużba podaje im chustke, która wyprowadza ich na podwórze, robiąc nahajką czy pałką krzyż we drzwiach, a pieśń śpiewa: "Bateńku! gołabku! przejdź mi droge, bo już do ślubu ide". "Niech ci Bóg droge przejdzie", odpowiada ojciec. Na dworze matka, trzymając pod pachami po bochenku chleba, kropi młodych święconą woda lub obsypuje chmielem (prw. § 231), chleby te kladzie na słupkach bramy, przez którą oni mają iść do cerkwi. Sypie nadto młodym zboże do butów, aby "przyślubili zboże". To obsypywanie chmielem musi być odwiecznym zwyczajem, jeżeli on w carskiej rodzinie dotrwał aż do XVI w. Na czele orszaku idzie drużko czyli starszy drużba, niosac w reku t. z. kołokilce, t. j. laskę obwieszana dzwoneczkami i wstażkami. Ta laska drużba uderza we drzwi przy wyjściu młodych z domu i kładzie ją przed progiem, by młodzi ją przekroczyli. Za drużbą ida najmłodsze dziewczęta zwane czasami "swityłki". Jedna z nich niesie świece trzymane przy ślubie, druga drewniany miecz (t. zw. przodków), lecz bywa czasem i jakaś stara szpada ustrojona oczywiście w zieleń. Jeżeli do ślubu jadą, naówczas przychodzi jeszcze jeden obyczaj. Gdy wozy podjada, matka kładzie przed końmi chleb. a na młodych sypie sól, by od uroków uchronić, lecz pozostaje w domu; bo, gdy dzieci pojechały do ślubu, to "mateńka po dworze chodzi, ręce załamuje i z Bogiem rozmawia" o ich doli. Na czele jedzie młody z drużba, który trzyma w ręku choragiew z chustki — na największym wozie jedzie młoda, w niektórych okolicach stojąc, by mogła kłaniać się wszystkim spotkanym. Za nią jadą starostowie, wioząc korowaj dla proboszcza. Jeszcze w XVIII w. na Rusi, a do dziś na Białej Rusi i w Sandomierskiem pozostał obvczaj, iż młody i jego drużki w drodze do cerkwi przeskakuja przez palące się ognisko. Jeżeli spotkają popa, to rzucają za nim szpilkę lub słomę. Jeżeli kto z rodziców nie żyje, to

zajeżdżają na cmentarz, jak o tem świadczy pieśń: "a gdy Marysiu bedziesz w wianku iść, nie zapomnij zajść do matki. rozdepcz nogami trawę, murawę, a łzami rozmyj żółty piasek; raczkami zdeim grobowe wieko i pokłoń sie do nóg mateńki!" Już zaznaczyłem, jak lud Rusi małżeństwo i ślub uważa za sprawy idace bezpośrednio z nieba, przy których cud jest rzeczą zwykłą, więc pieśń opowiada, że: "gdyśmy pod cerkiew podjeżdżali, to drzwi się same otwierały i książki same się czytały, i zapalały się same świece, tam nasze dziatki ślub brały". U Hucułów jest niezmiernie ciekawy rytuał. Tam młodzi jada konno i koń kniahini ma koło ucha dzwonek. Zanim kniahini ruszy z miejsca, matka weselna każe jej patrzeć przez kołacz. Gdy patrzy ku wschodowi, matka powiada: "obyś była jak zorza jasna"; gdy ku zachodowi, całuje ją matka i mówi: "obyś była szczęśliwa, jak słońce". Gdy patrzy na północ, ojciec mówi: "nie znaj nigdy ni zimy, ni nedzy!" a gdy patrzy ku południowi, to druchny mówią: "oby wam wszędzie było spokojnie!" a obecni dodają: "taj uroczo, taj milo, taj cieplutko w piersiach". Kniahini na to odpowiada: "Bóg wam zapłać dobrzy ludzie!" — (Szuch. 38, Loz. 63, 64, Kom. II 274; X 18, 65; XII 115; XIII 128, 129, 219. Sum. Sw. 91, Czub. 261, 262, 268).

§ 135. Gdy dojadą do cerkwi, jest zwyczaj na Ukrainie, że dziewczęta nie wchodzą do wnętrza, a pozostają przydzwonnicy, śpiewając odpowiednie pieśni. Matka młodego, a często i oboje rodzice nie są obecni w cerkwi. Po nabożeństwie za umarłych, drużba stawi młodych wśród cerkwi, a ksiądz łączy. Wianki z barwinku wiszą już przygotowane w cerkwi. W niektórych miejscowościach są one miodem posmarowane. Pałamar kładzie je na stołku, ksiądz poświęca, a potem kładzie im na głowę, pierścienie zaś na palce. Często, kobieta zdejmuje pierścień z palca, a nosi go na szyi, na sznurku. Bywa też zwyczajem, że przy ślubie oboje rozpinają odzież tak, że piersi są nagie, ksiądz święci je i dopiero daje ślub. W tej ostatniej chwili drużba rozwiązuje pas młodej, by nie była bezdzietną. Przy ślubie, za plecami

młodych dwoje kumów trzymają zapalone świece. Młodzi powinni stać przy sobie, jak najbliżej, by dyabeł nie mógł włeżć między nich. Gdy przed ślubem oboje spowiadają się, młoda stara się nastąpić na odzież młodego, by panować nad nim. Przy ślubie drużba rozściela dany mu przez młodą ręcznik, pod który kładzie się po kilka monet i na tym ręczniku stają młodzi. Młoda stara się pierwsza nań wstąpić, stara się również mieć swoją rękę nad ręką młodego, gdy ksiądz wiąże ręce stułą. Przy obchodzeniu nałoju, owego pulpitu przed ołtarzem, przy którym ślub jest dawany, uważają, komu świeca zgaśnie, ten pierwej umrze. (N. 209, 210. Sum. Sw. 150; K. P¹ 234, 274, 314 — Czub. IV 271, 272. Łoz. 66, Kom. II 193; VII 256; XIII 209).

§ 136. Drużka, która wieniec trzyma nad głowa młodej, podsuwa się do niej i prosi: "siostrzyczko pociagnij ręcznik, żebym zamąż wyszła". Panna młoda powinna na tym reczniku, na którym młodzi ślub biora, tak stanać, by drużka mogła choć palcami nog stanać na nim. Jeżeli się tego nie stanie, to drużka jeszcze rok cały pozostanie w wieńcu. Ježeli młoda ma dobre serce, to nietylko, że pociaga recznik. ale nadto potraca naloj, rzuca na drużki zielenia z wianka i bukietów, a co najwięcej, obrzuca ich wzrokiem, bo to wszystko bardzo skuteczne w tym względzie. Prócz ręcznika jest jeszcze w użyciu prześcieradło. W pierwszych wiekach chrześcijaństwa unikano tak pierścionków, jako też owego prześcieradła, jako zwyczaju wielce upowszechnionego w pogaństwie. Jednakże w V w. św. Paweł z Noli wspomina iuż znowu o ślubnem prześcieradle wkładanem na młodych przez księdza. Ten zwyczaj jest we Włoszech w XIV i XV w. a do dziś pozostał w Szwecyi, Śląsku i w niektórych miejscach Rosyi. Na Rusi ksiądz w czasie ślubu pokrywa młode sierpianką, rodzajem przeźroczystej tkaniny, a która tem się różni od namitki, iż ta musi być domowej roboty i jest uważana za bardziej rytualną rzecz, bowiem namitkę kłada do trumny zamężnych kobiet. Krewni także trzymaja nad ich głowami podłużny kawałek płótna w rodzaju baldachimu.

U Hucułów w czasie ślubu na plecach kniazia weselna matka trzyma kołacze z żarzącą się świecą, a drużba kapelusz z wianuszkiem — na plecach zaś kniahini weselny bat'ko trzyma kołacze i świece, a drużka biały zawój zwany peremitką. Po ślubie, gdy wychodzą, każde z młodych stara się wyjść innemi drzwiami, niż temi, któremi wszedł, a to "by szczęście od nich nie uciekało". To jest już nowe tłumaczenie, a pierwotną tego przyczyną to strach szatana, który nowożeńców prześladuje wszedzie, gdzie tylko może i o ile może. (Prw. § 79, 195). I teraz oczywiście czatuje na nich u tych drzwi, któremi oni weszli — rozumie się napróżno bo to już nie ten mocarz ciemności, który istniał dawniej, co walczył ze Stwórcą "na mądrość", bo i sam tworzył – to już to "głupie diablisko", "pauvre diable", "armer Teufel", co przygnieciony potega chrześcijanizmu tak zgłupiał, że nawet babom daje się oszukiwać (M.Zm. M. § 112). Wyszedłszy na dziedziniec, młodzi rozłamuja na połowy te kołacze, które trzymali w zanadrzu w czasie ślubu, ona jedną połowę daje jemu do spożycia, drugą zaś rozdziela między jego ród; młody toż samo czyni ze swoim kołaczem rozłamanym na połowę. Czasami nawet urządza się mała uczta przed cerkwią, co jest rzeczą naturalną, jeżeli pomyślimy, że młodzi ida do ślubu naczczo. (Czub. IV 272, 273. — Sum. Sw. 159, 160-K. P<sup>1</sup> 235, 257, 265, 303; Prze—82, 97. — Szuch. 44).

## 4) Uczty.

§ 137. Zdarza się w niektórych okolicach, że po ślubie oba orszaki weselne jadą do karczmy, wtedy młoda z drużką uciekają do domu, czasami rozjeżdżają się każdy do swojej chaty, częściej jednak jadą do chaty młodej. Na główny wóz siada młoda, starsza drużka, swacha i starszy drużba — reszta rozmieszcza się, jak potrafi. W drodze śpiewają niezwykle znamienną pieśń o początku instytucyi mał-

żeństwa: "na górze cerkiew stała, tam Ewa z Hadamem ślub brała, na jedwabnym reczniku stała. Przeczysta wianek trzymała, anielska im muzyka grała, a wieńczył ich sam Pan Bog (Zm. M. Tab. IX, fig. II), i wieńcząc nauczał: "Jak przyjdziesz Hadamie ze ślubu, nie dopuszczaj Ewę do sadu!" Gdy młodzi w cerkwi ślub biorą, w domu rodziców odbywa się także niezwykle piękny obrządek. Rodzice obliczają czas i w chwili, gdy, jak sadza, ksiądz w cerkwi błogosławi ich dzieci, oni siadają na ławie, on ubrany w czapkę i w chacie błogosławia nieobecnym. W roli jaka pełni w niektórych okolicach Polski weselna niewiąsta (§ 76, 125, 136, 143), a na Rusi weselna maty i w tem błogosławieństwie rodziców w chacie tym, którzy w tej chwili biora, ślub w świątyni, mamy doskonały obraz połączenia rytuału przedchrześcijańskiego z chrześcijańskim. Ślub w kościele nie byłby ważnym, gdyby nie było ślubu w chacie, ślubu patryarchalnego. Tak było napewno w naszych pierwszych wiekach chrześcijaństwa. (Czub. 273 – Łoz. 69 – K: P<sup>1</sup> 257, 265, 274, 287 — Kom. VI 48).

§ 138. Jeżeli oba wesela odprawiają się wspólnie, naówczas po ślubie wszyscy jadą do tej chaty. Gdy się już do niej zbliżaja, to w niektórych okolicach na spotkanie młodych wychodzi aż za wrota jej brat z zapaloną świecą, a pieśń śpiewa: "zapal bracie świece i wyjdż na spotkanie siostry, która już idzie od ślubu", a inna pieśń znowu woła matkę: "Raduj się mateczko! twe dziecko zwieńczone - już nie jedno, ale dwoje, teraz twoje oboje". "Oj mamuniu ty moja, już ja teraz nie twoja, bo ja już tego pana, z którym ślub brała". Wychodzi matka w kożuchu na wywrót i sieje na wszystkich mieszaniną zboża, a głównie pszenicy, żyta i chmielu. Orszak posuwa się ku chacie, matka kropi go wodą święconą, potem przed samą chatą podaje chleb i sól na wieku dzieży, a w innych okolicach matka podaje miód, macza weń obwarzanek i podaje młodemu, który go kasa trzy razy, potem tak samo córkę traktuje, a przed samą chatą matka zdejmuje kożuch, kładzie na głowe młodego,

na nim zaś kładzie bochenek chleba i z tem wchodzi do chaty. Matka zdejmuje z niego kożuch, młodzi całują chleb, obchodza stół trzy razy, a matka wiedzie ich do komory. gdzie ich uracza kaszą jaglaną z mlekiem (prw. § 197, 233), którą sama gotowała, a którą oni muszą jeść jedną łyżką. Potem wychodza do izby i zasiadaja do uczty. W innych okolicach matka podaje kieliszek młodej, ta nadpija, a resztę chlusta po za siebie. Toż samo robi młody, lub podaje przez ramię marszałkowi, który wylewa za siebie, a to wedle przestrogi, którą podaje pieśń: "nie pij Iwanie pierwszego powitania, oddaj to przez prawe ramię marszałkowi, niech je wyleje koniom na grzywe, niech to popłynie aż do kolanek, a od kolanek aż po kopyta". Potem drużba podaje recznik młodemu, on zaś swą chustkę młodej i tak obchodzą trzy razy około dzieży postawionej na środku dworu. Teść wtedy mówi do młodego: "byłes narzeczony, teraz jestes już sądzony". Rodzice trzymaja wieko od dzieży nad drzwiami, a młodzi ida przez te brame. To jest wiec dopiero dopełnienie ślubu - ślub kościelny nie był jeszcze wystarczający. Przy uczcie drużba zapala dwie świeczki, które był zabrał z cerkwi, czyja zagaśnie ten predzej umrze. Drużba zwiazuje czasem młodych czimborom (słowo najzupełniej niezrozumiałe) kawałkiem krajki sukiennej czy taśmą. Po uczcie młody wraca do siebie i dopiero wieczorem przyjeżdża po młodą. Przy pożegnaniu kładą mu na głowe wieniec młodei.  $(K: P^1 271, 304, 315, 331. Czub. 299, 300, 339 - Loz. 71.$ Kom. II 194, 275, VII 257, X 21, 32, XII 72, 73, XIII 210).

§ 139. Jeżeli orszaki weselne rozdzielają się, to wracających do domu matki posypują owsem, częstują a starosta wprowadza do chaty. Wracającą kniahinię spotyka czasami tylko ojciec z chlebem i solą i z dwoma kołaczami, które miał na kolanach, gdy ją błogosławił i teraz niemi błogosławi trzy razy, potem wraca do izby a młoda idzie za nim, on ją sadza za stół, na którym kładzie kołacze obok dwóch mniejszych matki. Częściej się zdarza, że oboje rodzice biorą parę kołaczy i płótno i wraz z tem przestępują

próg do sieni, gdzie spotykaja córke. – Ona pochyla się przed rodzicami, a oni jej na głowę kładą parę kolaczy i sól i tak wracają znowu przez próg do chaty. -Młoda chowa chleb za pazuchę, potem obchodzi trzy razy stół, trzymając się drużki za chustkę, ostatecznie brat i družba wioda ja za stół i sadowia na kożuchu pod obrazami, przeciwko drzwiom na honorowem miejscu, gdzie ona czeka na przybycie młodego. Obok niej z prawej strony siedzi starszy drużba czyli drużko, a po drugiej stronie swaszki "zakosowe" (warkoczowe) zwykle najbliższe krewne młodej. W czasie uczty, przy której ojciec i matka zwykle nie siadają, usługując gościom, zbliża się do niej ojciec, nalewa kieliszek i chlusta za siebie tak, żeby i na ściel coś padło. Potem wszyscy podchodzą do kniahini, piją wódkę, pozdrawiają i rzucają po trochę monety. Gdy uczta się skończy, śpiewają: "wstańcie! pokłońcie się najpierw Bogu, potem gospodarzowi". Po obiedzie rozpoczynają się tańce z kniahinia, a pierwszy w taniec idzie drużba. To się rozumie, iż wplata się do tego cały szereg rozmaitych żartów. Najbardziej upowszechnionym jest ten, że drużka stoi na ławie pod obrazami, dzierżąc w reku kołacz. którym tak wywija, by nikt nie uchwycił. Każdy z bojarów skacze przed nia, probuje szczęścia, ale na darmo, dopiero drużko mienia z nią kołacze, całują się, on jej daje pierścień i tańczą razem. (K: P<sup>1</sup> 235, 236, 241, 267, 280, 281; Prze-70).

§ 140. Więcej jest rytualnych obrzędów w domu młodego po jego przybyciu z cerkwi. Rodzice witają go chlebem a matka niesie puhar miodu i garść białej wełny. Ojciec bierze kieliszek przez chustkę i pije do niego, a potem podaje mu do picia; ten nadpiwszy trochę, resztę chlusta na sufit. Gdy następnie matka mu poda, to on wypija do kropli a talerz drewniany, na którym mu wódka była podaną, rzuca przez dach chaty. Potem najstarsza swaszka oprowadza go na ręczniku 3 albo 9 razy na około stołu, poczem prowadzi

go za stół, gdzie on siedzi w czapce w ciągu całej uczty. Obok niego siadają jego swaszki tak zwane czuprowe (zapewne od czupryny). Pod wieczór bywa u niego ów piekny obrządek proszczy, gdy on błaga rodziców, by, dając mu błogosławieństwo, zarazem przebaczyli mu to wszystko, czem ich w przeszłości obraził. Następnie pije on do starosty, trzymając kieliszek przez chustę, ten zaś odpija, trzymając swój kieliszek w drugim rogu chustki. Potem wywołują po kolei wszystkich po imieniu, każdy tak samo pije trunek podany przez chustę, a do młodego i w zamian rzuca kilka groszaków. U Hucułów jest trochę odmienny rytuał. Na spotkanie wychodzą rodzice; ojciec z flaszą wódki -- matka z pszenica, barwinkiem, biała wełna, puharem pszczelnego miodu i 2 kołaczami. Matka podchodzi do syna, obsypuje go trzy razy pszenicą i barwinkowym liściem, wełne wkłada za pazuche, wręcza mu kołacze, poczem macza palec mały w miód i pociaga nim po ustach syna mowiąc: noby wam tak słodko było! Obyście obrośli jak owca! Oby wam ciepło było, jak w wełnie!" Potem życzeniu drużba zsadza młodego z konia wraz z siodłem, a sam skacze przez konia. Młody macza palec prawej reki w miód i pociąga po ustach weselnej drużyny. Potem Bereza (§ 131) wnosi do chaty jego derewce i stawi na stole, przy którym poczyna się uczta. Pod wieczór młody wychodzi na podwórze, przy nim stają bracia, siostry, bojary czyli goście weselni i swityłka — wszyscy trzymając się przez chustę. Naówczas siostra, trzymając rózgę weselna, wyprowadza z chaty jego rodziców. Ojciec niesie wodę święconą na talerzu i kropidło, a matka garstkę owsa i orzechy laskowe. Syn i zgromadzenie powiada: "pobłogosławcie odprawić korowód". Korowód idzie trzy razy koło podwórca, a podskakując, woła: "Czyhir! czyhir! haszcza! Czyja żinka kraszcza!" (K:P' 258). Te słowa są najzupelniej niezrozumiałe – jakas prastara rytualna formuła. W innych okolicach matka młodego wynosi za wychodzącemi miskę z wodą i owies, na podwórzu okręca się trzy razy wokoło starosty, ten zaś okręca się przed nia na widłach, które następnie wyrzucają na dach. Po odbytym korowodzie matka błogosławi młodego święconą wodą, poczem już jadą po kniahinię, wioząc jej orzechy i jabłka, symboliczne owoce. Przy kniahini młody pozostawił drużbę i dwoch bojarów z surowym nakazem, by pilnowali. Młoda stara się uciec i jeżeli jej się to uda, to pan młody bije bojarów. Czasami młody wiezie z sobą swój korowaj, ubrany przez starościnę w rozmaite ozdoby, w środek niego jest wetknięta trójgałęzista rózga, której każda gałąż jest obwinięta owsem i barwinkiem a na końcu ma wetknięte jabłko. (K:C 203, 270; P¹ 237, 257, 265, 321, 374; M⁵ 158; 6-45) (G. 189, 296. Łoz. 70, 81 — Szuch. 48).

§ 141. Na Ukrainie przeddnieprskiej zachował się jeden niezwykły rytuał. Nim wyjdą na podwórze do korowodu, stawiaja na stole w chacie mise z wódka; obok leży łyżka. Družko na przodzie, za nim kniaź i inni goście, a na samym końcu switylka z palącą się świecą; trzymając się za chustę, obchodzą stół trzy razy. Za dwoma pierwszemi razami czerpią wódkę łyżką, raz ostatni piją z misy, poczem wychodzą na podwórze. Tam stoi zydel, na nim dzieża a na niej chleb. którym rodzice błogosławili. Matka, wdziawszy na nice czapkę mezka i kożuch, siada na widły, jak na konia, którego trzyma drużba i oprowadza naokoło dzieży, siejąc orzechami, ziarnkami harbuza, owsem, do której mięszaniny dodają czasami drobne pieniądze. Za matką idzie młody, trzymając w ręku chustkę, za nią trzymają się bojary, a na końcu orszaku idzie switylka. Idzie ona czasami obok matki, niesie bazylików pęk, w którym zatkniętą jest drewniana szabla, zapalona świeca i całuszka chleba. Młody daje pić koniowi, t. j. oblewa koniec wideł. Potem drugi raz napełnia garnek woda i rzuca po za siebie daleko z taka siła, by pękł. Po obrzędzie widły się rozdzierają i zarzucają najczęściej na strzechę, bojarowie podrzucają dzieżę w górę, a chór śpiewa: "A czyjaż to rodzina wokoło dzieży chodziła — wszyscy w srebrze, wszyscy w złocie, ta w czerwonym aksamicie". Ta drewniana szabla to wspomnienie prawdziwej szabli kozackiej, owitej gałązkami kaliny z jagodami, którą niegdyś swityłka trzymała, siedząc za stołem. (Czub. IV 313, 314 — Sum. Sw. 17).

### 5) Pijmycia.

§ 142. Gdy pora już jechać po młode, wtedy siadaja wszyscy do piwnyci t. j. do pełnego kieliszka, który stoi wśród ziarn pszenicy. Gdy wszyscy kolej wypija, matka myje gościom twarze tem ziarnem. Potem wynoszą na dwór stół. na którym jest dzieża przykryta chustą zieloną, a na niej leży chleb. Bojary obnoszą tę dzieżę trzy razy naokoło stołu, za nimi idzie młody, a za młodym matka, siejąc trzy razy owsem i orzechami na niego i drużbów. Ostatecznie młody jedzie po młode, rodzice wyprowadzają go za wrota, przechodzą z chlebem i solą trzy razy drogę na krzyż, przyczem wołają: "czas tobi dobryj!" Matka bierze cugle konia i wyprowadza za wrota. Otoczenie młodego w tym pojeżdzie nazywa się pijmycia – bo idzie pojąć młodą. Starosta jego ma na szyi lub przez ramię przewieszony wianek owsiany zdjety z korowaja. Młody, dojechawszy do wrót pani młodej, zastaje wrota zamkniete - spotyka też ich orszak młodych ludzi z pałkami, więc niby przemoc stawi się przeciw przemocy, a pieśń grozi: "odczyny swatu, bo zapałymo chatu" i rzeczywiście wyciągają trochę słomy ze strzechy, trochę chrustu z płota i rozpalają na dworze ognisko. Ostatecznie poczynają się targi ale tylko z panem młodym, bowiem drużbowie są już wpuszczeni, częstowani i dają im wody do umycia rak, a oni wedle pieśni "patrza na kołki, czy wisza ręczniki u naszej panienki?" W końcu wysuwa się naprzod jego starosta, trzymając w ręku derewce (nie wilce, lecz weselna rózge) (porówn. § 75), przeciw niemu staje jej starosta z jej derewcem i poczynają pozornie bić się temi drzewkami. W końcu wtykaja je obaj w strzeche nad drzwiami. To

dwóch władców nieograniczonych spotkało się, uznało sprawę za wspólna i wzajemnie złożyli broń. Wedle mego sadu nie ulega watpliwości, że to bicie się wzajemne jest tegoż samego znaczenia, co bicie się paczkowemi pratkami na niedzielę kwietną, ze słowami: "nie ja biję, wierzba bije (w znaczeniu pedzi pratki) za tydzień wielki dzień" Zmartwychwstania, odrodzenia sie wszelkiego życia na wiosne. Takiem ciągłem odradzaniem się ludzkości jest właśnie małżeństwo, wiec to się rozumie, że ci, którzy to małżeństwo skleili, wypowiadają to symbolem: "nie ja bije, drzewko bije" -- drzewka zawsze zielone, niechże one połączone zostają pod tą strzechą. Czasami zamiast bicia się drzewkami jest tylko zamiana chlebów i pocałunki starostów. Jeden z nich wnosi do chaty kołacz od młodego z "pokłonem". W tym kołaczu są pieniadze - młoda wyjmuje je zebami i odsyła kołacz jako "odklon od pani młodej". Tymczasem przed progiem chaty stawi sie zydel, na nim chleb, sol, wiadro wody. Matka wychodzi w czapce i kożuchu przewróconym na nice, a pieśń śpiewa: że ona chce "zięcia nastraszyć i nie dać córki". Młody podchodzi do zydla, matka podaje mu czare wody. kniaż przytyka do ust i rzuca daleko przez głowe, a drużko powinien ją w powietrzu rozbić. Tak zrobić uczy matka: "jedź synu po cudze dziecko, ale nie pij pierwszego poczestunku, wylej koniowi na grzywe, konik zarży, czary zrzuci. nogami przydepcze, ogonem zamiecie. Wypij synu trzeci poczęstunek, to dola twoja!" W tę czarę sypią czasami owies i rodzaj nieśmiertelników zwanych ćmiń (czy to nie przypomnienie ziela kuçy u Indyan). Teraz teszcza podaje młodemu czarkę wódki i wprowadza do chaty. W progu wraz z meżem trzyma nad drzwiami kołacz, pod którym przechodzi cała pijmycia, a jego starosta wnosi jego wilce do chaty i stawi na stole, jej zaś wilce wynoszą do komory. Gdy kniaż wchodzi do izby, kniahinia siedzi za stołem i przez dziurkę w kołaczu patrzy na kniazia, poczem sypie ziarnem lub okruchami chleba na niego i obecnych. Starosta prowadzi kniazia przez chuste, ten zaś drużbe i innych z pojmyci.

po za stół tak, żeby kniaż stanał za młoda, przy której siedzi brat lub bracia, czasami z drewnianą szablą, czasami tylko z kijem - chór śpiewa: "Bracie namiestniku praw sobie czerwony złoty za siostrę od młodego, nie przedawaj siostry za grosz, bo grosz ślina, a siostra kalina" – albo "siczy! rubaj! sestry ne daj!" i bywa czasami pozorna walka z młodym — albo "za stołem cziczka siedzi, kto brzeknie czerwonemi, ten sobie cziczkę weżmie". Słowo tu użyte jest najzupełniej niezrozumiałe w języku ruskim, ale jest bardzo podobne ze słowem sanskrytskiem cikha, które oznacza pukiel włosów, warkocz. (Web. V 366, 406). Czyżby to podobieństwo słów było trafem? Dlaczego nie może być ślepą tradycyą dalekiej przeszłości? (Prw. § 115, 127). Inna znów pieśń woła: "odsuń się bracie od siostry, bo siądzie bliższy, niż ty". Młody daje braciom podarki, najczęściej noże składane, bracia ustępują z miejsc, a chór wtedy śpiewa: "Tataryn bratczyk! Tatar, prodaw sestru za talar". Tu mamy jawny dowód przyjęcia tego z obczyzny. Czemu nie nazywają Tatarem meża, drużbę lub brata, gdy oni na wyjezdnem okładają młodą batami, jak to potem obaczymy? (§ 145). Teraz starosta wyprowadza młodego na stół, każe mu się trzy razy okręcić i dopiero siada z drużba przy młodej. Młoda tymczasem ma głowę pochyloną na stół i trzyma się mocno stołu. Młody ją szarpie trzy razy, dopiero, gdy ojciec ją upomni, za trzecim razem ustępuje, młody podnosi jej głowe, całuje w usta, a chór śpiewa: "Łedom Marysiu! Łedom, twoja hubońka z medom, ruczeńki z pasternakom, nożeńki zo wsim smakom". Ponieważ wraz z tem uwieńczone zostały starania swaszek tak z jego, jak i z jej strony, więc i one muszą dać wyraz temu. Jedna stoi w chacie, druga za progiem, obie maja świece ubrane ziarnkami żyta i listkami barwinku, a skacząc ku sobie, śpiewają: "przystąp swaszko do mnie, u ciebie chleb, sól i u mnie, u ciebie świeczka i u mnie. Zlepmy świeczki do kupy, zwiedźmy dzieci do chaty", potem całują się przez próg, a chór śpiewa: "pokój! pokój! miłowały się dwie swaszki,

całowały się na progu dwie goląbki". Te świeczki wetkniete w bułeczke zapalają się z rozpoczęciem uczty i palą się aż do jej końca. Wosk, który spływa, swityłka zbiera skrzętnie, by zrobić z niego małą świeczkę, która będzie się paliła przy chrzcinach pierwszego dziecka. Przy tej uczcie młodzi zwykle nie nie jedza, potem dopiero posilają się w komorze, przyczem kura gotowana jest rytualnem jedzeniem. (Porw. § 84, 148, 172, 173, 198, 232, 345). W czasie uczty brat lub bracia biora na dwa, lub cztery kije rańtuch, zarzucają takowy obojgu młodym na głowę, mówiąc: "winczaju tebe (wieńcze-zaślubiam) białem pokrywalcem i wiecznem zawiwalcem". W tym rantuchu, który swaszki wiążą młodej na piersiach na krzyż, młoda chodzi aż do zdjęcia z głowy wianka. W tym obrzędzie brat występuje, jako opiekun siostry, jako rzeczywista, lub domniemana w przyszłości głowa rodu, a wiec mający prawo udzielenia jej błogosławieństwa. Czasami obrzedu tego dokonuje matka. Mała dziewczynka, która czasami zowa swityłka, staje pod obrazami za plecyma nowożeńców. Matka przynosi peremitkę, nowożeńcy wstaja, nachylają głowe nad stołem, matka ich przykrywa, wtedy siadają, a swityłka podkłada nogę pod młodą, żeby palców nie przysiadła, boby dzieci nie było. Usiadłszy, kniahinia zdejmuje zawój z głowy i zarzuca sobie przez szyję. Bywa tu czasami także obrzęd traktowania młodego woda z owsem przez matkę młodej. (K:P1 260, 266, 281, 282, 304, 310, 315, 308, 309) (Czub. 330-332, 343, 356, 358. Kom. II 15, 197, 277, VI 49, 53, VII 162, 261, X 69, XII 89, XIII 211 — Sum. Sw. 15, 110, 118 — Łoz. 10, 86, 99, 113 — Szuch. 52, 64; N. 211—216; G. 189, 296).

§ 143. W kilku okolicach są pewne zmiany owego rytuału przyjęcia młodego w domu młodej. Łoziński opowiada, że młody zastaje zawartą bramę a następnie drzwi chaty, i że u jednej i u drugiej straży musi się okupić. Tymczasem drużyna młodego wysyła dwóch posłów do chaty, do młodej i drużki z podarkami. Młoda posyła młodemu przez tych posłów białą chustkę na drewnianym talerzu przystro-

jonym barwinkiem, a drużka daje dwa placki dla muzykantów. Młody, przyjąwszy chustkę, talerz przerzuca przez chalupę. Dwa zaś placki posłowie kładą sobie na głowe i tak obiegają grupę stojących bojarów, biegnąc zawsze naprzeciw siebie, a gdy się już spotkają, klaniają się wzajemnie, zawracają na miejscu i biegną w odwrotnym kierunku, pokad znów się nie spotkają i nie zawróca, i tak robią po trzykroć, dlatego ten chleb nazywa się obiegańcem i należy do muzykantów. (Łoz. 88-93). Bardzo oryginalnym jest też rytuał u Hucułów. Młody, przybywszy, wedle zwyczaju, konno, oczekuje za wrotami; jeden z bojarów obwiązuje przywieziony od młodego kołacz w chustkę, w której w czterech rogach sa owiniete monety i tak niesie kołacz do kniahyni, śpiewając trzy razy: "od pana młodego do pani młodej i do pojmyci". Młoda przyjmuje kołacz, rozwiązuje węzły zebami i zabiera monety, potem kołaczem tym robi znak krzyża świętego i patrzy przez kołacz na wschód, okręcając się trzy razy za biegiem słońca, poczem kładzie go na stół a swój wręcza drużbie. Drużba, wyszedłszy na podwórze, wręcza ten kołacz matce weselnej, która go przewiązuje dwoma końcami chusty a drugie dwa daje bojarom. Oni rozpinają te chustę z chlebem we wrotach tak, że młody poprzedzony matka weselna może pod nim przejechać. Młody nie złazi z konia, lecz czeka, pokad drużbowie nie kupia, drużek. Drużbowie, kupiwszy drużki, wychodzą przed chatę tańczyć z niemi... po skończonych tańcach młody zsiada z konia. Drużba odwiązuje przywiązany do jego ramienia kołacz, (Prw. § 130, 297) idzie do chaty, do kniahini i pyta: "gdzie najpiękniej?" a ona odpowiada "wokoło widzę bardzo zacnych ludzi, ale najzacniejszym jest miesiąc, który z podwórza wchodzi". (Prw. Juc. 264 i §§ 120, 226, 302). Drużba odwiązuje od jej ramienia jej kołacz a przywiązuje jego. Z jej kołaczem wychodzi do młodego jej weselny bat'ko i pyta: "gdzie najpiękniej!" a on odpowiada: "wokoło widze bardzo zacnych ludzi, ale najpiękniejszą jest zorza, co tam w chacie świeci". Wtedy mu przywiązują do ramienia

jej kołacz. Tak samo przez posłów mieniają się pierścienie, przyczem pani młoda dwa razy pierścień odtrąca a dopiero za trzecim razem przyjmuje. (Kom. VI, 52). W trakcie tego wszystkiego bojarowie i młody stoją jeszcze na podwórzu. Domownicy zaścielają kocami podłoge w sieniach i izbie aż do stołu a bojarowie domagają się śpiewem, by ich zaproszono. Wychodzą rodzice i proszą, wszyscy stają wkoło, matka młodej obchodzi kniazia trzy razy, obsypuje go pszenica i namaszcza usta miodem. Tymczasem w chacie śpiewaja pieśń, która opowiada, że Marysia w drodze usnęła, za nia szedł ojciec, ale ona nie czuła a on jej nie śmiał budzić; tak samo było z matką, z braćmi i t. d. aż dopiero przyszedł kniaż i powiada, że on "będzie śmiał urabać kaline i obudzić dziewczyne". W czasie tej pieśni młoda schyla głowe na kołacz na stole, udając sen. Wchodzi do izby kniaż po zasłanych kocach, poprzedzony matką weselną, niosąc kołacz, swój dar weselny. Wszedłszy, pozdrawia obecnych: "Jak wam bez nas!" — "Szczęśliwie Bogu dzięki! ale z wami będzie lepiej" odpowiadają domowi. "A czyście nie widzieli jagniczki?" pyta młody. "Poznawajcie, gdy wola!"-Drużba odszukuje śpiąca, podnosi jej głowe i mówi: "Ty tu spisz i czekasz a tobie już czas zza stoła wychodzić, pan młody prosi cię na podarek!" Wtedy kniaż podchodzi i mówi: "ja przyszedłem po ciebie! chodź ze mną!" (Szuch. 56-61). Niemniej ciekawy zwyczaj spotykamy na Pokuciu. Kniaź, przybywszy pod okna młodej żony, najpierw śpiewem domaga się wejścia a potem, gdy go wpuszcza, wchodzi z drużba do izby i obaj na prawo i na lewo smagają nahajkami (Prw. § 232). Rodzice młodej stoja we drzwiach i nad głowami wchodzących trzymają chleb. Ten epizod weselny z Pokucia (K:P1 266) jest znamiennym przykładem tego nadmiernego splątania tradycyi i zwyczajów najrozmaitszego pochodzenia. Zamknieta chata przed młodym i to jego smaganie nahajem, to niby przeżytek dawnego zwyczaju porywania niewiast, ale tych grabicieli rodzice błogosławia chlebem, zaraz nastapi przedaż siostry przez brata.

Niechże kto określi, co tu pierwsze, co ostatnie? — a zatem co rodzime a co naleciałe? — Co pierwotne? Czy powaga kobiety u Arjów i jej przodownictwo, na co opadły demoralizujące wpływy dzikich ludów? Czy może z dziczy aryjskiej wyrodziła się łagodność? Wedle mego zdania stanowczo pierwsze. Czy owo zamykanie chaty trzeba koniecznie tłumaczyć tradycyą rabuuku niewiast? — Czy to nie może być wprost rzecz tak powszechna i naturalna, że kobieta zawsze każe się zasługiwać sobie, zwalczać opór a nie odrazu oddaje się na łaskę i niełaskę pożądającemu jej posiadania, nawet i wtedy, jeżeli on ma prawo na to, a ona obowiązek ulegania jego woli, jak to jest w stosunku męża i żony.

## 6) Oczepiny.

§ 144. Z kolei przychodzą dwa obrzędy, które czasami odbywają się dopiero w chacie młodego, gdy już młoda do niego przybędzie, częściej jednak w domu rodziców młodej. Starsza drużka albo siostra panny młodej zdejmuje czapkę z głowy młodego, by przypiąć mu striczkę, czyli kokarde z czerwonej wstażki. Natenczas drużko pokrywa glowę młodego swoją czapką, by nie było ujmy jego powadze. Jego bojarowie mają także stryczki, ale one są przyszyte poprzednio już, w jego domu, przez drużki. Gdy drużka starsza striczkę przyszyje, wtedy staje na ławce i śpiewa: "oj popatrz ziałeńku na mnie! ja tobie przecie rodzona swiśt" potem targuje sie z nim za robote, a czapke trzyma wysoko i ostrożnie, by ją bojarowie nie porwali od niej, bo wtedy przepadłby wykup. To przypinanie kwitki do czapki pana młodego jest czymeś w rodzaju oczepin pana młodego, bo zaraz potem następują oczepiny panny młodej, obrzęd niezwykle uroczystego charakteru. Wszedzie już oczepiny przybrały trochę świeckiego charakteru, na Ukrainie tylko pozostały w całej krasie religijno patryarchalnej uroczystości. W niektórych okolicach bywa przy tem rozplatanie, lub ucinanie włosów. Swacha rozczesuje tymże grzebieniem włosy młodego i młodej. Czasem ucinają, czasem splatają w dwie kosy, z których jedną plecie swacha, drugą siostra. U Hucułów musi być warkocz ucięty siekierą, rzuconą w czasie tańca. Gdy sie chwila oczepin zbliża, drużko zdejmuje wilce ze stołu, niesie do komory a chór śpiewa: "komu to jechać po zawiwajło, het tam za morze, ta pod biały kamień?" pojechał drużko, lecz kamienia nie zdjął, jeżdzili potem ojciec, brat i inni zawsze nadarmo, aż dopiero młody pojechał, "kamień zdjął i zawiwajło dostał". Tego charakteru pieśń, wykazująca, że młody ma tu największe prawo, spotyka się kilka razy. (Kom. VI, 36, 44. Szuch. 60 i t. p.). Gdy drużba poszedł po korowaj, by rozpocząć oczepiny, to panne młoda przywiazuja do stołu, by nie uciekła a wtedy młodzi parobey, kozaki dokuczają jej w rozmaity sposób a ona musi od nich wykupywać się całusami. Wtem drużko zjawia się na progu komory, trzymając na wierzchu dzieży korowaj, na którym leży namitka i woła: "panie starosto! Rodzino! posłuchajcie"! — "Radziśmy słuchać!" odpowiadają. "Pobłogosławcie gospodarza wnieść do chaty"! — Niech Bóg błogosławi!" odpowiadają raz, drugi i trzeci raz. Drużko wnosi korowaj a chór śpiewa: "i cóż to wniesiono? namitka na korowaju! — i patrzeć niewesoło z pod białego kwiecia, co na całym świecie!" Oto znowu jakaś niezrozumiała, prostaczą ręką sklejona mozaika z ułamków rozbitej, starej pieśni rytualnej. Gdy korowaj już na stole złożony, wtedy swacha pana młodego i jedna z krewnych biorą z korowaja oczepek i namitkę, unosza ją trzy razy nad głowa młodej, poczem pokrywają, mówiąc: "Myż tebe sestryce skrywajem; sczastiem, zdorowiem nadilajem... Bud' zdorowa, jak woda! — Bud' bohata, jak zemla! — Bud' pryhoża, jak roża! — Bud' prekrasna, jak wesna!" Jakieś zaklęcie religijne nad głowa powołanej do sakramentu przez Boga ustanowionego, przez Boga i Przeczystą dokonywanego. W tej chwili w niej i nad nia spełnia się tajemnica, res sacra. (N. 221—223), a chór śpiewa: "Gdzieżeś ty Maryniu chodziła, że twoja głowa tak zbielała? chodziłam z drużkami w winogradowy sad, a na moją głowe upadł biały kwiat. Ani jego deszcz nie spłucze, ani słońce nie zagrzeje, ni go zdmuchnąć, ani strząść, trzeba cały wiek go nosić". Aczkolwiek u Hucułów kładą jeszcze na owa peremitkę zielony wieniec, w którym ona chodzi aż do propiju u młodego, to jednak ona już jest mołodyca. Do włosów mieszają czesto len, żeby jej len i konopie dobrze się wiodły. Wraz z oczepinami kończy się właściwie wesele, dziewczeta już nie mają nic do czynienia z mężatką. Młoda już przed oczepinami rozdała wszystkie swoje wstażki drużkom, a starszej drużce tę jedyną, którą na końcu nosiła a teraz śpiewa: "idźcie drużki z chaty, bo ja pójdę z młodym spać", wiec musze już iść do domu, a parobey przekomarzają się z niemi, że nie upilnowały towarzyszki, niechże teraz ida "świniom karmę przygotować!" Dziewczęta nie pozostają dłużne, więc śpiewają: "A wy za nami bojary! za nami! żreć otreby ze świniami". Meżatki rozdzieraja jodełke, mówiąc do młodej: "ona już tobie nie potrzebna". To bardzo proste. Poco symbol, gdy sprawa stała się rzeczywistościa? Sam szczyt jodełki zabiera zwykle pan młody. Po odejściu drużek jest jeszcze uczta, przy której młodzi nic nie jedzą, a w czasie tej wieczerzy młodzież wynosi rzeczy na wóz, którym młoda ma odjechać. (K:P1 272. Czub. IV, 307, 365, 371, 375. Szuch 67. — Kom. II, 19, VI, 61, VII 162, VIII 135, XII 111-114).

## 7) Przenosiny.

§ 145. Przychodzi chwila wyjazdu z domu rodziców do domu męża. Rodzice zdejmują obraz w kącie i kładą na stole, przed którym jest postawioną ławeczka i na której oni siadają. Młodzi biją trzy pokłony przed obrazem, cału-

jąc go potrzykroć, potem obchodzą stół trzy razy, padając do nóg rodzicom, którzy ich błogosławia chlebem i sola; w końcu ojciec żegna młodą obrazem, który ona zabiera a matka daje kure i po dwa bochenki chleba. Czubiński (IV, 417), zapisał w okolicach Uszycy, w narzeczu ruskim, znana po całej Polsce pieśń pożegnania się młodej z ojcem, matka, rodzeństwem, z domem, sprzetami a w końcu: "oj diakuju wam porohi, de chodyły biły nohi, teper ne budut". Jeżeliby to miał być import polski przez kolonistów na Podolu, to i wtedy nawet świadczy on o takiej tożsamości uczuć i pojeć tych dwóch plemion, że dość było dosłownie przetłumaczyć, by przyjętem było za swoje. Jest i druga pieśń niemal dosłownej tożsamości ze znaną po całej Polsce tylko, że w ruskiej jest więcej uczucia. "Pokoczu ja winoczok z jasnoi ruty, pokoczu joho po tysowomu stoli, swoi matyńci na sławu. Wożmy matińko winoczok!" "Oj ni doneczko! ne wożmu, pro żal welykij ne wyżu"! I tak samo nie widzą ani ojciec, ani bracia, ani siostry; dopiero, gdy do swego Iwasia potoczyła, on widział i przyjął go z radością (Kom. XIII. 136) (K: Prze. 58) (prw. § 203). Swaszki wynoszą na podwórze skórę, na niej kładą poduszki, na których klękają młodzi, nakrywają głowę poduszką, a na niej kładą się dwa kołacze i sól. Potem kniaż sadza kniahinię na wóz, ona staje na wozie, żegna się na cztery strony i siada ze swaszka na jedna poduszkę a druga trzymają nad głowa, bo wtedy maż z drużba obchodza wóz trzy razy i smagają biczem młodą a mąż mówi: "rzuć narowy ojca a weż moje". Gdy już wszyscy siedzą na wozach, wtedy matka młodej podchodzi do koni, bierze za uzde i za wrota prowadzi a chór śpiewa pieśń pożegnania: "przeprowadź matko! przeprowadź konia wronego za uzdę, przeprowadź na drogę szczęśliwa". Ostatecznie pochód rusza w drogę. W niektórych okolicach jest zwyczaj, że gdy wóz się trochę oddali, wtedy młody i drużba wracają się do progu chaty dwa razy a trzeci raz aż do chaty wchodzą, za każdą razą mówiąc: "dziękujemy wam ludzie za chleb, za sól, za gorzałkę i za dobrą dziewkę" i młody prosi do siebie. W tym pojeździe czy pochodzie jej bat'ko weselny niesie jej derewce a weselna matka jego niesie przyniesione przez bojarów do młodej derewce młodego. Czasami młodzi jadą na wozie związani tem płótnem, które młoda miała na sobie na posadzie. Gdy ostatecznie córka odjedzie, wtedy w chacie śpiewają: "zagrzebuj matko żar, żar! a już twej córki żal! żal!" (N. 226 — K:P¹ 267, 315, 316, 326 — Czub. 420 — Szuch. 70. — Łoz. 122 — Kom. II, 199, 201, 279, VII 262).

§ 146. Gdy pojazd kniazia wiozącego młodą żonę zbliża się do chaty jego rodziców, wtedy bojary śpiewają, że "nieuka wiodą matce" ale przecie wołają na matkę: "wyjdź mateńko! popatrz"! Przed wrotami nowego domu swat lub ojciec rozpala ogień ze słomy, przez który młoda winna przeskoczyć. Jeżeli tego niema, to przy wjeździe do bramy młodego wszyscy sa pokropieni świecona woda. Ogień i woda grają u nas ciągłą i wielką rolę w obrzędach weselnych i to od najbardziej starożytnych czasów (prw. § 258) Czasami zamiast stosu bywają tylko zapalone gałęzie smolne. Gdy wóz stanie, mloda powinna zleżć po dyszlu między końmi, czy wołami na sam koniec i tam zeskoczyć. Powinna następnie wyprządz konia, czy wołu a pryniz, kijek, którym się jarzmo umocowuje – albo uzdzienicę winna rzucić przez siebie albo przez chatę. Symbol bardzo zrozumiały. Jej to niepotrzebne, bo ona nie myśli o wyjeżdzie z tego domu. (Prw. § 246, 274). Na progu chaty stoja rodzice z chlebem i sola, czasami sama tylko matka w kożuchu wywróconym włosem do góry i pyta: "z czem ty do mnie przychodzisz?" Młoda zaś odpowiada: "z chlebem i solą, ze szczęściem i zdrowiem, z wiekiem długim i z mężem dobrym". Czasami tu na wstępie matka osypuje młodych chmielem a młoda rzuca wianek na strzechę; jeżeli spadnie, to zła wróżba. Ten wianek tam jednak nie pozostaje, bowiem oba i jego i jej zostaja zaszyte do małżeńskiej pościeli. Tylko owsiany wieniec, który leżał na korowaju, ten zostaje na strzesze, a i ten tu i owdzie dziela między weselników. Pod strzechę

także wtyka młoda swój ucięty warkocz. Rodzice kładą na głowe dzieci chleb i sól, nadto na głowe młodej matka wkłada kożuch i tak wprowadzają ich do izby. Oboje mają bochenek chleba za pazucha, a ona nadto kure darowana jej przez matkę. Gdy wejdą do izby ona stara się rzucić kure w jame pod piecem i jeżeli jej się uda powiedzieć: "czy głeboka jama" to nie dalej jak "do roku umrze mama", świekra na pewno i dlatego przed piecem stoją domowe, wyłącznie zameżne, kobiety i pilnie bacza na zachowanie się przybysza z obcej rodziny. Dobry to znak, jeżeli, wchodząc do izby, patrzy na obrazy ale ostatecznie, by mieć wszelka pewność najlepiej wprowadzić młoda z zasłoniętemi oczyma. Czasami też starosta w tej chwili przykrywa świece garnkiem. Matka czuje, że jej panowanie musi się, co najmniej, ograniczyć w obec młodej żony i to napewno musi ja drażnić o czem świadczy pieśń: "ja jeszcze nie baba, jeszcze izbę zamiotę, jeszcze w piecu zapalę i chleba upiekę, a ją kijem wywalę". Wprowadzeni do izby młodzi okręcają się trzy razy, młoda zawiesza swój recznik na kołku, a przyniesione chleby kładą oboje na stole. Te "nastolniki" później kraje starosta i wszystkim weselnikom rozdaje ze słowami: "a kto nastolnika ukasi, ten z młodą spać musi". Jest to jedna z tych wskazówek świadcząca o tem, że chleb weselny przedstawiał samą młodą a jego spożywanie przez weselników zastapiło dawniejsze obcowanie ich płciowe z młoda (prw. § 55). Gdy z przybywającym orszakiem starosta młodej wnosi korowaj, to spotyka w chacie staroste młodego z jego korowajem, i, podrzucając niemi, wszczynają sprzeczkę o to, czyj korowaj jest wyższy (§ 71, 65). Na Pokuciu kniaż wprowadza młodą do izby, prowadzi raz około stołu, a potem wyprowadza na podwórze, gdzie stoi stół zaścielony, przed którym kładą pościel. Za stołem siadaja rodzice, na pościeli klęczą młodzi i proszą przebaczenia i błogosławieństwa. Gdy wrócą do chaty, podają matce rańtuch, którym młodzi byli okryci, ona to płótno podrzuca, wołajac: "to syn, to córka — niech córka nie włóczy się po sąsiadach",

i rzuca płótno na piec — to znaczy: niech pilnuje domowego ogniska. Wszedzie te wszelkie obrzedy kończa sie ucztą, przy której młodzi siedzą na posahu, młoda czesto ma głowe pokryta chusta a na kolana jej podają małego chłopca. (§ 105, 171, 232, 246, 345). Dziwny jest zwyczaj u nas na Ukrainie. Gdy młodzi siedza za stołem, rodzice wnosza chleb i miód, ojciec smaruje chleb miodem, bierze na ostry nóż, a zbliżywszy się do syna, mówi mu: "ja ci oczy wykole"! Młody bierze ten chleb zebami; toż samo robi i młoda. — U Hucułów jest trochę odmienny rytuał, bo nowożeńcy jada konno. Gdv sie zbliżaja do chaty, świekier wychodzi z wódka. Świekra obsypuje nowożeńców i przybyłych gości pszenica, poczem drużba zdejmuje kniahinie z konia, ona przewiązuje świekre białym zawojem, a świekrowi wręcza kołacz, rodzinie zaś całej jakieś dary. Świekr łamie kołacz, macza go w miodzie i podaje na zakaskę obecnym i młodym, życzac, by im tak słodko było w życiu. Po poczestunku wszyscy biora sie za rece i obchodza trzykroć podwórze, stojących na niem nowożeńców i ich rodziców. To się nazywa prowodyny. Tak, trzymając się za ręce, wchodzą do chaty, gdzie na stole jest chleb i derewce. Siadają za stół i proszą o jedzenie. "Niema! niema!" odpowiadają domowi z niechęcią. "To my mamy swoje" odpowiadają przybyli i dobywają swoje zapasy. Synowa naówczas ułagadza świekra darem jedwabnej chustki, świekr wnosi napitek i jadło. (Kom. II 201, 202, 279. VI 72. VII 164, 263. X 40, 69, 73. XII 77, 93 — Łoz. 124, 125 — Szuch 74 — Now. 227, 229, K:P<sup>1</sup> 243, 279, 283, 284; Prze 110).

§ 147. W ciągu uczty przygotowują łoże dla państwa młodych. Bardzo często robią to bracia ze swaszkami, poczem bracia poczęstowani odchodzą. Czasami dopiero tu, w domu młodego odbywają się oczepiny z trochę odmiennym rytuałem. Matka drużki wkłada na głowę mołodycy czapkę młodego i podprowadza do jej własnej matki, która rozwinąwszy na całą długość rańtuch czyli peremitkę, kładzie jej na głowę. Potem ona kłania się przed każdą ko-

bieta, a one jej życza szcześcia i daruja peremitki, z kolei idzie ona w tej czapce do meżczyzn i zbiera grosze. O północy swaszki prowadzą oboje do komory. Młody siada na dzieży, na kulbace albo wprost na stolku, bierze na kolana poduszke lub kożuch, a w kilku okolicach jarzmo (prw. § 308) i na tem sadza młode, obcina jej warkocz po szyję, a swaszki ja zawiwaja t. j. pozostałe włosy splataja, na nie kładą kieczkę, t. j. obręcz, na to bawnycin czyli czerwony płatek i dopiero na wierzch peremitkę. Ona broni się przeciw temu i dwa razy ciska czepiec z głowy, czasami dopiero za czwartym razem przyjmuje, tembardziej, że obecne dziewczęta dodaja jej otuchy śpiewem: "Marysiu dohladaj sia, powywaty ne daj sia". Ubrana w peremitkę wraca do izby, czapkę męża, w którą była przed chwila ubrana, chowa do skrzyni, wieniec jej kłada sobie na głowe wszystkie jego družki i obecne dziewczęta, a potem ona go chowa, by zaszyć do małżeńskiej pościeli. Potem dziewczęta odchodzą, ona zbliża się do swoich rodziców, mając w zapasce dwa chleby, które im daje, jako pożegnanie z nimi, poczem i oni odchodza, a wtedy matka jego prowadzi ja za stół, na pokucie, gdzie ona rozdaje obecnym pierniki. (K:P1 243, 246, 248, 263, 270, 272, 355. — Kom. VII 263, X 46, 72, XIII 142 — Łoz. 129).

## 8) Pokładziny.

§ 148. Przychodzi wreszcie chwila pokładzin. Chór śpiewa: "przyleciał szerszeń ze ścieli i opadł na pościeli, gdzie Marysieńka spała, a róża kwitła i odtąd tam on będzie padał, gdzie ona będzie spała". — "Hulaj! Hulaj Marusieńko! pokąd'ś młodziuteńka, wkrótce przyjdzie zabaweczka, dziecina maleńka". Cała drużyna odprowadza młodych do łoża, młoda płacze, bo ona tego nie robi z własnej woli, a tylko jest przemocą wzięta. "Nie sama idę, wiodą mię".

mówi jedna pieśń. Łoże jest zasłane snopami żyta. Małżonkowie znani z dobrego a szcześliwego pożycia, kładą się do tego nowego łoża i wygrzewają takowe dla młodych; czasami to robia podochoceni drużbowie, których dość szorstko spędzają. Gdy pościel gotowa, kładą w głowach ikonę, chleb i sól. Družko wchodzi do izby i prosi trzykroć o błogosławieństwo wprowadzenia młodych do pościeli a chór śpiewa niezwykle naiwną pieśń! "Oj mamciu! do komory wedut'! Cyt' doniu! tobi medu dadut'! — Oj mamciu! kozak na mene lize! — Win tebe ne zariże! — Oj mamciu! wże i nożyk wyjmaje! Cyt' doniu! win boże dumaje!" W komorze rozbierają młodę, dają jej czystą koszulę i każą jej rozzuć męża, w onuczach którego znajduje zwykle trochę srebrniaków, które do niej należą (prw. § 86, 102, 233). Zwykle to bywa w lewym bucie, a gdy prawy zdejmuje, wtedy mąż uderza ja lekko nahajka. Potem rozrywa pieczona kure i nia karmi młodą. (Prw. § 84, 142, 172, 173, 198, 232, 345). W końcu kłada młodych pod kożuch, wszyscy odchodzą prócz swachi i drużka, a gdy ci odchodzą, upominają młodych "by się nie lenili". Czasami zamykają ich a klucz im podają przez szparę. Bardzo często młodzież z drużkiem na czele ruszają w tym czasie po wsi hucznym korowodem. Bywa jednak, że drużko zostaje pode drzwiami młodych, czekając na zastukanie męża; bowiem, wedle pouczenia swaszek, pan młody powinien tylko przestrzeń rozszerzyć, kobieta po pierwszem skutecznem uderzeniu powinna sie usunać bez dokonania płciowego aktu<sup>1</sup>). Jeżeli pan młody niema na to odpowiedniej siły, to go może zastapić

<sup>1)</sup> Dziwne zaprawdę, jak w podaniach ludów spotykają się zasady takiej tożsamości, iż niewiadomo, czem to właściwie tłumaczyć. U ludności Zanzibaru jest najsilniejsza wiara, że dziewica, która dopełni aktu płciowego przy pierwszem spotkaniu się z mężczyzną, okulawieje na całe życie. Mąż więc, idąc pierwszy raz do żony, bierze z sobą żonę już dawniej pojetą i w krytycznej chwili zamienia. (Z opowiadań p. Władysława Cochet, generalnego konsula Francyi w Zanzibarre).

starszy drużko, lub bojaryn. Zapisując to Czubiński (IV. 436), dodaje jednak, iż nikt nie pamieta, by sie taki fakt zdarzył. Nie mniej jednak ważna jest rzecza przechowanie w tradycvi tej zasady (prw. § 15). W niektórych okolicach pozostawiają młodych aż do ranka, w innych zasie po upływie niewielkiego czasu swaszki a czasem i drużba idą do nich, by się przekonać o cnocie panny młodej, a zarazem niosą wieczerzę. Młoda chowa się, pozostawiając koszulę, ale jeżeli była niewinną, to zwykle pozwala szwaszkom zdjąć takowa a bierze inna. Jeżeli sa plamy krwi, wtedy wysłańcy, zakrywszy ikony w chacie, pokazują wszystkim zgromadzonym panieńska krasę młodej. Nim jednak to się stanie, wkładają jej na głowe czapkę i każą śpiewać taką pieśń: "Z ciemnego ługu kalina, dobrego ojca dziecina, jak róża pełna, nie dziwota! taka była jej matka — zapiszcie to, żeby i siostry takie były, żeby i dzieci takie były" - "choć po nocy chodziła, swej kaliny nie zgubiła. Kupowali kupcy, nie przedała; prosili chłopcy, nie dała; jedwabiem nogi związała, dla swego Iwasia dochowała". "Choć po nocach chodziła, swoja krasę donosiła; jak leżała pod krzyżem w pieluszkach, tak legła pod wieńcem w poduszkach"... Ta pieśń ma siłę czarowną, bo jeżeli młoda przyniosła w piórku, schowanem we włosach, krew i tem oszukała kontrole swaszek, to jej odspiewanie tej piesni nie ujdzie bezkarnie. Gdy krasa panieńska zostanie pokazana, wtedy wszyscy a szczególnie jej rodzina wpadają w entuzyazm nadzwyczajny, skaczą po ławkach, tańcza na przegony z panem młodym, a nad chata wywieszaja czerwona choragiew lub czerwona zapaske. To się nazywa "ładne wesele", harne wesilia. Na drugi dzień panna młoda ukazuje się w namitce nasuniętej na oczy, się nie sromała, namitka jest przewiązana czerwonym pasem, i takież pasy mają bojarowie. Czasami oględziny odbywają się dopiero rano przez swachę, która na ten akt prowadzą bardzo uroczyście z muzyką w otoczeniu bojarów.  $(K:P^1 335, 243. - Sum. Sw. 164, 206. - K. C. 209 - 213.$  Czub. 436, 443, 450, 485. — Łoz. 147. — Kom. II 202, VII 73, VIII 142, XI 139 — 142).

§ 149. Inaczej się dzieje, gdy się okazało, że panna młoda nie dochowała swej cnoty, t. j. gdy wesele wypadło "pohane". Podnosi się burza nadzwyczajna. Przedewszystkiem zrywają wszędzie gałązki kraśnej kaliny, nad chatą wywieszają słomianą wiechę a także czarna albo błękitną chustę. Na szyję młodej, jej swaszek a często i matce kłada chomont ze słomy. Jeżeli ktoś przyszedł na wesele w czerwonym pasie, lub wstedze tego koloru, to natychmiast zruca. Jeżeli rodzice jej nie są obecni, to cała gromada młodzieży idzie do nich, by szydzić, a przedewszystkiem osmarownja chate dziegciem, żeby wszyscy wiedzieli "skad cholewę wzięto". Podają matce jakiś napój w garnku przedziurawionym, a gdy ona chce pić, odkrywają dziurę a płyn ucieka. To się rozumie, że młoda tak od męża, jak też od brata dostaje ciegi, aż zwykle otoczenie w to się wdaje, powstrzymuje gniew obrażonych tym faktem, bo to już nadarmo, "tego nie wrócą". Jeżeli rodzice są wezwani i siedzą za stołem, to córka musi po za nich iść, matka mówi do niej "leż suko", ojciec w pysk bije, a chłopcy leją przez sufit pomyje na matkę. Jeżeli jednak maż bierze na siebie wine, to się wszystko ucisza, ale też i wszelkie obrzędy się kończą. Jest jeszcze jeden sposób uniknąć tej przykrej a bolesnej sceny. W chwili, gdy już młodą mają wieść do łożnicy, ona powinna powstać i powiedzieć głośno: "niech mi Bóg przebaczy i wy obecni również, ja jestem grzeszną". Naówczas całe zgromadzenie odpowiada: "niech ci Bóg przebaczy! — jeszcze będą z ciebie ludzie!" Wtedy już młodzi ida do łożnicy bez żadnych obrzędów. Te zwyczaje istnieja od wiek wieków. W XVII w. Beauplan widział, jak matce młodej nakładano użdzienicę. (K. C. 210. Sum. Sw. 12. Czub. 459 — Kom. II 202, XI 142).

§ 150. Gdy na "pięknem weselu" pierwsze wybuchy radości minęły, wtedy całe zgromadzenie idzie do jej matki, czasami tylko brat jej z gałązką kaliny i drużko z ko-

szula młodej. Wszedłszy do izby, obchodza trzy razy stół, rodzice ich czestuja, a drużba za każda raza pokazuje im koszule z pokrasa. Najcześciej jednak sam młody bierze dwa pierogi, przewiązuje takowe czerwona włóczka, symbolem panieństwa córki i tak idzie po matkę, bierze ją pod rękę i z wielką powagą prowadzi, a chór śpiewa: "oto patrzcie! wiedzie zięć teściowa". Na progu izby młodego stoi zydel, na nim chleb, sól i wiadro wody. Jego matka stoi przy tem a chór śpiewa: "Swacha swache czekała!" Gospodyni częstuje przybyłych, prosi do chaty i sadza za stołem. Młoda jeszcze siedzi w komorze, aż dopiero, gdy chór zaśpiewa: "a wwiedzcież tu nasze, niechaj nam zaplasze!" (zatańczy). Wtedy wprowadzaja tak zwanego "zwirka", t. j. parobka z wasami ubranego w strój młodej meżatki. On rzuca się na rodziców młodej, chce ich całować a oni krzycza: "ne nasze! ne nasze!" i odpędzają. Za trzecim razem wprowadzają rzeczywiście młoda. Ona ma twarz zakryta chustką lub druga namitka, bo się sroma, swat ja zdejmuje i rzuca na piec — to podarek dla teściowej. Młoda wtedy przeskakuje stół do rodziców i obsypuje ich pieszczotami. Na tę chwile podwórze zima jest posypane kalina a latem kwiatami. Ostatecznie młodzi sa sobie pozostawieni aż do rana<sup>1</sup>). (K. C. 210, 212, 326, 340, 342 — N. 230 — Kom. XI, 139, 141 XIII, 141, 142).

<sup>&#</sup>x27;) Dziwny jeden obyczaj, sięgający aż w czasy klasyczne, a może i dalej, znalazł Rulikowski Edw. u biednej a dumnej szlachty powiatu Owruckiego. Najbiedniejszą część tej szlachty rząd rosyjski nazwał jednodworcami, pozostawiając im jakiś tam cień przywilejów. Szlachta posiadająca papiery nie uważała ich za równych sobie. Jeżeli zaś zdarzało się kiedy, że taki jednodworzec żenił się ze szlachcianką, jedyną dziedziczką rodzinnego, szlacheckiego gruntu, to w chwili, gdy miał iść do żony, matrony wstrzymywały go przed progiem, na progu zaś stawała matka młodej, rozkraczała nogi a młody musiał przeleżć między niemi do komory. Bardzo zbliżonym do tego był akt adoptacyi w świecie klasycznym. (Kom. III, 123). (Bachofen K. Das Mutterrecht-Stuttgart 1861 r. S. 254—260.

§ 151. Rano młoda powinna izbę zamieść, ale bojarowie ciągle jej w tem przeszkadzają, potem drużba, trzymając kniahinię przez chustę, idzie z nią po wodę, a niosąc ją, każdego spotkanego oblewają i to się powtarza jakie dziesięć razy. Ostatecznie wnosi ona wodę do chaty, młody myje się i uciera się w jej podołek z lewej strony. Toż samo i ona robi — poczem zasiadają oboje w komorze na osobności do śniadania z kołacza i miodu, co zwykle przysyła jej matka. W innych okolicach młoda po nocy slubnej nie ma prawa wejść do chaty, aż przyjdą swatowie, wprowadzą ich obojga do chaty i posadzą za stołem. Sypialnia jest zwykle w komorze lub stodole, najczęściej po za obrębem mieszkalnej chaty, młoda więc, wchodząc do chaty, rzuca wianek na strzeche, jeżeli nie spadnie, to dobra wróżba. Czasami tegoż dnia, czasami dopiero czwartego młoda idzie do wywodu. Kobiety albo brat nakładają jej rańtuch na głowe i tak z meżem idzie ona do cerkwi. Maż słucha mszy w cerkwi, młoda zaś pode drzwiami, potem klęcza razem na progu, ksiądz czyta nad nimi wywód a pokrywa ją namitką. Gdy wróci do chaty, ojciec lub starszy drużba, wziawszy błogosławieństwo od starosty na te czynność, zdejmuje z głowy młodej laską namitkę i daje matce do przechowania. W niektórych okolicach młoda po wywodzie zostawia wieniec w cerkwi, a te pozostawione wieńce bywają używane do trzymania nad głowami bioracych ślub. Gdy wracają z cerkwi, zdarza się tak zwana "perejma". Młodzież stawia na drodze stół z chlebem, solą, wódką, pszenicą, żytem, owsem i hreczką. To wielka cześć i pan młody za to zwykle hojnie płaci. Jeżeli cerkiew jest daleko, to wioda młodę do studni i tam starsi ją pokrywają płachtą wraz z mężem. To się rozumie, iż potem jest uczta, przy której młody kraje kołacz drobniutko, macza w miód i podaje zgromadzonym. Bywa jeszcze uczta t. z. propij u niego, na którą zapraszając, bracia jej chodzą w pasach włóczkowych, czerwonych, skrzyżowanych na piersiach, to symbol cnoty ich siostry. Chodzi też i młody z zaprosinami, a gdy wróci

do chaty, zastaje żone, matke weselna i jeszcze jakaś starszą kobietę pokryte obrusem lub chusta. Po bokach stoją dwie kobiety, które trzymają miskę nad głowami okrytych i śpiewają: "a kto chce żone mieć, niechże ja sobie wykupi". Młody rzuca do misy pieniądz, odkrywa chustę, całuje żonę i idzie w taniec. Po tym tańcu żona wybiera z jego kapelusza pawie pióra, parubockije pawuny i wszelkie inne ozdoby właściwe kawalerom, ale nie żonatemu. Na propij u niego zbiera się cała gromada, najpierw u jej rodziców, skąd z kołaczem ida do niego, spiewając: "oj wzięli Olankę na konie a my idziem za Olanka, w pogoni, wzięta Olanka, wzięta w nocy, po północy". Gdy podejda do chaty, młoda wychodzi naprzeciw matki, mienia z nia chleb i wprowadza do izby, ale cała gromada nie jest jeszcze wpuszczoną, dopiero, gdy pieśń wezwie młoda, by wyszła obsiać "propijników" owsem lub jeczmieniem. U Lemków jest zwyczaj, iż młodzi kapią się w rzece razem, potem młody bierze młodą za rękę i przeprowadza ja troche wzdłuż lub poprzek rzeki. Skoro młodzi wyjdą z rzeki, inni obecni rzucają się do niej. (Prw. § 174, 234, 307). Bywa jeszcze jedna uczta, t. j. pieczenie pierogów z makiem, które są po dwa wiązane pasowa włóczka, nasmarowane miodem i rozdawane wszystkim uczestnikom. Jeżeli wesele było harne, to te pirogi są z makiem tartym, jeżeli zaś pohane, to z suchym. W niektórych okolicach, w czasie jedzenia tych pierogów, przychodzi drużko z długą pałką, trzyma ja jak kopię i ciągle uderza nią w ścianę tuż obok młodej, powiadając: "Czy też mi Bóg poszczęści zastrzelić tę liszkę", potem ta pałka zdejmuje namitkę z głowy młodej, okręca nią trzy razy i oddaje matce młodego. Ostatnie dnie wesela są zwykle dniami wyuzdanego nieraz szału, o czem pieśń głosi: "a my stąd nie pójdziemy, pokad garnków nie potłuczem, pokad ław nie połamiemy, pokad pieca nie obijem! - Ej kominie! my ci zrobimy pamiątkę! za tę piękną mołodyce my cię wyrwiem do polowy", (Prw. § 169), i te grożby nie zawsze bywają poetycznemi tylko, często domowi, nie mogac dać rady z gośćmi, zatykają piec, zapalają na nim śmiecie i gości jak lisów wykurzają. Do szału zaliczam także kąpiel świekry. Kumoszki pakują niby chorą z odzieżą do balii nawet z lodem, potem biorą na prześcieradła i huśtają w powietrzu, by wysuszyć. Nie jedna świekra przepłaciła tę kąpiel zdrowiem, lub sińcami, gdy rozszalałe kumoszki poczęły nią trzepać o parkan lub ścianę chaty. (K: P¹245, 246, 285, 311, 316, 322. Czub. 460, 461, 463, 591. Szuch. 78, 80. Sum. Sw. 104). (Kom. II 203, 204, 207 III 121 VI. 82 VII 164 X 44 XII. 80 XIII 141).

§ 152. Gdy się zdarzy, że dziewka zajdzie w ciąż wprzód, nim ją winowajca poślubi, lub jeżeli ślubu być nie może ze względu na stanowisko ojca, to idzie ona do jakiejś poważnej sąsiadki i prosi, by jej głowę zawiła, jak przy oczepinach. Dziewczęciu, któreby tego zaniedbało, wójt przysyła akuszerkę dla dopełnienia tej ceremonii. Dawniej przed zawiciem obcinano jej warkocz publicznie przed karczmą, nasypywano hreczki i żwiru przed cerkwią i ona musiała na tem pełzać nagiemi kolanami; oblewano jej matkę pomyjami i t. p. Gdy kto zapyta o męża takiej "pokrytki", to powiadają, iż się powiesił na badylu. (K: P¹210—P³ 146) Kom II. 203.

## RYTUAŁ POŁUDNIOWO-SŁOWIAŃSKI.

- § 153. Ten rytuał ma niektóre niezwykle ciekawe fragmenta, lecz na ogół biorąc, on nie tworzy takiej całości, jaką udało się złożyć na obszarach dawnej Polski i Rusi. I przez nasz kraj przesuwały się rozmaite fale ethniczne, jednakże przeważnie tegoż samego plemienia Aryów i nasz przedwieczny rytuał rozbity na kawałki, jednakże daleko mniej ich zaginęło, niż na południu, gdzie cały szereg i w niewielkich odstępach po sobie następujących fal obcych plemion wprost przesycił kilka razy swojski, słowiański element. Jednakże południowa słowiańszczyzna należy do tych ziem, w których należy jeszcze mówić o rytuale jako o całości, a nadto ma pewną ilość niezmiernie ważnych momentów.
- § 154. Zaloty młodzieży, jak świadczą znawcy miejscowych stosunków, są dość utrudnione. Są wyjątkowe co roku czasy, w których młodzież ma większą swobodę na Boże Narodzenie i w czasie postu młodzi ludzie zbierają się w gromadę i obchodzą nietylko swoją lecz i poblizkie wioski z odwiedzinami młodych dziewcząt. Jeden z chłopaków zbliża się do okna swojej ukochanej, towarzysze stoją w oddali, aż się nagada dowoli potem idą do innej chaty, gdzie druga młoda para gawędzi i tak po kolei. Bywają czasami sceny zazdrości, mniej lub więcej dramatyczne, zdarzają się też dość wrogie spotkania kompanij nieprzyjaznych sobie wiosek. To trudno! młodzież nie byłaby młodzieżą, gdyby się nie wytłukła przy danej sposobności. Trzeba

jednakże zaznaczyć, że młodzież bardzo dba o to, by stosunek obu płci był w zgromadzeniach przyzwoity -- nawet tego rodzaju flirt, jak uszczypnięcie ręki dziewczyny, za co ona klapsem płaci, liczy się do poufałości ulegających krytyce. Jest gra zwana jastuczak, w której pozostawiona młodym swoboda, wyjawienia uczuć. Chór młodzieży trzymając się za ręce, krąży wokoło poduszki i śpiewem wywołuje biorących udział: "igra koło, igra koło na dwadeset i dwa, a w tem kole luba Mara z miodowemi usty. Powiedz luba Maro, kto ci drogi? O gdybyż mię niemi zechciała pocałować!" Mara wchodzi do środka koła, bierze poduszkę, kładzie ją przed wybranym i całują się coram publico. Wracają oboje do szeregu, a pieśń znowu kogoś wzywa do tych publicznych oświadczyn. W czasie zapust młody chłopak sam, lub jego rodzice dają upatrzonej dziewczynie podarek, co jest zapowiedzia przysłania swatów. W jednej pieśni chłopak śpiewa: "chodź Stojno, jasnowłosa Stojno! dam ci wina czasze, a w niej pierścień złoty, noś go wciąż do Wielkiej Nocy, potem przyszlę do cię swatów". Jest jeden taniec, w którym widzimy nie małą dozę orgiazmu. W niezwykle szybkim tempie chłopiec i dziewczyna, to gonia siebie nawzajem, to się wywijają z niezwykłą zręcznością, w końcu on ją chwyta w pół i unosi z okrzykiem w górę. Jest gra, w której szereg chłopców staje przeciw szeregowi dziewczat i stara się jedna wyrwać z ich grona. Mężczyźni wołają: "hej sokoły! rwijcie dzielnie", a kobiety natomiast: "trzymajcie się przepiórki! nie zdradzajcie siebie". A jednak zawsze zdarza się zdrada i z próżnemi rękoma chłopcy nie odchodzą. Niektórzy chcą w tem widzieć przeżytek rabunku kobiet - co do mnie, sądzę, że w takim razie daleko więcej tego charakteru rozbójniczego ma nasza gra w kotka i myszkę. Ostatecznie dodam pytanie, kto i kiedy widział gromadkę młodych w polu, w lesie, a chociażby w izbie, którzyby nie zabawili się w "gonionego" czy "łapanego?" Jak wszędzie, tak i tam biedak cena pracy usiłuje uzyskać względy bohdanki: "O ty dziewczyno! wyniosła, uroku pełna - jako niewolnik będę

ci służył" woła rozkochany. Raz na rok dziewczęta mają zupełną swobodę wypowiedzieć swoje uczucia. Wieczorem w palmową niedzielę ubierają kwiatami studnię i wiadro ukochanego chłopaka. Dzieje się to niby pokryjomu, chociaż wszyscy widzą. Gdy dziewczyna odejdzie, matka chłopaka kładzie na studni podarki dla dziewczyny, które ona zabiera również niby niewidziana. (Kr. S-133, 135, 138, 139—150, 155—163).

§ 155. Gdzie i kiedy miłość obeszła się bez czarów i wróżby? W niedziele zapustna dziewczeta ubierają się w koszule młodej, świeżo wydanej, żeby prędko wyjść za mąż. W palmowa niedziele biegną chłopcy z różdzkami wierzbowemi, co siły, do domu - kto pierwej dobiegnie, ten bedzie w tym roku szcześliwy. W biegu smagaja się wzajemnie temi rózgami, a kto silniej bije, ten dostanie piękniejsza żonę (prw. § 142). Dziewczyna śledzi za odciskiem stopy ukochanego, wygrzebuje w tem miejscu pewna ilość ziemi do wazonika, w którym sadzi nieśmiertelniki nigdy nie więdnące. Taka ma być ich miłość. Dziewczyna łapie pająka do rurki i zaklina, by jej we śnie pokazał miłego: "jeżeli pokażesz, to cię wypuszczę, a jeżeli nie, to rozduszę!" W dzień św. Jana pasterze rzucają do ognia 9 gałęzi z trzechletnich krzewów winnej macicy. Dwoje dziewczat i dwóch chłopaków rozpalaja ten ogień, zwany kries, a potem przychodza inni i skaczą przez ognisko – kto przeskoczy, ten się tego roku ożeni. Zgromadzeni tańczą w około. Gdy się psy sparują, trzeba ich grzbiety potrzeć chustką, a potem nią potrzeć miłego lub miłą – to będzie miało swój skutek. (Kr. S-163, 165, 172, 173, 176, 191, 194) (Sum. Sw. 196).

§ 156. Cena dziewictwa jest wielka, jednakże nie bezwzględna. Każdy woli ożenić się z dziewicą, ale też nie odrzuci i wesołego prowadzenia się dziewczynę, jeżeli się spodziewa wielkiego posagu. W poczuciu jednak ludowem dziewictwo jest rzeczą nietykalną. "Gdy dziewica przeklina, to ziemia drży: jej westchnienia słyszy Bog w Niebie, a łzy jej wsiąkają do ziemi głęboko na trzy lance". Trzy dusze nie wejdą do Nieba: "kum, który kuma zawezwał przed sąd,

sasiad, który się nie chciał pogodzić z sasiadem, a najcieższym grzechem jest oczernienie dziewicy". (Kr. S. 191, 197). Jednakże jak wszędzie, tak i tu krew oślepia ludzi i prowadzi do wykroczeń i wedle świadectwa pieśni ludowej słabsza strona jest kobieta. Prostacze zwyczaje ludu pozwałają na robienie zakładu chłopca z dziewczyna, iż prześpia na jednem łożu noc, nie uległszy pokusie. Pieśń o chłopcach milczy, ale o dziewczetach mówi, że budza sie w nocy, wołając: "przegrałam zakład!" a gdy chłopak śpi dalej, ta woła znowu: "a przebudź się głupcze! i zakład twój i ja twoja". (Kr. S. 158). Bez względu na te usterki, których niedzie nie brak, trzeba przyznać, że u tych ludów prawo dziecka na posiadanie rodziców jest w niezwykłej sile. Są we zwyczaju pewnego rodzaju wieczorynki. Kilku chłopaków przychodzi na pogadankę do dziewczyny. Wprawdzie tam nie odbywa się żadna orgia, jednakże nie zawsze i nie w stosunku do każdego z młodych dziewczyna pozostaje bez zarzutu. Jeżeli w skutku poczuje się matka, naówczas jednego z uczestników tych zebrań uznaje za sprawce i ten musi się żenić. Jeżeliby nie chciał, to go ze wsi wypędza, a jego majatek wezma na korzyść dziecka, bowiem ta wieś, któraby tego nie zrobiła, będzie zbita gradem do szczętu. — Zdarzyło się, iż jeden zapłodnił trzy dziewczęta, kazano mu z jedna się ożenić, a innych dwóch dzieci adoptować. Do adoptacyi zmuszają nawet żonatych. (Kr. S-157, 204, 212, 217). W każdym razie utrata dziewictwa liczy się przewinieniem. Upadła dziewczyna musi zdjąć dziewicze upiększenia głowy, dziewczeta zrywają kwiaty i rzucają jej pod nogi a ona musi pokryć głowę strojem noszonym przez mężatki, czy wdowy. Ona także nie ma prawa brać udziału w tanecznym korowodzie. (Kr. S-197, 203, 204, 212, 217, 223).

§ 157. U południowych Słowian małżeństwo jest również uważanem w kierunku duchowem, jako ostateczne ukształtowanie mężczyzny a w materyalnym, jako konieczna sprawa gospodarska. Przysłowie powiada: "Ten nie może być człowiekiem, kogo żona nie ochrzci", a drugie twierdzi, że

człowiek "dwa razy rozumu nabiera, raz – gdy się żeni, drugi - gdy umiera". Małżeństwo ze wzgledu na istniejaca tam wspólność rodzinna musi być czesto nawet wcześnie zawartem, by rod miał głowe, wskutek czego zamężcie nie jest sprawą osobistą, lecz musi być osadzona na radzie całego rodu. Jeżeli więc swatowie sa wysłani od pana młodego, to zwykle z wykazem dziewcząt, do których mają iść po kolei i niemal nie wolno im wracać bez przyrzeczenia jednej z nich. Uwagę głównie zwracają na gospodarność dziewczyny i zamożność. Dziwna rzecz, iż złem jest uważane małżeństwo z córkami księży – lud nawet powiada, że one po śmierci stają się klaczami, które dusze umarłych wożą. Przestrzeganem jest również, by młodsze siostry nie wychodziły przed starszemi, bo to rzuca na nie podejrzenie, że mają jakieś ukryte wady. Nawet brat, jeżeli nie o wiele starszy od sióstr, stara się nie żenić przed ich zamażpójściem. (Kr. S-302, 303, 311, 312, 373).

§ 158. Małżeństwa są najczęściej zawierane w późnej jesieni. W Bółgaryi jednak u t. zw. Majaków, termin żenienia się jest od 30 lipca po 15 sierpnia. W dzień St. Eljasza, po nabożeństwie, staje wśród sioła ksiądz w otoczeniu starszych i ogłasza młodym, że nastaje pora żenienia się. Młodzież klęka przed popem, on ja błogosławi i poczynaja sie swaty. Kto w inny czas się żeni, jest karany i uważany za nieszczęśliwego. Młody posyła swatów, którzy, jak mniej więcej wszędzie, stukają się do chaty, powiadając, że zbłądzili. że zgubili jakieś bydlątko i t. p., a słowo zgody nigdy nie jest dane za pierwszym razem — już i to bardzo dobrze, jeżeli przyniesiona wódka jest przyjętą. Niezwykle oryginalnym jest zwyczaj w Karyntyi, że młodzi wobec wszystkich gości kładą się na dywanie, a przykrywają ich kołdrą. Po chwili młody wstaje, bierze młodą za prawą rękę, podejmuje z pościeli, trzy razy okręca ją około siebie, trzy razy piją oboje na własne szczęście, poczem podają sobie ręce. Zebrani na połączone ręce leją wino, a w końcu młody rzuca kilka sztuk złota na kolana młodej. Teraz matka młodego

idzie każdej niedzieli z wizytą do matki młodej, niosąc z soba rozmaite podarki dla niej i dla rodziny, a przynajmniej powinna takowe posłać. Trzeba zaznaczyć, iż może nigdzie niema tylu wizyt rytualnych przedslubnych, jak u południowych Słowian. Trzeba kilku wizyt nim młodzi słowo sobie dadza, a drugie tyle nim przed ołtarzem stana. Najuroczystsze przyrzeczenie jest to, gdy młodzi przełamuja sie plackiem i pija wspólnie czarę wina, który to obrzęd nie ma ściśle oznaczonego czasu. Odtad obie rodziny zwa się przyjaciółmi. Dawniej po przyrzeczeniu wkładano dziewczynie pierścień na palec, obecnie daja, złote lub srebrne monety, ona zaś daje za to swatom chustki lub koszule własnej roboty. Oni te chustki niosa na ramieniu, by wszyscy te podarki widzieli i mogli sądzić. Jeżeli młody nie jest obecny, młoda posyła mu chustke czerwono haftowana. Na drugi dzień młody posyła narzeczonej 30 dzieci z rozmaitemi drobnemi podarkami-(Kr. S. 356, 377. 379) (Sum. Sw. 62. 65).

§ 159. Trzeba zaznaczyć, że w niektórych okolicach lud sprawe małżeństwa bierze tak poważnie, że nawet sprawa starania się o rekę jest ujęta w prawne i religijne formy. — Młody, upatrzywszy dziewczynę i będąc dość pewny przyjęcia, idzie do proboszcza i u niego bierze pisemnie pewnego rodzaju pozwolenie na wystapienie w roli starającego się. Od tej chwili jemu jedynie przysługuje to prawo, jak długo sprawa nie jest stanowczo zerwaną. W razie zerwania, lub w dzień ślubu kartka wraca do rak proboszcza. Z taka ta kartka w kieszeni pan młody ze starosta i pięciu lub siedmiu towarzyszami, niosąc spore zapasy jedzenia i picia, ida w nocy pod dom rodziców panny młodej i prosza o nocleg. Po rozmaitych trudnościach wpuszczaja ich do domu -- gawedza. spiewają ale cóż! kiedy domowi tak plączą w odpowiedziach, że ich zrozumieć nie można. Wiec swat wpada pozornie w wielki gniew, wykazuje się pozwoleniem proboszcza, kładzie na stole jabłko, do którego są wetknięte srebrne złotówki i woła, że on z nikim więcej mówić nie będzie prócz dziewczyny i żąda, by ją wprowadzono. Wchodzi ona z wło-

sami uplecionemi w 5 lub 9 warkoczyków, staje przed swatami, a ojciec jej mówi: "masz zupełna swobode wziać to jabłko, ja ci mego błogosławieństwa nie odmówię". Dziewczyna całuje ojca i starszych w rękę, chwyta za jabłko i ucieka. W tej chwili w oknie pada strzał, to znak, że oświadczyny przyjęte i oto naraz, jak cała wieś, ilu przyjaciół liczy w niej rodzina młodej, tyle strzałów jeden po drugim gruchocze w okolicy na cześć domowi weselnemu. Bywa też i tak, że dziewczyna najpierw się modłi przed obrazami, potem wchodzą kobiety - które przy całej naradzie nie mają prawa być obecnemi — okrecaja młode trzy razy i dopiero wtedy ona bierze jabłko. Zaraz nazajutrz odbywa się egzamin u proboszcza, ona składa chusteczke i owo pozwolenie proboszcza, on zaś kładzie pierścień. Proboszcz ma do nich przemowe - ona bierze pierścień, on chuste, a ksiądz drze kartke i błogosławi im.

§ 160. Danie pierścienia młodej bywa też o wiele solenniej. W domu młodego zbiera się jego rodzina, ojciec, czy najstarszy z rodziny prosi, by oni towarzyszyli obrzędowi wręczenia pierścienia — więc wszyscy razem parami udaja się do domu młodej; tam ich przyjmuje ojciec młodej, lub najstarszy z rodu, przyjmuje pierścień i całuje się na znak przyjażni z przybyłym. Dostaje nadto dukata w podarku i składa go pod obrazami. W zamian za pierścień młoda daje jedwabną chusteczkę zwaną svila. Przy tym całym obrzedzie młody nie ma prawa być obecnym a i młoda nie pokazuje się, chyba że rodzice jego prosza, by im młode pokazano. – Trzeba wogóle zaznaczyć, że ponieważ małżeństwo jest tu sprawa przedewszystkiem rodowa i dopiero w drugim rzędzie osobista nowożeńców, więc zdarza się nieraz, że nowożeńcy niemal dopiero przed ołtarzem patrzą na siebie z bliska. – Dziewczyna uważaną jest nietylko przez najbliższą rodzinę, ale przez cały ród - bratstwo - jako rodzona córka, więc w razie zerwania przychodzi nierzadko do walki rodu jej z rodem jego, a jeżeli ona należy do rodziny osamotnionej, to do pojedynku młodego z jej bratem. Zważywszy to, musimy przyjść do przekonania, że owo występowanie zbrojno, ze strzelaniną, w kilkadziesiąt konnych, to wprost chęć okazania przepychu i siły rodu, a nie przeżytek jakoby dawnego zwyczaju porywania dziewcząt na żonę. Nigdzie przed nami sprawa ta nie staje jaśniej, jak właśnie w tym kraju, gdzie to porywanie do dziś istnieje.

§ 161. Otóż trzeba odróżnić porywanie dwojakie: rzeczywiste i pozorne. Rzeczywiste i to złagodzone naszym słowiańskim charakterem mamy u tamecznych słowian religii muzułmańskiej. Przyszło to jak najwidoczniej od plemienia nam obcego krwia i religia, które, zdobywszy ten kraj, uważało jej mieszkańców za własność, której użyć lub nadużyć mieli moc wedle swego kaprysu. Porywali więc kobiety wolne, czy zamężne na swe niewolnice, konkubiny, czy żony. Słowianin nie mógł zapomnieć o tem, że jego kobieta w wyborze meża miała zupełną swobodę — wraz z muzułmanizmem przyjał obyczaj rabunku, ale złagodzil takowy zapytaniem. Na upatrzona dziewczyne rzuca chustkę (prw. § 260) — jeżeli ona jej nie odrzuci i ucieka, chłopak nie ma prawa jej gonić. Jeżeli zaś chustkę odrzuci ku niemu, to chłopak ja goni, chwyta wpół i unosi. Sa wsie sasiednie, u których tradycyjna jest, że tak nazwę, wzajemna kradzież dziewczat. U muzułmanów też bywa i rzeczywiste kupno dziewczyny. Skoro umowa została zawartą, odprowadzają dziewczynę bez żadnych obrzędów do domu młodego i cała sprawa skończona. Zestawmy teraz fakta dotyczace rabunku i sprzedaży dziewcząt u tamecznych chrześcijan. To się rozumie, że jeżeli młodzi wzajemnie się bardzo pożądają a rodzice nie chcą zezwolić, to albo on ja porywa, albo ona do niego ucieka — to weale nie jest przeżytkiem, to rzecz odwieczna a codzień nowa. Przed kilku laty taka para uciekła z Paryża automobilem, a telegrafem dała znać o swoich zamiarach. Zupełnie tak samo, tylko poetyczniej, junak serbski chwyta dziewczyne na koń, pędzi do cerkwi w okolicy, zmusza popa do dania ślubu, a potem z drużyna huka co siły ze strzelb, by wszyscy widzieli, że sprawa skończona. Dodajmy do tego

kilka warunków miejscowych, dość częstych — przedewszystkiem organizacye rodowa tych ludów. Dziewczyna iest córka całego rodu, a jeżeli jest jedynaczka i dziedziczka wielkiej własności, naówczas młody człowiek przybiera nawet jej nazwisko, wiec jej zameżcie jest sprawa przedewszystkiem jej rodu. (Kr. S. 466 - 479). Dajmy na to, że ród przeznaczył ja dla kogoś upatrzonego. Tymczasem zażądał jej reki junak, zawadvaka z natury, krwi goracej południowca, a ma przysobie gromadę takichże kompanów. I cóż dziwnego, że wpadną w nocy, drzwi wyłamią, poturbują domowników, dziewczyne pochwyca i znikna po ciemku. To się rozumie, że jej ród zerwie sie na koń, poleci za nim, że krew popłynie, że jego chate podpala i t. p. Tego także nie można nazywać małżeństwem grabieżczem w zasadzie, a tylko w praktyce przez zbieg niepomyślnych stosunków. Gdyby ród sie nie sprzeciwiał, toby najspokojniej poszli do cerkwi, a że na przemoc jest przemoc, to rzecz bardzo zwykła. A cóż powiedzieć o formie najczestszej grabieży, gdy obie strony są w zupelnem porozumieniu z sobą, a to ze względów czysto pieniężnych. Gdy wesele odbywa się rytualnie, toć podarki kosztują sumy, na które nie każdy może się zdobyć. Cóż bardziej prostego, jak ukraść dziewczynę, oczywiście natychmiast wziąć ślub, bo się szanuje i ją i jej rodzinę, a cały rytuał z wydatkami i podarkami odpada (§ 94). Około 1830 roku było to w bardzo częstem użyciu. Dziewczyna pakuje rzeczy, co najmniej z wiedzą i wolą matki, by przecie miała coś z sobą na te pierwsze dni, nim sprawa się załagodzi. Bowiem w każdym razie wykradzenie dziewczyny jest obrazą jej rodu. Wiec, wkrótce po tem, przychodzi do jej ojca 24 meżów z rodu junaka i mówią: "My 24 mężów przychodzimy do ciebie i w imieniu tej młodej pary, która cię tak bardzo obraziła, zdejmujemy przed tobą czapki z głowy, prosząc ciebie, człowieka względnego o przebaczenie dla nich a sami zapraszamy się do ciebie na ucztę weselną". Otóż i mamy grożnych współrabusiów małżeńskich. Widzimy, że nawet w tym kraju, gdzie obce nam plemie żywcem wprowadziło grabież

kobiet, rzecz z wielu względów bardzo wygodną, nasze plemię Aryów nie mogło się wyzbyć rodzimego poczucia duchowej tożsamości kobiety z mężczyzną, a wskutek tego przysługujących jej praw swobody wyboru w małżeństwie. Nawet muzułmanin Arya zapytuje kobietę, czy pozwala siebie chwycić przemocą? W tem widzę dowód, że jeżeli nasze plemie Aryów było kiedyś tak dzikie (co wcale nie jest koniecznością), że jego stosunki płciowe były najzupełniej zwierzęce, na przemocy i gwałcie oparte, to stan ten był gdzieś tam w tak niezmiernie dalekiej przeszłości, że nawet obce wpływy w tym kierunku nie mogły w duszy naszej obudzić wspomnienia tego charakteru. (Kr. S—245, 247, 254, 255, 257, 261, 262, 265, 266, 268—271).

§ 162. Toż samo trzeba powiedzieć, że pieniądze, które pan młody wypłaca przy weselu nie są wcale ceną kupna, lecz wprost — że się tak wyrazę — przymusowym podarkiem. Co się nazywa kupnem? Jest to nabycie na własność pewnego przedmiotu ceną dania w zamian takiej a takiej summy, której wielkość nie jest wcale zależną od ilości dotychczasowych posiadaczy kupowanego przedmiotu. I tak jest u wszystkich ludów, gdzie rzeczywista przedaż istnieje. Raz określona cena nie zmienia się. Patrzmy teraz, jak nieokreśloną jest zapłata, która Serb czy Bółgar musi uiścić wedle miejscowych tradycyj. Ojciec otrzymuje 12 guldenów, matka 2 nadto po 6×N. liczbe braci i po 7×M. liczbe pokrewnych młodej. Nie jestże to tylko darciem łyka z pana młodego, który w tym wyjątkowym dniu musi na to zupełnie się zgodzić. Najwiecej podarków otrzymuje oczywiście młoda. Rytualnym podarkiem jest owo jabłko z wetknietemi do niego pieniędzmi a że tu nie o pieniądze, lecz o podarek chodzi, na to bardzo znamiennym dowodem jest to, że jeżeli jej są darowane wprost pieniadze, to przecie one zwą się "jabłkiem". Więc to nie kupno a tylko dawanie podarku, co lud nasz nazywa zapłatą za wianek. W tym względzie jest bardzo charakterystycznem to, że, gdy wdowa wychodzi za młodziana to ona jemu placi, bo ona już niema wianka. (Kr. S-272, 278).

- § 163. Trzeba jeszcze wspomnieć o jednym rodzaju w pewnym względzie przymusowego małżeństwa. Jeżeli rodzice zmuszają dziewczynę do wyjścia za mąż za nielubego sobie męża, naówczas zdarza się często, iż ona ucieka do domu kochanka siada przy ognisku i poczyna w nim grzebać na znak, iż zdaje się na łaskę i opiekę tej rodziny. Nie zdarzyło się, by tej opieki odmówiono i by ten kochanek jej nie przyjął. I rzecz dziwna! gdyby się nawet okazało, iż ta dziewczyna straciła już panieństwo, to jednak młody nie ma prawa jej odrzucić, co zwykle bywa przy wszelkich wedle rytuału odbytych zaślubinach. Taką dziewczynę zwą ubieglicą i aczkolwiek małżeństwo z nią jest uznane, to jednak sam fakt lud uznaje za godny potępienia. (§ 124) (Kr. S—271).
- § 164. Wróćmy do przebiegu wesela. Z kolei idzie wieńczanie czyli ślub i uczta. Weselne uroczystości trwaja zwykle dni kilka, najczęściej od środy do poniedziałku. Trzy dni przed ślubem, we czwartek, dziewczęta zbierają się u narzeczonego dla zabawy i dla pieczenia miodownika. Maka musi być przesiana przez siedem sit. Najpierw 3 dziewczęta przesiewają to do osobnych dzież, potem wszystko zrzucają razem na jedna kupe. W jednem z sit jest pierścień pana młodego i kilka orzechów i to sito mają trzymać dwaj chłopacy, z których jeden powinien być pierworodnym, a drugi sierota, a jeszcze lepiej podrzutkiem. Na tę kupę wspólną maki leje wode i sypie sól małe dziecko, które jeszcze ma ojca i matkę (prw. § 164, 165, 255, 271, 279, 280), a potem miesza to laseczką, która się zwie kukudawką. Zdaje się, że to jest jednoznacznem z kukurijek (helleborus foetidus ciemiężyca), który w pieśni ludowej domaga się ożenienia, a obok niego stoi Ljubicica (fiolek), która pożąda być wydana. Owa wiec pałeczka z jednego końca troche grubsza jest zapewne symbolem młodego. Ciasto zaś, jak to tylekroć jasno widzimy, jest symbolem młodej — mieszanie więc ciasta owa laseczka symbolizuje połaczenie sie młodych. Gdy to dziecko skończyło mieszanie, naówczas podnosza je pod

sufit, a ono trzy razy weń uderza, mówiac: "momak! moma!" t. j. młodzieniec, dziewica. Z tej maki wyrabiają się dwa miodowe pieczywa: jeden dla młodego, drugi dla młodej. --Przez cały ostatni dzień siedzi młody zamkniety w plecionym z chrustu chlewie, z którego wieczorem wyprowadzaja go dziewczęta przy odpowiednich śpiewach. Odbywa się nastepnie rytualne łamanie miodownika nad głowa młodego. czego dokonują dziewczęta, przyczem smarują mu miodem no twarzy. Gdy miodownik już ziedzony, wtedy kobiety każa usiaść młodemu. Jedna z zamężnych niewiast rozwiązuje mu pas i jeden koniec przeciąga przez głowę aż przed oczy, druga zaś bierze plastr miodu, łamie go na krzyż nad głowa młodego, rekami oblanemi miodem smaruje go po twarzy, wymawiając słowa błogosławieństwa: "obyście się tak kochali, jak lubia pszczoły miód". Każdy z gości dostaje czastke miodowego plastra i kieliszek wina. O świcie kobiety rozchodza się do domu, a młody z towarzyszami pozostaje przy uczcie - to jego ostatnia kawalerska noc. W niedziele rano przychodzi balwierz i strzyże pana młodego, a dziewczeta, tańczac wokoło, zbierają obcięte włosy, by je następnie włożyć do posagowej skrzyni. (Kr. S. 436-439, 442).

§ 165. W domu dziewczyny jest także pożegnalny wieczór. Już dwa dni przedtem idą do kościoła po chorągiew weselną — z powrotem na rynku strzelają na wiwat, a następnie chorągiew zatykają nad chatą. Czasami tę chorągiew robią dziewczęta z białej chusty na trzcinie zakończonej złoconem jabłkiem. Jedna z dziewcząt przebiera się za młodego, wkłada fez na głowę i z tą chorągwią prowadzi korowód dziewcząt. Wieczorem dziewczęta niosą młodej skrzynkę, w której jest lniane i pszeniczne ziarno i trzy jabłka. Przybywszy do niej przewodniczka siada na tej skrzynce, a młoda musi ją kupić pocałunkiem. Wieczorem schodzą się weselni goście, a każdy, dochodząc do chaty, strzela na powitanie. Gdy już wszyscy się zbiorą, to posyłają młodemu baranią skórę, ściągniętą wraz z głową, z której pyska wygląda laurowa gałązka, a zaś ojciec narzeczo-

nego przynosi dla narzeczonej jeden z miodowników u niego pieczony, który niesie w czerwonej chustce zwiazanej na krzyż. Prócz tego narzeczony przysyła rozmaite podarki niesione na głowach przez siedmiu chłopaków. Jest to pożegnalny wieczór młodej z domem wedle słów pieśni. "Ten wieczór jeszcze u swej matusi u swego ojczulka, a jutro już u innych i ojca i matki". Rytualnem jest rozczesanie włosów młodej. Te robotę poczyna dziecko, które ma jeszcze żyjących i ojca i matke (§ 255), kończa zaś przyjaciółki, a wtedy ona wkłada na głowę darowane przez młodego fez i chustkę, zwana szamija. Ten wieczór u młodej zowa zgromadzeniem na wieniec", aczkolwiek panna młoda w wielu miejscach nie nosi wcale wieńca. Tego wieczoru przychodzi Diewer, Kalisznik, z wizyta do młodej z geslami, kuflem wina i chusta przez plecy - ona mu wiesza drugie gesle i druga chustę. Do rzeczy ważnych a przechowanych wcale dobrze u Bółgarów, trzeba zaliczyć tak zwana buczke. Spotkaliśmy już tyle razy tak zwany posah albo posad zwany w pieśni teremem, opisany w niej jako budowa umyślnie na wesele robiona, coś w rodzaju baldachimu i t. p. W Bołgaryi widzimy to najjawniej. W domu młodego kat prawy, w domu młodej kat lewy zawieszają kobiercami, budują siedzenie na podwyższeniu i tam młoda siedzi cały czas, pokad nie wyjdzie z domu rodziców, lub pokad nie pójdzie do łożnicy. Te buczke rozbierają czasami dopiero osmego dnia. (Kr. S-408, 411, 441-445) (Sum. Sw. 79, 156) (Prw. § 212, 129) (prw. § 309).

§ 166. Nazajutrz orszak młodego wyrusza konno do młodej. Przybywszy, zastają drzwi zawarte i kum, t. j. jego starosta musi zapłacić za wstęp. Naówczas wychodzi jego matka i przystawia do konia pług, po którym on schodzi. Gdy wchodzi do izby, powinien nogą uderzyć w drzwi, a młoda powinna na niego przez cugle patrzeć, by go następnie dobrze na cuglach trzymać. Inni radzą, by patrzyła przez skrawek chleba, lub przez ziele zwane "miloduch". Młoda powinna przywódcy, wojewodzie dać dwie chusty na zrobienie choragwi. Ostatecznie organizuje sie pochód do

kościoła. Główna osoba jest kum, po naszemu starosta, tak w jego jak i w jej orszaku. Starosta jego jest zwykle marszałkiem i wchodzi w pewnego rodzaju pokrewieństwo duchowe z młodym. Nastepnie Diewer czyli starszy drużba. To musi być człowiek zaufany pana młodego, bowiem w niektórych okolicach jest zwyczaj, iż diewer pierwsza noc śpi z panna młoda – on sie zwie także pobratymem lub bratem z wyboru. Przy nim są młodsi diewery, którzy zbierają dostojników weselnych. Dieweri dostaja wieńce na głowy, po kusu wina i jednem pieczywie pstro umalowanem t. z. krawaj. Tu trzeba dodać kilka wiadomości o tem pieczywie, które aczkolwiek nie jest znamiennie weselnem, jak nasz korowaj, to jednak musi być z nim w jakimeś pokrewieństwie, jak o tem sama nazwa świadczy. W Bółgaryi 9 marca pieka takowe w każdym domu. Dzieci puszczają ten chleb z góry. Gdzie on się zatrzyma, tam w ziemi wygrzebują jamke, do której kłada kawałek tego chleba; ziemie zaś wygrzebana wciskaja do chleba. Ta ziemia staje się lekarstwem a z tego chleba urosna lecznicze trawy. Pieka ten krawaj także na wielki czwartek, a wraz z nim bliźniaki. Krawaj jest okragły z dziurka po środku, a bliżniaki mają różki i zapieczone wewnatrz czerwone jaje, dlaczego zwa je także jajecznikiem. W Serbii, w dzień św. Jana pieką krzyżowy kolacz, kragły, płaski, na którym jest wyrobiony na płasko krzyż z trójgałęzistemi ramionami. W środek jego wtykają zapalona woskowa świece, do której sa przylepione dwie inne mniejsze. Ksiądz błogosławi ten chleb, poczem gospodarz i wszyscy obecni dziela się nim bodaj po kawałeczku. Do orszaku weselnego należy także weseljak albo łgarz, czaus, którego obowiązkiem jest bawienie zgromadzenia. Najlepsze woły zaprzegają do dwóch wozów i w jednym z nich mieszczą się kobiety z młodą, w drugim mężczyźni. Przed pochodem idzie, tak zwany, założnik, niesie koguta, symbol pana młodego i konew wina, którem częstuje wszystkich spotkanych. (Kr. S -382, 383, 394, 395, 436, 442, 445) (Sum. Sw. 39, 130).

§ 167. Młoda również przygotawia się w rozmaity sposób na uroczystość tego dnia. Przedewszystkiem bierze kapiel z pachnącem mydłem. Do obuwia wkłada talar z obrazkiem Matki Bożej przeciw wszelkim czarom, a w zanadrze jabłko, by płodną być. W niektórych okolicach kum wkłada na głowe młodej wieniec z winogradowych gałazek, zwiazanych czerwona nicia, na to biały welon, który tu i ówdzie bywa czerwony, a włosy jej rozpuszczają. Zwykle jednak młoda nie nosi żadnego wieńca z kwiatów, a tylko sznurek pereł, którym obwiazuje jej głowe ojciec lub jego zastępca, przyczem daje policzek, drugi takiż policzek otrzymuje ona od narzeczonego. (Prw. § 103, 246). Gdy już pora jechać, naówczas młoda żegna się ze wszystkiem, co w domu pozostawia, szczególnie z każdym progiem i modli się przy tem. a chór śpiewa — "żegnaj się z twoją rodziną, popatrz za siebie, oto stoi cala". Potem stary kum daje jej parę ponczoch pełnych owoców, narzeczona bierze rzeszoto z nasieniem lnu i zapalona gałąż sosny, klęka wraz z narzeczonym przyjać błogosławieństwo rodziców i wraz z nim przez kuchnie wychodza na dziedziniec. W kuchni na ziemi stawia garnek z mlekiem, który narzeczona powinna przewrócić, by w domu jej był dostatek. Wyszedłszy na dziedziniec, młoda rozsypuje nasienie po dziedzińcu, a goście sypia je na dach domu. Na drodze do kościoła i z powrotem sypia na młode, szczególnie kobiety, drobną monetę, proso i pszenicę. Jeżeli wypada przez most przejeżdzać, wtedy młode przenoszą, by miała lekki pológ. (Kr. S-385, 396, 445).

§ 168. Rodzice panny młodej nie idą do kościoła. W domu jest zwykle, że tak powiem, rodzinny ślub — błogosławieństwo, przyczem dają młodym spożyć trochę chleba i wina i czasem polewają ich winem. W niektórych okolicach narzeczona idzie sama i piechotą do kościoła, całe zaś grono weselne jedzie i przed kościołem czeka na nią. Dwaj dieweri prowadzą młodą pod ramiona do ołtarza. Ona idzie jedną stroną kościoła, on zaś drugą. Przy ślubie narzeczony czasami tak ściska rękę narzeczonej lub szczypie niemiłosiernie

na znak swej władzy nad nią, że aż kum szturcha go pod bok, by go pomiarkować. Ona zaś stara się na nogę mu nastąpić i uważa pilnie, jak się palą świece. Skoro ksiądz, którego "wujkiem" nazywają, ich połączył, znów rozchodzą się na przeciwne strony przy ciągłym śpiewie weselników. W niektórych okolicach narzeczona musi pierwsza być w domu, młodzież zaś urządza po drodze wyścigi. (Kr. S-387, 396, 416, 428, 446 — WS. IV 822).

§ 169. Następuje uczta, która w niektórych okolicach jest w domu narzeczonej, w innych zaś cały orszak weselny jedzie z kościoła wprost do domu młodego, a wtedy oczywiście dalszy ciąg wesela odbywa się w jego domu. Zaznaczmy przedewszystkiem, że przy uczcie pali się weselna świeca. Na stole stoi konew z winem, a na niej leży granat pigwa, lub pomarańcza, jako symbol błogosławieństwa i płodności. Przy uczcie wolno gościom dokazywać, jak się im żywnie podoba. (Prw. § 151). Raz naprzykład wyduszono gospodarzowi wszystkie kury. Raz stary swat położył się na ławkę, na brzuch mu położono pierzynę, a dwóch chłopaków poczęło młocić po nim cepami, aż pierze leciało, kum wrzeszczał w niebogłosy, a wszyscy dusili się ze śmiechu. Jest także rytualny po części taniec chorażego z jednym z diewerów - chorąży tańczy z chorągwią, ale powinien pilnować się, by choragiew nie zawinęła się. Przy końcu uczty odbywa się scena pozornej kłótni między swatem młodego i młodej czyli domowym. Swat młodego powiada, że chciałby co zjeść i wypić -- domowy powiada, że temu zaradzi i wyciaga z torby placek, jednakże nie daje go darmo, lecz każe sobie płacić, "ozłocić". Swat młodego kładzie parę dukatów, domowy zaś szydzi z niego: "ho! ho! kumie, tak nie idzie! gdy się taką dziewczyne bierze z domu, to musisz ten placek ozłocić". - "Cóż znowu! to jakas szacherka o panne młodą?" - "Nie chodzi mi wcale o pieniadze - odpowiada jej swat — ale taki jest obyczaj tej ziemi — dobywaj worka!" Rozgniewany swat młodej dobywa worka i wysypuje z niego wszystko na placek. Swat młodej odlicza tyle, ile umówiono

i daje to jej ojcu, resztę oddaje jego swatowi. Naówczas swat jej łamie placek nad swoją głową i mówi: "idź z tego domu w szczęśliwy czas i przejdź do tamtego w jeszcze szczęśliwszą godzinę". Widzimy tu najjawniej, że chłeb weselny, kołacz, korowaj jest symbolem samej młodej. Swat jego płaci za wianek, swat jej łamie jej stan dziewiczy i odsyła do męża. Wśród wszystkich zebranych tylko młody i "weseliak" siedzą w czapkach. (Kr. S—418, 419, 448 — Sum. Sw. 139).

- § 170. Przychodzi wreszcie chwila wyjazdu do domu młodego. Matka młodej daje jej kurę i placek, ona ja całuje w reke i oddaje to wojewodzie. Potem jej ojciec podaje młodemu kieliszek wina. Młody wyprowadza narzeczone z domu i na progu każe jej trzy razy pod swoją pachą przejść, by w ich małżeństwie wszystko się działo wedle jego woli ona zaś ma pod pachą czosnek, chleb i pietruszkę przeciw wszelkim urokom. Młoda siada na wóz ze swoim kumem, młody zaś ze swoim. Jeżeli w drodze konie się narowią, to znaczy jedno z dwojga, że albo panna młoda jest już w błogosławionym stanie, albo, że czeka jakieś nieszczęście. Młodej towarzysza jej dwie pierwsze drużki, z nich siedzaca po stronie prawej trzyma sól. Jeżeli droga daleka, to na końcu orszaku jedzie jedna ze swach, debela baba i wiezie prowianty. Gdy już dojeżdżają do domu młodego, to młoda staje na wozie, a drużki ją podtrzymują i tak zajeżdża przed dom młodego. Choraży zrywa jabłko z choragwi i rzuca przez dach domu. (K. S-384, 396-398, 447).
- § 171. Jeżeli pochód weselny odbywa się konno, to przyjechawszy do domu młodego, młoda musi konno trzy razy objechać siedzącą na krześle przed domem świekrę, która trzyma sito z pszenicą potem schodzi z konia i obchodzi trzy razy około ogniska zapalonego. Jeżeli wozem dojeżdżają, to teść chce ją z wozu zsadzić, ale jej swat każe sobie dukata zapłacić. Tymczasem podają jej dwóch chłopaków, (czasami tylko jednego) z rodziny jej męża, ona ich okręca 3 razy, całuje, obdarza chustką i oddaje (prw. § 105.

106), nie wprowadza do chaty. Teraz ona schodzi z wozu. wyjmuje swoje jabłko z moneta z zanadrza i przerzuca przez dach. Przed domem stają jego rodzice z puharem w reku, który nie może być szklany. Młody pyta matke: "co w tym puharze?" - "mój miód, a twoja dobra wola" - odpowiada matka - wtedy kumowie rzucaja do puharu pieniądze, matka pije trzy razy, potem narzeczona, w końcu narzeczony i rzuca także pieniadz. Teraz matka daje narzeczonej snopek zboża i bochenek chleba. Młoda rozsypuje ten snopek przed domem (prw. § 308), bierze dwa chleby pod pache i wiaderko wody, która sie dziś mył pan młody, bierze kawałek cukru lub chleba z miodem do ust i tak przez teściową zostaje po płótnie wprowadzona do izby. Młoda całuje próg i nadproże domu i zlewa na nie trochę wina (prw. 258, 287). Za drzwiami czai się młody i, gdy ona wchodzi, on ją trzy razy uderza po ramieniu — ona kładzie chleb na stół i idzie do kuchni. Na progu stoi maż i trzyma podniesione ramie tak, że ona pod to ramie musi przejść na znak poddania się jego władzy. W kuchni całuje ognisko i rozmaite narzedzia domowe, które świekra jej pokazuje. W niektórych okolicach jeden z drużbów, zdjawszy narzeczone z wozu, niesie ja aż do ogniska domowego i podaje kołowrotek, konopie i wrzeciono, którem ona dotyka czterech ścian izby. Gdy porusza ognisko, to rzuca doń monetę, a gdy drużba oprowadza ją wokoło ogniska trzy razy, to ona za każdym razem pochyla się nad ogniem. Za trzecim razem teściowa siada przy ognisku, a synowa znosi jej drwa. (Prw. § 246). Czasami tu dopiero, gdy przy ognisku siądzie na worku zboża, podają jej chłopca, którego ona 3 razy okręca. Czasami przy wejściu do chaty dają jej talerzyk z miodem, którym ona smaruje drzwi domu a także swoje i męża czoło (prw. § 258, 284). Dają jej też rzeszoto z pszenica, która ona rozsypuje kurom po dziedzińcu. Gdy ja wyprowadza z kuchni, ona siada na kolanach teścia a on jej podaje dziecko. Do uczty młoda nie siada, bardzo czesto stoi za swoim swatem i trzyma mu rece na ramionach. Dla młodych jest zwykle przygotowana osobna uczta w komorze. Gdy podaja pieczeń, kłada na głowy młodej pary haftowany ręcznik, który tak zostaje, aż pokad wszyscy po kolei nie udziela im swego błogosławieństwa. Gdy błogosławieństwo skończone, to narzeczona zlewa gościom wodę na rece a maż podaje recznik. Czasami ida do poblizkiej studni. obchodza ja 3 razv. a pani młoda rzuca do niej jabłko z zatknieta w niem moneta (prw. § 111). Wokoło stoja chłopacy i starają się kapeluszami złapać to jabłko. Około północy, gdy wszyscy się rozchodzą, młodzi siedza przy sobie a ona pieści chłopaczka, potem odprowadza swego swata i daruje mu chuste lub kapciuch na tytoń ze złotemi kutasami, a on jej w zamian daje dukata, albo talara. W domu pozostaja tylko najbliżsi krewni. Wszyscy obsypuja młode prosem. Na piaty dzień kończy się wesele. Kucharki przychodza z łopatami i wypędzają gości. Biją szczególnie starego swata. (Kr. S. 384, 385, 386, 392, 398, 399, 400, 428, 430, 431, 433, 435, 447) (Sum. Sw. 189, 192).

§ 172. W czasie uczty, jeżeli młodzi biorą w niej udział, to każdy stara się coś ukraść pannie młodej, ona bowiem to musi wykupić. Jeżeli ta uczta odbywa sie w jej domu, wtedy przy końcu jej wołają, by młoda staneła przed starszymi. Brat przyprowadza ją a starszy drużba żąda, by on mu ja dał – brat żąda za to podarku. Skoro starszy drużba weżmie ją pod rękę, zaraz mlodszy staje za nią i strzeże, by jej nikt nie dotknał — prowadza ja w ten sposób do starego swata, ten wkłada jej ślubny pierścionek na palec, a ona całuje go w reke — a także i innych starszych gości. Potem starszy swat błogosławi, a starszy drużba podaje kieliszek narzeczonej - ona go tylko dotyka a drużba wypija, poczem jeszcze jedzą śniadanie, stojąc. Brat strzela i woła siostrę, po imieniu: "Maryś odejdź z Bogiem" - ale ona nie powinna się wtedy obracać, boby dzieci były podobne do wuja. Chór śpiewa odpowiednia pieśń. Jeżeli uczta odbywa się w jego mieszkaniu, to po uczcie dają im na rece: jej dziewczynkę a jemu chłopaka, potem oni klękaja przed rodzicami, a oni im błogosławia. Potem jej dają kawalek

chleba, garstke soli i kufel wina, a nastepnie ja opasuja czerwonym, męzkim pasem. Teraz wiodą ich do łożnicy, przyczem błazen weselny wiedzie na sznurku kurę i koguta (prw. § 84, 142, 148, 173, 198, 232, 345). Starszy drużba daje bratu młodej parę trzewików, on je niesie do komory, gdzie kilka kobiet zajetych jest ubieraniem młodej. Ona rozbiera się do koszuli i bierze odzież od narzeczonego, brat pomaga jej ubierać się i właśnie w chwili, gdy naciąga haftowaną koszule, brat zruca jej czapeczkę z głowy i odchodzi - kobiety ja dalej ubierają i opasują pasem z pereł. Czasami bywa w ten sposób, że swat z wojewodą dają sobie znak, wojewoda rozpoczyna z młodą korowód taneczny i naraz znika z młodą w komorze, gdzie ich już czeka młody. Ona go rozbiera wedle rozkazu wojewody, on zdejmuje jej wieniec i rozwiązuje pas. Wojewoda kładzie ją do łóżka, okrywa i wraca do izby - bierze kielich, pije na zdrowie młodych a kielichem tym trzaska o drzwi państwa młodych tak, że on w kawałeczki pęka. W niektórych miejscach, gdy młoda rozbiera młodego, bije go butem po głowie. Stary swat, który jest przytem obecny, broni go, potem każe im się modlić, układa ich w łóżku, krzyżuje im nogi, składając życzenie, by "dziś zasnęli we dwójkę a jutro zbudzili się we trójkę". Obecni kładą pieniądze na kołdrę i odchodzą. Żona stara się męża wyrzucić z łóżka, potem jednak godzą się, w końcu dziela jabłko na połowy i jedzą. To jabłko przed niedawną chwilą młoda rzuciła młodemu na piersi. Czasami stary swat żąda od młodych, by spokojnie spali i kładzie na ich kołdrze pas i pare monet, by sie przekonać, czy tak do jutra pozostanie. (Kr. S. 406, 419, 423, 426, 449, 458, 459, 460).

§ 173. Pokładziny odbywają się w rozmaitych okolicach w różny sposób. Najpierw prowadzą młodego i kładą go w odzieży, potem wiodą młodę, ona go rozbiera, potem on ją rozbiera, a wtedy drużbowie wynoszą świece i, nim powrócą do młodych, pieką kurę. Bywa też, że najpierw jedna z kobiet przynosi do komory gotowane mleko, swat zaś pieczoną kurę i stawią to na łonie młodej (prw. § 142,

148, 172, 198, 232, 345). Wszyscy obecni jedzą to wspólnie. Potem młoda uderza po głowie młodego, swat kładzie ich do lóżka, wszyscy wychodza a młodzież strzela i wygaduje pode drzwiami rozmaite koncepta. To się rozumie, że kobiety a i swat podsłuchuja, co tam się w komorze dzieje. Czasami łóżko umyślnie jest tak urządzone, by się załamało pod malżeństwem na wielka ucieche podsłuchujących. Czasami żona przerażona natarczywościa meża ucieka a wtedy ja swat laje, że "to jest grzechem uciekać, bo przecież na to się ludzie żenia, by mieć dzieci". Powiedziałem dawniej, że rozmaite kulturalne wpływy kłada się z biegiem czasu warstwami jedne na drugich, a nieraz w zupełnej sprzeczności. U tegoż samego ludu mamy wyrażenie się "rodzić po grzechu" w przeciwieństwie do "rodzić po łasce" t. j. adoptować. Czesto teść iest w tym stosunku do ziecia. Otóż mamy tutaj dwie warstwy kulturalne najzupełniej przeciwnego charakteru. Warstwa staroarviska, wedle której płodzenie dzieci jest obowiązkiem religijnym, rzeczą w nierozerwalnej spójni z kultem przepisującym modły za rodziców – i warstwa chrześcijańska, przybyła tysiące lat później, rozwinięta niewłaściwie na podstawie kilku wyrażeń się w Ewangelii, a doprowadzona do wniosków wprost rażących w doktrynie św. Hieronima o małżeństwie (Leg. 180). Po godzinie, czy wiecej, zwykle koło północy, przychodzą do nich godownicy, przynosząc im coś do jedzenia i pan młody musi starszym powiedzieć, jak znalazi swa żone. Żadne klamstwo nie nomoże wcale, bowiem starsze kobiety starają się gruntownie o prawdzie przekonać. W niektórych okolicach jest zwyczaj, że po tej pierwszej nocy małżonkowie sa na cały dzień rozłączeni (prw. § 80). Gdzie ludność jest biedną, a izby są ciasne, tam czasami ten rozdział trwa i pół roku. Dziwny jest zwyczaj w Śabaca, że młodego zaraz po nocy ślubnej wysyłają na długi termin. czasami na rok, jeżeli młoda porodzi w nieodpowiednim terminie, to jest dowodem jej nieprawości. W niektórych okolicach Czarnogory jest dziwny zwyczaj – noc pierwszą z młodą śpi starszy drużba — jak powiadaja — najzupełniej bezinteresownie. Dawniej bywało, że dwóch z nią spało, obecnie jeszcze dość często kładą się do niej na pierwsze trzy noce jej teściowa i siostra młodego, czasami szwagier przez dwie nocy, a dopiero trzeciej sam młody. (Kr. S-224, 451, 456-461).

§ 174. Czasami pozwalają młodym przespać się do ranka. Wojewoda strzela na znak, iż młodzi mają wyjść z łożnicy — jeżeli to nie pomaga to dziewerowie wprost wchodza do sypialni i wyciągają młodę z łóżka, a ona ich obdarowuje. Jeżeli się okaże, że była dziewica, wtedy młody idzie z muzyką do rodziców jej - płaci im pewną summę, a oni mu daja kozła z rogami, na których są utwierdzone jabłka pozłacane. Jeden z krewnych bierze tego kozła na plecy i niesie do domu młodego, gdzie ma się odbyć obrzęd zdjęcia zasłony z głowy pani młodej. Kozioł czy baranek gra kilka razy role na weselu. Serb, gdy jedzie do żony, trzyma na koniu jagnie zwrócone naprzód rogami, na których są jabłka. U Bołgarów kawalerowie i dziewczeta wyłącznie urządzają korowod wokoło jagniecia całkowicie upieczonego. W chacie tymczasem młoda podaje wszystkim wodę do umycia rak, a następnie w pewnym porządku całuje ręce gościom, dotykajac je przytem czołem. Nastepnie rozdaje rozmaite podarki jak koszule, chusty, ręczniki szczególnie swatom, pięknie wyszywane, bardzo często złotem. Następuje obrzęd zdjecia welonu. Wielkie koło kobiet prowadzi ja do ogrodu pod jabłoń, tam starszy drużba-Diewer łamie dwie gałęzie, niemi zdejmuje welon z głowy młodej i rzuca go na drzewo - czasami zasię 8 chłopców bierze welon na kij i osadzają go na drzewie. Odbywa się też to i w ten sposób, że ona pochyla się przed mężem, a on mieczem zdejmuje jej wianek czy welon z głowy (prw. § 84, 125, 248). Trzeba wspomnieć jeszcze o jednym obrzędzie po nocy ślubnej, a mianowicie, że cała rodzina jego prowadzi ja do blizkiej studni ona niesie wino, którem każdego traktuje, w zebach trzyma monete a pod pacha proso. Przy studni ona wypluwa monetę do wody, by była tak czysta, jak woda źródlana (prw.

Druzba wyciąga wiadro wody, nia wszygey от одан за веше млиешин, топа је рглемтаса, а сМорсу enwymis pietisatio. Ktore inn statszy utużba rzneił. Czasami a. wytewanie worty z pienieuzm starszego drużby bywa przy deguewant weren pod gamens i poczeni wokoło jableni Allows Sie tabereny Korowot, Imwnie był zwyczaj, iż we-101 Zachowywane at the pierwszego pologu. W Bawaryi a Warszawie umaria w pierwszym połogo choweno w wieden pamenskin: weionie. To omewanie woda miało czasani terene drazliwszą formę, nowiem starszy drużba prowadził miona mezatke do zamarsiej rzeki i tam jej kazal się kapac mio obiewał wodą, a ona od tego czasu zwała go bratem on And ja sund q. Prw. \$ 151. 28-2. 3 To the Po owej wedrowce do studni bywa jeszcze obolod po wsi, w ciągu którego ona každemu spotkanemu ence rece umywać, caduje go, a on jej daje podarek. Kr. 8, 227, 391, 392, 400, 449-453, 461 Sum. Sw. 108.

§ 175. Pozastaje jeszcze choć krotko wspomnieć o pierwszych czasach pożycia małżonków. W ciągu pierwszych dni oni nie powinni razem się pokazywać i rzeczywiście nie jest to dla nich rzeczą łatwa zejść się razem. Dwa dni po odjeźdzje młodej matka jej. wuj i brat idą do niej z wizytą. Spotykamy tu dziwny zwyczaj, znany u niektórych ludów pierwotnej kultury – zięć przez długi czas, często przez rok caly, unika o ile można spotkania z teściową. Nie jest to wcale hojaźń mieszania się teściowej do jego domowych spraw, bo południowy Słowianin zna się doskonale na użycin kija i chętnie stosuje to w praktyce bez względu na płeć, czy co innego. W tem społeczeństwie kij nie jest żle aważany -- żona, która nigdy nie była obitą przez męża, uważa siebie samą za nielubioną przez niego, a więc nieszczęśliwą. Trzeba jednak dodać, że lud uważa bicie żony za zupelnie prawne tylko w tym razie, gdy powodem do togo jest zazdrość w każdym innym razie potepia. Zaznaczyć jeszcze trzeba i ten dziwny zwyczaj, że to bardzo nienehodzi, by młoda mężatka nazywała swych nowych krewnych po imieniu — męża przez cały rok nazywa: złotko! serce! perło! i t. d. W niektórych okolicach młoda w ciągu 6 tygodni mówi tylko przez męża lub jego siostry. Po tym terminie rodzice wiodą młodę na oborę, zmuszają do przemówienia kilku słów, a nagradzając za wytrwałość, darowują jaką sztukę. (Kr. S—406, 407, 456, 462, 463) (Sum. Sw. 203).

§ 176. Wszystkie tu opisane zwyczaje pełne symbolizmu i religijnego charakteru są najzupełniej nieznane przy weselu Słowian, którzy przyjęli wiarę muzułmańską. Gdy kupiona dziewczyna jest już w domu swego pana i męża, wtedy obyczajem wschodnich kobiet końce jej palców u rąk i nóg są pomalowane na żółto przez specyalistę tej operacyi — potem w obecności przyjaciół i krewnych starszy drużba okręca ją trzy razy i rzuca na łóżko, małżonkowie pozostają sami, modlą się wspólnie, poczem kładą się spać. Na drugi dzień przyjaciółki jej przychodzą ją odwiedzić, a ona ubiera się poraz pierwszy w odzież darowaną jej przez męża. W ciągu tego dnia odbywają się kursa piesze i konne, a nagrody wyznacza nowożeniec. W końcu jest strzelanie do celu jedynie tylko dla honoru i tem się kończy uroczystość weselna. (Kr. S – 392, 393, 461).

## PRZEŻYTKI U LUDÓW ZACHODNIO-SŁOWIAŃSKICH.

§ 177. Do grupy zachodnio-słowiańskiej licze Morawców. Szlazaków. Czechów i najdalej na Zachód wysunietvch Wendów czyli Łużyczan. W tej grupie rytuał jest, że tak powiem, spowszedniały, pozbawiony uroku świętości, tajemniczości a w skutku tego oczywiście i poezyi. Prócz prosby o błogosławieństwo rodziców, wszelkie inne praktyki weselne w tych krajach przybrały poczęści charakter towarzyskich zwyczajów, przy ktorych więcej się myśli o wesołości i rozbawieniu, niż o skupieniu w sobie w religijnym charakterze. Cała ta grupa narodów, będąc od tysiąca lat w bezpośredniej styczności z plemieniem Germanów, z cywilizacya o wiele wyższa od rodzimej, była w ciągłej walce z nia. Charakter słowiański tych narodów, to ginał niemał zupełnie, rozsypywał się na popiół, to znów jak Phenix zmartwychwstawał z własnych popiołów. W takiej walce musiały się wyrabiać zmysł praktyczny i trzeżwość a wraz z tem zanikał religijny charakter obyczajów; zginął rytuał, pozostał tylko dobry obyczaj.

§ 178. I tu również, jak wszędzie miłość nie może się obejść bez czarów, zaklęć, prób i t. p.; choć czuć, że dawne pół religijne formuły zastąpiono towarzyską gawędką. Dziewczyna, kopiąc czarowne zioła, powinna mówić: "kopię cię pięciu palcami, szóstą dłonią, niechaj chłopcy za mną

gonia". Rym dłonia i gonia dał forme surogatowi jakiegoś dawnego, zapomnianego zaklęcia. Drużba weselny bierze kawalek chleba, wtyka weń 4 dwudziestki i podaje go drużce mówiac, że to od takiego a takiego chłopaka. Jeżeli dziewczyna jemu jest niechętną, to zabiera pieniądze a drużba musi drugie włożyć i znowu zgaduje. Dopiero, gdy zgadnie, dziewczyna oddaje wszelkie poprzednio zabrane pieniadze. Jest to wcale cywilizowany sposób zapytania przez trzeciego, czy mogą być jakie nadzieje starania się. To się rozumie, iż ten drużba jest proszony przez młodych, by tego sposobu użył. Bywa również i w ten sposób zapytanie, że dziewczyna rzuca na chłopca migdałem, jeżeli on tem samem odpowie, to już stanowi poczatek stosunku. Już chociażby te trzy punkta stwierdzają prawde tej uwagi, która przed chwila wypowiedziałem, iż na zwyczajach tamecznego ludu cywilizacya bardzo świeżej daty wycisnęła swe piętno. W dodatku powiem to tylko, że tu poraz pierwszy w Słowiańszczyżnie spotykam nie rzadko śluby najzupełniej ciche. Pozostała więc tylko wiara w sakrament, reszta wszystko dobre dla tych, którzy moga sobie tej zabawki pozwolić, ale to nie jest weale rzeczą konieczną. (Wyh. 9 — Bar. 43 — R. Dar. 167, 195).

§ 179. Jeżeli jednak wesele ma się odbyć starym zwyczajem, to i tu również młody sam nie rozpoczyna tej sprawy a tylko przez pośrednika. Bywa tak, iż najpierw drużba stara się wybadać dziewczynę, dopiero zaś potem w kilka dni przychodzi młody ze swoim ojcem, a gospodarz domu ich ugaszcza i oprowadza po swojem gospodarstwie, poczem dopiero umawiają się. Bywa i tak, że najpierw starzy uradzają a dopiero wtedy wolno młodym widywać się z sobą. Najczęściej bywa jednak w ten sposób, że ojciec młodego z nim i płampaczem, czyli mówcą idą do domu panny i plampacz prosi rodziców, by ją dano jego przyjacielowi. Ojciec pyta dziewczynę, czy ma wolę potemu, a gdy ona się zgodzi, wtedy rodzice zezwalają. Czasem dziewczyna nie jest obecną i wtedy młodemu urządzają farsę, bowiem

wyprowadzaja do niego jakaś stara babe, która czepia się do niego, twierdząc, iż on ją uwiódł i powinien się z nia żenić. Młody musi się wykupić i dopiero wprowadzają prawdziwa narzeczone, która stara się o to, by pierwsza spojrzała na narzeczonego, bo wtedy ona bedzie przewodziła w małżeństwie. Na te zmówiny schodza sie jak najliczniej jej i jego rodzina, a jeżeli długo z przybyciem zwlekaja, wtedy wychodzi kto na wieże kościelna i trabi na znak, że już wszyscy niemal sa zgromadzeni. Zwykle młody i jego otoczenie, przyszedłszy do młodej, powiadają, iż szukają skarbu a wiedza, że on tu jest. Kobiety zamkniete z młoda w komorze przyznają się do posiadania skarbu, ale nie myślą go wydawać bez sowitej zapłaty. Młody oczywiście nie zwłóczy z okupem. Po zmówinach zwykle rodzice poczynaja zwać się nawzajem kumami, a jest ten zwyczaj niemal bez wyjatku, że jeżeli w domu jest kilka córek, to młodszej przed starszą nie wydają, boby jej węzeł zawiązała na staropanieństwo. (Wyk. 7 — Vac 11, 13 — Bar 8, 9 — R. Dur 176, 179, 189 — Ska 54, 56).

§ 180. Poczynając od zmówin, chata dziewczyny jest npiększona wieńcami i jedliną, ona zaś nie nosi żadnej czerwonej wstegi i oboje usuwaja się dość pilnie od wszelkich zabaw. Nie powinni też być przy pierwszej i ostatniej zapowiedzi, bo będą w sporze, ale w niedzielę drugiej zapowiedzi powinni sie spowiadać i zdać egzamin. On już stoi między żonatymi, ona wśród meżatek a wszyscy im powiadaja "daj Boże szczeście". Jest w niektórych okolicach zwyczaj, że od chwili narzeczeństwa dziewczyna liczy sie do rodziny przyszłego męża najzupełniej tak, że niemal cały dzień przebywa u niego przy wspólnej pracy. Bywa to najzwyklej, jeżeli narzeczona jest wdową. Zwykle jednak ich stosunek określa się do zamiany podarków. Ona mu kupuje bukiet ze sztucznych kwiatów, który on każdej niedzieli i święta aż do ślubu przy boku nosi, nadto daje mu kilka koszul przez siebie uszytych, a przynajmniej jedną pięknie haftowana jedwabiem, która on do ślubu wdziewa, a nadto

jeszcze pierścień ślubny. W dodatku bywa jeszcze kamizelka i szalik. On zaś jej daje trzewiki, książkę do nabożeństwa, różaniec i jedwabną chustkę na głowę. (R. Dur 168, 180, 189, 199 — Vac. 13. — Wyk. 14, 15, 16).

§ 181. Chleb weselny zachował się jeszcze, chociaż jego religijny charakter zmniejszył się bardzo. Jeden z autorów uznaje za rzecz godna uwagi, że jeżeli kucharka jest nabożna, to, poczynając piec weselny chleb, modli się jak również i kończąc robotę. (Wyh - 21). To na Wschodzie słowiańszczyzny jest surowo rytualne. Że ten weselny chleb jest nam dobrze znany, a tu zapomniany, Korowaj o tem niema watpliwości. Oto jest opis morawskiego kołucza. Piecze go kuma, albo stara swatka, bywa tak wielki, jak żarna, że nieraz trzeba rozbijać otwór w piecu, a używa się nań pół miarki najlepszej pszenicznej lub żytnej maki. W środku jego pozostawiają dziurę, wokoło niego wtykają dwa lub 3 rzedy wysokich pałeczek ustrojonych papierem a na nich przywieszone są rozmaite ozdoby z ciasta. Tak ustrojony kołacz stoi na stole w tym domu, gdzie był spieczony; w niektórych okolicach, to musi być w domu młodego, potem przychodzi stary swat i niesie go do domu weselnego. Każdemu stołowi biesiadników powinien go pokazać a w końcu stawi go przed narzeczoną. Do owej dziury pośrodku zbierane są datki dla młodej (Bar. 38; Sum Sw. 137).

§ 182. Drugi opis chleba weselnego jest taki. Trzy są rodzaje pieczywa. Wieniec, wielki kołacz i calta. Wieniec jest wielkości zwykłego bochenka chleba, upiększonego na wierzchu ptaszkami, wianuszkami i t. d. Do środka jego wtyka się gałąż upiększona jabłkami i kolorowym papierem a na samem wierzchu jest wianek z zimo strażu który najpierw oddaje się niewieście. Z tego wieńca-chleba musi każdy dostać kawałek, jak również z wielkiego kołacza, który bywa na pół metra w średnicy. Calta jest to długa bułka pod spodem płaska a z dwoma rozcięciami na końcach wzdłuż. Prócz wielkich są i małe kołacze tak, że na każdy sto przychodzi jeden. Kołacz nazywają także "pani mamin

chleb". To pieczywo musi być bez masła (Vac —64; Wyk. 69, 117; Bar. 40).

§ 183. Musimy zapisać kilka niespotykanych gdzie indziej a bardzo znamiennych zwyczajów. Wiemy, iż jeden z chlebów zwie się wieńcem. Czasami na tym chlebie leży rzeczywisty wieniec panny młodej, który matka zdejmuje i jej oddaje na pamiatke. Ciasto, tak zwane calta panna młoda wkłada do łożnicy małżeńskiej. W niektórych okolicach drużba niesie na głowie chleb weselny do gospody, stawia go na stole pośrodku izby, a całe zgromadzenie wokoło tańczy. Każdy z obecnych musi dostać kawałek kołacza, rozsylaja też i nieobecnym, a nawet w niektórych okolicach całej osadzie młodym i starym. (Wyh. 21). W jednej przemowie słyszymy, że "kto z tego kołacza pożywał, a choć tylko patrzył nań, niech w przyszłości w danym razie świadczy tej oto niewieście, że ona swe panieństwo uczciwie rzuciła, a do stanu małżeńskiego wstąpiła". W końcu trzeba jeszcze wspomnieć, że młoda, już wyjeżdżając z domu, dostaje od matki kołacz, "jak dziewczyna odchodząca ze służby", a drużba niesie go na głowie. (Bar. 70, 79 — Vac. 64, 65, 66 — Ska 7). Wpatrzywszy się w te okruchy jakiegoś, obecnie rozbitego a ongiś całość stanowiacego rytuału, zestawiwszy je z tem, co widzieliśmy w innych ethnograficznych grupach, musimy i tu przyjść do przekonania, że korowaj i wszelki weselny chleb jest zastępczym symbolem samej kobiety wstępującej właśnie w stosunki płciowe. Nazwa "wieniec" jednego z chlebów, który musi być rozdzielony miedzy wszystkich, tańczenie wokoło chleba na stole wśród gospody, wzywanie, by każdy, kto z tego chleba (z tego "wieńca") jadł, świadczył w przyszłości o związku obecnie zawartym, potwierdzają bezwarunkowo te myśl. (Por. i dodaj § 146). Zróbny tu jeszcze jedna uwage. Rytualne, pełne religijnego charakteru obchodzenie stołu z leżącym na nim chlebem (niegdyś obchodzenie ołtarza) wytrzeźwiało na towarzyski taniec w gospodzie.

- § 184. Pozostaje jeszcze do omówienia drzewko weselne, które tu sie łaczy ściśle z chlebem i które tak samo, jak i inne momenta weselne, już tylko w ułamkach zostało; symbol niezmiernej wagi u wielu ludów przechodzi tu parę razv na zabawke. Jest to jedlinka zatknieta do chleba a na niej sa różne podarki, jest ona wieziona na wozie młodej a w domu zostaje "otrzepana" dla dzieci. drzewko czasem przed matka młodej i ona wyjmuje to drzewko z chleba i wraz z wieńcem daje młodej. Lud powiada, że ono symbolizuje małżeństwo, bowiem "dość je potrzaść, żeby z niego rozmaite rzeczy się posypały tak, jak w małżeństwie - jest ich dwoje a potem kupa dzieci". Postawiwszy to drzewko przed młoda, każa jej trzaść a wtedy z pomiędzy liści jego wypada kołyska ku wielkiej uciesze obecnych. Która z drużek powacha te jedlinke, ta napewno tego roku za maż wyjdzie. Ostatecznie trzeba wspomnieć, iż urządzają takie drzewko, "stromek" z ciasta, które oczywiście bywa zjedzone (Bar - 41; Wac - 66,69; Wyh - 36; Wyk 85, 119).
- § 185. Zbliża się dzień weselny, zwykle we wtorek. W przeddzień młody i młoda idą do spowiedzi, towarzyszy im często i starsza drużka, bo ona się uczy być "panną młodą". Pan młody odprowadza ich do domu. Potem są zebrania u niego i u niej. On, wychodząc z domu, prosi ojca i matkę, by mu błogosławili, bo choć przestaje być "paniczem" nie przestaje być "synem". Jego mowca w jego imieniu prosi wszystkich obecnych, by mu przebaczyli, jeżeli mają jaką urazę do niego. Potem idą zaprosiny na wesele i zwykle tak bywa, że stronę pana młodego zaprasza starsza drużka, a zaś panny młodej starszy drużba. Czasami też bywa i tak, że zebrani u młodej, wychodząc, hukną naraz wszyscy najprzerażliwszym krzykiem tak, że cała osada słyszy, przyczem oczywiście bez strzelania i muzyki obejść się nie może. (Wyk 16, 20, 26).
- § 186. Gdy wieczorem młody ze swoim orszakiem przychodzi do chaty młodej, zastaje drzwi zawarte, poczyna

się dobijać. Z chaty wołają: "kto wy tacy"? "Jedziemy szukać skarbu a wiemy, że on tu w tej chacie jest". Po targach i poupewnieniu się, że przybysze są "uczeiwi ludzie", wpuszczają ich do chaty, gdzie się odbywa znana już dawniej scena wprowadzenia starej baby zamiast panny młodej. Czasem spotyka ich na progu drużka, podaje młodemu dwa razy dzban piwa i cofa, za trzecim razem daje i powiada, by innych też uraczył. Potem pyta go: "co wolisz? chustkę, bukiet, czy pannę młodą?". "Wszystko z kolei" odpowiada młody. Panna młoda siedzi oczywiście w komorze i płacze, bowiem "wieniec musi być opłakany", inaczej nie będzie szczęścia w małżeństwie. Często się zdarza, że teraz dopiero młody przynosi konieczny podarek ślubny dla młodej, parę trzewików. (Bar. 34; Wyk. 23, 29 — 32; R. Dur. 183).

§ 187. Teraz poczyna się wicie wianka, przy której czynności wolno być obecnym tylko panu młodemu. Drużba wprowadza młode z komory, trzymając za koniec czerwonej chustki, która ona oczy z łez ocierała. Wtedy żegnają się z nia dziewczeta, które na weselu nie maja być i zostaje tylko starsza drużka. Zwykle panna młoda robi wieniec i bukiet dla drużby starszego i plampacza czyli rzecznika, a zaś družka dla pana młodego. Plampacz przynosi z soba trzy talerze dla młodej. Na jednym jest pszenica z życzeniem, by tak płodna była, na drugim talerzu jest popiół pomieszany z prosem, który ona ma wybrać do ziarnka, jako dowód cierpliwości; w trzeciem zakrytym jest wróbel, który, ulatując, sprawia ogólną radość. Gdy to się dzieje w izbie, pod oknami dziewczęta śpiewają różne pieśni "świeckie i kościelne", a bywa także i muzyka, która "ogrywa wieńce", (Prw. § 62), zwykle 4-6 rozmaitych tańców, czy pieśni grając na ten cel. Oto znowu cały rytuał wicia wianków przeistoczył się na serenadę. (R. Dur. 169, 185, 190-192 Wac 78 Wyk 32 — Bar 18). Pozostaje dodać, że jest wzmianka, iż w ten dzień młodzież urządza wyścigi. Z dawnego zwyczaju treści zupełnie realnej została tylko zabawka (§ 168).

- § 188. Na drugi dzień po dziewiczym wieczorze t. j. w dzień ślubu, we wtorek, zbierają się mężczyżni w domu młodego a kobiety u młodej. Po śniadaniu on klęka wśród izby na białym ręczniku przed rodzicami i prosi o przebaczenie wszelkich win, zarazem też o błogosławieństwo, a drużba go upomina, by nie przestał nigdy być dobrym synem. Potem zbierają się, by jechać do młodej, bardzo często młody i towarzysze konno. Matka pana młodego zawsze pozostaje w domu. W mieszkaniu młodej ona siedzi za familijnym stołem a ciotki przynoszą jej rozmaite dary i składają powinszowania. Gdy słychać zbliżający się pochód narzeczonego, wtedy chowają dary i narzeczona najczęściej idzie ukryć się w komorze, aczkolwiek jest już zupełnie ubraną do ślubu. (Vac 17, 36, 37, 79 RDur 169, 191 Wyk. 24, Bar, 20, 21 Ska 54 Wyk 29).
- § 189. Gdy młody przychodzi do chaty młodej, naówczas zastaje drzwi zamknięte i powtarza się dużo zwyczajów znanych nam już poprzednio, jako to: zapytywanie: "kto oni i czego chcą?" — odpowiedź przybyłych "szukamy skarbu" i t. p. — na co znów przychodzi odpowiedź, że będzie wydany tylko za cenę "rozmarynowego pręta", z bardzo znamiennym dodatkiem "trójwierchowego". Czasami matka wychodzi, sypie misę grochu na ziemię i mówi, że wtedy młode dostana, gdy ten groch pozbieraja. Ostatecznie drużba zyskuje pozwolenie wprowadzenia młodej, przy czem powtarza się czasami scena wprowadzania starej kobiety, z czem się łaczy dość ciekawy zwyczaj, że sama drużka oświadcza się młodemu, przypomina mu jego obietnice a w końcu, widzac, że sie z nim niedomówi, rezygnuje ze swoich pretensyj i powiada, że mu da inna kobietę t. j. młodę i życzy mu "wiele szczęścia, mało chleba, dużo dzieci". Piękny jest zwyczaj gdy swat wzywa młodę, by wyszła z komory raz, drugi, za trzecim razem dodaje: "w imię Boga" wtedy młoda wstaje, kleka na progu i czeka, aż matka jej powie: "idź córko!" Ostatecznie zostaje wprowadzoną do izby "płacząca" panna młoda i odbywa się, że tak powiem "cywilny

- ślub". Drużba lub stary swat pyta młodego: "czy chcesz tę, która tu stoi wziąć sobie za małżonkę?" "Tak" odpowiada młody. Toż samo pytanie jest skierowane do młodej i takaż musi być odpowiedż. Drużba wtedy prawą rękę młodej kładzie do prawej ręki młodego, mówi, że jemu ją oddaje, a oni klękają przed rodzicami siedzącemi pod piecem, proszą o przebaczenie i błogosławieństwo. Nim odbędzie się przekąska, w której młodzi nie biorą udziału, bo do ślubu idą naczczo i nim pora będzie jechać do kościoła, młoda stara się wysunąć z izby, pójść do stajni, by "pod wieńcem" wydoić krowy i gnój wyrzucić, bo by się na nowem gospodarstwie krowy żle doiły. (Sla-11 Vla 6, 17, 18—20 = Wyh. 27, 30, 31, 38 = Wyk. 35—38 = Bar. 21, 26—28 = R. Dur 169, 170, 172, 180, 186, 192, 200 = Vac. 24, 25, 34, 36, 37, 79).
- § 190. Strój biorących udział różni się niewielu ozdobami od zwykłego stroju. Przedewszystkiem młoda nie powinna mieć jakiegoś modrego ubioru lepszy jest czarny kolor, niż modry. Przeważa we wszystkiem zielona barwa; w górach wystrzegają się białej barwy, a wolą żółtą. Cała odzież powina być nową, bo inaczej dokuczy jej bieda w małżeństwie. Drużki zaś mogą mieć czerwone wstążki. W niektórych okolicach panie młode nosiły spencery zielone albożółte. Taż sama różnica co do barwy stroju zachodzi między panem młodym a drużbami. Pan młody ma kokardy zielone a drużba czerwone. Te wstęgi przypinają drużbom drużki, a młoda młodemu. (R. Dur. 200 Wyk. 44, 45 Wyk. 18 Bar. 19 Vac. 22).
- § 191. Gdy już mają iść do kościoła, wtedy młody daje młodej pierścionek, a także wkłada jej do trzewika trochę pieniędzy, a zaś jej towarzyszki trochę lnu, żeby się rodził obficie. Na samem wychodnem matka obsypuje młodych pszenicą pomieszaną z makiem, rzuca też na obecnych, którzy starają się złapać to błogoslawione ziarno. Jest nadto zwyczaj obchodzenia domu, a następnie panny młodej potrzykroć, potem dopiero siadają na wozy i puszczają się sza-

lonym cwałem. To należy do okazałości i sławy wesela. W każdym zamożniejszym domu, gdzie za parę lat możliwem jest wesele, chowa sie z wyłącznem staraniem para, dwie lub trzy weselnych koni: bowiem zdarza się u bogatych nieraz, że wóz panny młodej jest zaprzeżony poszóstnie. Na pierwszym wozie zwykle jest panna młoda z drużbą i jedzie zwykle, stojąc; na drugim pan młody z drużką, na wozach następnych jadą osobno mężczyźni, osobno kobiety. Ciekawym jest w niektórych okolicach obyczaj, że na wozie panny młodej jedzie tak zwana babka, która nie złazi z wozu nawet, gdy młoda idzie do ołtarza, a właśnie wtedy siada na jej miejscu. Czyżby to był ostatni odbłysk wiary w szatana, który głównie w tym czasie nastaje szczególnie na panne młoda? Wiec trzeba go oszukać na wszelki możliwy sposób a to przecie wiadomo, że dyabeł daje się oszukać, nawet dość łatwo. Jeżeli wesele zdaża do kościoła piechota, lub przyjechawszy przed kościół ma wejść do niego, naówczas orszak ustawia się wedle przepisów dość różnych w rozmaitych okolicach. Najcześciej jest tak, że ona z drużbami idzie zaraz za muzyka, potem idzie jej swatka t. zw. Słonka potem idzie on z drużbami, za nim Słonka jego, a następnie całe dalsze zgromadzenie. Czasami ona idzie z ojcem, czasem pan młody idzie na samym końcu. (Wyk. 42 = Wyh. 43 = R. Dur. 171, 175, 192, 197, 200 = Bar. 29, 76 = Ska 13 =Vac 3, 19, 37).

§ 192. Trzeba podnieść dwa punkta dość znamienne Gdy obrzęd wzajemnego podania ręki skończył się, naówczas jej starosta podaje panu młodemu trzy dary. Pierwszy dar to gałązka "trójramienna", starosta porównuje ją z gałązką gołębicy Noego, a kończy: "poczynaj swą pracę w imię Ojca, Syna i Ducha Świętego, a spłynie Boże błogosławieństwo do przybytku twego". Trzy ramiona gałązki oznaczają Trójcę Świętą. Trójramienna gałązka jest więc tu jak najjawniej symbolem Boga (porówn. M.Źm. Arch.) (Wyh. 36). Drugi dar to chustka, by miał czem ocierać pot z czoła przy pracy na rodzinę, a trzeci dar, to wianek okrągły bez początku i końca,

bo taką powinna być jego miłość dla żony. Drugi punkt zasługujący na uwagę jest ten, że w niektórych okolicach bywają trojakie wieńce. Jeden największy ze sztucznych kwiatów, wewnątrz kładzie się wieniec rozmarynowy lub mirtowy a wewnątrz tego najmniejszy "hřebičkowy" gwoździkowy. Ten trzeci dostaje także i pan młody (Vyk 45), a jest to uważane za bardzo złą wróżbę jeżeli ten mianowicie wianeczek spadnie z głowy lnb będzie uszkodzony, rozsypie się w drodze i t. p. (Prw. § 260).

§ 193. Gdy już wchodzą do kościoła, nie powinni młodzi ogladać się poza siebie, boby to znaczyło, że się za kimes oglądają. Na prawo ida mężczyżni, na lewo kobiety, pan młody siada w ławce dla przystępujących do komunii, a ona przy bocznym ołtarzu. Każdy z meżczyzn prowadzi swa towarzyszkę do ławki i potem wraca na swoje miejsce-Tak czekają, aż pokad ksiądz nie przyjdzie. Naówczas drużba prowadzi młode przed ołtarz i tam oddaje młodemu, zapala świece, podaje młodej i odchodzi. Gdy młodzi powstali ze swoich miejsc, młodzież stara się usiąść na ich miejsca jeszcze ciepłe, by do roku również wyjść zamaż, lub ożenić się. Przed ołtarzem młodzi powinni tak blizko koło siebie stanać, by między nimi nie było widać ołtarza; by żadna bieda, żadna zła siła nie wcisnęła się między nich. Jeżeli młoda nastapi na noge młodemu lub kleknie na pole jego sukmany, naówczas ona będzie rządziła w domu. (R. Dur. 171, 181, 184, 186, 200 = Wyh. 44, 45 = Wyk. 49 = Vac. 37, 44).

§ 194. Gdy ksiądz już przyszedł, naówczas swatka wkłada młodym mirtowe wieńce na głowy, a robi to bardzo oględnie, by nie spadły, bo to oznacza nieuczciwość dotyczącej osoby. Trzeba dobrze uważać na świece, jak się palą; po której stronie gorzej, ta strona prędzej umrze. Gdy już ślub skończony, wtedy swacha powinna zdjąć wianki z głowy młodych a powinna się spieszyć, by ją nie uprzedził który drużba, bo wtedy musiałaby to wykupić. Wianki te chowają się najczęściej w małżeńską pościel lub w posagowej skrzyni

i są bardzo dobrym leczniczym środkiem w wielu dziecięcych chorobach. Która drużka natychmiast po ślubie dotknie się pani młodej, ta tego roku wyjdzie napewno zamąż. Gdy już wychodzą z kościoła, młoda para idzie przodem, za nią mężczyźni a następnie całe towarzystwo. Żona idzie po lewej stronie męża, bo Bóg wyjął żebro Adamowi z lewego boku. Kto z nowożeńców, wychodząc z kościoła, pierwszy przemówi, ten będzie w małżeństwie podwładnym. Młoda powinna sobie przetrzeć rękawem twarz, by nie była urzeczoną. (Ska 17 = R. Dur. 200 = Wyh. 44, 45 — Vac. 37, 38, 44 — Bar. 30 — Wyk. 45, 49, 50).

§ 195. Zaraz po ślubie przed kościołem tańczono dawniej t. zw. taniec młodej i wszyscy z nia, tańczyli procz pana młodego. Z powrotem od ślubu trzeba przedewszystkiem jechać inna droga, niż do ślubu. (Prw. § 79, 136). W drodze spotyka się rozmaitych, którzy przeciągają drogę powrozami ubranemi w rozmaite wstegi. Swat czasami, wprzód nim się opłaci pyta: "co wieziemy?" Jeżeli zastawiający odpowiadają "siódmą świętość", to dostają zapłatę — w razie przeciwnym połajanie, jeżeli nie co gorszego. Zaciągający są przebrani w rozmaite maszkary, poobwijani grochowinami i t. d. W jednej miejscowości spotyka się obyczaj, że to stoi niby żołnierz na straży, by żadni żli ludzie nie wjechali do wsi. Czasami to się odbywa pokojowo, przy sznurze stoi stół z naczyniem popiołu pełnem lub ze szklanka wody i tam weselnicy rzucają pieniądze; bywa jednak i tak, że pan młody w zapale wojennym, na wzór jakiegoś bohatera Brzetysława, przecina sznur, nie uznając prawa zaciągania drogi. Cały orszak weselny ściaga zwykle do gospody, gdzie się odbywa mała uczta, przy której już jest przepisany porządek zasiadania. Młodzi siedzą przy pierwszym stole, ona po jego lewej ręce — przy nim po prawej stronie siedzi jego rodzina, a po jej lewej rece jej rodzina. Jego rodzina ma wspólna szklanke do napojów. Młodzi bacznie pilnuja, kiedy młoda po ślubie poraz pierwszy wstanie z siedzenia, bo kto tam siądzie, ten napewno tego roku wyjdzie zamąż lub ożeni się. Bardzo często po wyjściu z gospody oba orszaki rozdzielają się, jadąc do swoich rodzinnych domów. Muzyka idzie do jego domu. Gdy zaś tego rozdziału niema, to jej ojciec wita cały orszak z puharem w ręku, przyczem powtarza się żart podstawienia fałszywej pani młodej. (Wyk. 50, 53, 54, 56 = Wyh. 46, 76 = Wac. 43, 50, 57 = Dur. 151 175, 190).

§ 196. Z kolei przychodzi uczta w domu rodziców. Panna młoda siedzi w najdalszym kacie, na prawo od drzwi, tam, gdzie ławy dwóch ścian stykają się, a to na znak, "że ona już do dwóch domów należy". Widzimy tu znowu zupełne zapomnienie symbolicznego znaczenia owego miejsca w kacie izby, który był dawniej miejscem domowych bogów a później świetych obrazów. Przy tym stole siedza zwykle honoratiores. W niektórych okolicach jest zwyczaj, że pan młody nie ma prawa i na jedną chwile się oddalić, w drugich przeciwnie, bo on właśnie obsługuje ten stół, tak samo, jak inni młodzieńcy obsługują inne sobie wydzielone stoły. Młodzi o tyle tylko jedza, o ile im słonka poda do jedzenia. Jeżeli oboje siedzą przy stole, to ona siedzi między mężem a drużba czy też drużka. Towarzystwo weselne rozmieszcza się przy stołach, ale dom weselny jest otwarty dla wszystkich, więc na wszelkiem możliwem miejscu w izbie sadowią sie ciekawi chłopcy, lub ubodzy gminy, czekając na jaki podarek. Z chłopcami stroją się figle. Oto jeden dość używany: "Na! masz kaszy! woła który z gości — nie masz w co wziać? - nastaw dłonie!" i sypie mu w nie parę łyżek goracej, jak ukrop kaszy. Chłopak wesoło zawołał: "Bóg zapłać!" ale wnet syknał "a niech dyali wezma!" i grzmotnał kaszą o ziemię. (R. Dur. 172 = Bar. 34 = Wyk. 67, 58 =Ska 18-20, 22 - Vac. 59).

§ 197. Względnie potraw niema również tak ścisłych, rytualnych przepisów, jakto widzimy w innych okolicach, są jednakże niektóre konieczne na każdem weselu. Temi są: kasza jaglana z miodem (prw. § 138, 232), kołacze wszelakiego rodzaju, groch z piernikiem. Wszystko to znane już

nam skądinąd rytualne jedzenia połączone z rozmaitemi obrzędami, często też i ze śpiewami, nie zupełnie zrozumiałemi. Tu tylko o jednym grochu jest śpiewka dość prozaiczna: "co tam w polu się zieleni? Mego ojca groch — chodźmy go targać moja kochana". Jest także wzmianka o jabłonce, z której dwa jabłka czerwone daje młoda młodemu. Powiadają, że to jest wspomnienie raju opisanego w Biblii. Nie wchodząc w prawdziwość tego twierdzenia, niech mi tylko wolno zaznaczyć ten ogromny wpływ Biblii, to rozczytanie się w niej, które widzimy jawnie w tamecznych ludowych podaniach i zwyczajach, gdy ciągle spotykamy cytaty z Biblii. To są oczywiście wpływy epoki reformacyi, poczynając od Husa i innych. (Ska 21, 22 — Vla 68, 79 — Sum. Sw. 122).

§ 198. Jeszcze jedna potrawa niezbedna, to rosół z kury i pieczony kogut (prw. § 84, 142, 148, 172, 173, 232, 345), z którym się łączą dziwne obyczaje. Młodzież, bardzo często ustrojona w rozmaite dziwaczne kostiumy, z głównym drużbą na czele, "który przy tej sprawie był zarazem popem, sędzia i katem" zabijała koguta w sposób nastepujacy. W niektórych okolicach przywiazywano go do trójramiennej gałęzi, skrzydła do zewnętrznych gałęzi, a nogi do środkowej i tak nieśli na wyznaczone przez obecnych miejsce. W innych zasie do nóg przywiązywano mu długie powrosła, któremi przy pomocy oczywiście pręta dwaj przebrani chłopacy prowadzili go na rynek, gdzie się zbierało całe grono ciekawych. Naówczas plampacz występował w roli oskarżyciela, wyliczał mu wszelkie jego grzechy: jak on do stodoły łaził i kury tam wodził, jak innych towarzyszy swoich z zazdrości mordował, ludziom spać nie dawał i t. p. Każdy krzyk koguta z własnej woli, czy wskutek uderzenia był uważany jako zapieranie się a więc jeszcze jedna wina więcej i kończyło się tem, że kogut był albo ścięty szablą, albo zabity kijem, albo zastrzelony. Jeżeli jednak kat do trzech razy nie zabił koguta, to musiał ze wstydu uciekać. Kogut zaś szedł na uczte weselna. Stary zabytek jakiejś ofiary koguta, czy słonecznego ptaka bogowi, opiekónowi małżeństw, zeszła na farsę niemal dziecinną. (Vla 79 = Ska 43, 58 = Wyk. 66, 120—122 = Bar. 73, Wyh. 81) (prw. *Thomas*. La danse totemique en Europe — Congres international de traditions populaires, Paris 1900 Septembre).

§ 199. To się rozumie, iż przy uczcie nie braknie ochoty do strojenia figlów wszelkiego rodzaju. Więc goście rzucają na siebie grochem, a dawniej bywało we zwyczaju robić to jaglana kasza. Na młode sypia grochem z pszenica – ile ziarnek pozostanie na szatach młodej, tyle będzie dzieci miała, ona zaś te ziarna zbiera skrzetnie, by dać kurom, to się będzie drób szczęścił. W czasie uczty są rozmaite składki, naprz. na kolebkę, przyczem drużba na ręku piastuje dziecko uwite z łachmanów, a pan młody daje na początek jakaś grubsza monete; dają też różne datki na rozpoczęcie gospodarstwa, które ona bardzo ceni, ostatecznie wolno też i pożartować, więc dają jej zakrytą misę, z której wróbel wylatuje. W czasie uczty niewolno pannie młodej płakać, na wróżbę każa jej krajać bułkę chleba tępym nożem, co właściwie jest jego rwaniem. Każdy odrzucony kawałek ludzie oglądają i robią wróżby, czy będzie oszczędną, czy rozrzutna; jeżeli z biała skórka to bedzie dziewczyna, z brunatna to chłopiec i t. p. Namawiają w czasie uczty małego chłopaka (prw. § 101), by wlazł pod stół i ukradł trzewik pannie młodej, który trzeba następnie odkupić. Pan młody siedzi przy uczcie w futrzanej czapce a i inni współbiesiadnicy także, co tem jest tłumaczone, "że nie ma gdzie ich podziać". Oto mamy znów przykład zatarcia się zupełnego symbolu. Zachowanie czapek na głowach przy weselnej uczcie, szczególnie u pana młodego, oznaczało jego wyzwoliny, równouprawnienie z innymi wśpółobywatelami już żonatymi. (R. Dur 181, 186, 195 — Wyk. 58, 71, 74).

§ 200. Po uczcie przychodzą tańce. Drużba pierwszy wyprowadza młodę w taniec, potem ona przechodzi do pana młodego. Czasami bywa tak, że tylko młodzi, wyłącznie z sobą tańcząc, rozpoczynają ucztę, a potem wszyscy biorą

udział. Jak wszędzie, tak też i tu nie obejdzie się bez kupca żyda, który wianek panny młodej chce kupić "do starego żelaza". Ponieważ niejedna sadyba jest za ciasna na tańce, wiec drużba prowadzi cała kompanie do gospody i prosi tam o miejsce. Gospodarz wymawia się, że stoły zajęte, naówczas drużba żbliża się do obecnych, prosi o ustępstwo, oni zwykle ustępują, ale pan młody musi zapłacić rachunki z gospodarzem tych gości, którzy ustąpili. To się rozumie, iż w czasie wesela pan młody jest tem pokornem drzewem, z którego kazdy drze łyka, ile tylko może. W czasie tańców panna · młoda wymyka się nieraz do domu, by przeodziać się w nowy strój, boby kumoszki ja ogadywały, że w jednym tylko stroju wyszła za maż. Po uczcie zwykle bywa składka na kuchnię, która u Łużyczan urządza się dla wesela za domem w ogrodzie (prw. § 310). Czy to się robi dla zyskania miejsca zgromadzeniu weselnemu, czy może dla starej tradycyi? kto dziś może na to odpowiedzieć? (R. Dur 173, 187, 195 – Wyk. 71, 89 - Wyh. 48).

§ 201. Względnie przeżytków kupna, czy grabieży żon, które już parę razy musiałem poruszyć i które, wedle mego przekonania, trzeba traktować z wielką oględnością, muszę i tu kilka wymienić, które wcale tych watpliwości nie zmniejszaja. Gdy zbliża się orszak weselny do cudzej wsi, naówczas wysyłają posła do sędziego wiejskiego z zapytaniem, czy mogą wjechać, na co on im odpowiada, że jeżeli są ludźmi bogobojnymi i nie będą żadnych gwałtów czynić ani kobietom, ani dzieciom, to on daje na to pozwolenie. Czasami u wrót pani młodej stoi straż umalowana na murzynów z jakaś tam bronia, a zwykłe, kuchenne makutry ustawione na kółkach przedstawiają armaty. Kto naprzykład w tym widocznym żarcie może dopatrywać przeżytków półdzikiej epoki? To się rozumie, że i tu nie braknie farsy z żydem noszącym czerepki w torbie, jak również sceny sprzedaży pani młodej, która się okazuje kulawą chudobą. A czyżby swaszki mogły ominąć sposobność łatwego wyciągnięcia pieniedzy z kieszeni pana młodego? Więc też przedają mu po kilkakroć młodą żonę. (R. Dur 169 = Wyh. 27 = Wyk. 105 = Bar. 60 = Vac. 74).

§ 202. Z kolei przychodzi jeden z najważniejszych aktów weselnych t. j. oczepiny, co się tem zapowiada, że każdy coś tam dogaduje do wianka, a ona prosi: "nie skubcie tego wianka, niech jeszcze chwile ponoszę". Jeżeli młoda tegoż dnia jest prowadzona do domu młodego, to tam odbywaja sie oczepiny. Przed końcem uczty, która się odbywa czasem w gospodzie, czasem już u niego, musi być oczywiście skradzenie trzewika pannie młodej a kapelusza pana młodego, za co musi nastapić wykup, o co tu głownie chodzi (prw. § 86, 102). Czepiec ku temu obrzedowi musi dostarczyć staroswatka. Około północy kobiety starają się wyciągnąć pannę młodą i jeżeli blizko jest dom, to ida do domu, jeżeli zaś dom daleko, to czepia w gospodzie. Wnoszą putnię z wodą, pokrywają i na tem sadzają młodę, a gdy po oczepinach wstanie, wtedy na to miejsce sadzają drużkę, by się prędko wydała. Zdarza się, iż młody, zauważywszy nieobecność młodej, szuka jej i zastaje ją przy obrzędzie oczepin, wtedy musi płacić wykup. Wszystkie kobiety dopełniające tego obrzędu mają świece w ręku. Kilka razy wkładają jej czepiec na głowe, ona zaś zruca i dopiero go za trzecim, co najmnieje razem przyjmuje Potem każda z obecnych meżatek podchodzi do niej, by poprawić włożony czepek, a przynajmniej dotknać go reka. Po oczepinach jeszcze raz jest w użyciu farsa oszukiwania pana młodego, jakaś stara kobieta, która się czepia do niego, pokad nie dostanie odczepnego. Ostatecznie wprowadzają młode do świetlicy. Maż i starszy drużba trzymaja jej fartuszek za końce — ona idzie ze świecą w jednem reku, druga zaś rzuca dawane jej dary do fartuszka. Przy oczepinach zdejmuje się wieniec z głowy panny młodej, natomiast wkłada się czepiec, a na to był dawniej wkładany parę łokci długi biały welon, który krzyżował się na piersiach, a na plecach tworzył wezeł. Tak ustrojona panna młoda, zwała się zawitką. Czasami przy oczepinach odejmowana była także gałązka rozmarynu panu młodemu, potem staroswatka odeimowała

mu kabat a on musiał swą narzeczonę pocałować wobec wszystkich. Dziwnemi są następujące zwyczaje. Wianek bywa czasem w izbie gospodniej wysoko powieszony i piwem oblany, czasami zaś zawieszony na krzyżu, który wyłącznie ma ten przywilej i którego niemal w żadnej gminie nie braknie. Zapalone świece przy oczepinach tłumaczą obecnie w bardzo prozaiczny sposób, koniecznością lepszego oświetlenia panny młodej. Znowu symbol religijno-obyczajowy ustąpił codziennej prozie. Do zanotowania jest jeszcze ten zwyczaj, że przy oczepinach tłuką stare garnki (§ 80, 112). Jakie to ma znaczenie, trudno się domyśleć. Sadzają też do oczepin niekiedy i na garnku, który zaraz po tem rozbijają. Niektórzy to zwą symbolem utraty dziewictwa. (R. Dur. 173, 187. Wyk. 22, 106, 108. 110—112 — Vyh. 75, 95 — Bar. 62 — Vac. 63, 74 — Vla 73).

§ 203. Pozostaje jeszcze podać opis przenosin pani młodej i jej pierwszych chwil na nowej sadybie. To nie jest objęte w żadne przepisy, więc bywa w najrozmaitszym czasie. U górali z Czeskiego lasu zdarza się, iż młodzi małżonkowie czasami i trzy tygodnie są rozłączeni, a w innych okolicach najczęściej przenosiny są trzeciego dnia po ślubie, bywają też i tego samego. W każdym razie poprzedza jakaś uczta, przed którą i po której robią się przygotowania. Przedewszystkiem idzie o spakowanie wyprawy i wyniesienie jej na wóz, co jest wyłącznym obowiązkiem starszego drużby, jak również wniesienie do nowego domu. Przy uczcie odzywa się pieśń pożegnalna niemal słowo w słowo identyczna z tem, co śpiewa młoda w tej chwili w całej Polsce: "Siadajże moje kochanie! nic ci nie pomoże twoje płakanie", a ona odpowiada: "jakże będę siadała, gdym się jeszcze z matką nie pożegnała" i żegna ją, dziękując za wychowanie — potem powtarza się wezwanie, a ona odpowiada pożegnaniem ojca, braci, siostr, domu, naczyń gospodarskich i t. p. Jest jeszcze jedna pieśń: "składała wieniec na stole, weżże go czarnookie pachole" to jak gdyby ułamek z owej pieśni: "pokociła wieniec po stole" (§ 145). Śpiewa też i inne pieśni jak: "lito

mój tato, lito" i t. p. wyrażające smutek rozstania się. W końcu opuszcza izbę, idzie do komory, skąd ją wyprowadza starszy drużba. Czasami zaś bywa tak, że młoda zasiada w izbie przy "tatusiowym stole" i trzeba ją gwałtem ciągnąć, nieraz aż do drzwi dociągnie ją wraz ze stołem starszy drużba. (Prw. § 210, 257, 272). Ostatecznie opór jest przełamany, młodzi klękają na progu, rodzice ich błogosławią, muzyka wyprowadza pana młodego do wozu, młoda jeszcze parę chwil słucha napomnień, wreszcie i ona siada na wóz, a wtedy wychodzi jej ojciec, kropi wszystkie wozy święconą wodą, a nadto na każdy wóz podaje porcyę rosołu lub szklankę piwa, co gdy zostaje wypite, naczynie biją w kawałki. Toż samo robi wożnica, ale garnek rozbija o dyszel. (Ska 30, 31 34, 40 = Vk. 99, 122, 116 = R. Dur. 174, 185, 188, 203 = Bar. 64, 67).

§ 204. Główna częścia wyprawy sa to pierzyny, z których największa jest blizko 5 łokci długa; na to kłada się coraz mniejsze tak, iż się tworzy jak mała pyramida. Przytem starają się, by wszystkie końce były w powietrzu. Na pierwszym wozie są dziewczeta trzymające ratolesti (gałązki) prawdziwe i z ciasta a nadto kobiety z kołowrotkami i kadziela i przez cała droge przeda. Z długości ich nici wróża o przyszłem pożyciu małżeństwa. Dawniej przy bogatem weselu, dziewczęta ubrane w wieniec jedne niosły kojce z drobiem, drugie wiodły krowy ustrojone wstegami i t. p. Dzieci biegły wokoło, domagając się orzechów, a jedna z kobiet miała wyłączny obowiązek ich rozrzucania. To się rozumie, iż po drodze tyle a tyle razy przeciagano im drogę sznurami, żądając okupu. Czasami na spotkanie ich wyjeżdżają przyjaciele w rozmaitych maszkarach. Czasami to przejście do domu młodego bywa o wiele cichsze. Około północy starszy drużba lub kobiety starsze starają się wysunąć z panią młodą i przejść do młodego, a nawet zdarza się, że młoda sama bez żadnego przewodnika, tylko z latarką idzie do chaty młodego, gdzie spotyka także uczte. Tam jednakże, gdzie jest zwyczaj przejazdu do chaty młodego, i gdyby ten

młody na tem samem podwórzn mieszkał, to jednak cały orszak wyjeżdża za bramę, odjeżdża jaką staję i zawraca, jadąc, jak gdyby z dalekiej drogi (prw. § 74). (R. Dur. 177, 182, 187, 188, 196, 202 = Ska 35 — Wyk. 97, 119, 120).

§ 205. Ostatecznie pochód rusza. W paru miejscach jest dziwaczny zwyczaj, że przed wozem państwa młodych jedzie dwukółka od pługa, do której jest przytwierdzona żerdź z zawieszonemi na niej staremi spodniami pana młodego. Gdy podjeżdzają do chaty młodego, zastają podwórze a, co najmniej, chatę zupełnie zamknieta. Puszczają najpierw kure na dziedziniec i wedle tego, czy ta kura idzie ku chacie, czy biega i błaka się, wróża o przyszłem pożyciu. Poczynają stukać do drzwi, a wtedy matka pyta, czy to "uczciwi ludzie" przybyli? W odpowiedzi ma pieśń: "otwieraj matko! wieziemy ci synowę ze szczerego złota", lub "miodu matko! miodu! wieziemy synowę". Drzwi się otwierają, młodzi klękaja na progu, matka ich błogosławi; w niektórych okolicach matka częstuje młodych miodem i serem, i kładzie im na prawe dłonie po kawałku miodu, które jedno drugiemu zlizuje. Młoda pyta matkę, czy jest jej chętną, czy przyjmie za niewiastę – matka na to odpowiada, że gdyby była jej niechętną, toby jej syna nie dała i że chce ją przyjąć za córkę. Ida wtedy przez sień, gdzie obok leży rzucona na ziemię miotła. Jeżeli młoda ją podniesie, trochę pozamiata, to dobry znak - będzie porządna; jeżeli nie zauważy, to złe świadectwo dla niej. Czasami przed progiem leży siekiera (prw. § 74, 113, 218, 346). Potem zagląda do pieca lub, co najmniej, ręką po piecu przeciąga a to dlatego, by nie tesknić za rodziców domem. W końcu macza palce w wodzie święconej i kropi nią izbę i obecnych. Starszy drużba prowadzi ją za stół, lecz jeżeli młoda jest wdową, to ją tylko do progu doprowadza. Gdy ona zasiędzie za stołem, wtedy krewne znoszą jej len, tak, że często cała fura lnu zbierze sie na stole. Drużba starszy wnosi wtedy na stół maselnice z wodą i bije przez dłuższy czas masło, a ostatecznie wylewa tę wodę na otaczających go gapiów. Podają też młodej dziecko, które ona całuje i obdarza (prw. § 105, 146, 171). Tymczasem na dworze odbywa się targ o wyprawę. Kobiety siedzą na wozie i nie pozwalają ani mężowi, ani drużbie znosić rzeczy do izby, aż pokąd nie zostaną ułagodzone okupem. Mąż ma znieść kosz z kruchemi rzeczami, jak szkło i t. p., a złą jest wróżbą, jeżeli coś zbije. (R. Dur – 175, 182, 185, 203 = Vyh. 80 = Vac 58 = Bar. 69, 32. Ska 35, 39, 40 = Wyk – 80, 102, 115).

§ 206. Zastawiaja ucztę. Matka daje synowej chleb i drewniany nóż, ona odrzuca go a bierze dobry, kraje kawałek chleba i mięsa i niesie do najbiedniejszej sąsiadki. Przy uczcie służy pan młody, a oboje są celem nie nader milych żartów, na nich bowiem ciskaja chlebem, piernikami i t. p., a z taką siłą, że i sińce nieraz pozostają. Jeżeli przy tej uczcie jest brat pana młodego, a w gronie weselników ma kochana dziewczyne, to nie powinien niczem jej służyć. W czasie uczty stoją pod oknami młode meżatki i na przywitanie śpiewają rozmaite pieśni. Bywają też i inne figle, mniej drażliwe, tak naprzykład żony golą mężów patykami, niby brzytwa (prw. § 84), w rozmaity sposób zmuszają młodego do okupu, a dziwnem jest to, że jeżeli we wsi jest jaki półidyota, to go zapraszają na uczte i jego kosztem się bawią – zupełne przeciwieństwo z tem, co widzimy na Wschodzie u Wielkorosyan, gdzie przebycie takiego nieszczęśliwego na wesele jest uważanem za wielkie szczęście. Jest także wyłączny taniec weselny, przy którym obecne kobiety trzymają w rękach drzewka z zapalonemi świeczkami, jakie bywają w użyciu na Boże Narodzenie. Wszyscy tańczą z kolei z panna młoda, a młody maż tańczy ostatni. Ostatecznie obie słonki prowadzą młodę do łożnicy, uczą ją słać łoże i tem się kończy ich czynność. To się rozumie, że młodzież zakrada sie do komory i wyciąga ćwieczki z łóżka, by młodemu państwu zrobić niespodziankę, właśnie w tej chwili,

gdy oni sobie wszelkiej niespodzianki jak najmniej życzą. Na drugi dzień idą weselnicy patrzyć, czy łoże jest bardzo zmierzwione; najczęściej robią to tylko kobiety i wtedy dopiero czepią panię młodą. W najbliższą niedzielę pani młoda idzie w czepcu do kościoła — pan młody zaś i drużbowie zachowują jeszcze swe zielone bukiety. (R. Dur. 175, 176, 178, 182, 187 — Vac. 81 — Vyk. 106. Wyk. 82).

## ŻMUDŹ i ŁOTWA.

§ 207. Muszę zaznaczyć, iż zebranie nawet skapego materyalu do napisania tego rozdziała było rzeczą trudną. Do dziś, mówiąc ogólnie, jeszcze nie wielu zajmuje sie ludoznawstwem; a cóż dopiero mówić o zakatku, gdzieś tam na boku od wielkich dróg, lub o ludzie w większości przygniecionym od wieków przez obcy a despotyczny element germański. Ten wzgląd zapewne tłumaczy jeszcze jeden objaw, który jak zagadkowe pytanie staje przed tym, który się bliżej miejscowym zwyczajom przypatrzy. Żmudź i Łotwa leży w zakatku między Baltykiem i odnoga Rygi ze strony zachodniej i północnej, a między wysoczyzna przybałtycką okrytą jeziorami ze strony południowej i wschodniej. Zdawałoby się, iż takie zasunięcie kraju w katek winno było wyrobić konserwatyzm niezwykły, że tu wszelki rytuał obyczajowy winien być w takim stosunku do staroindyjskiego, jak język Żmudzi jest blizkim językowi ksiąg Wedy. Wszystkie te domniemania zawodza najzupełniej. Z obyczajów weselnych Żmudzi wieje taka trzeżwość, jak z zachodnio-słowiańskich. Trzeba dodać uwage, że temu wszystkiemu może jest wina ten wielki brak materyału, który dotad istnieje. Do zebrania bowiem takowego nie dość tylko znajomości miejscowego języka, ale nadto ten zbieracz powinien znać wogóle studya ludoznawcze, by nie uronić faktów na pozór błahych a czesto dziwacznych lub nie zrozumiałych. Jeżeli w przyszłości znajdzie się kilka takich szczegółowych i z rozmaitych okolic opisów wesela Żmudzi i Łotwy, może wtedy wyjdą na jaw momenta, o których dotąd nie wiemy. Jestem przekonany, że tak będzie, bowiem i w tym szczupłym materyale, jaki posiadam, znajduję kilka punktów charakteru niezwykle archaicznego.

§ 208. Już wśród miłośnych wróżb spotykamy jeden taki fragment wedle słów piosnki żmudzkiej. "Wosk lałam stopiony na wode zdrojowa i biłam pokłony przy wiaderku głowa. Trzy razy skoczyłam, trzy krzyże zrobiłam, w dłoń klaszczac wesoło, obiegłam wokoło. Oj wodo zdrojowa! pokaż że dziewczynie, co dla niej się chowa w tej-wiadra głębinie? Sarniatka, kogutki i piesek malutki, kot, głowa szczupaka; brak tylko chłopaka". Bardzo dobra jest wróżba dla chłopaka a względnie wogóle dla mającego się zawrzeć małżeństwa, jeżeli weże domowe nie powstaja z sykiem na przybyłego w zaloty chłopaka. Jedna i druga wróżba wiaże sie ściśle z systemem najstarszych wierzeń na Żmudzi. - Gdy rodzina chce zaznaczyć, że oto córka domu jest na wydaniu, naówczas na żerdzi przed domem jest zawieszony wianek lub koło od wozu. To koło nie oznacza, że jest kogoś wywieźć z domu, jak powiada Glogier, to dzisiejsze trzeźwe tłumaczenie, lecz to koło jest symbolem słońca; widzieliśmy przy chacie weselnej słonka (§ - 120), widzieliśmy je przy kościołach średniowiecznych, więc to się rozumie, iż na zapowiedź tego, że wtej chacie może być wesele, służy także kolo - slonko. (G-52, 53, 57, 62).

§ 209. Bardzo praktycznym jest zwyczaj, że młody ma prawo cały miesiąc przychodzić przypatrywać się dziewczynie. Jeżeli się zdecydował oświadczyć, to przybywa z dziewosłębem, dzbankiem piwa i kubkiem. Grzeczność nie pozwala odmówić wspólnego wypicia, ale jeżeli domowi wypróżniony dzban napełniają natychmiast swoim piwem, to sprawa przegrana i trzeba odejść z niczem. Jeżeli tego nie było, to swat zostawia naczynie, w którem był przyniósł napitek i odchodzi. Do trzech dni wolno jeszcze rodzinie mło-

dei odesłać młodemu to naczynie na znak odmowy. Gdv młody z dziewosłebem przybywa po raz drugi na tak zwane zapoiny, toć wtedy młodzi siedzą już naprzeciw siebie a na zakończenie młoda bukiecik ruty owiniety w płótno wrecza młodemu, by zaniosł swej matce. — Gdy wreszcie dzień zaręczyn przyjdzie, naówczas młoda już młodemu daje bukiet z ruty w chusteczce, on go przypina do boku, a chusteczke chowa. Wtedy również mieniają się pierścionkami, całują się przed wszystkimi, piją z jednego kieliszka, a na zakończenie młody przykleka przed rodzicami i darowuje młodej chustke na szyje. Od tej chwili aż do slubu młoda zawsze chodzi w wieńcu, a w towarzystwie drużki zwanej żartobliwie "ogonem". Na pierwszą zapowiedź nie idzie do kościoła, na drugiej i trzeciej powinna być. We czwartek przed weselem, które bywa we wtorek, młody przysyła podarki młodej a tak u niego, jak i u niej zgromadzają się dziewczeta, by wiązać rózgę weselną, która musi być trójramienna, stroja zaś te gałaż we wstęgi i dzwoneczki. Śpiewy przy tem są bardzo tęskne, czasem prawdziwie piękne, jak n. p. "Rwałam rute, rwałam miete, rwałam i lilie: rwałam razem dni me młode, jak ruta zielone". Sa też zapowiadające nie dobrą dolę: "nie troszcz się siostrzyczko, umyjesz łzami liczko", "płowy warkocz ci rozczesze chłopak paznogciami". — "Szwagierki cię wystroją złośliwemi słowy". "Mąż koszulkę ci wypierze na twych białych plecach". (WS. VII 446 - 452).

§ 210. Potem tak ze strony jego, jak i jej idą po wsi drużbowie z zaprosinami, często bardzo wjeżdżając do izby konno, ku czemu konie ustrojone są przez chłopaków. W przemowach wysłańców spotykamy dwa punkta niezmiernie ważne. "Najpierw chwałę daje Panu Bogu, Stwórcy nieba i ziemi i temu domowi i tego domu założycielowi i założycielce i temu stołowi, jako ołtarzowi, świętą gromnicą oświeconemu". Tu więc mamy jak najjawniej wypowiedzianem, czem jest stół — zapomniany ołtarz domowych bogów a wraz z tem staje przed

nami jasno cały szereg praktyk związanych ze stołem: kładzenie chlebów na rogach stołu, całowanie go, klękanie przed nim, toczenie wianka po nim, toczenie chleba po nim, obchodzenie go po trzykroć a w końcu trzymanie się młodej obu rękami za stół, od którego ją przemocą odrywa mąż. Tak samo domowej kapłanki, matki trzyma się narzeczona w Rzymie, tak samo domowego ołtarza trzyma się Greczynka i tak samo trzeba je gwałtem odciągać (§§ 103, 257, 273). I znowu spotykamy przy tym ołtarzu w czasie wesela gromnicę, świecę umarłych t. j. przyrównanie ślubu do śmierci (§ 101) (WS. VII 453—456).

§ 211. Drugi punkt w przemowach posłów niezmiernie ważny jest ten. Poseł młodego powiada: "Jestem przyslany od tego młodzieńca, zielo nego dziw-drzewa", a jej poseł mówi: "Róża zaręczyła się z młodym młodzianem, zielonem dziw-drzewem". — Zwracałem już pare razy uwagę na to, że symbolem młodej jest weselne ciasto, młodego zaś owe drzewko zawsze zielone i że bardzo czesto lud w swoich pojęciach utożsamia te przedmioty z temi osobami. Ta sprawa staje nam zupełnie jasno, jeżeli te wyrażenia sie posłów o młodym zestawimy ze znanemi skad inad faktami czci drzew i roślinności i ich utożsamienia z ludźmi. Wedle pewnego podania litewskiego ludzie i półbogowie powstają z roślin i drzew i często w nie się przeistaczaja. Drzewa bywają wcieleniem bogów lub sobowtórami ludzi, a co najmniej, los i życie człowieka jest nierozdzielne od życia jego drzewa. (Dr. Brosow August, Ueber Baumverehrung. Wald u. Feldkulte der littauischen Völkergruppe. Königsberg 1887 4% str. 6, 13). Jest to jeden z przejawów panteizmu, który jest główną zasadą mythologij wszystkich ludów naszego plemienia, a który idzie ze swego głównego źródła w Indyach, więc też u wszystkich tych narodów w starożytności i dniu dzisiejszym mamy tego niezatarte ślady (Mannhardt Wilh. 1) Der Baumkultus der Germanen und ihrer Nachbarstämme — Berlin 1875. 2) Antike Wald- und Feldkulte aus nordeuropeischer Ueberlieferung erläutert — Berlin 1877).

§ 212. W ostatnim tygodniu przed ślubem młodzi ida do spowiedzi i młody płaci za ślub. Potem młody umawia sie z rodzicami młodej, w jakim orszaku ma przybyć; jest bowiem w zwyczaju, że orszak młodej powinien być dwa razy większy od orszaku młodego. Drużbów powinno być najmniej czterech a najwiecej dwudziestu. Ślub bywa zwykle w niedzielę. Młody ze swem otoczeniem przybywa bardzo rano do młodej, jednakże dziewczeta we drzwiach nie dopuszczają mu wstępu, po targach zostaje wpuszczony, ale młodej nie zastaje w głównej izbie, siada więc wraz z towarzyszami za stół a swat z butelką wódki idzie szukać młodej. Pan młody siedzi za stołem w czapce, zwykle uszatej. Swat znajduje młoda albo w izbie naprzeciwko, albo w swirnie w otoczeniu drużek, najczęściej czterech, wszystkie zaś sa nakryte chustkami. Swat stara się poznać młode, bierze jedna z nich i prowadzi z soba. Ta, idac płacze, aż w końcu powiada jakiś żart, który przekonuje swata o myłce. On musi wrócić i brać druga, trzecią, aż pokąd nie trafi na młodę, która płacze także, ale nie żartuje. Czasami te chuste, pod która siedzi młoda nazywają baldachimem. (Por. §§ 165, 129, 309). Swat, przyprowadziwszy ja do izby, gdzie siedzi młody, poczyna pieśń "Maryo! bądź pozdrowiona", a prowadząc młodę "za słońcem", sadza ją za stołem przy młodym, który ją całuje wobec wszystkich. Następuje zamiana chlebów. Swat młodego kładzie na stół pieróg owinięty w stan płótna (3 łokcie). Matka jej zabiera to a natomiast kładzie swój pieróg i swoje płótno. W tym czasie mniej więcej jest spiewaną pieśń o matce lub ojcu, jeżeli już nie żyją, niemal dosłownie takaż sama, jak na całej Polsce i Rusi, tylko w innym języku opowiadająca, jak proszą Boga, by ich puścił obaczyć ich dziecko. Potem bywa przekaska, pan młody siada na koń, młoda, płacząc głośno, żegna się z rodzicami, siada na wóz razem ze swoją swacią i jada do kościoła. (WS VII, 461, 471—477, XI 462, Iuc. 263).

§ 213. W kościele młoda klęka przed oltarzem wśród drużek, a za niemi klęczy swacia w czapce nakrytej chu-

stka, mając pod pachą pieróg albo korowaj owinięty płótnem. Ta czapka i chustka to oznaki godności swaci, z któremi sie nie rozstaje przez całe wesele. Gdy ksiądz zaintonuje "veni creator", swacia ściele przy kracie stan płótna, który trzymała pod pachą, a na kraju kładzie dla księdza ten pieróg, który miała w tem płótnie. Po ślubie bracia młodego odprowadzają młodę aż do gospody, gdzie się schodzi młodzież i poczynają się tańce, w których młoda bierze wprawdzie udział, ale bardzo poważnie. Muzyka nie jest rzeczą konieczna, umieja się dobrze wytańczyć i zabawić przy ogólnym śpiewie, a tańczą bardzo ochoczo i szybko, to też zwalenie się na ziemię nie jest rzeczą rzadką. W końcu młoda wraca do rodziców i tylko dwaj bracia młodego, którzy ja od ślubu odprowadzali, ida z nią, jako przyboczna straż, pilnując, by się nie skryła, gdy nazajutrz pan młody przyjedzie po nia.

§ 214. Na drugi dzień popołudniu zbierają się u młodego przyjaciele i swatowie, robiąc przygotowania do jazdy po młodę. Dziewki robią laseczkę na mały łokieć długą, oplatają takową zieloną rutą, pośrodku przewiązują maleńkim recznikiem, nawiązują kilka wstęg kolorowych i na wierzchołek laseczki wsuwają wieniec z ruty spleciony. Potem siadają na wozy, z których jeden przeznaczony jest na przewóz posagu młodej a na głównym wozie siedzi młody ze swacią okryci prześcieradłem. Swatów bywa zwykle trzech. Starszy swat, mąż swaci młodego, jest głównym przewódzca całego wesela; drugim jest ten, który z młodym chodził w zaloty, zwą go czasem marszałkiem; trzeci zaś, najmłodszy, niesie owa laseczke z wieńcem, a obowiązkiem jego jest prawić oracye przy wejściu do domu młodej i przy jej pokrywaniu. Swache młodego zwa "czepiącą", a swache młodej "kościelną", ona w domu młodej rozporządza się tylko do czasu, pokad nie przybędzie swacha młodego. (WS. VII, 483).

§ 215. Gdy młody ze swoją gromadą przybędzie do wsi, w której mieszka młoda, toć nie jedzie zaraz do niej,

ale czeka na przybycie swoich braci, którzy młode odprowadzili do domu jej rodziców. Wysyłają następnie owego swata z laseczką, by uprosił dla nich nocleg. Swat wszedłszy, kłania się najpierw ojcu młodej od ojca młodego, matce od matki a swasze od swaci młodego. Klania się też narzeczonej, aczkolwiek jej w izbie nie ma. Potem poczyna oracye, ale ilekroć omyli się, to go ojciec młodej napędza, radzac, by pierwej pomyślał o tem, co ma powiedzieć, i to się powtarza kilka razy. Nareszcie zgadza sie na nocleg, wtedy przybyli odpowiadają głośnym okrzykiem i wracają do swoich z ta wieścia. Pada kilka strzałów i orszak mlodego wieżdża w dziedziniec młodej. Swacia młodej z jej matka wychodzą z flaszką wódki gotowanej z miodem, częstują się wzajemnie, a potem wchodza do izby, gdzie już przygotowano stoły. Jest ich zwykle trzy. Swacia na każdym kładzie pieróg, siada na pierwszem miejscu w końcu stołu i po prawei sadzi młodego.

§ 216. Wchodzą dziewczęta z izby naprzeciwko i, stajac na progu zwykle po dwie, poczynają piosnkami łajać młodego, jego swacie i swatów. W tym czasie młoda, dowiedziawszy się, iż przybył młody, przestaje tańczyć i wchodzi do izby przeciwległej z drużkami, które ja sadzają na dzieży z chleba i, splatając włosy w jeden warkocz, natykaja doń ogromna ilość szpilek, by trudniej było rozpleść. Potem ojciec wprowadza młodę do izby, na stronie stawia mały stoliczek i przy nim wśród drużek sadzają młodę płaczącą i narzekającą, że ją rodzice przy tym stoliku posadzili. Oczywiście ojciec przychodzi ja pocieszyć i kładzie rubla, toż samo matka, a za ich przykładem reszta weselników obdarza także młodę. Gdy to się skończy, swacia młodego i starszy swat zbliżają się do młodej, niosąc dla niej czapkę, do której wciśnięty jest środek namitki długiej zwykle 4 łokcie, a z cienkiego, białego płótna. Z tem staja przed młodą, mając między sobą owego młodego swata z laseczką, za młodą zaś na ławie staje rzeczywisty, czy przybrany brat pana młodego z poduszka, na której swacia z młodym je-

chała. Młody swat z laseczką w reku rozpoczyna oracyę, wciąż kłaniając się młodej ową laseczką, ale powinien być bacznym, by młoda wieńca z laseczki nie zerwała i nie rzuciła na piec, albo pod ławę. Gdy ktoś ze strony młodej odpowie na te oracye, wtedy on wieniec z laseczki zdejmuje, kładzie na talerz, podaje go młodej a w zamian dostaje jej wieniec. W jednej z oracyj widzimy w naiwnej formie wyrażoną wiarę w uczestnictwo Boga w zawieranem małżeństwie... "a gdy ten młodzian jechał, zoczył lewandowy ogródek. W nim rosło boże drzewko, na niem była gałązka złota, a na niej szczebiotało ptasze, lecz nie ptasze a tylko sam Pan Bóg przemawiał z nieba i pytał sługi młodzieńca, kto zasiał owa rutę zieloną?" W niektórych okolicach ta zamiana wieńców jest przed samym ślubem. Na hasło dane przez ojca młodej drużka zdejmuje wieniec młodej i chowa, by go oddać bratu młodego, który w tej chwili klęka na poduszce za nią i poczyna rozplatać warkocz, co mu sporo nie idzie, raz dlatego, że w warkocz natkano pełno szpilek, a powtóre, że drużki, stojąc wokoło, lub tańcząc, biją łyżkami, lub gałązkami po rękach rozplatającego, a i sama młoda zakłada rece za głowe, bywa więc nieraz targanina za warkocz wcale niedyskretna. Ostatecznie, gdy warkocz już rozpleciony, wtedy starszy swat przytrzymuje rece młodej, by się nie przeciwiła, a swacia młodego wkłada na jej głowę czapkę wraz z namitką. Skoro ta raz była na głowie, już jej zrucać nie wolno. Środek namitki pokrywa głowe i zwiesza się na oczy, zaś długie końce są skrzyżowane na piersiach i spięte srebrną sprzążką. — Wtedy orszak młodego wykrzykuje "nasza! nasza!" - drużki zaś aresztują tego, który rozplatał warkocz i każą mu się wykupić. W innych okolicach oczepiny są w domu młodego po przyjeżdzie do niego młodej. Swacia kładzie na stoliczku czapkę rogatą, białą, a namitkę wkłada do niej tak, by przednią częścią zakrywała oczy i tak nią pokrywa głowę młodej, w prawą rękę wsuwa gromnicę, w lewą białą chustkę i tak ida do świetlicy, śpiewając: "Maryo bądź pochwalona". Czepienie odbywa się zwykle w świronku, z którego droga

do świetlicy jest usłana słoma. Na środku podwórza spotyka idacych ze swironka godowników teść z dzbanem piwa i sola u samych zaś drzwi chaty jest koło owinięte w słomę a urządzone tak, że można go kręcić, przez co słoma zanurza się w wodzie ustawionej pod kołem a następnie kropi wszystkich przechodzacych z wyjatkiem tylko panny młodej. W izbie swacia prowadzi ja do chleba, sama go całuje i jej każe ucałować, poczem wszyscy to robia. Gdy swacia wiezie młoda do młodego, to bierze z soba małego synka, który w ciagu całego ceremoniału oczepin siedzi na poduszce przygotowanej na siedzenie dla młodei. Gdy obecnie młoda jest wprowadzona do świetlicy, to spędzają chłopaka z poduszki i sadzają na niej młode. Tymczasem dają wieczerze, przy której młodzi siedzą, ale nie jedzą. Po wieczerzy wyprowadzają ich do swirna, lub do przeciwległej izby, gdzie swacia zawiązuje młodej namitke tak, jak ona ja nosić powinna i rozchodza się spać. Rytualne pokładziny niemal wyszły z użycia. (WS VII-478, 485 - Kam. 214 - Iuc. 266).

§ 217. Nazajutrz rano wszyscy bawią się wedle woli. Obiad jedzą wspólnie wraz z młodymi. Pod wieczór poczynają przewozić posag panny młodej, przy czem matka lub siostry młodej sprzeciwiają się wynoszeniu skrzyń, pokad nie będą opłacone. -- Dawniej matka kładła na każdego konia po reczniku, jako podarek dla furmanów. przestrzegano bardzo, by przy wynoszeniu rzeczy nie uderzono niemi o prog izby. Nadto staraja się pochwycić łopate do wsadzania chleba, miotłę do pieca, pogrzebacz a także koguta lub kurę, albo jaki klucz. Na wóz siadają drużki i, gdy wóz wyjedzie za domu zagrode, wtedy drużki potad nie złażą z wozu, pokąd nie będą obdarowane – poczem ida do domu, bo ich rola skończona. Bracia młodego, przywiozłszy posag do jego domu, ściela tam łóżko, kłada się do niego, wygrzewając takowe i czekają przybycia młodej. W domu młodej, po wysłaniu jej posagu, jest mała pożegnalna uczta na szcześliwa droge, poczem, gdy dane jest hasło do wyjścia, młoda poczyna płakać i opierać się tak, że ją trzeba

koniecznie wynieść (prw. § 203, 210, 256, 272), przyczem ona z całych sił czepia się drzwi i broni się, w końcu ulega, ją sadzają na wóz obok młodego na poduszce. Młoda żegna z płaczem rodziców, mówiąc, iż tylko zimny kamień zostawia im na swojem miejscu. Młody, młoda i swacia siadają na jednym wozie i okrywają się razem ogromnem prześcieradłem a to dlatego, by jaki czarownik im nie zaszkodził. Inni weselnicy sadowią się na wozach, gdzie mogą, i tak ruszają w drogę. (WS VII 478—482 — Iuc —275, Kam. 214).

§ 218. Gdy przyjadą do domu młodego, rodzice jego wychodzą na spotkanie i wraz z obiema swachami i ich mężami prowadzą młodych do swirna, tam się częstują przekaska i napitkiem, namaszczają im usta miodem (G. 265), poczem pozostawiają ich ze swachami. Te każą młodym rozehrać się do koszuli i iść do łóżka; jeżeli nie chcą, to swachy przemoca rozbierają. Na drugi dzień rano młodzież tuż obok noclegu młodych poczyna młócić lub szczekać, jak psy gończe, lub w inny sposób hałasuje, starając się zbudzić młodych. Drużba przywozi swachy z wielką paradą i, gdy one z muzykantem przyjdą do młodych, to już ich zastają ubranych. Matka przynosi im wody do umycia się, za co syn matce płaci, potem stare kobiety starają się naocznie przekonać, czy młoda dochowała panieństwa (Iuc. 283), a ona zaś poczyna teraz rozdawać podarki rodzinie młodego. Potem wiodą ich do izby, a w drodze swacha młodego każe jej dotknać się pogrzebacza w piecu i miotły, mówiąc: "pilnuj ich, broń się niemi, a nikt ci nie da rady". Zestawmy to ze słowami St. Augustyna: "Sylvan jest wrogiem małżeństwu, matce i wszelkiemu porodowi. Siekierą, miotłą i makohonem starają się walczyć przeciw niemu, bo to są tria signa culturae" (Bachoffen Mutterrecht, 13—Żm. M. § 176) (Prw. § 74, 113, 205). Świetlica jest już uprzątniętą przez tych, którzy przywieżli posag, stoły są zasłane obrusami przywiezionemi przez młodę. Brat młodej wbija w ścianę kołki drewniane, bijąc brzęczącym orczykiem w dłuto ustawia na nich 3 lub 9 świec, które młoda z sobą przywiozła od rodziców, zapala je i przy każdej świecy wiesza nowy recznik. Młoda, wszedłszy do izby, zawiesza także swój ręcznik na kołku i siada koło męża. Po jedzeniu tańczy całe towarzystwo wedle woli i checi. Przy tej uczcie najczęściej bywa podział korowaja. Na Żmudzi jest to duży bochen chleba z krzyżami na wierzchu, pofarbowany krażkami burakowemi na wszystkie strony, leży przez całą szerokość stołu, przez cały czas wesela. Swacia w danej chwili podprowadza do niego młode, mówiąc: "Pilnuj tego chleba, by ci go nigdy nie brakło, pilnuj rozczynu, pilnuj żaru!" a młoda odpowiada: "daj Boże, abym mełła, abym głodu nie doznała" potem całuje chleb, a za nią wszyscy godownicy. Po pierwszej tej uczcie u państwa młodych, u synowej wychodzi ona na środek, obchodzi izbe wokoło, pije miód lub wino, wylewając cześć na góre, na belki sufitu, potem tańczy trzy razy z młodym wokoło, całują się i siadają za stół, bo teraz nastąpi podział korowaja. Brat młodej wnosi ze swironka na głowie korowaj poobtykany ruta z 3 czy 9 zapalonemi świeczkami. Przed niosącym swacia z młoda tańcza po izbie, czasami sam brat tańczy z korowajem na głowie a w towarzystwie marszałka ze świecą. Potem stawią korowaj na stole, zapalają świeczki i czekają aż pokad nie zgasna, młoda czasem poprzednio gasi. Teraz swat młodej poczyna krajać, teść wskazuje, komu trzeba podać marszałek świeci, a brat młodej wywołuje i nosi. Gdy przyjdzie kolej na siostrę, wywołuje ją już nowem imieniem, z chlebem przynosi miód, lub wino i mówi: "proszę przyjąć żytnią krew i kłos pszenny". Wieczorem, ściśle we 24 godzin po przyjeżdzie wolno swachom i ich mężom odjechać, tylko bracia młodej dla jej pociechy pozostają jeszcze u niej do dnia następnego, gdy jest dany obiad t. z. sasiedzki, po którym i bracia, obdarowawszy siostrę, odjeżdżają. W tydzień a najdalej w trzy tygodnie po weselu, ojciec młodej zaprasza ją do siebie z mężem i na obiedzie sąsiedzkim mówi, co daje w posagu. Sasiedzi potroche dokładaja. Jeszcze na pierwszą kucię i na pierwsze zapusty ojciec powinien zaprosić do siebie zięcia z córką, za co zięć wywzajemnia się w czasie jemu dogodnym.

§ 219. Trzeba tu jeszcze podać kilka szczegółów, jakie nas doszły w opisach starego pogańskiego rytuału, a które tu i ówdzie do dziś jeszcze choć w części pozostały. Dziewczyna z towarzyszkami opłakiwała swe przejście do innego stanu, poczem przychodził obrzęd porwania z wiedzą i wolą tak jej, jakoteż rodziców. W umówiona chwile ona wychodziła za izbę, tam ją rzucano na wóz i pędzono co siły (prw. § 94, 161, 219). Na polowie drogi spotykał ja również pędem wysłaniec młodego, w jednej rece miał płonaca żagiew w drugiej kubek piwa. Obchodził wóz trzy razy, mówiąc młodej: "Oto jest ogień święty! nie płacz! jakeś strzegła go u rodziców z pilnością, tak też i u nas strzedz będziesz" - dawał jej napić się piwa i pędził co siły napowrót. Wożnica za nim pędził a, gdy się zbliżał do izby, cały orszak wołał: "woźnica przybywa! wożnica przybywa". W izbie był przygotowany stolek zasłany recznikiem. Wożnica w całym pedzie wstrzymywał konie, wpadał do izby, wyskakiwał na stołek i jeżeli zręcznie, to zabierał recznik, w razie przeciwnym napędzano go ze śmiechem. To robi do dziś w Wiłkomierskiem jeden z drużbów. (Kam. 214). Wprowadziwszy do izby panie młodą, sadzano ja na tym stołku, lub na przewróconej dzieży i poczynał się przedślubny obrzęd postrzyżyn, praktykowany również do dziś w Wiłkomierskiem. Przystępują wybrani z najpoważniejszych gości, ojciec i matka zastrzygani, dawniej oczywiście kapłan i jakaś starsza kobieta z rodziny. On ma w reku świece, ona obrączke. Przez te obrączke kobieta przewleka pasmo włosów w czterech miejscach – nad skroniami, nad czołem i z tyłu głowy a mężczyzna za każdym razem je podpala. (Prw. § 65). Potem młodę oprowadzano trzy razy w około ognia, sadzano na stołku przed ogniskiem i myto jej nogi (prw. § 129, 202, 226) a ta woda skrapiano obecnych, domowy sprzet, bydło i łoże małżeńskie. Następnie strojono młodę, zawiązywano jej oczy, tak prowadzono ją przez cały dom a ona każde drzwi uderzała noga, niby chcąc

je otworzyć. Kapłan dawał młodym pić z jednej czary, którą następnie rzucał im pod nogi a nowożeniec ją deptał. Przed samem wprowadzeniem do łożnicy ucinano młodej włosy, a chór śpiewał: "dziewczynę, gdy przywiedziesz, to cząstka twego ciała, lecz gdy chłopca powijesz, panieństwoś postradała". I rzeczywiście ta wiara ludowa do dziś jest silną, kobieta nosi wieniec aż do powicia chłopca. Dużo jeszcze opisanych tu zwyczajów można bodaj w okruchach spotkać. (Narb. 336, 339—343).

## WIELKOROSYA.

§ 220. Niezwykle ciekawy widok nam przedstawia kraj na wschod od Rusi i Białorusi. Niech mi wolno ten rozdział rozpocząć słowami znakomitego znawcy tego kraju, profesora charkowskiego uniwersytetu, Mikolaja Sumcowa. Oto, co on pisze w dwóch swoich rozprawach a) Religiozno mificzeskoje znaczenje małoruskoj swad'by. Kiewskaja starina 1885 goda, str. 11 i b) Chleb w obriadach i pieśniach. Charkow 1885 goda, str. 57). "Wesele w Wielkorosyi nie jest wcale przejawem typowym, charakterystycznym powszechnego bytu wielkoruskiego narodu. Można mówić o weselu na Białorusi i Rusi, w Serbii czy w Polsce, lecz o rosyjskiem weselu niemal mowy być nie może. Pod względem naukowym trzeba stanowczo odróżnić wesele środkowych i zachodnich gubernij Rosyi i jej gubernij północnych i północno-wschodnich. Miedzy niemi mało pokrewieństwa, pierwsze bardzo podobne do wesela Bółgarów i Serbów a szczególnie Rusinów tak, że nikt nie może się oprzeć myśli, że one pochodzą z jedynego prasłowiańskiego źródła. W środkowej Rosyi tak samo, jak na Rusi, jest w użyciu weselny, obrzędowy chleb i nawet tę samą nazwę nosi, a jest spora liczba pieśni o tym chlebie. Natomiast północna i północno-wschodnia Rosya przedstawia w tym względzie coś wyłącznego, czego się nie spotyka w całej Słowiańszczyżnie. W guberniach Archangielska, Permy, Wiatki wesele, jego obrzedy i pieśni są wyłącznego charakteru. W ustroju i tonie północno-rosyjskiego wesela tkwi coś surowego, szorstkiego i płaczliwego. Nie słychać tam wesołych, jasnych śpiewów; "wycie" narzeczonej i jej drużek napełnia dom weselnej uczty. Narzeczona czołga się wprost u nog swoich krewnych, ze łzami często nieudanemi. błagając, by jej nie oddawali na obczyznę. Pierwszą rolę na weselu gra czarownik, często w charakterze starszego drużby tak w środkowej Rosyi, jakoteż i na Donie. Wszyscy się go boja, staraja się go ułaskawić podarkami i poczęstunkiem. Czarownik ten czesto "nadaje ton całemu weselu" i rzadzi despotycznie nowożeńcami i zgromadzeniem. On dopełnia jakichś tajemniczych obrządków z wodą, żarem i popiołem, coś szepce nad progiem, zaglada do pieca, bije knutem po wegłach izby. Prostoduszni ze zgrozą patrzą na to wszystko, czując obecność demonicznej siły, którą w katach ciemnych izby trzeba zaklęciem zwiazać. Obrzedowy chleb weselny w północnej Rosyi ma rolę zupełnie drugorzędną. Najczęściej ma on tylko prawne znaczenie. W pieśniach długich, bez polotu, płaczliwych nie ma mowy o chlebie". "Daleko ważniejsza role gra łażnia". W innem znowu piśmie mówi: "znachor opatruje wszystkie kąty, progi, poi zaczarowaną wodą, okręca stół, rzuca klucz pod próg, opatruje miotły, wiąże snopy do łożnicy i t. p." (O swadiebnych obriadach preimuszczestwienno Ruskich - Charkow 1881 god., str. 169 - tamże str. 1). W temże piśmie mamy także jedną ważną wiadomość, że w wielu okolicach n. p. w gub. Jarosławskiej zdarza się, iż "wsie oddalone od siebie o parę tylko wiorst, miewaja różne rytuały weselne".

§ 221. Jeżeli te świadectwa znawcy tych krajów porównamy z innymi faktami historycznymi, to sprawa nam się rozjaśni choć po trochę. Jeżeli się cofniemy nawet nie dalej jak do X wieku, to widzimy, iż w tych guberniach, które Sumcow zowie średniorosyjskiemi, t. j. Moskwy, Tuły, Penzy, Tambowa, Kostromy, Jarosławia, Saratowa, a już nie mówiąc o północnych i północno-wschodnich, siedzi ludność nie słowiańska, ale finougrijska, jak Mordwa, Meszczera, Perm (do dziś mówiąca wyłącznym dialektem. Sich-Revue V, 427),

Czud, Bolgary i t. d., cała ta okolica, mówiaca dziś z małymi wyjatkami językiem słowiańskim, to zdobycz Słowian z nad Dniepru, Niemna i Dźwiny, w ich pochodzie nie rzadko wojennym a stale kolonizacyjnym, niemniej pod opieka książąt słowiańskich, potomków Ruryka. Jaki proces ethnograficzny odbywał się w czasie tego pochodu? Jak wszędzie i zawsze w owych czasach fizycznej przemocy. Mężczyżni gineli w wojnie czy niewoli, kobiety ich szły także w niewolę, lecz przeważnie jako nałożnice, same bez praw, ale ich dzieci, szczególnie chłopcy, niewiele się różnili w owych czasach prawnie od dzieci prawego łoża; a i matki ich od chwili dania ich na świat zyskiwały więcej praw w chacie słowiańskiego kolonisty. Panująca religia u Finougrów był Szamanizm, religia strachu przed grożnem, nie rzadko krwiożerczem bóstwem, u którego pokorna modlitwa była bez znaczenia, a czasami tylko działały zaklęcia i przeklęcia, szczególnie jeżeli takowe rzucał z całą siłą wyjątkowy człowiek-czarownik. Otóż w owej chacie słowiańskiego kolonisty spotkały się dwojakie bostwa: nasze łagodne, do których każdy ojciec rodziny miał przystęp, bo był ich kapłanem i bóstwa straszne miejscowych plemion, do których tylko wołchwy i kołduny umieli się zbliżyć i wstrzymać ich sroga, bezlitośną rękę. Tradycye jednych przechowywała Słowianka, tradycye drugich Finka. Patrzmy się, co dziś jeszcze robi kołdun na weselu w Wielkorosyi. Zamawia wodę, ogień i żar - progi, pokutie i pieczysko, okręca stół, opatruje miotłę, wiąże snopy łożnicy. Czyż nie widzimy, że to oszust wlazł do słowiańskiej chaty i, jak każdy oszust, sprytny i ostrożny nie swego, obcego nie wniósł, boby to mogło go narazić, ale na wszystko, co było w tej chacie świętego, położył swoją rękę, pozornie tylko usłużną, ale w rzeczywistości despotyczną przez zabobonny lęk. I w Słowiańszczyźnie byli i do dziś istnieją czarodzieje, ale to sa ludzie wyjatkowi, najczęściej po za obrębem społeczeństwa żyjący, do których w wyjątkowych razach biegną ludzie, szukając porady, bardzo rzadko ze strachem, częściej w religijnym lęku a nie rzadko z uwielbieniem. Ale kołdun wielkorosyjski to jednostka społeczna nie małej wagi. Dziś on już bardzo osamotniały, ale weżmy stare kroniki Rosyi (Sacharew. Skazanja ruskoho naroda. S. Pieterburg, 1885 goda, I, str. 1—16), a obaczymy tam całe gromady takich kołdunów i wołchwów, przeciwko którym ówczesne duchowieństwo walczy klątwami i wszelką władzą jemu dostępną, niestety! nie zawsze skutecznie.

§ 222. To się rozumie, iż w stosunku do siły kolonizacyi słowiańskiej pozostawały silniejszemi lub słabły tradycye fińskougryjskie. Tem się tłumaczy fakt zaznaczony przez Sumcowa, że w środkowych guberniach wesele jest jeszcze zbliżone do wesela na Białorusi i Rusi, ale charakterystyka dla dalszych zaznaczył surowość i szorstkość. To się rozumie samo przez się, jeżeli zważymy, że mieszkańcy środkowych gubernij, to koloniści Słowian, że się tak wyrażę, z pierwszej ręki, a mieszkańcy dalszych gubernij, to z tych kolonistów koloniści już z drugiej reki i względnie miejscowej ludności niesłowiańskiej o wiele słabsi tak liczebnie, jako też i wskutek zmienionych czasów ich kolonizacyi, gdy religia i, co za tem idzie, poczucia ludzkie silniej działały, wskutek czego ani eksterminacya, ani assymilacya nie mogły się dokonywać tak gruntownie, jak dawniej. Jeżeli powiadam, że to były kolonie Słowian, to rozumie się jawnie, iż nie myślę o pochodach nomadów tęskniących za wędrówką, im dalej tem lepiej, lecz o grupie rolników, których te lub owe stosunki z dawnej siedziby wyrwały, kazały im wraz ze wszystkiemi świętościami domu, złożonemi na wozach, ruszyć w podróż, w której oni codzień pytali się, czy to już nie ostatni dzień ich włóczegi, czy to czasami nie ów wolny kawałek ziemi, na której oni już mogą zbudować chatę, wnieść do niej swoje świętości i rozpocząć życie znowu wedle rytuału tej ziemi, z której wyszli? Gdy oto kolonia, co przyszła z Południa, z nad wód środkowego Dniepru, siadła przy kolonii z Zachodu z nad Dźwiny, to cóż bardziej prostego nad to zjawisko, które zaznacza Sumcow w Jarosławskiej gubernii, że "wieś o dwie wiorsty oddalona już ma inny

rytuał weselny"? Jeżeli powiedziałem, że Wielkorosya to koloniści słowiańscy, naówczas z konieczności musze twierdzić, iż wszystkie, a przynajmniej główne punkta rytuału weselnego słowiańskiego winny się na tym obszarze odnaleźć. Że się nie da w Wielkorosyi utworzyć rytuału dla jej wesela, "o którem niemal mówić nie podobna", to nie nie znaczy. W podróży narodów gubią się ich tradycye i wierzenia, ale, co zgubili koloniści w Tule, może nie zgubili koloniści Kostromy; co zapomniano w Saratowie, może nie zapomniano w Wołogdzie (por. § 21, 22). Weżmy cały ten obszar jako niepodzielną jednostkę; tradycyę z Saratowa i tradycyę z Ołoniecka nazwijmy równie wielkorosyjska; nie liczmy się także z tem, czy ten lub ów obyczaj jeszcze istnieje, czy tylko ślady po nim pozostały. Skoro tylko treścią są one sobie blizkie, to zwiążmy je wszystkie razem. Przekonajmy się o wyniku. Wędrówkę jednej tradycyi widzimy doskonale. Na Białorusi wyłączny śpiewak siedzi w danej chwili w czasie wesela na piecu i klaska (chłopajet) dwoma pierogami, bijąc jeden o drugi. Oto rytuał słowiański z nad Dźwiny (Sum. R. M. 18), stad poszły kolonie przez Psków (Sum. Sw. 167) do Archangielska, gdzie także jeden z weselników siedzi na piecu i "chłopajet" pieróg o pieróg (Sum. Chleb 129). A druga kolonia poszła do Jarosławia i tam narzeczona śpiewa: "nie uderzajcie wy połę o połę, nie "chłopajtie" pierog o pierog, nie wysyłajcie mię w obczyznę". Widocznie też, że i tu jeden z obrzędów weselnych odbywał się na piecu, bo jedno z przysłowi powiada: "Kto siedział na piecu, ten już nie cudzy a swój" (Sum. Sw. 137, 189). Otóż widzimy, co się dzieje z ludowemi tradycyami na wędrówkach narodów. Rytualna, przez wyłącznego śpiewaka i to na piecu dopełniana czynność na Białorusi, przechodzi na obyczajowe "chłopanje" pierogami w Pskowie i znów kolonia zaszła gdzieś daleko pod Archangielsk, nie zgubiła rytualnego charakteru, bo dopełniający tej czynności siedzi na piecu. Natomiast bliższa daleko kolonia Jarosławska zgubiła ten rytuał zupełnie i tylko w pieśni i przysłowiu pozostało świadectwo, że on tu istniał.

To bardzo częsty objaw w dziedzinie Folkloru. Przeprowadźmy teraz zestawienie tradycyj. By nie psuć tekstu ciągłem powtarzaniem nazw gubernij, będę je oznaczał jedną lub dwoma literami: Ar = Archangielsk; As = Astrachań; Do = Don; Ja = Jarosław; Je = Jenisiej; Ka = Kaukaz; Kł = Kaługa; Kz = Kazań; Ko = Kostroma; Mo = Moskwa; No = Nowgorod; NN = Niżnij Nowgorod; Oł = Ołonieck; Or = Oreł; On = Oniega; Pz = Penza; Pr = Perma; Ps = Pskow; Ri = Riazań; Sa = Saratow; Su = Suzdal; Tu = Tuła; Tb = Tambow; Tw = Twer; Ur = Ural; Wł = Wołogda; Wi = Wiatka; Włd = Włodzimierz; Wt = Witebsk.

§ 223. Ponieważ "człowiek nieżonaty jest tylko na pół człowiekiem", więc to się rozumie, iż każdy pragnie tego. związku, a dziewczyna, która musi pozostać w roli oczekującej, chce rozmaitemi sposobami dowiedzieć się o swoim losie, lub, o ile można, pomódz sobie w tej sprawie. Dziewczyna wmiata z ulicy do chaty śmiecie, powiadając: "gonie do izby molojców, przybywajcie z cudzych dworów". Ujrzawszy miesiąc na młodziku, dziewczyna okręca się na pięcie prawej nogi i mówi: "Młodziku! okręcaj około mnie chłopców, jak ja się okręcam około ciebie". Dziewczyna nakrywa głowe dzieża i stara się wyjść przez wrota zagrody na ulice; jeżeli trafi, to dobra wróżba (Kz). W wielu miejscach wiją na Kupałę lub Zesłanie Ducha św. wianki, całują się przez nie, rzucają do rzeki i wedle ich pozycyi wróżą o swych małżeńskich zamiarach. Chłopak, któremu się dziewczyna podobała, winien się rzucić do wody i wyciągnąć jej wianek; wtedy godzien jest ożenienia się (Kł). Względnie porozumienia się młodych i rodzin bywa najrozmaiciej. Jest świadectwo z XVII w., że rodzice wówczas uważali za grzech pozostawić wybór narzeczonej woli syna (Wi); a nawet uważano za rzecz nieprzyzwoitą, jeżeli nowożeniec widział swą żonę przed ślubem. I teraz w wielu okolicach wybór dziewczyny zależy od rodziców, w innych jednakże stronach młodzi zmawiają się samowolnie, a rodzice temu się nie przeciwia (Ol, Or, Wl, As, Ja) (Sum. Sw. 25, 27, 32, 33, 43, 46, 81, 84, 189, 195 — Sum Chl. 132).

§ 224. Pzychodzi dzień wysłania swachy czy swata. Swacha, wychodząc z domu, porusza trzy razy stępa a w duszy myśli: "jak się ta stępa nie sprzeciwia, oby tak dziewczyna się nie sprzeciwiała". Porusza też stół, mówiąc: "porusze ja stół, porusze i serdeczna". Przyszedłszy do domu upatrzonej, grzeje ręce przy piecu, zamawiając po cichu: njak ta zatuła się pali, tak niech się dziewczyna pali". W jakiejby to porze nie było, chociażby latem, swacha powinna ręce przyłożyć do pieca, bo po tem domowi poznają, w jakim celu ten gość przybywa. W domu zaś młodego, gdy swache lub swata wyprawiono w poselstwie, rodzice jego grzebią w żarze w piecu, by się poselstwo udało (Oł, Ar, Wi). Swatowie powinni uważać, by szli na swaty w dzień pogodny, a ida zwykle w nocy albo wieczorem. Ida oczywiście z chlebem w ręku. Gdy swat wychodzi z domu w poselstwie, to domowi uderzają go w posladki łopata od chleba. Swat bierze czasami do kieszeni kogucią głowe, lub powijak z głowy zamężnej kobiety, czasami swacha idzie z patelnia w reku (On, Pr, Ar, NN). Swat trzy razy odmyka drzwi do izby, dopiero za trzecim razem wchodzi, stukając piętą, a wszedłszy do izby, stawi się pod maticą (t. j. siostrzanem) i stukając w nią, rozpoczyna swoje poselstwo. Czasami swat staje przy piecu. Domowi zapalają świecę przed obrazami i tu dziewczyna ma prawo wypowiedzieć swą wolę, bo jeżeli zgasi świece, poselstwo swatów nie ma celu. Jeżeli zaś świeca się pali, wtedy swat prosi o pozwolenie przedstawienia młodego, przywołują też i rodziców. Gdy młody ma iść do młodej, to modli się przed obrazami, stojąc obu nogami na patelni. Gdy już zejdą się wszyscy, toczą się umowy i wtedy się odbywa obrzęd uderzania pieroga o pieróg. Ostatecznie ojciec jej i jego podaja sobie rece przez poły, a swat trzy razy przez ich rece przeprowadza pieróg — potem łamie go na pół, jedną połowe daje ojcu jego, drugą ojcu jej. Przy podawaniu rak czasami dzwonia, by uchronić od czarów

(Ja. Oł. Tw. Ko. Je. Sa.). Tu przychodzi obrzęd upowszechniony wszędzie obdarowania swatów i drużbów ręcznikami, a ponieważ od tej chwili dziewczyna jest już narzeczoną, narażoną na wszelkie psoty nieczystych sił, więc jej do obuwia, jako środek ochronny od czarów, daje się kawałek sita. Gdy swaty wyszli już z chaty, wychodzi na środek izby czarownica i głównią żarzącą się robi kręgi na miejscach, gdzie siedzieli swaty, żeby młody od zamiaru nie odstąpił. Od tej chwili dziewczyna już myśli o przygotowaniach do ślubu, wybiera drużki i płaczkę. (Oł. Pr. Tu. Wi. Pz. Or.) (Sum. Sw. 9, 27, 67, 68, 89, 119, 137, 147, 157, 187, 188, 191—193, 205 — Sum. Chl. 133, 135. — Afa. I 40, II 36. Sich. Rev. V 428).

§ 225. Umowa o małżeństwo bywa rozmaicie przeprowadzoną. W niektórych okolicach wieśniak uważa za ubliżenie sobie oddać córkę bez zapłaty. W niektórych pieśniach mówi się wprost, że ojciec przedaje córkę, że bojary oblegli wrota i targuja się o Duniaszę -- byłoby to świadectwem kupowania żon w dawnych czasach, tymczasem inna pieśń ze stron na północ posunietych opowiada, iż ojciec za żadne dary nie chce córki oddać; dopiero, gdy go młodzieniec na wódkę poprosił, oddał mu córkę. To bardzo proste, przedać nie chciał ale przyjacielowi chętnie ją dał. (Ko. Sa. Oł. Arch). Wesela odbywają się zwykle w jesieni – szczególnie około święta Pokrowy (1 października). "Matko Pokrowo! — mówi jedna pieśń – pokryj ziemię śniegiem, a mnie młodą płatkiem, czy mężem". W Wołogdzie jest jeden niezwykły obyczaj. Dziewczęta muszą w jednym dniu wytłuc len, uprzaść i utkać zasłone na obraz Matki Bożej, na święto Pokrowy. Nadto dzień ŚŚ. Kozmy i Damiana (1 listopada), nazywa się świętem panieńskiem, bo to są dwaj niebiańscy kowalczyki, którzy kują małżeństwa. Wieśniak chętnie wydaje córkę swoją w jesieni, bo na wykarmienie przez zime o jedną gebe będzie mniej. Bywają też wesela i na wiosnę. (Wł. Ko. Tu) (Sum. Sw. 48, 62, 65, 66, Afa I 237, 239) (Prw. § 43).

§ 226. Z kolei przychodzi dziewiczy wieczór pelen śpiewów tak rytualnych, jakoteż w danej chwili improwizowanych. Jak wszedzie tak i tutaj wieczór dziewiczy nie odbywa się na ziemi. "Na górze wysokiej a pięknej stoi światynia z białego kamienia" i tam się odbywa "ta uroczystość, bo ona jest tylko odwzorowaniem tych zwiazków, jakie sie dzieją tam, wśród gwiazd. Dziewczeta śpiewają: "zawołamy zorzę ranną, zorzę jasną - jak ona w niebie zapalała się, tak nasza siostra iść za maż zbierała sie" (prw. § 120, 143, 302) Na ów dziewiczy wieczór i na wesele wogóle przygotawiaja chleby weselne, które najpowszechniej zwa korowajami - w niektórych jednak okolicach, gdzie zapomniano tradycye, lub gdzie element fiński był silniejszy, przyjęto inne nazwy. Tak naprzykład w Archangielsku i Saratowie zwie się się on czełpan, luk zin-priaka, - nazwy stanowczo fińskie - zwie się też bannik zapewne od bani, łażni, która gra ważna role na weselu - zwie się też kurnik, pieróg rybny i t. p., wedle tego, jak jest przygotowany. Na wieczorze dziewiczym matka kładzie na stole dwa takie korowaje, czy pierogi, które przedstawiają męża i żonę nietylko symbolicznie ale nawet sama postać bywa wylepiona z ciasta. Gdy korewaj przygotowują, toć śpiewają: "moja dzieża pełna, pełniusieńka. Łado! Łado! pełna po same kraje", a gdy sadzają korowaj do pieca, to wszyscy obecni trzymają łopatę przy tej czynności, główni jednak działacze musza być małżeństwem znanem ze swego zgodnego pożycia. Na dziewiczy wieczór drużko bierze dwa pierogi, uderza niemi jeden o drugi i śpiewa: "pobłogosław mi Boże rozpoczać weselko — przyjdź nam na pomoc odbyć je wesoło - skuj nam to wesele na potęgę! na potęgę;" Trzeba jednak dodać, że właściwych korowajnych pieśni jest niewiele — natomiast dużo śpiewają pieśni o jeleniu. Kiedyś zapewne ofiara a następnie uczta z jelenia były na weselu sprawa rytualną. Jest jedno niezwykle ciekawe podanie (Ar.). Na świętego Eljasza do dziś zabijają w lesie barany na ofiarę i wspólną ucztę, nawet nieznanych przechodniów zapraszaja. Podanie twierdzi,

że dawniej z lasu wybiegał jeleń i sam siebie dawał na ofiarę. Raz się spóżnił a obaczywszy, iż zabito wołu, już nigdy póżniej nie wrócił, a ludzie poczęli barany bić. Tu tkwi i religijna tradycya. (Oł. Ar. Tu. Ko. Or. Ps. Tw. Mo. Pr) (Sum. Sw. 56, 107, 136, 144–146, 156, 167, 170 = Sum. Chl. 59—64, 90, 131, 136 = Sum. R. M. 13).

§ 227. Tego wieczoru wije sie wilce albo gilce. Gdy dziewczęta ida na dziewicznik, to jedna z nich niesie jedlinkę ubrana wstęgami, a zwaną "dziewia krasota". Wniosłszy ją do izby, stawią do garnka a na jej wierzchu zapalają świeczkę. Czasami służy do tego gałaż jabłoni. Tegoż wieczora rozplatają warkocz panny młodej, który także zwie się "dziewiczą krasą", a jego uszkodzenie jest równem zbezczeszczeniu dziewczyny. Obrzed rozplatania jest bardzo ważny. o czem świadczy to, że on dochował się aż do XVI w. nawet w rodzinach monarszych. Ks. Helene Moskiewska, narzeczona Aleksandra, księcia Litwy rozplatali bojarowie, którzy ją do Wilna przywieżli. Dziewczyna na tym wieczorze siedzi w szubie, aż pokad młody nie przyjdzie, wtedy poczyna sie rozplatanie warkocza, czego dokonuje sam młody, udając czasami, że on te włosy rwie z głowy swej narzeczonej. Wedle notat kronikarskich na carskich i bojarskich weselach w XVI i XVII w. przy czesaniu warkocza maczano grzebień w miód lub wino. — W niektórych okolicach w tej właśnie chwili swaszka jej wdziewa na nia nową suknie i trzewiki darowane jej przez narzeczonego, poczem bierze w obie rece fate t. j. zasłonę, trzy razy ją obnosi wokoło głowy "za biegiem słońca" wstrzasa na uboczu i dopiero kładzie na głowe młodej, chroniac ja tem od złych myśli i oczarowań. (Sich. -Rev. V 507). Potem rodzice błogosławia młodym, przyczem jedni i drudzy stoją na owczych skórach. Jeżeli rodziców niema, to błogosławieństwa udzielają starsi krewni, a wtedy śpiewają pieśń o "debie, co dużo, dużo ma gałezi ale szczytowej, złocistej mu braknie" – dużo rodziny ma młody czy młoda, ale braknie ojca czy matki. (Ja. Wł. Oł. Ko. Or. Kł. Tu. Sim. Włd. No. Ps. Ar.). Przy błogosławieństwie jest

zwykle trzykrotne obchodzenie stołu. Jest także zwyczaj, że młody trzy razy ze świecą w ręku ogląda swą przyszłą żonę, oświecając twarz, ramiona, uszy; każe jej się przejść po izbie i t. p. Niektórzy biorą to jako przeżytek przedawania kobiet. Sądzę, iż to jest bardziej przeżytkiem oczyszczania ogniem, tembardziej, że w pamiętnikach XVII w. znajdujemy jak najjaśniejsze powiedzenie, że "wokoło głów pp. młodych wołchwujut", obwodząc je zapaloną świecą i przytykając dwakroć takową do ich głowy". W niektórych okolicach ten zwyczaj czyściej się zachował, bo młody tylko twarz młodej trzy razy świecą otacza a potem ją całuje (Ar.). Trudno tu podsunąć myśl targu, czy kupna. (Wł. Ar.) (Sum. Sw. 20, 21, 29, 49, 109, 149, 175, 176, 193 — Sum. R. M. 14 — Afa I 239).

§ 228. To oczyszczenie, uświęcenie przez ogień młodej jest rzeczą najzupełniej logiczną, bo ona jest wtedy narażoną na największe prześladowania szatana, bo ona jest w stanie niezwykłego uświęcenia. Gdzie ona przychodzi, tam wszystko jaśnieje, tam kwiaty rosną, kobiety wszystkie uważają sobie za wielki zaszczyt, gdy ich narzeczona odwiedzi, na kolana ją sobie sadzają a, trzymając warkocz w rękach, obsypują młodę pieszczotami. Narzeczonę myją lnem, z którego robią sznurek do spodni męża i jej dają kawałek tego sznurka za pazuchę, gdy idzie do ślubu. Gdy młodzi do ślubu jada, to dzwonki, które wtedy były na koniach zachowują, bowiem lekarstwo dane z takiego dzwonka kobiecie chorej jest niezwykle skuteczne. Sądzę, iż do rzeczy ochraniających młodę od vroków, a zarazem uświęcających ją trzeba zaliczyć zwyczaj, iż na dziewiczy wieczór, w czasie modlitwy, rekę niewiasty obwijają w długi rękaw koszuli, lub szuby. Jest nawet wspomnienie z XVIII w. o "szubce długorękawej". To jest stanowczo naleciałość wschodnia. (Ko. Oł. Tu. Tw. Do. No.). Prócz oczyszczenia ogniem jest jeszcze oczyszczenie wodą, które wskutek klimatycznych warunków zmieniło formę; kapiel w rzece została zamienioną na kapiel w łażni, w bani. Wogóle łażnie uważają za rzecz tak ważną nietylko

fizycznie, lecz i etycznie, że wiara w uczciwość człowieka niechodzącego do łaźni jest wielce zachwianą. Bojarowie moskiewscy, którzy księciu Litwy Aleksandrowi przywieżli do Wilna księżniczke Helene za żone, byli nadzwyczaj zgorszeni, że książe wział ślub, nie wziawszy poprzednio łaźni-Drew do łażni powinien przynieść brat, napalić siostra a jedna z družek ma przynieść wody z trzech studni. (Sich. Rev. V 421). Gdy młodzi ida do łaźni, rodzice ich błogosławia chlebem: w łaźni samej przyjaciółki młodej rzucaja na rozpalony kamień miód i chmiel, bija w patelnie jak w beben młoda układa się na półce i w tej dopiero chwili wolno jej głośno wypowiedzieć imie przyszłego meża. Aż do tej chwili liczyłoby się to wielka nieprzyzwoitościa. Młoda prosi drużke. by miotelkę łazienną rzuciła na północ przeciwko wszelkim czarom. Przy ubieraniu się nakładają na nią dwie koszule, by była bogata, a bezpośrednio na ciele okręcają siatką również przeciw czarom, ale i dlatego, by maż był jej posłusznym. Ostrzegają się także w łaźni bić kociubą po weglach, hy maż żony nie bil. Młoda powinna w łażni zapomnieć recznik. Gdy ostatecznie młodzi wracają z łaźni, to na progu domu stoi szklanka jakiegoś chłodnego napoju, młody przykleka i niedotykając rekami, wypija połowe szklanki, druga połowe młoda wylewa i wraz z towarzyszkami śpiewa: "Byłam w łażni, lecz nie mogłam zmyć smutku z mego serca". (Sich. Rev. V 421) (Ar. Mo. Wł. Ko. Ps. Po. Tu. Or. Sa. Pr.). (Sum. Sw. 27, 70, 72, 96, 101, 102, 176, 192, 196, 199, 206).

§ 229. Przychodzi ostatecznie dzień ślubu. Dobra to wróżba, jeżeli w dzień ślubu pada śnieg — to niebo samo pokrywa młodę. Dziewczyna w cieplejszym klimacie porównywa swą bialą zasłonę do opadu kwiecia (porów. § 144), w ziemi silnych zim i śnieżyc do koronek śnieżnych. O brzemiennej dziewczynie mówią z szyderstwem, "że ją śniegiem pokryło". W niektórych okolicach jest urządzone miejsce na podniesieniu, na którem narzeczona, usiadłszy wraz z jedną ze starszych kobiet, śpiewa pożegnalną pieśń z rodziną i do-

mem (Rev. V, Sich. 326) (Prw. § 165). Gdv już trzeba jechać do ślubu, zamykają w chacie drzwi i wszyscy obecni siadaja na chwile tak, jak to sie robi przed wielka podróża. bo też to wielka podróż na całe życie. Gdy już trzeba z chaty wyjść, wtedy młoda pociąga za obrus na stole, by i siostry wkrótce poszły, albo ciagnie stół aż do progu, by również tak samo usłużyć drużkom aczkolwiek i młoda i drużki lamentują i narzekają bez końca na swatów i drużbów, że oto zbliża się stan wielkiej niewoli, ale tym narzekaniom nikt nie wierzy (Ko. Ja. NN. Si. Pr. Ar. Oł.). Gdy orszak wchodzi do cerkwi i zapala świece, czarownik-kołdun pozostaje za drzwiami i bez świecy. (Sich. Rev. V, 616). Oto najjawniejszy dowód, że on jest naleciałością z obcego plemienia i obcego kultu. Staja wreszcie młodzi przed ołtarzem na dwóch rogach chustki pod wieńcem, który bywa z drogiej materyi, usiany klejnotami. To się rozumie, iż biedni pożyczają takowy u bogatych. Wieniec jednakże nie jest bardzo w użyciu, bowiem, wedle przysłowia, "pod wieńcem głowa boli". Z wieku XVII mamy notatkę, iż ksiądz czasami wkładał nowożeńcom na głowę wianki z piołunu. Z tegoż wieku mamy wiadomość o zwyczaju, który i dziś w kilku okolicach jest w użyciu, że przed ołtarzem młody okrywał młode poła swej odzieży. W niektórych okolicach dalekich od wszelkich stosunków życiowych "oblubienica do dziś stoi przed ołtarzem zakryta od głowy do stóp". (Afa. I. 238). Względnie więc owego zakrywania się młodej pozostawmy głos znakomitemu znawcy obyczajów a, co więcej, ducha tamecznych stron. Oto, co pisze Sumcow (Sw. 159). "Co do zwyczaju okrywania chustą twarzy narzeczonej trzeba rozróżnić dwa jego rodzaje. Okrywanie niezupełne t. j. tylko części twarzy, czoła i skroni i zupełne, gdy przed twarzą wisi zasłona. Pierwszy rodzaj jest właściwy plemionom aryjskim, drugi turko-mongolskim. U starożytnych Greków, zachodnich Słowian i na Rusi twarz narzeczonej albo tylko w części jest osłoniętą, albo odkrytą zupełnie; u Bółgarów, w Rosyi i na Bialorusi twarz jest częściej zupełnie zakrytą", t. j. tam,

gdzie element fińsko-ugryjski oddziałał na ludność słowiańska. Młodzi powinni stać przy sobie jak najbliżej, by dyabeł nie wcisnął się między nich, młody powinien nastąpić prawą noge młodej, by panował nad nią, jak również jej chleb weselny powinien leżeć pod jego weselnym chlebem. W niektórych okolicach jest zwyczaj, iż nad głowami młodych łamia chleb. Tu i ówdzie spotykamy także ślady drugiego zwyczaiu. zapisanego w kronikach. Gdy w 1495 r. Aleksander, książę Litwy brał ślub z Heleną księżniczką moskiewską, to "skoro kapłan podał jej szklanke wina do napicia się, natychmiast te szklanke rozbito". W ceremoniale zaś dla Wasyla Iwanowicza z Glińska znaidujemy polecenie: "a gdy ksiaże bedzie dopijał wino i uderzy szklanka w ziemie a noga podepcze, to nikomu nie wolno tego deptać prócz księcia a potem trzeba to zebrać i rzucić do rzeki, jak z dawnych czasów bywało-. Dodajmy małą uwagę. Czynność kaplańską, którą tu widzimy, wykonywała dawniej i do dziś w wielu miejscach wykonuje matka jego, lub jej. Ona podaje napoj. (Pr. Ko. Oł. Mo.) (Af. I 40, 238, 240, 463 — Sum. Sw. 3, 19, 29, 30, 32, 84, 159, 168, 193, 199, 204, 206) (Sum. Chl. 46, 127).

§ 230. Kończąc opowiadanie o ślubie, trzeba wspomnieć o wyjatkowym objawie, którego nawet w podobieństwie nie spotyka się nietylko w całej Słowiańszczyźnie, ale nawet w całem plemieniu Aryów i które stanowczo trzeba odnieść do pozostałości religijnych plemienia fińsko-ugryjskiego, poprzednio na tych ziemiach mieszkającego. Mówie o ślubach religijnej sekty raskolników. Młody chłopak chwytał dziewczyne w miasteczku na targu, pędził do lasu, gdzie ją oprowadzał trzy razy około debu, lub trzy razy objeżdżał jezioro za święte uznane i to był ślub najzupełniej uznany. W okolicach, gdzie Stieńka Razin pochwycił rządy, nakazał śluby brać przy wierzbach a nie w cerkwi. W tem wszystkiem widzimy kult religijny drzew, którego w Słowiańszczyżnie w takiej sile i w takim charakterze nie spotykamy. Do dziś są uroczyska leśne zwane swatiebniki (Wt. Su.) (Af. II 180, 324, 325 — Sum. Sw. 104, 178, 181, 183).

§ 231. Gdy młodzi mają już wrócić z cerkwi, naówczas zamiatają pilnie izbę, żeby nie powstała kłótnia między małżonkami, następnie chowają wiennik, którym zamiatano izbę, by nie opługawił wesela. Dziś jeszcze wracających młodych spotykają przed chatą z zapaloną świecą a w XVII w. na weselach książąt i bojarów niesiono przy saniach powracających od ślubu młodych sześć zapalonych świec. Przed sama chata rodzice witaja chlebem i kwasem, a sola, rozmaitem ziarnem i chmielem sypia na młodych (prw. § 134). Otaczający łapią to ziarno i mieszają do posiewu, co przyczyni urodzaju. Młodzi też wzajemnie obsypują siebie solą. To obsypywanie robi zawsze kobieta w szubie wywróconej na nice. Na carskich weselach bojarynia obsypująca miewała na sobie dwie szuby: jedną jak zwykle, drugą na wywrót. Mamy o tem notatkę z 1495 r. w opisie wesela Aleksandra Ks. Litwy z Helena księżna moskiewska i w. ks. Wasyla z Heleną Gliúską 1526 r. Obsypywano chmielem a także lnianem ziarnem (Or. Pz. M. N.N. Ko.) (Sum. Sw. 90, 97, 98, 147.) (Sum. Chl. 29.).

§ 232. Młodych z orszakiem wprowadzają do domu, który jest usłany sianem i słoma przeciw czarom i żeby młodzi po gołem polu nie chodzili. W niektórych okolicach jest dziwny zwyczaj, że młody i jego towarzysze, wchodząc do izby, smagają nahajami po ścianach, drzwiach, drodze i pościeli (prw. § 143). Młody i bojarowie zasiadają za stół w czapkach, młodę sadzają na owczej skorze i nakładają na nia czapkę młodego. Są notatki świadczące o tem obyczaju w XVI w. Młodym podają lustro, żeby się oboje razem ujrzeli, a potem dają im pić świeże mleko. (Pr. Tw. Oł. Sib. Wi. M.). Potem nastaje uczta. Jest to chwila, gdy starają się okazać największy przepych. Jeden opis bojarskiego wesela powiada: "Swasze ciężko siedzieć, bo złoty kakosznik naciska jej głowe, brylantowe kolczyki naciągają uszy, indyjskie perły trą szyję a szuba sobola ugniata jej plecy". W czasie tej uczty młody nie nie je a młoda trzyma na kolanach małego chłopczyka (prw. § 105, 146, 171, 205, 232, 246). Dwa

jedzenia są rytualne, kasza i świnina. Kasza (prw. § 138, 197) jest tak rytualnem jedzeniem, że w wielu okolicach młodym wolno tylko kasze jeść, a w czasie tego młodę pokrywają zupełnie chustą. W XVI i XVII w., na carskich weselach, młodzi jedli kaszę w łażni. Kaszę weselną rozsyłano jako honorowy podarek. Car Kazański, Symeon, 1554 r. poslał swa weselna kasze carowi Iwanowi i jego żonie, ksieciu Jerzemu na Ugliczu i innym ksiażetom. Słowo kasza było nawet jednoznacznem z weselem. W jednej kronice jest powiedziano, że Aleksander Newski 1239 r. "odprawił w Toropiu uroczystość kaszy (prazdnował kaszu) a, powróciwszy do Nowogrodu prazdnował druga". Gdy kasza jest już zjedzona, wtedy starosta weselny wyrzuca próżny garnek na piec. Wtedy do pieca wrzucają kawałek ciasta a na piecu rozłamują pieróg, lub "chłopajut" pieróg o pieróg, siedząc na piecu. (Kr. Arch. No. Mo. Ps.). Względnie świniny, to rytualnie powinna być podana cała a tuczna, najczęściej jednak podaja tylko głowe i ona zostaje przez całe wesele na stole, bowiem zjedzenie skórki świniej oznacza skończenie uroczystości weselnej. Są jeszcze dwa jedzenia stojące z weselem w związku, aczkolwiek już nieco zatartym. Wiadomo, iż świeci Kozma i Damian sa to kowale wesela. Ich dzień 1 listopada nazywają kurzem świętem, lub kurzemi imieninami. Dawniej na to święto schodziły się kobiety na nabożeństwo do cerkwi. Po nabożeństwie zarzynano koguta na boisku i zjadano go cała rodzina (prw. § 84, 142, 148, 172. 173, 198, 345). W niektórych okolicach na drugi weselny dzień podają ogromny, ze 30 funtów ważący, kawał wołowiny, które to danie zwie się "cześć" i jest zapewne z związku z ofiara byków bardzo upowszechniona u starożytnych Słowian. To się rozumie, iż uroczystość weselna była także doskonała sposobnością do okazania hojności w rozdawaniu wzajemnych podarków. Rozdają głównie ręczniki, chustki, serwety, a także jedzenie; przedewszystkiem korowaj i ser. Trzeba zaznaczyć jeszcze jeden fakt, iż rytualnie muzyka nie powinna być na weselu. W niektórych okolicach istnieje

to do dziś, a mamy świadectwo o książęcem weselu z XVI wieku, że gdy caryca, księżne i bojarynie zasiadły na swoich miejscach to "pląsnicy" i "skomorochi" stali w sieniach. Pląsy więc były rzeczą tylko tolerowaną (Or. Pe. Ja. Ko. Włd. Ar. Wł. Pr. Mo. Tu.) (Sum. Sw. 17, 33, 72, 73, 94, 95, 106, 109, 115, 121, 123, 162, 166, 199, 202, 203) (Sum. Chleb. 41, 51, 129) (Af. I 467).

§ 233. Gdy pan młody przybywa wieczorem ze swoim orszakiem, by zabrać młodę do siebie, zastaje wrota domostwa zamkniete. On powiada, że przybywa zabrać swoją należność — więc mu wysyłają z kolei kopię, skrzynię i inne różne rzeczy ale on odpowiada, że to nie jest to, co mu się należy – w końcu wydaja mu młode. Czasami trzeba ja wyszukać w jakimeś ukryciu. Ostatecznie pan młody zabiera ja i wiezie do domu. Na drodze zapalają zwykle ogień, on bowiem ma siłę oczyszczającą. Gdy córka z mężem ruszyła w drogę, rodzice pozostali biegną do składu drew, biorą ich naręcznik, modląc się, wracają do izby i rozpalają ognisko. Nim małżonkowie pójdą do sypialni, odbywa się obrzęd pokrycia. Maż sam rozplatał kose, to się rozumie, bo kosa to dziewictwo, potem zbliżał się ojciec jego i rozrzucone na czole młodej włosy rozdzielał strzałą (prw. § 70, 234 258, 301). O tym zwyczaju mamy świadectwo z XVII w. Do kosy wplatają czasami len a także kładą go do trzewików młodej. Na zakończenie młody staje przy młodej, swacha trzy razy obnosi zasłonę t. z. fatę około głowy dziewczyny, niosąc zawsze od wschodu na zachód – za słońcem – i pokrywa ją. Pokrycie fatą bywa czasem już na dziewiczy wieczór (Sich. Revue V. 614). Potem uderzają młodych trzy razy chlebem po ciemieniu i obwodzą nim wokoło głów, młody bierze chleb do ręki i idzie z żoną do łożnicy. Dają także im kaszę do jedzenia - oni ją, spożywając, rzucają też łyżkami po za siebie na ziemie (Ko. Or. Pe. Tw. Tu. Ri. Ar. Si. Pr. Oł. NN. M.). Łoże małżeńskie ściele się na żytnich snopach a wedle opisów książęcych wesel z XVI i XVII w. snopów powinno było być 27 albo 40. Sam pan młody układa przy

pościeli kilka kadzi z pszenica, jeczmieniem i owsem, a po katach izby chleby, na carskich zaś weselach w czterech katach izby stały strzały a na każdej z nich wisiało po 40 soboli. – Szcześliwi w pożyciu małżonkowie kłada sie do tej pościeli, by wygrzać ja dla młodych. Gdy młodzi sie rozbieraja, to młoda winna zzuć buty swemu meżowi. Pierwszy raz o tym zwyczaju czytamy w Nestorze, gdy siostra księcia połockiego, niechcąc wyjść za Włodzimierza, odpowiada, iż "nie chce mu zzuć buta" (prw. 86). W XVIII w. to jeszcze było bardzo w użyciu, teraz coraz to mniej. W XVI w. młoda nawet całowała nogi młodego (prw. § 3. 233, 285). Obecnie, gdy wobec świadków ściaga prawy but, z niego wypada pierścionek, który młoda szybko nakłada na palec i mówi: "przyjm mię za towarzyszkę" on odpowiada, że z checia, chwyta ja wpół i rzuca na łoże (Sich. Rev. V. 426). Na carskich weselach w XVI i XVII w. był wyznaczony osobny bojaryn, który z obnażonym mieczem jeżdził przez całą noc wokoło sypialni nowozameżnych. Sypialnia wiec ta musiała być jakimeś odrębnym pawilonem (prw. § 72, 169, 200, 310, 323). Zwyczaj wyznaczania takiego stróża istnieje jeszcze w niektórych okolicach (Or. Mo. Ko. Oł.) (Sum. Sw. 14-16, 21, 23, 29, 30, 93, 139, 141, 155, 159, 184, 189, 206) (Sum. Chl. 65) Af. I 481.

§ 234. W dawnych czasach po ślubnej nocy, koszulę młodej podejmowano strzatą (prw. § 70, 233, 258, 301). Tak naprzykład drugą żonę Michała Fedorowicza "odkrywał" jej wuj, zastępca ojca, bojaryn Nikita Romanow, zdjąwszy pokrycie strzałą. Dziś w niektórych okolicach robią to biczyskiem i wołają dla wiadomości wszystkich "dobra! dobra!" Na drugi dzień po weselu młodzi smarują siebie sadzą a spot kanie się z kominiarzem wróży szczęście. Jeżdżą także po ulicach osady z pomiotłą i zatułą od pieca. Rozweselenie towarzystwa przeradzało się często w bachanalie. Nazajutrz młody prowadził swą żonę do kąpieli. Metropolita Cyryli z XIII w. zakazuje w Nowogrodzie tego zwyczaju najsurowiej (prw. § 151, 174, 307). Na drugi dzień któś z wesel-

ników nosi na drągu pasiastą spodnicę panny młodej, co jest oznaką, że młoda była dziewicą. Na drugi dzień matka młodej ugaszcza zięcia i swata jajecznicą wobec całego zgromadzenia. Zięć w tej jajecznicy robi dziurkę i leje doń masło, jeżeli córka była uczciwą — w razie przeciwnym pluje do tej dziury. Robią także kulebiakę w darze dla ojca młodej — jeżeli córka była uczciwa, to kulebiaka jest napełniona rybą, w razie przeciwnym pustą (Mo. Ka. Ar. Tw. Tu. Wł. Ur. Oł.) (Af I 461, 464, II 37, Sum. Sw. 13, 20, 21, 93, 100, 121, 142, 191) (Sum. Chl. 65).

§ 235. Oto i cały rytuał — czyż on nie jest słowiańskim? Gdzież on jest? W Penzie, Tule czy Kostromie? Nigdzie i wszędzie. To jest rytuał Wielkorosyi rozbity i rozsypany po drogach w wiekowej podróży cywilizacyjnej od Dniepru po Ural, od Kaukazu po Białe Morze. W nim tylko trzy rzeczy nowe. Z wymagań klimatycznych powstałe użycie łaźni w zamian za kapiel w rzece, a kołdun czyli wołchw i wesele starowierców jako naleciałość z plemienia obcego krwią i duchem, a blizkiego sąsiedztwem\*).

<sup>\*)</sup> Materyał do napisania obecnego rozdziału zawdzięczam WP. prof. Sumcowowi, jubilatowi w dziedzinie studyów ethnograficznych, za co mu składam tu najserdeczniejsze podziękowanie.

## ESTONIA.

§ 236. Aczkolwiek Estończycy nie należą do naszego plemienia, to jednak z pewnych wzgledów musimy o nich mówić. Ziemia, na której oni osiedli, jest z dwóch stron otoczona morzem, z dwóch innych Żmudzia i północna Słowiańszczyzna tak, że tylko nie bardzo szerokim przesmykiem ku Newie i jezioru Ładożskiemu łączy się z okolicami, w których mieszka toż samo plemię. Jedno spojrzenie na te geograficzną pozycyę siedziby tego plemienia musi doprowadzić do wniosku, iż ta ludność, mniej lub więcej, ale napewno uległa wpływom swoich słowiańskich sasiadów, Najbardziej naukowy a wyczerpujący opis wesela Estonów zrobił Dr. Leopold Schröder p. t. Die Hochzeitbräuche der Esten - Berlin 1888. Cały obecny rozdział jest wyciagiem z tego dzieła. Wykazując ogromne podobieństwo ich zwyczajów ze zwyczajami innych narodów aryjskich i sięgając w swoich porównaniach aż do klasycznych Indyj, twierdzi, iż to podobieństwo musi pochodzić z tej dalekiej epoki, gdy plemiona Arvów i Ugrów gdzieś w blizkiem sasiedztwie żyły. Nie podzielam tego przekonania, nie odnoszę tego do tak starej epoki, w takim bowiem razie cały daleki Wschód europejskiej Rosyi winien wykazywać takież podobieństwo, czego wcale nie widzimy. Na całej tej przestrzeni spotykaliśmy szczątki rozbitego rytuału tak, że dopiero, składając okruchy z pod Astrachania z okruchami w Archangelsku, dał się skleić jakiś rytuał. Tu zaś w Estonii w niewielkim kraju widzimy

jeden całkowity rytuał z pewna liczba temu tylko krajowi właściwych znamion. Nie przypisuję tego również wpływom Gotów, niegdyś tam osiadłych, ani też rycerzom mieczowym, bo to były najezdcze fale, a więc znienawidzone przez miejscowa ludność, lecz wyłącznie blizkiemu sąsiedztwu Słowian i Żmudzi, wiekowym z nimi a pokojowym stosunkom i po tysiackroć powtórzonemu zmieszaniu się krwi. Estonia w porównaniu z otaczającemi ją Słowiańszczyzną i Żmudzią jest tak małym zakatkiem, że ich wpływami była wprost zalana, wiec też wyrobił się jednolity rytuał. Na Wschodzie Rosyi Słowianin także opanował rodzime tam plemię ugryjskie, narzucił mu swój język, ale nie był tak silny, by przeniknać nawet obyczaje; toteż tam taki rytuał nie mógł się rozwinać. W Estonii więc mamy niezwykle ciekawy przykład slawizacyi obcego plemienia — bez zmiany rodzimego języka. — Innym powodem, dla którego musimy mówić o Estonach jest to, że w tym zakatku zachowała się pewna ilość zwyczajów gdzieindziej w Słowiańszczyznie zagubionych a, co najmniej, bardzo zatartych. Zróbmy zestawienie.

§ 237. U Estonów również jak i u nas nie uchodzi, by młody człowiek sam się oświadczał, robi to za niego "przybrany ojciec". Również tak samo jak u nas, swatowie wyruszają gdzieś koło północy i zapytania nie idą wprost, lecz idzie niby o odszukanie zabłakanej krowy, czy owcy. Czasami starzy tylko między sobą omawiają małżeństwo dzieci tak, iż nie rzadko bywa, że gdy młody przychodzi i widzi zgromadzenie dziewcząt, toć pyta "a któraż to moja narzeczona!" Czasami bywa i tak, że swat całą noc wędruje po żonę dla swego klienta - wedle przysłowia "przez siedm kominów" — pokad nareszcie nie koszem go potraktują. – Najczęściej młody bierze udział w tej wędrówce. Swat zyskawszy pozwolenie na szukanie straconego bydełka, odszukuje dziewczyne, która sie gdzieś tam schowała i ofiaruje jej podarek. Jeżeli rzuciła na ziemię, trzeba odejść z niczem, w razie przeciwnym jej i jego przybrani ojcowie napełniają czarki, pija do połowy — druga połowę wlewają do trzeciego kieliszka, a ten panna młoda musi wychylić jednym haustem na znak, iż będzie wierną i stałą. Zachowała się tradycya, iż dawniej oświadczyny szły innym trybem. Chłopak zawieszał nad łóżkiem wybranej swój pas z nożem. Niedługo potem szedł do jej domu, jeżeli pas swój znalazł zawieszony przy drzwiach, to znaczyło odmowę, przyjęcie zaś, jeżeli pas był przez nią schowany. W następną niedzielę po oświadczynach są zwykle zaręczyny w kościele przez zamianę pierścionków i rękawiczek. Młodzi jadą z kościoła na tym samym wózku i uważają siebie za zaślubionych.

§ 238. W pewien dzień między zaręczynami a ślubem młoda w towarzystwie jakiejś szanownej ale bardzo wymownej starszej kobiety idzie od domu do domu, prosząc o datki na gospodarstwo. Przyszła świekra winna jej dać błekitnej wełny. Ciekawym jest ten zwyczaj, że na te wyprawe młoda lub jej towarzyszka biora kupione przez młodego pełna tabakiere tabaki (prw. § 342) i cały kapciuch tytoniu i bardzo często zmuszają do datków przez pakowanie dotyczącym osobom tabaki do nosa, przyczem oczywiście nie szczędzą namowy. Im bardziej wymowną jest towarzyszka, tem obfitsze są datki, aczkolwiek nigdzie jej nie odprawiają z próżnemi rekoma, zwykle dają len i wełnę. Za czas odpowiedni dla wesela Estonowie uważają jesień, a największa ilość małżeństw jest zawieraną na krótko przed Bożem Narodzeniem. Zaręczyny starają się zawrzeć wiosna i gdy księżyc jest na młodziku, ślub zaś na pełni księżyca w jesieni, bowiem w tym czasie poślubione kobiety nie starzeją się, nie dostają zmarszczek. Najszcześliwsze dnie w tygodniu dla zawierania małżeństwa, to czwartek a szczególnie wtorek, który dlatego zwie się "weselną sobotą", a trzeba dodać, że uroczystość weselna bardzo często odbywa się dopiero w kilka dni po slubie.

§ 239. Idac do kościoła, młoda nie powinna nikomu podawać ręki, by życie jej było dobre, przy ślubie powinni stać blizko siebie, by żadne licho nie wcisnęło się między nich; odszedłszy zaś od ołtarza powinni się trzymać silnie

za ręce i dopiero, stanawszy przy pojeżdzie, takowe puścić. W tym pochodzie od ołtarza do wozu każde z nowożeńców stara się drugiemu nastąpić na nogę, by w przyszłem pożyciu mieć przewagę. Zaraz po ślubie matka jej zdejmuje z jej głowy czerwoną wstęgę, znak dziewiczego stanu a wkłada okrycie płócienne, na które przychodzi grubsze pokrycie. Tak ustrojona wraca ona do domu jej rodziców, gdzie jej to wszystko zdejmują a natomiast wkładają jej kapelusz narzeczonego, w którym ona pozostaje aż do wesela, które bywa, jak to już wspomniałem kilka dni potem. Czasami też opasują męzkim pasem. W niektórych okolicach i drużki również noszą w tym czasie męzkie kapelusze (prw. § 50, 51).

§ 240. Wesele da sie podzielić na trzy części. a) Uroczystość w domu panny młodej. b) Przeprowadzenie młodej pary do ich siedziby. c) Uroczystość w domu młodego. --Orszak weselny składają: 1) Przybrany ojciec młodego. 2) Przybrana matka młodej. 3) Marszałek. 4) Drużka. 5) Stróż posagu. 6) Muzykant. Czasami jeszcze bywają: 7) "Zab" t. j. dowcipniś, który rozwesela całe zgromadzenie złośliwemi dowcipami, 8) Podczaszy, 9) Stróż pochodu u pana młodego a u panny młodej, 10) Stróż popiołów, "bo młoda sama potrzebuje ich do mycia bielizny", więc nikt nie powinien się ich dotknać. Mamy tu przepyszny okaz tradycyi zachowanej wiernie, która jednak już straciła właściwe znaczenie i jest już niezrozumianą. To przecież jasne, że w czasie wesela tak do jego jak i do jej chaty przychodzi całe grono ludzi obcych, obznajomionych mało lub wcale nieobznajomionych z domowym, religijnym kultem ogniska, więc to jest rzeczą wskazana, iż ktoś musi stać przy tym ognisku na straży. (Prw. § 146). Wraz z upadkiem kultu ognia, lub przyjęcia tylko jego zewnetrznych form przez plemie obce, postać religijnego charakteru przeistoczyła się na bardzo prozaicznego stróża porzadku w domu. Pan młody, weselny ojciec i drużba mają białe chusty przewiązane na krzyż przez piersi i ramiona a wszyscy trzej, a przynajmniej pan młody, mają w reku nagie miecze. Oto jest tradycya przejęta od rycerzy

mieczowych. Młody jest kniaziem, jego towarzysze bojarami, więc wszyscy trzej są rycerzami. Nadto wszyscy, a przynajmniej pan młody, mają kapelusze obwiązane żeńskimi pasami.

§ 241. Więc gdy w "sobotę weselną" zapalone są już światła, zjeżdżają się do młodego goście, przywożąc z sobą rozmaite wiktuały i takowe składają w rece gospodarza wesela. Nazajutrz rano robią się przygotowania do jazdy po panne młodą. Gdy wreszcie już wszystko przygotowane, naówczas wszyscy siadają do sań, czy wozów prócz młodego, weselnego ojca i drużby, którzy jadą konno z nagiemi mieczami w dłoni. Marszałek naówczas objeżdża cały orszak konno a "za słońcem", uderzając każdą razą mieczem w dugę pierwszego pojazdu, poczem orszak puszcza się w bieg przy weselnem pieniu i nahukiwaniu. Gdy sa już o jakie pół wiorsty od domu narzeczonej, śpiewy cichną, orszak się wstrzymuje, marszałek zaś pędzi ku chacie młodej, rzuca przez okno rękawicę z pieniędzmi, mieczem uderza w przyczołek domu, zapowiada przybycie młodego i pędzi z powrotem do swego orszaku, który znów poczyna rozgłośnie śpiewać i tak dojeżdżają do chaty młodej.

§ 242. Tu jednak puszczają ich dopiero po dość długich targach. Młoda jest między dziewczętami zebranemi na dziedzińcu, a w niektórych okolicach w tej dopiero chwili wynoszą ją z domu przed drzwi i stawiają na kobiercu lub na włosem do góry obroconej skórze. Naówczas trzej rycerze krzyżują nad jej głową miecze i trzy razy ją obchodzą, poczem zmierzają ku izbie, dokąd młodę najczęściej wnoszą. Nim wejdą, ojciec weselny tnie swoim mieczem krzyż na odzwierkach, co zwykle robi przy każdem wejściu, czy wyjściu z domu. Całe zgromadzenie zruca zwierzchnią odzież i kapelusze prócz młodego i jego dwóch towarzyszy, którzy zostają w nich ciągle. Gdy wejdą do izby, młoda już jest ukryta albo razem z innemi towarzyszkami okryta a młody, niepoznawszy pod okryciem swej żony, musi często z całym szeregiem dziewcząt przetańczyć, nim trafi na swoją. Czasami

tam w komorze znajdują jej brata przebranego za dziewczynę, wyprowadzają go do tańca, a dojrzawszy swej myłki, napędzają go precz. Niech mi wolno zwrócić tu uwagę na ciągłe wnoszenie i wynoszenie młodej, co się jeszcze tyle razy tu powtórzy. Zwykle to uważają za przeżytek porywania kobiet. Tu jednak widzimy najjawniej, że o próg idzie, o jego świętość, bo pod nim groby ojców.

§ 243. Gdy wszystkie igraszki i obrzedy sa już skończone, naówczas sadzają młodę w komorze na stołku i jej brat wkłada na nią czepek, ona go trzy razy zrzuca, a brat, czy zastępca jego, trzy razy ją uderza, mówiac: "zapomnij o śnie, myśl o czepku i czcij młodego męża". Teraz dwie kobiety kładą jej na głowę białą zasłonę i przymocowują takowa trzema mezkiemi sprzaczkami; młody ja podnosi, na stolku kładzie rubla i przez chustę prowadzi ją do izby, gdzie ona siada na kolanach brata. Weselny ojciec chce ja odciagnać, ale nadarmo usiluje to zrobić, dopiero ona mlodemu się powoduje, a on ją trzy razy około stołu prowadzi. W czasie tego pochodu przybrana matka kładzie jej na głowe rękawice, weselny ojciec je bierze, a natomiast kładzie pieniadze na własność tejże weselnej matki. Teraz poczyna sie uczta, przy której matka weselna karmi młodę. Tymczasem brat, który czepił młodę, zaprzega sanie, kładzie do nich sporo wiktuałów, okrywa to prześcieradłem i czeka, aż młody wyniesie swa żonę, posadzi do sani i wtedy wszyscy pędza, co konie wyskoczą.

§ 244. Jak woda podskórna idzie czasami niezmierne drogi niewidzialna, aż naraz wytryska źródłem niezmąconej wody, tak samo tradycye ludowe przejawiają się nieraz nietknięte o setki mil w oddali, a tysiące lat później i stają przed nami jako zagadka: przez kogo i którą drogą one tu zaniesione? Przed samym wyjazdem młodej do domu młodego, marszałek zdejmuje jej trzewik, zawiesza na mieczu i zbiera do trzewika podarki. Tymczasem młoda trzyma nogę na kamieniu, a to dlatego, "by mężnego serca była". U wszystkich plemion słowiańskich jest ciągła wzmianka o tym ry-

tualnym kamieniu, na który młoda wstępuje w Indyach, odmawiając przepisany hymn: "stąp na ten kamień i bądż tak mocną, jak on, zwycięż tych, którzy przeciw tobie walczą" (Por. § 302, 313). Nigdzie jednakże u Słowian nie spotykamy tłumaczenia tego symbolu, tu dopiero u plemienia nawet niearyjskiego, ale pod naszymi wpływami stojącego, spotykamy ten hymn Hindusów niemal bez zmiany, a tylko skrócony. W innych okolicach młoda przed samym odjazdem siedzi za zasłoną w popiele, bardzo płacze i trzeba ją gwałtem ubrać i wyprowadzić.

§ 245. W czasie drogi młody i jego dwaj towarzysze jada tuż obok pojazdu młodej i machajac mieczami na prawo i lewo, odpedzają złe duchy od młodej (prw. § 308, 345), która winna mieć oczy zamknięte, także ze względu na uroki. Ta walka rycerzy weselnych z niewidzialnymi duchami jest tylko w ucywilizowanej formie taż sama walka, która widzimy w wielkoruskiej izbie, prowadzona nahajem przez ugryjskiego również kołduna czy wołchwa (prw. § 220). U Słowian równie widzimy ciągle strach uroków i działań wrogich duchów, ale walka przeciw nim jest także duchowa; siła świętości chleba, ziół, modlitwy, zaklęć i t. p. U nas jest przeciwstawienie sile boga złego świętości boga dobrego, nasz Ariman nie śmie dotknać świetych rzeczy Ormuzda i to nas broni przed jego złością — ale u nas niema Fetyszyzmu, niema zmateryalizowania idei boga złego, czy dobrego, którego można i to ze skutkiem dosiąść siłą materyalną, smaganiem harapa, czy cięciem miecza. Jeżeliby w tym szalonym pędzie pojazd młodej przewrócił się, a ona z niego wypadła, to bardzo zły znak, w każdym razie trzeba ja okadzać przeciw urokom. W niektórych okolicach obchodzi pojazd wokoło kobieta, trzymając w reku czarowny kamień z meteoru. Tu i ówdzie robią junaczą ale niebezpieczną igraszkę. Dojeżdżając do domu młodego, strzelają, konie wtedy poczynają szaleć, naówczas jakiś junak chwyta je i osadza w pedzie, a w nagrode dostaje rekawiczki zawieszone na dudze

pojazdu młodej. Czasami te rękawiczki dostaje pierwszy żebrak spotkany w drodze, a junak zadawalnia się sławą.

§ 246. Przybywszy do domu młodego, natychmiast odpinaja duge i wyrzucaja na dach, a czasami nawet łamia. co sądzę jest bardzo wymownym symbolem, że młoda nie myśli o żadnym wyjeździe z tego domu (prw. § 146, 274). Młode wysadzaja z pojazdu i stawiaja na rozesłanej meskiej odzieży, a świekra wychodzi na spotkanie synowej. Ojciec weselny robi mieczem na drzwiach znak krzyża, prowadzi młodę z zamkniętemi oczyma do ogniska, gdzie ona trzy polana kładzie do ognia. Oto znowu staroindyjski obrzadek. zachowany niemal bez zmiany w tym zakatku niearyjskim (prw. § 171), gdy u tylu a tylu ludów aryjskich śladu nawet z niego nie pozostało. Nastepnie siadaja do uczty, młode sadzają za stół i podają jej dzieciaka, którego ona bierze na łono, całuje, obdarowuje i oddaje (prw. 105, 171, 146, 205, 232). Na te chwile czatuje figlarz, wkrada się pod stół i kładzie swą głowę na łono młodej, ku wielkiej uciesze wszystkich obecnych. Teraz świekra przynosi na talerzu trochę chleba i soli, co młodzi razem spożyć powinni, na znak wszelkiej spólności życia. Wtedy też świekr, podszedłszy do niej, wymierza jej kilka policzków, mówiąc: "To są ostatnie policzki, które masz znieść, bo odtąd jesteś żoną męża, który cie bronić będzie" (prw. § 103, 167).

§ 247. Przychodzi nareszcie obrzęd pokładzin. Łóżko ściele siostra młodej i kładzie pod łóżko siekierę, by nie brakło potomstwa. Jest tradycya, iż dawniej wsuwano młodych do jednego worka i kładziono ich spać na gnojowniku obory. Do dziś jeszcze zdarza się, że nowożeńcy przez dłuższy czas nie mają swego łoża, a spotykają się gdzie i jak się uda, czasami aż do pierwszego dziecka prowadzą takie koczownicze życie. Tego nigdzie wśród ludów słowiańskich nawet śladu nie spotykamy, to więc jest przeżytek miejscowej ugryjskiej ludności. Matka młodego i jej weselna matka wiodą młodych do łożnicy. Najpierw kładzie się do łóżka młody, naówczas ojciec weselny podnosi młodę, rzuca na łoże ku

młodemu i woła: "oto masz wilku owcę!" Całe zgromadzenie śpiewa wtedy religijny chorał, poczem odchodzą. Rano budzi ich świekra, pomaga im się umyć i ubrać, a potem wszyscy oczekują przybycia gości od niej.

§ 248. Głównym gościem, który teraz od niej przybywa, jest to stróż posagowej skrzyni, która przywozi. Jest on przepasany pstrym pasem, a nad skrzynia trzyma choragiew. Gdy dojeżdzaja do obejścia nowożeńców, naprzeciw wyjeżdza marszałek, objeżdża orszak trzy razy i prowadzi go na gumno, gdzie poczyna się targ o owa skrzynie, która zwie sie "okretem z towarami". Młody lub jego zastępcy kłada pewna fikcyjna sume na te skrzynie, ale domownicy młodej są oburzeni skapstwem i sami kładą o wiele więcej, ostatecznie targ się tem kończy, że młody kunuje. Wnosza tedy skrzynię do izby i z muzyką idą do komory szukać młodej, gdzie się powtarza scena przebierania chłopaka w strój kobiecy. Czasami zdarza się improwizowany duet chórów; znajdujący się w komorze wychwalają panne młoda a wymyslaja na młodego; chor na zewnatrz przeciwnie i dochodzi nieraz do poturbowania się wzajemnego. Gdy ostatecznie młode wyprowadza do świetlicy, to tańcza z nia tak długo. aż spotnieje. Następnie odziewają młode w białe płótno i prowadza wraz z młodym do studni, tam wyciągają dwa wiadra wody, stawia na ziemi, młodzi muszą je wywrocić a wiadra najczęściej bywają potłuczone. Czasami jest też obrzed palenia drzewa. Całe zgromadzenie otacza drzewo na to przeznaczone, które natychmiast zostaje ścięte i pociete, a gdy ogień silnie buchnie, naówczas marszałek oprowadza młode trzy razy w około ogniska i rzuca kilka monet do ognia. Monety te następnie wyszukują i wbijają w pień zrabanego drzewa. Gdy całe zgromadzenie wróci przed dom, ojciec weselny zdejmuje z niej białe płótno końcem miecza, i rzuca je na dach - ona odtad jest mežatka. (Prw. § 84. 125, 248).

§ 249. Teraz następuje uczta i rozdział podarunków przywiezionych przez młodę, poczem świekra i marszałek

oprowadzaja nowa gospodynie po całem gospodarstwie. i ówdzie świekra darowuje synowej to sztuke bydła, to jakiś statek, a młoda na każdym jej podarunku zawiesza coś ze swoich datków. Na wszystkich drzwiach, które przechodza, młoda zawiesza białe albo błękitne wełniane wstęgi. Młodzieńcy z rodziny młodego te wstęgi zbierają i zachowuja. Oto mamy znów objaw jednej z owych dziwnych wedrówek ludowych tradycyj ukrytemi drogami przez setki mil i tysiące lat. Ten zwyczaj mamy w świecie klasycznym (§ 258), spotykamy go na Litwie w powiecie wilejskim (§ 114) i oto znowu, w plemieniu zupełnie nam obcem. Patrzac na te dwa fakta tożsamości tradycyj estońskich z klasycznemi Rzymu i Indyj, któreśmy tylko co zestawili, zwracam uwage na to, że ani jedna, ani druga nie może być zaliczona, do takich, których podstawa jest ogólnoludzki charakter, lub natura ziemi wyrobione potrzeby. Gdybyśmy weselna łażnie spotkali na północy Europy i na południu Ameryki, toby niczego nie dowodziło, bo to jest skutkiem wymagań klimatycznych. Jeżeli u dwóch rolniczych narodów nawet blizko osiadłych spotykamy ziarno i chleb jako reliligijny symbol wogóle, to także nie dowodzi niczego. Ale jeżeli podobieństwo przychodzi w szczegółach, które ani od ogólnego charakteru ludzkiego, ani też od tożsamości warunków ziemi nie zależne, a traf, ów bardzo wygodny argument dla cieżkomyślących, musi być z naukowych badań wyrzucony — naówczas podstawą owej tożsamości nie może być nic innego, tylko wędrówka tradycyj albo bezpośrednia, t. j. w pokoleniach tegoż narodu, który te obyczaje przed wiekami stworzył i poszedł z nimi w świat, albo pośrednia droga pożyczki wzajemnej narodów, które się w swoich wędrówkach spotkały. Gdyby Estonka w drzwiach domu okazywała w ten lub inny sposób cześć temu domowi, to byłoby rzeczą ogólno-ludzka i nie uprawniałoby do żadnych wniosków, ze względu na to, że Litwinka dziś, a tysiace lat temu Rzymianka okazywała takaż cześć - ale dlaczego te wszystkie kobiety wieszaja mianowicie wstażki na drzwiach? Dlaczego

Estonka zupełnie tak samo, jak Hinduska, na znak siły charakteru, trzyma nogę na kamieniu, a nie na żelazie, które ten kamień skruszy w kawałeczki? Zachowanie takich materyalnie bezpodstawnych, rytualnych szczegółów da się tylko wytłumaczyć ich symboliczną doniosłością i wędrówką tradycyj.

§ 250. Po uczcie, przy której jeszcze raz jest zbieranie na korzyść pani młodej, przychodzi rytuał przebierania się młodej pary w zwykły strój i włożenia na głowę młodej spiczastej czapki. Tem kończy się rytuał weselny. Gospodarz wchodzi do izby, trzymając w ręku kran, a mówiąc, że on jest z ostatniej beczki piwa. W tej chwili dają się po trzykroć słyszeć uderzenia obuchem w ścianę chaty, co jest grzecznem powiedzeniem: "idźcie do domu!" — W pierwszą przyszłą niedzielę młodzi idą oficyalnie i rytualnie do kościoła. — To epilog wesela.

## RYTUAŁ ITALII.

§ 251. Nazywam ten rytuał na podstawie geograficznej a nie ethnograficznej dlatego, że cały szereg uczonych spierał się i dotad się spiera o ethnograficzne pochodzenie tych weselnych zwyczajów. Jedni twierdzą, że to idzie od Etrusków; drudzy, że od Sabinów; trzeci twierdzą, iż w wielkiej części są one wytworem miejscowym Latinów. Rozstrzygnięcie pytania, kto z nich ma słuszneść, nie może należeć do rozprawy porównawczej na tle slowiańskiem i tyle tylko winnismy ten spór uwzględuić, iż nie mamy prawa nazwać ten rytuał ani etruskim, ani sabińskim, ani latyńskim zwiemy go italskim, a w pewnym względzie możemy go nazwać rzymskim, bowiem Rzym zjednoczył z sobą te wszystkie narody i ich cywilizacye. Mówię tu wogóle tak o rytuale starożytnym, jako też i o przeżytkach pozostałych do dzisiaj. Na konglomerat etrusko-sabelsko-latyński działały wpływy helleńskie przez wielką Grecyę i inne rozmaite napływy z Hellady wprost. Potem na południu były ogromne wpływy Semitów, Kartagińczyków - potem przypłynęły olbrzymie fale, niektóre bez odpływu, rozmaitych barbarzyńców, jak Gotów, Longobardów, Hunnów i t. p. ostatecznie dość silne a bardzo kulturalne wpływy drugiej fali semickiej, idacej z południa - Arabów. Te wszystkie jednak prądy ethnograficzne spławiały się w całość pod wpływem duchowym Rzymu tak starożytnego, jak i średniowiecznego.

## a) Rytuał starożytny.

§ 252. Niezmiernie ważnym dla nas jest ten rytuał starożytny, a to z tej przyczyny, iż wiele bardzo punktów takich, które my na północy widzimy tylko jako zwyczaj ludowy i które pierwotnie i w Rzymie były tylko zwyczajem, z biegiem czasu jednak zostały ukute w formułę trzeżwa, prawną, bez domieszki poezyi czy religijnego nastroju i już w tej formie przyszły do nas. Jak z Indyj te ludowe tradycye przyszły do nas w formułach religijnych, przeważnie z ksiąg Wedy, tak w Rzymie w formulach prawnych. Tak naprzykład podnosiłem parę razy, że w naszych zwyczajach weselnych główna postacia, około której kupia się myśli wszystkich, jest ta, która dopiero ma przyjść – dziecko. U Rzymian spotykamy to ukute w prawniczą, prostą a jasną formule: bierze sie zone liberorum quaerendorum causa. A ta formuła wiąże w sobie cały szereg innych życiowych stosunków. Dzieci a szczególnie synowie są potrzebni, bo oni tylko moga składać ofiary duchom przodków lub expiacyjne za nich. Jeżeli nie ma dzieci, to umarli zostaja bez służby. Ustaja w tem miejscu sącra privata, a wiec i całe społeczeństwo jest pokrzywdzone. Z tego też powodu powtórne małżeństwo kobiet było żle uważane, bo w takim razie mogą się znaleźć pod jednym dachem dzieci należące do innych zupełnie rodów. Mężczyzna może się drugi raz żenić, bo jego wszystkie dzieci będą zawsze miały tychże przodków. (RS. 4, 36, 186, 262, 263).

§ 253. Jakie były przedwstępne kroki, nim młodzi stanęli przed ołtarzem? Czy znali się wprzod? Czy się kochali? Czy ta miłość ważyła na szali ich losów? Gdzie był, czy jest kraj, w którymby tego nie było? W Rzymie jednakże miało to prawdopodobnie jak najmniej znaczenia. Natomiast inne względy charakteru religijnego miały stanowczy wpływ. Starożytni a dużo też i dzisiejszych ludów mniej ukształconych a wszędzie bez wyjątku ludowe masy przedstawiali

i przedstawiają sobie świat jako jedność, nie jednak w znaczeniu wyższem tego słowa, lecz wprost w znaczeniu, że tak powiem, niemal mechanicznem. Każdy fakt, jaki się dzieje na ziemi, dotyczy bezpośrednio sfery wyższej bogów i żaden z ówczesnych ludzi nie rozpoczął jakiejbądź ważniejszej sprawy (a cóż dopiero małżeństwa), niezapytawszy bogów, czy to bedzie z ich zgodą czy nie? A więc przedewszystkiem unikano miesiaca maja i pierwszej połowy czerwca, bo w tym czasie niemal co pare dni, szły z kolei rozmaite świeta oczyszczenia i przebłagania, których smutek nie mógłby żadna miara licować z radośnym nastrojem zaślubin. Unikano też niektórych dni w każdym miesiacu, unikano dni liczby parzystej, wszelka bowiem taka liczba jest wyrazem jakiegoś biegu czy czynu dokonanego, poczem oczywiście musi poczać sie bieg wstecz, czy rozkład — liczba zaś nieparzysta wyraża dażenie naprzód. Znamiennem jest to, że te wszystkie względy, mające związek z religią, były ściśle przestrzegane przy małżeństwie dziewicy a zaś przy zaślubinach wdowy niemal wcale na nie nie zważano, co właśnie jest mi dowodem na to, co już raz wypowiedzialem, że uprawnienie na rozpoczęcie stosunków płciowych było uważanem, jako sprawa wielkiej doniosłości, zależna od przepisów religii i woli społeczeństwa (RS. 83, 262, 264, 266, 270, 273, 338).

§ 254. W dniu weselnym, gdy już wszyscy weselnicy są zebrani w domu rodziców młodej, naówczas pronuba t. j. nieskazitelnej czci mężatka, w pierwszem będąca małżeństwie, wyprowadza z ukrycia młodę i poczyna się ta pierwsza religijna czynność, bez której Rzymianin nigdy i nic nie przedsiębrał a mianowicie narada z bogami za pośrednictwem wróżby, która dla nowożeńców praktykuje się przez haruspicia t. j. wróżenie z wnętrzności zabitej ofiary. Zwierzęciem tem jest owca. Jeżeli w chwili robienia wróżby zdarzy się grom, trzęsienie ziemi lub inne jakie nadzwyczajne zjawisko, wtedy nikt nie ośmieli się prowadzić dalej sprawę. W przeciwnym razie idą dalsze obrzędy. Trzeba młodę przedewszystkiem wyprowadzić z jej niepełnoletności a to się dzieje przez

danie jej w tej chwili odpowiedniego stroju, czem jest tunika recta i toga pura, toż samo, co dostawał młodzieniec, gdy bywał uznawany za dorosłego. Tunike podpasywano pasem, który tylko małżonek miał prawo rozwiązać. Nim były zrobione należne przygotowania do ofiary, odbywało sie połaczenie prawych rak t. z. dextrarum junctio, czego również dokonywała pronuba. W obecności kapłana, czy bez, o tem nie ma jedności zdania. Zreszta w starożytności każdy ojciec rodziny, w jej kole, był kapłanem. Pronuba wiec podprowadzała młodych ku sobie i kazała im rece podać. W Rzymie były dwie główne formy zaślubin. Coemtio wiecej prawnego charakteru, gdy, po uiszczeniu pewnej zapłaty ojcu, prawa jego na córke, które były bezgraniczne, przechodziły na męża. Confarentio zaś było więcej religijnego charakteru. Ściśle biorac, tylko śmierć dzieliła taką parę, bowiem rozwodu mogli tylko wtedy żadać, gdy na której stronie ciężyła wina wedle praw krajowych karana śmiercia. Tylko z tego małżeństwa dzieci mogły zostać kapłanami, ci zaś tylko takie małżeństwo mieli prawo zawierać. Przy zawieraniu tych małżeństw, szczególnie kapłanów, był zawsze kapłan (RS. 8, 96, 100, 102, 103, 115, 121, 128, 135, 278, 293—295, 298, 308, 327, 328).

§ 255. Przy podaniu rąk zapytywał młody: "czy chcesz być matką mojej rodziny?" Młoda odpowiadala: "chce!" Wtedy on mowił dalej: "prawem quiritów biorę cię na matkę mojej rodziny". Niektórzy twierdzą, że i młoda pytała: "czy chcesz być ojcem mojej rodziny", a on odpowiadał: "chce!" Było to w obecności jej i jego rodziców i z ich zezwoleniem. Przystępowano potem do ofiary, którą w dawnych czasach prawdopodobnie sami młodzi dopełniali. Było we zwyczaju umywać nogi oblubieńcom, tylko niema jasnego świadectwa kiedy. (Patrz cytatę z Serviusza. A. Gubernatis Uzi nutiali pg. 121) (Prw. § 129, 202, 219). Najpierw odbywała się procesya. Przodem camilli albo pueri felicissimi t. j. młodzieniaszkowie, dzieci zacnych, wolnych rodziców, pozostających jeszcze przy życiu i których dlatego

zwano jeszcze patrimi i matrimi (RS.—138) (prw. § 164, 165), nieśli ogień, wodę o ile można z czystego źródła czerpaną i koszyk z ziarnem. Były także camillae, dziewczeta tegoż charakteru. Za camillami szli młodzi, pronuba i cale grono weselne wokoło ołtarza, a szli od strony lewej ku prawej. (Porównaj u Indów § 314, a u Słowian iść "za słońcem , przyczem zaznaczmy, że stos pogrzebowy obchodziła processya od strony prawej ku lewej). Ziarnem Far (orkisz) był posypany baranek, ofiarny nóż, którym go zabijano, następnie ołtarz a w końcu rozówiartowane mięso. Po processyi młodzi, jeżeli sami spełniali ofiarę, zbliżali się do ołtarza, ona go okadzała, potem kropiła winem, on zapalał ogień a wtedy siadali na dwóch krzesłach przykrytych skóra zabitego baranka, lub wprost na tej skórze rozesłanej na ziemi i, pokrywszy głowy, modlili się do pięciu bóstw opiekóńczych małżeństwa, któremi były: Cerera, Tellus, Mars Pilumnus, czyli tracy zboże, Mars Picumnus, czyli tuczący ziemię i Junona pronuba. Modlitwy były ujęte w formuły i kapłani podpowiadali młodym, gdy ich pamięć zawiodła. On okrywał głowe toga, ona zaś miała odrebna na ten cel chustę kraśnego, lub żółtego koloru zwaną Flameum. Dwa łokcie długa a łokieć szeroka okrywała tył głowy, czoło i poczęści policzki, spływając końcami w doł. Flameum to broniło narzeczoną od wszelkiego rodzaju oczarowań, które wedle wiary Rzymian spotykaja ludzi najcześciej w ich najszcześliwszych chwilach. Vestalki to Flameum nosiły ciągle, jako kapłanki. Dziewczyna, wchodząc w związek małżeński, bierze wspólnie z mężem w opiekę sacra privata ich rodziny, więc i jej się Flameum należy. To pokrywanie głowy musi być odwieczne, jeżeli ono przeszło na strój kapłański, bo gdyby to już kapłani wprowadzili, toby nie pozwolili ludowi sprofanować. Szczególnie u kobiet było ono ważnem, bezwstydem było iść z odkrytą głową na ulicy, a mąż takiej żony żadał czasami rozwodu. Ten zwyczaj, być może, idzie jeszcze z tej epoki, gdy do kobiet należało wieszczbiarstwo, co u Germanów widzimy jawnie a u Greków i Rzymian są tego ślady. Tylko w żalobie nie pokrywano głowy i rozrzucano włosy. (RS. 37, 70, 71, 109, 111, 112, 114, 138, 260, 270, 278, 280, 282, 284, 307, 312—315, 318, 321, 324, 363, 366).

§ 256. Następowała potem uczta. Jaka ona była? Czy były jakie rytualne potrawy? O tem niema wzmianek szczegółowych. Kilka jednakże punktów trzeba zaznaczyć, są bowiem bardzo charakterystyczne. Prażona orkiszowa pszenica (far) jest na weselu Rzymian rzeczą rytualną. Baranek jeszcze żywy, nóż ofiarny, oltarz i mieso z tego baranka są posypane tem ziarnem, nie ulega więc watpliwości, że ono było jedzone. Wszędzie widzieliśmy, że wśród rytualnych jedzeń było jakieś ziarno, mogace być spożyte bez żadnego przygotowania lub z niewielkiem, jak naprzykład ryż, groch it.p. tu zaś mamy prażony far. To jest wzgląd bardzo ważny dla określenia epoki powstania tych wszystkich zwyczajów. Druga potrawa rytualną, spożywaną na tej uczcie był oczywiście ofiarny baranek, a są ślady, że rytualnem zwierzęciem ofiarnem przy weselu była także świnia, jako symbol płodności. Poczatkowo wszelka uczta nie była odłączna od ofiary. Bostwo z każdej uczty dostawało swoją cząstkę. Starożytni cała naturę uważali za jedność i nie robili różnicy między płodnością ziemi a płodnością kobiety, więc też rytuał weselny był bardzo zbliżony do rytuału świat rolniczych. Pieć było bóstw opiekuńczych rolnictwa i też same bóstwa miały w swej opiece wszelkie związki małżeńskie. Przy uczcie wiec musi sie palić rytualnie pięć woskowych świec (prw. § 48, 52). Jak wiele ludów, tak też Rzymianie mieli to podanie, iż najpierw był wielki bezład, lecz, gdy bogowie nauczyli ludzi rolnictwa, wraz z tem nawiązały się stosunki rodzinne, ustaliło się małżeństwo i przyszedł porządek. (RS. 34, 103, 174, 257, 260, 301, 302, 311, 325, 327).

§ 257. Z kolei przychodzi ostatni akt weselny, odprowadzenie młodej do domu męża. Wtedy przywdziewa ona koronę z kwiatów a wraz z nią całe zgromadzenie, co oznacza uroczystość i jest symbolem pokoju. Jednakże porzucenie

własnego domu, larów swojej rodziny, którym młoda dwa asy składa w ofierze, przejście pod obcą władze, do obcego ołtarza; to wszystko jest bardzo cieżkie, wiec rzecza bardzo naturalną, że młoda dziewczyna lęka się i tuli się do matki a pronuba, wedle rytuałnej formuły, "porywa ją z łona matki", biorąc za obie rece i prowadząc na środek izby, gdzie ją oddaje młodzieńcom, którzy ją poprowadzą do domu meża. (Prw. § 203, 210, 273). Owi młodzieńcy, to są towarzysze pana młodego z ta tylko różnica, że on już otrzymał togam virilem, jest juž vir i dlatego može się żenić a oni sa jeszcze pretextati. Jest ich spora liczba — pięciu niesie pochodnie, dwoch prowadzi młodę pod ręce, jeden niesie kosz ze zbożem, inni kołowrotek, kadziel i t. p. (prw. § 262). Gdy młoda stanela wśród izby i pochód ma się rozpoczać, zapala ona przy ognisku domowem pochodnię z gałązek głogu, która ma być przed nia niesiona w korowodzie. Inne cztery pochodnie mogą być z jedliny. Pochód wyrusza wśród huku, nawoływań i śpiewów na cześć boga Fascinusa czyli Priapa w słowach, które dziś nazwalibyśmy cynicznemi. Wokoło podaża tłum, również nahukując, z pochodniami w reku, a dzieciaki domagają się orzechów, które pan młody i pronuba rozrzucają. Orzechy, to zabawka niedorostków, wiec młody odrzuca orzechy, bo to już nie dla niego zabawka. W podobieństwie do tego panna młoda składa w ofierze bogom swoje dziecinne zabawki. Prócz tego drzewo orzechowe niezwykle urodzajne jest symbolem płodności. Ten pochód jest niemal identycznym z pochodem na cześć bogini Cerery (RS. 95, 116, 135, 141, 170, 174, 260, 262, 299, 302-328, 330, 336, 339 - 344, 347, 363).

§ 258. Gdy podejdą do domu młodego, naówczas poczyna się walka o posiadanie pochodni z głogu niesionej przed panią młodą (prw. § 142). Kto ją posiędzie, tego strona będzie szczęśliwszą i dłużej będzie żyła. Potem on zapytuje ją: "kto ty jesteś?" na co ona odpowiada rytualną formułą: "ubi tu Gajus: ibi ego Gaja". Rozmaicie tłumaczą te nazwy Gajus i Gaja, ale najprawdopobniej jest to zmienione bardzo

greckie słowo Gajos (RS. 354), przez co znaczenie tych słów będzie "gdzie ty jesteś roboczy byk, tam ja będę robocza krowa" bardzo odpowiednie rolniczemu charakterowi weselnej uroczystości prostaków, a powtarza się niemal dosłownie w obyczajach słowiańskich (prw. § 35, 87, 89). Po tej odpowiedzi młoda, smaruje odrzwia domu swego meża tłuszczem wieprzowym, zapewne z ofiary dokonanej w jej domu, albo tłuszczem wilczym, czego znaczenie nie jest zrozumiałem (prw. § 171, 284). Nastepnie na drzwiach wiesza wełniane kraśne nitki (prw. § 114, 249), co oznacza, iż przynosi temu domowi spokój, bo na przykład, kije kapłanów były takiemi nićmi poobwijane. Po tym obrzędzie maż lub jeden z pretextatów podejmuje młoda żone i niesie ja do wnetrza domu, a pronuba przestrzega, by ona nie dotkneła progu noga. Wdowy nie wnoszą – wchodzi sama. Wewnątrz izby jest ona przyjęta przez męża ogniem i woda, ale w jaki sposób, tego żaden autor wyrażnie nie powiada (prw. § 146). Zapewne była woda pokropiona, bo wszelka źródlana woda ma siłe oczyszczania i Westalki codziennie taka wode przynosily. Potem przychodzi obrzed dokonywany przez pronubę a mianowicie włosy pani młodej zostają podcięte a reszta jest podzielona na sześć splotów, do których wplatają się wstażki — to jest sposób noszenia włosów przez matrony a także tak noszą włosy Westalki. Rozdzielenie włosów na 6 splotów dokonywanem było za pomoca tak zwanej hasta celibaris albo też krzywa lanca. To również niejasny punkt (prw. § 70, 233, 234, 301). Narzeczona idac do meża, bierze z sobą trzy asy, jeden daje mężowi, drugi składa na domowym ołtarzu, trzeci kładzie na najbliższej krzyżowej drodze (prw. § 264). W końcu pronuba prowadzi ją do izby, gdzie stoi łożnica małżeńska, modli się z nia, uspokaja, pociesza a są pewne wskazówki, iż sadzała ją na priapa, by za cenę swego dziewictwa uzyskała płodność. Przy rozmaitych uroczystościach robiły to najpoważniejsze matrony. -Nazajutrz poraz pierwszy młoda matrona składała ofiary

larom nowej rodziny. Siódmego dnia były tak zwane repotia — po naszemu poprawiny, czyli uczta w domu rodziców młodej. To była jej pierwsza poślubna wizyta (RS. 75, 94, 103, 174, 178, 260, 264, 274, 286, 330, 339, 351, 354, 356, 357, 359, 362, 363, 369, 371—376).

## b) Dzisiejsze pozostałości starych rytuałów.

§ 259. Gdy w dzisiejszej Italii przypatrzymy się obyczajom weselnym, uderzy nas niezwykły widok, coś w rodzaju tego, cośmy widzieli w Rosyi – każdy kraik ma swoje wyłączności, ale całości nie ma nigdzie; co więcej, strona matervalna, pienieżna występuje w nadzwyczaj szorstkim realizmie. Czuje się doskonale, że to nie jeden jakiś rytuał. chociażby rozbity, lecz przeciwnie to z kilku dość różnorodnych rytuałów bardzo nieliczne okruchy zestawione razem czesto nawet wcale nie dbając o ich treściowy związek. — Z pieknej całości klasycznego rytuału pozostały bardzo nieliczne okruchy. Ten widok tłumaczy się nam historya Italii od końca epoki klasycznej. Kilka niezwykle silnych a rożnorodnych ethnicznych fal z północy i południa przesyciły lub wypleniły dawną miejscową, jeszcze z epoki klasycznej pochodząca ludność. Żadna z tych fal nie zapanowała, niektóre odpłynęły bezpowrotnie, ale po nich jakiś osad pozostał, łacząc się z osadami fali poprzedniej i tej, która potem przyszła.

§ 260. Przedwstępne kroki zawarcia małżeństwa są najrozmaitsze. Najbardziej prymitywne, gdy chłopak potrąca dziewczynę i tem okazuje jej sympatyę. W innej znowu okolicy czasami miesiące spaceruje pod oknami swej wybranej, nim zdecyduje się na krok stanowczy. Naówczas rzuca przez okno, lub kładzie pod progiem kawałek drzewa z napisem imion jego i dziewczyny — jeżeli drzewo odrzucono, niema o czem więcej myśleć. Chłopak wchodzi do obory i na za-

jętą tam dziewczynę rzuca chustkę, jeżeli ona odrzuci, trzeba się pożegnać z nadzieją (prw. § 161). Jeżeli chłopak przyjdzie do domu dziewczyny, a ona rozpali ogień, to dobry znak — jeszcze lepszy, jeżeli zacznie przaść. Wtedy najcześciej upuszcza wrzeciono, chłopak je podnosi a ona mu na zapłate daje kilka orzechów. To nieomylny znak sympatyi (Gub. 57). Najzupełniej jawny i otwarty, gdy dziewczyna rzuci chłopcu gwoździk. Gwoździk w związku z rytuałem weselnym spotkaliśmy raz jeden w Czechach (§ 192), tu raz drugi. Tu i owdzie zdarzają się zaloty mniej idealnego charakteru. Czasami i kilku chłopców chodzi razem do dziewczyny. Z kolei ida do jej komórki. Co się tam dzieje, to ich rzecz prywatna, jeżeli jednak który za długo bawi w ukryciu, to drudzy wołają "kiedyś zmełł, to wynoś worki" a jeżeli ten napomnienia tego nie chce uznać, to dochodzi nieraz do bójki.

- § 261. Ostatecznie przychodzi dzień wysłania swatów. Stary krewny przychodzi z prośbą o białą gołąbkę dla białego gołębia, lub o biała owieczkę "na sławe jego trzody i pocieche jego starości". Przedstawiaja mu po kolej rozmaite kobiety, on je wszystkie odrzuca, aż pokad mu nie pokaża właściwej. Naznaczają następnie dzień wymiany podarków. Przychodzi swat w otoczeniu rodziny młodego, chatę zastaja zamknietą, z wnetrza odzywa się głos: "kto jesteście, z czem przychodzicie?" "Jesteśmy przyjaciele, niesiemy cnotę i cześć!" — brzmi odpowiedź — wtedy otwierają się drzwi i poczyna się wymiana. Trzeba zaznaczyć, że wola rodziców gra wielka role, że nawet mężczyzna 30 lat nie ośmiela sie żenić bez pozwolenia rodziców. Z drugiej strony porywanie dziewcząt nie jest rzeczą rzadką, i żaden ksiądz nie odważy się odmówić dania ślubu porwanej dziewczynie. (Gub. 60, 131).
- § 262. Stają ostatecznie układy młody daje zadatek, zwykle 50 lirów, pierścień i chustę. Głównym symbolem jest pierścień i w razie zerwania te przedmioty muszą być zwrócone. Co zaś do pieniędzy, to zależy od tego czyja

strona jest winna? Jeżeli on, to przepadają jego 50 lirów na korzyść dziewczyny — jeżeli zaś ona winna, to wraca te 50 lirów a drugie 50 płaci na jego korzyść, jako karę. Złota moneta, znajdująca się wśród tych pieniędzy, zwykle bywa przedziurawioną, by można było zawiesić na szyi. Gdy ta pierwsza umowa jest zawartą, wtedy ona idzie "do pocałunków" z jego rodziną – on zaś przynosi jej podarki, wśród których koniecznemi sa trzewiki i laskowe orzechy -- ona zas daje mu koszule lub dwie a nadto musi dać po koszuli każdemu meżczyżnie z jego rodziny. Przez cały czas pan młody nie występuje w pierwszorzędnej roli, zawsze jest po za nia. Dopiero w ostatnich 8 dniach przed ślubem on występuje czynnie. Tymczasem urzadza dom, najlepiej jeżeli może zbudować nowy — ona zaś przygotowuje swoje gospodarstwo, które on ma zabrać do siebie. Przyjeżdża konno w najpyszniejszem otoczeniu, wozy są zaprzężone wołami, którym na rogi są wetknięte pomarańcze, dziewczęta i chłopcy z obu rodzin niosa w reku rozmaite przedmioty i naczynia łatwe do uszkodzenia, jak szkło, obrazy i t. p. (prw. § 257) Najpiękniejsza i najpiękniej ubrana dziewczyna niesie na głowie naczynie miedne, zupełnie klasycznej formy i ta amfora, przeznaczona do czerpania wody, jest w niezmiernie wielkiej czci. Niosacy drobne rzeczy nie powinni się oglądać, bo to szkodzi młodym. Przez 8 dni te rzeczy nie powinny być porządkowane w nowym domu. (Trad. XVII 301). Na wozach wioza materace, wedle włoskiego zwyczaju czworokatne, które sam pan młody winien zdjąć i zanieść do izby. Skoro młody jeden dźwignie, młodzież rzuca się na inne i poczyna walić na niego tak, że często on pada na ziemię a cały stos go przywala. Cały dom jest upiększony zielenią i nie wolno tej zieleni później obrywać, ona powinna sama zwiędnąć i opaść. Jeżeli kto idzie na gospodarstwo do swojej żony, to go nazywają kukułką. Tu i owdzie wozy z posagiem ida do niego dopiero w dzień ślubu, przyczem ona tam jedzie poraz pierwszy w towarzystwie jakiej krewnej. (Gub. 97, 113 - 115).

§ 263. Widzieliśmy wszędzie składkę uczestników wesela na gospodarstwo dla młodych, ale to było robione, że sie tak wyraże bezimiennie, była to życzliwość ze strony rodziny i przyjaciół dla nowożeńców, która w danej chwili z pieśnia na ustach, z kielichem w ręku przejawiała się swobodnie; każdy podarek był drogi, grosz, czy złotówka złożona przed młodymi zwana była w pieśni, czy mowie drużby dukatem, czerwieńcem. Tu widzimy ten zwyczaj najzupełniej zmatervalizowany. W niektórych okolicach rodzice niezamożni biora świadectwo ubóstwa u proboszcza i z tem świadectwem otwierają subskrypcye dla swej córki. Zapraszają gości na pewien dzień, zapowiadając najotwarciej, że maja przyjść z podarkami. (Gub. 101). Narzeczona spotyka ich z cukierkami a oni za ten poczęstunek płaca darami-W końcu zrucają te dary na prześcieradło wśród izby a uproszony kupiec robi ich przegląd, oznaczając cenę na liry i bajoki. Scena pełna serdeczności w innych stronach tu się przeradza na rodzaj licytacyi. Podarki włożone w zanadrze młodej sa jej osobista własnościa. Pan młody przy tem obdarowaniu jest najzupełniej podrzędną osobistością, dostaje tylko jeden osobisty podarek - kosz z jajami. W niektórych okolicach na ten dziewiczy wieczór on jest zamknięty i tylko się przysłuchuje, jak drudzy się bawią. (Trad. XVII 301).

§ 264. Zbliża się wreszcie dzień ślubu. Baczni są, by to nie był maj — miesiąc osłów. (Gub. 46). Nie żenią się także na świętym tygodniu przed Wielką Nocą, ani też w czasie Bożego Narodzenia a nieszczęśliwym dniem jest środa. W okolicach, gdzie więcej jest nabożeństwa, ślub jest brany rankiem, bowiem po spowiedzi i Komunii. W okolicach mniej religijnych, by uniknąć postu, biorą ślub wieczorem. Najbardziej lubionym dniem ślubu jest czwartek. W sam dzień ślubu jedzie młody w otoczeniu krewnych a z księdzem ze swej parafii. — Przed samem wyjściem do kościoła ksiądz jej staje na czele jego orszaku, ksiądz jego staje przy młodej i tak dwoma orszakami idą do kościoła. Rodzice a szczególnie matka nie powinni być w kościele. Jadąc do

słubu, młoda ma trzy bułki. Pierwszą wrzuca do najpierw spotkanego strumyka, drugą przy wjeździe do wioski a trzecią w dziedzińcu domu. (Trad. XVII 302) (prw. § 258). — Do ołtarza ona jest prowadzona przez dwie zamężne kobiety z jej rodziny, a on także przez dwie najbliższe krewne. Po wyjściu z kościoła młodzi są obsypywani cukierkami wraz z rozmaitem ziarnem i podają im łyżkę z miodem do współnego spożycia. Kto ich w tej drodze spotka, szczególnie jeżeli był w liczbie dających podarki, ma prawo pocałować narzeczonę. Powrót z kościoła, szczególnie jeżeli jadą, jest w możliwie szybkim tempie, a wtedy na ulicach osady zbiegają się chłopacy, krzycząc, gwiżdżąc; kupcy biją w szalki, szewcy stukają młotkami w stoliki; słowem każdemu idzie o zrobienie największego hałasu na cześć nowożeńców.

§ 365. Ubiór panny młodej jest najbardziej rozmaity. W Abruzzach suknia ślubna jest czarna, głowa zaś pokryta białą lub czerwoną chustą. W tychże samych Abruzach, lecz w innych okolicach widzimy suknię jasno-błękitną, jedwabną, z chustą na szyi żółtą lub szkarłatną. Do stroju należy także pas lub fartuch, który ma najzupełniej to samo symboliczne znaczenie. Zdjąć fartuch tak samo, jak rozwiązać pas, oznacza wejście w prawa małżeńskie. W ręku trzyma narzeczony bukiet kwiatów, wśród których musi być gałązka oliwna święcona w niedzielę palmową. W dzień ślubu narzeczona musi być nadzwyczajnie uczesaną; zręczność siostry czy przyjaciółki nie wystarcza i musi być sprowadzony perukarz, bodajby to nawet talara kosztowało.

§ 266. Za powrotem do domu jest uczta, przy której rodzice są nieobecni a młoda posyła im przynależną część. Rytualne dania są: zupa, gotowana kura i solona świnina. W niektórych okolicach koniecznym jest także chleb z miodem (Trad. XVII 303). Przy tej uczcie młodzi poraz pierwszy siedzą razem, jedzą tąż samą łyżką i z tegoż talerza. Uczty weselne trwają czasami trzy dni. W końcu ostatniej uczty wnoszą pieczonego, bardzo ustrojonego cietrzewia, w imieniu którego jeden z biesiadników ma mowe, zapewnia-

jąc najsolenniej, że to dla niego jest wielką radością a nawet zaszczytem być zjedzonym przez tak zacne a świetne zgromadzenie. W czasie tej mowy narzeczona musi wstać na cześć tego koguta. Koguta lub kurę pieczoną jako rytualne jedzenie na weselu spotykamy niemal wszędzie (prw. 84, 142, 148, 198, 232 i inne). Potem nastają tańce, przy których młodzi wyłącznie z sobą tańczą.

§ 267. Wesele, jak powiedziałem, odbywa sie zwykle we czwartek, w wielu jednakże okolicach młoda dopiero w sobote idzie do domu młodego a czasami dopiero po ośmiu dniach. W niektórych okolicach, gdy młody przychodzi po żone, zastaje dom tak silnie zamkniety, że musi po drabinie przez okno wleźć i szukać jej po wszystkich katach. Gdv nareszcie znajdzie, rodzice pozwalają zabrać. Wtedy ojciec jego podaje rodzicom jej udo baranie, mówiąc: "oto mieso umarłe, dajcie nam żywe!" Następuje błogosławieństwo rodziców i orszak rusza ku jego domowi. Na czele idzie młoda w otoczeniu swojem. Czasami na drodze przeciagają sznur lub wstęgę a młodzi muszą się opłacić. Dom zastają zamknięty a ze środka wołają: "Kto wy?" "Przyjaciele!" odpowiadają przybyli — "Co niesiecie?" — "Pokoj!" odpowiada młoda. Na te słowa staje w progu matka, wyjmuje z bukietu młodej oliwną gałązkę, wkłada do puhara, pije trochę sama, potem daje synowej, poczem puhar idzie kolejką wśród zgromadzonych. Dziewczeta domowe podają matce miotłę i warzeche zupełnie nowa, ta zaś podaje młodej, która je całuje a na wyrzekania świekry watpiącej, czy taka młoda wydoła swoim powinnościom, odpowiada: "Bóg i twój syn pomoga mi w tem". Matka rozbrojona daje jej do rak warzęchę a ona. odtad już gospodyni, zaprasza gości do uczty. Czasami matka kładzie miotłę w poprzek drzwi, młoda powinna ja podnieść a jeżeli tego nie zrobi, to zły znak. Czasami matka zarzuca obojgu czerwoną wstegę na szyję i tak ich pociąga ku sobie. Potem świekra podaje młodej wielki garnek z popiołem i burzanem, młoda rzuca to o ziemie a im wiecej czerepów będzie, tem lepsza przepowiednia przyszłości

małżeńskiej (prw. § 80, 112, 202). Czasami także wkrada się jakiś życzliwy sąsiad i ogromne naczynie rzuca z największą siłą na ziemię. W innych okolicach, gdy młoda wchodzi, czy wjeżdża do mężowego domostwa, rodzina jego wita ją na dziedzińcu, podaje talerz z pszenicą, solą i cukierkami i garść na nią rzuca. Czasem bywa taneczny korowod przed domem, poczem idą do izby a gdy młoda przechodzi próg sypialni, matka na próg wylewa szklankę wody — potem następuje uczta. Jeżeli nowożeniec jest starym kawalerem, to może być pewnym, że go spotka niemiła niespodzianka t. j. tak zwane charivari, kocia muzyka, której musi się opłacić.

§ 268. Do izby sypialnej wchodzą młodzi ze świecami, które gasi matka lub sami młodzi, wystrzegając się, by same sie nie wypaliły, bo czyja predzej zgaśnie, temu śmierć predzej przepowie. W niektórych okolicach sąsiedzi i znajomi starają się jak najraniej odwiedzić nowożeńców a oni częstują ich czekolada i cynamonem. Jeżeli pierwszą wizytę złoży stary lub ksiadz, to zła przepowiednia. Młoda, co najmniej, 3 dni pozostaje w domu z meżem i dopiero potem idzie odwiedzić rodziców. W tydzień dopiero odbywa się tak zwana promenada młodej, gdy ona z mężem wozem lub piechota przechodzi wszystkie ulice osady, spotykana wesołemi życzeniami "męzkiego potomstwa". (Ten rozdział jest napisany wedle dzieł: Gubernatis A. de. Storia comparata degli usi nuziali in Italia e presso gli altri popoli Indo-Europei — Milano 1869 — Reinsberg - Duringsfeld — Das Hochzeitbuch 4"/ Leipzig 1871).

# RYTUAŁ HELLEŃSKI.

### a) Starożytny.

- § 269. Cofając się w coraz dalsze czasy i coraz dalsze okolice, musimy wejść do Hellady. I tu tak samo, jak w Italii, ze względu na ogromną różnorodność ethnicznych składowych części, musimy dać temu rozdziałowi nazwę ogólną: "rytuał helleński". Ważniejszą rzeczą jest to, na co wszyscy pisarze się skarżą, iż ani razu, nigdzie nie spotykamy opisu wesela w starożytnej Grecyi. Tu i ówdzie spotykamy dorywcze szczegóły, z których atoli niełatwo stworzyć całość. Bardzo jednakże może być pomocnem w tym względzie porównanie dzisiejszego rytuału weselnego Grecyi z tymi okruchami z epoki klasycznej i z rytuałem staroitalskim.
- § 270. Pomimo, iż liczni pisarze nowocześni, aczkolwiek na studyach starożytności oparci, twierdzą, iż na owe czasy nie znano innej miłości nad zmysłową, to jednak ze względu na to, iż nawet wśród dzikich, chociaż rzadko, ale przecież spotykają się objawy idealnej miłości, sądzę, że i w starożytnej Grecyi to bywało. Że jednak im dalej w przeszłość idziemy, tem jaśniej to widzimy, że wszelki związek płciowy uważany był jedynie jako środek pomnożenia liczby członków rodziny czy państwa, więc i związki rodzinne zależały głównie od tych względów a nie od wzajemnych skłonności wstępujących do związku małżeńskiego.

Mężem dziewczyny stawał się ten, kogo jej naznaczył patryarcha rodu żyjący w tym czasie... dziad, ojciec lub brat ona często tego człowieka nawet nie widziała aż do zamażpójścia. Z drugiej strony bywały związki w najbliższem kole, gdy tego interes wymagał. Małżeństwo wuja z siostrzenica, braterstwa przyrodnich były dość częste; zdarzały się nawet zwiazki rodzonych braterstwa. Dawniej był zwyczaj, że młody płacił ojcu, lecz od Solona ten zwyczaj sie zmienił i młoda dostawała posag. Jeżeli rodzice byli biedni, to obywatele składali się, by mogła godniej wystapić. Następowały zaręczyny wobec wszystkich, czyli przyrzeczenie, iż będą żyli razem, "by mieć dzieci", a na zakończenie ojciec jej składał ofiarę bogom małżeństwa Zeusowi i Herze. Jeżeli nie było zezwolenia całej rodziny, naówczas małżeństwo zostawało wprawdzie w swej sile, ale dzieci nie miały prawa dziedzictwa (Ros. 217. Klm. 83-85, Dun. 236).

§ 271. Gdy przychodził już dzień wesela. zwykle podczas zimy, naówczas po ofiarach bogom następowała kapiel w bieżącej wodzie, którą ze świętego źródła powinien był przynieść dla niego chłopak z najbliższej rodziny, taki, który miał ojca i matkę żyjących, a dla niej takaż dziewczyna (prw. § 164, 255, 280). Kapiel tę brali każdy we własnym domu. Potem przychodziło strojenie się młodej. Aż dotąd panna nosiła chiton, t. j. zwykłą koszulę, teraz dostawała okrywkę himation, podobną do męskiej togi, bo to był jej dzień wyzwoleń. Jeden pukiel włosów, pas i zabawki swe dziecinne składała w ofierze bogom, a w niektórych okolicach wdziewała wieniec ze szparagów (Ros. 216, 218, 224, Dun 237, Mül. 148).

§ 777. Gdy przybył pan młody, rozpoczynał się główny akt zawarcia związku. Patryarcha jej rodziny składał ofiarę bogom, opiekunom małżeństwa, którymi byli Zeus, Hera, Artemis, Erynje. Przy tej ofierze wyjmowano zwierzętom ofiarnym żółć i wyrzucano jako symbol, że nowożeńców życie powinno płynąć bez goryczy. Potem oczywiście była uczta, przy której starano się o to, by jak najwięcej

było uczestników, t. j. świadków zawartego zwiazku, kobiety nawet były dopuszczane do uczty, siedziały z narzeczona przy osobnym stole, ubrane przeważnie w stroje żółtego koloru, który był bardzo lubiany w dniu weselnym - narzeczona zaś miała gesty welon. Rytualnem jedzeniem przy tej uczcie był placek z sezamu, z rośliny, której ziarno zawiera w sobie olej, a placek ten musiał być przygotowanym przez wyłaczna, zapewne uproszona ku temu kobiete. Ten placek młodzi spożywali wspólnie. W Macedonii był zwyczaj, iż podawano wyłączny na wesele przygotowany chleb, który rozcinano mieczem na kawałki i dawano spożywać zaślubionym. W czasie uczty chłopak ubrany w wieniec z cierni i żołędzi obnosił koszyk z chlebem i wołał: "uszedłem nędzy, bogowie łaskawi, dobrobyt mym udziałem". Tak samo wołano przy wtajemniczaniu nowicjuszów w mysteria, a to jest dowodem, że rytuał ślubny był wtajemniczaniem nowożeńców w mysterya życia płciowego, czyli rozpładzania się jestestw w naturze. Wraz z tem staje się jasnem, dlaczego przy ślubie wdowca z wdową we wszystkich rytuałach obrzędy religijne sa czesto do połowy niemal zredukowane. Ci ludzie już raz byli wtajemniczeni, więc nie potrzebują być po raz drugi wtajemniczani (Ros. 107, 224, 235, 283, Klm. 85, Mül. 149, Sam. 14).

§ 273. Po uczcie przychodzi z kolei przejazd panny młodej do domu młodego. Żaden może rytuał nie wyświeca jaśniej nad starogrecki, czem właściwie było porywanie żon w naszem plemieniu. To nie było wcale barbarzyństwem, przeciwnie, to jest jedną z pięknych cech charakteru naszej kobiety aryjskiej. Nie zapomnijmy tylko o jednej rzeczy, o czem każdy tradycyonista nie powinien ani na chwilę nawet zapominać, że chcąc rozumieć zamierzchłe czasy, trzeba jak najgoręcej wierzyć w to wszystko, w co ówcześni ludzie wierzyli. Otóż dziewczyna takiej a takiej rodziny — ona miała obowiązki religijne dla swoich domowych bogów, a jeszcze bardziej bliższe obowiązki względem całego szeregu przodków jej rodziny, ona obowią-

zana, była za nich składać ofiary. Jakaż potworna istotą byłaby ta córka, któraby z własnej woli zaniechała tych ofiar. Bogowie rodu i duchy praojców zesłaliby na nia surowa kare. l oto patrzmy. Było zezwolenie dane przez oba rody, czyli po naszemu zareczyny, potem była wspólna ofiara, potem uczta i wspólne pożywanie placka sezamu. Przecież ani młodei, ani komu badż z obecnych nie było tajemnem, że wkrótce nadejdzie chwila, kiedy ta dziewczyna pójdźie do domu obecnego tu mężczyzny. Przecież o przemocy mowy tu być nie może. Uczta nareszcie skończona, trzeba jechać do domu, dziewczyna wtedy staje przy ołtarzu, kładzie reke na nim, zdaje sie na opieke swych domowych bogów. Tym krokiem zaświadcza, że ona by ich nigdy nie opuściła; lecz oto zbliża sie jej maż, któremu ona tylko co na własność daną została, który ani dla jej domowych bogów, ani dla jej przodków niema żadnych obowiazków, więc w imię swoich praw gwałtem odrywa ja od ołtarza i wynosi z domu, na niej więc nie cieży żadna wina zerwania z kultem jej rodziny. Niebawem stanie ona przy innym ołtarzu, jako kapłanka kultu innej rodziny (prw. § 219, a nadto §§ 85, 293, 210, 257, 346). W epoce bogów mściwych, religijne przejście z jednej rodziny do drugiej, od jednego ołtarza do drugiego, mogło się stać tylko gwałtem. W Rzymie młoda uciekała na łono matki, bo matka była kapłanka jej rodziny i tylko ta najstarsza kapłanka rodziny miała prawo uwolnić ja od obowiązków religijnych jej domu (Ros. 213-218). Gdzie jest podstawa, by te fakta nazywać przeżytkiem rabunku kobiet? Co w fakcie rabunku jest takiego, coby lud mógł otoczyć religijnym pietyzmem i wcielić do rytuału kultowego? Poco bawić się w symbolizowanie sprawy w tym wieku, w którym te sprawe możnanajrealniej i najbrutalniej praktykować?

§ 274. Gdy mąż wyniosł swą żonę z izby, wtedy całe zgromadzenie organizowało weselny korowód. Na wozie zaprzężonym mułami, czy wołami, siadała ona między mężem a jej przyjacielem. Przed wozem niesiono sito i jakieś naczynie, w którem prażono jeczmień, a które się zwało fry-

getron. Dalej przed niemi i za niemi niesiono zapalone pochodnie, z których pierwszą zapalała jej matka przy ognisku domowem. Oba domy jej i jego były upiększone zielenią na znak wesela, a gdy młoda stawała na jego progu, wtedy jego matka obsypywała ją ziarnem, owocami i drobną monetą, tego zaś wozu, na którym jechała, oś była paloną na znak, iż ona nigdy niema wrócić do domu rodziców (prw. § 146, 246). Mogło też to mieć jeszcze inne znaczenie. Ogień jest elementem oczyszczającym. Wszystko, co było złe po za niemi, winno się było spalić w tym ogniu (prw. § 113, Klm. 85, Ros. 218, Sam. 1).

§ 275. Rozumie się, iż następowała uczta, spraszano jak najliczniej jego Phratrię, bo to właśnie było przedstawienie młodej i wobec tych świadków ona była prowadzona do ich oltarza. Po uczcie prowadzono młodę do lożnicy, była ona okryta welonem i wedle praw Solona winna była jeść pigwe, maż zaś powinien był jeść jabłko granatu. To owoce bogini Venus, więc spożywając takowe, poświęcali się tej bogini. Do łożnicy prowadziła ja Nympheutria, tejże zapewne roli, co pronuba — ona ucinała włosy młodej jako symbol skromności i poddania się woli męża. Młody wedle zwyczaju udawał się do łożnicy po ciemku. Czy kapłan był przy tem, nie wiadomo. Pode drzwiami ustawiał się przyjaciel młodego, by przeszkodzić kobietom w razie, gdyby chciały biedz na pomoc młodej, broniącej się nastawaniu męża. Zreszta trudno było słyszeć jej wołania, bo chór zebranych śpiewał pieśni weselne. W jednej z tych pieśni znajdujemy bardzo charakterystyczny ustęp, świadczący o zawieszaniu wianków na drzewie, co jeszcze do dziś w kilku okolicach jest w użyciu. "Tobie po raz pierwszy – mówi pieśń – uwity jest wianek z Lotosu i zawieszony na cienistym platanie" (Ros. 119, 216, 218, 220, 221, 225, 228, Klm. 85-87, Mül 151).

§ 276. Pozostaje jeszcze tylko dodać, że w kilka dni potem, znowu była — już ostatnia — uczta. Trzeba jeszcze zaznaczyć, że w Lacedemonii bywały wesela bez uczty, a by-

wało i tak, że młody człowiek pozostawał u siebie, a ona u rodziny i dopiero, gdy młody człowiek został wyzwolony, wtedy brał żonę i zakładał własny dom (Mül. 148, Ros. 217).

## b) Rytuał nowożytny.

§ 277. Związki małżeńskie zawierają się najczęściej przez pośredników, bowiem Greczynka w stanie dziewiczym żyje bardzo odosobniona i niema sposobności poznać młodych ludzi. Gdzie ta sposobność się nadarzy, to rzucenie jabłkiem lub kwiatkiem na dziewczynę uważa się za oświadczyny. Jeżeli i rodzice się zgadzają, wtedy odbywają się zaręczyny przez zamianę pierścionków i błogosławieństwo księdza, poczem narzeczony nie śmie widywać się ze swą narzeczoną aż do chwilu ślubu, co trwa czasami miesiąc, a nawet lata. Czasami, gdy rodzice nie zezwalają na związek, młody człowiek stara się zedrzeć dziewczynie publicznie chustę z głowy, co się uważa za taką hańbę, że tylko ożenienie się może tę hańbę z niej zdjąć. Rodzice muszą pozwolić.

§ 278. W niedzielę przed ślubem szle narzeczony narzeczonej weselny placek, który winien być przyniesiony przez chłopaka, którego rodzice jeszcze żyją (prw. § 164, 165, 255, 271, 280), a musi on być bardzo uważnym, by w drodze nie upadł, lub jakbądź nie uszkodził tego placka, coby było fatalną przepowiednią dla młodych. Gdy przychodzi do domu młodej, toć kładzie ten placek na progu, a naówczas rzucają się oboje z przeciwnych stron, starając się urwać jak największy kawałek. To poselstwo jest wezwaniem młodej, by się przygatawiała do ślubu na przyszłą niedzielę i każdy z dni tego tygodnia jest przeznaczony na jakieś przygotowanie — drew, mąki lub innych zapasów; na spraszanie gości i t. d. Oprowadzają też po mieście konie objuczone dostatkami panny młodej. Jest to wystawa jej wyprawy. Czasami też i panne młodą oprowadzają.

- § 279. W piątek po południu schodza się kobiety do domu młodej, by urządzić łoże małżeńskie przy odpowiednich ku temu pieśniach, a każda przynosi coś w podarku, bodaj garstkę słomy. Na świeże prześcieradło kłada chleb pszeniczny, cytryny, pomarańcze, mirtowe i-laurowe gałązki, na poduszkach zaś w trzech półkolach układaja jeżyne i mirtowe kwiaty. W sobotę rano poczyna się rytualne zabijanie zwierzat. W domu młodego pierwsze bydle musi paść pod ręką młodego, w domu zaś młodej pod ręką młodzieńca, którego oboje rodzice sa przy życiu (prw. § 278 i inne). Stare kobiety głównie patrzą pilnie na to, jak popłyneła krew ze zwierzęcia i wedle tego umieją przepowiedzieć przyszłe pożycie młodych. W sobote również znosza sasiedzi i przyjaciele rozmaite zapasy żywności, jako swój udział w weselnej uczcie. – Popołudniu jeden z przyjaciół młodego, wiodąc konia obładowanego rozmaitymi prowiantami, idzie do młodej i tam pozostaje aż do przybycia młodego.
- § 280. W domu narzeczonego wieczorem odbywa się uroczysta uczta, w której jednak on wcale udziałn nie bierze. W tym bowiem czasie kobiety myją mu głowę wodą przyniesioną uroczyście przez chłopaka żyjących jeszcze rodziców (prw. § 164, 165, 255, 271, 278, 279). Drużba strzyże mu brodę, a potem kobiety czeszą go. Wszystko to odbywa się przy pieśniach skarżących się na utratę kawalerskiego stanu, a bardzo żałośnego charakteru. W tymże czasie w domu narzeczonej jej przyjaciółki czeszą ją, plotą jej warkocze i okrywają welonem, najczęściej czerwonym, lecz i biały bywa użyty. To się rozumie, iż wszystko to również wśród śpiewów.
- § 281. Nazajutrz rano idzie młody do młodej, by ją do ślubu prowadzić. Wtedy odbywa się bardzo rzewna i niezmiernie charakterystyczna scena pożegnania się jej z rodziną i domem. Jedna pieśń w imieniu młodej mówi, że ona zostawia matce trzy butelki trucizny; z jednej będzie ona piła rano, z drugiej w południe, a najzjadliwszą trucizną będzie się poiła każdego święta". To się rozumie, iż przy tem

dziewczyna płacze i nie chce wychodzić z domu. Pogniewany drużba woła: "zostawcież ją tu, kiedy płacze!" Naówczas ona odpowiada: "prowadźcie mię stąd, ale dajcie się wypłakać". W tej odpowiedzi mamy jak najjaśniej rozwiązane zapytanie, jak mamy rozumieć większość tych faktów, o których uczeni twierdzą, że to są pozostałości epoki, gdy mężczyzna kobietę porywał. Ona tu sama powiada: "użyjcie przemocy nademną, ale nie zabraniajcie mi płakać" Tak mówi dzisiejsza dziewczyna, powodowana tylko miłością do rodziców, dodajmy do tego jeszcze to, co dziś już nie istnieje, bojaźń zemsty bogów domowych i duchów praojców, z którymi ma zerwać, czyż to mało, by opór stał się wprost rozpaczliwy, a przemoc oczywiście tem jaskrawszą?

§ 282. Skoro wychodzi z domu, maż obrzuca ja ziarnem ryżu, pszenicy, bawelny i drobną monetą i pochód wyrusza ku świątyni wśrod śpiewu, nawoływań i strzałów. Narzeczona jedzie zwykle konno, wśród orszaku, między drużbą a jedną ze swoich krewnych i ma twarz okrytą ognistej barwy zasłoną ze złotemi frendzlami. W świątyni młodej parze są włożone wianki, zrobione czasami z lilij i kłosów, co płodność i czystość oznacza, czasami zaś z liści winogradu, wstęgami upiększonych. Te wieńce ksiądz i drużba trzy razy zmieniają nad ich głowami. Te wieńce bywają zwykle zachowane aż do śmierci i kłada je umarłym na głowe. Pierścionki ksiądz święci i również powielekroć zmienia na palcach narzeczonych, aż w końcu złoty pierścień zostawia na palcu młodego a srebrny na palcu młodej. Młody stara się uklęknąć na pole panny młodej, by nie było jakiego nieszczęścia – za nimi stoja "wieńcowi" kumowie. Po ślubie wiodą młodą pare trzy razy wokoło ołtarza pod rozpostartym nad nimi szalem. Wkońcu kapłan daje młodym i najbliższemu otoczeniu ich pić wino z kielicha i jeść chleb doń rzucony i tem się kończy kościelna uroczystość. Na wychodnem z kościoła zbliża się do pana młodego teściowa i bije go potężnie w policzek. Zwyczaj niezrozumiały i tylko w Elidzie znany (prw. § 298).

- § 283. Z kościoła orszak w tym samym porzadku jedzie do domu narzeczonego, a w wielkim strachu, by nie spotkać po drodze drugiego wesela, co jest zła przepowiednia. Wszedzie po drodze przyjaciele i krewni sypia na nich ziarna, pieniadze, orzechy i przyhukują dobre życzenia. Czasami dopiero wieczorem odbywa się pochód do domu pana młodego, wtedy przed nim ida z pochodniami, a także i młoda para niesie przed nimi pochodnię. To żywcem jeszcze zachowana tradycya z klasycznej epoki. Przed młoda niesie małe chłopie lustro ręczne, by się weń ciągle patrzyła. Gdy stana u jej domu, naówczas dziecko rzuca z dachu na młoda pare rozmaite ciastka, potem przynoszą młodej chleb na cztery części rozcięty, a ona je rzuca w cztery strony świata, potem podają jej garnek z wodą, którą ona w tenże sposób rozlewa... Teraz rodzice jego podchodzą do niej i obiecują jej rozmaite dary, nakłaniając, by weszła do izby, co ona po targach robi. Za lewą rękę bierze ją mąż, za prawa drużba i tak do izby wiodą.
- § 284. Na przeciw nich wychodzi jego matka i wiąże ich rzemiennym pasem na znak, iż tak nierozerwalnemi są węzły, które ich połączyły. Potem podaje młodym miód do jedzenia, również jako symbol ich pożycia. W innych okolicach podają miód z orzechani i sezamem. Teraz młoda bierze od męża siekierę i uderza nią w czterech katach drzwi. W innych okolicach robi w tych miejscach cztery krzyże miodem (prw. § 171, 258), czasami też mężczyżni z orszaku ryją swemi sztyletami krzyże na odzwierku. Narzeczona nie powinna dotknąć nogą progu i dlatego ona musi być przez próg przeniesioną. W niektórych okolicach musi nogą do skórzanego sita wstąpić, i jeżeli zostawi silny ślad lub rozerwie, to jest dowodem jej dziewiczości.
- § 285. Teraz wchodzi ona do izby, ją prowadzą do slubnej komnaty i tam witają. Zasiadają następnie do uczty, przy której młoda siedzi z głową, okrytą zasłoną, dopiero w końcu uczty przychodzi mąż, zrywa jej welon i całuje wobec wszystkich. W Arkadyi jest dziwny zwyczaj. Skoro

młoda, przybywszy do domu męża, stanie przed nim, toć pada mu do nóg, całuje w rękę i kładzie przed nim worek i sznurek na znak, że ma ciężary domu znosić, a zapasy skrzętnie zbierać będzie (prw. § 38, 233). Nazajutrz gromadka przyjaciół i przyjaciółek państwa młodych przychodzi o wschodzie słońca, by ich zbudzić ze snu odpowiednim śpiewem, w którym rozkochana kobieta mówi o swoich wdziękach, zachęcając młodego, by w źródle jej uspokoił swoje pragnienia.

§ 286. Na trzeci dzień jest niezwykle ciekawy uroczysty obrzęd. Młodę prowadzą do studni, skąd ona ma zwykle czerpać wodę. Nawet jeżeli ta studnia jest tą samą, z której ona dotąd czerpała, to jednak cały korowód ją prowadzi do niej, ona musi ją pozdrowić i dłonią napić się wody. Następnie rzuca ona do owego źródła parę monet i coś z pożywienia, poczem odbywa się korowód taneczny wokoło tego źródła. Po tym tańcu młody chłopak, którego rodzice jeszcze żyją, nabiera wody do naczynia i w najsurowszem milczeniu niesie ją do domu. Za nim idzie całe towarzystwo, młodzi stają w progu, biorą pełne usta tej wody i starają się nią wzajemnie opryskać (prw. § 171, 174).

§ 287. Na zakończenie trzeba jeszcze dodać, że posag panny wraz z nią tegoż dnia jest sprowadzony do domu męża i tylko u najmniej cywilizowanych Majnotów jest zwyczaj płacenia za narzeczonę. Są także ślady rabunku kobiet, jak to tłumaczą niektórzy uczeni. Jeżeli narzeczony jest z innej wioski, wówczas młody na dom teściów napada ze zbrojną drużyną swoich przyjaciół. Trzeba jeszcze zaznaczyć, iż zdarza się, że po ślubie młodzi rozchodzą się często na dłuższy nawet czas i dopiero po upływie jego młody przychodzi do jej rodziców, by zabrać ją do siebie, a dzień ten obchodzą również uroczyście, jak samo wesele. Młoda dopiero 8 dni po ślubie może pójść w odwiedziny swych rodziców i tam się odbywają poprawiny (R. Dur. 56—59, Wach. 81—104).

#### IRAN.

§ 288. O obyczajach weselnych tego kraju niemal żadnych nie mamy wiadomości, wiemy tylko, iż stan małżeński był u nich w ogromnej czci i zgodnie z zasadami innych narodów aryjskich człowiek nieżonaty nie był normalnym, skończonym; małżeństwo zaś miało za główny cel potomstwo, przedewszystkiem płci męzkiej. Te główne zasady widzimy wszedzie, pomimo wszelkie naleciałości obce lub późnego wieku, tych jednakże naleciałości jest tyle, że wyłuszczenie tego, co zasadnicze, jest bardzo trudne nawet systemem porównawczym. Zważmy, iż w całej Zendavescie niema śladu wielożeństwa, gdy tymczasem mamy haremy i to po kilkaset głów jako fakt historyczny a więc zapewne przejęty od zachodnich sasiadów. Trzeba jednak zaznaczyć, iż zawsze była wyróżniana główna żona i ta musiała być równego z meżem rodu. Zendavesta pochwala zwiazki ciotecznych i stryjecznych i jest za czystościa rodów a wieki późniejsze doprowadziły te zasade do ostateczności, do zwiazków małżeńskich brata i siostry a nawet ojca z córką, lub syna z matka, bo wtedy już stanowczo żadnego mesaliansu być nie może. Przy takiem ogromnem splataniu tradycyj i pojeć niepodobna i z dzisiejszych zwyczajów robić wniosków o tem, co było na początku. Zestawmy więc te szczupłe wiadomości, jakie mamy, może jakieś odkryte w przyszłości źródło da nam więcej szczegółów.

§ 289. Dziewczyna Iranu mniej naiwnie, ale tak samo, jak nasza Słowianka prosi Boga, "by jej dał możność pozyskać głowę domu, młodego człowieka, silnie zbudowanego, któryby ja żywił i któryby jej dał potomstwo". Jedna z bardzo cennych własności napoju Haomy jest to, że "on daje mężów młodym dziewczętom"; więc to jest ogromną zasługa ułatwić komu małżeństwo a czyn ten ma nawet siłę oczyszczenia z niektórych występków, grzesznym zaś bardzo czynem jest powstrzymanie dziewczyny od wyjścia za maż. U dzisiejszych Persów dziewczyna dorosła może stanać przed swoim ojcem lub bratem i żadać, by ja wydano za maż, a jeżeli oni na to nie zważają, to popełniają wielką zbrodnię, równą spędzaniu płodu. Jeżeliby zaś dziewczyna z własnej woli nie chciała małżeństwa aż do 18 roku życia i umarła dziewicą, to pomimo wszelkie dobre uczynki, jakieby w życiu swojem spełniła, musi pójść do piekła, gdzie pozostanie aż do chwili zmartwychwstania. W Zendaveście widzimy rok 15 zaznaczony jako odpowiedni dla dziewczyny dla zawarcia małżeństwa, późniejsze jednak czasy wprowadziły ten zwyczaj, że dziewczyna bywa zaręczona już w 9 roku, do ślubu idzie w 12, a mężowi bywa oddaną dopiero w 13, jeżeli przedtem nie ukazały się odpływy miesięczne. Dla mężczyzny zaś odpowiednim wiekiem był 20 rok. (Hov. 461-469; Har. Z. A. I. 121, 224, II 74, 86).

§ 290. Jest zwyczajem u Parsów, iż o dziewczynę oświadcza się w imieniu młodego trzech obywateli. Przed właściwym ślubem bywają jeszcze zaręczyny, gdy oboje wobec rodziców podają sobie ręce a kapłan odmawia modlitwę. Przy ślubie zaś, wprzód nim podadzą sobie ręce, są pytani przez kapłana i rodziców o wzajemną wolę zawarcia tego związku. Gdy odpowiedzą potwierdzająco, naówczas kapłan odmawia modlitwy nad wodą, myje nią czoła młodych i to jest cały obrządek ślubny. Już w wiekach starożytnych ślub zwykle brano w czasie porównania się dnia z nocą na wiosnę-Mąż zachowywał najsurowszy post w tym dniu, w którym miał się połączyć z żoną. Dopiero idąc do łożnicy, wolno mu

było zjeść jabłko lub trochę szpiku wielbłądziego. Od młodej żony żądano jak najsurowiej dziewictwa. Po ślubie kobieta przybierała tytuł "pani domu", a więc na równi z mężem, który się zwał "panem domu" – to bardzo charakterystyczne dla stanowiska kobiety u Iranów. Tak samo, jak w Indyach, bierze ona udział w ofiarach religijnych.

§ 291. W Zendaveście widzimy tylko jeden rodzaj małżeństwa, późniejsi jednak pisarze rozróżniają pięć rodzajów. 1) Malżeństwo z dziewicą a tejże godności rodowej. 2) Gdy kobieta stawi warunek, iż pierwszy syn będzie uważany za syna zmarłego jej ojca lub brata i będzie nosił ich nazwisko. 3) Jeżeli kobieta stawi ten warunek nie względnie swego krewnego lecz względnie kogoś z obcych jej rodzinie. 4) Małżeństwo z wdową. 5) Jeżeli dziewczyna poślubiła kogoś wbrew woli przeciwnej rodziców. Ten rodzaj uważany za najgorszy. Oto wszystko, co o weselu w Iranie da się powiedzieć. (Spieg. III 676—681. Geig. 240 – 248).

#### RYTUAŁ INDYJSKI.

#### a) Starożytny.

§ 292. Przejdźmy obecnie do kraju, jak najdalej na wschod posunietego, do narodu naszego plemienia, a który przechował w swych ksiegach świętych bardzo szczegółowy opis rytuału weselnego, aczkolwiek bardzo starożytnych form, to jednak w najjawniejszem pokrewieństwie ze wszystkiemi rytuałami u ludów aryjskich, których przegląd dotąd zrobilismy i jeszcze zrobimy. Tylko, że ten rytuał indyjski przedstawia taka całość, jakiej nigdzie nie widzimy, jak rownież nigdzie nie spotykamy tak podniosłego religijnego charakteru. Stanowczo można twierdzić, że jak w filologii po za wszystkiemi językami znanemi aryjskiemi widzimy jakiś źrodłowy, dziś zaginiony, tak samo za wszystkiemi rytuałami weselnemi stoi jakis pierwotny aryjski rytuał, którego pierworodnem może dzieckiem jest starożytny rytuał indyjski, inne zaś są późniejszego pochodzenia, lecz zawsze z tej przedwiecznej kolebki na Wschodzie. Przypatrzmy się, ile w naszych północnych rytuałach jest wspomnień ciepłego klimatu, które byłyby dziwactwem niezrozumiałem, jeżelibyśmy ich nie wzięli za wspomnienia starej siedziby na Wschodzie, ongiś wspólnej praojeom wszystkich narodów aryjskich. Obecne opracowanie rytualu weselnego Indyj jest wedle Apastambiya Grihyasutra, jednego z pism weddyjskiej literatury lecz już bliższej nam epoki, prawdopodobnie z V w. przed Chrystusem (Win. 4).

§ 293. Zwiazek małżeński musi być zawarty przedewszystkiem, jako obowiązek religijny, bowiem na wszelkim mezkim potomku cięży dług odprawiania modłów za umarłych przodków. Jeżeli takiego potomka nie ma, to umarli przodkowie pozostana bez należnych im ofiar. Kobieta uczestniczy w niektórych ofiarach odprawianych przez meża, ale samoistnie spełniać ich nie ma prawa. Pierwsza wiec przedweselną czynnością jest to rozniecenie ofiarnego ogniska, nowego, stałego. Ogień ten rozpala pan młody żarzewiem przyniesionem od sasiada, znanego z prawości i pobożności a zaleca się wziąć z tego ognia, przy którym on poraz ostatni składał ofiary. Można również zapalić to ognisko ogniem dobytym przez tarcie, ale zabrania się najsurowiej dokonać tego ogniem kupionym. Najlepiej to robić, gdy miesiąc jest na nowiu (Wb. 284, 287), bo ta jasna część miesiąca jest bogom poświęcona (Win. 28).

§ 294. Młody powinien pilnie zważać na to, czy dziewczyna, na która uwagę zwrócił, ma wszystkie wymagane przymioty tak cielesne, jako też duchowe i dlatego jeden z przepisów stanowi, by się nie żenił z taką, która występuje zawsze szczelnie aż pod szyję okryta, bo ona niezawodnie ukrywa jakaś wadę (Win. 33). Jeżeli naocznie przekonać sie o tem nie może, naówczas zdaje to na los szcześcia. Bierze on 9 brył ziemi: z miejsca ofiary, z roli, z jeziora, z obory, z rozstajnych dróg, z miejsca zabawy, z pogorzeliska lub grobu, z pustyni a dziewiata bryle urabia z kawałeczków wziętych z każdej poprzedniej bryły. Wszystkie powinny być równej wielkości a mieć ukryty znaczek. Młody człowiek zbliża się wtedy do dziewczyny i powiada rytualne słowa: "Na początku był porządek a nikt jego nie przekroczy. W tym porządku spoczywa ziemia. Oby ta kobieta była tem". Potem wymawia imię dziewczyny i mówi: "weż jedna z tych brył". Jeżeli ona weżmie jedna z pierwszych czterech, lub dziewiata, wówczas powinien ja wziąć za żonę, w razie przeciwnym winien odstąpić. Bowiem pierwsza bryła symbolizuje nabożeństwo, druga dostatek żywności, trzecia

pomyślność we wszystkiem, czwarta bogactwo trzód, piąta włóczenie się po świecie, szósta zamiłowanie w zabawach, siódma klęskę, ósma biedę (Wb. 289).

295. Staranie się o narzeczone dla młodego biora na siebie swatowie, czasami sam ojciec pana młodego, a zwykle ktoś z najbliższych jego krewnych, wraz z jego nauczycielem açarya. Z kwiatami i owocami, poblogosławieni przez młodego, ida oni do chaty wybranej i mówią ojcu z czem przychodza, "Prosimy o córkę dla tego a tego, by ona mu potomstwo dała, a z meżem wspólnie spełniała ofiary" (Win. 40). Zbiera się cała rodzina i siada twarzą ku wschodowi, a naprzeciw siedzą przybyli. Jeżeli obie strony zgadzają się, wtedy na znak tego dotykaja wszyscy razem stojącej przed nimi urny, napełnionej kwiatami, prażonem i nieprażonem jęczmieniem, owocami i złotem. Potem wstaje acarya -- nauczyciel młodego, domowy kapłan i te urne kładzie na głowe młodej, życząc jej potomstwa i wszelkiego w życiu szcześcia. Wśród przyniesionych podarków dla młodej musza być jaśmin, kokosowe orzechy, odzież i łakocie wedle upodobania. Gdy młodzieniec został przyjety a zatem gotowi się być ojcem rodziny, składa on poraz pierwszy samodzielnie ofiarę bogom, zaręczynową (Wb. 291).

§ 296. Teraz przychodzi ofiara zwana Indranikarman opisana w tak skróconych zdaniach, że to jest rzeczą bardzo niejasną, kto właściwie ją składa, czy agarya, czy może sam pan młody. W każdym razie pewnem jest, że oboje młodzi biorą w tem udział. Ta ofiara musi być odbytą w następnych trzech dniach. Młoda jest od głowy polana wodą z cudownemi ziołami, owocami i wonnościami. Następnie on przywdziewa czerwoną lub białą, jeszcze niepraną odzież i każe młodej siąść na zachód od ognia — a, wziąwszy ją za rękę, składa najpierw cztery ofiary a potem trzynastu bogom Agni, Soma, Prajapati. Mitra, Varuna, Indra, Indrani, Gandarwa, Bhaga, Pushan, Tvashtar, Brihaspati i Rajan. Po tych ofiarach 4 lub 8 zamężnych kobiet (nieowdowiałych) tańczą

cztery razy rytualny taniec (Wb. -295). Potem uczta dla brahmanów.

§ 297. Rytuał przyjecia młodego przybywającego do domu młodej już na wesele jest następujący. Ojciec panny młodej bierze do reki siedem owoców i siada twarza zwrócony na północ. Przybyłemu narzeczonemu i starszym jego rodziny myją nogi, poczem domowi toż samo robią. Ojciec młodej daje do reki młodego owe siedem owoców, mówi o przywiązaniu swej córki do niego, kropi go święconą wodą i daje podarek bramanom. Ojciec jego rozdaje bratu młodej i innym krewnym kokosowe orzechy i inne podarki. Młodej zaś ofiaruje złote i srebrne klejnoty. - Następnie kobiety, wśród których powinna być ciotka młodego w żóltej odzieży namaszczają go wonnościami. Młody z młodą twarzami zwroceni ku wschodowi zbliżają się do ołtarza, ciotka sypie na nich ryżem i przywiazuje młodemu na prawej rece a młodej na lewej żelazny pierścień (prw. § 130, 143). Młoda daje mu orzech betelu, ofiarny sznur, pierścień i kólczyki i kropi go święcona woda (Wb. 299).

§ 298. Następnie matka młodej idzie w towarzystwie wielu kobiet do domu młodego. Gdy siądzie na krześle, naówczas żąda od młodego, by ją pokropił wodą z czworokątnego rytualnego naczynia. Brat panny młodej daje młodemu kokosowe orzechy, parę trzewików, nową odzież i sznur ofiarny. Narzeczony nawzajem namaszcza ich wonnościami i obdarowuje odzieżą. Potem jeszcze raz w licznem towarzystwie, z muzyką, uroczyście jedzie pan młody konno do domu młodej, gdzie go spotyka dziwne przyjęcie. Gdy wchodzi do izby, to mu młoda każe obie nogi włożyć do cebra z wodą, potem jej matka bije go tłuczkiem (może makohorem od makutry), rzuca mu szafranową odzież na szyję, a w końcu, trzymając go za nos, wprowadza do izby. (Wb. 300) (prw. § 282).

§ 299. Z kolei przychodzi właściwe wesele. Orszak młodych kobiet prowadzi młodego, wykapanego, ustrojonego do domu narzeczonej, przyczem kobiety drwią z młodego

i płatają mu rozmaite figle, czego mu też i narzeczona z teściowa nie szczędza. Ojciec młodej przygotawia miodowy napój zwany madhuparka, nadto każe usłać siedzenie trawa kucy, podać ceber z woda na umycie nóg i daje honorowy podarek, naczynie z wodą i rozmaitemi trawami, ostatecznie madhuparka z miodu, mleka i masła. Jeden z brahmanów z wielką pilnościa strzeże dokładności wykonania i każda rzecz nazywa po trzy razy. Młody bierze najpierw materac, siada na nim i wypowiada zaklęcie: bodajby tak zgniecio nymi byli jego wrogowie. Potem kapie on nogi, pod które mu ścielą drugą wiązkę trawy kuça, co oznacza, iż ma zwyciężyć wszelkie trudności (Wb. 318 N\*). Z kolei przyjmuje on honorowy dar — czaszę z wodą do płukania ust. Część tej wody poświęca on pierwotnemu źródłu wszelakich wód, morzu i rzuca ja z pewnemi słowami obrzędowemi ku północy lub ku wschodowi. Pozostała reszta wody płucze on sobie trzy razy usta i poczyna spożywać miodową potrawę. Przynoszą mu ją w naczyniu pokrytem. Modląc się, zagląda najpierw do wnętrza — potem lewą ręką bierze naczynie i część zawartości wylewa na ogień - skosztowawszy trzy razy, powtarzając rytualne formuły, spożywa następnie spokojnie. Potem jeszcze raz myje usta i tą wodą dotyka uszu, oczu, nosa i ust. Na zakończenie ceremonii ojciec młodej wprowadza krowę (prw. § 110), a trzymając miecz w ręku, woła trzy razy: "krowa" i chce zabić, lecz młody nie pozwala, wykupuje ją i ona zostaje odprowadzoną do domu pana młodego (Wb. 303).

ŀ

§ 300. I młoda na przyjęcie młodego przygotawia się przez ablucye i poświęcenie się — przyczem służą jej najbliżsi krewni. Jeden z nich gotuje dła niej kapiel z klitaki (glycyrrhisa glabra), jęczmienia i fasoli, a potem na głowę jej leje odwar najdoskonalszych owoców i ziół, powtarzając radośny okrzyk: "Svaha! Svaha!" odpowiadający naszemu: "na szczęście! na szczęście!" — Przypomina to także nasze tak często powtarzane na weselu: "Łado; Łado!" Przyzywa następnie boga miłości: "Kama! znam twoje imię, ty się

zwiesz szałem" i prosi, by on narzeczonej narzeczonego przywiódł. Potem ten krewny łono narzeczonej tym odwarem zwilża. Tymczasem przed domem rozpalają ogień a jeden z drużbów obszedłszy go z garnkiem pełnym wody stojącej, staje na stronie południowej z twarzą zwróconą ku północy — drugi zaś trzyma lejce, któremi będzie wiózł. Cztery garści ziarnek Lai (ryż prażony) zmieszane z liśćmi mimozy w naczyniu wraz z mniejszym kamieniem młyńskim stawią po za ogniem (Wb. 305).

§ 301. Teraz nadchodzi pan młody i odbywa się główna scena, a mianowicie oddanie młodej młodemu. Gdy swaszki już dość naigrały się z młodym, on zbliża się do młodej i daje jej odzież, mówiąc: "Obyś ze mną w spokoju doczekała się starości, włóż te odzież i chroń twoich ludzi od uroków, żyj 100 lat świetnie, mnóż bogactwa i synów". Potem przyrzeka jej obrone na całe życie! Dobywa wonnej maści i namaszcza jej oczy. Ta scena dzieje się w izbie. Potem krewni obwiązują jej szyję wstęgą na pół czerwoną, na pół czarną, wełnianą lub konopną, a upiększoną trzema brylantami. Tak samo i narzeczony przewiązuje ją wstęga, przyczem mówi: "Oby dla nas wszystkie rośliny bogate były w miód; niebo, wody i powietrze, oby nam także miód dawały w obfitości". Potem on jej daje oścień z jeżowej świnki, który ma jej służyć przy rozczesaniu włosów (prw. § 70. 233, 234, 258). W następnej chwili ojciec dziewczyny, lub jego zastępca jako to dziad, starszy brat, krewny, matka lub król oddaje ja narzeczonemu, wyliczając: "tobie, prawnukowi takiego to X, wnukowi Y synowi Z - oddaje te oto prawnuczkę A, wnuczkę B, córkę C, byś z nią dzieci miał i ofiary spełniał". Przytem ojciec każe im patrzeć sobie w oczy a siedzi twarzą ku północy zwrócony, trzymając w reku trawe kuça, wode i ziarna, dziewczyna siedzi obok z twarza ku zachodowi naprzeciw młodego zwróconego twarzą ku wschodowi. Dwa razy wypowiada ojciec przytoczoną powyżej genealogię, poczem kładzie trawę kuça i ziarna do ręki narzeczonej, jej rękę kładzie do ręki narzeczonego i mówi:

"niech cię Niebo obdarzy a ziemia przygarnie". Poczem znów powiada ojciec: "Oto obrządek jest skończony, a na wypełnienie jego daję złoto i parę wołów". Narzeczony, którego księgi indyjskie królem nazywają (Wb. 360) (Porówn. z naszym kniaziem), bierze wtedy dziewczynę za lewą rękę i wyprowadza ją z domų — za nim idzie Brahman z urną wody na prawem ramieniu i staje na północ lub południe od ognia ofiarnego, przy którym młoda jest pokropiona wodą. Bywało też, że połączenia rąk dopełniała jakaś matrona. Czasami młody nakłada na szyję młodej czerwono-czarną wstęgę. — Wśród całego szeregu rozmaitych modlitw i rytualnych przemówień niezwykle pięknem i pełnem myśli jest: "Przybądź do ofiary Agni, ty pierwszy wśród bogów, zbaw potomstwo tej kobiety od więzów śmierci, a niech sprawi to król Varuna, by ona nigdy nie opłakiwała grzechy jej synów" (Wb. 314).

§ 302. Z kolei przychodzą najważniejsze akty weselne: a) wzięcie za rękę, b) wstąpienie na kamień, c) oprowadzenie wokoło ołtarza i d) siedem kroków. Przy rozpalonem ogniu na północ (patrz § 300), leży mniejszy kamień młyński a od niego na wschód naczynie z wodą, w którem jest trawa kuça a także sok i liście z takiego drzewa, które się męzkiem imieniem zowie, czasami nadto jeszcze złoto. Ojciec lub brat zbliża się do dziewczyny siedzącej twarzą ku wschodowi i końcem miecza lub rytualnej łyżki, kropi na jej głowe masło, wtedy staje przed nia narzeczony i prawa ręką bierze jej prawa, dłonią ku górze obróconą, rękę wraz z wielkiem palcem, Brahman stoi przy nich i mówi: "połączcie się, bądźcie zgodni, oto łączę wasze serca, niech będą połączonemi myśl wasza i serca wasze". Wtedy młody pyta młoda: "jak się nazywasz?" a gdy ona odpowie, on mówi: "na rozkaz Boga Savitri, obu ramionami Açwinów, obu rękami Pushan, ja biorę ciebie N. N." (Win. 50). Na stronie południowej ogniska siedzi czterech Brahmanów i śpiewa w tym czasie pieśń o weselu słońca z księżycem (prw. § 120, 143, 226). Narzeczony prowadzi młodę do kamienia, na który ona końcem prawej stopy staje, przy słowach rytualnych

meża: "chodź droga i stap na ten kamień, badź tak silna jak on, zwycięż wszystkich, którzy cię chcą pognębić" to się powtarza kilka razy (Wb. 372) (Prw. § 244, 313). Na tem kamieniu leżą 4 żdźbła trawy umaczane w ofiarnem maśle. Potem narzeczony oprowadza ją wokoło ogniska, idac na prawo (porównaj nasze "za słońcem"), darowuje odzież a zaś ojciec, brat, lub matka każą jej złożyć dłonie, zlewają takowe masłem i sypia do nich czwarta cześć przygotowanych prażonych ziaren ryżu (Laja) (Wb. 341), które ona wraz z liśćmi mimozy rzuca do ognia. Przy tej ofierze ona już jako żona składa w jego zastępstwie ofiarę — jej dłonie sa jego łyżką ofiarną i dlatego muszą być zlane masłem (Win. 55). Ona te ofiare powtarza cztery razy a narzeczony w tym czasie odmawia modlitwę: "oto ta kobieta, rzucając ziarna, modli się: "niech długowiecznym będzie mój maż - sto jesieni niech ze mna przeżyje!" Aż dotad młoda szła przed młodym, odtąd przeciwnie. Teraz przychodzi obrzęd, który wyraża symbolicznie wyjście dziewczyny z jej rodziny do rodziny meża. Kapłan rozplata jej włosy po dwoch stronach głowy i przywiązuje warkoczyki z wełny. Przy wiązaniu pierwszego warkoczyka mówi: "Ja cię uwalniam od więzów Varuny, któremi cię związał świetlany Savitri - łacze ciebie z twym mężem i wprowadzam was do pierwotnego żródła świętego prawa, do świata sprawiedliwości". Przywiązując drugi warkoczyk, mówi kapłan młodej o jej ścisłym związku z męzem. Ten symboliczny rytuał oznacza, iż dziewczyna, która była podrzędną cząstką swojej rodziny, instytucyi Varuny, zostaje uwolnioną z niej, by razem z mężem zawiązać nową rodzinę i być już w bezpośrednim związku ze świętem prawem rządzącem światem i ludźmi. być odpowiedzialną za podtrzymanie, lub naruszenie tego porządku. Zawarcie ślubu kończy się siedmiu krokami, któremi narzeczona wiedziona przez narzeczonego ku północy i północnemu wschodowi na kamień wstępuje (prw. § 244). Każdy z tych kroków powinien być samoistnie wykonany a to w ten sposób, że prawa noga winna wystąpić a lewa

ma być do niej przyciągniętą, co wedle tekstu rytualnego znaczy: "obyś nigdy lewem nie przekroczyła prawego". Tekst również tłumaczy znaczenie każdego kroku. Pierwsze mają ogólne religijno-symboliczne, dla wesela zaś najważniejszym jest krok siódmy, przy którym wymawia: "z tym siódmym krokiem bądź mi przyjacielem!" Kapłan kropi te siedem kroków wodą, a także zwilża nowożeńcom głowę. Ostatecznie pan młody każe swej żonie patrzeć w słońce, a sam przesuwa swą rękę przez jej ramię prawe i składa dłoń na jej sercu, mówiąc: "mojej woli poddaj twoje serce! z moim duchem niech się zespoli twój duch, w jedności myśli, radośnie przyjmij me słowa! niech Brihaspati zrobi cię moją własną!" (Wb. 359). Tem kończy się wesele w jej mieszkaniu (Wb. 316—323).

§ 303. Teraz przychodza obrzedy w jego domu lub w domu jakiego poważanego Brahmana. Na zachód od ogniska w zamknietej izbie rozpostarta jest skóra z rudego wołu, pyskiem zwrócona ku wschodowi lub na północ. Panna młoda jest wniesioną przez silnego mężczyznę, bowiem powiedziano w rytualnych księgach: "występuj zawsze prawą nogą naprzód, a nie stap nigdy na próg" (Win. 72), młody zaś, sadzając ją na wspomnianej skórze, życzy jej wszelkiego powodzenia, potem on składa 4 ofiary, a przy każdej część jej składa na głowe młodej żony. Namaszcza nadto ofiarnym tłuszczem jej oczy, okolicę serca i końce warkoczyków. Potem pija wspólnie kwaśne mleko, a pan młody milcząc, wyprowadza ją z izby i wskazuje na gwiazdę polarną i siedem gwiazd wielkiej niedźwiedzicy, jako symbol wielkiej stałości. Jakieby niebo nie było, czyste, czy zamglone, ona mówi, jak gdyby te gwiazdy widziała: "Stała jesteś! Obym ja stała była w domu mojego męża". "Jestem związaną z N., z rodu N., ja N. N., z rodu N. N.", potem mąż woła: "Potężne jest niebo i ziemia potężna, i te góry potężne i cały świat! Niech bedzie poteżna ta kobieta w domu jej meża". Od tej chwili ona teścia swego nazywa już po imieniu (Wb. 374). Trzy dni po weselu młodzi śpią na ziemi i winni zachować czystość, jedząc niesolone potrawy z ryżu i mleka i podtrzymując ciągle ognisko, zapalone w czasie wesela. Dwa razy dziennie, przed wschodem słońca i po zachodzie, robią ofiary, które tem się różnią od zwykłych codziennych, że młoda żona robi swój dodatek na intencyę płodności (Wb. 324—327).

§ 304. Przejazd pani młodej do domu młodego ma również charakter religijny, a każdy krok jest opisany, nawet płacz pani młodej jest rytualny. Osie, koła, uprzaż, wszystko jest przez narzeczoną wysmarowane ofiarnem masłem, by odwrócić wszelkie nieszczęście, do dziur w osiach wkłada ona kołki z owocowych drzew. Przyjaciele zaprzegają wóz parą wołów, bo tak jechał Surya -- potem narzeczony wynosi swoją młodę na wóz i pochód rusza. W drodze moga się zdarzyć jakieś przypadki. W ich przewidywaniu maja na wozie żarzewie z weselnego ogniska, a na wszelkich krzyżowych drogach, mostach, obok cmentarzy i t. p. odmawiają się modlitwy. Gdy jakaś szkoda zdarzy się, trzeba naprawić, naówczas rozpalają ogień i przez cały czas modlą się, lub odsyłają młodę do sąsiedniego domu, znanego z pobożności. I znowu młody podnosi młode na wóz i jada dalej. Dojechawszy do jego domu, spotykają kobiety brahmanów, które ja z wozu zdejmują i sadzają na byczej skórze. Wtedy podaja jej małe dziecię z dobrej rodziny i od takiej kobiety. która tylko chłopców rodziła i wszystkich ma przy życiu (Win. 23). Ona je bierze na kolana, obdarowuje fruktami i puszcza. Potem ona składa ofiary, dokłada drew do ognia (prw. § 171, 246) i pozdrawia rodzinę, zwac każdego po imieniu. Potem towarzysze narzeczonego, odmawiając hymn weselny, wprowadzają młode do domu. On oblewa ją trzy razy wodą i trzyma nad jej głową siekierę lub złotą monetę (Win. 46). Wraz z tem wesele skończone i pozostaja jeszcze tylko ofiary, które młody już u siebie w domu składa na intencye, by z nieczystego ciała kobiety żadne nieszczęście nie spłyneło na niego, lecz na którego z kochanków. Przy tej ofierze ona trzyma go za ramię. Część każdej z ofiar wpuszcza do urny z wodą, którą potem zwilża głowe żony, mówiąc: "jeżeli w tobie jest jaka część szkodliwa mężowi, bydlętom, domowi i sławie jego, niech będzie tem dla kochanka" (Wb. 361). Wtedy czesze ją rytualnym, o 100 zębach grzebieniem, zrobionym z trzciny i odmawia odpowiednie modlitwy (Wb. 386). Zdarzało się, że połączenie małżeńskie przychodziło zaraz, jednak częściej dopiero czwartej nocy, a są ślady, że dopiero szóstej, dwunastej, a nawet po roku całym. Na łożu między małżonkami leży kij, posmarowany wonnościami, owinięty chustą lub nicią bawełnianą (Win. 25). Był także przepis, by młoda w pierwszych dziesięciu dniach nie wychodziła z domu (Wb. 327, 331, 359).

§ 305. Sam akt połaczenia się – pokładziny – jest bardzo zgmatwanie przedstawiony w świętych księgach Hindusów. To się zwykle działo w końcu czwartej nocy, czyli dnia piatego rankiem, przed wschodem słońca, bowiem złamanie czystości w ciągu dnia jest najsurowiej zakazane, a i ofiara powinna się odbywać przed wschodem słońca. Zaznaczmy jeszcze, że i cały akt pierwszy małżeński ma nastrój ofiary. Mąż wnosi weselny ogień do wnętrza domu, składa cztery ofiary oczyszczające z odpowiedniem wezwaniem do Agni, słońca i t. p., z każdej ofiary reszte rzuca do naczynia z wodą, każe żonie przysiaść i ta wodą ja oblewa. Potem przeciąga reką prawą po jej łonie i następuje połączenie się. W niektórych księgach jest poleconem, by to stało sie w dniu, w którym kobieta traci periody. Sam akt odbywa się również przy recytowaniu odpowiednich psalmów i wedle wszelkiego prawdopodobieństwa obecnym jest kapłan, który "najpierw pollice spatium facit, intromittit (penem) et ter compulsat" - potem z rozkosznego połączenia każe się podnieść (Wb. 401). -- Ze względu na zwięzłość językowa opisu jest rzeczą bardzo niejasną, kto właściwie jest ten "on", kapłan, czy mąż? Czy kapłan tego dokonywa, czy tylko introducere jubet (Wb. 404). Potem włosy jej są rozczesane i zapewne ucięte, on zaś obwija je chustą i ona tak trzy nocy, siedząc, śpi. Rozumie się, iż w tym czasie mąż niema do niej przystepu, wiec jest to religia określony bardzo dobry przepis hygieniczny.

§ 306. Oto jest dosłowne tłumaczenie rozmaitych hymnów, odmawianych przy pierwszym akcie małżonków. "Ja jestem ten, ty jestes ta; ja jestem niebo, ty ziemia; melodya ja jestem, hymnem ty; chodź! my chcemy się połączyć, nasze nasienie zmieszać, by uzyskać dziecię męskiej płci, ku powiększeniu bogactwa, ku otrzymaniu dobrego potomstwa, ku otrzymaniu dzielnych bohaterów". "O Prajapati!" (Bóg wszelkiego stworzenia) Użyj mego ciała! O Tvaschtar! (Bóg twórca formy) i ty poteżny Indra! wraz ze wszystkimi Bogami! Przez wszystkich bogów obdarowani chcemy być matkami wielu dzieci meskiego rodzaju. O niech nam Prajapati stworzy potomstwo, niech nas Aryaman łączy aż do wielkiej starości! Jesteś dobrej przepowiedni, więc wejdź do domu twego meża, badź błogosławieństwem dla nas dwunożnych. badź temże dla czworonogich. Spraw to Puschan (bóg słońca), by była błogosławieństwem ona, do której mężowie swoje nasienie wlewają, która, nas pożądając, swoje golenie rozkłada, między które my pożądliwie penem wciskamy". Następuje hymn, recytowany przez kogoś trzeciego, w trakcie samego aktu z odpowiedzią męża. "Wejdź na golenie, podłóż twe ramie jak poduszke, uściśnij kobiete radośnie! Stańcie się z nią parą przez połączenie vulvae et seminis virilis, przez spłodzenie potomstwa. Indry penis, jak wilgotny kołek do tarcia, wytarł męską istotę, tak ci dwoje, połączeni w parę płciowymi organami, powinni stać się nieśmiertelnymi przez ich potomstwo". "Oto kłade zarodek między trawy, kłade go do wszechistot, spłodziłem potomstwo dla przodków, ja chce i na przyszłość z tej kobiety mieć synów". "Obdarzeni synami i córkami, winni oni oboje, złotem uwieńczeni, otrzymać pełnie życia. — Bogów do ofiary wzywając, rozdzielając bogactwa, Nieśmiertelnemu cześć świadcząc, połączcie vulvam et penem ku uwielbieniu bogów"). (Win., str. 90).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tłomaczenie tego hymnu przesłał mi Dr. M. Winternitz, prof. niemieckiego uniwersytetu w Pradze — za co mu składam najszczersze podziękowanie.

§ 307. Po owej nocy ślubnej, t. j. piątego dnia (Win. 101), młodzi strzygą sobie włosy i obcinają paznogcie, potem balwierzowi młody daje potrawę z mleka i ryżu i wraz z żoną swoja wychodzą ze wsi ku wschodowi lub północy i gdzie on ujrzy drzewo udumbara z wystającym z ziemi korzeniem, to oczyszcza wokoło trawę, idac zawsze na prawo, potem smaruje podstawe drzewa wonnościami, odmawiając hymn: "jako to drzewo silnie wyrosłe stugałęziste, obyśmy tak samo przez naszych synów tysiace gałezi mieli". Potem składa on kwiaty na korzeniu drzewa i mówi: "jako ty drzewo bogate jestes w owoce, niech tak samo i my bedziemy przez naszych synów i nasze bydlęta", potem oboje wchodzą do wody po kolana, odzieżą swoją łapią ryby i z nich robią u stop drzewa ofiarę dla Ibisów "na długie życie i na świetność". Mąż zruca odzież i zawiesza na gałęzi drzewa, potem oni nacierają się maścią, wchodzą znowu do kapieli - jedno drugiemu myje plecy, potem wychodza na brzeg i ubierają się w czerwona, a w każdym razie nowa odzież i odchodzą. (Win. 102, prw. § 151, 174, 234). Wedle innych opisów odzież wynosi i przywiązuje w lesie do drzewa stróż narzeczonej, po naszemu starszy drużba (Wb. 385).

§ 308. Trzeba dodać niektóre epizody, odróżniające się od głównej reguły. Gdy młoda ma już przejść do domu młodego, on ją wyprowadza z domu, recytując hymn: "niech cię Bhaga stąd wyprowadzi, niech dwaj Açwiny prowadzą cię w swoim wozie, idż do domu, gdzie ty panią będziesz i z miłością ujmiesz w swe ręce twą własność". Ktoś z otoczenia zawiesza na gałęzi jarzmo, a do prawej przegródki jarzma od lewego otworu wiąże dziewczynę słomą, kładzie jej na czoło złoto i mówi: "Na zbawienie tobie niech będzie złoto, woda, jarzmo — na zbawienie połącz się z twoim mężem" (prw. § 147). Zarazem kropi on otwór jarzma, obejmuje ją i prowadzi na północ od ognia, przy czem mówi: "ze wszystkich członków twoich my wypędzamy chorobę, oby ona ani ziemi, ani bogów, ani nieba nie dosięgła". W tym obrzędzie jest niezawodnie podkład o wiele starszy — a mia-

nowicie, przeciąganie przez otwór jarzma jako środek cudowny zapobiegający chorobom stanu małżeńskiego (Win. 46). Potem oczy obojga małżonków są posmarowane maścią i milczkiem wypuszczają się strzały w powietrze, by przebodły oczy Rakshasów, złych duchów, którzy w tej chwili wokoło tei kobiety wciaż kraża (Win. 60) (prw. § 245, 345). Następuje kapiel a narzeczony czy ktoś z otoczenia kładzie kamień na kupie gnoju i mówi: "Obyśmy na zbawienie twego potomstwa położyli ten kamień na łonie bożej ziemi; stań na nim świetna, w miłości i niech Savitri da ci długi wiek!" Teraz stawi ja na tem kamieniu, daje do reki trawy i mówi: "Ta kobieta, siejąc trawy, prosi - niech wieku długiego dożyje mój maż! niech żyje 100 lat!" - trzy razy sieje ona z reki trawy (prw. § 171) — reszte wyrzuca za czwartym razem. Wtedy to na północ od ognia są narysowane linie. na których młoda żona stapa rytualne siedem kroków, bowiem małżeństwo zawarte wobec ognia jest nierozerwalne. Potem wstepuje ona na łoże czy materac na wozie (tekst nie jasny) jeden z otoczenia (może i maż?) myje jej nogi i mówi - "obyście obie piękne przyniosły szczęście a żadnej szkody – obyście umyte i ustrojone kobiecie połaczonej z dobrym meżem potomstwo, trzody i długie życie przyniosły" (prw. § 219). Potem rozwiązuje szarfę, która ją otacza mówiąc: "z więzów Varuny ja cię uwalniam, z więzów któremi cię związał świetlany Savitri - szeroki świat i piękna droge otwieram tu przed toba". Służba rzuca się na owe szarfe i kto ja zdobedzie, uważa siebie za wyższego w randze. (Wb. 387-390).

## b) Dzisiejsze pozostałości starożytnego rytuału.

§ 309. Od czasu, gdy pierwszy rytuał weselny był sformułowany przeszło przez Indye tyle fal ethnograficznych i kulturalnych, że nie możemy wcale się dziwić, jeżeli z owego

starego pozostały ułamki a i to w wielu punktach bardzo zmienione. Muszę tak powiedzieć wobec tego materyału, który mi się udało zebrać, nie mówię jednak stanowczo i nie przesądzam sprawy. Wszędzie jeszcze ludoznawstwo nie jest bardzo rozwinięte a cóż dopiero w krajach, w których Europejczycy więcej dbają o wyzysk pieniężny, niż o sprawy naukowe. Jestem przekonany, iż ścisłe przeprowadzenie studyów ludoznawczych w Indyach wygrzebałoby pod skorupą naleciałości ethnograficznych i rodzimej pleśni i rdzy czasu stary rytuał w całości nawet szczegółów. Zestawmy to, co mamy, ze starożytnym rytuałem.

- § 310. W starożytnym rytuale wesele poczynało się paleniem wyłącznego ognia sacralnego, a prawdopodobnie wszelkie warzenia weselne dokonywane były przy wyłącznym ogniu na dziedzińcu. Do dziś pozostał zwyczaj, że "the day before the expected arrival of the marriage procession, the family sets up a bamboo shed in the court-yard over the fire-place. This shed is called marhva, manrwa, or manro, also in South Munger marhi and in South Bhagalpur mandap". (Grierson § 1307 Fra Paolino 278 Vin. 33 nota) (prw. § 72, 129, 165, 323). Również jak w starożytności, tak też i dziś poczyna się wesele we wszystkich kastach tem, że narzeczeni idą do astrologa i żądają od niego wyznaczenia szczęśliwego dnia na wesele. (Kearns. pp. 24, 29, 31, 33, 42, 44, 48, 52, 54, 62).
- § 311. Rytualna kapiel przedślubna starego rytuału pozostała wszędzie. Gdy mandapa już jest pięknie ustrojona, wtedy robią przygotowania do kapieli dla narzeczonej. Siedm rzeczywiście zamężnych kobiet w towarzystwie bramanów, śpiewaków, tancerek i muzyki idą do znajdującej się w pobliżu rzeki czy stawu i tam czerpią wodę, którą z rozmaitemi ceremoniami a wielką ostrożnością niosą do weselnego domu. "Wdowy nie mogą być do tego użyte, bo one są istotami, z których społeczeństwo ludzkie nie ma najmniejszej korzyści i które przy takich sprawach, jak wesele, nie powinny się nawet pokazywać" Fra Paolino 278). Te siedem męża-

tek rozbierają narzeczonę, leją jej na głowę kilka kropel wody i nacierają jej ciało włóknami rośliny Ingia. Następnie nacieraja jej piersi, ramiona i kolana Cuncuma i okrywaja jej biodra kawałkiem białego muszlinu, który jest przymocowany na plecach do pasa, który także z takiego muszlinu jest zrobiony. Teraz wkładaja na nia odzież zwana pidambara. Jest to kawalek jedwabnej, cienkiej, złocistego koloru tkaniny, która z głowy zwisa, przechodzi pod lewe ramie, w połowie ciała tworzy rodzaj płaszcza, który aż do ziemi siega i okrywa nogi z tylnej strony. Indyanie ten strój zwa świetym, bowiem Vishnu, ilekroć sie objawia swoim wyznawcom, ma na sobie ten strój. Tak opisuje Fra Paolino ten obrzadek z wieku przeszłego. I dziś wedle świadectw tamecznych ludoznawców, narzeczeni wszelkich kast kapia sie rytualnie przed ślubem. Zwykle ida oni w tym celu do stawu lub studni. W Shanars narzeczona jest niesioną do kapieli w palkee narzeczonego, gdzie naprzeciw niej siedzi jej wuj a ona sie opiera na jego piersi. To sie odbywa zwykle wieczorem, przy pochodniach. Narzeczona kapie się za zasłona z odzieży, która trzymają towarzyszące kobiety. Namaszczona wonnościami, w kwiaty ubrana, wraca do domu. (Kearns 25, 26, 32, 39, 43, 54, 63, 66, 70). U Pariars'ow narzeczona jest kapana i odziewana przez siostry narzeczonego (Kearn. 45). W kaście Chuklerów narzeczeni biora najpierw kapiel w mleku. potem on siada na krześle a ona zlewa go woda; następnie ona siada a narzeczony ja oblewa. (Kearns 73). W Bihar do wody kapielowej młodego dodaja wode, w której kapano narzeczoną (Grierson § 1315). W okręgu Gujrat kąpią narzeczonego coram publico. (Punjab. Gazett. Gujrat. p. 31. Win. 47). Procz owego oczyszczenia w formie materyalnej jest jeszcze w użyciu ofiara religijna expijacyjna, którą składa młody na oczyszczenie ze wszelkich grzechów (Hind. I 272).

§ 312. Oddanie młodej młodemu, właściwy ślub, przez połączenie rąk, do dziś stanowi jeden z głównych obrządków. U Kuraverów ojciec młodej kładzie prawą rękę swej córki do prawej ręki narzeczonego. U Pullar'ów ojciec na-

rzeczonej łączy ręce młodych a wuj oprowadza ich wokoło t. z. manavarei ("a square dais of earth erected in the centre of the pandal" — Kearns p. 25). U Pariar'ow ojciec młodej kładzie jej prawą rękę do lewej narzeczonego przyczem chor śpiewa rytualne pieśni. U Shanar'ow ojciec jej tak samo łączy ręce młodych a nadto jeszcze wiąże je częścią odzieży. U Naickerów ojciec oddaje swoją córkę wobec całego zgromadzenia, mówiąc trzy razy: "oddaję moją córkę za małżonkę temu to N." i leje wodę na połączone ręce, poczem je wiąże jakąś barwną chustą (Kearns 28, 35, 40, 43, 46, 57).

§ 313. W niektórych okolicach jest jeszcze inny obrządek zawierania małżeństwa. W dzisiejszych południowych Indyach Brahman bierze Taly, czyli figurkę ze złota, która wyobraża bóstwo Poleyar lub Gannesha. Wisi ona na cienkim sznurku ufarbowanym szafranem i już poprzednio jest poświęcona przez Brahmana. Biedniejsze kasty zamiast złotej figury używają zeby tygrysa poświeconego Shiwie. Brahman modli się, potem bierze kokosowy orzech, rozbija go na dwie części i znowu złożony kładzie do naczynia, w którem on był. Potem owe Taly podaje każdemu z gości, by dotknał, następnie daje narzeczonemu, który je zawiesza na szyi młodej. Od tej chwili małżeństwo jest nierozerwalne. Potem Brahman bierze oboje za serdeczny palec i prowadzi ich 3 razy wokoło małego ołtarza, na którym postać Ganneshy stoi. Przy tym obchodzie młoda para musi mieć małą płonaca lampke. Ten kamień, na którym Brahman rozbił orzech kokosowy, powinien być tak położony, by narzeczona przy obchodzie ołtarza Ganneshy każdą razą mogła tę płytę potracić noga (Fra Paolino p. 283). U Koliar-Pullar'ów południowych Indyj ida narzeczeni ręka w rękę około słupa i garnka z ogniem. U Vellaler'ow idzie młoda 3 razy wokoło manavarei i wstępuje na kamień młyński (prw. § 244, 302). U Maraverów najpierw Brahman dopełnia różnych ceremonij i zaklęć bogów chmur, wiatru, ognia, słońca i księżyca, wołając ich na świadków zawierającego się małżeństwa. Gdy Taly zostało już uwiązane na szyi młodej, naówczas jej brat podejmuje ją i niesie trzy razy wokoło manavarei poprzedzony przez narzeczonego. W tej chwili, gdy narzeczona jest podniesioną, jest również podniesionym młyński kamień, na którym pali się ogień i ten kamień jest również trzy razy niesiony około manavarei za nowożeńcami. W niektórych okolicach młoda jest niesioną 7 razy około młodego (Hind. I 271). U Pullarów wuj narzeczonej prowadzi młodą parę wokoło ołtarza i to również trzy razy. — (Kearns 28, 32, 35, 40, 43, 58, 65, 67, 71).

§ 314. W Bihar złożeniem ofiary kończy sie obrzed oddania dziewczyny (Grierson § 1329). Narzeczona i narzeczony (czasami, jak w północno zachodnim Tirhut, tylko on wyłącznie) obchodzą ofiarny ogień pięć razy. Niosą przytem sito, narzeczona trzyma je przed soba, narzeczony, idac za nia, tak wyciąga ramiona, że siega do sita a w czasie pochodu trzesie niem i wyrzuca z niego prażone ziarna, któremi je napelnil brat mlodej. Pilnie zważają na to, by przy tem obchodzeniu ołtarza z ofiarnym ogniem mieć go zawsze po prawej rece. (Porówn. z tem co u naszych ludów zwie się "iść za słonkiem"). To nieszczęśliwe dla dziewczyny, jeżeliby ogień miała po lewej stronie. W okregu Karnal prowadzi narzeczony młodę cztery razy wokoło ołtarza, poczem ona staje na przodzie i prowadzi jego jeszcze trzy razy. -W okregu Delhi narzeczona idzie za młodym siedem razy wokoło ognia a odzież przy tem mają oni przypięta jedna do drugiei. W okregu Ludhiana młoda para cztery razy obchodzi ogień, przyczem kobiety śpiewają a brahmani się modla. W okregu Lahore takie okrażanie ognia zwie się Lauwau "a fire is then kindled and they are both made to go round it; ...the fire is supposed to be a witness of the ceremony, as fire is looked on as a deity by them" (Punjab Gazet Karnal distr. 85 — Delhi distr. p. 51 — Ludhiana Lahore distr. 51). Distr. p. 57

§ 315. Ceremoniał 7 kroków obecnie jest tylko w wyższych kastach w użyciu a pierwej zawsze takiej był wagi.

W kaście Sudra przewieszenie Taly na szyi narzeczonej jest głownym obrządkiem ślubnym (Kearns. p. 5) (Win. 53).

- § 316. W starożytnych Indyach płakanie było rytualne, miało nawet odrębne cytaty ze świętych ksiąg. Tak samo dzisiaj płakanie jest jedną z głównych weselnych ceremonij naprz. w Karnal: "and then the procession starts for home, the girl screaming and crying as a most essential form " -- to jest przy pierwszym ślubie, gdy narzeczeni są jeszcze dziećmi. Gdy już właściwe przenosiny przychodzą, narzeczona znowu płacze. "As they start, the girl must scream and cry bitterly and bewail some near male relation who has lately died, saying "oh! my father is dead" - "oh! my brother is dead" (Punjab Gazet, Karnal Dist. 1883 Lahore pp. 77, 78) "The final moments are a scene of great sorrow real or affected. The mother weeps violently and noisily, the women of the family beat their breasts as if the girl were going to her death; and the girl hirself, who one would think was glad enough, puts in a sympathetic whine, which she stops on the slightest occasion. Meanwhile the bridgroom stands by and looks foolish. (Punjab Gazet. Delhi distr. 1883 p. 50).
- § 317. Spinanie czy związywanie odzieży narzeczonych, o którem wiemy ze starożytnego rytuału i które u nowożytnych już raz spotkaliśmy, widzimy i w innych okolicach. Stroje narzeczonych są spięte zaraz po ślubie i dopiero przy końcu wesela puszczone wolno (Grierson § 1331, 1337). To samo widzimy u Bunjas w Keonjhur i u Muasi u ludów najpierwotniejszych Bengalu (Dalton 234). U Parsów także wiążą narzeczonych białą wstegą.
- § 318. Zwyczaj sadzania chłopaka na łono narzeczonej, jak to widzimy u starożytnych spotykamy obecnie w Punjab. "The boy's elder brother's wife (his bhabi) sits down, opens her legs and takes the boy between her thighs. The girl sits similarly between the boy's thigs and takes a litle boy into her lap. (Punjab. Gazett. Karnal District p. 87). U Chukler'ów w poludniowych Indyach narzeczona po-

daje małe dziecko narzeczonemu, on je całuje i zwraca jej. (Kearns 75).

§ 319. Obsypywanie zbożem, czy innem ziarnem narzeczonych w użyciu niegdyś u starożytnych jest najzupełniej żywem u tamecznych ludów dzisiejszych. U Pariars'ów. w południowych Indyach krewni narzeczonej obrzucaja pana młodego i jego krewnych nasionami. U Najckerów obrzucaja narzeczonego ryżem. U Coorgów cały dom obrzuca młodego ryżem a także i jego przyjaciele biora w tem udział. W Bihar, gdy narzeczony przychodzi do domu młodej, to go przyjmują kobiety, obrzucając ryżem, krowieńcem, kluskami i t. p. W Bengalu dwie kobiety, których meżowie jeszcze żyją, miela ryż i rozmaite korzenie i tem teściowa obsypuje swego zięcia. W okręgu Karnal siostra narzeczonego obsypuje go ryżem. W Hindu-Kush, gdy narzeczony wchodzi do domu narzeczonej, wtedy zapalają cedrowe gałązki w żelaznem naczyniu, tem głowę jego okadzają a całe zgromadzenie posypuje się delikatną maką. W Sisikol idą na spotkanie narzeczonego i w pewnej odległości od domu narzeczonej obsypuja go maka. Gdy następnie cały orszak opuszcza dom narzeczonej, by ja prowadzić do domu męża, wtedy narzeczony i jego przyjaciele są poraz wtóry obsypani maką. — U Bunijasów w Keonihur wesele tem się poczyna, że narzeczona i narzeczony biora 7 garści ryżu i wzajemnie na siebie rzucają, Z Indyj prawdopodobnie te zwyczaje przeszły do Tybetu i Chin, gdzie również przy wejściu młodej do jej nowego domu sypia na nia ryżem. Bywa użyty także ku temu groch. Pan młody powinien garść grochu rozsypać, a w jednej legendzie jest opowiadanie, że, ponieważ pare grochów padło do czarki ofiarnej Buddy, stał się ów młody potężnym władca wielu krajów. U Parsów sam kapłan sypie zboże na głowy nowożeńców.

§ 320. U starożytnych nowożeńcy z całym ceremoniałem zasiadali na skórze byczej i naówczas młody wskazywał swej żonie jedną ze stałych gwiazd (§ 303). Do dziś u Vellalarów, w południowych Indyach narzeczeni, nim wejdą do domu, gdzie ma się uczta odbyć, patrzą się na gwiazdy. "The couple then unite their hands and walk round the manavarei three times tread upon a grinding stone, look up in the sky at a star and enter the room" (Kearns p. 28). "Near Vasistha is a small star representing his wife Arundhati. Astrologers watch carefully their motions, because their influences are variously modified, and whatewer new maried couple see them in an auspicious conjunction or position, they are surely tu live happy together for a hundred years". (Moor. Hindus Pantheon 87).

§ 321. Wspólne jedzenie nowozaślubionych przepisane w starym rytuale odnajdujemy jeszcze w dzisiejszych zwyczajach. Wszędzie jest podanie, że dawniej wesele się kończyło obrządkiem wspólnego jedzenia chleba. W Bengalu, gdy narzeczony skończył jedzenie, resztki po nim oddano narzeczonej "because it is customary that she schould use the same that day, with a view to cement mutual love and affection". Głównym obrzędem przy weselu Hosow jest to picie narzeczonych z tej samej czary. Oboje dostają czarę, on leje ze swej czary do jej i wzajemnie, jest to symboliczne przejście jej ze swego do jego rodu. To samo dzieje się u Kukisów w Kacharze. (Ujvalfy. The tribes. 297). (Bose 71) (Dalton 47 i 193).

§ 322. W starym rytuale był ceremoniał weselny, do którego używano jarzmo. Z tego obrzędu pozostał tylko drobny ślad. Wśród podarków, które w Karnal ojciec narzeczonego daje narzeczonej, bywa zwykle pierścionek, który się zwie "jarzemny pierścionek" (Punjab. Gaz. Karnal Distr. p. 75).

§ 323. Z północnych Indyj znam tylko jeden ceremoniał. Przed domem, gdzie ma być wesele, wbijają wysoki na 4 łokcie gruby, na czerwono pomalowany kij z drzewa mangou. Niewysoko nad ziemią są dwa kije przymocowane, na których są umieszczone lampy. W górze nad kijem jest mały słomiany dach, u stóp zaś jego stoi naczynie z wodą z Gangesu a, co najmniej, z przymieszką takowej. Na pokrywie tego naczynia leży liść i dwa orzechy betelu a także

troche monet. W około szyi tego naczynia jest obwiązana czerwona bawełniana nitka. Wszystko zaś jest pokryte kawałkiem czerwonej materyi. Młodzi siadają pod ty dachem. (Prw. § 72, 129, 165, 310). Brahman bierze koniec jego pasa i koniec szala, który dziewczyna przez ramię nosi i wiąże je razem. Następnie Brahman czyta ustępy z ksiąg Wedy a młodzi obchodzą pal siedm razy — poczem znów siadają. Wtedy ojciec dziewczęcia bierze koniec szala i wkłada do ręki narzeczonego wraz z orzechami i liśćmi betelu, trochę wody wlewa i kładzie monetę, o ile go na to stać, złotą. Nastepnie ojciec narzeczonej wlewa do reki ojca młodego trochę wody, poczem ten podarki złożone poprzednio do ręki narzeczonego sam bierze, oddaje bramanowi i obiecuje, iż pewnej liczbie bramanów ucztę wyprawi. Uczta, w której udział biorą wszyscy członkowie rodziny, kończy obrzęd ślubny. (Kl. F. 1, 233).

## NIEMCY.

§ 324. Chcac przedstawić rytuał germański, zakreślam obszar studyów na porzecze górne Dunaju i porzecze Renu. To wszystko, co po za tym obszarem stoi, uległo tylu najrozmaitszym ethnograficznym wpływom, że w wielu punktach analiza naukowa jest niemal niemożebną. Kto naprzykład na północy od Turyngii zdoła wykreślić granice Słowiańszczyzny i świata germańskiego? A jeszcze zapytanie do czego dojdą ostatnie studya nad nazwami miejscowości nawet na porzeczu Dunaju. Wszak w XI wieku około Bambergu żyją przeważnie Słowianie. (Beitr. XIV 184-204, XVI 13-19). Na uniwersytecie pragskim w XIV w. liczono jeszcze do narodowości polskiej studentów rodem z Turyngii. Więc już w epoce tak blizkiej nam było tam jeszcze tyle elementu słowiańskiego. Niech mi wolno nazwać go właściwiej pozostałością pierwszej w Europie aryjskiej warstwy ethnograficznej, której cechy zachowały się w wielu zakatkach Europy iak Bretania, Walis, Szkocya a najmniej zmienione u Słowian, co jednak wcale uie uprawnia te wszystkie okruchy ethnograficzne po Europie rozsiane nazwać słowiańskiemi. Nie wolno nazywać słowiańskiemi okruchy z tej epoki, w której ani poczucia odrębności narodowej, ani tem bardziej nazw narodowych nie było. (Prw. MŻ. Beitr. II 110-130 - MŻ. M. 423-430). Bawaryę możemy wziąć jako klasyczny germański kraj i jako centralną stacyę naszych studyów.

§ 325. Gdy chłopiec przy tańcach spotka dziewczyne. która mu się podobała, toć oczywiście tańczy z nia cześciej, sadza przy swoim stole, podaje jej chleb a, gdy ona takowy przyjmie, co oznacza przychylna odpowiedź na jego zapytanie, wtedy on ja odprowadza do domu i poczyna chodzić do okna. Jest to galanterya wieśniacza przyjeta i uznana zupełnie. Młody chłopak w nocy, zwykle w towarzystwie rówieśników, najczęściej nieproszonych, włazi na drabinę ku oknu swej ukochanej i tam na wyżynie spedzaja godzinke na miłosnej rozmowie. Czasami zdarza się, że zostaje wpuszczony do izby, zdarza się nawet, że młodzi razem prześpia cała nockę, nie zawsze jednak przychodzi do związku płciowego. To sa tak zwane próbne noce. (Patrz J. Fischer Probenächte der deutschen Bauernmädchen, Leipz. 1902 - Bav. III 330). Dnie uprzywilejowane ku temu są środa i sobota szczególnie. Dawniej były we zwyczaju wieczornice przy kołowrotku. lecz dziś są one przez policyę zakazane. Chłopak spotkawszy dziewczyne na jakiej zabawie, stara się ją wypróbować czestuje ja serem. Jeżeli ona bez oczyszczenia skórki poczyna jeść, to znak, iż będzie niechlujna gospodynia, jeżeli scina skórke, bedzie rozrzutną ale, gdy oskrobuje skrzetnie. to bedzie oszczedna. (Schö. 1 49-52).

§ 326. Gdy młodzi ludzie są już w porozumieniu, toć młody szuka przyjaciela, by za niego poszedł do rodziców z zapytaniem. W niektórych okolicach są specyaliści do tych spraw, mają nawet osobną odznakę swego zajęcia, wysoką trzcinową laskę. Rodzice, domyślając się, o co chodzi, nakrywają stół obrusem i kładą na nim chleb i sól. Po wielu ubocznych mowach poseł wypowiada wprost, z czem przyszedł, matka zwykle milczy, ojciec pyta o gospodarstwo, panna robi te i owe zarzuty, które przyjaciel odpiera, aż nareszcie starzy powiadają: "To niechże sam przyjdzie". Głośnym okrzykiem "Juhe!" poseł daje znać młodemu, że sprawa dobrze poszła. To najzwyklejsza forma zapytania, lecz bywa też i o wiele solenniejsza. Młody w licznem towarzystwie krewnych staje przed ojcem młodej i prosi o rękę. Jeżeli

przyjęty, naówczas naznaczają dzień, w którym ma być obejrzanem gospodarstwo młodego, bo przy małżeństwie, szczególnie u starych, o to przeważnie chodzi. Gdy przy tej wizycie dziewczyna przestępuje próg przyszłego męża, matka jego wita ją słowami: "Twe przyjście niech będzie błogosławione". Uczta składa się z chleba, piwa, masła i miodu. Tu, gdy wszystko poszło dobrze, umawiają się o dzień ślubu. (Bav. I 389; II 273, 277; III 332; IV 246 — R. Dur. 120.

§ 327. Następnie wielką a nawet stanowczą role gra dzień kontraktu. Młody przy tej umowie powinien jak najmniej mowić, bo tylko meżowie mają głos, matka i córka również stoja za drzwiami, pokad się narada nie skończy. Teraz pan młody składa podarki rozmaite, wśród których musi być książka do nabożeństwa i różaniec, który najczęściej jest familijną pamiątką i idzie z pokolenia na pokolenie. Drugim rytualnym podarkiem sa talary z Matka Boska, co najmniej trzy sztuki (prw. Grimm. 425, 429), a w każdym razie w liczbie nieparzystej. Te talary są talizmanem, one przyciągają pieniądze, nikt z niemi nie rozstaje się, chyba w najwiekszej potrzebie i dlatego młody powinien kupić nowe a nie brać ze swoich; nie powinien ich kupować od kobiety. ani nawet żadna kobieta widzieć ich nie powinna, bo nie bedzie w małżeństwie szczęścia do chłopców. Talary te, nawet gdyby układy weselne rozeszły się, pozostają na własność dziewczynie a jeżeli winą zerwania był młody, to jeszcze musi jej zapłacić za wstyd. Gdy dziewczyna te talary przyjęła, matka jej powiada: "jesteś narzeczona i przedałaś swoją skórę". Do rytualnych podarków należą także trzewiki, które symbolicznie wyrażają posiadanie kobiety od stóp do głowy. Po wręczeniu podarków każą młodym podać sobie rece. Nastaje uczta, przy której zjawia się jakaś nedzarka i, łając młodego, rzuca mu pod nogi lalkę mającą przedstawiać jego przedślubne dziecko. Wszyscy pilnie baczą, czy młody nie zdradzi sie rumieńcem. Od tego dnia aż do wesela bywa zwykle trzy niedziele, w których w kościele są zapowiedzi a w ciągu tych tygodni dziewczyna powinna zachować największą ostrożność w postępowaniu, by nie była urzeczoną. Przedewszystkiem powinna w trzewiku ciągle nosić rutę a także inne zioła jak naprzykład kwiaty św. Barbary w dniu tej świętej raniutko przed pierwszem dzwonieniem do kościoła zerwane; nie powinna nie ze swojej odzieży pożyczyć i nie zgubionego na drodze podnieść, bo wniesie nieszczęście do domu. Powinna nadto nosić zwitki papieru z rozmaitemi napisami, to zapewne przeżytek tego zwyczaju, gdy narzeczona nosiła święte runy. (Schö. 52 – 62; Bav. II 276, 279; Wein. I 372; R. Dur. 140).

§ 328. W tym czasie w pewnym dniu narzeczona w towarzystwie starej kobiety obchodzi krewnych i znajomych, prosząc o "zasiłek na gospodarstwo". Te datki są uwa żane za rzecz honorowa, więc nawet bogate dziewczęta zbierają te składki a tradycya ta jest w takiej czci, że chociaż policya tego zabrania, to jednak narzeczona woli być ukarana policyjnie, niż zaniechać tego obchodu. W tym również czasie obchodzi młody ze swym krewniakiem rodzine i przyjaciół, zapraszając na wesele. Każdemu z zaproszonych rysuje na drzwiach lub stole cytrynę z gałązką rozmarynu z podpisem, ile składka na ucztę będzie kosztowała. Towarzysz młodego zwykle dowcipniś i mowca ma za odznake kij upiekszony bogato wstęgami a, jak tradycya mówi, nosił dawniej tak upiekszony miecz. Do dziś jeszcze w niektórych okolicach, młody i starszy drużba albo drugi drużba - błazen, czyli gapa noszą szpady. Na parę dni przed ślubem w samo południe iest przewóz posagu do domu młodego na wielka uciechę a czasem i zazdrość sąsiedztwa. Główną rzeczą na wozie to wysoko poduszkami wyścielone, pięknie zasłane małżeńskie łoże, które w odludnych górskich okolicach jest zwykle przez rodziców a nie przez księdza błogosławione. W końcach opony sa pozaszywane rozmaite amulety, by wiedżma nie mogła rzucić uroku na łoże. Drugim nieodzownym przedmiotem jest kołowrotek z kądzielą, która, jeżeli się chyli ku koniom to zapowiada szcześliwe pożycie, w razie przeciwnym śmierć przy pierwszym połogu. Na samym przo-

dzie wozu stoi joaelka upiększona wstęgami. Woz powinien być zaprzeżony wołami i nie czesto zdarza sie spotkać zaprzag konny. Wożnica zaprzegu konnego musi być kawalerem i on, konie, wóz a nawet bat są upiększone czerwonemi wstegami i dostaje w upominku rekawice. U mlynarzy i piekarzy te wstegi sa błękitne. Młoda w pełnym stroju czasem siedzi na wozie przed kołowrotkiem, częściej jednak idzie przy wozie piechota a płaczac i niosac obraz. Na wozie siedzi matka, lub chrzestna matka albo wprost "szwaczka" i rozrzuca wśród chłopaków kukiełki, do których tu i ówdzie zapiekają obcięte paznogcie panny młodej, by "nie tęskniła za domem" i była szcześliwa w pożyciu. To rzucanie kukiełek zwie się w niektórych miejscach "zrucaniem nieszczęścia". Po drodze sypia też paździerzami, by wóz przez nie przejechał a przez to len się udawał. Za wozem prowadza krowe przydzieloną do posagu, która od tej chwili aż do ślubu nie powinna ze stajni wyjść a po ślubie trzeba ją w najkrótszym czasie sprzedać, ona bowiem nigdy się nie uda (prw. § 39). Należy ona do rytualnych przedmiotów posagu młodej i jest bogato upiększona wstęgami. Najpierw zdejmują z wozu łoże małżeńskie i gdy jest już ustawione i zasłane, młody rzuca na nie młode i całuje wobec wszystkich. Jest to zabytek dawnego prawa germańskiego, gdy dziewczyna zaraz po zareczynach już należała do oblubieńca. I dziś jeszcze w niektórych okolicach narzeczona na kilka tygodni przed ślubem idzie do narzeczonego i prowadzi jego gospodarstwo. Potem wnoszą kołowrotek z nałożonem przędziwem, które musi tego dnia wyprzaść i tej przedzy ani też kołowrotka nie powinna nikomu darować. Pan młody musi także kołyskę wnieść do izby choć zwykle wzbrania się; wnosi też ogromny siennik napakowany kamieniami i drzewem raz dlatego, by dać dowód swej siły a nadto, że w wielu miejscach pierwszą poślubna noc musi on właśnie na tym sienniku spedzić. Młoda powinna się strzedz wnieść krucyfiks do domu, boby tylko krzyże znosiła. Żle też jest widzianym krzyż jako podarek ślubny. Powinna najpierw wnieść mały stoliczek z chlebem

i książkę do modlitwy. Obecni pilnie zważają, kto pierwszy wejdzie do domu, bo on będzie w niem panował. Różne są zwyczaje w różnych okolicach co do zachowania się narzeczonej w dniach przed i po weselu. W niektórych okolicach już na parę tygodni przed ślubem młoda jest już w domu młodego, w innych przychodzi ona wprawdzie z posagowym wozem do jego domu w przeddzień ślubu, ale zaraz wraca do domu, a jeszcze w innych okolicach wóz posagowy i młoda przychodzą do młodego dopiero w kilka dni po ślubie. Skoro młoda wchodzi na próg domu młodego, dają jej wody do napicia się, by nie była bardzo dumna. (Schö. I, 63, 73; Bav. I, 393, 394; II, 278, 279, 284; III, 333, 334; R. Dur. 122).

§ 329. W przeddzień ślubu wija się wianki w domu panny młodej i zwykle ktoś z rodziny rozbija w oknie szybę, a im wiecej rozleci sie oskołków szkła, tem szcześliwsza wróżba na przyszłość. Gdy już mają iść do kościoła, klęka młoda para przed drzwiami i przyjmuje błogosławieństwo od ojca młodej lub, jeżeli ten już nie żyje, od najbliższego po ojcu krewnego. Narzeczona płaczac, dziękuje ojcu za wszystko, jak również prosi o przebaczenie za wszystkie uchybienia przeciw ojcu. Czasem przy tym obrzędzie jest ona okryta białą zasłoną. Błogosławieństwo matki niema znaczenia. Czasami przy tym akcie bywa i proboszcz miejscowy, który również błogosławi, stojąc przed progiem. Czasami przedtem. nim wyjda z domu, oprowadzają młodę po gnojowisku, a nawet troche nawozu kłada jej do trzewika. By ja ustrzedz od uroków złych ludzi, kładą jej do kieszeni sól i kawałek chleba. Na samem wychodnem matka obcina młodej paznogcie i pali, by ona nie była ciężko chora; matka zaś młodego wsuwa mu do kieszeni rozmaite rodzaje zboża, by małżeńskie błogosławieństwo objęło i te zboża i dało bogate żniwo.

§ 330. Pochód do kościoła odbywa się w ten sposób, iż na czele idzie zwykle pan młody z dwoma towarzyszami, potem wszyscy mężczyźni, każdy z cytryną i rozmarynem w ręku, dopiero potem młoda, jej drużki i towarzystwo żeń-

skie. Matka panny młodej nie powinna być w kościele. Młodzi powinni przygotować sobie spora ilość groszaków, by je rzucać dzieciakom wiejskim, które biegną wokoło, grożąc, że ich rozszarpia. Młoda nie powinna oglądać się po za siebie, bo może uledz urokom — nie powinna także spieszyć — oczy powinna mieć spuszczone. Jeżeli oboje są jeszcze wolnego stanu, to na przodzie pochodu niosą kije z czerwonemi wstęgami, jeżeli on jest wdowcem, to na jednym kiju sa błekitne, jeżeli ona wdowa, to na obu błękitne. Parobcy w czasie pochodu ostrzeliwują wesele, za co oczywiście dostają poczęstunek, że zaś policya zabrania strzelania, toć chłopcy bija kamieniami w drzwi stodół, obok których przechodzą. Jeżeli deszcz pokropi wieniec, to pani młoda będzie bogatą, wcześniej lub później, wedle tego, o jakiej porze dnia deszcz padał. Jeżeli oboje spotnieją w czasie pochodu, to przepowiednia wielu kłopotów — jeżeli spotkają pogrzeb lub księdza z Najśw. Sakramentem, to przepowiada śmierć jednej ze stron. W stroju narzeczonej nie unikają czarnej barwy, ale przy niej bywają i inne barwy. Upiększeniem głowy młodej, to jej wieniec. W niektórych okolicach młoda niema go na głowie, a tylko na ramieniu (prw. § 130, 143, 297), a bukiecik na piersiach. Do stroju weselnego młodej należy pas, ale jeżeli jest wiadomo, że młoda nie dochowała panieństwa, naówczas nie dają jej pasa. Te pasy są zwykle własnością gminy lub probostwa i w ich urzędach są przechowane. W niektórych okolicach młoda musi mieć futrzane rekawice, chociażby to latem było. Młody ma na kapeluszu czerwone wstęgi, które w zwykłym stroju, nawet w dnie uroczyste, są zwykle zielone. Wieniec pan młody ma tylko wtedy, gdy jest kawalerem (Schö. I, 74-86; Bav. I, 397, II, 281, 284; R. Dur. 124, 131, 151).

§ 331. Gdy orszak cały podjedzie do kościoła, muzykanci stają w dwa szeregi, tworząc drogę dla weselników. Przy wejściu do kościoła drużba, ten, który zapraszał na wesele, wyjmuje szpadę, prowadzi młodę do jej krzesła i tam uderza ją tą szpadą po plecach. Ilekroć ją prowadzi lub od-

prowadza od tego krzesła, tylekroć to robi. Czasami owa szpade (napewno przeżytek średniowiecza) zastepuje odarta z kory brzozowa pratka i to jest stare, zasadnicze, bowiem we wszystkich rytuałach w tei lub innei chwili spotykamy bicie lub bicie sie pratkami drzewa. Gdy kapłan poświecił już pierścionki, różaniec i woskowy stoczek, także dar młodego, naówczas drużka zapala go i stawi przed panna młoda. Ksiądz jeszcze ostatni raz pyta, czy kto wie o jakich przeszkodach, majacego sie zawrzeć małżeństwa? Meżczyzna, chcac to zaznaczyć, ciska ku ołtarzowi swój kapelusz, a kobieta pantofel — kapłan wtedy wstrzymuje swoją czynność. Przed ołtarzem młodzi kłaniaja się najpierw sobie, a potem księdzu. Młoda powinna cały czas płakać, to będzie wesoła po zameżciu, a przeciwnie, gdy bedzie się śmiała. Im wiecej i rzewniej płacze, tem lepsze dla siebie daje świadectwo. W czasie ślubu stara się stapić na nogę młodego, bo to da jej panowanie nad nim. Po ślubie drużba odprowadza młode do jej ławki i jeszcze ja raz uderza po plecach, mówiac: "żyjcie zgodnie!" Aż dotąd młoda pilnie baczyła, by nie stapić lewą nogą naprzód, boby "wyszła z małżeństwa" — od tej chwili wolno jej wedle upodobania stapać. Teraz przychodzi z kolei uroczysta msza święta na intencye młodych. w czasie której jest składka za ołtarzem lub na ołtarzu młody daje pieniądz, młoda jedwabną chustkę. Jedwabna chustka ciągle gra rolę na weselu. Każdy z muzykantów ja otrzymuje, a nadto drużba, który z jednej strony w dziurce od guzika ma czerwone wstęgi, a z drugiej owa jedwabna chustkę. Jest powszechny przesad, że młoda, jeżeli ona "przybywa do osady", będzie w niej czarami się parala i dlatego sąsiedzi narzeczonego, który tę obcą ma do nich wprowadzić, wpadają w czasie ślubu do jego domu przez dach, czy przez okno i rozbierają mu piec, bez względu nawet, jeżeli to jest w porze zimowej. To obroni cała okolice od czarów nowoprzybyłej. Trzeba się starać paczki ze związanej palmy włożyć jej pod czepek, a wtedy ona straci swą siłę. Jeżeli zaś ona ma moc bezwiednie ludziom i bydlęciu szkodzić, to trzeba

jej podłożyć pióro sowie. Chwila ślubu jest bardzo niebezpieczną we względzie czarów i dlatego całe zgromadzenie weselników powinno ściśnietym kołem stanać za młoda para. by ja ochronić od złego wzroku, oni zaś powinni stać przy sobie jak najciaśniej. Dawniej był zwyczaj, że gdy dziewczyna wychodziła za oprawce, to przed kościołem psa zabijano. Kto z nowożeńców przy ślubie czychnie, ten najpierw umrze, jeżeliby zaś ksiądz czychnał, to do roku pobłogosławi ich także na cmentarzu. Jeżeli młoda przy wiazaniu rak położy swoją na ręce młodego, to ona będzie miała w domu przewage. Zapalaja na ołtarzu dwie świece, przedstawiające nowożeńców, która z nich najpierw zgaśnie, to umrze najpierw ten, kogo ona przedstawia. Gdy młodzi odchodza od ołtarza, nikt nie powinien między nich się wcisnąć, bowiem powstana małżeńskie spory. Dzień ślubu nie powinien być wyznaczonym w czasie, gdy miesiac ubywa, lecz przeciwnie, nie powinien też być w czasie "Krzyżowego tygodnia", bowiem dzieci nie będą się chowały. Najgorszy miesiac, to maj. najlepsze dnie w tygodniu to poniedziałek i wtorek, a najgorszy dzień to piątek, bo w ten dzień żenia się "wszywi". Niektórzy tłumaczą, że to jest ongiś nazwa niewolników, którzy niemieli prawa ślubów. (Schö. I, 87-92; Bav. II, 279, 282, 283, III, 332, IV, 248, 249; Wein. 364, 365, 372; R. Dur-131, 132, 151).

§ 332. Pochód z kościoła odbywa się tak samo, jak i do kościoła, z tą tylko różnicą, że młodzi już idą razem, młoda znowu rzuca pieniądze i kukiełki, by zyskać szczęście w małżeństwie. Zwykle idą do gospody miejscowej i tam się odbywa uczta. Przed drzwiami stoi gospodarz i podaje młodemu kieliszek, który się zwie poczestnym. Młody wypija i puszcza kolejkę wśród mężczyzn — potem kieliszek idzie do młodej i do kobiet, a kto ostatni pije, winien kieliszek precz odrzucić. Jeżeli sam się nie rozbije, to go siłą tłuką. W niektórych okolicach są grzeczniejsi dla kobiet, kielich poczestny dostaje najpierw młoda, a całe zgromadzenie ustawia się przy niej w dwa szeregi. W innych znowu okolicach

drzwi gospody są zamknięte, konewkę piwa podają przez okno, a ostatnim w kolejce jest drużba, który konew rzuca przez dach. Potem młody uderza noga w drzwi, któremi, skoro sie otworza, najpierw do wnętrza wpada panna młoda. W północno-wschodniej części Bawaryi, od Dunaju w górę, spotykamy zwyczaj, zwany bieg o talerz pieczywa (Backofenschüssel-laufen). Zaraz po wyjściu z kościoła wszyscy zdolni do biegu mężczyżni zrzucają buty i surduty i gotuja się do biegu boso. Drużba odbiega na kilkaset kroków w dal, wyrzuca w góre kapelusz i całe zgromadzenie pedzi ku niemu, by pochwycić takowy, zawieszony na kiju. Kto go pierwszy schwyci, ten przy uczcie nie płaci wkładki, z tym jednakże warunkiem, iż ów zyskujący premium, musi być człowiekiem nieposzlakowanej cnoty, bowiem pierwsze dziecko z tego małżeństwa będzie miało najzupełniej te same wady czy zalety. (Bav. II, 283, 284, III, 335; R. Dur. 124).

§ 333. Przy wejściu do gospody drużba pilnie zważa, jaka noga młoda wchodzi — jeżeli prawa, to przeżyje meża. Drużba w tej chwili uderza ja pod kolana, by przysiadła i uczyła się być podwładną. W gospodzie najpierw odbywa się taniec narzeczonej bardzo krótki, bo tylko trzy razy wokoło, ale drużba winien dobrze pilnować, by młodej nie ukradziono, boby miał wstyd i musiał piwem okupić. Młode wzywają do kuchni, by posoliła potrawy — jest to uznanie w niej gospodyni, a że sól ma własność uświęcania, więc jest to wezwaniem także i do religijnej czynności. Narzeczona bowiem jest w stanie łaski i wszystko, co ona robi, jest błogosławieństwa pełne (prw. § 120, 343). Potem, nim wszyscy siądą do stołu, młoda para musi gdzieś na ustroniu zjeść pieczonego gołębia. Gdy wszyscy usiądą, wtedy drużba jeszcze po raz ostatni uderza młodę szpada po plecach, to już po raz ostatni, poczem wbija tę szpadę po za belek nad stołem, a jeżeli dwoch jest drużbów, to wbijają te szpady na krzyż. Sądze, iż nikt na chwile nie będzie watpił, że te miecze skrzyżowane nad gronem weselnem, są owemi prastaremi rózgami marszałków (prw. § 75, 142), którym rycerskie średnie wieki nadały

nowa forme. Młodzi siedza przy osobnym, rodzinnym stole, przy stole narzeczonych, w kącie naprzeciw wejścia, ona na wyższem miejscu, on zaś na niższem. Uczta poczyna się od zupy, której trzy łyżki podaje młodej starsza drużka, poczem te łyżke łamie i wyrzuca, by młoda nie teskniła za domem. Konieczna potrawa weselna sa flaki. W niektórych okolicach rytualną także potrawa jest koziołek, który, by nie śmierdział, musi być zrzucony żywcem z dachu i natychmiast zabity - pod oknami ucztujących zbierają się ubodzy, którym młoda rozdziela chleby umyślnie na to pieczone. W czasie uczty starają sie młodej coś ukraść, szczególnie ściagnać trzewik z nogi i rzucić na środek izby. Ilekroć panna młoda wstaje od stołu, to musi iść przez stół. Po uczcie przychodzi składka na młodych, która się w rozmaity sposób odbywa. Chrzestna matka młodej lub blizka jej krewna darowuje jej spiczasty chleb, z najprzedniejszej mąki upieczony, do którego natkane są palące się świeczki – pierwszy kawałek z tego chleba zjada panna młoda, by dobrą była sąsiadką, potem każdy z gości dostaje kawalek, reszta pozostaje młodym. Jest także wzmianka o jakimś chlebie, na którym są wyrobione postacie ludzkie. Mamy te wzmianke już w XIV wieku. Tu również nie może być watpliwości, że to jest ostatni przejaw weselnego ciasta naszego rodzimego korowaja. Na końcu uczty jest modlitwa za umarłych rodziców lub krewnych obojga młodych, przyczem muzyka gra cicho a żałobnie. Głównym poczęstunkiem ze strony młodych chłopaków są orzechy - przy każdem weselu musi być handlarka orzechami. Jest także handlarka chustek, gdy bowiem przy końcu uczty wnoszą talerz kapusty, dziewczęta zrywają swoim wybranym chłopcom kapelusze, biegną do handlarki, kupują chustki i zawieszają na kapeluszach. Młoda musi koniecznie zjeść trochę owej kapusty. (Schö. I, 92, 109; Bav. I, 399, 401; II, 284, 285; III, 336; R. Dur., 124, 133, 143). Obiad trwa niemal z reguly 6 godzin. Wśród całego szeregu rozmaitych potraw spotykamy rytualna jaglana w mleku kaszę, znana nam oddawna. Ona tak jest rytualna, że nawet na weselach panujących ją

podawano, jak o tem świadczy opis wesela Jerzego Bogatego w 1475 r. Ostatnią potrawą jest krupnik jęczmienny.

§ 334. W niektórych okolicach w czasie uczty umieja ściągnać pannie młodej wianek i podwiazke, a pan młody musi to wykupić nieraz dobrze drogo, inaczej bowiem niema prawa do małżeńskiego łoża. Młoda przeskakuje przez stół i tak długo z drużbami tańczy, aż pokad jej pończocha zupełnie na trzewik nie opadnie. W innych zaś stronach młody tańczy z młoda, uprowadza ją do domu lub do odrębnej izby. tam jej zdejmuje wianek, poczem wprowadza do izby jako mężatkę, gdzie odtąd może już zupełnie swobodnie się poruszać, już bez posługi drużek i bez opieki drużbów. Czasami ten wianek rzuca się między zgromadzoną młodzież, ona go dzieli między siebie. Kto chwycił jeszcze cały wianek, ten najpierw będzie narzeczonym lub narzeczona. Czasami wianek jest dany na licytacye, a drużba nosi worek ze skorupami, niby z pieniądzmi i prowadzi licytacyę. Przed wyjazdem z domu rodziców młoda idzie do stajni sama, niosąc na talerzu kawałki chleba, pokropione święconą wodą i posolone. Każdemu koniowi daje po kawałku, a potem trzy razy obchodzi wóz wokoło i ostatnia raza na tylnem kole wozu rozbija talerz w kawałki. Tu i ówdzie pozostały jeszcze ślady pokładzin. Drużba prowadzi młode do łoża i ona pierwsza doń się kładzie, potem przychodzi młody, lecz gdy się położy, toć łóżko rozlatuje się, ku wielkiej uciesze nadsłuchujących towarzyszy. Czesto jednakże zdarza się tak, że młoda pozostaje w domu rodziców tydzień i więcej, a wszedzie sa, a przynajmniej w tradycyi pozostały, trzy tobiaszowe noce, w ciagu których młody nie zbliża się do młodej. Gdy młodzi wchodzą do ich nowej siedziby, na progu bramy leży siekiera i miotła, które ich strzegą od wszelkich uroków i zaczarowań. (Prw. § 74, 113, 205, 218, 346). W niektórych okolicach pozostał jeszcze zwyczaj zabijania koguta. Na rynku kłada koguta pod garnkiem, a parobev z zawiazanemi oczyma starają się rozbić garnek i zabić koguta, który się dostaje na własność temu, który dobrze trafił. W dniu, w którym posag

odchodził do domu panny młodej, bywał Hennentanz, jakiś taniec symboliczny, zakazany przez policyę i dziś już zapomniany — teraz te kury tylko spożywają (prw. Thomas N. W. "La danse totemique en Europe. Congres international des Traditions populaires" — Paris 10—12 Septembre 1900 a.) Epilogiem wesela jest tak zwana zupa szczęścia — mała uczta w domu rodziców młodej, czasami w dwa tygodnie po weselu, a w kole najbliższej rodziny — zwą ją także gar alles, wszystko skończone. (Schö. I, 109—113; Bav. I, 396, 402, II, 289—291; Grim. 441; R. Dur. 123, 126, 146, 154).

§ 335. Oto jest rytuał weselny niemiecki. Jest w nim wszystko, co stanowi rzecz nieodzowną w rytuałach klasycznych czy słowiańskich; korowaj, rózgi czarodziejskie, rozbijanie naczyń lub przerzucanie takowych przez chatę, pokładziny, zabijanie koguta i t. p., ale to wszystko pod wpływem cywilizacyi zeszło tylko na miły obyczaj, nie zachowując nic a nic z charakteru symbolu nawskróś religijnego.

## FRANCYA.

§ 336. Im dalej posuwamy się na Zachód, tem bardziej i bardziej trzeźwieje duch ludu wiejskiego, cywilizacya zasię zmienia często i bardzo stosunki życiowe, co oczywiście musi wpłynąć na wszelki rytuał ukuty przed wiekami, a więc i na rytuał weselny. Francya w tym względzie przedstawia nam bardzo ciekawy okaz. Wszystko, co jest obrzędem, co potrzebuje czasu, nakładu, trzymania się przepisu, to wszystko albo znikło, albo zostało obcięte czy zmienione do niepoznania. Pozostały tylko przesądy i zabobony, bo te mogą być zastosowane do wszelkich stosunków życiowych, jako rzeczy zupełnie lużne. Każdego, kto się tem studyum zajmie, musi uderzyć ta obfitość przesądów i zabobonnych czynności w stosunku do właściwego rytuału. Widzimy to w zbiorach najlepszych folklorystów Francyi.

§ 337. Miłość, małżeństwo jest koniecznością życiową, więc i Francuzka, tak samo jak jej siostra z nad Wisły (§ 27, 289) prosi Boga o kochanka i męża: "Panie Boże! Najświętsza Panno! dajcie mi męża, a ja wam świecę postawię; jeżeli prędko, to grubą, grubą; jeżeli jutro, to taką, że i ręką nie objąć" (Rev. IX, 556). Ale modlić się, to nie dosyć, trzeba wiedzieć, kto, kiedy i jak będzie tym mężem, więc na Trzech Króli dziewczyna, kładąc się do łóżka, składa swą odzież na krzyż, także podwiązki i mówi zaklęcie, by przyszły jej mąż we śnie się pokazał, tak samo można robić pierwszego piątku w każdym miesiącu, a dobrze jest także położyć pod poduszkę

lustro z krzyżem zrobionym z laurowych listków - szczególnie, jeżeli wtedy księżyc jest na młodziku. Starać się obudzić o północy z 1 na 2 lutego i popatrzeć w lustro, to się obaczy narzeczonego napewno. 28 lutego także odmyka dziewczyna okno i woła: "dobry dzień Marcze! pokaż mi we śnie przyszłego". Jeżeli która siądzie o 9-ej przed lustrem, między dwoma gałązkami mirtu i postawi trzy świeczki przed soba, to obaczy meża i trumne. Trzeba postawić trzy kukiełki rzędem; środkowa, to chłopiec X, boczne, to dziewczeta Y, Z. Środkowa trzeba zapalić, a która z bocznych pierwsza się od niego zapali, ta będzie jego. Oczywiście, że i we Francyi kukułka jest wieszczym ptakiem, aczkolwiek ma także opinie kłamcy. W górskich okolicach siadają na wiązkach drewek pojedyńczo czy parami i puszczają się z góry po śniegu. Wedle tego, co się stanie z onymi swawolnymi podróżnikami, wróża o ich przyszłości. Lewa reka trzeba wyciągnąć wodę ze studni, lewą ręką wlać do niej roztopiony ołów lub oliwę, to się uformuje obraz narzędzia, którego przyszły maż używa w swem rzemiośle. Jest ostatecznie środek nawet dotknąć się żywcem sądzonego. Trzeba liczyć przez 9 dni po 9 gwiazd, a potem pierwszą spotkaną osobę trzeba pojąć w małżeństwo. Dziewczyna powinna naliczyć sto białych koni, potem jednego osła, a kto się do niej zaraz potem zbliży, ten będzie jej mężem. Dziwna mieszanina prastarej symboliki Gallów, późniejszej tam naleciałości symbolu Grecyi i Italii i dowcipnego sarkazmu nowożytnego Francuza. Koń, a szczególnie biały, to zwierze poświęcone słońcu, osioł, to obraz płciowej namiętności, a po nim zaraz przychodzi maż. (Prw. M. Zm. A. § 204; Rev. III, 109, 146, IV, 159, VII, 272, VIII, 542, IX, 115, 580, XV, 372, 582, 583, XVI, 66, 581).

§ 338. Nie dość wiedzieć, gdzie, kto i jak jest sądzonym, trzeba jeszcze, o ile można, zbliżyć, urzeczywistnić ten fakt, środki na to są. Mamy cały szereg takowych w związku z prastarym kultem megalitów. Niemal cała Francya jest usianą kamieniami, tak zwanymi Druidów, które jednak po-

chodza z epoki o tysiace lat starszej i sa dziełem ludów nam zupełnie obcych. Są to niezaprzeczenie ich monumenta kultowe, potem, gdy przyszli Druidzi, toć oczywiście zawładneli nimi także w celach kultowych. Następnie przyszedł chrześcijanizm i bardzo wielu tym kamieniom dał forme krzyżów, a w głównych miejscach kultowych postawił kaplice. To jednak nie mogło do szczętu wyplenić dawnego kultu kamieni i ślady jego do dziś pozostały. Dziewczyna, która chce w tym roku wyjść za maż, powinna 1 maja w nocy wleżć na taki kamień, siąść na nim nagim pośladkiem i tak się posunąć w dół. Jeżeli zjedzie, nie zadrasnawszy sie do krwi, to napewno tego roku wyjdzie za mąż. Niektóre kamienie są wprost wyszlifowane ta praktyka. Gdy w jakiej okolicy dużo naraz kojarzy się małżeństw, to lud powiada, że "przybył do nich goracy kamień". Jeżeli kamień jest takiej formy, że na nim sannej nie można użyć, to dziewczeta przychodzą do niego i nagim brzuchem tra o jego powierzchnie. Odchodząc, składaja na kamieniu w ofierze kawałek wstażki lub w jego szpary wtykaja szpilki i ćwieczki, co też i młodzi chłopcy robia. Sa kamienie wprost usiane szpilkami lub ćwieczkami. O jednym takim kamieniu w dolinie Lunain lud opowiada, że dvabeł chciał go rozbić, ale Bóg nie pozwolił i kamień szatana wrył się w ziemię tuż obok. Oto znowu w zmienionej tylko formie ta sama tradycya o walce Boga i szatana w sprawie najważniejszej dla ludzkości - w sprawie małżeństwa, która spotkaliśmy nad brzegami Wisły (K. 7, 5) (§ 39). Szatan chciał rozbić palladyum małżeństwa tej okolicy, Bóg nie pozwolił. W ofierze tym kamieniom składaja także małe zwoje wełny, lub inne amulety. Prócz tych środków przyspieszenia małżeństwa związanych z kultem kamieni są jeszcze inne, jak najjawniej pokrewne. Są naprzykład w kilku okolicach postacie Madonn, do okrycia których wtykają szpilki dziewczeta i młodzieńcy, życząc sobie małżeństwa w bieżącym roku. Dostać kwiat pomarańczowy narzeczonej, lub rozwiazać wezeł u jej trzewika, lub włos wyrwany lewą ręką z lewej strony głowy zaszyć w odzież młodej, to będzie skutek do roku niezawodny (Rev. VIII, 448, IX, 123, X, 309, XV, 372, 373, 569, XVI, 65, 68).

§ 339. Jest jeszcze cały szereg rozmaitych przesądów dotyczących małżeństwa. Nie trzeba się żenić w adwencie, bo będzie jakaś przykrość, ani też w maju, bo to miesiąc osłów, a dzieci beda warvatami. Mamy świadectwo już z XV wieku, iż przestrzegano, by ślub nie był w czasie ubywania księżyca. Miesiac sierpień jest także nieszcześliwy. Mlodsza siostra nie powinna wychodzić pierwsza, bo zostawi siostrę w popiele. Narzeczeni, którzy dziewięć razy się pokłócą, będą szcześliwi w małżeństwie. Nie trzeba dawać czterech podarków, bo to sprowadzi bójkę, nie trzeba młodemu dawać włosów na pamiatkę, bo jeżeli on odejdzie, to dziewczyna będzie biegała za nim. Jedna dała włosy z sita, to też sito ciągle biegało za młodym. Jeżeli narzeczona zgubi podwiązkę to małżeństwo się rozejdzie, ona bedzie opuszczona. o śmierci wróży małżeństwo, sen o małżeństwie śmierć. Która dziewczyna przetrzyma garnek na ogniu aż wykipi, lub, robiac sałate, wyrzuci listki na serwete, lub chleb kraje nierówno, to stosownie do winy opóźni swe małżeństwo, a prawdziwe nieszczęście, jeśli ja kto panią nazwie, bo wtedy 7 lat nie wyjdzie za maż i dlatego w Paryżu panny, idac z matka do sklepu, stawią się za matkę, by kramarka nie zwróciła się do niej z przemową "Pani!" Dziewczyna obrywa listki kwiatka, mówiąc: "wyjdzie, nie wyjdzie, dziewczyna, kobieta, wdowa, zakonnica", przy którem słowie zabraknie listków, ta się przepowiednia sprawdzi. Dwoje dziewcząt rozrywają widły, u której zostanie większa część, ta prędzej wyjdzie za mąż. W jednych okolicach twierdzą, że zakochani nie powinni trzymać razem dziecka do chrztu, bo ich małżeństwo nie skojarzy się, w drugich okolicach twierdzą przeciwnie, a ta dziewczyna stanowczo do roku wyjdzie za maż, która do chrztu trzymała chłopaka. Oto cały szereg przesądów, do dziś jeszcze w żywej wierze i codziennem użyciu. (Rev. VIII, 400, IX, 115, 580, XIII, 405, XVI, 113,

370, 371, XVII, 160, 272, 498, XIX, 305, 348, 349, 371, 372, 375, 432).

§ 340. Pierwsze kroki w sprawie zawarcia małżeństwa sa jak u wszystkich narodów prowadzone droga uboczna, lecz zdarza się i wprost zapytanie. Młody uderza dziewczyne po kolanie i pyta: "a masz ty takie drugie". Jeżeli powie "obacz sam" to sprawa jest na dobrej drodze. Młodzież widzac, iż jeden z ich towarzyszy jest zakochany w dziewczynie idzie z nim pod okna ukochanej wołając: "czy jest tu kto do ożenku?" "Jest Marya!" odpowiadają z wnetrza chaty. "To my jej dajemy Jana N." lub wprost hukają z pistoletów, co starczy. Bywa też we zwyczaju, że pierwszej niedzieli postu młodzież spaliwszy za wioska ognie idzie do oberży, w oknie której ukazuje się spławiacz i czyta listę zakochanych w tej osadzie. Zgromadzenie przyświadcza (prw. § 30). Zakochany stawia przed drzwiami wybranej gałaż okryta kwiatami ale przed drzwiami nienawidzonej bukiet cierni, czy też bzu a jeżeli dziewczyna lekkiego prowadzenia się, to stawia przed jej chata kwitnaca gałązke wiśniowa i zwa, ja "wiśnia ubogich, na która każdy przechodzeń włazi". Na Korsyce idzie ta sprawa bardzo dyskretnie. Młody człowiek stara się spotkać wybraną dziewczynę, trzymając chustkę w reku – jeżeli ona wyjmie swoją, to uprawnia młodego człowieka przyjść wieczorem pod jej okna z chórem przyjaciół. Czesto bywa tak, że kobieta należąca do jej rodziny idzie do rodziny chłopca, zachwala jej przymioty i tem skłania go do starania się. (Rev. I 178, 173, III 107, 114 — X 309 — XIII 409 — XVII 499, 600) — (Seb. 93 XX 153).

§ 341. Młody człowiek przy różnych spotkaniach się z dziewczyną stara się zauważyć ze sposobu jej zachowania się jaki ma charakter i jaką gospodynią może być w przyszłości. Stara się widzieć ją przy pracy i patrzy na jej saboty czy są dobrze obłocone. W południowej Francyi posyła fartuch pannie, jeżeli będzie odrzucony, to go rozdziera na dwoje, chociażby był z najdroższej materyi. Gdy młody chło-

pak wchodzi do domu a dziewczyna poczyna się krzatać, to dobry znak, lecz, jeżeli on siądzie a ona, koło niego sprzątając, powie: "proszę wstać!" - to znaczy: pan mi zawadzasz, wtedy pozostaje tylko odejść milczkiem i nie wracać. Jeżeli młody człowiek pozostawił swa laskę przed drzwiami a dziewczyna wniosła do izby, to dobry znak. Jeżeli młody człowiek, wszedłszy do chaty, widzi, że dziewczyna lub domowi postawili na ognisku głownie ogniem do góry, to dobry znak; jeżeli przeciwnie, to nie ma tu co robić. Jeżeli poczynają robić jajecznicę, to sprawa stracona, jeżeli zaś blinki i poproszą go, by przytrzymał na chwilę patelnię, to znaczy jest przyjęty do rodziny. Jeżeli na zwiadach dziewczyna zakręciła fartuch na palcu i nie odkręciła, to zły znak, w razie przeciwnym dobry. Gdy następnie ktoś z jego rodziny został zaproszony do jej rodziny na obiad, to wtedy sprawa jest już niemal skończona. W niektórych okolicach Bretanii ojciec jej daje młodemu poprege od siodła, on nią opasuje swą narzeczone wobec rodziny a przy śpiewie improwizatorów - potem oni milkną a całe zgromadzenie odmawia półgłosem de profundis za dusze umarłych krewnych. On teraz jej towarzyszy do kościoła, na jarmark, nosi jej parasol i koszyk. Na Korsyce bardzo czesto żyja już z soba jak małżonkowie a gdy on umrze, to ona się uważa wdową po nim, i dzieci, jeżeli są, mają równe prawa ze ślubnemi. W Bretanii rolę wywiadywaczy pełnia żebracy, którzy tam mają zupełnie inne stanowisko społeczne, niż w innych krajach. Żebrak bretoński z gałązką bazwalanu (janowiec farb.) wchodzi do izby i, słowa nie mówiąc, siada przy ognisku. Wszyscy wiedzą doskonale, czego on przyszedł. On patrzy uważnie, czy nie dojrzy jakiego nieprzychylnego znaku i wedle tego lub rozpoczyna swą sprawę, lub odchodzi milcząc. W tejże Bretanii jest jeden ciekawy, prawdopodobnie obcego pochodzenia zwyczaj. W Penzé na Pont du naufrage w dzień św. Michała schodzą się z okolicy dziewczeta na wydaniu a do nich przychodzą chłopcy i tu się zawiera pierwsza znajomość. To się zwie jarmarkiem żon. (Rev. I 180, 196, III 110, 111, VIII 240, 285, IX 187, 556, XII 664, XIV 242, XX 153) (Seb. 87, 91, 93, 106 — Bou. 457. — R. Dur 245 — Souv. I 24).

§ 342. Gdy już umowa stanela, wtedy jada razem do miasta na zakupno a jeżeli on jest z innej gminy, to musi młodzieży z jej gminy sprawić hulankę. Młody daje młodej pierścionek, który ona bardzo często zawiesza na szyi a mamy notatkę z 1542 r., że młody dawał swej narzeczonej własna postać, rzeźbiona w maleńkich rozmiarach. Jeżeli dziewczyna została opuszczoną, to młodzież stawi przed jej drzwiami gałąż wierzbową, w Korsyce nie obejdzie się bez krwawej zemsty a w innych okolicach dziewczyna mści się czarami. Odsyła niewiernemu jego portret, wykłuwszy mu szpilkami oczy, przyczem załącza rysunek raka. Do zapalonej świecy wtyka pewną ilość szpilek, a gdy przyjdzie 20 stycznia, dzień św. Agaty, zapala ja o północy, mówi "Ojcze nasz" i wyciąga ze świecy wetkniete szpilki — ostatnia zatyka w swoja odzież. Jeżeli zaś dziewczyna zerwała, to młodzież niesie zdradzonego na dragu, w koszu - on wchodzi do izby, oskarża dziewczynę, więc dają mu jakieś odszkodowanie, które on wraz z towarzyszami przepija w gospodzie. (Rev. I 180-III-111-IV 157 - VIII 285, IX-12, 55, XIV 242-XVI, 14 XVII 376, 377, XIX 371).

§ 343. Między przyjęciem a ślubem bywają jeszcze zaręczyny, czasami w kościele a nadto wymiana podarków. Młody w towarzystwie kolegów i z muzyką niesie jej podarki a ma zabrać koszulę, którą ona mu szyje na ślub. Drzwi od chaty zastają zamknięte, uderzają więc w nie dudą od kobzy, śpiewając, że niosą takie a takie podarki. Dopiero gdy zaśpiewają, iż niosą w podarku pięknego męża, wtedy drzwi się otwierają, młodzież wchodzi do chaty ale dziewczęta są ukryte pod prześcieradłem i młody musi zgadnąć a jeżeli nie zgadnie, to cały wieczór musi trzymać się zdaleka od młodej. Na tym wieczorze dziewczęta przygatawiają kołdrę małżeńską, nie spotkałem nigdzie wicia wieńca. Jeżeli młody jest z obcej gminy, to przychodzi miejscowa

młodzież i każe sobie 20-30 franków placić za odjęta im dziewczyne, lecz natomiast młodzież z jego osady przybywa z okazałą kawalkadą, każe jej płacić za kawalera, pije ich zdrowie, rozbija szklanke i daje młodej biczyk, którym ona uderza każdego z młodzieży przechodzącej przed nia w szeregu. To się rozumie, iż w jednym i drugim razie są wzajemne podarki. Na pewien czas przed ślubem młodzi zapraszają gości weselnych. Najczęściej robi to brat młodej i zaprosiny sa wierszem a co raz, to caluje zapraszanego, za to dają mu kawę, ile zaprosin tyle kaw. Młoda także w towarzystwie niezamężnej siostry swej lub narzeczonego obchodzi krewnych i przyjaciół, zapraszając na wesele, przed którem na pare dni zbiera u siebie towarzyszki i traktuje grochem i ryżem, które w przeddzień gotowała. Zaproszone jedza to stojac, poczem narzeczona rozdaje im wstażki. W niektórych okolicach drużbowie i drużki roznoszą pakiety szpilek, wielkie dla panien, średnie dla dziewczątek, małe dla mężatek i to sa zaprosiny. Tu i ówdzie spotyka się zwyczaj, iż młodym jest dana tabakierka a oni z nia chodza po znajomych, czestując. Gdzie przyjeta tabaka, tam przyjęte zaprosiny. (Prw. § 238). Dzierżawca przesyła swemu panu jako zaprosiny ciasto długie na brzegach wygięte, pośrodku wydęte. Do zaznaczenia, iż rodzice chrzestni dają młodym gałązki bukszpanu związane czarną wstęgą. (Rev. III 108, 109, IV 290, 550, V 97, 182, VIII 542, XI 55, XIV 236, XVI 371 372) (Seb. 109, 117).

§ 344. Przed samym ślubem jest zgromadzenie w domu młodej. Ojciec lub najstarszy z jej rodziny ma przemowę – potem łączy ręce młodych i błogosławi. Matka wtedy darowuje jej tak zwane "święte płótno", z którego ona ma sobie uszyć śmiertelne prześcieradło. Jedna zrobiła sobie z tego koszulę, więc utonęła i została bez pogrzebu. Panna młoda, ubierając się do ślubu, nie powinna patrzeć w lustro, jej przyjaciółki są odpowiedzialne za jej strój. Wszystkie przyjaciółki schodzą się wtedy do niej, by jedną bodaj szpilkę wetknąć do jej wieńca. To może być i ze względów przyjażni,

lecz także i dla tego stanu łaski, w którym jest narzeczona. Tak naprzykład dzikie mieso daje się doskonale uleczyć przez notarcie fartuchem panny młodei (prw. § 120, 332). Do trzewika młodej trzeba włożyć monetę. To zwykle robi pan młody. Jeżeli młoda była dobrego prowadzenia się, to wchodzi do kościoła głównemi drzwiami, w razie przeciwnym może wejść tylko bocznemi a na jej drogę rzucają rogi, pobite czerepy i kłaki. Gdy już stana przed ołtarzem, wtedy on kładzie na tacy 7 a ona 6 sztuk pieniedzy przeznaczonych dla księdza, z których ksiądz po ślubie trzy zwraca młodej. Te pieniadze młoda uważa za talizman, przy którym musza sie trzymać pieniadze. W czasie ślubu ojciec i najbliżsi meżczyźni trzymają nad głowami nowożeńców jakaś zasłone. Na Korsyce jest dziwny zwyczaj. Młody stoi na schodach ołtarza, gdy młoda u jego stóp i wtedy on się odzywa do niej "znam takich, którzy wstępują!" "A ja takich, którzy schodza" odpowiada ona, poczem on rzeczywiście zchodzi, bierze ja za reke i prowadzi do ołtarza, ksiadz zaś ich zarecza starożytnym pierścieniem. Młoda stara się niedopuścić, by pierścień był wsunięty aż po za ostatni staw palca, by nie być podwładna meżowi, za co ja nie rzadko ksiądz karci tuż na miejscu przed wszystkimi. Uważają dobrze na to, jak pala się świece przy ołtarzu. Jeżeli młoda, wchodząc do kościoła, kuleje, będzie nieszczęśliwą; jeżeli zaczepi suknią, będzie cieżko rodziła lub, co gorsza, dzieci się rozłajdacza. Młoda stara się mszę słuchać naczczo, by dzieci nie były niememi a matka każe jej wstać podczas ewangelii, by miała najpierw chłopca. Młody powinien nastapić suknie młodej, by ona nie była pania w domu. Gdy wczasie ślubu dziecko płacze to dobry znak. Jeżeli jest kilka ślubów w kościele, to trzeba się starać wyjść najpierw, bo tylko tej pary pożycie będzie szcześliwe, a co więcej, ta para będzie miała pierwszego chłopca. (Rev. I 173, 180, 182, III 112, IV 363, VII 98, VIII 286, 542 IX 566, 580, X 280, 309, 617, XI 665, XII 217, XV 370, 373, 374, XVI 372, 373, XVII 499, XIX 536) (Seb. 120, R. Dur. 251).

§ 345. Gdy wychodzą z kościoła naówczas młodzież ofiaruje bukiet, szczególnie jeżeli on jest z obcej gminy a on również z grzeczności płaci zań suto. Jeżeli jednak panna była lekkiego prowadzenia się, wtedy tego niema Przed kościołem stoi stół z winem i jadłem. Na Korsyce, gdy młodzi przechodzą wawozem, to widzowie ze skał obsypują ich pszenicą. Gdy młoda zbliża się do domu, to miejscowa młodzież a czasami jej matka traktują młodych zupą silnie przepieprzoną, przyczem łyżka jest tak zepsuta, że zaledwo parę kropel można nia zaczerpnąć. Czasami drzwi domu są zupełnie zamknięte i młody musi położyć 5 franków, by mu otworzono. On staje wtedy na lewo, ona na prawo - goście wchodzą parami, on całuje wszystkie kobiety, ona zaś wszystkich mężczyzn. Potem matka jego prowadzi ją do ogniska i daje warzeche, znak domowej władzy. Jest tradycya, że dawniej drużbowie nosili szpady i że małżeństwo młode powinno było przejść pod skrzyżowanemi szpadami. W okolicach, gdzie pijaństwo nie jest rzeczą rzadką, skoro młoda wyjdzie z kościoła, dwoch silnych chłopów splata swe ramiona, na nie sadza pannę młodą i niesie ją do kapliczki przydrożnej, gdzie każe jej przysięgać, iż nigdy nie będzie męża z szynku wyciągała. Młoda powinna mieć pełne kieszenie prosa, by się obronić przeciw zastawieniu drogi, bowiem ci, którzy to zrobią muszą odgadnąć ile ona tych ziarnek ma. Jeżeli im się uda dojść do domu bez spotkania się ze sznurem, wtedy sa wolni od opłaty. W innych okolicach rzucają im pod nogi gałązki zieleni a listek z nich, włożony pod głowę dziewczyny, pokaże jej męża. Dziwny jest zwyczaj w niektórych okolicach departamentu Sekwany. Gdy najmłodsza córka wychodzi za mąż, naówczas z kościoła prowadza ja na rynek, gdzie jest przygotowany stos, na nim sadzają na fotelu młodą; gdy płomień buchnie, naówczas młodę zsadzają a fotel musi się spalić. W innych okolicach zamiast tego zbierają stare miotły w domu i palą na stosie. (Rev. I 178-180, 197, II 521, IV 49, VIII 229, IX 566, 579, X 229, 617, XII 107, 263, 664, XV 374, 375, XVI 582,

XVII 147, XVIII 526, 533, 592, XIX 536) — (Trad. I 53, 54) (R. Dur. 248).

§ 346. W domu przy uczcie młodzi nie siadają do stołu a służą gościom i dopiero przy deserze siadają, w niektórych jednak okolicach zachował się zwyczaj, że młodzi siedza na pierwszem miejscu a młoda ma na szyi łańcuszek zwany "jouette" co niektórzy prowadzą z rzymskiego conjugium. Wraz z potrawami idzie wokoło tahakierka i pudełko z cukierkami. Jeżeli przy tej uczcie siedzi kto miedzy dwoma siostrami a szczególnie pod belką, to z jedną z nich się ożeni. Przy weselu strzelają o ile sposobność się nadarzy i zapasy starczą a to, by "zabić biedę młodych" (prw. § 245, 308). Jest przy tej uczcie rytualne ciasto, ale tak zmienione, że ledwo parę szczegółów wskazuje na to, że to ostatnia pozostałość rytualnego "korowaja". W jednej okolicy tylko panna młoda wyłącznie ma prawo wbić pierwsza swój nóż w to ciasto. W drugiej okolicy starsza drużka ofiaruje młodej bukiet, śpiewa pieśń pożegnalną młodej w czasie, gdy dziela to ciasto a w Bretanii, jako najbardziej konserwatywnym kraju, zachował się najjawniejszy ślad pochodzenia tego ciasta — ono jest usiane rozmaitemi figurkami a na samym wierzchu ma gałązkę jedliny. W Bretanii także kłada na stół trzy bochenki chleba, każdy mniej więcej po 12 funtów ważący. Względnie rytualnych potraw trzeba nadmienić, iż ciągle spotykamy jaglaną zupę na mleku. Prócz tego rytualnem jedzeniem jest kapusta a nawet w niektórych okolicach, na znak odbywającego się wesela w domu, kładą dwie główki kapusty na jego dachu. Względnie podarków trzymają się starej tradycyi szczególnie członkowie rodziny, by to zawsze był jakiś tuzin chustek, serwet, nożów i t. p. lub tuzin tuzinów. Gdy Katarzyna Medycejska szła za maż za Henryka II, to jej wój Klemens VII dał w prezencie 12 medalów złotych, starożytnych, ogromnej wartości. Przy końcu uczty jest zrywanie podwiązki panny młodej rzeczywiste przez dzieciaka, lub udane, gdy dorosły parobczak wkrada się pod stół, szczypie pannę młodą w łydkę a potem pokazuje czerwoną wstążkę,

która niby poczocha była podwiązaną. Te wstążke krają na tyle kawałków, ile jest uczestników i każdy przypina sobie ten kawałeczek u boku. Czasami młoda z własnej woli dzieli podwiązkę i rozdaje te kawałeczki, które się zowią: "la livrèe". W czasie tej uczty, jeżeli kto pocałuje sąsiadkę, to ona powinna to dalej podać i w ten sposób idzie kolejka wokoło, czasami i kilka razy. Na końcu obiadu młoda wnosi toast, potem ten kielich idzie w kółko do wszystkich. Jest także zwyczaj zrywania obuwia pannie młodej a młody musi wykupić ceną 12 franków. Jest także zwyczaj, iż młodej, jeżeli jest nieposzlakowanej cnoty, ofiarują białą kurę, lub koguta (porówn. § 84, 142, 148, 172, 173, 198, 232, 266), którego wobec niej, jeszcze żywego, skubia, mówiąc jaki podarek jej dają, poczem ten kogut jest upieczony i zjedzony wspólnie. Dawniej z ta "poule blanche" robiono cała procesye, ona była uwiązaną na żerdzi i tak ją nieśli do młodej. W czasie uczty sadzano małe dziecko na łono młodej (prw. § 105, 146, 171. 232, 246), która je stroiła w czapeczkę ze wstęgami, lub przynoszono manekin dziecka, nad którem odprawiano niby chrzeiny. Po uczcie bywały też kursa, wygrywający otrzymywał parę rękawiczek i miał prawo pocałować pannę młodą. W czasie tańców, przy końcu każdego z nich lub figury kadryla skrzypek naśladuje miauczenie kota, co jest sygnałem, by tancerze całowali swe tancerki. Po uczcie dla zaproszoszonych bywa jeszcze uczta dla biednych, którym młodzi usługują i wtedy pan młody tańczy z najbardziej szanowaną żebraczką a młoda z takimże żebrakiem. W departamencie Orne pamiętają starzy ludzie, iż do okazałości weselnej należały harce na papierowych koniach często w dość licznym orszaku. (Rev. III 112, 113, IV 50, 159. V 97, 223, 225, 711, VII 99, 177, VIII 390, 542, XI 327, XII 626, 681, XIV 242, 244, XV3 75, XVI 14) — (Trad. IV 364) (Seb. 131, 136 — R. Dur. 247, 249, 251, 257, 258, 262).

§ 347. Uczta weselna bywa rozmaicie w domu jej czy jego. Otóż przy opuszczeniu domu rodzinnego trzeba, by ktoś obcy wyprowadził młodego lub młodą z jego domu i wtedy

jedna z kobiet zbliża się do młodego, podaje mu rękę i wyprowadza, młodą zaś rodzina czasami podjudza, by nie opuszczała domu (prw. § 203, 210, 257, 273, 346). Więc nieraz przychodzi do bójek. Gdy młoda staneła na ziemi przed swoim nowym domem, wtedy z okien jego sypia na nia żołędzie, suche owoce, groch i ryż, co głównie czyni matka młodego, inni zaś składaja życzenia, a to się rozumie samo przez się, iż przy ciągłej strzelaninie. Jest ślad, że przed pochodem nowożeńców niesiono siekiere. W drzwiach domu leży w poprzek miotła, jeżeli młoda jej nie zauważy i przejdzie nie podniosłszy, to znak, iż będzie zła gospodynia (prw. § 74, 113, 205, 218, 334, 346). Na dachu domu, jeżeli to ostatnie dziecko wchodzi w małżeńskie zwiazki zatykaja gałąż laurowa, co ma oznaczać, że rodzina może już odpoczać na laurach. Po skończonej zasie uczcie wszelka zastawa stołowa bita jest w kawałki. Gdy nastaje pora iść spać, wtedy w niektórych okolicach młodzież stara się wszelkiemi siłami nie dopuścić młodych do sypialni i jeżeli to się uda, to nazajutrz młody musi ciągnąć kłodę na wielki wstyd, w razie przeciwnym czyni to samo młodzież. Najcześciej pan młody musi okupić wstep do sypialni, która owładneli figlarze i dokazują, na pościeli kozły przewracają a łóżko jest niemal zawsze rozśrubowane. Przeważnie jednak pokładziny są dość jawne. Dwie drużki i dwóch drużbów, stają przed młoda para trzymająca się za ręce i śpiewają im pieśń pożegnalną. Potem wszyscy odprowadzają ich do sypialni, gdzie młoda rozbiera się do spodnicy a młody do koszuli. Pas, którym przyjaciółki opasały rankiem młodę, musi rozpasać pan młody. Jest przy tem poświęcenie łoża, przy którem na stoliku jest ciasto, które tylko ksiadz ma prawo pierwszy ukroić i ten pierwszy kawałek daje dziewczynie z otoczenia, która jest najbliższa zameżcia, reszte dzieli miedzy wszystkich. Co do chwil nastepnych również sprzeczne sa obyczaje z rozmaitych okolic. Trzeba czasami całego zapasu cierpliwości, by przetrwać te noc. Młodzież wpada z jakaś zupa straszliwie pieprzną, zmusza młodych do spożycia — drużba rości sobie

prawo do zdjecia podwiazki panny młodej — młodzież, odchodząc, pozostawia tabliczkę i nóż, by nazajutrz mieć kontrolę zachowania się nowożeńców, do kołdry przyszywają dzwoneczki – czasami drzwi do sypialni wyłamują, by złapać młodych w krytycznej chwili - ciągną ich za nogi, posypuja łoże sola i t. p. Gdzieindziej przebieg całej sprawy jest spokojniejszy. Drużko i drużka odprowadzają młodych do sypialni ze świeczką w rekach i tak długo przy łożu pozostaja, aż płomień pocznie im piec palce; starzy dają młodym orzechy do gryzienia, śpiewają nad niemi veni creator i odchodzą. Około 1 czy 2 w nocy młodzież przynosi im zupę z porów zielonych a nazajutrz pieczeń, która oni powinni zjeść w łóżku. Przynosza nadto cały stos krómek chleba niewidocznie związanych, więc skoro młodzi jedna pociagna, toć wali się na nich cała kupa, co ich jeszcze bardziej żenuje i tak już dość zawstydzonych. Młodzież przynosi nadto kilka litrów wina z cukrem, każe pić młodym i sama z nimi pije. W czasie tego śniadania nad młodym, wisi wieniec, jeden z drużbów ucina sznurek, wieniec pada a wedle tego jak pada, robią rozmaite wróżby. W niektórych okolicach jest zwyczaj, że pierwszą noc śpi z młodą jej drużka. Nazajutrz po nocy ślubnej jest msza za umarłych krewnych i odwiedziny cmentarza. Dopiero w przyszłą niedzielę młoda staje się miejscowa parafianka, przedtem gdyby wyszła na ulicę bez męża, toby jej ściągnięto trzewik za karę. W kilku okolicach jest jeden dziwny obyczaj. Nazajutrz po ślubie drużki sadzaja nowożeńców na bronę obróconą zębami do góry i tak ich przez pewien czas wożą po ulicy. Trudno domyśleć się znaczenia tej jazdy. Jeżeli się pobiorą wdowiec z wdową szczególnie w trochę podeszłym wieku, wtedy im urządzają kocią muzykę – każą im pokazać się w oknie, pocałować się publicznie, czasami na osła lub krowę sadzają ich manekiny i obwożą po mieście. Można się okupić hulanką daną młodzieży. Kościół powstawał zawsze przeciw charivari. Concylium w Narbonie 1603 r. włożyło exkomunike na urządzających to pośmiewisko z sakramentu,

parlamenty nakladały kary, ale to nigdy nie miało skutku. (Rev. I 181, 182, 197, III 113, 114, 456, IV 50, 158, V 229, VI 615, VIII 287, 542, X 295, 369, XII 520, XIV 244, XVI 14, 373, 375, 377, XVIII 592, XIX 90) (Trad. I 54, IV 365) (Seb. 119, 133, 134, 137, 138 — Bou. 451. Souv. 58. R. Dur. 251, 253, 255, 261).

§ 348. Pozostaje mi jeszcze powtórzyć opis wesela w Paryżu z roku 1497. O świcie ksiądz szedł przed kościół, gdzie go oczekiwali narzeczeni z przygotowanym srebrnym pierścieniem. Pobłogosławiszy ich i pierścień, zapytywał jeszcze raz obecnych, czy nie wiedzą o jakich przeszkodach. Trzy zapowiedzi były już poprzednio. Potem ksiądz prawa reke jej kładł do prawej reki jego i mówił: "Ty Maryo i ty Janie! wy obiecujecie sobie i przysiegacie jedno drugiemu wiare i prawość małżeńską i wzajemną opiekę w zdrowiu czy chorobie przez całe życie wasze, wedle tego jak Bóg ustanowił małżeństwo a Jego kościół ma je w swej pieczy". Maż wtedy brał pierścień, wkładał na wielki palec młodej i mówił: "Maryo! tym pierścieniem ja cię zaślubiam in nomine Patris - potem pierścień wkładał na palec wskazu jący — et Filii — przekładał pierścień na palec środkowy et spiritus sancti! - i tu go zostawiał. Potem ksiądz brał młode lewa reka, młodego prawa i wprowadzał do kościoła, gdzie sie odprawiała msza na intencye małżonków. Po mszy ksiądz podawał pacyfikał do pocałowania mężowi, mąż podawał żonie a służący do mszy podawał go następnie wszystkim obecnym. Potem ksiadz prowadził ich oboje za rece do domu.

## SZKOCYA-IRLANDYA-ANGLIA.

§ 349. Przychodzimy na ostatnia stacye naszych studyów. Zdawałoby się, że w Szkocyi, w górach winienby się znaleźć cały skarb rytualnych zabytków; w rzeczywistości okazuje się inaczej. Mamy garstkę zabobonów i okruchy tylko znanego nam rytuału z dodatkiem pozostałości przejściowych z pogaństwa do chrześcijaństwa. Już we Francyi widzieliśmy małżeństwo w związku z megalitami. Tu na wyspie Orkney sa ostatki dwóch kół kamieni - jedno z nich było poświęcone księżycowi, drugie słońcu, młoda obchodziła koło pierwsze a młody drugie, nad głównym kamieniem podawali sobie rece i to było ślubem; następowało cahabitatio, które w przyszłości mogło się kończyć kościelnym ślubem, lecz jeżeli do tego czasu młodzi poróżnili się, to spotkawszy się w kościele, wychodzili przeciwnemi drzwiami i to był rozwód. W odluduych okolicach, gdzie na księdza długo trzeba było czekać, podanie rak wobec świadków a szczególnie wobec kowala było zawarciem małżeństwa; rozwód oczywiście był łatwy, ale dziecko miało wszelkie prawa ojca. (Wood. II 56, 72-77).

§ 350. To się rozumie, że i tu jest cały szereg rozmaitych przesądów. Słysząc po raz pierwszy kukułkę, trzeba obrocić się na pięcie lewej ku słońcu trzy razy, poszukać w tym dołku jakiegoś włókna, tego koloru będą włosy męża. Poraz pierwszy kładąc się do obcego łóżka, trzeba wejść tyłem, to się w nocy przyśni mąż. Siać pod wieczór w polu len i popatrzeć przez lewe ramię, to się obaczy przyszłego

męża. W sekrecie pójść do stodoły, otworzyć drzwi na prze strzał i trzy razy poruszyć sitem, jakby się wiało zboże. Cień przyszłego męża wejdzie jednemi a wyjdzie drugiemi drzwiami. Jeść jabłko przed lustrem w sekrecie a każdy kawałek podawać na końcu noża przez lewe ramię, to w lustrze pokaże się cień sądzonego. By się dowiedzieć o liczbie przyszłych dzieci, trzeba pójść pod stertę owsa, obrócić się do niej plecyma i wyciągnąć żdźbło ponad głową — liczba ziarn pokaże liczbę dzieci. Zlepić dwa cukierki oddechem i dać zjeść wybranemu, to obudzi miłość. Trzeba jednakże dodać, iż wszelkie miłośne afekta, obudzone czarami, przeradzają się w nienawiść zaraz po ślubie (Gre. 83, 87).

§ 349. I tu widzimy zupełnie uprawnione odwiedziny chłopaka u dziewczyny w tajemnicy - winien się tylko strzedz, by go przy tem nie złapano w piątek, bo dostanie kije, a nailepiej we wtorek i czwartek. Zwykle porozumienie przychodzi najpierw między młodymi, potem zostaje wtajemniczona matka, a w ostatku dopiero ojciec. Młody, wchodząc do domu swej przyszłej, powinien uderzyć pięta w ziemię. Zła to jest przepowiednia, jeżeli nazwiska młodych poczynają się taż sama litera. Gdy już umowy stały się jawnemi, wtedy sa wysłani drużbowie z zaprosinami. a młoda chodzi po sąsiedztwie, gdzie ją przędziwem obdarzaja. Posag, jaki jest młodej przydzielony, zostaje przeniesiony do domu młodego na pare dni przed ślubem. Wszystkie rzeczy niewielkiej mocy są zwykle niesione przez przyjaciół. Młoda wybiera dwóch młodych, by ja do ślubu wiedli, młody również dwie młode dziewczeta. W kościele odbywają się zapowiedzi, a narzeczona powinna się wystrzegać. by nie być wtedy obecną w kościele, bo dzieci jej będą głucho-nieme. W wilią ślubu młody w otoczeniu kolegów myje nogi, z czego oni oczywiście korzystają i stroją mu rozmaite figle. Drużki w dzień ślubu stroją młodę. W jej odzieży nie może być nie starego, jak również żadnej zielonej barwy. Ten wstret do zielonej barwy posuwaja tak daleko, że z uczty weselnej wszystkie jarzyny zielone, jak n. p. kapusta, są wykluczone. Jeżeli młodsza siostra wychodzi przed starszą, to powinna jej dać zielone podwiązki. Gdy już pora iść do kościoła, wtedy młody wysyła posłów po młodę i przy tej sposobności odbywa się wprost walka o młodę, która oczywiście kończy się przegraną otoczenia młodej i porwaniem jej. To zabytek dawnego zwyczaju, szczególnie w Irlandyi, gdzie dziewczyna uważała za rzecz uwłaczającą jej czci, jeżeli nie była porwaną przez swego narzeczonego. Oba orszaki wyruszają równocześnie ze swoich siedzib i spotykają się przed kościołem, dając pierwszeństwo młodej. W drodze nie powinni oglądać się po za siebie, bo to sprowadza nieszczęście. Sąsiedzi na cześć młodych posypują ulice piaskiem w rozmaite wzory (Gre. 88—91, 98, 100; Hen. 34, 35, 41, 42; Wood, 51, 54, 85, 99, 100; R. Dur. 236, 240).

§ 352. Dzień ślubu nie powinien być ani w styczniu. ani, w maju; powinien być na młodziku, a szczególnie w dniu, gdy jest przypływ morza. Trzeba zważać, na jaki dzień tygodnia przypada 14 maja – ten dzień jest nieszcześliwym przez cały rok. W niektórych okolicach nieszcześliwym dniem jest czwartek, bowiem w tym dniu poczeła się meka Jezusa Chrystusa, a nadto jest podanie, że nasi pierwsi rodzice w tym dniu zgrzeszyli. Idac do ślubu, pan młody winien mieć lewy trzewik nie zasznurowany, by wiedźmy nie miały nad nim władzy. Ani do ślubu, ani z powrotem nie wolno iść ubocznemi drogami, chociażby przez nie było o wiele bliżej. Do ślubu stają młodzi rozwiązawszy wszystkie węzły i odpiąwszy guziki tak, że zaraz po ślubie usuwają się na strone, by uporządkować swą odzież (prw. § 135). Nie dobrą jest rzecza obecność matki przy ślubie. Od ślubu młoda jest prowadzoną przez dwóch żonatych mężczyzn, a trzeci niesie przed nia weselny puhar. Wszystkim tym swoim przodownikom ona dawała w podarku rekawiczki i dawniej oni się nazywali rycerzami panny młodej. Jeżeli przy ślubie zamieniają młodzi pierścionki, to one powinny być zupełnie identycznymi. Ponieważ w niektórych okolicach jest przesąd, że zaślubiny musza się odbywać złotym pierścieniem, więc gdy oblubieńcy

nie mają takiego, to albo go pożyczają albo proboszcz używa pierścienia ze skarbca kościelnego. Bardzo często także pierścień idzie w dziedzictwie z matki na córke przez liczne pokolenia. Po ślubie ten, który wydaje młode, ojciec, brat, opiekun, całuje ja, co również i ksiądz czyni, za co młoda przypina mu weselną kokardę. Potem cały orszak weselny obchodzi kościół "za słońcem", t. j. majac kościół po prawej rece, a wiec od wschodu na zachod. W niektórych okolicach to obchodzenie kościoła jest przed ślubem. W niektórych okolicach na progu leży kamień i przez ten kamień wszyscy uczestnicy muszą skakać, by za tym kamieniem pozostały wszystkie złe humory młodej. Obok Glazgowa jest pagorek, młoda para winna zaraz po ślubie tam iść i tańczyć, jeżeli nie chce pozostać bezpłodną. Jeżeli panna młoda w dniu ślubu jest już w ciąży, to jej starsza drużka będzie do roku w tymże stanie. Kto trzy razy był drużką, ta musi pozostać niezameżną. (Gre. 88, 92; Hen. 33, 34, 38, 39; Wood. 55, 65, 66, 71, 79; R. Dur. 236, 239, 240):

§ 353. Po ślubie jadą najpierw do jakiegoś pokrewnego domu, bo to żle, jeżeli młoda najpierw do swego domu wejdzie. Gdzie pochody weselne odbywają się konno, tam młoda jedzie za plecami starszego drużby. Bacznie zważają na to, jakie jest pierwsze spotkanie; bardzo szczęśliwe, jeżeli z jeźdźcem na siwym koniu, a nieszczęśliwe, jeżeli ze świnią. Gdy młoda wchodzi w dom, wtedy ja obsypują małymi chlebkami, lub trzymają sito z chlebem i serem lub z górnego okna rzucają talerz z ciastkami, a jeżeli się rozbije w drobne kawałeczki, to znak bardzo szcześliwy. Dawniej obsypywano ja pszenica lub łamano nad jej głowa owsiany placek, teraz najczęściej mały chlebek, zwany "ciastem narzeczonej". Następnie drużba prowadzi ją do ogniska i daje jej do reki obcegi, a haczkiem trzy razy otacza jej głowe w Imie Ojca, Syna i Ducha świetego. Potem prowadzi ja do zasieku ze zbożem i wciska do niego jej rękę, by jej nigdy nie brakło pokarmu. To się powtarza i przy wejściu do domu młodego. Po obiedzie wszyscy gromadza sie przy weselnem cieście. Proboszcz modli się, poczem to ciasto jest podzielone między wszystkich obecnych, a szczególnie między członków rodziny; nawet nieobecnym zostawiaja lub przesyłają. W czasie uczty lub po niej jest składka na gospodarstwo dla młodej i jeżeli młoda umrze bezpotomnie. to przedmioty darowane wracają do dawców. Przy końcu uczty jest jeszcze licytacya rekawiczek bardzo pieknie ozdobionych wstegami, które młoda kładzie na stole w czasie uczty przed soba na honorowem miejscu. W czasie uczty jest znana zabawa zdzierania podwiazki pani młodej, co czasami zdarza się już w kościele, zaraz po ślubie. Gdy młodsza siostra wychodzi za mąż przed starszą, to na weselu trzeba tańczyć bez trzewików. Po ostatnim tańcu chłopcy klekaja, przyciągają ku sobie tancerki i całują je na komende (Wood, 67, 68; Grc. 91-94; Hen. 364, R. Dur. 237-239, 241, 242).

§ 354. Z kolei przychodzi chwila odjazdu panny młodej z rodzinnego domu. Za odjeżdżającymi rzucają starymi trzewikami na "szczęśliwą nogę". Po wyjściu młodej z domu wylewaja na próg kociołek kipiącej wody. W chwili, gdy młodzi wyjeżdżają z jej domu, przed jego domem ustawiają słup, na którym jest przywiązane t. zw. "ciasto narzeczonej", lub piękne wstęgi. Młodzież z orszaku weselnego puszcza się galopem, czasem i dziewczęta biorą udział, a kto pierwszy celu dobiegnie i zapowie przyjazd młodych, temu w nagrode dostają się wywieszone przedmioty, a nadto ma prawo ucałować panią młodę. Przez próg domu męża wnosza młoda panie na rekach, a jego matka łamie chleb nad jej głowa. Pokładziny odbywają się jawnie. Gdy młoda rozbiera się, to lewą pończochę rzuca przez lewe ramię. Na kogo ona padnie, tego w najbliższym czasie czeka małżeństwo. Gdy już jest w łożu, wtedy dają jej wisky, chleb i ser, a ona każdemu daje bodaj po kawałeczku. Nie zawsze pozostawiaja ich w spokoju. Do ulubionych figlów należy zaszywanie młodej w prześcieradło. Nazajutrz rodzina wpada do młodych, budzi ich i składa podarki na kołdrze. Jest przesąd, iż kto z młodych pierwej zaśnie, ten pierwej umrze. Tu i ówdzie spotykamy jeszcze tobiaszowe noce, które młoda przebywa zwykle w domu jej rodziców. (Wood. 59—61, 67, 78; Gre. 94, 96, 100; Hen. 42; R. Dur. 237, 238, 243, 244).

## **CHRONOLOGIA**

§ 355. Caly szereg najrozmaitszych uwag ciśnie sie do myśli, patrząc na te ethnograficzne obrazy weselnej chwili. które tu zestawiłem. Że jednak w końcu każdej z zapowiedzianych powyżej (str. 6) ksiąg trzeba byłoby je powtarzać: że nadto one wszystkie najjaśniej i najbardziej ugruntowane okaża się po ukończeniu tych wszystkich ksiag, dla tego ostateczne ich sformułowanie i wykład pozostawiam aż do owej chwili. Na dziś pozwalam sobie zająć się tylko jednem pytaniem, określeniem chociażby najbardziej ogólnem tej epoki, do której te wszystkie tradycye odnieść należy. Przypominam to, co na początku tej pracy powiedziałem (§ 6), że ethnolog nie ma takich pewnych punktów wyjścia, jakie ma archeolog chociażby w tym pierwszym, dla każdego widocznym a niezbitym fakcie, jakim jest materyał danego przedmiotu Opatrzność jednakże nie zapomniała o ethnologach. - Niektórym pokładom ziemi dała tę własność, że wszelkie przedmioty, które w nich spoczną, kamienieją a wtedy trwają wieki całe, tegoż więc charakteru pokład stworzyła i w duszy ludzkiej, pokład uczucia nietykalności rzeczy uznanych za święte i ciągłej o nich pamięci. Co tam wpadnie, kamienieje i wieki całe i setki pokoleń idzie przez miliony serc ludzkich nietknięte niemal, jak to już i w tej pierwszej księdze tylekroć musieliśmy zauważyć.

§ 356. Pozostawiwszy zupełnie na stronie sprawę powstania pojęć religijnych i ich charakteru na rozmaitych

stopniach rozwoju, postawny tylko jako pewnik, iż niema narodu, któryby nie miał jakiegoś pojęcia o Najwyższej Istocie, która dzierży rządy świata i od której zależy byt wszystkich. Bezpośrednim wynikiem tego pojęcia jest pojęcie i poczucie świętości tego wszystkiego, co jest w bezpośrednim związku z ową Istotą. Życie dla każdego jest rzeczą najdroższą, najdroższym darem tej Istoty a więc i to, czem się to życie podtrzymuje, jest rzecza świeta — wszelki pokarm jest darem Stwórcy. Cóż bardziej prostego, że przy zawarciu wszelkich związków człowiek brał na świadectwo to, co było podstawa jego życia – dar Boży – pokarm. Niema takiego rytuału obyczajowego, czy religijnego, przy którymbyśmy bliżej, czy dalej nie widzieli jakiegoś pokarmu, bez obecności którego ów rytuał nie mogłby istnieć. Przy kolebce i przy trumnie widzimy zawsze jakiś rytualny pokarm. — W skutku tego sądzę, że, jak archeolog przedewszystkiem stwierdza, z jakiego materyału jest dany przedmiot zrobiony, tak również ethnolog powinien baczyć na to, jakiego charakteru pokarm jest wspomniany w znalezionej tradycyi.

§ 357. Twierdzę więc, że w podobieństwie (nie równolegle) do trzech epok przyjętych po części dla wykopalisk archeologicznych, można postawić cztery epoki pokarmowe dla starożytności ethnologicznych.

§ 358. W pierwszej epoce swojego rozwoju człowiek żywił się owocami, korzonkami ziół i surowem lub wpółupieczonem mięsem. To jest pierwsza epoka surowego pokarmu. Z niej idą najstarsze tradycye ludzkości: o Bogu, o raju, o złotym wieku, o nieposłuszeństwie Bogu i wogóle o grzechu, który poszedł od szatana, przeciwnika Boga. — Wszystko, co o tej epoce słyszymy, wiąże się z pojęciem dziewiczego lasu, w którym nawet sam Stwórca wciela dusze ludzkie do jabłek (§ 120) a pierwsi ludzie karmią się owocami.

§ 359. Wielki to był postęp, gdy człowiek poraz pierwszy, schwytawszy dzikiego wołu lub krowę dzika, nie

zabił tego zwierzęcia, nie pożarł lecz, na miejscu, uwiazawszy kark jego do nogi, przytariszy mu rogu, (porównaj tak częste wspomnienia tej walki w Biblii) utargał je, przywiązał do siebie, wyzyskał jego mleko i siły rodne. Noworodka chował starannie, oswoił z sobą, zebrał gromadkę - trzodę, przyszło pojęcie własności nie wziętej trafem, dorażnie, lecz zdobytej trudem. W pierwszej epoce człowiek stracił raj serca, w drugiej począł go odbudowywać, znajdując szczęście w pracy, wiążąc ściślejsze związki rodzinne wokoło ogniska w namiocie, przy trosce o wspólną własność z myślą o potomstwie. Tu początek tradycyj rodzinnych - to druga epoka mleka i masła. W starym rytuale weselnym Hindusów ojciec kropi narzeczonę masłem i zlewa niem jej dłonie a w izbie stoi krowa. Familia podstawa wszelkiej cnoty społecznej, o nia poczał szatan walkę z Bogiem (K. VII 5), w niej też przedewszystkiem szukał dla siebie sojusznika. Ta droga przyszły na świat wiedźmy. Podstawą materyalną owczesnego życia było mleko, masło, ser - jego treścią duchową były dzieci, więc wiedzma szkodzi mleku i masłu, kradnie dzieci a na znak sojuszu z dyabłem bierze od niego ser, coroczny też haracz płaci serem i masłem.

§ 360. Czy to ciągłą tułaczką znudzony, czy wsku tek ścieśnienia przestrzeni wolnych rozrostem ludności, czło wiek począł dłużej i dłużej przebywać na jednem miejscu, w końcu osiadł, poznał wartość zbóż, począł orać glebę. — Zaprawdę! to Niebo uczyło tego ludzi, Grekow ich Cerera, pod Krakowem anioł prowadzi pług Adama. Stwórca sam uczył człowieka tej pracy, potęgą której on stał się prawdziwym człowiekiem. Człowiek początkowo wybierał te rodzaje zbóż, których ziarna bez trudu dały się uwarzyć lub sprażyć. Twardsze rozbijał na kamieniu, w stępie lub rozmiękczał w wodzie... gotował kaszę. Oto jest, że tak powiem, przechodnia trzecia epoka kaszy, która jednak musiała trwać dość długi przeciąg czasu. Była to epoka, w której rodzinne związki przy osiedleniu się coraz więcej

zacieśniały się, trzeba było wyrobić jakieś stałe formy i symbole dla nich i wtedy to dogmatyzuje się wszelki rytuał obyczajowo-religijny. Dlatego też nie spotykamy niemal jednej tradycyi rodzinnej, w rytuale której nie grałaby bardzo ważnej roli kasza. Miłośne wróżby odbywają się z kaszą, jaglana kasza rytualna przy weselu na cały świat, na wigilię mamy kutię, przy umarłym stawią kaszę. (§ 138, 197, 232, 333, 346, 354).

§ 361. Od lużnych płaskich kamieni i od stępy człowiek dorobił się żaren, aż ostatecznie osiadł na młynie, zmadrzał – zaprzągł bydle, wiatr lub wodę do kół młyńskich i, zadowolony z siebie, położył się na workach z maka. Otóż i czwarta epoka chleba, w której my żyjemy. Młyn, to pierwsza fabryka, która współzawodniczy z domowym wyrobem żaren, w końcu usuwa takowy zupełnie - jednakże nie z łatwościa, do dziś jeszcze w tylu zapadłych okolicach wiejskich panowanie żaren jest jeszcze niepodzielne. Młyn również jest świadectwem wcale już niepierwotnych stosunków społecznych, młyn nie może istnieć bez okolicy pożadającej lepszego pieczywa. Że zaś z rozwojem stosunków społecznych ginie pierwotna, że tak powiem, bezwiedna poezya, do dziedziny której należy bezwarunkowo wszelka symbolika, wszelki rytuał religijny i obyczajowy, wskutek tego możemy zaledwo tu i ówdzie wskazać na iakiś obyczaj, o którym moglibyśmy stanowczo powiedzieć, iż on był wyrobiony już w ostatniej epoce. Jedną tylko ważną postać z naszych wierzeń ludowych możemy nazwać wyrobem tej epoki. Ta epoka weszła do nas na północy wraz z cywilizacyą chrześcijańską, w niej też postać szatana przetwarza się na dyabła. Potężny "książę ciemny" krakowskiego ludu (Kolberg. VII 5), który jest także twórcą, który nie waha się stanać do walki z Bogiem, który w chwili śmierci Syna Bożego siedzi na krzyżu, by duszę Jego chwycić w swe szpony – ten sam szatan w epoce ostatniej pod wpływem chrześcijaństwa i tego bezmiernego skarbu łask, które z krzyża na ludzkość spłynęły, skarlał i znędzniał na "biedne dyablisko" z kulawą nogą a tak głupie, że nie umie odróżnić kul ołowianych od orzechów a mydła od sera, że nawet stary żołnierz łapie go do worka i trzepie kijem, aż wstyd. Temu to dyabłu wypuszczono w dzierżawę wszystkie rozwalone młyny, gdzie on tabakę miele. Przecież dyabeł nie może mąki mleć, bo to służy ku podtrzymaniu życia człowieka — on przygotawia narkotyk, który w XVI wieku nazywano ogólnie trucizną, co względnie jest prawdą. Oto jest najmłodsza postać z podań ludu dotyczących jego wiary. Formacya jej poczęła się z wejściem chrześcijaństwa do nas skończyła się w XVI w. wraz z wprowadzeniem użycia tytoniu.

§ 362. Oto jest szemat ogólnych zarysów czterech epok ethnograficznych, do których trzeba odnosić wszystkie tradycye ludowe, w obrębie których one wszystkie dadzą się umieścić, lecz jeżeli archeolog powinien być bardzo ostrożnym w swej klasyfikacyi, to ethnolog winien być przy swojej pracy dziesięć razy ostrożniejszym.

KONIEC KSIĘGI PIERWSZEJ.

