

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

# **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych półkach, zanim została troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszłości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

# Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

• Zachowywanie przypisań

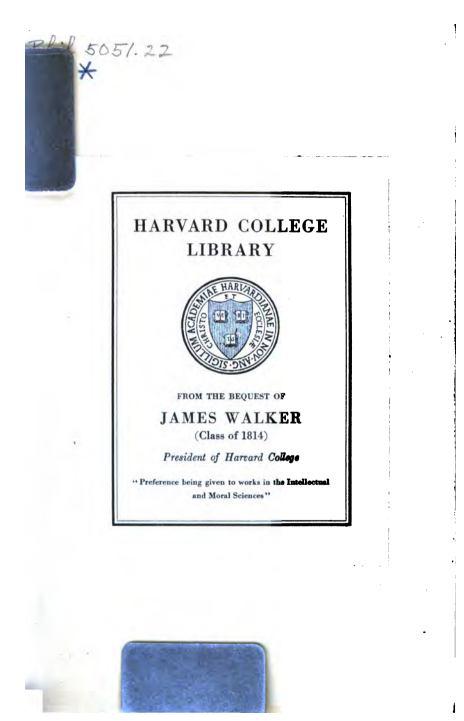
Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.

• Przestrzeganie prawa

W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

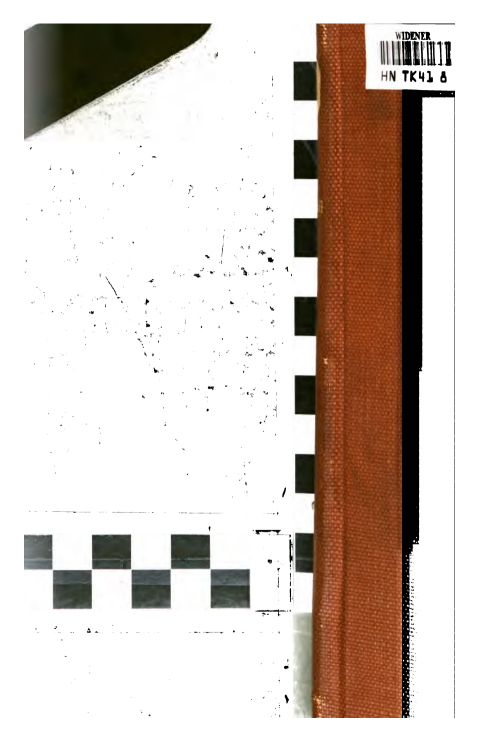
# Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby stały się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Cały tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/



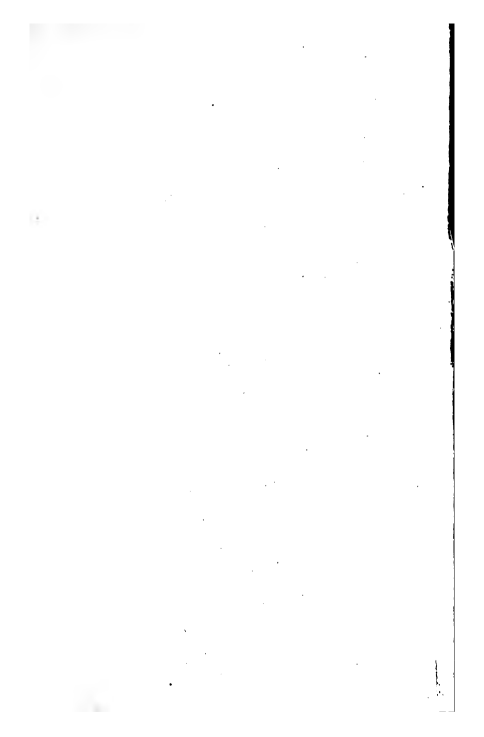
. . . - . . , .







# LOGIKA OGÓLNA.





# LOGIKA OGÓLNA

## CZYLI

# TEORJA POZNANIA I LOGIKA FORMALNA

# OPRACOWAŁ

# WINCENTY LUTOSŁAWSKI AUTOR DZIEŁA: »PLATO'S LOGIC«, LONDON, 1897

NAKŁADEM WSZECHNICY MICKIEWICZA W LONDYNIE 60, BUTTESLAND STR., PITFIELD STR., HOXTON, LONDON, N. SKŁAD GŁÓWNY W KSIĘGARNI G. GEBETHNERA I SP. W KRAKOWIE. 1906.

Cena w opr. 4 k. 50 h.

Thil 5051. 2-2-JUL 24 1 26 LIBRARY Ð

# PRZEDMOWA.

٤.

1

Dzieło to jest pierwszą próbą tego rodzaju objektywnych opracowań całokształtu jakiejś nauki, które stanowią jeden z środków działania Wszechnicy Mickiewicza w Londynie. Chodziło tu o to, aby uprzystępnić młodzieży polskiej najlepszą i najgłębszą wiedzę, którą możemy zdobyć jedynie w najbogatszem ognisku wiedzy wszechludzkiej. Pisząc z całem doświadczeniem naukowem, jakie daje stałe korzystanie z biblioteki British Museum i innych zbiorów obecnej stolicy ziemi, jednak unikamy roztaczania erudycji niepotrzebnej.

W wielu podręcznikach Logiki dużo miejsca zajmuje krytyka tego, co różni ludzie w różnych czasach o logicznych zagadnieniach myśleli — zmartwychwstają dawne spory nominalistów i realistów, dogmatyków i sceptyków itp., nawet w krótkim szkolnym podręczniku, jak np. Logika Nuckowskiego. Tutaj staraliśmy się całą uwagę czytelnika skupić na to, co jest rzeczywistą prawdą logiczną wszędzie, zawsze i po wszystkie czasy, niezależnie od osobistych mniemań i przemijających kierunków. Historja jakiejkolwiek nauki może zajmować istotnie tylko tych, co już z prawdami tej nauki są oswojeni.

Do logiki panuje u nas wielkie uprzedzenie, więc trzeba najprzód dać to, co stanowi samą logikę, nie zrażając nieprzygotowanego czytelnika sprawozdaniami z minionych różnic zdań między dawnymi logikami. U nas

#### Przedmowa: warunki pisania dzieła

przeważa wyobrażenie, że logicznem jest to, co się komu podoba, i dla tego im mniej kto jest wyćwiczony w objektywnej logice, tem hojniej szafuje zarzutem nielogiczności wobec tych, co znaczną część życia na studjach logicznych strawili, wcale nie zastanawiajac się nad tem, że nie ma prawa ni kompetencji sądu. Nawet najlepsze na polu ogólnej logiki dzieło Biegańskiego, zdradza miejscami brak praktycznego wyćwiczenia w logice formalnej.

Całokształt logiki, z wkluczeniem metodologji szczegółowej, teorji prawdopodobieństwa przyrodniczego i historycznego, klasyfikacji wiedzy i organizacji pracy naukowej - wykładałem dwa razy w kazańskim Uniwersytecie w latach 1890 - 1893. Od tego czasu dużo pracowałem nad Logika, pisząc dzieła o Logice Platona\* i prowadząc ćwiczenia logiczne na Wszechnicy Jagiellońskiej i w wielu innych miejscach, gdziekolwiek byłem otoczony uczniami. Sądzę przeto, że jestem do wykładu Logiki przygotowany, jak mało kto u nas. Ale warunki pisania tego dzieła nie sprzyjały jego doskonałości. Odrywany zadaniami praktycznej organizacji wychowania narodowego, często zmieniałem miejsce pobytu i przerywałem rozpoczętą pracę, wracając do niej w innych warunkach. Do logiki potrzeba spokoju, ciągłości myśli i stałości zewnętrznych warunków bytu, a tego w Polsce brak. Nadto okoliczności tak się złożyły, że to dzieło nie mogło być w całości składane przez jednego zecera, jak wszystkie moje dotychczasowe dzieła polskie. --Korekty wysyłane do Londynu, Kossowa, Dalmacji, wymagały dużo czasu, a nie mogły osiągnąć w zupelności tej wysokiej poprawności typograficznej, która była prze-

<sup>\*</sup> On the origin and Growth of Plato's Logic, London, Longmans, 1897, new issue, 1905 price six shillings.

zemnie dotąd przestrzegana we wszystkich moich publikacjach. Jest to usterką niezmiernie ważną w dziele o Logice. Ale gdy dzieło jest elementarnem, jak obecne, inteligentny czytelnik nieliczne błędy z łatwością poprawi, nawet jeśli nie są wymienione w dołączonym ich wykazie.

Logika ogólna stanowi dopiero pierwszą część całokształtu Logiki. Nie chciałem jednak tomu tego tytułować pierwszym, bo smutne mamy w naszej literaturze przypierwszych tomów, po których dalsze nie nastąpiły dosyć wspomnieć o nieocenionej logice Pijara Dowgirda, której pierwszy tom wyszedł w Połocku w 1828 r. i o pierwszym tomie logiki Struwego. wydanym w 1870 r.

Ale zamierzam, gdy nastaną czasy spokojniejsze i mniej odrywające każdego Polaka od zajęć teoretycznych, opracować Metodologję szczegółową w podobny sposób, jak tutaj jest przedstawiona Logika ogólna, i drukować ją w korzystniejszych warunkach, niż mogłem drukować dzieło niniejsze.

Zakres tego tomu odpowiada zakresowi Logiki ogólnej Biegańskiego, za wyjątkiem teorji indukcji, którą on włączył do swego dzieła wedle obyczaju wielu logików niemieckich — ja zaś, idąc za wzorem Anglików, zaliczam do metodologji. Wszystkich czytelników moich zachęcam bardzo, by poznali dzieło Biegańskiego, które zdradza szczere i głębokie zajęcie nauką logiczną, ale cierpi głównie na braku znajomości angielskiej literatury i praktyki syllogistycznej.

Wypadki, które mnie zmusiły dosyć nagle do porzucenia spokojnego zacisza w Dalmacji, spowodowały też, że przy pospiesznem wykończeniu tego tomu dodać mogłem zaledwie nieliczne zadania logiczne. Nadeszła "chwila osobliwa", w której trudno zajmować się Polakowi logiką lub jakąkolwiek inną nauką teoretyczną. Wolę najmniejszą bezimienną usługą przyczynić się do praktycznego zwycięstwa mego narodu, do zmiany na całe pokolenia warunków jego bytu, niż wydać najlepsze dzieło naukowe.

Czytelników usilnie proszę o to, by każdy posłał mi choć kartkę pocztową, wskazującą usterki, błędy i niejasności, a szczególnie wady stylu, jakie w mem dziele spostrzeże.

Kartki takie powinny być adresowane do Wszechnicy Mickiewicza w Londynie: Polish Students Home, 60, Buttesland Str., Pitfield Str., Hoxton, London N. England, a dojdą rąk moich wcześniej czy później, gdziekolwiek bym się znajdował. Pod tym adresem proszę też, aby się zgłaszali ci, co chcą pracować naukowo dla celów Wszechnicy Mickiewicza w Londynie — znajdą tam braterską pomoc i ułatwienie najtańszego utrzymania w najdroższem mieście na ziemi. Dołączone na końcu dzieła sprawozdanie Wszechnicy Mickiewicza objaśnia, na czem cele nasze polegają i jak mało dotąd zdołaliśmy na tej drodze dokonać.

Casa di Trani, Topla, Castelnuovo, Bocche di Cattaro Dalmazia 15-go Listopada 1905-go r.

W. Lutosławski.

# TREŚĆ.

# I. STOSUNEK LOGIKI DO PSYCHOLOGJI I META-FIZYKI FIZYKI str. 1-26 1. Ogólne uwagi o nauczaniu logiki str. 1-3

Granice nauk filozoficznych nie określone. — Porównanie 1 z pograniczem botaniki i zoologji — nawet botanik zyskuje na ogólniejszej wiedzy biologicznej — logik koniecznie powinien być metafizykiem i psychologiem | — zaczynać można propedeutykę od lo- 2 giki lub psychologji, równocześnie uwzględniając obie i metafizykę wykłady i podręczniki nie wystarczają — ćwiczenia potrzebne pod kierunkiem biegłego djalektyka, pedagogicznie uzdolnionego — porównanie z algebrą: reguły trzeba umieć stosować — zasługi Trendelenburg'a i Stanley Jevons'a — dlaczego mało ludzi logicznie wyćwiczonych — wykształcenie matematyczne ćwiczy logicznie — ale matematyka nie zastąpi logiki | — potrzeba znacznych rozmiarów 3 kursu logiki — nie konieczna systematyczność przedwczesna — wartość logicznej gawędy, która budzi zajęcie — nie dogmaty logiczne potrzebne, lecz pobudka do myślenia.

#### 2. Psychologia i logika – stosunek ich wzajemny str. 3–7

Przedmiot psychologji — co jest psychem — doświadczenie we- 3 wnętrzne — wszystkie zjawiska, a nawet czas i przestrzeń, są w nas ale w elementarnym wykładzie wolno się trzymać naiwnego obje-4 ktywizmu — nawet filozofowie w praktycznem życiu traktują świat zewnętrzny, jakby istniał rzeczywiście — choć wiedzą, że jest inaczej — trzy gatunki psychemów wewnętrznych — psychologja bada empiryczne istnienie myśli, nie cel i znaczenie myślenia — logikowi chodzi o stosunek myśli do prawdy — przykład kupca, jako przedmiotu psychologicznej obserwacji — odróżnienie logiki i psycho-5 logji w działalności filozofa jest abstrakcją — porównanie logicznej wartości myśli kupca, przyrodnika, historyka — doniosłość prawdopodobieństwi i oznaczenie ich stopni — zainteresowanie logiczne tem większe, im trudniejsze zdobycie prawdy lub oznaczenie prawdopodobieństwa w jakiej dziedzinie, — stosunek danych obserwacji do 6 wniosków — przykłady marynarza, chemika, lekarza, adwokata,

i

rolnika, którzy stosują reguły logiczne i dostarczają materjału dla logicznych teorji — poszukiwanie prawdy wprowadza pierwiastek logiczny do naszych dążeń — badanie myśli bez względu na prawdę należy do psychologji — porównanie stosunku logiki i psychologji do stosunku fizyki i fizjologji — analogja między fizjologją 7 i logiką.

## 3. Prawda formalna i materjalna . . . . . . . str. 7-9

Co to jest prawda? — odpowiedź metafizyka Piłatowi \* — niech 7 wstąpi do Akademji — odpowiedź dziecka — prawda formalna i konsekwencja logiczna — racja bytu logiki formalnej — Kant jej obrońca — nie osiągnął celu — następcy Platona — najsilniejsza pragnienie ludzkie — formalna poprawność środek nie cel – zadroże pratafizyki.

#### 4 Rozwój badań metafizycznych . . . . . . . str. 9–17

Usilowania filozofów i sąd profanów o nich — pozorna niezgodność — szczeble rozwoju — zmiany znaczenia wyrazów — osta- 10 teczne rozwiązanie głównych zagadnień metafizyki - prawdy jednomyślnie przez znawców uznane - co jest rzeczywistość? - Udpowiedź jońskich myślicieli: Thales, Anaximander, Anaximenes - jedność Bytu – pojęcie pierwiastku – woda jako pierwszy pier- 11 wiastek - logiczne rozumowanie Thalesa - prawdopodobieństwo jego wniosku – wyjaśnienie możliwości poznania – jedność podmiotu i przedmiotu | – poznaj samego siebie! Związek metafizy- 12 cznej hypotezy i logicznej metody – Anaximander i Anaximenes wode zamieniają na powietrze i ogień – teorja poznania Demokryta -atomy — analogja ruchów zewnetrznych i wewnetrznych — nie- 13 zmienność materjalizmu od Demokryta do Häckla, Moleschotta, Büchnera i Vogta - ich blad - Platon i Kant udowodnili czczość materjalizmu — wyznanie Dubois Reymond: ignorabimus — twierdzenie metafizyków: scimus infallibiliter-Witalizm Gustawa Bunge różnice duchowe nie odpowiadają cielesnym – zwierzęta nie mó- 14 wią – dziecko zaczynające mówić wyższe duchem niż najmędrsza małpa – zasługa Demokryta w teorji poznania – logiczna możliwość zdobycia prawdy - materjaliści i idealiści \*\* - atomy lub idee --Platon i Arystotoles – Hegel – głębsze umysły wśród idealistów 15 niż wśród materjalistów – wpływ idealizmu na życie społeczne. wychowanie, politykę, nauki społeczne – ujarzmienie jaźni przez

<sup>\*</sup> Przez pomyłkę w tekscie mowa o Herodzie zamiast o Piłacie.

<sup>\*\*</sup> W uzupełnioniu tekstu należy zaznaczyć, że niepospolicie jasne i głębokie dzieło pod tytułem «Wykład przyrodzonych myślenia prawideł, czyli Logika teoretyczna i praktyczna przez X. Anioła Dowgirda. Zgromadzenia XX. Pijarów, w Połocku, w drukarni XX. Pijarów, roku 1828\* (in 4-o, str. XL/VIII + 480 + 26 nienumerowanych) zawiera obszerną krytykę idealizmu oraz sceptycyzmu i dziś jeszcze godne jest czytanie więcej może niż jakiekolwiek inne dzieło o Logice w polskiej litoraturze. Dziwna rzecz, że tak cenna i sumienna praca nie docze kała się przedruku. Nie odpowiedni czas dla wydawania dzieł logicznych był przed rewolucja. Oby Pijarzy, gdy odżyją w Polsce, nie zapomnieli o Dowgirdzie, i wznieśli mu pomnik należny, wydając jego dzieło, równie doniosłe dla Logiki jak pisma obu Śniadeckich, a o wiele jaśniejsze, niż Myślini Trentowskiego.

idee — przecenianie idei — upośledzenie jaźni — ostateczny cel nie triumf ideł, | lecz szczęśliwość wiekuista jaźni — Hegel doprowa- 16 dził idealizm ad absurdum — prawda idealistyczna i doświadczenie zmysłów — nie odgadujemy zjawisk bez obserwacji — logika Hegla — co mują wspólnego idealiści z materjalistami – Panteizm od Parmenidesa do | Spinozy i Kenana. 17

#### 

Czwarty światopogląd, wyrażony przez Platona w Parmenidesie 17 i odrzucony - rozmaite nazwy : monadologja, indywidualizm, spirytualizm, eleuteryzm | - istnienie jaźni, stworzenie czasu i przestrzeni - 18 Eleuteryzm wśród uczni Chrystusa -- doniosłość indywidualnej duszy w Chrześcijaństwie - wieczne potępienie jako dowód wszechmocy jaźni – Improwizacja Mickiewicza – dawni Bogowie ludzi gwałcili — Bóg Chrześcijan szanuje wolność — Kartezjusz jednostce 19 mało zostawił swobody - Leibniz (Lubieniecz) stworzył metode badania różnie nieskończonych - rachunek infinitezymalny wpłynął na metafizykę - scałkowanie psychemów jaźni w granicach każdego wcielenia stanowi jedną osobistość – równouprawnienie zwierząt, roślin, | kryształów, atomów – monady na podobieństwo 20 jaźni - różnica między atomem a monada - eleuteryzm nie obala dawniej nabytych pewników, lecz je uzupelnia - wewnetrzna świadomość lepiej znana niż ruchy zewnętrzne | - materjaliści. idea- 21 liści, pantejści szukali prawdy na zewnątrz – eleuteryzm bada wnetrze jaźni: w jej samouświadomieniu widzi podstawe dla wyjaśnienia wszelkiego istnienia - co jest prawda? - odpowiedź eleuterysty.

#### 6. Harmonja przedustanowiona . . . . . . . str. 21–24

Wpływ wzajemny monad Leibniz uznaje za złudzenie – jego 21 tłómaczenie działania | – wszelkie działanie tylko w świadomości – 22 a właściwie w Bogu. – Monady bez okien – nieprawdopodobieństwo tego poglądu – działanie Boga jednoczesne na wszystkich ludzi trudniej pojąć niż działanie każdego człowieka na najbliższych – uproszczenie pojęcia przyczynowości kosztem prawdy powszechnie świadomej – centralizacja siły cechuje umysł w matematyce wy- 23 ćwiczony. szukający uproszczenia formuł – zastosowanie zasady harmonji – działania wzajemne istnieją, choć mogą być czasem w rachunku pomijane – stały wynik teorji Leibniz'a.

#### 7. Wzajemne działanie jaźni . . . . . . . . . str. 24 – 26

Jeśli chodzi o pojęcie rzeczywistości, trzeba badać i drugorzę- 24 dne działania — nie wystarcza uproszczenie formuł — trzeba prawdy bezwzględnej — działanie jest cechą istotną monad — żadna nie istnieje bez działania, bo przestałaby być podobną do Boga przeświadczenie intuicyjne o wzajemnem działaniu — doświadczamy działania monad równorzędnych najczęściej | -- to nas prowadzi 2 dopiero do pojęcia Boga — wchodząc na wyższy szczebel nie usu-

XI

wajmy uższych — wyłączność wielkich myślicieli, gdy odkryj nowy pierwiastek — porównanie Platona z Leibniz'em: jeden wszyst ko przez idee, drugi przez Boga wszystko tłomaczy — wierzym we wzajemne działania | — rzeczywistość uczuć spostrzeganyc u bliższych — Epigon Leibniz'a: Renotwier — cztery światopoglądyścisły związek logiki z metafizyką w eleuteryzmie.

# II. PRZEDMIOTOWOŚĆ WRAŻEŃ I POJĘC . . str. 27-

#### 1. Ruch w czasie i przestrzeni . . . . . . . str. 27-

Odróżniamy siebie od zewnętrznych przedmiotów, a jednak pojęcie przedmiotów zależy od urządzenia naszych zmysłć nia fizyczne znoszą, objektywność barw i dźwięków – erec widzialne? – nie ma przestuzeni ni czasu bez ruchu, choćby linji matematycznej lub pomyślanego wahadła – wszystko co jest w przestrzeni jest w czasie i odwrotnie co do ciał fizycznych – ale istnieją inne rzeczy, które są w czasie tylko, nie w przestrzeni – czas ani przestrzeń nie istnieją po za przedmiotami.

#### 

Objektywność uczuć lub idei nie mniejsza od objektywności ciał - co stanowi objektywność? - halucynacje? - pomięszanie zmysłów | -- świadectwo zmysłów jednostki nie jest bezwzględnie wiarogodne, póki nie będzie potwierdzone przez inne jednostki podobną objektywność mają przedmioty rozumu - np. pojęcie równości – nie ma joj w świecie zewnetrznym – ale o nierówności przedmiotów wiemy tylko ztad, że pojmujemy rozumem równość -co znaczy przybliżona równość dwóch liści? – wyobrażenia mogą być równe bez równości wrażeń | – nierówność sprawdzona miara istnieje też we wrażeniach - pojęcie równości nie pochodzi od przedmiotów zewnetrznych - jak się mogą zmienić dwa nierówne wrażenia na dwa równe wyobrażenia? - wniosek o istnieniu przedmiotów niematerjalnych, idei rozumu | - Idee spostrzegane jednakowo przez wielu - rozmaitość wyrazów użytych dla ich określenia wcale nie zmienia tożsamości pojęć – kto idei objektywnej nie pojmuje, ten ma pomieszanie umysłu, podobnie jak ten co nie widzi przedmiotu materjalnego takim jak inni, ma pomieszanie zmysłówobjektywność idei nie mniejsza niż objektywność rzeczy.

#### 3. Porównanie objektywności rzeczy i idei . . str. 32-

Wiara w stoły i stołowe nogi – argument pięści – stoły zjawiają się też w halucynacjach – idea równości jasna dla rozumu – trudniej ją unicestwić nawet dla warjata niż unicestwić stół istniejący lub stworzyć nieistniejący – sen i jawa – jak je odróżnić?objektywność przedmiotów zależy od ich jednakowego działania na kilka osób – taką samą objektywność miewają idee – objekty wność idei umożliwia ich naukowe badanie – działanie idei porópane z działaniem rzeczy fizyczuych — analogja z prądem elekomagnesu – wzmaganie się objektywności — porównanie drzewa ideą abstynencji — podubieństwo ślepoty umysłowej do ślepoty tycznej — zkąd powstaje pozór mniejszej objektywności idei askiniowcy umysłowi — ówiczyli pamięć nie rozum, wieszczów nie 35 zytali, oślepli duchowo — wyćwiczony djalektyk jaśniej widzi idee uż przedmioty materjalne — pewniejszy swego wiekuistego żywota iż jutrzejszego wschodu słońca — inne warunki ćwiczenia zmysłów aiż umysłu — dlaczego ludzie dotąd trudno się godzą co do idei indywidnalna rozmaitość wrażeń — równanie osobiste astronomów 36 wzrost zakresu objektywności przez ówiczenia — bezpośrednie wrażenie jeszcze nie stanowi o istnieniu przedmiotu — obłędy zmysłów lub rozumu.

#### 

Idealiści uznają tylko przedmiotowość idei, nawet osobistość wydaje się im ideą — dążenia osobistości u nich zależne od idei — 36 państwo ważniejsze niż obywatel — Rzeczpospolita Platona — materjalizm zaprzecza objektywność idei i jaźni — dopiero eleuteryzm uznaje równą objektywność rzeczy i idei w jaźni — obie zależą od 38 jaźni – grupy osób wzajemnie wzmacniających pewność swych wraźch lub idei, a zarzucających innym ślepotę fizyczną lub umysłową – źródło pojęcia działania.

#### 5 Przykład psa i zająca, lub dwóch kul . . . . str. 38-42

Co widze gdy przedemną pies goni zająca? — tylko barwy działania w ruchu nie widzę | — wspominam własne ruchy — wyo- 38 brażam sobie dwie osoby na wzór własnej jaźni — psa nie można 39 widzieć — pies jest pojęciem oderwanem — ile wrażeń jeden pies daje? — pies jest nieuchwytną przyczyną miljonów wrażeń - skąd wiemy o jednej ich przyczynie? — Pierwszy pies poznany — tożsamość p×a i kota | — mowa dzieci — pojęcie przyczyny potrzebne, 40 aby sobie wyobrazić, że -ię widzi psa — fotografje błyskawiczne — Burek i Kruczek—nie ma dwóch psów ani dwóch listków równych jedność pojęcia z rozmaitości wrażeń | — sprawdzanie pojęć — skąd 41 wiem, że pies pragnie schwytać zająca — czy wóz goni konie, czy one go ciągną? — następstwo nie jest przyczynowością — porównanie psa i zejąca z człowiekiem — nawet kula uderzająca wy- 42 wołuje podobne wspomnienia własnych działań — nikt nie widział bilardowej kuli uderzającej drugą.

#### 

Nigdy nie widzimy ruchu, nie słyszymy głosu — bez jaźni wyo-43 brażających nie byłoby wyobrażenia świata zewnętrznego — piasek na dnie morza | — rzeczywistość inna niż wrażenie -- wyobrażenia 44 przyrodników inne niż wyobrażenia powszechne — czy pojęcie ato-

mu zależy od umysłu jak barwy od zmysłów? - kot goniacy mys czem jest? | - wysiłek Kanta by udowodnić subjektywność czast i przestrzeni – nie unicestwił materjalizmu – nawet św. Augustyr nie mógł długo pojać niematerjalnej substancji - jeszcze dziś tacy ludzie się rodzą jak Häckel – jednak pojęcie subjektywności idei się rozpowszechnia | - Platon je przedstawił w Teetecie i Parmenidzie — Każde wyobrażenie nawet wspólne wielą jaźniom istnieje tylko w tych jaźniach i nie powinno być utożsamione z przedmiotem, który je wywoła ?-światy numenów i fenomenów -- materjalny świat tylko w wyobraźni – kto kota goniącego mysz najlepiej zrozumie? – ten kto doznał ich uczuć – wyobrażenia sa narzedziami jaźni – . . ... źnie moga mieć inne narzędzia | - rozwój pojęć czasu i ;... ni – unicestwienie czasu – jasnowidzenia przyszłości · . t . . . metrja - przestrzeń i czas nie poza nami lecz w nas: istnieją tylko idealnie - rzecz trudna do pojęcia - czem jestem ja? - czy mam swatpić o mojem istnieniu?

# III. JAŹŃ A OSOBOWOŚĆ . . . . . . . . . . . str. 50-

#### 

Objektywność materjalnych przedmiotów zależy od zmysłów i umysłu tych podmiotów, które zgodnością swą jaki przedmiot stwarzają - objektywny dla ludzi świat nie jest bezwzględnie rzeczywistym -- czy podmiot ma wiekszą rzeczywistość, niż rzeczy materjalne lub idee które stwarza? | - Kant nie odnajduje nic pewnego 5 w osobistości ludzkiej - sadzi że jego własne istnienie udowodnionem być nie może - nie odróżnia jaźni od osobistości - ale coraz to wiecej jaźni dokonywa samostworzenia, uznając własne bezwzględne istnienie — z pewności mego istnienia płyną przypuszczenia o istnieniu innych przedmiotów, ciał lub idei – trzeba odróżnić jaźń od ciała | – osobistość jest wcieleniem jaźni – jaźń jest rzeczy wi- 54 stościa, która wyobrażeniu osobistości odpowiada - różnica miedzy mojem ciałem a innemi ciałami - każdy ruch mego ciała znam podwójnie, jako ruch zewnętrźny ciała i jako akt świadomości --świadomość jedyny przykład rzeczywistego istnienia | – wysiłek 5 i skutek wzajemnie się objaśniają – wola istotą jaźni – jaźń niematerjalna powoduje materjalne wyobrażenie ciała - każda osobistość jest dla siebie samej niematerjalną istota - jaźń i dusza wiedząc o własnej jaźni domyślamy się jaźni innych. 54

#### 2. Nie wszystko co mi przypisują jest mojem . . str. 54–56

Świadectwo Mickiewicza o natchnieniu — niepoczytalność ruchy automatyczne | — czynności wewnętrznych organów — opę- 55 tanie — rozdwojenie osobistości — roztargnienie — odróżnienie czynów jaźni od ruchów osobistości | — nieświadomy psychizm — na 56 osobistość składa się wiele jaźni.

#### 

Materjalne wyobrażenia duszy — usiłowania by wyobrazić so- 56 bie niematerjalną duszę płonne — niedostateczność ujemnych określeń – dusza jest nigdzie — wyobrażenia tyczą się rzeczy materjalnych, duszę poznajemy przez świadomość — ciało jest wyobra- 57 żeniem jaźni — dusza jest jaźnią wcieloną.

Zasadniczej hypotezy eleuteryzmu dowieść nie można, podobnie 57 jak i prawa ciężenia powszechnego dowieść nie możemy – jaźnie innych ludzi poznajemy przez objawy ich osobistości i – metoda 58 hadania : równoległość własnej jaźni i osobistości - różnice miedsy osobistościami - rozmaity zakres wpływu - zasadnicze podobieństwo jaźni - uczucia więcej indywidualne niż wyobrażenia rzeczy materjalnych – uczucia trzeba odczuć – zaprzeczenie od-59 czucia czyli telepatji przez ludzi, przywykłych do badania zmysłami - miłość ułatwia odczucie - wahania zdolności odczucia - 60 jaźnie zamknięte lub nadwrażliwe - literatura romantyczna XIX-go wieku pełna odczuć -- intensywność odczuwania zakłóca równowage zmysłów lub umysłu - ofiary postępu psychicznych uzdolnień-zwyciestwo telepatji | - jaźnie wyższe i niższe od ludzkiej - jaźnie zwie- 61 rząt i roślin - miłośnicy zwierząt nie wątpią o ich jaźniach szersze pojęcie monady - jaźnie pomocnicze osobistości ludzkiej - 62 załatwiają sprawy nieświadome - przykłady zaniku świadomości - 63 ludzie żyjący życiem instytucji do których należą – dusze pomocnicze żyjące życiem jaźni naczelnej - monady organizujące kryształy – atomy chemiczne – stałość ich przywiązań | – byt we- 64 wnetrzny atomów - szczeble świadomości - atom po długiem doświadczeniu chemicznem wznosi się ku bytowi komórki organicznej, ożywiając różne organizmy - epoki w życiu monady - powolne znikanie świata materjalnego mniej rozwiniętych monad, usuwajacych 64 się przez wewnetrzny rozwój z pola spostrzegalności zmysłowej.

Nadludzkie jaźnie poznajemy przez natchnienia — ciągłe bez-65 pośrednie działanie Chrystusa na wierzących — kto jest kompetentnym sędzią takich odczuć? — Wiarogodność świadków religji — Święci Kościoła | — kto wiarogodniejszy, Vincent de Paul czy Vol-66 taire?—Polscy świadkowie: Kościuszko, Mickiewicz, Słowacki, Krasiński, Towiański, Cieszkowski — działanie jaźni wyższych w sztuce — odgraniczenie natchnienia od twórczości — twórczość własna jaźni konieczna.

#### 6. Związki jaźni i osobistości . . . . . . . . str. 66-70

Zakony, bractwa, partje — analogja między organizmem a spo- 66 łeczeństwem — związek Sprawy — czem się różni od zakonów 67 wiele jaźni wyższych i niższych wspiera każdą duszę — jest to ważne dla pojęcia źródeł prawdy | — jaźń najwyższa — na czem wyż- 68 szość polega? — hierarchja dusz — granic; wpływu jaźni wyższych na niż-ze | — granica ośobista największych wytężeń ciała lub ducha — próby wytrzymałości wielce od jaźni zależą — choroby działanie w górę — spowiedź Mickiewicza — wyższa jaźń przyjmuje działania niższych i przerabia je w sobie — Duch św. od Ojca i Sy- 70 na pochodzi — idealny papież Słowackiego — granice wzajemnego działania jaźni — szcseble rozwoju i potęgi.

#### 7. Osobowość jako władza jaźni . . . . . . . str. 71-76

Jaźń stwarza osobistość i tem okazuje swą osobowość -lenie jaźni – samobójstwo – różnica poglądów na nie między dnimi a zachodnimi narodami - dobrowolność ofiary jak. składa przez swe wcielenie - tajemnica wcielenia Chrystusowegopamietajmy o śmierci i łatwości wyzwolenia z ciała-doczesność --72 sen stwarza nowe jeszcze więcej znikome osobistości niż ta. którą stwarza wcielenie – zawsze pozostaję soba | – jedna osobistość 73 rozklada się na wiele osób - przykład wielostronności Mickiewicza związek tych osób będących wcieleniami jednej osobistości nie ko- 74 nieczny - przykłady impersonacji - osobistość poznajemy w stworzonych przez nią osobach — każda osoba wiecej jednolita niż oso- 75 bistość, wyraźniej uwydatnia osobowość jaźni --- role aktora --- inkarnacje pojmujemy przez analogję impersonacji - rozdwojenie osobistości niesłusznie tak nazwane - F. H. Myers. 76

#### 8. Osoby zbiorowe czyli społeczne lub polityczne str. 76-83

Jaźnie ludzkie tworzą zakony, bractwa, towarzystwa, sprawy- 76 podobne do indywidualnych osób -- wyobrażenie osoby zawodowej laczy czynności sobie pokrewne jednej osobistości, zaś wyobrażenie osoby zbiorowej łączy w jedna całość szeregi czynności różnych osobistości, o ile mają cel wspólny - znaczenie ustaw - intensywność ruchu i konsekwencja formalna dažeń wzajemnie sie wykluczają --maximum inercji ma państwo, największy ruch związki sprawy, kie- 77 rowane natchnieniem - w nich rozum ludzki konsekwencji często nie dostrzega - wzór Sprawy, Kościół powszechny, połaczył w sobie ostateczności - wpływ osób zbiorowych na jednostki - jaźnie pochłaniane przez instytucje takie jak np. moskiewska, pruska lub austrjacka biurokracja - alternatywa jaźni: bezwzgledna ofiara lub bezwzględne wyzwolenie - współrzędny rozwój zawiłości form i wolności jaźni – ideał nieomylnego Kościoła: Papież na czele 78 królów wybieranych przez narody na wzór polskiej wolnej jednomyślnej elekcji - pochód jaźni ku jedności w Bogu - coraz rzadsze veto – przykład monarchji dziedzicznej: co ja usprawiedliwia? przejście od form niższych do wyższych wzmaga przewagę ducha- 79 porównanie prezydenta Szwajcarji z carem - wiara jaźni stwarza moc instytucji - wiara w carat nie tylko u jego zwolenników podział osób zbiorowych na polityczne i społeczne -- zależność po-

- -----

\_\_\_\_

litycznych organizacji od miejsca — ideał świętej anarchji Słowa- 80 ckiego — potrzeba rządu wynika ze złych skłonności jednostek analogja ciał politycznych z ciałem ludzkiem | — klasyfikacja form 81 państwowych — podział osób zbiorowych społecznych — zależność od ustawy lub od wodza — zakony — ich rozmaite odmiany — rezuły różnią się od ustaw wolność w zakonie na czem polega — 82 ideał Sprawy w konfederacjach — Towiański rozwinął pojęcie Sprawy — uczestnicy Sprawy stracili na sławie, urośli na duchu — Sprawa Boża podniosła ducha narodu, co ważniejsze niż najwięk-ze oso-83 bistości — związek sprawy wzmaga działanie jaźni — wpływ, któy czyni ludzi bespośrednio mędrszymi i lepszymi donioślejszy niż iteratura — kto nie służył sprawie ten jej nie zna.

#### 3. Stosunek jaźni do osobistości . . . . . . . str. 83 89

Przegląd gatunków osób zbiorowych ułatwia pojęcie istoty oso-.83 powości zastosowanie tego pojecia do zrozumienia wcielenia jaźni w osobistość – oraz uosobienia (impersonacji) osobistości w osobach sawodowych - znaczenie sztuki teatralnej - aktor wychodzi 84 siebie i wyprowadza widza-zagadnienie jaźni | - czem jest czy- 85 sta jaźń? – nie ma w niej chorób ani zmęczenia, fizycznego bolu ai cielesnej rozkoszy – pamięta wszystko lub zapamiętale skupia się w wiekuistej teraźniejszości – wyzwala się z czasu – porównanie faz jaźni z biciem serca – wolna, wszechmocna, nieśmiertelna, 86 kochająca, słoneczna – akt wszechmocnej woli to nie zachcianka. ai pożądanie, lecz czyn twórczy - Noneczność zachwyconej jaźni wiekuistość przyjaźni – miłość rewelatorka – nie pojmie tego kto 87 ale przeżył – jażń czy jest pratomem? tylko niższe monady można wyobrażać w przestrzeni – wyższe wychodzą z niej, pochłaniając 88 czas i przestrzeń - atomy tłomaczą zjawiska fizyczne i chemiczne, <sup>nie</sup> duchowe rzeczywistości — porównanie wolności jaźni z szybkoicią molekuł gazu | – wyjaśnienie statystyki – jaźń jest kluczem 89 lo zrozumienia bytu — lepiej ją uświadamiamy sobie we śnie niż na jawie, lepiej w życiu wiecznem niż doczesnem.

Nadzwyczajne doświadczenia jaźni: jasnowidzenie, ekstaza | — im- 89 prowizacje Mickiewicza — potęga jaźni czystej gdy się ujawni bu- 90 łai wiarę wyznawców, która znów oddziaływa na wzmożenie sił obawicieli — ciągłą pracą każdy może przygotować takie chwile roztwitu — zawsze jaźń ma prawo postawić swoje v et o wbrew ciału światu — droga krzyżowa jaźni prowadzi na szczyty — jaźń wytwolona wyzwala i jednoczy inne | — ilość czynów wolnych wzra-91 ta — coraz więcej niewolników się wyzwala (szczególniej przez tbstynencję). — Twórczość nie może być zładzeniem, ani wszechnoc, wznawianie postanowień budzi niezłomną wolę — brak wiary, ładziei, miłości, zaślepia i cofa — sumienie prowadzi — twórcza tostęga jaźni przezwycięża materjalne przeszkody — prawdy najwyższe trzeba zdobyć własnym wysiłkiem, a wykład może tylko 92

b

myśl pobudzić -- dwa typy ludzi -- doczesnicy i nieboszczycy trzeba rozwijać życie wewnetrzne przez stosunki ze światem wyższym - znaczenie logiczne modlitwy - modlitwa ludzi marnych w biedzie – dziekczynna szlachetniejszych jaźni – bezustanna modlitwa wśród czynności zewnętrznych \* - modlitwa za dusze kochane - proces wszechświatowego istnienia - logiczna myśl przenikająca rzeczywistość – myśl wyćwiczona skierowana na wewnatrz-powierzchowna zaś na zewnątrz - ćwiczenia logiczne - szukanie jaźni po za osobistościami – badanie snów i marzeń – ocena form przyjętych | -- mgławice możliwości -- trzeba myśleć więcej niż mówimy - warunki rozwoju logicznego - mowa jest czynem oso. bistości, myśl jaźni - rozpatrywanie czystej jażni potrzebne dla postępu w logice – wytłomaczenie znaczenia powyższego rozdziału w logice - ksiażka żadna wiele dać nie może na polu wyćwiczenia logicznego – czytelnik musi sam myśleć, aby zostać logikiem – powszechne zaniedbanie logiki przynagliło autora do tego popularnego a bynajmniej nie wyczerpującego wykładu – pojęcie jaźni konieczne w logice – książka może tylko pobudzić do ćwiczeń – zachecenie do studiów nad logika formalną.

## IV. PRAWA MYŚLENIA

## 1. Charakterystyka praw przyrody w porównaniu z prawami logiki str. 96–10

str. 96-12

Zasadnicze podobieństwo jaźni umożliwia istnienie prawideł — 9 największe podobieństwo między jaźniami rozumującemi | — prawda 9 wynika ze zgodności wyobrażeń dwóch jaźni — każda jaźń ma prawo zaprzeczać prawdę niezgodną z jej wyobrażeniami — przejście od subjektywnych mniemań do wiedzy objektywnej — znaczenie wyrazu: prawo — prawa przyrody | — prawa moralne — jakie są 90 prawa logiczne? | — podobne raczej do praw etycznych — różnica 99 między prawami przyrody, a prawami logiki lub etyki polega na różniczy potęgi atomu i jaźni | — jednostajność w świecie moralnym inna 100 niż w świecie fizycznym — w jakim sensie prawa myśli mogą być powszechne? — trzeba pojęcie myśli ściślej ograniczyć.

#### 

Każde pojęcie zgodne z sobą — prostota pewnika tego nie po- 100 winna dziwić — w przyrodzie tożsamości nie ma — tylko myśl stwa- 101 rza jednostki sobie równe | — każda pozorna równość materjalnych 102 przedmiotów okazuje się nierównością przy bliższem zbadaniu *principium identitatis indiscernabilium* — jedno pojęcie w różnych jaźniach się powtarza bez zmiany | — choć każde pojęcie może się 108 rozwijać — bez tożsamości pojęć nie możnaby sądzić ani wniosko-

<sup>\*</sup> Tutaj warto zalecić książeczkę, którą autor, ksiądz Ignacy Mioduszewski, śmiato a jednak słusznie zatytułowzł >Uwagi o modiltwie, dla każdego wielce pożyteczne. Wydawnictwo księdza M. Godlewskiego, Warszawa 1904. księgarnia Kroniki Rodzinnej, Krakowskie Przedmieście 6, cena 30 kop.

N 100 100 100

wać — Parmenides pierwszy wyraził prawo tożsamości — kryty- 104 kując Heraklita — tożsamość jedynie właściwa pierwiastkom myśli nawet atomy są nierówne pod względem szybkości ruchu — pojęcie atomu jest abstrakcją — porównanie z pojęciem ssaka — toż- 105 samość jest cechą pojęć, odróżniającą je od innych przedmiotów — 106 nawet uczucia nie mają takiej tożsamości jak pojęcia — zagadnienie tożsamości jaźni — tożsamość jaźni substancjalna jest wzorem 107 wszelkiej tożsamości — w zupełnie uświadomionem "jestem" tkwi że byłem i będę – pojęcia stwarzam na podobieństwo moje | — idea 108 sama się myśleć nie może — tożsamość idei nam uświadamiana przez pamięć — pojęcia nie istnieją po za jażniami — jaźń stwarza pojęcia lub je przyjmuje od innych jaźni — osądzenie tożsamości pojęć jest aktem jaźni — tożsamość metafizyczna i logiczna odpowiadają sobie | — tożsamość logiczna zależy od metafizycznej. 109

Z dwóch sądów sprzecznych jeden mylny — zarzut sprzeczności 109 częsty — odpowiedź wymijająca na pytanie: tak czy nie? | — przy- 110 kłady — dwuznaczność pytań | — na jasno postawione pytanie trze- 111 ba odpowiedzieć tak albo nie — odpowiedź na głupie pytanie nikogo nie pouczy — prawo sprzeczności jako broń w walce ze sceptycyzmem — jako środek bezwzględnej klasyfikacji -- wartość takich podziałów — metafizyczne znaczenie prawa sprzeczności: indy- 112 widualizacja jaźni - odrębność metafizyczna i sprzeczność logiczna stosunek orzeczenia różni się od tożsamości — prawo sprzeczności 113 uzupełnia prawo tożsamości.

#### 4. Prawo wyłączonego środka

Z dwóch zdań sprzecznych jedno musi być prawdziwem — dwa 113 przeczenia znoszą się — na żadne pytanie odpowiedzieć nie należy: 114 ani tak ani nie — stosunek między twierdzeniem a przeczeniem wspólny wyraz dla praw sprzeczności i wyłączonego środka: A jest B lub nie B — Hegel usiłował godzić sprzeczności | — synteza z te- 115 zy i antytezy polega na nieścisłości określeń - dwuznaczności ukryte — postęp myśli wymaga stanow czych twierdzeń lub zaprzeczeń — 116 użycie jednego wyrazu w różnych znaczeniach utrudnia sprawdzenie sprzeczności.

Związek między sądami wyraża prawo powodu — jest ono lo- 116 gicznym odpowiednikiem prawa przyczynowości — psychologiczna potrzeba związku myśli stworzyła pojęcie przyczyny — różnica mię- 117 dzy powodani myśli a przyczynami ruchów — ideał logicznej konsekwencji — tożsaność związku między pojęciami — stosunek powodu i następstwa – konsekwentny system myśli — ostateczna przy- 118 czyna jako powód wszystkich pewników — wielość pierwszych pewników wzajemnie połączonych – zasadnicze prawdy bywają odgadywane, nim zostaną udowodnione — możliwość takich intuicji 119

str. 113-116

wynika z podobieństwa wszystkiego co istnieje do myślącej jaźni więc mają one swę powody, ukryte w jaźni.

## V. WRAŻENIA I WYOBRAŻENIA . . . . . str. 121–150

## 1. Przedmioty zewnętrzne nie są takimi jakimi się wydaja str. 121-12

Teoria wrażeń na pograniczu logiki i psychologii - wrażenia 121 daja materjał wniosków o świecie zewnetrznym - do logiki należy 198 ich wartość poznawcza | - wrażenia wewnętrzne: kurcze żoładka, śmiech itp., dzieci, dzicy i ludzie niewykształceni sądzą że zewnętrzne przedmioty są takie, jakimi się wydają-zapominamy o udziale jaźni w powstawaniu wyobrażeń | - refleksja metafizyczna zwalcza 123 ten naiwny pogląd - Parmenides, Platon, Demokryt zgadzają sie, że wrażeniom nie należy ufać - wpływ Kanta przeciwny zarówno materjalizmowi jak idealizmowi - numeny is fenomeny - wyrażenie prawdy tkwiącej w krytyce czystego rozumu: każde wrażenie zawiera pierwiastek zależny od jaźni spostrzegającej | - wszelka 121 objektywna miara przestrzenna w jakiejś jaźni - przykład pomiarów długości przez cieśle, krawca, ślusarza, fizjologa – objektywność bezwzględna odsuwa się dalej w miarę jak się do niej zbliżamy postęp w ścisłości wymiarów – wymiary przedmiotów wynikają z ich 123 stosunku do spostrzegacza.

#### 2. Objektywność wrażeń str. 126-13

Objektywna miara istnieje tylko dla świadomych jażni i przy 126 dowolnych jednostkach miary | – granice objektywności – zależność od metod i narzędzi – ol rozmiarów przedmiotu badanego – 128 jedna jaźn istniejąca nadałaby już znaczenie wszystkim miarom któreby rozumiała – pojęcia możliwe jaźni istniejących w przyszłości – nawet czasu przestrzeni i ruchu nie ma bez jaźni pojmującej je – 129 zasadnicze podobieństwo jaźni w wszechświecie – objektywność pojęć wzrasta w miarę ich rozpowszechnienia – we wrażeniach nie jest zawarta konieczność czasu ani przestrzeni ! – ani kształtu – 130 ani szybkości – różnice zdań róźnych osób co do wymiarów rzeczy –, miara objektywna w nieomylnej jaźni a nie w mierzonym przedmiocie – porównanie wrażeń i zastosowanie do nich pojęć stworzonych 131 przez jaźń daje prawdę odnośnie do jaźni do nas najpodobniejszych – z wrażeń samych nie wynika pojęcie przedmiotu ani działanie – są one wynikiem wewnetrzoych doświadczeń jaźni.

#### 3. Uczucia i myśli nie sa wrażeniami . . . . . str. 131–134

Strach lub radość nie są wrażeniami – tylko stanami jaźni wynikającemi z wrażeń odmiennych, lub z wyobrażeń stworzonych przez jaźń na wzór wrażeń lub niezależnie od wrażeń – mylna analogja doprowadziła Kanta do błędu | – ja nie mogę być dla siebie wietrzeba zawsze odróżniać jaźń od osobistości – jestem duszą a władam ciałem – jest to na-

XX

É.

czelny fakt świadomości – Karteziusz: cogito ergo sum – uczucie 133 nie może być złudzeniem, jak wyć brażenie zewnetrznego przedmiotu- 132 wrażenia jako psychemy są rzeczywiste - ale wyobrażenie przedmiotu może zawierać błedy | - takich błedów w uczuciach nie ma. 134

#### 4 Wyobrażenie przedmiotu na wzór jaźni . . . str. 134–136

Wyobrażenie działania i przedmiotu jest wynikiem interpretacji 134 wrażeń przez wewnetrzne doświadczenie - zewnetrzne zjawiska nie stanowia całości-przykład Moskala we Włoszech i Włocha w Moskwie | - ruchy są niezrozumiałe bez znajomości psychemów, które 135 je wywołują - pojecie przyczyny -- ciągle odnosimy wrażenia do doświadczeń jaźni | - nie wytłomaczymy nikomu nie doznanego 136 przezeń uczucia - materję pojmujemy tylko przez siły, które objawia, a siła jest nam znana z doświadczenia jaźni.

#### 5. Świat materialny w czasie i przestrzeni str. 136-139

Cała zewnętrzną rzeczywistość wyobrażamy sobie jako ruch 136 w czasie i przestrzeni - Ueberweg usiłował dowieść, że czas i przestrzeń po za nami istnieją | -- wewnętrzne doświadczenie daje nam 137 tylko następstwo psychemów – różnica miedzy następstwem a trwaniem - nawet jeśliby czas i przestrzeń były wspólne wszystkim jaźniom, to nie istniałyby po za niemi - rzeczywistość może być tylko współdziałaniem istot duchowych - w extazie czas i przestrzeń znikaja | - uświadomienie sobie udziału jaźni w tych wyobrażeniach 138 nie wyprowadza nas jeszcze z czasu i przestrzeni -- porównanie zjawisk z odbiciem w lustrze - wrażenia wewnetrzne częściej pozostaja czystemi wrażeniami nie przerobionemi na zjawiska niż wrażenia zewnętrzne - granica między wrażeniem wewnętrznem od 139 ciała pochodzacem a psychemem jaźni.

#### 6. Wrażenia przerabiane na wyobrażenia str. 139--143

Wyobrażenia przedmiotów możliwe i bez pośrednictwa wrażeń - 139 czem się różni wyobrażenie od wrażenia? | - proste i złożone wyo- 140 brażenia - nie spostrzegamy bezpośrednio przedmiotów - wyobrażamy je sobie na podobieństwo jaźni - praca utworzenia zwyklych wyobrażeń zapominana – spostrzeżenia na nowem polu wrażeń | - oderwane pojęcia - działanie wyobraźni w sztuce - 141 tożsamość jaźni jest wzorem wyobrażeń zewnetrznych przedmiotówwyobrażenia zależne od badań | -- wszędzie wpływ jaźni na mate- 142 rjał wrażeń – kolory niewidziane – słaba pamięć czy słaba wyobraźnia? — sen a jawa | — przykład lewitacji weśnie — jaźń two- 143 rzy wyobrażenia.

#### str. 143-149 7. Pojecie i abstrakcja

Polemika miedzy Millem a Jevonsem o pojęcia – abstrakcja 143 nie da nam linji prostej ani równości - takich pojęć źródłem sama 144 jaźn - nawet linja światła nie prosta | -- prócz pojeć geometry- 145

cznych inne pojęcia też aprioryczne — anamneza — co znaczy pojęcie wrodzone? — rozwój wyobrażeń wymaga pojęć, aby je uporządkować – zakres i treść — kiedy wyobrażenie staje się poję- 14 ciem? — coraz większy udział jaźni w tworzeniu pojęć — różnice 147 indywidualne między ludźmi . – udzielanie pojęć — krytyka pojęć 142 zewnętrzna i wewnętrzna — stosunki pojęć ] — rodzaje i gatunki. 149

#### 8. Kategorje czyli najogólniejsze rodzaje . . . str. 149-14

Najdawniejsza tablica kategorji u Platona w Tymeuszu – ztad 18 Arystoteles wziął swoje kategorje – accidentia – cztery kategorje 15 stoików, które Lotze zredukował do trzech – kategorje Kanta wy- 151 nikły z klasyfikacji sądów.

#### Pochodzenie pojęć . . . . . . str. 151-153

Podporządkowanie i współrzędność | – doktryna abstrakcji Milla 152 i Bain'a zwalczana przez Jevonsa – twórczość jaźni w zakresie wyobrażeń – idealizm dotąd panuje – powoli stopniowo i nie bez sprzeczności wyzwalamy się z pod jednostronnego wpływu Platona – wahania między ostatecznościami – Leibniz i Locke – pojęcia wynikają z pracy jaźni nad wyobrażeniani i nad sobą samą – jaźn 153 uświadomiona odkrywa swój udział w budowie poznania – objektywizm bezwzględny zanika – pojęcia porównane z odbiciem w lustrze – bierzmy je za rzeczywistość praktycznie operując niemi – a zetknięcie z innymi jaźniami nam zawsze ukaże miarę ich objektywności.

### VI. DEFINICJA I KLASYFIKACJA . . . . str. 154-186

#### 1. Potrzeba określeń i ich trudności . . . . . str. 154-158

Określenia i podziały uświadamiają treść i zakres pojęć – sto- 151 sunek teorji sądów i teorji definicji – logiczny człowiek powinien umieć określać pojęcia któremi się posłaguje – zgodność myśliciela z samym sobą stanowi konsekwencję logiczną – teorja poznania i logika formalna – wiele sporów wynika z braku ścisłych definicji – 155 różnice znaczenia wyrazów | – definicja pojęć, które mają tylko je-166 dną cechę, niemożliwa | – takie pojęcia służą dla określania innych – 157 proste uczucia i najogólniejsze pojęcia | – przykład jakości – przedmioty indywidualne.

#### 2. Definicja przez wyliczenie cech . . . . . str. 159-162

Cechy po części wspólne z innemi pojęciami, po części odrębne — 159 ztąd definicja wskazuje najbliższy rodzaj i różnicę gatunku – cechy nieistotne a oczywiste łatwiej spożytkować niż istotne a ukryte — 160 przykład definicji, w której dalszy niż najbliższy rodzaj jest wska- 161 zany – ideał systemu pojęć – bez cech istotnych pojęcie zanika. 162

ххш

| • | 3. <b>Różne definicje</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 166                                                  |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
|   | Definicja genetyczna i rzeczowa   — realna i nominalna – zda-<br>nie Milla o tym podziale trafne   — sposób powstawania definicji—<br>jedna i ta sama definicja będzie dla jednych nominalna, dla drugich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 164                                                  |
|   | realna — nieistotne definicje   — analityczne i syntetyczne — isto-<br>tne definicje   — definicje częściowe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 165<br>166                                           |
|   | 4. Błędy definicji                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 170                                                  |
|   | Dwie przeciwległe pokusy — jedni wszystko łączą — drudzy<br>dzielą — marzycielstwo i sofistyka — droga średnia rozumnego łą-<br>czenia i dzielenia pojęć — zastosowanie do życia praktycznego:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 167                                                  |
|   | lekkomyślność i pedantyzm   — przesada w ocenie różnic lub podo-<br>bieństw jest głównem źródłem błędów w definicjach — uwzględnia-<br>jąc prawidła logiczne można głupio rozumować, podobnie jak uwzglę-<br>dniając prawidła gramatyczne można źle pisać — zbyt obszerne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                      |
|   | określenie treści pojęcia   – sprawdzenie przez odwrócenie – de-<br>finicje zbyt ciasne – rozwiekłe – tautologie – błędne koło.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 169                                                  |
|   | 5. Przybliżone określenia str. 170-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 178                                                  |
|   | Metafory i analogje   — symbole – dusze w Bogu jak idee<br>w duszy   — analogia między państwem a organizmem człowieka –<br>przykłady — cechy ujemne   — współrzędne gatunki — opisy.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 171<br>172<br>173                                    |
|   | 6. Terminologja naukowa str. 173-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 178                                                  |
|   | Terminy naukowe wymagają najściślejszych określeń – potrze-<br>ba nowych wyrazów   – warunki terminów naukowych – przy ubó-<br>stwie myśli często trafia się skłonność do kucia wyrazów – dobry                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 178<br>174                                           |
|   | termin pobudza myśl   - przykład telepatji, ograniczającej zakres                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                      |
|   | jasnowidzenia – zasługa Myers'a   – przykład wyrazu els dla okre-<br>ślenia katolika który złożył ślub dożywotniej bezwzględnej abstynen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                      |
|   | jasnowidzenia — zasługa Myers'a   — przykład wyrazu els dla okre-<br>ślenia katolika który złożył ślub dożywotniej bezwzględnej abstynen-<br>cji od alkoholu, tytoniu, gry i rozpusty — nazwy przedmiotów nie-<br>zbadanych dokładnie — trzeba przy podziałach jak przy definicjach<br>odróżniać cechy istotne od przypadkowych — cechy pierwiastkowe —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 176                                                  |
|   | jasnowidzenia — zasługa Myers'a   — przykład wyrazu <i>els</i> dla okre-<br>ślenia katolika który złożył ślub dożywotniej bezwzględnej abstynen-<br>cji od alkoholu, tytoniu, gry i rozpusty — nazwy przedmiotów nie-<br>zbadanych dokładnie — trzeba przy podziałach jak przy definicjach<br>odróżniać cechy istotne od przypadkowych — cechy pierwiastkowe—<br>intuicja potrzebna — wyćwiczony logik może być głupim, a mędrzec<br>może myśleć logicznie bez wiedzy logicznej — różnica między ce-                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 176<br>177                                           |
|   | jasnowidzenia — zasługa Myers'a   — przykład wyrazu els dla okre-<br>ślenia katolika który złożył ślub dożywotniej bezwzględnej abstynen-<br>cji od alkoholu, tytoniu, gry i rozpusty — nazwy przedmiotów nie-<br>zbadanych dokładnie — trzeba przy podziałach jak przy definicjach<br>odróżniać cechy istotne od przypadkowych — cechy pierwiastkowe —<br>intuicja potrzebna — wyćwiczony logik może być głupim, a mędrzec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 176<br>177<br>178                                    |
|   | jasnowidzenia — zasługa Myers'a   — przykład wyrazu els dla okre-<br>ślenia katolika który złożył ślub dożywotniej bezwzględnej abstynen-<br>cji od alkoholu, tytoniu, gry i rozpusty — nazwy przedmiotów nie-<br>zbadanych dokładnie — trzeba przy podziałach jak przy definicjach<br>odróżniać cechy istotne od przypadkowych — cechy pierwiastkowe-<br>intuicja potrzebna — wyćwiczony logik może być głupim, a mędrzec<br>może myśleć logicznie bez wiedzy logicznej — różnica między ce-<br>chą istotną a pierwiastkową   – cechy istotne ukazuje nam intuicja.<br>7. Podziały zakresu pojęć                                                                                                                                                                                                              | 176<br>177<br>178<br>182                             |
|   | jasnowidzenia — zasługa Myers'a   — przykład wyrazu <i>els</i> dla określenia katolika który złożył ślub dożywotniej bezwzględnej abstynen-<br>cji od alkoholu, tytoniu, gry i rozpusty — nazwy przedmiotów nie-<br>zbadanych dokładnie — trzeba przy podziałach jak przy definicjach<br>odróżniać cechy istotne od przypadkowych — cechy pierwiastkowe—<br>intuicja potrzebna — wyćwiczony logik może być głupim, a mędrzec<br>może myśleć logicznie bez wiedzy logicznej — różnica między ce-<br>chą istotną a pierwiastkową   – cechy istotne ukazuje nam intuicja.<br>7. Podziały zakresu pojęć str. 178 –<br>Zasada dzielenia — cecha której odmiany, brak lub obecność<br>stanowią podstawę dla odróżniania gatunków — związek tajemni-<br>czy między cechami istotnemi ukrytemi a cechami drugorzędnemi | 176<br>177<br>178<br>182<br>178                      |
|   | jasnowidzenia — zasługa Myers'a   — przykład wyrazu els dla okre-<br>ślenia katolika który złożył ślub dożywotniej bezwzględnej abstynen-<br>cji od alkoholu, tytoniu, gry i rozpusty — nazwy przedmiotów nie-<br>zbadanych dokładnie — trzeba przy podziałach jak przy definicjach<br>odróżniać cechy istotne od przypadkowych — cechy pierwiastkowe—<br>intuicja potrzebna — wyćwiczony logik może być głupim, a mędrzec<br>może myśleć logicznie bez wiedzy logicznej — różnica między ce-<br>chą istotną a pierwiastkową   – cechy istotne ukazuje nam intuicja.<br>7. Podziały zakresu pojęć str. 178 –<br>Zasada dzielenia — cecha której odmiany, brak lub obecność<br>stanowią podstawę dla odróżniania gatunków — związek tajemni-                                                                    | 176<br>177<br>178<br>182<br>178<br>178<br>180<br>180 |

# 8. Warunki naturalnej klasyfikacji . . . . . str. 182-18

Zasadami podziału w naturalnej klasyfikacji powinny być cechy 18 istotne, pierwszorzędne, pierwiastkowe — każda naturalna klasyfikacja odpowiada pewnemu szczeblowi wiedzy ludzkiej — organiczne 18 korrelacje Cuvier'a i organiczne konneksje Geoffroy St. Hilaire wytłomaczenie istnienia gatunków | — prawo korrelacji wyjaśnia 184 odmiany gatunkowe wewnątrz jednego rodzaju — prawo konneksji tłomaczy stałość cech tego rodzaju.

#### 9. Określenia i podziały w stosunku do sądów str. 18i-186

Definicja i klasyfikacja razem budują system pojęć — sądy 184 i wnioski potrzebne dla każdej definicji i dla każdej klasyfikacji a każdy sąd wymaga już określonych pojęć — pozorne koło – co pierwsze, sąd czy pojęcie? pojęcia wynikające z szeregu wniosków 185 i sądów nie są podobne do tych, z których pierwsze sądy powstały krążenie powszechne pojęć. sądów, wniosków — rozwój wiekowy poięć — przykład pierwiastków materji.

# VII. TEORJA SADÓW

#### 1. Sądy tyczą się pojęć nie rzeczy . . . . . . str. 187-196

. . str. 187-218

Odróżnienie sądu od zdania - srd łaczy pojecia, nie określa 187 stosunków między przedmiotami - zarzut Mill'a niesłuszny - przy- 188 kład: woda jest przezroczysta | - czy toniemy w pojęciu wody ?- 189 związek wyobrażeń z doświadczeniami - nieopatrzne poruszenie 190 części nieznanej nam maszyny - wewnętrzna istota przedmiotów nie znana - uprzedmiotowanie wyobrażeń - | wyobrażenia przed- 191 miotów stworzone na wzór jaźni - trzeba dokonać wewnętrznego przewrotu w świadomości, by zyskać wyrozumiałość dla pojeć naszych bližnich i zaniechać bezowocnych dyskusji - przedmiotowość pojęć wystarcza dla zbudowania objektywnej wiedzy | - stałe poje- 192 cia majace tożsamość prowadza nas od chaosu wrażeń do systemu wiedzy - to jest prawda którą trzeba odkryć samemu - logiczne ćwiczenia i wykłady prowadzą do niej - czem się różnią prawdy logiczne od prawd przyrodniczych? - zrozumieć że sady tycza sie pojęć a nie rzeczy trudniej niż przejść od geocentryzmu do heliocentryzmu - skutki moralne tej rewelacji wewnetrznej | - subjekty- 193 wizm w logice odpowiada ewolucji matematyki od ilości skończonych do nieskończonych - rozwój znaczenia wyrazów - na pojecia się składa działanie przedmiotów nieznanych i działalność samej jaźni - tylko pierwszy czynnik uwzgledniamy w pospolitem czyli naiwnem myśleniu - przejście od naiwnego do logicznego myślenia uświadamia czyn twórczy jaźni - rozmaite stopnie objekty- 194 wności - indywidualne różnice pojeć, zależne od rozwoju jaźni zgodność jaźni jest źródłem objektywności - na czem polega prawdziwość sądu | - wyobrażenia przedmiotów zależą od rozwoju i uzdol- 195

nienia jaźni — źródło znajomości stosunku rzeczywistości do wyo- 196 brażeń — sądy łączą pojęcia – pojęcia nie są rzeczy.

Stosunki pojęć tycza się treści i zakresu - psychologicznie 196 przeważa treść - zgodność lub niezgodność pojęć wyraża się w zda- 197 niu twierdzącem lub przeczącem - sądy nieskończone osobnego gatunku nie stanowia | - sam Arystoteles, który to pojecie wprowa- 198 dził nie posługuje się niem - jakość i ilość sądów - podział co do jakości i ilości wynika z form zdania - sposób i stosunek są- 199 dów - odróżnienie stosunku najważniejsze - sady kategoryczne. 200 warunkowe i rozjemcze - warunki przemilczane w formie kategory- 201 cznej - prawo tożsamości jako podstawa sądów kategorycznych - 202 logika symboliczna – kwantyfikacja orzeczenia – prawo powodu i sądy warunkowe-prawo wykluczonego środka i sądy rozjemcze podział sądów przez Kanta użyty jako punkt wyjścia krytyki czy- 203 stego rozumu: sądy analityczne i syntetyczne, aprioryczne i aposte- 204 rjoryczue - ten podział należy raczej do psychologji i metafizyki- 205 żaden sąd nie wypływa wprost z doświadczenia | - sądy proste i zło- 206 żone -- sąd złożony wyraża stosunek sadów -- wspołrzedne i pod- 207 rzedne.

3. Formalne cztery gatunki sądów . . . . . str. 207 – 209

Lącząc podział sądów na szczegółowe i powszechne, twierdzące 207 i przeczące, otrzymujemy cztery gatunki: powszechne twierdzące SaP – powszechne przeczące SeP, szczegółowe twierdzące SiP – 208 szczegółowo przeczące SoP – przykłady – tablica stosunków czte 209 rech sądów orzekających P co do S.

4. Stosunki czterech sądów . . . . . . . . . str. 209 – 213

Z dwóch sądów sprzecznych jeden prawdziwy i jeden fałszywy 209 dwa sądy przeciwne nie mogą oba być prawdziwe, lecz oba mogą być fałszywe, — dwa sądy podprzeciwne nie mogą być oba fałszywe 210 ale mogą być oba prawdziwe — z sądu podporządkującego wynika podporządkowany, lecz nie odwrotnie — tablica wniosków o fałszy- 211 wości z prawdziwości i odwrotnie | — wszystkie te stosunki tyczą się 212 raczej zakresu niż treści — ilość podmiotu więcej uwzględniona niż orzeczenia stosunki prostsze w myśli niż w zdaniach — formalna 213 logika tyczy się najelementarniejszych form myślenia.

VIII. WNIOSKI BEZPOŚREDNIE str. 214-230

| 1. | W  | nie | os | ki | z | 1 | pi | ra | wd | lzi | NO | ści | 0 | fa | als | zy | wo | ści | i i | 0 | d٧ | vro- |       |       |
|----|----|-----|----|----|---|---|----|----|----|-----|----|-----|---|----|-----|----|----|-----|-----|---|----|------|-------|-------|
| tn | ie |     |    | č  | • | ŝ | ŝ  | •• | ÷  |     | •  | •   | • | •  | ·   | •  | •  | •   | •   | • | •  | str. | 214 - | - 219 |

Prawdziwość lub falszywość pewnych sądów pociąga za sobą 214 falszywość lub prawdziwość innych - przykład sprzeczności - wza-

XXV

jemna zależność sądów sprzecznych — z prawdziwości jakiegok o 215 wiek sądu można wywnioskować falszywość-mu przeciwnego – trze ba starannie odróżniać sprzeczne od przeciwnych — naturalna skłonność do mięszania jednych z drugimi – doświadczenia nad dziećmi – 16 tablica wniosków z prawdziwości każdego z czterech sądów – wniosek przez zmianę ilości z podporządkującego na podporządkowany wniosek z pojęcia poszczególnego jest wnioskiem z jego definicji – 219 różnica wniosków pośrednich i bezpośrednich.

#### 

Odwrócenie sądów — proste i *per accidens* — odwrócenie 220 ądów warunkowych — sądy typu SuP odróżnione od SaP, bo s nich wynika PuS, gdy z SaP wynika PiS. — odwrócenie proste sądów szczegółowych — odróżnienie SyP od SiP — z pierw 221 szych wynika PaS, z drugiego PiS — odwrócenie proste powszechnie przeczących — szczegółowo przeczące nie dają wniosku przez odwrócenie.

#### 3. Przeciwstawienie sądów . . . . . . . . . . . str. 221 – 225

Sąd szczegółowo przeczący może być odwrócony, gdy go zmie-221 nimy na równoznaczny szczegółowo twierdzący — inne trudności 222 w odwracaniu sądów | — odwrócenie przeciwstawne sądów szczegó-223 łowo przeczących da się rozciągnąć i na inne sądy | — sąd powsze-224 chny twierdzący przez przeciwstawienie daje powszechny przeczący sądpowszechny przeczący SeP daje PiS — wyjątkowe wypadki sąd SiP nie daje wniosku przez przeciwstawienie — błędy prze-225 ciwstawienia.

#### 4. Wnioski ze zmiany sposobu lub stosunku ... str. 225-226

Sąd kategoryczny można przekształcić na warunkowy, jeśli jest 225 powszechny – sądy szczegółowe przy takiem przekształceniu zmie-226 niają też sposób – zmiana sądu warunkowego na kategoryczny nie zawsze jest możliwa, zależy od warunku – sądy rozjemcze dają wnioski w formie warunkowej.

#### 

Te<sup>\*</sup>same prawidła odwrócenia, przeciwstawienia i podporządko- 227 wania, co dla sądów kategorycznych – zamiast zmiany orzeczenia na podmiot odbywa się zmiana uwarunkowanego na warunkujący sąd. 228

str. 228 - 230

#### 6. Wnioski sposobowe

Z konieczności wynika rzeczywistość i możebność, lecz nie od- 228 wrotnie – z zaprzeczenia możebności wynika zaprzeczenie rzeczywistości i konieczności, lecz nie odwrotnie – przykłady z history- 229 cznej krytyki – spory o autentyczność pism jakiegoś autora – matematyczne prawdopodobieństwo – wniosek z konieczności o możebności – odróżnienie wniosków pośrednich i bezpośrednich. 230

. .

#### 

#### 

Wyraz syllogizm dziś ograniczony do formalnego wniosku z dwóch 231 przesłanek, mających wspólny średnj termin — średni termin wy- 232 stępujący w przesłankach, znika we wniosku — podmiot wniosku jest terminem [źmniejszym, zaś orzeczenie wniosku jest terminem większym — przesłanka zawierająca termin większy nazywa się większą, a zawierająca mniejszy mniejszą – odróżnienie czterech figur w pierwszej figurze średni termin jest podmiotem w większej a orzeczeniem w mniejszej | — w drugiej figurze jest orzeczeniem w olu, 233 w trzeciej figurze podmiotem w obu przesłankach — nie zawsze wynika wniosek z dwóch przesłanek.

#### 

Zarzut, że wniosek nie dodaje nie do treści — sąd powszechny 234 nie opiera się na wszystkich przykładach szczegółowych zdania, które wyraża — lecz określa stosunek treści dwóch pojęć, przez jaźń stworzonych — wyjątki prowadzą do zmiany pojęcia lub utworzenia nowego — powszechne sądy podobnie jak ogólne pojęcia nie 235 zależą nigdy jedynie od doświadczenia — syllogizm sprawdza hypoteżę wyrażoną w sądzie powszechnym — jego ścisłość nie zależy od prawdopodobieństwa przesłanek — wnioski prawdziwe z mylnych przesłanek — średni termin objaśnia istotnie związek terminów krań 236 cowych — przykład Newtona i Keplera — jak się zdobywa zrozu 237 mienie; prawa ciążenia powszechnego | — Leverrier syllogizmem do- 238 wiódł istnienia Neptuna.

#### 3. Tryby syllogizmu – ogólne warunki . . . str. 238 – 248

Kombinacje przesłanek co do ilości i jakości | - przykład dwóch 239 przesłanek szczegółowych - dwie przesłanki przeczące - wezwa- 240 nie do czytelnika, by sam rozwiazał logiczne zagadnienie, jakie prze- 241 słanki dają prawidłowy wniosek - samodzielne zdobycie prawdy 242 zachwyca -- nie należy nikogo pozbawiać takiego zachwytu -- oddzielne badanie każdej z 256 kombinacji zbyteczne, bo chodzi o formy rzeczywiste wniosku – trzy reguły – z dwóch przeczących lub 243 dwóch szczegółowych lub szczegółowo twierdzącej większej i powszechnie przeczącej mniejszej nie wynika wniosek – znaczenie dwoch przeczących przesłanek – pozorny wyjątek od tej reguły – 244 gdy podmiot jednej przesłanki jest pojęciem ujemnem, a służy za orzeczenie w drugiej – to albo musimy uznać druga przesłankę 245 za twierdzącą, albo zmienić pierwszą – inaczej brak terminu średniego - to samo gdy obie przesłanki są szczegółowe - błędy po- 246drożników, uogólniających powierzchowne spostrzeżenia - gdy o średnim terminie wiekszy orzekamy szczegółowo, a mniejszy przecząco, to wniosek możliwy tylko taki, w którym większy termin jest podmiotem — jeśli wieksza jest typu a. to mniejsza może mieć for- 247

XXVIII

my a. e. i, o, jeśli większa e to mniejsza a lub i, jeśli większa o lub 247 i, to mniejsza a. 248

#### 4. Pierwsza figura . . . str. 248-254

W 1-ej fig. M jest pojęciem gatunku, któremu większa przypisuje pewną cechę a mniejsza podporządkuje pewien przedmiot — 248 większa przesłanka jest powszechną, mniejsza twierdzącą — więc 248 tylko możliwe kombinacje przesłanek **aa**, **ea**, **ai**, **ei** — Barbara — 250 cztery odmiany bezimienne — Celarent, Darii, Ferio. – Błędy logi-251 czne popełniane przez uogólnienia nieuzasadnione wniosków w tych 252 crybach na Daria, Feria — wnioski w pierwszej figurze mogą mieć 253 wszelka jakość i ilość. 254

#### 

Gdy średni termin w obu przesłankach jest orzeczeniem, nie 2555 zachodzi potrzeba sprowadzania takiego syllogizmu drugiej figury do pierwszej — jedna z przesłanek przecząca — wnioskujemy z braku związku między dwoma pojęciami o braku związku między jednem 256 z nich a trzeciem, które ma z drugiem pewien związek — cztery tryby: ea, ae, ei. ao — Cesare, Camestres, Festino, Baroco-usiłowania przekształcenia ich na syllogizmy pierwszej figury — przy- 257 kłady — Leverrier i Neptun — Festino zamieniane na Ferio — uży- 258 wane dla wykazania fałszu jakiegoś powszechnego twierdzenia — 259 Baroco — ductio per impossibile — dowodzenie Baroco przez Barbara. 260

#### 6. Trzecia figura . str. 261-264

Średni termin w obu przesłankach podmiotem — mniejsza przezłanka musi być twierdzącą — wniosek zawsze szczegółowy—kombinacje aa, al, ea, el, la, ea. Darapti przemieniane na Darii — Felapton na Ferio — Disamis i Datisi na Darii — Bocardo na Barbara — 263 Ferison zmieniane na Ferio — częste uogólnianie wniosków nieuzazał zatosowania.

#### 

#### 

wymaga mniejszej twierdzącej — 8. tylko trzy terminy — 9. dwie 269 – przesłanki jeden wniosek — 10. średni termin nie występuje we wniosku — zachęta do samodzielności — wyprowadzenie 1-ej reguły 27() z 3-ej, 5-ej i 6-ej – wyprowadzenie reguły 2-ej z 3-ej, 4-ej i 6-ej, 271 oraz z 5-ej — wyprowadzenie reguły 3-ej z 4-ej — a także 4-ej 272 z 3-ej — reguła 5-a wynika z 3-ej | — 6-a z 3-ej - 7-a z 4-ej. 273

#### 9. Reguly każdej figury wynikają z ogólnych . . str. 275-276

W 1-ej fig. wieksza powszechna, mniejsza twierdząca, co wy-275 nika z reguły 4-ej — w 2-ej fig. jedna przesłanka przecząca, co wynika z reg. 3-ej — w 3-ej fig. mniejsza twierdząca, co wynika z reg 4-ej — w 4-ej fig. jeśli wieksza twierdząca, mniejsza powszechna, co wynika z reg. 3-ej — jeśli mniejsza twierdząca wnio-276 sek szczegółowy, co wynika z reg. 4-ej — jeśli jedna przesłanka przecząca, to większa musi być powszechna, co wynika z reg. 4-ej.

#### 10. Ogólne zasady każdej figury . . . . . . . str. 276-278

Trzeba dobrze uświadomić sobie reguły, aby unikać błędów — 276 które trafiają się i logikom, jak dowiódł Biegański – dictum de 277 omni et nullo zasada 1-ej fig.—dictum de diverso rządzi 2-ą fig. dictum de exemplo zasada 3-ej fig. | -- dictum de reciproco 4-ej. 278

## 11. Określenie przesłanek, z jakich dany wniosek wynika str. 278–281

Wniosek SaP tylko w trybie Barbara — wniosek SeP wyni- 278 ka w trybach Celarent 1-ej fig. Cesare, Camestres 2-ej i Calemes 279 4-ej fig., zaś w żadnym trybie 3-ej fig. — wniosek SiP wynika w trybach Darii pierwszej fig., Datisi, Disamis, Darapti trzeciej, 280 Dimatis i Bamalip czwartej fig. zaś w żadnym trybie 2-ej fig. wniosek SoP wynika w trybach Ferio pierwszej, Festino, Baroco 2-ej 281 Felapton, Ferison, Bocardo 3-ej i Fesapo, Fresison 4-ej figury.

#### 12. Tryby wzmocnione, zasadnicze i podrzędne str. 282-283

Tryby wzmocnione są te, których przesłanki wyrażają więcej 282 niż trzeba dla wniosku: Darapti, Felapton, Fesapo, Bamalip - 283 tryby podrzędne: Barbari, Celaront. Cesaro, Camestro, Calemo.

#### Tablica trybów zasadniczych, wzmocnionych i podrzednych str. 284

#### 14 Wyróżnienie sześciu trybów głównych . . str. 285 - 290

Jednoznaczność SeP oraz PeS, także SiP oraz PiS. Dwie 285 formy sądów, w których obojętnem jest, które z dwóch połączonych pojęć jest podmiotem a które orzeczoniem. — Uwsględniając tą jednoznaczność ograniczamy ilość trybów syllogizmu do sześciu główych: 1. Barbara nie ma odmian. — 2. Celarent jednoznaczne z Ce-

sare, Camestres, Calemes - w nich wszystkich średni termin orzekamy o jednym ze skrajnych a zaprzeczamy swiazek sredniego ter- 28 minu z drugim skrajnym. - 3. Darii jednoznaczne z Disamis, Datisi. Dimatis - Darapti wzmocnienie trybu Datisi - jeśli orzekamy S o cześci zakresu M. a P o całości tegoż zakresu, to wolno jest orzec P o cześci zakresu S -- 4. Ferio jednoznaczne z Festino, Fe rison, Fresison — Felapton jest wzmocnienie trybu Ferison — Fesapo wzmocnienie trybu Fresison - we wszystkich tych trybach czwartego typu głównego średni termin orzeczony o cześci zakresu mniejszego terminu a zaprzeczony co do całego zakresu wiekszego, 2 dowodzi, że niektóre S nie sa P. - 5. Baroco nie ma odmian 6. Bocardo również. - Dwa tryhy główne w każdej figurze - Barbara i Celarent w pierwszej to mają wspólnego, że M orzekamy o S. a P orzekamy lub zaprzeczamy o M - Baroco i Festino w drugiej figurze to maja wspólnego, że M orzeka się lub zaprzecza o wiekszym powszechnie, a o mniejszym szczegółowo | - Bocardo i\*Datisi 288 to mają wspólnego, że P orzeka się powszechnie lub zaprzecza szcze- 189 gółowo o M, a S orzeka się powszechnie lub szczegółowo także o M. -Tablica sześciu trybów głównych - Dobre pojęcie 6-u trybów głównych uchroni od lekceważenia pozostałych - zdanie Leibniza go-290 dne uwagi. 15. Inne wnioski z dwóch przesłanek str. 290 - 293 Wnioski ze stosunków ilości - przez podstawienie równowa - 290 źników – z wyobrażenia przestrzeni – wniosek o możliwości – 291 wniosek z wiekszości. 16. Obrona svilogistvki str. 292 - 293 Prawidła syllogizmu wydają się zbyteczne tym co ich nie poj- 292 mują – syllogizm jest formą rzeczywistą myśli – przykład rozwiązania trudności – trafny wniosek z dwóch przeczących przesłanek i przemilczanej trzeciej twierdzącej - Nic nie pomoże rozprawiać, gdy się nie myśli – poglądowe pomoce bałamutne – koła nie po- 293 magają do pojęcia syllogizmu - skrócone wyprowadzenie sześciu trybów głównych - wiersze tradycjonalne mnemoniczne. 17. Syllogizmy warunkowe i rozjemcze czyste str. 294–295 Poprzednik zastępuje podmiot, a następnik orzeczenie - przy- 294 kład czystego syllogizmu warunkowego trybu Barbara - związek częściowy poprzednika z następnikiem - przykład trybu Bocardona czem polega istotny charakter rozjemczy sądu - syllogizm rozjemczy bez terminu średniego - inne rozjemcze syllogizmy. 295 Syllogizmy mieszane warunkowo kategory-18. czne str. 295 - 300 Przesłanka warunkowa wieksza, kategoryczna mniejsza - zwy- 295 kle można do nastepnika wprowadzić ten sam podmiot co w po-296

1- 10

#### Treść Logiki ogólucj

przedniku — twierdzenie poprzednika pociąga za sobą twierdzenie następnika, zaprzeczenie następnika pociąga za sobą zaprzeczenie poprzednika — ten sam następnik może wynikać z kilku poprzedników — w jakich warunkach prawdziwość następnika pociągałaby 297 za sobą prawdziwość poprzednika, zaś fałszywość poprzednika fałszywość następnika — porównanie z odwróceniem SaP — ujemne 298 i dodatnie tryby — tablica 8-iu trybów warunkowo kategorycznych | przekształcanie modus ponens na Barbara — modus 299 tollens na Camestres. 300

#### 19. Syllogizmy mieszane rozjemczo-kategoryczne str. 300-308

Przesłanka większa rozjemcza, mniejsza kategoryczna-twierdzenie 300 jednej z alternatyw nie wyklucza innych - w jakich wypadkach się trafiają alternatywy wzajemnie się wyłączają ce? - błąd Ueber-301 wega – ostrożność Kremera – Biegański, Nuckowski, Trentowski popelniają ten sam blad - źródło blędu - porównanie z blędnem pojmowaniem SaP jako SuP-jakie sądy rozjemcze zawierają wzajem- 302 ne wyłaczające sie alternatywy - porównanie sadów kategorycznych wyrażających definicje — i sadów rozjemczych wyrażających klasy- 303 fikacje - wymagania Sw. Tomasza i Kanta - współmożebność alternatyw jest formą ogólniejszą – sąd rozjemczy należy rozumieć 304 w sensie współmożebności – Mill i Jevons na to się zgadzają – Darwin tak samo używa sądy rozjemcze jako zawierające alternatywy nie wyłączające się wzajemnie - dokumenty prawne - sądy rozjemcze klasyfikacyjne stanowia odrebny gatunek sadów — S jest 305 P lub Q lub R nie znaczy koniecznie, aby S było jednem z trojga beswyłączna alternacja – wnioski rozjemcze o zmniejszonej ilości 306 alternatyw - cztery tryby rozjemczo-kategorycznych syllogizmów przemiana ich na warunkowo kategoryczne - Modus Ponens i pierwsza figura - Modus Tollens i druga tigura - syllogizmy katego- 307 ryczne z rozjemczem orzeczeniem.

Syllogizmy lematyczne — cztery tryby dylematów — proste i zło- 308 żone — przykłady dylematów prostych — przykłady dylematów zło- 309 żonych — zmiana dylematów dodatnich na ujemne i odwrotnie — 310 przykłady — wartość dowodowa dylematów | — odwrócenie dylema- 311 tów złożonych dodatnich — syn wstępujący do życia publicznego — 312 Protagoras i Euatlos — krokodyl. 313

#### 21. Skrócone syllogizmy: entymematy, epicheirematy, łańcuszniki str. 314–320

Entymematy—trzy gatunki entymematów | — skrócenia warunko- 314 wego lub rozjemczego syllogizmu w formie entymematu — łańcuchy 315 rozumowań | — prosyllogizm i episyllogizm — rozumowanie synte- 316 tyczne i analityczne — łańcuchy warunkowe i rozjemcze | — łań- 317 cuszniki — soryt Arystotelesa — soryt Gocleniusza | — łańcuszniki

21.4

warunkowe lub mięszane – każdy łańcusznik zawierać może tylko 31<sup>s</sup> jedną przesłankę przeczącą | – łańcuszniki trybu Baroco i Bocardo 31<sup>s</sup> epicheirematy | – proste, podwójne, złożone, 331

#### 22. Inne wnioski z dwóch przesłanek: . . . . str. 321-325

Wnioski z dwóch przesłanek nie będące syllogizmami | — opierane 321 na przosłance przemilczanej — wnioski formalnie mylne a materjalnie prawdziwe | — wnioski z wyłączności znaczenie wyrazu "tylko" — 322 wnioski geometryczne — wnioski z porównania ilości lub jakości — 323 wnioski z podstawienia równoważników

#### 23. Potrzeba praktycznych ćwiczeń: . . . . . str. 323-324

Czytanie książek o gimnastyce nie rozwija mięśni – podobnie lo- 323 gika | bez ćwiczeń nie wzmocni umysłu – ćwiczenia syllogistyczne 324 chronią od błędów – szkodliwość czytania dzieł logicznych bez praktykowania ćwiczeń: najgorsza ignorancja polega na tem, że ktoś mniema uż wie, to, czego nie wie.

| X. PRZYKŁADY ZA   | DA | Ń | LO | G | CZ | ZN  | YC | H  | 1 |  |  | str. 325 |
|-------------------|----|---|----|---|----|-----|----|----|---|--|--|----------|
| Zadania 1-155 .   | 1  |   | ۰. |   |    | ٦., |    |    |   |  |  | 327      |
| Rozwiązanie zadań |    |   |    |   |    | 4   |    | 1. |   |  |  | 340-368  |

# 1. Stosunek logiki do psychologji i metafizyki.

W naukach filozoficznych, do których należy logika, granice między jednym działem wiedzy a drugim częściej bywają nieokreślone, niż w naukach przyrodniczych.

Jeśli często się namyślano. czy organizm jakiś należy do zwierząt, czy do roślin — czy badanie jakiegoś zwierzokrzewu przypada w udziale botanikom, czy zoologom, — to częściej jeszcze będziemy musieli w elementarnym nawet wykładzie logiki uwzględniać kwestje metafizyczne lub psychologiczne, jeśli nam chodzi nie o suchy spis formuł logicznych, lecz o żywą wiedzę, płodną w zastosowania.

Dobrym botanikiem mógłby zostać nawet ktoś, co zoologją się nie wiele zajmował — lecz najwięcej zrobią dla botaniki ci, co są dobrymi biologami i umieją korzystać z wiedzy nabytej na jednem polu. przy zastosowaniu tych samych ogólnych prawd na polach całkiem innych.

To samo w wyższym jeszcze stopniu tyczy się nauk filozoficznych. Doskonałym logikiem nie będzie ten, co <sup>nigdy</sup> się metafizyką ni psychologją nie zajmował.

W propedeutyce filozoficznej można zaczynać od logiki lub od psychologji — lecz w obu wypadkach trzeba <sup>W. Lutosławski:</sup> Logika. 1



Podręczniki logiki i ćwiczenia.

będzie równocześnie uwzględniać dwie najbliższe dziedziny pokrewne.

Więc, jeśli od logiki zaczniemy, nieżbędne będą dygresje psychologiczne i metafizyczne — jeśli od psychologji, nie obejdziemy się bez logiki i metafizyki, szczególniej gdy chodzi o wykład popularny a ogólno kształcący.

Właściwie logiki nikt się nie nauczy dobrze z wykładów ani z podręczników — tylko z praktycznych ćwiczeń pod kierunkiem biegłego djalektyka, pedagogicznie uzdolnionego.

Wyobraźmy sobie samouka, co z książek chciałby poznać algebrę, bez rozwiązywania zadań ani sprawdzania usiłowanych rozwiązań. Wątpliwem jest, czy wieleby zyskał.

Jeszcze więcej ćwiczenia są potrzebne w logice, bo logiczne prawdy i formuły są najzupełniej suchą literą, dopóki nie umiemy ich stosować w djalektycznym ruchu myśli.

A prawdy tej oczywistej prawie wcale nie uwzględniali dydaktycy elementarnej logiki, prócz Trendelenburg'a i Stanley Jevons'a.

Dla tėgo tak mało jest ludzi logicznie wyćwiczonych, tak często bywają popełniane najelementarniejsże błędy logiczne w towarzystwach ludzi, którzy uchodzą za wykształconych.

Gdyby wykształcenie matematyczne po części nie ćwiczyło logicznie, to byłoby jeszcze gorzej. Ale matematyka nie zastąpi logiki, gdyż ćwiczy nas w używaniu tylko kategorji ilości — gdy w życiu mamy częściej potrzebę jasnej orjentacji co do jakości, przyczynowości, celów, środków, warunków, przyczyn — wreszcie sądów i wniosków.

#### Stosunek logiki do psychologji.

Aby kurs logiki mógł choć w pewnej części zastąpić ćwiczenia logiczne pod kierunkiem zdolnego djalektyka, musi on przyjąć rozmiary daleko większe, niż zwykłe szkolne podręczniki — nie silić się na systematyczność nadmierną i przedwczesną — lecz luźnym tokiem logicznej gawędy obudzić w czytelniku zainteresowanie logicznemi zagadnieniami — by czytelnik ten nie szukał w kursie jedynie dogmatów do utrwalenia w pamięci, lecz raczej pobudki do logicznej obserwacji nad myślącymi lub bezmyślnymi ludźmi, do rozmyślań nad logicznemi trudnościami, do subtelnych odróżnień pojęć i oceny prawdopodobieństwa w niosków.

Zastanowimy się najprzód nad stosunkiem logiki do najbliższych pokrewnych dziedzin — psychologji i metafizyki.

Psychologja ma za przedmiot świadomość ludzką, wraz z całą możliwą treścią tej świadomości. Na tem polu obserwacji psycholodzy oddawna już odróżnili trzy główne gatunki psychemów. czyli taktów świadomości.

Psychem — to nie jest objaw ani zjawisko gdyż zjawiska obserwujemy jako zewnętrzne zdarzenia, a wszelkie objawy są także zewnętrznymi objawami czegoś, co się wewnątrz dzieje — zaś psychologa obchodzą nie objawy, lecz rzeczywistość wewnętrzna, dostępna jedynie świadomości. Objawy lub zjawiska obserwujemy przez z m ysły — psychemy znamy z doświadczenia wewnętrznego, bez udziału zmysłów.

Tak przynajmpiej rzecz się przedstawia nieuprzedzonym umysłom, bez głębszych dociekań metafizycznych.

Przy gruntowniejszem zbadaniu zjawisk przyrody, objawów życia, wprawdzie dowiadujemy się, że wszystkie te nam znane zjawiska, a nawet czas i przestrzeń, są nie po za nami lecz w nas, wewnątrz świadomości.

3

1#

Constant of the second

Lecz na szczeblu elementarnym wykładu niniejszego, lepiej trzymać się tymczasem naiwnego o bjektywizmu zjawisk — przypuścić tymczasem, że czas i przestrzeń mają objektywne istnienie, że materja także istnieje rzeczywiście po za nami w przestrzeni i porusza się w czasie. Tak mniema większość ludzi, a nawet filozofowie są zmuszeni posługiwać się tem wyobrażeniem w życiu praktycznem — traktować cały świat zewnętrzny jako istniejący rzeczywiście po za nami i od nas niezależnie, choć wiedzą. iż to, co zwykłe myślenie za świat zewnętrzny uważa, jest tylko pozorem, zjawiskiem, objawem czegoś, co w sobie istnieje całkiem inaczej, niż nam się wydaje.

Otóż dopóki dogmatycznie wierzymy, że różne przedmioty zewnętrzne i zjawiska po za nami istnieją — to psychemy wewnętrzne przedstawiają nam się jako coś całkiem innego niż ciała, zjawiska, objawy, ruchy zewnętrzne. I wśród tych wewnętrznych psychemów, niesłusznie często w potocznej mowie nazywanych z jawisk ami lub objawami, odróżniamy przedewszystkiem trzy gatunki takich wewnętrznych faktów, mianowicie: myśli, uczucia i pragnienia.

Więc psychologja bada też myśli, jak i logika, szukając ich związku z inną treścią świadomości. Ale psychologiczne badanie myśli tyczy się tylko ich empirycznego istnienia w osobistościach świadomych – nie zaś znaczenia i celu myślowej działalności.

Natomiast logik bada myśl zawsze z zamiarem określenia stosunku myśli do pewnego celu, mianowicie zdobycia prawdy. Można myśleć także i w innym celu, np. w celu powzięcia praktycznej decyzji.

Kupiec, który się namyśla, w jaki sposób osiągnie zysk największy ze sprzedaży towaru, może stanowić Przedmioty psychologji i logiki.

przedmiot obserwacji psychologa – lecz mniej zajmie logika – jeśli w ogóle odróżniamy logika i psychologa jako dwie odrębne osobistości.

Dobry logik naturalnie zawsze jest psychologiem i odwrotnie — bo tylko wszechstronny filozof osiągnie najdokładniejszą logiczną lub psychologiczną wiedzę.

Lecz w działalności filozofa dobrze jest odróżnić zakres jego badań logicznych od badań i obserwacji psychologicznych, choć najczęściej obie działalności idą współrzędnie i prawie jednocześnie, a wiele faz w tej filozoficznej działalności należy zarówno do logiki. jak i do psychologji.

Odróżnienie takie jest pojęciowem, abstrakcją użyteczną dla ćwiczenia i porządkowania myśli, i nie powinno być brane bezwzględnie.

W owych myślach kupca mogą być logiczne błędy lub logiczne sposoby, które nas zajmą też z logicznego punktu widzenia. Tylko że prawdopodobnie myśli kupca będą przedstawiały znacznie mniej logicznego zaciekawienia, niż np. myśli przyrodnika – będą się obracały w ciaśniejszem kole sposobów logicznych. Natomiast myśli historyka, badającego przeszłość na zasadzie sprzecznych świadectw, dadzą nam materjał dla ćwiczenia logicznego jeszcze może ciekawszy, niż myśli przyrodnika, o tyle, że prócz wniosków pewnych, wielką w nich grają rolę wnioski prawdopodobne - a oznaczenie stopnia prawdopodobieństw jest jedną z najciekawszych dziedzin logicznego ćwiczenia. Ktokolwiek szuka prawdy w jakiejkolwiek dziedzinie, staje się przedmiotem logiczno-psychologicznej obserwacji, w której zainteresowanie logiczne tem więcej może przeważać, im trudniejszem jest w danej dziedzinie zdobycie prawdy lub oznaczenie prawdopodobieństwa wniosków.

5

Marynarz, który zauważy biały punkt na horyzoncie. a wnosi stąd o odległości i gatunku żaglowego statku. do którego się zbliża — chemik wnioskujący z reakcji wywołanych przez zmięszanie ciał różnych o składzie chemicznym jednego z tych ciał przed zmięszaniem z innemi — lekarz rozpoznający chorobę według zewnętrznych jej symptomów — adwokat szukający argumentów dla obrony niesprawiedliwie oskarżonego -- rolnik wnioskujący z lotu ptaków o pogodzie dnia następnego w ustawicznej praktyce życia stosują bezwiednie zasady logiczne, z których sobie najczęściej jasno sprawy nie zdają — i odwrotnie też swą całą działalnością dostarczają materjału dla logika ich obserwującego, który z błędów przez nich popełnianych może wnioski robić o regułach pożytecznych dla prawidłowego myślenia.

Poszukiwanie prawdy przy rozmaitych czynnościach ludzkich i w różnych zawodach życia praktycznego, podobnie jak i w teoretycznych badaniach, wprowadza pierwiastek logiczny do naszych dążeń, nadaje im logiczną doniosłość. Tylko w tej mierze, w jakiej myśl ma za cel zbadanie prawdy, myślenie jest przedmiotem logiki zaś badanie myśli bez względu na to, czy służy ona ku zdobyciu prawdy, należy do psychologji.

Stosunek psychologji i logiki ma pewne podobieństwo do stosunku, jaki zachodzi między fizyką a fizjologią. Fizyka obejmuje zjawiska organiczne również jak i nieorganiczne, więc w znacznej części ma za przedmiot te same zjawiska, co fizjologja: podobnie też psychologja bada wiele czynności logicznych. Fizjolog posługuje się znajomością praw fizycznych: podobnie też logik opiera się na psychologicznych spostrzeżeniach. Zakres fizjologji wydziela się z ogólnego pola badań fizycznych wskutek specjalnego znaczenia tych zjawisk

fizycznych, które zachodzą w organizmach — podobnie wśród badań psychologicznych wyróżnić należy te obserwacje, które się tyczą psychemów mających za cel swój osiągnięcie prawdy. Celem organizmu jest życie, celem logicznego myślenia prawda. Fizyka podobnie jak psychologja obserwuje fakta w ich związku przyczynowym niezależnie od celów. Fizjolog bada zjawiska organiczne w związku ze specjalnym celem, jaki życie organizmu im nadaje — logik bada warunki i metody myśli, w związku ze specjalnym celem zbadania ich prawdziwości lub przynajmniej tak zwanej logicznej konsekwencji, gwarantującej prawdziwość wniosków, o ile przesłanki są prawdziwe.

Gdy tutaj mówimy o "prawdzie". przypuszczamy, że czytelnik bez bliższych wyjaśnień rozumie znaczenie tego wyrazu. Ale jeśli chodzi o stosunek logiki do metafizyki, trzeba się bliżej zastanowić nad pojęciem prawdy. "Co jest prawda?" pytał Herod i sądził, że nikt nie byłby w stanie mu dać odpowiedzi. Gdyby znalazł jakiego metafizyka w swem otoczeniu. to może by usłyszał taką odpowiedź: "prawda to jest taki skarb, który dla królów jest najczęściej niedostępny, a badaczom rzeczywistości dopiero po wielu latach trudów z całą jasnością się objawia. Jeśli chcesz Herodzie wejść na tę drogę uciążliwą, która do prawdy prowadzi, wyrzecz się panowania nad żydowskim narodem, pojedź do Aten i pozostań przez jakie dziesięć lat uczniem Akademji Platona — a jeśli masz wyjątkowe wrodzone djalektyczne zdolności, to może w tak krótkim czasie dojdziesz do poznania prawdy bezwzględnej, niezmiennej, pewnej --w zakresie najważniejszych zagadnień ludzkiego bytu. Wtedy już pytać się nie będziesz z ironicznym uśmiechem: "co jest prawda?"

Taka odpowiedź prawdopodobnie Herodowi by nie wystarczyła, choć ów metafizyk co takby do króla przemawiał, miałby rację i mówiłby w dobrej wierze najszczerzej.

Dziecko na pytanie: "co to jest prawda?", odpowie może: "prawdą jest to, co rzeczywiście jest tak a nie inaczej". Taka odpowiedź równa się prostemu twierdzeniu, że są prawdy i fałsze w zakresie sądów ludzkich.

W wielu podręcznikach logiki znajdujemy zastrzeżenie, iż o prawdę bezwzględną wcale nie chodzi, tylko jedynie o prawdę formalną, czyli o konsekwencję logiczną. To znaczy, że takim logikom nie chodzi o prawdziwość przesłanek, lecz tylko już o prawidłowość wniosków, wysnutych z jakichkolwiek przesłanek — więc o zgodność myśli między sobą, nie o zgodność myśli z rzeczywistością, stanowiącą przedmiot myśli.

Taka logika formalna ma swą rację bytu, lecz nie wystarcza bynajmniej dla zaspokojenia palącej potrzeby prawdy, odczuwanej przez większość ludzi, szczególniej w wieku młodym, kiedy jeszcze smutne doświadczenia życiowe nie osłabiły idealnych aspiracji

Znakomitym obrońcą logiki formalnej był sławny filozof Kant; lecz w ciągu XIX stulecia coraz to więcej niezależnych po części od siebie myślicieli dobijało się prawdy realnej, bezwzględnej, tak jak to w starożytności pierwszy uczynił Platon. Logika formalna stanowi bardzo pożyteczne ćwiczenie umysłu, lecz nie zadawalnia najsilniejszego pragnienia, jakie myśli jest właściwem bo myśl ludzka całą swą energję dopiero wtedy rozwija, gdy dąży do prawdy realnej, bezwzględnej, do zgodności z rzeczywistością bytu.

Formalna poprawność myśli to jest środek tylko – a myśl jest najczęściej nawskróś celową działalnością.

# Co to jest rzeczywistość? Pewniki metafizyczne.

Prawdą nazywamy dopiero takie mniemanie, o którem jesteśmy przekonani, że ono się zgadza nie tylko z mniemaniami wszystkich innych kompetentnych znawców rzeczy, lecz z samą rzeczywistością, której się dane mniemanie tyczy. Nauka mająca za przedmiot zbadanie istoty rzeczywistości, odróżnienie pozorów od istotnego bytu — to metafizyka. Jeśli logika zajmuje się tego rodzaju myśleniem, które do poznania rzeczywistości prowadzi, a metafizyka ma za przedmiot samą rzeczywistość bytu w najogólniejszem znaczeniu tego słowa, to ztąd wynika określenie stosunku logiki do metafizyki. Ale aby o tym stosunku mieć jasne wyobrażenie, trzeba wprzódy pojąć przynajmniej pewne podstawy metafizyki.

Na pytanie: "co to rzeczywistość?" — w ciągu rozwoju myśli ludzkiej filozofowie usiłowali kilkakrotnie odpowiedzieć — i odpowiedzi wypadły na pozór niezgodne między sobą, skąd profani powzięli wielkie lekceważenie dla filozofów. Ale kto bliżej pozna historję filozofji, ten łatwo pojmie, jak dalece owe różnice w odpowiedziach na zasadnicze pytanie metafizyki są pozorne, i jak dalece istotne różnice w zasadniczych odpowiedziach odpowiadały głównie różnicom w stopniu duchowego rozwoju autorów. Każda z tych odpowiedzi była słuszną na pewnym szczeblu rozwoju ducha – i słusznie bywała zastąpiona inną na wyższym szczeblu, choć poprzednia wcale nie koniecznie była całkiem zaprzeczoną. Znaczenie wyrazów się zmieniało – a jedna prawda była wyrażana w różnych formach pojęć i sądów, zależnie od twórczości myśli autorów, którzy się temi pojęciami posługiwali. Po za tem były też i rzeczywiste różnice mniemań, które dały początek różnym szkołom, sektom i systemom.

Dziś jednak metafizyczne zagadnienia w znacznej

części znalazły rozwiązanie ostateczne, a doświadczenie ubiegłych dwóch tysięcy lat ustawicznie potwierdzało niektóre prawdy zdobyte przez Greków; więc takie prawdy jednomyślnie uznane w ciągu dwudziestu wieków przez wszystkich kompetentnych myślicieli, wolno jest nam uważać za prawdy ostateczne i nieomylne, wzniesione po nad wir sprzecznych mniemań i jednostronnych systemów. Tu należą przedewszystkiem pewniki zdobyte przez Platona i Arystotelesa, jeśli je oddzielić od subjektywnych mniemań i teorji tychże filozofów.

Zasadnicze pytanie, dające początek badaniom meta fizycznym: "co to jest rzeczywistość?" — jest tak ważnem nie tylko dla metafizyków lecz i dla logików, że na wstępie logiki warto się nad niem zastanowić. Od odpowiedzi na to pytanie w zupełności zależy też pojęcie prawdy — jeśli wiemy, co jest rzeczywistość, to możemy osądzić czy możliwą jest zgodność myśli z rzeczywistością.

Pierwsi myśliciele, usiłujący dać odpowiedź na pytanie: "co rzeczywiście istnieje?" — byli to tak zwani jońscy filozofowie: Thales, Anaximander i Anaximenes — żyjący w VIm wieku przed Nar. Chr. (o nich obacz Wykłady Jagiellońskie tom I str. 141—182). Thales twierdził, że wszystko z wody pochodzi, że woda jest istotą rzeczy i przez to uczynił pierwszy krok do naukowego poglądu na Byt — gdyż odkrył ważny pewnik zasadniczej jednolitości całego Bytu, pewnik już później nigdy nie zaprzeczony a zawsze potwierdzany przez wszystkich, co poważnie o istocie Bytu rozmyślali. Wiadomo z greckiej mitologji, że zwłaszcza pierwotna twórczość teologiczna nie znała takiej jedności bytu — i przedstawiała świat jako złożony z rozmaitości przedmiotów od siebie prawie niezależnych. Jakkolwiek Thales popełnił błąd, upa

### Istnienie jednego zasadniczego pierwiastku.

trując źródło i przyczyne wszelkiego bytu w wodzie. to za to zdobył sobie nieśmiertelną zasługe odkryciem. że wszystko ma i mieć musi jeden początek, jedno źródło istnienia, jeden zasadniczy pierwiastek. To co Thales wodą nazywał, przez niego samego nie było bynajmniej uważane za jednoznaczne z wodą morza lub rzek. Owa woda, jako zasada bytu - była w ogóle jakimś średnim stanem materji, płynem. z którego strącalv się ciała stałe, ulatniały gazy -- i nawet wobec dzisiejszej nauki takie określenie stanu płynnego, jako pośredniego, ma pewne znaczenie. Czem jest ta pramateria pod względem chemicznym, to dopiero dalsze badania okażą. Thales logicznie sobie postąpił i zgodnie z doświadczeniem swego czasu, gdy chcąc znaleźć wyraz dla wszechpierwiastku cały byt przenikającego, uznał ów wszechpierwiastek jako najpodobniejszy do tej materji, która jest najwięcej na świecie rozpowszechniona. do wodv.

Ten wniosek, choć nie okazał się w następstwie zgodnym z głębszem poznaniem rzeczywistości, miał wszelkie cechy prawdopodobieństwa, wobec doświadczenia, jakiem wówczas rozporządzano i przynosi zaszczyt logicznemu wyćwiczeniu Thalesa. Zaś odkrycie jednolitości świata prócz swego metafizycznego znaczenia ma i logiczną doniosłość — bo postawiło po raz pierwszy hypotezę wyjaśniającą możliwość poznania wogóle. Jeśli wszystko jest z wody, to i my jesteśmy z wody, a wszystko poznać możemy dzięki temu, że jedna i ta sama istota bytu przejawia się w poznającym podmiocie i w poznawanym przedmiocie. Dzięki tej zasadniczej tożsamości podmiotu i przedmiotu prawda staje się.dostępną bezpośrednio, bo człowiek poznający i świat poznawany — to jedno i to samo. Tem się tłómaczy, że

Thales mądrość swą streszczał w przykazaniu: "poznaj samego siebie". W historji logiki Thales pierwszy stworzył hypotezę, która w następstwie bogatą była w skutki — hypotezę jednolitości bytu, z której wynika tożsamość podmiotu i przedmiotu. Ponieważ pism Thalesa nie mamy, więc nie wiemy, jak dalece on sobie uświadomił związek między swą metafizyczną hypotezą a logiczną wskazówką poznania samego siebie, jako źródła wszelkiego poznania. W każdym razie nam ten związek rzuca się w oczy i nadaje metafizyce Thalesa ogromne znaczenie.

Po wielu rozmaitych próbach i wahaniach w różnych kierunkach, wielu współczesnych logików powraca do punktu wyjścia Thalesa i tłómaczy sobie możliwość poznania zewnętrznego bytu przez pewną zasadniczą tożsamość poznającego podmiotu i poznawanego przedmiotu.

Thales, podobnie jak jego następey: Anaximander (Wykłady Jagiellońskie, tom I str. 160) i Anaximenes (Wykłady Jagiellońskie, tom I str. 172), być może nie zdawali sobie jeszcze sprawy z doniosłości logicznej swej metafizycznej zasady jedności bytu — i szukali tej jedności w materjalnej jakości zewnętrznych zjawisk, zamiast ją znaleźć w istocie wewnętrznej świadomości. Po wodzie, powietrze i ogień służyły za symbole tej jednolitości powszechnego pierwiastku.

Te poglądy na materjalną jednakowość wszechświatowego pierwiastku po raz pierwszy zostały uzupełnione teorją logiczną poznania przez Demokryta, twórcę materjalizmu. Demokryt (ob. Wykłady Jagiellońskie, t. II str. 127—144) już nie uważa wody ni ognia za pierwiastki bytu — bo woda i ogień, a nawet myśl ludzka i uczucie dla materjalisty tłómaczą się ruchem niewidzialnych atomów.



#### Materjalizm i witalizm.

Tutaj jednakowość podmiotu poznającego i przedmiotu poznawanego ma swoje dosyć zawile uzasadnienie i wyjaśnienie: ruch atomów po za organizmem człowieka wywołuje ruchy podobne lub analogiczne wewnątrz ciała, szczególnie zaś w organach zmysłów — i to materjalistom wydaje się dostatecznem wytłómaczeniem powstania pojęć i wyobrażeń. Ta doktryna materjalizmu pozostała prawie niezmienną od Demokryta do Häckla, Moleschotta Büchnera i Vogta, którzy byli najgłośniejszymi obrońcami materjalizmu w XIX-m stuleciu — mylnie swą metafizyczną doktrynę podając za wynik badań ścisłych nad zjawiskami przyrody.

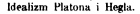
Ale ci, co głębiej się zastanawiali nad materją, masą. przestrzenią, czasem, - już poczynając od Platona, jasno pojmowali, jak dalece materializm jest niewystarczającem rozwiązaniem metafizycznych zagadnień. Szczególniej Kant w krytyce czystego rozumu ostatecznie i nieodwołalnie okazał bezpodstawność metafizyki materjalistycznej. Następnie szereg badań biologicznych w XIXm stuleciu wykazał trudności materjalistycznego tłomaczenia zjawisk organicznych --- i doprowadził znakomitego fizjologa Dubois Reymond do wyznania, że badanie czysto przyrodnicze nigdy nie rozwiąże zagadki rzeczywistego bytu. ("ignorabimus" — powiada fizjolog z przyrodniczego punktu widzenia. — "scimus infallibiliter", -- odpowiadają naturalnie metafizycy). Inny znakomity fizjolog, Gustaw Bunge, wyznaje konieczność witalizmu, czyli dowodzi, że procesy chemiczne i fizyczne w organizmach odbywają się inaczej, niż w nieorganicznej przyrodzie. Poważną trudność stanowi też duchowa różnica między człowiekiem a zwierzętami, o wiele przewyższająca różnice fizjologiczne. Małpy mają mózg i nerwy dosyć podobne do mózgu i nerwów człowieka – jednak mówić nie umieją.

Napróżno się silą materjaliści na zbieranie przykładów roztropności, przezorności i rozumu zwierząt. Żadne zwierzę mowy ludzkiej nie jest w stanie używać i to stanowi taką przepaść różnicy duchowej, której materjalnie wytłomaczyć nie można.

Jeśli weźmiemy dziecko zaczynające mówić, a posiadające mózg mniejszy od niektórych małp, to widzimy że to dziecko jest duchowo i umysłowo wyższem od wszystkich zwierząt. Takich spostrzeżeń uzbierało się wiele w ciągu tysiącoleci, i dlatego materjalizm dziś ma zwolenników tylko wśród ludzi o bardzo niskim poziomie filozoficznego i psychologicznego wykształcenia, lub też pozbawionych wszelkiego logicznego uzdolnienia. Choć jednak metafizyka materjalizmu już upadła, to teorja poznania Demokryta ma tą niespożytą zasługę, iż po raz pierwszy z całą jasnością usiłowała uwydatnić zasadniczą tożsamość podmiotu i przedmiotu.

Ta hypoteza pewnej zasadniczej tożsamości i jednolitości jaźni ludzkiej i wszechświata stanowiącego jej przedmiot poznania, dziś jeszcze pozostaje najprawdopodobniejszem wytłomaczeniem zarówno metafizycznej istoty Bytu, jak i logicznej możliwości zdobycia prawdy w pojęciach naszego rozumu odpowiadających istocie rzeczywistości.

Ale choć po raz pierwszy ta hypoteza została jasno sformułowana przez materjalistę Demokryta, to służyła ona zarazem i przeciwnikom materjalizmu, idealistom, którzy się wywodzą od Platona. Idealiści twierdzą, że wszystko co istnieje, zarówno świat zewnętrzny jak i dusza ludzka, ma taki rodzaj istnienia jak idee, które znamy z doświadczenia wewnętrznego naszej myśli. Więc nie materja, nie atomy stanowią rzeczywistość, lecz myśl i idee. Więc myśl myśli sama siebie, wszystko jest my-



لعصائد وتشميك وسن

ślą i po za myślą nic rzeczywiście nie istnieje. I jaźń jest myślą i jako myśl myśli sama siebie, a poznaje wszechświat, bo jest on wyrazem takiej samej myśli, myśli boskiej do ludzkiej podobnej. Platon po raz pierwszy całkiem wyraźnie uzasadniał taki pogląd, a za nim poszedł Arystoteles i wszyscy idealiści. Nazwano ich idealistami dlatego, że budowali wszystko na ideałach myśli — przeciwnie materjalistom. co wierzyli w materję przedewszystkiem. Ostatnim znakomitym przedstawicielem idealizmu był niemiecki filozof Hegel na początku XIXgo stulecia.

Idealizm miał w ogóle w ciągu tysiącoleci ubiegłych więcej znakomitych przedstawicieli niż materjalizm głębsze umysły były więcej skłonne do wiary w rzeczywistość idei bezpośrednio w duszy odkrywanych niż w rzeczywistość materji na zewnątrz pozory istnienia tworzącej. To też idealizm miał ogromny wpływ na rozwój nie tylko filozofji lecz i życia społecznego — dotąd panuje on przeważnie we wszystkich szczegółach naszego bytu, w wychowaniu i wykształceniu młodzieży, w polityce i nawet w badaniach przyrodniczych oraz na polu wszystkich innych nauk, szczególnie nauk społecznych.

Wszędzie widzimy panujący wpływ idei, ujarzmienie jaźni przez idee jej obce, narzucone zewnątrz. Za pewnik społeczny uchodzi w najszerszych kołach, że idea jest ważniejszą od jednostki, że nadto godzi się i należy poświęcić jednostkę idei. W poglądzie na historję powszechną, na prawo, na postęp społeczny — wszędzie szukane bywzją idee przewodnie prądów panujących daleko więcej niż jaźnie, które stworzyły prądy i wypadki. Mało ludzi uprzytomnia sobie, że idea jest podobnie jak i materja narzędziem lub wytworem jaźni, że ostatecznym celem istnienia jest nie triumf idei, lecz

najwyższy rozwój i wspólnota poszczególnych jaźni. Idee przemijają, jaźnie i ich stosunki są wieczne. Ale idealiści inaczej na te rzeczy patrzą: dla nich idee są wielkie i wieczne, jednostki znikome i marne. Hegel doprowadził idealizm do ostatnich konsekwencji — usiłował objaśnić i wytłumaczyć cały świat materjalny rozwojem idei. Ta jego konsekwencja usque ad absurdum okazała też najwyraźniej słabe strony idealizmu.

Okazało się, że jeśli chcemy prawdę ująć bez względu na bezpośrednie badania nad materjalnemi zjawiskami, to często owa prawda idealistyczna będzie w rażącej sprzeczności z doświadczeniem zmysłów.

Szczególniej przyrodnicy udowodnili, że w zakresie przyrodoznawstwa trudno jest cośkolwiek odgadnąć z góry, bez uwzględnienia obserwacji — i że idealistyczne teorje, tyczące się zjawisk fizycznych, rzadko dowodziły intuicji autorów — częściej zaś okazywały się mylne.

Dla idealistów logika i metafizyka stanowią jedno, skoro u nich myśl jest utożsamiona z rzeczywistością. Logika Hegla polega na systematycznem rozgatunkowaniu głównych idei ludzkiego umysłu, zgodnych z głównymi działami metafizycznej rzeczywistości.

Idealizm ma to wspólnego z materjalizmem, że idealiści zarówno jak i materjaliści objaśniają osobistość człowieka czemś innem — materjaliści materją, a idealiści ideami. Dla jednych i drugich osobistość ta nie jest przejawem rzeczywiście i samodzielnie istniejącej jaźni tylko stanowi część nieodłączną całości świata, którą stanowią idee lub materja.

Prócz idealizmu i materjalizmu powstał jeszcze trzeci światopogląd, mający pewne wspólne cechy z poprzednimi. Ten trzeci światopogląd jest po części już zarysowany w filozofji Parmenidesa — lecz daleko jaśniej występuje

يان يتوقعون

Ē.

## Spinoza. Czwarty światopogląd: eleuteryzm.

A STREET STREET

u Spinozy, żydowskiego myśliciela XVIIgo stulecia. Spinoza na pytanie: "co rzeczywiście istnieje?" — odpowiada: "rzeczywiście istnieje tylko całe istnienie — które nazwać można Bogiem lub światem — a wszystko inne, to tylko stany przejściowe Bytu lub Boga". Taki pogląd nazywamy panteizmem, a miał on po Spinozie wielu zwolenników. W ostatniem pokoleniu głośny panteista Ernest Renan doszedł do zupełnego sceptycyzmu — jak wogóle z panteizmu wynika. że prawda należy jedynie do Boga, nie zaś do poszczególnego człowieka.

Te trzy światopoglądy, stworzone przez Greków, nie dają nam zatem zupełnie zadawalniającego rozwiązania metafizycznej zagadki, choć do dnia dzisiejszego liczą wielu zwolenników wśród tych, co się filozofją zajmują.

Ale prócz tych klasycznych trzech alternatyw istnieje czwarta, którą wprawdzie już Platon wyraził w djalogu p. t. Parmenides jako możliwość, lecz ją wnet odrzucił; dopiero w nowszej filozofji ten czwarty światopogląd został rozwinięty. Nie ma on tak utartej nazwy, jak materjalizm, idealizm. panteizm, bo się później rozwinął i jeszcze tylu zwolenników nie zyskał. Nazywano go monadologją, indywidualizmem, spirytualizmem, a w nowszych czasach eleuteryzmem. o ile głównie oparty jest na uznaniu wolności woli twórczej (eleuteria po grecku wolność).

Na pytanie: "co rzeczywiście istnieje?" — eleuterysta odpowiada: "ja rzeczywiście istnieję i podobne do mnie jaźnie". Oczywiście to ja, czyli jaźń — to nie ciało ani organizm, — ani stworzona przez jaźń, objawiająca się w przestrzeni osobistość — lecz tylko wewnętrzna istota naszej świadomości, bezprzestrzenna, niemająca początku ani końca w czasie, bo czas jest jej wytworem.

W. Lutoslawski: Logika.

#### 18 Początki eleuteryzmu w chrześcijaństwie. Wolność ducha.

Uznanie jaźni za substancję, czyli Byt rzeczywisty. prowadzi nieuchronnie do wyniesienia jej ponad czas i przestrzeń — do uznania czasu i przestrzeni jako form wyobrażeń, stworzonych przez jaźnie.

Gdy materjalizm, idealizm, panteizm — te trzy klasyczne światopoglądy od pierwszego pojawienia się swego miały pewną skończoną formę, tak, że w ciągu tysiącoleci mało się rozwijały — a znalazły znakomitych wyrazicieli, co im nadali już prawie niezmienną, klasyczną postać — to eleuteryzm przechodził inne koleje. Wielu myślicieli porywało się ku temu, by jaźń uczynić punktem wyjścia i podstawą światopoglądu — a mało kto zdołał to przeprowadzić.

Eleuteryzm, choć przeczuwany już w niektórych zwrotach djalogów Platona (Parmenides, Teetet, Fedros), najpierw się rozwinął wśród uczni Chrystusa.

U nich każda dusza miała byt rzeczywisty, i tak doniosły, że dla jej zbawienia naczelna jaźń chrześcijańskiego świata, sam Chrystus, poddaje się wielu cierpieniom. Doniosłość jaźni indywidualnej w światopoglądzie chrześcijańskim uwydatnia się także w doktrynie wolności woli i nieśmiertelności duszy. Jeden człowiek może stanąć przeciw prawu świata całego i nawet ofiara Chrystusowa nie starczy, by go zbawić, jeśli on sam woli. w wiecznem oderwaniu od Chrystusa. stwarzać sobie żywot odmienny, nazwany przez teologów wiecznem potępieniem. Wieczne potępienie jest nie tylko potępieniem duszy przez Boga – jest ono zarazem i potępieniem Boga przez jaźń zbuntowaną, jak w improwizacji Dziadów. Wedle nauki chrześcijańskiej wolny duch wybiera sobie sam drogę, z której ani Bóg, ani djabeł go nie sprowadzi, gdy zechce wytrwać. Ta straszna wolność chrześcijańska obca jest dawniejszym religiom. Dawni

# Kartezjusz Rachunek infinitezymalny.

bogowie ludzi gwałcili — dopiero Bóg chrześcijański szanuje ich wolność, zbawia tych, co pragną zbawienia, potępia tylko tych, co go potępiają.

Ten światopogląd przez długie wieki był praktycznie przez chrześcijan stosowany, nim zaczęto usiłowania, by go teoretycznie wyrazić. Pierwszy Kartezjusz kładł szczególny nacisk na to, że dla każdego z nas jego myśl własna jest najpewniejszym dowodem jego własnego istnienia. Lecz Kartezjusz, badając dalej myśl, tak ją wytłómaczył sobie, że jednostce mało zostawił swobody. Niższe jednostki, jak np. zwierzęta, są dla niego maszynami bez woli.

Dopiero Leibniz, filozof, podobno polskiego pochodzenia, (Lubieniecz) - stworzył metodę, za pomocą której można było dojść do ujęcia nieskończenie małych różnic w nieskończonej ilości jednostek. Jest to rachunek różniczkowy i całkowy -- czyli infinitezymalny. który prowadzi do ujęcia w formuły matematyczne stosunków nieskończonych. Ta metoda ma wielkie znaczenie dla teorji poznania. Bez rachunku infinitezymalnego nieskończone różnice indywidualne usuwają się z pod wszelkich określeń. Rachunek infinitezymalny jest w logicznym związku z monadologją Leibniza. Tak samo jak w każdej funkcji Leibniz widział nieskończony szereg nieskończenie małych zmian wartości, przez które funkcja dana przechodzi, nie tracąc tego charakteru, jaki posiada - tak samo w każdej jaźni widział nieskończony szereg psychemów po sobie następujących, których scałkowanie w granicach jednego żywota stanowi jedną osobistość.

Takie same jaźnie, jak w człowieku, Leibniz uznawał jako siły naczelne w zwierzętach. roślinach, a na-

2\*

wet minerałach — wszystko, co istnieje, miało dla niego charakter jaźni, czyli, jak on to nazwał, monady.

Monada, to jedność stała wśród zmiennych stanów, przez które przechodzi — ta jedność, którą my wewnętrznie odczuwamy jako nasze ja. Każdy z nas tylko swoje własne ja może wewnętrznie odczuć — wszystkie inne jaźnie może jedynie wyobrażać sobie przez analogję. Otóż Leibniz przypuszczał, że wszystko, co istnieje wyłącznie składa się z monad, mniej lub więcej świadomych swego istnienia — tak, jak my jesteśmy świadomi naszego istnienia.

Wniosek<sup>•</sup> ten nie da się udowodnić — jest on tylko hypotezą metafizyczną, z której wypływa objaśnienie świata.

Pojęcie monady jest dalszym szczeblem rozwoju pojęcia materjalnego atomu — z tą różnicą, że materjaliści usiłowali za pomocą atomów wyjaśnić świadomość, gdy Leibniz odwrotnie wszystkie atomy wszechświata tłomaczy za pomocą własnej świadomości, przypisując atomom, składającym ciała zwierząt i masę minerałów, ten stan wewnętrzny duchowy, jaki znał tylko z własnej świadomości.

Ten pogląd nie zmienia zupełnie wyobrażenia świata materjalnego, wytworzonego przez atomistów — lecz je uzupełnia. Podobnie, jak materjaliści cały świat rozkładają na atomy, tak samo czyni Leibniz — tylko w każdym atomie domyśla się żywej monady, na wzór i podobieństwo własnej jaźni.

Dla materjalistów zjawiska świadomości mogą być wyjaśnione przez ruchy atomów, dla Leibniza odwrotnie wewnętrzny ruch świadomości jest bliższym, lepiej bezpośrednio znanym, niż ruch atomów, więc byt atomów

B ---

Prawda w monadologji. Przedustanowiona harmonja. 21

jest objaśniany przez wewnętrzną obserwację świadomości.

Materjaliści, idealiści i panteiści, rozmyślając o całości świata, zapominali o własnem istnieniu i nie uświadamiali sobie własnej jaźni --- Leibniz w tej jaźni i w jej samouświadomieniu widzi podstawę dla wyjaśnienia wszelkiego innego istnienia.

Jeśli na zapytanie: "co rzeczywiście istnieje?" — odpowiemy: "rzeczywiście istnieją monady, podobne do mego własnego ja, o ile je rozpoznaję wewnętrznem doświadczeniem, samouświadomieniem, a nie zewnętrzną obserwacją ciał, za pomocą zmysłów", — to zasadnicze pytanie logiki: "co jest prawda?" — może jeszcze znaleźć kilka odpowiedzi.

Prawdą co do wewnętrznego świata mojej świadomości będzie bezpośrednia znajomość moich wewnętrznych stanów. Zaś w stosunku do świata zewnętrznego prawdą będzie albo znajomość wewnętrznych stanów innych monad, odtworzona w naszej własnej świadomości, albo też znajomość wrażeń, jakie te inne monady wywierają na mnie.

Ta trudność określenia prawdy z punktu widzenia monadologji doprowadziła Leibniz'a do dosyć dziwnego przypuszczenia.

Wydało mu się niemożliwem, by dwie rzeczy całkiem różne mogły na siebie wzajemnie wpływać i dlatego ten wpływ uznał on za złudzenie.

Według jego mniemania, wszystko, co istnieje, pozostaje we wzajemnym stosunku tak zwanej przedustanowionej harmonji. To znaczy, że jeśli ja doznaję wrażenia, że mówię, a mój słuchacz jednocześnie sądzi, że mnie słyszy, — wcale nie moja mowa wpłynęła na jego ucho, lecz wskutek harmonji wszechświata w jednej



chwili te dwa wrażenia były doznawane subjektywnie. odpowiadając sobie wzajemnie, tak, że choć mowa nie może być słyszaną, to wrażenie dźwieku jest doznane przez wszystkich tych. o których mniemamy, że nas słyszą, i odwrotnie, gdy kogoś słyszymy jakoby mówiącego. on jednocześnie ma wrażenie, że mówi. Wszystko zaś odbywa się tylko w świadomości poszczególnych monad, tak. jakby na siebie działały, choć działanie jest złudzeniem. Prawdziwe działanie jest właściwym przywilejem tylko najwyższej monady, Boga, jednocześnie stwarzającego we wszystkich monadach takie szeregi wewnętrznych stanów, które sobie wzajemnie odpowiadają. Ten jeden Bóg wywołuje w słuchaczu wrażenie, że słyszy mowę, a w mówcy, że tęż samą mowę mówi, którą słuchacze słyszą, choć mowa mówcy sama nie mogłaby przedostać się do świadomości słuchaczy --- bo, jak Leibniz to wyrażał obrazowo, "monady nie mają okien".

Uderza nas dziwne nieprawdopodobieństwo tego poglądu, choć tak wielki twórczy umysł go wymyślił. Wszyscy doznajemy działań świata zewnętrznego, a jeśliby dwie odrębne osoby na siebie wogóle działać nie mogły — to i działanie Boga na każdą z osobna pozostawałoby w równej mierze niepojętem. Jeśli monady nie mają okien i na tem poniekąd polega pewna ich doskonałość — to jakże najwyższa monada mogłaby mieć nieskończoną ilość nici, łączących ją z wszystkiemi innemi? Leibniz cheiał uprościć zagadnienie przyczynowości przez to, że zaprzeczył przyczynowość wzajemnego działania, pozostawiając jedynie działanie jednostronne od najwyższej istoty, idące ku wszystkim innym jednocześnie, bez żadnej powracającej fali.

Jedna istota miałaby przywilej działania — wytłomaczenie bytu tej jednej istoty byłoby kluczem do zro-

E ...

Uproszczenie formalne. Usprawiedliwienie teorji harmonji. 23

zumienia wszystkiego, co się dzieje, i nie potrzebaby w każdej odrębnej istocie upatrywać jakiegoś źródła sił działających, jakiegoś nieobliczalnego działania na ogólny wynik wszechbytu.

1000

-

Taki pogląd cechuje umysł w matematyce wyćwiczony, który szuka uproszczenia formuł. Jednostronne działanie Boga na wszystkie monady jest formułą prostszą, niż wzajemne działanie wszystkich monad między sobą. Harmonja przedustanowiona pozostanie na zawsze genjalnym pomysłem wielkiego twórczego umysłu pomysłem w zakresie formalnego uproszczenia pojęcia bytu. Nieraz będziemy mogli się nawet posługiwać tem pojęciem harmonji, z pominięciem wpływów i działań wzajemnych między monadami, gdy będzie chodziło nam o zrozumienie wielkich rysów stworzenia.

Działanie Boga na wszystkie monady jest o tyle donioślejszem, niż działanie każdej monady na te, które w najbliższym z nią pozostają przyczynowym związku że można to wzajemne działanie pominąć, tak, jak się w matematycznych rachunkach skróconych pomija ilości mniejsze (quantités négligeables), tam, gdzie chodzi o przybliżoną ocenę ilości większych.

Ale jeśli chodzi o prawdę, o to, co jest istotnie, całkiem niezależnie od tego, czy łatwem, czy trudnem jest do wyjaśnienia, to nie przyjmiemy teorji przedustanowionej harmonji w całej rozciągłości — bo nam chodzi nie tylko jedynie o formalne przedstawienie rzeczywistości.

Więc przyjmiemy z teorji Leibniza jako stały nabytek dla metafizyki jego twierdzenie, że wszystko, co istnieje, stanowią monady. podobne do naszej własnej jaźni, pod wpływem przeważającym najwyższej i najpotężniejszej monady, czyli Boga. Lecz nie wyrzeczemy się poszukiwania tych drugorzędnych wpływów na tok istnienia, wynikających ze wzajemnego działania poszczególnych monad, o ile nam chodzi nie o formalną jedynie logikę, lecz zarazem o realne pojęcie rzeczywistości.

Mamy zbyt silne dążenie do prawdy objektywnej, by poprzestać na uproszczonem wyjaśnieniu formalnem.

Jeśli Bóg działa na wszystkie monady, a każda monada jest zasadniczo podobna do Boga, to i każda monada działa na inne — może nie na wszystkie, lecz przynajmniej na niektóre. Jeśli każda monada jest pod wpływem Boga i przyjmuje działanie Jego, to przyjąć może też działanie innych monad, choć może nie wszystkich.

Nasze intuicyjne przeświadczenie, że istotna przyczynowość zachodzi między nami a innymi ludźmi, że wogóle coś się dzieje, gdy się z nimi stykamy, że oświadczenia uczuć, które słyszymy od blizkich nam dusz, odpowiadają obecnej rzeczywistości, a nie z góry ustanowionemu planowi stworzenia, ta pewność, że moja radość budzi nową radość w kochających mnie duszach, że mój smutek nie jest jedynie przewidzianym nieuchronnym przyczynkiem do wszechżycia — tego rodzaju pewności subjektywne są w rezultacie silniejsze, niż zadowolenie, jakie daje najprostsza z możliwych formuł metafizycznych przyczynowości.

W istocie daleko częściej doświadczamy działania na nas monad równorzędnych z nami, niż działania monady najwyższej. To działanie najwyższej monady jest raczej wywnioskowanem, niż bezpośrednio przez nas odczuwanem i doświadczanem, prócz rzadkich chwil ekstazy. trafiających się w życiu najświętszych nawet ludzi tylko wyjątkowo.

ست د

÷.

# Jażń ludzka i boska. Paradoksalne wnioski.

Dobrze jest, że z działań poszczególnych i z doświadczeń konkretnych dochodzimy do wniosku o istnieniu jednego, wspólnego całemu istnieniu źródła działań w Bogu. Ale zbyt drogobyśmy okupili to odkrycie. gdybyśmy zapomnieli o szczeblach, po których do niego doszliśmy. Jak kto zacznie jeździć koleją, nie wyrzeka się użytku koni ani też nóg własnych — jak kto zacznie się domyślać wszechstronnego działania Boga, nie potrzebuje za to już wyrzekać się wszelkiego własnego działania i wszelkich wpływów, jakie przedtem znał, doświadczał i uznawał. Wielcy myśliciele skłonni są do pewnej wyłączności, gdy zwrócili uwagę na jakiś doniosły a mało przedtem uwzględniany pierwiastek.

Platon, gdy odkrył doniosłość idei, przed nim mało pojmowaną, wszystko chciał ideami tłomaczyć. Leibniz, gdy spostrzegł, że wpływ najwyższej istoty dalej sięga, niż mniemali dawniejsi filozofowie, wszystko chciał jedynie działaniem tej jednej istoty tłomaczyć, zapominając, że człowiek przecie jest do Boga pod wszelkim względem podobny — szczególnie właśnie pod tym względem, że jaźń jego stanowi źródło sił duchowych, przyczynę działań.

Czy którykolwiek z czytelników tej książki uwierzy, iż jego wrażenie czytania wcale nie od liter ani od pisma pochodzi, lecz odbywa się w duszy każdego czytelnika osobno, wedle planu harmonji przedustanowionej, zgodnie z tem, co autor sądził, że pisze, zecer sądził, że składa, a drukarz sądził, że drukuje? Czy łatwo sobie przedstawić, gdy słyszymy głos pełen wzruszeń ojca witającego syna marnotrawnego, że to powitanie śni się ojcu współcześnie i synowi, ale wcale nie polega na tem, by tu ojciec jakieś istotne wrażenie otrzymywał? Skrucha syna, wybaczenie ojca, czyż to mają być tylko

A starting

współczesne stany wewnętrzne dwóch monad na zawsze dla siebie zamkniętych, połączonych jedynie związkiem, jaki je czyni zależnym od jednej monady najwyższej? Gdy profesor wykłada, słuchacze doznają wrażenia, że słyszą — on, że mówi, ale ich wrażenie słyszenia wcale nie zależy od niego — jak Leibniz mniemał.

Nawet sama teorja przedustanowionej harmonji nie byłaby odkryciem Leibniza, przekazanem potomności, lecz powstawałaby kolejno samodzielnie według planu przedustanowionego w każdym czytelniku dzieł Leibniza. w chwili, kiedy mu się zdaje. że bierze te dzieła do ręki.

Jakkolwiek taki pogląd wyda się nieuprzedzonym czytelnikom bardzo nieprawdopodobnym, nie godzi się go lekceważyć, bo wiele przednich umysłów za Leibnizem poszło — i najznakomitszy francuski filozof w ostatniem pokoleniu XIX tego stulecia, Renouvier, w swojej "Nouvelle Monadologie", pozostaje wiernym przedustanowionej harmonji.

Po Leibnizu już wszyscy myśliciele obracali się w kole czterech wyżej opisanych poglądów na świat: materjalizmu, idealizmu, panteizmu i monadyzmu, który w rozmaitych swych odmianach rozwinął się w XIX tem stuleciu jako spirytualizm, personalizm, indywidualizm lub eleuteryzm. Są to różne nazwy dla jednej i tej samej doktryny — że wszystko, co istnieje, składa się z istot podobnych do jaźni ludzkiej.

Jeśli tak jest, to prawda istnieje tylko w jaźniach, jako ich treść wewnętrzna, jako środek oceny ich wzajemnych stosunków, bądź dla zrozumienia działań, bądź dla postanowienia o własnych działaniach. A w takim razie logika ściślej jest związana z metafizyką i pewne metafizyczne roztrząsania stanowią wstęp niezbędny do logicznych badań.

# II. Przedmiotowość wrażeń i pojęć.

Każdy dojrzały człowiek w zupełności odróżnia samego siebie od przedmiotów zewnętrznych, a jeśli nie zajmuje się naukowem badaniem tych przedmiotów, to uważa ich istnienie za rzeczywiste i niezależne od naszych osobistych wyobrażeń.

Im więcej zajmujemy się badaniem naukowem otaczającego nas świata, tem jaśniej się przekonywujemy, że nasze o nim wyobrażenie zależy nie tylko jedynie od przymiotów, jakie zewnętrzne przedmioty posiadają, lecz także od urządzenia naszych zmysłów.

Fizyka znosi objektywne pojęcie barw i dźwięków i dowodzi nam, że to, co się wydaje czerwonem, jest czerwonem dla nas jedynie dlatego, że posyła ku naszym oczom promienie światła czerwone, a te promienie wydają się czerwonymi wskutek długości fal swych, wynoszącej aż trzy czwarte mikrona (mikron = tysiączna część milimetra). Gdy dla jakiegokolwiekbądź powodu te długie fale czerwonego światła w drodze zostaną skrócone do długości dwóch piątych mikronu, — przyczem szybkość drgań odpowiednio wzrasta — to nam się wydają fjoletowe.

Samych fal nie widzimy. tylko wyobrażamy sobie te ruchy pratomów (t. j. cząsteczek wszechświatowego eteru, o wiele mniejszych od atomów chemicznej materji) na wzór i podobieństwo daleko powolniejszych ruchów ciał o wiele większych.

Skorośmy doszli w końcu do wyjaśnienia wszystkich zmysłowych wrażeń za pomocą ruchu niewidzialnych

atomów i również niewidzialnych pratomów, to powstaje pytanie: jaką rzeczywistość mają te ruchy niewidzialne? czy są one już ostatecznem wyjaśnieniem bytu, czy. podobnie, jak barwy i dźwięki, dadzą się wytłomaczyć czem innem?

Wszelki ruch wyobrażamy sobie w czasie i przestrzeni, więc wytłomaczenie ruchu zależy od pojęcia czasu i przestrzeni. Czasu nie widzimy ani też nie słyszymy, nie jest on przedmiotem żadnych wrażeń zmysłowych i nie wyobrażamy go sobie bez jakichś ruchów w czasie zachodzących, a także i przestrzeni czystej nie znamy bez przedmiotów w przestrzeni.

Takim przedmiotem w przestrzeni jest nawet linja lub forma matematyczna pomyślana tylko — a ruchem w czasie jest nawet idealny takt pomyślanego tylko a niewidzialnego wahadła.

Każdy przedmiot wyobrażony w przestrzeni trwa w czasie, bo jeśliby wcale nie trwał, toby nie mógł istnieć. Granicą nieskończenie krótkiego trwania jest niebyt.

Każdy ruch fizyczny w czasie postępujący odbywa się zarazem i w przestrzeni.

Więc czas i przestrzeń są tak ściśle z sobą związane jakby były odbiciem jednej i tej samej rzeczy trzeciej, stanowiącej i czas i przestrzeń.

Jednak zachodzi ta różnica. że gdy nic przestrzennego nie może się obejść bez trwania w czasie. znamy przedmioty trwające w czasie a nieistniejące w przestrzeni, nie zajmujące przynajmniej żadnego nam wiadomego miejsca, n. p. uczucia.

Gdy mówimy, że coś trwa w czasie, — rozpościera się w przestrzeni. – to wygląda tak, jakby czas i przestrzeń istniały niezależnie od przedmiotów, które w nich



Oderwany czas. Trójca zewnętrzna. Cechy objektywności. 29

trwają lub się poruszają, choć my takiego czystego czasu, takiej próżnej przestrzeni wcale nie znamy.

Gdy sobie usiłujemy wyobrazić oderwany czas i oderwaną przestrzeń, zawsze kreślimy linje w przestrzeni, następstwa faktów w czasie.

Więc gdy badanie świata fizycznego doprowadza nas do pojęcia materji trwającej w czasie i rozpościerającej się w przestrzeni, to powstaje pytanie, jakie stosunki zachodzą wewnątrz tej trójcy. Wszak ani materja nie pochodzi z czasu i przestrzeni, ani czas z przestrzeni i materji, ani przestrzeń z materji i czasu.

Chcąc postąpić dalej w tem badaniu, zwróćmy uwagę na psychemy, które są w czasie. lecz nie są w przestrzeni. Psychemy te, nasze uczucia i idee, nabierają nieraz takiej objektywności, że w niczem nie ustępują materjalnym przedmiotom pod względem niezależności swej od subjektywnych wyobrażeń poszczególnych ludzi.

Aby uchwycić tą cechę objektywności, która stanowi o rzeczywistem istnieniu, trzeba się zastanowić nad szeregiem przykładów. Gdy patrzymy na jakieś zwierzę lub roślinę, widzimy różne barwy i wiemy, że inni ludzie spostrzegają to samo. Jeśli kto nie spostrzeże odrazu jakiego szczegółu, to można w nim spostrzegawczość obudzić, zwracając jego uwagę na to, czego w pierwszej chwili nie spostrzegł.

Ten fakt psychologiczny, że różne osoby spostrzegają te same właściwości zewnętrznych przedmiotów, stanowi właśnie objektywność świata zewnętrznego i wytwarza nasze przekonanie o jego rzeczywistem istnieniu. Jeśli np. kto nam powie, że on wyrażnie widzi jezioro w tem miejscu, gdzie inni widzą górę, to nazwiemy jego wrażenie halucynacją, a jeśli jego wrażenia ustawicznie będą się różnić od wrażeń innych osób obserwujących te same przedmioty, to uznamy go za cierpiącego na pomieszanie zmysłów i przestaniemy wierzyć jego świadectwom.

Zewnętrzne przedmioty dlatego tylko wydają się nam istniejącymi, że wszyscy jednakowo je spostrzegamy.

Taką tożsamość i objektywność posiadają też niektóre przedmioty niematerjalne, które spostrzegamy nie przez zmysły, lecz rozumem.

Weźmy np. pojęcie równości — nie znajdujemy go w świecie zewnętrznych przedmiotów, bo nieskończona ich rozmaitość uniemożebnia bezwzględną równość dwóch materjalnych przedmiotów.

Ale skąd wiemy, że dwa przedmioty są nierówne? Wiemy o tem jedynie dlatego, że posiadamy pojęcie równości niezależne od naszych wrażeń.

Im dokładniejsze nasze narzędzia badania, tem łatwiej określić różnice między dwoma przedmiotami nawet bardzo podobnymi do siebie, lecz nierównymi.

Ale choć przy dokładnem badaniu stwierdzimy takie różnice naszych wrażeń, to nazywamy często dwa materjalne przedmioty równymi, dlatego, że porównywamy ich wzajemny stosunek z ideą równości, którą mamy w naszej świadomości.

Jeśli mówię, że dwa liście są równe, to nie twierdzę przez to, że te dwa liście we wszystkich szczegółach z największą dokładnością są równe, a tylko, że ja sam jestem w stanie o tych dwóch różnych liściach mieć jedno i to samo wyobrażenie. Te moje wyobrażenia mogą być równe i bez równości moich wrażeń. Jeśli, gdy ja patrzę na te dwa prawie równe liście, ktokolwiek za pomocą dokładnych instrumentów je zmierzy, to łatwo mnie przekona o ich nierówności, która na pewno też się odbija w moich oczach, choć ja w dalszym ciągu mogę uważać bezpęśrednie wrażenia za równe i twierdzić, że

# Przykład liści. Wpływ jaźni. Objektywność idei.

jeśli te liście nie są równe, to przynajmniej się równymi wydają. Jeśli jeden liść jest dłuższy od innego o pół milimetra, to nie zauważę tego bez dokładnego zmierzenia ale, gdy dokonam pomiaru, mogę udowodnić, że ta różnica nie tylko w mierze się okazała, lecz istnieć musi i w obrazie, odbitym na siatkówkach, podobnie, jak w każdem zwierciedle, choćby ono zmieniało nawet rozmiary. Odbicie owych liści na siatkówce ulega tym samym prawom optycznym, co ich odbicie w soczewce tego kształtu, co moje oko — więc mogę stąd wnosić, że i w oku się odbijają owe liście jako nierówne, jeśli są nierównymi przy wymierzeniu.

Jeśli ja zatem tej różnicy nie zauważę i pomimo jej rzeczywistego istnienia nazywam dwa liście równymi, to pojęcie ich równości nie pochodzi od samych, przedmiotów zewnętrznych, tylko albo musi pochodzić od mojej zdolności tworzenia równych wyobrażeń z nierównych wrażeń, albo też od mojej niezdolności odróżniania niewielkich różnic między przedmiotami.

Inaczej pojąć nie można, jak dwa rzeczywiście nierówne wrażenia mogłyby się przemienić na dwa równe wyobrażenia bez żadnego udziału mojej osoby, bez pewnego pojęcia równości mnie właściwego, a niezależnego już od zewnętrznego świata.

Stąd wynika, że prócz przedmiotów materjalnych istnieją jeszcze inne również objektywne przedmioty, jednakowo spostrzegane przez różnych ludzi wewnątrz ich własnej świadomości, służące dla oceny i porównania wrażeń, pochodzących od przedmiotów zewnętrznych. Te psychemy nazwane zostały ideami, jak np. równość, dobro, prawda itp.

Idee mają tą samą właściwość objektywności, co i materjalne rzeczy, bo są spostrzegane przez różne osoby

31

# 32 Pomięszanie zmysłów lub umysłu. Porównanie idei ze stołem.

jednakowo, tak, jak rzeczy materjalne. Jeśli dwie osoby rozmawiają o równości dwóch linji, to są przekonane że pojmują równość jednakowo — podobnie, jak gdy patrzą jednocześnie na jakąś górę, wiedzą. że obydwaj widzą górę, a nie jezioro.

Gdy używają wyrazu jakiego w różnych znaczeniach i wskutek tego wzajemnie się nie pojmują, to za pomocą definicji mogą łatwo dojść do tożsamości pojęcia, lub do uświadomienia sobie różnicy pojęć, jakie mają, i które oznaczali jednym i tym samym wyrazem. Jeśli któś wcale nie jest w stanie wytworzyć w swej świadomości powszechnie dostępnych pojęć, wspólnych innym ludziom, to uważamy go za warjata, podobnie, jak i tego, co ma wrażenia inne niż otoczenie.

Widzimy zatem, iż idee mają takąż objektywność. czyli przedmiotowość, jak i przedmioty materjalne. Nie większą może, ale też i nie mniejszą. Ich pozór bytu polega na tem, że wielu rozmaitym ludziom się jednakowo przypuszczalnie uświadamiają.

Taki pogląd wyda się na pierwsze wejrzenie sprzecznym ze zwykłą pewnością o stałości i rzeczywistości materjalnych rzeczy.

Zwykły człowiek, bez filozoficznego, a szczególniej logicznego wykształcenia, powie. że stół istnieje daleko rzeczywiściej niż jakakolwiek idea, bo można go widzieć, a jeśli uderzyć weń bardzo mocno pięścią, to czujemy ból wskutek oporu, jaki stół nam stawia, — a jeśli spróbujemy go przenieść, to tenże opór odczuwamy jako jego wagę.

Ale to jeszcze nie dowodzi istnienia stołu, bo w halucynacji można także widzieć, dotykać i przenosić stoły, które dla innych nie istnieją. Więc to, że się coś widzi.

Ł

. . .

## Marzenia senne. Objektywność i potęga idei.

dotyka lub przenosi, jeszcze nie stanowi o rzeczywistości przedmiotu, widzianego, dotykanego lub przenoszonego.

Taki stół, który dla mnie istnieje i działa na wszystkie moje zmysły, — może być dla innych urojeniem chorej fantazji. Skądinąd ideę równości matematycznej także widzimy, choć nie okiem ciała, lecz okiem rozumu. A gdy ją chcemy zmienić, tak, by równość stała się nierównością, to nam stawia opór tak wielki, iż nawet w majaczeniach warjatów rzadziej idee wychodzą ze swych definicji, niż przedmioty materjalne się roją.

Gdy znowy śni mi się jakieś przyjemne zdarzenie, to mogę przeżyć wszystkie wrażenia jako rzeczywiste i nie być w stanie ich odróżnić od jawy. A tymczasem drugi człowiek śpiący obok mnie wcale tych wrażeń i uczuć nie zauważył. Ja sam je mam za ułudę tylko dlatego, że inni ich nie zauważyli, — a gdy wątpię, czy co jest snem, czy jawą, za ostateczny sprawdzian służy mi świadectwo innych ludzi.

Wewnętrzny proces w pewnych snach wcale się nie różni psychicznie od jawy. Chociaż obrazy wzrokowe się nie odbijają na siatkówce, to we śnie widzimy często zupełnie tak samo i te same przedmioty, które widzieliśmy na jawie. Objektywność przedmiotów zewnętrznych nie zależy od tego, że one działają na zmysły moje lub innych ludzi, lecz od tego, że działają jednakowo na moje zmysły i na zmysły innych ludzi. Tylko o tyle, o ile działają jednakowo, są objektywne. Taką jednakowość posiadają też niektóre idee, gdy jedna i ta sama idea powtarza się w świadomości różnych ludzi, podobnie, jak wyobrażenie jednej i tej samej rzeczy materjalnej.

Ta właściwość, wspólna ideom i materjalnym przedmiotom, umożliwia nam badanie świata idei, podobne do W. Lutosławski: Logika. 3

### 34 Ślepota fizyczna i umysłowa. Jaskiniowcy umysłowi.

badania świata rzeczy materjalnych. Jeśli ja n. p. mam ideę abstynencji i umiem ją uprzystępnić i udzielić innym ludziom, tak, aby się jednakowo mogła odbić.w świadomości wielu osób, które dotąd żyły bez niej, to mogę porównać działanie idei z działaniem siły fizycznej, np. prądu elektrycznego, który jednocześnie krążąc wokoło wielu elektromagnesów jednakowo je czyni przyciągającymi żelazo.

Im więcej mnie taka idea się podoba, im więcej się przekonywam, że ona się jednakowo przedstawia innym ludziom rozmaitym, tem więcej będę ją uznawał za objektywną, za istniejącą niezależnie poza mną, nie tylko w świadomości znanych mi osób, ale we wszystkich świadomościach wogóle i niezależnie od subjektywnych stanów tych osób, które mogą czasowo pewnej idei nie uznawać.

Jeśli pewne drzewo stoi w moim ogrodzie, to choć nie wszyscy ludzie na ziemi je mogą współcześnie oglądać, przecie wiem, że każdy, co nie jest ślepym lub warjatem, ujrzy to drzewo, gdy stanie w miejscu, skąd je widać. Tak samo idea abstynencji, choć nie jest spostrzegana przez wszystkich, — przecież, wbrew zaprzeczeniom ślepych na duchu, pozostaje objektywną prawdą i rzeczywistością. Ślepota umysłowa czasowa lub indywidualna, która przeszkadza niektórym ludziom spostrzedz oczywiste idee, jest daleko częstsza, niż ta ślepota fizyczna, która czyni, że niektórzy nie mogą dostrzedz drzewa stojącego przed ich oczyma.

Wskutek rozpowszęchnienia takiej umysłowej ślepoty i wskutek braku logicznych ćwiczeń w rozpoznawaniu idei, wydaje się na pozór, że idee są mniej objektywne.

Ale gdybyśmy kilkunastu ludzi wychowali w ciemnej jaskini, kładąc im ustawicznie przepaski na oczach,

È



### Jasnowidzenie djalektyków.

aby wzrok się nie rozwijał, to takim ludziom i materjalne przedmioty nie bardzo byłyby jasne, -- a gdyby nagle ich na jasność słoneczną wyprowadzić, częstoby się różnili w zdaniach co do kształtu lub odległości przedmiotów, do których w zwykłej swej ciemności nie przywykli.

Większość ludzi pod względem umysłowym jest w położeniu tych kalek. Nigdy prawie nie wychodzili oni ku jasności słonecznej istotnie ścisłych określeń i samodzielnych wniosków. Ćwiczyli pamięć, a nie rozum, ruchu myśli samoistnego nie doznali — dzieł wielkich myślicieli nie czytali — o ich myślach twórczych dowiadywali się z dziesiątej ręki\*).

Cóż dziwnego, że oni jasno nie widzą idei i nie umieją ich odróżniać ani określać, biedni ślepcy!

Ale kto się djalektycznie ćwiczył, jak to jasno uwydatnia Platon w Rzeczypospolitej — kto przywykł dzielić pojęcia różne, określając ich różnice, i łączyć znów rozmaite pojęcia w jedno, wyszukując ich podobieństwa, tworzyć nowe pojęcia i cierpliwą djalektyką udzielać je innym — ten jaśniej widzi idee. niż materjalne przedmioty — pewniejszy jest np. własnego wiekuistego istnienia, niż jutrzejszego wschodu słońca.

Jeśli się zastanowimy nad tem, że pod względem ćwiczenia zmysłów wąrunki dla wszystkich ludzi są bardzo zbliżone, a pod względem ćwiczenia umysłu bardzo różne, to łatwo pojmiemy, dlaczego trudniej się ludzie godzą w zakresie idei, niż w zakresie form, barw i dźwięków.

Ale gdy chodzi o subtelniejsze różnice wrażeń zmy-

\*) Cały ten obraz wzięty jest z Rzeczypospolitej Platona, gdzie jest daleko piękniej przeprowadzone porównanie ślepoty umysłowej i fizycznej.



3\*

słowych to i tu zjawia się ta indywidualna rozmaitość, która nas tak trapi w świecie myśli.

Kilkunastu ludzi, patrzących kolejno w jeden i ten sam teleskop lub mikroskop, będzie się różnić w świadectwach swych co do tego, co tam widzieli. a im którzy wprawniejsi w obserwacjach pewnego rodzaju, tem lepiej będą się między sobą zgadzać, tem większy zakres objektywności wytworzą.

Sam proces uprzedmiotowienia idei jest najzupełniej podobny do tego procesu, który nam służy, by wytworzyć w naszej świadomości obraz objektywnego materjalnego świata.

W jednym i drugim wypadku bezpośrednie wrażenie jeszcze nie stanowi o tem, że przedmiot owego wrażenia rzeczywiście istnieje. Materjalne przedmioty spostrzegam za pomocą zmysłów, idee stanowią przedmiot wewnętrznego doświadczenia — lecz dopóki się nie zgodzę z innymi ludźmi co do wrażenia doznanego, materjalny przedmiot może być halucynacją — idea może być także złudzeniem chorej wyobraźni, obłędem uczucia lub rozumu.

Wyobrażenie świata materjalnego lub idealnego wytwarza się ostatecznie w mojej świadomości po długich próbach porównania moich wrażeń lub idei z wrażeniami lub ideami innych ludzi.

O tym psychologicznym fakcie zwykle zapominają idealiści i materjaliści.

Idealistów tak unosi doniosłość idei, że nie uznają żadnego innego przedmiotowego istnienia — wszystko u nich stanowią idee. Idea tak się staje niezależną od osobistości, że nawet osobistość się wydaje ideą. Już Platon swój idealizm dowiódł do tej ostateczności, i dlatego w jego filozofji osobistość człowieka małą gra rolę.

22

36

### Materjaliści zgodni z idealistami.

Wszystkie dążenia osobistości mają być zależne od panowania idei, a idea państwa ważniejszą jest, niż idea obywatela. Dlatego, by idea państwa mogła być w pełnej doskonałości urzeczywistnioną, obywatele powinni wyrzec się swych osobistości, wyrzec się osobistej własności i nawet osobistej rodziny. Własność ma należeć do państwa, państwo też ma stanowić jedną rodzinę, państwo ma płodzić dzieci, używając do tego poszczególnych obywateli jako posłuszne narzędzia bierne, jako państwowe płciowe organa. Te konsekwencje idealizmu Platon jasno wyraża i broni ich analogją między organizmem poszczególnego człowieka i organizmem państwowym.

Dla konsekwentnego materjalisty, podobnie jak i idealisty, społeczeństwo stanowi organizm, podobny do organizmu poszczególnego człowieka. Cała nasza psychiczna działalność odbywa się w mózgu, pod wpływem zewnętrznych podniet i wszystkie nasze działania zależą od sił materjalnych na nas działających, podobnie. jak w calej przyrodzie. Więc dla materjalisty idee nie posiadają objektywnego istnienia, zależą od zewnętrznych przedmiotów, które stanowią jedyną objektywną rzeczywistość. Tutaj także znika osobistość, a jaźń posiada jedynie byt urojony.

Stąd widać. że materjalizm prowadzi do tych samych wyników co do istnienia jaźni, jak idealizm, a także panteizm.

Inaczej się rzecz ma w eleuteryzmie, gdy ten krok stanowczy uczynimy, że uznamy równą objektywność idei i przedmiotów materjalnych — objektywność jednak zawsze zależną całkiem od zgodności różnych osób, -mających zdolność tworzenia zgodnych wyobrażeń i idei. Wtedy istnienie zarówno idei jak i materjalnych przedmiotów zależy od istnienia jaźni, spostrzegającej zewnętrzne przedmioty i pojmującej idee.

Gdy patrzę na jakiś przedmiot materjalny, to nie mogę sobie inaczej przedstawić jego istnienia, jak według analogji i na podobieństwo mego własnego istnienia.

Istnienie każdego przedmiotu. a nawet samej materji, czasu i przestrzeni, również jak i wszystkich idei, udowadniamy zgodnością doświadczenia pewnej ilości osób.

Nie chodzi tu bynajmniej o zgodność powszechną wszystkich ludzi, lecz wystarcza zgodność, łącząca pewną ilość osób — które będą zarzucać innym ślepotę fizyczną lub umysłową.

Wierzymy w istnienie rzeczy materjalnej lub idei. gdy ta rzecz lub idea jest jednakowo spostrzeganą lub pojętą przez różne osoby. -- a wtedy mówimy, że owa rzecz lub idea działa lub otrzymuje działanie.

Samo zaś pojęcie działania jest nam pierwotnie znane z wewnętrznego doświadczenia, z naszych własnych działań, lub z działań obcych, których na sobie doznajemy.

Gdybym patrzał na świat materjalny, nie pytając o mój własny w nim udział, to nie spostrzegłbym niczego, coby mnie mogło doprowadzić do uznania w nim sił działających.

Przypuśćmy, że widzę, jak pies goni zająca, którego nakoniec schwyci. Cała ta scena jest dla mnie bezpośrednio tylko szeregiem wrażeń zmieniających się barw. Widzę kolor tła, pole, na którem się odbywa gonitwa, i spostrzegam, jak kolejno pewne części tego pola przybierają kolor psa lub zająca. Ale sama ta zmiana barwy, przesuwająca się, jak plama ciemna na tle zielonem wcale nie dowodzi jakiegoś działania psa na zająca. Nasze wyobrażenie o tem działaniu polega na dosyć zawi-

1 . · ·

Co widzimy. Kalejdoskop psich wrażeń.

26.1.2

łym szeregu wniosków, w którym wspomnienia naszych własnych ruchów i wysiłków, gdyśmy kogoś gonili lub przed kimś uciekali, grają ważną rolę. Te wnioski robimy w myśli tak prędko i automatycznie, że ich nie odróżniamy od samych wrażeń bezpośrednich — i przeciętny widz będzie utrzymywać, że widział zająca, uciekającego przed psem. Dopiero, gdy się zastanowi, musi przyznać, że ani zająca, ni psa nie mógł widzieć — lecz widział plamy barwne, zmieniające się w pewnym kierunku, a przez porównanie tych wrażeń z wieloma innemi dochodzi do wniosku, że w tym wypadku przyczyną wrażenia jest pies goniący zająca.

Pies, jest to wyraz, oznaczający nieznaną przyczynę wielkjego szeregu podobnych do siebie wrażeń. Samej przyczyny wzrokiem dojrzeć nie można, domyślamy się jej rozumem. Jeden pies w przeciągu kilku lat znajomości daje nam miljony wrażeń wzrokowych. Z całego bogactwa wrażeń wogóle doznawanych wybieramy te miljony wrażeń, w których jest pewna wspólność barwy i porządku form — i postanawiamy określać ich nieznaną, nieuchwytną przyczynę wyrazem: pies. Że obrazki psa siedzącego, skaczącego, biegnącego, pływającego itd. mają wszystkie jednę przyczynę, tego nam nie mówi wzrok — lecz rozumowanie. Pomimo nieskończonych róźnic, jakie między nimi zachodzą, mają one tyle wspólnego, że stanowią jeden określony gatunek w całym wirze psychemów — i ten gatunek określam indywidualną nazwą psa najpierw poznanego, np. Burka. Dopiero po latach znajomości Burka, tworzę ogólniejsze pojęcie psa.

Gdy z początku dziecko jednym wyrazem oznacza np. psa i kota, to nie znaczy, by sobie tworzyło jakieś ogólne pojęcie, łączące w sobie cechy psa i kota — lecz ono w psie i kocie spostrzega najprzód tylko cechy wspólne,

39

and the lot

ma wszystkie psy i koty za jedno indywidualne zwierzę. Jeszcze nie ma pojęcia gatunku, obejmującego wiele jednostek. Ono tylko pewien gatunek wrażeń do siebie podobnych łączy w jedno i nazywa jednym wyrazem, przyczem z początku ten wyraz jeszcze nie oznacza przyczyny wrażeń, lecz tylko samą jakość wrażenia.

W miarę, jak rozwijający się umysł stwarza pojęcie przyczyny, dopiero przypisujemy cały szereg wrażeń jednemu przedmiotowi, uważanemu za ich wspólną przyczynę.

Ilość różnych od siebie obrazów, jakie przypisujemy jednemu psu, jest olbrzymia. Toż w każdej sekundzie prawie zmienia się jego postać i położenie względem innych przedmiotów. Gdyby ktoś jednego i tego samego psa fotografował dziesięć tysięcy razy na godzinę, wtedy, kiedy pies jest w ruchu, toby otrzymał 10000 obrazów. z których żaden nie byłby zupelnie takim samym, jak jakikolwiek inny. Możnaby je rozklasyfikować na pewne serje, i wskazać, czem taki szereg obrazów, zdjętych z Burka, różni się na ogół od podobnego szeregu obrazów, przedstawiających Kruczka lub innego psa. Lecz zupelnej tożsamości między dwoma obrazami szukalibyśmy napróżno, tak, jak nie można znaleźć w największym lesie dwóch listków zupełnie równych, ani nawet na wszystkich morskich wybrzeżach ziemi i innych planet dwóch ziarnek piasku, w których stosowne narzędzia obserwacji nie wykryłyby żadnej różnicy.

Z tych nieskończenie rozmaitych wrażeń pracą myśli tworzymy jedność pojęcia.

Pies, to jest pojęcie, idea, wytwór umysłu, za pomocą którego porządkuję szeregi nieskończone wrażeń, mających coś wspólnego. To, że miały one coś wspólnego, tłomaczę sobie przypuszczeniem. że wszystkie pochodziły

a - 61

### Serje psychemów. Kategorja przyczyny.

od jednej przyczyny, którą nazywam psem. Tyle razy sprawdzałem tę zgodność pojęcia mego z pojęciem innych ludzi w tym zakresie, że pies stał się dla mnie przedmiotem tak objektywnym, jak ja sam, i zapomniałem o tych miljonach obrazów, które się odbijały bezładnie na siatkówce, nim objąłem je pojęciem jednem.

To, że pies wogóle goni zająca, pragnie go schwytać, to znowu jest inny wniosek — wszak głodu psa ani obaw zająca okiem nie dostrzegę. Na pojęcie gonitwy składa się znów ogromuy szereg wrażeń wewnętrznych, uczuć doznawanych w gonitwach, w których kolejno czynny byłem lub bierny. Gdybym nigdy sam tych lub podobnych uczuć nie doświadczył, jakie przypisuję obecnie tym dwom zwierzętom, to widok ruchu psa i zająca jeszczeby mnie wcale nie dał wyobrażenia gonitwy, ani pojęcia jakiegoś działania psa na zająca.

Nawet jeśli patrzę na ten obraz z gotowem już, jakby wrodzonem pojęciem przyczyny, to nie mam bezpośredniej racji mniemać, że szczekanie psa przestrasza zająca. O ile tu nie korzystałbym z doświadczenia własnego, wcale nie wiedziałbym, czy ruch psa jest przyczyną ruchu zająca, czy odwrotnie. Wszak wóz goni konie, a jednak wiem, że to konie wóz ciągną i są przyczyną jego ruchu.

Jeślibyśmy znów poprostu z dwóch faktów, stale po sobie następujących, pierwszy nazwali przyczyną, a późniejszy skutkiem, to pole mogłoby być przyczyną ruchów psa i zająca, bo wrażenie pola poprzedziło wrażenie gonitwy. Ale w to nikt nie uwierzy — każdy nie tylko jest przekonany o tem, że pies goni zająca, lecz nawet twierdzi, że widzi, jak pies zająca goni.

A jednak, gdy z całości wrażeń, jakie mi daje pole <sup>2e</sup> wszystkiem, co się na niem znajduje, wybieram kom-

-THE

pleks wrażeń, określony nazwami psa i zająca, i przypuszczam, że pies pragnie schwycić zwierzynę, a zając boi się szczekania psa, to przytem ustawicznie zarówno psa jak i zająca porównywam z samym sobą, przypominając sobie, jak ganiałem i bywałem goniony. Ta ciągła analogja między imą a przedmiotami zewnętrznymi widoczną jest nawet, gdy mowa o martwych przedmiotach, o działaniu na siebie dwóch kamieni lub kul. Gdy widzę, że jedna kula uderza drugą i zmienia jej kierunek ruchu, to samo wrażenie wcale nie daje mi podstawy dla przypuszczania, że jeden ruch jest przyczyną drugiego. Widzę jedynie obie kule kolejno w różnych miejscach, a raczej, mówiąc ściśle, widzę zmiany w ogólnym obrazie, w którym pewne miejsca kolejno przyjmują i tracą barwę kuli.

Gdybym nie wiedział, że moje uderzenie własne zmienia położenie innych przedmiotów, i że uderzenie doznane przezemnie zmienia moje własne położenie, to nigdybym nie przyszedł do wniosku, że w danym obrazie drobna jego część, to jest kula, działa na inną część tychże drobnych wymiarów, to jest na drugą kulę. Gdybym sam nie miał ruchów żadnych, to nawet nie zauważyłbym ruchu kuli, bo wszak i tego ruchu nie widzę. Gdy patrzę na białą kulę, poruszającą się po zielonem suknie, to widzę istotnie tylko zmiany jakościowe barwy sukna w różnych miejscach, jasną plamę, przesuwającą się na zielonem tle. Pewne miejsce, które było białem, staje się zielonem, a obok inne miejsce, które było zielonem, staje się białem. Wewnątrz plamy białej zachodzą jeszcze drobniejsze zmiany barwy, odpowiadające obrotowi kuli w ruchu. To są bezpośrednie wrażenia, z których ja dopiero buduję obraz poruszającej się kuli, za

E.

### Bez jaźni nie ma przedmiotów.

pomocą wniosków, w których posługuję się nabytem doświadczeniem co do ruchów własnego ciała.

Jeśli kto się poważnie zastanowi nad tymi przykładami, to pojmie, że nigdy nie widzimy ruchu żadnego przedmiotu bezpośrednio, że nigdy nie słyszymy niczyjego głosu — lecz tylko z widzianych barw wytwarzamy sobie wyobrażenie ruchu, ze słyszanych dźwięków tworzymy sobie wyobrażenie czyjegoś głosu.

Każde takie wyobrażenie przedmiotu zewnętrznego jest ściśle zależne od wyobrażeń poprzednio utworzonych o naszych własnych czynnościach lub wrażeniach. Nie chodzi tu bynajmniej jedynie o analogię między rzeczami zewnętrznemi a moją osobą. Zachodzi tu daleko jeszcze głębszy stosunek. Zewnętrzne przedmioty są mi znane tylko z moich wrażeń. z wyobrażeń, jakie sobie o nich tworzę.

Gdyby mnie wcale nie było i gdyby nie było wogóle osobistości przyjmujących wrażenia, to i wszelkie wyobrażenie o świecie materjalnym nigdzieby nie istniało, czyli innemi słowy ten świat materjalny, jaki nam jest znany, wcaleby nie istniał, bo my go znamy tylko jako wyobrażenie odbierających wrażenia osobistości. Jakiż sens miałby przedmiot, o którymby nikt nie miał wyobrażenia, lub raczej wyobrażenie, któregoby nikt nie wyobrażał sobie? Taki przedmiot nie istniałby.

Może kto powie, że piasek na dnie morza istnieje, choć go nikt nie widzi. Ale on tylko istnieje o tyle, o ile jest możliwem go widzieć. Gdyby to było niemożliwem, to przynajmniej dla naszego rozumu i wyobrażenia ten piasek nie miałby żadnej rzeczywistości.

Jeśli określimy nasze pojęcia najściślej, to będziemy zmuszeni przyznać, że nawet przy istotnych wrażeniach to, co nazywamy przedmiotem wrażenia, nie posiada rze-

-22

czywistości od nas niezależnej. To, co ja nazywam piaskiem, co robi wrażenie piasku na mnie — to przecie wobec dalszych badań okazuje się jako jedynie obraz ludzkiej wyobraźni, odpowiadający pewnej rzeczywistości całkiem odmiennej. To, co poza mną rzeczywiście istnieje i robi wrażenie piasku, to według wyobrażeń chemików i fizyków nie są żółte ani białe ziarna piasku, lecz miljardy niewidzialnych molekuł, składających się znowu z niewidzialnych atomów, które są wytworzone przez wiry i skupienia niewidzialnych pratomów eteru wszechświatowego.

Ruchów tych molekuł, atomów, pratomów nie widzę, nie słyszę, żadnym organem zmysłów ująć nie mogę. a jednak wyobrażam je sobie jasno, na wzór i podobieństwo ruchów ciał widzialnych i dotykalnych. Do podobnego wyobrażenia wszystkich zewnętrznych zjawisk prowadzi bliższe ich zbadanie naukowe.

Zachodzi przeto pytanie, czy to wyobrażenie atomów i ich ruchów nie jest tylko mojem osobistem złudzeniem. zależnem od władz mego umysłu, podobnie, jak wyobrażenie barw i dźwięków zależy od ustroju oka lub ucha? Jeśli zawiłe wyobrażenia przedmiotów o pewnej formie, barwie, smaku, zapachu, temperaturze i innych właściwościach zostały przez postęp myśli zredukowane do wyobrażenia ruchu mas w przestrzeni trójwymiarowej –czyż znowu dalszy postęp myśli nie ukaże mi, czem jest właściwie ten ruch pratomów w istocie swej, niezależnie od mej osobistości, moich zmysłów, moich wyobrażeń, doświadczeń i mego umysłu?

Gdy powiem, że czarny kot, goniący przerażoną mysz. razem z ich skokami, z głosami, które wydają – nie są niczem innem, jak tylko pewną ilością tryljonów molekuł lub quintyljonów pratomów eteru, poruszających się

1. C. S.

### Istnienie i wyobrażenie. Rozpowszechnienie teorji Kanta. 45

w różnych kierunkach, czy to będzie już ostateczne i objektywne wyjaśnienie rzeczywistości, wywołującej zjawisko, uderzające moje zmysły? Jeśli się zgodzę na to, że moje wrażenia są subjektywne i zalcżą od ustroju zmysłów i nerwów ludzkich – jeśli uznam rzeczywistość ewego świata atomów, wymyślonego przez Demokryta, a później ciągle potwierdzanego przez badaczy przyrody, czy wtedy dotrę nareszcie do całkiem objektywnego pojęcia świata?

Na to pytanie materjaliści odpowiadają od przeszło dwóch tysięcy lat twierdząco – zaś idealiści również stanowczo dawali odpowiedź przeczącą. Nawet wielki wysilek Kanta, by w krytyce czystego rozumu raz na zawsze udowodnić, że pojęcia masy czasu i przestrzeni zależą od gatunku naszej umysłowości, p**al**obnie, jak wyobrażenia barw, kształtów, dźwięków, smaków, zapachów od ustroju naszych zmysłów — nawet ten wiekopomny wysilek Kanta nie unicestwił materjalizmu, który odzył w XIX stuleciu w dziełach Vogta. Moleschotta. Büchnera. Hackla i wielu innych. Zawsze jeszcze rodzą się ludzie, którzy przez całe życie innej rzeczywistości niż materjalna pojąć nie mogą, a nie każdy zna potęgę modlitwy św Augustyna, który przez lata całe nie mogąc pojąć niematerjalnej substancji, dopiero modlitwą doszedł do <sup>tego</sup> jasnowidzenia, że substancja prawdziwa materjalną być nie może.

Jednak od drugiej połowy XIX stulecia teorja Kanta <sup>o</sup> subjektywności czasu i przestrzeni rozpowszechnia się <sup>coraz</sup> to więcej i nabiera takiej powagi w metafizyce, jaką posiada atomistyka w chemji, teorja ewolucji gatunków w biologji, a prawo ciążenia powszechnego w astronomji.

Tezę Kanta, przed nim przez Platona już jasno bro-

### 46 Rzeczywistość, odpowiadająca widokowi gonitwy.

nioną w Teetecie i Parmenidzie — możemy tak wyrazić: każde wyobrażenie, nawet, jeśli ono jest wspólnem wielu jaźniom, istnieje tylko w tych jaźniach i nie może być utożsamionem z przedmiotem, który je wywołał. Te przedmioty, rzeczy same w sobie, nie mogą być wyobrażone takimi, jakimi są istotnie, i stanowią świat rzeczywistości numenalny -- w przeciwstawieniu do świata materjalnych zjawisk. istniejącego w naszem wyobrażeniu jako świat fenomenalny.

Wszystko, co ja mogę sobie przedstawić poza mną – nawet ruch atomu, jest tylko mojem wyobrażeniem, odpowiadającem rzeczywistości, która istnieje. lecz nie może być wyobrażoną.

W ten sposób cały świat zewnętrzny rzeczy samych w sobie pozostają dla nas na zawsze nieznanym, a cała wiedza przyrodnicza szereguje tylko ludzkie wyobrażenia wyzwane działaniem tego świata rzeczywistego, lecz wcale nie podobne do jego istoty wewnętrznej. Materjalny świat istnieje taki, jakim go znamy, tylko w ludzkiej wyobraźni, dzięki osobliwości ludzkiego umysłu. której uogólniać nam nie wolno.

Więc, powracając do przykładu kota goniącego mysz wyobrażenie sobie tego zjawiska, jako ruchu kwintyljonów pratomów, będzie mniej odpowiadać rzeczywistościniż proste odczucie chciwości kota, podobnej do uczuć myśliwych ludzkich, i przerażenia myszy, podobnego do przerażeń ludzkich ofiar prześladowań. Ta chciwość krwi, to przerażenie w danym wypadku jest stanem wewnętrznym dwóch tylko monad wśród owych kwintyljonów, które materjalista w tym wypadku równouprawnia. Lecz samo zdarzenie jest głębiej pojęte i odczute przez zestawienie tych dwóch ruchów wewnętrznych, niż przez obiczenie najdokładniejsze kwintyljonów ruchów zewnętrznych z tem związanych.

Bo te uczucia są czemś, co my także znamy wewnętrznie jako bezwzględną rzeczywistość — a to, co sobie wyobrażamy jako ruchy zewnętrzne ciał, lub ich składowych części, aż do pratomów, których wiry tworzą chemiczne atomy — wszelki ruch fizyczny wogóle jest wyobrażeniem, stworzonem kiedyś przez jakąś jaźń czującą, przyjętem później przez wiele innych jaźni, dziś prawie jednomyślnie przyjętem przez wszystkich badaczy przyrody ziemskiej — ale, jak każde wyobrażenie, mające swój początek, może mieć i swój koniec.

Wszystkie wyobrażenia i idee są tylko środkami dla jaźni o pewnym poziomie rozwoju. Podobnie, jak arytmetyczne reguły służą uczniom, dopóki nie są w stanie pojąć prostszych a ogólniejszych algebraicznych formuł, tak samo idee po sobie następują w każdym zakresie poznania jako narzędzia odpowiednie dla poznającej jaźni.

Nie mamy racji mniemać, że wyższe i najwyższe jaźnie posługują się dla pojmowania świata temiż samemi pojęciami, które nam służą i wystarczają. Wszak wewnątrz ludzkiego rozwoju znamy następstwo idei po sobie, wzajemnie się zastępujących; a każda z tych idei jest w swoim zakresie i przy danej definicji prawdziwą tylko, że staje się zbyteczną, gdy jaźń wytworzy ideę wyższą. Idea bezwzględnej sprawiedliwości i kary, widoczna w Starym Testamencie, była słuszną dla tych jaźni, które tylko strachem przed karą można było utrzymać na drodze cnoty. Idea miłosierdzia i łaski wcale nie przeczy owej idei, tylko ją zastępuje w stosunku do jaźni całkiem innych.

Zachodzi tedy pytanie, czy nawet te najwięcej roz-

.

powszechnione idee czasu i przestrzeni należą do wytworów czasowych jaźni poznającej, czy i one nie są nam koniecznie wspólne z jaźniami wyższemi? Mamy pewne wskazówki w rozwoju pojęć czasu i przestrzeni.

Choć dziś mierzymy tysiączne części sekundy, a dawniej jedyną miarą czasu było położenie słońca, to ta ścisłość wymiaru jeszczeby samego pojęcia czasu ciągłego nie zmieniała. Ale użycie narkotyków dawniej nieznanych umożliwia unicestwienie czasu dla jednej jednostki lub dla całej grupy jednostek i otwiera nowe horyzonty. Astronomiczne metody obserwacji, wykazujące indywidualne różnice między spostrzegaczami jednego i tego samego zjawiska, także rzucają pewne światło na samą istotę czasu, jako wytworu subjektywnego jaźni. Również każde jasnowidzenie przyszłości, jeśli się sprawdzi. łamie pozorną objektywność czasu.

Jednak to wszystko w niczem nie pozbawia pojęcia czasu tej objektywności, jaką dla nas posiada — jest to pojęcie wspólne wielu jaźniom ludzkim (nie wszystkim i nie zawsze — ob.: Z dziedziny myśli, str. 133—152) niezbędne dla ich porozumienia się między sobą i dla uporządkowania wyobrażeń jednej jaźni w szeregu dla jej sądów i wniosków najdogodniejszym.

Co do przestrzeni, to była ona przedmiotem daleko liczniejszych badań niż czas, i znać to na rozwoju samego pojęcia w metageometrji, która stwarza przestrzeń ogólniejszą, niż przestrzeń Euklidesa (ob. P. Mansion: Pierwsze zasady metageometrji, tłom. Dicksteina, Warszawa 1897 — Gino Loria: Przeszłość i stan obecny najważniejszych teorji geometrycznych, przekład S. Dicksteina, Warszawa 1889).

Ale nawet jeślibyśmy przypuścili, że pojęcia czasu i przestrzeni wcale się nie zmieniły od Platona do Kanta,



Czem jest osobistość?

to jeszcze i takie ustępstwo w niczemby tym pojęciom nie odjęło ich charakteru podmiotowego, jaki cechuje wszystkie wogóle pojęcia ludzkie.

Przestrzeń i czas nie potrzebują istnieć poza nami: nam są znane jedynie jako wyobrażenia jaźni, wspólne pewnym jaźniom, podczas gdy niektóre inne jaźnie przełamują granice przestrzeni i czasu w stanie takiej ekstazy, w której i przestrzeń i czas znikają.

Więc objektywność czasu i przestrzeni w istocie swej nie jest inną niż objektywność innych pojęć ludzkich i wyobrażeń. Czas i przestrzeń istnieją z taką pewnością, jak ten stół, w który uderzam pięścią, ale istnieją tylko dla tych jaźni, które są w stanie wyobrazić sobie czas, przestrzeń lub stół. Ich istnienie jest idealne i zależne od jaźni, a inny gatunek jaźni, niż te, jakie znamy, mógłby rzeczywistość ująć w innych szematach wyobraźni niż ruch w czasie i przestrzeni. Rzecz to prosta i jasna dla tych, co ją raz pojęli, a jednak niezmiernie trudna i niepojęta dla tych, co uważają objektywność świata zewnętrznego za bezwzględną. Trzeba pracy myśli i całego długiego szeregu wyobrażeń, sądów i wniosków, nim się pojmie idealność ruchu w czasie i przestrzeni.

Jeśli wszystko, co istnieje, jest mi znanem tylko z moich wyobrażeń, we mnie stwarzanych przezemnie samego, lub z wyobrażeń osób podobnych do mnie, to nareszcie narzuca się pytanie, czemże ja jestem, czem jest moja własna osobistość, od której zależą wszystkie moje wyobrażenia o świecie materjalnym? Czy jest ona także tylko wyobrażeniem odpowiadającem jakiejś rzeczy samej w sobie, innej, niż to wyobrażenie? Jeśli krytyka czystego rozumu nam dowiodła, że pierwotny naiwny pogląd, według którego materja istnieje stale poza nami, nie jest słusznym, i nie odpowiada prawdzie — jeśli wła-W. Lutosławski: Logika. 4

#### Analiza osobistości.

ściwości przedmiotów zewnętrznych przez zmysły nasze określane nie istnieją w samych rzeczach — czyż owa krytyka czystego rozumu nas także pozbawi wiary naturalnej w nasze własne istnienie, czyż nam dowiedzie. że i my nie istniejemy rzeczywiście, stale. trwale, tak, jak sami się czujemy?

Na to pytanie trzeba odpowiedzieć, jeśli chcemy budować logikę w celu osiągnięcia nie tylko formalnej zgodności myśli, lecz także objektywnej prawdy.

## III. Jaźń a osobowość.

Chociaż materjalne przedmioty, podobnie, jak idee, mają objektywne istnienie, to ich istnienie jest o tyle objektywnem, o ile pewna ilość osób je sobie wyobraża jednakowo -- i ta objektywność zależy od jakości podmiotu, jego zmysłów i umysłu. Więc ten świat, dla ludzi objektywny, nie jest jeszcze światem bezwzględnie rzeczywistym.

Z kolei powstaje zagadnienie, czy osoba lub podmiot wyobrażający przedmioty objektywne i stwarzający świat materji lub idei, posiada więcej rzeczywiste istnienie. niż widziane przezeń materjalne rzeczy i niż pojmowane, przezeń idee.

Może być pojęcie osoby, podobnie, jak inne pojęcia i wyobrażenia, odbiciem czegoś, co samo w sobie inaczej istnieje, niż my sobie to istnienie wyobrażamy. Skoro Kant swą krytyką czystego rozumu, dla wszystkich, co są zdolni pojąć to dzieło, raz na zawsze unicestwił naturalną illuzję istnienia świata materjalnego, dowodząc,

### Wnioski Kanta o duszy. Istota jaźni.

że materialne przedmioty, tak, jak my je sobie wyobrażamy, istnieć mogą tylko w naszej wyobraźni, a to, co jest przyczyną tych wyobrażeń, musi mieć istnienie od naszych wyobrażeń niezależne, to podobna iluzja mogłaby istnieć i co do samej osobistości ludzkiej. Sam Kant w swej krytyce czystego rozumu w podobny sposób analizuje ta osobistość jak i świat zewnętrzny - i nie znajduje w niej nic pewnego. Idąc za blizką analogją, Kant uogólnił swe przeświadczenie o niemożliwości poznania istoty zjawisk zewnętrznych i doszedł do wniosku, że nawet istnienie rzeczywiste jego samego dla niego samego nie daje sie dowieść. Nie odróżniając dostatecznie jaźni od osobistości, a spostrzegając, jak na wyobrażenie osobistości składa się wiele cech zewnętrznych, Kant wyrzekł się dowodzenia czystym rozumem stałego i trwalego istnienia samej jaźni czyli duszy, uznał jej istnienie za przedmiot jedynie wiary, usuwający się z pod ścisłego metafizycznego badania.

Lecz dalszy rozwój filozofji tutaj nie przyjął ograniczeń nałożonych mu przez Kanta; w XIXem stuleciu. równolegle ze zmartwychwstaniem materjalizmu, widzimy coraz to liczniejsze usiłowania uzasadnienia naukowego spirytualizmu czyli przekonania o metafizycznem istnieniu duszy.

Ja istnieję tak rzeczywiście, jak nic innego istnieć dla mnie już nie może. Tylko wskutek pewności mego własnego istnienia dochodzę do przypuszczeń o istnieniu wszelkich innych przedmiotów.

Ale co to jest ja? Pospolity pogląd mięsza wyobrażenie istoty psychicznej człowieka z warunkami cielesnymi, wśród których ona działa, gdy stwarza osobistość. czyli obraz pewnej całości pozorów, przez jaźń wywołanych.

Wyobrażenie czyjejś osobistości jest nieodłączne od wyobrażenia o zewnętrznych kształtach i ruchach organizmu, w którym się dana osobistość wyraża. Gdy myślimy o jakiejś osobistości, widzimy ją i słyszymy, spostrzegamy zmysłami i obejmujemy wyobraźnią wprzódy, nim pojmiemy naszą myślą tą jaźń, co się poza pozorami osobistości ukrywa.

A ciało ludzkie, organizm człowieka, to przecie takież wyobrażenie, jak inne wyobrażenia materjalnych przedmiotów, złożone z barw, dźwięków, zapachów, ustawicznym zmianom ulegających. W ogólnym obrazie materjalnego świata ciała ludzkie nie mogą stanowić wyjątku są one jedynie w wyobraźni spostrzegacza jak inne materjalne przedmioty.

Każdemu wyobrażeniu odpowiada jakaś rzeczywistość, która w swej istocie do wyobrażeń wcale nie jest podohna, jak samo słońce nie jest podobnem do światła, które w świat wysyła. Więc i atomy naszego ciała mogą być poczytywane za właściwe naszemu umysłowi wyobrażenie czegoś, co istnieje inaczej, niż my sobie umiemy wyobrazić istnienie ciała.

Ale jest ważna różnica dla mnie między mojem ciałem a innemi ciałami. Gdy inne ciała działaniem swem na mnie doprowadzają mnie do pewnych wyobrażeń, to nie mam sposobu sprawdzenia, co się poza ich pozorami ukrywa, w celu odróżnienia ich wewnętrznej rzeczywistości od moich wyobrażeń o nich. Natomiast to, co ja zmysłami spostrzegam jako ruch mego ciała, zarazem jest mi znane z innej strony, jako akt wewnętrzny świadomości, postanowienie lub wola ruchu.

Moja świadomość tak mi się przedstawia, jaką jest istotnie, i to jest jedyny przykład mi znany rzeczywistego istnienia, bezpośrednio mi objawionego. Gdy chcę

#### Jaźń i dusza. Osobistość i jazń.

wykonać jakiś ruch, n. p. podnieść nogę, to jednocześnie odczuwam ten wewnętrzny akt mojej woli, i zewnętrznie widzę ruch nogi, czuję jej ciężar i wogóle sobie tą nogę wyobrażam w pewnym kształcie i pewnem miejscu. Wysiłek odczuwany wewnętrznie i skutek spostrzegany zewnętrznie sobie odpowiadają i wzajemnie się objaśniają.

Ta świadomość wewnętrznego wysiłku gra ważną rolę w pojęciu mojej osobistości. Moja wewnętrzna jaźń, to nie moja ręka, nie moje oczy. ani nawet mój mózg ani moje nerwy. lecz to jedynie moja wola, moje dążenia, które mnie różnią od innych osobistości.

Istnienie mojej jaźni dla mnie samego jest najzupełniej niematerjalne — ale skoro wszystko, co istnieje, o ile działa na zmysły, powoduje wyobrażenie materjalne, więc i jaźń moja, o ile działa na zmysły innych osobistości, wywołuje w nich materjalny obraz mego ciała-O ile zaś moje własne zmysły otrzymują wrażenia od mego ciała, to i ja sam o własnem ciele mogę powziąć wyobrażenie, porównywując je z ciałami innemi.

Podobnie też inne osobistości działające na mnie wyobrażam sobie w postaci ich ciał. Ale one są dla siebie samych znów niematerjalnemi istotami, mającemi świadomość swej jaźni i swego istnienia.

Ta jaźń ludzka jest tem samem, co zwykle w religji <sup>i</sup> mytologji nazywa się duszą. Wprawdzie pojęcie duszy w pospolitem użyciu tak dalece stało się nieścisłem, że filozofowie, gdy im o jasność chodzi, posługują się wyrazem ja: *le moi, das Ich, the ego.* 

W naszym języku od zaimka "ja" utworzono rzeczownik jaźń, którego możemy używać objektywnie jako wyraz przedmiotu subjektywnie określanego przez ja.

To, czem ja jestem dla mnie, a zarazem to, co jest przyczyną główną wrażeń, jakie wywieram na innych —

2-2-4-2JP

to jest jaźń — i przypuszczam, że inni także są w gruncie rzeczy takiemiż jaźniami, jak ja sam, ohoć na zewnątrz wydają się osobistościami, w których działaniu prócz samej jaźni także inne wpływy się przejawiają.

Tak samo i ja wiem o sobie. że nie wszystko, co mnie inni przypisują. jest istotnie mojem; choć na zewnątrz zostało dokonane za pośrednictwem mego ciała. Gdy napiszę jakie dzieło, to inni myślą, że to ja dokonałem, a ja częstokroć wiem doskonale, że to, co najlepiej się udało, było mi podyktowanem przez natchnienie jakiejś wyższej jaźni, jak to wyraża Mickiewicz

> »choć górnie błyszczę na niebios błękicie, Panie! jam blaskiem nie swoim zaświecił: Mój blask jest słabe twych ogniów odbicie!«.

Podobnie i czyny widocznie przez moje ciało wykonywane, przez innych mej osobistości przypisywane, nie koniecznie są moje, a czasem odbywają się zupełnie bez udziału mojej jaźni.

W krańcowych wypadkach, gdy ten brak udziału jaźni w czynach osobistości jest oczywistym, nawet sąd uznaje niepoczytalność czyniciela. Ale prócz tego w codziennem życiu baczny spostrzegacz zauważy mnóstwo ruchów i czynów osobistości bez udziału jaźni.

Tu należą przedewszystkiem tak zwane ruchy automatyczne, o których jaźń nie wie. Gdym kiedyś nauczył moją rękę nakręcać zegarek wieczorem przy rozbieraniu, ręka czyni to samo bezmyślnie przy rozbieraniu nawet, gdy nie potrzeba, n. p. gdy ktoś, co przywykł raz na dzień tylko się rozbierać, rozbierze się wyjątkowo w środku dnia.

Taki ruch automatyczny, nieświadomy, przynajmniej w pewnym sensie od jaźni pochodzi. bo ma swe źródło w jej dawniejszem działaniu.

-7 تر ورث

#### Popularne wyobrażenie duszy.

Ale poza tem są jeszcze automatyzmy, które wcale od jaźni mojej nie pochodzą — jak n. p. czynności wewnętrznych organów, o których nie nie wiem.

Dalej, co gorsza, bywają czyny zewnętrzne, całkiem podobne do tych, które są powodowane przez jaźń, a jednak nie z tej jaźni płynące. Czasem moje usta coś powiedzą, moje pióro coś napisze, co stanowczo nie jest mojem, co od jaźni wcale nie pochodzi, jest jej obcem, nieświadomem, a nawet wstrętnem. Takie wypadki lud określa, gdy mówi, że djabeł skusił lub opętał.

W wyjątkowych okolicznościach takie opętanie jest oczywistem — przez usta opętanego mówi inny duch niż jaźń, do której zwykle te usta należą, a jaźń potem nic o tem nie wie.

Lecz między takim charakterystycznym objawem, który już będzie zaliczanym do patologji, a różnymi objawami tak zwanego roztargnienia, roztrzepania, które Anglicy i Francuzi nazywają nieobecnością ducha (absent mind — absence d'esprit), są szczeble pośrednie.

Im jaśniej kto sobie uświadamia samego siebie, tem łatwiej odróżnia, co jest czynem jego własnej jaźni, od czynów tej osobistości, w której żywocie dana jaźń przyjmuje udział główny, lecz nie jedyny.

Ci, którzy nie są w stanie odróżnić jaźni od osobistości, a wszystkie czyny jednej osobistości przypisują tylko naczelnej jaźni w tej osobistości wcielonej, są zmuszeni uciekać się do hypotez bardzo wątpliwych, n. p. do przypuszczenia, że można myśleć, nie wiedząc o tem. lub że wogóle są jakieś procesy psychiczne nieświadome, jakby świadomość nie była konieczną cechą życia psychicznego wogóle.

Tymčzasem, kto raz jasno pojmie różnicę między jaźnią a osobistością, wie, że tylko to do jaźni należy, co leży w świadomości, a wszystko, czego jaźń świadomą nie jest, musi być dziełem innych jaźni, składających się na życie danej osobistości.

Między takiem pojęciem czystej jaźni w pełni świadomej swego bytu a potocznem pojęciem duszy zachodzi pewna róźnica.

Większa część ludzi duszę sobie przedstawia jako przedmiot materjalny, tylko z subtelniejszej jakiejś materji, niż przedmioty zmysłowe.

Ci, którzy przeciwieństwo duszy i ciała pojęli, kładą wprawdzie nacisk na niematerjalność duszy i usiłują sobie taką istotę niematerjalną przedstawić w przestrzeni, co im się nie bardzo udaje. I nic dziwnego, gdyż ujemne określenie jakiegoś pojęcia nigdy nie wystarcza nam.

My chcemy wiedzieć, czem dusza jest, a nie czem nie jest. Że nie jest materją, to jeszcze nie może nam dać pojęcia, czem jest. Gdy ktoś nam powie, że jakiś jego przyjaciel nie jest złodziejem, to z tego jeszcze nie wynika, że jest uczciwym i zacnym człowiekiem i wogóle żadne ujemne definicje nie mogą zadowolnić umysłu, szukającego prawdy.

Więc nawet, gdy uwierzymy, że dusza nie jest materjalną, a jednak chcemy ją sobie w przestrzeni wyobrazić, to z konieczności ją wyobrażamy sobie jako coś materjalnego. Zaś, gdy człowiekowi, który przywykł do namysłu tylko nad tem, co się dzieje w przestrzeni, powiedzieć, że dusza nie jest w przestrzeni, czyli, że nie jest nigdzie, to będzie on blizkim wniosku, że jej wcale nie ma. I mamy przecie mnóstwo naiwnych anatomów, którzy trjumfująco nam donoszą, że przy sekcjach trupów duszy nie znaleźli, i stąd wnoszą, że jej nie ma. Tak. jakby n. p. ktoś, co nigdy morza nie widział i nie badał, szukał wielorybów, o których wie ze słyszenia,

56

1. . .

Zasadnicza hypoteza eleuteryzmu. Jaźnie obce.

w jakiemś jeziorze, i orzekł, że skoro ich tam nie znalazł, to ich wcale nie ma.

Trudności te i tym podobne, jakie napotykamy, gdy sobie duszę chcemy wyobrazić, łatwo jest usunąć, gdy się pojmie, że duszy wogóle nie można sobie wyobrażać tak, jak wyobrażamy sobie przedmioty zewnętrzne, zjawiska w przestrzeni — i że jedynem źródłem poznania duszy jest świadomość, której podmiotem jest sama jaźń, świadoma siebie.

Dopiero, gdy ta jaźń działa na inne jaźnie, stwarza w nich wyobrażenia według szematu przestrzeni. Te wyobrażenia są w świadomości jaźni, i sama przestrzeń jest tylko sposobem porządkowania stosunków innych jaźni do jaźni, która ją sobie wyobraża, czyli przedstawia. Ciało jest tylko wyobrażeniem jaźni, odbiciem zbiorowiska jaźni w jednej jaźni je spostrzegającej lub wyobrażającej. Dusza zaś jest ową jaźnią, która jest świadomą siebie jako przyczyna działań i wyobrażeń.

Podstawa tego światopoglądu, twierdzenie, że istnieją tylko przedmioty zasadniczo podobne do naszej własnej jaźni, nie da się udowodnić, lecz pozostaje zasadniczą hypotezą metafizyki, jak prawo ciążenia powszechnego jest hypotezą astronomji. Takie zasadnicze hypotezy jednak, gdy wszystkie z nich wynikające konsekwencje zgadzają się z doświadczeniem i potwierdzają się wzajemnie między sobą, nabierają dla nas wartości pewników i w niczem logicznie osłabić nie mogą naukowego charakteru przekonań na nich opartych.

Wśród istniejących przedmiotów najlepiej nam są <sup>znane</sup> prócz naszej jaźni jaźnie innych ludzi, poznawane p<sup>rzez</sup> objawy osobistości nas otaczających. Wprawdzie <sup>bezpoś</sup>rednio poznajemy tylko same osobistości, ale zewnętrzne objawy naszej własnej osobistości porównane

57

### Indywidualne różnice. Podobieństwa jaźni.

ze stanami naszej jaźni pozwalają nam na wnioski o innych jaźniach — tak jak kiedyś równoległe napisy na kamieniu z Rosette stały się środkiem odczytywania hieroglyfów. Tym kamieniem z równoległymi napisami w tym względzie jest nasza własna jaźń i osobistość. Tutaj jesteśmy w stanie porównać wewnętrzne stany jaźni wskazane nam przez świadomość z zewnętrznymi objawami naszej własnej osobistości spostrzeganymi przez naszą jaźń na równi z innemi jaźniami.

W miarę, jak poznajemy coraz to więcej osobistości. przekonywamy się, jak wielkie między niemi zachodzą różnice. Jedni mają wielki wpływ daleko poza granicami swej ojczyzny, a inni nawet własnego ciała opanować nie mogą, jak n. p. pijacy. A jednak nie można ludzi klasyfikować według zakresu, w którym ich wpływ działa, bo te wpływy bywają niezmiernie rozmaite — n. p. matematyk, który w zakresie matematyki ma wpływ na matematyków wszystkich części świata, może w zakresie polityki nie mieć żadnego wpływu nawet w obrębie rodzinnego miasta. Filozof, który dziełami swemi wpłynie na odległe pokolenia, może być bezsilnym wobec własnych dzieci.

Jakkolwiek różne są osobistości i ich stosunki w czasie i przestrzeni, to jednak istnieje pewne zasadnicze podobieństwo jaźni, które jaźni każdego człowieka pozwala badać i pojmować całe społeczeństwo, na zasadzie analogji. O każdej świadomej osobistości mogę sobie wytworzyć jasne pojęcie, o ile jej stany wewnętrzne, stany jej jaźni, są podobne do moich stanów.

Takich zasadniczych wewnętrznych stanów, wspólnych wszystkim ludziom, jest wiele. Główną rolę w życiu wewnętrznem grają takie uczucia, jak smutek i radość, sympatja i odraza, cześć lub pogarda. Lecz odcienie tych

. . . . . . . .

58

#### Odczucie uczuć. Telepatja i odczucie.

uczuć u różnych osób są bardzo różne. Trudno jest przypuścić, że w jakiejś chwili ten sam smutek, ta sama zupełnie radość dwie jaźnie ogarnia Więcej zgodności spostrzegamy w ideach zasadniczych, służących dla przedstawienia sobie świata zewnętrznego.

Przestrzeń, którą ja sobie wyobrażam, jest tą samą przestrzenią, w której inni ludzie porządkują swe wyobrażenia — tak dalece, że wytwarza się złudzenie, jakoby sama przestrzeń niezależnie od wszystkich jaźni istniała.

Więc łatwiej i dokładniej możemy odtworzyć wyobrażenia lub idee innych jaźni na podobieństwo naszych wyobrażeń lub idei, niż uczucia. Gdy stoimy z innymi ludźmi przed jakimś krajobrazem, wierzymy, że wszyscy widzą to samo — a trudniej dociec, o ile uczucia wszystkich są te same. Dla wrażeń zewnętrznych, przez zmysły do jaźni dochodzących, mamy miarę w tych wrażeniach, jakie dane otoczenie na nas wywiera.

Uczucia cudze trzeba od czuć — i tu zjawia się już pewien gatunek wzajemnego działania między jaźniami, niezależny od wyobrażenia przestrzeni — bo uczucie jaźni nam duchowo blizkich odczuwamy często pomimo wielkiej odległości osobistości. To odczucie, znane, odkąd ludzie zastanawiają się nad życiem wewnętrznem, było energicznie kwestjonowane przez ludzi przywykłych do badania zmysłami, gdy takie odczucia na odległość zaczęto badać naukowo, nazwawszy je telepatją.

Początkowe badania telepatji tyczyły się odczuć na większą odległość, gdzie pośrednictwo zmysłów było wyraźnie wykluczonem — ale zupełnie takież same odczuwanie ma miejsce także, gdy ludzie blizcy sobie duchem się wzajemnie odczuwają, będąc blizko siebie.

. Gdy ktoś bardzo kochany jest smutny, choćby naj-

T

غني

staranniej ukrywał swój smutek. to smutek ten będzie odczuty przez tych, co go kochają. odczuty bezpośrednio, wcale nie wywnioskowany ze spostrzeżeń nad zewnętrznymi objawami. jakie ten smutek mógł wywołać.

Ta zdolność odczucia większym wahaniom ulega niż zdolność spostrzegania zmysłowego — a są ludzie, którzy prawie nic nie odczuwają, których jaźń jest tak zamknięta, że tylko przez zmysły do niej trafić można. Są znów inni, którzy tak wiele odczuwają, że ciągle doznają wrażeń, których pochodzenia sobie wyjaśnić nie mogą.

Odczuwanie jaźni jest jakby nową zdolnością, budzącą się dopiero w człowieczeństwie — i jakkolwiek przykłady odosobnione odczucia znamy i w najdawniejszych czasach, to nie ulega wątpliwości. że takie odczuwanie daleko mniejszą rolę gra w literaturze greckiej niż n. p. w literaturze romantycznej XIXgo stulecia z czego wolno wnosić, że i w życiu było rzadszem.

Intensywność odczuwania wprowadza do życia taki nowy pierwiastek, że często zakłóca równowagę zmysłów, co się objawia w tak zwanych nerwowych i psychicznych chorobach. Osoby ulegające tym cierpieniom są zarazem przodownikami i ofiarami pewnego postępu w ewolucji psychicznych uzdolnień. Ale i bez obserwacji takich ofiar wykolejonych z równowagi życia zmysłowego, nawet w normalnych warunkach normalnych jaźni odczucie gra dosyć doniosłą dziś rolę`i nie może nadal być zaprzeczanem.

Spór o telepatję ukończył się zwycięstwem obrońców odczucia, — dziś, ktokolwiek ten przedmiot poważnie zbada, już nie ośmieli się zaprzeczyć, że przynajmniej niektóre jaźnie mają dar odczucia innych jaźni, całkiem niezależnie od spostrzegania w czasie i przestrzeni.

60

Ŀ.

Pytania co do zwierząt. Miłośnicy zwierząt. Pojęcie monady. 61

A odczucie to nie tylko tyczy się uczuć, lecz obejmuje czasem i wyobrażenia przedmiotów przestrzenne.

Gdy chodzi o ludzkie osobistości, odczucie możemy sprawdzać za pomocą spostrzeżeń. Trudniejsza sprawa z jaźniami wyższemi od ludzkiej lub niższemi. Mamy do czynienia tutaj przedewszystkiem z roślinami i zwierzętami, które także mają swe jaźnie naczelne, a tych jaźni stany wewnętrzne trudno jest odczuć, trudniej jeszcze sprawdzić wobec braku świadomego porozumienia między niemi a nami. Jeśli widzę słonia, którego nauczyłem kilku ruchów podobnych do ruchów ludzkich, to jeszcze nie wiem, czy te ruchy odpowiadają w jego jaźni podobnym stanom wewnętrznym, jak u ludzi.

Wogóle ta jaźń, której zewnętrzne działanie wytwarza we mnie wyobrażenie słonia, może mieć świadomość całkiem inną niż ludzka — a nawet moglibyśmy pytać, czy wogóle poza przedmiotem, który sobie wyobrażamy jako słonia, kryje się jakaś jaźń, czy ta jaźń jest świadomą swego istnienia, i czem się jej świadomość różni od ludzkiej świadomości.

Kto ze zwierzętami obcuje, ten nie wątpi, że mają one swoje pragnienia, zadowolenia i cierpienia, że wogóle czują, i nawet odczuwają uczucia ludzi, co je pielęgnują. Te ich stany wewnętrzne wyrażają się w pewnych zewnętrznych objawach.

Gdy człowiek w smutku zapłacze, to jego łzy nie są smutkiem, lecz tylko smutek wyrażają. Podobnie kształt słonia jest tylko zewnętrznym wyrazem istoty, która istnieje wewnętrznie podobnie jak ja sam istnieję. Ale słoń nie mówi, nie zdradza istnienia w jego świadomości idei czyli pojęć i tem głównie się różni odemnie.

Wobec niepewności, czy jego wewnętrzne istnienie j<sup>est</sup> dosyć podobnem do naszego, by uznać w nim jaźń działającą, nazwijmy tą wewnętrzną istotę za Giordano Bruno i Leibniz'em zarówno w niższych jak i wyższych organizmach monadą.

Monadą będzie więc i jaźń ludzka, i to, co w zwierzętach czuje, cierpi lub raduje się, i to, co w roślinach stanowi o ich życiu lub śmierci, o ich rozwoju lub zaniku.

Pojęcie monady nie jest wyobrażeniem jakiegoś ciała w przestrzeni, lecz tylko jest uogólnieniem tego gatunku istnienia, który znamy z własnej jaźni i z jaźni blizkich nam najdokładniej odczuwanych ludzkich osobistości. Monady takie będziemy upatrywać nie tylko jako naczelne kierujące istoty organizmów widzialnych, lecz jako te pomocnicze istoty, które spełniają w naszym własnym organizmie takie czynności, które nie są świadome naszej jaźni.

Więc byt naszej osobistości nie jest jedynie objawem jednej naczelnej jaźni, nam wewnętrznie znanej jako podmiot świadomości, lecz wielu monad, które za nas myślą i czują, gdy zachodzi pozór nieświadomego myślenia lub rozwoju uczuć.

Nie posiadamy środków dla zbadania życia tych pomocniczych monad — i tylko w wyjątkowych wypadkach trafia się, że przez jedną i tę samą osobistość wyraźnie różne jaźnie działają — ale ogólna hypoteza współdziałania wielu monad dla wytworzenia objawów jednej osobistości ułatwi nam objaśnienie wielu psychologicznych zagadek.

Monady najwięcej rozwojem swoim zbliżone do stanu jaźni ludzkiej będą wspomagać ją w jej umysłowych czynnościach, rozwiązywać zadania, które ona im zadaje bezwiednie, i stąd się wytwarza pozór nieświadomego życia samej jaźni.

÷.,

.

# Przykład jaźni będącej duszą instytucji.

Wiele monad może nie mieć takiej indywidualnej świadomości, jaką z życia naszej jaźni znamy. Wewnątrz granic ludzkiego życia znamy takie stany zaniku samoświadomości podmiotowej — jak, gdy n. p. ktoś duszą całą żyje w jakiej stworzonej przez siebie instytucji i nie ma prawie myśli ani uczuć, coby się tej instytucji nie tyczyły, usuwając ze świadomości wszelką myśl o samym sobie. Taki człowiek, którego jaźń jest duszą pewnej instytucji, przestaje być osobistością oddzielną, żyje życiem instytucji, którą stworzył lub której służy.

Jeśli jaźń ludzka może się w ten sposób wyzuć odrębności swej na rzecz organizacji, w której wiele osobistości ludzkich ma udział — to i niższe jaźnie w podobny sposób mogą identyfikować swoje istnienie z istnieniem jednego ludzkiego organizmu, który dla nich jest już wielkiem zbiorowiskiem.

Sięgając poniżej poziomu monad w organizmach udział mających, natrafiamy na monady organizujące kryształy i nareszcie na monady, których pociąg i odraza stanowi o chemicznych własnościach materji.

To, co wyobrażamy sobie jako atom, jest wewnętrznie monadą, czującą wewnętrzne poruszenia podobne do naszych wstrętów lub pociągów. tylko mniej może jasno uświadomione, choć za to gwałtowniejsze w swej wyłącznej sile.

Monady te są bardzo stałe w swych przywiązaniach <sup>i</sup> to, co nazywamy atomem wodoru, zawsze pragnie zespolenia z atomem tlenu w trójcy z dwóch monad jednego rodzaju, a trzeciej drugiego. Co czuje wodór, gdy <sup>się</sup> pali w tlenie, jaka intensywność wewnętrznych uczuć <sup>od</sup>powiada tym ruchom zwiększonym, które my spostrzegamy jako podwyższenie temperatury — tego w obecnym <sup>lud</sup>zkim naszym stanie odgadnąć nie możemy. Szczeble psychicznego bytu. Rozwój monad.

Ale to, co my sobie w przestrzeni wyobrażamy jako atomy, musi przecie mieć swój jakiś byt wewnętrzny, którego jedynym znanym pierwowzorem jest świadomość naszej jaźni. Bez takiego bytu istotnego, wewnętrznego, nie byłoby działania — wyobrażenia nasze byłyby urojeniami.

Jakim jest ten byt wewnętrzny, odpowiadający wyobrażeniom atomów? My innego bytu rzeczywistego, jak byt psychiczny, nie znamy, więc nie mamy racji przypuszczać, by mógł byt monad najniższych być innym. Z tego nie wynika, by świadomość tych najniższych monad była zbliżoną do świadomośći roślin, zwierząt lub ludzi. Już na ludzkim poziomie znamy wiele szczebli świadomości — inną jest w chorobach niż przy zdrowiu, inną w kolei pospolitego życia niż w chwilach nadzwyczajnych, kiedy czynimy wiele wysiłków niemożliwych do powtórzenia.

Jeśli sobie wyobrazimy nieskończony szereg szczebli świadomości, to łatwo bedzie uznać istote duchowa nawet w atomie wiecznie te same ruchy powtarzającym. Gdy atom ten po długiem doświadczeniu chemicznem wchodzi w skład komórki organicznej, odbywa się w nim taka wewnętrzna przemiana, jak dla nas, gdy z niższej do wyższej szkoły przechodzimy. Zawsze ta sama monada kolejno potem będzie ożywiać organ złożony z wielu komórek, potem różne organizmy aż do ludzkiego ciała, i dalej. Ile trwają różne epoki w życiu monady, od czego zależą różne szczeble, dlaczego dotąd jeszcze tyle monad spełnia najniższe nieorganiczne funkcje, czy kiedykolwiek wszystkie atomy skał i rzek wzniosą się na szczebel jaźni ludzkich lub nadludzkich, usuwając się w ten sposób z pola spostrzegalności zmysłowej --- to są metafizyczne zagadki trudne do rozwiązania.

<u>المتحققة المنامعة ال</u>

W każdym razie wzajemne działanie monad nie jest zamknięte w granicach widzialnych wpływów, bo prócz stosunków spostrzegania lub odczucia równych lub niższych jaźni, znamy jeszcze otrzymywane przez nas natchnienia, przypisywane jaźniom wyższym, niewidzialnym, działającym nie za pomocą spostrzegalnych organizmów, lecz bezpośrednio duchowo. Gdy np. dziś nazywamy się chrześcianami, to znaczy, że jedna monada, 19 wieków temu wcielona w jednym ludzkim organizmie, działała nieustannie przez cały ten czas i działa na wszystkich wierzących. A nie mówię tu o pośredniem działaniu przez pisma i tradycje, lecz o bezpośredniem, jakiego doznają wierzący, gdy odczuwają, że ich modlitwa została wysłuchaną.

W jaki sposób orzec, czy takie odczucie nie jest złudzeniem? Oczywiście głos tu mają tylko ci, co podobne odczucia miewali, bo kto nigdy się nie modlił.do duchów niewidzialnych, nie mógł być wysłuchanym, a kto modlił się i wysłuchanym nie został, ten nie może sądzić o psychemach tych, co w modlitwie zostali wysłuchani.

Ilość świadków, którzy w różnych religjach stają po stronie wiary we wpływ bezpośredni duchów wyższych, jest ogromna; wiarogodność zaś ich znacznie większa wskutek czystości ich życia, niż wiarogodność przeczących lub wątpiących.

Ci, których Kościół za Świętych uznał, byli to ludzie wysokiej ofiarności i wartości moralnej, a wszyscy wierzyli we wpływ bezpośredni duchów wyższych, których działanie odczuwali. I poza Kościołem w innych religjach obfitują takie świadectwa. Tymczasem ci, którzy najenergiczniej podkopywali tę wiarę, mało wzbudzają zaufania, bo najczęściej byli ambitnymi samolubami. Kto zna Win-W. Lutosławski: Logika. 5

centego de Paul i Woltera, nie może się wahać co do zdania, czyje świadectwo wiarogodniejsze. U nas najwięksi duchem wodzowie narodu: Kościuszko, Mickiewicz, Słowacki, Krasiński, Towiański, Cieszkowski, byli religijni.

Więc nawet, jeśliby ktoś sam nigdy wpływu wyższych jaźni na sobie nie odczuł, to, jeśli bezstronnie zbada świadectwa tego dotyczące, uwzględniając ich wiarogodność, skłoni się do uznania takich wpływów za istniejące.

Ale i poza religją te wpływy i stosunki ze światem jaźni wyższych są znane w całej sferze sztuki. Takich poetów i artystów, coby własnej jaźni całą swą twórczość przypisywali, jest mało i bywają mali. Wszyscy najwięksi świadczą nam o natchnieniach z góry, ze świata jaźni wyższych.

Gdy mało jesteśmy w stanie te jaźnie pojąć, a nasze odczucia nie mają zwykle jasności naszych spostrzeżeń, więc i określenie wpływu natchnień na naszą osobistość jest trudnem, a odgraniczenie istotnego natchnienia od twórczości samej jaźni staje się prawie niemożliwem.

Gdyby jaźń nasza wcale twórczości własnej nie miała, to nie mielibyśmy racji tej twórczości przypuszczać w jaźniach wyższych, i, zaprzeczając twórczość, musielibyśmy zaprzeczyć natchnienia. Gdyby zaś natchnień wcale nie było, to jeszcze trudniej byłoby wytłomaczyć tak bardzo rozpowszechnione złudzenie. właściwe najwyżej rozwiniętym ludzkim jednostkom.

Wpływ wyższych jaźni na niższe czasem bywa ograniczonym do pewnego zakresu działań, czasem je zespala w jednolite pod wszelkim względem ciała, jak zakony, partje polityczne, bractwa odrodzenia moralnego.

Przykłady stosunków między jaźniami zachodzących

ĥ. .

## osobistość składa się wiele jaźni. Pojęcie Boga. 67

w tych grupach ludzi pozwalają nam przez analogję pojąć stosunki między monadami jednego organizmu; lecz trzeba się strzedz, by tej analogji między organizmem a społeczeństwem nie uogólniać nadto. Społeczeństwo zwykłe nie jest wcale zorganizowane, a tylko wewnątrz społeczeństwa są różne duchowe organizmy ściślejszych związków, jakie między sobą członkowie tego społeczeństwa zawierają.

Tutaj szczególniej należy też ta, właściwa naszemu narodowi, forma zespolenia jaźni, którą nazywamy Sprawą. Sprawa, to coś innego, niż Zakon, bractwo lub stowarzyszenie, bo tu jaźń czyniciela sprawy daleko wybitniej występuje wobec współdziałających sług sprawy a czyniciel jest duszą sprawy, wybierającą sobie narzędzia, podczas kiedy w zakonach wodza obierają stowąrzyszeni. Także uległość wobec czyniciela jest dobrowolna, gdy w zakonach jest wynikiem ślubu posłuszeństwa. Nareszcie Sprawa ogarnia całokształt życia służących jej jednostek, gdy inne związki najczęściej pewien szczególny cel mają.

Bliższe określenie istoty rozmaitych stosunków i związków, jakie między jaźniami zachodzić mogą, i warunków, wśród których się rozwijają osobistości poszczególne lub społeczne — należy do specjalnego dzieła o tym przedmiocie. Tutaj wystarczy ogólna wskazówka, że na żywot jednej osobistości wiele jaźni niższych i wyższych się składa, bez ujmy dla jaźni naczelnej, którą nazywamy duszą tej osobistości.

Jest to ważnem dla pojęcia źródeł, z których czerpiemy logiczne materjały dla systemu prawdy naszego Poznania. Im jaśniej pojmiemy stosunki jaźni i osobistości w ich hjerarchicznej budowie, tem pewniejszem dla nas będzie istnienie jaźni najwyższej, czyli Boga. Jeśli

5\*

w świecie nic prócz monad nie istnieje, jeśli wyższe monady same wewnętrznie się uświadamiają jako jaźnie, a inne sobie wyobrażają jako atomy, organizmy lub osobistości — jeśli przytem między monadami świadomemi zachodzą takie stosunki, że jedna silniej i wszechstronniej działa, niż druga, — to nieuchronnie musi istnieć jakaś jaźń najwyższa.

To metafizyczne pojęcie najwyższej jaźni zgadza się z tradycjonalnem we wszystkich religjach wyobrażeniem najwyższego Boga. To, co stanowi wyższość i niższość, nie zawsze łatwo sprawdzić, ale przy pewnej różnicy poziomu jest oczywistem. Tak np. dusze zwierząt są wyższe od dusz roślinnych, bo te ostatnie mają daleko ciaśniejszy zakres stosunków, w szemacie przestrzeni wyrażany przez ich nieruchomość, gdy zwierzęta wędrując, wytwarzają coraz to nowe stosunki z otoczeniem.

Również jasną jest wyższość duszy ludzkiej ponad duszami zwierząt. A w stosunkach między ludźmi często napotykamy wzajemne i zgodne uznanie wyższości lub niższości wtedy, gdy jeden drugim rządzi na zasadzie dobrowolnej wzajemnej zgody. Taka zupełnie wolna, niczem niewymuszona hierarchja dusz jest ideałem, jaki my Polacy łączymy z pojęciem Sprawy.

Wpływ monad wyższych na niższe nie jest bezwzględnym i nawet najwyższa jaźń nie gwałci dusz jej oddanych. Podobnie i wpływ jaźni ludzkiej na poddane jej ciało ma swe granice. Gdy moje ciało jest zdrowe, mogę wykonać wszelki ruch, do którego przywykło. Ale, jeśli chcę osiągnąć jakiś ruch nowy, dotąd niewypróbowany, muszę się ćwiczyć, zanim się uda. A i w tych ruchach są znów granice różne dla różnych ciał i jaźni. Najwyższy skok od dzieciństwa ćwiczonego akrobaty będzie wyższym niż najwyższy skok, możliwy dla zwykłego



### Dusza i ciało. Działanie w górę.

żołnierza. Lecz znowu w chwili wyjątkowego niebezpieczeństwa i natężenia sił, a może przy pomocy wyższych jaźni, ten żołnierz skoczy tak wysoko, jak nígdy przedtem, i wyżej, niż akrobata na przedstawieniu cyrkowem. Kto zaczyna jeździć na bicyklu, pływać, wiosłować lub inne jakie nowe ćwiczenie, ten spostrzega, jak stopniowo większą sprawność ciało może osiągać do pewnej granicy, dla każdego innej, zależnej i od ustroju ciała, i od stanu jego i od siły jaźni, która ciało wysila.

W rozmaitych zawodach przy próbach wytrzymałości można się przekonać, że nie tylko zalety ciała decydują, ale główne znaczenie ma gatunek jaźni, to ciało poruszającej. To samo w chorobach: jedna jaźń dłużej i skuteczniej się opiera niweczącemu działaniu choroby, niż inna — są choroby, których i przy najsilniejszej woli nie można opanować, gdy raz się poczęły w ciele — są jaźnie, których, gdy mają cel ducha przed sobą, żadna choroba się nie ima, nawet w warunkach dla ciała najgorszych.

Na takich przykładach możemy poznawać warunki i granice działania monad na siebie. Każda monada może działać na inną, lecz sposób działania jest zależny od stanu obu monad. Nie jest wykluczone nawet działanie monady najniższej na najwyższą, jak to nam opisuje Mickiewicz:

»Każda dobra myśl jak promień wraca znowu do Ciebie, do źródła, do słońca, i nazad płynąc znowu mię ozłaca, ślę blask, blask biorę i blask mam za gońca. I każda dobra chęć Ciebie wzbogaca i znowu za nią płacisz mi bez końca... Tyś król, o cuda! Tyś i mój poddany! Każda myśl podła, jako włócznia nowa, otwiera Twoje niezgojone rany; i każda chęć zła, jak gąbka octowa, którą do ust Twych zbliżam zagniewany. Póki cię moja złośc w grobie nie schowa, cierpisz, jak sługa panu zaprzedany«.

Ten stosunek niższości i wyższości jaźni polega nie tylko na tem, że jaźń wyższa szerzej i dalej działa, lecz także na tem, że ta wyższa jaźń zdolną jest przyjąć działania od większej ilości jaźni innych i przerobić je w sobie.

Takie wzajemne działanie jaźni wyższych i niższych w celu wytworzenia coraz to potężniejszych zbiorowych osobistości jest tajemniczo wyrażone w dogmacie religijnym pochodzenia Ducha Św. od Ojca i Syna, nie tylko jednostronnie od Ojca, jak chcieli teologowie Bizantyjscy.

W obrębie ludzkości taka jaźń najwyższa, sięgająca najdalej wpływem swoim, ale zarazem najwrażliwsza na wszelkie wpływy od dołu pochodzące, o ile one do ideału prowadzą — byłaby owym idealnym papieżem, przez Słowackiego wyśnionym, któremu wszyscyby ulegali, bo byłby wyrazicielem aspiracji wszystkich.

Granice wzajemnego działania monad zależą od ich stanów wewnętrznych. Więc od stanu naszej jaźni zależy nie tylko to, jakie wpływy może wywrzeć, ale też, jakie wpływy zdolna jest przyjąć.

Odróżnienie szczebli rozwoju i potęgi jaźni, oraz świadomość możliwości działania wyższej jaźni na niższe i niższych na wyższą, gdy usuniemy z rozmyślania nad tymi stosunkami wszelkie pozory, spowodowane zewnętrznymi objawami osobistości, prowadzi nas do głębszego pojęcia świata czystych jaźni, ukrytego poza obra-

#### Dobrowolność wcielenia doczesnego.

zem świata osobowości, złożonego z ludzi i przedmiotów, ulegających działaniom osobistości w czasie i przestrzeni.

Jaźń stwarza osobistość, a ta właściwość jaźni, że ona może w czasie i przestrzeni stwarzać osobistości — to jest jej osobowość.

Osobowość jaźni wyraża się w kilku szeregach zjawisk przestrzennych. Najważniejszym z nich jest ten, który określamy zazwyczaj ogólnym terminem w cielenia jaźni. Wcielenie jaźni, to jest jej ścisły i trwały związek z jednym organizmem ludzkim od zapłodnienia do śmierci.

Ten związek nie jest nierozerwalny, a choć u dzikich ludów i zwierząt samobójstwo jest prawie nieznanem, to na tym szczeblu rozwoju, na którym dziś się znajduje większość ludzkości, wszyscy wiemy doskonale, że w każdej chwili każdy z nas może nagle przerwać związek duszy z ciałem. U wschodnich narodów bywa to nawet często poczytywane za prawo lub obowiązek u chrześcian i w całej zachodniej filozofji samobójstwo uchodzi powszechnie za grzech — lecz ta moralna strona czynu wcale nie zmienia naszej świadomości, że zależność od ciała jest dobrowolną, że w każdej chwili możemy to ciało zniszczyć i oderwać się od niego. Grzechem jest czyn taki nie przeto, żeby źle było jaźni bez ciała, lecz dlatego, że wcielenie, czyli związek jaźni z danem ciałem uważamy za dobrowolną ofiarę na rzecz ogólnej Sprawy świata.

Więc chcąc pojąć istotę wcielenia, trzeba tą dobrowolność jasno mieć na widoku — jak w teologji się <sup>uznaj</sup>e dobrowolność ofiary Chrystusowej, bez której cały charakter posłannictwa Jezusowego byłby innym. Kto chce pojąć tajemnicę wcielenia, ten powinien wielokrotnie myślą powracać do powszechnie znanej prawdy, że

ţ

jest w swem ciele z własnej woli, i że w każdej chwili mógłby je opuścić — że wreszcie wszystkie nam znane jaźnie kiedyś ciała swe opuszczają, przestają przez nie działać i objawiać się — a wtedy ciała te same dalej istnieć i utrzymywać się nie mogą. Zastanawiając się nad powszechnością śmierci, nad możliwością i łatwością samobójstwa, utwierdzamy się w przeświadczeniu, że związek jaźni z ciałem ludzkiem nie jest istotnym, że jest tylko czasowym, lub, jak się mówi, doczesnym.

Ta doczesność wcielenia, — znikomość osobistości, objawia się nie tylko w śmierci lub samobójstwie, lecz i w wielu innych szczegółach stosunku jaźni do osobistości. Przedewszystkiem uderza tu regularna przerwa, którą powoduje czasowe wyzwolenie jaźni we śnie. Większość ludzi swoich snów nie pamięta — lecz kto stara się spamiętać i rozmyśla nad treścią swych sennych marzeń, łatwo pojmie, jak dalece stosunek jaźni do osobistości jest wątły, skoro we śnie jaźń stwarza sobie nowe osobistości, nie mniej rzeczywiste dla niej, niż ta osobistość, która się codzień budzi ze snu.

We śnie zależność od ciała jest zmniejszoną, łatwo przezwyciężamy materjalne przeszkody, łatwiej osiągamy nasze pragnienia, niż na jawie. A gdy osobowość jaźni ma tu pełne pole do tworzenia zmiennych osobistości lub osób, zawsze trwa ciągła świadomość stałej jednolitości tej jaźni, która im daje chwilowe życie. Choć we śnie będę Napoleonem czy Mickiewiczem, to przecie ja śnię o tem, ja sam staję się tym lub owym, pozostając s o bą.

Zastanowienie się i rozmyślanie nad snami wielce ułatwi każdemu zrozumienie istoty wcielenia jaźni. Lecz osobowość jaźni, jej zdolność do tworzenia różnych oso-

#### Przykład Mickiewicza.

bistości, widoczną jest nawet w zakresie badań nad życiem objektywnem jednej osobistości.

To, co nazywamy jedną osobistością, Pawłem lub Piotrem, przy bliższej obserwacji rozkłada się na wiele osób różnych. Jeśli Paweł np. pewne godziny dnia spędza w trybunale, jako sędzia, lub w szkole, jako nauczyciel, to osoba sędziego bywa czasem całkiem inna, niż osoba ojca rodziny i męża. Ten sam Paweł, który w trybunale może być sprawiedliwym i stanowczym sedzią, w szkole energicznym i dzielnym nauczycielem w domu może być lichym mężem i marnym ojcem. Także odwrotnie - czasem dobry mąż i wzorowy ojciec jest lichym urzędnikiem. A w każdym razie czynności czyjeś jako nauczyciela, lub jako lekarza, lub jako księdza — stanowią pewną całość, składają się na obraz pewnej osoby publicznej - różniącej się od obrazu prywatnej osobistości, którą znamy poza jej zawodowem życiem.

Niektórzy ludzie mają po kilka zawodów i stwarzają tyleż niezależnych od siebie osób w myśli i wyobraźni otoczenia.

Mickiewicz poeta i Mickiewicz profesor, Mickiewicz sługa Sprawy Towiańskiego, to są tak różne osoby, że możnaby o każdej napisać osobny życiorys, wcale nie poruszając pozostałych. Mickiewicz wielbiciel Maryli i Mickiewicz mąż Celiny, to są także dwie różne osoby. Mickiewicz piszący z Kowna, że ma antypatję do dzieci i Mickiewicz czuły ojciec, ulegający kaprysom swej córki najstarszej do tego stopnia, że raz dla niej o mało nie naraził nawet powagi katedry (gdy kupiwszy na żądanie córki wiewiórkę, przez cały wykład trzymał ją w rękawie, z obawą, że wyleci na audytorjum) — to są także dwie osobistości różne. Mickiewicz wódz legjonu rzym

skiego w 1848 r. a poseł Francji do Turcji w 1855 r. stanowią znowu osoby odrębne, ujawniające nieoczekiwane po części właściwości tej wysoce twórczej jaźni.

A związek między temi osobami nie jest konieczny. Kochanek Maryli mógł się nie ożenić; a nawet miał wyraźne powołanie do stanu duchownego. Wielki polityk narodu polskiego i znawca jego przeszłości, mógł był nie napisać żadnego wiersza; wszak od 35 roku życia przestał pisać wiersze, a gdy jakie napisał, to je niszczył. Wielki poeta mógł pozostać na uboczu od wszelkiej akcji politycznej, wojskowej lub dyplomatycznej. Każda z tych działalności była dobrowolnie przyjętą i postanowioną, żadna nie była nieuchronną, tak, jak nie było koniecznem wcielenie tej jaźni w 1798 r. raczej, niż później lub wcześniej — przynajmniej dla ludzkiego rozumu, o ile nie przejrzał wszystkich wyroków Opatrzności.

Nie tylko tacy wielcy ludzie stanowią po kilka osób w jednym żywocie. Prawie każdy człowiek ma prócz swego zwykłego lub rodzinnego stanowiska jakiś zawód i w zawodzie stanowi osobę odrębną – mającą swe zalety lub wady, swój rozwój i upadek. Nadto każda ulubiona rozrywka stwarza nowe osoby w danej osobistości. Sędzia, nauczyciel, ksiądz - może być w dodatku szachistą, myśliwym, fajczarzem, itp. Nie tylko sporty i fizyczne rozrywki stwarzają takie zawodowe osobistości także każde ulubione zajęcie duchowe, nawet przywiązanie do jednego jakiegoś znakomitego autora, mnoży znów liczbę osób, wykwitających na gruncie jednej osobistości. Więc jeśli ktoś poza życiem rodzinnem i zawodowem poświęca dużo czasu na poznanie Platona, to go nazywamy Platonistą, a gdy on się zejdzie z innymi Platonistami, to przez porównanie zarysowuje się postać jego jako Platonisty - będzie miał w zakresie interpretacji Platona pewne ulubione zdania, wyróżniające go, łączące go z jednymi, a oddalające od innych. Więc np. może być zwolennikiem autentyczności pewnych djalogów, które przez innych są uważane za niegodne pióra twórcy Akademji.

Te różne osoby, wszystkie od związku z jednym i tym samym cielesnym organizmem zależące, to nie są dowolne wykrawki z jednolitej osobistości, lecz są istotami w świecie zjawisk bardzo realnemi — i nawet jeśli chcemy poznać jakąś osobistość, to najlepszą drogą będzie odróżnić rozmaite przez nią stworzone osoby. Każda z tych osób jest więcej jednolitą, łatwiej zrozumiałą i bardziej konsekwentną, niż cała osobistość, której one są poszczególnymi przejawami w pryzmacie doświadczenia doczesnego, tak, jak role grane przez jednego aktora składają się na obraz jego artystycznej osobistości.

A kto sobie za szereg ćwiczeń obierze charakterystykę różnych osób związanych z jedną osobistością, ten coraz to lepiej pojmie osobowość jaźni, jej zdolność do stwarzania osób i osobistości.

Im więcej się oswoimy z myślą, że jedna osobistość przejawia się w różnych osobach, tem łatwiej będzie nam pojąć, że jedna jaźń może się kolejno wcielać w różnych osobistościach. W bardzo rzadkich wypadkach znajdujemy nawet w tem doczesnem życiu dwie ciągłe osobistości z jednym organizmem cielesnym związane — albo w ten sposób, że każda noc daje we śnie dalszy ciąg życia nocy poprzedniej, z takąż konsekwencją i ciągłością, jak kolej dni na jawie — albo też w ten sposób, że następują po sobie dłuższe fazy jednej lub drugiej osobistości, co niektórzy psycholodzy niesłusznie nazwali rozdwojeniem osobistości, jakby koniecznie te dwie różne osobistości z jednej musiały powstać. Dużo można czy-

tać opisów takich rozdwojeń w pismach psychjatrycznych i psychologicznych — a wiele ciekawych świadectw zestawia F. H. Myers w dziele "The Human Personality", wydanem w Londynie po śmierci autora w 1903 roku. Wystarczy tutaj zaznaczyć i przypomnieć, że związek jaźni z osobistością nie jest zawsze wyłącznym, choć zwykle bywa wyłącznym w zakresie doczesnego doświadczenia.

Poza tem jest jeszcze jedno wielkie pole dla osobowości jaźni, którego badanie przez analogję rozświeca tajemnice osobistości. Jaźń ludzka w związku z innemi jaźniami tworzy szereg osób prawnych lub społecznych — Zakony, bractwa, towarzystwa, instytucje, Sprawy.

Te osoby zbiorowe mają swe narodziny i śmierć, swój rozwój i upadek, swe zalety i wady, swój zakres wpływu i swą ciągłość, przez co stają się podobne do indywidualnych osób.

Gdy osoby zawodowe tworzymy w naszej wyobraźni z szeregu czynności jednej osobistości pokrewnych sobie i do siebie należnych, to stwarzamy obraz życia osoby zbiorowej przez logiczne zestawienie czynności zewnętrznych wielu różnych osobistości, o ile te czynności mają cel i charakter wspólny.

Każdy statut, ustawa, akt prawodawczy jest zarodkiem pewnej osoby zbiorowej. Wiele takich zarodków ginie, powstają nowe, aż się utworzy forma, mogąca zespolić trwale mniejszą lub większą grupę jednostek.

Im większy ruch jaźni działających, tem mniejszą będzie formalna konsekwencja ich zbiorowych wysiłków. Pewne minimum tej formalnej konsekwencji jest niezbędnem dla samego istnienia i ciągłości osoby zbiorowej — a jednak ruch jaźni, naruszający tą konse-



Jaźń i instytucje. Bezwzględność ideałów.

kwencję, jest także warunkiem żywotnego istnienia tej istoty zbiorowej.

Maximum inercji i formalnej konsekwencji posiada zwykle związek, zwany państwem, — największy ruch jaźni objawia się w związkach, zwanych imieniem Sprawy. Jednak najżywotniejsza Sprawa wiecznego zbawienia wydała z siebie najkonsekwentniejszą instytucję, jaką jest Kościół powszechny. Pewna walka pierwiastków przeciwległych stanowi tu o równowadze.

Osoby zbiorowe, prawne lub społeczne, zależą od poszczególnych jaźni, a zarazem na te jażnie też wzajemnie wywierają wpływ wielki. Każda jaźń, choćby najzupełniej oddana jakiejś osobie zbiorowej, działa w tej zbiorowości tylko zewnętrznie i nie jest w stanie przelać najwewnętrzniejszego swego życia w formy instytucji. Jednak mamy przykłady pochłonięcia jaźni przez instytucję aż prawie do unicestwienia jej wewnętrznego życia na czas jakiś. Badanie tych przykładów w otaczających nas społeczeństwach ułatwia nam zrozumienie istoty organizacji osób zbiorowych, co znowu rzuca światło na organizację poszczególnych osobistości.

Często staje przed sumieniem pytanie: czy instytucja jest celem, czy narzędziem — czy jaźń ma służyć bezwzględnie stworzonej przez inne jaźnie machinie, czy też ma prawo snuć własną przędzę istnienia? Niektórzy żądają bezwzględnej ofiary jaźni na ołtarzu państwa, społeczeństwa, Narodu lub Kościoła — inni chcieliby równie bezwzględnego wyzwolenia jaźni. W istocie stosunki jaźni coraz to mniej od form zależą, choć formy te ustawicznie wzrastają w zawiłości i potędze. Ale dążenie powszechne jest do coraz to głębszych, coraz to bezwzględniejszych duchowych stosunków jaźni między sobą ponad wszelkie ustanowione formy — stosunków, których przy78

kład wewnętrzny jest dany w doskonałej dziękczynnej modlitwie, a zewnętrzny obraz w ideale powszechnego nieomylnego Kościoła, z Papieżem na czele ludzkości, Królami wybieralnymi na czele każdego narodu.

Przy należytem przeniknięciu istoty form i symbolów — spostrzeżemy, że wszystkie prowadzą jako stopniowe środki do tego celu ostatecznej jedności w Bogu. Więc im więcej się wyćwiczymy logicznie w pojmowaniu rozlicznych stosunków, tem łatwiej usuniemy pozorne sprzeczności, tem rzadziej będziemy potrzebowali stawiać bezwzględne veto wstecz światu. Każdą osobę zbiorową uznamy jako twór czasowy dla celów niedoczesnych. Osoba zbiorowa jest względnym obrazem bezwzględnych aspiracji jaźni.

Dobrze jest to sobie uprzytomnić na przykładzie często się nastręczającym myśli. Jedną z form, która najgorętsze protesty duchów wyzwolenia łaknących wyzywala zawsze - jest monarchja dziedziczna. Jakie jest logiczne znaczenie tej instytucji, wobec nieprawdopodobieństwa dziedziczności cech moralnych, dziedzicznego uzdolnienia do rządów? Co stanowi rację bytu dziedzictwa tronów wobec niezliczonych argumentów przeciwnych? Argumenty przeciwne po większej części potępiają niedoskonałość rządów w tych państwach, w których władzę daje nie wybór wolny ani zaufanie obywateli, lecz traf urodzenia. Zwolennicy "panów z bożej łaski" mają na oku głównie trwałość instytucji przez nich podtrzymywanej. W pewnej fazie rozwoju narodów nietrwałość rządu jest tak niebezpieczną wadą ustroju państwowego, że godzi się zdać jakość na los urodzeń i doboru naturalnego, wynikającego z osobnej hodowli królów, byle za to utrzymać trwałość. Gdy trwałość jest zapewniona wyższym poziomem moralnym obywateli,

### Osoby polityczne i społeczne.

Sarry

wtedy słusznie żądają, by rządził ten, co najmędrszy i najlepszy, niezależnie od warunków zewnętrznych urodzenia. Taki rządca z wyboru może dokonać swego zadania bez przepychu form zewnętrznych, jakim się otacza dziedziczny krół.

Więc na tym przykładzie widzimy, jak przejście od jednej formy do drugiej łączy się zarazem ze zmniejszeniem wpływu pozorów materjalnych zewnętrznych na rzecz istotnych duchowych stosunków. Niewidzialna sieć pojęć prawnych i zamiłowanie sprawiedliwości stanowi dla prezydenta Szwajcarji gwarancję jego władzy pewniejszą, niż gwardja i żandarmerja carów Moskiewskich. Ale największy fozwój zaborczej militarnej potęgi rzadko się obejdzie bez formy dziedzictwa władzy.

Poszczególne instytucje, sprzeczne między sobą, jak bywają osoby, z jednej wynikające osobistości, razem współdziałają dla rozwoju i postępu ludzkości, przyciągając na swe usługi jaźnie stosownie usposobione — i żadna z tych instytucji nie mogłaby istnieć, gdyby pewne jaźnie w jej doniosłość i potrzebę nie wierzyły.

Ta wiara twórcza niekoniecznie jest posiadaną przez wszystkie jaźnie z daną instytucją związane, ale jeśliby nikt zupełnie takiej wiary nie miał, to instytucjaby upadła. Więc np. nie wszyscy słudzy cara wierzą w ideę Caratu – mogą oni mieć osobiste motywy łączenia swych <sup>losów</sup> z tą instytucją. Lecz źródłem istnienia i zachowania caryzmu jest wiara w ideę caratu w jaźniach, po części carat podtrzymujących czynnie, po części biernie przyjmujących.

Osoby zbiorowe możemy podzielić na takie, które są <sup>zależne</sup> od miejsca pobytu osobistości je tworzących i na <sup>niezależne</sup>. Pierwsze będą instytucjami politycznemi, <sup>drugie</sup>, najogólniej biorąc, społecznemi. Polityczny ustrój zawsze ma pewien charakter przymusowy, gdyż ogarnia wszystkie osobistości zamieszkujące daną przestrzeń i zmusza je, nawet wbrew ich woli, do uległości. Tu należy gmina, miasto, państwo. Marzenie anarchistów, aby ostatecznie ludzkość wyzwolić od tej powszechnej topograficznej zależności, wymaga tak wysokiej doskonałości moralnej i ofiarności jednostek, że nie prędko się ziści. Najwięcej zbliżona do ideału "świętej anarchji" (termin Słowackiege) nasza Rpta tyle stuleci "stała nierządem" tylko dzięki wysokim obywatelskim enotom naszych ojców, a niezgodzie i zazdrości naszych sąsiadów.

Polityczne osoby zbiorowe — państwa, miasta, gminy, przedstawiają nam rozległą skalę rozmaitych szczebli bezwzględnego skrępowania jaźni dla bezpieczeństwa rozwoju poszczególnych osobistości. Potrzeba rządu wynika przeważnie ze złych skłonności jednostek, gdyż wszystkie dobre aspiracje mogłyby zostać urzeczywistnione w czysto społecznej organizacji, bez politycznego przymusu Tylko dla zabezpieczenia każdego przeciw krzywdzie sąsiada niezbędną jest policja, sądownictwo i nareszcie armja, wogóle poszczególne organy państwowości.

Badanie ciał politycznych daje nam szereg analogii, tłomaczących stosunek jaźni ludzkiej do jaźni niższych, stanowiących jej ciało — bo w ciele także wszystkie monady ulegają tej samej centralizacji władzy, co w państwie jego poddani lub obywatele. Stosunek jednostki do władz państwowych, przyczynek osobistości ku istnieniu osób politycznych wyraża się w terminach, określających charakter polityczny jednostki: niewolnik, poddany, obywatel, wyborca, poseł itd.

O klasyfikacji form państwowych, jakkolwiek to jest wdzięczny przedmiot dla ćwiczeń logicznych, mówić obTowarzystwa rzeczowe. Zakony oparte na ślubach. 81

szerniej tu nie będę, bo rzecz ta gdzieindziej już jest wyjaśniona (Z Dziedziny Myśli, str. 168–220).

Co do społecznych osób zbiorowych, które tem się różnią od politycznych, że uczestnicy do nich należą dobrowolnie, to podzielimy je na takie, w których spójnię stanowi ustawa i na takie, w których towarzyszy łączy osoba naczelna. Większość towarzystw na ustawie jakiejkolwiek opartych wyżyskuje tylko drobną część sił swych uczestników. Często udział uczestnika jest ograniczony do płacenia składki. To też takie ustawowe towarzystwa stanowią luźne związki dla osobistości, a małe pole przedstawiają dla działania jaźni, choćby nawet zdobyły olbrzymi wpływ na ustrój społeczny. Można je podzielić według celów, jakim służą, na ekonomiczne, oświatowe, sportowe itd.

Ważniejsze dla rozwoju jaźni są towarzystwa, oparte na władzy osoby naczelnej, które, w przeciwstawieniu do tamtych stowarzyszeń, moglibyśmy nazwać najogólniej Zakonami. Wśród Zakonów trzeba odróżnić zakony w ścisłem tego słowa znaczeniu — i zakony Sprawy.

Zakon łączy ludzi pokrewnego typu w ten sposób, że całe swe życie, wszystkie siły oddają jego zadaniom i dlatego zakonnicy wiążą się ślubami. Prócz typu zakonów religijnych, polegających na trzech ślubach: czystości, posłuszeństwa i ubóstwa, istnieje wiele innych zakonów o różnych innych ślubach. Takim zakonem jest Masonerja, o ile się nie zwyrodniła w proste stowarzyszenie. Charakter Zakonów mają bractwa rewolucyjne, wiążące członków na całe życie w bezwzględnem dążeniu do usunięcia pewnej formy rządów — także rozległe bractwa rozbójników, solidarnie razem trzymających, jak Maffia — itp.

Zakonny typ organizacji społecznej rośnie i rozwija W. Lutosławski: Logika. 6 się, wydając coraz to nowe formy, jak np. Armja Zbawienia, Towarzystwo Teozofów, Mormoni itd. Zwykle zakon stwarza jakaś jaźń potężna, która urabia na własny wzór i podobieństwo towarzyszy Ignących do mocniejszego wodza, łaknących oparcia o jego potęgę. Aby upodobnienie członków uskutecznić, zakony wprowadzają reguły, które mają charakter inny, niż ustawy rzeczowych stowarzyszeń.

Pomimo tych reguł i karności, na którą wszystkie zakony kładą szczególny nacisk, jaźń ludzka czasem w zakonie może się cieszyć najwyższą wolnością, daleko większem poczuciem swobody, niż w państwie, lub nawet w najluźniejszem stowarzyszeniu. Pochodzi to ztąd, że w Zakonach jednoczą się jaźnie podobniejsze do siebie z natury, niż w innych osobach zbiorowych, w organizacjach politycznych lub stowarzyszeniach rzeczowych.

Od typu zwykłych zakonów różni się ta forma osobowości, którą u nas znano zdawna jako Sprawę, gdy zakładano konfederacje dla pewnego celu i ofiarowywano wszystkie siły jaźni wielu dla tej nowej osoby zbiorowej.

Typ organizacji Sprawy w XIX stuleciu się rozwinął u nas w czterdziestoletniej działalności Towiańskiego i pociągnął za sobą niektóre najznakomitsze umysły naszego narodu, jak Mickiewicża, Słowackiego, Goszczyńskiego i wielu innych. Ci, co sądzą według pozorów, mniemali, że ci znakomici ludzie stracili wiele i że naród stracił więcej przez skierowanie ich uczuć i myśli do Sprawy, za wyłączeniem uprzednich osobistych dążeń. Ale ta strata jest pozorna — w istocie oni wszyscy dzięki Sprawie urośli na duchu, tylko mniej się przyczyniali do rozgłosu swych osobistości, wszystko dając Sprawie.

and the second secon

Sprawa niszczy osobistość. Skuteczność Sprawy.

Ta Sprawa jednak, to potężna i dobroczynna osoba zbiorowa, której owoć widzieliśmy w niesłychanem podniesieniu narodowego ducha przed 1863 rokiem. Mickiewicz, Słowacki, jako historyczne osobistości, naturalnie stracili, zubożeli wskutek tego, że wszystkie siły ich jaźni oddane były Sprawie. Ale Sprawa jako społeczna osoba w porządku świata nie mniejsze ma znaczenie dla ostatecznego postępu ludzkości, niż nawet tak wybitne osobistości, jak Mickiewicz, Słowacki itd. Związek Sprawy ma ten wpływ, że usuwa z widowni osobistości, lecz do najwyższego natężenia doprowadza działanie jaźni. Odkąd Mickiewicz przestał pisać wiersze, zaczął wywierać tak głęboki wpływ na setki ludzi, jakiego żaden nawet najpiękniejszy wiersz nie wywrze, wpływ, czyniący ich lepszymi i mędrszymi, i uzdalniający ich, aby dalej na innych w tymsamym duchu działali, wstrząsając sumie-<sup>nie,</sup> budząc postanowienia wewnętrznej poprawy.

Dlatego ze wszystkich uosobień jaźni Sprawa jest najpotężniejszem, choć jaźni do Sprawy należących w niczem nie krępuje, pozostawiając im zupełną wolność. O istocie Sprawy mało mogą wiedzieć ci, co jej nie przyjęli. Jednak kto przeczyta dwa tomy o Współudziale Mickiewicza w Sprawie Towiańskiego, wydane przez syna wieszcza w 1877 r. w Paryżu, ten się przekona, jak głę-<sup>boko</sup> ten gatunek połączenia jaźni, jaki w Sprawie się <sup>ujawnił</sup>, sięga i jak siły czystej jaźni, niekrępowanej osobowością, wyzywa i ujawnia.

Jest rzeczą psychologji społecznej uwydatnić na przykładach historycznych sposób działania rozmaitych osób <sup>zbiorowych</sup> na jaźnie i sposób udziału jaźni w osobach <sup>zbiorowych.</sup> Tutaj tylko chodziło nam o zwrócenie uwagi <sup>na</sup> rozliczne przejawy osobowości. Pilny czytelnik, za-

83

<sup>6\*</sup> 

stanawiając się nad nimi i zbierając własne spostrzeżenia, coraz to jaśniej uświadomi sobie odrębność jaźni i jej udział w osobistościach i osobach poszczególnych lub zbiorowych.

Szczególną formą ćwiczenia w tym kierunku jest cała sztuka teatralna. Tutaj jeden aktor wciela co wieczór inną osobistość, a konflikty jaźni są przedstawione w najtreściwszych wyrazach stosunku osobistości. Teatr zatem jest w istocie swej narzędziem przebudzenia jaźni, uświadomienia jej i tem się tłómaczy, że nawet państwo. największy wróg jaźni, przyczynia się do istnienia teatrów. Gdy w życiu człowiek często nie zdaje sobie jasno sprawy ze stosunku jaźni do własnej osobistości, to widok różnych osobistości na scenie czyni go widzem, jakby ponad samo życie wyniesionym, osądzającym życie i uświadamiającym sobie odrębność swej jaźni. Ta dążność do wyjścia z siebie, z własnego życia, do spojrzenia objektywnego na życie innych, tłomaczy powodzenie teatrów we wszystkich cywilizowanych społeczeństwach. Ale człowiek w pełni uświadomiony psychicznie ma za teatr całokształt istnienia i nie da się już opanować złudzeniom scenicznym.

Gdy tak badamy osoby i osobistości, wogóle osobowość jaźni, jako jej główną cechę zewnętrzną, powstaje pytanie: gdy wszystkie uosobienia wyjaśnimy ruchami wewnętrznymi jaźni, i nareszcie poza światem form i kształtów odczujemy niewidzialny świat uczuć i innych psychemów, gdy przywykniemy do pojmowania rzeczywistości nie w czasie i przestrzeni, lecz w myśli i czuciu czy wtedy jeszcze krok dalej jest możliwy — czy zdołamy powiedzieć, czem jest czysta jaźń, sama przez się, w wiekuistym swym bycie?

Aby dojść do zupełnie jasnego pojęcia jaźni, trzeba



## Właściwość pamięci. Pamięć wiekuista.

asunąć z wyobrażenia osobistości wszystko to, co nieistotne i dodać to, co stanowi cechy jażni, a w osobistości wcale nie istnieje.

Więc cała ta nasza zależność od ciała, choroby, nierówność sił, zmęczenie, do istotnych cech jaźni wcale nie należy — to haracz, który jaźń płaci formie za wcielenie osobistości. Także ból i rozkosz, o ile wznieca je ciało, wyprowadzając jaźń z równowagi jej potrzebnej, należą do naszych doczesnych doświadczeń i nie potrzebują nam towarzyszyć w żywocie wiecznym.

Pamięć, to wycofanie się z teraźniejszości w przeszłość, która tu w doczesnym żywocie jest tylko wyjątkowym stanem, czy całkiem zaniknie, czy też rozwinie się tak, aby całą przeszłość ogarniać? Bo w każdej chwili pamiętamy zaledwie drobną część nawet doczesnej przeszłości, a mało kto sobie przypomina uprzednie istnienie jaźni. Falowanie uczuć pozwala nam czasem więcej, czasem mniej naszego bytu ogarnąć, a gdy ból lub rozkosz najsilniej jaźń pochłaniają, pamięć zanika. Więc może pamięć jest właściwością szczątkową, przeznaczoną do zupełnego zaniku "w girlandzie globów, które czas zachwyceniem miłości pożarły?" (Słowacki do Norwida) A może jest zapowiedzią potęgi, zdolnej całą wieczność jaźni streścić w jednej chwili?

Jedno z drugiem da się pogodzić. Zdolność zapamiętania się, zachwycenia się, zapatrzenia się, wyjścia <sup>z</sup> czasu i z przestrzeni wzrasta w ciągu dobrze ćwiczeniami ducha usłanego życia i starzec mniej czuje na sobie jarzmo czasu, niż niecierpliwy młodzieniec — jeśli rósł w mistycznej potędze modlitwy.

Ale niepodobna przypuścić, by nasza przeszłość była <sup>na</sup> zawsze straconą, byśmy zawsze mieli tylko urywki własnego życia pamiętać, jak teraz. Więc pamięci nie

85

uznamy za doczesną władzę — raczej naszą ludzką niedoskonałą pamięć weźmiemy jako zapowiedź doskonalszej pamięci wszechświata, byt organizującej, światło swe rzucającej na całe stworzenie.

Pamięć i bezpamiętny zachwyt — to są kolejne fazy jaźni; tak, jak w zewnętrznej budowie ciała serce kolejno się kurczy i znów rośnie, chłonąc w siebie napowrót krew uprzednio wysłaną — tak jaźń kolejno się skupia, wspominając przeszłość i nową terażniejszość stwarza w doskonałym zachwycie.

Jaźni byt określamy głównie trzema wyrazami: wolność czyli wszechmoc (ob.: Z dziedziny myśli, str. 153– 167); nieśmiertelność (ob.: Seelenmacht, str. 146–184) i miłość czyli słoneczność. To są cechy istotne, niezależne od wcielenia, dające nam pojęcie bytu wiecznego. Osobistości umierają, mają swój początek i koniec – jaźń początku mieć nie może ani końca, bo czas jest jej wytworem, a ona w istocie swej od czasu niezależną, w każdej chwili wieczna. Osobistości są zależne od jaźni, więc nie są wolne. Jaźń, jako pierwsza przyczyna, jako jedna z twórczych mocy świata, jest wolną, a nawet wszechmocną w swem wiekuistem istnieniu, bo wszystko może, co zechce, jeśli w woli wytrwa i wspomoże się wolą wyższą, zawsze obficie spływającą jako łaska Boża

Co jest chcieć, mało ludzi rozumie, a wytłomaczyć nie można. Zachcianki, pragnienia, pożądania — to wszystko nie są akty wszechmocnej woli — tylko pobudki niejednolitych czynników, wolę ducha hamujących. Wolą dopiero jest to, co się czuje wszechmocnem i twórczem, co myśl w czyn wciela bezpośrednio, w harmonji z wolą wyższą i najwyższą.

Wolność jaźni i twórczość są jeszcze stosunkowo łatwiejsze do poznania, niż dar ducha trzeci: słoneczność. Słoneczność, to miłość, ogarniająca jaźnie inne, promieniejąca z każdej jaźni na cały wszechświat w wielu barwach promieni, poszczególne uczucia oznaczających. Nic z tej miłości słonecznej uronionem być nie może, każdy stosunek jednej jaźni do jakiejkolwiek innej jaźni, jeśli przedarł odczuciem zasłonę osobowości, wiecznym jest i nieśmiertelnym i stałością swą przyczyniającym się do metafizycznej budowy wszechświata. Ci, których dusze pokochaliśmy duszą, przenikając słonecznym ogniem zapory ciała — ci są nieodłączni od nas, zawsze i wszędzie ich spotkamy i, prędzej czy później, w rozwoju jaźni w jednym z nimi Zakonie, w jednej Sprawie się połączymy.

Miłość jest najsilniejszą rewelatorką bytu jaźni i jej mocy. Gdy choć dwie jaźnie połączy się nadprzyrodzonym węzłem, staje z niemi wszechmocny duch trzeci, i tworzy się ognisko, skupiające jaźnie. To jest podstawą idealnej rodziny i każdego innego skupienia.

Ale większość jaźni, które dziś jeszcze ludzkie tworzą osobistości, niezdolna jest do tych żarów słoneczności. Upatrują rzeczywistość w pozorach, a widzą w bliźnich głównie wady i grzechy. Dlatego popularne wytłomaczenie istoty jaźni jest bardzo trudne i powyższe ustępy, z daleka ten przedmiot obejmujące, nieuchronnie dla większości czytelników wydać się muszą niejasne, niezrozumiałe i do logiki całkiem nienależne. Wielu raczej zapyta, czy jaźń ludzka nie jest pratomem eteru, czy też dopiero pewna ilość jaźni na jeden pratom się składa?

Ten obraz świata zewnętrznego, w którym wszystkie zjawiska rozkładamy na materjalne ich ostatnie pierwiastki, odpowiada tylko niższym szczeblom bytu ducha. Gdy monada jakaś ma bardzo ciasny zakres działań, można w symbolicznym obrazie świata umiejscowić ją i przedstawić jako działający w jednem miejscu pratom. Ale choćbyśmy od pratomów sięgnęli do mniejszych jeszcze jakichś prapratomów lub nawet nierozciągłych wcale centrów energji, to i w ich rzędzie nie znajdzien y dusz ludzkich — gdyż monady na tym stopniu rozwoju nie zajmują żadnego miejsca, działając w wielu miejscach jednocześnie. Monady niższe stwarzają świat materjalny, a w miarę rozwoju swych potęg wszechstronnego działania uduchawiają się o tyle, że w ramy szematu przestrzennego pomieścić ich nie można.

Być może, że wszystkie monady ziemię składające kiedyś wyjdą ze sfery widzialności i wtedy koniec świata materjalnego nastąpiłby inaczej całkiem, niż przewidują fizycy. Tymczasem nie mamy powodu jaźni ludzkich umieszczać w sferze materjalnej budowy świata. Ktoby sądził, że jaźń pojmuje, utożsamiając ją z jakimś pratomem fizycznym, postępowałby tak, jak ten, co szewca uważałby za rodzaj butów, lub skórę za gatunek ubrania.

Cały szemat atomistyczny służy dla wytłomaczenia tylko chemicznej lub fizycznej strony zjawisk i całkiem jest niedostateczny dla ujęcia duchowego życia. Atom jest tylko wyobrażeniem jaźni, a sama jaźń jest rzeczywistym bytem. Nie wszystko, co zachodzi w jaźni, ma swój wyraz zewnętrzny w świecie materjalnym. Jednak można utworzyć szereg analogji na zasadzie podobieństw ogólnych między jaźniami wyższemi a monadami niższego rzędu.

Taką analogją jest porównanie między wolnością jaźni a rozmaitością szybkości molekuł w gazie według teorji mechanicznej ciepła. Każda molekuła ma inną szybkość, jak każda jaźń ma inną wolę. Jednak każdej temperaturze odpowiada pewna przeciętna szybkość, po-

<u>i.</u> .

21 - 11 - 1 21 - 1 ٠,

Droga do pojęcia jaźni. Wyjątkowe stany jaźni.

dobnie jak w ludzkich społeczeństwach statystyka ukazuje pewne przeciętne ilości małżeństw, zbrodni itp., choć każde poszczególne małżeństwo jest wynikiem wolnej woli.

Można tę analogję przeprowadzić dalej, ale w takim razie szemat przestrzeni wcale nie będzie dla nas tłomaczeniem stanów i stosunków jaźni — lecz odwrotnie, będziemy stany i ruchy molekułów tłomaczyć przez analogję naszych stanów wewnętrznych jaźni.

Wszelkie usiłowanie, by istotę jaźni wytłomaczyć czemś innem, okazuje tylko niezdolność pojęcia jażni. Jaźń dla nas jest kluczem do zrozumienia całego bytu, a świat w czasie i przestrzeni jest tylko jednem z wyobrażeń jaźni.

Czem jest sama jaźń, najlepiej czujemy, gdy całkiem o świecie zewnętrznym zapomnimy; — więcej zbliżamy się do ujęcia jej istoty we śnie, niż na jawie, lepiej ją pojmiemy po śmierci, niż za życia.

Jednak w ciągu tego życia bywamy świadkami rozwoju władz jaźni, spostrzegamy ogromne różnice między jedną jaźnią a drugą co do samej wewnętrznej ich istoty.

Ujawnia się to szczególniej w takich nadzwyczajnych okolicznościach, jak jasnowidzenie wypadków odległych lub proroctwa przyszłości, obojętność na niewygody, a nawet tortury fizyczne w ekstazie ducha, — najwięcej zaś w aktach twórczości artystycznej, które, z jaźni pochodząc, największy podziw wzbudzają u ludzi pozbawionych tej władzy, a jednak zdolnych odczuć jej owoce. Dar improwizacji poetycznej, który zajaśniał w całej pełni u Mickiewicza 24 grud. 1827go r. w Petersburgu i 25 grud. 1840go r. w Paryżu, według świadectw tych, co byli świadkami tych scen nadzwyczajnych, w dziwny

89

sposób ich odrywał od zwykłego usposobienia i podnosił do wyższych nastrojów. Taki dar bezpośredniego działania, właściwy wielkim kaznodziejom i wodzom, jest objawem potęgi jaźni czystej, łamiącej zapory osobistości.

Zwykle jesteśmy w niewoli naszego ciała i warunków bezpośredniego otoczenia. W tych wyjątkowych chwilach, gdy jakaś potężna jaźń łamie zwykle nieprzezwyciężalne przeszkody, całe tłumy czują potęgę jaźni, i same, wiarą swą obudzoną, wzmagają potęgę wodzów swoich. W takich chwilach istota jaźni się objawia i złudzenie więzów materjalnych pryska.

Każdy z nas może w każdej chwili życia przygotowywać chwile takie rozkwitu istnienia przez ustawiczne ćwiczenia jaźni w opanowaniu stopniowem osobistości.

Stosunek czynów naszej osobistości, zgodnych z jaźnią i z naczelnymi celami życia, może wzrastać. Żaden czyn osobistości nie może nastąpić bez zezwolenia jaźni ona zawsze ma swoje veto, które może postawić wbrew ciału i światu całemu. Chodzi o to, by coraz mniej było czynów, których potem żałujemy, coraz mniej grzechów i błędów, coraz to więcej triumfów jaźni. W tej ciężkiej drodze nieraz cel niknie z przed oczu, ale kto wytrwa, dojdzie do zadowoleń o wiele większych, niż zadowolenia pragnień bezpośrednich.

Im więcej się rozwiną uczucia i rozum, tem więcej jaźń staje się niezależną od ubocznych wpływów i pokus, tem więcej wpływa ona też na wyzwolenie innych i zjednoczenie ich w dążeniach szlachetnych, nie grożących późniejszym żalem i niesmakiem. Od niewolnika, codzień pełniącego niechętnie te same zadania, do geniusza, codzień stwarzającego nowe piękno, jest rozległaskala uzdolnień jaźni. Jakkolwiek na pierwsze wejrzenie w tem życiu ogromna jest ilość niewolników, to ilość czynów wolnych stale wzrasta — i odbywa się powolny, lecz ciągły proces wyzwalania jaźni.

Swoboda i twórczość jaźni złudzeniem być nie mogą, bo znamy je bezpośrednio wewnętrznie, więc żadne zewnętrzne doświadczenia tej pewności nie obalą. Każda jaźń ma w sobie siłę stopniowego zbliżania się do własnego ideału doskonałości, postanowienia, by dzień dzisiejszy ją zbliżył do tego ideału więcej, niż wczorajszy. Każda jaźń może takie postanowienia wznawiać ustawicznie, aż obudzi w sobie wolę, która nie zna przeszkody ni oporu.

Tylko wewnątrz może powstać przeszkoda, gdy zbraknie wiary, nadziei lub miłości. Kto swą własną silę zaprzeczy, ten ją traci, i traci swą wyższość duchową, a upada do rzędu niewolników. Kto raz tą siłę w pełni odczuł i pojął, ten już zawsze będzie mógł sobie przypominać dni łaski i znajdzie siłę, by się wskrzesić z wszelkich letargów.

Im więcej pytamy własnego sumienia, co czynić należy, tem więcej rozwijamy zdolność sądu i czynu. Gdy ktoś ma dążenia przeciwległe całemu swemu otoczeniu, a jednak cel osiągnie, to przykład jego przyświeca innym i zagrzewa ich do czynu. Takie przykłady wszędzie spotkać można, woli, działającej ku powszechnemu dobru, lub także woli złej, hamującej swym wysiłkiem postęp powszechny dla samolubnych zadowoleń jednej jednostki. Wszędzie się potwierdza prawda psychologiczna, że jaźń ma swą twórczą potęgę niezależnie od materjalnych okoliczności, w jakich się znajduj sobistość przez nią wcielana.

Są to rzeczy, które praktycznie wysiłkami poznawać trzeba, i cały powyższy wykład miał tylko myśl do ta-

## 92 Gatunki modlitwy. Tęsknota. Skupienie sił duszy.

kich ćwiczeń pobudzić. Życie wewnętrzne jaźni u niektórych ludzi ściśle towarzyszy czynnościom ich osobistości, u innych jest oceanem uczuć i myśli, wyrzucającym czyny, jak morze wyrzuca pianę na brzeg.

Kto chce jaźń swą rozwinąć i uświadomić sobie, powinien starać się o ten rozwój życia wewnętrznego. Ta ruchliwość wewnętrzna jaźni rozwija się tem korzystniej, im więcej dana jaźń ma stosunków z jaźniami wyższemi. Ustanowienie prądu, łączącego jaźń ludzką z światem wyższym ducha, zowie się modlitwą. Ludzie lichsi modla sie tylko w biedzie, wołając o pomoc i litość. Dopiero ból i utrapienie, nędza i ucisk wyrywa z nich glos ducha w górę idący. To jest psychiczne znaczenie cierpienia. Ale szlachetniejsze duchy najczęściej składają dziękczynne modły, gdy czują przypływ łaski oświecającej. Między jednym a drugim rodzajem modlitwy istnieją liczne stany połączenia jaźni ze źródłem sił wyższych. W ciągu codziennych zabiegów myśl może ustawicznie zahaczać o nadprzyrodzone objawienie, pytać i prosić i blogosławić i radować się.

Jednem z takich ćwiczeń myśli w chwilach skupienia jest odczucie stosunku do innych jaźni różnych bądź wcielonych, bądź już wyzwolonych z powłoki cielesnej nieboszczyków. Myśleć o kimś, modlić się za niego, posyłać mu siły, to jest jedno z najskuteczniejszych ćwiczeń psychicznych, prowadzących do jasnego pojęcia jaźni.

Cały proces wszechświatowego istnienia jest ruchem jaźni naprzód i w górę — ciągłym wzrostem ich jedności i zakresu stosunków każdej z innemi i z Bogiem. Intensywność wewnętrznego życia może wzrastać do nieskończoności, i coraz doskonalej się wyrażać w umiarkowanych i harmonijnych ruchach osobistości na zewnątrz.

É.

- Contraction



Pytania godne myśli. Panowanie form i wyzwolenie. 93

Kto widzi na około siebie same braki, a w sobie nic nie upatruje zdrożnego, ten jest dalekim od logicznego rozwoju myśli, przenikającej rzeczywistość. Myśl wyćwiczona rzuca najjaskrawsze światło na wewnątrz, na różnicę między stanem jaźni, a jej ideałem, — pobudzając wysiłki w kierunku ćwiczeń, mających podnieść naszą sprawność duchową i fizyczną. Myśl powierzchowna sama siebie nie widzi, tylko wciąż innych chce naprawiać, zapominając o tem, że rząd ogólny dusz ludzkich już do wyższego świata należy.

Kto chce zostać logikiem doskonałym, niech zawsze, gdzie go coś złego razi na zewnątrz, usiłuje odgadnąć, co w tem złem dobrego się mieści, jakie siły dobre potęga zła obudza. Patrząc na świetną osobistość, sięgajmy przez pozory do jaźni i zapytujmy się, czy ten człowiek, co innych zadziwia, sam też w duchu rośnie? Widząc rozległe sieci osób prawnych i społecznych, zapytujmy się, jakie jaźnie na ich istnienie pracują, jakie uczucia i dążenia u ludzi nieznanych składają się na sławę osobistości czezonych i znanych?

Zastanawiajmy się nad snami i marzeniami na jawie, nie lekceważąc wszystkiego, co do bezpośredniego skutku nie prowadzi. Gdy widzimy jakiś wielki ruch społeczny lub polityczny, odgadujmy duchem, jakie to marzenia niespełnione go przygotowały i poprzedziły?

Gdy ulegamy formom, w pewnem środowisku panującym, pytajmy się w duchu (bez zbytecznej głośnej krytyki), jakie to psychemy jaźni te formy stworzyły i utrzymują je? Coby się stako, gdyby ktoś ośmielił się je zmienić?

Nie poprzestajmy na pomiarach materjalnej rzeczywistości wierćmy naszą myślą szyby prawdopodobieństw i kierujmy teleskop wyobraźni ku mgławicom możliwo-

Sec. 1

ści. W ten sposób przenikając duchem na wszystkie strony szarą rzeczywistość, będziemy przebiegać jaźnią sto razy drogę, po której statecznie kroczy nasza osobistość, robiąc wycieczki po licznych ścieżkach, od głównej drogi w różnych kierunkach odbiegających. Kto myślą takiego ustawicznego ruchu nie dokonywa, kto tylko tyle wniosków czyni, ile w mowie wyrazi, temu prawidła logiczne nie pomogą — ten nie postąpi w uświadomieniu jaźni.

Takie ćwiczenia, uświadamiające nam ciągle jaźń poza pozorami osobowości, są niezbędnym warunkiem rozwoju logicznego. Stosunki istniejących jaźni do żyjących osobistości wcielonych i do różnych osób poszczególnych lub zbiorowych, przez te osobistości stwarzanych, wymagałyby, dla wyrażenia ich, wielkiej ilości sądów i wniosków, a każdy zdobyty pogląd na jakikolwiek poszczególny stosunek mógłby zostać wyrażonym w rozmaity sposób.

O ile wyrażenie jest czynem osobistości, to znowu sama myśl, sąd, wniosek są aktami czystej jaźni. Odróżnienie jaźni od osobistości jest ważnym warunkiem pojęcia stosunku myśli do jej wyrażenia w mowie. Dlatego rozpatrywanie świata czystych jaźni jest potrzebnem dla każdego, co chce wniknąć w istotę czystej myśli.

Głębsze ujęcie teorji jaźni i osobowości będzie dane w IIIm t. Wykładów Jagiellońskich, i gdyby niniejsza Logika się ukazywała po tem zamierzonem od dawna dziele, powyższy rozdział byłby zbytecznym. Jeśli czytelnik dobrze zrozumie, jak mało wogóle książka w zakresie Logiki dać może, jak dużo tu trzeba zdobyć myślą własną, szczególniej co do samych zasadniczych podstaw, to, czytając ten rozdział w związku z kilkakrotnem powtórzeniem innych dzieł autora, szczególniej Logiki Usprawiedliwienie autora. Wezwanie do czytelnika.

Platona, Seelenmacht, Dziedziny Myśli i Wykładów Jagiellońskich, będzie w stanie myśl jego pojąć i uzupełnić. A wstęp ten, już i tak nad zwykłą miarę obszerny, nie powinien nas dłużej powstrzymywać od przystąpienia nareszcie do samej Logiki, która, choć bezpośrednio może dla wielu mniej interesująca, niż te ogólne rozważania, jest jednak niezbędnem narzędziem wyćwiczenia umysłu i w ten sposób się przyczynia do rozwiązania owych najbardziej zajmujących ogólnych zagadnień, na które dotąd skierowaliśmy uwagę czytelnika. Ze wszystkich stron tyle skarg słychać na brak Logiki, pisma bieżące, nawet filozoficzne, zawierają tyle dowodów powszechnego zaniedbania logicznych ćwiczeń, że porwałem się na przedsięwzięcie choć tymczasowego a elementarnego przedstawienia logiki jeszcze przed ukończeniem dzieła o jaźni i osobowości. A jednak nie mogłem całkiem pominąć teorji jaźni, bo wiele błędów logicznych bywa najczęściej wynikiem nieuświadomienia jaźni. Celem zaś moim jest nie tyle najdoskonalsze przedstawienie rzeczy, ile najrychlejsze poruszenie myśli moich czytelników w kierunku ćwiczeń logicznych, bez których niełatwo doszliby do prawdy w zakresie zagadnień ogólnych. Więc niech wyjątkowo znaczne braki tego rozdziału nie zniechęcają czytelnika do pilnego rozważenia treści rozdziałów następnych, niech widzą w nich głównie pobudke do samodzielnej pracy myśli w kierunku dobrowolnie obranym.

Aug. 1.1

95

# IV. Prawa myślenia.

Pewne zasadnicze podobieństwo między jaźniami, a wszystkiemi innemi monadami tego wszechświata, czyni możliwem dla każdej jaźni poznanie stanów wewnętrznych innych jaźni; a to poznanie, gdy patrzymy na nie, jako na psychem, właściwy jaźniom na pewnym szczeblu rozwoju, powinno mieć pewne ogólne swoje prawidła, wynikające z podobieństwa zasadniczego jaźni.

Bo wśród olbrzymich różnie między jaźniami, jednak coś istnieć musi, co im jest wspólnem i co stanowi o tem, że one są jaźniami ludzkiemi wogóle.

Wśród tych podobieństw, łączących jaźnie w rozmaite grupy, dla logika ważne są podobieństwa zasadnicze jaźni myślących, przynajmniej w chwilach, kiedy myślą. sądzą, wnioskują, rozumują i osiągają prawdę.

Zdania, sądy, wnioski są niezmiernie różne, a jednak musi być coś, co stanowi tło wspólne dla wszystkich zdań sądów i wniosków, o ile do prawdy dążą.

Ta wspólność może wynikać z wzajemnego działania jaźni, lub też może być warunkiem możliwości wzajemnego działania — w każdym razie my w myśli naszej łączymy obie rzeczy: fakt wzajemnego działania jaźni i zasadnicze podobieństwo pewnych psychemów wspólnych wszystkim jaźniom, lub przynajmiej wspólnych jaźniom myślącym. Działanie wspólne wielu monad na jedną jaźń powoduje pewne wyobrażenia o rzeczywistości. Te wyobrażenia mogą być takie, że można ich udzielić innym jaźniom bez oporu z ich strony i bez sprzeczności z ich wyobrażeniami — lub też mogą być ściśle

<u>ففاکھر دی ہے</u>



odrębne i indywidualne, sprzeczne z wyobrażeniami innych jaźni.

Tutaj tkwi zarodek pojęcia prawdy, choć naturalnie o prawdzie jakiejkolwiek większością głosów decydować nie można. Ale pierwsza doświadczona zgodność wyobrażeń dwóch jaźni jest zapowiedzią tej zgodności powszechnej wszystkich myślących jaźni, która stanowi ideał prawdy.

Wolność jaźni tłomaczy nam, dlaczego prawda każda może być zaprzeczaną przez te jaźnie, z których wyobrażeniami się nie zgadza, bądź dlatego, że dana prawda jest niedostępną dla ich pojęć, bądź dlatego, że jest przeciwną ich dążnościom.

Ale ten stan jednostki, który pewną prawdę uznawać pozwala lub nakazuje jej przeczyć, sam ulega zmianom, i nie przeszkadza pewnej zasadniczej zgodności wszystkich jaźni co do samej istoty ich myślenia.

Jeśli każda jaźń ma istnienie bez początku i końca, to zawsze może przejść od indywidualnych odrębnych psychemów do przedmiotowych wyobrażeń rzeczywistości, wspólnych wszystkim jaźniom.

To przejście odbywa się według pewnych praw ogólnych. Wyraz prawo bywa używany w dwóch różnych <sup>znaczeniach</sup> — oznacza on czasem wyraz stałości w czynnościach zewnętrznego świata, czasem oznacza wezwanie, by nasze własne czynności miały pewien wskazany kierunek. Tak n. p. pra wo przyrody znaczy jakiś stały i niezmienny stosunek zjawisk — przeciwległy przypadkowi i zmiennemu losowi, nie dającemu się ująć w stałe jakieś wyrażenie. Gdy jakiś sąd ogólny nazywamy prawem przyrody, to chcemy powiedzieć, że zjawiska zawsze odbywają się zgodnie z tym sądem, lub że sąd ten tyczy się wszystkich poszczególnych zjawisk, do których W. Lutosławski: Logika. 7 się odnosi. To nie znaczy, by zjawiska zależały od owego prawa, tylko, raczej, że sam sąd, wyrażający prawo, tak został ułożonym, aby odpowiadał temu, co w szeregu zjawisk jest stałego i pewnego, zawsze powracającego.

Prócz tego wyraz prawo znaczy także takie żądanie, z którem rzeczywistość nie zawsze się zgadza. Takie prawa istnieją np. w zakresie moralności, a gdy postąpimy wbrew takiemu prawu, sami bywamy ukarani, prawo zaś wcale nie jest naruszonem ani też zachwianem.

Jedno zjawisko przyrody, niezgodne z jakiemś przyjętem prawem przyrody, wystarczyłoby do zachwiania wiary w to prawo, jako już nie wyrażające zgodności wszystkich zjawisk danego rzędu.

Natomiast tysiące zbrodni, łamiących prawa moralne, w niczem tych praw nie osłabia, tylko i owszem słuszność ich potwierdza, o ile każda zbrodnia znajduje zawsze jakąś karę, i swymi skutkami dowodzi, że prawo, które złamała, jest słusznem.

Zachodzi przeto pytanie, czy prawa logiki mają ten charakter, co prawa przyrody, czy ten, co prawa moralności? Czy można znaleźć takie prawa myśli, które staleby odpowiadały wszystkim jej poszczególnym aktom?

Czy w samej myśli tkwi coś, co da się ująć w tak powszechne formuły, jak prawa przyrody, niezależnie od indywidualnych różnie między myślącymi ludźmi?

Jeśli chodzi o wszelką myśl wogóle, lub o wszystko to, co ktokolwiek myślą nazwie, to musielibyśmy na to pytanie odpowiedzieć przecząco. Często bowiem zdarzają się obłędy myśli i wtedy myśl nie działa według praw jej właściwych — a raczej przestaje być myślą.

Ale jeśli pojęcie myśli ograniczymy do takich psychemów, które tworzą prawdę, stałe, niezawodne i nieodwołalne wyobrażenia o rzeczy, zgodne z takiemiż wy-



Swiat psychiczny i fizyczny. Atom i jaźń.

obrażeniami innych jaźni, o ile nam są dostępne i znane bądź za pomocą bezpośredniego odczuwania, bądź pośrednio za pomocą mowy — to dla myśli tak ściśle ujętej znajdziemy pewne prawa, którym ona zawsze odpowiada.

Prawa logiczne nie mają tego bezwzględnego znaczenia, co prawa fizyki, są one raczej podobne do praw etyki. Ale te prawa etyki lub logiki posiadają bezwzględnie obowiązujące znaczenie dla tych, co chcą się zbliżyć do celu etyki lub logiki, to jest do dobra lub prawdy.

Tutaj widzimy różnicę między światem fizycznym wyobrażeń w czasie i przestrzeni, a światem psychicznym uczuć i myśli, od czasu i przestrzeni już niezależnych. Różnicę tą stwarza swoboda woli jaźni wyższych, w porównaniu z brakiem twórczości i monotonnością ruchów tych monad niższego rzędu, które w jaźniach naszych powodują wyobrażenie materjalnego świata.

Człowiek może postępować wbrew prawom logiki i etyki, ale ta możliwość jest ograniczona przez to, że jeśli postępuje wbrew prawom logiki, to go uważamy za nierozumnego, a jeśli postępuje wbrew prawom etyki, to go uważamy za niemoralnego.

Atom zaś, który swymi ruchami stwarza zjawiska chemiczne i fizyczne, ma mniej samodzielności i twórczości, niż jaźń ludzka, i dlatego czyny jego dają się ująć w formuły ogólne, mające w danej fazie rozwoju świata fizycznego znaczenie bezwzględne i powszechne.

Jaźń ludzka w każdej chwili może nową drogę rozpocząć, atom krąży jednostajnie przez długie bytu swego epoki, nim zajdzie coś, coby jego istotę zmieniło i zarazem charakter jego ruchów w nowe koleje pchnęło.

Czy jaźń ludzka była kiedykolwiek atomem lub pratomem fizycznym, czy przejście od jednego stanu do drugiego jest nagłem, czy stopniowem, to są pytania, najtrudniejsze do rozstrzygnięcia w metafizyce.

Tutaj w logice wystarczy nam zaznaczyć tą różnicę, jaka faktycznie zachodzi między niższym światem zjawisk jednostajnych przyrody, a wyższym światem uczuć i myśli jaźni czujących i myślących.

W tym wyższym świecie możemy jednostajność, potrzebną dla naukowych badań, wprowadzić jedynie przez odróżnienie gatunku psychemów. Prawa myśli będą powszechne, jeśli pojęcie myśli ograniczymy do takich psychemów, które z temi prawami są zgodne, wykluczając z zakresu myśli wszystko to, co ustanowionym prawom myślenia przestaje odpowiadać, choćby psychologicznie było podobne do psychemów prawidłowego myślenia.

Potoczna mowa nie zna tej naukowej ścisłości i nazywa myślą wiele takich psychemów, których logika do myśli nie zaliczy. Człowiek pijany mniema, że myśli i rozumuje — lecz jego bezładne i sprzeczne wyobrażenia wcale za myśl przez nas uznane nie będą. Więc gdy szukamy praw myśli, zarazem ściślej to pojęcie myśli ograniczamy, by tylko to myślą nazwać, co danym prawom odpowiada — wyłączając wszystkie inne niby-myśli, jako bezpłodne objawy bezmyślności lub obłędu.

Możnaby prawami myśli nazwać wszystkie twierdzenia logiki, ale stara naukowa tradycja nie bez racji wyróżniła kilka zasad głównych, jako prawa myśli — mianowicie prawa tożsamości, sprzeczności, wyłączonego środka i powodu.

Prawo tożsamości wyraża się w twierdzeniu ogólnem, to, co jest, jest — czyli każde pojęcie jest sobie równem i zgodnem z sobą. Na pierwsze wejrzenie ten pewnik nic nie wyraża, podobnie jak pewniki geometryczne zwykle dziwią profanów swoją prostotą. Chodzi tu-

100

1.

فيرفظ وتشتر ومر

Istota tożsamości pojęć. Brak tożsamości w przyrodzie. 101

taj o stwierdzenie istnienia samego pojęcia tożsamości. Gdy w świecie przyrody ścisłej tożsamości nie znamy, w świecie myśli stwarzamy tożsamość pojęcia. Gdy liczymy perły lub bydlęta, każdy przedmiot w naturze jest innym, niż wszystkie inne, ale, o ile perła jest perłą, można drugą perłę dodać i liczyć je jako dwie perły, choć jedna nie będzie równa innej w naturze, tylko w pojęciu perły. Ta właściwość myśli, że, ujmując pewne cechy przedmiotów, stwarza jednostki równe sobie, mające stosunek tożsamości, objawia się w każdym psychemie myśli, jest warunkiem myśli. Gdybyśmy mogli coś myśleć lub sądzić bez ogólnych pojęć, utożsamiających przedmioty różne, prawo tożsamości by nie istnieło. Taka myśl pozbawiona tożsamości, ustalającej pojęcia, przestaje być myślą, staje się majączeniem obłąkanego.

Świadomość nasza zawiera zmienne wrażenia, wyobrażenia, pojęcia, wnioski, a gdyby te pierwiastki myśli wiecznie były różne, to nie możnaby ich powtórzyć ani też nikomu nawet udzielić.

Tak rzecz się ma w świecie fizycznym, gdzie wśród nieskończonej ilości przedmiotów nie się nigdy ściśle nie powtórzy, nie nie jest w stosunku tożsamości do czegoś innego. Jeśliby ktoś szukał w wielkim lesie dwóch listków równych i nareszcie znalazł takie dwa listki, które mu się na pierwsze wejrzenie równymi wydadzą, to za pomocą mikroskopu spostrzeże wielkie między nimi różnice. Jeśli weźmiemy dwa ziarnka piasku równe, a zaczniemy je mierzyć za pomocą mikrometru, to rychło się przekonamy, że są nierówne. Różnice się okażą tem większe, im dokładniejszych narzędzi użyjemy dla ich zbadania.

To samo we wszystkich działach zjawisk. Czasem, <sup>wskutek</sup> niedokładnej obserwacji, możemy sobie wyobra-

#### Tożsamość pojęć różnych jaźni.

żać, żeśmy już znaleźli dwa przedmioty tak do siebie podobne, że nie ma między nimi żadnej różnicy, ale jeśli zastosujemy ściślejsze metody badania, wnet liczne różnice się okażą. Nawet, jeśli z tej samej formy stalowej odlewać ołowiane kule, to żadna z tych kul nie będzie w zupełności do innej podobna.

Ta prawda została nazwana "principium identitatis indiscernabilium" — to jest zasadą tożsamości przedmiotów, których odróżnić nie można. To znaczy, że jeśliby dwa przedmioty wcale się nie różniły, to stanowiłyby jeden tylko przedmiot. A skoro dwa przedmioty w świecie zjawisk nie mogą być jednym, więc stosując tę zasadę, wnosimy, że o ile mamy dwa przedmioty, to zawsze się czemś różnią w świecie materjalnym.

Inaczej w świecie idei, czyli pojęć. Jeśli w jednej jaźni powstało pojęcie trójkąta i pojęcie to zostało udzielone innej jaźni, to niczem się w obu nie różni, i jest tem samem.

W świecie myśli ta zasada tożsamości panuje bezwzględnie i utożsamia psychemy powracające w życiu wewnętrznem jednej i tej samej jaźni, jako też i psychemy różnych jaźni, o ile stanowią dobrze i jasno określone pojęcia.

Gdy dziś myślę o równości matematycznej, to myślę o tej samej równości matematycznej, o której myślałem wczoraj lub rok temu, i wiem, że jest to ta sama równość, o której inni myślą, myślęli lub myśleć będą. Tyczy się to wszystkich pojęć dobrze określonych.

Prawo tożsamości pozwala nam ciągle wznawiać w świadomości pojęcie, któreśmy raz utworzyli lub przyjęli, czyli pojęli. Z tego bynajmniej wcale nie wynika, by pojęcia jakiejkolwiek jaźni były niezmienne.

Sec. 1

e.

10000000000

Pojęcia, szczególniej, dopóki nie są dokładnie określone, ulegają zmianom i rozwijają się — np. pojęcie sprawiedliwości jest dziś innem, niż kilka tysięcy lat temu. Ale gdy jakieś pojęcie zostało jasno i dokładnie określone, to zawsze możemy go używać w tem samem znaczeniu i odróżniać od tych pojęć, które z niego powstały.

Każde pojęcie z zupełną tożsamością może być wielokrotnie wznawiane w jednej jaźni, a udzielone innym jaźniom, może znów w nich żyć bez zmiany, z zupełną tożsamością.

Ten fakt psychiczny możliwości powtarzania jednego i tego samego pojęcia, w niczem jego tożsamości nie naruszając, określony bywa przez zasadę tożsamości.

Bez tej zasady tożsamości nie podobna byłoby myśleć. Gdyby każde pojęcie było tak przelotnem, jak zjawiska fizyczne, gdyby nie można go w myśli ująć, jako czegoś stałego i niezmiennego, sobie zawsze równego, to nie moglibyśmy żadnego pojęcia użyć do sądu lub wniosku, nie moglibyśmy nawet zmiennych zjawisk ująć w pewne stałe prawa, do których stałość pojęć jest niezbędnym warunkiem.

To stanowi jedną z ważnych różnic między światem zjawisk a światem myśli. W świecie zjawisk panuje niemożliwość tożsamości dwóch przedmiotów; w świecie myśli za podstawę służy zasada tożsamości pojęć.

Każdy pierwiastek myśli może być wznowiony jak najdokładniej i bez żadnej zmiany.

To prawo tożsamości było po raz pierwszy wyrażone przez greckiego filozota Parmenidesa (ob.: Wykłady Jagiellońskie, t. II, str. 73—79), w słęwach, które nam są <sup>zachowane</sup>: "chrē to legein te noein t'eon emmenai" — "<sup>trzeba</sup> powiedzieć i myśleć, że to, co jest, jest".

103

Parmenides został doprowadzony do tego uroczystego stwierdzenia tożsamości w pojęciach wskutek swej krytyki filozofa Heraklita z Efezu, który przeciwnie twierdził, iż wszystko się ustawicznie przemienia, i że nic nie ma stale istniejącego.

Heraklit uogólnił doświadczenie, czerpane ze świata zjawisk, i nie umiał odróżnić stałości pojęć od zmienności przedmiotów materjalnych. Parmenides jasno pojął, że to, co jest w myśli, jest zawsze, ma byt rzeczywisty i niezmienny. Gdy z jednego pojęcia powstaje inne, to pierwsze wcale przez to nie ginie, lecz trwa wiekuiście i choćby nie było używane przez tysiącolecia, zawsze wznowionem być może.

Zasada tożsamości rozmaicie była objaśniana w ciągu stuleci, a jednak dziś, jak i za czasów Parmenidesa, pojmujemy, że to, co jest, jest.

Logiczna doniosłość tego prawa tożsamości polega na tem, że taka tożsamość bezwzględna, nieznana w świecie zjawisk, jest właściwą jedynie pierwiastkom myśli. Kto jasno pojmie, że nie ma dwóch ziarnek piasku równych, a że pojęcie trójkąta jest najściślej to samo dla dzisiejszych uczni szkół średnich, co dla greckich geometrów szkoły Euklidesa — ten już i zasadę tożsamości pojmie, oceni i będzie starał się w myśli zawsze stosować, a chcąc tożsamość pojęć zapewnić, usiłuje określać je jasno.

Dążenie do wyobrażenia sobie tożsamości pierwiastków zasadniczych doprowadziło Leukippa do stworzenia pojęcia atomu, przez które chciał wprowadzić do świata zjawisk ową tożsamość, która jest znaną w świecie myśli. Ale jeślibyśmy nawet atomy dokładnie znali, tobyśmy się przekonali, że nie ma dwóch atomów wodoru całkiem jednakowych. Każdy ma inną szybkość ruchu w przestrzeni, a prawdopodobieństwo, by dwa atomy

Ujednostajnienie pojęciowe przedmiotów różnych. 105

miały taką samą szybkość i taki sam kierunek ruchu, jest nieskończenie małe. Prócz tego wewnętrzny stan monad, składających się na jeden atom, będzie innym, niż wewnętrzny stan monad, tworzących inny atom tegoż samego gatunku chemicznego. A to, co w szemacie przestrzeni się wyraża, jako szybkość i kierunek ruchu, oraz jako względne do innych przedmiotów położenie, odpowiada pewnym wewnętrznym stanom, różniącym jeden atom od drugiego.

Teorja atomistyczna, powszechnie przez chemików uznana, jest wysiłkiem w celu pewnego ujednostajnienia zjawisk przyrody, ale pojęcie atomu jest tylko abstrakcją, podobnie, jak pojęcie np. zwierzęcia ssącego. Choć cielę i źrebię, a także niemowlę ludzkie pojęciowo się dają określić przez abstrakcję jako zwierzęta ssące, to w rzeczywistości się wielce między sobą różnią, i tylko wtedy mogą być uważane za przykłady jednego rodzaju zwierząt, gdy pominąć inne cechy, a tylko zwrócić uwagę na to, co je do siebie czyni podobnemi, mianowicie na ich zdolność ssania.

Tak samo i te atomy, które wspólnie się nazywają atomami wodoru, dlatego, że każdy z nich chętnie się łączy z tlenem i przez to połączenie dwóch atomów wodoru z jednym atomem tlenu tworzy cząsteczkę płynu, znanego jako woda — mogą jednak wielce się między sobą różnić, i spostrzeglibyśmy różnice, jakie między nimi zachodzą, gdybyśmy mieli inne dokładniejsze niż chemiczne metody dla zbadania ich rzeczywistej istoty.

Dopóki patrzymy na atomy wodoru tylko z punktu widzenia chemji, mianowicie uwzględniając reakcje chemiczne, do których te atomy są zdolne, to myśl nasza ujmuje wszystkie te atomy w jednem pojęciu wodoru, podobnie jak z punktu widzenia biologji ogólnej źrebię

----

i niemowlę są zwierzętami ssącemi, a dwa źrebięta i trzy niemowlęta mogą być razem policzone jako pięć ssaków. Ale gdy do badania wodoru zastosujemy naczelne zasady metafizyki i usiłujemy byt każdego atomu określić jego wewnętrznem czuciem, to znajdziemy równie liczne i znaczne różnice między dwoma atomami wodoru, jak między cielęciem a źrebięciem.

Tożsamość, jaka zachodzi w sferze pojęć, nie jest możliwą w sferze zjawisk — stanowi ona zatem cechę szczególną pojęć, im właściwą, odróżniającą je od innych przedmiotów. Dlatego prawo tożsamości może być uważane jako szczególne prawo myśli, określające najgłębszą istotę myśli w przeciwieństwie do innych psychemów.

Nie tylko w świecie zjawisk tożsamości nie ma, lecz nawet w świecie uczuć nie spotykamy tej bezwzględnej tożsamości, która cechuje każde pojęcie przez myśl stworzone.

Tu się nastręczą kwestja tożsamości samej jaźni. Czy tożsamość jaźni, zwana substancjalną, jest taką samą tożsamością, jak tożsamość myśli, zwana idealną? Ja jestem tym samym dziś, co wczoraj, co rok temu lub za lat miljony. Ta substancjalna tożsamość jaźni, stanowiąca o jej nieśmiertelnym bycie, czem się różni od tożsamości idei, wiekuiście w jaźniach odtwarzanych?

Tożsamość idei zależy od tożsamości jaźni, czy też mogłaby istnieć w jaźniach ciągle powstających i niknących, wiekuiście stwarzanych i niszczonych? A tożsamość jaźni, czy jest jakąś rzeczywistą tożsamością, czy tylko jest pojęciem, wynikającem z obserwacji nad pozorną tożsamością osoby?

To są główne pytania, które się nastręczają, gdy chcemy dobrze zrozumieć zasadę tożsamości wogóle. Ana-

ź

iii.

liza pojęcia tożsamości jest w logice równie ważną, jak w geometrji badanie własności linii prostej.

Tożsamość jaźhi nie jest pojęciem oderwanem, wynikającem z porównania stanów jaźni lub pozorów osobistości. To, że ja jestem tymsamym dzisiaj, co wczoraj, nie da się uzasadnić przez porównanie stanów wewnętrznych, bo te mogą być całkiem różne. Ani też niepodobna jest dowieść tożsamości jaźni na zasadzie tożsamości ogólnej organizmu, służącego za narzędzie osobistości. W mojem ciele dużo się mogło zmienić od wczoraj, a za kilkaset lat to ciało już wogóle całości żadnej stanowić nie będzie.

Moja tożsamość nie jest oparta na żadnej części treści mojej świadomości. Choćby wszystko się we mnie zmieniło, jestem tym samym. Mojem ciałem może się inna jaźń posługiwać, mogę postradać władzę nad mymi członkami. Ale ja sam nie będę inną jaźnią, choćbym najwięcej się rozwinął i zmienił. Ta moja tożsamość jest przedmiotem świadomości i pamięci, lecz nie zależy ani od świadomości, ani od pamięci, ani od myśli mojej lub woli.

Jestem i w tem, że jestem, tkwi, że byłem i będę, gdy "jestem" całkiem jest uświadomione. Ta tożsamość jaźni jest równoważna z jej istnieniem, jest pierwszym faktem, uderzającym myśl przy wszelkiej próbie analizy świata wewnętrznego. Dlatego, że ja jestem jaźnią istotną, mogę wogóle pamiętać, myśleć, porównywać.

Pojęcia stwarzam na podobieństwo moje i nadaję im taką tożsamość, która mi pozwala gmach myśli z nich budować, jako z trwałych kamieni.

Tożsamość pojęć w różnych jaźniach nie mogłaby nigdy być sprawdzoną bez tożsamości jaźni. Ale ta tożsamość pojęć jest inną, niż tożsamość jaźni, bo jaźń sama swą tożsamość stwierdza, gdy idea sama siebie myśleć nie może. Uniesieni urokiem analogji, niektórzy idealiści chcieli idei nadać tą właściwość jaźni, twierdząc, że idea sama się myśli. Ale to się nie zgadza z naszem psychicznem doświadczeniem. My sami myślimy, stwarzamy, porównywujemy idee. Tożsamość idei jest nam znana dzięki pamięci. Gdyby dwie jaźnie, wzajemnie wcale się nie komunikujące, wymyśliły pojęcie trójkątu, to zachodziłaby tożsamość pojęcia, lecz byłaby niesprawdzalną i nieznaną, więc dla nas by nie istniała. Wreszcie jeszczebyśmy nie wiedzieli, czy pojęcie pierwszej jaźni nie zostało odczute przez jaźń drugą — i tu na ziemi nie zawsze wiemy, o ile nasze pojęcia są przez nas całkiem niezależnie stworzone, a o ile zawdzięczamy je telepatycznemu działaniu innych jaźni.

Ale jeśli nawet znaczna część pojęć ziemskich od innych jaźni nadziemskich pochodzi, jeśli tożsamość pojęć sięga poza granice świata ziemskiego i ludzkości, to zawsze musielibyśmy przypuścić jakąś jaźń, która te pojęcia w sobie stworzyła, i takie przypuszczenie w niczemby nie uprościło hypotezy, że każda jaźń może stwarzać pojęcia.

Osądzenie tożsamości pojęć jest aktem jaźni czynnej, a jeśli jaźń w pewnej mierze może być czynna, to już nie można jej uważać za bierną, ani przypisywać jej wyłącznie biernego przyjmowania pojęć. Pojęcia nam są znane tylko jako twory jaźni, ich tożsamość jest jakby odbiciem tożsamości jaźni. Prawo tożsamości w logice tyczy się pojęć, w metafizyce jaźni. Jako logicy stwierdzamy, że pojęcie istniejące jest, czyli zawsze może być na nowo przez jaźń myślącą stworzone. Jako metafizycy wyrażamy prawo tożsamości w twierdzeniu, że jaźń istnieje rzeczywiście, czyli, że jest substancją i pozostaje





Prawo sprzeczności. Tak i nie.

sobą wśród wiru psychemów, przez nią stworzonych lub przyjętych.

W ten sposób prawo tożsamości nabiera szerszego znaczenia, poza logikę sięga do metafizyki, a tożsamość logiczna zależy od tożsamości metafizycznej. Tożsamość jaźni jest wzorem, na którym budujemy tożsamość pojęć.

Drugie prawo zasadnicze myślenia orzeka, że z dwóch sądów sprzecznych jeden musi być mylny. Sądami sprzecznymi między sobą są dwa sądy, z których jeden to samo twierdzi, czemu drugi przeczy.

Często zdarza się, że sobie ludzie zarzucają sprzeczność. Jeśli ja np. dziś powiem, że lubię zajmować się matematyką, a wczoraj oświadczałem, że matematyki nie cierpię, to każdy mi zarzuci sprzeczność. Jednak tutaj jeszczeby sprzeczności nie było, bo wczorajsze moje uczucia mogły się zmienić. Ale jeśli ja n. p. raz mówię, że Moskale są Słowianami, a potem znów nazywam ich niesłowiańskiem plemieniem, to będzie oczywista sprzeczność. Albo są Słowianami, abo nie są nimi, zaś nie mogą być Słowianami i Niesłowianami.

W dyskusjach zarzut sprzeczności bywa najczęstszy, każdy swemu przeciwnikowi radby sprzeczność wykazać i przez to jego wywody obalić. Możnaby zauważyć, że prawo sprzeczności cieszy się daleko większą popularnością, niż prawo tożsamości.

A jednak ścisłe pojmowanie prawa sprzeczności mało jest rozpowszechnionem i stosowanem w społeczeństwie, i często spotykamy zarzuty przeciwko prawu sprzeczności ze strony osób, pozbawionych logicznego wykształcenia.

Niektórzy nam powiedzą, że na pewne pytania można z całą słusznością powiedzieć i tak i nie. Z tego zdawałoby się wynikać, że coś może zarazem być i nie być, wbrew prawu sprzeczności. Np. na pytanie, czy oskarżony jest winien, wielu przysięgłych chciałoby odpowiedzieć, że winien i nie winien, a dopiero pod naciskiem obowiązującego prawa decydują się na odpowiedź twierdzącą lub przeczącą. Takie wypadki zdarzają się w wielu dziedzinach i trzeba rozstrzygnąć pytanie, jak objaśnić możliwość takich sprzecznych alternatyw?

Kiedy i dlaczego można odpowiedzieć na jakieś pytanie: tak i nie, zamiast dać odpowiedź twierdzącą lub przeczącą?

Najłatwiej będzie objaśnić tą trudność na kilku przykładach. Jeśli kto się nas spyta, czy przyjemnie czytać książki — odpowiemy: tak i nie — to zależy od autora, którego czytamy i od usposobienia. Jeśli kto się nas spyta, czy zimno w Londynie, odpowiemy: tak i nie, to zależy od pory roku, latem bywa gorąco, a zimą zimno.

Weźmy teraz zawilsze pytanie: czy Iliada i Odysea są dziełami jednego autora, czy też zbiorami utworów różnych poetów? Na to pytanie pewni filolodzy odpowiadają: tak i nie. Jeden autor musiał nadać kształt obecny tym epopeom — a jednak wielu poetów mogło się na całość złożyć, wymyślając epizody, które zostały włączone przez owego redaktora do całości, a były zaczerpnięte z różnych pieśni ludowych.

Odpowiedź: tak i nie — wtedy bywa stosowną, gdy pytanie ma różne znaczenia, lecz gdy pytanie jest postawione jasno i dokładnie, tak, aby miało tylko jedno znaczenie, to trzeba odpowiedzieć: tak albo nie.

Nawet w tych wypadkach, kiedy w potocznej rozmowie używamy odpowiedzi: "tak i nie" — możnaby osiągnąć jasną odpowiedź, twierdzącą lub przeczącą, jeślibyśmy ściślej określili pojęcia, o które chodzi. Na py-

- 4

λ.

Negacje bez znaczenia. Klasyfikacja dychotomiczna. 111

tanie: czy ciepło w Londynie? — możemy stanowczo dać odpowiedź: nie zawsze, rozumując, że odnosi się ono do wszystkich pór roku. Na pytanie: czy jeden człowiek stworzył Iljadę? — odpowiemy: nie całkiem, bo Homer korzystał z podań przed nim wymyślonych, jak wszyscy wielcy autorowie, nie wyłączając nawet Szekspira.

W ten sposób na każde pytanie można dać odpowiedź twierdzącą lub przeczącą, o ile się bliżej określi znaczenie terminów, których używamy.

Tylko na głupie pytania odpowiedź może być taką, że nas niczego nie uczy — jak np. jeśli kto się spyta, czy cnota jest biała, odpowiemy, że nie, ale przez to wcale istoty cnoty nie wyjaśnimy. Nie wszystkie jednak przeczące odpowiedzi mają tak mało znaczenia dla naszej wiedzy. Jeśli po wielu próbach i usiłowaniach przyrodnik odpowiada przecząco na pytanie: "czy można za pomocą środków chemicznych i fizycznych zbudować organiczną komórkę?", — to taka odpowiedź będzie zarazem twierdzeniem, że każda komórka z komórki pochodzi, a to stanowi ważny przyczynek do wiedzy.

Prawo sprzeczności zwalcza sceptycyzm, który radby na każde pytanie odpowiadać: "tak i nie". Ale z drugiej strony ta skłonność do nierozstrzygniętych odpowiedzi wskazuje nam, że nim prawdę bezsprzeczną osiągniemy, trzeba usunąć nieskończone sprzeczności, wynikające z niedokładnego wyrażenia myśli.

Możliwość negacji otwiera nam pole bezwzględnej klasyfikacji jakichkolwiek przedmiotów, bo zawsze o każdym przedmiocie możemy powiedzieć, że jest takim lub nie takim, skoro wszystkie przedmioty albo należą albo nie należą do pewnego gatunku. Tak np. można dzielić zwierzęta na ssące i niessące, lub na dwunożne i nie-

dwunożne, rośliny na jawnopłciowe i niejawnopłciowe czyli skrytopłciowe.

Takie klasyfikacje mają znaczenie zależne od tego, jakie pojęcie służy za podstawę podziału. Tak np. ssanie jest cechą wielce charakterystyczną i wydzielenie ssaków z pomiędzy zwierząt stwarza pewną grupę naturalną. Te, które nie ssą, także i pod wieloma innymi względami od ssaków się różnią. Natomiast ilość nóg jest cechą podrzędną i do gatunku dwunożnych, jeśli chcemy taki gatunek utworzyć, będziemy musieli zaliczyć ptaka i człowieka, gdy do niedwunożnych jeszcze więcej różniące się między sobą twory zaliczyć wypadnie.

Prawu logicznemu sprzeczności odpowiada w zakresie metafizycznym nietożsamość jaźni różnych, czyli pewnik indywidualnych różnic jaźni. Każda jaźń różni się od wszystkich innych i przebiegiem psychemów swych i samą istotą swego bytu. Nic nie może tej różnicy wyrównać i żadna jaźń nie może dojść do tożsamości z inną jaźnią, choćby najbliższą.

Ta indywidualność jaźni rozmaitych jest w związku z tożsamością każdej jaźni wewnątrz siebie. Gdybym ja nie był zawsze sobą, to może mógłbym być kim innym. Ale, że jestem sobą, a nie kim innym, więc też nikt mną być nie może. Ta odrębność metafizyczna różni się od sprzeczności logicznej. Mną nikt być nie może, ani ja nikim, gdy tymczasem figura planimetryczna o trzech kątach jest tą samą, co figura o trzech bokach, bo w płaszczyźnie ilość kątów odpowiada ilości boków, tak, że trójkąt może być zarazem określony jako trójbok.

Od tej tożsamości pojęć, określonych w sposób różny, różni się stosunek orzeczenia, w którym zestawiamy dwa pojęcia różne. gdy jedno drugie obejmuje. Murzyn jest człowiekiem, choć pojęcie murzyna różni się od pojęcia

Odwracanie sadów. Tożsamość i sprzeczność. 113

człowieka i nie każdy człowiek jest murzynem; w tem mniej logicznie wyćwiczeni upatrują nieraz logiczną sprzeczność, roszcząc sobie prawo do odwracania orzeczeń, co bywa źródłem wielu błędów logicznych. Niektórym ludziom się zdaje, że jeśli A jest B, to B nie może być Nie-A, i wnoszą ztąd, że B jest A, co tylko wtedy może być słusznem, gdy A i B oznacza jedno i to samo pojęcie, zaś zawsze jest fałszywem, gdy pojęcie B jest szersze, niż pojęcie A, obejmując prócz A jeszcze pewne gatunki Nie-A, jak n. p. pojęcie człowieka, prócz murzynów, obejmuje białych, żółtych i czerwonych ludzi.

Warto już tutaj zastanowić się nad tem rozpowszechnionem a mylnem zastosowaniem źle zrozumianej zasady sprzeczności, przy nieuprawnionem odwracaniu sądów, t. j. zastąpieniu podmiotu przez orzeczenie, a orzeczenia przez podmiot.

Prawo sprzeczności nie jest jedynie innem wyrażeniem prawa tożsamości, lecz jego niezbędnem uzupełnieniem. Gdy zestawiamy dwa pojęcia jako zgodne z sobą, to żarazem z tego wynika szereg zaprzeczeń — gdy murzyn jest człowiekiem, to nie jest małpą, o ile człowiek nie jest małpą.

Pojęcia tożsamości i sprzeczności ustawicznie nam służą w rozumowaniu i dlatego słusznie możemy nazwać prawo tożsamości i prawo sprzeczności ogólnemi prawami myślenia, bo myśl nasza ciągle obraca się między twierdzeniem a przeczeniem.

Trzecie zasadnicze prawo myśli jest prawem wyłączonego środka, które orzeka, że, jeśli mamy dwa sprzeczne zdania, jak A jest B i A nie jest B, to jedno z nich musi być prawdziwem, gdyż między temi ostatecznościami wszelki środek jest wykluczony. A nie może być zarazem B i Nie-B, lecz musi być albo B, albo Nie-B. Ztąd W. Lutostawski: Logika.

## 114 Prawo wyłączonego środka. Godzenie sprzeczności.

wynika, że jeśli A nie jest Nie-B, to musi być B, gdyż inna możliwość jest wykluczoną.

Zaprzeczenie przeczenia jest twierdzeniem, czyli dwa przeczenia się wzajemnie znoszą, jak w algebrze (— a) pomnożone przez (— b), jest: — ab. Zasada wyłączonego środka poucza nas, że na żadne pytanie odpowiedzieć nie należy: ani tak, ani nie. Jeśli nie tak, to musi być nie, a jeśli nie jest nie, to jest napewno tak.

To prawo wyłączonego środka ustanawia niezmienny stosunek między przeczeniem a twierdzeniem, które się wzajemnie wyłączają. Ale na to, by tą zasadę trafnie stosować, trzeba pojąć i pamiętać, że tylko twierdzenie i przeczenie sprzeczność stanowią. Istnieją przeciwieństwa, które nie stanowią sprzeczności. Np. to, co nieczarne, niekoniecznie musi być białem, choć biały i czarny kolor stanowią najsilniejszy kontrast.

Prawo wyłączonego środka razem z prawem sprzeczności opierają się na pojęciu negacji i mogą być razem wyrażone w formule: A jest B lub nie B.

Taka ogólna formula może często mieć zastosowania bez istotnej treści. Np. jaskółka jest wężem lub nie wężem. Z tego, że jaskółka nie jest wężem, jeszcze nic się nie dowiadujemy o cechach jaskółki. A jednak dla prawidłowego myślenia koniecznem jest ciągłe uwzględnianie tych naczelnych praw myślenia. Każdy sąd przeczy lub twierdzi i zawsze wyłącza wszelką pośrednią możliwość między przeczeniem a twierdzeniem.

Jakkolwiek prawo sprzeczności wyda się jasnem każdemu na zasadzie własnego doświadczenia myśli, istnieją jednak usiłowania, które starały się godzić sprzeczności, szukając zdań pośrednich między twierdzeniem a przeczeniem. Tutaj należy szczególniej filozofja Hegla, który z dwóch pojęć przeciwległych wyprowadzał trzecie, jakoby pośrednie, np. między Bytem a Nie-Bytem stawiał Powstawanie. Ale Powstawanie jest Bytem — i wszystkie takie syntezy z tezy i antytezy polegają na pewnej nieścisłości określeń.

Gdy pojęcia są ściśle a niedwuznacznie określone, nie ma wyjątków od prawa sprzeczności. Dwuznaczność często bywa ukryta, sżczegolniej, gdy mówimy o przedmiocie mało znanym.

Jeśli np. jakiś człowiek niewykształcony spyta się, czy uniwersytety są pożyteczne, a nie ma jasnego wyobrażenia o tem, jakiego rodzaju pożytek uniwersytet może przynieść, to łatwo jakiś sofista go przekona, że nie są pożyteczne. Jeśli za pożytek będziemy poczytywać dochód materjalny w tym sensie, w jakim się ocenia pożyteczność przemysłowego przedsiębiorstwa, to uniwersytety okażą się niepożytecznymi, bo bezpośrednio dochodów państwa nie wzmagają, a pośrednio przyczyniają się do zwiększenia jego rozchodów.

W ten sposób, dopóki pojęcia nie są jasno zupełnie określone, łatwo bronić zdań sprzecznych lub znaleźć termin pośredni między sprzecznościami. Ale ta możliwość wynika z niejasności pojęć i nie odpowiada wcale ideałom myśli.

Myśl dla swego postępu wymaga stanowczych twierdzeń lub przeczeń co do związku każdych dwóch pojęć, które zechcemy porównać. Każde przeczenie pozostawia nieokreśloną możliwość zastąpienia pojęcia zaprzeczonego przez inne, które już nie będzie zaprzeczone, gdyż dążymy w naszem poszukiwaniu wiedzy do twierdzeń, a nie do przeczeń.

Jeśli A nie jest B, to szukamy dodatniego pojęcia C, któreby odpowiadało A, nie będąc B, a obejmując ciaś-

8\*

niejszy, lecz jaśniej zrozumiały zakres, niż ogólne zaprzeczenie B.

To, że jeden wyraz może być używany w różnych znaczeniach, utrudnia ścisłe sprawdzenie sprzeczności, jecz jeśli uwaga jest zwrócona ku możliwym dwuznacznościom, łatwo jest zawsze rozstrzygnąć, które z dwóch zdań sprzecznych odpowiada prawdzie.

Weźmy np. sławny przykład powstawania, które ma być między Bytem a Nie-Bytem, nie będąc ani Bytem, ani też Nie-Bytem. Wszystko tu zależy od znaczenia pojęcia Bytu. Jeśli wszystko, co istnieje, do Bytu należy, to Powstawanie będzie Bytem. Jeśli zaś pojęcie Bytu ograniczymy tak, że tylko to, co bezwzględnie istnieje, do Bytu należy, to Powstawanie będzie Nie-Bytem. Ale w tezie Byt ma inne znaczenie niż w antytezie. Gdy mówimy, że powstawanie bytem nie jest, mamy na myśli byt bezwzględny, a gdy mówimy, że powstawanie nie jest Nie-Bytem, mamy na myśli tylko zaprzeczenie bytu względnego.

Prawo sprzeczności nas wzywa do ściślejszego określenia pojęć, któremi się posługujemy. Prawa tożsamości, sprzeczności, wyłączonego środka tyczą się poszczególnych sądów — każdy sąd albo stwierdza tożsamość dwóch pojęć, albo jej przeczy, wykluczając sprzeczność. Stosunki zaś między jednym sądem a drugim wyraża prawo powodu, według którego każdy sąd prawdziwy ma powód, dla którego przyjmujemy go za prawdę. To logiczne prawo odpowiada prawu przyczynowości w przyrodzie. Przyczyną nazywamy przedmiot działający, powodem jest myśl, z której inna myśl wynika.

Wiadomo, że prawo przyczynowości, które przez długi czas pozostawało dosyć ogólnem i nieokreślonem, w XIXm



Powód a przyczyna. Stałość związku pojęć. 117

stuleciu znalazło dwa szczególne zastosowania w prawach zachowania siły i niezniszczalności materji.

Jednak samo prawo przyczynowości wynika z prawa powodu. Psychologiczna potrzeba związku myśli między sobą każe nam szukać pochodzenia każdej myśli z innej myśli aż do pewników zasadniczych, których logiczna zasada leży w jakości naszej jaźni.

W życiu naszem psychicznem jedne myśli wynikają z drugich, a dopiero wtedy jakiś system myśli jaźń zadawalnia, gdy wszystkie jego części są w określonym i jasnym stosunku do siebie. Czasem nie jesteśmy w stanie zdać sobie sprawy z rzeczywistego pochodzenia jakiejś myśli, którą znajdujemy w naszej świadomości, a jednak wierzymy, że ma ona jakiś powód choćby w innej jaźni, działającej na nas.

Związek myśli różni się od mechanicznego związku zjawisk fizycznych. Między mechanizmem świata fizycznego a życiem psychicznem jest wielka różnica wskutek pierwiastku swobody jaźni. Ta swoboda się wyraża i we wzajemnem działaniu idei na siebie. Ten sam przedmiot obudzi w różnych jaźniach różne wrażenia, wyobrażenia i pojęcia, ta sama myśl będzie miała różne konsekwencje. Ale ta rozmaitość psychologiczna w niczem nie osłabia ideału logicznej konsekwencji.

Prawo powodu wymaga niezmiennej i niezbędnej zależności myśli jednych od drugich, związku, nazywanego logicznym. To, co raz zostało dowiedzionem, powinno być na zawsze dowiedzionem dla każdej jaźni, umiejącej odtworzyć te same pojęcia, które służyły dla dowodzenia. Przy tożsamości pojęć tożsamość ich związku powinna być zapewnioną. Jeśli powód jest prawdziwy, to i następstwo będzie prawdziwe, jeśli następstwo jest mylne, to pówód był mylny. Z tego nie wynika, by zawsze następstwo było mylne, gdy powód jest mylny, ani też, by prawdziwość następstwa zapewniała nas o prawdziwości powodu.

W ten sposób w idealnej budowie jakiejkolwiek nauki wszystkie do niej należne myśli muszą być w takim związku, aby stanowiły jednolity system. Każda myśl będzie miała powód, i będzie powodem dla myśli od niej zależnych.

Powstaje pytanie, do jakich granic sięga ta zależność myśli? Czyżbyśmy do nieskończoności mieli szukać powodów dla każdej myśli, nigdy nie dochodząc do zasad ostatecznych? Czy też istnieją pewniki oczywiste, dla których już nie ma dalszego powodu, tak, że służą one jako powody wszystkich innych twierdzeń? Te ostateczne pewniki wiedzy czy już nie mogą być dowiedzione?

Zwykle filozofowie pragnęli wszystkie przyczyny sprowadzić do jednej przyczyny naczelnej. Ta ostatnia przyczyna byłaby zarazem powodem dostatecznym dla wszystkich pewników.

Ale można jeszcze inaczej rozstrzygnąć powyższe pytania. Jeśli ostateczne pewniki wzajemnie zależą od siebie, w ten sposób, że każdy spoczywa na wszystkich innych, to ilość tych pewników nie szkodzi jednolitości wiedzy. W ten sposób np. Hegel usiłował wszystkie pojęcia połączyć w jedno koło. Ten pomysł Hegla nie jest bez znaczenia. Choć jego logika, w której usiłował dać system pojęć ogólnych, nie odpowiada już wymaganiom współczesnej nauki, pozostaje prawdą, że te pojęcia i sądy, z których wszystkie inne wynikają, mają taki stosunek wzajemny, dzięki któremu wzajemnie się wspierają.

Wnioski wyciągane z pewnej zasady, o ile są spraw-

b.,



## Zasadnicze prawdy. Intuicja hypotezy.

dzone przez doświadczenie, potwierdzają tą zasadę. Tak np. prawo ciążenia powszechnego tłomaczy ruchy planet, a zarazem jest potwierdzane przez każdą obserwację, stwierdzającą zgodność tych ruchów z prawem Newtona.

Z pojęcia atomu wynika wiele chemicznych teorji, wyjaśniających poszczególne reakcje, a z drugiej strony zgodność spostrzeżeń nad temi reakcjami z teorją atomistyczną potwierdza samą teorję.

W ten sposób całokształt nauki jakiejś może być potwierdzeniem jednego prawa, które służy za podstawę rozumowań w tej nauce. Trzeba zaznaczyć, że najdonioślejsze uogólnienia naukowe były dokonywane bez dostatecznego uzasadnienia. Dopiero, gdy wszystkie wyniki genjalnego przypuszczenia zostaną zbadane, a ich zgodność między sobą i z obserwacją wykazana, wtedy pierwsza myśl zasadnicza, owo przypuszczenie czyli hypoteza, zyskuje logiczną podstawę wystarczającą.

Demokryt nie miał dostatecznego powodu dla pojęcia atomu, a dopiero w XIXm stuleciu cały rozwój chemji to pojęcie uzasadnił.

Aby wyjaśnić możliwość trafnych przypuszczeń bez dostatecznego uzasadnienia, musimy oprzeć się na zasadniczem podobieństwie wszystkiego, co istnieje, do myślącej jaźni ludzkiej. Jeśli ja jestem zasadniczo podobnym do innych monad wszechświata, to nie dziwnego, że w świadomości mojej mogę odkryć czy odgadnąć stosunki, zachodzące w świecie zewnętrznym, nim zdołam je należycie uzasadnić.

Ale takie intuicje, dopóki nie pozyskają należytego uzasadnienia, nie będą mogły być uznane za prawdę. W naszej myśli miewają one swoje powody, które, choć niewystarczające dla objektywnego uzasadnienia czyli dowodu, są subjektywnie wystarczające dla wywołania danego powiązania pojęć. Więc i te pozorne wyjątki od prawa powodu jednak zadosyć czynią wymaganiu logiki, bo powód myśli, ukryty w jaźni, nie przestaje być powodem.

W zwykłym biegu myśli rzadko mamy sposobność namyślania się nad jej prawami, choć cały ten przebieg myśli ustawicznie stwierdza lub zaprzecza tożsamości, łącząc jeden sąd z drugim wedle powodów, które jaźni wystarczają. Prawa myślenia się odnoszą do samej myśli, jeszcze przed jej wyrażeniem, gdy większa część prawideł wnioskowania uwzględnia formę, w której myśli są wyrażone. Dlatego, choć tu chodzi o prawdy nie całkiem łatwo zrozumiałe, prawa myślenia bywają zwykle stawiane na czele logiki, a dobre ich zrozumienie jest pierwszym krokiem na drodze analizy myśli. Jednak podobnie jak w geometryi początkujący pewnikom się dziwią i nie pojmują ich zasadniczej doniosłości, tak samo w logice te prawa ogólne, stanowiące pewniki żasadnicze, przez początkujących rzadko bywają ocenione dostatecznie, i dopiero w miarę postępu w studjach logicznych szczegółowych mogą być zrozumiane i ocenione.

# V. Wrażenia i wyobrażenia.

W zakresie poznawczej działalności jaźni, pierwsze miejsce zajmują bezpośrednie wrażenia zmysłowe, które nam dostarczają materjału dla znacznej ilości sądów. Często teorja wrażeń w zupełności bywa wliczaną do psychologji, a pomijaną w logice — jednak tutaj musimy ją uwzględnić dla tych samych powodów, dla których tyle miejsca poświęciliśmy wstępnym metafizycznym roztrząsaniom. Chcąc dobrze poznać logikę i zarazem pozyskać materjał dla ćwiczeń logicznych, nie należy zbyt ściśle przestrzegać granic między logiką z jednej strony a psychologją i metafizyką z drugiej, gdyż chodzi nam nie o samą zgodność myśli między sobą, ale też o stosunek ich do rzeczywistości Bytu, nazywany prawdą.

Za pomocą wrażeń wchodzimy w bezpośredni stosunek z rzeczywistością zewnętrzną, one nam dają szereg faktów psychologicznych, z których wyciągamy wnioski bezpośrednie o tem, co się dzieje po za nami, jak wyżej widzieliśmy na przykładzie plam świetlnych (str. 38) interpretowanych jako gonitwa psa i zająca.

Psycholog, mając badać wrażenia, będzie głównie zastanawiać się nad ich pochodzeniem, ich jakością, ich zależnością od uzdolnienia osobistości — zaś z punktu widzenia logicznego chodzi nam o ich poznawczą wartość, o ich znaczenie dla oceny rzeczywistości.

Gdy mówimy o wrażeniach, zwykle mamy na myśli wrażenia pochodzące ze świata zewnętrznego, lecz nie trzeba zapominać, że i własny nasz organizm dostarcza

#### Wrażenia wewnętrzne.

÷

nam pewnych wrażeń wewnętrznych, które mają ten sam charakter bezpośredniości, co wrażenia otrzymywane przez zmysły zewnętrzne wzroku i słuchu. Kurcze żołądka, śmiech, są wrażeniami podobnie jak dźwięki, barwy, smaki gdyż bezpośrednio są nam dane jako skutek działań organizmu na jaźń. Według pochodzenia, wrażenia dzielić możemy na zewnętrzne i wewnętrzne, jeśli wewnętrznemi nazwiemy te, których źródło tkwi w naszem ciele, w jego wewnętrznych organach — zaś zewnętrznemi te, które dochodzą do naszej świadomości ze świata zewnętrznego za pośrednictwem specjalnych zmysłów i są przez myśl naszą odnoszone do zewnętrznych przedmiotów.

Pierwotny pogląd, jakoby te zewnętrzne przedmioty były takimi, jakimi nam się wydają, właściwy najdawniejszym myślicielom, i dziś się ciągle spotyka u dzieci. dzikich i ludzi niewykształconych, dla których wzorem rzeczywistości jest stół, w który można pięścią uderzyć. Dziecko lub wieśniak, gdy zauważy biały zimny śnieg na polu, nie domyśla się nawet, że ten przedmiot może być uważany za co innego, niż właśnie za biały zimny śnieg. Oczywiście nie wie, że śnieg jest białym jedynie dla tego, że różnobarwne promienie słońca się odbijają od niego, i że wydaje się zimnym dla tego, że temperatura naszej krwi jest wyższa, niż temperatura topiącego się śniegu.

Naturalny ten pogląd na wrażenia zmysłowe nie zmienił się od Homera do naszych czasów i ciągle w mowie i myśli naszej bierzemy wrażenia jakby objektywnie nam przedstawiały rzeczywistość, zapominając o udziale jaźni w powstawaniu wyobrażeń. Ale refleksja metafizyczna już oddawna zaczęła zwalczać ten naturalny i bezpośredni pogląd na wrażenia zmysłowe, uznając je za ciągłą illuzję. Ten sam Parmenides, który pierwszy sformułował

#### Paomenides, Platon, Demokryt, Kant.

prawo tożsamości. zarazem jasno wypowiedział, że to prawo nie stosuje się bynajmniej do bezpośrednich wrażeń zmysłowych, i że prawdy nie można wzrokiem spostrzedz, ani słuchem usłyszeć, ani węchem wyśledzić, tylko trzeba ją rozumem zrozumieć.

Zdanie Parmenidesa o niewiarogodności wrażeń zmysłowych, a raczej wyobrażeń na wrażeniach opartych, było przyjęte także przez dwóch twórców dwóch przeciwległych poglądów na świat, przez Platona zarówno jak i Demokryta — i od tego czasu wszyscy filozofowie, zarówno materjaliści jak idealiści zgadzają się, że wrażenia zmysłowe nie dają nam prawdy. Tylko materjaliści sądzili, że prawdę można wyrazić przez pojęcie fizycznego atomu, nie mającego innych cech jak rozciągłość i ruch w przestrzeni, zaś idealiści szukali prawdy w ideach ogólnych, oderwanych od zjawisk. W ostatniem stuleciu wpływ przeciwny idealizmowi a zarazem i materjalizmowi wywarła krytyka czystego rozumu Kanta.

Według jego zdania dźwięki, barwy, smaki zależą od budowy narządów zmysłowych, a czas i przestrzeń zależą od wewnętrznej jakości jaźni, czyli są subjektywnemi formami naszych wrażeń. To znaczy, że w świecie rzeczywistym nie ma czasu ni przestrzeni, tylko jakaś ciągłość Bytu, której my nie umiemy inaczej pojąć, jak wyobrażając sobie przedmioty w czasie i przestrzeni. Same przedmioty <sup>zaś</sup> nazywa Kant numenami (z greckiego *ta noumena*, rzeczy myślane) w przeciwstawieniu do fenomenów. (*fainomena* znaczy zjawiska).

W tym poglądzie Kanta tkwi prawda częstokroć źle <sup>zrozumiana</sup> i fałszywie tłomaczona. Prawdę tą możemy wyrazić w ten sposób:

Każde wrażenie, pomimo swej bezpośredniości, zawiera pewien pierwiastek subjektywny, zależny od jaźni otrzy-

mującej wrażenie, czyli spostrzegającej, nie zaś od spostrzeganego przedmiotu. A nawet jeśli zapomocą różnych śrokków otrzymamy całkiem na pozór objektywne wyobrażenie o rozmiarach i kształcie zewnętrznego przedmiotu, to wyobrażenie takie będzie możliwem tylko w świadomości jakiejś jaźni, a nie po za wszelką jaźnią.

Weźmy np. zagadnienie co do długości jakiegokolwiek przedmiotu. Jeśli dla wykonania pomiaru wezmę metr podzielony na centymetry, taki jakiego używa cieśla, lub taśmę używaną przez krawca, to mogę się dowiedzieć, ile centymetrów długość danego przedmiotu wynosi.

Jeśli użyję miary dokładniejszej, jakiej używa tokarz lub ślusarz, z podziałem na milimetry, to mogę ściślej zmierzyć długość tegoż przedmiotu, wyrażając ją w milimetrach. Jeśli znów zamiast mierzyć przez przykładanie miary, położę ów przedmiot w aparacie opatrzonym noniusem i lupa, oraz mikrometryczną szrubą, to mogę długość mierzyć nie na milimetry ale daleko dokładniej, zależnie od urządzenia danego aparatu, aż do mikronów czyli tysięcznych milimetra. Jeśli zamiast jednej obserwacji zrobię sto spostrzeżeń i za pomocą metody najmniejszych kwadratów z tych stu spostrzeżeń obliczę. jaka jest najprawdopodobniejsza długość przedmiotu badanego, to pierwiastek subjektywny ograniczę w rezultacie do minimum, a jednak nie zdołam całkiem usunąć tego pierwiastka, gdyż inny spostrzegacz robiąc sto spostrzeżeń nad tym samym przedmiotem otrzyma wynik nie zgadzający się z wynikiem moich spostrzeżeń; a jednak zawsze jeszcze wynik zależeć będzie od porównania tych spostrzegaczy, których spostrzeżenia posiadamy dla naszych obliczeń - objektywność bezwzględna odsuwa się dalej w miarę jak się do niej zbliżamy.

To samo się powtarza we wszystkich ścisłych okre-

### Postępy w ścisłości.

śleniach materjalnych własności przedmiotów zewnętrznych. Wszędzie uczeni wynaleźli coraz to doskonalsze narzędzia i metody, za pomocą których naukowe określenia wszelkich pomiarów o wiele są ściślejsze i niezależniejsze od błędów osobistej obserwacji, niż zwykłe pomiary. Temperaturę mierzą w setnych częściach stopnia, wagę w dziesięciomilionowych częściach kilograma, długość w miljonowych częściach metra, czas w tysiącznych częściach sekundy, a może w przyszłości jeszcze dokładniej. Pozostaje pytanie: czy jest jakakolwiek granica dokładności tych wymiarów, czy przedmioty mają nareszcie jakąś rzeczywistą temperaturę, wagę, długość, trwałość, niezależnie od błędów osobistych obserwacji. Czy jest sposób dotarcia przez wrażenia do prawdy objektywnej co do fizycznych właściwości przedmiotów?

Jeśli po najstaranniejszem porównaniu i obliczeniu miljona spostrzeżeń tysiąca różnych spostrzegaczy określimy prawdopodobną długość, wagę, temperaturę jakiegoś kawalka drutu, czy to wynik ostateczny, w którym dalsze miljony obserwacji dalszych tysięcy spostrzegaczy nic zmienić nie mogą? Przyrodnicy wiedzą dobrze, jak dalece wszelkie określenia ilości stałych w przyrodzie np. wagi atomowej srebra, są niestałe w historji nauki, i kolejno zastępowane przez ściślejsze późniejsze określenia. Jakkolwiek po Kancie przyrodoznawstwo właśnie na tem polu dokonało wielkich postępów, to choć każde fizykalne określenie o kilka dziesiętnych stało się ściślejszem, pozostaje zawsze nieskończony szereg dziesiętnych nieokreślonych, i teza Kanta w całej sile niezaprzeczona panuje, mianowicie jego twierdzenie, że przedmioty nie mają żadnego rzeczywistego wymiaru ni wagi po nad te wymiary, jakie daje stosunek ich do danego spostrzegacza, lub do jakiejś grupy spostrzegaczy, których spostrzeże-

#### Znaczenie miar.

nia obliczamy. Ale tezy tej nie należy pojmować jako zaprzeczenie wszelkiego pierwiastku objektywnego w naszych spostrzeżeniach. Zachodzi tutaj przypadek, o którym była wzmianka przy roztrząsaniu prawa wyłączonego środka: na pytanie postawione niewłaściwie odpowiedź przecząca nie nie wyjaśnia, tylko ukazuje niedokładność w postawieniu pytania. Więc i tutaj na pytanie, czy istnieje objektywna waga i miara przedmiotów, niezależna od ważących i mierzących osobistości, odpowiadamy przecząco, lecz to nie znaczy bynajmniej, by same przedmioty po za nami nie istniały, - to znaczy tylko, że waga i miara jest wyrazem stosunku przedmiotów do mierzących i ważących osobistości, więc niezależnie od tych osubistości ani też niezależnie od samych przedmiotów istnieć nie może. Waga, miara, temperatura, to nie są wewnętrzne właściwości przedmiotów, lecz określenia porównań z pewnemi jednostkami miary, wagi, temperatury co do ich działania na zmysły spostrzegaczy.

Skoro pojęcia jednej jaźni według prawa tożsamości, jeśli są dobrze określone, mogą być udzielone innym jaźniom w zupełnej tożsamości, więc istnieje objektywna miara długości, wagi, temperatury, lecz tylko dla świadomych jaźni i dla dowolnych jednostek miary. Takie pojęcia jak pojęcie długości, wagi, temperatury mogą być uważane dziś za dostatecznie określone zarówno w ogóle, jak i w stosunku do jednostek używanych dla ich określenia. O tyle o ile są dobrze określone, możliwą jest objektywność. Ale z drugiej strony mamy pierwiastek dowolności pewien wskutek tego, że sama jednostka jest dowolną. Jeżeli metr ma być czterdziesto miljonową częścią obwodu ziemi, jak to z początku zamierzano, to nie będziemy mieli dokładnej miary, bo jednostkę opieramy na nieznanym i niedostępnym przedmiocie. Jeśli zaś metrem



#### Zależność od metod i narzędzi.

jest długość oryginalnego wzoru przechowywanego w Paryżu, choć dalsze pomiary okazały, że ten wzór nie jest całkiem dokładnie w takim stosunku do obwodu ziemi jak pierwotnie zamierzano, to zyskujemy większą dokładność w pomiarach. Jednak objektywność każdego pomiaru ma swe granice, zależne od zgodności spostrzegaczy i ścisłości używanych narzędzi, więc nie jest to wcale jakaś niedościgła objektywność bezwzględna, tylko taka objektywność na jaką stać istniejących spostrzegaczy i istniejące narzędzia.

To co sto lat temu było mierzone w milimetrach, dziś wedle potrzeby i okoliczności bywa mierzone w dziesiętnych setnych lub tysiącznych milimetra. W tych granicach na jakie pozwalają narzędzia, jesteśmy objektywni. Więc jeśli np. różnice między spostrzeżeniami różnych spostrzegaczy wyrażają się dla jakiegoś przedmiotu w setnych milimetra, to dziesiętne milimetra są objektywne. Jeśli waga jednego przedmiotu sprawdzana przez różnych chemików za pomocą różnych narzędzi chwieje się w granicach miligrama, to ilość centygramów wspólnie i zgodnie przez wszystkich spostrzegaczy obserwowana na różnych użytych narzędziach jest objektywna. Ale gdy np. ziarnko soczewicy można zważyć z dokładnością miligrama, to żywego wołu nie zważymy nawet z dokładnością decygrama, zaś ważąc księżyc nie możemy szukać objektywności w kilogramach.

Te wyniki miary i wagi jakie dziś otrzymujemy, były możliwe i w tych czasach, kiedy przypuszczano, że powietrze nie ma wagi, lód nie ma ciepła, a bańka mydlana nie ma grubości. Ale i wtedy te wyniki możliwe były tylko w obec jaźni zdolnych je pojąć w samych rzeczach nie tkwiły. Gdy takich jaźni na ziemi nie było, to mogły one istnieć gdzieindziej, i jedna

taka jażń w całym wszechświecie wystarczyłaby dla nadania sensu i znaczenia pojęciom wagi i miary, jeśliby je posiadała i rozumiała. Bez takiej jaźni, choć jednej, na gwieździe najodleglejszej, nie ma wagi ni miary żadna rzecz w całym wszechświecie. To jest prawdziwe znaczenie krytyki Kanta.

Możemy pójść nawet dalej i powiedzieć, że jeśli dla pewnych zjawisk fizycznych dokładne pojęcia ilościowych stosunków nie są jeszcze przez nikogo w świecie wymyślone, ale jeśli te pojęcia są możliwe i przystępne dla jaźni istniejących choćby w przyszłości, to w stosunku do tych przyszłych a nam nieznanych jaźni, owe pojęcia mają znaczenie, a zjawiska mają ilościowe określenia, jeśli przypuścić, że przynajmniej w najwyższej jaźni, czyli w Bogu, cała treść wszystkich jaźni istniejących się odbija. Podczas walki Hektora z Achillesem, powietrze ich otaczające miało jakąś temperaturę, choć wtedy nie znano termometrów; ale ta ówczesna temperatura ma sens i znaczenie tylko dla współczesnych ludzi, przywykłych do posługiwania się termometrami.

Powstaje pytanie, czy przynajmniej istnienie przedmiotów w przestrzeni i ruchy w czasie są bezwględnie objektywnie, niezależne od istnienia jaźni mających pojęcia przestrzeni i ruchu? Gdyby tak było, nasze pojęcia czasu, przestrzeni i ruchu byłyby niejako pewnem odbiciem istniejącej rzeczywiście przestrzeni, isniejącego niezależnie od nas czasu i ruchu. Wprawdzie badania fizykalne przyczyn naszych wrażeń doprowadziły do wyjaśnienia wszystkich tych zjawisk za pomocą wyobrażenia ruchu w przestrzeni i czasie. Ta jednolitość wszystkich zjawisk fizycznych, choć udowodniona dopiero w XIX wieku, dawno była przewidywana przez filozofów, jak npgdy Platon w Tymeuszu mówi, że wszystkie nasze wra-

......

-----

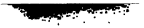
Przypuszczenie podobieństwa jaźni. Subtelność wrażeń. 129

żenia są jedynie skutkiem ruchów materji. Ale to objaśnienie wrażeń, choć jest dziś powszechnie przyjętem, bynajmniej nie usuwa słusznego wniosku Kanta, że bez świadomej jaźni, ani pojęcia przestrzeni, ani ruchu w przestrzeni nie byłoby. Z tego nie wynika jeszcze, by istniały osobistości we wszechświecie, pojmujące rzeczywistość bez pojęć czasu i przestrzeni.

I owszem, prawo tożsamości nam dowodzi możliwości powszechnego zastosowania tych ogólnych pojęć, które dziś jaźniom ludzkim są wspólne. Metafizyka po wielu próbach w różnych kierunkach powraca do zasadniczej hypotezy, że wszystkie istoty mają pewne zasadnicze podobieństwo między sobą. Takie zasadnicze podobieństwo w zakresie swoim nieokreślone, pozostawia nam możliwość przypuszczenia, że sięga ono też do wspólności zasadniczych wyobrażeń, które nam służą dla pojmowania wszechświata. Wszystkie jaźnie świadome w całym wszechświecie mogą pod tym zwględem być podobne do jaźni ludzkich, że tworzą wyobrażenia przestrzeni i czasu dla uporządkowania wrażeń, jakie wzajemnie na siebie wýwierają.

Jeśli tak jest, czego dowieść nie możemy, objektywność naukowych pojęć o budowie wszechświata wzrastałaby w miarę, jak byśmy mogli rozpowszechniać te pojęcia wśród istot odmiennego gatunku. Ale gdy nie wiemy, czy istoty niższego rzędu, np. dusze roślinne i zwierzęce mają te wyobrażenia, jeszcze mniej możemy sądzić o jaźniach wyższych, różnych duchach planetarnych i słonecznych. Natomiast to warto sobie uświadomić, że w samych wrażeniach jeszcze konieczność czasu ani przestrzeni zawartą nie jest, i że dopiero pracą jaźni nad materjałem danym przez wrażenia dochodzimy do tych wyobrażeń. Dzięki tym wyobrażeniom dopiero przedmioty W. Lutostawski: Logika. 9 przez nas spostrzegane pozyskują kształt i położenie w przestrzeni, kierunek i szybkość ruchu, w stosunku do spostrzegacza lub grupy spostrzegaczy, choćby każdy z nich nieco inaczej określał rozmiary, położenie i zmiany spostrzeganego przedmiotu. Wszak takie różnice między wrażeniami wywieranemi przez jeden i ten sam przedmiot na różne osoby często można zauważyć, gdy chodzi o jakieś ściślejsze określenie tego, co istotnie spostrzegają.

Gdy się dwie osoby sprzeczają, która z dwóch dróg krótsza, lub który z dwóch przedmiotów cięższy, to łatwo taki spór rostrzygnąć, mierząc drogę lub ważąc przedmiot. Ale gdy przy mierzeniu lub ważeniu określenie ilości wypada różnie u różnych osób, wtedy już decyzja trudniejsza. Wyniki miary lub wagi będą się zgadzać tylko do pewnego stopnia, i o ile się zgadzają, będą przez obie osoby uznane za prawdziwe. Jeśli według mnie jakaś linja ma długości 952. milimetry a według kogo innego 954 milimetry, to zgadzamy sie na 95 centymetrów. Ale jeśli moja miara wykazała 954 milimetry, a kto inny znalazł 956 milimetrów, to albo się zgadzamy na 951/s centymetrów, albo też, chcąc podać najbliższą cyfrę bez ułamka w centymetrach, będziemy sprawdzać pòmiary, by się przekonać, czy istotna długość wynosi wiecej niż 955 mm. czy też mniej — i w pierwszym wypadku przyznamy, że okrągło wynosi 96 centymetrów, w drugim zaś 95. Im staranniej będą robione takie pomiary przez różne osoby, tem lepiej bedą się między sobą zgadzać i zbliżać do tej idealnej granicy miary objektywnej, wynikającej z porównania pomiarów dokonanych zapomocą najściślejszych narzędzi przez najstaranniejszych spostrzegaczy. Ale ta miara objektywna, idealna, wolna od błędu, istnieje tylko dla idealnej, nieomylnej jaźni, a nie w mierzonym przedmiocie.



#### Pochodzenie pojęć. Odróżnienie wrażeń.

Wten sposób, choć nasze bezpośrednie wrażenia nam prawdy nie dają, to za pomocą porównania wrażeń, posiłkując się przy tem pojęciami stworzonemi przez nas, dochodzimy do tego, co za prawdę objektywną i obowiązującą dla jaźni do nas podobnych poczytujemy.

Dla logiki wielką ma doniosłość uwaga Parmenidesa, że same wrażenia zmysłowe nie mogą nam dać trafnego wyobrażenia o świecie zewnętrznym. Gdybyśmy mieli tylko te wrażenia, nie moglibyśmy nawet stworzyć pojęcia przedmiotu zewnętrznego, ani pojęcia działania tych zewnętrznych przedmiotów na nas. Nasze pojęcia przyczynowości i substancji nie pochodzą od wrażeń zewnętrznych, lecz są zależnę od wewnętrznego doświadczenia jaźni, której istnienie subjektywne jest wzorem substancji a działanie przykładem pierwszym przyczynowości.

Nie trzeba mięszać z istotnemi wrażeniami wewnętrznemi, tych uczuć i myśli, które w samej jaźni źródło mają. Strach lub radość nie są wrażeniami — one są stanami jaźni wynikającymi z pewnych wrażeń różniących się od nich, a czasem też z wyobrażeń, które jaźń tworzy niezależnie od wrażeń, posiłkując się materjałem wrażeń lub też wcale nawet tego materjału nie używając. Moja radość nie może się różnić od jakiejś rzeczywistej radości, jak kolor od promienia, bo moja radość lub mój smutek są całkiem we mnie, jakkolwiek nawet spowodowane jakiemś wrażeniem.

Takie psychemy jaźni bytu innego niż w jaźni nie mają, należy je od bezpośrednich wrażeń odróżnić, choć Kant idąc za fałszywą analogją myślał, że tak jak wrażenia różnią się od przedmiotów, fenomena od numenów, tak samo wewnętrzne odczucie psychemów mogłoby się różnić od samych psychemów, a świadomość jaźni od samej jaźni.

Gdyby tak było, nie moglibyśmy nigdy spełnić rady Solona, by poznać samego siebie. Ja sam byłbym dla samego siebie wieczną zagadką i nie wiedziałbym co jest we mnie. Taki paradoks podoba się wielu osobom i często spotykamy nawet mniemanie, że samo istnienie jaźni jest niedowiedzione, jakby trzeba szukać lepszego dowodu, niż sama świadomość jaźni Jaźń z konieczności zna siebie samą, jest świadoma swego istnienia i treści, psychemów jakie zawiera. Te psychemy innego istnienia niż w jaźni wcale nie mają, i nie są oznaką ani symbolem ani odblaskiem czegoś, coby mogło lub miało istnieć jakoś inaczej, w jaźni lub poza jaźnią.

Gdy wyraz ja lub ty odnosi się do całej osobistości zamiast do jaźni, to łatwo jest wykazać, że jest to metafora; gdy chodzi o ciało w odróżnieniu od jaźni, mówimy: moje ciało, podobnie jak mówiąc o domie, w którym mieszkam, mówię: mój dom, choć nie jestem jego prawnym właścicielem. Przez fałszywą analogję mówimy też: "moja dusza", jakby dusza była czemś innem niż ja jestem, a przecie ja jestem sam duszą, i władam ciałem, które mną nie jest. Istotna różnica między duszą czyli jaźnią, a ciałem, wszędzie jest oczywista i w najdawniejszych pomnikach literatury i w świadomości wszystkich żyjących ludzi, którzy szczerze i bez uprzedzeń badają treść własnej świadomości.

Ta różnica jest pierwszym naczelnym faktem świadomości, nie wymagającym dalszych dowodów, tak jak istnienie słońca nie potrzebuje być dowodzonem przez astronomów. Ale podobnie jak astronomja przez badanie ruchu rozmiarów i składu słońca ustawicznie potwierdza nasze przekonanie o jego istnieniu, tak samo cała psychologja i metafizyka potwierdzają pierwotne właściwe człowiekowi przeświadczenie o istnieniu duszy czyli jaźni.



#### Cogito ergo sum. Wrażenia jako psychemy.

W nowszej filozofji szczególniej Kartezjusz uwydatnił różnicę między wrażeniami a uczuciami i myślami samej jaźni. Słynnem swem zdaniem "Cogito ergo sum", Kartezjusz (ob. Z Dziedziny myśli str. 311—329) wyraził doniosłą prawdę, że myśl (a także uczucie) jest najistotniejszym czynem rzeczywistej jaźni, i że kiedy uświadamiam sobie myśl moją, zarazem uświadamiam istnienie. To się tyczy wszystkich psychemów. Radość i ból nie mogą istnieć inaczej, jak w jaźni, i tak jak je czujemy; nie ma żadnej radości rzeczywistszej, niż ta, którą sam odczuwam, a moja radość nie jest odbiciem ani odblaskiem czegoś innego, tylko psychemem jaźni mojej. Nie może nikomu zdawać się, że jest rad, gdy rad nie jest. Jak mu się zdaje, że jest rad, to jest istotnie rad.

Istnienie tych psychemów w świadomości jest jedynem ich istnieniem, i tak je czujemy jak są. Nie przychodzą do mej świadomości zewnątrz i nie mogą uledz żadnej zmianie. Gdy wspominam dawne stany mojej jaźni, to mogę wszystkie te psychemy wznowić i jedne z drugimi porównać. Gdy takie wewnętrzne stany jaźni czyli jej psychemy porównywam, nie potrzebuję zmieniać ich istoty, bo tu nie ma obcego wpływu, jak przy wrażeniach zmysłowych, które pochodzą od przedmiotów po za mną istniejących.

Wrażenia, jeśli je brać subjektywnie i bez sądu żadnego co do przedmiotów, które je powodują, są na równi z innymi psychemami rzeczywiste. Ale gdy z wrażeń buduję objektywne wyobrażenie zewnętrznego świata, istniejącego niezależnie odemnie, to wyobrażenie mniej lub więcej oddala się od wyobrażenia normalnego, przeciętnego, wynikającego z porównania wielu wrażeń, <sup>i</sup> w ten sposób pozyskuję pojęcie błędu w moich wyobrażeniach o świecie zewnętrznym. Takiego błędu w psy-

## 134 Tłomaczenie wrażeń Same ruchy nie tłomaczą się.

chemach jaźni spostrzedz nie możemy, bo nie ma na czem go sprawdzić. Pierwsza radość lub pierwszy ból dziecka są tak rzeczywiste jak późniejsze największe radości i najdotkliwsze bóle.

Gdybyśmy nie uznawali rzeczywistości naszych psychemów, to nie moglibyśmy utworzyć sobie tego wyobrażenia o świecie zewnętrznym, jakie posiadamy. Ciągle mówimy o działaniu zewnętrznych przedmiotów na siebie, a z samych wrażeń nigdy byśmy nie mogli dowiedzieć się o tem, że przedmioty w ogóle istnieją lub na siebie działają. Gdy widzę, że kto psa uderzy, a pies szczeka, to moje wrażenia dają mi tylko szereg zmian barw i dźwięków, a wcale nie wskazują ich przyczynowego związku. Gdyby pojęcie przyczyny polegało na połączeniu dwoch zjawisk w czasie i przestrzeni, to przy jednoczesności różnych wrażeń zawsze pozostałoby niepewnem, które odpowiada przyczynie. Wiem że pies szczeka dla tego że go uderzono, nie na zasadzie wrażeń, ale wskutek rozumowania i porównania wrażeń z wewnętrznem doświadczeniem, z którego wywnioskowałem, że uderzenie boli, a ból wywołuje krzyk u człowieka, szczekanie u psa.

Gdybym tylko zewnętrzne zjawiska spostrzegał bez porównania z wewnętrznem doświadczeniem, to nawet nie mógłbym łączyć wrażeń do siebie należnych w jedną całość. To szczególniej jest widoczne, gdy spostrzegamy działania których nie rozumiemy. Jeśli np. Moskal pojedzie do Włoch i po swojemu wchodząc do biura państwowego zdejmie kapelusz, to Włosi pomyślą, że on chce żebrać i wskażą drzwi. Jeśli znów Włoch w Moskwie z kapeluszem wejdzie według swego zwyczaju do miejsca urzędowego, to mogą go spotkać inne nieprzyjemności. W tych dwóch wypadkach działania różne mogą mieć te same skutki, zależne od pojęć i wyobrażeń osób w nich

Badanie przyrody. Analogje z jaźnią.

udział przyjmujących, nie zaś od ich ruchów i gestów przystępnych dla zmysłów.

Dopóki kto nie zna psychemów, jakie tym ruchom towarzyszą, same ruchy pozostaną dlań niezrozumiałe. To samo się powtarza przy zbadaniu przyrody: pojęcie przyczyny, które jest tak ważne dla naszego zrozumienia zjawisk, stwarzamy wskutek porównania naszego stanu wewnętrznego w chwili działania z zewnętrznem wrażeniem, jakie to działanie wywiera na nas. Jeśli chcę uderzyć w stół i jednocześnie taki ruch wywołam a doznam wrażenia bólu w ręku i dźwięku uderzenia, to pojmuję związek między moją wolą jako faktem wewnętrznym, a wrażeniem doznanem.

Idąc za analogją tego związku, szukam przyczyn dla wrażeń pochodzących od świata zewnętrznego i wyobrażam sobie przedmioty zewnętrzne na podobieństwo mojej własnej jaźni. Wrażenie zachodu słońca np. przerabiam na pojęcie ruchu spowodowanego drganiami niewidzialnych pratomów eteru — a każdy pratom jest tu stworzony na podobieństwo mojej własnej jaźni, każdy ruch jego jest zrozumiały o tyle, o ile porównywałem wrażenia ruchu osobistości z wewnętrznymi ruchami im odpowiadającymi w jaźni.

To ciągłe odnoszenie wrażeń do doświadczeń własnej jaźni, wszędzie spostrzeżemy, gdy raz na nie uwagę zwrócimy i wyzwolimy się z naturalnej iluzji, jakobyśmy zmysłami mogli bezpośrednio spostrzegać objektywną rze-<sup>cz</sup>ywistość. Gdy w teatrze patrzymy na dobrą grę aktorów, przedstawiających jakieś działania ludzkie, rozumiemy <sup>o</sup> co im chodzi tylko przez analogję z własnemi doświad-<sup>czeniami</sup> tych uczuć, których wyraz oni starają się za pomocą pewnych ruchów nam uprzystępnić. Natomiast wszelkie wysiłki, by komuś wytłomaczyć uczucie, któ-

## 136 Warunki poznania. Materja i siła. Świat zewnętrzny.

rego nigdy nie doznał, mogą mieć tylko ten skutek iż uwierzy w istnienie takiego uczucia, lecz nie odgadnie jego treści. Najlepiej poznajemy zawsze to, co do nas jest podobne. Pozostaje wielka część świata zewnętrznego, złożonego z przedmiotów do nas niepodobnych, lub tylko w bardzo małym stopniu podobnych, nie posiadających tych psychemów, które w jaźni naszej przeważają - a jednak działających na nas i powodujących wrażenia podobne do wrażeń powodowanych przez ruchy naszego ciała. Te przedmioty nazywamy materjalnemi, w przeciwstawieniu do duchowego istnienia samej jaźni. Ale im wiecej badamy materję, tem więcej się przekonywamy, że ona istnieje dla nas o tyle tylko, o ile doznajemy działających w niej sił. Pojęcie siły powoli zastępuje pojęcie materji, a to pojęcie silv materjalnej jest utworzone na wzór świadomości siły duchowej jaźni, poruszającej osobistość. W ten sposób cały świat materjalny rozkładamy na monady podobne do jaźni, mające psychemy zasadnicze podobne do naszych.

Zachodzi tedy pytanie, o ile prawdziwem jest to sztuczne wyobrażenie świata, jako złożonego z atomów niewidzialnych w przestrzeni, stworzone wskutek porównania wrażeń zewnątrz pochodzących z wrażeniami jakie własne ciało nasze sprawia, przy zastosowaniu ogólnem na zewnątrz pojęć i określeń właściwych naszej jaźni.

Jest to jedyne jasne wyobrażenie świata zewnętrznego dziś dla nas możliwe — ograniczające całą materjalną rzeczywistość do ruchu w czasie i przestrzeni.

W sto lat po Kancie znakomity logik Ueberweg obszernie usiłował dowieść, że czas i przestrzeń istnieją na zewnątrz nas tak samo jak w naszej wyobraźni. Co do czasu, opiera on się na tem, że czas nam jest znany niezależnie od zjawisk z wewnętrznego doświadczenia,



## Ueberweg przeciw Kantowi. Czas i następstwo, 137

więc nieomylnie. Ale wewnętrzne doświadczenie daje nam tylko następstwo psychemów — ilekroć chcemy określić ich trwanie, posługujemy się zjawiskami zewnętrznemi. Pewne następstwo psychemów jeszcze nie jest czasem, bo czas żaden nie potrzebuje upływać między jednym a drugim psychemem, i cała nieskończoność po sobie następujących psychemów mogłaby wcale nie mieć żadnego trwania, tak jak doświadczamy, że objektywnie mierzone trwanie pewnego szeregu psychemów może być dłuższe lub krótsze, i może być skracanem do nieskończoności.

W każdym razie czas, podobnie jak przestrzeń, innego istnienia niż w jaźniach mieć nie mogą, i nam są tylko znane jako wyobrażenia jaźni. Jeśli są wspólne wszystkim istniejącym jaźniom, to jeszcze ich nie usuwa z wyłącznego pola świadomości jaźni. Wcale nie potrzebujemy robić wysiłków, aby sobie przedstawić świat bez czasu i przestrzeni, gdyż na to właśnie pojmujemy czas i przestrzeń, abyśmy mogli sobie świat przedstawić. Świat materjalny innego istnienia wcale nie ma, jak to, które sobie jaźń świadoma wyobrazić może w czasie i przestrzeni. Ta rzeczywistość, która wywołuje wrażenie świata materjalnego, sama nie jest materjalną i jeśli jest w ogóle czemś po za nami, może być tylko współdziałaniem istot duchowych, jaźni do nas podobnych.

Gdy kto sięga w stanie szczególnym ducha, w extazie, po za zjawiska do rzeczywistości, to już nie spostrzega przedmiotów w czasie i przestrzeni. Lecz o ile chcemy działać na zjawiska, to nie ma racji odrzucać tej formy wyobrażeń, jaką posiadamy dla ich pojęcia – forma ta choć właściwa samej jaźni, a nie przedmiotom zewnętrznym, właśnie dla tego jest najodpowiedniejsza dla działań jaźni. A o ile jest wspólna wszystkim jaźniom nam znanym, jest tak objektywna, jak w ogóle być może.

Uświadomienie sobie udziału jaźni w tych wyobrażeniach jest ćwiczeniem logicznem, które wcale nie usuwa wyobrażeń, stworzonych dla tego że są potrzebne. Tak np. poznanie sprężyn i kólek zegarka wcale nie wzbudza chęci zastąpienia ich czem innem. Odróżnienie formy od treści nie prowadzi nas do żądania, by treść wyrazić bez formy. Tak samo uznanie czasu i przestrzeni za formy wyobrażeń, wcale nie prowadzi do wyobrażania sobie zjawisk bez czasu i przestrzeni. Zjawiska nie są taką rzeczywistością jak byt jaźni, lecz obrazem przez jaźń stworzonym dla ułatwienia wzajemnego działania między światem zewnętrznym a jaźnią. Gdy widzimy w lustrze odbicie naszej twarzy, wiemy że to nie twarz nasza, lecz tylko jej obraz, a nie żądamy by w lustrze ukazało się co innego, niż odbicie, bo widok odbicia nam wystarcza dla tych celów, do których służy lustro.

Wyobrażenie przedmiotu zewnętrznego tak się wiąże z wrażeniami, z których powstaje, że w praktyce życia ciągle zapominamy o tej pracy jaźni, która prowadzi od wrażeń do wyobrażeń. Wrażeniem jest tylko bezpośredni skutek zewnętrznego działania, a działanie to może pochodzić zewnątrz, przenikając organizm przez zmysły, lub mieć swe źródło w samym organizmie, jak np. kurcze żoładka.

Te wewnętrzne wrażenia częściej pozostają czystemi wrażeniami, nie przerobionemi na zjawiska, niż wrażenia zmysłowe. Należą tutaj także stany jaźni wywołane nie poszczególnym narządem, lecz całością nerwoustroju, np. ociężałość, niepokój nerwowy i. t. p. Czasem trudno jest granicę ustanowić między wrażeniem od ciała pochodzącem a psychemem jaźni — jak np. między ociężałością, spowodowaną chorobliwym stanem organizmu, a lenistwem wynikającem z usposobienia samej jąźni. Także

Przenoszenie spostrzegawczości, Soczewka oka i lustra. 139

halucynacja mająca źródło w jaźni, może się wydawać zjawiskiem zewnętrznem.

Takie wyjątkowe wypadki zwracają wyraźniej uwagę na podmiotowość wszystkich wrażeń. Pośrednictwo zmysłów między światem zewnętrznym a jaźnią nie jest jedyną możliwą drogą, prowadzącą do wyobrażeń przedmiotów działających. Więc jeśli np. słyszymy, że ktoś ma dar czytania listów, nie patrząc oczyma na litery, tylko dotykając papieru, na którym są skreślone, to nie ma nic w tem niemożliwego. A jeśli taki wypadek by się zdarzył, to wcale nie zachodziłaby potrzeba przypuszczenia, że kształt liter został dotykiem wyczuty. W widzeniu kształtu liter nie tkwi konieczność, aby ten kształt odbił się na soczewce, gdyż my w istocie kształtu liter wcale nie widzimy, tylko barwy z których tworzymy wyobrażenie kształtu. To że się ten kształt wprzódy odbija na soczewce, w niczem nie wyjaśnia jeszcze wyobrażenia kształtu w jaźni. Gdy jakaś postać odbija się od kilku luster z kolei, poprzednie odbicia w niczem nie ułatwiają sprawdzenia jej kształtu, a odbicie na soczewce oka ludzkiego jest tylko jednem odbiciem więcej - cała trudność dla jaźni polega na tem, by z tego lub imego jeszcze odbicia stworzyć wyobrażenie. Optyka tłomaczy odbicie na soczewce tak samo jak odbicie w lustrze, ale obraz na soczewce jest jeszcze obcym jaźni, tak jak obraz w lustrze, i dopiero gdy stanie się wyobrażeniem, dochodzi do świadomości.

Wyobrażenie tem się różni od wrażenia, że jest tworem jaźni z materjałów dostarczonych przez wrażenia bezpośrednie. Samo wznowienie wrażenia jakiego w świadomości jest także wyobrażeniem, ale prócz tych prostych wyobrażeń, których treść się od wrażeń nie różni, mamy cały szereg coraz to więcej złożonych wyobrażeń.

Jako proste wyobrażenie można tylko uważać jakąś jednolitą jakość, np. barwę lub dźwięk - a wyobrażenie przedmiotu, na pozór dane przez zmysły, jest już przetworem prostych wrażeń. Zwykły zwrot języka, gdy mówimy. že jakiś przedmiot widzimy, jest niedokładny, bo widzimy barwy a wyobrażamy sobie przedmiot, któremu te barwy przypisujemy. To wyobrażenie przedmiotu nie jest nam dane przez zmysły - my je zdobywamy pewną pracą myśli.

Gdy widzimy szczekającego psa, to widzimy tylko pewne barwy a słyszymy dźwięki, i to są nasze bezpośrednie wrażenia. Na zasadzie uprzednich doświadczeń przypisujemy te dźwięki zwierzęciu, które nazwaliśmy psem. Wyobrażenie takiego zwierzęcia powstało z porównania bardzo wielkiej ilości podobnych do siebie wrażeń. Dziecko, które pierwszy raz widzi psa w pokoju. drugi raz na polu, trzeci raz w lesie, czwarty raz na łące. ma najprzód wyobrażenia pokoju, pola, lasu, łąki z psem. W tych wyobrażeniach pies zajmuje różne pozycje i być może z początku wcale nie jest rozeznany jako przedmiot osobny. Dopiero przy częstem porównaniu takich wyobrażeń wydzielamy z nich to co mają wspólnego, jako wyobrażenia osobne.

Całej tej pracy stopniowej w stosunku do zwykłych wyobrażeń już nie pamiętamy - ale gdy się nam otwiera jakieś nowe pole wrażeń, umiemy spostrzegać ich stopniowe opracowanie przez naszą wyobraźnię. Tak np., słysząc obcy język, stopniowo w nim odróżniamy wyrazy i oddzielamy je od innych, gdy zrozumimy ich znaczenie.

Wyobrażenie psa. utworzone z całego szeregu wrażeń wywołanych przez jednego lub kilku psów, żadnemu z tych wrażeń już w zupełności nie odpowiada, bo we wrażeniach nigdy pies nie był oderwany od jakiegoś tła,

η

## Opracowanie nowych wrażeń. Fantazja twórcza. 141

na którem się pojawiał, a nasze wyobrażenie jest od wszelkiego tła niezależnem. Dalej umiemy sobie wyobrazić psa w takich położeniach, w jakich go nigdy nie widzieliśmy, n. p. jadącego konno. Wolność tworzenia różnych wyobrażeń, niezależnie od doznanych wrażeń nazywamy wyobraźnią, i działanie jej szczególniej spostrzegamy w sztuce.

Z punktu widzenia logicznego. głównie nas obchodzi pytanie, o ile nasze wyobrażenia prawdzie odpowiadają, i w jaki sposób możemy tworzyć wyobrażenia, coraz to lepiej odpowiadające prawdzie. Wyobrażenia o przedmiotach zewnętrznych są wszystkie zależne od wyobrażenia o własnej osobistości. Tylko dla tego, że sobie uświadamiamy niezależność naszego własnego istnienia od otoczenia, dochodzimy do wyobrażeń o zewnętrznych przedmiotach, oddzielnych od zjawisk, które je otaczają.

Tożsamość jaźni służy nam za wzór, według którego wyobrażamy sobie najprzód tożsamość osobistości, a następnie tożsamość zewnętrznych przedmiotów. Im więcej podobieństwa między moją osobistością a jakim zewnętrznym przedmiotem,tem prędzej dochodzę do uznania jego tożsamości. Więc przedewszystkiem inne osobistości ludzkie, potem zwierzęta wydają się nam przedmiotami stałymi wrażeń naszych, a nareszcie i martwe przedmioty wyobrażamy sobie na podobieństwo żywych istot, jako rzeczy objektywne.

Czasem zachodzi wątpliwość, co stanowi jedną całość. np. czy koral zbudowany przez wiele żyjątek, lub góra złożona z wielu skał stanowią oddzielne przedmioty. Wyobrażenia ulegają zmianom w miarę postępu badań. Tak np. odkrycie mikrobów wpłynęło na wyobrażenie o chorobach zaraźliwych.

Przy całym tym rozwoju wyobrażeń, budowanych

l

## 142 Twórczość wyobrażni. Spory o wrażenia. Senne mary.

z pierwiastków wrażeń, odnajdziemy w tylu wyobrażeniach, coraz to zawilszych, prócz tego, co nam dały same wrażenia, jeszcze indywidualny wpływ jaźni na materjał wrażeń. Barwa jest np. dana przez wrażenie, ale kształt jest już dziełem wyobrażeń. Gdy sobie wyobrażam jakiś widok, który nigdy nie działał na moje oczy, jak to czyni malarz lub rzeźbiarz, gdy stwarzają swe dzieła, wtedy nawet kolor może być różnym od wszystkich kolorów widzianych. Możemy też wyobrażać sobie lub śnić dźwięki całkiem inne, niż wszystkie dźwięki słyszane. Wielu wprawdzie psychologów przeczy temu, ale w tej kwestji jedno świadectwo wiarogodne twierdzące ma wiekszą wagę, niż wiele świadectw przeczących. Jeśli wiem, że wyobrażam sobie dźwięk lub barwę, których nigdy zmysłami nie spostrzegłem, to mej pewności nie zachwieje twierdzenie wielu innych, że tylko tworzą wyobrażenia według swych wrażeń. Powiem o nich, że mają słabą wyobraźnię.

Ponieważ wyobrażeń niczyich spostrzedz nikt nie może prócz tego co sam je wyobraża, nie mamy tu miary objektywnej dla tego, by logicznie rozsądzić spór tego rodzaju. Ci co nie wierzą w twórczą potęgę wyobraźni, mogą nam zarzucać, że zapomnieliśmy o doznanych wrażeniach. Z drugiej strony można znów przypuszczać, że ci co w swych wyobrażeniach widzą tylko kopję wrażeń, nie dosyć odróżniają małe różnice.

Jest to w związku z kwestją, czy we śnie tylko tworzymy kombinacje z tego czegośmy doświadczyli na jawie, czy też mamy sny, tyczące się innego świata niż ten w którym żyjemy na jawie, odczucia warunków innych niż te, które nam są znane z wrażeń.

Jeden z najczęstszych przykładów takich sennych wyobrażeń, które są jakościowo różne od zwykle doznanych

\_\_\_\_\_

100 C

Lewitacja we śnie. Wyobrażenia i pojęcia. Mill i Jevons. 143

wrażeń, jest łatwość lewitacji, czyli swobodnego krążenia w powietrzu, bez wysiłku i bez żadnych poruszeń. W życiu la jawie przywykliśmy do tego, że każda zmiana poożenia naszego ciała wymaga wysiłku i poruszeń jakichcolwiek organów. Tymczasem we śnie wiele osób doznaje wrażenia odrębnego, spokojnego ruchu całego ciała w poadanym kierunku, bez żadnego poruszenia jakiejkolwiek części ciała. Ci co te wrażenie znają, zgadzają się, że nie jest ono podobnem do żadnego wrażenia na jawie. Nie chodzi tu wcale o sam widok osobistości, wznoszącej się w powietrzu, bo ten obraz możnaby ułożyć z pierwiastków na jawie spostrzeżonych. Nowość wrażenia polega na wewnętrznem odczuciu tej przemiany niewidzialnej w organizmie, która go pozbawia wagi i pozwala nam kierować nim dowolnie bez oporu. Jeśli we śnie możemy doznać wrażeń nowych, to i na jawie możemy tworzyć wyobrażenia nowe, nie będące jedynie naśladowaniem wrażeń doznanych. Tworzenie wyobrażeń jest aktem twórczym jaźni, a nie tylko mechaniczną kombinacją wrażeń.

W zakresie ogólnych wyobrażeń wyróżniamy pojęcia, co do których jeszcze większe wątpliwości były podnoszone, czy są wynikiem wrażeń, czy też czemś nowem i odrębnem. W nowszych czasach polemika najsłynniejsza w tej kwestji była między Millem a Jevonsem. Mill twierdził, że wszystkie pojęcia są skutkiem abstrakcji, tej samej czynności logicznej, która prowadzi do wyobrażenia ogólnego psa przez porównanie wrażeń sprawianych przez różne psy lub przez jednego psa w różnych okolicznościach.

Abstrakcja, czyli oderwanie cech szczególnych od jakiegoś wyobrażenia, w celu wytworzenia wyobrażenia <sup>prostszego</sup> i ogólnego, rzeczywiście gra wielką rolę w naszej działalności poznawczej. Ale pojęcie linji prostej nie da się nigdy otrzymać przez abstrakcję, bo we wrażeniach naszych linji prostych nie ma. Więc musi istnieć inne źródło, prócz wrażeń, dla tworzenia pojęć. Abstrakcja może coś ująć z różnych wyobrażeń i uczynić je podobnemi do siebie, skupiając naszą uwagę na te pierwiastki, których tożsamość w kilku wyobrażeniach spostrzegamy. W ten sposób otrzymujemy wyobrażenie białego koloru przez porównanie wrażeń, jakie czynią białe przedmioty. Takie wyobrażenia co do jakości nie przynoszą nic nowego. Pies wyobrażony oddzielnie jest takim samym psem jak pies w polu, w lesie lub w pokoju.

Natomiast linje zbliżone do prostej, o ile są nam znane z doświadczenia wrażeń. wcale nie zawierają pierwiastków linji rzeczywiście prostej. Nie mogę otrzymać linji prostej przez odrzucenie jakichkolwiek cech linji krzywych, napotkanych w przyrodzie. Nawet jeślibym mógł przez abstrakcję wyobrażenie linji drewnianej pozbawić szerokości i grubości, to jeszcze bym nie otrzymał linji matematycznej, tylko taką. jaką spotykamy w przyrodzie. Więc zkąd się biorą takie pojęcia, które nie wynikają z materjału wrażeń?

Oczywiście źródłem ich musi być sama jaźń. Im jaśniej pojmujemy linję bezwględnie prostą, tem więcej się przekonywamy, że to pojęcie różni się zupełnie od wyobrażeń kształtów przedmiotów działających na nasze zmysły. Gdy patrzymy na dwa punkty przestrzeni tak, aby one stanowiły jeden, linję ich łączącą uważamy za prostą i służy ona zwykle za wzór, na którym sprawdzamy, o ile inne linje naturalne się oddalają od idealnej linji prostej. Ale nawet ta linja świetlna, jakkolwiek bliższa linji prostej niż wszelka inna, jeszcze nie odpowiada pojęciu linji geometrycznej, gdyż światło, przechodząc przez warstwy



Niemadinji prostej w świecie. Pojęcia wrodzone lub apriori. 145

powietrza różnej temperatury i gęstości, musi doznać pewnych zboczeń.

W miarę jak nasza znajomość świata zjawisk się wzmaga, coraz to lepiej się przekonywamy, że w tym świecie linje proste nie istnieją. Ani kula wystrzelona z lufy nie leci prosto, ani też nitka pajęcza na której pająk się zwiesza nie jest prostą — prosta linja istnieje tylko w myśli jako pojęcie geometryczne.

Ale nie tylko geometryczne pojęcia mają inne źródła niż wrażenia zmysłowe; mamy prócz tego wiele innych pojęć apriorycznych, czyli niezależnych od doświadczenia. Tak np. pojęcie jakości wcale nie leży we wrażeniach, lecz się do nich stosuje, tak jak idealna linja prosta do heblowanej powierzchni.

Takie pojęcia niezależne od wrażeń, nazywane bywają apriorycznemi — lecz nazwa ta, podobnie jak nazwa pojęć wrodzonych, często bywa powodem nieporozumień. W ścisłem znaczeniu tego słowa pojęć wrodzonych nie ma; nawet jeśliby te pojęcia jaźń nasza posiadała przed wcieleniem, to z niemi człowiek nie rodzi się, tylko je tworzy w każdym żywocie. Platon sądził, że to tworzenie pojęć jest anamnezją czyli przypomnieniem, ale nawet jeśliby uznać, że jest przypomnieniem, trzeba jednak przyznać, że w każdym razie dziecko ich nie posiada.

Więc pojęcia są tylko w tym sensie wrodzone, że zależą od istoty jaźni, a ta istota jaźni przy urodzeniu już jest określona i potencjalnie zawiera w sobie wszystkie pojęcia, jakie człowiek w tym żywocie wytworzyć zdoła. Także termin a priori wymaga pewnych zastrzeżeń, dla uniknięcia nieporozumień. Ze pojęcie jakieś jest apriorycznem, to wcale nie znaczy, by ono istniało przed wszelkiem wrażeniem. Ono powstało dla porządkowania wrażeń, więc po wielu wrażeniach, lecz nie jest wzięte W. Lutosławski: Logika. 10

z wrażeń, ani zależne od wrażeń, tylko jest samodzielną reakcją jaźni na wrażenia.

Powstawanie pojęć jest dalszym ciągiem tego procesu, który się zaczyna od przeróbki wrażeń na wyobrażenia. Tak samo jak wrażenia dzielimy na wewnętrzne i zewnętrzne, pochodzące od świata zewnętrznego i od własnego naszego ciała, wyobrażenia znów mogą pochodzić od wrażeń lub powstawać w jaźni, a pojęcia są narzędziami jaźni dla odróżnienia i klasyfikacji wyobrażeń.

Każde wyobrażenie ma swoje cechy, a każda cecha wyobrażenia stanowi nowe wyobrażenie. Tak np. do wyobrażenia stołu należy wyobrażenie jednej lub kilku nóg i wierzchu. W wyobrażeniu wierzchu odróżniamy kolor, kształt, wielkość i materjał. Ogólne wyobrażenie stołu możemy przekształcić przez dodanie określeń niezależnych od doświadczenia — np. choć nigdy nikt nie widział djamentowego stołu, można go sobie wyobrazić.

Jeśli nasze wyobrażenia tyczą się przedmiotów rzeczywiście spostrzeganych, to ilość takich przedmiotów, które danemu wyobrażeniu odpowiadają będzie tem większa, im wyobrażenie jest ogólniejsze — więc np. jest więcej stołów, niż stołów orzechowych. Ilość szczególnych wyobrażeń objętych wyobrażeniem ogólniejszem nazywa się zakresem tego wyobrażenia. Zakres i treść wyobrażenia zmieniają się współrzędnie — jeśli coś dodać do treści, to zmniejsza się zakres — jak np. gdy dodamy do treści wyobrażenia kija, przymiotnik dębowy, zmniejsza się ilość kijów odpowiadających temu wyobrażeniu. Jeśli zaś zakres przedmiotów lub raczej szczególnych wyobrażeń, które chcemy objąć jednem wyobrażeniem ogólnem powiększemy, to wyobrażenie staje się ogólniejszem, treść jego zmniejsza się.

Istotne cechy. Idealiści i sensualiści. Subjektywność rozwoju pojęć. 147

Odróżnienie zakresu i treści wyobrażeń tłómaczy nam tworzenie pojęć. Gdy treść wyobrażenia zawiera w sobie wszystkie cechy istotne danego przedmiotu, takie wyobrażenie staje się pojęciem. Istotnemi są te cechy, od których wszystkie inne zależą, i które są niezbędne dla naszego wyobrażenia o danym przedmiocie. Odróżnienie cech istotnych od nieistotnych zależy od działania naszej myśli, a nie od samych wyobrażeń, a ponieważ rozum ma rozmaite stopnie rozwoju u różnych ludzi, na każdym szczeblu rozwoju może powstać ściślejsze pojęcie tegoż przedmiotu.

Wskutek tego znane są w historji logiki liczne spory co do pojęć. Dla idealistów, poczynając od Platona, pojęcia były jedyną rzeczywistością i były poznawane przez rozum bez wszelkiego udziału zmysłów. Dla sensualistów poczynając od Protagorasa pojęcia się nie różniły od wyobrażeń i powstawały jedynie pod wpływem wrażeń. Rozwój wszystkich nauk nam ukazał przykłady tworzenia coraz to nowych pojęć, coraz to jaśniejszych i ściślejszych i mniej zależnych od bezpośrednich wrażeń zmysłowych. Coraz to widoczniejszym jest udział twórczy jaźni w ich powstawaniu, a zadaniem logiki jest wskazanie, jak należy posługiwać się pojęciami, by rozszerzyć zakres naszej wiedzy.

Podobnie jak wrażenia bywają mniej lub więcej dokładne, zależnie od wyćwiczenia jaźni, tak samo i w zakresie pojęć istnieją znaczne różnice naturalne między ludźmi. Istotne cechy każdego pojęcia stają się tem więcej jasnemi i pewnemi, im więcej to pojęcie jest niezależnem od doświadczenia, im więcej jest wytworem samej jaźni. Istotność cech pojęć tyczących się zewnętrznego świata oceniamy według analogji z tem, co dla 10\*

ł

nas w naszych własnych uczuciach, czynach i dążeniach wydaje się istotnem.

Ta subjektywność rozwoju pojęć nie przeszkadza wzrastającej ich objektywności w miarę, jak wiele jaźni jedno pojęcie z kolei odtwarza ze świadomością tożsamości.

Jeśli ja nie umiem stworzyć pewnego pojęcia, a jest jakaś inna jaźń w świecie, która je w zupełnej jasności posiada, to istnienie jego w tej jaźni jest warunkiem, ułatwiającym powstanie jego w mojej jaźni. Na tem, że pojęcie stworzone przez jedną jaźń może być udzielone innym, polega objektywność pojęć, a prawo tożsamości nam wskazuje, że takie udzielanie pojęć może się odbywać bez wszelkiej straty.

Ale i bez próby udzielania w celu stwierdzenia trafności pojęć, często możemy ich nietrafność ocenić przez pracę wewnętrzną tej jaźni, która takie nietrafne pojęcia stworzyła. Nietrafnem i niesłusznem jest takie pojęcie, w którem zawarta jest sprzeczność. Czasem ta sprzeczność pozostaje niespostrzeżoną, gdy cała treść pojęcia jest niejasną.

Ta niejasność jest możliwą szczególniej gdy pojęcie się składa z cech rozmaitych i niedostatecznie określonych. Jeśli np. kto mówi o nieświadomym bólu, to żąda połączenia cech niezgodnych, gdyż ból, jeśli jest nieświadomym, to wcale nie istnieje, skoro nam może hyć znanym tylko ze świadomości. Takie sprzeczności można usunąć przez ścisłe określenie treści i zakresu pojęcia.

Przy takich określeniach odkrywamy wzajemne stosunki pojęć, a stosunki te mogą być rozmaite. Pojęcie którego zakres stanowi część zakresu innego pojęcia nazywa się szczegółowem w stosunku do tego drugiego, które jest ogólniejszem. Tak np. pojęcie ruchu jest ogól-

### Rodzaje i gatunki. Najogólniejsze pojęcia.

niejsze niż pojęcie krążenia, a samo pojęcie ruchu jest mniej ogólnem niż pojęcie działania.

Jeśli zakres jednego pojęcia zawiera w sobie zakres kilku innych w zupełności, w ten sposób że cały zakres ogólniejszego pojęcia dzieli się na zakresy pojęć szczegółowych, a żadne z tych pojęć szczegółowych nie przekracza zakresu ogólnego pojecia, które podzielono, to mamy rodzaj podzielony na kilka gatunków. Tak np. męztwo jest gatunkiem cnoty a proza i poezya są gatunkami literatury. W przyrodoznawstwie używane bywają jeszcze inne wyrażenia dla oznaczenia tego stosunku gatunków i rodzajów, jak np. gromada. rząd, dla pojeć ogólniejszych niż rodzaj, a odmiana dla pojęć szczegółowszych niż gatunek. Ale w logice chodzi o względny stosunek dwóch pojęć i wystarczają nam wyrazy rodzaj i gatunek dla określenia tego stosunku. Każdy rodzaj może być gatunkiem ogólniejszego czyli wyższego rodzaju, aż do najogólniejszych pojęć.

Dawno już postawiono pytanie, jakie to są mianowicie te najogólniejsze pojęcia, i czy one są wszystkie gatunkami jednego rodzaju. Platon kilkakrotnie podnosi tą kwestję i przedstawia nam swoje poglądy w Sofiście, Polityku, Filebie i Tymeuszu. W dziewiątej księdze Tymeusza mówiąc o duszy świata, Platon powiada, że rozpoznaje ona podobieństwo i różnicę (homoiotes), istotę (usia), stosunki (prosti), miejsce (hopè), sposób działania (hopos), czas (hopote) byt (einai), bierność (paschein), stan (echein).

Bardzo zbliżony do tej klasyfikacji jest spis kategorji u Arystotelesa. Jego badanie pojęć jest oparte na badaniu wyrażeń służących dla oznaczenia pojęć czyli orzeczeń, które po grecku się nazywają *kategoriai*. Ta nazwa kategorji już istniała w szkole Pytagorasa dla

149

1

## 150 Kategorje Arystotelesa. Accidentia. Kategorje stoików i Lotzego.

oznaczenia pojęć najogólniejszych, i pozostała w nauce używaną aż dotąd.

Do tych orzeczeń czyli kategorji, które Platon wyliczył w Tymeuszu, Arystoteles dodał tylko ilość (poson) i działanie (poiein), przez co pozyskał liczbę dziesięciu kategorji. Według tego spisu możliwych kategorji każde pojęcie oznacza byt, lub ilość, lub jakość, lub stosunek lub miejsce. lub czas, lub położenie. lub stan lub działanie lub bierność czyli przyjęcie działania. Jako przykłady kategorji przytacza nam Arystoteles: człowieka lub konia, jako przykład bytu; dwie lub trzy stopy. jako przykład ilości; biały lub gramatyczny jako przykład jakości; podwójny lub większy jako przykład stosunku; w liceum lub na rynku jako przykład miejsca; wczoraj lub jutro jako przykład czasu; leży lub stoj jako przykład położenia; rozebrał sie lub uzbroił się jako przykład stanu; kraje lub pali-jako przykład działania; kroi się lub pali się jako przykład bierności.

Te kategorje według mniemania Platona i Arystotelesa wyczerpują wszystkie gatunki orzeczeń możliwych dla jakiegokolwiek podmiotu. Substancje dzieli Arystoteles na pierwsze czyli przedmioty indywidualne i drugie to jest rodzaje i gatunki. Pozostałe dziewięć kategorji Arystoteles nazywa symbebekota, po łacinie accidentia.

Te pierwsze poważniejsze usiłowania określania kategorji czyli najogólniejszych pojęć zasługują na uznanie, ale nie rozstrzygają trudności. bo w zupełności zależą od gramatycznych części mowy.

Już stoicy zredukowali dziesięć kategorji do czterech, mianowicie substancji, stosunku, cechy zasadniczej i cechy drugorzędnej. Jeśli odrzucić różnicę między cechą zasadniczą i drugorzędną, to mamy trzy główne ka-

a. .

#### Kategorje Kanta. Klasyfikacja sądów.

tegorje znakomitego logika XIX-go stulecia, Lotzego. Ale pojęcie stosunku nie całkiem zawiera w sobie wszystkie te pojęcia, które ma zastąpić, lub przynajmniej nie jest dostatecznie określonem.

Kategorje Kanta mają inne znaczenie, niż kategorje Arystotelesa. Kant szukał tych pojęć, które nam służą jako najogólniejsze formy wyobrażeń przedstawiających wyniki doświadczenia zewnętrznego, choć nie pochodzą z doświadczenia, tylko są zawarte apriorycznie w naszym rozumie. Cztery główne rodzaje kategorji według Kanta są ilość, jakość, stosunek i sposób (quantitas, qualitas, relatio, modalitas). Ilość dzieli na jedność, wielość i wszystkość; jakość na twierdzenie, przeczenie i ograniczenie; stosunek na substancję, przyczynę i wspólność; sposób na możliwość, rzeczywistość i konieczność.

Kantowi chodzi o klasyfikację sądów, nie o klasyfikację orzeczeń jak u Arystotelesa. Wszystkie te usiłowania klasyfikacji pojęć nie są jeszcze ostateczne, bo cała praca naukowa prowadzi nas tylko do pewnej systematyki pojęć w oddzielnych zakresach. Dopóki te oddzielne zakresy nie są dostatecznie zbadane, trudno jest ogólną klasyfikację pojęć przeprowadzić. Jak dalece trudnem jest zadawalniające określenie pojęć w dziedzinach samego życia ludzkiego, widać na polu ekonomji politycznej, gdzie panują gorące polemiki o takie pojęcia, jak wartość lub cena, które powinnyby już mieć niedwuznaczny sens.

Chcąc logicznie badać pojęcia, powinniśmy pamiętać, że stosunek rodzaju i gatunku nie jest bynajmniej jedynym stosunkiem znanym z doświadczenia myśli. Prócz podporządkowania pojęć ważną jest dla nas ich współrzędność, gdy dwa współrzędne pojęcia mają zakres całkiem różny choć są gatunkami jednego rodzaju.

#### 152 Doktryna Milla i Baina. Stosunek wyobrażeń do wrażeń.

Poza tem zwracać trzeba uwagę na przeciwieństwo lub zgodność pojęć. Ale wszystkie te stosunki należą do teorji sądów, i tam będą omawiane.

W teorji pojęć główna logiczna trudność polega na wątpliwości co do ich pochodzenia, tembardziej, że rozpowszechnione dzieła logiczne Milla i Baina szerzą fałszywą doktrynę abstrakcji, według której wszystkie pojęcia byłyby wynikiem wrażeń. Ten fałsz został gruntownie odparty w licznych dziełach logicznych Stanley Jevonsa (Principles of Science, Studies in deductive logic, Elementary lessons in logic) ale mniej dotąd jest uznana twórczość jaźni w zakresie wyobrażeń — i większość psychologów poczytuje wyobrażenia wyłącznie za przeróbkę wrażeń.

Jest to wynikiem tego, że mało kto się zastanawia nad istotą jaźni i jej udziałem w poznaniu. Panuje dotąd nad światem wprowadzona przez idealizm doktryna, uznająca bezwzględną objektywność przedmiotów poznania. Wyzwolenie z idealizmu odbywa się powoli i stopniowo i nie bez pewnych sprzeczności. Pierwotny idealizm pojęcia czynił całkiem objektywnemi, lekceważąc wrażenia jako iluzje. Potem chcąc ustanowić związek pojęć z wrażeniami zjawili się sensualiści z Lockem na czele, wyprowadzając wszelkie pojęcie z wrażeń. W reakcji przeciwko tej jednostronności zaczęto uznawać bezpośredni związek konieczny między wrażeniami a wyobrażeniami, przytem zachowując z idealizmu przeświadczenie o bezwzględnej objektywności poznania, i objektywność tą przypisując wrażeniom, poprawionym przez myśl. W istocie rzeczy same wrażenia są subjektywne, lecz nabierają objektywności w miarę zgodności jaźni. Wyobrażenia są wynikiem pewnej działalności jaźni na wrażenia, a w pewnych wypadkach bywają czystym wy-



. . ....

Idealiści i sensualiści. Uświadomienie jaźni. Lustra i świadomość. 153

tworem jaźni, niezależnie od wrażeń. Pojęcia są po części wynikiem pracy jaźni nad wyobrażeniami, po części obrazem jaźni, która samą siebie bada i to, co w sobie spostrzeże, przenosi uogólniając na świat zewnętrzny.

Im więcej jaźń się uświadamia, tem więcej odkrywa swój własny udział w treści tego poznania, które pierwotnie w całości czyniła zależnem od zewnętrznej rzeczywistości. Jaźń nie poznaje rzeczywistości, tylko pojęcia, wyobrażenia, wrażenia swoje, w pewnej części od rzeczywistości zależne. Ta częściowa zależność wystarcza, by stosunek poznania do rzeczywistości ułatwiał jaźni stosunki z rzeczywistością. Ale w miarę jak istotny udział jaźni w całej poznawczej działalności się odkrywa refleksji, pierwotny objektywizm bezwzględny, właściwy materjalizmowi zarówno jak idealizmowi, zanika i zastąpiony jest tym względnym objektywizmem, na jaki pozwalają zasadnicze podobieństwa obcujących z sobą jaźni.

Pamiętając, że pojęcie jest wytworem jaźni, możemy jednak posługiwać się niem jako narzędziem naszem własnem dla określenia stosunku jaźni do rzeczywistości. Gdy widzimy w lustrze twarz naszą, wolno nam zapomnieć, że to jest odbicie, i postępujemy jakbyśmy widzieli twarz bezpośrednio. Dopiero gdy spostrzeżemy, że jakaś brodawka, którą mamy po prawej stronie, w lustrze przeniosła się na lewo, przypominamy sobie różnicę między odbitym obrazem a bezpośrednim widokiem. Tak samo też operując pojęciami, możemy je brać jako rzeczywiste przedmioty — a dopiero gdy spostrzeżemy róźnicę między pojęciem jednej jaźni a drugiej, i trudność udzielenia nowych pojęć, przypominamy sobie, że pojęcia są wytworem jaźni, odnoszącym się do rzeczywistości, nie zaś samą rzeczywistością.

# VI. Definicja i klasyfikacja.

Gdy chcemy objaśnić treść lub zakres jakiego pojęcia, musimy je określić i podzielić na podrzędne ga tunki. Określenie czyli definicja, oraz podział czyli klasyfikacja pojęć, są to dwie czynności logiczne spółrzędne, które najczęściej razem wykonywujemy, w celu jaśniejszego uświadomienia sobie treści i zakresu pojęć

Wprawdzie każda definicja jest sądem, więc teorja definicji następowałaby dopiero po teorji sądów — ale zkądinąd każdy sąd składa się z pojęć, które powinny być ściśle określone, więc definicja jest najelementarniejszym aktem logicznym, i warto się na wstępie praktycznej logiki zastanowić nad warunkami definicji.

Dobre definicje są warunkiem postępu w każdej nauce, a w codziennem życiu chronią nas od wielu próżnych dyskusji. Logicznym nazywamy przedewszystkiem takiego człowieka, co umie określać pojęcia, któremi się posługuje.

Po przedstawieniu teorji wrażeń, wyobrażeń i tworzenia pojęć, mamy do czynienia ze stosunkami pojęć między sobą i z warunkami zgodności myśliciela z samym sobą. Ta zgodność wewnętrzna stanowi konsekwencję logiczną, której zbadanie jest zadaniem logiki formalnej; powyższe zaś pięć rozdziałów stanowią wstęp metafizyczny i psychologiczny, czasem nazywany teorją poznania.

Teorja poznania zatem stanowi pierwszą część logiki, zaś logika formalna, badająca stosunki pojęć między

154

Logika formalna i zgodnośc myśliciela z samym sobą. 155

sobą i warunki ich zgodności, stanowi dział nowy, rozpoczynający się od teorji definicji i klasyfikacji.

Każde pojęcie ma treść jakąś, a definicja określa tą treść. Takich określeń dokonywujemy w myśli, gdy tworzymy nowe pojęcia, lub gdy zmieniamy znaczenie pojęć już przedtem używanych.

Większa część sporów między ludźmi ztąd głównie pochodzi, że używają tych samych wyrazów w różnych znaczeniach, wskutek tego, że nie zgodzili się na jednakowe określenie pojęć, a często nie zdają sobie nawet sprawy z tego, że mówią dwoma różnymi językami. Każdy wymaga, by inni rozumieli, w jakiem znaczeniu on używa wyrazów, a jednak każdy znów rozumie wyrazy innych po swojemu.

Pojęcia, wyobrażenia i wrażenia wyrażamy za pomocą wyrazów, których użytek nie jest bezwzględnie ustalony. Nawet gdy chodzi o wrażenia, pewności nie mamy, czy ten sam wyraz ma to samo znaczenie dla każdego. Np. gdy przy żółtem świetle lampy patrzymy na niebieski przedmiot, wyda się nam zielonym, a ci co go za dnia widzieli, będą twierdzić, że jest niebieskim.

Podobnie trafia się, że gdy dwie osoby patrzą na ten sam przedmiot i zgodzą się, by jego kolor nazywać niebieskim, to jednak zachodzi niesprawdzalna różnica między ich wrażeniami.

Tutaj nie brak definicji trudność stanowi, gdyż różnice kolorów dają nam wrażenia i poznać ich inaczej nie można, jak doznając tych wrażeń. Gdy dziecko patrzy na trawę, drzewa i niebo, a dowie się, że drzewa i trawa są zielone, zaś niebo niebieskie, to dla niego pojęcie koloru niebieskiego będzie zależało całkiem od wrażenia, jakie sprawia niebo, zaś pojęcie koloru zielonego wytworzy się z wrażenia jakiego dozna patrząc na trawę.

## 156 Róžne znaczenia tegoż wyrazu. Pierwiastkowe cechy.

Lecz jeśli jest ślepym od urodzenia, to żadna definicja go nie pouczy, co znaczy kolor niebieski lub zielony.

Z tego przykładu widać, że choć mamy jasne pojęcie koloru niebieskiego, to nie możemy określić tego pojęcia, bo ma ono tylko jedną cechę, a cecha ta jest jednym z bezpośrednich i prostych pierwiastków naszych wrażeń.

Jeśli kto powie, że zielony kolor można określić jako mięszaninę żółtego z niebieskim, to nie da wcale definicji koloru, tylko wyjaśnienie powstania farby, którą można wywołać wrażenie tego koloru. Także określenie koloru przez długość fal światła, które wrażenie tego koloru wywołują i przez ich szybkość, będzie fizykalnem objaśnieniem bezpośredniej przyczyny wrażenia lecz nie logiczną definicją barwy.

Czasem takie genetyczne określenia więcej nas interesują. niż wyliczenie cech jakiegoś pojęcia, lecz z punktu widzenia logiki nie można ich uważać za definicje formalne. To nie znaczy bynajmniej, by pojęcie niebieskiej barwy było nieokreślonem – i owszem jest ono tak określonem, że ma tylko jedną cechę i służy dla określenia pojęć więcej złożonych jak np. pojęcie niebieskiego kwiatu. Pojęcie barwy niebieskiej, stworzone przez porównanie przedmiotów niebieskich, potem służy, aby określić jedną z cech tych przedmiotów.

Gdy kto pierwszy raz spojrzy na różę i dowie się. że kolor jej nazywa się różowym, to wyobrażenie różowości, związane z wyobrażeniem róży, uzna za jedną z jej cech; choć w rozwoju człowieka wyobrażenie ogrodu, zawierającego różę, jest wcześniejsze, niż wyobrażenie róży, a wyobrażenie róży wcześniejsze niż wyobrażenie różowego koloru, to w definicji róży uznamy jej barwę

Definicje genetyczne i formalne. Pojęcia bez definicji. Kategorje. 157

jako jedną z cech, bo uważamy to wyobrażenie barwy za prostsze, niż wyobrażenie barwnego przedmiotu.

To samo powiemy o innych pojęciach, mających jedną tylko cechę i odpowiadających jednemu tylko pierwiastkowi naszych wrażeń. Podobnie jak kolor niebieski lub różowy nie może być określonym za pomocą innego pojęcia, natomiast służy dla określenia innych pojęć, tak samo smak kwaśny lub słodki nie ma definicji, lecz służy dla definicji różnych kwaśnych lub słodkich przedmiotów.

Prócz tych najprostszych pierwiastków naszych wrażeń, istnieją też inne pojęcia, nie mające definicji pierwiastki wrażeń pochodzących od organów wewnętrznych naszego ciała, proste uczucia, jak ból, radość, strach i tym podobne. Gdy kto nie zna bólu a pyta się nas co to ból, to można mu skutecznie odpowiedzieć tylko, sprawiając mu ból. Ale nie zawsze można wywołać każde wrażenie. Są ludzie dla pewnych wrażeń niedostępni, jak ślepi na kolory, głusi na dźwięki nie mogą zwracać uwagi. Tak np. znamy ludzi z historji, którzy nie odczuwali strachu, inni wstydu nie znali. Dla nich żadna definicja tych uczuć nie będzie zrozumiała.

Prócz tych pojęć, wynikających z bezpośrednich uczuć i wrażeń, istnieją pewne najogólniejsze pojęcia, dla których również definicja jest niemożliwą — jak np. byt, jakość, ilość. Gdy usiłujemy je określić, jesteśmy zmuszeni je powtarzać. Byt jest to, co jest; jakość jest właściwość przymiotów itd. Te kategorje są o tyle podobne do najprostszych wrażeń, że i one są nam dane bezpośrednio, jako przedmioty umysłu, podobnie jak wrażenia są przedmiotami zmysłów.

Pojęcie jakości pochodzi bezpośrednio z porównania naszych stanów wewnętrznych — jakość tą jaźni, spostrzeganą wewnętrznie, przenosimy na przedmioty zewnętrzne. Jeśli moje stany wewnętrzne porównywam ze stanami wewnętrznymi innej osoby i nazywam stałe różnice między niemi różnicami jakości, a potem nazywam jakością też to, co uważam za stan zewnętrznych przedmiotów, to przytem pomijam milcząco najważniejszą różnice między jakością przedmiotów zewnętrznych a moją własną jakością, mianowicie to, że moja własna jakość istnieje dla mnie w mej własnej świadomości, gdy jakość kamienia wcale nie istnieje w jego świadomości. lecz w świadomości jaźni obserwującej go. Ta okoliczność, udział mej świadomości w określeniu jakości zewnętrznych przedmiotów, często bywa pomijaną i to prowadzi do faktycznego wyobrażenia, jakoby jakość przedmiotów zewnętrznych była objektywną, od nas niezależną. Podobnie jak jakość, tak samo inne kategorje. np. byt, ilość, stosunek pochodzą z wewnętrznego doświadczenia jaźni i nie mają definicji. Mówimy o nich wyrażając ich tożsamość: byt jest bytem, ilość ilością itd. Takie tożsamości oznaczają, że dane pojęcie ma tylko jednę ceche, i dla tego się określa samem sobą - często ukrywamy tą tożsamość, gdy jakiś wyraz tłómaczymy przez jego synonym, np. jakość jest to właściwość, która jeden przedmiot odróżnia od innych. Taka definicja nie ma wartości, bo wyraz właściwość znaczy to samo co jakość, a pojęcie różnicy między przedmiotami także zawiera w sobie pojęcie ich jakości.

Gdy jakieś pojęcie ma więcej niż jedną cechę, to może być określone wyliczeniem cech. Ale gdy ilość cech wzrasta do nieskończoności, to definicja staje się coraz to trudniejszą w ten sposób. Dlatego nie tylko najogólniejsze rodzaje, lecz także przedmioty indywidualne nie mają definicji. Można dać definicję człowieka, lecz nie-



Wyliczenie cech jednostki. Definicja Mickiewicza. 159

podobna zdefinjować i ściśle wyliczyć cechy jednej jednostki, np. Adama Mickiewicza.

Gdy powiemy, że Mickiewicz był największym poetą polskim w XIX stuleciu, to wprawdzie takie określenie będzie się tylko jego tyczyć, ale nie wyczerpie cech jego indywidualności, bo na poezje użył on tylko drobnej części swego życia. Tak samo powiedzieć możemy, że był najzdolniejszym improwizatorem wszechczasów, że był pierwszym Polakiem, wykładającym w Collége de France, że był mężem Celiny itd. Każde z tych określeń tyczy się jego tylko, lecz odnosi się do części zaledwie jego życia. Inne cechy jak np. to, że był namiętnym fajczarzem, że był uczniem Wszechnicy Wileńskiej, nie tyczą się jedynie jego, lecz wielu innych ludzi. Nawet jeśliby ktoś znał przez całe życie Mickiewicza i pracował przez lat wiele nad wszystkimi materjałami do jego biografji, to jeszcze nie byłby w stanie wyliczyć wszystkich cech jego duszy i ciała, czynów i życia.

Trudność ta pozostaje niezmienną, nawet gdy chodzi o mniej bogate natury, niż Mickiewicz -- prawie nigdy nie jesteśmy w stanie wyczerpać cech nawet jakiegoś określonego psa domowego. Jeśli opiszemy wszystkie jego właściwości nam znane, to zawsze jeszcze wiele takich pozostaje, których albo nie spostrzegliśmy albo nawet wcale nie mogliśmy spostrzedz. Dla tego pojęcia indywidualnych przedmiotów nie mają definicji.

Wszystkie inne pojęcia można określić przez wskazanie cech im właściwych. Ale gdy każde pojęcie ma po części cechy wspólne z innemi pojęciami, po części cechy takie, które je od innych różnią, więc każda prawidłowa definicja składa się z dwóch części: z cech ogólnych i cech szczególnych danego pojęcia. Tak np gdy chodzi o definicję murzyna, to wskażemy najprzód, co

# 160 Odróżnienie cech. Reguła definicji. Definicja murzyna.

murzyn ma wspólnego z innymi ludźmi, a następnie to, co go różni od innych — i powiemy: murzyn jest to człowiek czarny. Jeślibyśmy chcieli dla określenia murzyna wyliczyć wszystkie cechy człowieka wogóle, to nasza definicja murzyna powtarzałaby definicję człowieka. która służy jej za podstawę.

Trudno byłoby w definicji każdego pojęcia wyliczać cechy wszystkich ogólniejszych pojęć, więc przyjęto w logice regułę, wymagającą, by definicja zawierała w sobie najbliższy rodzaj, do którego dane pojęcie należy, i różnicę gatunku tego pojęcia od innych gatunków tegoż rodzaju.

Murzyn należy do rodzaju ludzkiego, a różni się od innych gatunków tegoż rodzaju czarnym kolorem swej skóry. Naturalnie prócz tej cechy murzyn ma jeszcze wiele innych cech, mu właściwych, a różniących go od rasy białej lub żółtej, ale skoro przy tworzeniu pojęć ras ludzkich uznaliśmy różnicę barwy skóry jako podstawę podziału, to w gotowem pojęciu negra, cecha barwy zyskuje dominujące znaczenie.

W tym wypadku, jakkolwiek barwa ciała jest na pozór dosyć nieistotną cechą, towarzyszy ona stale cechom istotniejszym, a mniej oczywistym, które charakteryzują rasy. Człowiek czarny jest niższy duchowo niż człowiek żółty lub biały, nie dla tego, by barwa mogła wpływać na charakter, lecz dlatego, że te różne rasy powstały w tak różnych warunkach, że to się odbiło też stale na barwie ich skóry. Skóra jest tutaj wybrana dla obserwacji, bo jest widoczniejsza, łatwiejsza do sprawdzenia, niż organy wewnętrzne lub cechy duchowe. Murzyn np. jest leniwszym niż człowiek żółty — ale można znaleźć leniwych ludzi równie wśród żółtych i białych, więc lenistwo nie jest cechą dosyć charakterystyDefinicja koła. Wyjątki od reguły.

czną — a nadto najleniwszy człowiek nie zawsze jest leniwym, więc lenistwo nie jest cechą tak stałą jak barwa.

Gdybyśmy chcieli murzyna określać, wciągając w to cechy ogólniejsze człowieka, nazywając go np. czarnym rozumnym ssakiem — to wkluczalibyśmy definicję człowieka do definicji murzyna, nie odróżniając należycie cech szczególnych od cech ogólnych i taka definicja wskutek tego byłaby zbyt rozwlekłą.

Jednak to wymaganie, by zawsze w definicji wskazać najbliższy rodzaj pojęcia, które określamy i różnicę gatunkową (genus proximum et differentiam specificam), nie zawsze jest stosowanem. Jeśli np. powiemy, że koło jest linją, zawierającą w sobie wszystkie punkty równie odległe od jednego punktu, stanowiącego środek koła, to pojęcie linji, którego używamy tutaj, jako najbliższego rodzaju, w istocie nie jest najbliższym rodzajem. Koło jest gatunkiem ellipsy, jest ellipsą, której ogniska schodzą się w jednym punkcie. A jednak taka definicja koła jako ellipsy byłaby mniej jasną, bo wprzódy w naturalnym rozwoju myśli badamy własności koła niż ellipsy. Także nie zadowolniłaby planimetry definicja koła jako linji drugiego stopnia lub jako przecięcia stożkowego.

Takie wyjątki od zasady przytoczenia najbliższego rodzaju danego pojęcia są uzasadnione wtedy, gdy można odrębność określonego pojęcia wyrazić jaśniej, zestawiając go z ogólniejszym, niż najbliższy rodzaj. Tak np. cecha, która odróżnia koło od wszystkich linji, równa odległość wszystkich punktów od środka, jest daleko jaśniejsza, niż cechy różniące koło od ellipsy, lub od innych linji 2-go stopnia czyli przecięć stożkowych.

Zastanawiając się nad całym światem pojęć, spostrzeżemy, że nie zawsze łatwo jest ukazać najbliższy gatu-W. Lutosławski: Logika. 11

### 162 Ideal wiedzy. Cechy istotne. Definicje genetyczne i rzeczowe.

nek. Gdy cechy są oczywiste, jak np. u roślin, to jednak wśród botaników istnieją różnice mniemań co do tego, jaki rodzaj jest najbliższym pewnego gatunku gdzie granica między gatunkiem a odmianą.

Nieraz to co jednemu się wyda najbliższym rodzajem, będzie według innego mniemania tylko nową odmianą wewnątrz rodzaju, obejmującego więcej gatunków. Zupełny system pojęć, któryby obejmował wszystkie ich gatunki i rodzaje, od kategorji do pojęć przedmiotów indywidualnych, pozostaje nieosiągnionym celem, do którego zbliżamy się bez końca przez ciągle wznawiane próby coraz to ściślejszej klasyfikacji.

Im więcej wyobrażenia stają się pojęciami, tem łatwiej odnajdujemy owe cechy istotne, które nam pozwalają określać pojęcia. Bez tych cech istotnych samo pojęcie zanika. Gdy np. mam matematyczne określenie jakiejś figury, to zawiera ono w sobie wszystkie jej właściwości nawet mi nie znane, i wystarcza, by te właściwości wykazać. W określeniu trójkąta, jako powierzchni płaskiej, zamkniętej trzema linjami, tkwią wszystkie właściwości trójkątów, jak np to, że suma kątów równa się dwom prostym, itd.

Gdy nie zawsze możliwą jest definicja per proximum genus et specificam differentiam, logicy wskazują jeszcze różne gatunki definicji, mogące zastąpić ten typ klasyczny określenia. Jeśli zamiast określać istotne cechy pojęcia jakiegoś przedmiotu, sprobujemy określić jego powstanie, to definicja taka nazywa się genetyczną. Czasem genetyczna definicja daje zupełnie jasne i zadawalniające pojęcie o przedmiocie którego dotyczy.

Genetycznej definicji przeciwstawiamy rzeczową, która wskazuje nie sposób powstania przedmiotu lecz jego istotę. Np. "rdza powstaje przez utlenienie żelaza" będzie defiDefinicje realne i nominalne. Przedmioty, pojęcia, wyrazy. 163

nicją genetyczną -- zaś "rdza jest tlenkiem żelaza" -rzeczową.

Ważniejszą jest różnica między definicją realną i nominalną. Arystoteles w swem dziele Anulytica posteriora mówi, że definicja określa sam przedmiot lub jego nazwę. Jeśli definicja określa nazwę, to nie dowodzi istnienia przedmiotu odnośnego. Jeśli np. powiem, że uniwersytet jest wyższym zakładem naukowym, w którym nauczają wszystkich nauk, lub że prawda jest zgodnością myśli z rzeczywistością — to będą definicje nominalne. Ale jeśli powiem, że sod jest alkalicznym metalem otrzymywanym z soli kuchennej — to będzie definicja realna i zarazem genetyczna. Większość genetycznych definicji bywają zarazem realnemi, a wiele rzeczowych nominalnemi.

Jednak w odróżnieniu definicji nominalnej i realnej tkwi niejasność, wynikająca ztąd, że istotnie nasze definicje wcale się nie odnoszą do samych przedmiotów, ani do wyrazów, które używamy dla oznaczenia tych przedmiotów — tylko do pojęć — które z jednej strony odnoszą się do przedmiotów a z drugiej strony wyrażają się w pewnych wyrazach.

í

:

T

1

ł

l

ŧ

Dla tego Mill ma rację, gdy podaje w wątpliwość różnicę między definicjami nominalnemi i realnemi, ale myli się, gdy wszystkie definicje uważa za jedynie nominalne. Ilekroć używamy jakiegoś wyrazu, mamy na myśli jego znaczenie, a wyraz bez znaczenia sensu nie ma i nie może być przedmiotem definicji. Jeśli zaś każdy wyraz ma sens, to znaczy, że oznacza jakiś przedmiot lub pojęcie, a definicja, określająca sens wyrazu, będzie także określać przedmiot, oznaczony tym wyrazem. W ten sposób całkiem nominalna definicja nie istnieje, a gdyby 11\*

## 164 Realne i nominalne definicje. Cechy istotne i przypadkowe.

istnieć mogła, toby nie odpowiadała logicznym wymaganiom i nie zawierałaby prawdy.

Jednak te dawne odróżnienie definicji realnych i nominalnych nie jest bez znaczenia, jeśli zwrócić uwagę na sposób tworzenia definicji i na cel ich.

Definicja bywa podstawą dla rozumowań lub ich wynikiem. Gdy w dyskusji zgadzamy się na znaczenie jakiego wyrazu, to ustanawiamy nominalną definicję opartą na zgodzie wzajemnej a nie na dowodach. Definicja w tym wypadku daje nam treść nowego pojęcia, które tworzymy w celu posługiwania się niem nie dwuznacznie, oznaczając je umówionym wyrazem.

Tak np. gdy mówimy o duszy, możemy użyć na początek nominalnej definicji: duszą nazywamy to, co ja sam odczuwam jako moją własną jaźń. Ale jeśli chcemy w definicji duszy wyrazić pogląd na jej istnienie i powiemy: dusza jest istotą niematerjalną, kierującą naszem ciałem, to taka definicja będzie realną i wymaga dowodów.

W takim wypadku różnica między nominalną i realną definicją będzie względną, i często jedna i ta sama definicja dla jednych będzie nominalną dla drugich realną zależnie od tego, czy używamy jej za podstawę dalszych rozumowań, czy też jako rezultat całego szeregu wniosków.

Prócz definicji rzeczowych i genetycznych, nominalnych i realnych, odróżniamy definicję istotną od nieistotnej (essentialis — accidentalis). Ale to się tyczy raczej definicji, które faktycznie bywają dawane w rozmowach ludzi faktycznie jeszcze nie wyćwiczonych, niż logicznych definicji. Istotna definicja podaje cechy istotne, zaś nieistotna cechy przypadkowe i drugorzędne. Tak np. definicja linji równoległych, jako linji w których każdy



#### Analityczne i syntetyczne definicje.

punkt jednej linji ma równą odległość od innej linji będzie definicją istotną — a jeśli określić linje równoległe jako dwie linje proste, które się nigdzie nie przecinają, choć leżą w jednej płaszczyźnie, to definicja będzie zawierała cechę drugorzędną. zależną od pierwszej, mianowicie, że każdy punkt jednej linji ma równą odległość od drugiej linji. Jeśli określimy człowieka jako jedyne zwierzę, używające ognia dla ugotowania potraw, to użyjemy także cechy drugorzędnej.

Wszystkie takie nieistotne definicje mogą być pożyteczne jedynie, gdy zachodzi niemożliwość podania definicji istotnej.

Jeszcze odróżniają definicje syntetyczne i analityczne. Analitycznemi nazywamy te definicje, które tworzymy za pomocą analizy powszechnego użytku jakiegoś pojęcia zaś syntetyczna definicja nie zależy od analizy języka, lecz od zbadania przedmiotów do których się odnosi.

Wszystkie te odróżnienia różnych gatunków definicji stwierdzają głównie psychologiczne istnienie w różnych jaźniach różnych wysiłków, aby określić pojęcia a niewiele się przyczyniają do udoskonalenia metody określeń.

Genetyczne i nieistotne definicje w ścisłem znaczeniu tego słowa wcale nie są logicznemi definicjami zaś różnica między nominalnemi a realnemi, syntetycznemi i analitycznemi tyczy się nie samych definicji, lecz okoliczności, wśród których te definicje powstają. Ściśle logiczną jest definicja *per proximum genus et differentiam specificam*, i tylko takie definicje mogą nas doprowadzić w każdym zakresie wiedzy do doskonałego systemu pojęć, w którym stosunek każdego pojęcia do innych będzie jasno i zadawalniają co określonym.

Czasem przy braku definicji zupelnej można używać

165

definicje częściowe, tyczące się niektórych cech pojęcia badanego. Tak np. w politycznej ekonomji można uważać człowieka za istotę produkującą kapitał — a w fizjologji za organizm dokonywujący przemiany materji. Ale takie częściowe definicje, choć mogą być pożyteczne w obrębie jakiegoś działu nauki, często prowadzą do nieporozumień, gdy się je przenosi z jednego pola myśli na drugie. Np. pojęcie człowieka używane w fizjologji, nie ma sensu w psychologji — a gdyby kto chciał w człowieku widzieć tylko maszynę wytwarzającą kapitał i nic więcej, to nie byłoby religji ani moralności.

Przy tworzeniu, definicji doświadczamy dwóch przeciwległych pokus, które Platon już zauważył w duszy ludzkiej, a które trzeba przezwyciężyć, doprowadzając do równowagi sprzeczne dążenia. Z jednej strony szukamy w różnych pojęciach tego. co je łączy: im więcej zwracamy uwagi na cechy ogólne, tem więcej upatrujemy jedności w pojęciach -- tem lżej nam znaleźć ogólny rodzaj, obejmujący nawet bardzo różne, na po-zór przeciwległe gatunki. W ten sposób tworzymy pojęcie dwunogich, obejmujące ludzi i ptaków, i dzielimy ten rodzaj na gatunki pierzastych i bezpiórych, nie mające istotnego znaczenia logicznego. Im więcej wysilamy umysł na odnalezienie cech wspólnych różnym przedmiotom, które mało mają wspólnego - tem mniej naturalne tworzymy rodzaje, i takie definicje jak np. "człowiek jest dwunożnym bezpiórym" nie wiele znaczą dla poznania realnych stosunków.

To jest pokusa której się strzedz należy, aby nasze pojęcia nie tonęły w mglistej tożsamości ogólnych rodzai sztucznie utworzonych, nie uwzględniających naturalnej klasyfikacji.

Z drugiej strony zjawia się skłonność do uwydatnia-

Marzycielstwo i sofistyka. Lekkomyślność i pedanterja. 167

nia różnic, zwana u Niemców Haarspalterei. Im więcej zwracamy uwagi na te różnice, tem więcej nam się wydają oddalonymi od siebie przedmioty pokrewne, i tem łatwiej nam bywa znaleźć differentiam specificam.

To prowadzi do drobiazgowego rozszczepiania pojęć, i do coraz to większego zaniku ogólniejszych poglądów. Gdy dążność do jedności tak dalece owładnie świadomością, że wszystkie różnice znikają, albo gdy zamiłowanie odróżnień tak dalece przeważy, iż nie dostrzegamy żadnej jedności, to cierpi na tem rozumne opracowanie pojęć i zjawia się albo marzycielskie łączenie rzeczy nie mających naturalnego związku, albo sofistyczne rozproszenie myśli na niedostrzegalne atomy. Marzyciel wszędzie upatruje podobieństwa i analogie - sofista wszędzie widzi tyle różnic, że przestaje odróżniać cechy istotne od nieistotnych. Te dwa typy ludzi ustawicznie spotykamy — jeden ciąglę wykrzykuje: "wszystko jedno" drugi odpowiada: "to całkiem co innego – wielka różnica"! Dwie krańcowości marzycielstwa i sofistyki hamują rozwój czystego rozumu i trzeba ich unikać w logicznym rozwoju myśli.

Ale między jedną ostatecznością a drugą pozostaje szeroka droga dla rozumnego jednoczenia i dzielenia pojęć, prowadzącego nas do doskonałego systemu wiedzy, w którym każde pojęcie będzie miało swe określone i właściwe miejsce.

W praktycznem życiu krańcowości logiczne wyrażają się w lekkomyślności i pedantyzmie. Dla lekkomyślnego człowieka zawsze wszystko jedno co robi nie dostrzega on różnic między różnemi drogami czynu i wybiera to, co mu się w danej chwili podoba. Dla pedanta każda najmniejsza decyzja wydaje się bardzo ważną, jakby całe życie od niej zależało — on wszę-

## 168 Zbyt obszerne definicje. Odwrócenie definicji.

dzie upatruje tak odległe konsekwencje, że nigdy nie zdécyduje się na śmiały krok, i żyje w ciągłej dobrowolnej niewoli.

Błędy definicji wynikają przeważnie z tych dwóch przeciwległych dążeń, z przesady w ocenie różnic lub podobieństw. Droga pośrednia między temi ostatecznościami nie da się wprost wywieść z logicznych teorji. tylko wynika z umiejętnego ich stosowania. Tu się kończy wpływ logiki na prawidłowość myśli.

Nawet przy dokładnem uwzględnieniu wszystkich prawideł logicznych można głupio rozumować, jeśli ktoś nie ma zdolności odróżniania cech istotnych od nieistotnych, stosunków zasadniczych od przypadkowych. Podobnie też i przy uwzględnieniu prawideł gramatycznych można pisać źle jeśli kto nie ma daru stylu.

Jednym z najpospolitszych błędów jest zbyt obszerne określenie treści danego pojęcia. Tak np. jeśli kto powie: żelazo jest to metal lżejszy od złota — i uważać to będzie za definicję żelaza, to zapomina o tem, że wiele innych metali jest lżejszych od złota. Zbyt obszerne definicje nie sprzeciwiają się prawdzie, a jednak wprowadzają w błąd.

Łatwo spostrzedz kiedy definicja jest zbyt obszerną. Jeśli zdanie, w którem taka definicja jest wyrażona odwrócimy w ten sposób, aby orzeczenie użyć za podmiot nowego zdania, w którem znowu podmiot pierwszego byłby orzeczeniem, to tak odwrócona definicja okaże się fałszywą. Więc np. prawdą jest, że żelazo jest metalem lżejszym od złota, lecz fałszem byłoby twierdzić, że każdy metal lżejszy od złota jest żelazem.

Każda ścisła definicja może być odwróconą, pozostając prawdziwą. Np. jeśli złoto będzie określone jako pierwiastek o wadze atomowej 196, to na odwrót mo-



#### Rozwiekłość definicji. Tautologja.

5.000

żemy powiedzieć, że pierwiastek o wadze atomowej 196 jest złotem, bo innego pierwiastku o tej wadze atomowej nie znamy.

Ale nie każda definicja, która przy odwróceniu da nam sąd prawdziwy, będzie w zupełności prawidłową. Np. jeśli kto powie jak Katon: "mówca jest dobrym człowiekiem, doświadczonym w mowie" — to będzie definicja zbyt ciasna, bo nie tylko dobrzy ludzie bywają mówcami. Jednak gdy odwrócimy tą definicję i powiemy, że vir bonus dicendi peritus jest mówcą, to pozyskamy zdanie prawdziwe. Definicja zbyt ciasna przeczy prawdzie, gdy definicja zbyt obszerna nie sprzeciwia się prawdzie — ale za to odwrócenie zbyt ciasnej definicji daje nam zdanie prawdziwe, gdy przy odwróceniu zbyt obszernej definicji otrzymujemy zdanie fałszywe.

Oprócz definicji zbyt ciasnych i zbyt obszernych trzeba jeszcze unikać definicji zawierających cechy zbyteczne, nieistotne, które wynikają z cech istotnych, już w tej definicji zawartych. Tak np. definicja: "linje równoległe są takie linje, których odległość jest wszędzie jednakowa i które się nigdzie nie przerzynają", będzie zbyt rozwlekła choć nie fałszywa — gdyż cecha nieprzerzynania się wynika z cechy równej odległości, i nic do niej nie dodaje.

Definicja nie powinna w sobie zawierać ani więcej ani mniej, niż koniecznie potrzeba dla określenia pojęcia. Dopóki nie znaleźliśmy w danem pojęciu cech istotnych, z których wynikają inne, nie możemy dać jego definicji.

W definicjach trzeba unikać zbytecznych wyrażeń. a jednak wyrazić to, co jest istotnem. Często spotykamy takie definicje, jak np.: "pamięć jest zdolnością zatrzymania w świadomości naszych wyobrażeń"; "bogactwo

169

The state

jest posiadanie zpacznego majątku". W takich zdaniach orzeczenie powtarza podmiot w nieco zmienionej formie, ale nie wskazuje najbliższego rodzaju, ani gatunkowego odróżnienia. Tego rodzaju definicje są tak zwanemi tautologjami i niczego nie określają.

Podobną do tautologji jest definicja nazwana błędnem kołem (circulus vitiosus) -- jak np. "ilość jest to, co może być powiększone lub zmniejszone". Tutaj dla określenia pojęcia ilości użyto pojęć powiększenia i zmniejszenia, gdy znów powiększenia i zmniejszenia inaczej nie można określić, jak za pomocą pojęcia ilości. Takież koło błędne stanowi definicja tego rodzaju co: "życie jest zaprzeczeniem śmierci", "wina jest to za co następuje kara". Śmierć jest pojęciem, które określamy, używając pojęcia życia, a kara zawiera w sobie pojęcie poprzedzającej winy, inaczej nie byłaby karą.

Takie błędne koła szczególniej często się trafiają, gdy ktoś chce określić pojęcie, mające tylko jedną cechę. Takie pojęcie nie może mieć innej definicji, jak powtórzenie cechy je stanowiącej, ani też innego wyjaśnienia, jak bezpośrednie wewnętrzne lub zewnętrzne wrażenie. Np. ktoś chcąc określić uczucie przyjemne, powiedział, że jest to "uczucie, którego pragniemy dla niego samego" — a następnie pragnienie określił jako dążenie, wyzwane wyobrażeniem uczuć przyjemnych.

Oprócz definicji całkiem błędnych, istnieje kilka sposobów przybliżonych określeń pojęć, które choć trochę wyjaśniają pojęcie, jednak go w zupełności nie określają.

Często nawet poważni myśliciele używają metafor i analogji dla swych określeń. Tak np. Platon nazwał ideę dobra słońcem w obrębie idei. Takiej metafory nie można uważać za definicję, a sam Platon tą metaforę

1

170

Bóg, dusza i pojęcia. Granice analogji. Wyliczanie przykładów. 171

uważał tylko za surogat dokładniejszej<sup>e</sup>definicji, według jego mniemania wówczas niemożliwej.

Takiej świadomości braku ścisłości w danych określeniach nie mieli Pytagorejczycy, gdy sprawiedliwość nazywali kwadratową liczbą. Te metafory i analogje wiele wprowadziły niejasności do myśli ludzkiej, a najwięcej na polu samej filozofji, gdzie ścisłość określeń jest tem bardziej potrzebną im zawilsze i trudniejsze rozstrzygamy kwestje.

Jedna z takich metafor dotąd jeszcze się powtarza w filozoficznych i teologicznych dziełach: gdy chodzi o stosunek duszy do Boga, mówią niektórzy, iż dusze nasze w Bogu tak istnieją. jak nasze pojęcia w umyśle naszym. Określenie to jest bałamutne, bo pojęcia istnieją idealnie, a dusze realnie -- pojęcia mają stosunki logiczne konieczne, dusze są wolne; jednak dla kogoś, co żadną miarą nie może pojąć istoty, obejmującej i stwarzającej dusze, łączącej je i dzielącej, prowadzącej je do celu ostatecznego -- analogja między Bogiem stwarzającym dusze a duszą stwarzającą pojęcia może być pożyteczną, o ile pobudza do namysłu nad istotą Boga.

Lecz istoty Boga, ni duszy, ni pojęć, taka analogja nie wyjaśni. Analogja do prawdy prowadzić może — ale prawdy nie dowiedzie — metafora pobudza myśl, lecz nie zastąpi objaśnienia na istotnych określeniach opartego.

Myśliciel powinien pojmować granice użytku analogji i metafory, nie nadużywając tych środków pomocniczych, ani też nie gardząc nadmiernie pomocą, jaką dać mogą, gdy są właściwie użyte.

Bardzo ważną jest jedna metafora, która doprowadziła całą szkołę umysłów do dziwnego pomięszania pojęć. Platon zauważył analogję między państwem a organizmem jednostki, i odtąd różni pisarze nazywali państwo organizmem — a ciało ludzkie rzecząpospolitą. Ta metafora już Platona doprowadziła do błędnych politycznych i etycznych teorji — a w nowszych czasach stworzyła komunizm i socjalizm.

Oprócz metafor jeszcze zastępuje definicję często wyliczenie przykładów pojęcia, które mamy określić. Naprzykład gdy w djalogu Platona p t : "Menon". Sokrates pyta się Menona, co to jest cnota, Menon odpowiada, że cnota jest to cnota mężczyzny, jeśli dobrze zna sprawy polityczne, przyjaciołom pomaga, wrogom szkodzi, a sam się chroni przed szkodą – albo cnota niewiasty, gdy ona dobrze gospodarstwem zarządza i słucha męża – albo cnota chłopa lub dziewczyny, niewolnika lub obywatela. Na takie określenie Sokrates odpowiada, że on szuka tylko jednego pojęcia cnoty a nie wyliczenia różnych gatunków cnót. Podobny przykład widzimy w djalogu p. t.: "Teetet", gdy Teetet na pytanie Sokratesa. co to jest nauka? odpowiada: nauka jest to geometrja i różne inne nauki. Takie określenia są logicznie całkiem niedostateczne i wynikają z pomięszania zakresu i treści pojęć. W definicji szukamy treści pojęć a nie ich zakresu.

Wśród nieprawidłowych definicji jeszcze należy zaznaczyć definicje za pomocą cech ujemnych lub zaprzeczeń. Każde przeczenie pozostawia nieokreśloną możliwość wielu twierdzeń; jeśli kto powie, że murzyn to nie biały człowiek, to wcale nie określi przez to murzyna, bo człowiek nie biały mógłby jeszcze być żółtym lub czerwonym, a nie czarnym.

Gdy w definicji posługujemy się współrzędnym gatunkiem zamiast wyższego rodzaju — jak np. gdy powiemy, że liczba parzysta jest o jednostkę większa niż liczba nieparzysta — to definicja będzie niejasną, lub

### Opisy zamiast definicji. Terminologja naukowa. 173

stanowi koło. Bo jeśli dalej się spytamy, co to jest liczba nieparzysta — i otrzymamy odpowiedź, że to jest liczba o jednostkę większa, niż parzysta — to pierwsza definicja służy dla objaśnienia drugiej, a druga objaśnia pierwszą. A jeśli określimy liczbę parzystą, jako taką, którą można podzielić przez dwa, to wtedy liczba nieparzysta określa się jako liczba; która jest o jednostkę większa, niż ta, która może być podzieloną przez dwa bez reszty — a to można daleko prościej wyrazić, mówiąc: liczba nieparzysta jest taką, która przy dzieleniu przez dwa daje nam jednostkę jako resztę.

Często definicję zastępujemy opisem, wyliczając różne cechy danego pojęcia, czyli przedmiotu odpowiadającego mu — i staramy się uchwycić związek między temi cechami. Jeśli badając wzajemną zależność cech znajdziemy takie, od których zależą wszystkie inne, to dojdziemy tą drogą do istotnej definicji. Gdy szukamy definicji jakiegoś pojęcia, należy uprzytomnić sobie wszystkie jego cechy, nawet drugorzędne, aby jedne od drugich odróżnić i nie pominąć żadnej cechy istotnej.

W zwykłem obcowaniu ludzi między sobą jedno i to samo słowo używane bywa w różnych znaczeniach. a dla jednego pojęcia na przemian służą rozmaite wyrazy, ale w badaniach naukowych wymagane bywają ścisłe definicje, i każdy wyraz, który służy jako termin naukowy, powinien mieć sens jasno ustalony, tak by go zawsze można było używać w jednem i tem samem znaczeniu.

Tutaj chodzi przedewszystkiem o to, by oddzielić cechy istotne od nieistotnych i ustanowić porządek ich doniosłości, tak, aby o ile tylko można wszystkie cechy wyprowadzić z jednej, lub kilku cech istotnych. Dlatego wyrazy potocznej mowy, których znaczenie jest nieokre-

# 174 Warunki tworzenia terminów naukowych.

ślone, lub których znaczenie łączy cechy istotne z nieistotnemi, najczęściej nie wydają się odpowiedniemi w naukowych badaniach i uczeni stwarzają nowe wyrazy. terminy naukowe, o ścisłem i stałem znaczeniu.

Tak np. to, co w potocznej mowie nazywa się powietrzem, bywa złożone z różnych składników w zmiennych stosunkach. Chemicy odróżnili te składniki i nazwali je tlenem, azotem, kwasem węglanym, amoniakiem itd.

W ten sposób powstają nowe wyrazy w każdej nauce, terminy, których znaczenie jest ściślej określone, niż znaczenie większości innych wyrazów języka. Tworzenie terminów naukowych wymaga dwóch głównych warunków: jasnego pojęcia tego, co chcemy określić przez dany termin, a z drugiej strony znajomości naturalnych praw języka, tak, aby nowy termin naukowy nie był dwuznacznym i nie wyzywał wyobrażeń fałszywych.

Dla tego tworzenie terminów nie zawsze się udaje, i powinnoby pozostać przywilejem uczonych wielce wszechstronnych, w równej mierze obeznanych z filologją jak z przyrodą. W historyi nauki zauważyć się daje, iż często ci, co najmniej mieli oryginalnych pojęć, najwięcej skłonni byli do tworzenia nowych terminów, których po nich nikt nie używał.

Wprowadzenie nowego wyrazu do języka jest czynem twórczym wielkiej doniosłości, gdy wyraz odpowiada jasno określonemu pojęciu i nie razi filologicznem barbarzyństwem. Dobry termin nawet stanowi siłę pobudzającą myśl i zwraca uwagę często na przedmiot przedtem mało badany. Weżmy np. wyraz telepatja — odczucie psychemów obcej jaźni bez pośrednictwa zmysłów. Wyraz ten z początku był używany w ciaśniejszem znaczeniu, — służył tylko dla tych odczuć, które tyczą się

and the second second

Jasnowidzenie i telepatja. Ograniczenie zakresu pojęć. 175

obcych wrażeń zmysłowych - jak np. gdy ktoś w Londynie widzi okret tonący na Pacyfiku – to w istocie nie sam okręt jest przedmiotem tego jasnowidzenia, lecz wrażenie któregoś z tonących wędruje z jaźni tonącego do jaźni jasnowidzącego. Później zaliczono tutaj wszelkie wrażenia odbierane bezpośrednio przez jaźń, niezależnie od zmysłów — i samo istnienie wyrazu telepatja dawało licznym osobom okazję do stwierdzania takich objawów. Wyraz naukowy telepatja ma inne znaczenie, niż wyraz popularny jasnowidzenie. Jasnowidzenie znaczy jakiś czynny stosunek do spostrzeganych wrażeń lub przedmiotów - telepatja jest bierne przyjęcie takich wrażeń. O jasnowidzącym lud przypuszcza, że widzi kiedv zechce to, co się zdarzy gdziekolwiek - w terażniejszości lub nawet w przyszłości – badacze psychiczni, nie wdając się w roztrząsanie, czy tak szeroko pojęte jasnowidzenie istnieć może, wydzielili część zjawisk określanych tym wyrazem i nazwali je telepatją. Telepatja lez piej jest stwierdzona, niż inne objawy jasnowidzenia, więc nie wyzywa takiej krytyki i takich zaprzeczeń. Ilekroć jakiś objaw daje się zaliczyć do sfery telepatji, wnet dogodny ten wyraz służy dla oznaczenia go, -a nowe spostrzeżenie służy dla poparcia i uzasadnienia pojęcia telepatji. Więc Myers stwarzając wyraz telepatja oddał psychologji niepospolitą uslugę. Z całej ogromnej sfery zjawisk mało zbadanych, wątpliwych, subjektywnych, tradycjonalnie objętych wyrazem jasnowidzenie, wyrwał pewną grupę łatwiejszą do zbadania, lepiej znaną, częściej się przytrafiającą i nazwał telepatją zdolność jednostek mających takie odczucia. Przez to zredukował pole dyskusji --- pod hasłem telepatji przyjmowano wiele wiarogodnych świadectw o "phantasms of the living" (tytuł sławnego dzieła przez Gurney, Myers i Podmore,

#### 176 Wyraz socjalizm i ruchy społeczne. Terminy i podziały.

w którem dano pierwszy obszerny zbiór zjawisk telepatycznych) – aż telepatja stała się powszechnie uznaną przez wszystkich kompetentnych psychologów.

W ten sposób termin naukowy umiejętnie oddzielający, pewien szereg zjawisk może się przyczynić do postępu badań. Tak samo termin społeczny jak np. socjalizm stanowi pewien czynnik we wzroście ruchu, który oznacza. Gdy ludzi poczwórnie wstrzemiężliwych nazwano elsami, stworzono hasło, które ściślej jednoczy tych, co alkohol, tytoń, grę i rozpustę uznają za najszkodliwsze nałogi. Jeśli te cztery nałogi tworzą pewną naturalną klasę i rzeczywiście są najważniejsze, to termin "els" się przyjmie i ułatwi walkę z niemi.

Termin naukowy bywa potrzebnym przy odkryciu jakiegoś nowego dotąd nie odkrytego przedmiotu, nawet jeśli pojęcie tego przedmiotu nie jest jeszcze w zupelności określone. Tak np. chemik daje nazwę nowemu pierwiastkowi, nim jeszcze zbada wszystkie jego właściwości, astronom chrzci nową gwiazdę, nim obliczy jej drogę.

W takich wypadkach nazwa nie dotyczy określonego pojęcia, lecz przedmiotu, którego cechy będą wskazane przez ścisłe badanie. Ale dla tego, by się przekonać, że mamy istotnie do czynienia z nowym przedmiotem, trzeba zbadać wszystkie jego właściwości, które go wyróżniają w porównaniu z innymi przedmiotami podobnymi. Skoro nie jesteśmy w stanie odrazu poznać wszystkich tych właściwości i wszystkich przedmiotów, najprzód staramy się ustanowić gatunki i rodzaje. Poszukiwanie gatunków jednego rodzaju nazywamy podziałem logicznym i gdy definicja wskazuje treść pojęć, podział wyszczególnia ich zakres.

Przy podziałach równie jak przy definicjach najwa-



Cechy istotne i pierwiastkowe. Istotne i przypadkowe. 177

źniejszą trudność stanowi odróżnienie cech istotnych od przypadkowych. Różnica między cechą istotną a przypadkową nie zawsze odpowiada różnicy między cechami pierwiastkowemi a pochodnemi.

Z cechy pierwiatkowej lub zasadniczej wynika wiele cech pochodnych i przez to cechy pierwiastkowe są ważniejsze niż pochodne, lecz nie każda jest istotną.

Choćbyśmy wszystkie cechy jakiegoś przedmiotu znali, i między sobą porównywali, to jeszcze łatwo jest błądzić w ocenie cech istotnych, jeśli ktoś niema intuicji, ogarniającej wszelkie możliwe stosunki między przedmiotami.

Tylko taka intuicja prowadzi do uchwycenia istoty rzeczy, a tego żadna logika nie nauczy. Dla tego wyćwiczony logik może być głupim, a istny mędrzec czasem może się obejść bez logicznej wiedzy, choć nie będzie pozbawiony logicznych uzdolnień.

Najistotniejszą cechą nie jest zawsze ta, od której najwięcej innych cech pochodzi, bo cechy pochodne mają rozmaite stopnie doniosłości, a wielka ilość cech pochodnych o mniejszej doniosłości, mniej znaczy dla zrozumienia rzeczy niż mniejsza ilość cech doniosłych.

Ta doniosłość jakiejś cechy zależy od tego, jak dalece dane pojęcie mogłoby się bez tej cechy obejść, nie ulegając zasadniczemu przekształceniu. Więc np. dwunożność człowieka nie jest cechą istotną, gdyż człowiek chodzący na czworakach przez to wcale jeszcze nie przestał być człowiekiem.

Dwunożność się rzuca w oczy, podczas gdy zdolność myślenia jest ukrytą, a jednak ta ostatnia jest istotniejszą niż dwunożność, bo ze zdolności myślenia wynika nawet postawa wznosząca się do góry, by wzrokiem objąć największą przestrzeń.

W. Lutosławski: Logika.

12

Człowiek pozbawiony zdolności myślenia przestaje być człowiekiem. Głowa jest istotniejszą częścią ciała niż noga, ręka lub nawet żołądek — bo ciało bez niej żyć nie może, podczas gdy się obchodzi bez wielu innych swych części. Aby osądzić, jakie cechy są istotne, trzeba siągnąć poza pojęcia, do samej rzeczywistości, którą pojęcia odtwarzają — trzeba pewnej intuicyjnej wszechwiedzy, która jest bardzo rzadką.

Kto mało ma logicznych uzdolnień, może je rozwinąć, zastanawiając się nad stosunkami cech różnych pojęć. Ćwiczenia w tworzeniu definicji i klasyfikacji mają największą doniosłość dla rozwoju myśli.

Chcąc wyobrazić sobie zakres pojęcia czyli wszystkie przedmioty, do których to pojęcie się odnosi, najlepiej te przedmioty uporządkować według rodzai i gatunków. Każde pojęcie można podzielić rozmaicie, zależnie od tego, jaką wybieramy zasadę dzielenia. Zasada dzielenia, to jest ta cecha, której zmiany, obecność lub brak stanowią podstawę dla odróżnienia gatunków. Tak np. jeśli ludzi dzielimy na rasy, możemy wziąść barwę skóry jako zasadę dzielenia, i nazwać murzynami tych, których skóra jest czarna, itp. Ale jeśli tychże ludzi podzielimy według religji na Mahometan, Chrześcian, Budystów, to ludzie o różnej barwie skóry wejdą do jednego gatunku, bo np. Mahometanie bywają czarni, biali lub żółci.

Podział ludzi według religji odpowiada więcej istotnym różnicom niż podział według barwy skóry, a jednak barwa skóry, choć to cecha pochodna i drugorzędna. okazała się pożyteczną zasadą podziału ras ludzkich, bo różnice w tej widocznej oznace stale towarzyszyły więcej istotnym a mniej oczywistym różnicom innego rodzaju.

### Związek cech. Wyczerpanie zakresu. Dychotomja. 179

Zkąd się bierze ten związek, który czasem zachodzi między cechą pochodną drugorzędną a cechą istotną mniej oczywistą, nieraz trudno jest orzec, a intuicyjne odgadnięcie takiego związku nieraz decyduje o wartości jakiejś klasyfikacji. Aby ten związek uchwycić, trzeba mieć szczególną zdolność odgadywania rzeczywistości, bo wyrozumować go trudno.

Dla czego ludzie czarni od żółtych różnią się nie tylko barwą skóry, ale też obyczajami, charakterem kultury, jezykiem itd.? Dlatego, że pierwotnie zamieszkiwali inną część świata niż ognisko ludzi żółtych i w tej innej części świata wyrobili w sobie odrębne cechy, wśród których barwa skóry jest najłatwiejszą do spostrzeżenia, choć wcale nie istotną oznaką.

Gdy chodzi nie o ták złożony przedmiot, jak ludzkość, lecz o pojęcie, które sami stwarzamy, niezależnie od zewnętrznego doświadczenia, to najczęściej można znaleźć łatwiej zasadę podziału, pozwalającą na odróżnienie cech istotnych. Ale gdy uskuteczniliśmy podział jakiego pojęcia, trzeba się przekonać, czy dane części wyczerpują całość zakresu.

Jeśli np. kto zna tylko białych i czarnych ludzi i zechce podzielić wszystkich ludzi na białych i czarnych, nie wiedząc o istnieniu żółtych lub czerwonych, to popełnia błąd.

Czasem trudno jest dowieść, że dane części wyczerpują zakres podzielonego pojęcia. Ale gdy jako zasadę podziału weźmiemy cechę, która brakuje pewnej części dzielonych przedmiotów, to mamy podział wyczerpujący, na zasadzie wykluczonego środka. Tak np. jeśli podzielimy pasażerów danego wagonu kolei żelaznej na palących i niepalących, to wiemy, żeśmy wyczerpali cały 12\* zakres pojęcia — każdy pasażer musi być palącym lub niepalącym.

To się nazywa podział dychotomiczny za pomocą przeczenia. Taka dychotomja często bywała zalecaną przez logików, ale ma ona swe niedogodności, bo gatunek oddzielony przez zaprzeczenie pewnej cechy nie ma wystarczającej logicznej definicji.

Jeśli np. podzielimy stoły na okrągłe i nieokrągłe, to pojęcie stołu nieokrągłego będzie zawierać w swym zakresie przedmioty nie bardzo do siebie podobne, np. stoły kwadratowe, trójkątne itd. Ale jeśli podzielę stoły na jednonożne i wielonożne, uważając za wielonożne wszystkie te, co mają więcej niż jedną nogę, to taki podział będzie miał całą ścisłość dychotomji, opartej na zaprzeczeniu pewnej cechy, a jednak nie będzie tak nieokreślonym. Stoły niejednonogie mogłyby być na pozór beznogie, lecz jeśli noga u stołu jest cechą istotną, to klasa niejednonogich jest identyczną z klasą wielonogich.

Gdy podział nam nie daje dwóch części, lecz odrazu trzy lub więcej, to nazywamy go trychotomją lub wogóle polytomją.

Aby taki podział był zadawalniającym, nie powinien mieć więcej części, niż koniecznie potrzeba. Dychotomja bywa uważana za lepszą, niż trychotomja, zaś trychotomja niż podziały na więcej części. Przy wszystkich politomjach daleko trudniej jest uniknąć dwóch głównych błędów logicznego podziału — pominięcia części zakresu dzielonego pojęcia, i podziału na takie części, które się wzajemnie wcale nie wykluczają.

Mieliśmy przykład pierwszego błędu przy podziale ludzi na białych i czarnych — co do drugiego, to dobry przykład stanowi podział miłości na miłość własną, miłość innych i miłość wzajemną.



Pomięszanie zasad podziału. Klasyfikacja naturalna. 181

W pojęciu miłości wzajemnej tkwi część wypadków miłości bliźniego, więc nie można jej uważać za gatunek współrzędny z miłością bliźniego.

Inne źródło błędów podziału stanowi pomięszanie różnych zasad podziału. Jeśli np. podzielę stoły na jednonogie i kwadratowe, dla tego, żem najczęściej widział jednonogie okrągłe i kwadratowe czworonogie, to zapominam o tem, że stół jednonogi może być kwadratowym, gdyż te dwa pojęcia nie wykluczają się wzajemnie. Trzeba wziąść jako zasadę podziału albo ilość nóg, albo kształt wierzchu.

Gdy otrzymane części podziału dzielimy dalej, to dochodzimy w końcu do takich gatunków. których już dalej dzielić nie można. Ten system podziału od najwyższych rodzai do gatunków ostatnich może być stworzonym na drogach rozmaitych, zależnie od różnych zasad podziału --- i posiada szczególną doniosłość w podziałach nauk przyrodniczych. Takie podziały nazywamy klasyfikacją.

Klasyfikacja okazów przyrody może być sztuczną lub naturalną. Sztuczną będzie klasyfikacja, oparta na cechach istotnych, prowadząca do tego, że przedmioty istotnie pod wieloma względami do siebie podobne znajdują się w jednej grupie.

Skoro w przyrodzie niema dwóch zupełnie jednakowych ani też dwóch zupełnie we wszystkiem różniących się między sobą przedmiotów, to nawet najwięcej sztuczna klasyfikacja daje nam takie grupy, w których prócz zasady podziału przedmioty mają więcej cech wspólnych.

Ale w naturalnej klasyfikacji przedmicty do jednego zaliczone gatanku powinny mieć więcej cech wspólnych niż cech różniących jedne od drugich. Nadto powinny

### 182 Stopniowe odkrycie różnic. Cuvier i Geoffroy St. Hilaire.

być więcej do siebie podobne, niż do jakiegokolwiek przedmiotu innego gatunku.

Nie wystarcza tutaj liczyć cechy, trzeba je ważyć, badać ich względną doniosłość. Gdy wiele cech drugorzędnych pochodzi od jednej cechy istotnej, to mają one mniejsze znaczenie, niż znacznie mniejsza ilość cech istotnych i pierwiastkowych. Cechy bywają pierwszorzędne, drugorzędne itd. — a jedna cecha pierwszorzędna więcej znaczy, niż kilka cech drugorzędnych, jedna cecha drugorzędna więcej niż kilka trzeciorzędnych.

Naturalna klasyfikacja powinna się opierać na cechach istotnych, pierwszorzędnych, pierwiastkowych, a nie na przypadkowych, drugorzędnych, pochodnych, i powinna łączyć w jednym gatunku przedmioty, mające najwięcej wspólnych cech, szczególniej pierwszorzędnych. istotnych i pierwiastkowych.

Nieskończone bogactwo przyrody można podzielić na niewielką ilość typów różniących się między sobą cechami pierwszorzędnemi. Ale każda taka klasyfikacja naturalna odpowiada tylko pewnemu szczeblowi wiedzy ludzkiej, pewnej fazie postępu badań. Im więcej badamy przedmioty, tem więcej odkrywamy różnie między nimi; tem łatwiej może się zdarzyć też, że to co na pierwsze wejrzenie wydawało się ważną różnicą, jest nieistotnem, bo dana cecha lub zasada podziału zależy od cechy istotniejszej, a mniej oczywistej, odsłaniającej się nam dopiero przy ściślejszej obserwacji.

Zachodzi tedy pytanie, w jakiej mierze nasze pojęcia gatunków są objektywne, jak dalece one odpowiadają prawdzie. Odpowiedź na to pytanie wyraża się w dwóch prawach przyrody: prawo Cuvier organicznych korrelacji i prawo Geoffroy St. Hilaire organicznych konneksji.

Korrelacja. Ogólne typy. Związek korrelacji z konneksją. 183

Cuvier zwrócił uwagę na to, że ze zmianą jednej części organizmu są związane zmiany innych części. Wskutek tego można z jednej cechy danego przedmiotu wnosić o innych. To nazywa on zasadą organicznych korrelacji i objaśnia istnienie różnych gatunków koordynacją części każdego organizmu oraz ich wzajemną zależnością.

Opierając się na tem, uważał on za możliwe odgadnięcie budowy całego organizmu według niektórych cech jego. I w rzeczywistości udało mu się to, co do niektórych przedpotopowych zwierząt.

Geoffroy St. Hilaire daje inne tłomaczenie różnicy gatunków. Twierdzi on, że każdy organizm ma oznaczoną ilość i pewne wzajemne położenie swoich części. Ten ich wzajemny stosunek pozostaje niezmiennym we wszystkich gatunkach jednego rodzaju i stanowi ogólny typ tego rodzaju.

W ten sposób Cuvier tłómaczy istnienie każdej części przez jej korrelacje do innych części, tak aby wszystkie części mogły współdziałać ku jednemu wspólnemu celowi danego zwierzęcia. Geoffroy St. Hilaire tłómaczy zaś każdy organ tem, że zajmuje pewne miejsce w ogólnym typie danego zwierzęcia, i odpowiada jego stosunkowi do innych gatunków. Skoro do pewnego typu należą pewne części w ustalonym porządku, to żadna z nich nie może brakować w żadnej odmianie tegoż typu, nawet jeśliby się okazała zbyteczną.

Te dwa poglądy dwóch znakomitych francuzkich przyrodników uzupełniają się wzajemnie, i tłomaczą nam istnienie gatunków i ich odmian. Z jednej strony warunki życia wytwarzają korrelację czyli wzajemne od siebie zależne przemiany części, z drugiej strony dzie-

# 184 Stany wewnętrzne. Stosunek pojęć i sądów. Jajko i kura.

dziczność utrzymuje niezmienne stosunki tych części między sobą.

Prawo korrelacji wyjaśnia zmiany gatunkowe wewnątrz jednego rodzaju, zaś prawo konneksji odpowiada stałości cech tegoż rodzaju. Te prawa tyczą się klasyfikacji istot organicznych i prowadzą nas do uznania istotnych cech tych istot. Gdy chodzi o nasze stany wewnętrzne, to stosunki ich cech są dla nas daleko jaśniejsze i dostępniejsze, a wskutek tego klasyfikacja jest daleko łatwiejszą, lecz tylko, gdy te stany wewnętrzne i ich pojęcia są jasno uświadomione.

Definicja i klasyfikacja służą dla przedstawienia różnych stosunków między pojęciami, i dla tworzenia nowych pojęć. Gdy określamy pojęcie, łączymy pewną ilość cech w jedną treść danego pojęcia, i przez to ustanawiamy też stosunek tej treści do pewnego zakresu przedmiotów. Tego nie możemy uczynić bez sądów i wniosków, więc teorja definicji i klasyfikacji prowadzi nas od teorji pojęć do teorji sądów i wniosków. Ale zależność tych czynności umysłowych jest wzajemna.

Dla stworzenia doskonałego pojęcia, dla określenia go i dla klasyfikacji jego zakresu trzeba wielu sądów i wniosków, a nawzajem każdy sąd wymaga pojęć już gotowych, każdy wniosek składa się z sądów. Niektórzy logicy uważają sąd za czynność zasadniczą, z której wynika odróżnienie pojęć. W ten sposób dopiero porównanie dwóch różnych pojęć ukazywałoby nam ich treść.

Ale jeśli kto pytą, co pierwsze, czy sądy, czy pojęcia, to stawia podobne pytanie, jak owa scholastyczna zagadka, czy kura była przed jajkiem, czy jajko przed kurą? Jajko zawsze znosi kura, a kura się z jajka wykluwa — więc na pozór nie może tu być żadnego początku, tylko ciągłe następstwo dwóch wzajemnie od się-

Hierarchja pojęć. Krążenie materji i myśli.

bie zależnych rzeczy. A jednak kiedyś pierwsza kura wykluła się z jajka zniesionego przez ptaka, który nie był jeszcze kurą a nazwany będzie kurą jednak przez wzgląd na gatunek jajka zniesiony.

Tak samo pierwszy sąd był połączeniem dwóch wyobrażeń, które jeszcze nie miały ścisłości pojęcia, a jednak już odegrywały rolę pojęć, gdy je w zdaniu wyrażono jako podmiot i orzeczenie.

Te pojęcia, dla utworzenia których jest potrzebny cały szereg sądów i wniosków, nie są podobne do tych, z których pierwsze sądy powstają. Niepodobna takich pojęć jak pierwiastek chemiczny stawiać w jednym rzędzie z takiem pojęciem, jak kolor zielony. Więcej zawiłe pojęcia naukowe są wynikiem wielu sądów i wniosków, ale te pojęcia, które się na owe sądy i wnioski składały, były prostsze, mniej ścisłe i jasne, a więcej zbliżone do bezpośrednich wyobrażeń.

W świecie myśli spostrzegamy takie krążenie pojęć, sądów, wniosków jak krążenie materji w świecie przestrzeni. Z nieorganicznej ziemi wyrasta roślina organiczna, ta roślina służy za pokarm zwierzętom, zwierzęta bywają zjadane przez ludzi, a ludzkie ciało, gdy dusza je opuści, użyźnia grunt, z którego znów wyrastają rośliny inne, niż te, które na całkiem jałowym nieorganicznym gruncie wietrzejących skał były możliwe.

Tak samo wyobrażenia prowadzą do pojęć, pojęcia do sądów, sądy do wniosków a wnioski wiodą ku nowym wyobrażeniom i pojęciom, niedostępnym dla umysłu, który tworzył owe pierwsze najelementarniejsze wyobrażenia.

Czasem rozwój jednego pojęcia trwa przez wieki, dopóki nie doprowadzi do jasnej definicji. Tak np. pojęcie pierwiastka materji z początku w greckiej filozofji

tyczyły się nieokreślonej i nieznanej materji wszystkich ciał, potem pewnych typów materji, jak powietrze, ogień, woda. ziemia, - potem znów nieokreślonych atomów. które według Demokryta składały wszystkie ciała rozmaite, nie wiele różniąc się między sobą. Dziś pierwiastek jest ściślej określonym i ilość gatunków atomów wiadoma, właściwości każdego gatunku zbadane. Może być z czasem rozmaitość pierwiastków dziś znanych zostanie sprowadzona do jedności, i powrócimy do jednego wszechpierwiastku, ale wtedy będziemy wiedzieć, w jaki sposób otrzymać różne jego przejawy. Ten przykład rozwoju pojęcia pokazuje nam, jak coraz to zawilsze pojęcia wynikają z szeregu sadów i wniosków. Ale swoją drogą logicznie i psychologicznie pojęcia poprzedzają sądy i wnioski, a dla tego teorja sądów następuje po teorii pojeć.

Surfaces -

# VII. Teorja sądów.

Aby pojąć istotę sądu, trzeba odróżnić wewnętrzną czynność psychiczną od jej wyrażenia w mowie. Sąd każdy określa stosunek dwóch pojęć. A jednak ciągle wyobrażamy sobie, że nasze sądy odnoszą się do rzeczywistych przedmiotów i określają ich stosunki, nie zaś tylko stosunki między pojęciami tych przedmiotów.

Jeśli mówimy, że woda jest płynem przezroczystym, to zdaje się, że wyrażamy zdanie wcale nie o pojęciu wody, lecz o wodzie, i nie o stosunku pojęcia wody do pojęć płynu i przezroczystości, lecz o właściwości wody, jej stanie płynnym i przezroczystości.

Ten zarzut przeciw czysto logicznemu pojmowaniu sądów jest tak naturalnym, że spotykamy go często nawet u fachowych logików, którzy doprowadzają go do formy teorji naukowej — jak np. to uczynił Mill.

Jeśli w teorji pojęć usiłowaliśmy wskazać różnicę między pojęciem a przedmiotem, do którego się dane pojęcie odnosi, to tembardziej w teorji sądów musimy kłaść nacisk na tą różnicę między pojęciem a przedmiotem. Weźmy przykład wyżej przytoczony i spróbujmy jasno sobie przedstawić, jak się różni mój sąd o wodzie jako płynie przezroczystym od tego stanu rzeczywistego wody, któremu odpowiada moje wyobrażenie przezroczystości i płynności.

To, co ja nazywam wodą, co dla mnie stanowi pojęcie wody, to nie jest przedmiot istniejący po za mną,

#### 188 Wyobrażenie wody. Pojęcie i przedmiot. Wrażenie tonącego.

tylko sztucznie przezemnie wyobrażony przedmiot, który jak wszelkie wyobrażenia stworzony jest przez moją świadomość na wzór i podobieństwo jaźni stwarzającej i w jej świadomości tylko istnieje.

Wszystkie wrażenia doznane przy zetknięciu z wodą są wynikiem ustroju moich zmysłów dotyku, wzroku, słuchu — i bez tych zmysłów by nie istniały. Wskutek doświadczenia wynikającego z używania tych zmysłów dochodzę do wniosku, że ta woda, która mi się wydaje płynem przezroczystym, składa się z cząsteczek, które nie są płynne ani przezroczyste.

Dalszy rozbiór metafizyczny dowodzi, że nawet te atomy, z których się owe cząsteczki składają, ostatnie pierwiastki fizyko-chemicznego tłómaczenia zjawisk, istnieją tylko jako wyobrażenia, i że te wyobrażenia odpowiadają przedmiotom, których sobie nie wyobrażamy. W naszych myślach mamy do czynienia zawsze z naszem wyobrażeniem o wodzie, a nie z tym rzeczywistym przedmiotem, do którego się wyobrażenie odnosi. Nawet sama woda nie jest niczem innem, jak pojęciem naszego umysłu, pojęciem służącem dla oznaczenia przedmiotu, którego inaczej poznać nie możemy, jak za pomocą pojęcia mu odpowiadającego. Przezroczystość, płynność, to są pojęcia, które mają pewien stosunek do pojęcia wody.

Zapyta kto, czy tonący tonie w pojęciu wody, działającem na pojęcie jego gardła? Nie, w samym wypadku tego rodzaju, pojęcia nie grają żadnej roli. Ale my tego co zaszło, jako świadkowie, inaczej nie możemy przedstawić ani wyrazić, niż za pomocą pojęć. Wewnętrzne czucie tonącego nic nie ma wspólnego z wodą ani z gardłem, do którego woda się leje. Ono jest czemś w istocie swej innem, niż przedmioty widzialne. Tonę, to znaZwiązek z rzeczywistością. Ruchy i wrażenia.

czy czuję zatrzymany bieg życia, i wcale nie zdaje sobie sprawy z tego, czy to woda dokonała.

To, co zachodzi tu w istocie, jest tak zawiłem, że świadomość nasza nie może objąć wszystkich wyobrażeń, składających się na ten wypadek. Gdybyśmy znali nawet wszystkie ruchy molekuł wody i ciała tonącego, to nawet taka dokładna znajomość zjawiska byłaby tylko bardzo zawiłem wyobrażeniem, wcale nie tłómaczącem najistotniejszej rzeczy, tego co w świadomości tonącego zachodzi, jako jego doświadczenie osobiste.

Wyobrażenie wody zalewającej gardło jest prostsze, lecz jeszcze więcej oddala się od rzeczywistości. Jednak jeśliśmy doświadczyli związku tych wrażeń i pojęć z naszymi stanami wewnętrznymi, to dla nas pojęcie zewnętrznych zajść zupełnie wystarcza, i służy dla pokierowania naszymi własnymi czynami. Gdy wiem, że z pojęciem wody można połączyć pojęcie tonącego człowieka, i wiem, że gdy wodę czuję blizko mego ciała, nie czując dna rzeki lub morza pod nogami i nie umiejąc się utrzymać na powierzchni pływaniem, grozi mi niebezpieczeństwo utonięcia, to pokieruję moimi ruchami tak, aby tego niebezpieczeństwa uniknąć; w tym celu wystarczy osiągnąć ten skutek, aby wrażenie zbliżającej się do ust wody ustało - to będzie znakiem, że niebezpieczeństwo mija, że nie grozi mi wypadek któremu odpowiada wrażenie tonącego człowieka.

Wyobraźmy sobie, że stoję w wodzie u brzegu rzeki. Przy pewnym wysiłku dokonam ruchu, wskutek którego moje wrażenie rzeki i jej dna ulegnie zmianie. Gdy wiem z poprzednich doświadczeń, że połączenie wyobrażenia wody z wyobrażeniem szyji oznacza zbliżające się niebezpieczeństwo, to postaram się o taką zmianę wrażeń, wskutek której wrażenie wody będzie połączone z wra-

# Błędy sądów. Uprzedmiotowienie wyobrażeń.

żeniem piersi a potem kolan, gdy się poruszę ku brzegowi. Jakie ruchy są do tego potrzebne, dowiaduję się z doświadczeń i z szematu przestrzeni, w którym wyobrażam sobie położenie ciała i wody wraz ze zmianami jakie w tych położeniach zachodzić mogą.

Kto niema tego doświadczenia i wyobrażenia przedmiotów w przestrzeni, ten nie łatwo będzie w stanie wykonać potrzebne dla ratunku ruchy. Może się trafić, że im większe wysiłki będzie robić, tem więcej woda będzie się zbliżać do ust, i w końcu zacznie tonąć. Tego rodzaju wrażeń doznajemy często, gdy mamy do czynienia z przedmiotami nam nieznanymi, jak np. z maszyną, w której nieopatrznie poruszymy jakąś część. wpływającą na nieoczekiwaną zmianę ruchu. Jeśli któś siedzi w wannie i odkręci kurek gorącej wody, zamiast zimnej, a nie wie jak go zamknąć, to się może sparzyć wskutek braku wyobrażeń o urządzeniu tej wanny. Trafne zaś wyobrażenia wystarczą, by takiego błędu uniknąć.

Te przykłady nam pokazują, jak dalece w sądach naszych ciągle tylko mamy do czynienia z pojęciami i wyobrażeniami, a nie z samymi przedmiotami, których wewnętrzna istota jest nam nie znana.

Woda — to pojęcie, jej przezroczystość także pojęcie — i sąd: "woda jest przezroczystą" tyczy się tych pojęć, a nie samych przedmiotów. Na to by wiedzieć, czem jest przedmiot, którego ludzkiem wyobrażeniem jest woda, trzebaby poznać wewnętrzne stany świadomości tych istot, których byt stwarza w stosunku do świadomości ludzkiej wyobrażenie wody.

Ale choć zawsze wyrazy nasze oznaczają tylko pojęcia i wyobrażenia, nigdy nie sięgając do istoty rzeczy, to gdy nastąpi w umyśle naszym uprzedmiotowienie czyli projekcja wyobrażeń, już nic nam nie przeszkadza te wy-

LI CERTIN

1. O. A.

·····

Odkrycie świata myśli. Wielka rewelacja wewnętrzna. 191

obrażenia poczytywać za same rzeczy. a przynajmniej tak o nich mówić, jakby one były nie w świadomości, lecz w świecie zewnętrznym po za nami. Nawet w logice wolno nam mięszać jedno z drugiem, dla ułatwienia sobie wyrażenia myśli, skorośmy raz dokonali tego wielkiego odkrycia, że świat myśli jest innym światem, niż świat rzeczywistości, ale że myśl nasza musi poprzestać na coraz to doskonalszych pojęciach, nie kusząc się o przeskoczenie od pojęć do samych rzeczy.

Przedmiotowość wody jest wyobrażeniem mojej świadomości i świadomości jaźni podobnych do mnie, wyobrażeniem stworzonem według pewnej analogji, której istnienie przypuszczam między mną samym a innymi przedmiotami. Przypuszczenie tej analogji wynika ze stałej i powszechnej potrzeby ducha ludzkiego. Wszystko, co mówię tutaj o stosunku pojęć do rzeczy, może być zrozumiane tylko przez jaźń, która tę analogję pojęła i przyjęła za swe przekonanie.

Ulegając warunkom mowy z konieczności zaniechaliśmy bezwzględnej ścisłości wyrażeń w całem powyższem rozumowaniu, bo chodzi tu nie o to, by gotowy pogląd narzucić czytelnikowi, lecz by szeregiem wyrazów i wyobrażeń myśl jego tak obudzić, aby on nagle odgadnął istotę myśli ludzkiej i pojął, że ten cały świat przedmiotów przezeń za objektywne uważanych, jest w gruncie rzeczy światem subjektywnych pojęć.

Kto dokona tego wewnętrznego przewrotu w swej świadomości, ten straci chętkę do bezowocnych dyskusji, a zyska wiele wyrozumiałości dla pojęć swych bliźnich. A jednak ta przedmiotowość, jaką mają pojęcia, najzupełniej wystarcza dla zbudowania objektywnej wiedzy. Nawet tylko dzięki temu, że nieznane nam. zmienne, i różniące się do nieskończoności przedmioty, zastępujemy znanemi, wewnątrz świadomości istniejącemi, stałemi i prawu tożsamości ulegającemi pojęciami, dzięki temu objektywna nauka jest możliwą — wznosimy się do wiedzy z chaosu wrażeń.

Trzeba tą prawdę wielokrotnie na różny sposób wyrazić, aby ona mogła zakwitnąć w świadomości tych, co nas słuchają lub czytają. To jest prawda, którą trzeba odkryć samemu, a można ku temu być tylko pobudzonym przez logiczne ćwiczenia i przez logiczne wykłady.

Prawdy logiczne są innego rzędu niż prawdy przyrodnicze. W nauce przyrody posługujemy się pojęciami nielicznemi, które tworzymy już stosunkowo na nizkim szczeblu rozwoju, a zachowujemy do końca życia w tym zakresie badań.

Te pojęcia czasu, przestrzeni, formy, wagi, ruchu, są wspólne najmędrszemu przyrodnikowi z początkującym studentem. Inaczej się ma rzecz w logice. Tutaj w trakcie badania następuje wielki rozwój myśli i pojęcia wytworzone przez wyćwiczonego logika, obce są umysłom niewykształconym.

Jedną z takich prawd logicznych, które wymagają wyzwolenia się z uprzedzeń codziennego życia, jest odróżnienie pojęć od rzeczy i zrozumienie, że sądy tyczą się pojęć, a nie samych rzeczy. Zrozumieć to w zupełności trudniej, niż przejść od wyobrażeń geocentrycznych do heliocentrycznych w astronomji.

Czy ziemia się porusza, czy słońce naokoło niej krąży, zawsze będzie to ruch ciała w przestrzeni. Ale jeśli sąd nasz, którym mniemamy zawsze iż sądzimy rzeczy, tylko pojęcia obejmuje, to wiele więcej zmienia. W pierwszej chwili tej rewelacji czujemy się jakby osieroceni, i czujemy jakby nam prawda się z rąk wymykała — uciekała gdzieś w niedościgłą dal. Jednak przy bliższym



Infinitezymalny rachunek. Rozwój wyrazów. Źródła pojęć. 193

namyśle pojmujemy, że na każdym szczeblu rozwoju jaźni posiadamy pewien objektywny system pojęć, wystarczający dla objęcia rzeczywistości takim jaźniom dostępnej; przemiany tego systemu pojęć w miarę rozwoju jaźni zbliżają nas do prawdy bezwzględnej nieskończenie, choć może nigdy nie osiągną ostatecznego swego kresu.

Ten przeskok ku subjektywizmowi w logice jest w pewnym związku z przeskokiem od ilości skończonych do ilości nieskończonych w rozwoju matematyki. Świadomość współczesna tak przywykła do pojęcia nieskończoności matematycznej, że ciągle zapominamy o tem, jak dalece obcem bylo to pojęcie dla klasycznego świata skończonych form. Wyraz "wieczny" np. który przez wieki znaczył tylko "trwający wiele wieków", dziś często bywa używany w znaczeniu "trwający bez końca", przez co wiele się tworzy nieporozumień w interpretacji dawnych tekstów, szczególniej religijnych.

Czytając dawnych autorów wiele popełniamy błędów interpretacji, gdy zapomnimy o tem, że pojęcia ulegają rozwojowi, i te same wyrazy w ciągu wieków coraz to nowe zyskują znaczenia.

Gdyby wyrazy oznaczały nie pojęcia ludzkiego umysłu, lecz jakąś rzeczywistość, istniejącą niezależnie od nas, trudniej byłoby te zmiany wyjaśnić. Ale pojęcia są wynikiem dwóch rzeczy: działania przedmiotów nieznanych na jaźń, i działalności samej jaźni, przetwarzającej swe wrażenia.

Tylko ten drugi czynnik jest w zupełności naszym badaniom dostępny – tylko zaś pierwszy bywa uwzględniany w pospolitem czyli naiwnem myśleniu.

Przejście od naiwnego do logicznego myślenia jest obudzeniem się jaźni, uświadomieniem jej własnego czynu W. Lutoslawski: Logika. 13

# 194 Naiwne a logiczne myślenie. Szukanie objektywności.

twórczego w budowie pojęć. Ci, którzy mniemają, że wszędzie mają do czynienia z samymi przedmiotami, i że wiedzą prawdę o tych przedmiotach jednakową dla wszystkich jaźni, ci nie wyszli jeszcze z naiwnego pojmowania świata. Dopiero gdy pojmiemy, że każdy ma swoją prawdę, że ta prawda jest uświadomieniem stosunków pojęć w sądach, że prawdy mają różny stopień przedmiotowości, zależnie od gatunku jaźni, którym są wspólne, dopiero wtedy wkraczamy w logiczną sferę myślenia.

Wtedy dopiero pojmujemy obok ogólnej tożsamości pojęć te liczne indywidualne różnice pojęć, zależne od rozwoju jaźni. Wiedząc, że każda jaźń się rozwija i pojęcia swoje przerabia, nie tak skorzy będziemy zarzucać innym fałsz lub kłamstwo, gdy ich pojęcia się z naszymi nie zgadzają. To nam nie przeszkodzi dążyć do idesłu objektywności, to jest do wytwarzania takich pojęć, które przez największą ilość podobnych do nas jaźni mogłyby zostać przyjęte.

Zródłem objektywności będzie tu zgodność jaźni, a nie jakaś całkiem od jaźni naszych niezależna istota przedmiotów.

 Istnieją przedmioty po za nami, ale nasze pojęcia o nich zależą od jaźni. Trzeba ciągle o tem pamiętać. by logicznie myśleć, i myśl jednej jaźni umieć porównać z myślą innych jaźni. Sąd jest stosunkiem pojęć, i to w szczególności pojęć właściwych jakiejś jaźni.

Jednak stosunek pojęć do samych przedmiotów nie jest dowolny, więc sąd może być prawdziwy lub falszywy. Prawdziwym jest taki sąd, który się zgadza z wszystkimi innymi stosunkami tych pojęć do innych pojęć tejże jąźni.

Całość tych pojęć, które są właściwe jakiejś jaźni

**ط**قولیت ...

#### Pojęcia i jaźnie. Pojęcia i rzeczywistość.

stanowi jej pogląd na świat. Gdy chodzi o sądy zależne od zewnętrznego doświadczenia, to porównanie z wrażeniami innych jaźni może być pomocnem dla odkrycia błędów. Jeśli np. powie kto, że woda jest płynem czerwonym, to będziemy wiedzieć, że albo wyraz woda, albo wyraz barwa czerwona dla jakichkolwiek powodów u niego znaczą co innego niż u nas. Ten przedmiot, który jest bezpośrednią przyczyną wyobrażenia wody, robi wrażenie przezroczystego płynu -- i nie jest podobny do przedmiotów czerwonych.

Jeśli takie zdanie spróbujemy przełożyć na język podmiotowy, powiemy, że wyobrażenie określane wyrazem woda nie zgadza się z wyobrażeniem barwy czerwonej u przemożnej większości ludzi.

Choć pojęcia i wyobrażenia powstają w zależności od zewnętrznych przedmiotów, to same przedmioty są po za naszą wyobraźnią i nie mogą być wyobrażane tak jak są, tylko tak jak się danemu gatunkowi jaźni wydają, zależnie od stanu rozwoju i uzdolnienia tych jaźni.

Prócz tych wyobrażeń, które są przypisywane zewnętrznym przedmiotom, jako materjalne zjawiska, znam także wyobrażenia, których źródłem jest moja własna jaźń, bez udziału zewnętrznych przedmiotów. Te wyobrażenia odpowiadają bezpośrednio rzeczywistości, tyczą się one tego, co się we mnie dzieje, moich uczuć i myśli.

Opierając się na wzorze takich działań, dochodzimy do wniosku, że każde wrażenie, jeśli się zgadza z innem wrażeniem, jest wynikiem takiegoż działania, jak to inne wrażenie. To samo tyczy się i tych wyobrażeń, które są odtwarzane na wzór zmysłowych wrażeń, ale bez udziału <sup>zmysł</sup>ów. Gdy mam jakieś wyobrażenie o stosunku dwóch pojęć, to jestem pewny, że temu wyobrażeniu odpowiada jakaś rzeczywistość. Porównywując stosunki wyobrażeń 13\*

# 196 Klasyfikacja sądów. Podwójna interpretacja sądów.

i pojęć ze stosunkami moich własnych stanów i działań, nareszcie zapominam o tem, że wyobrażenie wytwarzam jedynie w świadomości i uważam te wyobrażenia jakby przedmioty podobne do mnie i do innych jaźni.

To nam wyjaśnia zwyczajny, naturalny i naiwny pogląd na sąd jako wyraz stosunku między przedmiotami, dopóki nie odkryje każdy dla siebie tajemnicy, że sądy zawsze łączą tylko pojęcia, a pojęcia nie są bezwzględnie zgodne z przedmiotami do których się odnoszą, więc nie powinny być z nimi utożsamiane.

Zachodzi pytanie, jakiego rodzaju mogą być stosunki pojęć czyli sądy. Przedewszystkiem skoro w każdem pojęciu odróżniamy treść i zakres, więc trzeba rozstrzygnąć, czy stosunki pojęć tyczą się ich treści, zakresu, czy też jednego i drugiego?

Jedno i drugie jest możliwe. Jeśli mówię, że Japończycy są wielkim narodem, to mogę ten sąd pojmować jako stosunek treści pojęcia narodu japońskiego i pojęcia wielkiego narodu — lub jako włączenie do zakresu pojęcia wielkich narodów zakresu pojęcia narodu japońskiego. W pierwszym wypadku twierdziłbym, że te cechy, które się składają na pojęcie wielkiego narodu należą także do pojęcia narodu japońskiego — w drugim, że te przedmioty, które stanowią przyczynę wyobrażenia wielkich narodów, zawierają w sobie przedmiot oznaczony nazwą narodu Japońskiego.

Jeśli mamy rozstrzygnąć, jakie pojmowanie sądu przeważa, to należy zbadać psychologiczny charakter sądów. Spostrzedz łatwo, że nas więcej zajmuje zwykle treść, niż zakres pojęć. Gdy mówię, że woda jest płynem przezroczystym, to nie wyobrażam sobie wszystkich płynów przezroczystych, ani też wszystkich wód w wszechświecie — tylko po prostu porównywam treść dwóch wyobrażeń.

#### Przewaga treści. Sądy nieskończone.

Każdy sąd można w ten sposób objaśnić jako porównanie treści pojęć, ale wiele jest takich sądów, które nie wywołują żadnego wyobrażenia o zakresie składających je pojęć. Ztąd widać, że w sądach główną rolę odgrywa treść, a nie zakres pojęć.

Co się tyczy możliwych stosunków treści dwóch pojęć, to przedewszystkiem zachodzi różnica między ich zgodnością lub niezgodnością. Dwa pojęcia zgadzają się lub nie zgadzają się, to znaczy, że treść jednego w części lub w całości zawiera te same cechy co treść innego lub też nie mają żadnej cechy wspólnej. To się wyraża w formie twierdzącej lub przeczącej sądu. Sądy twierdzące orzekają o istniejącym stosunku — zaś przeczące nie wskazują nam stosunków istniejących, lecz odrzucają pewien stosunek przypuszczalny, jako niezgodny z całością naszego poglądu na świat.

Kant, idąc w tem za Arystotelesem, stawia obok sądów twierdzących i przeczących jeszcze trzeci gatunek sądów nieskończonych, w których jedno pojęcie jest ujemne, a związek tego ujemnego pojęcia z drugiem jest pozytywny. Więc np. gdy powiemy małpa jest nieczłowiekiem, to wyrażamy ten sam sąd, jak gdy wręcz zaprzeczamy związek między małpą a człowiekiem, mówiąc: małpa nie jest człowiekiem. Taki sąd nieskończony jest identycznym z sądem przeczącym, a czasem odpowiada sądowi twierdzącemu. Np. gdy powiem, że dusza jest nieśmiertelna, to pojęcie nieśmiertelności, choć ma formę przeczącą, ma znaczenie twierdzenia, i znaczy to samo, co sąd twierdzący: dusza trwa po śmierci ciała. Gdy zaś powiem: człowiek jest nie piecem, to pojęcie "nie-piec" pozostaje calkiem nieokreślonem i taki sąd nic nie znaczy - bo "nie-piec" może być równie szafą jak slońcem.

Nazwa sądów nieskończonych, jeśli nie tyczy się sądów, które można wyrazić w formie twierdzenia lub przeczenia, to zaznacza tylko zewnętrzną odmianę sądów przeczących, w których przeczenie zawarte jest w orzeczeniu. Jest to dla treści i znaczenia obojętnem bo taka różnica tkwi w zdaniu czyli wyrażeniu sądu, nie zaś w samym sądzie. Zresztą sam Arystoteles, któremu zawdzięczamy pojęcie sądów nieskończonych, nie używa go prawie wcale, tylko ciągle mówi o sądach przeczących i twierdzących. Ztąd większość logików poczytuje termin sądów nieskończonych jako historyczne curiosum, ciągle wymieniane po Arystotelesie, lecz nie mające zastosowania.

Różnica między twierdzeniem a przeczeniem nazywa się jakością sądu. Mówimy zatem, że co do jakości sądy są twierdzące lub przeczące.

Prócz jakości, przy klasyfikacji sądów trzeba zwrócić uwagę na ilość. Ten termin nie całkiem jasno oznacza różnicę między powszechnymi a szczegółowymi sądami. Powszechnymi nazywamy te, w których orzeczenie tyczy się całego zakresu podmiotu jak np. wszyscy ludzie są śmiertelni, a szczegółowymi te, w których orzeczenie tyczy się części zakresu podmiotu, np. niektórzy ludzie są ślepi. Wśród powszechnych odróżniamy jednostkowe, gdy podmiot określa jednostkę, np. Cezar przeszedł przez Rubikon.

Ten podział sądów co do ilości także zależy od zewnętrznej formy zdań i nie odpowiada głębszym różnicom w istocie sądu. Gdy wyrażam sąd szczegółowy, to jest on szczegółowym jedynie dla tego, że nie mam nazwy dla zakresu przedmiotów, do którego się odnosi podmiot zdania. To szczególniej się uwydatnia w tych wypadkach, kiedy przez zmianę wyrażenia mogę sąd

Stosunek myśli i wyrazów. Stosunek i sposób sądów. 199

szczegółowy zamienić na powszechny, nie zmieniając znaczenia zdania. Np. jeśli powiem: "niektórzy ludzie są czarni", to przez to wyrażam ten sam sąd, co przez zdanie: "wszyscy murzyni są czarni". Wyrazy "wszyscy murzyni" w drugiem zdaniu odnoszą się do tego samego zakresu co wyrazy "niektórzy ludzie" w pierwszem. Tak samo czasem powszechny sąd można zastąpić przez jednostkowy, gdy mamy wyraz, oznaczający pewną zbiorowość przedmiotów. Tak np. gdy powiem "wszyscy ludzie pragną szczęścia", to będzie sąd powszechny, mający to samo znaczenie, co "ludzkość pragnie szczęścia".

Podział sądów co do ilości i jakości wynika z form zdania, w których wyrażamy sądy, a jednak te różnice ilości i jakości sądów mają wielkie znaczenie w samem rozumowaniu, bo jesteśmy zmuszeni opierać badanie myśli na spostrzeżeniach o sposobach jej wyrażenia.

Oprócz ilości i jakości odróżniamy w sądach sposób i stosunek sądów. Co do sposobu dzielimy sądy na konieczne (apodyktyczne), pewne (assertoryczne) i wątpliwe (problematyczne); co do stosunku na kategoryczne, warunkowe lub rozjemcze.

Konieczne są te sądy, w których twierdzimy coś nieuchronnego, co być musi. — pewne te, w których stwierdzamy coś rzeczywistego, co jest, — wątpliwe te, w których podajemy coś niepewnego, co być może. Te różnice nie są bardziej istotne, niż różnice co do ilości i jakości. To co jednemu się wyda koniecznem będzie dla innego pewnem lub możliwem. Odróżnienie jest oparte na psychologicznym stanie sądzącego. Gdy powiemy, że ta ryba może być szczupakiem, to stosunek między pojęciem tej ryby i pojęciem szczupaka nie jest inny, niż jeśli z pewnością powiem, że ta ryba jest

szczupakiem. Mówiąc, że może być szczupakiem, wyrażam wątpliwość co do trafności rozpoznania cech szczupaka. Ktoś inny, lepiej znający ryby, powie z całą pewnością, że ta ryba jest szczupakiem, lub że nie jest. Różnica będzie polegać nie w samym sądzie o podmiocie i orzeczeniu, lecz w stosunku sądzącego do przedmiotu, w stopniu prawdopodobieństwa, z jakim sąd wyrażam. Tak bywa przynajmniej w większości wypadków – i tylko w zakresie gdzie prawdopodobieństwa bywają obliczane i rozważane, konieczność nabiera ścisłego znaczenia w odróżnieniu od możliwości. Taka konieczność logiczna, wynikająca z istoty pojęć, znana jest w zakresie matematyki i logiki – zaś wszystkie sądy historyczne i przyrodnicze są wyrazem większego lub mniejszego prawdopodobieństwa, nawet gdy przyjmują formę sadów koniecznych.

Podział sądów co do ilości, jakości, sposobu, bywa zwykle traktowany na równi z ich podziałem co do stosunku, na sądy kategoryczne, warunkowe i rozjemcze. A jednak tutaj mamy różnicę logiczną w samej istocie sądzenia, niezależnie od wyrazu. Sąd kategoryczny oznacza stosunek bezwzględny. Wszystkie dotąd przytaczane sądy były kategoryczne. Całkiem inne działanie myśli przejawia się w sądzie warunkowym czyli hypotetycznym, w którym pewien stosunek pojęć wydaje się zależnym od pewnego warunku. Np. jeśli ten człowiek jest Anglikiem to przyjechał tutaj morzem. Tutaj uwydatnia się zależność sądu od warunku, tak, że w sądzie już tkwi wniosek, a sąd hypotetyczny stanowi przejście od prostego sądu do wniosku.

Często sąd kategoryczny ma pewien warunek, którego nie wyrażamy. Wszystkie nasze sądy staną się warunkowemi, jeśli uwzględnimy warunek ogólny sądzenia,

#### Warunki niedomówione. Sądy warunkowe.

mianowicie określone znaczenie wyrazów, użytych dla określenia pojęć, o których sąd wyrażamy. Np. w sądzie: "niektórzy ludzie są czarni", warunkiem niedomówionem jest to, że przez niektórych ludzi rozumiem murzynów.

To jest zewnętrzny warunek wyrażenia sądu — ale nawet w myśli ten sąd nie jest bezwzględnym. Niektórzy ludzie są czarni, jeśli ci, od których słyszałem o istnieniu czarnych ludzi, nie błądzą, lub jeśli ci czarni ludzie, których widziałem, nie byli sztucznie zabarwieni.

Ale te różne warunki, od których każdy nasz sąd zależy, są przemilczane w formie kategorycznej, a tylko w formie sądu warunkowej są uświadamiane. Dla tego forma warunkowa jest więcej zawiła, niż kategoryczna i później zwróciła uwagę logików. U Arystotelesa w teorji sądów wszędzie mowa o sądach kategorycznych.

Każdy sąd kategoryczny przy ścisłem określeniu terminów, okazuje się jako wyraz tożsamości — i ogólna forma sądów kategorycznych wyraża się w prawie tożsamości: A jest A. To spostrzeżenie doprowadziło niektórych angielskich logików do usiłowań, żeby sądy wyrażać w równaniach o formie matematycznej, za pomocą symbolów. Takie równania symboliczne tyczą się głównie zakresu pojęć, a nie ich treści, i mogą wyrażać tylko proste stosunki, nie wyczerpując wszystkich możliwości.

Podstawą tej logiki symbolicznej, która w ciągu ostatniego pokolenia szczególniej się rozwinęła w Anglji, jako dział osobny logiki, jest trafne spostrzeżenie, że przy zwykłej formie kategorycznego sądu, nie całkiem ściśle oddajemy nasze myśli. Jeśli np. powiem: djament jest drogim kamieniem, to chcę przez to wyrazić, że djament jest jednym z drogich kamieni, uwzględniając te różnice, które djament odróżniają od innych

drogich kamieni. Przy ścisłem określeniu znaczenia. w którym używam wyraz "djament" i wyraz "jeden z drogich kamieni" dojdę do tożsamości: "djament jest djamentem". Usiłowano to wyrazić za pomocą różnych znaków, wymyślonych przez znakomitych logików, jak arcybiskup Thomson, De Morgan, W. Hamilton, Boole. Stanley Jevons, G. Bentham, Delboeuf, Venn i wielu innych. Nie tu miejsce na szczegółowe sprawozdanie z tych usiłowań, które stworzyły nowy dział logiki formalnej. Niektóre pomysły tej symbolicznej logiki posłużą nam za przedmiot do ćwiczeń logicznych. To dążenie do tego, by wprowadzić tożsamość podmiotu i orzeczenia, nazwane zostało kwantyfikacją orzeczenia.

Zwykły stosunek orzeczenia do podmiotu jest luźnyorzeczenie bywa szersze niż podmiot. Zwolennicy logiki symbolicznej, chcąc wyrazić sąd w formie równania, są zmuszeni nadać orzeczeniu taki kształt, żeby istotnie było równe podmiotowi. Ale takie formuły wyrażają tylko pewien gatunek sądów kategorycznych i nie można wszystkich sądów w tej formie wyrazić, bo między podmiotem a orzeczeniem może zachodzić inny stosunek, niż stosunek tożsamości, szczególnie gdy zwracamy uwagę na treść raczej niż na zakres pojęć.

Sąd warunkowy jest wyrazem prawa powodu w wyższym stopniu, niż sąd kategoryczny wyraża prawo tożsamości. Zaś sądy rozjemcze stoją w tym samym stosunku do prawa wykluczonego środka, bo sąd rozjemczy stwierdza lub zaprzecza pewien stosunek między pewnem pojęciem a innem, które zwykle stanowi jeden z gatunków pewnego rodzaju. Np. "ten metal, jako należący do grupy metali alkalicznych powinien być albo sodem, albo potasem, albo cezjum, albo rubidjum, albo litjum". Albo: "ten metal, jako nie należący do grupy

#### Skrócona forma sądów rozjemczych.

metali alkalicznych, nie może być ani sodem, ani potasem, ani cezjum, ani rubidjum, ani litjum".

Ta forma sądów rozjemczych zwykle bywa skracaną w ten sposób, że przemilczamy powód, na którym sąd jest oparty i mówimy: "ten metal jest sodem, albo potasem, albo cezjum, albo rubidjum, albo litjum" — lub też: "ten metal nie jest ani sodem, ani potasem, ani cezjum, ani rubidjum, ani litjum".

Ale nawet w tej skróconej formie sądy rozjemcze wielce się różnią od sądów kategorycznych lub warunkowych. Sąd rozjemczy ukazuje nowy gatunek stosunków między pojęciami w porównaniu z poprzednio wymienionymi gatunkami sądów.

Jeśli porównamy podział sądów na kategoryczne, warunkowe i rozjemcze z podziałem co do ilości, jakości i sposobu, to zgodzimy się z niemieckim filozofem Lotze'm, który twierdził, że podział sądów na zasadzie stosunku odpowiada cechom istotniejszym, niż wszystkie inne podziały. Podział co do ilości, jakości, lub sposobu opiera się na cechach drugorzędnych, mianowicie głównie na formie zewnętrznej wyrażenia myśli, podczas gdy podział co do stosunku tyczy się samego sądu w myśli, niezależnie od wyrażenia.

Jakkolwiek wszystkie te podziały sądów pochodzą ze starożytności, to pozyskały one i we współczesnej myśli wielkie znaczenie, odkąd Kant w krytyce czystego rozumu oparł na nich swoją tablicę dwunastu kategorji.

Oprócz podziału sądów co do stosunku na kategoryczne, warunkowe i rozjemcze przez Kanta uwydatniony został jeszcze podział sądów na syntetyczne i analityczne.

Podział ten stał się punktem wyjścia krytyki czystego rozumu Kanta. Analitycznymi nazywa on sądy

L

takie, w których jedno z połączonych pojęć jest zawarte w drugiem, tak, że sąd wynika z analizy jednego z dwóch pojęć, z których się składa. Tak np. gdy mówimy: wszystkie ciała są w przestrzeni, — to dla każdego co dobrze pojmuje pojęcie ciała nie wyrażamy nic nowego, gdyż jedną z cech ciała jest jego przestrzenność.

Ale gdy powiemy: wszystkie ciała mają pewną wagę, to będzie to sądem syntetycznym, gdyż w pojęciu ciała nie tkwi bezpośrednie pojęcie wagi lub ciężkości i możnaby sobie wyobrazić ciała bez wagi lub nawet z ujemną wagą, z dążeniem ekscentrycznem, tak że zetknięcie z takiem ciałem przeciwważkiem zmniejszało by wagę ciał ciężkich.

Jednak ten przykład, podany przez Kanta w krytyce czystego rozumu, prowadzi nas tylko do zewnętrznej różnicy, bo choć w pojęciu ciała nie zawiera się pojęcie wagi, to za to wagi nie możemy sobie przedstawić bez ciał. W ten sposób nasz sąd: "wszystkie ciała ważą" będzie tylko wtedy syntetyczny, jeśli główną uwagę zwrócimy na podmiot. Dla tego Kant określił bliżej sądy syntetyczne jako te, w których podmiot nie zawiera w sobie orzeczenia, lub w których orzeczenie dodaje coś istotnego do pojęcia podmiotu.

Jesteśmy więc znowu zmuszeni dla wyrażenia tej różnicy używać wyrazów podmiot i orzeczenie, które się tyczą zdań. a nie samych sądów.

Zdanie jest wyrażeniem sądu, lecz nie samym sądem, a różnice sądów oparte na właściwościach części zdania w którem sąd wyrażamy, muszą być różnicami nieistotnemi, zewnętrznemi, drugorzędnemi.

To samo też można powiedzieć o innym podziale, który jest w związku z podziałem sądów na syntetyczne i analityczne, mianowicie o podziale na sądy aprjo-

Ε.

### Sądy a priori. Sądy a posteriori.

ryczne i aposterjoryczne. Aprjorycznymi nazywają się takie sądy, które wskutek swej apodyktycznej niezbędności i swego powszechnego użytku wzbudzają w nas przekonanie, że nie pochodzą z doświadczenia zewnętrznego, tylko z samej istoty naszego rozumu.

Jeśli takie sądy są zarazem syntetyczne, to należą do gatunku syntetycznych sądów a priori, które stanowią pewniki zasadnicze wiedzy ludzkiej. Aby wyjaśnić ich możliwość i istnienie, Kant napisał krytykę czystego rozumu. Jako przykłady syntetycznych sądów a priori, Kant przytacza aksjomaty matematyki. W pojęciu trójkąta nie jest zawartem to, że suma kątów jego równa się dwom prostym. Do tegoż gatunku sądów syntetycznych a priori Kant zalicza sądy w zakresie nauk przyrodniczych takie, jak np.: "ilość materji we wszechświecie się nie zwiększa".

A posteriori nazywają się sądy oparte na doświadczeniu: mają one według Kanta zawsze charakter syntetyczny. Tak np. "biały koń biegnie ku nam", jest sądem syntetycznym, bo w pojęciu białego konia jeszcze nie tkwi określenie jego ruchu.

Właściwie podział sądów na syntetyczne i analityczne, a priori i a posteriori, więcej należy do metafizyki i psychologji niż do logiki, bo wszystkie te sądy mogą pod względem logicznym należeć do różnych gatunków co do ilości, jakości, sposobu lub stosunku. Stanowi to metafizyczne zagadnienie, jaki wpływ ma doświadczenie na nasze sądy, i w jakiej mierze zależą one od naszego rozumu. O tyle, o ile mamy w sądach do czynienia z pojęciami rozumu wszystkie one zależą przedewszystkiem od umysłu naszego, żaden nie wypływa wprost z doświadczenia. Doświadczenie dostarcza wrażeń, które my na sądy przerabiamy i zapominając o tej przeróbce, przypisujemy nasze sądy objektywnym zewnętrznym przedmiotom.

Różnica między sądem analitycznym i syntetycznym zaciera się w miarę doskonałości pojęć i objęcia myślą wszystkich cech każdego pojęcia. To co przy pewnej powierzchownej definicji nie tkwi jeszcze w pojęciu, może być przy dalszej pracy myśli do treści tego pojęcia włączone.

Zewnętrznie sądy jeszcze dzielono na proste i złożone. Prostymi nazywamy sądy, w których określamy stosunek dwóch pojęć. Czasem przy wyrażeniu sądu jedno z tych dwóch pojęć bywa przemilczane, jak w sądach nieosobistych: grzmi, błyska i t. p. Tutaj orzekamy pewną czynność jako istniejącą w czasie obecnym i stanowiącą część ogółu naszych wrażeń. Więc dwa pojęcia które łączę w takiem zdaniu jak "błyska" są: z jednej strony działanie błyskawicy, z drugiej ogół moich wrażeń w chwili tego działania.

Albo też orzeczenie może tyczyć się podmiotu niewiadomego, lub bliżej nie określonego, jak to często się zdarza gdy używamy wyrazu się. Najprostszy sąd wyraża stosunek dwóch pojęć i nie może zawierać mniej niż dwa pojęcia, ale też nie zawiera i więcej niż dwa pojęcia, o ile ma pozostać sądem prostym, choćby dla wyrażenia jednego pojęcia trzeba było użyć kilku wyrazów. Tak np. sąd: "piękne ściany Alhambry, z ich licznemi różnokolorowemi arabeskami, niezwykle podobały się pewnemu wysokiemu rudemu Anglikowi" będzie sądem prostym, choć tutaj każde z dwóch pojęć, z których ten sąd się składa, wyrażone zostało za pomocą kilku wyrazów. W myśli możemy cechy oznaczone przez te wyrazy połączyć w jedno wyobrażenie lub po-

Sady złożone.

jęcie, choć nie mamy jednego wyrazu dla określenia wysokiego rudego Anglika.

W sądzie złożonym wyrażamy nie tylko stosunki pojęć, lecz samych sądów. Stosunki te mogą być rozmaite, a przedewszystkiem odróżniamy sądy współrzędne od podrzędnych. Stosunek podrzędności może być rozmaity i oznacza się w mowie różnymi spójnikami. Gdy te spójniki łączą nie sądy, lecz pojęcia, to mamy skrócone wyrażenie kilku sądów w jednym. Np. jeśli powiemy, że "Anglicy i Francuzi są narodami cywilizowanymi", to chociaż spójnik "i" łączy tu tylko dwa pojęcia, dwie części podmiotu, to w gruncie rzeczy odpowiada to połączeniu dwóch zdań różnych: Francuzi są cywilizowanym narodem — i Anglicy są cywilizowanym narodem. Podrzędne sądy dzielą się na różne gatunki, zależnie od spójnika użytego.

Często bywają uważane za podrzędne takie sądy, które bliżej określają podmiot lub orzeczenie. Np. człowiek, który tam stoi, stracił swój majątek. Tutaj zdanie "który tam stoi" określa bliżej człowieka, o którego chodzi, stanowi podmiot, i ma formę podrzędnego zdania, lecz co do znaczenia taki sąd jest prostym, nie złożonym.

W teoryi wniosków formalnych szczególną doniosłość ma podział sądów co do ilości i jakości, przy czem jednostkowe sądy bywają zaliczane do powszechnych, bo w nich podmiot jest ściśle określonym, gdy w szczegółowych nie określona jest część podmiotu, co do której coś orzekamy. Łącząc podział sądów na szczegółowe i powszechne, oraz na twierdzące i przeczące, otrzymujemy cztery gątunki sądów:

1. powszechne twierdzące – wszystkie S są P – co się wyraża w formule skróconej S a P. 208 Cztery formalne gatunki sądów. Formuły sądów.

2. powszechne przeczące: żaden S nie jest P — wyrażane w formule S e P.

3. szczegółowe twierdzące – niektóre S są P – wyrażone w formule S i P.

4. szczegółowe przeczące — niektóre S nie są P — wyrażone w formule S o P.

Choć ten podział jest oparty na cechach zewnętrznych i więcej się tyczy formy zdań, niż istoty sądów, to ma on dosyć znaczne praktyczne znaczenie, i służy za podstawę teorji syllogizmu, opracowanej przez Arystotelesa.

Formuły powyższe powstały później przez to, że podmiot oznaczono literą S (subjectum) a orzeczenie literą P (praedicatum), zaś ilość i jakość czterema samogłoskami a, e, i, o — ztąd, że te samogłoski zawarte są w łacińskich wyrazach *affirmo* (twierdzę) i *nego* (przeczę). Więc użyto pierwsze dwie samogłoski wyrazu *affirmo* dla sądów twierdzących, a pierwsze dwie samogłoski wyrazu *nego* dla sądów przeczących, pierwszą samogłoskę tych czasowników dla sądów powszechnych, drugą dla szczegółowych.

Nie zawsze łatwo jest rozpoznać na pierwsze wejrzenie, do jakiego z tych gatunków dany sąd należy. Jeśli np. Milton mówi "książki nie są całkiem martwemi przedmiotami" to na pierwsze wejrzenie ten sąd należy do typu S e P. Ale jeśli niezależnie od formy wyrażenia zechcemy ocenić treść sądu, to spostrzeżemy, że znaczy on: "niektóre książki nie są martwemi przedmiotami", więc należy do typu S o P.

Napoleon rzekł: "jeden kiepski jenerał prędzej bitwę wygra niż dwóch dobrych". Ten sąd wydaje się jednostkowym lub szczegółowym, ale ma znaczenie powszechnego twierdzenia, więc należy do typu S a P. Znaczy bowiem: "Każdy, nawet kiepski generał, jeśli działa niezależnie i na swoją rękę. łatwiej bitwę wygra, niż jeśli działa w związku z innym".

Filozof Hobbes powiedział: "Natura omnia dedit omnibus". Ponieważ wyraz natura oznacza tu siłę uosobioną, więc możnaby uważać ten sąd za jednostkowy, ale jego właściwe znaczenie jest: "wszyscy mają wszystko", i dla tego zaliczamy go do typu S a P.

Jeśli zwrócić uwagę na różne stosunki sądów do siebie, to możemy- je przedstawić w szemacie następującym:

| S a P                          | przeciwne             | SeP                                |
|--------------------------------|-----------------------|------------------------------------|
| podporządkujące<br>eostatodpod | SPIRO CADO            | podporządkowane<br>sofinypéziodpod |
| SiP                            | podp <b>rze</b> ciwne | SoP                                |

Gdy dwa sądy są sprzeczne, to jesli jeden z nich jest fałszywy, drugi musi być prawdziwy i odwrotnie. Więc np. jeśli sąd: "wszyscy ludzie porozumiewają się zapomocą mowy" jest fałszywym, to sąd: "niektórzy ludzie nie porozumiewają się za pomocą mowy", będzie prawdziwym. W tym stosunku sprzeczności stoją sądy SaP i SoP, lub SiP i SeP.

Inny jest stosunek przeciwieństwa. Dwa sądy są przeciwne, jeśli jeden twierdzi to, czemu drugi przeczy. Oba nie mogą być prawdziwe: jeśli jeden jest prawdziwy, to drugi jest falszywy.

Ale jeśli jeden z dwóch sądów przeciwnych jest fałszywy, to jeszcze nie wynika, by drugi był prawdziwy. Np. jeśli sąd: "wszyscy ludzie porozumiewają W. Lutosławski: Logika. 14 się za pomocą mowy" jest prawdziwy, to niewątpliwie sąd przeciwny: "Żaden człowiek nie pojmuje drugiego za pomocą mowy", będzie fałszywy. Ale jeśli sąd: "wszyscy ludzie grają w karty" jest fałszywy, to z tego nie wynika, by sąd: "żaden człowiek nie gra w karty" był prawdziwy. Natomiast sąd sprzeczny "niektórzy ludzie nie grają w karty" będzie prawdziwym.

Podprzeciwne są dwa sądy, gdy jeden w części twierdzi to, co drugi w części zaprzecza. Stosunek sądów podprzeciwnych tem się różni od stosunku sądów przeciwnych, że dwa sądy podprzeciwne nie mogą być jednocześnie fałszywymi, ale mogą być jednocześnie prawdziwymi, gdy dwa sądy przeciwne mogą być jednocześnie fałszywymi, lecz nie mogą być jednocześnie prawdziwymi.

Np. "niektórzy ludzie palą" — "niektórzy ludzie nie palą" są dwa sądy podprzeciwne i oba prawdziwe, choć w pierwszym "niektórzy ludzie" oznacza innych ludzi, niż w drugim. Ale jeśli mam sąd fałszywy: "niektórzy ludzie karmią się piaskiem" to sąd podprzeciwny "nie którzy ludzie nie karmią się piaskiem" będzie prawdziwy, choć może wzbudzić mylne wyobrażenie, że oprócz ludzi nie karmiących się piaskiem bywają i ludzie karmiący się piaskiem.

Stosunek podporządkowania łączy dwa sądy twierdzące lub przeczące, gdy pierwszy jest powszechny a drugi szczegółowy. Więc S i P jest podporządkowane S a P, a S o P podporządkowane S e P.

W tym stosunku podporządkowania zauważymy, że jeśli sąd podporządkujący (powszechny) jest prawdziwy, to i podporządkowany (szczegółowy) jest także prawdziwy, lecz nie odwrotnie. Tak np. jeśli zdanie "niektórzy ludzie kradną" jest prawdziwe, to nie wynika

A STATE OF STATE

#### Podporządkowanie sądów.

z tego, by wszyscy ludzie kradli. Jeśli zaś sąd podporządkujący jest fałszywy, to nie wynika, by podporządkowany był także fałszywy. Natomiast jeśli podporządkowany jest fałszywy, to i podporządkujący będzie fałszywy, jak łatwo spostrzedz na przykładach.

Jeśli – oznacza prawdziwość, – fałszywość sądu, a→znaczy że sąd następny wynika z poprzedzającego, to stosunki wzajemne między sądami prostymi można przedstawić w tablicy następującej:

Sądy sprzeczne:

| $+$ SaP $\rightarrow$ $-$ SoP | $-SaP \rightarrow +SoP$                                 |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------|
| $+$ SeP $\rightarrow -$ SiP   | $-SeP \rightarrow +SiP$                                 |
| $+$ SoP $\rightarrow -$ SaP   | $-SoP \rightarrow +SaP$                                 |
| $+$ SiP $\rightarrow$ $-$ SeP | $-\operatorname{Si} P \rightarrow +\operatorname{Se} P$ |

Sądy przeciwne:

 $+SaP \rightarrow -SeP$  | ale z -SaP nie wynika +SeP $+SeP \rightarrow -SaP$  | ani z -SeP nie wynika +SaP

Sądy podprzeciwne:

 $\begin{array}{c|c} -\operatorname{Si} P \to +\operatorname{So} P & | \text{ ale } z + \operatorname{Si} P \text{ nie wynika} - \operatorname{So} P \\ -\operatorname{So} P \to +\operatorname{Si} P & | \text{ ani } z + \operatorname{So} P \text{ nie wynika} - \operatorname{Si} P \end{array}$ 

Sądy podporządkujące:

+SaP $\rightarrow$  + SiP | ale z - SaP nie wynika - SiP +SeP $\rightarrow$  + SoP | ani z - SeP nie wynika - SoP

Sądy podporządkowane:

 $\begin{array}{c|c} -\operatorname{Si} P \to -\operatorname{Sa} P &| \operatorname{ale} z + \operatorname{Si} P \text{ nie wynika} + \operatorname{Sa} P \\ -\operatorname{So} P \to -\operatorname{Se} P &| \operatorname{ani} z + \operatorname{So} P \text{ nie wynika} + \operatorname{Se} P \\ 14^{*}\end{array}$ 

• Wszystkie te stosunki, które w logice szkolnej grają wielką rolę, dobrze jest uprzytomnić sobie, bo choć nie tyczą się samej istoty sądów, to znajomość ich ułatwia nam orjentację w ocenie wniosków, jakie z każdego sądu wynikają.

Wszystkie te stosunki sądów głównie tyczą się zakresu pojęć, a nie ich treści. Cała ta klasyfikacja oparta jest na doświadczeniu najpospolitszem życia codziennego, w którem częściej zwracamy uwagę na zakres, niż na treść sądów, a sądzimy o przedmiotach zewnętrznego doświadczenia.

Nadto uwzględniono tu więcej ilość podmiotu niż orzeczenia. Jednak ten elementarny podział sądów co do ilości i jakości zawsze zachowa swe znaczenie dla elementarnych ćwiczeń logicznych, dopóki trwać będą te formy języka, w których najprostsze stosunki pojęć wyrażamy.

W zdaniu dwa pojęcia których stosunek orzekliśmy. przekształcają się na podmiot i orzeczenie. Podmiot nie jest pod wszelkim względem równy orzeczeniu, i nie zawsze można zmienić miejsce jakie w zdaniu każde z dwóch pojęć zajmuje.

Więc trzeba zbadać warunki możliwych zmian formy zdania, w których by ten sam istotny stosunek pojęć dał się wyrazić. Do tego służy przyjęta w logice formalnej klasyfikacja zdań.

Samo myślenie, o ile nie jest wyrażonem w zdaniach, odbywa się prościej. Ten stosunek pojęć, który wyrażamy w zdaniach SiP i SoP w myśli jest prostym określonym stosunkiem zakresu pojęć S oraz P A często myśl pomija całkiem zakres pojęć i określa ich treść nie oglądając się na zakres.

Przedmiotem myśli nie są jedynie rzeczy które mo-



#### Podmiot i orzeczenie. Rola klasyfikacji.

żna klasyfikować — lecz także przymioty, czynności i rozliczne stosunki. Klasyfikacja jest tylko jedną z czynności myśli, bardzo ważną na pewnym szczeblu jej rozwoju, lecz nie można całej działalności myśli ująć w formy klasyfikacji — więc formalna logika z konieczności tyczy się tylko najelementarniejszych form myślenia, i w zakresie tych form ma rację bytu.

# VIII. Wnioski bezpośrednie.

The state of the s

Rozpatrując możliwe co do ilości i jakości stosunki między dwoma pojęciami S oraz P, połączonemi w formie zdania, już zauważyliśmy, że prawdziwość lub fałszywość pewnych sądów pociąga za sobą prawdziwość lub fałszywość innych sądów o tym samym podmiocie i orzeczeniu. Tutaj mamy najprostszy rodzaj wniosków.

Najwyraźniej to spostrzegamy, gdy rozważymy sądy sprzeczne. Sąd SaP jest sprzeczny z SoP. Wskutek tego jeśli pierwszy prawdziwy, to drugi fałszywy, a jeśli pierwszy fałszywy, to drugi prawdziwy. W ten sam sposób z sądu SeP wynika, że SiP jest fałszem, a z SiP wynika niemożliwość SeP. Jeśli zaś wiemy, że SaP jest fałszem, to SoP będzie prawdą, jeśli SeP jest fałszem, to SiP będzie prawdą i odwrotnie jeśli SiP jest fałszem to SeP będzie prawdą, a jeśli SoP jest fałszem, to SaP będzie prawdą.

Wstawiając w tych przykładach na miejsce S oraz P rozmaite pojęcia, których połączenie da nam sądy prawdziwe lub fałszywe, przekonamy się, jak powyższe reguły zawsze do prawdziwych/wniosków prowadzą, bo wynikają one z natury stosunku pojęć wyrażonego w SaP. SiP, SeP, SoP.

Z prawdziwości lub fałszywości sądów powszechnych można zawsze wnosić o fałszywości lub prawdziwości sądów szczegółowych przeciwnej jakości, a z prawdziwości lub fałszywości sądów szczegółowych zawsze wynika fałszywość lub prawdziwość sądów powszechnych przeciwnej jakości. Wnioski bezpośrednie. Sądy sprzeczne. Sądy przeciwne. 215

W poszczególnych przykładach trafność tych wniosków jest oczywista, logika zaś formułuje to działanie myśli, które nam pozwala na takie wnioski. Aby udowodnić, że takie stosunki zawsze zachodzą między sądami sprzecznymi, nie wystarczy powołać się na prawo sprzeczności, które nas tylko poucza, że jeśli S jest P to sąd SeP jest fałszywy. W prawie sprzeczności mamy do czynienia z dwoma sądami powszechnymi, których stosunek oznaczamy, zaś dwa sądy sprzeczne różnią się nie tylko co do jakości ale i co do ilości.

Jeśli słyszę zdanie "niektórzy ludzie nie umierają" i wiem, że jest fałszywe, to według powyższych wywodów ztąd wynika, że "wszyscy ludzie umierają".

Jest w tem na pierwsze wejrzenie coś bardzo dziwnego, że w tym wypadku mogę wywnioskować o prawdziwości sądu powszechnego z fałszywości sądu szczegółowego, gdy w innym wypadku nawet z prawdziwości sądu szczegółowego np. "niektórzy ludzie palą", nie mogę wywnioskować prawdziwości sądu powszechnego tej samej jakości: "wszyscy ludzie palą".

Ta wzajemność stosunku sądów sprzecznych, która nam pozwala osądzić prawdziwość jednego sądu na zasadzie fałszywości innego, a fałszywość tegoż sądu wywnioskować z prawdziwości pierwszego, jest tem dziwniejsza i szczególniejsza, że inne stosunki czterech gatunków połączeń między podmiotem S a orzeczeniem P, nie okazują takiej wzajemnej zależności.

Gdy mamy dwa sądy przeciwne, to możemy wnioskować z prawdziwości jednego o fałszywości drugiego, lecz z fałszywości któregokolwiek z tych sądów przeciwnych nic nie wynika. Warto zauważyć te stosunki, bo wiele osób ma naturalną skłonność traktowania sądów przeciwnych jako sprzecznych.

# 216 Przeciwieństwo nie sprzeczność. Doświadczenia nad dziećmi.

Gdy komuś powiemy, że zdanie "wszyscy Polacy są lekkomyślni" jest fałszywe, to często się zdarzy mylny wniosek, jakby żaden Polak nie był lekkomyślnym, gdy w istocie możemy tylko wywnioskować, że niektórzy Polacy nie są lekkomyślni.

Tak samo, gdy kto się dowie, że fałszem jest, jakoby żaden ksiądz nie kłamał, to skłonny jest do wniosku, że wszyscy księża kłamią, zamiast że niektórzy księża kłamią.

Pomięszanie stosunku przeciwieństwa ze stosunkiem sprzeczności i traktowanie sądów przeciwnych, jakby one były sprzeczne, bywa źródłem wielu błędów logicznych w codziennem życiu.

Chcąc spostrzedz jak dalece odróżnienie przeciwieństwa od sprzeczności wymaga uwagi, warto zadawać dzieciom takie pytania, jak np.:

Co wynika ztąd, że zdanie "wszyscy Pijarzy są nauczycielami" jest prawdziwe? Jakie zdania w których podmiotem będą Pijarzy a orzeczeniem nauczyciele będą prawdziwe, a jakie fałszywe? Co wynika ztąd, że zdanie "żaden Pijar nie jest pijakiem" jest fałszywe? Co wynika ztąd, że zdanie "wszystkie wina zawierają alkohol" jest fałszywe? Co wynika ztąd, że zdanie "niektóre metale alkaliczne nie są rozpuszczalne w wodzie" jest fałszywem? Co ztąd, że zdanie "żaden Els nigdy się nie upił" jest prawdziwe? i t. p.

Przy stosownem dobieraniu przykładów z zakresu mniej znanego i powtarzaniu ćwiczeń podobnych, łatwo się przekonamy, jak często panuje niejasność w umysłach co do bezpośrednich wniosków, jakie można wyciągnąć z prawdziwości lub fałszywości jakiegoś sądu.

Wnioski jakie można z prawdziwości czterech głównych form sądu wyciągnąć, możemy przedstawić

## Stosunki czterech gatunków sądu.

w następującej tablicy. używając znaku + dla oznaczenia prawdziwości sądu, znaku – dla oznaczenia fałszywości, zaś znaku zapytania dla oznaczenia wątpliwości.

|                         | SaP | SeP     | SiP           | SoP        |
|-------------------------|-----|---------|---------------|------------|
|                         |     | · .     |               |            |
| jeśli $+$ Sa P          | +   | · · · · | +.            | - <u>-</u> |
| jeśli $+$ S e P $\dots$ |     | +       | <del></del> . | . 🕂        |
| jeśli $+$ SiP           | ?   |         | +             | .?         |
| jeśli + 8 o P           |     | ?       | ?             | -+-        |

Np. jeśli sąd "wszyscy Jezuici są mądrzy" jest prawdziwy, to wynika ztąd fałszywość sądów: "żaden Jezuita nie jest mądry", "niektórzy Jezuici nie są mądrzy", a prawdziwość sądu "niektórzy Jezuici są mądrzy". Jeśli sąd "żaden pijak nie jest uczciwy" jest prawdziwy to wynika ztąd prawdziwość sądu "niektórzy pijacy nie są uczciwi", a fałszywość sądów "wszyscy pijacy są uczciwi" i "niektórzy pijacy są uczciwi".

Jeśli sąd "niektórzy urzędnicy są złodzieje" jest prawdziwy, to wynika ztąd fałszywość sądu: "żaden urzędnik nie jest złodziejem", a wątpliwość sądów: "wszyscy urzędnicy są złodzieje", "niektórzy urzędnicy nie są złodziejami".

Jeśli sąd "niektórzy palacze nie są rozpustnikami" jest prawdziwy, to wynika ztąd fałszywość sądu: "wszyscy palacze są rozpustnikami", a wątpliwość sądów "żaden palacz nie jest rozpustnikiem" i "niektórzy palacze są rozpustnikami".

Widać ztąd, że zmieniając ilość sądu czasem otrzymujemy z jednego sądu prawdziwego inny sąd prawWnioski bezpośrednie.

dziwy, co stanowi wniosek. Ale ten wypadek zachodzi dziwy, co stanou tylko przy zmianie podporządkującego sądu powszechnego na podporządkowany sąd szczegółowy. W innych przykładach powyższych stosunków między czterema gatunkami sądów spostrzegamy tylko możliwość wniosku o falszywości pewnego sądu, gdy znana jest nam prawdziwość innego lub odwrotnie.

Te stosunki sądów polegające na różnych połączeniach jednego podmiotu i orzeczenia, prowadzą nas do zagadnienia ogólniejszego, na czem polega wniosek.

Wnioskiem nazywamy tą działalność myśli, która prowadzi do wysnucia jakiegokolwiek sądu z pewnych. danych. Te dane mogą być nie tylko sądami, lecz nawet oddzielnemi pojęciami, jeśli mówiąc o pojęciu zwrócimy uwagę na jego cechy. Np. z pojęcia trójkąta wynika, że suma jego kątów równa się dwom prostym. Ale na to, by mieć pojęcie trójkątu, potrzebujemy definicji, a każda definicja stanowi sąd, więc nawet gdy na pozór wniosek jakiś wynika z pojęcia, to rzeczywiście pochodzi on od sądu, zawierającego definicje tego pojęcia.

Aby rozgatunkować wnioski, odróżniamy wnioski bezpośrednie od pośrednich. Bezpośrednim jest wniosek, gdy sąd jakiś bezpośrednio wynika z drugiego, zaś pośrednim, gdy najmniej dwa sądy są potrzebne do wniosku. Jeden gatunek wniosków bezpośrednich wyżej wskazaliśmy, gdy była mowa o wniosku, który nam daje sąd szczegółowy na zasadzie sądu powszechnego te same pojęcia łączącego: z SaP wynika SiP, z SeP wynika SoP.

Cała tablica zależności od siebie różnych sądów stanowiących rozmaite co do ilości lub jakości połączenia SiP, także była szeregiem wniosków, których dowodu

218

A STATISTICS

ł

nawet dotąd nie daliśmy, bo chodziło głównie o zwrócenie uwagi na własności czterech gatunków sądu.

Badając te własności, zauważyliśmy takie stosunki sądów, które nas doprowadziły do pewnych wniosków. Ale te wnioski były tylko sposobem objaśnienia chararakteru sądów przeciwnych, sprzecznych, podprzeciwnych, podporządkujących i podporządkowanych.

Teraz zwróćmy się do zbadania wszystkich bezpośrednich wniosków, bacząć szczególniej na te logiczne błędy, które najczęściej bywają popełniane, i których należy unikać przez stosowanie prawideł logicznych.

Wszystkie stosunki sądów dotąd rozpatrywane przedstawiają nam porównanie sądów mających identyczny podmiot i orzeczenie. Jeśli w jakiemkolwiek zdaniu spróbujemy uczynić podmiot orzeczeniem a orzeczenie podmiotem, z warunkiem, by sąd pozostał prawdziwym, to dokonamy odwrócenia sądu.

Jeśli mamy prawdziwy sąd SaP, to nie zawsze można będzie twierdzić, że wszystkie P są S, bo P może być cechą właściwą także innym przedmiotom prócz S. Np. jeśli wszyscy murzyni są ludźmi, to nie wynika, by wszyscy ludzie byli murzynami.

Jeśli przez odwrócenie jakiegoś sądu otrzymujemy sąd prawdziwy, bez zmiany ilości sądu, to nazywamy takie odwrócenie prostem *(conversio simplex)*. Np. żaden Els nie jest bezbożnikiem — żaden bezbożnik nie jest Elsem.

Gdy podmiot i orzeczenie mają różne zakresy, to proste odwrócenie da nam sąd falszywy i trzeba dopiero zmienić ilość sądu, aby go uczynić prawdziwym. To się nazywa odwrócenie *per accidens*. Np. wszyscy mędrcy są cierpliwi — a niektórzy cierpliwi ludzie są mędrcami.

To samo ma miejsce gdy chodzi o sąd warunkowy.

220 Odwrócenie per accidens. Odróżnienie SuP i SaP.

Np. gdy tracimy cierpliwość popełniamy błędy, czasem gdy popełniamy błędy, utraciliśmy cierpliwość.

Czasem sąd powszechny twierdzący może być odwrócony bez zmniejszenia ilości i bez wyrażenia błędu — w ten sposób, że SaP jest równie prawdziwem jak PaS. Takie sądy określamy literą **u** dla odróżnienia ich od zwykłych sądów powszechnych. Su $P \rightarrow PuS$ .

Są to przedewszystkiem wszystkie trafne definicje. Np. linje równoległe mają wszędzie jednakową odległość od siebie, linje mające wszędzie jednakową odległość są równoległe.

Istnienie sądów SuP staje się źródłem częstych błędów, gdy ludzie nieuważni chcą odwracać wszelkie sądy SaP jakby one były SuP, zapominając o tem, że z SaP wynika tylko PiS.

Jeśli spytać kogoś nie wyćwiczonego logicznie, jaki wniosek można wyciągnąć co do ludzi cierpliwych ze zdania "wszyscy mędrcy są cierpliwi", to często usłyszymy zdanie: "wszyscy cierpliwi ludzie są mędrcami".

Odwrócenie proste sądów powszechnych twierdzących jest jednym z najczęstszych błędów logicznych. Takie odwrócenie da nam zdanie prawdziwe tylko jeśli zakres podmiotu jest ten sam co zakres orzeczenia; wtedy mamy sąd formy SuP, różniący się od innych sądów formy SaP, w których zwykle zakres orzeczenia jest większy, niż zakres podmiotu.

Gdy mamy sąd szczegółowy twierdzący, odwrócenie proste tego zdania da nam sąd prawdziwy. Np. "niektórzy żandarmi są złodziejami" — "niektórzy złodzieje są żandarmami".

Tutaj trafiają się wypadki, w których sąd powszechnie twierdzący będzie prawdziwym jako odwrócenie sądu szczegółowego twierdzącego. Np. "niektórzy ludzie

1.

# Sądy SyP. Odwracanie sądów szczegółowych.

są palaczami" — "wszyscy palacze są ludźmi". Ale takiego odwrócenia za wniosek poczytywać nie można z tego, że niektórzy ludzie są palaczami, nie wynika wcale, że wszyscy palacze są ludźmi. Prawdziwość tego zdania polega na danych niezależnych od powyższego sądu.

Takie sądy szczegółowo twierdzące, które można odwrócić na powszechne twierdzące, określamy formułą SyP. Są to sądy, w których zakres orzeczenia jest mniejszy niż zakres podmiotu. Ale o ile mamy rozumować na podstawie danego sądu szczegółowego, to wolno jest nam go odwrócić tylko na sąd szczegółowy.

Podobnie jak szczegółowo twierdzące sądy, także powszechne przeczące dają przez odwrócenie proste wnioski trafne. Jeśli żaden prawdziwy Polak nie może być zdrajcą, to i żaden zdrajca nie może być prawdziwym Polakiem. To samo tyczy się też sądów warunkowych: n. p. gdy śnieg pada, nie bywa wielkich upałów — przy wielkich upałach nigdy śnieg nie pada.

Sądy szczegółowo przeczące SoP, gdy są odwrócone mogą dać sąd prawdziwy lub fałszywy, więc nie dają żadnego pewnego wniosku. Z tego, że niektóre S nie są P, nie można nic wnosić o P. Jeśli niektórzy ludzie nie palą to z tego nie wynika, by niektórzy palacze nie byli ludźmi. Gdy SoP jest prawdą, PoS może być czasem prawdą, a w innych zdaniach fałszem — to zależy od zakresu S, a także P.

Sądy typu SoP można odwrócić zapomocą przeciwstawienia, zmieniając je na równoznaczne typu SiP i wtedy odwracając: SoP $\rightarrow$ Sip $\rightarrow$ piS. (Używamy liter p i s w znaczeniu p=non P, s=non S). To się nazywa Conversio per contrapositionem. N. p. niektórzy ludzie nie palą — niektórzy niepalący są ludźmi. Odwracanie sądów okazuje nam wszystkie możliwe stosunki podmiotu i orzeczenia. Przy odwróceniu jesteśmy często zmuszeni zmienić sens orzeczenia, gdy orzeczenie wyraża jakiś stan, lub jakąś czynność podmiotu. Wtedy stwarzamy pojęcie klasy lub grupy przedmiotów, którym ten stan lub ta czynność są właściwe. Gdy n. p. mamy odwrócić zdanie: "nie ma ludzi żywiących się trawą", to stwarzamy gatunek istot żywiących się trawą i wyrażamy wniosek: "nie ma istot żywiących się trawą wśród ludzi".

Ale nie zawsze taka przemiana daje zadawalniający rezultat i dla tego czasem odwrócenie bywa utrudnionem. Jeśli n. p. mamy sąd: "Brutus zabił Cezara", to logicznie możemy tylko wyciągnąć wniosek "jednym z zabójców Cezara był Brutus". Gdyż sądy jednostkowe pod względem formalnym bywają zaliczane do powszechnych i przy odwróceniu powinny być przemienione na szczegółowe, aby wniosek był prawdziwym. Więc z samego sądu: "Brutus zabił Cezara", nie możemy wnosić, czy Brutus był jedynym zabójcą Cezara, czy też jednym z zabójców. Ale jeśli mamy sąd: "Brutus był jedynym zabójcą Cezara", to taki sąd należy do typu SuP, i odwrócenie "Cezar był zabity tylko przez Brutusa" będzie prawdziwem.

Jeśli mamy sąd: "każdy człowiek ceni życie", to musimy stworzyć gatunek istot ceniących życie, aby ten sąd odwrócić, i powiemy: "niektóre istoty ceniące życie są ludźmi".

Sąd "kto nigdy nie był raniony, żartuje z blizn", choć zawiera w podmiocie przeczenie, jest powszechnym twierdzącym i daje nam przy odwróceniu "niektórzy ludzie żartujący z blizn, nigdy nie byli ranieni". Tutaj - nie tylko ilość sądu ale i jakość uległa zmianie, dla

Jan bil Piotra. Przeciwstawienie.

tego, że powiemy: "nie byli ranieni" zamiast "są ludźmi, którzy nie byli nigdy ranieni". W ten sposób przeczenie zawarte w podmiocie przeszło do orzeczenia.

Inne trudności przedstawia odwrócenie takiego sądu jak: "Jan bił Piotra". Bardzo wielu znajdziemy takich bezmyślnych ludzi, co uznają za logiczne odwrócenie tego sądu "Piotr bił Jana", opierając się na psychologicznej obserwacji, lecz zapominając o tem, że "bił" nie jest odmianą słowa "być". Jakkolwiek istnieje psychologiczne prawdopodobieństwo czynnej reakcji Piotra na bicie Jana, to logicznie ztąd, że Jan bił Piotra nie wynika wcale, by Piotr bil Jana, gdyż to są dwie czynności różne, mogące po sobie nastąpić, lecz nie jednoznaczne. Logicznie z tego, że Jan bił Piotra, wynika tylko: "jednym z bijących Piotra był Jan". Tutaj gatunek stworzony w celu prawidłowego odwrócenia, "ci, którzy bili Piotra", tylko wskutek braku innego wyrażenia każe się domyśleć wielości osób bijących. Ściśle mówiąc, pytanie, czy tylko jedna osoba, czy więcej osób bilo Piotra pozostaje nierozstrzygniętem, bo sąd pierwszy "Jan bił Piotra" nic w tym względzie nie orzeka. Możnaby zatem odwrócić ten sąd w ten sposób "ktoś bijacy Piotra był Jan".

Z powyższych wywodów widzimy, że proste odwrócenie daje trafne wnioski tylko przy sądach SeP i SiP, zaś przy sądach formy SaP trzeba zmienić ilość sądu, chcąc go odwrócić, i otrzymujemy P i S.

Jeśli skądinąd wiemy, że S = P, to sąd SaP jest właściwie sądem SuP i w takim razie daje także trafne zdanie przy prostem odwróceniu. Tak samo, gdy skądinąd wiemy że w sądzie SiP, zakres P mieści się w S, to sąd taki nazywamy SyP i odwracamy na PaS. Nareszcie sądy SoP dają nam piS. To ostatnie odwrócenie przeciwstawne (per contrapositionem) w istocie swej logicznej różni się zarówno od prostego odwrócenia, jak też od odwrócenia *per accidens*. Odwrócenie przeciwstawne, polegające na tem, by podmiotem nowego sądu uczynić pojęcie sprzeczne z orzeczeniem pierwszego sądu, można stosować i do innych sądów niż sądy typu SoP, zachowując przy tem pewne reguły.

Przeciwstawienie powszechnie twierdzącego sądu typu SaP daje nam sąd powszechnie przeczący peS. N. p. z sądu: "wszyscy ludzie oddychają powietrzem", wynika, że istoty nie oddychające powietrzem, nie są ludźmi. Natomiast przeciwstawienie sądu typu SeP daje nam sąd piS. N. p. z sądu: "żaden człowiek nie żyje w wodzie", wynika że "niektóre istoty nie żyjące w wodzie są ludźmi".

W wyjątkowych wypadkach przeciwstawienie powszechnie przeczącego sądu pozostanie prawdziwem i w formie powszechnie twierdzącej, jak n. p. z sądu "żaden nierównoboczny trójkąt nie jest równokątny", możemy przez przeciwstawienie bez zmiany ilości otrzymać trafny sąd "wszystkie nierównokątne trójkąty są nierównoboczne". Ale to nie jest wnioskiem logicznym z popzedniego sądu, tylko z sądu "wszystkie równoboczne trójkąty są równokątne":

 $SaP \rightarrow Sep \rightarrow peS \rightarrow pas PaS \rightarrow Pes \rightarrow seP \rightarrow pis$ 

Podobnie jak SoP nie daje trafnego wniosku przy prostem odwróceniu, tylko przy przeciwstawieniu, tak znowu SiP nie da wniosku przy przeciwstawieniu, choć daje nam trafny wniosek przy prostem odwróceniu. Np z sądu: "niektóre rzeczy istniejące są materjalne". nie można nie wnosić o rzeczach niematerjalnych, jako nieistniejących, — tylko wynika, że niektóre materjalne przedmioty istnieją. a second s

Wnioski ze zmiany sposobu lub stosunku.

Z powyższego widać, że przeciwstawienie można zastosować do wszystkich form sądu, za wyjątkiem sądów szczegółowo twierdzących (SiP) — zaś odwrócenie do wszystkich sądów za wyjątkiem szczegółowo przeczących (SoP).

Jakkolwiek reguły przeciwstawienia wydają się na pierwsze wejrzenie bardzo proste, to zastosowanie ich w praktyce czasem przedstawia trudności, wskutek niedokładności zdań, za pomocą których wyrażamy nasze sądy.

Jednym z najczęstszych błędów przy przeciwstawieniu jest niejasne określenie orzeczenia. Np. jeśli chcemy otrzymać wniosek za pomocą przeciwstawienia z sądu "woda zawsze w sobie zawiera powietrze", to łatwo może się trafić, że ktoś wyciągnie wniosek, że to co nie jest powietrzem nie zawiera w sobie wody, zapominając, że wyraz "zawiera" należy do orzeczenia. Trafny wniosek będzie: "to co w sobie powietrza nie zawiera nie jest wodą".

Takie przykłady mylnych przeciwstawień i odwróceń można często spotkać w naturalnym biegu myśli, dopóki ktoś nie wyćwiczy się w logicznem wnioskowaniu. Dla tego zadaniem logiki jest nie tylko wyjaśnić prawidłowe działanie myśli, lecz także ostrzedz przed naturalnymi błędami.

Oprócz powyższych wniosków bezpośrednich, opartych na zmianie ilości lub jakości sądów, należy jeszcze zwrócić uwagę na wnioski wynikające ze zmiany sposobu lub stosunku.

Co do stosunku, sądy dzielą się na kategoryczne, warunkowe i rozjemcze. Od jednego z tych gatunków do drugiego możemy przejść przez prawidłowe wnioskowanie. Jeśli mamy sąd kategoryczny: "każdy człowiek ma W. Lutosławski: Logika. 15

świadomość swego istnienia", to bezpośredni wniosek w formie warunkowej brzmi: "jeśli kto jest człowiekiem, to ma świadomość swego istnienia".

Tak samo i z sądu powszechnie przeczącego można wyciągnąć wniosek w formie warunkowej. Sąd "żaden człowiek nie zna swej przyszłości", możemy logicznie przemienić na sąd warunkowy: "jeśli kto jest człowiekiem, to nie zna swej przyszłości".

Ale sądy formy SiP lub SoP nie mogą być w ten sposób przekształcane bez jednoczesnej zmiany sposobu. Więc np. z sądu "niektórzy ludzie nienawidzą bliźnich", nie wynika: "jeśli kto jest człowiekiem, nienawidzi bliźnich", ale wynika prawidłowo: "jeśli kto jest człowiekiem, może nienawidzić bliźnich". Zmieniliśmy sposób z assertorycznego na problematyczny.

Zmiana sądu warunkowego na kategoryczny nie zawsze jest możliwa, i zależy od rodzaju warunku, jaki jest użyty. Z sądu: "jeśli człowiek jest czarny to jest murzynem" wynika: "wszyscy ludzie czarni są murzynami", ale z sądu: "jeśli Piotr się śmieje, Jan płacze" nie wynika żaden sąd kategoryczny.

Z warunkowego sądu jest możliwy kategoryczny wniosek bezpośredni, jeśli warunek tyczy się istnienia jakiegoś działania lub właściwości pewnego przedmiotu. Gdy zaś sąd warunkowy stwierdza zależność dwóch różnych przedmiotów, lub czynności różnych osób, to sąd taki nie da nam kategorycznego wniosku.

Sądy rozjemcze, podobnie jak sądy kategoryczne, zawsze dają wnioski w formie warunkowej. Z sądu "S jest P lub Q, jedno z dwojga" wynika, że jeśli S jest P to nie jest Q, jeśli S jest Q to nie jest P, jeśli S nie jest P to jest Q i jeśli S nie jest Q to jest P.

Gdy sąd rozjemczy wyraża dwie przeciwne możliwo-

226

٨,

# Odwrócenie i przeciwstawienie sądów warunkowych. 227

ści, to wszystkie tutaj wyliczone wnioski stają się wyrazami tożsamości, czyli zdaniami, w których podmiot i orzeczenie nie różnią się niczem. N. p. z sądu rozjemczego: "Piotr zawsze pali lub nie pali" wynika tylko, że jeśli Piotr nie pali to nie pali, a jeśli pali to nie nie pali.

Takie wnioski, choć są logicznie prawidłowe, nie rozszerzają zakresu naszej wiedzy i nie mają zatem dla nas znaczenia. Ale niemożliwość przemiany pewnych sądów warunkowych na kategoryczne, prowadzi nas do pytania, o ile powyżej wyszczególnione prawidła odwrócenia, przeciwstawienia i podporządkowania mogą być zastosowane do sądów warunkowych.

Łatwo się przekonać, że odwrócenie i przeciwstawienie równie jak i podporządkowanie sądów warunkowych odbywa się w ten sam sposób, co też same operacje na sądach kategorycznych, mianowicie odwrócenie powszechnie twierdzących daje szczegółowo twierdzące wnioski, odwrócenie powszechnie przeczących powszechnie przeczące, szczegółowo twierdzących szczegółowo twierdzące, a odwrócenie szczegółowo przeczących nie daje wniosku.

Tak samo podporządkujące dają wnioski podporządkowane, twierdzące zarówno jak i przeczące.

Nareszcie przeciwstawienie powszechnie twierdzących daje powszechnie przeczące, przeciwstawienie powszechnie przeczących szczegółowo twierdzące, szczegółowo przeczących szczegółowo twierdzące, a przeciwstawienie szczegółowo twierdzących nie daje wniosku trafnego jak to widać z tablicy poniższej.

| Odwrócenie                    | Przeciwstawienie              |
|-------------------------------|-------------------------------|
| $+$ SaP $\rightarrow$ $+$ PiS | $+$ Sa P $\rightarrow +$ S    |
| $+$ SeP $\rightarrow$ $+$ PeS | $+$ SeP $\rightarrow$ $+$ piS |
| $+SiP \rightarrow +PiS$ .     | $+$ SoP $\rightarrow$ $+$ piS |
|                               | 1                             |

15\*

228 Wnioski ze zmianą sposobu. Zmiany sposobu sądów.

# $\begin{array}{c} Podporządkowane \\ + SaP \rightarrow + SiP + SeP \rightarrow + SoP \end{array}$

Np. ze zdania "jeśli Piotr się śmieje, Paweł płacze" wy nika: "czasem gdy Paweł płacze, Piotr się śmieje", "gdy Paweł nie płacze, Piotr się nie śmieje", "czasem gdy Piotr się śmieje Paweł płacze".

Naturalnie odwrócenie i przeciwstawienie sądów wa runkowych tem się różni od podobnych operacji na są dach kategorycznych, że tu chodzi nie o zmianę orze czenia na podmiot, lecz uwarunkowanego sądu na warun kujący, przy odwróceniu, a w dodatku jeszcze przy przeciwstawieniu o zmianę sądu uwarunkowanego na przeciwny mu sąd, i zmianę jakości połączenia dwóch sądów. Np. z sądu szczegółowo przeczącego: "czasem jeśli jesteśmy 'świadomi stanów psychicznych, nie wykonywujemy żadnych ruchów", wynika: "czasem gdy nie wykonywujemy żadnych ruchów, jesteśmy świadomi stanów psychicznych".

Ztąd widać że choć warunkowe sądy nie zawsze mogą być przemienione na kategoryczne, to za pomocą odwrócenia lub przeciwstawienia doznają tych samych zmian co do ilości i jakości co sądy kategoryczne.

Co się tyczy sposobu, to spostrzegamy, że z każdego sądu koniecznego wynika, że ten sam sąd jest prawdziwy jako rzeczywisty lub możebny, a z sądu rzeczywistego wynika sąd możebny tej samej treści. Jeśli twierdzę, że S koniecznie musi być P, to z tego wynika, że S jest rzeczywiście P, i że S może być P. Ale jeśli S może być P, to nie wynika na odwrót, aby S było P lub musiało być P.

Sposób sądów przeczących zmienia się w przeciwległym kierunku, od możebności ku konieczności. Jeśli S nie może być P, to S nie jest i nie musi być P. Ale naodwrót, jeśli S nie jest koniecznem, nie wynika, by nie było rzeczywistem, lub możliwem.

W historycznej krytyce ciągle mamy do czynienia z takimi wnioskami, że przy braku dowodów rzeczywistości pewnego faktu ktoś zaprzecza jego możliwości, gdy tylko z niemożliwości wolno wnosić o tem, że coś nie było w rzeczywistości. Ale możliwość, rzeczywistość lub pewność jakiegoś faktu, to są tylko nasze subjektywne sądy o nich, i mogą być mylne.

Interesującym przykładem takich błędów bywają liczne rozprawy o autentyczności pism jakiegokolwiek autora. Tutaj nieautentyczność bywa często wyprowadzoną na zasadzie takiego rozumowania: "Wszystkie bardzo podobne .do siebie pisma powinny należeć do jednego autora — więc wszystkie pisma napisane przez jednego autora powinny być bardzo podobne do siebie". Wniosek ten jest przykładem mylnego odwrócenia, bo z twierdzenia że wszystkie bardzo do siebie podobne pisma bywają płodami jednego pióra, wcale nie wynika nic nad to. że niektóre pisma jednego autora będą bardzo do siebie podobne.

Stopień możliwości w naszych czasach usiłowano ściśle okreścić jako matematyczne prawdopodobieństwo. W ten sposób sądy możebne zyskują znaczenie dokładniejsze, jako sądy o pewnym stopniu prawdopodobieństwa. Wtedy możemy określać z całą pewnością pewien stopień możebności, jako niezawodne prawdopodobieństwo.

Gdy jakiś sąd łączy pojęcia sprzeczne, mamy prawo uznać go za niemożebny, i wtedy zmiana sposobu daje nam wniosek pewny. Tak np. jeśli ktoś oskarżony o jakąś zbrodnię dowiedzie, że w czasie kiedy owa

.

# 230 Wnioski z niemożebności lub z konieczności.

zbrodnia była popełniona znajdował się gdzieindziej, to wynika, że nie mógł popełnić zbrodni, a tembardziej, że nie popełnił, ani też nie musiał popełnić zbrodni—gdyż inaczej mielibyśmy sąd "człowiek który był w danym czasie w miejscu A, popełnił w tym samym czasie zbrodnię w miejscu B" — a tutaj zachodzi niemożliwość pogodzenia podmiotu z orzeczeniem.

Arystoteles mówiąc o wnioskach z konieczności o możliwości czegoś, upatruje trudność w tem, że to co może być, może i nie być, więc jeśli S koniecznie musi być P, a zarazem i może być P, to mogłoby nie być P, więc sąd możebny przeczyłby sądowi koniecznemu. Ale sam Arystoteles rozstrzyga tę trudność, zwracając uwagę czytelnika na to, że w powyższym sofizmie wyraz "może być" został użyty w dwóch różnych znaczeniach, i że możliwość istnienia czegoś nie zawsze prowadzi do wniosku o możliwości nie istnienia tej samej rzeczy.

Wszystkie powyższe wnioski mają charakter bezpośredni — wynikają z jednego sądu danego jako jego logiczne przekształcenia. Od nich różnią się wnioski pośrednie, które bywają oparte na dwóch najmniej sądach, różnych — nazywanych przesłankami. Wnioski pośrednie prowadzą nas od sądów powszechnych do szczegółowych lub od szczegółowych do powszechnych, lub nakoniec od szczegółowych do szczegółowych. Pierwsze nazywają się deduktywnymi, drugie induktywnymi a trzecie wnioskami przez analogję. Zupełnie ścisłe są tylko wnioski deduktywne — w których z dwóch lub wiecej przesłanek wyprowadzamy sąd mający równy stopień pewności jak przesłanki, co stanowi wniosek pośredni.

# IX. Wnioski pośrednie.

Najprostszy gatunek wniosków pośrednich polega na tem, by jeden wniosek otrzymać z dwóch przesłanek. Taki wniosek nazywamy prostym syllogizmem. Chociaż po grecku wyraz syllogismos oznacza wniosek w ogóle, i w tem znaczeniu był jeszcze używany przez Platona, to poczynając od Arystotelesa nazywano syllogizmami tylko wnioski deduktywne, a w naszych czasach używa się termin syllogizm wyłącznie dla zwykłego wniosku pośredniego z dwóch przesłanek.

Aby z dwóch przesłanek wynikał jakikolwiek wniosek, trzeba koniecznie, by miały coś wspólnego, jakieś pojęcie, które w obu występuje bądź jako podmiot bądź jako orzeczenie.

Nie wystarcza tu wspólność pojęcia, któreby grało rolę drugorzędną w sądzie, stanowiąc część podmiotu lub orzeczenia. Więc np. z dwóch sądów:

1. Oyama pobil Kuropatkina.

**.**....

2. Wynagrodzenie, które pobierał Kuropatkin było <sup>znac</sup>znie większe niż pensje jenerałów japońskich.

nie możemy stworzyć syllogizmu, bo jedyne wspólne pojęcie "Kuropatkin" zajmuje drugorzędne miejsce w obu sądach.

Ale jeśli zamiast drugiego sądu mamy "wszyscy ci <sup>co</sup> pobili Kuropatkina byli japońskimi jenerałami" to wynika "Oyama był japońskim jenerałem".

Ztąd widać, że pojęcie wspólne dwom sądom, z któ-

rych mamy wyprowadzić wniosek, powinno być w jednym i drugim sądzie użyte za podmiot lub za orzeczenie; to pojęcie nazywa się terminem średnim i występuje tylko w przesłankach, nie we wniosku, bo służy ono tylko dla połączenia dwóch innych pojęć, które wchodzą do wniosku.

Podmiot wniosku nazywa się terminem mniejszym, zaś orzeczenie większym. Jeśli oznaczyć mniejszy termin literą S, większy literą P a średni literą M, to w każdej przesłance mamy połączenie M albo z S albo z P.

Przesłanka w której S jest połączone z M, nazywa się mniejszą, a ta w której P jest połączone z M większą. Zależnie od tego, jakie miejsce w każdej z przesłanek zajmuje S lub P, mamy różne figury syllogizmu.

Średni termin, wspólny obu przesłankom, może być w większej podmiotem lub orzeczeniem, i także w mniejszej może być podmiotem lub orzeczeniem — ztąd wynikają cztery figury prostego syllogizmu.

Jeśli w większej przesłance M jest podmiotem a w mniejszej orzeczeniem, to mamy pierwszą figurę, np.

1. Wszystkie niezłożone pierwiastki rzeczywistości są niezniszczalne.

2. Dusza jest jednym z niezłożonych pierwiastków rzeczywistości.

3. Więc dusza jest niezniszczalną.

Tutaj pojęcie "niezłożony pierwiastek rzeczywistości" stanowi termin średni, łączący pojęcie duszy z pojęciem niezniszczalnego bytu.

Gdy termin średni jest użyty w obu przesłankach jako orzeczenie, to mamy syllogizm drugiej figury. Np.:

0.230

Druga, trzecia i czwarta figura.

1. Materjalne przedmioty bywają spostrzegane przez zmysły.

2. Żadna myśl nie może być spostrzeżona przez zmysły.

3. Więc żadna myśl nie jest materjalnym przedmiotem.

Gdy średni termin służy jako podmiot w obu przesłankach, mamy syllogizm trzeciej figury, n. p.:

1. Wszyscy ludzie dążą do szczęścia.

2. Niektórzy ludzie są nieszczęśliwi.

3. Więc niektórzy nieszczęśliwi dążą do szczęścia.

Nakoniec jeśli średni termin w większej przesłance jest orzeczeniem a w mniejszej podmiotem, to mamy syllogizm czwartej figury, n. p.:

1. Niektóre równoległoboki są kwadratami.

2. Wszystkie kwadraty są regularnemi wielobokami.

3. Więc niektóre regularne wieloboki są równoległobokami.

Te cztery figury wyczerpują wszystkie możliwe gatunki wniosków z dwóch przesłanek, a każda może mieć kilka odmian zależnie od ilości i jakości przesłanek.

Badając wszelkie kombinacje, przekonywujemy się, że nie zawsze można wysnuć wniosek z dwóch przesłanek, nawet jeśli obie zawierają jeden i ten sam termin średni. Potrzeba prócz tego jeszcze pewnych warunków co do ilości i jakości przesłanek.

W ten sposób otrzymujemy prawidła syllogizmu, których pominięcie prowadzi do błędnych wniosków jeszcze częściej, niż nieznajomość prawideł odwrócenia i przeciwstawienia sądów.

Ale nim przystąpimy do szczegółowego badania każdej figury syllogizmów, trzeba określić ogólne znaczenie syllogizmu, gdyż już od dawna powstały wątpliwości, czy ta forma wniosku prowadzi do rozwoju wiedzy. Naturalny zarzut przeciw syllogizmowi jako narzędziu do zdobycia prawd nowych polega na tem, że wniosek jest już zawarty w przesłankach i nie dodaje nic nowego do ich treści.

Weźmy np. najprostszy syllogizm: wszyscy ludzie są śmiertelni, Jan jest człowiekiem, więc Jan jest śmiertelny. Tutaj wniosek: "Jan jest śmiertelny", zawiera się już w większej przesłance, jak twierdzą przeciwnicy syllogizmu.

Ale ten zarzut jest oparty na mylnem wyobrażeniu o powstawaniu sądów powszechnych. Gdy mówię, że wszyscy ludzie są śmiertelni, to wcale tego sądu nie opieram na wszystkich faktach śmiertelności poszczególnych ludzi, a nawet nigdy nie byłbym w stanie cechę śmiertelności sprawdzać na wszystkich poszczególnych ludziach, bo wszak wielu jest jeszcze żyjących, i co do nich nie jest dowiedzione, że umrą. Nie oczekując wcale takiego wyczerpującego dowodu śmiertelności wszystkich jednostek, tworzę sąd powszechny: "wszyscy ludzie są śmiertelni", bo uznaję cechę śmiertelności jako należącą do treści pojęcia człowiek, i gdyby się znalazł jaki człowiek przez wieki nie umierający, tobym go z pojęcia ludzkości wyłączył. Aby utworzyć pojęcie człowieka, nie potrzebuję znać i badać wszyst-. kich ludzi, więc i w szczególności Jana mogę nie znać, wtedy gdy mój sąd powszechny wypowiadam. Dopiero gdy się dowiem, że Jan jest człowiekiem, to mogę wniosek wyciągnąć, że jest śmiertelnym. Ale do tego wniosku są obie przesłanki niezbędne, większa nie wystarcza. Gdy raz już ogólne pojęcie człowieka z cęchą śmiertelności stworzyłem, to istota tego pojęcia nie zaSame Strate

-

Alternatywy. Zmiana pojęcia lub stworzenia nowego. 235

leży od ilości ludzi, którym ono może odpowiadać. Jeśli śmiertelność jest istotną cechą człowieka, to widok człowieka, który żyje całe wieki i nie umiera, nie zmieni mego pojęcia człowieka wogóle.

Gdy się trafi, że pewna ilość istot pod wszelkim innym względem podobnych do człowieka, tem się od niego różnić będzie, że nie umierają, choć żyją od bardzo dawna, to mam wybór: albo stworzyć nowe pojęcie istoty nieśmiertelnej w kształcie ludzkim — albo zmienić istniejące pojęcie człowieka o tyle, aby jego śmiertelność nie była cechą istotną.

Jedno i drugie zdarza się często w przyrodoznawstwie, bądź gdy pewne pojęcia przyrodnicze ulegają zmianom, bądź gdy zachodzi potrzeba tworzenia nowych pojęć. Ale nigdy istnienie ogólnego pojęcia nie zależy od nieobliczalnej ilości przedmiotów mu odpowiadających. Ci co w MaP upatrują zawarty wniosek SaP, zbyt wyłącznie biorą pojęcia według ich zakresu, zapominając o ich treści, która jest logicznie ważniejszą.

Ogólne pojęcia, podobnie jak i powszechne sądy, bywają stwarzane przez rozum z materjałów dostarczanych przez doświadczenie, lecz nie tak, aby jedynie zależeć mogły od doświadczenia. Sądy powszechne, tyczące się zewnętrznego świata, tworzymy najprzód tylko jako możliwe hypotezy, których prawdopodobieństwo się zwiększa w miarę potwierdzających je doświadczeń, i nareszcie dochodzi do subjektywnej pewności, ale nigdy nie mogą takie sądy nabyć bezwzględnej objektywnej pewności.

Dla tego właśnie, by jakąś hypotezę sprawdzić przez porównanie z doświadczeniem, już syllogizm jest niezbędnym, a ścisłość logiczna syllogizmu wcale nie zależy od stopnia prawdopodobieństwa przesłanek. Z mylnych przesłanek można także osiągnąć wniosek zgodny z prawdą. Np. wszyscy ludzie palą, Paweł jest człowiekiem, Paweł pali.—Jeśli się okaże z doświadczenia, że Paweł istotnie pali, to nie spostrzeżemy błędu w przesłance: "wszyscy ludzie palą". Ale jeśli się okaże Paweł jako niepalący, to wyciągniemy wniosek:

Pawel nie pali

Paweł jest człowiekiem

Niektórzy ludzie nie palą

i z tego wywnioskujemy, że "wszyscy ludzie palą" jest fałszem.

Ale dla tego, by się przekonać o fałszywości jakiegokolwiek powszechnego sądu, trzeba za pomocą syllogizmu wysnuć wniosek podobny do powyższego z danych doświadczenia.

Ztąd widzimy, że użytek syllogizmu istotnie rozszerza zakres naszej wiedzy. Termin średni, łączący dwie przesłanki, zawsze może być uważany za podstawę wniosku, a gdy wniosek się odnosi do faktów nam znanych z doświadczenia, to średni termin odpowiada przyczynie faktu wyrażonego we wniosku.

Tak np. w syllogizmie, który dowodzi, że Paweł jest śmiertelny, przyczyną jego śmiertelności jest to, że Paweł jest człowiekiem.

Jeśli wielki genjusz znajduje przyczynę jakiegokolwiek działania dotąd nie wyjaśnionego, to zarazem znajduje średni termin objaśniający związek dwóch pojęć. Nie zawsze łatwo znaleźć te średnie terminy dla naszych wniosków, i logika tu nic nie pomoże, jeśli ktoś nie ma tej samej intuicji, którą wyżej uznaliśmy za warunek trafnych klasyfikacji.

Ta intuicja, która odróżnia cechy istotne od nieistotnych, także odgaduje najwłaściwszy termin średni, łą-

### Prawo ciążenia powszechnego.

ezący jakieś dwa pojęcia. Gdyśmy znaleźli termin średni dla wniosku do którego dążymy — to inaczej nie możemy wyrazić logicznej zależności, jak za pomocą prawidłowego syllogizmu.

Dopóki tej zależności nie ujmiemy w formę wniosku, odkrycie przyczyny pozostaje przypuszczeniem możliwem, lecz nie koniecznem. Weźmy pewien przykład dobrze znany w historji nauki.

Newton spostrzegł, że wszystkie prawa Keplera tyczące się ruchu planet mogą być wywiedzione z jednego przypuszczenia ogólnego, mianowicie z hypotezy, że planety się poruszają według prawa ciężenia powszechnego. Używam tu dla skrócenia termin "prawo ciążenia powszechnego" zamiast zwykle używanej tormuły, która to prawo wyraża. Samego prawa ciążenia powszechnego jako przyczyny ruchu planet nie można wywieść z poszczególnych obserwacji planet, tylko z pewnego ogólnego wyobrażenia o rozchodzeniu się siły ciążenia w przestrzeni po wszystkich promieniach, które mogą z jednego punktu sięgać na wszystkie możliwe kierunki. Te kierunki możemy sobie wyobrazić jako linje od środka ciążenia idace ku powierzchni pewnej kuli. Im większą część powierzchni tej kuli obejmują promienie siły, idące ku jakiemuś przedmiotowi, tem ich więcej. Jeśli sobie wyobrazić kilka kul koncentrycznych, to największa kula otrzyma tyle promieni siły co najmniejsza na całą swoją powierzchnię - ale ta powierzchnia będzie się miała do powierzchni kuli mniejszej jak kwadraty promieni obu kul. Ztad wynika, że jakakolwiek oznaczona powierzchnia, otrzyma tem więcej owych promieni, im będzie bliższa środka, i to w stosunku kwadratów odległości.

Takie wyobrażenie nam jasno i poglądowo tłómaczy,

dla czego siła ciążenia działa w stosunku kwadratów odległości, i tego tłomaczenia żadne konkretne obserwacje ruchów planet i gwiązd nie zastąpią. Te obserwacje mogą tylko potwierdzić hypotezę opartą na matematycznem rozumowaniu i w miarę jak się taka hypoteza przez liczne obserwacje potwierdza, wzrasta nasze zaufanie do rozumowania, które ją stworzyło.

Gdy Leverrier zauważył, że planeta Uran zbacza z drogi obliczonej na zasadzie prawa ciążenia powszechnego, bynajmniej nie zaczął wątpić o tem prawie, tylko użył nowego syllogizmu, by wywnioskować, że istnieje planeta nie zauważona poprzednio. W ten sposób odgadł istnienie Neptuna, które było przyczyną zboczeń w ruchu Urana. Ten przykład nam jasno wskazuje, że sąd powszechny taki, jak "wszystkie planety poruszają się według prawa ciążenia", nie zawiera w sobie wszystkich szczegółowych wniosków, które mogą być z niego wyprowadzone, i wcale od tych wniosków nie zależy.

Chcąc odróżnić gatunki syllogizmów w każdej figurze, trzeba zwrócić uwagę na ilość i jakość przesłanek. Ilość i jakość wniosku zależy w zupełności od ilości i jakości przesłanek, więc dla klasyfikacji syllogizmów wystarczy uwzględnić same przesłanki. Jeśliby każda przesłanka mogła we wszystkich figurach mieć jedną z czterech form: SaP, SeP, SiP, SoP — to byśmy w każdej figurze otrzymali 16 odmian syllogizmów. Oznaczając każdą przesłankę literą odpowiadającą jej ilości i jakości otrzymujemy 16 możliwych kombinacji:

> aa ai ea ei ia ii oa oi ae ao ee eo ie io oe oo.



Łatwo zrozumieć, że nie wszystkie te kombinacje przesłanek prowadzą do możliwych wniosków. Np. jeśli weźmiemy dwa sądy: niektórzy ludzie palą i niektórzy ludzie grają w karty, to choć mamy tutaj w obu sądach wspólny termin "niektórzy ludzie", to nic nie możemy wywnioskować o stosunku między palaczami a karciarzami. Może być, że niektórzy palacze grają w karty, ale to nie wynika z pewnością z powyższych dwóch przesłanek. Gdyby jedna z nich była sądem powszechnym - np. gdyby prawdą było, że "wszyscy ludzie palą", to z takiego sądu i z drugiej przesłanki "niektórzy ludzie grają w karty" możnaby wniosek wyciągnąć że "niektórzy gracze palą". Wniosek ten nie wynika natomiast z powyżej wymienionych przesłanek formy SiP, bo nie wiemy na zasadzie takich przesłanek, czy ci niektórzy ludzie, którzy palą, nie są całkiem innymi, niż ci, którzy grają. Mogłoby się trafić, że żaden z graczy nie pali, choć doświadczenie uczy nas, że jeden nalóg często pociąga za sobą inny, nawet mało do pierwszego podobny. Zdanie: "niektórzy gracze palą", odpowiada naszym wyobrażeniom o rzeczywistości, lecz opieramy je bądź na bezpośredniem doświadczeniu, bądź na innych przesłankach niż dwa szczegółowe sądy o graczach i palaczach, że są ludźmi. Nawet gdy wiemy, że wszyscy gracze są ludźmi, a także jeszcze, że wszyscy palacze są ludźmi, nie możemy wywnioskować, że niektórzy gracze palą i że niektórzy palacze grają.

Niemożliwość wniosku z dwóch szczegółowych sądów najłatwiej sobie uprzytomnimy, gdy za średni termin zamiast "niektórzy ludzie" weżmiemy pojęcie ciaśniejsze — np. niektórzy ludzie w danem miejscu lub zebraniu. Gdy wiem, że niektórzy ludzie w danem miejscu lub na pewnem zebraniu palą i że w tem samem

miejscu lub na tem samem zebraniu także niektórzy ludzie grają, to może się trafić, że wszyscy palący grają. lub że niektórzy z tych palących grają, lub że niektórzy palący nie grają lub że nikt z palących nie gra, i nikt z grających nie pali. To będzie zależeć od miejsca lub zebrania, na którem robimy nasze obserwacje.

Ten stosunek nieokreślony między dwoma terminami, które są oba połączone jako z terminem średnim z pojęciem "niektórzy ludzie" — dowodzi nam, że tutaj nie mamy prawa stawiać pewnego wniosku, czyli, że termin wspólny obu sądom nie jest istotnym terminem średnim, a dwa sądy szczegółowe nie mogą być przesłankami prawidłowego syllogizmu.

Gdy mamy sądy S i M, P i M to stosunek między S, a P, pozostaje nieokreślonym. Zakres S może leżeć w zakresie M w ten sposób, że nie wspólnego nie ma z zakresem P, choć ten jest również zawarty w M a może także stykać się po części lub w całości z P. Można to sobie uwidocznić, rysując wielkie koło jako M, a w niem dwa mniejsze, które mogą się przecinać, lub być obok siebie, lub jedno w drugiem.

Inny przykład jeszcze jaśniej nam okazuje, że nie zawsze dwa sądy mające jedno pojęcie wspólne, mogą być przesłankami syllogizmu. Jeśli np. weźmiemy dwa zdania:

Żaden metal nie jest ciałem złożonem

Zaden metal nie jest gazem

to nic nie wynika o stosunku pojęć "gaz" i "ciało złożone".

Ciała złożone mogą być gazami lub niemi nie być, to pozostaje nierozstrzygniętem przy powyższych przesłankach.

Zachodzi pytanie, jak odróżnić takie połączenia dwóch



Jakie gatunki przesłanek dają wnioski? Nauczanie logiki, 241

sądów, które mogą być przesłankami prawidłowego syllogizmu? To że dwa sądy mają wspólny termin średni, jeszcze nie wystarcza, jak widać z powyższych przykładów.

Chcąc na to pytanie odpowiedzieć, trzebaby w każdej figurze zbadać szesnaście różnych kombinacji co do ilości i jakości.

Czytelnik, który dotąd się nie zajmował logiką, zrobi dobrze, jeśli sam postara się rozwiązać to zagadnienie, nim przeczyta rozwiązanie podane niżej. Takie samodzielne badania logiczne więcej rozwijają myśl, niż bierne przyjmowanie reguł podanych przez nauczyciela.

Nauczyciel, który uczy logiki, powinien doprowadzać swych uczni do samodzielnego odkrycia wszystkich reguł logicznych przez stopniowo coraz to trudniejsze zagadnienia. Bardzo małym dzieciom można wytłomaczyć, co to jest odwrócenie sądu i zachęcić je do spostrzeżeń, jakie odwrócenia dają sądy słuszne, a w jakich wypadkach przy odwróceniu sądu prawdziwego, dostajemy sąd fałszywy. To samo tyczy się przeciwstawienia, stosunków sprzeczności i przeciwieństwa – zaś tembardziej teorji syllogizmu. Reguły syllogizmu, które wydały się nudne starszym, co już przywykli wnioskować bez pomocy takich regul - ogromnie zająć mogą dzieci, jeśli im postawić zadanie, by te reguly przez porównanie przykladów znalazły. Nawet jeśli ktoś w starszym wieku bierze się do logiki, to najskuteczniej sam pojmie doniosłość prawideł logicznych, starając się naprowadzić jakieś dziecko do ich odkrycia.

Takie zdobycze jak to, że dwa sądy przeciwne mogą być oba fałszywe, lecz nie mogą być oba prawdziwe, gdy dwa sądy podprzeciwne mogą być oba prawdziwe jeśli w stosownej chwili rozwoju dziecku je wskazać, <sup>W. Lut stawski: Logika.</sup> 16

# 242 Odkrycia logiczne. 256 kombinacji. Wielonogi koń.

ogromnie zadziwiają, zajmują i zastanawiają – nie mniej niż zdobycie prawd matematycznych.

A widząc ten zachwyt dziecka nad elementarną zdobyczą logiczną, także starszy zapali się do logiki formalnej, jako przedniego narzędzia umysłowego rozwoju. Dla tego w tem miejscu wzywamy czytelnika, by sam sobie odpowiedział na pytanie, które z szesnastu możliwych kombinacji sądów w każdej figurze umożliwiają wniosek?

Długo trzebaby nad tem pracować, żeby zastanawiając się nad każdą kombinacją w każdej figurze dojść do wyczerpującej tablicy tych kombinacji, które prowadzą do wniosków. Przy tem w każdym poszczególnym wypadku, aby orzec nieważność pewnej kombinacji, trzebaby się opierać na pewnych ogólnych zasadach, które wynikają z natury syllogizmu.

Więc prościej i łatwiej wprzódy te ogólne zasady znależć, a potem już zastosować je do szczególnych wypadków. Jeśli każda przesłanka mogłaby mieć jedną z czterech form a e i o, a wniosek niezależnie od przesłanek znów byłby możliwy we wszystkich czterech formach, to mielibyśmy aż 64 wypadków do zbadania w każdej figurze — czyli 256 rozmaitych możliwości.

Badać je oddzielnie byłoby zadaniem podobnem jak przedsięwzięcie zoologa, któryby zastanawiał się jakie gatunki koni są możliwe, jeśli za podstawę podziału przyjąć ilość oczu i nóg. Jeśliby taki zoolog dowodził, że wśród różnych możliwych kombinacji o jednej, dwóch, trzech lub czterech nogach i rozmaitej ilości oczu – tylko jedna, mianowicie koń o czterech nogach i dwóch oczach znajduje się w przyrodzie, to niktby takiego wyliczenia kombinacji nieistniejących nie uważał za naukowe.

#### Warunki syllogizmu.

Täkże i w logice nie będziemy po kolei wykazywać niemożliwości przeszło dwustu z pośród powyżej dopuszczonych jako możliwe kombinacji przesłanek powszechnych i szczegółowych, twierdzących i przeczących z wnioskami o rozmaitej ilości i jakości. Trzeba raczej się zastanowić, jakie ogólne warunki stanowią o możliwości związku dwóch przesłanek i wniosku na nich opartego Chodzi o to, jakim warunkom co do formy zadosyć uczynić mają przesłanki na to, by można z nich wyciągnąć wniosek. Takich warunków jest trzy, a mianowicie

1. Z dwóch przeczących sądów nie wynika żaden wniosek (ex mere negativis nihil sequitur).

2. Z dwóch szczegółowych sądów nie wynika żaden - wniosek (ex mere particularibus nihil sequitur).

3. Ze szczegółowo twierdzącej większej i powszechnie przeczącej mniejszej przesłanki nie wynika żaden wniosek.

Dowód powyższych ograniczeń polega na ścisłem określeniu średniego terminu. Średni termin połączony z terminem większym i mniejszym, dopiero wtedy je łączy dostatecznie, aby umożliwić wniosek, jeśli jes w związku przynajmniej z jednym lub z drugim a gdy obie przesłanki są przeczące, to związek średniego terminu z dwoma drugimi terminami jest zaprzeczony więc nie możemy nic wnioskować o stosunku mniejszego i większego terminu. Jeśli M nie jest P, a S nie jest M, to nie wiadomo czy S jest P czy nie.

Gdy związek M z P i z S jest zaprzeczony, to stostosunek S do P może być pięcioraki:

1. S i P mogą nie mieć nic wspólnego.

- 2. S może w części swego zakresu zgadzać się z P.
- 3. Zakres S może stanowić część zakresu P.
- 4. Zakres P może stanowić część zakresu S.
- 5. Zakres S w zupełności jest zakresem P.

# Przeczące przesłanki. Pozorny wyjątek.

Łatwo to sobie uprzytomnić na przykładzie. Jeśli w jakiem towarzystwie niektóre osoby nie palą a niektóre nie piją, to może się trafić, że żaden palacz nie pije, lub że niektórzy palacze piją, lub niektórzy pijacy palą, lub że ci co piją są ci sami co ci co palą.

W takim przykładzie oczywistość niemożliwości wniosku z dwóch przeczących przesłanek przedstawia się jasno, bo zakres każdego z trzech pojęć odpowiada pewnej ilości osób danego towarzystwa. Ale jeśli zamiast towarzystwa, weźmiemy jakąś nieokreśloną zbiorowość przedmiotów, których się tyczą dwa pojęcia, to niemożliwość wniosku z dwóch przeczących przesłanek i wtedy pozostanie oczywista, bo dwie przeczące przesłanek i wtedy mają wspólny termin, nie mają rzeczywistego terminu średniego, łączącego dwie pozostałe.

Jednak istnieje pozorny wyjątek od reguły zabraniającej nam wyciągać wnioski z dwóch przeczących przesłanek. Jeśli mamy dwie przesłanki takiej formy. że podmiot jednej z nich jest pojęciem przeczącem. które służy za orzeczenie w drugiej, to można osiągnąć wniosek. Np. jeśli żaden analfabeta nie zajmuje się astronomją, a Piotr nie umie czytać ni pisać, to wynika, że Piotr jako analfabeta nie zajmuje się astronomją. Ale tutaj przecząca forma przesłanek wynika tylko ztąd, że w mowie często nie odróżniamy jakości przesłanek od jakości terminów.

Termin analfabeta, użyty w pierwszej przesłance jako podmiot, określony w drugiej przez orzeczenia "nie umie czytać ni pisać", nie jest w istocie przeczącem pojęciem, gdyż odpowiada mu pewien pozytywny zakres ludzi, do których Piotr należy, "Piotr nie umie czytać ni pisać", nie jest zaprzeczeniem związku między Pio-

# Rozwiazanie trudności. Przesłanki szczegółowe.

trem a piszącymi i czytającymi, lecz stwierdzeniem przynależności Piotra do niepiszących i nieczytających

W takich wypadkach, gdy dla określenia pojęcia negatywnego istnieje termin pozytywny, jak tutaj, łatwiej pozornie przeczącą przesłankę zamienić na twierdzącą, gdy powiemy "Piotr jest analfabetą".

Jeśli zaś drugą przesłankę takiego syllogizmu będziemy uważać za sąd przeczący, to termin większy będzie "umiejący czytać i pisać" – a terminu tego w pierwszej przesłance nie ma. Więc aby wyciągnąć wniosek trzebaby pierwszą przesłankę przekształcić na sąd twierdzący "wszyscy astronomowie umieją czytać i pisać" Ale na to, by sąd "żaden nie umiejący czytać ni pisać nie jest astronomem" w ten sposób przekształcić trzeba użyć dwóch form wniosku bezpośredniego: po pierwsze przez odwrócenie otrzymujemy wniosek "żaden astronom nie jest nieumiejącym czytać ni pisać", a powtóre zmieniając jakość orzeczenia i sądu otrzymujemy z tego zdania "wszyscy astronomowie umieją czytać i pisać".

Ztąd widać, że pozorny wyjątek od ogólnego prawidła, zabraniającego nam wniosku z dwóch przeczących przesłanek, polega na tem, że aby otrzymać wniosek w tym wypadku musimy albo uznać drugą przesłankę za twierdzącą, albo zmienić pierwszą na twierdzącą.

Jedno i drugie jest możliwe tylko dla tego, że podmiot pierwszej ma formę przeczącą. W innych wypadkach nie możemy zastosować tych sposobów do dwóch przeczących przesłanek, bo w nich brak jest istotnego związku między większym a mniejszym terminem, brak jest istotnego terminu średniego któryby je złączył.

To samo ma miejsce, gdy obie przesłanki są szczegółowe. Wtedy nieokreślona część zakresu terminu średniego, wspólna mu z dwoma terminami nie określa

# Błędy podróżników. PiM + M e S = 0.

związku między nimi. Jeśli niektóre M są lub nie są P, a niektóre S są lub nie są M, to nie wiemy w jakim związku stoją S i P. Choć tutaj termin M powtarza się w obu sądach, nie jest on istotnym terminem średnim. łączącym S i P w jeden wniosek, bo pozostaje niepewnem, jakie M są lub nie są P lub S. S i P mogą mieć znów różne stosunki, a dwa szczegółowe sądy o M i S z jednej strony, a o M i P z drugiej strony nam nie wskazują wcale, jakie są stosunki między S i P.

Jeśli np. mamy dwa, sądy: "niektórzy Grecy byli filozofami" i "niektórzy Grecy byli artystami", to nie wiadomo, czy ci Grecy, którzy byli filozofami, byli też artystami, czy też niektórzy filozofowie byli artystami. czy wreszcie żaden grecki filozof nie był artystą.

Prawidło logiczne, zabraniające nam wniosku z dwóch sądów szczegółowych często bywa pomijanem przez tych, co na zasadzie niewystarczającego doświadczenia wypowiadają sądy o przedmiotach zewnętrznych. Ten błąd, podobnie jak i wniosek z sądu podporządkowanego o podporządkującym, szczególniej bywa popełniany przez podróżników, którzy pospiesznie sądzą o krajach, w których przebywają, na zasadzie doświadczeń często wyjątkowych lub przypadkowych.

Trzecie prawidło syllogizmu ostrzega nas, abyśmy nie wnioskowali z szczegółowo twierdzącej większej przesłanki i powszechnie przeczącej mniejszej — czyli z Pi M + Me S.

W tym wypadku M z jednym terminem nie wspólnego nie ma, zaś z drugim tylko po części się zgadza. Stosunek między S i P pozostaje nieokreślonym. S może wcale nie być P, lub po części się zgadzać z P, lub zawierać i część zakresu P. Jedyny stosunek nam znany -o, że niektóre P nie są S, ale z tego zdania szczegółowo S i M + P e M = S o P. Metale – gazy – pierwiastki. 247

przeczącego nie możemy otrzymać wniosku, w którym S byłoby podmiotom a P orzeczeniem.

Jeśli np. wiemy, że niektóre pierwiastki chemiczne są gazami i że żaden metal nie jest gazem, to możemy wywnioskować, że niektóre pierwiastki nie są metalami, bo te pierwiastki, które są gazami, według drugiej przesłanki nie są metalami. W takim wniosku pierwiastek będzie mniejszym a metal większym terminem, więc pierwsza przesłanka SiM mniejsza a druga PeM większa. Ale jeśli pierwszą uważać za większą, a drugą za mniejszą, to wniosku nie mielibyśmy, bo chodziłoby wtedy o wniosek, w którym metale byłyby podmiotem, a pierwiastki orzeczeniem. Wniosek "niektóre metale nie są pierwiastkami" byłby falszywym, bo w istocie wszystkie metale są pierwiastkami. Ale i tego z danych przesłanek wywnioskować nie możemy, tylko z doświadczenia. Według naszych przesłanek, jeśli właściwości innych metali nie są zbadane, a tylko tyle wiadomo, że metal żaden gazem nie jest, pozostaje nierozstrzygniętem, czy metale wszystkie lub niektóre są pierwiastkami lub nie.

Ten przykład nam pokazuje, że niemożliwość wniosku z jednej szczegółowej a drugiej przeczącej przesłanki zachodzi tylko gdy większa przesłanka jest szczegółowo twierdzącą, a mniejsza powszechnie przeczącą. Z większej powszechnie przeczącej i mniejszej szczegółowo twierdzącej wniosek szczegółowo przeczący jest możliwy.

W ten sposób ogólnym warunkiem możliwości wniosku jest, by najmniej jedna przesłanka była twierdzącą, a także najmniej jedna powszechną, a jeśli większa przesłanka jest szczegółową, to mniejsza powinna być nietylko powszechną lecz i twierdzącą.

Z tego wynika, że jeśli większa przesłanka jest po-

•

wszechnie twierdzącą, mniejsza może mieć jednę z czterech form a, e, i, o. Jeśli większa jest powszechnie przeczącą, to mniejsza może mieć tylko formy a lub i, a jeśli większa jest szczegółową, to mniejsza może mieć tylko formę a.

Te zasady tyczą się wszystkich figur i ułatwiają nam określenie odmian w każdej figurze. W pierwszej figurze średni termin jest podmiotem większej przesłanki, a orzeczeniem mniejszej, np.: "wszystkie planety krążą po ellipsach na około słońca — ziemia jest planetą więc ziemia krąży po ellipsie naokoło słońca". Tutaj średni termin planeta jest podmiotem w większej a orzeczeniem w mniejszej przesłance — i obie są powszechnie twierdzące.

Zachodzi pytanie, jakim warunkom co do jakości ilości przesłanki powinny zadosyć uczynić, aby umożliwić prawidłowy syllogizm pierwszej figury? Na to, by termin M mógł być podmiotem jednej przesłanki a orzeczeniem drugiej, trzeba żeby M był pojęciem gatunku, któremu większa przesłanka przypisuje pewną cechę, a mniejsza podporządkuje pewien przedmiot. Do tego trzeba, żeby wieksza przesłanka była sądem powszechnym, bo tylko wtedy owa cecha P, którą przypisujemy lub nie przypisujemy gatunkowi M, będzie zarazem miała jakiś oznaczony stosunek do pojęcia, które podporządkowujemy pojęciu M. Jeśli P jest przypisane lub nie przypisane tylko niektórym M, to pozostaje nierozstrzygniętem, czy te niektóre M są właściwie S. Jeśli zaś połączenie S z M jest przeczące, to pozostaje nierozstrzygniętym stosunek S z P, bo P jeśli jest przypisane lub nie przypisane wszystkim M, może być przypisane lub nie przypisane wszystkim lub niektórym S.

Prawidła pierwszej figury. Użytek formy Barbara. 249

Ztąd wynikają dwa główne prawidła pierwszej figury syllogizmu:

1. Większa przesłanka powinna być zawsze w pierwszej figurze sądem powszechnym.

2. Mniejsza przesłanka powinna być twierdząca.

Moglibyśmy dojść do tych reguł przez wypróbowanie wszystkich możliwych kombinacji sądów różnych co do ilości i jakości, dowodząc w każdym poszczególnym wypadku, że gdy większa przesłanka jest szczegółową lub mniejsza przeczącą, wniosek nie jest możliwy w pierwszej figurze. Ale przy tych szczegółowych dowodach musielibyśmy zawsze używać tych samych ogólnych rozumowań, które doprowadziły do wniosku, że stosunek S z P będzie nieokreślonym, jeśli znamy tylko stosunek niektórych M do P lub jeśli stosunek między M a S jest zaprzeczony.

Z dwóch reguł pierwszej figury, przy uwzględnieniu ogólnych reguł syllogizmu wynika, że w pierwszej figurze tylko cztery tryby są możliwe:

| MaP   | M e P | M a P | MeP |
|-------|-------|-------|-----|
| S a M | S a M | SiM   | SiM |
| SaP   | SeP   | SiP   | SoP |

Dawno już te tryby syllogizmów otrzymały swoje nazwy, choć nazwy te nie pochodzą od Arystotelesa, któremu zawdzięczamy odróżnienie figur i ich odmian.

Syllogizm, w którym przesłanki i wniosek są ogólnotwierdzące, nazywa się Barbara. W tej nazwie B jako pierwsza spółgłoska w alfabecie oznacza 1ą odmianę pierwszej figury, a litera a w trzech sylabach oznacza charakter powszechnie twierdzący sądu. Np. "wszystkie metale rozszerzają się pod wpływem ciepła, żelazo jest metalem — więc żelazo się rozszerza pod wpływem

Section 2

# 250 Zastosowania jurydyczne. Cztery odmiany Barbara.

ciepła". Syllogizmy formy Barbara ciągle bywają używane w matematyce i naukach przyrodniczych, gdy na zasadzie jakiegoś powszechnego prawa otrzymujemy wnioski również powszechne.

Naturalnie trzeba pamiętać, że w teorji wniosków sądy jednostkowe zawsze zaliczają się do powszechnych, dla tego, że te sądy nie mają charakteru nieokreślonego sądów szczegółowych, Tak np. syllogizm: "wszyscy ludzie są śmiertelni, Piotr jest człowjekiem — więc Piotr jest śmiertelnym" — należy do formy Barbara, choć Piotr oznacza tylko jednego człowieka.

Tego rodzaju syllogizmy, w których termin jednostkowy ma znaczenie ogólnego pojęcia i służy jako termin mniejszy wniosku, szczególniej często się używają, gdy stosujemy ogólne prawa nauki do szczególnego przypadku.

Syllogizmy formy Barbara bywają też używane. gdy stosujemy jakiekolwiek prawo jurydyczne do szczególnego wypadku — np. "zabójstwo powinno być ukarane śmiercią, przestępstwo Piotra jest zabójstwem, więc to przestępstwo powinno być ukarane śmiercią".

Naturalnie że nie zawsze kiedy robimy wniosek formy Barbara wyrażamy przesłanki i wniosek w tym porządku, jak we wzorze logicznym. W literackim stylu często jedno i to samo pojęcie bywa oznaczane rozmaitemi wyrazami, aby uniknąć powtórzeń.

Ale w takich wypadkach w myśli utożsamiamy te różne wyrażenia, bo inaczej wniosek nie byłby możliwym. Zadaniem logiki formalnej jest wskazanie najprostszym form istotnych czynności myśli, za pomocą których dochodzimy do wniosków. Jedną z takich najprostszych form jest syllogizm nazwany Barbara. Choć wszystkie syllogizmy tego trybu są podobne do siebie co do ja-

#### Trójkąt równoboczny. Celarent.

kości i ilości przesłanek i co do miejsca, jakie w obu przesłankach zajmuje średni termin, to jeśli przyjąć pod uwagę stosunki zakresów pojęć, w trybie Barbara, możemy jeszcze odróżnić cztery różne formy nie mające nazwy.

Zakres średniego terminu może być ten sam co mniejszego, lub ten sam co większego, lub zakresy wszystkich trzech pojęć mogą się różnić lub nareszcie zgadzać, jak np. "Arystoteles był nauczycielem Alexandra wielkiego, twórcą syllogistyki jest Arystoteles, więc twórca syllogistyki był nauczycielem Alexandra wielkiego".

Gdy pragniemy zbudować trójkąt równoboczny, to z dwóch końców linji, mającej długość boku, zakreślamy dwa koła o promieniu tej samej długości, i jeden z punktów, w których się te koła przecinają, łączymy z końcami pierwszej linji. Wtedy rozumujemy: "dwie linje równe trzeciej są równe między sobą" — "dwa promienie dwóch kół, które zakreśliliśmy są równe trzeciemu bokowi" — "więc te dwa promienie są dwoma bokami równemi równobocznego trójkąta". W tym syllogizmie średnim terminem jest "dwie linje równe trzeciej", a zakres tego pojęcia jest większy niż zakres mniejszego terminu "dwa promienie kół równe trzeciemu bokowi", a mniejszy niż zakres większego terminu: "dwie linje równe między sobą".

Gdy większa przesłanka z terminem średnim jako podmiotem jest powszechnie przecząca, zaś mniejsza przesłanka z terminem średnim jako orzeczeniem powszechnie twierdząca, to mamy syllogizm formy Celarent. Ta nazwa ułożona została podobnie jak nazwa Basbara. Pierwsza litera C jako druga spółgłoska alfabetu oznacza drugi tryb pierwszej figury, a samogłoski e a e ilość i jakość przesłanek i wniosku. Np. "to

## 252 Wnioski szczegółowe nie wyczerpują rzeczywistości.

co nie zależy od woli, nie może być przemienione na skutek rozkazu sądu" — "nasze teoretyczne przekonania od woli nie zależą" — "więc nie mogą być przemienione na skutek rozkazu rządu".

Tutaj mniejszy termin "nasze teoretyczne przekonania" ma zakres mniejszy niż średni termin. Ale w syllogizmach Celarent czasem mniejszy termin co do zakresu bywa równym większemu, jak np. we wniosku "rtęć nie zamarza latem, płyn zawarty w termometrze jest rtęcią, więc płyn ten nie zamarza latem". Tutaj "płyn zawarty w termometrze" jest to samo co rtęć, więc średni termin zgadza się z mniejszym co do zakresu.

W syllogizmie formy Celarent twierdzimy o mniejszym terminie S, że jest on zawsze M, a o M, że on nigdy nie bywa P, więc wniosek wynika S e P.

Trzecia odmiana prerwszej figury nazywa się Darii, i składa się z sądów M a P oraz S i M, które dają wniosek S i P. Np. "wszystkie metale łączą się z tlenem, niektóre pierwiastki są metalami, więc niektóre pierwiastki łączą się z tlenem".

W syllogizmach formy Darii wniosek jest szczegółowy, choć często z innych źródeł niż dane przesłanki wiemy, że ten wniosek szczegółowy nie wyczerpuje rzeczywistego stosunku między S, a P. Tak np. w powyższym syllogizmie wnosimy, że niektóre tylko pierwiastki się łączą z tlenem, i nie mamy prawa na zasadzie przesłanek twierdzić, że wszystkie pierwiastki się łączą z tlenem, choć z doświadczenia wiemy, że tak jest w istocie. Jeśli wszystkie M są P, a niektóre S są M, to na pewno można tylko twierdzić, że niektóre S są P, choć w istocie mogą czasem wszystkie S być P.

Ostatni tryb pierwszej figury nazywa się Ferio, i składa z sądów MeP, SiM, które dają wniosek SoP.

## Ferio. Porównanie z błędami odwrócenia. 253

Np. "żaden filozof nie wierzy bezwzględnie świadectwu zmysłów, niektórzy uczeni są filozofami, więc niektórzy uczeni nie wierzą bezwzględnie świadectwu zmysłów". Ten przykład dowodzi, że w syllogizmach formy Ferio szczegółowy wniosek czasem nie wyczerpuje stosunku między mniejszym a większym terminem. Tutaj sąd "żaden uczony nie wierzy bezwzględnie świadectwu zmysłów" byłby prawdziwym, przy pewnej definicji pojęcia "uczony", ale sąd ten nie wynika jako wniosek z przesłanek.

Odmiany Darii i Ferio stanowią okazję do tego rodzaju błędów logicznych, co błędy popełniane przy odwracaniu sądów. Odwrócenie sądu SaP daje nam prawidłowo P i S, gdy wiele osób ma skłonność do wniosku P a S. Np. "wszystkie równoboczne trójkąty mają równe kąty" daje nam wniosek "niektóre trójkąty mają równe kąty" daje nam wniosek "niektóre trójkąty mające kąty równe kąty są równoboczne", choć w rzeczywistości także sąd powszechny "wszystkie trójkąty mające równe kąty są równoboczne" będzie prawdziwy. Tutaj faktyczna prawdziwość powszechnego sądu oparta jest nie na danym poprzednio do odwrócenia sądzie, lecz na innych danych, dowodzących, że nietylko równoboczne trójkąty są równokątne, lecz i wszystkie równokątne są zarazem równoboczne.

Taki sam stosunek faktycznej prawdziwości sądu do logicznej jego konsekwencji zachodzi często w syllogizmach form Darii lub Ferio, gdy wniosek szczegółowy jest jedynie uprawnionym, choć odnośny sąd powszechny jest także prawdziwym.

Prócz wskazanych odmian Barbara, Celarent, Darii, Ferio nie ma innych syllogizmów należących do pierwszej figury, gdyż jak wyżej wykazaliśmy, większa

## 254 Wiersz mnemoniczny. Przewaga pierwszej figury.

przesłanka powinna być powszechna a mniejsza twierdząca.

Te dwa prawidła pierwszej figury wystarczają dla dowodu, że powyżej wskazane kombinacje przesłanek jedynie prowadzą do trafnych wniosków w postaci pierwszej figury syllogizmu. Nazwy odmian pierwszej figury z dodatkiem przypominającym, że należą one do niej – stanowią hexametr łaciński: "Barbara, Celarent, Darii, Ferioque prioris". Samogłoski każdej sylaby wskazują nam jakość i ilość przesłanki lub wniosku.

Widzimy tu, że wniosek może mieć w pierwszej figurze rozmaitą jakość i ilość i należeć do każdego z czterech gatunków sądów: Sa P, Se P, Si P, So P. Możliwość otrzymania wniosku powszechnie twierdzącego wyróżnia pierwszą figurę od następnych. Skoro celem naukowych badań jest osiągnięcie wniosków powszechnie twierdzących, to jest naturalnem, że pierwsza figura już przez Arystotelesa była uważana za najważniejszą wśród form syllogizmu, a w nowszych czasach Kant nawet usiłował dowieść, że inne figury nie mają niezależnego znaczenia.

W średnich wiekach, kiedy tworzono nazwy różnych trybów syllogizmu, scholastycy starali się w tych nazwach wyrazić sposoby zapomocą których syllogizmy innych figur mogłyby być przemieniane na syllogizmy pierwszej figury. Te sposoby polegały głównie na odwróceniu lub przestawieniu przesłanek.

Ale pomimo przewagi pierwszej figury w naturalnem myśleniu, nie możemy zaprzeczać samodzielności innych figur. Jeśli mamy dwa sądy: "zwierzęta mogą się dowolnie ruszać" – "róża nie może się dowolnie ruszać" – to wnosimy, że róża nie jest zwierzęciem, wcale nie usilując przekształcić tego syllogizmu drugiej figury na syllo-

Sector Sector

gizm pierwszej figury, np. "to co może się dowolnie ruszać nie jest różą, zwierzęta mogą się dowolnie ruszać, więć żadne zwierzę nie jest różą". Z danych przesłanek wniosek następuje w naszej myśli równie jasno, gdy średni termin będzie w obu przesłankach orzeczeniem, jak gdy taki syllogizm przemienimy na syllogizm pierwszej figury, w którym średni termin jest w większej przesłance podmiotem a w mniejszej orzeczeniem.

Więc choć może być pożytecznem zwrócić uwagę na stosunki różnych figur między sobą i na sposoby, zapomocą których możemy przemienić syllogizm każdej figury na syllogizm znanej nam już figury pierwszej, to należy badać każdą figurę niezależnie od pozostałych, jako jedną z form naturalnego myślenia.

W drugiej figurze obie przesłanki mają termin średni jako orzeczenie. Więc ogólna forma drugiej figury jest: P jest lub nie jest M, S nie jest lub jest M, więc S nie jest P. Tutaj także, podobnie jak w pierwszej figurze większa przesłanka powinna być sądem powszechnym. Jeśli ten sąd powszechny jest twierdzący, to możemy go połączyć z sądem zaprzeczającym związek między S i M, a jeśli większa przesłanka jest przeczącą, to naturalnie mniejsza musi być twierdzącą, bo z dwóch zaprzeczeń nic nie wynika.

Ta konieczność, aby jedna z przesłanek była przeczącą w drugiej figurze wynika ztąd, że jeśli obie przesłanki są twierdzące, to wiemy jedynie, że zarówno S jak i P w zupełności lub częściowo się zgadzają z M, ale stosunek między S, a P pozostaje nieokreślonym. Np. z dwóch sądów "zabójstwo jest przestępkiem, kradzież jest przestępkiem", nie wynika żaden stosunek między pojęciem kradzieży a pojęciem zabójstwa.

Z doświadczenia wiemy, że te dwa przestępstwa cza-

sem trafiają się razem — że złodziej może być zabójca, a zabójca złodziejem, ale tego logicznie wyprowadzić z danych przesłanek nie możemy. W innym wypadku, np. jeśli mamy przesłanki: "wilk jest zwierzę", "słoń jest zwierzę" nie możnaby wnosić, że niektóre wilki są słoniami — a to, że żaden wilk nie jest słoniem, także nie wynika z przesłanek, choć jest nam wiadomem z określeń pojęcia wilka i słonia.

W drugiej figurze wnioskujemy z braku związku między dwoma pojęciami o braku związku między jednem z nich a trzeciem pojęciem, które ma z drugiem pewien związek. Dwa główne prawidła drugiej figury wymagają, aby większa przesłanka była sądem powszechnym i aby jedna z przesłanek była przeczącą.

Jeśli większa przesłanka jest powszechnie twierdzącą, to mniejsza może być tylko typu SeM lub SoM a jeśli większa jest PeM, to mniejsza może być tylko SiM, lub SaM. Ztąd wynika, że w drugiej figurze mamy tylko cztery tryby:

| РеМ   | ΡaΜ                                | РеМ | P a M       |
|-------|------------------------------------|-----|-------------|
| S a M | S e M                              | SiM | $S \circ M$ |
| SeP   | $\mathbf{S} \mathbf{e} \mathbf{P}$ | SoP | SoP         |

Tryby te nazwano: Cesare, Camestres, Festino, Baroco. Samogłoski tych nazw oznaczają ilość i jakość przesłanek i wniosku a spółgłoski wskazują operacje, za pomocą których syllogizm drugiej figury można zmienić . na syllogizm pierwszej.

Litera C w nazwie Cesare przypomina, że tą odmianę można zamienić na Celarent pierwszej figury: litera s po pierwszej sylabie znaczy *conversio simplex* — proste odwrócenie z PeM na MeP. Np. jeśli mamy przesłanki: "cnoty nie szkodzą" — "pycha szkodzi", to możemy

م<del>ي</del>تخدي و

λ.

wywnioskować, że pycha nie jest cnotą. Jeśli chodzi o to, by do tego wniosku dojść za pomocą syllogizmu pierwszej figury, to wystarczy odwrócić większą przesłankę i otrzymujemy syllogizm formy Celarent: "to co szkodzi nie jest cnotą, pycha szkodzi, więc pycha nie jest cnotą".

Syllogizmy formy Cesare najczęściej bywają używane dla obalenia fałszywych mniemań. Tak np. Platon w djalogu Charmides wnioskuje: "wstydliwość nie zawsze jest bezwzględnie dobrą — skromność jest zawsze bezwzględnie dobrą — więc skromność nie jest wstydliwością". Arystoteles podobnie wnioskuje w etyce: "namiętności nie zasługują na pochwałę, cnoty zasługują na pochwałę, więc cnoty nie są namiętnościami".

Syllogizmy formy Cesare równie jak i Camestres w ten sposób bywają często używane w naukowych badaniach. W nazwie Camestres spółgłoska C oznacza, że można te formę zmienić na Celarent pierwszej figury, litera m po pierwszej sylabie znaczy metathesis praemissarum, przestawienie przesłanek, tak aby większa stała się mniejszą i odwrotnie. Nareszcie litera s po drugiej i trzeciej sylabie ukazuje potrzebę prostego odwrócenia mniejszej przesłanki i wniosku. Np. jeśli mamy przesłanki: "zdolności są wrodzone, cnoty nie są wrodzone", to możemy bezpośrednio wnioskować: "cnoty nie są zdolnościami" w formie Camestres. Ale jeśli z danych przesłanek chcemy otrzymać w pierwszej figurze syllogizm formy Celarent, to bierzemy mniejszą przesłankę za większą, odwracając ją i wnioskujemy: "to co jest wrodzone nie jest cnotą, zdolności są wrodzone, więc zdolności nie są cnotami", a z tego przez odwrócenie wynika "cnoty nie są zdolnościami", jak w pierwszym syllogizmie. Z tego widać, jak każdy syllogizm formy W. Lutoslawski: Logika. 17

· . . .

Camestres podobnie jak Cesare latwo jest zmienić na syllogizm formy Celarent w pierwszej figurze.

Wprawdzie wniosek przeczący nie rozszerza zakresu naszej wiedzy, ale czasem jest wskazówka, prowadzaca do zdobyczy pozytywnych. Tak np. astronom Leverrier wnioskował o istnieniu Neptuna za pomocą syllogizmu formy Camestres: "wszystkie planety należące do naszego systemu słonecznego powinny w zupełności wpływem swym określać drogę Urana - znane nam planety nie czynia tego, więc znane nam planety nie są wszystkiemi planetami naszego systemu słonecznego". Ten wniosek można przez proste odwrócenie przemienić na wniosek formy Cesare, jeśli uważać większą przesłankę za mniejsza. To podobieństwo trybów Cesare i Camestres nie przeszkadza nam odróżniać ich, jako dwa typy różne, bo gdy wnioskujemy w formie Camestres nie czujemy potrzeby dowodzić trafności wniosku, sprowadzając go przez odwrócenie do formy Cesare.

Trzeci tryb drugiej figury nazywa się Festino. Tutaj samogłoski jak zwykle oznaczają ilość i jakość przesłanek, litera F znaczy, że Festino się przemienia na formę Ferio pierwszej figury; litera s po pierwszej sylabie znaczy, że dla takiej przemiany trzeba odwrócić większą przesłankę. Np. "ślepe działanie sił fizycznych i chemicznych nie stwarza celowo zbudowanych organizmów — niektóre procesy w przyrodzie stwarzają takie organizmy — więc niektóre procesy w przyrodzie nie są jedynie ślepem działaniem sił fizycznych i chemicznych". To samo wypika w trybie Ferio, gdy większą przesłankę odwrócimy: "celowo zbudowane organizmy nie są stworzone przez ślepe działanie sił fizycznych i chemicznych".

Syllogizmy formy Festino bywają używane, gdy

Le.

chcemy wykazać fałsz jakiegoś powszechnie twierdzącego zdania SaP. Wtedy szukamy takiego pojęcia M, które byłoby niezgodne z P a poczęści zgodne z S, i wnioskujemy SoP, z czego wynika fałszywość SaP.

Czwarty tryb drugiej figury nazywa się Baroco i tem się różni od Festino, że wniosek otrzymuje się z większej powszechnie twierdzącej i mniejszej szczegółowo przeczącej. Np. "wszyscy murzyni są czarni, niektórzy obywatele Haiti nie są czarni, więc niektórzy obywatele Haiti nie są murzynami". Jeśli tą formę syllogizmu chcemy wyrazić w pierwszej figurze, jak poprzednie, to zachodzi pewna trudność, gdyż odwrócenie powszechnie twierdzącej przesłanki daje nam szczegółowo twierdzącą, a z dwóch szczegółowych sądów nie wynika wniosek. Mniejsza przesłanka, jako szczegółowo przecząca, nie może być odwrócona, więc nie można otrzymać z formy Baroco takiego syllogizmu, w którym średni termin byłby podmiotem jednej a orzeczeniem drugiej przesłanki.

Ale już Arystoteles odkrył sposób dowiedzenia trafności wniosku Baroco za pomocą syllogizmu pierwszej figury. Sposób ten nazywa się odwróceniem sylogizmu. (Conversio syllogismi, vel ductio per contradictoriam propositionem, sive per impossibile). Ta operacja logiczna dosyć często bywa spotykana w naturalnym przebiegu myśli: polega ona na tem, że bierzemy sprzeczne z wnioskiem zdanie, jako jedną z przesłanek, i łącząc tą przesłankę z jedną z tych, które są nam dane, otrzymujemy w formie pierwszej figury wniosek sprzeczny z drugą przesłanką:

| P a M | SaP   | SaP                           |  |
|-------|-------|-------------------------------|--|
| SoM   | P a M | $\mathbf{S} \circ \mathbf{M}$ |  |
| SoP   | SaM   | PoM·                          |  |

17\*

#### Zmiana Baroco na Barbara.

.....

W ten sposób dowodzimy, że przypuszczenie sprzeczne z naszym wnioskiem jest fałszywe, a z tego wynika, że sam wniosek jest prawdziwy. Np. jeśli mamy przesłanki "wszyscy murzyni są czarni, niektórzy mieszkańcy Haiti nie są czarni", i przypuścimy, że stąd wynika wniosek, że wszyscy mieszkańcy Haiti są nurzynami, to wniosek ten razem z większą przesłanką daje wniosek w trybie Barbara: "wszyscy mieszkańcy Haiti są czarni". Ten wniosek jest sprzeczny z drugą przesłanką — z tego więc wynika, że przypuszczenie, jakoby wszyscy mieszkańcy Haiti byli murzynami, nie było prawdziwe. Jeśli zaś to przypuszczenie jest fałszywe, to sąd sprzeczny z niem "niektórzy mieszkańcy Haiti nie są murzynami" jest prawdziwy, co się zgadza z pierwszym wnioskiem formy Baroco.

Zawiły proces odwrócenia syllogizmu nie może być uważanym za konieczny dla dowiedzenia, że wniosek formy Baroco jest trafnym, bo myśl nasza z dwóch przesłanek PaM i SoM odrazu wnioskuje, że SoP, nie robiąc żadnych przypuszczeń. jakoby wszystkie S mogły być P. Jednak w naturalnym przebiegu myśli ductio per impossibile dosyć często się trafia. Np. jeśli wiemy, że wszystkie kwadraty są paralelogramami, i że niektóre figury regularne nie są paralelogramami, to wynika że niektóre figury regularne nie są kwadratami, ale przy tem mamy na myśli, że jeśliby te figury były kwadratami, to byłyby paralelogramami, co jest sprzeczne z mniejszą przesłanką.

W nazwie Baroco litera c po drugiej sylabie oznacza, że syllogizmy tego trybu mogą być zredukowane do formy pierwszej figury przez odwrócenie *(conversio sillogismi)* — a litera B na początku oznacza, że przy takiem odwróceniu używa się tryb Barbara pierwszej figury.

#### Trzecia figura. Prawidło trzeciej figury.

Trzecia figura się różni od pierwszej i drugiej tem, że tu średni termin w obu przesłankach jest podmiotem. Ogólna forma takiego syllogizmu bywa zatem: M jest albo nie jest P, M jest S, więc niektóre S są lub nie są P. Np. "każdy filozof stara się pojąć istotę rzeczy, wszyscy filozofowie są ludźmi, więc niektórzy ludzie starają się pojąć istotę rzeczy".

Aby w trzeciej figurze wniosek był możliwym, mniejsza przesłanka powinna być twierdzącą, bo jeśli nie ma związku między M, a S, to stosunek między S, a P. pozostaje nieokreślonym, choć P jest orzeczeniem orzekanem o M. Ten warunek razem z ogólnemi prawidłami syllogizmu określa tryby trzeciej figury. Jeśli większa przesłanka ma formę MaP, to druga może być MaS lub M i S i to nam daje odmiany Darapti i Datisi. Jeśli zaś większa przesłanka ma formę MeP, to mniejsza może być tylko MaS lub MiS i to nam daje odmiany Felapton i Ferison. Jeśli większa przesłanka jest MiP, to mniejsza może być tylko MaS, bo z dwóch szczegółowych przesłanek nie ma wniosku -- więc to nam daje piąty tryb Disamis. Jeśli większa przesłanka jest MoP, to mniejsza może być tylko MaS i otrzymujemy odmianę Bocardo.

Ztąd widać, że trzecia figura ma sześć trybów, w których zawsze wniosek jest szczegółowym: S<sup>-</sup>i P lub S o P. Jeśli wszystkie wieloryby są ssakami, a zarazem wodnemi zwierzętami, to wnioskujemy w formie Darapti, że niektóre wodne zwierzęta są ssakami. Pozostaje nieokreślonem, jaka część wodnych zwierząt poza wielorybami może być ssakami. W nazwie Darapti litera D znaczy, że ten syllogizm można przekształcić na formę Darii pierwszej figury — litera p po drugiej sylabie znaczy, że dla tego trzeba odwrócić *per accidens* drugą

przesłankę. Syllogizm formy Darii wytworzony przez odwrócenie mniejszej przesłanki w powyższym przekładzie da nam ten sam wniosek: M a P + S i M = S i P.

Drugi tryb trzeciej figury Felapton sprowadza się do trybu Ferio, jeśli dokonamy odwrócenia mniejszej przesłanki *per accidens*, jak wskazuje litera p po drugiej sylabie nazwy Felapton. Np. "żaden uczony nie jest obojętny dla prawdy, wszyscy uczeni są ludźmi, więc niektórzy ludzie nie są obojętni dla prawdy" — co można też wywnioskować w trybie Ferio z pierwszej przesłanki, w połączeniu z odwróconą drugą: "niektórzy ludzie są uczonymi".

Następny tryb Disamis sprowadzamy do formy Darii pierwszej figury przez proste odwrócenie pierwszej przesłanki, (jak wskazuje litera s po pierwszej sylabie słowa Disamis), następnie przez przestawienie przesłanek (wskazane literą m po drugiej sylabie), a nareszcie przez proste odwrócenie wniosku (jak widać z litery s po trzeciej sylabie). Np. "niektórzy lekarze są kobietami, lekarze znają anatomję, więc niektóre osoby znające anatomję są kobietami". Ten sylogizm wyrazimy w pierwszej figurze tak: "lekarze znają anatomję, niektóre kobiety są lekarzami, więc niektóre kobiety znają anatomję".

Czwarty tryb trzeciej figury Datisi, może być zmieniony na formę Darii pierwszej figury za pomocą odwrócenia drugiej przesłanki, jak wskazuje litera s po drugiej sylabie. Np. "wszyscy Hiszpanie są gościnni, niektórzy Hiszpanie są rozbójnikami, więconiektórzy rozbójnicy są gościnni" — co się daje także wywnioskować w trybie Darii, jeśli druga przesłanka będzie zmieniona na "niektórzy rozbójnicy są Hiszpanami". Naturalnie taka przemiana sylogizmu trzeciej figury w niczem nie Bocardo Ferison. Rozszerzanie retoryczne wniosków. 263

wzmaga naszego zaufania do wniosku i ma ona tylko znaczenie historyczne, jako ślad usiłowań dawnych logików do wyrażania wszystkich syllogizmów w pierwszej figurze.

Piąty tryb trzeciej figury, Bocardo, nie może być wyrażony w formie pierwszej figury za pomocą odwrócenia przesłanek lub wniosku, bo jeśli mniejszą przesłankę odwrócimy, to będziemy mieli dwie szczegółowe przesłanki, z których nic nie wynika. Więc tu trzeba znów użyć jak przy Baroco sposobu nazwanego conversio sillogismi, co w nazwie Bocardo jest wyrażone literą c po pierwszej sylabie. Jeśli mamy przesłanki M o P, M a S z których wniosek wypada S o P — to probujemy wniosku z nim sprzecznego S a P, który razem z M a S daje nam M a P, co jest sprzecznem z M o P, według prawideł o stosunkach sądów sprzecznych.

Ostatni tryb trzeciej figury Ferison może być przemieniony na tryb Ferio za pomocą prostego odwrócenia drugiej przesłanki, jak świadczy litera s po drugiej sylabie.

| MeP  | M e P |
|------|-------|
| MiS  | SiM   |
| So P | SoP   |

Wszystkie odmiany trzeciej figury mogą być zatem udowodnione w formie pierwszej figury. Ale że wnioski są szczegółowe, więc wielkiego znaczenia one dla postępu wiedzy nie mają, bo w nauce dążymy do wniosków powszechnych. Natomiast w potocznem życiu trzecia figura jest często używaną, przy czem wiele osób robi wnioski powszechne zamiast szczegółowych. Czasem np. adwokat broniąc podsądnego powie, że skoro zajmuje wysokie stanowisko, to nie popełnił zbrodni, bo tacy ludzie nie bywają zbrodniarzami. To będzie syllogizm formy Ferison, przy czem wniosek retorycznie został uogólniony, aby się odnosił i do danego klienta.

Nawet przy retorycznem zastosowaniu, tryby trzeciej figury często bywają wyrażane w formach pierwszej figury, szczególniej Datisi i Ferison. Jeśli mamy przesłanki "wszyscy astronomowie mają matematyczne wykształcenie" i "niektórzy astronomowie są poetami", to wniosek trybu Datisi "niektórzy poeci mają matematyczne wykształcenie" dla wielu osób wynika w formie Darii przez odwrócenie drugiej przesłanki na "niektórzy poeci są astronomami".

Tak samo bywa z syllogizmami formy Ferison, które przyjmują formę Ferio. Gdy chodzi o stosunek pojęć w myśli, a nie o wyrażenie ich w słowach, każdy sąd S i P jednocześnie jest pojęty jako P i S i odwrotnie bez względu na to, które z tych dwóch pojęć jest podmiotem lub orzeczeniem. Niektóre M są S, lub niektóre S są M, wyrażają jedną i tą samą myśl, że zakresy M i S w części się zgadzają.

Gdy przedstawiamy stosunki pojęć w myśli, niezależnie od wyrażenia ich w słowach, to jasno te stosunki się okazują. Datisi i Bocardo, można uważać za główne tryby trzeciej figury, podczas kiedy Darapti i Felapton najmniejsze mają znaczenie.

To samo się tyczy wszystkich trybów czwartej figury, w której średni termin jest orzeczeniem w większej, a podmiotem w mniejszej przesłance. Niektórzy logicy zaliczają takie syllogizmy całkiem do pierwszej figury, bo mają one to z nią wspólnego, że średni termin w jednej przesłance jest orzeczeniem a w innej podmiotem. Ale wielka różnica między pierwszą a czwartą figurą polega na tem, że w pierwszej średni termin był podmio-

#### Czwarta i pierwsza figura.

tem większej, a w czwartej jest. podmiotem mniejszej przesłanki. A skoro zwykle podmiotem bywa pojęcie o mniejszym zakresie, przynajmniej w sądach twierdzących, więc stosunki terminów w czwartej figurze są odwrotne w porównaniu z pierwszą. W pierwszej średni termin co do zakresu jest istotnie średnim, mając zwykle większy zakres niż mniejszy a mniejszy zakres niż większy termin — zaś w czwartej figurze zakres średniego terminu bywa mniejszy niż mniejszego terminu, który miewa większy zakres niż termin większy, jeśli przesłanki są twierdzące.

Z tego wynika, że w czwartej figurze wniosek, jeśli jest twierdzący, może być tylko szczegółowym. Przez odwrócenie przesłanek, jeśli nie są obie twierdzące, syllogizm czwartej figury daje syllogizm pierwszej figury a jeśli obie są twierdzące, to biorąc mniejszą przesłankę za większą i większą za mniejszą, możemy wnioskować według pierwszej figury i odwracając wniosek, otrzymamy ten sam wynik, co przez wniosek czwartej figury.

| P e M | M e P | P a M | M a S |
|-------|-------|-------|-------|
| MiS   | SiM   | M a S | P a M |
| SoP   | SoP   | SiP   | P a S |
|       |       |       | SiP   |

W istocie wszystkie wnioski czwartej figury w naturalnym biegu myśli tak się przekształcają na wnioski pierwszej figury. Dla tego Arystoteles czwartej figury wcale nie odróżnił jako formy odrębnej i dziś wielu logików uważa ją za zbyteczną. Dopiero zwracając uwagę na zewnętrzne wyrażenie przesłanek i na porządek, w którym po sobie następują, dochodzimy do uznania tej figury.

Jeśli większa przesłanka jest twierdząca formy PaM,

to mniejsza może być\_powszechnie twierdzącą lub powszechnie przeczącą, ale nie może być szczegółową, gdyż wtedy stosunek między S i P pozostałby nieokreślonym. Przesłanka P a M daje przy odwróceniu M i P, a jeśli do niej dodać inną szczegółową, to nie ma wniosku.

Skoro dla wniosku z "P jest M" i "M jest S" w formie: "S jest P", trzeba odwrócić przesłanki lub wniosek, więc powszechnie twierdząca przesłanka większa i szczegółowa mniejsza równałyby się dwom szczegółowym, coby uniemożebniało wniosek. Więc przy większej PaM mamy mniejszą MaS lub MeS, co nam daje odmiany: Bamalip, Calemes.

Jeśli zaś większa przesłanka jest powszechnie przecząćą P e M, to mniejsza może być tylko twierdzącą, M a S lub M i S, bo z dwóch przeczących nie ma wniosku. Wtedy otrzymujemy odmiany: Fesapo, Fresison. Nakoniec jeśli większa przesłanka jest formy P i M, to mniejsza musi być M a S i to nam daje formę Dimatis.

Szczegółowo przeczące przesłanki w czwartej figurze są niemożliwe, bo tak nieokreślony stosunek między jednym z terminów a terminem średnim, przy ciasnym zakresie terminu większego nie pozwalałby na sąd o stosunku między terminem mniejszym a większym. Więc w czwartej figurze mamy tryby: Bamalip, Calemes, Dimatis, Fesapo, Fresison, przy czem litery początkowe CDF oznaczają tryby pierwszej figury Celarent, Darii, Ferio, na które można każdy tryb czwartej figury przemienić, za pomocą operacji wskazanych w tych nazwach przez litery s (conversio simplex) p (conversio per accidens) m (metathesis praemissarum) — tak samo jak w wyżej wyjaśnionych przykładach.

Syllogizm typu Bamalip jest istotnie syllogizmem Bar-

### Bamalip. Calemes. Dimatis. Ogólne prawidła.

bara z odwróconym wnioskiem, który nie wyraża całej prawdy zawartej w przesłankach. Jeśli "wszyscy głupcy są zarozumiali", a "wszyscy zarozumialcy są śmieszni", to właściwy wniosek w formie Barbara jest, że "wszyscy głupcy są śmieszni" — zaś w formie Bamalip, jeśli pierwszą przesłankę wziąść za większą, wnioskujemy tylko, że "niektórzy śmieszni ludzie są głupcami", wcale nie wyrażając zdania o wszystkich głupcach, jak tego naturalne dążenie myśli wymaga.

Forma Calemes jest właściwie syllogizmem Celarent z odwróconym wnioskiem. Ponieważ SeP lub PeS wyrażają zupełnie jedną i tą samą myśl, więc gdy chodzi o wniosek z PaM + MeS zawsze bezpośrednio wnosimy w formie Celarent PeS, a jeśli chcemy, by P stało się orzeczeniem, odwracamy i otrzymujemy SeP.

Tak samo forma Dimatis jest istotnie Darii z odwróconym wnioskiem. Również Fesapo daje wniosek Felapton przy odwróceniu większej przesłanki, a Fresison jest syllogizmem formy Ferio przy prostem odwróceniu obu przesłanek.

Ztąd widać, że tryby czwartej figury są tylko innem wyrażeniem trybów pierwszej figury, polegającem na tem, że jedna i ta sama myśl może być wyrażona Se P lub P e S. To co w mowie stanowi dwa różne zdania, to jest w myśli jednym stosunkiem pojęć, bądź ich wzajemnem wykluczeniem w formie S e P = P e S, bądź ich częściową zgodnością w formie S i P = P i S.

Jeśli badając tryby syllogizmu zwrócić uwagę jedynie na ilość i jakość przesłanek oraz wniosku, to czwarta figura należy jednak do zupełnej teorji syllogizmu przy czem spostrzegamy, że jej tryby choć teoretycznie możliwe nie mają praktycznego zastosowania w natural-

nem myśleniu i zawsze przyjmują w myśli kształt trybów pierwszej figury.

Porównywując wszystkie powyżej zbadane odmiany syllogizmu, spostrzegamy niektóre dosyć ważne prawidła powszechne, mianowicie:

1. W każdym prawidłowym syllogizmie jedna z przesłanek bywa powszechna, czyli z dwóch szczegółowych przesłanek nic nie wynika (Nil sequitur geminis ex particularibus unquam).

2. Jeśli jedna z przesłanek jest szczegółową, to i wniosek bywa szczegółowy, jeśli jedna z przesłanek jest przecząca, to i wniosek bywa przeczący – czyli wniosek idzie za słabszą przesłanką, o ile uznamy za słabsze przeczenie od twierdzenia, sąd szczegółowy od powszechnego (Peiorem sequitur semper conclusio partem).

3. Termin średni w jednej przynajmniej przesłance bywa wzięty ogólnie, to jest w całym swoim zakresie, co jest tylko możliwem, jeśli jest podmiotem sądu powszechnego lub orzeczeniem sądu przeczącego. Podmiot sądu szczegółowego zawsze odpowiada tylko części zakresu pojęcia, równie jak orzeczenie każdego sądu twierdzącego. (Aut semel aut iterum medius generaliter esto).

4. Żaden termin nie bywa szerzej wzięty we wniosku niż w przesłankach — czyli nie bywa wzięty ogólnie we wniosku, jeśli nie jest wzięty ogólnie w jednej z przesłanek. (Terminus esto triplex: medius maiorque minorque, latius hos quam praemissae conclusio non vult).

5. Jedna z przesłanek bywa twierdzącą, czyli z dwóch przeczących zdań nie nie wynika (utraque si praemissa neget nil inde sequitur).

6. Przecząca przesłanka pociąga za sobą przeczący wniosek, a przeczący wniosek wynika tylko, gdy jedna z przesłanek jest przecząca.

7. Jeśli większa przesłanka jest szczegółowa, to mniejsza bywa twierdząca, a jeśli mniejsza jest przeczącą, to większa bywa powszechną, bo ze szczegółowej większej i przeczącej mniejszej nic nie wynika.

Do tego dodawano jeszcze trzy reguły określające formę syllogizmu:

1. Syllogizm ma zawierać tylko trzy terminy, a nie więcej. Gdy zamiast trzech są cztery, to mamy błąd nazwany *Quaternio terminorum* i wniosek nie jest prawidłowy.

2. Syllogizm składa się z trzech zdań, z których dwie są przesłankami a trzecie wnioskiem.

3. Średni termin nie powinien występować we wniosku.

Te trzy prawidła wynikają z określenia syllogizmu. Syllogizm jest najprostszym wnioskiem z dwóch prostych sądów mających jedno pojęcie wspólne jako termin średni.

Zastanawiając się nad powyższemi prawidłami, które zostały wysnute z praktyki syllogistycznej, spostrzegamy, że nie są one od siebie niezależne, lecz jedne dadzą się wyprowadzić z drugich, co nam ułatwia dojście do zasady powszechnej, rządzącej wszelkiemi odmianami syllogizmu. Czytelnik powinienby sam przedsięwziąść jako ćwiczenie myśli wielce pożyteczne takie wyprowadzenie, a dopiero sam rozwiązawszy to zadanie, czytać dalej, bo w ten sposób łatwiej dojdzie do zrozumienia doniosłości reguł syllogizmu, zbyt często lekceważonych przez tych, co się nad niemi nie zastanawiali.

Pierwsza z powyższych reguł, orzekająca, że jedna z przesłanek powinna być powszechną, da się udowodnić w sposób następujący. Gdy obie przesłanki są szczegółowe, to średni termin może w jednej z nich być wzięty ogólnie, tylko jeśli jest orzeczeniem przeczącego sądu — (reguła 3-a), a w takim razie druga przesłanka będzie twierdzącą (reguła 5-a), a skoro jest szczegółową, nie będzie zawierała terminu wziętego ogólnie. Więc ani mniejszy ani większy termin nie będzie pojęty ogólnie w przesłankach, gdy tymczasem większy termin byłby pojęty ogólnie we wniosku jeśli ten ma być przeczącym (reguła 6-a). W ten sposób widać, że dwie przesłanki szczęgółowe nie dadzą syllogizmu prawidłowego: ta reguła wynika z 3-ej, 5-ej i 6-ej.

Tego samego dowodzimy inaczej, jeśli weźmiemy pcd uwage różne kombinacje dwóch szczegółowych przeslanek. Dwie przesłanki szczególowe mogłyby obie być formy 0, a w takim razie nie dają wniosku prawidłowego jako przeczące (reguła 5-a). Jeśli są obie formy i. to nie zawierają terminu wziętego ogólnie i naruszają regule 3-a. Jeśli jedna jest formy i, a druga formy o, to wniosek musiałby być przeczący, (reguła 6-a), więc termin większy byłby wzięty ogólnie. Ale i oraz o razem wzięte tylko jeden termin mają ogólnie wzięty, a ten jeden musi być terminem średnim (reguła 3-a). Więc przy każdej kombinacji przesłanek szczegółowych naruszamy reguły 3-a, 5-a lub 6-a - z czego wynika, że reguła 1-a jest prostą konsekwencją tych trzech reguł. Skoro z dwóch szczegółowych przesłanek nie można otrzymać prawidłowego syllogizmu, jedna przesłanka musi być sądem powszechnym.

To wynika także z roli terminu średniego, który musi mieć określony stosunek przynajmniej do jednego z terminów wniosku, a gdy z każdym z nich jest połączony sądem szczegółowym, nie ma takiego stosunku określonego i nie może zatem istotnie pośredniczyć między terminami wniosku.

Druga reguła, orzekająca, że jeśli jedna z przesłanek

i.

-

# Szczegółowa przesłanka daje szczegółowy wniosek. 271

jest szczegółowa, to i wniosek musi być szczegółowym, także wynika z dalszych reguł. Jeśli obie przesłanki są twierdzące a jedna z nich szczegółowa. to razem wzięte mogą zawierać tylko jeden termin pojęty ogólnie, mianowicie podmiot przesłanki powszechnej — a ten jeden termin ogólnie pojęty musi być terminem średnim (regula 3-a). W takim razie terminy mniejszy i większy nie są pojęte ogólnie w przesłankach, nie mogą zatem być pojęte ogólnie we wniosku, więc wniosek musi być szczegółowym. Jeśli zaś jedna przesłanka jest przecząca. to jej orzeczenie jest pojęte ogólnie, a obie przesłanki zawierają tylko dwa terminy pojęte ogólnie. Jednym z tych dwóch terminów musi być termin średni (reguła 3-a). Więc tylko jeden termin może być pojęty ogólnie we wniosku, skoro tylko jeden z dwóch terminów wniosku był pojęty ogólnie w przesłankach (reguła 4-a). Ale wniosek ma być przeczącym (reguła 6-a), więc zawiera pojęty ogólnie termin większy, z czego wynika, że termin mniejszy był pojęty szczegółowo w przesłance mniejszej, a co za temi idzie także we wniosku, czyli wniosek będzie miał forme 0.

Inny dowód, wyprowadzający regułę 2-ą z dalszych, przeprowadza się w ten sposób: Jeśli dwa zdania P i Q razem dowodzą wniosku R, to P oraz r (zaprzeczenie R), dowodzą q, bo P i Q nie mogą być prawdziwe razem bez prawdziwości R. Przypuśćmy teraz, że P (sąd szczegółowy) Q (sąd powszechny) dowodzą R (sądu powszechnego). Wtedy P (szczegółowy) oraz r (zaprzeczenie sądu powszechnego R, daje nam na zasadzie sprzeczności sąd ; który musi być szczegółowym), dowodziłyby q — co est niemożliwe, gdyż z dwóch szczegółowych przesłanek nie nie wynika.

Druga połowa drugiej reguły, powtórzona jako pierw-

sza połowa 6-ej reguły — orzekająca, że jedna przesłanka przecząca pociąga za sobą przeczący wniosek, da się wyprowadzić z reguły 5-ej, która wymaga, by jedna przesłanka była twierdząca. Jeśli dwa zdania P oraz Q razem dowodzą prawdziwości zdania R, to P oraz r (zaprzeczenie R, czyli zdanie sprzeczne z R), dowodzą q (zaprzeczenia Q czyli zdania sprzecznego z Q), bo P i Q nie mogą razem być prawdziwe bez prawdziwości R. Przypuśćmy, że P (sąd przeczący) oraz Q (sąd twierdzący) mogłyby dowieść prawdziwości R (sądu twierdzącego). Wtedy P (sąd przeczący) i r (sąd przeczący) musiałyby dowieść q — co się sprzeciwia regule 5-ej, według której dwie przeczące przesłanki nie dają wniosku.

Reguła 3-a, wymagająca, by średni termin przynajmniej raz był pojęty ogólnie, da się wywieść z reguly 4-ej, wymagającej, by żaden z terminów nie był pojęty w szerszym zakresie we wniosku, niż w przesłankach. Przypuśćmy, że P oraz Q są przesłankami, a R wnioskiem mylnego syllogizmu, w którym średni termin M. nie jest pojęty ogólnie ani razu. Wtedy, jeślibyśmy taki syllogizm uważali za prawidłowy, to P i r dowodziłyby q. Ale termin pojęty szczegółowo w jakiemkolwiek zdaniu jest pojęty ogólnie w zdaniu z niem sprzecznem. (SaP jest sprzeczne z SoP, SeP sprzeczne z SiP). Więc M będzie pojęty ogólnie w q. a skoro M nie jest pojęty ogólnie w P, i nie zawiera się w R, więc nie może być zawarty w r. Więc w nowym syllogizmie P+r=q, mielibyśmy M pojęty ogólnie we wniosku, a szczegółowo w przesłance P, co się sprzeciwia regule 4-ej. Ztąd widać, że za pomocą reguły 4-ej o terminach krańcowych, można sprawdzić przekroczenia przeciw regule 3-ej o terminie średnim.

Nawzajem reguła 4-a wynika z reguły 3-ej, czego można

Zakres terminów we wniosku ten sam co w przesłankach. 273

dowieść w sposób następujący. Jeśli P i Q są przesłankami, a R wnioskiem syllogizmu mylnego, w którym większy lub mniejszy termin są we wniosku wzięte w szerszym zakresie niż w przesłankach, to jeślibyśmy uważali taki syllogizm za prawidłowy, musiałby trafnym być syllogizm r + P = q. Ale termin pojęty ogólnie w jakiemkolwiek zdaniu, będzie pojęty szczegółowo w zdaniu z niem sprzecznem. Więc ów termin X, który w R jest wzięty ogólnie, w r będzie pojęty szczegółowo, a także P jest pojęty szczegółowo. Więc syllogizm r + P = q byłby nietrafnym z powodu, że w żadnej z przesłanek średni termin X nie jest pojęty ogólnie. Reguła 5-a, orzekająca, że jedna z przesłanek musi być

twierdząca dla trafnego wniosku, wynika z reguły 3-ej, wymagającej, by średni termin choć raz w przesłankach był pojęty ogólnie. Jeśli mamy dwie powszechnie przeczące przesłanki, to zawsze możemy je wyrazić jako PeM, SeM, bo jeśli są nam dane w innej formie. możemy dokonać prostego odwrócenia. Z tych przesłanek wynika przez zmianę jakości i zastąpienie orzeczenia przeciwległem pojęciem: Pam, Sam. W tych dwóch przesłankach nowego syllogizmu średni termin jest pojęty częściowo, więc nie dadzą one nam wniosku. Jeśli zaś jedna z przesłanek jest szczegółową i ma M jako podmiot, to możemy przesłankom nadać formę Pam+ MoSlub MoP+Sam. W obu wypadkach wniosek jest niemożliwy, bo brak średniego terminu. Jeśli obie przesłanki są szczegółowo przeczące, to wniosek jest niemożliwy ze względu na ich szczegółowy charakter, a można to wykazać zmieniając je na zdania, w których zamiast M mamy m, przy czem się okaże albo brak ogólnie wziętego terminu średniego, albo poczwórność terminów, nie dopuszczająca prawidłowego wniosku. W. Lutosławski : Logika. 18

# 274 Przeczący wniosek wymaga przeczącej przesłanki.

Regula 6-a, której pierwsza część została już udowodniona przy rozpatrywaniu reguły 2-ej, w drugiej swej części, twierdzącej, że przeczący wniosek jest niemożliwy bez przeczącej przesłanki, da się udowodnić, jeśli rozpatrzymy warunki obu form wniosków przeczących. Wniosek SeP zawiera zarówno S jak i P pojęte ogólnie a więc dla prawidłowości syllogizmu powinny oba terminy i w przesłankach być pojęte ogólnie. Przy dwóch twierdzących przesłankach najwyżej dwa terminy mogą być pojęte ogólnie, więc jeśli S, a także P są pojęte ogólnie, to M już nie będzie pojęty ogólnie, co się sprzeciwia regule trzeciej. Jeśli zaś mamy wniosek SoP, to w nim P jest pojęty ogólnie, więc w większej przesłance, jeśli jest twierdząca, P musi być podmiotem, a M orzeczeniem, więc wzięte częściowo. Skoro w mniejszej przesłance termin M powinien być wzięty ogólnie, a S częściowo jak we wniosku, to w mniejszej musi być S podmiotem, a M orzeczeniem sądu przeczącego. Jeśli zaś większa przesłanka jest przecząca, to P musi być orzeczeniem, i będzie w takim razie pojęty ogólnie jak we wniosku. W takim razie S będzie podmiotem lub orzeczeniem twierdzącego sądu w trybach Ferio, Felapton, Bocardo, Ferison lub Fesapo.

Siódma reguła, przypominająca, że ze szczegółowej większej i przeczącej mniejszej nie można wyciągnąć prawidłowego wniosku, da się dowieść w sposób następujący. Szczegółowa większa musiałaby być twierdzącą, jeśli mniejsza jest przeczącą, więc nie zawierałaby terminu pojętego ogólnie. A we wniosku, który musiałby być przeczącym, termin większy byłby pojęty ogólnie, co się sprzeciwia regule 4-ej.

Z powyższego rozpatrzenia prawideł ogólnych syllogizmu widać, że najważniejszą jest reguła 3-a, wyma-

- Josef Sa

### Reguly poszczególnych figur.

gająca, by średni termin przynajmniej raz był pojęty ogólnie. Na niej inne reguly się opierają, a zbadanie zakresu terminów jest pierwszą próbą trafności syllogizmu. Zwykle jednak łatwiej nam jest spostrzedz przekroczenie innych reguł, szczególniej drugiej, wymagającej, aby wniosek szedł za słabszą przesłanką.

Specjalne reguły każdej figury łatwo jest wywieść z reguł ogólnych. W pierwszej figurze większa przesłanka musi być powszechną a mniejsza twierdzącą, bo gdyby mniejsza była przeczącą, większa musiałaby być twierdzącą, a wtedy P byłby w niej wzięty częściowo, gdy we wniosku musiałby być wzięty ogólnie, dla tego, że wniosek w tym wypadku byłby przeczącym. Skoro zaś mniejsza przesłanka jest twierdzącą, to M w niej jest pojety częściowo, za tem w wiekszej musi być pojęty ogólnie, a to może nastąpić tylko, jeśli większa jest powszechną, bo w większej M jest podmiotem.

W drugiej figurze jedna z przesłanek musi być przeczącą, bo inaczej M nie mógłby być pojęty ogólnie, bedac w obu przesłankach orzeczeniem. A skoro jedna z przesłanek jest przeczącą, to wniosek musi być przeczącym, wiec P w nim będzie pojęte ogólnie, co jest możliwem tylko, jeśli większa przesłanka była powszechna.

W trzeciej figurze mniejsza musi być twierdzącą, bo gdyby była przeczącą, to większa musiałaby być twierdzaca, a wtedy P jako orzeczenie byłby pojęty szczegółowo w większej przesłance, zaś ogólnie w przeczącym wniosku, co sprzeciwia się regule 4-ej. A skoro mniejsza przesłanka jest twierdzącą z orzeczeniem S, to S jest pojety częściowo, więc może być podmiotem tylko szczegółowego wniosku.

W czwartej figurze, jeśli większa przesłanka jest ïć

18\*

twierdzącą, mniejsza musi być powszechną, bo wtedy M. w większej przesłance pojęty szczegółowo, aby w mniejszej jako podmiot mógł być pojęty ogólnie, musi być podmiotem sądu powszechnego. Jeśli mniejsza jest twierdzącą, to wniosek powinien być szczegółowy, bo w takim razie S jest pojęty szczegółowo w przesłance i nie może być pojęty ogólnie we wniosku. Jeśli jedna z przesłanek jest przeczącą, to większa musi być powszechną, bo wtedy wniosek przeczący zawiera termin P pojęty ogólnie, a to jest możliwe tylko w sądzie powszechnym, skoro P jest podmiotem większej przesłanki

Każda z figur ma swą zasadę ogólną — z której poszczególne prawidła wynikają. Pożytecznie jest zastanowić się nad wzajemnym stosunkiem wszystkich ogólnych i szczegółowych prawideł syllogizmu, bo tylko wtedy zdajemy sobie sprawę ze znaczenia trybów i pozyskujemy zdolność łatwego spostrzegania błędów w mylnych syllogizmach; a błędne syllogizmy trafiają się nie tylko w mowie i myśli niewyćwiczonych logicznie osób, ale nawet w podręcznikach logiki. Np. Biegański (Logika str. 385) sądzi, że z przesłanek Ma P + Se M wynika formalnie wniosek Se P. (M = rośliny, P = mają budowę komórkową, S = zwierzęta), zapominając o tem, że w pierwszej figurze mniejsza przesłanka powinna być twierdzącą.

Takich przykładów błędów wynikających z lekceważenia zasad syllogizmu, możnaby dużo przytoczyć, badając szczegółowo różne dzieła o logice pisane. Kto uważnie przerobi wszystkie stosunki reguł, ten ich lekceważyć nie będzie. Więc warto się zastanowić jeszcze nad innem sformułowaniem zasady każdej figury osobno.

Pierwsza figura jest oparta na tak zwanem Dic-

- - 28 - - -

#### Dictum de omni et nullo.

tum de omni et nullo, które w tradycjonalnej formie bywało wyrażane: quidquid de omni valet, valet etiam de quibusdam et de singulis; quidquid de nullo valet, nec de quibusdam valet nec de singulis", czyli "cokolwiek jest orzeczonem o wszystkich (przedmiotach jednego gatunku) może być prawdziwie orzeczonem o niektórych
i o poszczególnych (przedmiotach tegoż gatunku); cokolwiek nie jest prawdziwem o żadnym przedmiocie, (jednego gatunku) nie będzie prawdziwem o niektórych ani o poszczególnych przedmiotach (tegoż gatunku)".

Innemi słowami możemy tą zasadę wyrazić tak: "cokolwiek powszechnie orzekamy twierdząco lub przecząco o jakim gatunku, może być w ten sam sposób orzeczone o wszystkiem co do tego gatunku należy". Z tego wynika, że większa przesłanka ma być powszechną, skoro coś orzeka powszechnie o jakim gatunku, a mniejsza twierdzącą, gdy stwierdza przynależnóść jednego lub niektórych przedmiotów do tego gatunku.

Zasadą drugiej figury jest *Dictum de diverso:* "jeśli coś orzekamy twierdząco lub przecząco o każdym przedmiocie jakiegoś gatunku, to każdy przedmiot, o którym nie możemy tegoż orzec, do tego gatunku nie należy". Ztąd wynika, że tutaj większa przesłanka musi być powszechną. a jedna przesłanka przeczącą.

Zasadą trzeciej figury jest Dictum de exemplo: "jeśli orzekamy cośkolwiek twierdząco lub przecząco o jednym przedmiocie należącym do pewnego gatunku, to toż samo możemy orzec w ten sam sposób o niektórych przedmiotach tegoż gatunku". Z tego wynika, że w trzeciej figurze wniosek może być tylko szczegółowy a mniejsza przesłanka, stwierdzająca należenie przedmiotu do pewnego gatunku, musi być twierdząca.

Zasada czwartej figury jest Dictum de reciproco:

"cokolwiek zasługuje na pewne orzeczenie powszechnie twierdzące lub przeczące, może być orzeczonem w sądzie szczegółowym tej samej jakości o wszystkiem co twierdzimy o tem orzeczeniu; a cokolwiek zasługuje na orzeczenie powszechnie twierdzące może być zaprzeczone powszechnie w stosunku do tego co jest zaprzeczone o temże orzeczeniu".

Wynalezienie tych kombinacji przesłanek, które prowadzą do prawidłowych trybów syllogizmu, może być oparte na ogólnych prawach myślenia lub na ogólnych regułach syllogizmu, bez odróżniania figur. Jeśli chcemy znaleźć, jakie przesłanki mogą jedynie dać nam wniosek powszechny SaP, to rozumujemy, że jeśli P ma być powszechnie orzeczone o S. za pośrednictwem M, to P musi być orzeczeniem wszystkich M. a M wszystkich S, z czego wynika tryb Barbara: MaP +SaM=SaP: Stosując ogólne reguly syllogizmu widzimy, że wniosek SaP wymaga, by obie przesłanki były twierdzące, więc tylko podmioty w nich mogą być pojete ogólnie. Ponieważ S jest pojęty ogólnie we wniosku, więc musi być pojęty ogólnie w przesłance mniejszej, a skoro jest ona twierdzącą będzie jej podmiotem. Jeśli zaś przesłanka mniejsza jest SaM, to większa musi być MaP, aby termin M choć raz był pojęty ogólnie. Więc jedyne przesłanki, z których SaP wynikać może, są: MaP+SaM.

Jeśli nam chodzi o to, z jakich przesłanek wniosek SeP może być otrzymany, w jakich warunkach P może być zaprzeczonem o wszystkich S za pośrednictwem M, to na zasadzie praw tożsamości i sprzeczności rozumujemy, że M powinno być orzeczone powszechnie o jednym z terminów, a powszechnie zaprzeczone o drugim. To samo wynika z reguł ogólnych, bo wniosek

S. 5 . 5

#### Przesłanki sądów SeP oraz SiP.

Se P. jako powszechny, zawierający oba terminy pojęte ogólnie w całym swym zakresie, wymaga, by zarówno S jak i P były pojęte ogólnie w przesłankach. Skoro jedna tylko może być przeczącą, to druga musi być powszechnie twierdzącą, z S lub P jako podmiotem. Tylko jeśli obie przesłanki są powszechne, mogą w nich trzy terminy być pojęte ogólnie. W przesłance formy e zarówno M jak jeden z terminów wniosku będą pojęte ogólnie — w przesłance formy a, podmiotem musi być jeden z terminów wniosku, bo gdyby podmiotem był termin M, to drugi termin był by pojęty szczegółowo, gdy we wniosku jest pojęty ogólnie. Ztąd tylko cztery są możliwe kombinacje przesłanek, dające Se P jako wniosek:

| I Celarent | II Cesare | II Camestres | IV Calemes |
|------------|-----------|--------------|------------|
| MeP        | PeM       | P a M        | PaM        |
| SaM        | S a M     | Se M         | MeS        |

#### SeP

Pierwsza należy do pierwszej, dwie następne do drugiej a trzecia do czwartej figury.

Więcej trybów syllogizmu daje wniosek SiP. W tym wypadku, jeśli P ma być orzeczone o niektórych S, to pewna część zakresu każdego z terminów skrajnych musi zgadzać się z jedną i tą samą częścią zakresu M; to jest możliwe tylko jeśli przynajmniej jeden z terminów skrajnych orzeka się o każdem M, a drugi termin skrajny o części M. Więc albo P orzekamy o każdem M i znajdujemy nieokreśloną zgodność między S a M, co przy większej przesłance M a P daje mniejszą S i M lub M i S — albo też orzekamy S o każdem M i uznajemy związek całkowity lub częściowy między M a P, co nam daje przy mniejszej przesłance

### Przesłanki wniosku SiP.

MaS dla większej możliwe formy MiP, MaP, PiM, PaM. W ten sposób wniosek SiP wynika w sześciu trybach:

| Darii 1 | III Datisi | III Disamis | III Darapti | IV Dimatis   | IV Bamalip   |
|---------|------------|-------------|-------------|--------------|--------------|
| MaP     | MaP        | MiP         | MaP         | PiM          | PaM          |
| SiM     | MiS        | MaS         | MaS         | <b>M</b> a S | <b>M</b> a S |
| 4       |            |             | SiP         |              |              |

Pierwszy z tych trybów należy do pierwszej, trzy następne do trzeciej, a dwa ostatnie do czwartej figury.

To samo da się wywieść z ogólnych reguł syllogizmu. Aby wniosek był SiP, obie przesłanki muszą być twierdzące. Skoro we wniosku ani S ani P nie są pojęte ogólnie, to w przesłankach S nie potrzebuje być pojętym ogólnie, bo gdyby w przesłankach S był pojęty ogólnie, to wniosek mógłby być SaP. To nam daje także kombinacje twierdzących przesłanek, w których M jest, a S nie jest podmiotem powszechnego sądu. zgodnie z powyższą tablicą.

Najwięcej możliwych kombinacji przesłanek daje wniosek SoP. Jeśli P ma być zaprzeczony co do części zakresu S, to albo musimy zaprzeczyć P co do niektórych M, które są S, albo też orzec M o każdem P i zaprzeczyć o niektórych S. W pierwszym wypadku M może być całkiem obcy wszystkim P i zgadzać się w całości lub w części z niektórymi S, albo też może P być obcy niektórym M, gdy wszystkie M są S. W pierwszym razie otrzymujemy większe przesłanki M e P lub P e M oraz mniejsze S i M, M a S lub M i S, co stwarza sześć trybów. W drugim razie mamy większą przesłankę M o P i mniejszą M a S. Nareszcie gdy orzekamy M o każdem P i zaprzeczamy o niektórych S.

Przesłanki wniosku SoP.

ŧ

mamy przesłanki PaM+SoM. W ten sposób wniosek SoP wynika w ośmiu różnych trybach:

| I<br>Ferio | ll<br>Festino                   | III<br>Felapton |     |     | IV<br>Fresison |     | ×.  |
|------------|---------------------------------|-----------------|-----|-----|----------------|-----|-----|
| MeP        | PeM                             | МеР             | MeP | PeM | РеМ            | MoP | PaM |
| SiM        | $\mathbf{Si}\mathbf{M}^{\cdot}$ | MaS             | MiS | MaS | MiS            | MaS | SoM |
| SoP        |                                 |                 |     |     |                |     |     |

Z tych trybów jak widzimy jeden należy do pierwszej figury, dwa do drugiej, trzy do trzeciej i dwa do czwartej.

To samo wynika z ogólnych prawideł syllogizmu. Aby osiągnąć wniosek SoP, jedna z przesłanek musi być przecząca, a większa musi zawierać P pojęty ogólnie jak we wniosku. Więc większa przesłanka może być tylko MeP, MoP, PeM lub PaM. Jeśli większa jest MeP lub PeM, to mniejsza nie potrzebuje zawierać terminu pojętego ogólnie, więc może być SiM lub MiS, lub też, jeśli termin średni jest dwa razy pojęty ogólnie. MaS. Jeśli zaś większa jest MoP, to M musi być pojęty ogólnie w mniejszej, która przytem musi być twierdzącą, więc MaS. Jeśli nareszcie większa jest PaM, to mniejsza musi być przeczącą i zawierać S pojęty szczegółowo a M ogólnie, co jest możliwe tylko przy formie SoM. W ten sposób z ogólnych regul wynika, że wniosek SoP może być otrzymany tylko w ośmiu wyżej wymienionych trybach.

Widzimy jak różne drogi nas prowadzą do znanych 19 trybów syllogizmu, jeśli syllogizm pojmować jako rozumowanie złożone z dwóch przesłanek i wniosku, a zawierające dwa terminy skrajne we wniosku a po jednym terminie skrajnym w przesłankach, z których

każda musi zawierać termin średni, pominięty we wniosku.

Wśród tych 19 trybów cztery mają charakter odrębny, o tyle, że przesłanki mogą być osłabione bez wpływu na wniosek. Tryb Darapti: MaP+MaS= SiP daje wniosek ten sam, jak gdy jedną z przesłanek osłabimy z formy powszechnej do szczegółowej — przez co powstają tryby Disamis: MiP+MaS=SiP lub Datisi: MaP+MiS=SiP. Więc Darapti jest trybem wzmocnionym, to jest takim, w którym przesłanki więcej twierdzą niż dla wniosku jest potrzebne.

Ten sam charakter posiada Felapton: MeP+MaS=SoP. Tutaj także możemy powszechną formę większej lub mniejszej przesłanki zmienić na szczegółową i otrzymać ten sam wniosek w trybie Bocardo: MoP+MaS=SoP lub w trybie Ferison: MeP+MiS=SoP. Wzmocnione są też tryby Fesapo: PeM+MaS=SoP, oraz Bamalip: PaM+MaS=SiP. W Fesapo mniejsza przesłanka może bez zmiany wniosku być zmienioną na szczegółową co daje tryb Fresison: PeM+MiS=SoP - a w Bamalip wiekszą przesłankę możemy zmienić na szczegółową, co daje tryb Dimatis: PiM+MaS=SiP.

W ten sposób odróżniamy cztery wzmocnione tryby: Darapti, Felapton trzeciej figury i Fesapo, Bamalip czwartej figury – od piętnastu pozostałych trybów zasadniczych, w których przesłanki nie zawierają nic nad to, co do wniosku jest potrzebne. W tych wzmocnionych trybach albo termin średni jest dwa razy pojęty ogólnie jak w Darapti, Felapton, Fesapo, albo też jeden ze skrajnych terminów jest pojęty ogólnie w przesłance a szczegółowo we wniosku, jak w Bamalip. W zasadniczych trybach wszędzie M tylko w jednej przesłance

jest pojęty ogólnie, a każdy skrajny termin ogólnie pojęty w jednej przesłance jest też ogólnie pojęty we wniosku.

Oprócz tych wzmocnionych syllogizmów, mamy jeszcze mniej ważne tak zwane podrzędne syllogizmy, które także do wzmocnionych należą, a które otrzymujeńny, gdy wniosek ogólny syllogizmu zasadniczego znieniamy na wniosek szczegółowy, na zasadzie reguły podporządkowania sądów. Więc syllogizm Barbara: M a P + S a M =Sa P, możemy zmienić na syllogizm Barbari: M a P +Sa M = Si P, a w podobny sposób Celarent: M e P +Sa M = Se P na Celaront: M e P + Sa M =So P; dalej w drugiej figurze Cesare: P e M + Sa M =Se P, na Camestro: P a M + Se M =Se P, na Camestro: P a M + Se M =So P a w czwartejCalemes: P a M + M e S = Se P, na Calemo: P a M +M e S = So P.

Podrzędne syllogizmy były nazwane też osłabionemi, (Welton) ale taka nazwa jest niewłaściwą, skoro wszystkie prócz Calemo są wzmocnione według wyżej danej definicji trybu wzmocnionego. Jasnem jest, że wszystkie podrzędne i wzmocnione syllogizmy są mniej ważne, niż tryby zasadnicze, i właściwie są zbyteczne, skoro każdy może być zastąpiony przez tryb zasadniczy odpowiedni.

W tych podrzędnych syllogizmach wniosek zawiera mniej niż przesłanki, i dla tego nie mają one znaczenia. Jednak jeśli je włączyć do całkowitego spisu możliwych syllogizmów, to będziemy mieli po sześć trybów w każdej figurze, jak widać z poniższej tablicy, w której nadto litery oznaczające terminy wzięte ogólnie są pochylone, co ułatwia nam sprawdzenie powyżej wyszczególnionych stosunków:

L

# Figura pierwsza

|         | zasadnicze | wzmocnione |       |                        |                         |
|---------|------------|------------|-------|------------------------|-------------------------|
| Barbara | Celarent   | Darii      | Ferio | (Barbari)<br>podrzędny | (Celaront)<br>podrzędny |
| .MaP    | MeP        | MaP        | MeP   | MaP                    | MeP                     |
| SaM     | SaM        | SiM        | SiM   | SaM                    | SaM                     |
| SaP     | SeP        | SiP        | SoP   | SiP                    | SoP                     |

# Figura druga

| Cesare | Camestres | Festino | Baroco | (Cesaro)<br>podrzędny | (Camestro)<br>podrzędny |
|--------|-----------|---------|--------|-----------------------|-------------------------|
| PeM    | PaM       | PeM     | PaM    | Pe M                  | PaM                     |
| SaM    | Se M      | SiM     | SoM    | SaM                   | SeM                     |
| SeP    | SeP       | SoP     | SoP    | So P                  | $\mathbf{So}P$          |

# Figura trzecia

| Disamis | Datisi | Bocardo     | Ferison | Darapti | Felapton |
|---------|--------|-------------|---------|---------|----------|
| MiP     | MaP    | $M \circ P$ | MeP     | MaP     | MeP      |
| MaS     | MiS    | MaS         | MiS     | MaS     | MaS      |
| SiP     | SiP    | So P        | SoP     | SiP     | SoP      |

# Figura ezwarta

| Dimatis | Fresison | Calemes | (Calemo)<br>(podrzędny) | Bamalip | Fesapo |  |
|---------|----------|---------|-------------------------|---------|--------|--|
| PiM     | PeM      | PaM     | PaM                     | PaM     | PeM    |  |
| MaS     | MiS      | MeS     | Me S                    | MaS     | MaS    |  |
| SiP     | SoP      | SeP     | SoP                     | SiP     | SoP    |  |
|         |          |         |                         |         |        |  |

Tryby: Barbara, Celarent, Festino, Baroco, Bocardo, Datisi, są główne; czyli do nich sprowadzają się wszystkie inne przez proste odwrócenia.

Wśród piętnastu trybów zasadniczych należy do-

#### Odmiany Celarent.

konać wyboru, aby jasno sobie uprzytomnić główne istotne formy wniosku pośredniego z dwóch prostych sądów mających termin średni wspólny. Jeśli uwzględnić to, że każdy sąd SeP jest tylko innem wyrażeniem sądu PeS, a każdy sąd SiP jest tylko wyrażeniem innem sądu PiS, to liczba głównych trybów syllogizmu jeszcze wielce się zmniejsza.

Stosunek częściowej zgodności dwóch pojęć wyraża się jednoznacznie w formie SiP lub PiS, a stosunek ich zupełnej niezgodności jednoznacznie w formie SeP lub PeS. Gdy nadto porządek przesłanek dla samej myśli jest obojętny, to łatwo się przekonać, że pozostaje sześć głównych trybów syllogizmu, nie dających się wzajemnie zastąpić, a określających czynność myśli we wszystkich pozostałych. Są to cztery zasadnicze tryby pierwszej figury, a z drugiej Baroco, z trzeciej Bocardo, jak widać z poniższego zestawienia:

1. Tryb główny Barbara: MaP + SaM = SaP, nie zawierając ani powszechnie przeczącego ani szczegółowo twierdzącego sądu, nie ulega przekształceniom.

2. Tryb główny Celarent: M e P + S a M = S e P, przez proste odwrócenia bez uwzględnienia porządku przesłanek ani różnicy między większym i mniejszym terminem daje nam trzy tryby:

> II Cesare: PeM + SaM = SeP = PeSII Camestres: SaM + PeM = PeS = SePIV Calemes: SaM + MeP = PeS = SeP

W istocie ilekroć w myśli tworzymy wniosek w trybach Cesare, Camestres lub Calemes, to się on odbywa zupełnie tak jsk wniosek trybu Celarent: gdy średni termin orzekamy o jednym ze skrajnych terminów zaprzeczamy wszelki związek między drugim

skrajnym terminem i średnim, to przez to jest zaprzeczony związek skrajnych terminów między sobą. Typ zasadniczy tego trybu bywa często Cesare zamiast Celarent w naturalnym przebiegu myśli.

3. Tryb główny Darii: MaP+SiM=SiP wyraża się w trzech zasadniczych trybach, które z niego możemy otrzymać przez proste odwrócenie:

| III | Disamis: | MiS+MaP=PiS=SiP       |
|-----|----------|-----------------------|
| III | Datisi:  | MaP+MiS=SiP=PiS       |
| 17  | Dimatis: | SiM + MaP = PiS = SiP |

a nadto tryb Darapti: MaP + MaS = SiP, jest tylko wzmocnieniem trybu Datisi przez niepotrzebne dla wniosku uogólnienie mniejszej przesłanki. We wszystkich tych trybach rozumowanie jest jednakowe, najczęściej w myśli przybierające formę trybu Datisi: jeśli orzekamy S o części zakresu M, a P o całości tegoż zakresu, to wolno jest nam orzec P o części zakresu S.

4. Tryb główny Ferio: M e P + Si M = So P wyraża się w trzech innych trybach zasadniczych, które z niego możemy otrzymać przez proste odwrócenia:

> II Festino: PeM+SiM=SoPIII Ferison: MeP+MiS=SoPIV Fresison: PeM+MiS=SoP

a nadto Felapton: M e P + M a S = So P, jest wzmocnieniem trybu Ferison przez uogólnienie mniejszej przesłanki niepotrzebne dla wniosku; Fesapo: Pe M + Ma S = So P zaś jest wzmocnieniem trybu Fresison przez uogólnienie mniejszej przesłanki, niepotrzebne dla wniosku. We wszystkich tych trybach rozumowanie jest jedno i najnaturalniej wyraża się w formie trybu Festino: średni termin orzeczony o części zakresu mniej-



## Dwa główne tryby w każdej figurze.

szego terminu, a zaprzeczony co do całego zakresu większego terminu dowodzi nam, że niektóre S nie są P.

5. Tryb główny Baroco: PaM + SoM = SoP, nie zawiera sądów ulegających prostemu odwróceniu, więc nie ma odmian.

6. Tryb główny Bocardo: MoP + MaS = SoP dla tego samego powodu nie ma odmian. W ten sposób mamy trzy proste tryby główne: Barbara, Baroco, Bocardo, które nie ulegają przemianom, i trzy tryby główne Celarent, Darii lub Datisi, Ferio lub Festino, które wskutek możliwości dwoistego wyrażenia sądów szczegółowo-twierdzących i powszechnie przeczących przyjmują kształt 9-u pozostałych trybów zasadniczych, a nadto się wyrażają w 4-ech trybach wzmocnionych i w pięciu podrzędnych. Więc cała zawiła budowa 19-u lub 24-ech trybów powstałych z pierwotnych 14-u trybów Arystotelesa redukuje się do 6-u istotnie głównych trybów pośredniego wnioskowania. Jeśli nadto wyrzeczemy się sprowadzania wszystkich figur do pierwszej, to będziemy mieli po dwa tryby główne w każdej figurze:

1. W pierwszej figurze Barbara i Celarent, które to mają wspólnego, że termin średni orzekamy o mniejszym, a większy orzekamy lub zaprzeczamy o średnim, co w obu wypadkach nam daje wnioski powszechne, twierdzące lub przeczące.

2. W drugiej figurze Baroco i Fęstino, które to mają wspólnego, że termin średni orzeka się lub zaprzecza o większym powszechnie, a o mniejszym szczegółowo. Oczywiście, gdy o większym się orzeka twierdząco, to o mniejszym przecząco, a gdy o większym przecząco, to o mniejszym twierdząco. Forma Baroco nie ma odmian, zaś Festino wyraża się w trybach Ferio, Ferison, Fresison, Felapton, Fesapo przez proste odwrócenia prze-

słanek i kombinacje tych odwróceń, w niczem treści wniosku nie zmieniające.

3. W trzeciej figurze pozostają tryby Bocardo i Datisi, które to mają wspólnego, że większy termin orzeka się powszechnie lub zaprzecza szczegółowo o średnim, a mniejszy orzeka się powszechnie lub szczegółowo też o średnim. Oczywiście, gdy większa przesłanka jest powszechną, mniejsza jest szczegółową, a gdy większa jest szczegółową, mniejsza jest powszechną. Tryb Datisi przez proste odwrócenie i przestawienie przesłanek przybiera formy trybów Darii, Disamis, Dimatis, a przez nie dodające nie do wniosku uogólnienie mniejszej przesłanki staje się Darapti, podobnie jak z Dimatis przez takież uogólnienie większej nie na wniosek nie wpływające otrzymujemy Bamalip.

W ten sposób otrzymujemy tablicę sześciu trybów głównych:

| Pierwsza figura |          | Druga figura   | Trzecia | figura |
|-----------------|----------|----------------|---------|--------|
| Barbara         | Celarent | Baroco Festino | Bocardo | Datisi |
| MaP             | MeP      | PaM PeM        | MoP     | MaP    |
| SaM             | SaM      | SoM SiM        | MaS     | MiS    |
| SaP             | SeP      | SoP            |         | SiP    |

Przesłanki trzech trybów głównych przyjmują formy następujących 9 trybów zasadniczych, przez proste odwrócenie.

| II Cesare:    | 1 Ferio:     | I Darii:     |
|---------------|--------------|--------------|
| PeM           | MeP          | MaP          |
| S a M         | SiM          | SiM          |
| II Camestres: | III Ferison: | III Disamis: |
| SaM           | MeP          | MiP          |
| PeM           | MiS          | MaS          |

Zdanie Leibnica.

| IV | Calemes: | ۱ <b>v</b> | Freeison: | IV | Dimatis: |
|----|----------|------------|-----------|----|----------|
|    | SaM      | -          | РеМ       |    | PiM      |
|    | MeP      |            | MiS       |    | MaS      |

Nadto uogólnienie jednej przesłanki dają nam tryby wzmocnione:

|                                                              | III Felapton             |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------|
| uogólnienie mniejszej w Ferison:                             | MeP                      |
| -                                                            | MaS                      |
| norálniania mniaigrai w Datisi lub wia                       | III Darapti              |
| uogólnienie mniejszej w Datisi, lub wię-<br>kszej w Disamis: | MaP                      |
|                                                              | MaS                      |
|                                                              | IV Fesapo                |
| uogólnienie mniejszej w Fresison:                            | IV <u>F</u> esapo<br>PeM |
|                                                              | MaS                      |
| γ -                                                          | IV Bamalip               |
| uogólnienie większej w Dimatis:                              | PaM<br>MaS               |
|                                                              | MaS                      |
|                                                              |                          |

Kto sobie te sześć trybów głównych dobrze uprzytomni i nauczy się je odróżniać w zwykłym biegu myśli, ten nie potrzebuje obciążać pamięci pozostałymi trybami, które w myśli zawsze wnet są sprowadzane do tych sześciu trybów głównych. Znaczna część lekceważenia syllogistyki, z którem się spotykamy u wielu pisarzy, wynika z braku skupienia uwagi na tryby główne. Instynktownie ludzie czują, że nie potrzebują wszystkich 19-u trybów i skłonni są do odrzucenia wszystkich, o ile nie odróżnią tych, które są istotne.

W obec wielu sądów lekceważących, zawsze godzi się pamiętać o zdaniu Leibnica, jednego z największych myślicieli wszystkich wieków, który rzekł "wynalazek syllogizmu jest jednym z najpiękniejszych i najważniej-W. Lutosławski. Logika. 19 szych wynalazków umysłu ludzkiego: jest to rodzaj powszechnej matematyki, której doniosłość nie jest dosyć znaną, i można powiedzieć, że zawiera sztukę nieomylności, o ile tylko umiemy i możemy nią się posługiwać" (w dziele "Nouveaux Essais sur l'entendement humain" część IV, str. 17 §. 4).

Nie trzeba od teorji syllogizmu wymagać więcej, niż ona dać może. Syllogizm nie obejmuje wszystkich możliwych wniosków z dwóch przesłanek, tylko te, które mają ścisle określoną formę, wskazaną przez definicję syllogizmu.

Są dosyć proste wnioski, które nie są syllogizmami np.

| M | jest      | większe | od | S            |
|---|-----------|---------|----|--------------|
| P | n         | n       | "  | М            |
| Р | <b>77</b> | n       | 77 | $\mathbf{S}$ |

Tutaj nie ma terminu średniego, więc nie ma syllogizmu — a jednak wniosek jest trafny, bo się opiera na stosunkach ilości, które sobie bezpośrednio wyobrażamy. Jeśli chcemy taki wniosek wyrazić w formie syllogizmu, to robi się on daleko zawilszym. Powiemy:

| $\mathbf{M} = \mathbf{S} + \mathbf{Q}$                                        |  |
|-------------------------------------------------------------------------------|--|
| $\mathbf{P} = \mathbf{M} + \mathbf{R} = \mathbf{S} + \mathbf{Q} + \mathbf{R}$ |  |

i tu wniosek otrzymaliśmy przez podstawienie wartości M w drugiem równaniu. Ale i to nie jest syllogizmem. Chcąc stworzyć syllogizm, musimy wprowadzić tu ogólną zasadę "cokolwiek jest większem od większego przedmiotu niż S, jest większem niż S".

Ta ogólna zasada jest pewnikiem matematycznym, wynikającym z pojęcia wielkości, i nie da się wyprowadzić z innych prawd za pomocą sylłogizmu.

Podobnie mamy inne wnioski pośrednie, które nie

są syllogizmami, a polegają na podstawieniu równoważników. Np.

Paryż jest stolicą Francji.

~

Prezydent Rzeczypospolitej Francuskiej mieszka w Paryżu.

Prezydent Rzeczypospolitej Francuzkiej mieszka w stolicy Francji.

Takie pośrednie wnioski z dwóch zdań wynikają też z wyobrażeń przestrzeni, np.

> M jest na zachód od S P jest na północ od M P jest na północo zachód od S

Wiele tego rodzaju wniosków gra znaczną rolę w naturalnym biegu myśli. Syllogizmy są tylko najprostszą formą pośredniego wnioskowania i najczęściej używaną dla dowodzeń, a wskutek tego najdokładniej zbadaną.

Czasem dwie przesłanki, które nie czynią zadość warunkom syllogizmu, dają nam jednak wniosek innego rodzaju. Np.

> wszystkie S są M wszystkie P są M niektóre lub wszystkie S mogą być P.

Tutaj wniosku ścisłego niema, bo dla wniosku w 2-ej figurze trzeba jednej przesłanki przeczącej. Wniosek co do możliwości jest usprawiedliwiony, lecz taki wniosek nie będzie syllogizmem. Innego rodzaju wniosek stanowią zdania: większość M jest S; większość M jest P, więc niektóre S są P. Tutaj powstaje pozór prawidłowego wniosku z dwóch szczegółowych przesłanek. Ale przy bliższem rozpatrzeniu rzeczy, takie zdanie jak "większość S są P" nie jest, ściśle biorąc, sądem szczegółowym, gdyż określa ilość, a sądy szczegółowe tak jak je pojmujemy w teorji syllogizmu pozostawiają ilość nieokreśloną.

W ogóle ci co, jak Biegański (Logika str. 382-388) chcieliby prawidła syllogizmu przedstawić jako zbyteczne i przestarzałe, składają sobie niepochlebne świadectwo, że istoty syllogizmu nie pojmują. Syllogizm jest pewną ściśle określoną od 22-u wieków formą pośredniego wniosku - formą realną, w myśli rzeczywiście istniejącą — i nie ma żadnej racji tak rozszerzać pojecia syllogizmu, aby czynić zbytecznemi prawidła. W ten sposób jaki gwałtownie chcący reformować zoolog mógłby również dowodzić, że pies jest właściwie wilkiem, i że jest to ciasny szkolny pogląd, który psa odróżnia od wilka. Taki wniosek, jak np.: nie każda kula trafia, nie każda trafiająca zabija, więc nie każda kula zabija, wcale syllogizmem nie jest, bo nie ma terminu średniego. Wniosek ten jest możliwy tylko dzieki temu, że wiemy niezależnie od przesłanek o tem, że wszystkie zabijające kule są trafiającemi kulami, co nam daje syllogizm formy Baroco: wszystkie kule zabijające są kulami trafiajacemi - niektóre kule nie są kulami trafiającemi. wiec niektóre kule nie są kulami zabijającemi.

Aby pojąć istotę syllogizmu, trzeba myśleć. Nie pomoże wiele rozprawiać, gdy się nie myśli. Wszelkie poglądowe pomoce używane często dla uwydatnienia stosunków pojęć bywają bałamutne. Jeśli chcemy wyrazić możliwe stosunki zakresów dwóch pojęć za pomocą kół. to potrzebujemy dlatego pięciu rozmaitych figur. Dwa koła całkiem oddzielne, nie przecinające się i nie dotykające się wyrażą SeP = PeS. Ale aby wyrazić sąd SaP trzeba dwóch figur różnych, z których zwykle tylko jedna bywa uwzględniana — koło S może być

292

ĥ.

### Koła wyrażające stosunki pojęć.

· · · ·

identycznem z kołem P lub być zawartem wewnątrz. Sąd S i P może być wyrażony w zupełności przy uwzględnieniu wszystkich znaczeń, jakie mieć może, przez cztery figury różne: albo dwa koła identyczne, albo koło S zawarte w P, albo koło P zawarte w S, albo dwa koła przecinające się. Przy wszystkich tych stosunkach możemy powiedzieć niektóre S są P, a zwykle gdy się pojęcia kołami przedstawia, bierze się jedynie figurę ostatnią.

Dla tego też koła do pojmowania syllogizmu nie pomagają, tylko wikłają rzecz, która w myśli jest jasną. Inne usiłowania przedstawiania figur syllogizmu zapomocą trójkątów lub linji także nic nie ułatwiły pojęcia trybów syllogizmu, przynajmniej dla tych, co te tryby myślą jasno ujęli i zredukowali sobie do sześciu głównych typów Barbara, Celarent, Baroco, Festino, Bocardo, Datisi.

Z dwóch przesłanek jedna przynajmniej musi być twierdząca i jedna powszechna. Gdy obie są powszechne mamy tryby Barbara lub Celarent — gdy jedna tylko jest powszechną a obie twierdzące mamy tryb Datisi, a gdy jedna powszechna i jedna twierdząca powstają typy Baroco, Bocardo i Festino z odmianami.

To są główne tryby syllogizmu rzeczywistego — a kto chce z łatwością rozpoznać inne tradycjonalne tryby, ten dobrze zrobi pamiętając wiersze scholastyczne:

> Barbara Celarent Darii Ferioque prioris, Cesare, Camestres, Festino, Baroco secundae Tertia Darapti, Disamis, Datisi, Felapton Bocardo Ferison habet. Quarta insuper addit Pamalip, Calemes, Dimatis, Fesapo, Fresison.

Dotąd zastanawialiśmy się nad syllogizmami złożonemi z sądów kategorycznych. Ale i sądy warunkowe tworzą w podobny sposób wszystkie tryby syllogizmu, jeśli poprzednik czyli zdanie warunkowe zastąpi podmiot sądu kategorycznego, a następnik czyli zdanie warunkowane zastąpi orzeczenie. To się nazywa czystym warunkowym syllogizmem, np. w trybie Barbára:

"Jeśli kto jest samolubem, to jest nieszczęśliwy, jeśli dziecko jest zepsute, to jest samolubne, więc jeśli dziecko jest zepsute, to jest nieszczęśliwe".

Nie jest przy tem wcale koniecznem, by podmiot następnika był ten sam, co podmiot poprzednika, np. "Jeśli wiatr wieje, to młyn mąkę miele, jeśli młyn mąkę miele, to młynarz się cieszy, jeśli wiatr wieje, to młynarz się cieszy".

Wtedy gdy w jakim trybie w formie kategorycznej używamy wyrazu "niektóry" dla określenia sądów szczegółowych, to w trybach czystych warunkowych syllogizmów użyjemy wyrazu "czasem" lub "niekiedy", np. w trybie Bocardo: "Jeśli wojna jest sprawiedliwą, to czasem może się nie powieść. Jeśli wojna jest sprawiedliwą, to zawsze jest przedsięwziętą w obronie pewnych praw. Więc jeśli wojna jest przedsięwziętą w obronie pewnych praw, to czasem może się nie powieść".

Gdy syllogizmy warunkowe czyste mogą istnieć we wszystkich trybach i ulegają regułom tym samym co syllogizmy kategoryczne — inaczej się rzecz ma z syllogizmami rozjemczemi czystemi, to jest z takimi syllogizmami, w których obie przesłanki i wniosek są sądami rozjemczymi.

Sąd rozjemczy daje nam wyraz możliwości kilku alternatyw — i ma charakter rozjemczy prawdziwie tylko gdy jest twierdzący. S nie jest ani P ani Q nie jest rozjemczym, bo nie daje wyboru alternatyw, lecz streszcza dwa sądy kategoryczne: S nie jest P, S nie jest Q. Na to by charakter rozjemczy był istotnym, trzeba orzec o S, że jest albo P albo Q. Z dwóch przesłanek rozjemczych powszechnie twierdzących jednak nie zawsze wniosek jest możliwy. Np. jeśli mamy: S jest P lub Q, S jest P lub R, to możemy wnioskować tylko, że S jest P lub Q lub R — co jest streszczeniem przesłanek. Ale jeśli mamy: S jest P lub Q, S jest p lub R, to możemy wnioskować, że S jest Q lub R.

Będzie to zatem syllogizm rozjemczy złożony z samych sądów rozjemczych, ale tem się różniący od syllogizmów kategorycznych lub warunkowych, że nie ma właściwego terminu średniego. Jeśli zaś za termin średni użyć kilku alternatyw, to wniosek będzie kategoryczny, np. wszystkie Q lub R są P, wszystkie S są Q lub R, więc wszystkie S są P.

Ale w tym wypadku pierwsza przesłanka nie będzie sądem rozjemczym, bo w sądzie rozjemczym orzeczenie powinno być podzielone na alternatywy, a tutaj mamy podmiot tak podzielony. co w istocie znaczy, że wszystkie Q są P i że wszystkie R są P.

Przy większej ilości alternatyw możemy mieć wniosek rozjemczy z dwóch przesłanek rozjemczych, jeśli treść przesłanek pozwala na podstawienie terminów, np. S jest X lub Y lub Z, P jest tylko X albo Y, więc S jest P lub Z.

Prócz takich czystych syllogizmów, złożonych z przesłanek jednakowego stosunku, istnieje szereg syllogizmów mięszanych, w których jedna przesłanka jest warunkową lub rozjemczą, a druga kategoryczną.

W mięszanych warunkowo-kategorycznych syllogizmach, uważamy przesłankę warunkową za większą, kategoryczną za mniejszą, bo pierwsza zawiera zasadę wniosku, a druga przykład zastosowania zasady. Przy tem poprzednik może mieć ten sam lub inny podmiot niż następnik, ale najczęściej, gdy ma inny podmiot, można w ten sposób sąd wyrazić, aby podmiot następnika był ten sam co poprzednika. Więc np. sąd "jeśli rząd jakiegoś kraju jest dobry, mieszkańcy jego są szczęśliwi" — można wyrazić "jeśli mieszkańcy jakiegoś kraju są dobrze rządzeni, to są szczęśliwi". Sąd: "jeśli dziecko jest zepsute, jego rodzice cierpią", może być wyrażony: "jeśli dziecko jest zepsute, sprawia cierpienie rodzicom". Na tych przykładach widzimy, że zwykle w treści poprzednika i następnika sądu warunkowego jest coś wspólnego, co pozwala nam taki sąd wyrazić w formie uproszczonej: jeśli S jest P, to S jest Q.

W obu wypadkach zresztą zasada syllogizmów mięszanych pozostaje tą samą, — mianowicie twierdzenie poprzednika pociąga za sobą twierdzenie następnika, zaś zaprzeczenie następnika pociąga za sobą zaprzeczenie poprzednika. Trzeba się wystrzegać błędu, do którego często się objawia skłonność, polegającego na tem, że z zaprzeczenia poprzednika wyprowadzamy zaprzeczenie następnika, lub z twierdzenia następnika twierdzenie poprzednika.

Ani następnik ani poprzednik nie mogą być jednocześnie prawdziwe i fałszywe — więc jeśli następnik jest fałszywy a stale wynika z poprzednika, to poprzednik musi być fałszywym, bo gdyby był prawdziwym, to także wynikający z niego następnik byłby prawdziwym.

Ten sam następnik może wynikać z kilku poprzedników i dlatego zaprzeczenie jednego poprzednika nie prowadzi do zaprzeczenia wynikającego zeń następnika. i stwierdzenie następnika jeszcze nie dowodzi prawdzi-

# Zasada syllogizmów warunkowo-kategorycznych. 297

wości lub\_istnienia pewnego poprzednika. Np. jeśli otrujemy kogoś, umiera — lecz jeśli ktoś umarł, to jeszcze nie dowodzi, że został otruty, a jeśli wiemy, że nie został otruty, to jeszcze nie wynika, że nie umarł, bo mógł umrzeć z innych przyczyn.

Przypuśćmy, że kilka powodów Q, R, S może mieć skutek T, przy czem każda litera tu wyraża jakiś sąd. Mamy tu zatem tablicę:

> Jeśli Q jest, to jest T, jeśli R jest, to jest T, jeśli S jest, to jest T.

Oczywiście Q, R, S wzięte oddzielnie lub razem wystarczają dla wywołania T. Ale, jeśli Q nie ma, to może być R lub S, a zatem T. Jeśli T jest, nie możemy wiedzieć, czy jest Q, czy R, czy S, czy wszystkie razem, czy tylko jedno. Natomiast, jeśli T nie ma, to zaraz wnosimy, że nie ma Q ani R ani S. Gdybyśmy wiedzieli, że Q jest jedynym poprzednikiem T, to moglibyśmy z istnienia T wnosić o istnieniu Q, a z fałszywości lub nieistnienia Q wnosić o fałszywości lub nie istnieniu T. Ale to już nie byłby syllogizm z dwóch przesłanek, tylko wniosek• więcej złożony, do którego trzeba jeszcze sądu orzekającego, że Q jest jednym poprzednikiem T.

W podobny sposób z sądu SaP, gdy wiemy, że zakresy S oraz P są te same, wnosimy o prawdziwości P a S, która jednak z samego S a P bynajmniej nie wynika.

Skoro następnik może wynikać z kilku różnych poprzedników, więc nie jest on wzięty ogólnie, i w tem staje się podobny do orzeczenia sądu powszechnie twierdzącego. Wnioski, wynikające z twierdzenia poprzednika noszą nazwę modus ponens, a te, które wynikają z zaprzeczenia następnika, nazywają się modus tollens. Pierwsze nazywają się też dodatniemi, drugie ujemnymi. Przesłanka większa może przy tem być powszechną lub szczegółową, i twierdzić lub zaprzeczać związek między poprzednikiem a następnikiem.

W ten sposób mamy cztery tryby dodatniego syllogizmu warunkowo-kategorycznego i cztery tryby ujemnego syllogizmu warunkowo-kategorycznego.

| Modus Ponens.           | Modus Tollens.                        |
|-------------------------|---------------------------------------|
| 1. Modus por            | nendo ponens:                         |
| jeśli M jest, to jest P | jeśli S nie jest, to nie jest M       |
| M jest •                | M jest                                |
| więc P jest             | więc S jest                           |
| 2. Modus po             | nendo tollens:                        |
| M jest                  | jeśli S jest, to nie jest M<br>M jest |
| więc P nie jest         | więc S nie jest                       |

3. Modus tollendo ponens:

jeśli M nie jest, to P jest jeśli S nie jest, to jest M M nie jest M nie jest więc P jest więc jest S

4. Modus tollendo tollens: .

jeśli M nie jest, to P nie jest jeśli S jest, to jest M M nie jest M nie jest P nie jest więc S nie jest

Syllogizmy Modus Ponens można zamienić na Modus Tollens i odwrotnie. Np. syllogizm dodatni:

in the second

Zamiana dodatnich na ujemne.

jeśli M jest, P jest M jest więc P jest można wyrazić w formie ujemnego syllogizmu. Jeśli P nie jest, to M nie jest M jest więc P jest.

Tak samo kaźdy z czterech trybów nazwany modus ponens może być zamieniony na syllogizm formy modus tollens. Np. "Jeśli jaki łabędź nie jest biały, to jest czarny, — australijskie łabędzie nie są białe, więc są czarne" — można wyrazić w formie: "Jeśli jaki łabędź nie jest czarny, to jest biały, australijskie łabędzie nie są białe, więc są czarne".

Zbytecznem byłoby przytaczać przykłady tych trybów, które wszystkie wynikają z prostej i łatwo zrozumiałej zasady syllogizmów warunkowo-kategorycznych, według której zaprzeczając następnik, zaprzeczamy poprzednik — a stwierdzając poprzednik, stwierdzamy następnik. Przez to, że następnik zarówno jak i poprzednik mogą być same w sobie twierdzące lub przeczące, powstają cztery odmiany zaprzeczenia następnika (modus tollens) i cztery odmiany stwierdzenia poprzednika (modus ponens). Syllogizmy te można też wyrazić w formie kategorycznych syllogizmów pierwszej lub drugiej figury. Syllogizm modus ponens wyrazimy w pierwszej figurze w ten sposób:

Syllogizm warunkowo-kategoryczny typu modus ponens Syllogizm kategoryczny typu Barbara

Jeśli kto jest obraźliwy, to jest głupi, ten człowiek jest obraźliwy, więc ten człowiek jest głupi. Ludzie obrażliwi są głupi, ten człowiek jest obrażliwy więc ten człowiek jest głupi. Syllogizm *modus tollens* da się podobnie wyrazić w drugiej figurze:

Jeśli kto jest obrażliwy, Ludzie obrażliwi są głupi, to jest głupi, ten człowiek ten człowiek nie jest głupi, nie jest głupi, więc ten człowiek nie jest obraźliwy. obraźliwy.

Ta przemiana syllogizmów warunkowo-kategorycznych częstokroć staje się dosyć zawiłą i służy tylko głównie za wskazówkę jednolitości różnych gatunków syllogizmu.

Prócz syllogizmów mięszanych warunkowo-kategorycznych, istnieją też syllogizmy mięszane rozjemczo-kategoryczne, w których przesłanka większa jest rozjemcza, mniejsza zaś kategoryczna.

Sąd rozjemczy S jest P albo Q albo R nie znaczy bynajmniej, aby S nie mogło być P i Q, lub P i R. Często wprawdzie tak bywa, że gdy S jest P albo Q albo R, to istnienie jednej alternatywy usuwa inne jak np. gdy powiemy: "każda gmina dawnej Polski należy do Prus albo do Austrji albo do Rosji". Tutaj z samego sądu jeszcze nie wynika, że nie ma gminy należącej do dwóch państw, ale faktycznie zkądinąd wiemy, że takiej gminy nie ma, więc jeśli która należy do Prus, to już nie należy do Rosji ni Austrji.

Natomiast w innych sądach rozjemczych bywa inaczej. Np. sąd "każdy mężczyzna jest albo kawalerem albo małżonkiem albo wdowcem" — nie wyklucza możliwości, że ktoś jest wdowcem i małżonkiem zarazem. Ztąd twierdzenie jednej z alternatyw sądu rozjemczego nie pociąga za sobą zaprzeczenia innych, z punktu widzenia logiki formalnej, choć materjalnie może się zdarzyć, że gdy jedną z alternatyw uznajemy, inne przez to samo upadają.

1.1.1

Blad Ueberwega, Biegańskiego, Nuckowskiego, Trentowskiego. 301

· A trafia to się w tym szczególnym wypadku, gdy alternatywy stanowią wszystkie gatunki jednego ściśle podzielonego rodzaju, co bynajmniej nie jest cechą konieczną sądów rozjemczych.

Dziwny błąd się zakradł do wielu podręczników logiki, nawet do tak znakomitego dzieła, jak logika Ueberwega, mianowicie twierdzenie, jakoby z przesłanek

S jest P lub Q lub R

S jest P

wynikał wniosek: "S nie jest Q ani R".

ет.

Kremer (Nowy wykład Logiki, Warszawa, 1881) zachował tą ostrożność, że większą przesłankę takich syllogizmów wyraża: "S jest albo A albo B albo C, jednem z trojga", co właściwie stanowi dwa sądy różne, dwie przesłanki, więc wniosek taki nie należy do prostych syllogizmów. Jest on możliwy tylko, gdy niezależnie od sądu S jest A lub B lub C, wiemy, że jest tylko jednem z trojga, co jest możliwe, jeśli A, B, C są rodzajami wzajemnie wykluczającymi się jednego gatunku.

Proste syllogizmy rozjemczo kategoryczne mają zatem tylko formę zwaną modus tollendo ponens, nie mają zaś modus ponendo tollens, jak syllogizmy warunkowo-kategoryczne.

Ten mylny tryb ponendo tollens syllogizmów rozjemczo-kategorycznych znajdujemy też w nowej logice Biegańskiego (Zasady Logiki ogólnej, Warszawa, 1903, str. 329—330) a także w logice X. Jana Nuckowskiego (Początki Logiki ogólnej, Kraków, 1903, str. 121) — nie brak go nawet w Myślini Trentowskiego (Myślini Poznań, 1844, t. II, str. 304).

Dla tego warto się zastanowić dokładniej nad tem, dla czego wszyscy ci autorowie ten błąd popełniają.

Błąd ten jest podobny do błędu, jaki popełniają ci, co z sądu SaP wnioskują PaS, zamiast PiS. Zkąd się ten prostszy blad odwrócenia prostego sądów powszechnie twierdzących bierze? Otóż ztąd, że istnieją niektóre sądy powszęchnie twierdzące, które przy prostem odwróceniu dają sąd prawdziwy, ale w prawdziwości swej niezależny od sądu powszechnie twierdzącego, którego proste odwrócenie stanowi. Są to sądy formy SuP, mylnie przez niewyćwiczonych w logice utożsamiane z sądami SaP. W sądach formy SuP zakres podmiotu i orzeczenia jest ten sam -- i dlatego przy prostem odwróceniu otrzymany sąd PaS jest prawdziwy. Nie wynika on z SaP, tylko z Su P, a jeśli symbol Su P chcemy w mowie wyrazić, to potrzebujemy na to dwóch sądów: wszystkie S są P - tylko jedynie S są P. Z tych dwóch sądów wynika wszystkie P są S – nie jest to już wniosek bezpośredni, lecz pewien rodzaj wniosku pośredniego, który jednak nie jest syllogizmem.

Podobnie rzecz się ma i w syllogizmach rozjemczokategorycznych. Istnieją wśród sądów rozjemczych niektóre takie, że stwierdzenie jednej alternatywy wyklucza inne — lecz są one w zakresie możliwych sądów rozjemczych równie wyjątkowe, jak sądy S u P w zakresie sądów powszechnie twierdzących.

Sądy SuP są te, które wyrażają trafne definicje. Większość orzeczeń możliwych wcale nie są definicjami. Podobnie alternatywy wzajemnie wyłączające się zdarzają się wśród sądów rozjemczych, ale to, że się te alternatywy wzajemnie wyłączają wcale jeszcze nie tkwi w formie rozjemczej, tylko wymaga dodatkowego sądu. S jest P lub Q lub R, może być tylko jedną z tych alternatyw. Jeśli do takich dwóch przesłanek dodamy trzecią S jest P, to wyniknie, że S nie jest Q ani R.

# Wymagania Św. Tomasza i Kanta.

Ale to już nie będzie syllogizmem, tylko więcej złożonym wnioskiem z trzech sądów, — nawet jeśli dwa sądy ściągniemy w jeden i powiemy: S jest tylko jedną z alternatyw P lub Q lub R.

W zwyklej formie sądu: S jest P lub Q lub R ta wyłączność nie tkwi, podobnie jak w zwykłej formie sądu powszechnego "wszystkie S są P" nie tkwi wcale to, że wyłącznie tylko S mogą być P.

Dopiero przez badanie przesłanki stwierdzającej wyłączność alternatyw, otrzymujemy wniosek z twierdzenia jednej z alternatyw. Taką wyłączność mają alternatywy sądu rozjemczego w przypadku wyjątkowym, gdy alternatywy są wszystkiemi gatunkami jednego rodzaju i podział jest wyczerpujący. Ta forma sądu rozjemczego jest często używana w klasyfikacjach, podobnie jak forma SuP sądu powszechnego w definicjach i niektórzy wielcy myśliciele jak Św. Tomasz i Kant wymagali, by innych sądów rozjemczych nie używać, uważając sądy rozjemcze, zawierające niewyłączające się alternatywy, za bałamutne. Ale w naturalnym biegu myśli ciągle mamy do czynienia z sądami rozjemczymi, których alternatywy nie są wyłączne jak łatwo jest wykazać na wielu przykładach, np.: Człowiek krzywdzący bliźnich jest zły albo głupi. Ludzie ulegający namiętnościom piją, palą lub grają. Świecące ciała świecą własnem lub odbitem światłem.

Z drugiej strony, gdy sąd rozjemczy zawiera możliwości, co do których nie mamy pewności, gdy się tyczy przedmiotów, które niedostatecznie znamy, alternatywy mogą mieć charakter wyłączności choć nie są gatunkami jednego rodzaju, np.:

Mickiewicz urodził się w 1798 lub 1799 roku. Taki sąd wypowie ten. kto nie wie dokładnie, kiedy się uro-

dził Mickiewicz. Może wie, że się urodził w XVIII wieku. albo w ciągu jakiej krótszej epoki, np. wymienionych dwóch lat. Wtedy, ponieważ faktycznie urodzenie Mickiewicza musiało mieć jakąś datę ścisłą, więc jeśli urodził się w 1798, to się nie urodził w 1799 roku.

W sądach rozjemczych zatem alternatywy mogą być albo wyłączające się wzajemnie albo współmożebne. Współmożebność alternatyw jest ogólniejszą formą, i dla tego sąd rozjemczy S jest P lub Q lub R należy rozumieć w sensie współmożebności, o ile nie mamy wyraźnych wskazówek, że zachodzi stosunek wyłącznych alternatyw.

Dwaj logicy XIX-go stulecia tak przeciwlegli sobie jak Mill i Jevons, w tym punkcie się zgadzają, że rozumienie alternatyw sądu rozjemczego, jako wyłączających się koniecznie, jest fałszywe. Tak znakomity myśliciel jak Darwin w sławnem swem dziele o pochodzeniu gatunków używa zwrotu "gdy widzimy jakąś część lub organ rozwinięty w szczególnym stopniu lub sposobie" przy czem jest oczywistem, że alternatywy się tu wcale nie wykluczają. W dokumentach prawnych często używa się "lub" w znaczeniu wprowadzenia alternatyw wcale się nie wyłączających wzajemnie, a w celu wyraźnego zaznaczenia, że się nie wyłączają, nawet czasem piszą spójnik "i" pod "lub".

Żądanie, aby każdy sąd rozjemczy zawierał alternatywy wzajemnie się wyłączające jest równie niesłusznem, jak byłoby żądanie, aby każdy sąd powszechnie twierdzący łączył pojęcia o zakresach identycznych, co pozwalałoby nam takie sądy odwracać bez ograniczenia ilości orzeczenia. Sądy powszechnie twierdzące bywają używane dla definicji, a gdy służą jako definicje, to można na nich dokonywać prostego odwrócenia bez

### Bezwyłączna alternacja.

falszywości w ten sposób otrzymanego bezpośredniego wniosku. Podobnie sądy rozjemcze służą często dla klasyfikacji, a gdy sąd jaki wyraża podział gatunku na rodzaje, to można zastosować do niego modus ponendo tollens, bez falszywości w ten sposób wynikającego wniosku. Ale trzeba wiedzieć, że to jest ten specjalny gatunek sądu rozjemczego, który służy dla klasyfikacji, podobnie jak przy odwróceniu prostem sądu kategorycznego powszechnie twierdzącego trzeba wiedzieć, że jest to specjalny gatunek sądu takiego, służący dla definicji. Przy namyśle nad temi stosunkami w świetle praw tożsamości i wyłączonego środka, łatwo każdy dojdzie do istotnego znaczenia sądów rozjemczych.

O ile raz jasno zostanie pojętem, że w żadnym języku "S jest P lub Q lub R" nie znaczy, aby koniecznie S musiało być tylko jednem z trojga, to łatwo rozpoznać tryby syllogizmów rozjemczo-kategorycznych. Dla ułatwienia wyrażeń używamy znaku alternacji: ..., który wstawiony między dwa symbole oznacza bezwyłączną alternację, więc "S jest P lub Q lub R" wyrażamy formułą: S = P ... Q ... R, przy czem nie przypuszcza się, aby S musiało być tylko jedną z alternatyw. Alternacja może istnieć też między sądami, więc np. albo S jest P albo Q jest R — co wyrażamy symbolicznie: S a P ... Q a R.

Jeśli tedy większa przesłanka jest sądem rozjemczym Sa'P |. QaR, to mniejsza może zaprzeczyć SaP lub QaR i z tego wyniknie twierdzenie drugiej alternatywy. Gdy zaś większa przesłanka zawiera sądy przeczące jako alternatywy SeP |. QeR, to mniejsza zaprzeczając jednę z tych alternatyw utrzymuje drugą. Jeśli jest więcej alternatyw, to zaprzeczenie jednej utrzymuje pow. Lutosławski: Logika. 20

## Wnioski kategoryczne rozjemcze.

zostałe, w formie rozjemczej, jeśli pozostaje ich więcej niż jedna np.

# SaP., MaN., QaR SoP więc MaN., QaR

Sąd SoP, jako sprzeczny z SaP, wystarcza, by zaprzeczyć prawdziwość SaP. Naturalnie sąd SeP, jako zawierający w sobie SoP a przeciwny SaP, tembardziej zaprzecza prawdziwość SaP. Podobnie, gdy mamy w większej przesłance sądy formy e, zaprzeczenie ich będzie w formie i lub a:

Z tego widzimy, że modus tollendo ponens syllogizmów rozjemczo-kategorycznych może mieć cztery tryby, zależnie od ilości większej i mniejszej przesłanki:

| SaPQaR      | SaPQoR         |
|-------------|----------------|
| SoP lub SeP | SoP lub SteP   |
| Q a R       | . Q o <b>R</b> |
| SoP. QaR    | SoPQoR         |
| S a P       | S a P          |
| Q a R       | Q o R          |

Każdy syllogizm rozjemczo-kategoryczny może być wyrażony w formie warunkowo-kategorycznej, jeśli większą przesłankę rozjemczą zmienimy na warunkową, robiąc poprzednikiem zaprzeczenie jednej z alternatyw a następnikiem twierdzenie pozostałej.

Gdy używamy zaprzeczenia pierwszej alternatywy za poprzednik warunkowej większej przesłanki otrzy-



#### Jedność gatunków syllogizmu.

mujemy tryby Modus Ponens, a gdy użyjemy zaprzeczenia drugiej alternatywy za poprzednik, to bedziemy mieli tryby Modus Tollens. Skoro zaś każdy syllogizm formy Modus Ponens można zamienić na syllogizm kategoryczny pierwszej figury, każdy zaś syllogizm trybu Modus Tollens na syllogizm kategoryczny drugiej figury, to widać, ztąd, że każdy syllogizm rozjemczo-kategoryczny może być wyrażony w formie czysto kategorycznej, co tylko ma znaczenie teoretyczne, jako wskazówka zasadniczej jedności wszystkich gatunków syllogizmu. Weźmy przykład, na którym wykażemy możliwość tych przemian. "Albo występek jest dobrowolnym, albo człowiek nie odpowiada za swoje czyny. Człowiek odpowiada za swe czyny. Więc występek jest dobrowolnym". To się da wyrazić w formie warunkowej: "jeśli występek nie jest dobrowolnym, to człowiek nie odpowiada za swe czyny", lub "jeśli człowiek odpowiada za swe czyny, to występek jest dobrowolnym". Każda z tych przesłanek da z przesłanką kategoryczną "człowiek odpowiada za swe czyny" ten sam wniosek co wyżej. W formie kategorycznej ten syllogizm będzie: "istoty odpowiedzialne za swe czyny popełniają występki dobrowolnie, człowiek jest istotą odpowiedzialną za swe czyny, więc człowiek popełnia występki dobrowolnie".

W szerszem znaczeniu tego słowa rozjemczemi nazywane bywają także syllogizmy, w których orzeczenie większej przesłanki i wniosku jest rozjemcze. np.:

| i N  |
|------|
|      |
|      |
| Г    |
| są F |
|      |

20\*

Ale w takich syllogizmach wniosek nie zależy od charakteru rozjemczego, jaki ma jedna z przesłanek – rozjemczość tkwi jedynie w orzeczeniu, a wnioskowanie tak się odbywa, jakby orzeczenie było kategoryczne.

Syllogizmy, w których jedna przesłanka jest warunkową a druga rozjemczą nazywają się lematyczne. Jeśli tylko dwie alternatywy są zawarte w sądzie rozjemczym. mamy Dilemma, gdy są trzy mamy Trilemma, gdy więcej, Polylemma. Dilemma lub Dylemat, może być dodatnim gdy poprzedniki są stwierdzone, lub ujemnym gdy następniki są zaprzeczone. W pierwszym wypadku musimy mieć najmniej dwa poprzedniki w większej przesłance, inaczej nie moglibyśmy mieć sądu rozjemczego w mniejszej - ale następnik może być jeden, i ten pozostanie we wniosku, lub może ich być kilka. a wtedy wniosek będzie rozjemczym. W pierwszym wypadku mamy prosty dylemat, w drugim złożony. Podobnie większa przesłanka dylematu ujemnego musi zawierać dwa następniki, które mogą mieć jeden lub kilka poprzedników, co znów daje nam dwa gatunki, prosty lub złożony. W ten sposób otrzymujeny cztery tryby dylematów:

1. Proste dodatnie:

Jeśli SaP lub QaR, to MaN albo SaP albo QaR więc MaN

Jeśli SaP lub QaR. to albo MaN, albo KaL albo SaP, albo QaR, więc MaN, albo KaL.

2. Proste ujemne:

jeśli SaP, to QaR, a także MaN albo QoR, albo MoN, więc SoP

......

Pozornie złożone formy.

jeśli SaP, a także QaR, to MaN, a także KaL albo MoN, albo KoL więc albo SoP, albo QoR.

3. Złożone dodatnie:

jeśli SaP, to QaR, a jeśli MaN, to KaL albo SaP, albo MaN

więc albo QaR, albo KaL

4. Złożone ujemne:

jeśli SaP, to QaR, a jeśli MaN, to KaL albo QoR, albo KoL więc albo SoP, albo MoN.

Formy napozór złożone, podane jako druga odmiana prostych dodatnich lub ujemnych dylematów, są w istocie prostemi, bo mamy w nich tylko jeden następnik, wyrażony w dwóch alternatywach, które przechodza do wniosku. Większa przesłanka w prostych ujemnych dylematach nie zawiera alternatyw i używa zamiast "lub" wyrazu "a także" dla tego, że gdybyśmy mieli alternatywy w następniku, to ich rozjemcze zaprzeczenie nie usprawiedliwiałoby zaprzeczenia poprzednika; jeśli jedna z alternatyw jest fałszywa, druga musi być prawdziwa -- zaś prawdziwość jednej z alternatyw wystarcza dla prawdziwości poprzednika. Więc oba następniki powinny być w związku z całym poprzednikiem, jeśli ich zaprzeczenie ma pociągać za sobą zaprzeczenie całego poprzednika. Przykłady poniższe wyjaśnią bliżej rzecz:

1. Mieszkańcy oblężonego miasta rozumują: "jeśli wytrzymamy, to dożnamy strat przez pociski, jeśli się poddamy, to doznamy strat przez kontrybucję wojenną. Musimy jednak albo się poddać, albo wytrzymać, więc w każdym razie ucierpimy straty".

2. Jeżeli Anglja jest przeludnioną lub jej przemysł

źle zorganizowany, to wielu obywateli musi emigrować lub żyć w nędzy. Anglja teraz cierpi albo na przeludnienie albo na złą organizację przemysłu — więc wielu Anglików musi emigrować lub żyć w nędzy.

3. Jeśli dopuścić zwykłe zarzuty przeciw ekonomii politycznej, to trzeba uznać, że prowadzi ona do nadzwyczajnego wzrostu bogactw i zarazem do ubóstwa, a skoro nie może jedno i drugie być jednocześnie, więc te zarzuty upadają.

4. Jeśliby przymusowe wychowanie było niepotrzebne, a prawne ograniczenia pracy dzieci nieusprawiedliwione, to wszyscy opiekunowie dzieci zarówno rozumieliby swój obowiązek, jako też staraliby się go wykonać. Ale niektórzy opiekunowie dzieci albo nie rozumieją swych obowiązków, albo nie starają się ich wykonać więc albo przymusowe wychowanie jest potrzebne, albo prawne ograniczenie pracy dzieci jest usprawiedliwione

5. Demostenes w mowie "o koronie" mówi: "jeśli Aischylos udział przyjął w publicznych zabawach, to jest niekonsekwentny — jeśli nie, to jest niepatrjotyczny – a skoro to uczynił, lub zaniedbał, więc jest albo niekonsekwentny albo niepatrjotyczny.

6. Jeśli przemysł w Anglji jest dobrze zorganizowany to jest dosyć pracy dla każdego robotnika co jej szuka, a jeśli wszyscy robotnicy są pilni, to wszyscy będą szukać pracy — ale albo niektórzy robotnicy nie moga dostać pracy albo jej nie szukają. Więc albo przemysł w Anglji jest źle zorganizowany albo niektórzy robotnicy są próźniakami.

Dodatnie i ujemne dylematy mogą być zamienio<sup>ne</sup> jedne na drugie za pomocą przeciwstawienia większej przesłanki i przemienienia jej na równoznaczną o przeciwległej jakości (ten proces nazywa się obwersją lub przewróceniem: S a P = S e p, S e P = S a p, S i p = S o p).

Gdy mamy dylemat prosty ujemny:

jeśli SaP, wtedy MaN, a także PaR albo MoN albo PoR wiec SoP

to dokonywując na większej przesłance przeciwstawienia i przewrócenia otrzymujemy:

jeśli albo MoN albo PoR, wtedy SoP co z mniejszą przesłanką daje nam ten sam wniosek, przy czem forma dylematu zmienia się na prosty dodatni, to jest polegający na stwierdzeniu poprzednika, gdy ujemny polegał na zaprzeczeniu następników.

Człowiek chory nie mający innego dochodu jak swój zarobek, może dowodzić, że wyzdrowienie jego jest niemożliwe, albo za pomocą ujemnego dylematu:

"Jeśli mam odzyskać zdrowie, muszę zaniechać pracy i żyć wygodnie, ale nie mogę jednocześnie zaniechać pracy i mięć środki na życie wygodne, więc nie mogę odzyskać zdrowia".

Lub za pomocą dodatniego dylematu:

"Jeśli będę pracować lub żyć niewygodnie, zdrowia nie odzyskam, a skoro muszę albo pracować albo żyć niewygodnie, więc zdrowia nie odzyskam".

Wartość dowodowa dylematów zależy wielce od tego, czy związek między poprzednikiem a następnikiem w większej przesłance jest istotny i od tego, czy alternatywy mniejszej przesłanki wyczerpują wszystkie możliwości. Dla tego błędy pozostają ukryte w dylematach łatwiej niż w kategorycznych syllogizmach. Często też można dylemat dowodzący pewnego wniosku tak odwrócić, że posłuży dla dowodu wniosku przeciwnego. W takim wypadku następniki większej przesłanki zmieniają swe miejsce i jakość.

Jeśli np. mamy dylemat:

"Jeśli S jest P, wtedy Q jest R, a jeśli M jest N, wtedy K jest L

Albo S jest P albo M jest N.

Więc albo Q jest R albo K jest L<sup>4</sup>, to możemy czasem odwrócić go w formie następującej:

"Jeśli S jest P, wtedy K nie jest L, a jeśli M jest N wtedy Q nie jest R.

Skoro zaś albo S jest P albo M jest N.

Wiec albo K nie jest L albo Q nie jest R".

Ten wniosek nie jest niezgodny z pierwszym, jeśli "Q jest R" i "K nie jest L", lub "K jest L" i "Q nie jest R" mogą współrzędnie wyrażać prawdę.

Tylko dylematy złożone dodatnie mogą być w ten sposób odwrócone i to tylko, jeśli mają w sobie jakąś wadę rozumowania, bo słuszny dylemat nie może być odwrócony. Znane są niektóre klasyczne przykłady takiego odwrócenia dylematu.

Matka mówi do syna, by nie wstępował do życia publicznego, bo jeśli będzie działać sprawiedliwie, to ludzie go będą nienawidzić, a jeśli będzie działać niesprawiedliwie, to go będą nienawidzić bogowie, a skoro musi działać sprawiedliwie lub niesprawiedliwie, to życie publiczne uczyni go znienawidzonym. Na to syn odpowiada: "jeśli będę działać sprawiedliwie, bogowie będą mnie kochać, a jeśli niesprawiedliwie, ludzie będą mnie kochać – więc w każdym razię będę kochanym"

Tutaj wnioski obustronne nie są sprzeczne, gdyż może być kochany przez bogów i nienawidzony przez ludzi, lub nienawidzony przez bogów i kochany przez ludzi jednocześnie — więc matka i syn mogą mieć oboje

1.1.1

rację, ale przesłanki nie są ścisłe, gdyż czyny sprawiedliwe nie mogą wzbudzić nienawiści wszystkich ludzi, tylko niektórych.

Inny sławny przykład tyczy się sofisty Protagorasa i jego ucznia Euatlosa. Protagoras zobowiązał się wykształcić Euatlosa jako prawnika, przyjmując połowę wynagrodzenia z góry, a druga połowe, gdy Euatlos wygra pierwszy proces. Gdy jednak Euatlos nie bronił żadnych spraw, więć Protagoras wytacza mu proces i dowodzi: "jeśli przegrasz tą sprawę, musisz mi zapłacić według wyroku sądu, a jeśli wygrasz, musisz mi zapłacić według naszej umowy". Na to Euatlos: "jeśli przegram, to jestem wolny od zapłacenia zgodnie z naszą umową, a jeśli wygram, to wolny jestem od wypłaty z wyroku sądu". Logicznie biorąc, sędziowie powinni byli przyznać rację Euatlosowi i uwolnić go od zapłaty. skoro dotąd procesu nie wygrał. Dopiero po tym wyroku, gdyby Euatlos umówionego wynagrodzenia płacić nie chciał, miał Protagoras podstawę do nowej sprawy, w której powoływałby się na to, że Euatlos pierwszy proces wygrał i wtedy sędziowie by skazali Euatlosa na zapłacenie umówionej kwoty.

W inny sposób rozwiązuje się sławny dylemat zwany krokodylem. Krokodyl porwał dziecko matce i mówi jej, że odda, jeśli ona zgadnie co on uczyni z tem dzieckiem. Na to matka, obawiając się, że jeśli powie "oddasz mi" to krokodyl pożre dziecko, aby jej okazać, że się pomyliła — rzekła "nie oddasz" i dowodziła w ten sposób, że powinien oddać: "jeśli powiedziałam prawdę, to powinieneś oddać na mocy naszej umowy, a jeśli się pomyliłam, to powinieneś oddać, aby to, com powiedziała nie stało się prawdą". Na to krokodyl "nie mogę oddać, bo jeślibym oddał, to twoja odpowiedź stałaby się fałszywą, a jeśliby twa odpowiedź była prawdziwą, to nie mógłbym oddać, bo to by ją uczyniło fałszywą". Tutaj wyjście leży w tem, że matka powinna była powiedzieć, że krokodyl odda dziecko, a w takim razie przez oddanie dziecka, powiedzenie jej by się sprawdziło, i umowa byłaby dotrzymana.

W praktycznem użyciu myśli syllogizmy często nie bywają wyrażane w zupełności, lecz w skróceniu, gdy bądź jedna z przesłanek, bądź wniosek się opuszcza. Taki skrócony wniosek nazywa się entymematem, i zwykle latwo uzupełnić go przez dodanie brakującej przesłanki lub wniosku. Jednak i to wymaga pewnego wyćwiczenia logicznego, a ci co przemawiają do tłumów. korzystają często z tej skróconej formy, by błędny wniosek napozór uzasadnić. Wtedy przytacza się przeslanka prawdziwa, przemilczając falszywą, która razem z pierwszą dałaby pożądany wniosek. Taki entymemat wydaje się na pierwsze wejrzenie wnioskiem bezpośrednim, lecz nie jest nim, gdyż przemilczana przesłanka jest tu również niezbędna, jak ta, która została wyrażona. Skrócone wyrażenie odpowiada tej samej myśli, która ustanawia stosunek trzech pojęć w prawidłowym syllogizmie.

Częściej entymemat pomija jedną z przesłanek niż wniosek, ale gdy dwie przesłanki są retorycznie zestawione z pominięciem wniosku, to mamy także entymemat. Ztąd entymematy można dzielić na trzy gatunki – te w których opuszczono mniejszą lub większą przesłankę i te, w których opuszczono zakończenie. Np.

1. Angielski rząd jest zmienny w zewnętrznej polityce, bo jest demokratycznym.

2. Angielski rząd jest zmienny w zewnętrznej polityce, bo wszystkie demokratyczne rządy takiemi bywają. Skrócenia warunkowych lub rozjemczych syllogizmów. 315

3. Wszystkie demokratyczne rządy bywają zmienne w zewnętrznej polityce, a rząd angielski jest demokratyczny.

Gdy entymemat jest skróceniem warunkowego lub rozjemczego syllogizmu, to może się zdarzyć, że dwa zdania przytoczone wcale nie będą miały nie wspólnego, np. "Dzień i noc po sobie następują, bo ziemia kręci się naokoło swej osi". Ten entymemat uzupełniony wyrazimy: "jeśli ziemia obraca się naokoło swej osi, to dzień i noc po sobie następują — a skoro ziemia obraca się naokoło swej osi, więc dzień i noc po sobie następują". Możnaby taki entymemat wyrazić też w formie rozjemczej: "albo ziemia nie obraca się naokoło swej osi, albo dzień i noc po sobie następują — ziemia obraca się naokoło swej osi — więc dzień i noc po sobie następują.

Z prostych syllogizmów składają się rozmaite łańcuchy rozumowań, w których wniosek pierwszego syllogizmu staje się przesłanką następnego, np.

| M a P              | lub | M <sub>1</sub> a M <sub>2</sub> |
|--------------------|-----|---------------------------------|
| M <sub>2</sub> a M |     | S a M <sub>1</sub>              |
| $M_2 a P$ .        |     | S a M <sub>2</sub>              |
| M <sub>2</sub> a P |     | M2 a M3                         |
| $M_3 a M_2$        |     | S a <b>M</b> <sub>2</sub>       |
| M <sub>3</sub> a P |     | SaM <sub>3</sub>                |
| M <sub>8</sub> a P |     | M <sub>3</sub> a P              |
| S a M <sub>8</sub> |     | Sa M <sub>3</sub>               |
| SaP                |     | S a P                           |

W pierwszym wypadku wniosek pierwszego syllogizmu służy jako większa przesłanka następnego. W drugim szeregu wniosek pierwszego syllogizmu służy jako mniejsza przesłanka następnego. W taki sposób każde dwa po sobie następujące syllogizmy mają jedno zdanie wspólne, a w stosunku do następnego każdy poprzedni jest prosyllogizmem — zaś w stosunku do poprzedniego episyllogizmem.

Prosyllogizmem nazywamy syllogizm, którego wniosek służy za przesłankę w syllogizmie innym Zaś episyllogizmem nazywamy syllogizm, którego przesłanka jest wnioskiem przynależnego prosyllogizmu. W powyżej przytoczonych łańcuchach postęp myśli idzie od prosyllogizmu do episyllogizmu i takie rozumowanie nazywamy postępującem lub syntetycznem. Gdy zaś myśl idzie od episyllogizmu, cofając się do coraz to ogólniejszych zasad, to mamy cofające się lub analityczne rozumowanie.

| M <sub>1</sub> a P                     | M <sub>1</sub> a P              |
|----------------------------------------|---------------------------------|
| Sa M <sub>1</sub>                      | S a M <sub>1</sub>              |
| SaP                                    | SaP                             |
| M <sub>2</sub> a P                     | M <sub>2</sub> a P              |
| <b>M</b> <sub>1</sub> a M <sub>2</sub> | $M_1 a M_2$                     |
| M <sub>1</sub> a P                     | M <sub>1</sub> a P              |
| M <sub>8</sub> a P                     | M <sub>2</sub> a M <sub>1</sub> |
| M <sub>2</sub> a M <sub>8</sub>        | Sa M <sub>2</sub>               |
| M <sub>2</sub> a P                     | Sa M <sub>1</sub>               |

W pierwszym przykładzie mamy cofający się łańcuch ku ogólnemu twierdzeniu  $M_3 a P$ , przy czem większa przesłanka każdego syllogizmu jest uzasadniona przez syllogizm następny. W drugim przykładzie każda z przesłanek episyllogizmu jest uzasadniona przez prosyllogizm, w którym stanowi wniosek.

Oczywiście takie łańcuchy mogą być podobnie jak i proste syllogizmy nie tylko kategoryczne ale warunkowe i rozjemcze, złożone przy tem z syllogizmów różnych figur. Wyliczenie różnych możliwych wzorów by-

Ke.

łoby próżne, bo łatwo sobie je wyobrazić, a trafność wniosku opartego na łańcuchu syllogizmów zależy od trafności pojedyńczych składających go syllogizmów, które należy sprawdzić według ustanowionych reguł. Gdy w łańcuchu syllogizmów opuścimy wniosek każdego prosyllogizmu, otrzymujemy łańcuch uproszczony, czyli łańcusznik, sorites. W ten sposób łańcusznik staje się szeregiem entymematów. Podobnie jak w łańcuchach wniosek prosyllogizmu może być większą lub mniejszą przesłanką episyllogizmu, tak samo w łańcusznikach opuszczone wnioski prosyllogizmów mogą stanowió mniejsze lub większe przesłanki następujących episyllogizmów, co nam daje dwa gatunki łańcuszników.

| Każdy S jest I            | M lub          | Każdy M jest P              |
|---------------------------|----------------|-----------------------------|
| Każdy M jest              | M <sub>1</sub> | Każdy M <sub>1</sub> jest M |
| Każdy M <sub>1</sub> jest | M <sub>2</sub> | Każdy M, jest M,            |
| Każdy M <sub>2</sub> jest | P              | Każdy S jest M <sub>2</sub> |
| Więc każdy S              | jest P         | Każdy S jest P              |

Pierwszy nazywa się sorytem Arystotelesa, drugi zaś sorytem Goclenjusza<sup>1</sup>); w pierwszym opuszczone wnioski stanowią mniejsze a w drugim większe przesłanki następnych syllogizmów.

W obu tych formach łańcusznika każdy opuszczony wniosek jest jedną z przesłanek następnego syllogizmu, jak widać z uzupełnienia powyższego szematu, przy czem opuszczone sądy kładziemy w nawias:

| Każdy S jest I | М              | Każdy | М              | jest I | 2 |
|----------------|----------------|-------|----------------|--------|---|
| Każdy M jest 1 | M <sub>1</sub> | Każdy | M <sub>1</sub> | jest   | M |

<sup>1</sup>) Rudolf Goclenius (1547—1628) wydał w 1598-m r. "Isagoge in Organum Aristotelis", dzieło, w którem po raz pierwszy objaśnia ta późniejszą forme łańcusznika.

# Jedna przesłanka może być przecząca

| (Każdy S jest M <sub>1</sub> )           | (Każdy M <sub>1</sub> jest P)            |
|------------------------------------------|------------------------------------------|
| (Każdy S jest M <sub>1</sub> )           | (Każdy M <sub>1</sub> jest P)            |
| Każdy M <sub>1</sub> jest M <sub>2</sub> | Każdy M <sub>2</sub> jest M <sub>1</sub> |
| (Każdy S jest M <sub>2</sub> )           | (Każdy M <sub>2</sub> jest P)            |
| (Każdy S jest M <sub>2</sub> )           | (Każdy M <sub>2</sub> jest P)            |
| Każdy M <sub>2</sub> jest P              | Każdy S jest M <sub>2</sub>              |
| Każdy S jest P                           | Każdy S jest P                           |

Oczywiście łańcusznik może także się składać z sądów warunkowych. lub też może być mięszanym, np.

> jeśli C jest, to D jest jeśli B jest, to C jest jeśli A jest, to B jest

A jest więc D jest D nie jest wiec A nie jest

W każdym łańcuszniku tylko jedna przesłanka może być przeczącą — w sorycie Arystotelesa będzie to ostatnia, w sorycie Goclenjusza pierwsza. Także tylko jedna może być szczegółowa, w sorycie Arystotelesa pierwsza, w sorycie Goclenjusza ostatnia. Gdyby w łańcuszniku była druga przecząca, to jeden z odpowiadających mu syllogizmów zawierałby dwie przeczące przesłanki. Tak samo gdyby więcej niż jedna przesłanka była szczegółową, to syllogizm jej odpowiadający zawierałby średni termin pojęty dwa razy częściowo, więc nie byłby prawidłowym.

To się tyczy łańcuszników, których składowe syllogizmy mają formę pierwszej figury. Gdy usiłujemy tworzyć łańcuszniki z syllogizmów innych figur, np. jak Hamilton proponował.

| Żadne | Х | nie | jest | М | Każde M jest I | X |
|-------|---|-----|------|---|----------------|---|
| Żadne | Y | nie | jest | M | Każde M jest   | Y |
| Żadne | Z | nie | jest | М | Każde M jest 2 | Z |

## Łańcusznik trybu Baroco i Bocardo

| Każde P jest M     | Każde M jest P         |
|--------------------|------------------------|
| Więc żadne X ani Y | Więc niektóre X, Y lub |
| ani Z nie jest P   | Z są P                 |

to nie są to łańcuszniki, tylko wnioski niezależne od siebie wyrażone w skróceniu. Angielski logik Keynes podaje następujące formy sorytów 2-ej i 3-ej figury:

| niektóre A nie są B   | niektóre D nie są E   |
|-----------------------|-----------------------|
| każde C jest B        | każde D jest C        |
| (niektóre A nie są C) | (niektóre C nie są E) |
| każde D jest C        | każde C jest B        |
| (niektóre A nie są D) | (niektóre B nie są E) |
| każde E jest D        | każde B jest A        |
| niektóre A nie są E   | niektóre A nie są E   |
|                       |                       |

W pierwszym każdy syllogizm składający go jest trybu Baroco drugiej figury, więc i łańcusznik może być nazwany trybu Baroco -- w drugim każdy syllogizm składający go jest trybu Bocardo, więc i łańcusznik jest trybu Bocardo. Jak widzimy, i w tych formach łańcusznika tylko jedna z przesłanek jest przecząca i tylko jedna jest szczegółowa. Że poza pierwszą figurą łańcuszniki są możliwe tylko w trybach Baroco i Bocardo, to potwierdza odrębność tych trybów, które jedynie obok trybów pierwszej figury uznaliśmy za główne.

Prócz skróceń prostych syllogizmów czyli entymemów, oraz skróceń łańcuchów wniosków czyli łańcuszników, mamy jeszcze trzeci gatunek skróceń używanych w rozumowaniach deduktywnych, nazwany Epicheirema, czyli Epicheiremat. Jest to łańcuch syllogizmów skrócony przez opuszczenie jednej z przesłanek w każdym prosyllogizmie. Więc tutaj prosyllogizm przybiera formę entymematu, a episyllogizm jest wyrażony w zupełności. Epicheiremat zatem ma kształt syllogizmu, w którym

racja jest dana dla jednej lub obu przesłanek. Gdy jedna z przesłanek jest w ten sposób usprawiedliwiona, mamy epicheiremat podwójny, a gdy te racje są dalej usprawiedliwiane, to mamy epicheiremat złożony. Rzecz wyjaśniają następujące przykłady:

> Każdy M jest P, bo jest X Każdy S jest M, bo jest Y Wiec każdy S jest P

Każdy M jest P, bo każdy A jest P

Każdy S jest M, bo każdy B jest M

Więc każdy S jest P

Każdy M jest P, bo jest X, a każdy X jest P

Każdy S jest M

Każdy S jest P.

Inne wzory łatwo jest obmyślić, opuszczając po jednej przesłance w różnych łańcuchach syllogizmów. Entymematy i epicheirematy osobnych form logicznych nie stanowią, a przytoczenie ich w logice zwraca tylko uwagę na fakt psychologiczny, że w retorycznem wyrażeniu myśli syllogizmy bywają skracane przez opuszczanie przesłanek, przy czem w myśli brakująca przesłanka bywa dodana.

Już w powyższych rozumowaniach o syllogizmach mieliśmy kilka przykładów takich wniosków z dwóch przesłanek, które syllogizmami nie są, bądź dla tego, że brak im terminu średniego, bądź dla tego że zawierają więcej niż trzy terminy. Teraz na zakończenie teorji wniosków pośrednich, warto się zastanowić, jakie mogą istnieć wnioski z dwóch przesłanek po za syllogizmami o wyżej zbadanych formach.

Należą tutaj przedewszystkiem te dwie formy wniosków, które na pozór z jednej lub dwóch przesłanek wynikają, ale zawsze bywają opierane na innej przemilczanej; ich istnienie prowadzi do błędów popełnianych:



# Mylne wnioski. Zdania stwierdzające wyłączność. 321

1) Przez odwracanie sądów powszechnie twierdzących.

2) Przez zaprzeczanie jednej z alternatyw sądu rozjemczego na zasadzie stwierdzenia innej alternatywy.

3) Przez wnioski o falszywości następnika z falszywości poprzednika, lub o prawdziwości poprzednika z prawdziwości następnika.

Przy bliższem rozpatrzeniu, spostrzeżemy, że te trzy gatunki częstych błędów logicznych mają między sobą to wspólnego, że w każdym z takich wypadków mylny wniosek formalny, jeśli jest słusznym materjalnie, to staje się też trafnym formalnie, przez dodanie do przesłanki, z której ów formalnie mylny wniosek wyciągamy, drugiej przesłanki, stwierdzającej pewną wyłączność.

Więc np. mylne formalnie są wnioski:

Wszystkie S są P

Więc wszystkie P są S

S jest P lub Q

S jest P S jest Q więc S nie jest Q więc S nie jest P jeśli S jest P, to Q jest R S nie jest P Q jest R

więc Q nie jest R więc S jest P

Ale każdy z tych wniosków formalnie mylnych, to jest niedostatecznie uzasadnionych w jednej lub dwóch przesłankach, na których go ktoś niewyćwiczony logicznie opiera, może być trafnym materjalnie, to jest zgadzać się z rzeczywistością, a będzie udowodniony formalnie, jeśli dodamy do podanych tutaj przesłanek jeszcze twierdzenie pewnej wyłączności.

Wszystkie S i tylko S są P

daje nam formalnie trafny wniosek:

wszystkie P są S

bo w takim razie zakres S jest równy zakresowi P. W. Lutostawski: Logika. 21 "S jest P lub Q i tylko jedno z'dwojga", daje nam formalnie trafne wnioski przez dodanie jeszcze jednej przesłanki:

S jest P S jest Q więc S nie jest Q więc S nie jest P jeśli S jest P i tylko w tym wypadku Q jest R. S nie jest P Q jest R

wiec Q nie jest R

wiec S jest P.

To są wnioski z wyłączności, które do typu syllogizmów nie należą, i których możliwość stawała się źródłem błędów, gdy pomijano zastrzeżenie wyłączności, a wnioskowano tak, jakby ono istniało, mając w pamięci liczne wypadki, w których rzeczywiście istniało.

Te wnioski odrębne zajmują stanowisko w logice i dziwnie mało dotąd były uwzględniane jako typy odrębne — tak dalece, że w żadnym z podręczników rozpowszechnionych nie są jak wyżej zestawione. Przesłanki zawierające znak wyłączności w wyrazie "tylko" są właściwie sądami podwójnymi:

wszystkie S i tylko S są P

odpowiada dwom sądom, z których każdy musi być prawdziwym niezależnie od drugiego.

wszystkie S są P

tylko S są P.

Podobnie też sąd: "S jest P lub Q i tylko jedno z dwojga" jest streszczeniem dwóch sądów różnych:

"S jest P lub Q"

"jeśli S jest P, to nie jest Q"

lub: "jeśli S jest Q, to nie jest P"

Dwa z tych trzech sądów wystarczają dla zaznaczenia wyłączności, ale tylko pierwszy z drugim lub trzecim; bo drugi z trzecim wzajemnie z siebie wynikają i nie dowodzą pierwszego. Np. z tego, że "jeśli ten metal jest

322

Wnioski geometryczne lub z podstawienia równoważników. 323

to the state

żelazem to nie jest złotem" wcale nie wynika, że ten metal musi być żelazem lub złotem. Nareszcie sąd "jeśli S jest P i tylko wtedy, Q jest R", także jest streszczeniem dwóch sądów:

jeśli S jest P, to Q jest R,

jeśli Q jest R, to S jest P.

Martin State and a state of the second state of the second state of the second state of the second state of the

Oprócz wniosków z wyłączności znamy jeszcze następne formy wniosków deduktywnych, które nie są syllogizmami:

1. Wnioski geometryczne z oczywistości wyobrażenia przestrzeni:

M jest na północ od P

S jest na wschód od M

więc S jest na północno-wschód od P

2. Wnioski z porównania bądź ilości bądź jakości:

P jest mędrszy lub większy od M

M jest mędrszy lub większy od S

więc P jest mędrszy lub większy od S.

3. Nareszcie wnioski z podstawienia równoważników, jak gdy na miejsce jakiegoś pojęcia kładziemy jego definicję: "Napoleon mieszkał w Paryżu. Paryż jest stolicą Francji, więc Napoleon mieszkał w \*stolicy Francji".

Ten ostatni gatunek wniosków właściwie obejmuje wszystkie inne, bo każdy wniosek sprowadzić można do pewnego podstawienia równoważników.

Z powyższego zestawienia wynika, jak dalece jednak tryby syllogizmu są ważne w deduktywnem rozumowaniu. Ale kto chce sobie jasno zdać sprawę z ich doniosłości, ten nie powinien poprzestawać na poznaniu teorji, na biernem jej przyjęciu do świadomości. Podobnie jak czytanie książek o gimnastyce i oglądanie rysunków przedstawiających ćwiczenia wcale nie wzmocni mięśni, podobnie samo czytanie dzieł o logice, bez praktycznych świczeń w rozumowaniu, wcale nie wzmocni umysłu:

Więc kto chce poznać logikę, ten powinien się ćwiczyć, a szczególniej ćwiczenia w zakresie syllogistyki wytwarzają odporność na mimowolne błędy rozumowania. Reguly bez zastosowań są martwe. Dopiero przyzwyczajenie do ich zastosowania ukazuje nam ich doniosłość i wzbudza podziw nad ich prostotą. Wiele za-" gadnień, które się łączą z teorją wniosków pośrednich pomijamy tutaj umyślnie, aby je rozwinąć w ćwiczeniach zebranych na końcu książki. Czytelnik, który przeczytał powyższe dziewieć rozdziałów powinien się zabrać do ćwiczeń, nim będzie czytać tom następny, aby sprawdzić. czy zrozumiał naczelne zasady deduktywnego rozumowania — inaczej bowiem czytanie dalszych dzieł zamiast przynieść korzyść, może mu wyrządzić wielką krzywdę. mianowicie obudzić w nim mniemanie, że wie to, czego nie wie. że umie logikę, gdy wcale jej nie rozumie.



# X. Przykłady zadań logicznych.

Logika, podobnie jak algebra, wymaga ćwiczeń praktycznych, aby jej zasady stały się osobną właściwością rozporządzalną umysłu. Jednak większość podręczników i dzieł logicznych zadań nie zawiera innych prócz przykładów w tekscie. Od zadań należy odróżnić pytania tyczące się teorji logicznej. Rzecz szczególna, że nigdzie praktyczna strona logiki tak nie została rozwinięta, jak w Anglji, gdzie teoretyczna filozofja najmniej bywała uprawianą. Anglicy posiadają ogromne zbiory zadań, wśród których przełomowe znaczenie miały Jevons'a "Studies in deductive Logic", wydane w 1880 r. Od tego czasu wiecej takich zbiorów zadań wydano, przy czem autorowie posługiwali się wiadomościami o zadaniach zadawanych na egzaminach w uniwersytetach angielskich. Zadania przechodziły z dzieła do dzieła, tak że trudno jest wskazać pierwsze źródło dla każdego zadania. Poniższy zbiór, przeważnie też czerpie ze źródeł angielskich, szczególniej z Jevonsa. Powstał on z przygotowania do wykladów i ćwiczeń logicznych w kazańskim uniwersytecie w latach 1890-1893. Wówczas nie zapisywałem zkąd brałem zadania, teraz zaś zbyt trudno byłoby sprawdzić ich pochodzenie - choć w znacznej części są one przetłomaczone z angielskiego. Porządek w jakim następują nie jest systematyczny, lecz przypadkowy - czytelnik co przeczytał powyższe dziewięć rozdziałów będzie miał wiedzę potrzebną dla rozwiązania każdego zadania. U nas

w logice Nuckowskiego można znaleźć trochę zadań wtrąconych do pytań z zakresu teorji logicznych - ale autor podaje rozwiązanie tylko tych, które uważa za najtrudniejsze, przez co zbiór swój czyni dla większości czytelników bezpożytecznym. Zbyt są mało ludzie przyzwyczajeni do zadań logicznych, by je mieli rozwiązywać, nie mając możliwości sprawdzenia. Wolałem w tym względzie iść za Jevonsem i podać rozwiązania na końcu zadań, tak jak zwykle postępują autorowie zadań matematycznych. Zadania pobudzają umysł do czynnego udziału w pracy naukowej, gdy pojęcie teorji wymaga bierności. Pożądanem byłoby doprowadzić ucznia do samodzielnego zdobycia każdej prawdy teoretycznej przez szereg ćwiczeń stopniowanych. Jest wielką zbrodnią pedagogiczną podać uczniom gotowe dowodzenie, np. zdania Pytagorasa o kwadratach boków prostokątnego trójkąta, zamiast dać im radość odkrycia doniosłej prawdy geometrycznej, zadając szereg praktycznych zadań tego rodzaju, jak np "narysuj kwadraty o powierzchni 9, 16, 25 centymetrów tak, aby ich boki stanowiły trójkąt". Gdy wiele podobnych zadań uczeń rozwiąże, sam spostrzeże, w jakich wypadkach trójkąt otoczony kwadratami będzie prostokątnym. Odkrycie prawdy powszechnej sprawia radość i pobudza myśl. Przyjęcie jej bierne natomiast rozleniwia ducha i wzbudza ślepą wiarę w autorytety. Jedyne logiczne ćwiczenie dotąd dość rozpowszechnione, to rozwiązywanie zadań matematycznych. Ale w stosunkach ilościowych przywykliśmy do takich operacji, które nie mają zastosowania na ogólniejszem polu stosunków jakościowych. W matematyce sądy typu SuP tak dalece przeważają, że ci co się logicznie ćwiczyli na matematycznych zadaniach, bardzo skłonni są każdy sąd SaP uważać za SuP. Dopiero logiczne ćwiczenia uprzytamniają nam jasno stosunek orzeczenia, który nie jest

stosunkiem tożsamości. W życiu codziennem daleko więcej mamy do czynienia z zagadnieniami logicznemi, niż z trudnościami, które matematyka rozwiązuje. Więc w braku lepszego, niech ten zbiór zadań oparty przeważnie na źródłach angielskich wyzwoli czytelników z um ysłowej niewoli niemieckiej, w której dotąd u nas przeważnie logika, jak wogóle cała nauka polska pozostawała.

### I. Zadania.

1. Sprawdzić rozumowanie: materja nie działa, więc to, co działa, jest duchem.

2. Sprawdzić rozumowanie: wszyscy ludzie żyją na ziemi, wszyscy ludzie są istotami rozumnemi, więc wszystkie istoty rozumne mieszkają na ziemi.

3. Jak wytłomaczyć przysłowie: "szczęście służy głupim".

 Objaśnić rozumowanie: żelazo jest pierwiastkiem, bo jest metalem.

5. Sprawdzić rozumowanie: tylko biała rasa jest cywilizowana — dawni Germanowie byli biali, więc byli cywilizowani.

6. Sprawdzić rozumowanie: kto jest zadowolony z tego co ma, ten jest bogaty – skąpcy nigdy nie są zadowoleni, więc nigdy nie są bogaci.

7. Bronić od kary trzeba niewinnych, więc jeśli twierdzisz, że ten człowiek nie powinien być karany, to uważasz go za niewinnego.

8. Kto widzi swe szczęście w doskonałości, ten od losu nie zależy. Prawdziwy filozof od losu nie zależy więc widzi swe szczęście w doskonałości.

9. Ciśnienie działalność nerwów przerywa, a nie przerywa przewodnictwa elektryczności, więc siła nerwowa nie jest elektrycznością.

لا أسبر ال

10. Jeśli większy termin jest orzeczeniem większej przesłanki. co wynika o mniejszej?

11. Dowieść, że żadna przesłanka w pierwszej ani w czwartej figurze nie może mieć formy **0**, ani też większa w drugiej, ani mniejsza w trzeciej.

12. Jeśli M jest ogólnie pojęty w obu przesłankach, co wynika o wniosku?

13. Dowieść, że w trzeciej fig. mniejsza powinna być twierdzącą, a wniosek szczegółowym.

14. Dowieść, że jeśli wniosek jest powszechny, to średni termin raz tylko może być pojęty ogólnie.

15. W jakim trybie rozumujemy: To, co nie ma części nie może być zniszczone dusza nie ma części, więc dusza nie może być zniszczona.

16. Czy można trybu Camestres dowieść za pomocą odwrócenia syllogizmu?

17. Sprawdzić syllogizm: Rtęć jest płynna przy zwykłej temperaturze, a jest metalem, więc niektóre metale są płynne przy zwykłej temperaturze.

18. Określić tryb wniosku: wszystkie ryby oddychają w wodzie a wieloryb tego nie czyni, więc nie jest rybą.

19. Określić tryb wniosku: irydjum powinno błyszczeć jak wszystkie metale.

20. Określić tryb wniosku: Kazań jest miastem niezdrowem, bo nie ma kanalizacji.

21. Każda cnota zachowuje pewną miarę, czasem zapał nie zachowuje miary — co z tego wynika?

22. Sod jest metalem i pływa po wodzie, co z tego wynika?

23. Wszystkie lwy są mięsożerne, a żadne mięsożerne zwierzę nie jest pozbawione pazurów, co z tego wynika?

24. Wszyscy uczniowie piątej klasy czytają Homera,

173.5

w piątej klasie nie ma chłopców młodszych niż 12 letni. Co z tego wynika?

25. Niektóre dzieła sztuki są pożyteczne — wszystko to, co człowiek robi jest dziełem sztuki, więc niektóre prace człowieka są pożyteczne.

26. Kto lubi wino nie zasługuje na zaufanie, bo nie utrzyma żadnej tajemnicy.

27. Urodził się w Afryce więc był czarny.

28. Powinien być w Moskwie skoro go nie ma w Kazaniu.

29. Poglądów swych nie czerpie z książek, bo książek nie ma.

30. Sprawdzić rozumowanie: wszystkie B są A, tylko C jest A, więc tylko B jest C.

31. Jakich przesłanek wymaga wniosek: kara śmierci powinna być zniesiona.

32. W jakich trybach można przeprowadzić rozumowanie: Nikt nie może twierdzić, że wszelkie prześladowanie może być usprawiedliwionem, jeśli przyzna, że czasem prześladowanie celu nie osiąga.

33. W ilu trybach można wyrazić rozumowanie: niektóre lekarstwa nie powinny być sprzedawane bez zapisania nazwiska kupującego, bo te lekarstwa mogą być użyte jako trucizny.

34. Jeślibym czytał tyle co moi sąsiedzi, to byłbym tak głupim jak oni (Hobbes).

35. Ile terminów i wniosków ma soryt o n przesłankach?

36. Dowieść, że jeśli mniejszy termin jest orzeczeniem mniejszej przesłanki, wniosek nie może być powszechnie twierdzącym.

37. Dowieść, że zawsze w przesłankach przynajmniej jeden termin więcej bywa pojęty ogólnie niż we wniosku.

Przykłady zadań logicznych.

38. Jaki gatunek sądu nie spotyka się w przesłankach pierwszej figury i dla czego?

39. Jaka figura ma wniosek przeczący i dla czego?

40. Jaka figura ma wniosek szczegółowy i dla czego?

41. W jakich trybach podporządkowany sąd może zastąpić podporządkujący bez wpływu na wniosek?

42. W jakich trybach zmiana szczegółowej przesłanki na powszechną zmieni ilość wniosku?

43. Dowieść, że szczegółowa większa i przecząca mniejsza przesłanka nie daje wniosku.

44. Ile więcej terminów ogólnie pojętych może być w przesłankach niż we wniosku? Ile terminów częściowo pojętych może być więcej w przesłankach niż we wniosku?

45. W jakich trybach mamy równą ilość terminów pojętych ogólnie i częściowo w syllogizmie?

46. Dowieść Disamis za pomocą ductio per impossibile sive conversio syllogismi.

47. Czy można otrzymać mylny wniosek z trafnych przesłanek, lub trafny wniosek z fałszywych przesłanek?

48. Mamy syllogizm drugiej figury, w którym średni termin ani razu nie jest wzięty ogólnie, jedna przesłanka prawdziwa druga fałszywa — co wynika o prawdziwości wniosku?

49. Jeśli sąd: "tam gdzie jest x, zawsze bywa y", jest falszywym, zarówno jak sąd: "x czasem tam bywa gdzie nie ma z" — czy można zaprzeczyć sąd: "gdzie jest z. tam napewno jest y"? Czy można co wnosić o stosunku y oraz z?

50. Co znaczy twierdzenie, że sąd: "wszystkie tłuszcze są jadalne" jest fałszywy?

51. Jeden dyplomata radził: strzeż się uzasadniać twe zdania. Zdania mogą być prawdziwe, twe uzasadnienie

- Sterner

# Przykłady zadań logicznych.

ł

będzie na pewno fałszywem. Jakie jest logiczne znaczenie tego psychologicznego zjawiska?

52. Jeśli większe przesłanki dwóch syllogizmów są wzajemnie sądami podprzeciwnemi, to do jakiego trybu i do jakiej figury należą te syllogizmy? Czy mogą być wnioski obu syllogizmów prawdziwe?

53. Czy jeśli jedna z przesłanek i wniośek syllogizmu są prawdziwe, wynika stąd, że druga przesłanka jest prawdziwą?

54. Jeśli pozorny syllogizm ma średni termin pojęty częściowo w obu przesłankach, a jedna jest fałszywa, to co z tego wynika?

55. Ułożyć dwa syllogizmy takie, żeby większa przesłanka każdego była podprzeciwną wniosku drugiego, i żeby wnioski obu były prawdziwe.

56. Jeśli jedna z przesłanek jest fałszywa, a syllogizm jest prawidłowy, czy wynika, że wniosek będzie fałszywy?

57. Jeśli w syllogizmie 3-ej fig. jedna z przesłanek jest fałszywa, czy można otrzymać na zasadzie tej wiadomości, że jedna przesłanka jest fałszywa, nowy syllogizm prawidłowy? Jakiego trybu?

58. Czy prawdziwym jest sąd "skoro z fałszywych przesłanek prawidłowo możemy otrzymać prawdziwy wniosek, więc *reductio ad impossibile* nie może być uważana za dowód syllogizmu Bocardo" (z pewnego podręcznika logiki).

59. Co znaczy twierdzenie falszywości sądu: "Descartes umarł przed urodzeniem Newtona".

60. X Y Z P Q R oznacza sześć zdań takich, że wśród X Y Z tylko jedno jest prawdziwe, z P Q R także tylko jedno. Jeśli X prawdziwe, to i P prawdziwe, jeśli Y prawdziwe to i Q prawdziwe, jeśli Z prawdziwe, to i R prawdziwe. Co wynika jeśli X fałszywe? Jeśli Y fałszywe. Jeśli Z fałszywe?

61. Czy prawdziwe przesłanki mogą dać prawdziwy wniosek przy fałszywem rozumowaniu?

62. Wyrazić sąd: "wszyscy ludzie są śmiertelni" tak. aby nie zakresy lecz treść była porównana.

63. Jak wyrazić sądy szczegółowe i przeczące w formie wyrażającej stosunki treści?

64. S obejmuje M, M nie obejmuje P, więc S nie obejmuje P. Czy to prawda?

65. Jeśli cnota zależy od naszej woli, to i grzechy zależą od woli, a cnota zależy od woli, więc grzechy zależą od woli. Jaki to tryb, jak go wyrazić w formie kategorycznej?

66. Warto się zajmować logiką, jeśli Arystoteles w niczem się nie mylił, ale Arystoteles mógł się mylić, więc nie warto zajmować się logiką.

67. Czemu się kapitan Wilk obrazi, gdy kto powie: "jeśliby kapitan Wilk uciekł raz z pola bitwy, to żyłby, aby się bić w następnej bitwie?"

68. "Jeśli Piotr robi głupstwa, nie trzeba, żeby Pawel go naśladował". Czy z tego sądu wynika, że Piotr robi głupstwa?

69. Jeśli on jest zdrów, to przyjdzie — ale nie jest zdrów więc nie przyjdzie — on przyjdzie, więc jest zdrów. On napewno nie przyjdzie, bo nie jest zdrów, a jeśliby był zdrów, to by przyszedł.

70. Jaki gatunek rozumowania przedstawia wniosek następujący: "Jeśli A jest B, to C jest D, jeśli C jest D, to E jest F. Więc jeśli A jest B, to E jest  $F^{\mu}$ .

71. Odwrócić sąd: jeśli kto dostanie kulą w serce, to napewno umrze.

332

- . . .

72. Sprawdzić rozumowanie: A jest B jeśli jest C, a ponieważ A nie jest C, więc nie jest B.

73. Jeśli A nie jest B, C nie jest D, ale ponieważ A jest B, C jest D.

74. A nie jest B, jeśli C jest D, ale C w takim razie nie jest D, bo A jest B.

75. Dać przykłady syllogizmów warunkowych trybów każdej figury.

76. Jeśli A prawda, to B prawda, jeśli B prawda, C prawda, jeśli C prawda D prawda. Co wynika, jeśli D fałsz, jeśli C fałsz, jeśli B fałsz, jeśli A fałsz?

77. Skoro dobrzy ludzie są szczęśliwi, więc on powinien być dobrym, skoro jest szczęśliwym, a szczęśliwym jeśli jest dobrym.

78. Jeśli znajdujemy się w towarzystwie oszustów. to nie powinniśmy grać w karty, ale skoro nie jesteśmy w towarzystwie oszustów, powinniśmy grać w karty.

79. Czemu dylematy najczęściej mają charakter sofizmów?

80. Kara nie powinna mieć na celu dobra z niej wynikającego, bo kara jest złem a nie powinniśmy czynić zła z celem osiągnięcia dobra.

81. Celem kary jest albo obrona społeczeństwa albo poprawa jednostek. Kara śmierci nie broni społeczeństwa i nie poprawia jednostek, więc powinna być zniesiona.

82. Niewolnictwo jest urządzeniem naturalnem, więc nie powinno być zniesione.

83. Jeśli kto jest warjatem nie powinien być ministrem, Jan nie jest warjatem, więc powinien być ministrem.

84. Starość mędrsza od młodości, więc powinniśmy ulegać postanowieniom przodków.

85. Każde prawidło ma wyjątki, to prawidło powinno także mieć wyjątek, więc istnieją prawidła bez wyjątków.

L

86. Jeśli wierzymy wszystkiemu co słyszymy, to zmuszeni jesteśmy wierzyć w istnienie kilku Napoleonów Wielkich, a jeśli wierzymy tylko w to, co dowiedzione, możemy wątpić o istnieniu nawet jednego. W jaki sposób dochodzimy do przekonania o istnieniu historycznego Napoleona?

87. Kwakrzy twierdzą, że jeśliby wszyscy ludzie byli prawdziwymi chrześcianami, to nie potrzebaby trzymać wojsk. Dla tego uważają wojska za zbyteczne, a zatem szkodliwe. Na jakich przemilczanych przesłankach oparty jest wniosek?

88. Jeśliby zaniechanie wojny było pożyteczne dla Francji i Niemiec, to by nastąpiło, lecz nie nastąpiło, więc nie było pożytecznem dla żadnego z wojujących narodów.

89. Jeśli ludzie są dobrzy, prawa są zbyteczne, jeśli są źli, to nie skuteczne, więc prawa są w każdym razie bezpożyteczne.

90. Jeśli pokój jest pożądany wojna jest złem, a skoro wojna jest złem, to pokój jest pożądany.

91. Niemożna twierdzić, że to co nieuchronnie myślimy jest prawdziwem, bo niektóre osoby w ciemności myślą o strachach, w które nie wierzą.

92. Jeśli materja jest zjawiskiem, to i ja jestem zjawiskiem.

93. Śmiesz pan twierdzić, że jesteś materjalistą, gdy ja dobrze wiem, że jesteś nauczycielem tańca.

94. Kto nie ma przyjaciół ten jest nieszczęśliwy – hypokryci nie mają przyjaciół, więc są nieszczęśliwi.

95. Sprawiedliwość przynosi pożytek innym i wskutek tego nie pożytecznie jest dla sprawiedliwego być sprawiedliwym.

96. Jaka jest suma czterech róż i trzech tulipanów?

Sześciu adwokatów i jednego prokuratora? Dziesięciu trójkątów i jednego koła?

97. Jeśli wszyscy Anglicy mówią po angielsku, co wiemy o mówiących po angielsku?

98. Jeśli wszystkie nauki są pożyteczne, co pozostaje nieokreślonem w stosunku pojęcia nauki i rzeczy pożytecznej?

99. Jeśli sąd "wszystkie kryształy są kulami" jest falszywy, co z tego wynika?

100. Francuzi bywają poczęści dowcipni; co z tego możemy wywnioskować o jednym Francuzie, naszym znajomym?

101. Co się stanie jeśli siła nieskończona napotka na opór nieskończony?

102. Co znaczy okrzyk: "tego człowieka nie można oblewać wodą".

103. Dla czego niewiarogodnem wyda się opowiadanie o ludziach noszących głowę pod pachą? a uwierzylibyście opowiadaniu o czarnych łabędziach, choć takich łabędzi byście nie znali?

104. Pokazywano maszynę służącą dla rozwiązywania matematycznych zadań. Po wyjaśnieniu budowy maszyny ktoś pyta: czy maszyna da trafne rozwiązanie fałszywie postawionego zagadnienia? Co należy myśleć o tem pytaniu, mając na widoku to, że w logice z fałszywych przesłanek można wywieść trafny wniosek?

105. Czy stąd, że koń jest zwierzęciem, można wnosić, że głowa konia jest głową zwierzęcia? W jakich wypadkach analogiczny wniosek okaże się fałszywym?

106. Słoń silniejszy od konia, koń od człowieka – ezy z tego wynika, że słoń silniejszy od człowieka?

107. Jeśli Jan jest synem Mikołaja, to na jakiej przesłance opiera się mniemanie, że Mikołaj jest ojcem Jana? 108. Kto zabija człowieka, ten zabija tylko jedną istotę rozumną, ale kto książkę niszczy, ten sam rozum zabija, więc czyni gorzej.

109. Bóg jest wszędzie, wszędzie jest przysłówkiem, wiec Bóg jest przysłówkiem.

110. Jaka różnica jest między "Leibniz, genjalny filozof, powiedział", a "Genjalny filozof Leibniz powiedział".

111. Jaka różnica jest między: "ten dom zbudowany został przez Piotra", a "oto dom, który Piotr zbudowal".

112. W matematyce wnosimy: "ilość, której szukamy dla rozwiązania pewnego zagadnienia powinna zadość czynić pewnemu równaniu — ta ilość czyni zadość temu równaniu, więc jest poszukiwaną ilością". W jakich wypadkach ten wniosek jest słuszny?

113. Jan twierdzi, że wszystkie planety są sferoidami, Piotr zaprzecza, Paweł twierdzi, że Piotr się nie zna na tym przedmiocie. Mikołaj dowodzi, że Piotr ma rację, lecz Szczepan nie przyjmuje przesłanek tego dowodzenia Co z tego wynika o przekonaniach każdego z nich?

114. Czy definicja kola jako elipsy jest bez zarzutu?

115. Jeśli wszystkie trójkąty są figurami geometrycznemi, co z tego wynika o nietrójkątach?

116. Dla kogo zdanie: "Jan Herschel był synem Wilhelma Herschela" może być definicją Jana Herschela?

117. Czy będzie trafną definicja: odwrócenie jest zmianą części zdania.

118. Osądzić definicje: kwadrat jest czworobokiem, którego boki są równe a kąty wszystkie proste.

119. Życie jest przeciwieństwem śmierci."

120. Równemi są ciała, z których każde może zająć miejsce drugiego.

121. Papier jest materjalem wyrabianym z galganów.

Ì.

122. Organ jest to część zwierzęcia, zdolna do odrębnej funkcji.

123. Wiedza jest tem, co może być przedmiotem egzaminów.

124. Człowiek jest istota, która mogłaby być szachem perskim.

125. Powodzenie jest to szereg faktów zgodnych z naszemi życzeniami, a powodowanych naszymi wysiłkami.

126. Jakie są cechy nieistotne egzaminów?

127. Które z dwóch zdań następujących jest prawdziwe:

1) Wszyscy Anglicy nie zażywający tabaki należą do liczby ogólnej Europejczyków nie używających tytoniu, jeśli tytoń jest ogólnem pojęciem obejmującem tabakę, a Europejczyk ogólnem pojęciem obejmującem Anglików.

Wszyscy Anglicy nie używający tytoniu należą
 do zakresu Europejczyków nie zażywających tabaki.
 128 Do isbierze należe zada

128. Do jakiego rodzaju należy sąd:

Wszystkie procesy życia zależą od przyzwyczajenia i oprócz nich żadne inne.

129. Jaka różnica zachodzi między:

1) Wszyscy obecni mówili rozumnie.

2) Wszyscy mówiący nierozumnie byli nieobecni. Czy jedno z drugiego wynika?

130. Czy z tego, że każdy minister jest człowiekiem, wynika, że każdy dobry minister jest dobrym człowiekiem?

131. Czy z SyP wynika SoP?

ĺ

132. Jakie skutki miałby wniosek  $SiP \rightarrow SoP$ ?

133. Odwrócić dylemat: jeśli kto jest żonaty, to jest nieszczęśliwy, bo musi pielęgnować żonę. jeśli nie jest W. Lutosławski: Logika. 22 żonaty to jest nieszczęśliwy, bo nie ma żony, któraby go pielęgnowała, więc w obu wypadkach człowiek jest nieszczęśliwy.

134. Sprawdzić rozumowanie: gdyby wszystkie teorje metafizyczne były trafne, to niektóre byłyby przyjęte przez większość myślicieli; skoro żadna nie jest przyjęta przez większość myślicieli, widać, że żadna nie jest trafna.

135. Wymyślić dylemat dowodzący, że egzamina są zbyteczne i odwrócić go.

136. Jaki jest najkrótszy sposób pomnożenia w myśli takich cyfr jak 487. 513?

137. Pomnożyć w myśli 781. 819, lub 89. 111 itp., przy najmniejszym wysiłku pamięci, jeśli przypuścimy, że łatwiej spamiętać mniejszą cyfrę niż większą.

138. Sprawdzić rozumowanie: księża zbogacają się pracą ubogiego ludu a tak postępują wyzyskiwacze, więc księża są wyzyskiwaczami.

139. Sprawdzić rozumowanie: człowiek nie jest Bogiem, Chrystus był człowiekiem, więc nie był Bogiem.

140. Sprawdzić: kto jest nieomylny, ten nie popelnia błędów, papieże popełniali błędy, więc nie byli nieomylni.

141. Sprawdzić: wieczne potępienie się nie zgadza z miłosierdziem boskiem, Bóg jest miłosierny, więc nie ma wiecznego potępienia.

142. Nadużycia władzy i zaufania są szkodliwe, kler nadużywa władzy i zaufania, więc jest szkodliwy.

143. W jaki sposób ściślej wyrazić jedno odwrócenie sądu wymienione na str. 258?

144. Do jakich trybów należą trzy syllogizmy wymienione u dołu str. 259? Ile najwięcej z tych trzech syllogizmów może być jednocześnie prawdziwych?

338

### Przykłady zadań logicznych

145. W jaki sposób można ściślej wyrazić jeden z przykładów na str. 307?

146. Jaki błąd zawiera jeden z przykładów na str. 310?

147. Wskazać główniejsze błędy w popularnej Logice Stanisława Brzozowskiego, wydanej przez Arcta, w 1905 r., w Książkach dla wszystkich Nr. 273 (cena 30 kop. = 78 hal.).

148. "Żydzi mieli się za naród wybrany i zostali skazani na powszechną poniewierkę, więc kto-szerzy wyobrażenie, jakoby Polacy byli narodem wybranym, przyczynia się do upadku narodu". Ocenić logicznie to rozumowanie.

Ocenić logiczną wartość rozumowań następujących:

149. "Kościół katolicki jest instytucją międzynarodową, więc kto widzi zbawienie narodu w Kościele, ten skazuje swój naród na wynarodowienie". Gdzie błąd?

150. "Mesjanizm wyróżnia naród polski jako wybrany, a jednocześnie porucza mu misję wszechludzką; jeśli kochamy Polskę, to jej wyłącznie służyć powinniśmy, a mesjanizm prowadzi do kosmopolityzmu".

151. "Ksiądz jest człowiek jak każdy inny i sam grzeszy, więc nie może dawać rozgrzeszenia".

152. "Kto kocha lud, ten powinien walczyć o jego dobrobyt — socjaliści to czynią, więc każdy miłośnik ludu winien zostać socjalistą".

153. "Spowiednicy niedotrzymują tajemnicy, więc kto ma istotnie ciężkie grzechy, nie może się spowiadać".

154. "Polacy nie są narodem wybranym, bo inaczej nie straciliby niepodległości narodowej".

155. "Kto śpi nie grzeszy, kto nie grzeszy jest świętym — więc śpiochy niebo wypełnią".

22\*

# II. Rozwiązania zadań.

Aby ćwiczenia były korzystne. niezbędnem jest, by cżytelnik wprzódy sam usiłował rozwiązać zadanie i rozwiązanie swe napisał. nim przeczyta podane niżcj rozwiązanie i porówna je ze swojem. Gdy zaś sam nie mógł rozwiązać jakiego zadania, to po przeczytaniu danego rozwiązania powinien usiłować wymyśleć zadanie podobne na wzór danego, i rozwiązać je samoistnie. Wszystkie zadania zawierające litery dla oznaczenia terminów powinny być przerobione na przykładach. w których litery sam uczeń zastąpi pojęciami tworzącemi sądy prawdziwe lub fałszywe, zgodne lub niezgodne z doświadczeniem. Zadania takie zadając innym i poprawiając ich odpowiedzi, można wiele zyskać na wyćwiczeniu logicznem.

1. Wniosek twierdzący nie może wynikać w trybie. w którym jedna z przesłanek jest przecząca. Więc przemilczana przesłanka nie może być kategoryczną — tylko rozjemczą: "to co działa jest duchem albo materją". Ta przesłanka, razem z odwróceniem przytoczonej w rozumowaniu: "to co działa nie jest materją", daje wniosek "to co działa jest duchem", w trybie tollendo ponens syllogizmu rozjemczo-kategorycznego.

2. Przesłanki mają formę trybu Darapti trzeciej figury. więc dać mogą tylko wniosek szczegółowy, jak zresztą wszystkie tryby trzeciej figury. Odwracając mniejszą, otrzymamy wniosek S i P trybu Darii pierwszej figury; odwracając większą będziemy mieli ten sam wniosek w trybie Dimatis czwartej figury. Dla wniosku w ten sposób otrzymanego: "niektóre istoty rozumne mieszkają na ziemi", wystarcza. by jedna z przesłanek była powszechną, a druga może być szczegółową, przez co mielibyśmy tryby Disamis lub Datisi (patrz wyż. str. 286)

1.5

3. Gdy głupiemu się powiedzie, zwraca to daleko więcej uwagi, niż powodzenie rozumnego. Więc znaczenie logiczne przysłowia jest: "szczęście służy czasem nawet glupim", a przez naturalną skłonność do fałszywych uogólnień zrobiono z tego spostrzeżenia sąd powszechny, tak jakby szczęście zawsze głupim służyło. Wypadki niepowodzenia ludzi niegłupich w kontrascie z powodzeniem niektórych głupich były psychologiczną pobudką do takiego uogólnienia. Niepowodzenie czasem trafiające się ludziom rozumnym zależy logicznie od tego, że rozum nie jest jedynym warunkiem szczęścia, lecz tylko jednym z warunków, i to niekoniecznym, skoro można i bez rozumu mieć szczęście. Z tego nie wynika bynajmniej, jak często ludzie mniemają, jakoby głupota dawała więcej prawdopodobieństwa szczęścia niż rozum. Mamy tu przykład uogólnień fałszywych dosyć rozpowszechnionych.

4. Wniosek SaP, prócz przesłanki SaM, wymaga przesłanki MaP, czyli w tym wypadku "wszystkie metale są pierwiastkami", co w przytoczonem skróconem rozumowaniu jest przemilczane.

5. Pierwsza przesłanka znaczy logicznie: wszystkie cywilizowane ludy są białe. Z drugą przesłanką wniosku nie daje, bo w drugiej figurze, do której to rozumowanie należałoby, jedna przesłanka powinna być przeczącą. Z danych przesłanek PaM + SaM nie wynika żaden wniosek, bo w żadnej średni termin nie jest wzięty ogólnie. Jeśli odwrócić pierwszą, mielibyśmy formę pierwszej figury, ale nieważną, bo w pierwszej figurze większa przesłanka powinna być powszechna Przy odwróceniu drugiej, mielibyśmy formę czwartej figury, ale nieważną, bo w czwartej figurze MiS daje wniosek tylko z PeM.

6. Wniosek MaP + SeM = SeP jest nieprawidłowy,

. . . --

bo P w przesłance wzięte jest szczegółowo, a we wniosku ogólnie. Z tego, że wszyscy ci, co są zadowoleni z tego co mają, są bogaci, nie wynika, by wszyscy bogaci byli zadowoleni z tego co mają, a dopiero ta ostatnia przesłanka dałaby wskazany wniosek w trybie Camestres lub Celarent: PaM + SeM = SeP, lub MeS + PaM =PeS = SeP. Z MaP + SeM wynika wniosek przez odwrócenie pierwszej przesłanki PiM + SeM = PoSw trybie Festino — więc niektórzy ludzie bogaci nie są skąpcami.

7. Przesłanki "niewinni nie powinni być karani", "ten człowiek jest niewinny", dają wniosek w trybie Celarent "ten człowiek nie powinien być karany". Ale z tego nie wynika, by wniosek ten jedynie z powyższych przesłanek wynikał. Między pojęciami "ten człowiek" a "powinich być karany" można znaleść inny średni termin, np. "ci którym winy nie dowiedziono" a jakkolwiek wszyscy niewinni należą do tych, którym winy nie dowiedziono, to nie wszyscy ci, którym winy nie dowiedziono są niewinni. Więc z twierdzenia "ten człowiek nie powinien być karany" nie można wnosić, że ten co to twierdzi uważa tego człowieka za niewinnego. Prócz niewinnych są inni, którzy nie powinni być karani, ci którym winy nie dowiedziono, lub ci, którzy winę swą zasługami zgładzili, albo już odpokutowali.

8. PeM-SeM nie daje wniosku. Ale jeśli wziąść to co za wniosek podane, jako przesłankę, to mamy trafny wniosek trybu Cesare: prawdziwy filozof od losu nie zależy, bo widzi szczęście swe w doskonałości. Zestawienie wniosku prawidłowego syllogizmu z jedną z jego przesłanek, aby wywnioskować z tych dwóch zdań drugą przesłankę, jest paralogizmem dosyć łudzącym, bo trzy sądy w ten sposób zestawione są zgodne

#### Rozwiązania zadań

między sobą jako trzy sądy jednego syllogizmu. Ale zależność logiczna nie zawsze się daje odwrócić. W tym wypadku mamy  $P \in M + Sa M = Se P$ , ale Se P + Sa Mwcale nie daje  $P \in M$ .

9. Rozumowanie to w formie syllogizmu trzebaby tak wyrazić: prąd nerwowy jest przerywany przez ciśnienie, prąd elektryczny nie jest przerywany przez ciśnienie, więc prąd elektryczny nie jest prądem nerwowym. Jest to wniosek trybu Camestres, który można wyrazić w trybie Celarent.

10. Jeśli większy termin jest orzeczeniem większej przesłanki, co ma miejsce w pierwszej lub trzeciej figurze, to mniejsza przesłanka będzie twierdząca, bo gdyby była przeczącą, to większa musiałaby być twierdzącą, a wniosek przeczący — więc we wniosku P byłby pojęty ogólnie, gdy w większej przesłance był pojęty częściowo.

11. Jeśli jedna z przesłanek ma forme o, to wniosek musi być także 0, wiec P bedzie pojęty ogólnie. W sądzie formy o tylko orzeczenie jest pojęte ogólnie, a druga przesłanka, która musi być formy a ma tylko podmiot pojęty ogólnie. Więc przesłanki oa w pierwszej figurze nie zawierałyby M ani razu pojętego ogólnie, bo byłby on podmiotem 0, a orzeczeniem a. Przesłanki a 0 w pierwszej figurze zawierałyby termin większy wzięty częściowo gdy we wniosku byłby wzięty ogólnie. W drugiej figurze wieksza przesłanka nie może być 0, bo jej podmiot byłby jako termin większy wzięty częściowo, gdy we wniosku jest pojęty ogólnie. W trzeciej figurze mniejsza nie może być 0, bo w takim razie większy termin byłby orzeczeniem, a więc wzięty częściowo w większej przesłance a ogólnie we wniosku. W czwartej figurze przy przesłankach oa większy termin byłby szerzej pojęty

we wniosku niż w przesłance, a w przesłankach ao średni termin nie byłby ani razu pojęty ogólnie.

12. Syllogizm taki nie może być w drugiej figurze. bo średni termin będąc orzeczeniem obu przesłanek. mógłby tylko w obu być pojęty ogólnie. jeśliby obie były przeczące. W pierwszej figurze mniejsza przesłanka mająca M za orzeczenie musiałaby być przeczącą, a wtedy większy termin byłby pojęty szerzej we wniosku niż w przesłance. W trzeciej figurze średni termin jako podmiot obu przesłanek może być dwa razy pojęty ogólnie. co się trafia w trybach Darapti i Felapton. W czwartej figurze na to by średni termin mógł być dwa razy pojęty ogólnie, większa musi być przecząca, a mniejsza formy a, co się zdarza w trybie Fesapo. Ztąd widać, że M podwójnie pojęty ogólnie daje wniosek szczegółowy, tylko w trzeciej lub czwartej figurze.

13. Jeśli M jest podmiotem w obu przesłankach a mniejsza przecząca, to wniosek musiałby też być przeczącym, więc P wzięty ogólnie we wniosku, byłby także wzięty ogólnie w większej przesłance, której jest orzeczeniem, a to byłoby możliwem tylko, gdyby ta przesłanka była przecząca, więc mielibyśmy dwie przesłanki przeczące, co jest niemożliwem w prawidłowym syllogizmie. Więc mniejsza może być tylko MaS lub MiS. W obu wypadkach S jest wzięty częściowo, więc musi być wzięty częściowo we wniosku, czyli wniosek będzie szczegółowym. Jeśli mniejsza MaS, to większa może mieć wszystkie cztery formy MaP, MeP, MiP, MoP co nam daje tryby Darapti, Felapton, Disamis, Bocardo. Jeśli zaś mniejsza MiS. to większa musi być powszechna, co nam dają tryby Datisi, Ferison. Gdy zaś ograniczymy badanie do trybów głównych, to przy mniejszej MaS uwzględnimy tylko większą MoP w trybie Bocardo



ł.

Rozwiązania zadań

gdyż inne możliwe formy mogą być odwrócone bez ujmy dla wniosku – a przy mniejszej MiS otrzymamy tryb główny Datisi.

14. Jeśli wniosek jest SaP, to S jest wzięty ogólnie, więc musi być podmiotem mniejszej, a w takim razie M w mniejszej jest wzięty częściowo. Jeśli wniosek jest SeP, to oba skrajne terminy są wzięte ogólnie, więc i w przesłankach muszą być wzięte ogólnie. Gdy obie przesłanki nie mogą być przeczące, więc w twierdzącej przesłance M będzie orzeczeniem, a zatem wzięty częściowo.

15. Jeśli M = to co nie ma części, to mamy tutaj tryb Celarent, a druga przesłanka nie jest przeczącą lecz powinna być wyrażona: "dusza jest czemś co nie ma części". Jeślibyśmy drugą przesłankę uważali za przeczącą, to nie byłoby średniego terminu, bo w jednej przesłance mielibyśmy termin "to co nie ma części", a w drugiej "rzecz mająca części". W takim razie mielibyśmy tu przykład wniosku z dwóch przeczących przesłanek, nie będącego formalnym syllogizmem, więc nie naruszającego prawidła ostrzegającego, że z dwóch przesłanek przeczących wniosek nie wynika.

16. Jeśli SeP jest fałszem, to SiP jest prawdą. Ale SiP+PaM=SiM w trybie Darii lub Datisi. Więc jeśliby SeP było fałszem, to SiM byłoby prawdą, a w takim razie przesłanka SeM byłaby fałszem, co się nie zgadza z założeniem. Podobnie SiP+SeM=PoM w trybie Ferison lub Ferio, więc jeśli SeP byłoby fałszem, to i pierwsza przesłanka PaM trybu Camestres byłaby fałszywa. W ten sposób podwójnie dochodzimy, że PaM+SeM=SeP.

17. Jest to syllogizm trybu Darapti. M = Rteć, S = metale, P = przedmioty płynne przy zwykłej temperaturze. Dla wniosku SiP wystarczyłaby mniejsza przesłanka szczegółowa MiS w trybie głównym Datisi, a w takim razie bliższe określenie "przy zwykłej temperaturze" staje się zbytecznem i wystarczy powiedzieć "niektóre rtęcie są płynne" lub "rtęć czasem bywa płynną".

18. Tutaj M = istota oddychająca w wodzie, <math>S = wie-loryb, P = ryba. Mamy więc PaM + SeM = SeP, tryb Camestres, który możemy wyrazić w trybie Celarent: MeS + PaM = PeS, czyli żadna ryba nie jest wielorybem.

19. Jest to streszczona forma syllogizmu, w którym M = metal, S = Irydjum, P = przedmiot błyszczący. Więc mamy <math>MaP + SaM = SaP w trybie Barbara.

20. S = Kazań, P = miasto niezdrowe, M = miasto niemające kanalizacji. MaP+SaM=SaP, jak poprzedni.Ale że tu P oraz M są pojęciami ujemnemi, więc myśl możemy wyrazić pam+Sem=Sep w trybie Camestres:wszystkie miasta zdrowe mają kanalizacyę, Kazań jejnie ma, więc jest niezdrowy.

21. Tutaj M = to co zachowuje miarę, S'= zapał, P=cnota. PaM + SoM = SoP, czyli zapał nie zawsze jest cnotą, w trybie Baroco.

22. Formalnie wynika, że niektóre metale pływają po wodzie, w trybie Darapti. Ale w tym sensie formalnym "niektóre" nie znaczy koniecznie kilka różnych metali, więc chcąc uniknąć dwuznaczności, powiedzielibyśmy: przedmiot, który jest metalem, może pływać po wodzie, lub czasem pływa po wodzie.

23. M = zwierzę mięsożerne, S = lew, P = pozbawiony pazurów. Sa <math>M + MeP = SeP w trybie Celarent, więc lwy nie są pozbawione pazurów.

24. M = uczeń 5-ej klasy, S = czytający' Homera P = chłopiec młodszy niż 12 lat. M e P + MaS = SoP, w trybie Felapton — więc niektórzy czytający Homera nie są młodszymi niż 12 lat. W tym wypadku ktoś niewyćwiczony logicznie będzie skłonny do wniosku, że nikt co czyta Homera nie jest młodszy niż 12 lat, zapominając o tem, że prócz uczni 5-ej klasy mogą być inni czytelnicy Homera.

25. M=dzieła sztuki, S=praca ludzka, P = rzecz pożyteczna. Mamy tu przesłanki MiP+SaM, które wniosku nie dają, bo M w obu jest wzięty częściowo. Z przesłanek nie wynika, by dzieło sztuki było pracą ludzką. Aby otrzymać wniosek wskazany, trzeba w trybie Darii przesłanek MaP+SiM, czyli wszystkie dzieła sztuki są pożyteczne, niektóre prace ludzkie są dziełami sztuki. Gdy zamiast powszechnej większej i szczegółowej mniejszej mamy szczegółową większą i powszechną mniejszą, to jesteśmy skłonni do mylnego wniosku. Przy pierwszej przesłance MiP wniosek dany możnaby też osiągnąć, gdyby druga przesłanka była MaS: wszystkie dzieła sztuki są pracą ludzką. Kto nie jest wyćwiczony logicznie, ten latwo utożsamia MaSzSaM, dla tego wielu nie bedzie razić rozumowanie wskazane, tembardziej, że wniosek i jedna z przesłanek są materjalnie prawdziwe, a tylko druga przesłanka według zwykłego określania pojęć fałszywa. Mamy tu zatem przykład trafnego wniosku z fałszywej przesłanki połączonej z prawdziwa.

26. M=umiejący utrzymać tajemnicę, S= kto lubi wino, P=zasługujący na zaufanie. PaM+SeM=SeP, w trybie Camestres, lub MeS+PaM=PeS w trybie Celarent.

27. Przemilczana przesłanka "wszyscy co się rodzą w Afryce są czarni" — wniosek w trybie Barbara.

28. Przemilczana przesłanka: "on może być tylko

w Moskwie albo w Kazaniu", wniosek trybu tollendo ponens syllogizmu rozjemczo-kategorycznego.

29. Przemilczana przesłanka: "jeśliby czerpał swe poglądy z książek, to by miał książki". Wniosek w trybie tollendo tollens modus tollens syllogizmów warunkowo-kategorycznych. Materjalna wartość rozumowania zależy od tego, czy ktoś tylko z książek przez siebie posiadanych lub pożyczonych może czerpać poglądy. Więc na to by wniosek był pewnym, trzeba przypuścić, że osoba, o której mowa, z domu nie wychodzi.

30. Znaczenie zdania tylko C jest A, formalnie wyraża się: A a C, wcale nie równoznaczne z Ca A. Tylko C jest A znaczy, że poza C nie ma A, lecz wcale nie znaczy, że wszystkie C są A. Z danych więc przesłanek wynika w trybie Barbara B a C lub w trybie Bamalip C i B, lecz nie C a B. Wniosek zatem "tylko B jest C" jest fałszywy, natomiast będzie trafny wniosek "tylko C jest B" czyli wszystkie B są C.

31. Przesłanki wniosku zależą od średniego terminu, jaki wybierzemy. Jeśli np. weźmiemy jako średni termin "wyrok niesprawiedliwy", to rozumowanie będzie w trybie Barbara: kara śmierci jest wyrokiem niesprawiedliwym, wyroki niesprawiedliwe powinny być zniesione. więc kara śmierci powinna być zniesiona.

32. S = prześladowanie, P = to co może być usprawiedliwione, M = to co cel osięga. Jeśli S a P jest falszywem, to SoP powinno wynikać z przesłanki wyrażonej SoM i przemilczanej większej, która może byćtylko P a M w trybie Baroco.

33. S = lekarstwo, P = powinny być sprzedawane bezzapisania nazwiska kupującego, <math>M = trucizny. Mamy wniosek SoP wynikający z przesłanki SiM i drugiej przemilczanej, która musi być P e M = M e P. Wniosek ten Rozwiązania zadań

w trybie głównym Festino może być wyrażony w trybie Ferio pierwszej figury, Ferison trzeciej, Fresison czwartej, czyli we wszystkich czterech figurach.

34.-Przemilczana przesłanka "ci co czytają tyle co moi sąsiedzi są głupi", może mieć podwójne znaczenie, albo że sąsiedzi czytają za dużo, albo że czytają za mało.

35. Jeśli mamy n przesłanek sorytu: Sa $M_1$ ,  $M_1$  a $M_2$ ,  $M_2$  a  $M_3$ ...  $M_{n-1}$  a P, to ilość terminów średnich jest n-1, a z dwoma terminami skrajnemi S oraz P mamy n+1 terminów. Dwie przesłanki dają jeden wniosek, trzecia dodana dodaje do tego dwa wnioski, bo kombinuje się z poprzednią i z wnioskiem z dwóch pierwszych, czwarta dodaje trzy dalsze wnioski: Sa $M_4$   $M_2$  a $M_4$ ,  $M_1$  a $M_4$ . Postępując w ten sposób dalej otrzymujemy dla n przesłanek 1+2+3...+n-1=(n-1)  $\frac{n}{2}$  wniosków.

36. Mniejszy termin w przesłance twierdzącej jako orzeczenie jest wzięty częściowo, więc i we wniosku będzie wzięty częściowo, czyli będzie podmiotem sądu szczegółowego. Na to, by wniosek był formy Sa P, mniejsza przesłanka musi być Sa M, a większa w takim razie Ma P, aby termin M był raz wzięty ogólnie — więc otrzymujemy tryb Barbara.

37. Terminy pojęte ogólnie we wniosku muszą być także ogólnie pojęte w przesłankach, nadto jeszcze średni termin musi być choć raz pojętym ogólnie.

38. Zadna z przesłanek pierwszej figury nie ma formy O. Gdyby większa była M  $\circ$  P, to mniejsza musiałaby być twierdząca, a w takim razie w obu M byłby wzięty częściowo. Mniejsza nie może być S  $\circ$  M, bo w takim razie większa musiałaby być M a P, a wniosek S  $\circ$  P, wskutek czego P byłby pojęty ogólnie we wniosku. częściowo w przesłance większej.

39. Wszystkie wnioski drugiej figury są przeczące, bo jeśliby obie przesłanki były twierdzące, M ani razu nie byłby pojęty ogólnie.

40. Wszystkie wnioski w trzeciej figurze są szczegółowe, bo S jako orzeczenie mniejszej, która musi być twierdząca, jest wzięty szczegółowo w przesłance, więc musi być wzięty szczegółowo we wniosku. Mniejsza zaś musi być twierdząca, bo gdyby była przecząca, to w twierdzącej większej P byłby pojęty częściowo jako orzeczenie, a we wniosku, który musiałby w takim razie być przeczącym, P byłby pojęty ogólnie.

41. W trybach wzmocnionych Darapti, Felapton trzeciej figury, oraz Bamalip, Fesapo czwartej, jedna z przesłanek może być zamienioną na szczegółową bez wpływu na wniosek, przyczem Darapti daje Disamis lub Datisi, Felapton daje Bocardo lub Ferison. Bamalip daje Dimatis (mniejsza nie może być zamienioną na szczegółową, gdyż wtedy M ani razu nie byłby pojęty ogólnie), Fesapo daje Fresison (tu większa nie może być zmienioną, bo wtedy większy termin byłby pojęty częściowo w przesłance, a ogólnie we wniosku).

42. We wszystkich trybach pierwszej i drugiej figury, w których jest jedna przesłanka szczegółowa, zmiana tej przesłanki na powszechną pociągnie za sobą zmianę wniosku na powszechny, bo wskutek takiej zmiany termin mniejszy, będący w tych figurach podmiotem mniejszej przesłanki, będzie pojęty ogólnie w przesłance i we wniosku. W trzeciej i w czwartej figurze, gdzie termin mniejszy jest orzeczeniem mniejszej, zmiana ilości przesłanki szczegółowej nie wpłynie na wniosek.

43. Większa musiałaby być twierdzącą PiM lub



MiP, skoro mniejsza jest przecząca — zaś wniosek przeczący zawierałby P, pojęty ogólnie, gdy w przesłance był pojęty częściowo.

44. Terminy S oraz P, jeśli są ogólnie pojęte we wniosku, muszą być też ogólnie pojęte w przesłankach, a nadto M może być dwa razy ogólnie pojęty w przesłankach, wcale nie występując we wniosku. Więc przesłanki mogą zawierać o dwa terminy więcej ogólnie pojęte niż wniosek. Ale gdy jedna przesłanka powinna być twierdzącą, a w twierdzącem zdaniu orzeczenie jest pojęte częściowo, więc obie przesłanki mogą najwyżej zawierać trzy terminy pojęte ogólnie. Częściowo może być w przesłankach M tylko raz pojęty, a ze skrajnych terminów żaden nie może być pojęty częściowo w przesłankach, jeśli nie jest pojęty częściowo we wniosku.

45. Barbara, Ferio pierwszej figury, Festino, Baroco drugiej, Bocardo, Ferison trzeciej mają po trzy terminy pojęte ogólnie i po trzy częściowo.

46. SeP+MaS=MeP, co jest sprzeczne z MiP. 47. O ile rozumowanie reguł nie narusza, to trafne przesłanki dadzą trafny wniosek. Ale z tego nie wynika, by trafny wniosek zawsze opierał się na trafnych przesłankach, bo prawidłowe rozumowanie może dać nam z fałszywych przesłanek prawdziwy wniosek. Np. dusza jest kamieniem, kamienie są nieśmiertelne, więc dusza jest nieśmiertelna.

48. Średni termin drugiej figury w obu przesłankach jest orzeczeniem, więc jeśli ani razu nie jest wzięty ogólnie, to obie przesłanki są twierdzące. Jeśli mamy P a M +S a M, a jedna z nich jest fałszywa, to P o M lub S o Mbędzie prawdziwe, a wniosek możliwy tylko w trybie Baroco: P a M + S o M = S o P. Gdyby jedna z przesłanek była szczegółową i fałszywą, to mielibyśmy P a M +

Ĺ

S e M = S e P. Jeśli obie przesłanki są szczegółowe a jedna z nich fałszywa, otrzymujemy wniosek trybu Festino: P e M + S i M = S o P. Ztąd widać, że prawdziwe mogą być w tym wypadku tylko wnioski przeczące S e P lub S o P.

49. Z fałszywości dwóch przytoczonych sądów wynikają dwa sądy prawdziwe: "czasem gdzie jest x, nie bywa y" — "gdzie jest x, zawsze bywa z". Z tych dwóch sądów wynika w trybie Baroco: "czasem gdzie bywa z, nie bywa y". Jeśli ten sąd jest prawdziwy, to sąd "gdzie jest z, tam napewno jest y", musi być fałszywym.

50. Falszywość sądu SaP pociąga za sobą prawdziwość sprzecznego z nim sądu SoP: niektóre tłuszcze nie są jadalne. To może znaczyć, że jest jeden tłuszcz, który nie jest jadalny, albo też nawet, że żaden tłuszcz nie jest jadalny, albo, że nie nie wiemy o jadalności tłuszczów. · 51. Do prawdziwości jednego wniosku potrzebne są dwie prawdziwe przesłanki, a nieskończona jest ilość falszywych przesłanek, z których można wyprowadzić ten sam wniosek. Więc łatwiej się pomylić, podając przesłanki, niż sam wniosek. Nadto wtedy gdy nie podajemy powodów dla jakiego sądu, pozostawiamy otwartą kwestje terminu średniego, który dane pojęcia łączy, i ci co sąd nasz słyszą, mogą odkryć jakie uzasadnienie, które nam nie przyszło na myśl. Sądy tworzymy nie tylko na zasadzie przesłanek, z których je formalnie można wyprowadzić, ale także na zasadzie intuicji, która bezpośrednio uchwyca związek dwóch pojęć, a nie zdaje sobie sprawy z innych stosunków pojęć, uzasadniających dany wniosek. Ta zdolność intuicji nie zawsze idzie w parze ze zdolnością rozumowania.

52. Większa przesłanka żadnego syllogizmu nie może być Po M, bo w takim razie we wniosku So P mielibyśmy P pojęty ogólnie, gdy w przesłance był pojęty częściowo. Więc podprzeciwne inne większe przesłanki mogą być tylko MoP oraz MiP, które obie wymagają mniejszej MaS, aby M choć raz był pojęty ogólnie. Owe dwa syllogizmy będą zatem w trybach Disamis i Bocardo. Wnioski SoP oraz SiP jako sądy podprzeciwne mogą być oba prawdziwe.

53. Ponieważ we wniosku jeden z terminów może być pojęty częściowo, gdy w przesłance był pojęty ogólnie, więc wniosek często mniej zawiera niż przesłanki, szczególniej gdy z powszechnych przesłanek wynika szczegółowy wniosek. Np. jeśli mamy: P a M + M a S =S i P, to nie możemy wnioskować S i P + P a M = M a S, gdyż wynika tylko M i S. Ż wniosku przeczącego i przesłanki przeczącej, która się do niego przyczyniła, też nie wynika przesłanka twierdząca, która w połączeniu z ową przeczącą dała wniosek. Nawet gdy dwie powszechne przesłanki dają powszechny wniosek, jak w trybie Barbara, to wniosek ten z jedną z przesłanek, da szczegółowy wniosek, lub żadnego wniosku nie da, gdyź S a P + M a P nie mają średniego terminu wziętego ogólnie.

Z tych przykładów widać, że nie możemy z wniosku i jednej przesłanki wnosić o prawdziwości tej drugiej przesłanki, która w połączeniu z pierwszą dała wniosek. Jeśli średni termin raz był wzięty ogólnie, to z tej przesłanki, w której był wzięty częściowo, nie może wynikać ta, w której był wzięty ogólnie. Zaś z tej, w której był wzięty ogólnie, jeśli była przecząca, z przeczącym wnioskiem nic nie wynika. Jeśli była powszechnie twierdzącą M a P, z wnioskiem Sa P lub Si P, wniosku nie otrzymamy, bo dla wniosku w drugiej figurze trzeba jednej przesłanki przeczącej. A jeśli była M a S, to wniosek mógł być tylko Si P lub So P, skoro S było pojęte W. Lutostawski: Logika. • 2

częściowo. MaS nie daje wniosku ani z SiP ani z SoP, gdyż obie kombinacje nie zawierają średniego terminu wziętego ogólnie. Nareszcie gdy średni termin w obu przesłankach był wzięty ogólnie, to przesłanki były powszechne a wniosek szczegółowy, więc nie można odwrotnie otrzymać przesłanki powszechnej, opierając się na wniosku szczegółowym. Dla niewyćwiczonych logicznie byłoby pożytecznem przekonać się na każdym trybie osobno o tej niemożliwości powrócenia do przesłanki z wniosku. Bardzo często ten błąd bywa popełniany, że ktoś przytacza jedną przesłankę i wniosek prawidłowego syllogizmu, wnosząc ztąd o prawdziwości drugiej przesłanki.

54. M może być pojęty częściowo, jako podmiot sądu szczegółowego, lub jako orzeczenie sądu powszechnie twierdzącego. Więc tutaj albo są obie przesłanki a: PaM – SaM, albo też jedna z nich jest szczegółową M i P, M i S, M o P lub M o S. Jeśli wiemy, że przesłanka jedna lub obie powszechnie są fałszywe, to dowiadujemy się o prawdziwości P o M lub S o M, a te przesłanki razem lub z jedną ze szczegółowych mających M za podmiot, wniosku nie dadzą. Jeśli zaś jedna ze szczegółowych jest fałszywa, to wynika prawdziwość M e P, M e S, M a P lub M a S. W takim razie jeden z wniosków S e P, S a P lub S i P będzie możliwym.

55. Jeśli mamy syllogizm w trybie Bocardo:  $M \circ P + MaS = S \circ P$  i drugi w trybie Disamis SiP + SaM = MiP, to większa przesłanka każdego jest podprzeciwną wniosku drugiego. Potrzeba tu średniego terminu, którego zakres byłby identycznym z mniejszym, a większego takiego, żeby z średnim lub mniejszym mógł tworzyć dwa sądy podprzeciwne prawdziwe.

56. Jeśli jedna z przesłanek jest fałszywa, to prawdziwą

. .

będzie sprzeczna z nią. W takim razie wniosek prawdziwy będzie często niemożliwy — np. jeśli przesłanka fałszywa jest twierdzącą, a druga była przeczącą. Ale jeśli np. w trybie Bocardo MoP+MaS=SoP większa jest fałszywą, to wnioskujemy MaP+MaS=SiP, a wniosek ten nie jest niezgodny z pierwszym, otrzymanym z fałszywej przesłanki. Np. niektórzy pijacy nie piją, wszyscy pijacy są ludźmi, więc niektórzy ludzie nie piją; tutaj mamy prawdziwy wniosek przy jednej fałszywej przesłance. Jeśli ową fałszywą przesłankę zamienimy na sprzeczną z nią prawdziwą: wszyscy pijacy piją, to razem z drugą przesłanką otrzymamy prawdziwy wniosek niektórzy ludzie piją.

Ztąd widać, że nie można twierdzić, by wniosek był fałszywy, gdy wiemy, że jedna z przesłanek jest fałszywa.

57. Gdy wiemy, że przesłanka szczegółowa jest falszywa, to z trybu Disamis otrzymujemy tryb Felapton z wnioskiem podprzeciwnym pierwszego; z Bocardo otrzymujemy Darapti. Ale jeśli przesłanka powszechna jest falszywą, to na zasadzie tej wiadomości nie możemy otrzymać trafnego wniosku, jak tylko z Darapti Bocardo, z Felapton Disamis. Natomiast falszywość jednej przesłanki w Datisi lub Ferison uniemożliwia wniosek prawdziwy.

58. W trybie Bocardo mamy:  $M \circ P + M \circ S = S \circ P$ .

Gdyby SoP było fałszywe, to SaP byłoby prawdziwe. W takim razie SaP + MaS = MaP, co jest sprzeczne z większą przesłanką danego syllogizmu. W tem rozumowaniu nie było fałszywych przesłanek, bo punktem wyjścia jest syllogizm, którego przesłanki są uważane za prawdziwe. Więc tylko gdyby z prawdziwych przesłanek można otrzymać prawidłowo fałszywy wniosek, rozumowanie reductio ad impossibile byłoby zachwiane.

**2**3\*

#### Rozwiazania zadań

.

. 59. Sąd Sa P jest sprzecznym z So P. W tym wypadku gdy S jest nazwiskiem osoby, nie możemy wyrazić części zakresu pojęcia. Więc fałszywość tego zdania znaczy, że D. nie umarł przed urodzeniem Newtona, ale gdybyśmy poza tem nic nie wiedzieli o D., to mogłoby znaczyć. że D. wcale nie umarł, albo N. wcale się nie urodził.

60. Jeśli X jest fałszywe, to Y albo Z są prawdziwe, a w takim razie Q lub R są prawdziwe, więc P musi być fałszywe. W podobny sposób rozumujemy o Y i o Z.

61 Z dwóch prawdziwych przesłanek tylko jeden prawdziwy wniosek wynika, i to przy prawidłowem rozumowaniu. Więc jeśli ten prawdziwy wniosek otrzymujemy, to rozumowanie było prawdziwem. Ale jeśli dwie prawdziwe przesłanki nie dają prawidłowego wniosku, to sąd, który fałszywie rozumując za wniosek poczytujemy, może jednak być prawdziwym. Np. SaP+ SaM = MaP jest rozumowaniem fałszywem, gdyż z SaP +SaM wynika MiP. A jednak sąd MaP jest zgodny z sądami S a P + S a M, skoro możemy z tych trzech sądów utworzyć prawidłowy syllogiem M a P + S a M = S a P. W ten sposób we wszystkich trybach możemy kombinować wniosek z jedną przesłanką i mylnie uważać, że druga przesłanka ztąd wynika, a choć rozumowanie to będzie fałszywe, wniosek będzie prawdziwy, jeśli wzięliśmy przesłankę i wniosek prawidłowego syllogizmu. Np. ze zdań "pycha jest szkodliwa", "pycha jest grzechem", nie wynika "wszystkie grzechy są szkodliwe", tylko "niektóre grzechy są szkodliwe", a jednak mylnie wyciągnięty wniosek pierwszy będzie prawdziwym.

63. Si P znaczy, że cechy niektórych S należą do cech P. Natomiast Se P nie znaczy, by żadna cecha S nie była cechą P, tylko, że niektóre cechy S nie są cechami P. Zupełne odróżnienie zakresu, nie pociąga za sobą zupełnego przeciwieństwa treści. Np. "Małpa nie jest człowiekiem", wcale nie znaczy, by pojęcie małpy nie miało cech wspólnych z pojęciem człowieka, tylko znaczy, że niektóre cechy zasadnicze właściwe pojęciu człowieka są obce pojęciu małpy.

64. MaS+MeP nie daje wniosku SeP, bo wtedy S byłoby wzięte ogólnie we wniosku, a szczegółowo w przesłance; S może obejmować P za pośrednictwem innego średniego terminu niż M. Jednak znakomity logik Hamilton dał powyższy przykład jako wzór syllogizmu opartego na treści pojęć zamiast na ich zakresie. Jeśli cechy S są wszystkie cechami M, a wśród cech M nie ma żadnej cechy P, to z tego wynika, że żadna cecha S nie jest cechą P, i to prawdopodobnie chciał Hamilton wyrazić. Ale, jak wyżej zauważyliśmy, dwa przedmioty, o których wyrażamy sąd SeP rzadko tak się mają do siebie, by nie posiadały żadnych cech wspólnych.

65. Tryb ponendo ponens warunkowo-kategorycznych syllogizmów. Istoty, które mogą być dobrowolnie enotliwe, mogą być dobrowolnie grzeszne. Ludzie mogą być dobrowolnie enotliwi, więc ludzie mogą być dobrowolnie grzeszni.

66. Zaprzeczenie poprzednika nie pociąga za sobą zaprzeczenia następnika. Tutaj "jeśli Arystoteles się nie mylił" jest poprzednikiem, a "mógł się myłłć" jest możebnem zaprzeczeniem tego poprzednika, z którego nie wynika nawet możebne zaprzeczenie następnika, tem mniej kategoryczne jego zaprzeczenie.

67. Sąd warunkowy o skutkach pewnego czynu przypuszcza możebność tego czynu. Nawet zaprzeczenie jakiegoś czynu przywodzi na myśl jego możebność. Np. jeśli kto powie "nie ma najmniejszego powodu mniemać, że kapitan Wilk uciekł w ostatniej bitwie", to choć zaprzecza fakt, wzbudza mniemanie, że to zaprzeczenie jest wywołane czyjemś twierdzeniem, więc obraża kapitana Wilka. Sama obraza nie wynika z logicznego znaczenia zdania, lecz z psychologicznych asocjacji myśli.

68. Zwykłe wrażenie takiego sądu będzie, że Piotr robi głupstwa. Ściśle logiczne znaczenie sądu warunkowego jednak nie zawiera w sobie twierdzenia rzeczywistości poprzednika. Częste pojmowanie sądów warunkowych w ten sposób polega na tem, że ogół nie wyćwiczony logicznie zwykle nie odróżnia całkiem jasno sądu warunkowego od sądu kategorycznego.

69. Oba pierwsze wnioski są fałszywe, bo ani zaprzeczenie poprzednika nie prowadzi do twierdzenia następnika, ani z twierdzenia następnika nie wynika twierdzenie poprzednika. Z tego, że jeśli ktoś jest zdrów, to przyjdzie, nie wynika, by nie miał także przyjść pomimo niezdrowia. Więc jeśli przyjdzie, to jeszcze nie wynika, by był zdrów. Na to by wnosić, że nie przyjdzie, gdy jest nie zdrów, trzebaby poprzednika: jeśliby był nie zdrów, to by nie przyszedł. Z tego poprzednika nie wynika, by przyszedł, jeśliby był zdrów. Błąd tu zwykle popełniany łatwo pojąć, biorąc inne przykłady.

70. Jest to tryb Barbara czysto warunkowego syllogizmu.

71. "Niektórzy z tych co umierają, dostali kulę w serce" Albo "jeśli ktoś umiera, to mógł dostać kulę w serce".

72. Wniosek mylny, bo z zaprzeczenia poprzednika wyprowadza zaprzeczenie następnika.

73. Ten sam blad.

74. Modus ponendo tollens warunkowo-kategorycznego syllogizmu.

75. Przykłady dane w tekscie wyżej (str. 248-268)

ułatwiają obmyślenie innych przykładów, których wyliczanie tutaj byłoby zbytecznem.

76. Jeśli D jest fałszem, to C, B i A są fałszem. Jeśli C jest fałszem, to A i B są fałszem, ale o D nie możemy nic wnosić. Jeśli B jest fałszem, to A jest fałszem, ale o C i D nie możemy nic wnosić. Jeśli A jest fałszem, to z tego nie wynika sąd żaden o B, C ani D,

77. Z pierwszego zdania drugie nie wynika — chyba jeśli dodamy znak wyłączności i powiemy: tylko dobrzy ludzie są szczęśliwi. Trzecie zdanie jest wyrażeniem w formie warunkowej sądu kategorycznego zawartego w pierwszem.

78. Wniosek mylny wyprowadzający zaprzeczenie następnika z zaprzeczenia poprzednika.

79. Bo rzadko dwie rzeczywiście wzajemnie wykluczające się alternatywy prowadzą do jednego wniosku.

80. Wyraz zło jest użyty w podwójnem znaczeniu: raz jako zło bezwzględne, a raz jako zły uczynek. Więc wniosek mylny.

81. O ile uznamy materjalną prawdziwość przesłanek, to formalny wniosek byłby, że kara celu nie osiąga. Lecz nie wszystkie czynności są zależne od celu. są takie, które są nieuchronnym skutkiem innych i kara do nich należeć może, a w takim razie wniosek, że powinna być zniesiona, upada.

82. Przemilczana przesłanka "żadne urządzenie naturalne nie powinno być zniesione", jest materjalnie bardzo wątpliwą. Wiele rzeczy naturalnych usuwa rozwój cywilizacji z korzyścią.

83. Mylny wniosek wyprowadzający zaprzeczenie następnika z zaprzeczenia poprzednika.

84. W innym sensie przodkowie są starsi od nas, niż ci, którym starość daje przewagę mądrości. Przodkowie byliby starsi gdyby żyli, ale nie byli razem wzięci starsi od dziś żyjącego pokolenia.

85. Wyraz prawidło jest użyty w dwóch znaczeniach. W większej przesłance odnosi się do prawideł pozytywnych, a wyraz "ma" znaczy "może mieć" lub "miewa". nie "musi mieć". W drugiej przesłance wyraz "prawidło" się odnosi do stwierdzenia wyjątków, czyli do zaprzeczenia bezwzględnej prawidłowości, a to zaprzeczenie samo siebie ogarniać nie może. Więc wniosek jest nieusprawiedliwiony.

86. Oczywiście ani wierzymy wszystkiemu co słyszymy, ani też wątpimy o wszystkiem co nie dowiedzione. Przekonanie o istnieniu historycznej osoby ma charakter prawdopodobieństwa, wynikającego ze zgodności świadectw i nie jest tak pewnem jak pewniki matematyczne.

87. Przemilczana przesłanka "wszyscy ludzie są prawdziwymi chrześcianami", jest materjalnie fałszywa. Druga przemilczana przesłanka "wszystko to co zbyteczne jest szkodliwe", jest co najmniej bardzo wątpliwa.

88. Modus tollendo tollens syllogizmów warunkowokategorycznych ujemnych.

89. Pierwsza przesłanka niewyczerpuje alternatyw rzeczywistości. Prócz ludzi bezwzględnie dobrych i bezwzględnie złych, są ludzie słabi, którzy bywają czasem dobrymi a czasem złymi. Nadto nie zawsze w obec złych ludzi są prawa nieskuteczne, a ci ludzie dobrzy dla których są zbyteczne, są inni niż ci ludzie źli, dla których są nieskuteczne. Nakoniec nie wszystko, co jest zbyteczne lub nieskuteczne, jest bezpożyteczne.

90. Mylny wniosek, wyprowadzający twierdzenie poprzednika z twierdzenia następnika.

91. Myśl nieuchronna teoretycznie jest co innego, niż wyobrażenie wywołane chwilowo fizycznemi warunkami.

92. Przemilczana przesłanka "ja jestem materją" jest oczywiście falszywą.

93. Przemilczana przesłanka "żaden nauczyciel tańca nie jest materjalistą" – jest oczywiście falszywą.

94. Termin średni użyty w dwóch znaczeniach. Ów nieszczęśliwy z powodu braku przyjaciół pragnie przyjaźni — a o hypokrycie gdy mówimy, że nie ma przyjaciół, mamy na myśli nie jego uczucia, lecz uczucia otoczenia.

95. To co innym pożytek przynosi może być razem pożytecznem dla czyniącego.

96. Siedem kwiatów — siedem prawników, — jedenaście figur geometrycznych płaskich.

97. Niektórzy mówiący po angielsku są Anglikami.

98. Czy prócz nauk są inne rzeczy pożyteczne?

99. Formalnie wynika tylko "niektóre kryształy nie są kulami".

100. Że może być dowcipnym.

101. Nastąpi równowaga.

102. To zależy od stosunku otoczenia do tego, który ostrzega przed oblewaniem wodą. Jeśli np. grono rozjątrzonych trzyma cenzora lub gubernatora z najgorszymi zamiarami, to taki okrzyk może im poddać myśl oblania go wodą i może mieć skutek realny przeciwny formalnemu znaczeniu zdania. Jeśli zaś trzymany jest chory, którego chcą oblać wodą, aby go ocucić, a lekarz, któremu obecni wierzą, rzuci ostrzeżenie, to będzie ono usłuchanem.

103. Bo położenie głowy nad szyją jest istotną cechą kształtu człowieka, zaś kolor piór jest nieistotnym dla abędzia.

104. Pytanie było bezmyślne, bo maszyna może dziaać tylko nieomylnie, według swego urządzenia. Zaś gdy

trafny wniosek wyprowadzamy z fałszywych przesłane to wchodzi w grę pierwiastek intuicji, ukazującej prawd bez rozumowania. Na to by przesłanki fałszywe dał trafny formalny wniosek, trzeba też aby w pewien spo sób sobie odpowiadały, tak aby trafne pojęcie było za stąpione mylnem w obu przesłankch. Gdy chodzi o roz wiązanie zadań matematyczych na maszynie, takie za stępstwo jakościowe jest niemożliwem, bo każda ilościow różna kombinacja da ilościowo inny rezultat. Więc n jeśli zadanie polega na pomnożeniu ośmiu przez cztery a ktoś podzieli osiem przez cztery, to nie może otrzy mać rezultatu trafnego.

105. Analogiczny wniosek będzie fałszywym gdy połączenie wyrazów zmienia sens. Np. ząb gryzie, lec koński ząb me gryzie.

106. Wniosek trafny — ob. wyżej str. 290.

107. Że ten kto ma syna, jest jego ojcem — czył że ojciec i syn są wzajemnie sobie odpowiadające pojęcia tak że każdy syn ma ojca, ojciec syna.

108. Wniosek oparty na metaforze utożsamiającej owo działalności rozumu z rozumem; nadto przemilczony sąd że wszystkie książki są rozumne, jest oczywiście fałszy wy. Przytem wyraz "zabija" jest użyty w dwóch znacze niach różnych.

109. Wyraz "wszędzie" użyty w dwóch znaczeniach

110. W pierwszym wypadku informujemy czytelnik że L. był genjalnym filozofem, w drugim powołujem się na to, by jego zdaniu dodać powagi.

111. W pierwszym wypadku objaśniamy istnienie do mu przez czyn Piotra i nie przypuszczamy, aby słuchac już coś wiedział o tym domu — w drugim jest przy puszczenie zawarte, że słuchacz wiedział o zbudowani jakiegoś domu przez Piotra.

112. Gdy równanie jest pierwszego stopnia, wtedy tylko jedna ilość zadosyć czyni równaniu. Inaczej będzie wniosek mylny, bo z twierdzenia następnika nie wynika twierdzenie poprzednika.

113. Piotr mniema, że niektóre planety nie są sferoidami, Paweł nie rozstrzyga kwestji, Mikołaj się z Piotrem zgadza, Szczepan zaprzeczając dowodzenia, nie zaprzecza wniosku.

114. Elipsa jest najbliższym rodzajem koła z punktu widzenia geometrji analitycznej, a koło gatunkiem elipsy. Ale jeśli wziąść pod uwagę cechy istotne każdej linji, to pojęcie elipsy jest zawilsze niż pojęcie koła — a określenie koła jako krzywej, której wszystkie punkta mają równą odległość od środka, będzie najprostszem. Do logicznego pojęcia elipsy w odróżnieniu od koła należy, by miała dwa różne ogniska; gdy te ogniska się schodzą, linja już nie jest elipsą, tylko kołem.

115. SaP=Sep=peS=pas=sip — czyli niektóre nie trójkąty są czemś innem, niż figurami geometrycznemi.

116. Dla tego kto znał Wilhelma Herschela lepiej niż prace Jana Herschela i przywiązywał większą wagę do stosunków pokrewieństwa niż do pracy jednostki.

117. Definicja zbyt szeroka.

118. Definicja ta zawiera więcej, niż potrzeba dla określenia pojęcia. Dwa boki równe a trzy kąty proste już określa kwadrat, podobnie jak wszystkie boki równe, a jeden kąt prosty. Jednak w obec tego że nie są prostsze pojęcia: dwa boki, niż wszystkie boki; trzy kąty, niż wszystkie kąty, definicja dana byłaby dobrą, choć najbliższy rodzaj do którego kwadrat należy jest równoległobok, więc definicja najprostsza byłaby: kwadrat jest równoległobok o równych bokach i kątach. Także de-

.

finicja: "czworobok o równych sobie bokach i kątach" by wystarczała, a jako najprostsza, wyrażająca najistotniejsze cechy, byłaby najlepsza.

119. Definicja taka nie wskazuje cechy istotnej, a posługuje się ujemnem pojęciem śmierci, które określić można tylko przez pojęcie życia.

120. Takie ciała będą równe co do objętości i kształtu. lecz mogą być nie równe co do wagi.

121. Definicja zbyt szeroka.

122. Pojęcia organu i funkcji wzajemnie od siebie zależą — funkcja jest czynnością organu, a za organ możemy uznać tylko taką część, która ma jakąś odrębną funkcję.

123. Definicja za ciasna.

124. Nie wskazuje cechy istotnej, a nadto jest zu ciasna.

125. Za ciasna definicja, bo powodzenie może być i niezależne od wysiłków.

126. Do cech nieistotnych należą tu np. samobójstwa, nuda, sprzeczki między egzaminatorem a egzaminującym.

127. Pierwsze jest fałszywe, bo Anglik nie zażywający tabaki może używać tytoniu. Drugie jest prawdziwe.

128. SuP.

129. Drugie jest przeciwstawieniem pierwszego: Sa P $\rightarrow$  pe S $\rightarrow$  pas. Ale z drugiego pierwsze nie wynika, bo jeśli mówiący nierozumnie byli nieobecni, to obecni mogli wcale nie mówić.

130. Dobry minister stanowi pojęcie, w którem przymiotnik tyczy się czynności ministra, o ile mają cel polityczny.

131.  $Sy P \rightarrow PaS \rightarrow Pes \rightarrow seP \rightarrow sap$ , lecz na to by

wynikało SoP, trzebaby nadto wiedzieć, że S nie jest równe P, czyli że wszystkie S nie są P, co jeszcze w SyP nie jest zawarte.

132. Jeśli + Si P $\rightarrow$  + So P, to musi być - Sa P $\rightarrow$ - Se P.

133. Jeśli jest żonaty, to jest szczęśliwy, bo ma żonę która go pielęgnuje, jeśli nie jest żonaty, to jest szczęśliwy, bo nie m<del>a</del> troski o żonę, więc w obu wypadkach jest szczęśliwym.

134. Wniosek prawidłowy będzie: "niektóre teorje metafizyczne nie są trafne" — sąd sprzeczny z poprzednikiem.

135. Jeśli uczniowie są pilni, to egzamina są niepotrzebne, jeśli są leniwi, to są bez pożytku. Uczniowie są pilni lub leniwi, więc egzamina są niepotrzebne lub bezużyczne.

Jeśli uczniowie są pilni, egzamina nie są bez pożytku, jeśli są leniwi, nie są niepotrzebne, a skoro uczniowie są pilni lub leniwi, egzamina nie są bez pożytku ani też niepotrzebne.

136. Aby operować w myśli cyframi, trzeba starać się zmienić dane cyfry na mniejsze. Więc tutaj np. mamy (500-13)  $(500+13)=500^2-13^2=250000-169$ =249831— daleko prędzej, niż jeślibyśmy w myśli chcieli wykonać zwykle mnożenie. Podobnie 97.103=  $100^2-3^2=9991$ .

137. W tych przykładach traktowanie cyfr jako sum setek dziesiątków i jednostek dałoby rachunki trudne, a gdy je rozłożymy według szematu (a + b) (a - b)bardzo łatwo jest w pamięci wykonać mnożenie:  $781.819 = (800 + 19)(800 - 19) = 800^2 - 19^2$ ,  $19^2 = (20 - 1)^2 = 400 - 40 + 1 = 361$ 781.819 = 640000 - 361 = 639639. Tak samo:

 $89.111 = (100 + 11)(100 - 11) = 100^{\circ} - 11^{\circ} = 9879.$ 

138. Gdyby przesłanki były materjalnie prawdziwe, a pojmowane jako sądy powszechne, mielibyśmy SaM +PaM, co wniosku nie daje żadnego, gdyż M ani razu nie jest wzięty ogólnie. Jeśli drugą przesłankę pojąć w sensie: wszyscy co tak postępują są wyzyskiwaczami — to znaczy SaM + MaP = SaP. Ale pierwsza przesłanka jeśli pojęta jako SaM, jest fałszywem uogólnieniem, bo w istocie sąd tyczy się tylko niektórych księży. W retorycznem rozumowaniu takie zdania, w których ilość nie jest wyraźnie oznaczona, bywają sofistycznie rozumiane, jako sądy powszechne.

• 139. Jeśliby średni termin w obu przesłankach miał jednakowe znaczenie, a oba sądy uważać za powszechne, to wniosek byłby prawidłowy w trybie Celarent. Ale w istocie wyraz człowiek inne ma znaczenie gdy chodzi o Chrystusa, a nadto pierwsza przesłanka nie da się dowieść i ma charakter fałszywego uogólnienia.

140. Dwuznaczność tkwi w drugiej przesłance, która dla celów rozumowania uważaną jest za powszechną, gdy w istocie jest szczegółową, bo tyczy się niektórych tylko papieży. Nadto wyraz nieomylny jest użyty w innem znaczeniu we wniosku niż w większej przesłance; raz mowa o dogmatycznej nieomylności, a drugi raz o bezwzględnej nieomylności. Papież nieomylny w wygłaszaniu i określaniu dogmatów, może być omylny w wielu innych swych sądach.

141. Dla prawidłowości wniosku trzeba pierwszej przesłance nadać formę warunkową: jeśli Bóg jest miłosierny, to nie ma wiecznego potępienia. Tkwi w tem dwuznaczność, bo pojęcie ludzkiego miłosierdzia przenosi się na Boga. Nadto pod względem materjalnym

achodzi ta niedokładność, że wieczne potępienie zależy nie tylko od Boga, lecz także od potępiającej się dobrowolnie wolnej duszy. Więc właściwa kwęstja leży nie w tem, czy Bóg miłosierny na wieki potępia, lecz czy dusza pyszna i uparta może na wieki trwać w odłączeniu od Boga i buncie przeciw Bogu.

142. Druga przesłanka jest fałszywem uogólnieniem, pierwsza także nie jest sądem powszechnym. Obie, o ile się tyczą rzeczywistego doświadczenia są szczegółowe, więc wniosku nie dają. Należy zwrócić uwagę na to, ke w sofistycznych rozumowaniach często różnica między sądem szczegółowym a powszechnym bywa zatarta. Sąd szczegółowy bywa wyrażanym w zdaniu o ilości nieokreślonej. a we wniosku to zdanie bywa traktowane jako sąd powszechny.

143. "To co stwarza celowo zbudowane organizmy, nie jest ślepem działaniem sił fizycznych i chemicznych". Zdanie to zawiera w sobie przypuszczenie, że celowo zbudowane organizmy są wogóle stworzone — gdy zdanie w tekście przytoczone może być pojęte jako zaprzeczenie stworzenia celowo zbudowanych organizmów wogóle.

144. Baroco, Barbara, Bocardo. Sylogizm środkowy rybu Barbara jest odwróceniem dwóch skrajnych. Jeśli eden z nich jest prawdziwy, oba inne są fałszywe, więc ylko jeden może być prawdziwy.

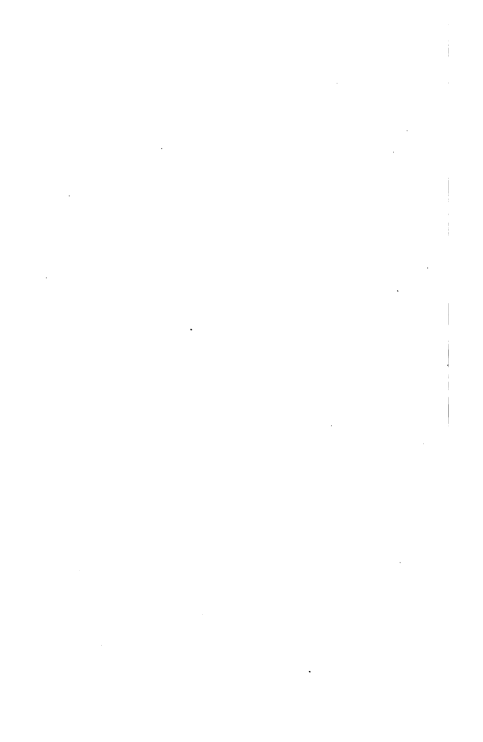
145. "Występki istot odpowiedzialnych za swe czy-1y są czynami dobrowolnymi; występki ludzkie są wytępkami istot odpowiedzialnych za swe czyny, więc są zynami dobrowolnymi". W tekście podany przykład jest ak wyrażony, jakby wszystkie istoty odpowiedzialne za iwe czyny popełniały występki, co jest materjalnie fałizywem.

146. Gdy mowa o tem, że ekonomja polityczna prowadzi do wzrostu bogactw i do ubóstwa, to naturalnie ci ludzie, których ekonomja polityczna wzbogaca, są inniż ci, których prowadzi do ubóstwa. Więc oba zarzut są jednocześnie możliwe. Nadto nie sama ekonomja polityczna ma te skutki, lecz praktyczne działania, koncentracja kapitału przez niektórych ekonomistów zalecana. Przykład jest przetłomaczony ze zbioru Weltona i choć formalnie może służyć dla ilustracji pewnego gatunku dylematu, pozostawia do życzenia pod względem wyrażenia myśli.

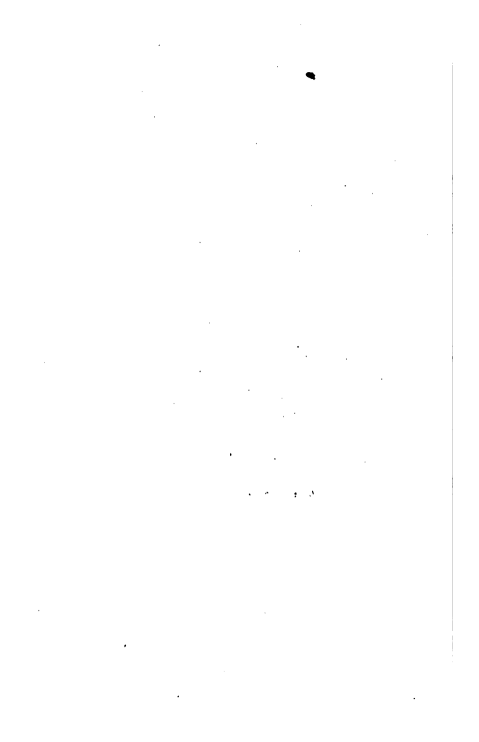
147. Główniejsze błędy logiki formalnej są na str 35 i str. 70.

148. Z tego, że jeden naród wybrany został skazany na poniewierkę, nie wynika, by wszystkie to miało spotkać.

149—155. Sofizmy zawarte w tych rozumowaniach polegają na fałszywych uogólnieniach, i na używaniu jednego wyrazu w różnych znaczeniach. Czytelnik powyższych rozwiązań, jeśli się nadto ćwiczył na przykładach przez siebie wymyślonych, łatwo wykaże błędy w tych zdaniach, żywcem wyjętych z dyskusyi ludzi uchodzących za niby wykształconych. • • •







This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

