

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych półkach, zanim została troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszłości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

## Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

• Zachowywanie przypisań

Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.

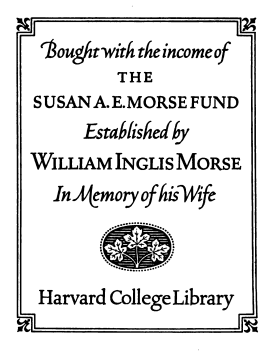
• Przestrzeganie prawa

W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

### Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby stały się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Cały tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/

Slav 6810.25 (0)



# LITERATURA RELIGIJNA W DAWNEJ POLSCE



Warszawa. Druk Piotra Laskauera i S-ki.

.



BIBLIOŤEKA DZIEŁ CHRZEŚCIJAŃSKICH.

# Literatura religijna

w Polsce średniowiecznej

П.

# PISMO ŚWIĘTE I APOKRYFY.

Szkice literackie i obyczajowe

SKREŚLIŁ

Aleksander Brückner.



WARSZAWA Skład główny w Księgarni Gebethnera i Wolffa 1903.

Slav 6210,25(2)

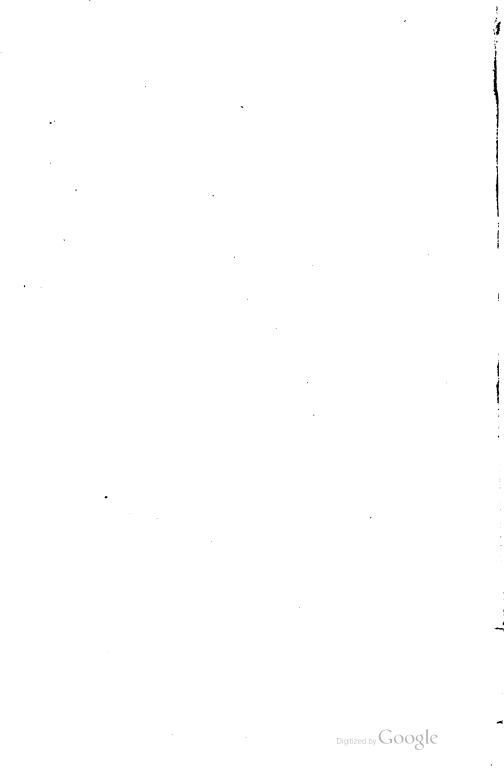
HARVARE UNIVERSITY LIST ARY JAN 24 1961

Дозволено Цензурою. Варшава, 1 Мая 1903 года.



# TREŚĆ.

|                                                                | Str. |
|----------------------------------------------------------------|------|
| Wstęp                                                          | 1    |
| Rozdział I. Uwagi ogólneZwiązek dawnej literatury z nowszą     |      |
| Przekłady PsalterzaTeksty średniowieczne: floryański, pu-      |      |
| ławski i krakowski                                             | 3    |
| Rozdział II. Nowe potrzeby czasu. – Żołtarz Wróbla. – Psalterz |      |
| Rejowy                                                         | 31   |
| Rozdział III. Nowy i Stary Testament Biblia królowej Zofii     |      |
| Nowy Testament krakowski (z r. 1556) i Biblia Leopolity.       | 63   |
| Dodatek                                                        | 93   |
| Rozdział IV. Apokryfy; uwagi ogólne. – "Rozmyślanie" Przemy-   |      |
| skie, najobszerniejszy i najoryginalniejszy nasz pomnik tego   |      |
| rodzaju                                                        | 108  |



# WSTĘP.

Jak na część poprzednią ("Literatura religijna w Polsce średniowiecznej, I: Kazania i Pieśni"), złożyły się i na tę niektóre dawniejsze prace i artykuły autora (z "Biblioteki Warszawskiej" i "Rozpraw" Akademii) i całe ustępy, napisane teraz na nowo tak, że ta część, więcej niż poprzednia, rości sobie prawo do tytułu pracy nowej, odrębnej. Stawia nowe założenia, bada np. wpływy literatury średniowiecznej religijnej na późniejszą. Przeznaczona dla kół szerszych, balastu uczonego, cytacyj szczegółowych, dowodów zbyt licznych czy nadto skomplikowanych unika, a celu swego dopnie, jeżeli obudzi zajęcie i poszanowanie dla tych rzeczy, skromnych szatą zewnętrzną, czcigodnych wiekiem, dla tych pomników i kultury, bogatej a dawnej, i wiary głębokiej, dla świadectw minionych czasów i dziejów. Z wielką wdzięcznością wspominam tu prace licznych poprzedników, które mi rzecz ułatwiły albo umożliwiły; szczególniej znakomite prace prof. Władysława Nehringa, na całem polu dawnego piśmiennictwa, osobliwie zaś badania jego naszych dawnych Psałterzy.

Pomniki, połączone w tym szkicu, są osobliwszej natury: w poprzednim szkicu była mowa o kazaniach i pieśniach, t. j. o częściach składowych samego nabożeństwa lub bezpośrednio zeń wynikających. Kazanie i pieśń rozbrzmiewały pod stropem kościelnym i stawały się udzia-

L'teratura religijna. - Cz. II.

lem wszystkich. Inaczej ma się rzecz z przekładami Pisma św., autentyków i apokryfów na język narodowy; nie wchodziły one same żadną drogą do Kościoła, pozostawały rzeczą prywatną, mimo to jednak wywarły doniosły wpływ na całe nasze życie umysłowe. Więc na tę stronę, piśmienniczą, nie na obyczajową, główną położymy wsgę, chociaż i tu nie obejdzie się bez wycieczek na pole historyi i kultury oraz stosunków towarzyskich. I tu doprowadzamy opowiadanie nasze do samych progów nowych czasów, wykazując rozgałęzienie się, przetrwanie, wpływy zabytków XIV i XV wieku w XVI, który tak się niechętnie do nich przyznawał, a tak bez skrupułów z nich czerpał i korzystał; bezwględnością swego postępowania zatłoczył on je w mgłach niepamięci, z której my wydobywamy je dziś dopiero napowrót.

Pragnąłbym, aby i ten szkie doznał tegoż życzliwego przyjęcia, jakie poprzedni spotkało.

Nowy Rok 1903.

A. Br.

# ROZDZIAŁ I.

Uwagi ogólne. — Związek dawnej literatury z nowszą. — Przekłady Psałterza. — Teksty średniowieczne: floryański, puławski i krakowski.

ak Minerwa z głowy Jowiszowej, w pełnym blasku chwały i oręża na świat się wyłoniła, podobnie u nas z głowy Reja poezya rodzima, a z głowy Kochanowskiego klasyczna—zdziwionym spółczesnym nagle się objawiły.

Zapatrywanie takie utarło się, i tak się z niem zżyliśmy, że wykorzenić ono się już nie da, tem bardziej skoro dzielili je spółcześni sami, świadkowie najpowołańsi. O Reju np., lubując się w dwuznaczności słowa, zawsze twierdzili, jakoby to on pierwszy rej w poezyi wodził, z Enniuszem rzymskim i "Dantesem" włoskim sami go zawsze zestawiali i od niego dopiero początki poezyi liczyli. I rzeczywiście przed Rejem, jakkolwiek poezya dawno już istniała, nazwisk poetów nie znano żadnych; starszy wiekiem, Wolski-Bielski, dopiero po Reju wiersze pisać zaczął; o innych zapomniano rychło: o lekarzu Pileckich, Biernacie Lubelczyku, co to na ćwierć wieku przed-Rejem, a 250 lat przed Krasickim, bajki nienajgorzej wierszował: o znacznie starszym Warszawianinie, błogosławionym Władysławie z Gielniowa, co całe kazania wierszami polskimi prawił i pierwszy był poetą polskim, którego wiersze tłumaczono i na obcy język (czeski). Cóż mówić jeszcze o dawniejszych, których najczęściej i nazwisk ni-

gdy nie znano, choć ich wiersze pobożne, miłosne, historyczne, zawsze powtarzano, niekiedy na czeskie tłumaczono. Zapomniał o nich świat, hołdujący zawsze nowym bogom i wmówił w siebie, że przed Kochaniem wieku i przed wodzeniem Rejowem-poezyi i poetów w Polsce nie było.

Brnąc z blędu w bląd, uogólniano i to pojęcie, rozszerzono je na literaturę całą, prozaiczną nawet, i nie tylko poezyę, lecz i prozę polską od Reja, od połowy wieku XVI, datować poczęto. I znowu tak się złożyły okoliczności, że sami spółcześni błąd ten uprawniali, mieszając mimowoli bogaty rozkwit prozy polskiej z pierwszymi jej początkami. Druki polskie rozpowszechniła reformacya, czerpiąc z nich najskuteczniejszą broń dla swej propagandy: nowinki pruskie, królewieckie, magdeburskie roznosiły po roku 1548 panie same, jeszcze nie jawne nowowierniczki, lecz już ku reformie skłonne, po dalekich zakątkach, po zamkach i dworkach, i rugowały niemi dawniejsze książki polskie. Gdy się świat katolicki ocknął i broń bronią odbijać zaczął, i on się nowych rzeczy jąć musiał, własną dawną literaturę zaniedbał i o niej zapomniał. I porwały się nici tradycyi, i utrwaliło się przeświadczenie, że przed reformacya i jej wpływem książek polskich nie było, a jesli były, to o języku tak przestarzałym, "zatłoczonym a poniszczonym, żeśmy go czasem sami właśnie nie rozumieli", prawił Rej, powtarzali inni. Czas dokonał reszty, wygubił egzemplarze ksiąg dawnych, przedrejowych; drukarze ich nie odnawiali, zajęci innemi, nowszemi; nawet Pismo św. pojawiało się w coraz nowych tłumaczeniach. I zapadła się w otchłań niepamięci cała najdawniejsza literatura, i po dzień dzisiejszy sądzimy powszechnie, że np. między literaturą rekopiśmienną XV wieku a drukami XVI wieku niema żadnych związków; że literatura polska powstawała zawsze na nowo, niby kilkoma zawodami; że były jej poczatki jakieś, nieforemne, drobne i nikłe w wiekach średnich; że pierwsi drukarze krakowscy po roku 1521 jakąś nowa, nieco odmienną, ale zawsze jeszcze bardzo watłą do życia powołali; że ostatecznie reformacya dopiero, po roku 1548, właściwe jej kształty i siły nadała. Wyjątki, ustep-

stwa czyniono dotąd tylko najdrobniejsze; wiedziano przecież, że niejedną pieśń nabożną, śpiewaną w XVI wieku, ułożył Bogufał, spowiednik Kingi (chociaż zamiast niego św. Wojciecha, jako autora, podstawiano), inną — Władysław z Gielniowa; domyślano się nawet, że pierwszej Biblii, katolickiej i polskiej zarazem, z roku 1561, nie przetłumaczono wtedy świeżo, lecz dawnego średniowiecznego przekładu użyto. Na tem jednak kończono; ani przypuszczano, żeby polska literatura średniowieczna w nieprzerwanych związkach z nowszą zostawała; traktowano je całkiem oddzielnie i nawet w najświeższych publikacyach naszych śladów owego na chwilę nieprzerwanego związku nie odnachodzimy. Czas zerwać z tem uprzedzeniem, uśmierzającem niby na nowo literaturę średniowieczną, chociaż ona całkowicie w nowszą wpłynęła, wywołała ją i zasiliła.

Gdy raz błysnelo zaranie literatury narodowej, gdy się nakoniec zmierzch najgrubszego średniowiecza rozrzedził, odtąd żadne nowe ciemności brzasku tego już nie zasunęły; powoli, ale statecznie brzask ten się wzmagał i szerzvi i bez przeskoków żadnych, stopniowo, w jasny dzień się przemieniał. Wykazać to, dowieść, jak liczne nici wiążą literaturę XV wieku z następną, jak te same czynniki działają w XIII, XIV, XV i XVI stuleciu-oto cel naszego opowiadania. Nie błyskotliwe ono będzie; na szarem tle występują szare jednostki, niepokaźne na pozór, szacowne pobudką, osobą, zasługą, wiekiem wreszcie; szacowne tem, że dowodzą ciągłości kulturalnej, świadczącej zawsze najkorzystniej o nas, wiążącej nas najspoiściej z kulturą zachodnią; szacowne wreszcie tem, że możemy im spłacić dług wdzięczności, że, acz zapóźno i nie zupełnie, naprawiamy winę dawnej niepamięci, niesprawiedliwości.

Naszą literaturę narodową stworzyły kobiety nasze i nasza szkoła krakowska; ta bierze czynny w niej udział; tamte wywołują ją pośrednio.

Na ten decydujący wpływ kobiet wskazywaliśmy już poprzednio (w części pierwszej), rozwiązując zagadkę Bogurodzicy<sup>1</sup>); nie myślimy więc powtarzać, jak to na nalega-

<sup>1</sup>) Rozwiązanie zagadki Bogurodzicy przyjęła krytyka nasza z nie-

nia Kingi, dla zaspokojenia potrzeb umysłowych świątobliwego grona niewiast, w klasztorze sądeckim zgromadzonych, pierwsza pieśń polska, pod sklepieniami chóru sądeckiego się rozlegała, pierwszy Psałterz w ręku nabożnych niewiast książęcego i królewskiego rodu się objawił. Nie wychodziła odtąd Bogurodzica z ust polskich, a Psałterz z rąk na razie królewskich.

Czem Psalterz niegdyś bywał, co on znaczył, o tem człowiek nowożytny wyobrażenia nawet nie ma; niech jeden przykład, późny bardzo, za wszystko starczy. Gdy szlachetny a poważny Kajetan, wielka ozdoba zakonu i Kościoła, generał Dominikanów, a potem kardynał, znany choćby, jako łagodny a wymowny przeciwnik Lutra, u schyłku wieku swego przekład i wykład Psałterza (r. 1530) papieżowi poświęcał, zaznaczył on w krótkiej dedykacyi, że do innych ksiąg Pisma św., nawet do Ewangielii, zaglądamy my, kapłani, rzadko, raz na dzień chyba, przy Mszy św.; Psalterz jednak w każdej godzinie dnia jest w naszych rekach - jest to ksiega najwięcej znana (a najmniej rozumiana). Psalmy Dawidowe tworzą najważniejszą część wszelkich modłów kościelnych, w brewiarzu, w wigiliach i t. d.; odnajdywano w nich przecież lub odgadywano największe tajemnice Wiary, najwyraźniejsze proroctwa o Chrystusie, nawet o Męce Pańskiej. I nabrały Psalmy już w pierwotnym Kościele naszym znaczenia, jakiego w żydowstwie, mimo pewnej swej roli w nabożeństwie synagogi, nigdy nie posiadaly.

Takie znaczenie Psałterza w Kościele musiało w wiekach średnich, w których życiem umysłowem norma ko-

dowierzaniem i zastrzeżeniami najrozmaitszemi. Z zasady nie wdaję się nigdy w polemikę, więc i tym razem nie zbijałem zarzutów. Zarzucano nawet, że niema w Bogurodzicy wezwania do Stworzyciela świata, któremu Kinga i Bolesław pierwszy rok czystości poświęcili, jakby w pieśni do Boga Syna, bo taką tylko jest "Bogurodzica", mogło uchodzić wzywanie Boga Ojca, jako pośrednika!! Inni niemogli się pogodzić z myślą, żeby w klasztorze sądeckim zapomniano tak rychło o «autorstwie» pieśni; ależ nie sama księżna była jej autorem, tylko jej spowiednik;—powtóre kryla się Kinga ze wszystkiem, co się jej tyczyło, przyjmowała przecież śluby zakonne, jako wdowa, chociaż dziewicą była, i spowiednik ją o to strofował.

scielna kierowała, i w literaturze świeckiej wyraźnie się odbić. I rzeczywiście, każda średniowieczna literatura narodowa zaczyna się od przyswojenia nie Ewangielii, lecz Psałterza, od udostępnienia go i tym, co języka żaków nie rozumieją, właśnie dla tego, że nie rozumieją; i na nieuków miały przecież spływać łaski Boskie, od pienia tego nieodłączne. W literaturze czeskiej i w polskiej przekład Psałterza to pomnik najdawniejszy języka. O czeskich Psałterzach XIII i XIV wieku nie myślimy rozprawiać, chociaż one i dla polskich nie są obojętne. Z całkowitych Psałterzy średniowiecznych polskich posiadamy dziś już tylko dwa egzemplarze; trzeci, w Biblii Szaroszpatackiej dla królowej Zofii układanej, nie ocalał. Było ich jednak więcej.

Najstarszy pochodzi z XIV wieku, znany pod nazwą "Psalterza Małgorzaty" czyli "floryańskiego;" pierwsza nazwa jest całkiem dowolna i mylna<sup>1</sup>), druga wyróżnia miejsce, na którem się Psalterz ten od dawna znajduje: opactwo św. Floryana w Austryi wyższej koło Lincu. Psałterz ten należał do królowej Jadwigi i tworzył część jej znakomitej biblioteki, największej, jaką na wschodzie osoba świecka posiadała, i zarazem najbardziej jednolitej: składały się bowiem na nią, nie jak na każdą inną średniowieczną, klasycy, księgi prawnicze lub medyczne, łacińskie: była to wyłącznie biblioteka treści ascetycznej w języku, narodowym gdzie się chyba jaki czeski lub niemiecki egzemplarz, lub z łaciną obok zawieruszył. Lecz biblioteka Jadwigi uległa wczesnemu rozproszeniu, może i ją sprzedawano wraz z klejnotami zmarłej królowej dla zebrania funduszów uniwersyteckich. Cały Psalterz liczył około 160

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wydawca, hr. St. Borkowski, przeznaczał go Małgorzacie, żonie króla Lojsa bez śladu uprawnienia; lepiej już poczynał sobie drugi (właściwy) wydawca, slawista wiedeński, Słowieniec Kopitar, przeznaczając go Maryi, starszej córce Lojsa, dezygnowanej królowej polskiej, żonie Zygmunta Luksemburczyka; ożdobne M w rękopisie upoważniało go do takiego mniemania. Rękopis kupił w r. 1557 za siedem soldów od włocha Bartłomiej Siess, więc już wtedy znajdował się zagranicą, nie w posiadaniu rodziny królewskiej; kiedy się do opactwa dostał, niewiadomo; był tam co najmniej od XVII wieku.

kart pergaminowych, formatu foliowego, zapisanych w dwie kolumny; w ozdoby bogatszy on tylko na początku.

Że Psałterz floryański był własnością Jadwigi, dowodzą lilie andegaweńskie, w nim wymalowane; ofiarowała go może gmina krakowska wjeźdzającej królowej, a kazała go ułożyć w trzech językach: po każdym jego wierszu łacińskim następował polski, jako dla królowej polskiej; po polskim niemiecki, jako od gminy jeszcze zawsze niemieckiej. W samem wykonaniu zaszły jednak jakieś przeszkody; wykwintność formy początkowej zatraca się, nie wykończył go też jeden, pierwszy pisarz, najstaranniejszy, najpoprawniejszy; na ostatnią, trzecią część całości, złożyli się dwaj inni pisarze, z odmienną pisownią a nawet i wysłowieniem. Psałterz Jadwigi jest odpisem Psałterza Kingi.

Również odpisem Psalterza Kingi jest Psalterz puławski (w muzeum Czartoryskich w Krakowie), który właścicieli często mieniał; był niegdyś w posiadaniu Rębielińskich, przedtem Komorowskich, przynajmniej r. 1533 otrzymał go Komorowski od brata najmilszego Jana Komorowskiego w darze 1). Wykonany on bardzo troskliwie, na pergaminie, pisany jak najstaranniej, bardzo bujnym "gotykiem"przeznaczony dla użytku tylko osoby świeckiej, najprawdopodobniej jakiejs możnej pani, aby się na nim modliłapisarz zamieścił na końcu tylko tę wymowną skargę: "nigdy we zdrowiu jest pisan i w wielikiej chorobie dokonan"; nic więcej nie wyraził, i możemy tylko z pisma i języka wnioskować, że w drugiej połowie XV wieku, około r. 1470, został "dokonan;" kart małego formatu liczył około 320. zapisanych w jednej kolumnie. Znany on był i pod całkiem dowolną nazwą "Psałterza Jadwigi",

Psałterz "puławski" oznacza znakomity postęp wobec "floryańskiego", nie tylko dla tego, że stara się poprawić

<sup>1</sup>) Znamy obu tych braci Komorowskich; z autorem kroniki bernardyńskiej—on to miał nawet Psałtarz przepisać, chociaż to odpis z XV wieku! — nic nie mają ani oni, ani Psałterz ich do czynienia; im to, znanym z wzajemnej miłości, Janowi, kasztelanowi oświecimskiemu, i Wawrzyńcowi, sekretarzowi królewskiemu, panom na Żywcu, poświęcił r. 1545 Walenty z Kęt swego Terencyusza.

liczne, nieraz grube, błędy tłumaczenia dawnego, wedle Wulgaty, nie tylko dla tego, że modernizuje znacznie pisownię i język—boć to robił każdy kopista; żaden z nich, wyjąwszy pierwszego pisarza floryańskiego, nie naśladował niewolniczo pierwowzoru, lecz naginał go do mody i trybu spółczesnych. Postęp ten tkwił jeszcze w czem innem.

Nic łatwiejszego, jak Psałterz tłumaczyć; nic trudniejszego, jak go rozumieć. I dziś, po wytężonej pracy półtora tysiąca lat, dalecyśmy od zupełnego jego zrozumienia; rozumiemy słowa starohebrajskie, lecz sensu uchwycić nieraznie możemy. Przytoczyliśmy wyżej słowa kardynała Kajetana; w dwadzieścia kilka lat później pytał kardynał Hozyusz, wtedy tylko biskup warmiński: któryż to uczony rozumie coskolwiek z największej ilości Psalmów, w jakimkolwiek języku świata? Był to argument Hozyusza przeciw tłumaczeniu Pisma świętego na język narodowy - pocóż tłumaczyć, czego się nie rozumie? Księża nie interesowali się też tłumaczeniem całego Psałterza na języki narodowe, ustępowali chyba usilnym naleganiom laików; oni wiedzieli, że tłumaczenie zaciemni tylko sens łaciński, jaki tam on był; umiejąc po łacinie, obywali się najwygodniej bez polszczyzny. I polskie tłumaczenie Psałterza było księgą z siedmiu pieczęciami.

Psalmom należał się wykład; na wykład kuszono się też stale, od Hieronima św., Augustyna i innych Ojców Kościoła, poprzez komentarze Bedy, św. Brunona, (założyciela zakonu kartuzyańskiego), Hajmona i t. d., aż do kardynałów (obu tego samego tytułu), Jana Turrecrematy i Kajetana, aż do Spangenberga, Buggenhagena, Kalwina i innych, żeby o pracach późniejszych nie wspominać. Druki pierwotne, inkunabuły i do połowy XVI wieku, roją się od komentarzy Psałterzy; Niemcy, Włochy, Francya, drukowały w zawody folianty łacińskie ulubionych swych komentatorów: Remigiusza i "Margaryty" (perły), Brunona i "Collectora", Hajmona i Ludolfa, Turrecrematy i Kajetana, Piotra Lombarda i Piotra z Harenthalsu. Roją się od nich nasze biblioteki i księgarnie. Egzemplarz paryskiego wydania komentarza Psałmów Piotra Lombarda z r.

9

1541 nabyto i dla biblioteki Zygmunta Augusta; w znanej oprawie z r. 1549, ze znanymi wyciskami, stoi on dziś na półkach biblioteki berlińskiej, nietknięty, jakby z pod prasy i od introligatora właśnie co wyszedł: sam król nigdy do tego foliantu nie zajrzał; za to może Wawrzyniec z Przasnysza lub Lizmanin, dopisując jedno i drugie zdanie.

Egzemplarz berliński "Hajmona" z biblioteki klasztornej polskiej, który nabył r. 1546 Jan Żak (za groszy 15), ma na okładce wewnętrznej wypisaną sentencyę łacińską i objaśnioną takimi wierszami (XVI wieku):

> I widzisz się w sobie rozumnym być — Niechciejże się z tego barzo chełpić. Chciej się obejrzeć na inszych rozum, Stąd poznasz, iżeś ty barzo zazum (?) Wieleć, czegom nie słychali ni widali, Więcej, aniż to, co przeczytali.

Przypominamy, że drukarstwo w Krakowie zaczęło się właśnie "eksplanacyą" (wykładem) Psałterza kardynała Turrecrematy w r. 1474. Inwentarze dawnych księgarń, krakowskich, szarfenbergowej i unglerowej, pełne są wydań rozmaitych: Ludolfa, Haymona, Kajetana, Titelmana, Piotra z Harenthalsu i t. d.

Wykład mógł być rozmaity: albo objaśniano wiersz za wierszem, np. u Turrecrematy i innych, albo dodawano jeszcze krótsze i dłuższe "argumenty", wykazujące, dokąd to Psalmista zmierzał, za jakiej okoliczności to pisał, do czego słowa jego się stosują. Takie krótkie argumenty starczyły za całkowity wykład — już św. Bruno wyraźnie to zaznaczył. Otóż w Psałterzu puławskim każdy Psalm jest zaopatrzony w "argument"; wyłożono więc krótko sens czy znaczenie jego; w porównaniu z floryańskim, który tego nie ma, jest więc puławski pierwszym naszym niby komentowanym, objaśnionym Psałterzem. Jakiego rodzaju był ten komentarz, na to wystarczy próbka z pierwszych trzech Psalmów: (2) ten Psalm powiada, iże Chrystus w dziedzictwo bierze wszystek lud od Boga Ojca; (3) ten Psalm po-

Digitized by Google

3

wiada, iże Chrystus za nas śmiertny sen przyjął i wstał z martwych, by nas ożywił, Psalm Dawidów, kiedy uciekał przed Absalon synem swoim, i zabit tedy Absalon; (4) ten Psalm powiada, iże Chrystus od Boga Ojca we wstaniu z martwych jest ubłogosławion, i wszyscy już wstają z marności grzechów.

Nie potrzebuję wspominać, że wykład ten, jak każdy średniowieczny, jest fantastyczny, że niktby się dziś nań nie zgodził. Dawno odwykły były wieki średnie od trzymania się wykładu dosłownego, historycznego, dobrego chyba dla dziatwy i laików; nawet ściśle historyczne partye Pisma św. wykładały one mistycznie. Jakiż jest właściwy sens Psałterza? my go dziś nieraz nie znamy.

Krytyka nie dobadała się ani autora, ani wieku – odrzucano np., chociaż zbyt stronniczo, w zacietrzewieniu krytycznem, dla wszystkich Psalmów bez wyjątku autorstwo Dawidowe, przypisywano wszystkie dopiero czasom wygnania; cóż za dziw, że i sensu ich nie wyłuszczono należycie? I dla Psałterza popłacały więc dawniej ulubione tryby wykładu; był historyczny, o każdym Psalmie opowiadano w "argumentum", że złożył go Dawid w takiej, a takiej okoliczności swego żywota; był moralny, tropologiczny, pouczający wiernych, strofujący grzesznych i niesprawiedliwych, lecz najpilniej każdy Psalm odnoszono do celu zbawienia, do Chrystusa, jakby Psalmy przedstawiały mniej lub więcej przejrzyście szczegóły narodzenia, darów trzech króli, ucieczki do Egiptu, nauki, męki, a przedewszystkiem zmartwychwstania i porażenia piekieł.

Już Wojciech Wielki stwierdził: każdy Psalm zmierza ku Chrystusowi, i za takim to wykładem postępują argumenty tekstu puławskiego, chociaż nie gubią się w ekstremach; twierdzono przecież, że np. Psalm pierwszy zawiera wyraźne proroctwo o Józefie z Arymatei, innym tłumaczom dawał on równie wyraźne proroctwo o królu Ezechiaszu i t. d. Wracamy jednak do Psałterza floryańskiego; nastręcza on nam bowiem jeszcze inne uwagi.

Pierwsza najdawniejsza jego część zawiera dodatek, obcy wszystkim innym Psalterzom polskim, okazujący już język nowszy, odmienny od przekładu całego Psałterza, od Psałterza Kingi. Są to dwa prologi, z których drugi to Psalm tak zwany 151, a pierwszy niby z prologu św. Augustyna pochodzić ma.

Język ich nowszy; takie słowa obce, jak pancerz i heim; takie formy, jak pene psalmowe, albo tu sie dokonawają dwa prologi, dowodzą, że tekst ten nie wyszedł z pod pióra, któremu przekład samego Psalterza zawdzięczamy; że jest późniejszy, chociaż około 1360 r. powstał; poucza on nas, pomimo, że próbka tak drobna, jak to ta "staropolszczyzna" w gruncie zbliżona była do nowego języka!

Że przekład pierwszego "prologu" powstał dopiero około 1360 roku, tego dowodzi źródło jego. Nie "prolog" to bowiem św. Augustyna, lecz są to słowa kartuza Ludolfa Saksończyka, w literaturze dawnej polskiej dobrze znanego. Ludolf, pisarz XIV wieku, dwomą dziełami na trwałą pamięć zarobił: Żywotem Chrystusowym i Wykładem Psalterza. O Żywocie wspomnimy jeszcze niżej; Psalterz floryański dowodzi wczesnej znajomości jego Wykładu w Polsce, już w XIV-go wieku, około jego połowy. Korzystam z drukowanego wydania "Parisius" 1491 roku; w "procemium" jego wylicza Ludolf pożytki, dobrodziejstwa, zalety i cnoty Psalterza, na którego odczytywanie i rozpamiętywanie całego życia ludzkiego za mało. Otóż między tem wszystkiem, co czytanie Psalmów "operatur" (działa), czytamy dosłownie wyjęty ów "pierwszy prolog" floryański, którego brak początku z tekstu Ludolfowego dopełnić możemy; ono czytanie więc "duszę wielbi, usta czyści, sierce wiesieli, wieżę wysoką stawi na niebiesiech, człowieka oświeca, rozum otwarza" i t. d. – zgodność obu tekstów zupełna. Tekst floryański, zresztą nadzwyczaj skąpy, gdyż nie dawał niczego więcej po nad same Psalmy, nawet tytułów psalmowych nie wyliczał, co się przecież koniecznie należało, i nie odpowiadał przez to coraz większym wymaganiom panien klasztornych. Tekst floryański moglibyśmy śmiało krakowskim nazwać, gdybyśmy nazwy tej dla innego zabytku nie zachowywali; tylko w Krakowie, mieście jeszcze niemieckiem, hanzeatyckiem, XIV wieku, pomyślano o dodaniu czy połączeniu niemieckiego i polskiego tekstu; zostajemy jednak przy nazwie, wiekiem uświęconej. Możnaby jeszcze zapytać, czy i kantyków z symbolem Wiary nię przetłumaczono później, niż sam Psałterz, czy więc Psałterz Kingi nie obejmował pierwotnie niczego więcej prócz owych 150 Psalmów i dopiero w kilkadziesiąt może lat przybyły doń nowe teksty, bo i język tych kantyków i symbolu zawiera szczegóły, obce samemu Psałterzowi.

Tym sposobem rozróżniamy w Psałterzu floryańskim nietylko trzech pisarzy i trzy ortografie, lecz trzy części składowe: 150 Psalmów Dawidowych, przetłumaczonych w wieku XIII dla Kingi; kantyki i symbolum, dodane w wieku XIV, w pierwszej jego połowie, za Łokietka; obie te części powtarza puławski tekst za floryańskim: dwa "prologi" wreszcie, po r. 1350 przełożone, nie przyjęte powszechnie, zachowały się nam wyłącznie we wzorze, który przepisywał pierwszy kopista tekstu floryańskiego, przedstawiającego nam skromne rozmiary biblioteki polskiej XIV wieku.

Z tego samego tłumaczenia, z którego floryański, poszedł i odpis puławski; chociaż modernizuje tekst, zachował on nieraz cechy niektóre starożytne w formach i słownictwie, czego tu bliżej nie wykazujemy.

Różni się Psalterz puławski od floryańskiego i tem, że dzieli, jakby przeznaczony dla użytku zakonnego, Psalmy wedle "feryi", t. j. na niedzielne, wtorkowe i t. d., wedle zwykłego podziału i zaznacza u innych np. "toć są Psalmy na nieszpor w niedzielę, a na każdy nieszpor mółwią pięć Psalmów... na prymę ten Psalm bywa śpiewan" i t. d. Nierównie ważniejszą jednak różnicę stanowią owe argumenty jego, przed każdym Psalmem. Na argumenty kładziono wielką wagę i słusznie; mniej chodziło o wykład każdego słowa czy wiersza, więcej o całość, dokąd ona zmierza; stąd już łatwiej zrozumieć i szczegóły. W rękopisach znachodzą się nawet tak zwane "Psalterium breve", t. j. same argumenty każdego Psalmu i wykład-trudniejszych jego wyrazów: Psalterium breve z polskiemi objaśnieniami wyrazów łacińskich przedstawia np. rękopism w Ossolineum, nr. 1136. Z takich "Psalteria brevia" przenoszono potem do "mammotreków" (słowniczków biblijnych) i do innych spisów wokabuł, łacińsko-polskie wypisy, jakie posiadamy w "mammotrekcie" lubińskim i słowniczku petersburskim (z połowy XV wieku).

Argumenty puławskie, pierwszy polski wykład Psałterza, skierowane są wszystkie ku allegoryi, t. j. odnoszą każdy Psalm ku "końcowi" zbawienia, ku Chrystusowi, odnajdują w każdym Psalmie tajemnice żywota doczesnego, męki, zmartwychstwania, opieki nad zborem, np. tu powiada, "iże Krystus przed miastem od żydowstwa był obstąpion za zbawienie wszech krześcijanów," albo: ten Psalm powiada, "iże Chrystus zborowi swemu pastwę gotuje wiekują i zaszczyca swoje miłośniki od śmierci wiecznej"; ten Psalm powiada, "iże Chrystus wspomożon był od Ojca, kiedy podług człowiectwa kwtło ciało, z grobu wstając, tymi słowy Jego wielbić mamy, bo nas tako zbawił" i t. d., i t. d. tylko przy kantykach argumentów niema.

Mania średniowieczna etymologii alegorycznych skłoniła autora argumentów, że w Psalmie abecadłowym (118) i hebrajskie nazwy abecadła alegorycznie wyłożył. Jak żaden średniowieczny pisarz nie opuszczał sposobności, aby nazwy Tyru, Sydonu i t. d. wyłożyć i zastosować, podobnie naszemu argumentyście "Sym wykłada się plastr, bo mółwi, iże smętek leczy rany grzechow i daje zdrowie duszy i w wiesiele smętek obraca", albo "Choph rzeczono jest zamknie, albo wzglądni<sup>1</sup>), bo takież jest w rozumie, bo człowiek zamczony ima sie oględać i szkody sie duchownej warować", albo "Zay wykłada sie sam, jakoby rzekł: sam (tam) pójdzi, jam (dokąd) cie słowo boże ciągnie;" całego abecadła jednak nie daję, opuszcza je przez pół; i inne Psałterze polskie nie dają wykładu nazw hebrajskich;



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jak wiadomo, przeczą nasi puryści polskości czasowników oglądnąć, zaglądnąć i t. p., nie wadzi więc zaznaczyć, że podobne istnieją już w wieku XV wieku w Psalterzu, w Biblii np. Sudith rozdz. 6 wzglądni (tak samo n Leopolity), Genesis rozdz. 33 wzglądnie i t. d.

dawał je wszystkie Ludolf, i właśnie z Ludolfa dostały się one w końcu do tekstu puławskiego.

Tytuł jego brzmi: "Poczynają się księgi głośnych chwał albo samorzecznych proroka Dawida króla"-tłumaczenie łacińskiego tytułu u Ludolfa: "Incipit liber hymnorum vel soliloquiorum prophetae (regis David de Christo)"; przez pomyłke przed samym tytułem wypisano argument pierwszego Psalmu. Psalmy, których nie przypadkowo jest 150 i które nie przypadkowo na trzy części, niby stopnie doskonałości, są rozłożone, napisał wszystkie Dawid; z wyjątkiem pierwszego Psalmu, zawierającego niby treść wszystkich innych Psalmów, każdy Psalm ma swój osobny tytuł, a więc 2 "dawydowo" (sc. pienie), 3 "Psalm Dawidów kiedy uciekał przed Absalon synem swoim i zabit wtedy Absalon" i t. d. "Cantica graduum" (119-133) tłumaczy nasz autor rozmaicie, "pienie wschodowe", albo "pienie wstąpania, pyenye wszkhod... pyenye wzchodoch"! Inne, chwalące Boga, maja w tytule allelluja (i dwa razy położone), od Ps. 104 "słowami", czy "głosem apostolskim" nazywane.

Sens dosłowny, literalis albo historiacus, odnosił te wszystkie Psalmy do szczegółów życiowych Dawida, który je wyśpiewał, zwalczywszy Goliata, ukrywając się w jaskini lub na puszczy przed Saulem, zdobywszy Moab, poświęcany przez kapłanów, kroczący przed arką przymierza, strofowany przez Natana i t. d. Obok sensu dosłownego czy cielesnego był duchowny, spiritualis, a ten znowu trojaki, tropologiczny, jeśli wykładał wszystko, ściągając do obowiązków życia naszego, jak się nam sprawować należy, powiedzielibyśmy wykład etyczny; albo alegoryczny, odnoszący wszystko do nowego zakonu i dziejów zbawienia i nauki Wiary, albo anagogiczny, gdy ściągał się do życia wyższego, przyszłego; Jeruzalem np. było i miastem, w sensie historycznym, i duszą naszą (tropologicznie) i kościołem. wojującym na ziemi (alegorycznie) i tryumfującym, przyszłym (anagogicznie). Pierwszy, historyczny sens, uwzględniają argumenty puławskie wyjątkowo, dodadzą np. przy Ps. 95 "Dawid kiedy dom stawił po jęćstwie", albo przy 56 "Psalm Dawidow kiedy uciekał przed Saulem w jamę Jonat"; najobszerniej przy Ps. Miserere: "p. D. kiedy przyszedl k niemu Natan prorok, poslany od boga karać ji z grzecha, jen uczynił, kiedy wszedł ku Bersabe, a męża jej dał zabić Uryasza". Częste "in finem" w tytule tłumaczy "w koniec t. j. w boga Jezukrysta," ponieważ koniec, cel, do którego zdążamy, Chrystus! Powtarza znane ze średniowiecznych wykładów rzeczy, np. w Ps. 6. "p. D. t. j. strojącego pokutę, za oktawę, t. j. za bojaźń dnia sądnego, jen będzie barzo okrutny, straszliwy i sprawiedliwy" (o tej "oktawie" szerokie wywody u komentatorów) 8. "p. D. za lisice, t. j. o cerekwiach o jichże ustawieniu mółwimy" chociaz to sic do czasu winobrania i pras (lisica prasa, tlok) odnosi. Głównie jednak są argumenty puławskie alegoryczne, nawiązują czasem sens tropologiczny, upominają grzesznika i t. p.; nie zawierają żadnego przystosowania, np. do czasu moru, czasu jałmużny i t. p. I te szczegóły, jak i powyższe, wybrał argumentator z Ludolfa np., rozbierającego przed każdym Psalmem i tytuł jego i materyc i myśl. Dwu Psalmom, oczywiście przez nieuwagę, brak wszelkiego argumentu: 46 i 92.

Kto i kiedy napisał, t. j. wyciągnął i przełożył te argumenty? czy ta sama osoba, która i tekst Psalmowy wedle łaciny poprawiała? Przemawia za tem ta okoliczność, że i sam tekst Psalmowy i tekst argumentów zdradzają czeskie wpływy; że autor ich tak się włożył w tok czeski, że zatrzymywał go, spisując argumenty i zmieniając tekst Psalmów. Np. uczedlnik przeradny o Judaszu użyty (w argumencie 56 Psalmu) tak jawne czeskie "učedlink proradný" zamiast "uczenika zdradnego," że nie sposób nie uznać czeskiego wpływu, a z podobnymi spotykamy się i w tekście Psalmów, o ile od floryańskiego odbiega; bądź co bądź dawny to tekst, z końca XIV wieku, lub z początku XV pochodzi; pisarz puławski powtórzył bez zmian, chociaż z licznymi błędami jego. Na jedno jeszcze kładziemy w Psalterzu puławskim szczególny nacisk: na dziwną nieproporcyonalność między brzmieniem tekstu a pisownią jego. Niema żadnego innego zabytku polskiego, w którym by się równie kłóciły język i pisownia. Pisownia, dokładnem

oznaczaniem miękczeń, a przedewszystkiem starannem odróżnianiem q i ę, wyprzedza puławski odpis wszystkie inne pomniki XV wieku, antycypuje druki; gdy jeszcze takie teksty w agendzie 1514 r. "nosówek" nie rozróżniają, nasz pisarz, mający w swym wzorze o bez różnicy dla wszystkich nosówek zatrzymuje je często, lecz obok niego i q wprowadza, a oprócz tego e stale używa. Gdy tak w pisowni zarzuca martwotę i ubóstwo średniowieczne, w formach i wysłowieniu nie oddala się od swego wzoru: tym sposobem otrzymujemy tekst XIV wieku-gdyż takim jest puławski i nie zmienią tego nawet słowa obce, jak puklerz i t. p.-w pisowni choćby z trzeciego dziesięciolecia szesnastego w.. Że tekst puławski prastary, dowodzi choćby ten fakt, że obstaje przy gospodzinie, że zatrzymał trzem (zamiast pałacu), t. j. rzeczy, przestarzałe już około r. 1450. Miał więc przed sobą pisarz puławski wzór, starszy o jakie stulecie, może nie najwyraźniej pisany; może stąd nawet dadzą się przeliczne jego omyłki objaśnić (inne kładlibyśmy na karb owego braku zdrowia i "wielikiej choroby", w której pisania dokonano). Wzór ten oddał wiernie, lecz w pisowni zastosował na szeroką skale, co się w spółczesnych pismach tylko tu i owdzie objawiało, wprowadził nowy znak samogłoskowy niezbędny, którego brak w dawnej pisowni, nawet w reformie Parkosza, nas tak razi. I w formacie odstąpił pisarz ów od wzoru, który, jeśli z XIV wieku pochodził, in folio lub 4º był spisany; on nadał swemu formę modlitewnika, niezręczną dla zbytniej grubości-wielkość liter, jak np. w biblii Zofii i t. p. wskazywałaby, że nie dla meżczyzn, przynajmniej nie dla kapłanów lub zakonników, był przeznaczony; laikom, jeśli nie kobiecie, miał służyć. Zresztą jednak nie wyobraża bynajmniej tekst puławski typu Psalterzy polskich drugiej połowy XV wieku, t. j. czasu, do którego sam należy; typ ten ocalał nam w innym pomniku.

Wszelkie zachowane teksty Psałterza (całkowite czy luźnych)<sup>1</sup>) Psalmów, a nawet wyrazów po słownikach), wy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Takim luźnym Psalmem jest piędziesiąty, Miserere, stawiany i po Literatura religijna. - Cz. II. 2

szły z jednego starożytnego przekładu, sięgającego XIII wieku. Ten sam przekład dostał się w końcu i do druku: fakt ciekawy, dowodzący, że i u nas tradycyi średniowiecznej nagle nie przerywano, że istnieje ciągłość i związek między najdawniejszymi zabytkami i pisma i druku polskiego; że praca XIII — XV wieku nie przepadła dla XVI; że XVI o nią się świadomie opierał; że np. w pieśni nabożnej nic ze spuścizny średniowiecznej nie uronił. Początki literatury XVI wieku, druków jej, przedstawiają się więc w odmiennem, niż dotąd mniemano, świetle, nie są samoistne zupełnie, nowe; zahaczają ściśle o wszystko, co poprzedzało. Do rzędu tych świadectw należy i Psatterz.

Psałterza z r. 1532, powtórzonego jeszcze bez zmian, w r. 1535 ("prasowano w Krakowie przez Jeronima Wietora"), zachowały się dwa (krakowskie) egzemplarze (uniwersytecki z r. 1532, akademicki z r. 1535); tytuł brzmi: "Psałterz albo kościelne śpiewánie, Krolá Dawida, nowo pilnie przełożony z łácińskiego ięzyká w polski, według szczerego textu. † Prássowáno látá Bożego MDXXXII.

Szyk Psalmów odmienny od innych, bo kantyki wstawione na właściwe miejsce, po Psalmach niedzielnych, wtorkowych i t. d., a więc w ściśle w średniowiecznym szyku, po 150 następuje reszta kantyków z Te deum laudamus i Credo (bez Magnificat). Pierwszych siedem Psalmów nie ma żadnych argumentów; zaczynają się one dopiero od 8: "ten Psalm vczynił Dawid, gdy prorokowie poświęcili jego i śpiewali ji bogu na cześć" 10: "ten Psalm czynił Dawid (stała formułka), napominając nas, abyśmy w Boga wierzyli, który wiernym pomaga z nędze"; 11 "t. P. u. D. za swoje zdrowie, gdy Saul gonił ji na puszczy" i t. d. Gdy więc argumenty puławskie ściągają każdy Psalm do Chrystusa, argumenty krakowskie odnoszą wszystkie do Dawida i przejść jego żywota. Dodane nieraz i inne wskazówki, np. w Psalmie 104: "t. Psalmy u. Dadwida, kiedy



oltarzach osobno; odszukał był odpis jego Świdziński (stąd przepisano go dla Gw. Pawlikowskiego), na pargaminie, pochodzący z początku XV wieku; kartę tę znamy dziś tylko z podobizny u Maciejowskiego.

przezwyciężył wszytki nieprzyjaciele swoje a ma być mówion naprzeciw powietrzu morowemu;" w Ps. 105 również: "mów' ji też przeciw morowi;" przy 111: "kiedy jałmużnę dawasz, mow' ten Psalm;" przy 119 "t. P. z drugimi piąciąnaście naśladującym u D. i przykazał, aby wszytcy, ktorzy chcieliby wnidź do kościoła, mowiliby je zawżdy", więc nie mają argumentów następne Psalmy osobnych. Dopiero 135 "t. P. kazał Dawid Filistynom, ktorzy chcieli się obrazować (!) jako ninie dzieciom które krzzczą" i 136 "t. P. u D. prze płacz Jeremiasza proroka, kiedy żydowie byli w jeństwie babilońskiem", mają argumenty; reszta Psalmów ich nie ma, tylko przy 140 czytamy: "Gdy król Dawid trzy dni bojował z Filistyny, a w czwarty dzień zwyciężył je, tedy uczynił te trzy Psalmy". I poprzednim brak nieraz argumentu, Ps. 26 i i.; a znajdą się i podobne jak wyżej dodatki np. przy Ps. 14 "takież my chwalmy Boga"; 15 . jest (Psalm) dobry ku przeżegnaniu; mow' ji za kapłana, kiedy mszej słuchasz". Wyjątkowo oznacza argument prefiguracyę Nowego Testamentu, np. przy 63 .t. P. u D., przez ktory modlił się Bogu, aby ji wybawił z nieprzyjacielow, a jest o umęczeniu bożem"; 67 "t. P. D. a jest o siedmi darzech ducha sw., które są etc.; 108: "t. P. u D. naprzeciwko wszytkim, którzy jego tajemnie zdradzali, a znamionuje Judasza, który wydał Krystusa za trzydziesci pieniędzy, a są w nim trzydzieści przeklęcia".

Możemy przy tej sposobności wspomnieć, że to jest ów Psalm "judaszowy", który powtarzali tylokrotnie przesądni na zgubę i zniszczenie nieprzyjaciół i przeciwników; w Psalterzu puławskim wypisano o nim: "Głos Jezukrystów o Judaszu i o wszech nieprzyjacielach żydowskiego plemienia *i judaszowy zlości warować sie a Jezukrystową pokorę naśladować*" — to ostatnie przetłumaczone dosłownie z Piotra Lombarda (mistrza sententiarum), podającego w swoim wykładzie Psalmów, jako "intentio" tego Psalmu: monet Judae malitiam declinare et Christi humilitatem imitari (powtarza to i Turrecremata i in.). Nadmieniam, że po łacińskich Psalterzach, pisanych w Polsce, napotykałem mieraz argumenty, dosłownie powtarzające się czy w pu-

ławskim, czy w krakowskim tekście — nigdy jednak nie trafilem na Psałterz łaciński, któryby się w całości, we wszystkich argumentach zgadzał; są to więc roboty składane. Takie same, nieraz dosłownie zgodne, odnoszenie każdęgo Psalmu wyłącznie ku Dawidowi, dają np. drukowane Psałterze niemieckie (XV wieku, augsburskie).

Tytuł kolumn wydania krakowskiego "Psalmy, albo żołtarz (raz żałtarz) króla Dawida"; "listy" liczbowane po jednej stronie arabskiemi cyframi; tytuł kolumn idzie zreszta dopiero od l. 77, b, przedtem niema żadnego. Co na tytule wyrażono "nowo pilnie przełożony z łacińskiego" prawdzie bynajmniej nie odpowiada; nie nowy to przekład, lecz ów odwieczny z XIII wieku. Osoba, której drukarz krakowski, Wietor, pracę zlecił, nie przypadkiem, ani ze zbytniej skromności, wcale się nie nazwała; ona wiedziała dobrze, że to rzecz innych. Jak Psalterz puławski, chociaż z tego samego źródła wynikł, z którego dawniej florvański wyszedł, od niego się odróżnia, podobnie i krakowski odbiega. i od puławskiego i od floryańskiego; trzyma się zazwyczaj blizko puławskiego, lecz miejscami powtarza (za swoim wzorem) floryański; poszedł z wzoru czy odmianki trzeciej, łączącej w sobie cechy obu Psalterzy.

"Psalmy álbo Żołtarz krolá Dawidá" powtarzają wiec tekst dawnego tłumaczenia, nie bez zmian jednak; język domagał się odnowienia w pisowni, formach i słownictwie, a nawet w szyku słów; należało też ściślej stosować się do brzmienia Wulgaty. Te względy wywołały caly szereg zmian, przekształcających niby szatę zewnętrzną, w gruncie nie odmieniających jej zbytnie. Nie znajdziemy więc żadnego mołwich, ani mołwiasze (t. j. mówil), i mółwić samo ustąpiło przed mówić, pan zajął miejsce gospodzina czy gospodna, kościół cerekwie, który zamiast. en, czemu, lub dla czego zamiast przecz, dla Dawida zamiast prze Dawida, spiewać zamiast piać, ścieżki zamiast śćdze, liczba zamiast czysła, pokora zamiast śmiary, rodzaj zamiast pokolenia, nasienie zamiast siemię, zmiłowanie zamiast zlutowanie, złość zamiast lichota, niewinny zamiast przezwinny i t. d. Specyalnością krakowskiego tekstu jest bogo-

sławić zamiast blogosławić, iże zamiast bo, nie przyczyniające się wcale do potoczystości tekstu: bo floryańskie i puławskie wydaje się nam nowszem czy zrozumialszem. Jeśli puławski powie będę drzeć, krakowski zawsze drzeć będę uszykuje, albo powie: nie bede milczał (milczeć puł. i flor.). Krakowski ma nowsze formy czasownikowe, a więc jestem, jestes; opuszcza jest i są przy czasie przeszłym; opisuje trzecia osobę, np. niechaj powyszon będzie zamiast powyszony bądź puławskiego; nie przestrzega liczby podwójnej; zachowuje szyk łaciński jeszcze dokładniej, a nawet i składnie, powie np. zawsze, a falszywie, nie po polsku: zbawionego mię uczyń, salvum me fac, zamiast zbawionym mię uczyń. puławskiego – widocznie miał tekst krakowski we wzorze swoim zbawiona mię uczyń, (jak we floryańskim) i zbawiona młodszą formą (zbawionego) zastąpił. Nowy sposób mówienia zachowuje np. we zwrocie rzekł do mnie-ku mnie (puławski).

Mógłby kto zapytać, przy tak licznych i stałych różnicach - a i te jeszcze nie wszystkie, jest ich więcej cóż pozostaje wspólnego? Otóż najpierw wypada zaznaczyć, że przerabiacz wcale nie był konsekwentnym, że dawniejsze formy i słowa często zostawiał, tekst swój niby popstrzył. I tak wypowiedział on niby wojnę gospodnowi, lecz przymiotnika gospodnowy zamiast boży lub panowy, używał nawot i tam, gdzie floryański ani puławski go już nie mają. Tak samo wygnał on niby cerkiew i zastąpił ją kościołem, jak popów kapłanami, a obrzęd zakonem, albo wytargnięcie wyrwaniem; tymczasem dawniejsze słowa cerkiew, jen (zamiast który), ji (zamiast go), wytargi zamiast wyrwał, nawet siemię zamiast nasienie, jes, jesm zamiast jestes, jestem i t. d., i t. d. powtarzają się nieraz, dowodząc, że przerabiacz czy poprawiacz, czy nad robotą zasypiał, czy się z nią spieszył, dosyć że archaizmów nie wyplenil.

Są i inne wyraźne dowody, że tekst wydania krakowskiego z r. 1532 jest czerpany z rękopismu XV wieku. Nie kładziemy wagi na liczne błędy druku, bo — przy jawnej dosyć niedbałości jego — trudno rozstrzygnąć w czem pomylił się dopiero drukarz, a w czem już sam pisarz, np. karanie (zamiast karmie), siodlo (zamiast sidlo), Bog (zamiast Nogi), a jeśli np. druk krakowski kilka razy napisze mhito, (raz nawet inhita, zamiast mhita) zamiast myto, chociaż stale rozróżnia już y i i, to poznajemy, że rękopism oryginału w taki sposób, w połowie XV wieku nieraz używany, mhito wypisał, aby mu nikt tego "mi-to" nie czytał, lecz myto! Wolimy jednak przytoczyć kilka ustępów obszerniejszych, aby podobieństwo, więc pokrewieństwo tekstów wykazać; nadmieniamy jeszcze, że druk krakowski stale aże zamiast aż puławskiego używa, przebytek zamiast stan kladzie, a łacińskie bona albo omnia i t. p. które dawniejsze teksty przez dobra, lub wszystko i t. p. tłumaczą, przez wszytki rzeczy, dobre rzeczy oddaje; dalej, że zamiast przymiotnika polskiego wedle łaciny genetivu użyje np. powie kraje ziemie, zamiast ziemskie, proch smierci zamiast smiertelny i t. d. Przytoczymy cały Psalm 20, tekst krakowski.

1. Panie, w mocy twojej weselić sie będzie król i nad zbawieniem *twoim* radować sie będzie barzo; — w puławskim dosłownie tak samo, tylko *Gospodnie* (zamiast Panie) i *twym*.

2. Żądzą serca jego dałeś jemu y w wolej warg jego nie zdradziłeś jego;—we floryańskim dał jeś, zdradził jeś; zresztą tak samo.

3. Iże uprzedziłeś ji w błogosławieństwach słodkości, polożyłeś na głowie jego koronę z kamienia drogiego;—w puławskim Bo, wstawiłeś, głowę, od.

5. Żywota prosił od ciebie i dałeś jemu długość dniow na wiek i na wiek wieka; – na wieki... wiekom, puławski.

5. Wielka jest *chwała* jego we zbawieniu *twem* chwalę i wielką *okrasę* włożysz nań; — sława (wymiana obu tych słów stała się niemal ogólną) i krasa w puławskim.

6. /2e dasz ji w błogosławienie na wiek wieka, uweselisz ji w radości w obliczym twoim; tak samo w puławskim.

7. *Iże* król *nadzieję ma* w panie i miłosierdziu nawyszego nie poruszon będzie; — puławski, Bo *pwa* w gospodna;

tekst krakowski unika stale *pwania*, dufania innych tekstów i zawsze tylko, "ma nadzieję".

8. Naleziona bądź ręka twoja *wszytkim* nieprzyjacielom twoim, prawica *najdzie* wszytki, ktorzy ciebie *nie nawidzieli*; — puławski *wszem*, jak często bywa; nienaźrzą odorunt (wzgardzili Wróbl) również często odmieniane, jale i zachowane nieraz.

9. Położysz je jako w piec ogniowy w czasic oblicza twego, pan w gniewie swem zasmuci je i poźrze je ogień; puławski ogienny, czasu, zamęci (ta wymiana również stała).

10. Owoc ich z ziemie *stracisz* i *nasienie* ich od synów *człowieczych*; — puławski zatracisz, siemię, ludzkich.

11. *Iże* skłonili *na cię zle rzeczy*, myślili rady, którychże nie mogli ustanowić; — *Bo...* przeciw tobie zle, puławski.

12. Bo polożysz chrzyptem w ostatecch twych, przyprawisz oblicze ich; — opak, nagotujesz, w tekście puławskim.

13. Powyszon bądź panie w *moci* twojej, *spiewać* będzie i *wysławiać mocy* two — puławski we cności (zamianą częstą) piać i śpiewać siły twoje.

Porównywalismy Psalterz krakowski z floryańskim i puławskim, ponieważ to jedyne Psalterze polskie z wieków średnich; zdobyliśmy wskazówki, że tekst krakowski bynajmniej nie jest "nowo pilnie przełożony z łacińskiego języka w polski," jak się na tytule pyszni; że polega na tem samem tłumaczeniu średniowiecznem, jedynem, z którego i floryański i puławski wyszły; -- ale wskazówki te nie odsłaniają jeszcze właściwego stanu rzeczy. Możnaby bowiem zawsze jeszcze przypuszczać, że wydawca krakowski, któremu Wietor układał tłumaczenia polecił, zmodernizował tekst, podobny do puławskiego; że jak pisownie nowożytną przeprowadził, podobnież, zaglądając do Wulgaty, poprawiał omyłki; że odświeżył sam słownictwo; wprowadził np. zawżdy zamiast weżdy, zmiluj się zamiast zlutuj się, sprawiedliwość zamiast prawda i t. d.; innemi słowy, że zasłużył się około poprawności tekstu, że mamy tekst ułożony dopiero w r. 1532, chociaż opierający się o znacznie dawniejszy; że tekst krakowski nietylko co do pisowni, ale i co do brzmienia jest zabytkiem dopiero z r. 1532.

Rzecz ma się jednak zupełnie inaczej. Tekst r. 1532 powtarza bez zmian tekst rekopiśmienny z lat 1470-1480; tytuł wydania mija się grubo z prawdą, on nie "nowo pilnie przełożony," lecz "nowo pilnie przepisany". I oto nowy fakt w historyi dawnych zabytków polskich; obok dwu średniowiecznych Psalterzy (rękopisów floryańskiego i puławskiego), otrzymujemy trzeci średniowieczny, krakowski, przechowany nie w rękopisie, jak tamte, ale w druku! Pierwszy to (wiekszych nieco rozmiarów) rekopis średniowieczny polski, który wydano drukiem: czego nasi filologowie w XIX wieku dokonywali, tego się podjął wydawca z r. 1532 i wywiązał się z swego zadania wcale dobrze, zmodernizował pisownię, jak i nasi wydawcy czynią; nie popełniał przytem błędów, które u nich nie rzadkie; tekstu nie zmienił, chyba tu i owdzie formę (końcówkę) przestarzałą nowszą zastąpił np. zamiast działa swoja – działa swoje polożył, albo zamiast w domu mojem, w domu moim napisał. Druk z r. 1532 zastępuje nam rekopis polski, tekst polski, starszy o jakich lat sześćdziesiąt; rekopis około 1470 r. powtórzył sie niemal bez zmian w druku z r. 1532; jeżeli krótkie teksty (powieść o papieżu Urbanie, modlitwy pańskie, Bogurodzicę i t. d.) pominiemy, pierwszy to tekst średniowieczny, który się w druku pojawił, stoi więc narówni np. z inkunabułami niemieckimi, powtarzającymi w XV wieku tekst Psalterzy. Przybywa nam więc nowy nieznany zabytek języka polskiego XV wieku, jeden z jego najobszerniejszych, z tych zarazem, które w najliczniejszych odpisach krążyły. Dowodów dla twierdzenia naszego użyczają nam tak zwane "Modlitwy Wacława," pisane około r. 1480, jeżeli nie jeszcze wcześniej nieco; jest to składanka z godzinek Maryjnych, z modlitw i godzinek św. Anny, z godzinek o Aniele "Włostnym", a pochodzi z trzech różnych źródeł. Walną część tych godzinek stanowią naturalnie, jak zawsze, Psalmy całkowite, lub w wierszach poszczególnych, dosłownie powtórzone lub parafrazowane swobodnie, stosowane do Anny św., lub Anioła; ponieważ

każda z tych trzech części z innego źródła wypłynęła, więc i tekst Psalmów - tyle przecie rozmaitych krążyło w XV w. ich odpisów i przeróbek! -- wcale nie jednolity. Np. tekst Psalmów w części trzeciej bardzo zbliżony do puławskiego; za to tekst ich w pierwszej części znaczniej się od puławskiego (i floryańskiego) oddala. Otóż Psalmy części pierwszej, mianowicie owe ustępy z najdłuższego Psalmu (118), powtarzają się dosłownie w tekście krakowskim 1532 r.; możnaby powiedzieć, że drukowano go z rękopisu Wacława, a więc mamy tu jasny dowód, że tekst krakowski nie powstał dopiero r. 1532 pod piórem jakiegoś redaktora, lecz istniał już około r. 1470, skoro powtarza się bez zmian w odpisie (niezależnym zresztą) z lat około 1480. Zgoda między "Wacławem" a tekstem "krakowskim" jest tak znaczna, że omyłki druku "Wacławem", a omyłki rękopisu drukiem krakowskim poprawić można. Pokazuje się, że cechy i dziwactwa, np. iże zamiast bo, może nawet bogosławić zamiast blogoslawić i t. d., tak znamienne dla "krakowskiego" tekstu, dawno przed nim istniały; a ponieważ nietylko 118 Psalm, ale caly Psalterz te same cechy zawiera, więc i caly Psalterz w tej formie dawno istnieć musiał, nim się do druku dostał. Główne różnice między krak. a Wacł. polegają na formach swoje zamiast swoja, hańba zamiast gańba i t. p. Wystarczy kilka próbek dla dowodu: Psalm. 118 wiersz 1 i następne (teksty przytaczamy bez zmiany pisowni oryginalnej).

#### Wydanie z r. 1582.

1. Bogosłáwieni niepokaláni na drodze, ktorzi chodzą w zakonie bożym.

2. Bogosłáwieni ktorzi bádają sie po świádectwach iego w cáłem sercu szukają go.

3. Bo nie ći, ktorzi czynią żłosć, niespráwiedliwosć, ná drogach iego chodźili.

#### Modlitwy Wacława około r. 1480.

Blogoslaweny nyepokalany na drodze ktorzi chodzą wzakonie bożem.

Blogoslawieny ktorzy bandą (!! zamiast badają) se poswiadeczstwach iego, wczalem szerczu szukayą iego.

Bo nyeczi ktorzy czynyą zloszcz *nye sprawiedlywoscz* (nawet ta sama glosa nie4. Tyś przykazał, przykazánia twego barzo strzedz.

5. O áby spráwiany były drogi moie, ku strzeżeniu spráwiedliwosći twoich.

• 6. Tedy nie będę posromocon, *kiedy* przeźrzę we wszytkich przykazániach twoich.

7. Dziękowáć będę tobie wespráwieniu sercá, wtem iże náuczylem sie sądów spráwiedliwosći twoiey.

8. Spráwiedliwosći twoich strzedz będę, nie opuszczay mie nigdy.

9. W częm oprawia młodzieniec drogę swoię w strzeżeniu mow twoich.

10 W całem sercu moiem szukałem ćiebie, nie odpądzay mie od przykazánia twego.

11. W sercu moiem skrylem wymowy twoie, ábych nie zgrzeszył tobie.

12. Błogosławionyś panie, náucży mie sprawiedliwosći twoich.

13. W wárgach twoich wypowiádałem wszytki sądy vst twoich. potrzebna) na drogach iego chodzili.

Tis przikazał przykazania twego strzedz barzo.

Abi sprawiani bili drogi moie ku strzezenyu sprawiedliwosczi twoich.

Tedi nyebandą posromoczon *tedi (cum* perspexero!) przesrzą we wszystkich przikazanyach twoich.

Dziakowacz bandą tobie we szprawienyu sercza wtem yze nauczilem se szandow sprawiedliwosczi twoiey.

Sprawiedliwosczi twogich strzedz bandą nye opusczay mie nygdi.

W czeem oprawia mlodzenyecz drogą swoią w strzezenyu mow thwogich.

W czalem serczu moiem szukalem cziebie nie odpandzay mya od przikazanya twego.

W szerczu moiem skrilem wimowi twoie abich nye zgrzeszil tobie.

Blogoslawiony ies panie, nauczy mnie sprawiedliwosczi twogich.

W wargach mogich wipowiedalem wszitki sodi vst twogich.

Takiego dosłownego zgadzania się obu tekstów niema naturalnie gdzieindziej, ależ porównajmy jeszcze Psalm 77 w druku krakowskim, a w rękopisie puławskim: Psałterz

Digitized by Google

Ś

1532 r.: "Synowie Effrem dośpiewájąc puszczájąc łęczysko, obrócili się we dni wálki. Nie strzegli zakoná Bożego i w zakonie iego nie chćieli chodzić. I zapomnieli dobrodziestw iego y dziwów iego, które yzkázował im. Przed oczy (!) ich czynił dziwy w ziemi Ejipskiej w polu Táneos. Rozdzielił morze i przewiódł je i postawił wody, jáko w sądzie. I wywiódł je, w obłoce dniá, ij przez całą noc w oświeceniu ognia. Rozbił 'opokę ná puszczý i nápoił je jáko w głębokości wielikiej. I wywiódł wodę z opoki, i wywiódł jakoby rzeki wody. I przydali jeszcze grzeszyć jemu w gniew pobudzili nawyższego w przezwodziu. I kuśili Bogá w sercach swoich, aby prosili pokarmów duszam swoim. I źle mówili są o Bodze, mowili, áźaby mógłby Bóg nagotować stół ná puszczy" i t. d.

Psałterz puławski: "Sinowie Effrem dośpiewając i spuszczając łączysko obrocili się w dzień boju. Nie strzegli obrzędu bożego i w zakonie jego nie chcieli chodzić. I zapomnieli dobroty jego i dziwy jego, jeż pokazał im. Przed ojcy ich czynił dziwy w ziemi Ejipta, w polu Taneos. Rozdarł morze i przewiódł je i postawił wody, jako w męchirzu. I wywiódł je w obłoce dniowym a wszytkę noc w oświeceniu ognia. Rozdarł opokę na puszczy i napoił je, jako w wielu wód. I wywiódł wodę z opoki i wywiódł, jako rzekę wody. I przyłożyli jeszcze zgrzeszyć jemu, w gniewie rozdrażniali wysokiego w przezwodziu. I kusili Boga w siercach swych, aby prosili pokarm duszam swoim. I źle mołwili są o Bodze, rzekli: aza może Bóg gotować stół na puszczy."

Przytaczamy jeszcze Psalm 78 z odmiennymi jego "argumentami". W Psałterzu z r. 1532 czytamy mianowicie: "ten Psalm uczynił Daniel, przez który prorokował o złem, które miáło przydź na Jeruzalem. Boże, przyszli pogani w dziedzietwo twoje, pokalali kościół święty twój, położyli Jeruzálem w jabłeczną stróżą. Położyli ciała martwe sług twoich w pokarmy ptakom niebieskim, mięso świętych twych zwierzętom ziemie. Wylali krew ich, jako wodę około Jeruzálem, i nie był ktoby pogrzebł. Uczynieniśmy pohańbienim sąsiadom naszym, naśmiewanie i naigranie tym, którzy w okolicy naszej są. Jako długo panie gniewać się będziesz do końca: zaże się, jako ogień gniew twój. Wylej gniew twój na ludzi, którzy ciebie nie uznali, y na królestwa, które imienia twego nie wziwały. Iże śniedli Jakóba i mieśce jego skáżili. Nie pamiętaj złości naszych starych rychło, aby vprzedziły nas milosierdza twoje, bo ubodzi uczynieniśmy barzo. Wspomoży nas Boże Zbawicielu nasz, i dla chwały imieniátwego Pánie wybaw nas y miłościw bądź grzechom nászym dla imienia twojego. Aby znadź niegdy nie rzekli pogáni, gdzie jest Bóg ich, i aby jáwna byłá w rodzajoch przed oczymá naszymá. Pomsta krwie sług twoich, która wylana jest, niechaj wnidzie przed oblicze twoje Ikanie spętanych. Podług wielikości ramienia twego posiądź syny umartwionych. Wróć sąsiadam nászym śiedm'kroć więcej w lono ich, lájánie ich, którym urągali tobie panie. Ale my, lud twój i owce pástwy twojej dziękować będziemy tobie na wieki. W rodzaju i w rodzaj zwiastujemy chwałę twoję."

W Psalterzu puławskim wszystko dosłownie tak samo, tylko "argument" naturalnie całkiem odmienny. (Ten Psalm powiada, iże Chrystus mści krew umarłych przelaną prze sławę imienia jego, Psalm Dawid); wystarczy przytoczyć pierwszy wiersz Psalmu: "Boże, przeszli pogani w dziedzictwo twoje, pokalali Kościół święty twój, położyli Jeruzalem w jabłeczną stróżą" i t. d.; u Wróbla czytamy ten sam wiersz tak: "Miły panie Boże, otoć pogani przyszli do dziedzictwa twego, oto zmazali kościół twój święty, a uczynili Jeruzalem, jako jatę, w której owoce kładą."

Jakiż ostateczny wynik? Niemal dwa wieki przetrwał pierwotny tekst z Psałterza sądeckiego, powstałego około 1280 r. Ale Psałterz to nie Bogurodzica, nie pieśń, której słów zmieniać nie można — z pieśni słowa nie wyrzucić, mówi stare przysłowie; gdy język przestarzał, gdy raziły braki i wolności tłumaczenia, gdy je z Wulgatą porównywano, pojawiały się poprawki, już po wieku jego istnienia: taki tekst z dorywczemi poprawkami i zmianami, niekonse-

28

kwentny, przedstawia odpis puławski. Gdy się potrzeba Psalterzy polskich w drugiej połowie XV wieku nagle wzmogła, nie zadowalały owe przypadkowe poprawki przestarzalego i niedokładnego tekstu: radykalniej wział sie do dziela nieznany nam redaktor, z pod którego rak wyszła nowa, krakowska redakcya tekstu, nie zrywająca bynajmniej z uświęconym, starym, przerabiająca go tylko wedle nowych wymagań. Jeden z odpisów tej krakowskiej, około 1470 r. powstałej redakcyi, posiadamy w druku 1532 r. Druk ten to anomalia między spółczesnymi drukami polskimi: zachował średniowieczny szyk Psalmów, pomieszanych z kantykami, zachował krótkie, nie argumenty, lecz tytuły raczej, spotykane również po średniowiecznych rekopismach (np. w Psalterzu wittenberskim), zatrzymał nawet średniowieczne explicit rękopismu. Tekstu nie zmienil, chyba pisownię wietorowskich druków wprowadził i może stałe bogosławić (tylko kilka razy ocalało błogosławić) na jego karb odliczymy, bo panuje owo w drukach spółczesnych z lat 1530-1540. Zresztą nie zmienił niczego, zatrzymał nawet glosy i chyba niedbałym drukiem (korekta), a skąpieniem linij zeszpecił tekst rękopismu; ale wdzięczniśmy mu za ocalenie redakcyi Psalmów całkowite, z której tylko urywki w Modlitwach Wacława posiadamy.

Lecz z przekładem krakowskim powtórzyło się, co on sądeckiemu udziałał, tylko rychlej; kopiści coraz liczniejsi pozwalali sobie odstępstwa i od tego zmodernizowanego tekstu, odrzucali jeszcze konsekwentniej wyrazy przestarzałe, jeszcze ściślej przestrzegali normy łacińskiej, poprawiali omyłki widoczne. Ślady tej ciągłej pracy mamy w Psalmach lużnych, jakie ocalały w Wigiliach, Godzinkach Maryjnych, Szczycie dusznym i Tarczy duchownej, Modlitewnikach. Układacze ich korzystali, jak to już w Modlitwach Wacława było, z gotowych przekładów polskich ich teksty zastępują nam niemal tyleż odpisów całkowitych Psałterzy; co charakterystyczne, zgody takiej, jaka między Modlitwami Wacława, a drukiem z r. 1532 panuje, nigdzie więcej nie ma. Tembardziej uważamy druk r. 1532 za pomnik średniowieczny; tem mniej dziwimy się, jeśli teksty Psalmów polskich nigdy się z sobą zupełnie nie zgadzają: nie znaleźć ani dwu identycznych rękopismów (czy ułamków ich). Bogatą i różnoraką była więc i ta gałęż piśmiennictwa, bogatszą, niż przypuszczaliśmy.

\_\_\_\_\_



۰.4

## ROZDZIAŁ II.

Nowe potrzeby czasu. – Żoltarz Wróbla. – Psalterz Rejowy.

rążyło wiele Psałterzy polskich po kraju, na razie w odpisach, od r. 1532 i w druku; nie zadowalały one jednak potrzeb nabożnych czytelniczek. Co innego po Modlitewnikach, Godzinkach i t. p., gdzie z Psalterza tylko Psalmy luźne, lub luźne ich wiersze się dostawały; tam rozumiano jako tako cytaty te glębokiej pokory, skruchy, ufności, Psałterz jednak w całości, mimo przekładu polskiego, pozostawał księgą tajemniczą; jeśli żacy i kapłani twierdzili, że w Psalterzu fundament naszej Wiary, że wyprorokowano tam Duchem świętym wszystko, szczegóły o męce Zbawicielowej, o Maryi i o trzech królach, liczbe Sakramentów świętych i godzin zakonnych, wzmianki o cesarzach rzymskich, Męczennikach, doktorach nawet chrześcijańskich z pogaństwa, to czytelniczka czy laik mogli i stokrotnie cały Psalterz przeczytać i nic tam takiego nie odnajdywali: im więcej czytali, tem mniej chyba Psałterz polski rozumieli. Nic więc dziwnego, że np. taki "Obyczay mowyenya żołtarza panny Maryey" wprowadzał się słowami: "żołtarz ten chwálebny lýudzýom prostym lepssy iest y ważnieyssy y pożytecznieyssy ku mowyenyu nissli kiedy żołtarz Dawidow, bo yest krotszy ý rozumnieýssy, á ták ku mowýenyu lacwieyszy y nieteskliwszy." Żołtarz ten.

I pragnęły kobiety nasze nietylko gołosłownego przekładu Psałterza, lecz przedewszystkiem wykładu jego po polsku, objaśnienia jego tajemnic: o czem to każdy Psalm mówi, dokąd się ściąga. A występowały one już od dawna i coraz wydatniej, coraz z nowemi potrzebami i żądaniami. Coraz więcej pomników o tem świadczy. Tak np. "Wigilie za umarłe ludzie duszam w czyścu barzo pomocne", spółczesne, przeznaczone były dla kobiety, modlącej się tam, "puści mię, iż bych płakała malutko boleści mej". Tu należą: Modlitewnik Nawojki jeszcze z końca XV wieku, i późniejszy siostry Konstancyi; najdawniejsze kancyonały katolickie, które nas doszły, kórnicki i puławski z połowy XVI wieku, również dla kobiet pisane, wcale niezręcznie, nie bacząc na rymy, rodzaj żeński zamiast męskiego w wiersze wprowadzały. Nie wspominamy o rzeczach, z góry dla zakonnic, dla panien i t. d., przeznaczanych; Regułę św. Klary i inne. Że się pierwsi drukarze chętnie ku paniom zwracali, dawno wiedziano: nawet sprośnego "Marcholta" nie wahal sie Jeronim Wietor kasztelance wojnickiej, Annie Jarosławskiej, dedykować; Andrzej Glaber zaś z Kobylina, więc "wielki Polak", burgrabinie krakowskiej, Jadwidze Kościeleckiej, "która z Wielkiej Polskiej poszła" Gadki (t. j. zagadki) niby Arystotelesowe poświęcił, przyczem opuścić musiał, coby uszom niewieścim nie uchodziło. I na tych wyliczeniach tu nie koniec i sąd niekorzystny o Polkach utrzymać się nie da; on sam przecież "Żywot Józetów" innej, córce Zygmuntowej, Izabeli węgierskiej, poświęcił.

Płeć żeńska, wyłączona ze szkoły łacińskiej, domagała się coraz natarczywiej książki polskiej; więc przy przepisywaniu Psalmików, lub przy drukowaniu "Tarcz dusznych" czy "Ogródków dusznych", przedewszystkiem na kobiety liczono i nie zawodzono się, bo kobiety nasze zaczytały do szczętu całą tę pierwotną literaturę: z najpospolitszych modlitewników, coraz drukowanych, ledwo jeden cały egzemplarz przypadkiem ocalał, z innych tylko urywki w makulaturze, używanej przy lepieniu okładek. Od kobiet wychodziła inicyatywa; w czyn oblekali ją zaś mistrzowie i bakałarze szkoły krakowskiej.

Szkoła krakowska, acz wyłącznie na łacinie oparta, nią i dla niej tylko żyjąca, położyła jednak zasługi niezapomniane około jezyka narodowego. Dla uczonego średniowiecznego jezyk narodowy, dobry chyba na ulicy lub w pożyciu rodzinnem, (uczony zaś, jako ksiądz, takiego nie znał), w gruncie rzeczy nie istniał; to, czego dziś świat próżno się dobija, puszczając się na manowce różnych volapüków i innych równie chimerycznych języków sztucznych, posiadały Wieki Średnie: jeden język naukowy dla wszystkich, i tylko w Wiekach Średnich istniała ta wymiana myśli, żadnymi szrankami nie tamowana, której dziś już nie dosięgniemy, a której tak gorąco pragniemy. Dziś telefony i telegrafy łączą bezpośrednio jeden kąt świata z drugim - nie znały ich Wieki Srednie, posiadając w zamian coś, o wiele może cenniejszego, czego nic zastąpić nie zdoła: jeden język dla całego świata myślącego, i zdobycze średniowieczne rozchodzą się z dziwną szybkością, chociaż komunikacyj niema, niby w powietrzu prądy jakieś elektryczne.

Cechą szkoły krakowskiej, mimo nieodzownej przewagi łaciny, wyróżniającą ją od innych szkół wysokich, jest dbałość pewna, skuteczna, o język narodowy. Zaczyna się ona jeszcze w pierwszej połowie XV wieku, gdy Jakób Parkoszowic, rektor uniwersytetu, układa nowy alfabet czyli "obiecado" polskie, aby pokonać trudności, jakie ubogi w znaki alfabet łaciński przedstawiał wyrażaniu licznych brzmień słowiańskich. W trzydzieści lat później przedłożono szkole krakowskiej tak zwany "mamotrept", niby "mleko dla ssących", t. j. podręcznik dla malutkich, przystępujących do czytania Pisma świętego w oryginale (łacińskim): wytłumaczenie wedle Wulgaty trudniejszych jej "węzłów", słów i nazw. Z wzoru czeskiego przełożył go był anonim jakiś na polskie, lecz dosyć pobieżnie i niedbale: mistrzowie krakowscy poprawiali jego usterki, i zachowały się

Literatura religijna. - Cz. II.

33

dziwnym trafem zarówno pierwszy ów rzut słowniczka biblijnego, jak i jego krakowskie ulepszenie.

Po takich odosobnionych objawach, do którychby należało wliczać objaśnienia tekstów średniowiecznych i klasycznych, prozaicznych i poetyckich, przy pomocy języka narodowego, pierwsze tłumaczenia, podejmowane z katedry, następuje od samego początku XVI wieku gorliwy udział mistrzów i bakałarzy krakowskich w tworzeniu literatury narodowej. Nie na polu poezyi—tu dali się ubiedz mistrzowie krakowscy Bernardynom, pielęgnującym gorliwie śpiew polski — chociaż taki mistrz Andrzej Gałka dawno już dla propagandy husyckiej wiersza polskiego był użył—lecz na polu prozy, odpowiedniejszej powadze wieku i togi.

Uderza mimowoli znaczny udział mistrzów i uczniów krakowskich w krzątaniu się około literatury narodowej. Spotkamy niebawem Baltazara Opecia, Andrzeja Glabera, Jerzego Argiglobina; pierwsze traktaty Maryjne mistrza i doktora dekretów, Jana z Szamotuł Paterka, rękopiśmienne; drukowane prace bakałarza, Jana z Koszyczek, przedewszystkiem zaś Psałterz mistrza "Walantego" z Poznania Wróbla, dowodzą tej pieczy o język narodowy.

Na Psalterz Wróbla złożyły się starania magnatki polskiej i szkoły krakowskiej. "Ten żółtarz naprzód był wyłożon na rzecz naszę polską przez mistrza Valentego, dobrej pamięci z Poznania, w nauce świętego pisma doświadczonego na ten czas, gdy w Poznaniu kaznodziejski urząd z wielką sławą trzymał, na żądanie Jej Miłości wielmożnej też dobrej pamięci<sup>1</sup>) paniej Katarzyny na ten czas Wojewodzinej Poznańskiej i Starościnej wielgopolskiej". Była to córka wielkiego, już wtedy dogasającego rodu Samotulskich panów; mąż jej, kasztelan i najwyższy starosta wielkopolski, potem wojewoda poznański, Łukasz z Górki, po jej śmierci biskupem kujawskim został, chociaż niedługo godność tę piastował. Nie zadowoliła się wojewodzina poznańska istniejącemi tłumaczeniami księgi najniezbędniejszej Psałterza, lecz poleciła nowy jej wykład, zrozumiały i obfity, mistrzowi krakowskiemu, Wróblowi.

<sup>1</sup>) T. j. zmarłej.

Wykład Wróblowy rozszedł się natychmiast w licznych odpisach; jeden z nich "przyszedł do ręku niektórym z doktorów naszej sławnej nauki krakowskiej; oni na mię (na innego Wielkopolanina, Andrzeja Glabera) pracę tę włożyli, aby za moją pilnością słusznie a rządnie był sprawion i pismem impresorskiem wyrobion." I podjął mistrz Glaber niemałą pracę, "aby ten żółtarz w tym rządzie, jako teraz jest, był postawion, którąż trudność może obaczyć wszelki, ktoby chciał wiedzieć, a ktemu przyrównać księgi, jego (Wróbla) własną ręką napisane, abo też wypis ich, który przy nas (w kolegium krakowskiem) jest". Tak wyszedł w druku Psałterz Wróbla i Glabera w maju r. 1539; Glaber zamierzał był go poświęcić córce Katarzyny, Annie, wojewodzinie krakowskiej, ale ponieważ i ona, pani bardzo świątobliwa i miłosierna, zmarła, przypisał on go "mężu jej, Piotrze Kmicie". Była to najobszerniejsza (po Herbarzu) księga polska (a raczej polsko-łacińska, gdyż dawała i łaciński tekst Wulgaty), 685 stronic (małej oktawki); -- jak zaś potrzebną była, upragnioną, świadczą liczne jej przedruki, aż do r. 1567 – potem wyrugowały ją inne, lepsze tłumaczenia, prozą i wierszem, protestanckie i katolickie.

Cel i właściwości przekładu i wykłądu wyłożył Glaber również w przedmowie. Służyć ma on "pannom zakonnym, które, w obrzędzie (zakonie) kościelnym żółtarz śpiewając, słowa swoje stąd będą umiały wyrozumieć". Tego dotąd nie było: zakonnice powtarzały machinalnie niezrozumiałą łacinę, wystarczała sama intencya modlenia się. Tak bywało i później: jeszcze w XVII wieku żartował nawet W. Potocki z mniszek, niewiedzących, o co proszą.

"A zwłaszcza to będzie pożyteczno kapłanom prostym a w piśmie świętem mało uczonym, gdyż stąd wyrozumieją, k czemu się ściąga proroctwo Dawidowo, bowiem ku Panu Chrystusowi. Nie iżby żółtarz nie mógł być wykładan ku inszemu wyrozumieniu, jako też i proroctwa insze mogą być ku rozlicznemu końcu wykładane, co się dziewa miedzy uczonymi, których rozum rozmaicie oświeca Duch św., każdemu z osobna użyczając według swej wolej; wszakoż to jest najdoskonalszy wykład, który się ściąga ku ChrystuGdy Glaber tę pracę wydawał, nie brakowało jednak głosów przeciwnych, z zasady zabraniających rzucania "pereł pisma św." przed lud, obawiających się szerzenia pisma św. w języku ludowym, "by snadź do nas ten jadowity pożar nie doszedł, o którym u sąsiadów naszych słychamy, czego się Panie Boże pożal". Bronił też Glaber pracy Wróbla przeciwko wszelkiemu podejrzeniu: opowiedziawszy nadobnemi słowami jego świątobliwy żywot, kończy, "gdyż tedy ten człowiek tak był dobry, a jest pospolita przypowieść, iż dobry ptak dobrze śpiewa, nie trzeba się nikomu o to starać, aby ten jego wykład żółtarza miał być w czym podejrzany tak, jako się tego wiele najdzie tych czasów w księgach nowych, zwłaszcza w piśmie niemieckim".

Wiemy, co to za czasy, jak szlachta narzekała na duchowieństwo, że książek im bronią, zwłaszcza Biblii "naszym językiem, tu też nam się wielka krzywda widzi od księży, albowiem każdy język ma swym językiem pisma a nam księża każą głupiemi być" (roku 1534 na sejmiku średzkim). Ba, uniewinnia się nawet Glaber przed Kmitą, że po polsku doń pisze: godziło się było po łacinie ten list pisać W. Miłości, jako panu mądremu i owszem w piśmie rozlicznym nie pospolicie uczonemu, ale iż to rzecz jest polska, więcej prostym ludziom służąca, przeto miałem na to baczność, aby ten list zalecający nietylko samym uczonym, ale też i pospolitemu człowieku naszego języka był jawny".

Praca jednak Glabera wcale małą nie była; rękopism Wróblów nie był tak porządnie spisany, jak go w druku widzimy. Dochował się bowiem do dni naszych i sam rękopism Wróblów, jak wyszedł z rąk pobożnego kapłana, w odpisie spółczesnym i na miejscu, w Poznanin, zrobionym. Cenny ten rękopism, niegdyś poznańskich Karmeli-

tów bosych, podarował był hr. Tytusowi Działyńskiemu ks. archidyakon poznański, Brodziszewski, miłośnik i znawca dawnego piśmiennictwa; nienaruszony, w pierwotnej oprawie, dochował się on w bogatych zbiorach kórnickich. Spory ten rekopism, nadzwyczaj starannie, bujnym gotykiem, minią i inkaustem pisał "Jeronim, kapłan z Poznania, lat pańskich 1528", prawdopodobnie dla Wyleżyńskich herbu Trzaska, przynajmniej w r. 1538 p. Jan Wyleżyński na ostatniej karcie wypisał kaligraficznie, "resztki dziatek, którego roku, albo dnia, które się urodziło". Rękopism ten oddaje wiernie oryginał Wróblów: był on tak urządzony, że na szerokich bardzo brzegach, po obu stronach wązkiej kolumny przekładu, dopisywano objaśnienia, do których odsyłały raczki, gwiazdki i t. p. w kolumnie samej. Glaber nie tylko zmienił pisownię, formy, wysłowienia, nietylko wciągał pod tekst owe noty u boku, ale rozszerzał je nieraz. Przytoczymy tylko pierwszy wiersz psalmu pierwszego, wedle rekopismu (objaśnienia z boku wciągamy w nawiasach w tekst sam):

"Ten psalm pirwy jest o panie Jezusie, iż miał dobrą radę i naukę ludu dawać i owoc wielki czynić. Błogosławiony mąż (pan Jezus), który nie odszedł w radę złośników (źle nie wierząc), ani na drodze grzesznych nie stanął (źle nie czyniąc), a na stolcu zarażonym nie siedział (źle nie nauczając)."

U Wróbla-Glabera w druku czytamy toż samo tak: "Pienie abo pieśń pirwsza jest o Jezusie, panie naszym, iż miał dobrą radę i naukę ludu dawać i owoc też wielki czynić. Wykład prosty: Bogosławiony mąż, który nie odszedł w radę złośników, ani stanął na drodze grzesznych, uni siedział na stolcu zarażonym. Wyrozumienie tekstu: Pan miły Jezus, ten mąż bogosławiony, nie odszedł w radę złośników, z nimi źle wierząc, ani stał na drodze grzesznych, z nimi źle czyniąc, bowiem on wszystko dobrze uczynił Marc. 7, ni siedział też na stolcu zarażonym, źle nauczając, bowiem jego nauka była prawdziwą".

Podobnie mają się do siebie rękopis i druk, i na innych miejscach, lecz najczęściej druk powtarza wiernie ręko-

pism. Wykład ściąga każdy Psalm do Jezusa, obfituje w gęste cytaty z ojców Kościoła, z Augustyna i innych, które Wróbel miał gotowe zebrane w drukach tak zwanego "Collectora"; niebrak nawet i wycieczek przeciw spółczesnym, głównie przeciw Żydom. Jeden przykład najdawniejszego antysemityzmu polskiego tu przytoczę na próbę, w objaśnieniu Psalmu 58 "nie zabijaj ich, by kiedy lud mój mnie nie zapamiętał: oto tu proroctwo o żydziech, iż ich niemają zabijać, a to dla tego, aby krześcianie miedzy sobą niè zapamiętali męki bożej, którą podjął od tego ludu. A też dla tego, bo żydowie są osłowie naszy, którzy za nami krześciany noszą księgi starego zakonu, przez które doświadczamy prawdy naszej wiary, a wszakoż lepiejby miedzy sobą nie mieć tego ludu zydowskiego, niżli tak ji mieć, jako jest u nas, bo lichwią, co jest naprzeciwko bogu i prawu duchownemu, a też są na wielką ciężkość chrześciaństwu, wszystko złe myśląc, jako główni nieprzyjaciele Chrystusa. milego" (w rękopisie księdza Hieronima brak tylko ostatnich słów: wszystko złe myśląc i t. d.).

Wykład ks. Wróbla jest całkiem średniowieczny: odkrywa w Psalterzu prefiguracye chrześcijaństwa do najdrobniejszych szczegółów; dziś razi nas potworność takiego wykładu, który jednak przez wieki niezachwianej powagi używał. Przytoczę kilka próbek odstraszających. Że "Psałterz dziesięci strun" oznacza Dziesięcioro przykazań, to jeszczenajniewinniejszy pomysł; są lepsze. Np. w Ps. 104: "a tha manna (ktorą Bog żydy karmił) bila figura czyala bozego pod ossobąchleba a yako pan bog drzewycy gym nyedal manni, ales przessly przes morze, tak tes czyalo boze nyema bicz dano, ales przod człowyck bądzyc okrzczon." Albo w 64 Ps.: "A tedi wyącz słyczne polya na pystinyach (to yest czy ctorzi bily pogany bądą plodny) rosmnozą ssyą wyelką ziznosczyą, a pagorky przibyerzą ssyą wradoscz y wesselye (czy ctorzi badą vczicz ewangelyey swyątey, yako są doctorowye swyączy, ato dlatego mowy, aboym po wyączssey cząsczy doctorow krzesczyanskych possly spoganstwa, jako Origines, Eusebius, Ciprianus, Augustin, Ambrosi, . Jeronym y gynssi)". Psalm "dwadzesni y osmi vislawya

syedmyorakye czudo ctore myal pan Jezus na sswyeczye vdzalacz, a więc vox domini super aquas: oto pyrwe czudo yss gdi pan Jesus bil krzczon w Jordanye od Jana swyatego, tedi glos slissan z nyeba rzekącz i t. d.; wiec vox domini in virtute (wtore czudo yss yednym glossem t. j yednym slowem vsdrawyal nyemoczne), in magnificencia (trzeczye czudo... wiwyodl oycze swyate znyewoley pyekyelney) i t. d.; wreszcie (dilectus quemadmodum filius unicornium) , aboym yednorozecz tha ma mocz, yss wonich stronach, yako wzyemy murzinskycy, gdze cząsto shą wodi yadowyte, ale gdi yednorozecz rozmoczi swoy rok woney wodzye, tedi yws nye skodzy zwyerzątom y mogą yą pycz; tak tess kyedi pan Jesus dotknąlssyą wodi czyalem swim na krzczye tedi yws woda od yadu grzechowego na krzczye oczysczya człowycka". W Psalmie 21 (in conspectu eius cadent omnes) "będą padać, gdy rękama kapłańskiemi będzie podnoszon, tego nie miały offiari starego zakonu, aby przed nimi ludzie padali, abowiem ony offiary nie były bog; ale ofiara zakonu nowego t. j. ten sakrament naświętszy, jest prawy, a wierny bóg". Jak "lud egypsky zvmyalssyą y zasmuczylssyą, bo tam w morzu potonęły, tako tes to znamyonowalo... yss krzest vibawya znyewoley vyeczney a stegossyą zasmycza dyabel" (do Ps. 76). W 71 również "znamienite" proroctwa, np. coram illo procident Aethiopes "abowiem y murzyńska ziemia przyjęła wiarę na kazanie św. Matheusza"; ex usuris redimet animas "to się spełniło, bo wiara krzescijańska lichwę potępia"; erit firmamentum in terra in summis montium – będzie na świecie chleb pszeniczny, tłumaczy Wróbel, nad góry nawyższe i objaśnia: chleb t. j. ciało boże pod osobą chleba, nad góry nawyższe, t. j. nad głowami kapłanów, którzy są wyższego stadła i t. d. Naturalnie wszystkie te mądrości czerpał Wróbel ze źródeł sredniowiecznych, obfitujących w takie wykłady czyli raczej alegoryzacje. Jeden ustęp może służyć, jako komentarz i do "Horae canonicae Salvatoris" (hymn "Patris sapientia", ulubiony w Polsce, jak tego trzy polskie teksty XV wieku dowodzą) i do "żołtarza Jezusowego"

39

Władysława z Gielniowa<sup>1</sup>): septies in die laudem dixi tibi (Ps. 118, 164) "abowiem obyczay jest sługam bożym, siedem kroć przez dzień chwalić p. boga—naprzód w noci jutrznią na pamiątkę jącia i zmartwywstania pana Jezusowego; wtóre prima pirwej godziny na Dzień, iż tedy był wydan Piłatowi; tercią, iż tedy wołali żydowie ukrzyżuj, sextą, iż tedy na krzyż przybit; noną, iż tedy umarł; myeszpor, iż tedy złożon skrzyża; siódme completa, iż tedy pogrzebion". A jeszcze przykład, jak sobie Wróbl (a raczej wzory jego) radzi: gdy wylicza cuda, zjawiska przy Męce Pańskiej, ciemności, trzęsienie i t. d., a jest w Psalmie i "grad" przyzna naiwnie: o tym ewanielja nie mówi. Czasem daje dwojaki wykład.

Z uwagami własnemi, aluzyami do stosunków polskich np. wstrzymywał się Wróbel, jest ich jednak kilka, np. przy Ps. 58 convertentur ad vesperem etc, noto tu proroctwo, iż żydowie nawrocą się, ale w wieczor t. j. przed sądnym dniem... około onego czasu będą zabijać i wypędzać godne kaplany i zakonniki, podobno nie długo tego już czekać". I przekład sam odznacza się równą niemal, jak wykład, swoboda, jest miejscami wcale nie przekładem, lecz parafrazą, wolnem omawianiem tekstu oryginalnego, obfitującem w dodatki i uzupełnienia, aby stworzyć jasny, zrozumiały sens. Wystarczy przytoczyć dwa wiersze (Ps. 57): ad nihilum devenient tanquam aqua decurrens, intendit arcum suum donec infirmentur... priusquam intelligerent spine vestre rhamnum sicut viventes, sic in ira absorbet eos "Ci sie wniwecz obrócą, jako woda przepływająca abowiem pan bóg już wyciągnął pomstę swoję aby sie nad nimi pomścil tak długo, ażby byli zemgleni... Wy grzesznicy tacy drzewiej niźli cirnie wasze wyda kwiecie już jakoby doźrzeniałe tak je *pan bóg* pogrązi na zatracenie"; albo następny wiersz: et dicet homo si utique est fructus iusto, utique est deus iudicans eos in terra "Dlatego rzecze i spyta mnogi człowiek, jestli też jaki pożytek być na tym świecie sprawiedliwym (ja na to mówię iż jest) bo jest p. Bóg, który na świecio sądzi (sprawiedliwe i niesprawiedliwe)".

<sup>1</sup>) O "żołtarzu" i hymnie patrz w I tomie, str. 186 i 201.



Ścierają się więc i wykładem i przekłądem zupełnie cechy starego testamentu; nakłada się Psałterzowi barwa najzupełniej chrześcijańska, fałszuje się duch, ton i słowa modlitwy hebrajskiej, namiętnej, mściwej, głębokiej.

Tak np. o 29 Psalmie twiedzi Glaber (Wróbel krócej po pierwszym wierszu toż wyraził): "obacz tu, iako ten Psalm aczkolwiek przodkiem służy P. Chrystusowi, wszakoż też może służyć wszelkiemu kapłanowi, ofiarującemu u ołtarza; przeto nabożny człowiek wszelki może ji mówić ku P. Bogu, modląc się za kapłanem, aby go raczył wysłuchać, śdy stoi przy ołtarzu ofiarę czyniąc P. Bogu" (podobnie było w Psałterzu r. 1532, p. w.). Najobszerniejszy wykład słów Ps. 21. Deus quare me dereliquisti "jako sie to rozumie, aby b. ociec miał opuścić syna swego, a niemiał go wysłuchać?"—więcej, niż cała stronica temu poświęcona.

Wykład Wróblów rzuca więc tło starozakonne: o Dawidzie i przejściach jego wspomina jak najrzadziej; obok allegorycznego, ku Jezusowi dażącemu wykładowi, daje głównie moralny, historycznego nie uwzględnia; różni się więc od argumentowania Psałterza krakowskiego, zbliża raczej do puławskiego. Znał jednak Wróbel Psałterz krakowski, naturalnie nie dopiero z wydania 1532 r., lecz już z odpisu jakiegoś, w tłumaczeniu bowiem zachodzi nieraz dziwne podobieństwo; chętne używanie np. słowa *wielmożyć* myśl o związku obu tekstów podsuwa. Lecz ogółem tłumaczenie Wróblowe za całkiem nowe uważać należy, zrywające wreszcie z uprzywilejowanym owym prastarym tekstem, który mimo ciągłych zmian i modernizacyi do szesnastego wieku dotrwał.

Wobec zasługi uczonego męża i nabożnego kaznodziei, jaśniejącego przykładnym żywotem i siłą natchnionego słowa, wobec cnót ewangelicznych Wróbla maleje bardzo zasługa jego ziomka (i kolegi w studyum generalnem, krakowskiem), Andrzeja Glabera z Kobylina (wielkopolskiego), trudzącego się na polu literatury ojczystej przekładami z łaciny, ceniącego wysoko język narodowy i powołanego przez "studyum generalne" na wydawcę pracy zmarłego kolegi. On ją oporządził tylko, podopełniał,

złagodził wyrażenia, Wróbel np. powie "Herod takież sam tak zdechl", Glaber poloży za to "Herod marnie zszedł z świata;" on opuścił dzielenie Psalmów na niedzielne i t. d., nazwał każdy Psalm "pieniem", kantyków nie włączył również, poodmieniał wyrazy, np. zasię zamiast lepak, hetmana zamiast hejtmana; bogoslawionego zamiast blogoslawionego wszędzie wstawił; pozbawił tekst owych wielkopolskich form Wróblowych na -ewi, -ewie (Jezusewi Krzystusewi, głosewi, królewie,-których jeszcze Łukasz Górnicki ku naszemu zdziwieniu używa, chociaż ich Rej, Orzechowski, Kochanowski, cała Mała Polska, jednem słowem, nie znają); owych aboym i t. d. (albowiem); mówił o plastrze miodu, gdy Wróbel o płaście miodcwym się wyrażał i t. d. i t. d. Glaber niejedno opuszczał; czasem są i nieporozumienia, np. w Ps. 119 cum carbonibus desolatoriis "iako wegle, które mieczą na donice, gdy chczą palić", ale w rękopiśmie Jeromina lepiej: "yako wągle ctori myeczą na domi gdi chczą palicz." Różnicę tekstu uwidoczni np. ustęp przy Ps. 38 "tabescere fecisti sicut araream:" "Payąk robi, praczuye, tka ssyecz, a yednim dotknyenym palcza wsitkossyą; tak tes człowych byega, skazy, yedzyc, klopoczessya o gymyenye, yednązecz ponym" Wróebl - Jeronim; "Wszelki człowiek jest mgły, jako pająk, aczkolwie pająk praczuie robiąc i tkaiąc siec, wszakoż j. d. p. w. s. sk.; t. t. c. robi, jeździ, kł. s. o imieniu, jednym razem anoć już po nim" Glaber.

Psałterz Wróbla – Glabera rozchwytano; spółczesne przedruki cztery w roku 1539 i 1540, późniejsze wydania (1543, 1547 i t. d.) ponawiane do roku 1567, świadczą wymownie o zasłudze autora i o pokupności wielkiej książki polskiej; obok "Herbarzy" (zielników) największa to w pierwszej połowie wieku książka,liczy przecież 680 stronic. Powagę "Wróbla" podkopały jednak rychło tłumaczenia protestanckie i parafrazy wierszowane, najpierw Lubelczyka, potem Jana Kochanowskiego, w języku o wdzięku niezrównanym. Jak w XV wieku, tak i teraz górował Psałterz zawsze, jeszcze nad każdą inną książką; zatrzymał pierwotne, nadzwyczajne znaczenie, dla życia nietylko nabożnego, ale nawet literackiego i umysłowego: jak silny był wpływ Psałterza na poezyę np. Kochanowskiego (jeszcze zanim się do owego przekładu zabierał), nie mówiąc o innych. Lecz na rozgraniczu epok w dziejach Psałterzy polskich, pomiędzy Psałterzem Wróblowym (1539), a Lubelczykowym (1558), jeśli pominiemy poetyckie przeróbki kilkunastu Psalmów, dokonane przez Reja i Trzecieskiego, głównie staje jeszcze jeden arcyciekawy zabytek, *Psałterz Reja*, w roku 1545.

Znaliśmy go od dawna ze słyszenia. Już wielbiciel i przyjaciel pana Nagłowskiego, Jędrzej Trzecieski, w najpiękniejszym zabytku dawnej literatury biograficznej polskiej, w Żywocie i sprawach Mikołaja Reja, drukowanym jeszcze za życia samego Okszyca, wyraźnie między licznemi dziełami jego wymienia najpierw "Postylę", jako najwybitniejszą i najbardziej znaną i cenioną manifestacyę kalwińskiego autora, i ciągnie dalej: przed tem (przed Postylą) napisał "Katechizm dyalogiem, ludziem młodym potrzebny", dalej "Psałterz Dawidów i z modlitwami, który też bardzo radzi ludzie i czytali i śpiewali". Podobnie powiedział Turnowski, wydając 1603 Psalmy Rybińskiego:

Rej zaczął Sauromatom wykrzykać Psalm Boski, Który w tak foremny rym ujął Kochanowski.

Tu jednak urywa się nagle tradycya o tym Psałterzu. Reja dzieła ginęły wcześnie, przetrzebiały je ciągłe napaści na różne Brogi i Zbory, których ofiarą padały przeważnie i książki: już jezuita Niesiecki w "Koronie Polskiej" zaznaczył wyraźnie, nie z ironią lub tryumfem, lecz raczej z lekkim odcieniem żalu, że wiele dzieł jego czasów nowszych nie doszło. Do takich należał widocznie i Psałterz; w XVIII i XIX wieku, ani Załuski, ani pisarze pruscy, Oloff, Ringeltaube, piszący o dziejach pieśni i o przekładach Biblii polskich, Psałterza Rejowego na oczy nie widzieli, powtarzali w gruncie, co Trzecieski powiedział.

Przed dwudziestu niemal laty otrzymał dyrektor biblioteki Jagiellońskiej, zasłużony bibliograf nasz, dr. K. Estreicher, bezimienny list z Nowego Sącza, donoszący o odnalezieniu szczęśliwem Psalterza Rejowego. Opisano tam ów egzemplarz "nie cały, z czerwonym tytułem z trzynastu Psalmami i modlitwami", folio, pod tytułem: "Mikołaja Reja z Nagłowic Psałterz Dawidów nowo przełożony i z modlitwami tegoż... wydany". Przytoczono w tym liście, jako próbę tekstu pierwszego z tych Psalmów, to jest czwartego (Cum invocarem):

> Boże, co widasz tę niewinność moją, Co mnie z nieszczęścia wielką łaską twoją Zawsze ratujesz, zlituj się nad nami I nie chciej gardzić naszemi modłami.

Wy lichotarze, wy ciągle swarliwi, Wy próżni ludzie, ciągle zysków chciwi, Słyszycie, że Bóg mi jest wziąż na obronę, I ciągle moję będzie trzymał stronę i t. d.

Kustosz Jagiellony, dr. Wisłocki, pojechał sam do Sącza, odkrył autora listu anonimowego - był nim student gimnazyalny, brat zakonnicy ze Starego Sącza,-lecz Psałterza nie znalazł. Możemy wątpić, czy on rzeczywiście istniał. Niemożliwy już tytuł sam: wiemy najdokładniej, choćby z ust Trzecieskiego, że Rej się na żadnem ze swych dzieł nie podpisywał wyraźnie, więc owe "Mikołaja Reja" i t. d., mogła chyba ręka jakaś późniejsza dopisać; przecież ani na Postyli, lub innem jakiem dziele, tem bardziej na Psalterzu, byłby się Rej do autorstwa swego z góry nie przyznawał, uważając siebie stale za nieuka, za niepowołanego, zabierającego głos tylko dlatego, że powołani milczą. Jest jednak i inny argument: wyboru kilku lub kilkunastu Psalmów nie nazywałby Psałterzem Trzecieski, który sam przecież więcej jeszcze Psalmów przełożył, a mimo to »Psalterza" nie zebrał. Więc, gdyby nawet owa książka sądecka była autentyczną, nie mogłaby być owym całkowitym Psalterzem Rejowym, o którym przecież Trzecieski wspomina. Jest to wiec albo nieudale falszerstwo literackie, albo studencik ów z jednego, lub kilku Psalmów, poznaczonych literami M. R. (takie znamy przecież), utworzył wedle słów Trzecieskiego ów Psalterz Rejowy, ale niezręcznie.

Prawdziwy Psałterz Rejowy odkryto znacznie dawniej, wydano dopiero świeżo. W "Pomnikach piśmiennictwa polskiego", wydanych z fundacyi Józefa Zakrzewskiego, pojawił się, jako drugi ich numer "(Mikołaja Reja z Nagłowic) Psałterz Dawidów", wydał Stanisław Ptaszycki, Petersburg, 1901 r., z podobiznami. Najcenniejsza ta publikacya staropolska, z jaką nam się od kilku lat spotkać zdarzyło.

Nie pierwsza to praca p. Ptaszyckiego około Rejowej spuścizny, jemu zawdzięczamy, prócz rzeczy drobniejszych, znakomite odnowienie i Wizerunku Rejowego; przez wydanie umiejętnem Psalterza przybyła mu nowa zasługa. "Psalterz" ten znano oddawna; opisali dwa egzemplarze jego i Lelewel w "Ksiegach Bibliograficznych" i Jocher w "Obrazie Bibliograficznym" i Maciejowski w "Piśmiennictwie" (III); ponieważ jednak egzemplarze roku ani tłumacza nie wymieniaja, ponieważ tekst sam prozaiczny, a o Rejowym Psalterzu z góry przypuszczano, że wierszem tłumaczony,więc Psalterza tego bezimiennego za Rejowy nie uznano. Adam Bełcikowski, gdy w Warszawie przy Szkole Głównej bawił, r. 1864 egzemplarz biblioteki uniwersyteckiej za Rejowy uznał; oba egzempląrze pochodzą z dwu wydań odmiennych. Egzemplarz warszawski jest bez początku i końca; egzemplarz puławski (książąt Czartoryskich), kompletniejszy, ma tytuł, dedykacyę do króla Zygmunta, regestr końcowy, ale i jemu brak kilku kart z początku i końca; na jednej z kart podpisał się właściciel, Jakób Ślimak r. p. 1552.

Już Tytus hr. Działyński, wydając "Dawny Zabytek mowy polskiej", opisał dwa inne egzemplarze tegoż Psałterza, z obu odmiennych wydań pochodzące; posiadał je w swoich bogatych zbiorach kórnickich.

Z nich ocalał dziś jeden, tegoż wydania co i puławski, więc wcześniejszego od warszawskiego i drugiego, kórnickiego. Ten drugi, kórnicki, był widocznie ze wszystkich ocalonych najkompletniejszy, lecz i on żadnych dat o tłumaczu, drukarzu i t. d. nie zawierał; taki wytrawny bibliograf, jak Dzia-

łyński, byłby niechybnie w opisie swoim cośkolwiek wspomniał. Ocalony egzemplarz kórnicki pochodzi z klasztoru kaliskiego św. Stanisława. i już w XVII wieku niedostawało mu pierwszych 15 kart, brak mu i ostatniej, i kilku innych jeszcze — nie darmoż to zaczytywano tak te Psałterze. Zabrudzony on znacznie: ręka XVI wieku wpisywyła doń i sentencye łacińskie; jedna polska brzmi:

> Bywa mądry na ostatek, Kogo ściśnie niedostatek, Bo komu nędza dokuczy, Wnet się rozumu nauczy.

Tytuł tego Psałterza (wedle egzemplarza puławskiego): "Psalterz Dawidów, który snadź jest prawy fundament wszytkiego pisma chrześciańskiego, teraz nowo prawie (t. j. całkiem) na polski język przełożon, acz nie jednakością słów, co być nie może, ale iż wżdy położenie rzeczy w każdem wierszu wedle łacińskiego języka się zamyka. Przytem też argument, to jest wyrozumienie rzeczy, o czem prorok mówił, jest przed każdym Psalmem krótce napisan. Przytem też za każdem Psalmem jest napisana modlitwa krótkiemi słowy według podobieństwa onegoż Psalmu".--Wypisaliśmy przydługi tytuł, bo daje wyobrażenie o sąmem dziele: wyjaśnia znaczenie Psałterza, jako fundamentu pisma chrześcijańskiego; określa z góry, że nie trzyma się dosłownie tekstu łacińskiego, chociaż każdy jego wiersz w osobnym polskim wierszu zamyka; podaje przed każdym Psalmem argument, to jest wyrozumienie jego, a po każdym Psalmie krótka modlitwe na temat Psalmu. I rzeczywiście, normy tej trzyma się autor przez wszystkie 150 Psalmów; kantyków nie zamieścił, jak i Wróbel ich nie podał.

Po tytule następuje dedykacya przekładu królowi Zygmuntowi (naturalnie Staremu) "nie przez żadne pochlebstwo, ani też w nadzieję jakiejś łaski znania, ale dlatego, iż P. Bóg nam Polakom acz źle zasłużonym, raczył W. Kr. M. też dać polskiego Dawida, którego żywot, sprawy i cnoty są nietylko poddanym, ale i wiele postronnym lu-

dziom obficie jasne, a znaczne;" kończy życzeniem szczęsnego panowania "na wieczne, a długie czasy".

Po tej przedmowie prozą idą jeszcze wiersze ku temu, "coby miał wolę czyść te księżki":

> Proszę, kto będzie czedł, obacz, A snadź sobie uważyć racz, Aby to wżdy miał na pieczy, Co są w tem piśmie za rzeczy i t. d.

strof kilkanaście. Następnie samo dzieło: najpierw wielkim gotykiem pierwsze słowa łacińskie Psalmu, np. "Dixit Dominus Domino meo. Psalm 110. Argument. Tu prorok Duchem świętym wysławia błogosławieństwo pana naszego, jako miał sieść na prawicy Ojca swego, wziąwszy zwierzchność od niego nad wszemi sprzeciwniki swymi, i jako on nastał od wieków i wiele tajemnic o wcieleniu Jego. Psalm setny dziesiąty". Następuje przekład; na boku "Słowa Boże ku Chrystusowi, jako ji przejrzał od wieków". Po skończonym przekładzie Psalmu modlitwa drukiem drobnym: "Pomni na to miły panie, żeś ty jedynego syna swego od początku świata dziwnie sobie sprawił w społeczności bóstwa swego, a nameś ji raczył dać za króla i za pasterza, i za onego milosiernego kapłana, któryby się ustawicznie ufiarował za nami przed oblicznością świętego bóstwa twego. Pomni też miły panie na onę wdzięczną ofiarę ciała jego, która on tobie za nas ofiarował na krzyżu Bogu ojcu swemu, a daj nam tego milościwie użyć i dostąpić, co nam u Ciebie wysłużył pokorną cierpliwością swoją za występki nasze. Amen". Ojcze nasz i t. d. Zdrowaś Marya i t. d. Całe dzieło liczy, bez dodatków 440 str. (220 kart) w małej oktawce.

Jakto, i toż ma być Psałterz Rejów, który ludzie "barzo radzi s pie wali"? a więc był chyba wierszowany, nie zaś prozaiczny? Gdzież na to dowody? Protestant Rej miałby "Zdrowaś Marya" odmawiać po każdej modlitwie Psalmowej — czyż to prawdopodobne? Rej, piszący niegdyś zawsze wierszami, (dopiero "Postyla" przecież jego pierwsze większe dzieło prozą), miałby Psałterz cały, choć pojedyncze Psalmy wierszował, prożą ułożyć? Wiemy przecież, co za Zygmunta Starego pisywał, wszystko wierszami: czy to "Krótką Rozprawę" r. 1543, czy "Józefa" 1545, czy dyalogi swe moralno-satyryczne, a wnet i religijno-polemiczne, "Warwasa", "Kota ze lwem," "Kupca" i t. d. skądżeż ta proza się wzięła?.

Mimo takich zarzutów obstajemy przy mniemaniu pp. Bełcikowskiego i Ptaszyckiego. Zaraz przedmowa ujawnia szlachcica, niezawisłego, zamożnego, który królowi swemu z głebokiego poważania i miłości ksiege ofiaruje, nie potrzebując bynajmniej jego łaski, nie upraszając kornie o nią; tytuł przedmowy brzmi przecież: "...Królowi Polskiemu niektóry poddany Jego Kr. M. wieczną a powolną służbę swą wskazuje": tak pisze do króla tylko szlachcic-pan, nie szlachetka, nie mistrz krakowski, ani żak, ani ksiądz jaki: ci nie wyrzekliby się z góry "nadziei jakiej łaski znania", ci choć przy końcu takiej przedmowy zaznaczyliby korną swą uległość, ufność w łaskę pańską, czego tu i śladu niema. Ale nietylko ton przedmowy przemawia za Rejem, powtarzają się ulubione zwroty jego w samym jej tenorze, te "wszytki poczciwe sprawy" Dawida, które są w tych książkach niżej napisane i t. d.; przemawia dalej ta gruba osłona anonimu, tak zwykła u Reja, tak niezwykła u innych pisarzy tego wieku, tak z gruntu przeciwna wszystkim literackim nawyczkom ówczesnym, gdy honorarjum autorskie od dedykacyi i mecenasa jej, nie od księgarza i publiczności pochodziło.

"Psalterz" ów jest po prostu pendant do "Żywota Józefa" z tego samego może roku 1545. "Żywot" ten przypisuje anonim królewnie Izabeli, porównywając ją z Józefem: "co jako onemu Józefowi jego poważne a cnotliwe zachowanie na wielką radość a na wielką poczciwość wyszło, snadź takiż p. Bóg stan W. Kr. M. i sławę hojnie powyższać a rozmnażać będzie raczył, jeźli jemu upełną wiarę chowając dufać a poruczać się będziesz... przytym daj pan Bóg W. Kr. M. mnożył szczęśliwie wszego dobra rozmnożenie na długie czasy"—a więc znowu tylko życzenia pomyślności, żadne skarbienie dla pisarza łask jakich,

48

polecanie się dobrotliwej pamięci i t. d. Jak Izabelę, na którą tyle "szczęśliwych i sprzeciwnych rzeczy przypadło", do Józefa porównał, tak króla samego z Dawidem zestawił, bo, jak za Dawida używało żydowstwo, dla cnotliwych spraw i doskonałego żywota króla swego, pokoju i szczęścia, zwycięstw i rozszerzenia państwa, chociaż "nie do końca według myśli Pańskiej" żydzi żyli: tak samo raczył Pan Bóg "nam Polakom, acz źle zasłużonym" dać w Zygmuncie polskiego Dawida, a z nim "rozszerzenia granic swych i wiele zwycięstwa nad postronnymi narody i wdzięcznego pokoju". A więc tok myśli jest w obu przedmowach identyczny, a nawet i słowa ich, u pełny i sprzeciwny, ciągle się w Psałterzu powtarzają, gdy tymczasem inni spółcześni pisarze zamiast nich z u pełny i przeciwny używają.

Więc skomponowawszy "Józefa" dla Izabeli, udał się Rej z "Dawidem" do starego króla i, chociaż łaski się nie dopraszał żadnej, szczodrze wynagrodzonym został. Bo oto darowizną z 13 lutego r. 1546 na sejmie krakowskim nadaje król "Nicolao Rej vati polono alias rymarzowi" wieś Temerowce, "chcąc Rejowi za zasługi jego wobec nas wdzięczność okazać i tem go na później do nowych zasług około nas podbudzić", z własnego popędu i za przyzwoleniem rad naszych, Temerowce na Rusi w Ziemi Halickiej. Bylo to podczas zapust-nie darmo też Rej w sam zapustny wtorek, w dniu św. Żarłoka, Poloka i Stękawy, których był niepoślednim czcicielem, się urodził. Cóż mogły być za zasługi osobliwsze 41 letniego Reja, któremu życie dotąd przeważnie na zbijaniu bąków, na gospodarce, na zebraniach przyjacielskich spływało? nie był on przecież ani pod Obertynem, ani się w Wojnie Kokoszej nie odznaczał, Turkom chyba przy kuflu groził, urzędu żadnego, ani dworskiego, ani ziemskiego, nie piastował, za króla z nikim jeszcze za łby nie chodził, pieniędzy mu nie pożyczył, do żadnego poselstwa nigdyby się, nie znając języków, nie był przydal-więc cóż było królowi staremu po nim? jakież on mu -odpłacił zasługi?

Wyraźnie wykazuje ją nagłówek dokumentu: nie wiel-Literatura religijna. – Cz. II. 4 Digitized by Google moży, nie żołnierzowi, nie sekretarzowi, lecz wierszoklecierymarzowi darował król Temerowce-pierwszy raz u nas poetę uczczono: czego się Wolski pracowity nie dosłużył, choć i szabelką i piórkiem machał, czego i Kochanowski nie otrzymał, to szczęśliwcowi Rejowi przypadło w udziale: pierwsza odznaka literatury polskiej. Darowizna Temerowiec z r. 1546, będąca w bezpośrednim związku z napisaniem i dedykowaniem "Józefa" Izabeli, a "Psałterza" królowi, miała zachęcać poetę do prac dalszych; nie przypuszczał stary król ani na chwilę, jak się niebawem potoczy literacka działalność pana Nagłowskiego, bo pewnie nie byłby mu dał Temerowiec, gdyby autora "Kupca" i innych antykatolickich pamfletów pobożny król był przeczuł. Kombinacya ta pozwala nieco bliżej datować wydanie "Psałterza", wyszedł on przecież bez daty; otóż moglibyśmy mu może koniec r. 1545, lub początek 1546 r. dla owego nadania Temerowiec naznaczyć.

Po owej przedmowie prozą następują, bo gdzieżby ich. Rej nie wtrącił, wiersze do czytelnika, objaśniające znaczenie Dawidowej księgi; zsyłał nam Bóg proroki.

> Ale ze wszech, co ich czciemy (czytamy), Snadż Dawida znajdujemy, Iż przezeń najwięcej zjawił, Co gdy świętym bóstwem sprawił. i t. d.

Przekłady i wykłady Psałterza coraz gęstsze i dokładniejsze, pojawiały się stale zagranicą. Nie wiedział prawdopodobnie Rej, nie śledzący owego ruchu, że zagranicą już łacińscy autorowie, humaniści, przewierszowali cały Psałterz, np. Spangenberg, Eobanus Hessus i inni; bo wtedy i on może, przy nadzwyczajnej gładkości i łatwości pióra swego, byłby się o to pokusił, czego w kilkanaście lat Lubelczyk, potem Kochanowski dokonali. Wiersze naturalnie, heksametry np., nie mogły dokładniej tekstu Psalmowego oddawać, stawały się z konieczności parafrazą, omówieniem poetyckiem, nieraz wcale dowolnem. Lecz obok poetyckich istniały już i prozaiczne omówienia, i poplacało bardzo jedno, drukowane już r. 1532 w Krakowie,

zagranicą często ponawiane, — łacińska parafraza wszystkich Psalmów Jana van den Campen (Campensis, profesora hebrajszczyzny), z wierszem polecającym Dantyszka drukowana; były np. wydania Psałterza z czworakiem tłumaczeniem łacińskiem: dwa z nich dosłowne, dwie parafrazy, z tych jedna Kampeńczyka. Zresztą już tłumaczenie Wróbla było po części parafrazą tylko.

Otóż parafrazę Kampeńczyka, wolną, sparafrazował jeszcze dowolniej Rej; sprawił przez to, że tekst jego czyta się nadzwyczaj gładko, wszędzie zrozumiały, jasny, ale za to też odbiega bardzo daleko od tekstu Psalmisty. I to zdaje się sprawiło, że Psalterz Rejów rychło się wzniecił, ale nie długo świecił: i protestantom i katolikom, odbiegał on zanadto od Psalmisty; protestantów raziły do tego owe Zdrowaś Marye katolickie, które Rej, w r. 1544 jeszcze nie protestant, do tekstu, choćby dla króla, dopuścił.

Za dowód, jak się daleko tekst Rejów od tekstu pierwotnego oddala, jak powstaje rzecz niby nowa, jak Kochanowskiego wiersze nawet wierniej oddają zwroty Psalmisty, niźli proza Rejowa, niech służy ten sam Psalm 78 (79), którego dosłowny przekład z wydania roku 1532 wyżej umieściliśmy. Brzmi on u Reja:

"Boże wszechmogący, przeczże tak wiele dupuszczasz poganom, iż, naszedszy na własne dziedzictwo twoje, oszkaradzili przybytki chwały twojej, a Jeruzalem przebrane miasto twoje zniszczywszy, mało nie na jednę kupę złożyli. Rozlawszy okrutnie krew przebranych twoich, rozmiotali na pokarm ptakom, a srogim zwierzętom ciała ich, abowiem już był nikt nie został, coby je miał wedle obyczaja w ziemię zagrzebać. Azażby już nie czas, nasz miły Panie, aby wżdy, poruszywszy gniewu swego, pomścił krzywdy tej, albowiem już się stał pośmiech z przebranych twoich we wszech krainach, blizko około nas będących. Obróć radszej ten gniew swój na ludzi i na królestwa ty, którzy nigdy nie wiedzą o wspomożeniu twojem, jedno tylko położyli wszytkę nadzieję w możnościach swoich, burząc lud twój i obracając w niwecz, cokolwiek było ochędożnego ku poczciwości twojej. Już na ten czas, nasz Panie, racz miłościwie przepomnieć pirwszych występków naszych, a ogarnąć nas racz miłosierdziem przyrodzonem Twojem, albowiem już bardzo są ścieńczały wszytkie sprawy nasze. A już snadź, miły Panie, choć przebaczywszy godność naszę pomni wżdy na błogosławione imię twoje, któremu wszytko miłosierdzie należy, a przepomniawszy występków naszych wyzwól nas z tak okrutnego udręczenia naszego z wielkiej szczodrobliwości twojej. Bo to jest dziwna rzecz, jako tak długo wytrwać możesz i tego udręczenia przebranych swoich i tak wielkiego zelżenia imienia swego, gdzie oni ustawicznie wołają, gdzież jest on ich bóg, o którego możnościach tak wiele powiadali. A tak już chocia k sobie przypuść żałobliwy głos tych, którzy w okrutnych okowach ku tobie wołają, a okaż możność twoją nad niewinnem rozlaniem krwie sług twoich, aby jeszcze ci wżdy byli w żywocie zachowani, na których leży sroga reka sprzeciwników twoich. A okaż grozę swoję na tych, którzy zelżyli imię twe, a my nedzne zebranie trzody twojej, któraś ty raczył wziąć na opiekę swoję, będziemy wiecznie wysławiać wielmożne imię twoje i damy to spisać potomkom swoim, aby oni wiedzieli, jakiej chwały ma być godna święta wielmożność twoja."

Co za cudowna proza pieści ucho nasze, nie chce się wierzyć, że tak przed 357 laty pisano! Niema języka na świecie, któryby na półczwarta wieku wstecz, tak nowożytnym, świeżym, jasnym tokiem się odznaczał—wziąć język francuski, angielski, lub niemiecki z r. 1545, jak odmiennem, zestarzałem, niezrozumiałem będzie jego brzmienie! Jak mało wznieśli się i Orzechowski, i Skarga, i Wujek ponad tę uroczystą, poważną, miodopłynną prozę Rejową! Ale, oddając należny hołd "wymówcy", nie zapominajmy, jak daleko on odbiegł od słów Psalmisty — bliżej nierównie trzymał się ich Kochanowski mimo formy wierszowej:

> Pohańce, o boże żywy, Wojują twój kraj właściwy,

Kościół twój zesromocili, Miasto z gruntu wywrócili.

Na pował leżą po ziemi Trupy sług twoich, któremi Karmi się ptactwo brzydliwe, I bestyje drapieżliwe,

Krew po drogach żywa płynie Jako, gdy deszcz wielki linie, A niemasz, ktoby z litości Piaskiem nakrył biedne kości.

Nasz przypadek nieszczęśliwy Sąsiad widząc zazdrościwy. Oczy pasie, duszę cieszy, Sobie i swym równym śmieszy.

Rychłoż, wiekuisty Panie, Twój przeciw nam gniew ustanie? Gniew pożarowi srogiemu Równy nieugaszonemu.

Na tych użyj swej srogości, Którzy żadnej wiadomości O tobie Bogu nie mają, Ani cię w troskach wzywają.

Ci przez ogień, przez miecz srogi Zniszczyli Twój lud ubogi, Miasta i zamki budowne Położyli z ziemią równe.

Niechaj pamięć naszych złości, Ale użyj swej litości Nad nami utrapionymi, Sługami, o Panie, twymi.

Obejdź się z nami łaskawie, A to gwoli swojej sławie, Prze imię swe zawołane, Przyjmi nas za przejednane.

Niè daj, aby miał słyszany Ten głos być między pogany: Gdzie teraz on ich Bóg sławny, Ich obrońca i stróż dawny?

Chciej przed oczyma naszymi Okazać pomstę na tymi, Którzy krew sług twych przelali I niewinnie mordowali.

Usłysz krzyk więźniów ubogich, A wybaw je z oków srogich, Oddal od nich śmierć gotową, Którą widzisz tuż nad głową.

Sąsiadom płać siedmiorako, Którzy nie tak nam snadź, jako Tobie, Panie! urągali, Sznupki sprośne zadawali.

A my, twojej lud opieki, Będziem cię sławić na wieki, Nie zamilczem twojej chwały, Póki nieba będą stały.

Swoboda więc Rejowa w ukształtowaniu tekstu może wyjaśnia, że Psałterz jego próby ogniowej nie przetrwał, że prócz dwu wydań częściej go nie powtarzano. Warto zaznaczyć, że Rej stoi jeszcze całkiem na stanowisku katolickiem — podobnie i w "Józefie" z jego "Matko Boża", niktby się rychłego luterstwa, które jeszcze rychlej w kalwiństwo się obróciło, nie spodziewał u autora, co i w "Krótkiej Rozprawie", mimo wszelkich zwrotów drastycznych, katolickiego obozu nie opuścił. Tego katolicyzmu w Psałterzu 1545 r. dowodzą nietylko Zdrowaś Maryje, ale i cały wykład, nie uznający w Psałterzu wylewu uczuć staro-

54

hebrajskich, wdzięczności, żalu, skargi, nienawiści wobec Boga i wrogów, lecz upatrujący w nim, prócz aluzyi do Dawida i przejść jego, proroctwa nietylko o Chrystusie i męce jego, ale nawet o Matce jego i chwale jej. Np. "argumentum" Psalmu 45 uczy: "w tym Psalmie jawne proroctwo o Krystusie i jako Pan Bóg miał wielmożność jego wywyższyć i jako zdawna jest przeźrzana święta Matka jego, która się miała stać uczestnicką Królestwa jego". Wróbel bynajmniej Psalmu tego do Matki Boskiej nie odnosi, lecz wykłada alegorycznie, "Królowę, która stanęła na prawicach twoich w odzieniu pozłacanem" nie na Maryę, lecz na "zbór chrześcijański".

Jak twardo stoi Rej przy alegoryzacyi średniowiecznej, dowodzi najlepiej najdłuższy ów Psalm 118 (119), ułożony alfabetycznie, gdyż części poczynają się głoskami alfabetu hebrajskiego. Rej, do hebrajskiej litery nazwe i wykład alegoryczny daje, a więc: "Aleph to jest pierwsze słowo żydowskie w obiecadle, to się wykłada na polski język nauka, abowiem przez naukę przychodzimy napierwej ku uznaniu wszytkiego dobrego. Beth to jest wtóre słowo, które się wykłada jakoby zawstydzenie, bo cokolwiek przez pierwsze słowo, to jest przez naukę, zrozumie, tedy się wstydzić musi, uznawszy złości swoje. Gimel to się wykłada jakoby od płata, iż człowiek za uznaniem przez naukę grzechu swego bierze odpłate swoja. Dalet to się rozumie jakoby strach, iż człowiek, uznawszy występek swój, boi się, iż to źle było, aby drugi raz nie upadł, bowiem strach zakonu odwodzi, albowiem bojaźń snadź jest początek wszelyakiej mądrości" - i takież łamańce sofistyczne przez cały alfabet; podobne czytaliśmy wyżej w Psałterzu puławskim.

Modlitwy, następujące po każdym Psalmie, przypominają katolika. Psałterz św. Brunona, bardzo ceniony przedrukowali go Kartuzyanie jeszcze w r. 1890—i często wówczas drukowany za granicą, daje również po każdym Psalmie krótką modlitwę; toż u Ludolfa; po innych Psałterzach następują w osobnym dodatku "Kolekty", modlitewki kościelne, a Rej sam tego terminu katolickiego użył: 56

..... وزمينا

po owym najdłuższym Psalmie kładzie bowiem "Kolekta albo modlitwa".

Ktoby zarzucił, że Psalterz ten nie może być Rejowym, skoro Trzecieski wyraźnie twierdzi, że ludzie Psalterz Rejów nietylko radzi czytali, ale i śpiewali, co w prozie nie uchodzi, zapomina, że to mogłaby być nieuwaga Trzecieskiego-jest ich przecież więcej w tej biografii. Rej tłumaczył po r. 1545 Psalmy niektóre wierszami, i te ludzie śpiewali,kilka ich w ćwiartkach dochowało się i z nutami do naszych dni. O innych wiemy, że były, lecz nie dochowały się; tak w inwentarzu po Szarffenbergu z r. 1547 wymienione Septem Psalmi Rej-to jest naturalnie siedem Psalmów pokutnych, może wierszami; powtarzają się te Septem Psalmi polonici i w inwentarzu po Unglerowej z r. 1551. I o "Psalmach królewskich", inwentarza r. 1547 nic powiedzieć nie umiem. Otóż mógł Trzecieski śpiewanie Psalmów pojedynczych odnieść do całego Psałterza prozaicznego mimowolną nieuwagą. Czy są te Psałterze w owych inwentarzach zapisane? może być, ale na pewno twierdzić nie można, w inwentarzu z roku 1547 obok egzemplarzy Wróblowych ("Psalterium Passeris") zanotowano "Psalterium polonicum" osobno, a jeśli u Floryanowej (Unglerowej) w inwentarzu z r. 1551 zapisane "dwa żółtarze polskie", to i one mogą być Rejowe, nie Wróblowe, chociaż Rej swój "Psałterzem", nie "żółtarzem" nazywał, jak Wróbel. W każdym razie zdaje mi się, że Psalterz Reja z modlitwami (nie mamy żadnego innego z modlitwami!!) wyszedł r. 1545 u Floryanowej, równocześnie i temi samemi czcionkami co "Józef", ile z podobizny karty tytułowej "Józefa" sadzić mogę.

Dla przeprowadzenia ścisłego dowodu należałoby jeszcze wykazać, że słownictwo tego Psałterza jest Rejowe, t. j., że powtarza się w innych jego pracach, w wierszowanych, jak "Józef", lub w prozaicznych, Postyla. I taki dowód możnaby przeprowadzić, z łatwością; terminy iście Rejowe powtarzają się coraz w Psałterzu, owe upełny i sprzeciwny zamiast zupełny i przeciwny, umiłownik, przełożeńszy, wzminkii sznupki (wzmian-

ki i przytyki) i t. d. Najdziwniejsze są dla nas owe wyraźne ślady katolicyzmu, uwzględnianie w Psałterzu owych matutyn, prim, nieszporów, które protestantyzm statecznie odrzucał, np. przy Ps. 95 (94) czytamy w argumencie "to pienie poczina kosćioł święty przed záczęćim iney chwały bożey" --- nie inaczej czytaliśmy to u Wróbla! Tak samo czytamy przy 119 (118): ten Psalm... "bywa mowion w godzinach kościelnych";-przy 122 czytamy: "Psalm niessporu wtorkowego!" podziały, których protestant nigdyby nie uwzględnił. Ależ i w Żywocie Józefa niema żadnych aluzyj protestanckich, których po "Krótkiej Rozmowie" już byśmy mogli oczekiwać; nie razi więc i brak ich w Psałterzu, którego w inny sposób królowi niemożna było dedykować; Zygmunt przecież to nie syn, którego i Seklucyan i Radziwill protestanckimi przekładami zarzucać będą. Więc nawet nie przypuszczam, żeby np. owe "Zdrowaś" dopiero drukarz powstawiał; królowi katolickiemu należała się forma katolicka, której utrzymanie nie kosztowało znacznego ustępstwa, choćby w argumencie do Ps. 85: "prorok pod figurą prosi o zeslanie syna bożego i t. d. co sie na pannę matkę świętą może duchownie rozumieć": czytał widocznie Rey Wróbla, gdzie "benedixisti terram tuam" 84, 1 wyłożono "ziemię to iest matuchnę twoię dziewicę marią, z której sie narodził on owoc bogosławiony Jezus". Dla religijnych przekonań Reja, dla rychłego ich przewrotu pod wpływem i naciskiem zewnętrznym Psalterz ten to dokument arcyciekawy, rozgraniczający niemal dwie fazy w życiu autora.

Właśnie dlatego zaginął Psałterz rychło i wyszedł z obiegu; nie powtarzano go później. Kalwin późniejszy, Rey sam, po r. 1548 owych cech katolickich nie byłby chętnie widział; wyrzucić je było jeszcze niebezpieczniej, zarazby katolicy o fałszowanie ksiąg wołali. Te przyczyny złożyły się może razem na to, że autor sam ochłódł ku dziełu, że ocalało ono tylko po klasztorach polskich, niby zabytek jakiś średniowieczny—nie oddalał się przecież Rey od ducha średniowiecznego, ściąga on słowa Dawidowe na tajemnicę Odkupienia, na szczegóły męki Pańskiej, sądu przyszłego i t. d. Szczęśliwiej alegoryzuje on więcej ogólnikowo, o upadku grzesznego i t. d., albo np. jeśli przy 137 Psal. powie (Super flumina etc), "a może to tak każdy lud uciśniony też mówić". W jednym z Psalmów możnaby Reja o nowinki pomówić, w 80 (79), który wykłada odmiennie od Wróbla. Prorok błaga Pana, by nawiedził spustoszoną winnicę, krześcijańską naturalnie, którą rozburzył wieprz dziki ("Machmet, albowiem Arabowie, Tatarowie, Turkowie jego sekty poszli z pasterzów i z ludu leśnego") i zwierz (Antychryst). U Reja niema żadnej wzmianki "o poganach", bije on raczej w stan Kościoła, tej winnicy, z której Pan wyrzucił był wszystkie płone rzeczy a teraz opuścił tak chędogą (ulubiony termin Rejów) sprawę swoję - a przywróć ją ku pirwszemu stanowi swemu a choćby to już nic szło dla niej, ale wżdy dla napotem (!) syna człowieczego i t. d.: słów kursywem wyrażonych nie ma śladu w oryginale, dodatki to Rejowe, nie bezcelowe, zwrócone ostrożnie, jeżeli nie przeciw katolicyzmowi, może nas czucie myli, to co najmniej, przeciw ówczesnemu, niezaprzeczonemu upadkowi religijności, karności, obyczajności. Otóż nowe wynurzenie osobiste Reja (por. wyżej o królu Zygmuncie) a są i inne. Najciekawsze jest to, w którem o sobie samym prawi.

58

W ustępie Mem Ps. 118 (Quomodo dilexi legem tuam Domine) czytamy (w skróceniu): "Obácz to moy panie ziáką pilnoscią sie vczę, abych mogł wyrozumieć wolą twoie á przełożyłeś mię iście rozumem i t. d. Y snadz stak pilnego stárániá mego thákem się wto wpráwił iż bych iuż y ony mogł lepiei náuczyć od którychem to napierwey vslyssał á snadz y ony ktorzi sie około tego aż do stárosći swey czwiczyli. Jedno ty moy pánie niedopussczay i t. d. a dokońcá náuczyć mię ábych od náuki twey nigdy nie odstępował. Bo nigdy nic snadz smacznieyssego niejest wusćiech moich iedno gdy słowy swemi rozważam vstáwy zakonu twego, abowyem stąd sie mnie mnoży rozumienie moie iż od drog fałssywego á nieprawdziwego rozumienia snádnie sie będę mogł vchronić". I tu, w oryginale i u Wróbla, wcale nie na zrozumienie słów Bożych nacisk położony. jak u Reja, badającego ich znaczenie i prawdę--tam mowa

tylko o mandata, odivi viam iniquitatis, a iudiciis tuis non declinavi i t. d.—od siebie Rej dodał najciekawsze dla nas, zamiast "eloquia tua" powiedział "gdy słowy swemi rozważam zakon twój", jak on to właśnie w tym Psałterzu albo i w Józefie, a potem w tylu innych dziełach czynił, gdzie zawsze "słowami swemi rozważał zakon boży".

Zawiera wiec ten Psalterz niejedna niespodzianke: największa dla nas-wczesny czas napisania i wydania jego i użycie prozy. Cały nasz sąd dotychczasowy o Reju zachwieje się; wyrzuty, jakoby on lekkiem sercem rzucił się na nowinki protestanckie, dla mody, wrzawy, ciekawości, muszą zamilknąć. Pogłębi się nasz sąd o nim i sprawiedliwiej ocenimy znakomitego pisarza. Nie czekał on więc dopiero 1548 r., aby się rzucić na pole teologiczne, polemiczne, zużyć tu siły i zdolności: latami przedtem, co już "Żywot Józefów" wskazywał, głównie rzeczy religijne zaprzątały niepospolity ten umysł; z Psałterza, z tekstu i modlitw jego, bije głęboka religijność -- nie naleciałość protestancka, nie sztuczne sadzenie się na efekt modny, lecz widoczna potrzeba, druga natura tego Janusa polskiego, o obliczu podwójnem, ku Bogu i ku światu zwróconem. A teraz proza: my żadnej dotąd nie znaliśmy; nam się zdawało, że Postyla to pierwsze dzieło prozaiczne, za którem i Apokalipsa i Żywot poszły; teraz widzimy, że już piętnaście lat przed Postylą, Rej prozy użył, i to prozy tak znakomitej, że nie powstydziłby się jej Orzechowski, że nie dorównałby jej Kochanowski. I żałujemy tylko, że Rej folgując czasowi, tyle wierszów gryzmolił, na które naszego Hans Sachsa stać nie było; sama łatwość wierszowania wierszopisa jeszcze nie czyni. Jak obok Postyli prozaicznej wierszowany Wizerunek, tak staje obok wierszowanego Józefa prozaiczny Psałterz: one dopełniają sie wzajemnie, wiersz i proza, jak r. 1545 tak i r. 1558.

Z jakich źródeł czerpał Rey? Oprócz Wróbla i Kampeńczyka miał pewnie jeszcze jakieś źródło łacińskie, średniowieczne, jakich się wtedy w drukach niezmierna moc pojawiła, czy to Piotra Harenthalsa (Collectora), czy którego innego. Czytając Wróbla i Kampeńczyka, dostrzegł,

59

niewątpliwie, jak swobodnie, odmiennie ten sam tekst u dwu rozmaitych tłumaczy się przedstawia, i stąd zaczerpnął upoważnienia, podniety, żeby i samemu spróbować, żeby włożyć w Psalterz to, czego sam w nim poszukiwał. Próba udała się wcale dobrze; z rozrzewnieniem, przejęciem się i przyjemnością odczytujemy dziś te wymowne skargi, modlitwy, skruchy, napisane językiem, zadającym kłam półczwarta wiekom, jakie nas od napisania dzielą. Wytknęlibyśmy tylko nadużywanie tego "ábowiem" zbyt częstego i zbyt ciężkiego; również wyznać musimy, że omówienie grzeszy rozwiekłością, nie Dawid to i hebrajszczyzna, lecz Rey, który słowami nacieszyć się nie może; że koloryt zbyt jednostajny; że się ton za mało zmienia, że to niemal wyłącznie rozmowa grzesznika i kreatury słabej z Stwórcą; że brak tu wyrazów tryumfu, nienawiści namiętności. Razi to w dłuższem czytaniu, lecz nie dla takiego Psalterz był przeznaczony, dla wyjęcia Psalmu, rozmyślania nad nim, nie dla lektury potocznej. Zawisłość od Wróbla widnieje w szczegółach, np. jeśli przy Ps. 48 twierdzi Rey, że ściąga się jego "proroctwo i na ony trzy krole, którzy go (Chrystusa) też w tem zebraniu byli naleść mieli", to zaczerpnął on tę mądrość z komentarza Wróblowego, który o tych trzech królach tu szeroko rozprawia.

Co na tytule wyrażono "iż wżdy położenie rzeczy w każdem wierszu według łacińskiego języka się zamyka", nie można tak rozumieć, że każdemu wierszowi łacińskiemu odpowiada polski. Nieraz ściąga Rey cały wiersz łaciński w jedno słówko, w jeden epitet; za to dorzuca od siebie całe zdanie, motywując, objaśniając tekst, jak poprzednicy czynili; np. "exterminavit eam aper de silvis et singularis ferus depastus est eam" wraz z "vindemiant eam omnes qui pretergrediuntur illam" oddane tylko słowami: iż nietylko człowiek, "ile y dzikie zwierzęta snadnie korzenie iey mogą wynisćić".

Jak głęboko Rey całe dzieło obmyślił, dowodzi choćby to, że treść każdego Psalmu czterokrotnie przedstawił: bo obok samej parafrazy daje argument, a osobno wyraża króciótko treść na początku Psalmu, na boku tekstu, a wreszcie na końcu, w osobnem rejestrze, znowu ją nieco inaczej furmułuje np. w Psalmie 110 argument: "tu prorok duchem świętym wysławia błogosłáwieństwo Páná nassego, iáko miał siesć ná práwicy oycá swego, wziąwszy zwierzchnosć od niego nád wssemi sprzeciwniki swemi y iáko iest on nástał od wieków y wiele táiemnie o wćieleniu iego" (podobnie u Wróbla "tak sie też rozumie ten trudny wierszyk"); na boku: "słowa boże ku Krystusowi iako gi przerzyał od wieków", a w rejestrze znowu: "O posadyeniu Syná Bożego ná práwicy Boga Oycá"; rzadziej powtarza rejestr dosłownie treść owę, na boku wypisaną np. przy Psalmie 108 i in.

Wydanie drugie różni się od pierwszego bujniejszym nieco drukiem, inną nieco pisownią, odmiennym nieco językiem; pozbawia go niektórych właściwości Rejowych, np. zamiast *upełny, zwłaściwy, sprzeciwnik* daje nieraz zupełny, właściwy, przeciwnik, idąc za zwyklejszym sposobem mówienia. Nieraz jednak popełnia nowe błędy, np. w Psalmie 48 napisał Rey: "Albowiem nigdziey indziey nieiest znacznieyszy bóg, iedno tam" i t. d.; ale w drugiem wydaniu mylnie: a. n. i. nie iest zaczneyszy bóg.

Cóż wypada więc z naszych wywodów? Oto ciekawy fakt literacki, ważny dla oceny pracy Rejowej z każdego względu. Otóż pokazało się, że nietylko wierszem, lecz i prozą władał Rej zawsze równie świetnie i użył jej na kilkanaście lat przed Postylą. I rośnie nasz podziw dla człowieka-nieuka, tak gorliwego, gdy uczeni powołani milczeli zawzięcie; i nie poznajemy niemal Reja w Psalterzu tym: on zawsze skory do zartów i śmiechów, tu skupił się, spoważniał, przejęty świętością dzieła nie dozwolił najlżejszej folgi temperamentowi i - językowi swemu; jakby zapatrzony w obraz i Dawida świętego i sędziwego króla Zygmunta, nie ważył się sprofanować niczem wykładu swego. Nawet w wierszach przedmowy i w przedmowie samej, ani śladu rubaszności, płaskości, pospolitości, któremi zresztą stale grzeszył, a jeżeli Trzecieski wychwalał Apokalipsę dla jej "cudnego polskiego języka", mógł z większą jeszcze słusznością Psałterzowi oddać takie samo uznanie.

## ROZDZIAŁ III.

Nowy i Stary Testament. — Biblia królowej Zofii. — Nowy Testament krakowski (z r. 1556) i Biblia Leopolity.

yłuszczyliśmy jak najobszerniej rzecz o Psałterzach polskich, przedstawiających ostatnią kartę kultury umysłowej dawnych ludzi, odznaczających się zarazem wielką rzadkością; nawet egzemplarze szesnastego wieku, nawet Wróblowe i Rejowe, nie mówiąc o "krakowskich" (1532 r.) należą nieraz do unikatów; tak je zaczytano i zamodlono. Cóż mówić o rękopiśmiennych! Jeden Psałterz pergaminowy, w dwunastce pisma starożytnego; to znaczy XV wieku, widział jeszcze Janocki w Częstochowie; oddawna go już tam niema; jeśli to nie puławski, to podobnie wyglądał. Puławski choć za naszych dni zfaksymilowano nakładem biblioteki Kórnickiej (r. 1880); floryański jedyny wydał prof. Nehring (po łacinie) z wzorową starannością (r. 1883) i dawniejsze wydanie Borkowskiego i Kopitara z r. 1834, lepszem zastąpił.

Zatrzymywaliśmy się jednak nad Psałterzami i z innej jeszcze przyczyny, bo można w nich było badać wiekowy rozwój, jak pierwotny tekst, jeszcze z XIII wieku pochodzący, powoli się odmieniał, jaką on drogę przebywał od roku 1282 do 1532, t. j. w ciągu 250 lat! Dla innych ksiąg Pisma świętego tradycya dawna już nie tak bogata, i rozwoju jej w szczegółach wyśledzić nie mo-

żemy. Brak poprostu dawnych tekstów; mamy kilka Psalterzy średniowiecznych, nie mamy żadnego Nowego Testamentu!

Już z tego można wnioskować, że i w XV wieku polski Nowy Testament był czemś o wiele rzadszem, niż polski Psalterz. Świeże doświadczenia z husytami w Czechach, gdzie każdy rwał się do czytania Pisma św. w języku narodowym i po swojemu je wykładał, odstręczało chyba nasze duchowieństwo od zbytniego szerzenia ksiąg Zakonu między laikami; Psałterz nie nastręczał takiego niebezpieczeństwa. Wiemy przecież, że i w XVII wieku, po walkach z reformacyą, czytania Biblii broniono; skarżą się na to najrozmaitsi, nietylko taki światły i niezawisły człowiek, jak eksaryanin Wacław Potocki, lecz nawet byle frant, np. autor trefnych "Biesiad Psalterza z kaliskiego powiatu" (około r. 1615) zaczyna swe fraszki od słów: "Biblijej zakazano, kronik nie czytamy-wiec fraszek jąć się trzeba\*. I bardzośmy na tem polu za Czechami w tyle pozostali. Czesi przetłumaczyli już na początku XV wieku cala Biblię na swój język i przechowali do dzis kilkadziesiąt jej egzemplarzy (w całości, lub urywkach); drukować ja zaczeli już w XV wieku, choćby i na obczyźnie, w Wenecvi. U nas przewijają się nawet Biblie czeskie, rękopismy XV wieku (ks. Polkowskiego; inna w bibliotece Akademii teologicznej w Petersburgu); polskich niema; - była wielka pergaminowa in folio, w siedmiu tomach (??), w Częstochowie, gdzie ją również Janocki około r. 1740 jeszcze ogladal, lecz i ta dawno zginęła. Nowy Testament liczą u nas dopiero od przekładu luterskiego, królewieckiego (Seklucyana) z r. 1551 i od katolickiego z r. 1556; całą Biblie od wydania krakowskiego, "Leopolity" u Szarfenbergera z r. 1561.

Tak źle jednak nie było; były u nas polskie przekłady całej Biblii i Nowego Zakonu, choć nie tak liczne jak u Czechów, i zachowały się ślady ich i resztki po rękopismach, albo i w druku, nawet nie potrzebujemy bynajmniej zostawać w tyle choćby za Chorwatami, którzy, nie mając długo nic innego, przynajmniej Nowy Te-

stament w swoim języku już przy końcu XIV wieku posiadali (dochowany do naszych dni i świeżo wydany).

Najobszerniejszy, najbardziej znany i ceniony, choć mylnie samej Jadwidze przypisywany, to pomnik, nazywany Biblią królowej Zofii.

Jak Psałterz Jadwigi na obczyźnie, w opactwie górnoaustryackiem, znajduje się również Biblia Zofii oddawna w wegierskiem kolegium reformowanem (kalwińskiem) w Szarosz-Patak. Do roku 1618 znajdowała się (w Barcinie) u Krotoskich; lecz już katalog biblioteki Baranowskiej (Leszczyńskich) z r. 1624 wymienia ją w Baranowie. Gdy w kilkanaście lat później Bogusław Leszczyński, dotąd ojcem i dziadem filar jednoty czeskiej braci, na katolicyzm przeszedł, rozproszyła się może biblioteka Baranowska, nieodpowiadająca już religijnemu stanowisku p. wojewody belzkiego i wtedy zapewne powedrowała Biblia Zofii w daleki świat, aż już w XVII, czy też dopiero w XVIII wieku, w Szarosz Pataku ustrzegła; w drodze po barbarzyńsku ją zniszczono, całe zeszyty luźne karty z niej wydzierano, jakby każdy, kto się z nią spotykał, pamiątkę Biblii staropolskiej sobie zabierał. Żeby ją Jan Komeński z Leszna do Szarosz-Pataku wywoził, gdy go na rektora kolegium Rakoczy r. 1650 powoływał, nie myślimy, pocóżby się on aż do Wegier z takim niepotrzebnym i niepoczesnym ciężarem wozil? Inny tu jakiś zaszedł przypadek nieznany.

Jeden tom wielkiego folio, cały pergaminowy liczy dziś 185 kart, a liczył ich niegdyś czterysta kilkadziesiąt; powydzierano je, chociaż nie zdobiły ich żadne malatury, czy miniatury, jak np. pierwszą kartę Psałterza floryańskiego, którą bezecnik-amator jakiś wyrwał dla jej ozdób. "Biblia Zofii" jednak żadnych ozdób nie posiadała, a przecież zniszczeniu uległa. W roku 1562 oprawiono ten tom <sup>1</sup>), a był on wtedy w posiadaniu Krotoskich, filarów protestantyzmu wielkopolskiego: od nich wiedzieli polscy protestanci, bracia czescy Łasicki i Turnowski o istnieniu tej

<sup>1</sup>) I Psalterz floryański doczekał się okolo tego samego czasu, oprawy w r. 1564, acz na obcej ziemi.

Literatura religijna. — Cz. II.

Biblii i pisali o niej w literaturze polemicznej: pierwszy nasz średniowieczny tekst, o którym rozprawiano się w druku. Tom ten obejmował jeszcze w r. 1624 r. ksiegi Mojzeszowe, Jozuego, sędziowskie, Rut, królewskie I-IV, obie księgi Paralipomenon, trzy Ezdraszowe, Judyty, Tobiasza, Estery, Hioba i Psalterz; drugi taki sam tom obejmował resztę (księgi Salomonowe, Proroków, Machabeuszów, Nowy Testament), mógł być o mało co większy od pierwszego --cała różnica mogłaby jeden zeszyt wynosić. Tego drugiego tomu nie posiadali już Krotoscy; nie wiedzieli też o istnieniu jego ani Łasicki, ani Turnowski; dopiero w XIX. wieku odnaleziono we Wrocławiu w oprawach starych książek — na które tyle pergaminu średniowiecznego spotrzebowano niegdyś-karty lużne z tego drugiego tomu, wykonanego tak samo, jak pierwszy, karty z Proroków Jeremiasza i Daniela, obcięte dla oprawy.

W pierwszym tomie, na końcu Hioba, był nie zwykły, krótki przypisek ("Dokonały się księgi Genesis" i t. d.), lecz obszerniejszy, bo pouczał o przeznaczeniu Biblii; dziś po Hiobie śladu już w Biblii niema; lecz przypisek uratował od niepamięci Turnowski w pisemku polemicznem z r. 1604; brzmi ten przypisek (nieco skrócony) tak:

"Dokonały się księgi Zakonu na grodzie w Nowym Mieście Korczyn ku przykazaniu Zofii, królowej polskiej; wykładały się przez Andrzeja kapłana z Jaszowiec, a spisane przez Piotra z Radoszyc, dnia wtorkowego św. Jana. jeż słowie (t. j. co się zowie) Ante portam latinam pod latem bożym 1455."

Powtarzamy, niema już księgi Hioba w dzisiejszej Biblii — i to od bardzo dawna. Już w roku 1751 bowiem zapisano na niej, że liczy kart 185, t. j. trzy ósme tego, co niegdyś było — chociaż krótko przedtem, jak nieco dawniejszy zapisek uczy, jeszcze 194 ich liczyła. Mimo to zasługuje wiadomość Turnowskiego na najzupełnieszą wiarę, gdyż istotnie w roku 1455, o czem Turnowski chyba niewiedział, 6 maja (dzień "św. Jana w Oleju", Ante portam latinam) przypadał na Wtorek. Piotr z Radoszyc (spotykamy się z nim, jak i z Andrzejem z Jaszowiec, rzeczywiściew XV wieku) był ostatni i główny pisarz tej Biblii; on więcej, niż dwie trzecie całego dzieła (i cały drugi tom jest jego pióra) dopisał. Przed nim mieniali się w krótkich odstępach, co kilkanaście lub kilkadziesiąt kart, czterej inni pisarze, nim ksiądz kapelan na odpowiedniego natrafił. Gdy Piotr z Radoszyc przepisywania dokończył, zabrał się rubrykator do dzieła i czerwoną rubryką początki rozdziałów i ksiąg podopełniał, a po liniach wielkie litery (na początku zdań—w samym tekście, dla imion własnych np. używa się ich wyjątkowo tylko-źółtą farbą napuszczał.

Nie możemy jednak wobec owego zapisku ukryć zdziwienia pewnego. Najpierw razi nas nieco umieszczenie jego: oczekiwaliśmy go nie na końcu "Hioba", ale na końcu całego dzieła, t. j. po Apokalipsie św. Jana, a już co najmniej po Psalterzu; powtóre, wygląd kodeksu wcale nie dowodzi przeznaczenia dla rak królewskich; brak mu wszelkiej ozdobności, tak, jakby zupełnemu wykończeniu coś --jak przy Psalterza floryańskim-przeszkodziło, jakby po kosztownem zebraniu materyalu pergaminowego i zapisaniu jego zabrakło ochoty czy środków do posługiwania się jeszcze pracą illuminatora, któryby boki i brzegi kart przyozdabiał. Braku tego nie zastąpią malatury pierwszej karty, dosyć liche, nie miały one nawet herbów królewskich, gdyż herby Orzel i Pogoń, znachodzące się u dolu karty, z drzeworytów XVI wieku, jakich Haller używał, dopiero przyczepiono. Psalterz floryański, prawda, że o tyle mniejszy (boć i piątej części "Biblii" nie zrównał), wygląda przynajmniej w początkowej partyi o wiele ozdobniej; już same następstwo trojakiej barwy (głoski złocone dla łacińskiego, czerwone dla polskiego, a niebieskie dla niemieckiego tekstu) korzystnie go odróżnia od jednostajności i pospolitości "Biblii", pisanej nadzwyczaj wielkimi znakami, w dwie kolumny. Gdyby nie ów przypisek, nicby na Zofię nie wskazywało; królewskie herby ktoś dodał dopiero, aby ów przypisek uwiarogodnić. Jeszcze więcej rażą inne szczegóły owego zapisku.

Zapisek twierdzi, że królowa Zofia (ostatnia żona Jagiełłowa, długie lata wdowieństwa w dewocyi pędząca, w Korczynie właśnie rezydująca) kazała księdzu Andrzejowi z Jaszowiec (czy nie Gaszowiec, krewny mistrza krakowskiego, tej nazwy?) Biblie na polskie wyłożyć. Otóż pytamy zdziwieni, na cóż to było, kiedy już dla Jadwigi, pierwszej żony Jagiełłowej, Biblię wyłożono? Wyraźnie przecież twierdzi Długosz, opisując nabożność Jadwigi, jej gorącą miłość Boską, wzgardę próżności świeckiej, że "przykładała sie ona do modlitw i czytania ksiąg nabożnych, to jest Pisma Starego i Nowego Zakonu, homilij czterech Doktorów Kościoła (t. j. Ambrożego, Augustyna, Hieronima i Grzegorza św.), pasyj Świętych Pańskich, rozmyślan i modlitw św. Bernarda i Ambrożego, rewelacyj św. Brygidy (królewny szwedzkiej, świeżo do Pragi i Krakowa przybyłych) i wielu innych, wyłożonych z łaciny na polskie". Gdzie podziała się ta cała biblioteka-pierwsza świecka, nie klasztorna, nie katedralna,-o której w Polsce wiemy?

Ocalał z niej tylko Psałterz Floryański. Dawniej twierdzono, że pozostał on w posiadaniu rodziny królewskiej i że Katarzyna Austryaczka, gdy Zygmunta Augusta opuściła, Psalterz z sobą wywiozła i opactwu św. Floryana, gdzie w grobie leży, przekazała. Pokazało się jednak, gdy prof. Nehring pierwszą jego kartę, do oprawy przyklejoną, odlepić kazal, z zapisku na niej, że już w r. 1557 posiadał go Niemiec jakiś, Bartłomiej Siess, odkupiwszy go od kupca Włocha za siedem soldów. Wyrażono więc nowy domysł, że za sprawką jeszcze Bony rozgrabiono pamiątki rodziny królewskiej, między nimi i Psałterz (Floryański) i Biblie Zofii. Od kupca Włocha (ziomka Bony) odkupił Siess Psałterz, Biblia do Wrocławia się dostała, gdzie drugi tom introligatorzy na oprawy rozebrali, a pierwszy Krotoski do Barcina zakupił i przed równem zniszczeniem ocalił. I ten domysł jednak ostać się nie może: Psalterz wyszedł z posiadania rodziny królewskiej jeszcze w XV wieku, jest przecież zapisek innego właściciela (choć nie całkiem czytelny) z XV wieku, na pierwszej (odlepionej) karcie, a już najmniej byłaby się praktyczna Bona wywiezieniem olbrzymiej Biblii, nie przedstawiącej prócz pergaminu (zapisanego!) żadnej innej wartości, a obciążającej jej juki całkiem

bezpotrzebnie, trudziła. I dla Biblii Zofii niema więc żadnych dowodów, żeby ona aż do r. 1556 w posiadaniu rodziny królewskiej zostawała; herb, wymalowany na pierwszej karcie, dziś całkiem starty, może całkiem innego własciciela oznacza. Innemi słowami: biblioteka Jadwigi uległa wcześnie zupełnemu rozproszeniu, (sprzedaży wraz z jej klejnotami?); Zygmunt Stary np. (w r. 1510, w Wilnie przynajmniej, mamy bowiem spis jego biblioteki z tego roku i miejsca) żadnej z jej książek nie posiadał; nie posiadał i Biblii swojej. Gdy "Zońka" Biblii polskiej zapragnęła, musiała ją na nowo dać przełożyć. Z faktu przekładu Korczyńskiego nie wynika jednak bynajmniej, żeby przed r. 1455 nie było żadnej innej polskiej Biblii, żadnego innego polskiego Nowego Zakonu; nietylko przeczy temu wyraźnie Długosz; posiadamy nawet resztki przekładu, przynajmniej Nowego Testamentu. Jest ich kilka; jest i Nowy Testament całkowity.

Najdrobniejszy i najdawniejszy zarazem ślad jego, to obrzynek z rękopismu pergaminowego w ćwiartce, pisanego w dwie kolumny, bardzo starannie około r. 1450; ułamek ten (wydobyty z jakiejś oprawy przez dyrektora Ossolineum lwowskiego, Dr. W. Ketrzyńskiego) zawiera urywek z 25 rozdziału Ewangelii św. Mateusza, o sługach wiernych i "funtach" i o sądzie ostatecznym; nie chcąc zbyt sztukować tekstu późniejszymi, dajemy tu główne zwroty jego, uzupełniając z tłumaczenia r. 1556, najgorsze braki w nawiasach: "Rzekł jemu pan jego: Miej go dzięk (sługo dobry i wierny, iżeś nad) małą rzeczą był (wierny, nad) wielim cie postawie; (wnidź do wesela pana twego). A przyszedw on, jen wziął jeden funt i (rzekł); panie, wiem i (żeś człowiek srogi a) żniesz, gdzieś (nie siał), zbirasz, jegoż nie (rozproszył i) ja boję sie ciebie (szedłem i skryłem, twój) funt w ziemi (oto masz) coć jest twoje. (A odpowiadając) pan jego i rzekł: sługo zły a leniwy (wiedziałeś iże) ja żnę, gdzieśm nie siał, i zbieraję, czegośm nie (rozpraszał), tego dla i miales i t. d".

Na odwrocie czytamy: "jako sie zbierze lud wiedzie przedsię. A (rozłączy je) jako rozłącza pasterz owce od kozłów i postawi owce na prawicy a kozły na lewicy. Tedy rzecze tym, jiż będą na prawicy: zawitajcie, błogosławieni oćca mego (otrzymajcie królestwo) nagotowane wam ot początka świata. (Abowiem) jeść mi sie chciało, daliście mi pokarmy, chciało mi sie pić, daliście mi napoje. Gość" i t. d.

Takim był tok najdawniejszej na razie Ewangelii polskiej, szczeropolski, gładki, podobny do tego, z którego jeszcze Jadwiga królowa korzystała, może nieco zmodernizowany. Dawności tekstu dowodzi choćby ten szczegół, że zaimkiem względnym jest jeszcze jenże, nie który, a więc tym, jiż będą (już w Psałterzu floryańskim, raz, a w Biblii Zofii często, który się zjawia, jak w dzisiejszym języku), obok co, a więc zbirasz jegoż i zbiraję czegośm, jak już w Psałterzu; zbiraję forma pierwotna zamiast zbieram; boję się, taksamo zamiast bojąc się i t. d.

Posiadamy inne średniowieczne ustępy ewangeliczne; w "Kazaniu o wszystkich Świętych" (z drugiej połowy XV wieku) bardzo pięknie przetłumaczony ustęp z Mateusza św. V i w łacińskim druku Listów apostolskich z r. 1516, krakowskim, u Hallera pierwszy rozdział z Ewangelii św. Jana. Mógłby jednak ktoś zarzucić, że ustępy te nie pochodzą z całkowitego tłumaczenia Ewangelii, lecz, że je umyślnie na ten raz tłumaczono, co dla rozdziału z św. Jana wcale nieprawdopcdobne; możebne to natomiast dla ustępu z Mateusza V, wykazującego te same właściwości językowe, jakie i samo kazanie odznaczają. Mimo to przytaczamy ten ustęp, w pisowni nowszej, na dowód, jak język nasz przed 425 lat z górą blizki był dzisiejszemu:

"Wonczas uźrzaw Jezus gromady wstąpił na górę, a gdy siadł, przystąpili k niemu uczennicy <sup>1</sup>) jego, a otworzyw usta swe, uczył je, rzekąc: Błogosławieni ubodzy duchem, bo ich jest królewstwo niebieskie. B. cisi, bo oni posiędą ziemię. B., jiż są w żeli, bo oni będą ucieszeni. B., jiż są łączni a spragli sprawiedliwości, (tu pisarz przez omyłkę kilka

<sup>1</sup>) My dziś słowa tego nie używamy, zastąpiliśmy je uczniem, ale zachowaliśmy je dla rodzaju żeńskiego, i ztąd poszła uczennica

70



słów opuścił), bo oni miłosierdzie pościgną. B. czystego sierca, bo oni Boga uźrzą. B. pokojni, bo oni synowie bozy będą zwani. B., jiż prześladność cirpią prze sprawiedliwość, bo jich jest królestwo niebieskie. B. jeście, gdy będą wam łajać ludzie, a będą was prześladować, a będą mówić wszytko złe przeciwo wam, lząc prze mię. Radujcie się, a wiesielcie się, boć otpłata wasza obfita jest na niebiesiech." Nadmieniamy, że tłumaczenia z r. 1556 i 1561 powtarzają dosłownie ten tekst, zmieniając uźrzaw na uźrzawszy, jeście na jesteście, t. j. wstawiają nowsze formy zamiast dawniejszych; tylko "już są w żeli" inaczej wyrażają; dają też abowiem zamiast bo, zwolenników zamiast uczenników i t. d.; trzy teksty zbliżają się jeszcze bardziej, jeżeli porównamy zdania Ewangelii z dalszego ciągu kazania; przytacza się je tam w brzmieniu, jeszcze bliższem do drukowanego (sprawiedliwość, spokojny i t. d.).

Możnaby jednak, powtarzamy, zarzucić, że to wszystko — ułamki, nie dowodzą istnienia, czy rozpowszechnienia większego polskiego tekstu Nowego Zakonu. Mamy przecież po rękopismach z kazaniami łacińskiemi częściej lekcye ewangeliczne (i z Listów Apostolskich) z licznemi glosami polskiemi — wydaliśmy ich kilka sami, plenaryusz krakowski z początku XV wieku; glosę na listy Apostolskie z pierwszej połowy tegoż wieku, świeżo po warneńskiej klęsce napisaną i mniej liczne po innych rękopismach i postylach: przecież i one nie mogą nam zastąpić pełnego tekstu ewangelicznego, średniowiecznego jeszcze. Zastąpią go nam dwa inne zabytki, jeden rękopismienny, drugi drukowany.

Rękopiśmienny pochodzi może dopiero z początku XVI wieku, może z ostatnich lat XV, ale co ważniejsza jest odpisem innego, a więc starszego tekstu. Zachował się tylko początek, kart kilka, reszta zginęła. Nie daje on ani ciągu ewangelicznego tekstu, ani rozbija go na lekcye, lecz układa z czterech Ewangelistów całość, harmonię ewangeliczną, kładąc rozdziały treścią zbliżone jeden po drugim ze wszystkich Ewangelij. W tym celu korzystał układacz z gotowego już przekładu tłumaczenia jego wszystkich czterech Ewangelij i na dobitek nadmienia wyraźnie, że jest poprawione "correctum". Tłumaczenie polskie konkordancyi ewangelicznej z końca XV. wieku zachowało się w rekopismie pierwotnym in quarto, nr. 1119 Biblioteki Ordynacyi Zamoyskich w Warszawie. Rekopism zawiera Sacramentale, nie wiemy jakiego autora; przed niem wsunięty zeszyt innej reki, z którego tylko siedem kart ocalalo, brak bowiem trzech poprzednich, a po wydartych dwu ostatnich zostały tylko ślady. Czytamy na początku tych siedmiu kart: J (ezus) N (nazarenus) R (ex) J (udeorum). Ewangelium Domini nostri Jesu Christi secundum quatuor evangelistarum concordancias ex latino in linguam poloninicem translatum foeliciter incipit: correctum est. Johannes I. "Naprzothky bylo slovo, a slovo bylo v Boga, a Bog byl slovo. Tho bylo naprzothky v Boga vszystko przes nye szyą stalo. A bes nyego stalo szyą nycz, czo szya stalo, vnym szyvoth byl (tu brak slów: i żywot byl) szvyatloszcz. lyvczka. A szvyatloszcz wzcyemnoszczyach szvyeczy. A czyemnoszczy yeynyeogarnąly. Byl czlovyek poslany od Boga chthoremu gymyą (poprawiono inną ręką z myono) bylo Jan. Ten pszyszedl na szvyadeczthvo, aby szvyadeczthvo vydal o szvyatloszczy, aby vszysczy vyerzyly przezen. Nyebyl on szvyatloszcz, alye yszby szvyadeczthvo vydal o szvyatloszczy. Byla szvyatloszcz prawdzyva, chtora oszvyecza kaszdego człowycha przychodzaczego nathen szwyath. Na szvyeczye byl a szvyath przezen stal szva vest. a szvyath go nye vznal vevlosne przyszedl, a svogy go nyeprzyyąły. A yelyekolvek przyąły gy, dal gym mocz szyny boszymy bycz, thym chtory vyerza vgymyą (tak jak wyżej) yego, chtorzy nye ze krvye any zvolycy czyala any zvoley mąsza, ale zboga narodzyly szyą szą. A slovo czyalem szyą stalo, a myąszkalo wnas a vydzyelysmy chvalą yego chvalą yakoby yednego od ovcza pelnego lasky y prawdy" (w. 1-14).

Tak samo następuje teraz Mattheus I (w. 1-17) Liber generacionis "kszyagy rodzayv Ihu crista syna Davydovego" i t. d. (rodzagye... szthernaszczye); Lucas I, od

wiersza piątego "Byl dnyov Heroda... kaplan nyechtory gymyenyem" i t. d.; przytaczamy kilka ustępów, charakteryzujących tłumaczenie: "pochodzączy vevszystkym przykazanyv y [wspravyedlyvoszczyach bozych przes skargy. A nebyl gym szyn themv ysze Elszbyetha byla nyeplodna A oba poszly vednyach svoych; a on vprzeydzy przed nym wduchv y wmoczy Elyasza, aby nawroczył szyercza oyczowszkye na szyny, a nyevyerne kv mądroszczy spravyedlyvych; A byl lyvd oczekavayaczy Za. I dzyvovaly szya yse przedlyszal on wkoszczyele; Boczyem oto, gdy stal szya yest glos pozdrovyenya thvego wszv moych radovalo szyą wesselyv dyeczyathko wszyvoczye moym; Wyelby dusza moya Pana mego a vesse (te trzy słowa wykreślone) a radoval szyą duch moy w bodze sbavyenyv moym; naszyenyv (poprawione na plyemyenyevy); I vstavyly vszysczy chtory szlyszely vszyerczv movyancz Chthore mnymasz dzyeczye tho bądzye Aboczyem raka bosza byla sznym" i t. d.

Dalej Mateusz I od w. 18: "A cristvsew rodzav thako byl" i t. d. Łukasz II: "pyelvszkamy go obvyla" (poprawione na) "wpyelevszky go povyla; pastyrze byly wkrolyesthvye onym czvyączy, a strzegancz stroszey noczney nad thrzodą svogyą; aby go postavyly Bogv," (na boku inną ręką) "offyarowaly; isze vszelka mąszczysna odvarzayącza zywoth szwyathe panv bądzye vezvano; ysz byl naygran od krolyow rosznyeval szyą yest; wthluszczy" (poprawione na): "wpospolsthvye"; Łukasz III: "A lyatha pyacznasthego rzadzenya (poprawione na "przykazowanya") i t. d.; zwloszya vyelbrądow, skoczky; rodzayv yaszczerzyczy, chtho vkasze vam vczyecz do przyszlego gnievy; rzemysżka bothow yego; vyeyadlo; stodolą szvoyą (poprawione na) "gvmno szwogye"; przepuszcz nynye bo thako slvsza nasz napelnycz wszelkna spravyedliwoszcz; I stalo szyą gest gdysz byl krczon (poprawione: "zekrczon) vszelkny lyvd. A Jesvszevy okrczonemv y modlaczemv sza othvorzyło szya nyebo; wczyelney oszobye; sztherdzyessczy; wydzyal dw brathv... a poszedvszy zonąd vyrzal drvgą dw brathv; svadzba; nyesczye szyrczowi I wszyały a gdy, a gdy! zakvszył szyrzecz vody;

than vdzyalal początek znamyon; roszdyelczye koszczyol then, a wthrzech dnyach wsbvdzą gy; potrzeb vas narodzycz szyą; przykaszyczyelyv"; fragment nasz kończy wierszami 23 – 27 IV rozdziału Łukasza: "I rzek gym Vszdym rzeknyecze my tho podobyensthvo lyekarzv vsdrow sam szyebye Jakye slyszelysmy vczynky vkapharnavm czyn y thv woyczysnye thvogyey. I rzekl zaprawda, zaprawda movyą vam ysze szadny prorok przyyathy yest woyczysnye svogyey."

To tłumaczenie, z którego w rękopiśmie zamoyskim początek tylko ocalał, wyszło całe w druku w roku 1556 pod tytułem: "Nowy Testament polskim językiem wyłożony, według doświadczonego łacińskiego tekstu od Kościoła krześciańskiego przyjętego. Ktemu przyłożono lekcye i proroctwa z Starego Zakonu wzięte, które przy Ewangeliach bywają czytane. Regestr dostateczny ku najdowaniu Ewangelij i Epistoł." Jest to spora księga (in quarto) o ośmiuset z górą stronach, dedykowana królowi, przez wydawcę, drukarza krakowskiego Mikołaja Szarffenbergera; wydawana ponownie w latach 1564, 1566 i 1568.

Wywołała to wydanie katolickie praca luterska. Roku 1551 wydał w Królewcu Jan Seklucyan, zbieg poznański, sługa księcia Albrechta, najpierw Ewangelię św. Mateusza, a potem całą Ewangelię po polsku i dopełnił ją 1553 roku wydaniem Listów Apostolskich. Nie zadowolił się Seklucyan samym przekładem tekstów, lecz dodawał obszerny komentarz i w nim nietylko na polski nierząd sarkał, że np. złodzieja i spółwinowajców wieszamy, a jeżeli kogoś zamordują, to nie wolno prócz mordercy, spółwinnych pozywać, "ale też i o trzygroszową winę nie każemy jedno jednego, wie i czart którego, pozywać"; że obrazy czci po niechrześcijańsku dochodzimy it. d. Jeszcze częściej i ostrzej występował przeciw Kościołowi katolickiemu, przeciw jego nauce o czyśccu, odpustach, postach i t. d.; że zaś ten przekład polski był jedyny, szerzyły się z nim owe wycieczki i napaści. Należało więc koniecznie, w celach samoobrony, dać katolikom do rak przekład tekstu aprobowanego, Wul-

gaty (Seklucyan protestanckich się trzymał), bez wszelkich domieszek polemicznych.

Wydania podjął się Mikołaj Szarffenberger. O osobie tłumacza i wydawcy zachował jednak milczenie, a raczej używał zwrotów bardzo niejasnych; w dedykacyi do króla mówił: "tedym pilności przyłożył, jakoby mógł być (Nowy Testament) na polski język wyłożon"; czytelnikowi znowu prawił: "wydałem tedy księgi z łacińskiego na polski język wyłożone -- wyłożyłem wedle własnego tekstu łacińskiegodla użytku tedy pospolitego wyłożyłem te księgi - tę moję pracę, którąmem w wyłożeniu ksiąg tych podjąt... nie szukając dworności, aby łaciński język z polskim w swojej klobie zachować byśmy mogli". Tymczasem każdy przekład Pisma świętego stanowił tak walny postęp, że Seklucyan gratulował królowi z powodu wyjścia Testamentu polskiego więcej, niz z powodu zdobycia jakiej ziemicy nieprzyjacielskiej! Szarffenberger nie znał więc osoby tłumacza; dostał gotowy przekład, odpis z średniowiecznego jeszcze przekładu i ten wydał. Stało się więc to samo, co z Psałterzem krakowskim 1582 roku: jak tam na tytule wypisano "nowo pilnie przełożony wedle szczerego tekstu", chociaż to przekład jeszcze z roku 1470, tak samo i nasz Nowy Testament, "wyłożony według doświadczonego tekstu", nie jest bynajmniej świeżym przekładem, tylko powtarza dawny, bezimienny, bo średniowieczny! I oto nowe ogniwo, wiążące nową literature, drukowaną, z dawną, średniowieczna.

Dowodzi tego sama bezimienność przekładu 1556 r.; dowodzi tego jeszcze bardziej brzmienie tekstu, identycznego z owym harmonii Zamoyskiej. Różnice są, jak i w Psałterzu 1532 r. były, ale nieznaczne. Ów rozdział z św. Jana, wyżej z harmonii wypisany, powtarza się w druku 1556 r. (i 1516 r.) tak samo, tylko zamiast, na przodku, czytamy w początku (1556), zamiast się stało — są uczynione (facta sunt) i świat przezeń stał się jest — uczynion jest; z boga narodzili się są — narodzeni są, ale odwrotnie w rękopismie czytamy: słowo ciałem się stało a mieszkało w nas, lecz w druku słowo ciałem zstało się jest a przebywało w nas.

To są jedyne ważniejsze nieco odmianki; zresztą wszystko taksamo, chyba że raz *aby* zamiast *izby* (rękopismu), *ilekolwiek* zamiast starszego *jelekolwiek*, *jego* zamiast starszego *ji, synmi bożymi* zamiast *syny bożymi*, *poznał* zamiast *uznał*, *własne* zamiast *włosne* i *krwi* zamiast starszego *krwie* zachodzą, ależ to nie różnice tłumaczenia, lecz pisowni; lub formy; tłumaczenie jest jednolite w harmonii zamoyskiej i w druku krakowskim 1556 r.; druk 1516 r. naturalnie, o pół wieku niemal starszy, jeszcze bardziej do harmonii warszawskiej zbliżony.

I w dalszych ustępach różnice są nieznaczne; zamiast ksiegi rodzaju (rekopism konkordancyi)-narodzenia (druk), dniów Heroda – we dni, temu – przeto, poszli we dniach swoich – podeszli; zamiast a harmonii najczęściej i; najznaczniejsza różnica w słowach o Zacharyaszu , chodzący we wszystkich przykazaniach i usprawiedliwieniach bożych, krom przygany", mocy Elyaszowcj (1556, Elyasza harmonia), ku opatrzności (madrości harmonia) i omieszkał (przc-dłużał harm.). Zamiast staropolskiej stróżej nocnej, daje druk czucia nocnego; zamiast rzemyszka bółów -- rzemienia (rzemyczka Leopolita) obuwia; zamiast w cielnej osobie-cielesnej; zamiast wżdym rzekniecie – owszejki rzeczecie; uzdrów sam siebie — ulecz siebie samego; przyjęty jest — nie jest przyjemny; wszelkny -- wszystek; zamiast konstrukcyi łacińskiej: A Jezusewi okrzczonemu i modlącemu się otworzyło się niebo-polska: I gdy Jezus był okrzczon i modlił sie i t. d.; zam. wszelka mężczyzna otwarzająca żywot – syn pierworodny; wiejatka zamiast wiejadło i t. d.

Są więc różnice, język, nie mówiąc wcale o pisowni zmodernizowano, zamiast *stało się jest* drukują *stało się* i t. d. odmieniają wyrazy, nawet całe zwroty, ależ i Psałterz krakowski z r. 1532 bardzo znacznie odchyla się np. od tekstu floryańskiego, a mimo to dowiedliśmy, że ze spólnego źródła pochodzą. Taksamo pochodzą i druk krakowski z r. 1556 i harmonia zamoyska z jednego przekładu Ewangelii czy z tego właśnie, którego dla Jadwigi dokonano, nie umiemy powiedzieć, dosyć, że, jak Psałterz krakowski z r. 1532 powtarza brzmienie średniowieczne, taksamo wywodzi

się Nowy Testament r. 1556 w prostej linii z przekładu średniowiecznego, czy XV czy jeszcze XIV wieku; zastępuje nam więc poniekąd, jak Psałterz r. 1532, rękopism średniowieczny; należy jeszcze wprost do literatury religijnej średniowiecznej.

Wobec znaczenia przekładu Nowego Testamentu dla całego życia umysłowego w narodzie, nie wahamy się jeszcze kilka ustępów w średniowiecznem tłumaczeniu dawniejszem, niż te, któreśmy dotąd omawiali, przytoczyć, tem bardziej, że dotąd nie udało się, a więc może nigdy się nie powiedzie, odszukać całości. I tak powtarzamy rozdział 18 Ewangeliej św. Mateusza albo, jak rękopism mówi "owa są słowa wielmi krasna świętym Maciejem<sup>1</sup>) w świętej Ewangelii napisana" za plenaryuszem krakowskim z pierwszej połowy XV wieku: plenaryusz, to zbiór, między innymi, lekcyj z Ewangelii i Listów na niedziele i święta doroczne; tekst łaciński zaopatrzony w tym rękopiśmie krakowskim między rządkami w glosy polskie, tak liczne przy owym 18 rozdziale, że możemy z nich całkowity tekst ułożyć, sztukując go w nawiasach tekstem druku krakowskiego r. 1556; pisownię tylko poprawiamy:

"Onego czasu albo w on czas... toto podobieństwo albo tęto gadkę. "Podoba się albo przyrównano jest królewstwo niebieskie człowiekowi królowi, jenże chciał liczbę położyć z swymi sługami. A gdyż począł liczbę kłaść, przyszedł jest k niemu jeden, jenże był winien jemu dziesięć tysięcy funtów złota albo srebra. Gdyż jest tento sługa niemiał skądby zapłacić, kazał ji pan przedać i żonę jego i syny. (Gdy mu do nóg padł, darował mu król dług cały. Sługa spotkał innego człowieka, który mu był winien) sto pieniędzy. I ów ji męczył jest ji i zadusił jest ji, rzekąc: wróci albo zapłaci, co masz zapłacić. Padw albo poklękw sługa jego (prosił go mówiąc:) miłość jimiej nademną. (A on nie chciał ale szedwszy wsadził go) w ciemnicę w jęćstwo, aliżby wrócił dług.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Imion własnych, Mateus i Matias, dawna polszczyzna nie rozróźniała, jej Maciej jest jednem i drugiem; jeszcze w XVI wieku mówią więc o Ewangelii św. Macieja; Maćkiem go Zebrzydowski biskup nazwał.

(A widząc to towarzysze jego), co się jest działo, są się smęcili barzo i przyszli są a powiedzieli *albo wzwiastowali* panu jego wszyćko, co się jest działo. Tedy wezwał jest ji pan jego: sługo zły wszyściek dług otpuściłem tobie, iżeś mię prosił. Azali tegodla niepodobno tobie zmiłować się nad twym sługą, jakom się ja zmiłował nad tobą? Rozniewaw się, pan, jego podał ji katom, aby są ji trzymali, aliżby wrócił wszyściek dług. Takież i Ojciec mój niebieski uczyni wam, ać nie otpuścicie wszelki *jeden jako drugi* bratu swemu gniew<sup>4</sup>.

Nie myślimy powtarzać piosnki naszej, jak ten "staropolski" tekst-a liczy on sobie z góra 450 lat-do dzisiejszej polszczyzny zbliżony. I znowu zaznaczamy tożsamość tego przekładu z drukami 1556 i 1561 r., bo który zamiast jenże i t. p. nie stanowią najmniejszej różnicy; rzeczywistą różnicę dają druki zamiast "przyszedł jest kniemu" rękopismu, "ofiarowan mu jest" 1556 r., "przywiedziono mu jednego" 1561 r.; wahają się w użyciu grosza zamiast pieniądza, dają zaprzedać zamiast przedać i t. p.; słowa drukowane kursywem dodał nasz rekopism, jako glosy i t. p. Przytaczamy teraz drobny kawałek Ewangelii św. Łukasza V z tegoż rekopismu: "Gdyż się tłuszcze zrzuciły, (ujrzał łodzie a rybitwi) wysiedli są (a wstąpiwszy w łódź prosił Szymona) odwieść od brzega mało (a gdy przestał mówić... rzekł) wiezi na głębię, rozpuścicie siatki wasze, abyście łowili lud (odpowiedział mu Szymon) przykazicielu, nicśmy nie jęli... jeli są wieliką obfitłość ryb (tak że sieć) rwała się, targała się i dali są znamię (drugiej lodzi i ci) przypłynęli są albo przywieźli się sa (i napełnili łodzie ryb) jakoby chciały za. tonać lodzie, i padł przed kolana Jezusowa (Szymon, albowiem) strach ji ogarnąły, którzy są byli z nim na łowie ryb jeż są jęli". I tu znowu zgoda z drukami znaczna.

Posiadamy takiż "plenaryusz" jeszcze o kilkadziesiąt lat starszy, sięgający bezpośrednio czasów królowej Jadwigi, lecz glosy jego nie są już tak liczne, żebyśmy z nich całkowitego rozdziału odtworzyć mogli; mimoto przytaczamy np. z lekcyi o trzech Maryach (Marek XVI) ustęp: "nakupiły maści drogich (aby) przyszedwszy pomazały pirwego dnia

po sobocie (przyszły) do grobu a słuńce już było (wzeszło i mówiły) pospołu (ktoż nam) odwali (od drzwi) grobowych (kamień) weźrzawszy (ujrzały odwalony kamień i młodzieńca) przyodzianego odzieniem (białym) ze sromu użasły się, (którzy rzekł im) nielękajcie się, nieć (to znaczy niema) go tu otoć do Galilei" i t. d. Z takieg oto tekstu czerpała świętobliwa królowa pokarmu dusznego. I warto nawet zobaczyć» w jakiej prastarej, a raczej wtedy już całkiem przestarzalej pisowni przedstawiał się jej ten tekst, np. w cudzie o nakarmieniu pięciutysięcy: (za dwieście srebrników) nedostatcy (niedostatczy, my już dawno mówimy niedostarczy, chociaż to od dostatku pochodzi) gim... kasicze sposobicy są kv gedzenv... a blogoslaviw rosdelil sposobonim kv gedzenv... sbericze ostatkij; albo w podobieństwie o wezwanych napróżno ku uczcie: bi prisli bo zvgotovano iest wsitko... gąli są vymavac... apotrebno mi gest... sprązaiow volovich abich gich scusil, wimow mq... odpovedal to... rosnewaw sq... na drugi y woplotky apripądz kv vescu i t. d. Z przykładów tych widzi czytelnik, co w "staropolszczyźnie" najtrudniejsze-pisownia.

Tu należy się osobna wzmianka o tekście, sięgającym jeszcze XIII wieku, jeżeli nie wcześniejszym, o tekście modlitwy Pańskiej, który z małemi zmianami od siedmiuset lat powtarzamy. Jest to i najdawniejszy druk polski (w r. 1475 w ustawach synodalnych wrocławskich) i po rękopismach XV wieku on częsty; dawniejszego tekstu dotąd nie odszukano, gdyż uchodzący za taki przepis z "roku 1375" mniemany tylko, bo o jakie czterdzieści lat późniejszy, pochodzi dopiero z czasu około 1415 r. Na tym plenaryuszu krakowskim z czasów Jadwigi (podarowanym do książnicy Jagiellońskiej przez kanonika płockiego Jakuba, dla "kolegyum artystów" t. j. wydziału filozoficznego-każdy wydział miał osobną bibliotekę-w XV wieku) dopisała późniejsza reka, około r. 1440, tekst Pacierza (Zdrowaś i Wierze) ciekawy dla tego, że uzasadnia po łacinie poprawność tłumaczenia polskiego-może więc bardzo łatwo być, że to jakiś mistrz krakowski złożył swe uwagi nad polskim tekstem najważniejszej modlitwy, nowe świadectwo troskliwości o język narodowy szkoły głównej. Tekst sam w pisowni rękopismu brzmi: "Oczcze nasz ienze ies na nyebyesech. Oswącisyą ymyą twe przidzi twe crolewstwo. Bądz twa volya yako na nyebye tako y na zyemi. Chleb nasz wsedni day nam dzisa y odpuscy nam nasze vini iako y mi odpusczami naszim vinowaccom y newodzi nas wpokuszenye Alye nas sbaw odeslego."

Otóż nieznany nam (mistrz krakowski) porównywuje ten tekst z łacińskim, uczy, że "qui" należy przez jenże tłumaczyć, nie przez który, bo owo względne, a to pytajne; możnaby i w niebiesiech powiedzieć, ale na niebiesiech właściwsze; oświęci się lepsze, niż o święć się, lub święto bądź, bo to rozkaz, tamte życzenie wyrażają; szyku łaciny nie trzeba koniecznie zachowywać, bobyśmy musieli jeszcze powiedzieć: nie nas wodzi i t. d. (ne nos inducas); wedle właściwego ducha języka polskiego należałoby powiedzieć: chleba naszego wszechniego.

Z innego rękopismu, petersburskiego, z kazaniami, przytaczamy przekład ustępu Ewangelii św. Mateusza XXI, złożony z glos polskich do lekcyi łacińskiej: "tedy posłał dwu zwoleniku czekąc jim: jidźcie w miasteczko, jeż naprzeciw wam, najdziecie oślicę uwiązana i ośle s nią, rozwiążcie i przywiedźcie mi, a ać niekto wam rzecze, rzeczcie jiże pan tych potrzebę ma i natychmiast wypuści wam, a to wszytko stało się jest, aby napełniono ono co rzeczono jest przez proroka rzekącego: rzeczcie ludu (córce, to jest ludu Jerusalem) owa król twój przyjdzie tobie śmierny i siedząc na oślicy i oślęciu... jidąc... udziałali, jako przykazał jim Jezus i przywiedli oślicę i oślę i włożyli na nie odzienie swoje, a ji na nię wsądzili, a wielika tłuszcza stłali odzienie swoje na drodze. Niektórzy siekli różdże z drzewia i stłali na drodze, a tłuszcze, któresz przeprzedziły i które naśladowały, wołały rzekąc (hosanna) synowi Dawidowemu, jen jidzie w jimie Boże."

Druki (1556 r.) powtarzają ten tekst dosłownie; wiekowa różnica (rękopism pochodzi z połowy XV wieku) odbiła się tylko na tem, że druk zmodernizuje tu i owdzie język, da *słali* zamiast dawniejszego *stłali, które* naprzeciwko wam, *i jestliby wam kto co rzekł*, taksamo są póź-

niejsze do miasteczka zamiast w miasteczko, cichy zamiast smierny, mówiąc zamiast rzekąc; odmiennym jest najbardziej zwrot: a drudzy łomali rózgi z drzew.

Widzimy więc, nie chcąc dalej przykładów mnożyć, że, jak w Psałterzu, tak i w Nowym Testamencie możemy śledzić rozwój tekstów i ich wysłowienie, na przeciągu kilku wieków, chociaż nie w takiej 'zupełności, gdyż nasze teksty ewangeliczne dotąd zawsze bardzo jeszcze urywkowe; głównie składa się na nie kilkanaście lekcyj. Z Listów Apostolskich nie wybieraliśmy wcale przykładów, bo posiadamy ich glosę polską dopiero z roku mniej więcej 1445, a w obu plenaryuszach krakowskich na część Listów nadto mało polszczyzny przypadło. Oto wynik naszych dociekań nad tekstem Ewangelii polskiej, lecz dociekania te odwiodły nas na razie zupełnie od Biblii królowej Zofii, do której, jako mieszczącej Stary Zakon jedynie, teraz ponownie wracamy, dla tłumaczenia właśnie Starego Zakonu.

Dla słusznej oceny tego, trzebaby właśnie mieć tekst łaciński, który leżał przed księdzem Gaszowcem - bo tak go może nazywać należy; co nam dziś na podstawie naszej Wulgaty łacińskiej w jego tłumaczeniu wydaje się opuszczonem, dodanem, błędnem, nieraz nie było wcale takiem, bo znachodziło się w tej właśnie formie w jego tekście łacińskim. Ważniejsza o wiele inna okoliczność: jak tłumacz Psałterza Kingi, obok łacińskiego, do czeskiego wzoru często zaglądał i jego słownictwem się nieraz zasilał, tak jeszcze bardziej ksiądz Gaszowiec do Biblii czeskiej częściej, niż do łacińskiej się udawał, żywcem z niej przepisywał i w pośpiechu czy niedbalstwie jej brzmienie nieraz bardzo niedolężnie, z wielu omyłkami na polskie przelewał. Przez to, a może i przez błędy odpisywacza, Piotra z Radoszyc, miejscami ten tekst zupełnie niezrozumiałym się staje. Zawisłość ta od Biblii czeskiej raziła każdego, kto do niej przystępował, zarówno uczonych czeskich, Dobrowskiego i Hanke, jak naszych. Ale ksiądz Gaszowiec ma spółwinnych w wieku XV; ten Polak np., który układal słowniczek biblijny (tak zwany "Mamotrekt"), obja-

Literatura religijna. - Cz. II.

niający trudniejsze wyrazy Wulgaty wedle następstwa rozdziałów ksiąg biblijnych (od Genezy do Apokalipsy, albo od Nowego Testamentu przez Genezę do Proroków), nie postępował inaczej, czerpał pelną ręką z czeskiego wzoru i nie zadawał sobie nawet pracy, aby czeszczyźnie swojej zawsze polski płaszczyk narzucać. To samo przytrafiało się i księdzu Gaszowcowi, więc napisał np. z czeska odwrocim zamiast odwrócę, sem zamiast jeśm (jestem), zachował aż dosowad zamiast aż dotąd, na początku Genezis zamiast (duch boży) unosił się (nad wodami) na świecie zawinił (z czeskiego nasiesze – unosił) i t. d. Musielibyśmy wydać o nim wcale ostry sąd; zapytać, czy jego dzieło odpowiadało wymaganiom wieku, czy "Sońka" je rozumiała. Ale nie długo było jej życia po dokonaniu dzieła, więc wiele nie mogła się już w dziele księdza Gaszowca rozczytywać, a potem-wieki średnie nie były zbyt wymagające, zaspokajały łatwiej, naiwniej, potrzeby serca i umysłu, choćby królowa właściwego sensu słów, związku zdań nie wiele tam rozumiała, zadowalał ją sam mechaniczny proces czytania Pisma świętego. Wiekom średnim-a nietylko im-intencya bogobojna już starczyła; mniej dbano o jasność i sens. Na dowód, że nie przesadzamy w skargach na tekst księdza Gaszowca, wytkniemy kilkanaście przykładów nieporozumień, które poszły z mylnego pojęcia, czy odczytania czeskiego i łacińskiego tekstu.

"Indigena" t. j. tu rodzony, turodzic, raz jako "tu nierządnie" się ukazał; "super portam anguli" wypadło "nad broną y helmi" (jeśli to dobrze odczytane, zamiast úhelný — węgielny); "plaga" jest strona, ale nasz mędrzec i raną ją wytłumaczył; "confringite titulos" przetłumaczył on złupicie cielce, przeczytał chyba vitulos zamiast titulos, sudes u niego pot, zamiast koł (z sudor go pomieszał), ze wszego strzyżenia napisał zamiast z owczego strzyżenia; ex ovium tonsione, jakby w tekście swoim "omnium" wyczytał; nubilis (godna za mąż) pomieszał z nobilis i przełożył szlachcianką; ku plemienia napisał zamiast ku plewieniu (ad praedam); miał w tekście czeskim cesta droga i ciągle się z nią borykał, to napisał prawdą czystą recto itinere

(pravou cestou, zamiast prawą drogą), to znowu na części mu chodzą "in via!" albo twą cześć via tuam, tobie ku czci viae tuae! swą częścią itinere polożył; z Bala zrobił baba, plug (czeski pluk), napisał zamiast pułk, rozlazła zamiast rozlata, A konce zamiast okienko (fenestram, czeskie "okence" falszywie odczytawszy); drzewo jeż zamiast drzewiej (pierwiej) niz; firmament stworzeniem oddaje, zamiast stwierdzeniem (stvrzeni), rodziczne zamiast rozliczne kładzie; przy gorze zamiast przychodźca advena, dzieci zamiast dziewy, dziecięciem zamiast dziedzicem, mnogi zamiast mój, skruszony zamiast skuszony i t. d. Więcej, niż te blędy i omyłki, z pośpiechu czy nieuwagi wynikłe, utrudniają zrozumienie fatalne wiązania zdań, najniezręczniejsze omawiania: bez zagladania coraz w tekst łaciński polskiego nie zrozumiemy; najprostsza nieraz łacina dziwolągiem wychodzi, np. "nulla erit distantia personarum" to "niżadnemu rozdział nie będzie między osobami sąsiednimi"; albo "in caerimoniis domini", "w obietujących dochownych bożych" (zamiast w obyczajach, bo ceremonie obyczajami duchownymi tlumaczy); mingentem ad parietem psa - lecz dalszych dłuższych cytacyj<sup>1</sup>) nie chcę przytaczać.

"Biblia królowej Zofii" nabiera dla nas tem większego znaczenia, skoro z niej miała wyjść pierwsza nasza Biblia drukowana, Biblia Leopolity, drukowana r. 1561, a powtórzona w r. 1575, a ze zmianą karty tytułowej i w r. 1577; byłby to więc po Psałterzu i po Nowym Testamencie trzeci i największy pomnik literatury średniowiecznej, przyjęty żywcem przez druki XVI wieku, łączący bezpośrednio czasy Jadwigi i Zofii z czasami Reja i Kochanowskiego.

Pojawienie się Nowego Testamentu krakowskiego 1556 roku powitano z zapałem; wiekowy już Marcin

<sup>1</sup>) Pan Piekosiński przepisał cały ten tekst, jak najstaranniej, a kopię jego wydał z bogatym w treść wstępem i słowniczkiem nasz Nestor filologów, prof. A. Małecki r. 1870; nadmieniam tylko, że dzielenie słów nieraz mylne, w dołyv np. nie można dzielić w dołyu, lecz należy czytać w udołyu, ma nie można dzielić a ona (z wsuniętem o), wtedyż tak mawiano an zaniast a on, ano zamiast a ono i t. d.

Bielski, wysyłając r. 1557 swoje książeczki o Justynie i Konstancyi w świat, uczył je:

> Potym też do Prus pójdziecie, Nowy Zakon swój weżmiecie, Ukażcie Seklucyanowi, Polskiemu kaznodziejowi, Powiedzcie mu: nie pisz bystrze, Boś przyszedł na pirwsze mistrze; Nowy Zakon ten twój mdleje, Ścisnęły je przywileje, Któreś pod winą wyprawił, Swojeś łakomstwo objawił — Ma to być Pismo święte spolne, Ku pisaniu wszytkim wolne.

Ze słów tych nie wynika bynajmniej, żeby Bielski sam przykładał w jakikolwiek sposób rąk do wydania 1556 roku: w Prusiech książęcych nie miał się do kogo zwrócić, prócz Seklucyana; jemu się więc dostało przynajmniej strofowanie za "bystry" wykład, że trafił teraz na mistrzów, kosa na kamień, za przywileje królewskie, które przecież wydania nowego przekładu polskiego bronić nie mogą. Zachecony tem powodzeniem wydał Mikołaj Szarfenberger (wraz z Stanisławem) r. 1561 całą Biblie; doznawał przytem przeszkód; konkurenci (Łazarz, Wirzbięta) odmawiali mu czeladź i formkrawaczów (drzeworytników), nie radzi dokończeniu dzieła, i sarkał p. Mikołaj na małe sumienie tych, "co mi to czynili ku utracie więcszej i nakładu mnie przywodząc"; nie chodziło tu jednak bynajmniej o "duchowieństwo polskie, zazdrosne o powszechne użytkowanie z Biblii"-argument ten jeszcze p. Estreicher przytacza, lecz nie były już czasy po temu, chodziło tu tylko o konkurencyę drukarzy, nie o duchownych, zagrożonych pojawieniem się Biblij protestanckich.

Z Biblią krakowską z r. 1561 powtórzyło się to samo, co z Psałterzem krakowskim 1532 r. i Nowym Testamentem 1256 r.; lecz dzieło było nadto wielkie, i trzeba się

było koniecznie wyspowiadać, któżto je tłumaczył, skąd się wzięło; nie można było bawić się w ciuciubabkę, jak przy tamtych, krótszych rzeczach i ludziom oczy mydlić, że to "świeży, nowy wykład". Więc tym razem wydał p. Mikolaj tajemnicę, że przychodził do gotowego, że gotowy przekład do rąk mu się dostał: "a iż ten, który Biblią przetłumaczył, był prawie (t. j. całkiem) przeciwny onemu, który kościół Ephessiae Dianae spalił, bo imienia swego przy Biblii nie zostawił, przeto zatłumione być musi... tak mnie gdy do ręku przyszła, starałem się o to, abym jej komu poprawić dał, a starając się, znalazłem ks. Jana Leopolitę, który, wziąwszy tę pracę na się, tak jej zdołał". Więc przyznał się Szarfenberger, do czego się wydawcy Psalterza i Nowego Testamentu nie przyznawali nigdy, że kazał tekst tylko poprawić, nie przełożyć. Naszego egzemplarza (Biblii Zofii) on nawet na oczy nie widział; Biblij rękopiśmiennych (chociaż nie wiemy, czy właśnie z tekstem księdza Gaszowca) było więcej; on posiadal swój egzemplarz, może ten sam, który Marcin Wolski przed rokiem 1550 oglądał (bo wspomina o nim w Kronice świata). Jak w Psalterzu i Nowym Testamencie, jak ogółem w pomnikach średniowiecznych - sławy autorskiej zadnej zaden średniowieczny pracownik w winnicy Pańskiej nie pragnął -- tak i w tej Biblii autor przekładu siebie nie wymienił; co najwyżej podpisał się pisarz, a tego nikt za autora nie brał; podobne omyłki pojawiają się dopiero później, u Załuskiego i innych. Egzemplarz, który pobożny i wymowny Lwowianin, ks. Jan Nicz, poprawiał, zaginął naturalnie, jak wszelkie rekopisy, służące drukom za podstawę; "Biblii królowej Zofii" i ks. Jan nigdy nie oglądał. Twierdzenie, jakoby z Biblii Zofii urósł tekst Leopolity, jest mylne; co najwyżej, rękopism, z którego korzystał ks. Jan, był w jakiemś (?) bardzo oddalonem pokrewieństwie z tą Biblią. Był to rękopism kompletny, obejmował bowiem i Nowy Zakon, ale odmienny nieco od Nowego Zakonu z r. 1556; Szarfenberger nie powtórzył, jak mogli byśmy oczekiwać, własnego Nowego Testamentu 1556 roku w Biblii 1561 r.; powtórzył z niego tylko rejestr obszerny; zresztą ks. Jan opracował oba Testamenty.

85

Cechy średniowiecznej nie starł ks. Jan zupełnie, chociaż najnowszych źródeł łacińskich i świeżej Biblii czeskiej coraz się radził, chociaż modernizował słownictwo i formy dosyć konsekwentnie; i język, i inne szczegóły zdradzają mimo to pochodzenie dawne, wskazując między innemi, że najwybitniejszą cechą rekopismu, poprawianego przez ks, Jana, były glosy, wciągane w tekst sam. Ks. Jan zaznacza w przedmowie, że dla lepszego wyrozumienia kładł dopelniające słówka w nawiasy i rzeczywiście czyni to przez całą Biblię; nie spostrzega się jednak, że w nawiasy klaść należało raczej owe glosy, owe dwa i więcej słowa, zamiast jednego łacińskiego używane; dopiero w drugiem wydaniu (1575 r.) powyrzucano te glosy. Więc czytamy w pierwszem wydaniu: przez forc a gwall - w drugiem: przez moc; stropy abo pictra - w drugiem: piętra; ubogiego oszukano a podeszło – oszukano; nie jest śćkan abo frasowan — frasowan; zdraśnie a zlęknie się-zlęknie się; stafiry abo drabanty - drabanty; gwesne (niemieckie gewisz) a pewne-pewne; gweśne a doskonałe - pewne; przezlisz barzobarzo; jednorozca albo losia - losia i t. d. ciagle a ciagle ortyl a wyrok 1561-wyrok 1575, vkrotneli a uspokoili sieuspokoili sie i t. d. Tak samo w porównaniu z Nowym Testamentem 1556 r.; ten daje np. kagańce - Biblia 1561 lampy a kagańce, mądrych 1556 — bacznych a roztropnych 1561, a chwałę Bogu rzekwszy-a himnę abo chwałę Bogu uczyniwszy, takież i wszytcy – wtąż też takież i wszyscy (a więc aż trzy różne wyrazy zamiast jednego!), dziwujący się personam 1556-którzy czcią a ważą osoby 1561; nawet pod krzyżem nie ustają te glosy: sam sobie nie może pomóc 1556 — a siebie samego zachować a zbawić nie może 1561; duch ci prędki, ale ciało nie mocne -- duch ci jest pogotowiu, ale ciało krewkie a niemocne. I tak ciągle przez całą Biblię i nie pojmujemy, że to ks. Nicza nie raziło wcale; skąd się te glosy wzięły, zobaczymy jeszcze niżej.

Biblia 1561 roku modernizuje język, więc Nowy Testament 1556 r. nieraz ma słowa dawniejsze, np. cztery kotfy — kotfice 1561, sąd — jedno naczynie, ołownicę — linę z olowem, abowiem namięższało serce ludu twojego — zgru-

biało (i Seklucyan ma: wzmiąższało); i oblecz się w skórnie twoje-obuj się w ubranie twoje; a był gniewien na niegoa gniewał się; czterem czterznikom żołnierzom — po czterykroć czterem żołnierzom; żołnierze starościni — starostowi; wszytek uf — wszytkę hordę; a rozszerzają napisy swe y wielmożą bramy swe — czynią szersze ceduły napisów dla pamięci i wielkie podołki swoje, ziele watkarzow-ziele farbierskie (watkarz termin średniowieczny [niemiecki]) i t. d., i t. d.; czasem zachowują dawne formy oba teksty, np. więcej, niż dwanaście ciem angiołów (od ćma — dziesięć tysięcy) i t. d.

Mimo tych znacznych różnic przebija pierwotne spólne źródło tekstu obu przekładów; one się od siebie znacznie rozróżniły, ależ i teksty Psalmów bardzo między sobą różne, a mimo to z jednego źródła wyszły; dosłownie zato zgadzają się w ustępach, świeżo przełożonych, których pierwotny przekład Ewangelii wcale nie miał, w owych wstępach przed Ewangelistami i Listami, które, świeżo przełożone, nie podlegały jeszcze radykalniejszemu przekształceniu.

Wyróżnia się więc Biblia 1561 roku swojemi licznemi glosami, wyrzuconemi w drugiem wydaniu, swojem słownictwem, z niezwykłymi i przestarzałymi wyrazami, zastąpionymi przez nowsze czy ogólniejsze, używane w temże wydaniu (np. owe wszytornek, wsztornastek, wsciornastek i t. d. zamiast wszystek, samiustek, jednylki, forst zamiast deszczka, kożdziurny i jedurny zamiast każdy i jeden i t. d.); swoimi blędami, np. ową szlachcianką, (jak w Biblii Zofii, zamiast dojrzałą). Glosami swemi przytyka ona do innych dawnych pomników; glosy włącza w tekst i Biblia Zofii, np. jenze albo kto, jenze który stał, z nich z których jednemu, obracając albo wzpolegając (accubans), zbór a zastep (exercitum), stroszcze i zetrze (conteret) i t. d. Taksamo spotykaliśmy liczne glosy w owych Plenaryuszach krakowskich, o których wyżej mowa była; część Psałterza floryańskiego, ręki drugiego pisarza, obfituje również w glosy, wciągane w sam tekst np. bychą strzegli prawot albo sprawiedliwosti (ten "drugi" pisarz grzeszy nadmiarem czechizmów, jak ks. Gaszowiec sam) jego i zakona jego wydobywali albo zyskowali, serce

człowiecze albo ludzkie, szczenięta albo dzieci lwów i t. d. Nawet Psałterz krakowski 1532 roku nie ustrzegł się glos w tekście, daje np. męża *łżywego albo zdradliwego* (virum dolosum), wzjawi i odkryje (revelabit), iże u ciebie milosierdzie albo zmiłowanie jest (propitiatio), widz poniżenie moje, pokorę moję (vide humilitatem meam) i t. d. To jedna niezatarta cecha pochodzenia średniowiecznego, gdzie glosowanie, praktykowane w tekstach łacińskich, w widokach dydaktycznych, szkolnych przenoszono i na polskie żywcem. Jeżeli czytamy w Biblii 1561 np. hojna a obfita tylko (obfita 1556 r.), posiędą a opanują (tylko odzierżą), z adwersarzem a przeciwnikiem (przeciwnikiem), iż jest thronem a stolcem bożym (stolec boży jest) i t. d., to z góry o nawyczce średniowiecznej a więc i pochodzeniu średniowiecznem wiemy.

Drugą cechą nieztartą Biblii to słownictwo, przestarzałe dla doby wydania, dla r. 1561, odpowiednie XV wiekowi. Już Marcin Bielski wspomina, że w owej Biblii staropolskiej, którą widział, było przez pół słów niepolskich, bułgarskich i t. d. - przesada to, ale taksamo skarży się Siennik na polszczyznę Biernata Lubelczyka, gdy jego zapisek lekarski ogładzał, chociaż go tylko pół wieku od Lubelczyka dzieliło. Właśnie na czasy Zygmunta Starego przypada "wypolerowanie" stylu polskiego, tracącego pod piórem Reja i Orzechowskiego "gruba mazowiecczyzne", zapominającego prastare terminy, przechowane tylko w gwarze ludowej, skad ich Młoda Polska dziś znowu dobywa. Otóż i Biblia Zofii, i Biblia 1561 r., i Nowy Testament 1556 r. obfitują w takie przestarzałe albo gwarowe słownictwo; z Biblii Zofii dałby się długi ich spis ułożyć, owe grędzt (piers, ruskie grud'), rucho (suknia), lisica (prasa, tlok), kraczaj krok (taksamo w Nowym Testamencie, tysiac kraczajów, co Leopolita przez jednę milę tłumaczy), pierść (ziemia), wiodro (pogoda, posucha), robionek (dziecie), pokreta (placek), pokrętki (nerki, jak i w Nowym Testamencie), (deska), stopień (stopień), otrzedź (kolej), łagwica (konew) i t. d. i t. d.

I Biblia "Leopolity", chociaż ksiądz Jan ją wygładzał, nie pozbyła się narośli średniowiecznych. Przytoczyliśmy kilka dla niej charakterystycznych wyrazów, kryjących się wtedy już tylko po narzeczach, nie uznawanych za godne mowy piśmiennej, wykształconej, ale jest ich wiele więcej, owo gwieśny (pewny), znane z języka sądowego już XIV wieku (ugwesić upewnić), potem zapomniane; kraniec znaczy tu jeszcze, co jego wzór niemiecki (Kranz), np. jako kruniec około szyje obtoczyli mię (drugie wydanie daje obojczyk); na ogułach znaczy jeszcze, jak dziś po narzeczach, tyle co na zdradzie, zdradliwie; chabina zamiast prętu, kołstki zamiast zausznic i t. d.; jeśli czytamy "wolnemu ojcu, t. j. Bachusowi", to przypominamy Liber Pater glosy średniowiecznej; obok gospodarza pojawia się zawsze jeszcze ojciec czeladny (i w Nowym Testamencie) i t. d.

Podobnie ma się z Nowym Testamentem 1556 r.; jego "brakarze" zamiast wekslarzy ("bankierzy" Leopolity), "miej go dzięk" (dziękuję) i t. d. zdradzają dawność przekładu; on powie nawet całkiem w duchu języków słowiańskich "i z zajordania", gdzie Leopolita "i z ziemic zajordańskich" użył. Ba, gdybyśmy [granice naszej pracy przekroczyli, pokazałoby się, że nawet tłumacze protestanccy nie wyzwolili się zupełnie z pod wpływu i trybu średniowiecznego, katolickiego, przekładu; taki Seklucyan np. przytacza glosy niegorzej, niż Leopolita, w Ewangelii o Kanie Galilejskiej wymieni "oblubieńca abo żenicha" i prawi o "rząńcy wesela, żcrcy abo sprawcy" – ale ten żerzec to jeszcze zabytek czasów poganskich, jeden z bardzo nielicznych, jakie ocalały – przez glosatorów XV wieku, a najciekawszy ze wszystkich jest to właściwie kapłan pogański, przy zertwachofiarach ofiarujący bogom. Tak samo mówi Seklucyan o kobiecie "zgarbionej skluczonej (skurczonej Nowy Testament r. 1556) albo skrzywionej", cadzą (cedzą) albo sarbają i t. d., używa więc bez skrupułu terminów średniowiecznych, chociaż u niego i "pruska" polszczyzna nieraz przebija. Na całkiem nowe tory wkraczają dopiero tłumaczenia Biblii brzeskiej, nieświeskiej i Wujkowej, zrywają wreszcie raz na zawsze · odwieczną tradycyą.

Nie poruszyliśmy wszystkich pytań, z naszymi pomniami nierozdzielnie złączonych. Np.--czy nie zdradza tekst ?salterza w Biblii Leopolity jakichś właściwości? Z Psalterza Biblii Zofii nie zachował się bowiem ani jeden ułamek, i nie możemy rozstrzygnąć, czy ksiądz Gaszowiec na nowo go "tłumaczył", czy też zużył już istniejący przekład. Tekst Psalmów "Leopolity" pochodzi bowiem widocznie z zwykłego ich tekstu, jaki od XIII wieku do r. 1532 tak jakby obowiązywał; zgoda tekstu Leopolity z tekstem r. 1532 jawna, lecz nie myślimy jej tu osobno dowodzić. Nadmieniamy tylko, ze "argumenty" Psalmów u Leopolity zupełnie od argumentów z roku 1532 odmienne: gdy te wszystkie do Dawida się odnoszą, u Leopolity, jak u Wróbla, wszystkie ku Chrystusowi i dziełu Odkupienia i Kościołowi zwrócone.-Inne pytanie dotyczyłoby Nowego Testamentu 1556 r.: zawiera on wszystkie lekcye z proroków i innych ksiag Starego Zakonu - jakież ich tłumaczenie? Nie osobno dla tego wydania podjęto je, lecz zdaje, się wyjęto je z całej Biblii – może już znacznie dawniej: podobieństwu z tekstem Leopolity zaprzeczyć nie można, lecz w całości zachodzi pomiędzy obydwoma tekstami ta sama różnica, jaką i między ich Nowymi Testamentami zauważamy. Lecz i tu już nie wdajemy się w dalsze szczegóły.

Czytelnik łaskawy i tak już zżyma się na te nasze przydługie wywody, lecz tekst Pisma świętego takie wybitne zajmuje miejsce w dziejach dawnej umysłowości, wplata się tak szczelnie we wszelkie jej objawy, zerwaniem zaś tradycyi—doszukiwaliśmy się z mozołem ogniw jej tak trudny do uchwycenia, że nie wahaliśmy się nadużywać cierpliwości czytelnika. Tu musimy jeszcze kilka słów dodać właśnie co do owego zerwania tradycyi.

Każdy, znający nieco bliżej silny ruch umysłowy polskiego XV wieku, stanie zdziwiony wobec faktu, że wiek ten, nieskąpy przecież w najrozmaitszego rodzaju zabytki, nie przekazał nam choćby kilku pełnych tekstów, jeśli nie całej Biblii, to przynajmniej Nowego Testamentu. Jeżeli taka ubożuchna Dalmacya, z cienkiem pasmem katolickiej ludności, nad samem wybrzeżem, zdobyła się już w XIV wieku na całkowity przekład Ewangelii — mieliśmy rękopism w ręku i uderzało nas tembardziej dziwne ubóstwo polskie-ileż musiało być ich więcej w takiej olbrzy-

miej Polsce, z poziomem umysłowym, o tyle wyższym – gdzież się one podziały tak, że my dziś na tym jednym punkcie wydajemy się z dziwnem, niezrozumiałem zacofaniem.— najlichszy szczepik słowiański, tacy "Wendowie" nadsprewcy, ubożuchni, przygnieceni do samej ziemi jarzmem niemieckiem, państwowem i narodowem, mają rychlejszy przekład Ewangelii, niż my!

Otóż powtarzamy, że to nasze rażące ubóstwo jest tylko pozorne i przypadkowe, nie istotne, że były u nas liczne teksty, opierające się może wszystkie na jednym przekładzie Psałterza z XIII wieku, na jednym przekładzie Biblii z XIV wieku; wykazaniu tego stanu rzeczy poświęciliśmy poprzednie wywody. Na zupełne niemal przetrzebienie i wyniszczenie należących tutaj zabytków złożyły się, nie wiem, czy w równej mierze pożary i protestantyzm.

Laicy, nie księża, potrzebowali w wieku XIV - XVI przekładu Pism świętych; duchowieństwo i mistrzowie trzymali się wyłącznie łaciny, utrudnialiby sobie tylko polskim przekładem rzecz samą i jej wyrozumienie. Gdy więc rękopismy łacińskie z tekstami Pisma św., z kazaniami, z brewiarzami, pismami Ojców i doktorów i t. d., jedynie między duchowieństwem świeckiem i zakonnem i między bakałarzami i mistrzami się rozchodziły, gdy one do książnic klasztornych i kapitulnych, uniwersyteckich jedynie się dostawały, wsiąkły polskie przekłady między "pospólstwo", między gmin szlachecki, po wioskach, a choćby i miasteczkach i tem samem skazane były z góry już na zniszczenie. Z wieków średnich ocalało u nas tylko to, co do murów klasztornych, kapitulnych, uniwersyteckich się dostawało - a to było wyłącznie łacińskiem; zagineło wszystko, co się w rękach laików chowało! Cała Polska szlachecka i miejska paliła się bowiem regularnie w drewnianych swych domostwach - jeszcze za Zygmunta Augusta prawili cudzoziemcy, że szlachta swych mieszkań nie mebluje staranniej, gdyż prędzej czy później pożar wszystko zniszczy; z drewnianymi domami płonęła i domowa, polska literatura — najliczniejsze nasze polskie teksty przetrwały do naszych czasów tylko w ukryciu rękopismów łacińskich, przekroczywszy z nimi progi klasztorne, kapitulne, uniwersyteckie; co w nie nie wsiąknęło, z góry na zatracenie było skazane; Psalterza floryańskiego i Biblii Zofii możebyśmy nie posiadali, gdyby ich wcześnie za granicę nie wywieziono.

Oprócz pożaru - może więcej od niego - przetrzebił protestantyzm strasznie nasze dawne zabytki. Rzadkość dawnych polskich ksiąg kładą na karb Jezuitów i reakcyi katolickiej; ja to między bajki włożę. Wygodna to rzecz zwalać wszystko na Jezuitów i ciemnotę saską, i anarchię: ksiegi i rekopismy niszczyli nie Jezuici, lecz protestanci. Mahometanie nie mogli z większem, bardziej wandalskiem barbarzyństwem niszczyć i tępić dawne księgi, niż właśnie owi "szerzyciele prawdziwej oświaty", protestanci. Gdzie protestantyzm zwyciężył, wygubił on średniowieczne pomniki literackie do szczetu, np. w Prusiech. Prosze zobaczyć w marchii brandenburskiej - gdzież podziały się bogate ksiegozbiory bogatych, starodawnych klasztorów marchijskich, Lehninu i t. d.? Nielepiej postępowali protestanciwłaściciele prywatni. Piętnują oni katolickie nabożeństwo, obrzędy, rzeczy coraz, jako "antychrystowe"; innego terminu o katolicyzmie nasi protestanci nie używali, i każdy taki Omar protestancki-a któryż dom szlachecki obył się się u nas, bez niego-na drobną, lub wielką skalę, przekonany był o świątobliwości poczynania swego, jeśli palił, co mu się w domu katolickiego, "bałwańskiego, modlarskiego" (ulubione ich epiteta dla nas) trafiało-w pierwszym rzędzie obrazy i książki, od tego, jako i od zagarniania dobytku kościelnego zaczynał on reforme wewnętrzną, sumienia swego. Ofiarą padały więc nasze dawne zabytki, modlitewniki, przekłady Pisma św. i t. p., pisane i drukowane-przecież z drukowanych Ogródków i Rajów dusznych, Psalterzy Maryjnych i t. d. ani jeden całkowity egzemplarz dni naszych nie dotrwał. Istny cud, że i Biblii Zofii podobny los nie spotkał.

Tak tłumaczymy sobie niesłychaną rzadkość dawnych rękopismów (i druków) polskich, przecież nawet na pięcset rękopismów łacińskich nie znajdzie się u nas ani

jednego polskiego! Gdy biblioteka uniwersytetu krakowskiego (przynajmniej paru jego wydziałów), niejedna kapitulna (np. krakowska) i klasztorna (np. świętokrzyska) w całości niemal naszych dni doszły, zaginęły bez śladu, w ciągłych pożarach, w nierzadkich umyślnych autodafe, biblioteczki prywatne, świeckie, mieszczące jedynie rzeczy polskie, poświęcane laikom, przeważnie kobietom.

## DODATEK.

Wobec nadzwyczajnej rzadkości dawnych zabytków nie wahamy się przytoczyć z jednego z nich jeszcze prób pare. Nie wybieramy na to ani Testamentu Nowego z r. 1556, ani Biblii Leopolity z r. 1561 czy 1575-te nie są tak rzadkie, liczne egzemplarze przytacza Estreicher w Bibliografii, lecz nie wszystkie, w samym Berlinie jest ich trzy (Nowy Testament z biblioteki Załuskiego, zachowany pysznie w oprawie spółczesnej; Biblie z bibliotek poklasztornych), o których on nie wspomina; w Królewcu u Wallenrodów pyszny egzemplarz Leopolity (1561 r.) i t. d. Przytem i Testament i Biblia średniowiecznego tekstu nie powtarzają dokładnie-trzyma się go ściślej Testament, odbiega od niego znacznie więcej Biblia. Całkiem inaczej ma sie rzecz z Psalterzem krakowskim z r. 1532 (i 1535, oba wydania ocalały w unikatach) - ten przytacza bez zmiany (chyba unormowawszy pisownię) tekst średniowieczny, zastępuje całkowicie rękopism średniowieczny z lat około 1470 do 1480 i tem się od wszystkich innych druków XVI wieku stanowczo wyróżnia, zajmuje między nimi całkiem wyjątkowe stanowisko. Dla tej to przyczyny, jakby z jakiego rekopismu średniowiecznego przytaczamy na próbę, w pisowni nawet oryginalu, dla charakterystyki języka i wyboru słów (co za wahanie np. między gospodyn i pan!) trzy Psalmy,

i dodajemy wszystkie argumenty Psalmowe tegoż wydania (z r. 1532).

Psalm 28. Przynieśćie pánu sinowie boży, przyniescie pánu siny skopow.

2. Przynieśćie pánu chwałę y cześć, przynieśćie pánu chwałę imieniowi iego, chwalcye páná w páłacu swiętym iego.

3. Głos gospodynow nád wodámi, bog wielmożnośći zágrzmiał, pan nád wodámi wielkimi.

4. Głos gospodynow w moci, głos pánow w wielmożnośći.

5. Głos gospodynow łamiącego cedry y złamie pan cedry libanowi.

6. Y zetrze ie iáko ćielcá libanowego, y miłośnik iáko sin iednoroscow.

7. Głos pánow rożyckaiąci płomień ogniowi, głos gospodinow rozbijaiącego puszczą y poruszy pan puszczą Kades.

8. Głos pánow gotującego gelenie (!) y wziáwi y odkryje gąszcze, y w kościele jego wszytci mowić będą chwałę.

9. Pan powodzi przebywáć káże y syedźieć będzie pan krol náwieki.

10. Pan moc ludu swemu da, pan bogosłáwić będźie ludu swemu w pokoiu.

Psalm 29. Powyszę ciebie pánie, iże przyjąłeś mnie ini pocyeszyłeś nieprzyjacyclow mogich nádemną.

2. Pánie boze moy, wolałem ktobie dociebie y vzdrowileś mię.

3. Pánie wywyodłeś z piekłá duszę moię, zbáwiłeś mię od wstępującich w ieżyoro.

4. Spiewayćye pánu swięći iego, y spowiádayćie śie pamięćy świątośćy iego.

5. Iże gniew w rozgniewaniu iego y żywot w woli iego.

6. Do wieczorá trwáć będźie płácz y do iutrznie wesele.

7. Ale ia rzekłem w opfitoścy moiey nie poruszon będę náwieki.

8. Pánie w woli twoiey daleś kraśye moiey moc.

9. Odwroćy oblicze twoie odemnie, y vezyilnem sie zásmucony.

10. Ktobie, pánie, wołáć będe, y ku bogu moiemu modlić śie będe.

11. Który vzytek we krwi moiey, kiedy wstępuię we skázę.

12. Izali dziękować będzie tobie proch, albo wypowiadać będzie prawdę twoię.

13. V słyszał pan y zlutował sie nádemną, pan vczynił sie pomocnikiem moim.

14. Obrocyłeś płacz moy w wessele mnie, rozrzalałeś wor moy y ogarnąłeś mię weselim.

15. Aby śpiewała tobie chwała moiá y nieskruszon będe pánie boże moy náwieki, spowiedáć śie będe tobie.

Psalm 138. Panie, kuśileś mie y poznaleś mie, tyś vznal śiedzenie moie y powstánie me.

2. Vrozumiałeś myśli moie z dáleká, scieszkę moię y powrozek moy wybádáłeś.

3. Y wszytki drogi moie przeźrzałeś, iże nie iest mowa w ięziku moijm.

4. Oto, panie, ty vznaleś wszytki rzeczy napośledniey sze y stáre, ty stworzyleś mię y postáwileś nádemną rękę Twoię.

5. Dźiwna vczynilá sie náuká twoiá, że mnie posilona iest á nie będe moc kniey.

6. Gdźie poydę od duchá twego, y gdźie od oblicza Twego vciekę.

7. Acz wstąpił bych ná niebo ty támo iestes ácz zstąpiłbych do piekłá tám iestes.

8. Acz wziąłbych pierze moie rány, y mieszkałbych ná kráioch morskich.

9. Záprawdę támo ręká twoiá dowiedzie mię, i trzimáć będzie mie práwicá twa.

10. Y rzekłem snadź ćmy podepcą mie, á noc oświecenie moie w rozkoszach moich.

11. Ize ciemnosci nie zácmione będą od ciebie, a noc iáko dzień oświecona będzie, iáko ciemnosci iey tako światłosciey. 12. Iže ty pośiadleś pokrątki moie przyjąłeś mie ż żywotá mátki moiey.

13. Chwałę dáwáć będę tobie, pánie, iże groźnie y wielmozon (!) ieś dziwne dziáłá twoie, á duszá moiá vzna bárzo.

14. Nie iest skryta kosć moiá przed tobą, którąś veżynił we skryćiu, á isnosć moiá w niskosćiach źiemie.

15. Nie dokonałosć moię wydźiáły oczy twoie, y w kxięgach twoich wszysci nápisáni będą, dni stworzone á nikt w nich.

16. Ale mnie są bárzo we cći vczynieni są przyiáciele twoi boże, bárzo potwierdzone iest kxięstwo ich.

17. Zliczę ie y nad piasek rozmnożeni będą, wstałem

18. Pobijészli, boże, grzeszniki, mężowie krwi odstąpćie. odemnie y ieszcze będę stobą.

19. Bo mowićie w myśleniu, niechać wezmą w prozności miasta swoie.

20. Zali tych ktorzi nienawidźieli ćiebie, pánie, nienawidziałem, á nád nieprzyjaciele twoje gniewałem sie?

21. Doskonáłám nienawiscią nienawidziałe ich, nieprzyjaciele vczynieni są mnie.

22. Doświádczy mie, boże, y wiedz serce moie, zopytay mie y poznay ścieski moie.

23. Y widz iestli drogá zlości vemnie jest, a dowiedzi mię w drodze wieczney.

Wzór, t. j. rękopism średniowieczny tego druku wyrażał "nosówki" przez am; błędy więc jak doskonałam zamiast doskonałą (w. 21) są nie rzadkie, np. mierzączkam (t. j. mierziączkę, nienawiść) Ps. 43, 15, częstsze w pierwszem słowie np. SAndźi mie; konsekwencyi niema w niczem, np. dawne imperatiwy na i bardzo częste obok nowszych bez niego, nawet podnieśi, wybawi i t. d.; obok zbaw, wziawi... y wywiedź obok wywiedźi vkaży mnie y naucży... rzędzy i t. d.; i tak ciągle, podwójne ss pisze się lub nie, głossu, wessele, wyssokości albo wesele i t. d. Zresztą niewolniczego naśladowania wzoru dowodzi np. 73, 7. Jako w leśle drżew ślekieramy wyrąbili vlicżki iego pospołu w ślekierze y w przesieku zrzucili ie ią — nie jest to forma wielkopolska jeją, lecz wedle Wulgaty (deiecerut eam) dodane

ją do je (eas) niby glosę i w druku powtórzono; druk daje wstała z rękopisu, ale miało być ustała, walczy z uwielmożonym (magnificatus), np. 56, 13 iże vwielmożniono iest i t. d., ale w 138, 13 terribiliter magnificatus es groźnie y wielmożon ieś (zamiast uwielmożon, uwielbion Wróbel).

Przytaczamy teraz (skracając słowa formułowe) argumenty do Psalmów, w ten sposób nie powtarzające się już w innych Psałterzach polskich i dlatego ciekawym:

Psalm Dawidow 1. Bez argumentu, z doksologią: Chwałá oycu i sinu y duchu swietemu iáko byłá ná początku y ninie y záwżdy y náwieki wiekom Amen.

Psalm Krolá Dawidá 2. Doksologia.

Psalm Davidow 3-6, z doksologią; 7, bez niej.

Ten psalm vćzynił David, gdy prorokowie poswięćili iego i spiewáli gy bogu ná czesć. Psalm 8.

T. p. v. D. gdy od prorokow poświęcon w Krolestwo tedy spowiedáli się bogu. 9; 8 i 9 mają doksologię.

T. p. v. D. nápomináiąc nas ábysmy v bogá wierzili ktori wiernym pomaga znędze. 10.

T. etc. zá swoie zdrowie, gdy Saul gonił ij ná puszczy.

Przez (ten psalm David prosil bogá, áby ij wystrzegł, iżby krziwie nie mówił. 12.

P. etc. Kapláni potępiáli wszytki, ktorzi ku Davidowi lgáli. 13.

Tim Psálmem Azáph y Eman chwalili krola Dávidá, tákież my chwalmy bogá. 14.

P. etc. Dawid wypowiáda przyjącie ćiáłá ku bostwu, iest dobry ku przeżegnániu. 15!

T. p. modlił sie D. ná káżde zaránie á przeto nie mogli iemu zászkodzić nieprzyjaciele iego. 16.

T. etc. ku chwale bożey kiedy zwyciężył wszystki nieprzyjaciele y pośladł Jeruzalem. 17.

T... kiedy winił siny chore, iże práwey wiáry nie mieli. 18.

T... David Idijtum. Azaph. Eman. Kiedy sin pirwy Literatura religijua. – Cz. II. 7 Dawidow, którego miał z Bersábee chciáł vmrzeć, Mów ij zákápláná kiedy mszey słuchasz. 19.

T... kiedy przyjechał z Betleijem do Jerusáłem ie posyadając syodmego roku krolowánia swego. 20.

T... gdy ięt był y przywiedzion przed krola Abibimelech! áby strácon, tedy sie ták modlił. 21. Doksologia.

T. p. mowił D. ná káżdy dźień, áby ij pan bog spráwiał y strzegł. 22.

T. p. vczynił D. kiedy záłożył fundament koścycłá w Jeruzálem. 23.

T. p. v. D. kiedy przewyćiężył Filistiny y przykazał wszytkim zydom mowić ij. 24.

Ilekroć D. wchodźił w koścyoł tedy ten Psalm mowił zá spowiedź swoię. 25. Doksologia.

P. D. 26! Doksologia.

T. etc. za wszytek lud modląc się y mowiąc táko. 27.

T. p. przez D. vczyniony kápłani y proroci spiewáli, kiedy ludzie ná ofiárę chodźili. 28.

T. p. śpiewáli D. y káplani kiedy gędli y obstąpili archę 22!

T. etc. kiedy walczyć miał z *Goliaszem*. 30 (formaśredniowieczna nazwy).

T. ps. D. spowiádał sie bogu ná kożdy dźień, wtory psalm pokutny. 31.

T. p. wszytek lud śpiewał przed Dawidem ná wielką. noc. 32. Doksolog.

T. p. v. D. kiedy ięt był y przywiedźion do krolá Abimelech, tedy vkázował sie być szalonym y rzekł Abimelech, puśćcie niech odeydźie szalony y odszedł. 33.

T. etc. ktorym złorzeczył swoim nieprzyjacielom. 34.

T. etc. powiádáiąc iáko nie spráwiedliwi nie máią. szcześćia trwáłego. 35.

Tymto psálmem D. karze grzeszne. 36. Doksol. ·

Przez t. p. D. modlił sie bogu, aby sie smiłował iemu náciele y ná duszy. 38.

Piesń proroká Izáiaszá wedwunastym rozdzieleniu. Doksologia.

T. etc. przez ktory prosił bogá, áby go nie opuscił ná skonániu żywotá iego. 38. Doksol.

P. t. p. D. modlił sie bogu zá práwo krolestwá swego. 39.

T. p. mówił D. zá niemocne. 40.

T. etc. náprzeciwko sinom Chore, ktorzi niechćieli mieć wiáry y byli ná przeciwko zakonowi. 41.

T. etc. przed oltarzem. 42.

Tym psálmem slubili Azáph y Eman Krolowi, iżby chćieli bogu służyć y zakon chować. 43.

T. p. slożył D. wystawiaiąc ym wcielenie sina bożego. 44.

T. p. mowili wszytci poddáni Dawidowi w źiemi y bogu iego chćieli posłuszni być. 45.

T. etc. przed ludem. 46.

T. etc. ktory spiewał ná gęślách w sobotni dźień przed Arcchą bożą. 47.

T. etc. náprzećiw złym sędziam. 48.

T. etc. kiedy prorokował o sądźie bożym y są słowá iego. 49.

T. etc. kiedy Natan prorok karał ij z mężoboystwá iż Vriasza zábił a żonę iego Bersabee poiął. 50,

T. etc. y mowił y kiedywybawion był z ręku Saulá. 51.

Pieśń Iźáiaszá proroká we 30 w osmym rozdz. kx. iego. Doksol.

T. etc. ktorym też wymawiał sie Core przeto iże był náprzećiw zakonowi. 52.

T. etc. kiedy sie był skrył w iáśkinią przed Saulem tedy sie modlił bogu tym psalmem. 53.

T. etc. kiedy vćiekał przed Saulem z ziemie. 54. Doksologia.

T. etc. kiedy był wolen od Krolá Saulá. 55.

T. etc. kiedy vćiekał od oblicza Saulá Krolá w idskinią. 56.

T. etc. polecájąc wszytkę truchlosć woję! kiedy widźjał wszytki ludźje nie spokoyne. 57.

99

T. etc. y modlił sie im bogu kiedy Krol Saul przykażał podkopáć dom w ktorym był. 58.

T. etc. kiedy miał to dwoie krolestwo, Mezopotánią i Sirią, y dwanaście tysiąc poganow pobił. 59.

T. etc. D. mowił zá grzechy y przysłucha ku przerzeczonemu psálmowi 60.

T. etc. kiedy Iditum mowił ku Dawidowi iżeby chciał sie bać bogá. 61.

T. etc. kiedy vszedł w noci z Idumeey gdźie miał być zábit 62.

T. etc. przez ktory modlił sie bogu áby ij wybáwił z nieprzyjacielow á iest o vmęczeniu bożem. 63.

T. etc. ktory też mowili prorokowie przed pogany iżeby oni mieli poddani być bogu w Jeruzálem. 64.

T. p. D. żegnał krolá Saulá kiedy począł dráżnić ij díabeł y odchodźił od niego. 65.

T. etc. ktorym odpądzał diabłá od Saulá kiedy ij gábał. 66.

T. etc. á iest o siedmi dárzech duchá świętego, ktore są, mądrosć, rozum, moc, rádá, náuká, miłosć, boiażń. 67.

Pieśń I. Reg. 2.

T. etc. kiedy rycerze iego wielokroć ij chćieli zábić, tedy modlił sie tym psalmem bogu, áby ij ostrzegał. 68.

T. etc. kiedy krol Saul swoię dźiewkę dałbył Dawidowi y chćiał ij zábić y wystrzeżon przez Ionátása. 69.

T. p. D. modlił się bogu áby ij wybáwił od Saulá bo ij chćiał zabić. 70.

Przez t. p. D. m. r. b. á. gi po śmierci iego Sálomoná siná jego potwierdził w krolá Izraelskiego. 71.

Kiedy odięt był duch proroctwá od Dawidá, tedy prośili prorokowie iego áby więcej psálmow vdźiáłáł. A tako począł ten psalm przed domem swoim. 72.

T. p. vczynił Eman z náuczenia Dawidá. 73.

T. p. v. Chore z sinmi swoimi á iest o spowiedźi. 74.

T. p. złożyli kapłani y proroci á iest o zmartwywstániu bożem. 75.

T. etc. święty duch był sie náwrocił kniemu ienże był

100



odstąpił od niego dla prożby sinu swemu krolestwá czesnego. 76.

· · · ·

T. etc. y przykazał prorokom we cżwartek kázáć ladu aby nie cćili innego bogá iedno tego ienże wielikie dźiwy cżyni. 77.

T. etc. przez ktory prorokował o złem, ktore miało przydź ná Ieruzálem. 78.

T. etc. á iest o przyściu bożem 79. Doksologia.

Pieśń w Ezodźie w piątymnastym cápitulum.

T. etc. prorokuiąc o święćie żydowskim á iest o Bożym ćiele. 80.

T. etc. náprzećiwko niewiernym ktorzi chwalą báłwáństwá. 81.

T. etc. przeciw sinom Chore, gdy byli náprzeciw zakonowi. 82.

T. etc. o poswiącániu kosćiołá. 83.

T. etc. kiedy bog odpusćil iemu grzechy iego á iest o poczęciu siná bożego 84. Doksol.

T. p. Dawid modlił sie bogu zá grzechy swoie y zá ' nieprzyjaciele moie. 85.

T. p. D. zgromádzał śiedzące około Ieruzálem. 86.

" modlił sie bogu gdy niemocen był áy iemu bog żywot przedłużył. 87.

T. etc. przezwyciężył Goliaszá a iest o narodzeniu Krystusowym. 88.

Moiżesz vczynił modlitwę kiedy wywiodł siny Izráelskie z Egiptá á z oney modlitwy vczynił Dawid ten psalm 89.

Kiedy źli ániołowie z niebá spádli tedy ániołowie święci tę chwałę bogu śpiewáli: A z tąd Dawid ten Psalm vczynił. 001.

T. etc. o przykazaniu bożym. 101.

T. etc. ktorym prorokował o człowieczeństwie Kristusowym. 201.

T. etc. náprzeciw wszytkim ktorzi przećiwiálą sie bogu. 93.

T. etc. kiedy ná lutni grał przed árchą bozą. 94.

T. etc. Archá boza bylá przynieśiona od Filistinow do Ieruzálem. 95.

T. etc. kiedy przywrocon był mocą bożą ku krolestwu swemu po wypowiedzeniu z niego. 96.

Pieśń Abákuká. 3.

T. etc. ktorym prorokował iże z rodu iego miáł sie národźić zbáwićiel swiátá. 97.

T. etc. kiedy bog przywrócił ij w krolestwo swe, z ktorego wypędzon był przez siná swego Absoloná. 98.

T. etc. ktorym bogá chwálil dziękując iemu ze wszego dobrodzieystwa które iemu vczynił. 99.

Przez t. p. D. chwalił bogá iże iemu wszytki grzechy odpuścił 001 (odtąd liczby tak przewrócone!).

T. etc. przeciw śiedmi śmiertelnych grzechow á iest o męce bożey. 101.

T. p. D. żegnał ćiało y duszę swoię. 201.

P. t. p. D. chwalił bogá, wysiawiaiąc! w nim wielmożne vcżynki boskie. 301.

T. etc. przewyćiężył wszytki nieprzyjaćiele swoie a ma być mowion naprzećiw powietrzu morowemu. 401,

T. etc. y tymże psalmem modlił sie miłemu bogu, aby strzegł ćiáłá iego i dusze, mow' ij też przećiw morowi. 501.

T. p. m. sie D. za wszytki ience. 601.

T. etc. przezwyćiężył wszytki swe nieprzyjaciele 701 (jak 104).

T. etc. naprzećiwko wszytkim ktorzi iego taiemnie zdradzáli. A znamionuie Iudaszá ktory wydał Kristusá za trzidziesći pieniędzi, á są w nim trzidziesći przeklęćia. 801.

Pieśń álbo śpiewánie.

T. p. D. wystawił rodzenie sina bożego wieczne y czesne. 901.

Przez t. p. D. ná káżdy dźień spowiádał się miłemu bogu. 011.

T. p. D. prorokował o wszytkich dobrych y sprawiedliwych ludźiech. Kiedy iałmużnę dawasz mow' ten psalm 111. Doksologia (zawży... wieków!).

T. p. chwalił D. boga dla dziwów ktore vczynił snami. 211.

T. etc. wspominaiąc przewiedzenie ludá Izráelskiego przez morze z Egiptu przez Moiżeszá, 311.

T. etc. kiedy niemocen był leżąc w lożu swoim. 411. T. etc. kiedy chćiał idź do kościoła 511.

T. etc. zá swoy lud przychodząc ku chwále bożey 611. Tem Psálmem D. dźięki czynił bogu dla dźiwow iego 711.

Psalm 811.

T. p. z drugimi piąćiąnascie náśláduiącim vczynił Dawid y przykazał, áby wszytci ktorzi chćieliby wnidź do kosćiołá mowiliby ie záwżdy 911. Przy 121 doksologia, i 123-126.

T. p. kazał D. Filistinom ktorzy chćieli sie obrázowáć iáko ninie dźiećiom ktore krszcźą 531.

T p. v. D. prze placz Ieremiaszá proroká kiedy żydowie byli w ienstwie Bábilońskiem 731. Przy Ps. 139 doksologja.

Gdy krol Dawid trzi dni boiowal z Filistiny á w czwarty dźień zwyciężył ie, tedi vczynił te trzi Psálmy 041.

Następne niemają "tytułów", przy 150 doksologia nieco odmienna: oycowi y sinowi y duchowi... záwsze y ná wieki wiecźne Amen. Następują kantyki z argumentami:

To pienie słożyły troie dźiatek w piecu ogniowym siedząc A. A. y M. ktoreż dzieci krol Nábuchodonozor przykazał był w ten piec wsádźić á iest pienie niedźielne.

T. p. v. Zacháryiasz kiedybył omieniał dla niedowiárstwá, gdy iemu Anioł zwiástowałbył o národzeniu św. Janá ú gdy przemowił tedy ten Psalm mowił!

Tę chwałę vez. ś. Augustyn y ś. Ambroży ieden wyrzekł ieden wiersz, a tako do końca skonałasta ten psalm a jest chwała wszytkich wiernych cerkwie świętej.

T. p. v. ś. Atanasius b. z. A. Iá to i. wiara krz. prawa y cáła.

II. W tekście wspominaliśmy nieraz o Mammotrektach (średnie wieki greczyzną się chętnie popisywały, ale ją strasznie psuły, poprawna forma brzmi Mammotrept—piersią wskarmiony, o niemowlęciu): przy nadzwyczajnej rzadkości i drogości słowników łacińskich, Britonów i jak oni się nazywali, cenił żak podwójnie małe słowniczki biblijne, które mu objaśniały rzadsze, greckie i hebrajskie słowa. i nazwy wedle następstwa rozdziałów, w Piśmie Świętem, Starem i Nowem, w Legendach, w Hymnach i Prozach kościelnych. Jak wszystko w wiekach średnich, tak i te słowniczki układano wyłącznie po łacinie, i tak się one do druków w XV wieku dostały; szczególniej rozpowszechniony był "mamotrekt" włocha, Marchesiniego (z początku XIV wieku); biblioteka berlińska posiada mammotrekty drukowane z klasztorów wielkopolskich, np. jeden (bez miejsca i roku wydania) z Osieczna; zakonnik polski podopisywał w nim kilka polskich objaśnień, np. do fullo, któreśmy wyżej z Nowego Testamentu przytoczyli, dopisał "wałkarz folarz albo barwirz co barwi sukno".

Wcześnie jednak dodawano do łacińskiego tekstu i objaśnienia, glosy, w języku narodowym – rzecz i dla początkującego żaka i dla kapłana, nie mogącego byle skądwyjaśnień zasięgać, pozyteczna. Autor takich glos nie komponował ich sam, wybierał je raczej z gotowego przekładu Biblii. Tak powstały w XIV i XV wieku mammotrekty niemieckie, czeskie i inne; mammotrekt czeski biblioteki wiedeńskiej zawiera do 10000 wyrazów objaśnionych; one zastępują po części całkowity przekład Biblii. Otóż warto zaznaczyć, że i my posiadamy dwa egzemplarze mammotrektu łacińsko-polskiego. Jeden z nich wcześniejszy, z lat około 1460 r., zachowany w rękopismie in folio (niemieckiego pochodzenia), z tekstem proroków i z drukowaną postylą Willerma z r. 1481 – paryżanina Guillerma postylę i u nas kilkakroć drukowano w XVI wieku - razem oprawionym w kościele lubińskim na Ślązku, dziś w bibliotece berlińskiej. Jest to krótki Mammotrekt, niby wyciąg obszerniejszego dzieła Jana Marchesiniego; zaczyna Nowym Testamentem, a kończy Starym, legend i hymnów nie uwzględnia; mieści się na 62 kartach, pisanych w dwie kolumny; pisarz Bartłomiej zakończył zmudną pracę dwuwierszem żakowskim "explicit hoc totum, miła Maśko (t. j. Magdo) infunde mihi

104

potum". Wartość tego mammotrektu, zawierającego około 7000 wyrazów polskich, obniża bardzo okoliczność, że on żywcem czeskie wzory plądruje, jak ksiądz Gaszowiec w Biblii Zofii to czynił. Z jednej szkoły więc obaj wyszli; on nawet gorszy, jeszcze więcej bowiem u niego takich form całkiem czeskich, jak np. nawrocim (nawrócę), przypuścim (przypuszczę) lub gotów sem, cirpiał sem, wysłał sem (zamiast wysłałem, gotówem i t. d.). I tu więc znajdziemy "euge" wytłumaczone przez "miej go dzięk", które w Nowym Testamencie z r. 1556 znaleźliśmy, i w całem słownictwie jego przebija silnieżywioł czeski, z czeskim Mammotrektem w ręce można jego błędy i omyłki najlepiej poprawiać. Szczegółów nie przytaczamy; wydaliśmy bowiem pomnik cały (w wyborze słów) w Rozprawach Akademii krakowskiej (XXXIII, 1901 roku) i tam czytelników odsyłamy. Oto na próbkę tylko przytaczamy z Ewangelii św. Mateusza parę słów z pierwszych rozdziałów: magi medrcy, in Rama na wysokości (oni tłumaczą stale nazwy hebrajskie wedle-najcześciej najfalszywszej -etymologii), pas skórzany (o Janie św.), progenies viperarum pokolenie weżewe albo wrzecienicze, area gumno albo bojewisko, pinnaculum templi na wirzchu kościoła, (jeśli sól) evanuerit wywietrzeje (z falszywą pisownią, którą do dziś zachowujemy) albo wysmacze? festuca pazdziorko śćbło i t. d. Przedemną jeszcze znalazł znany badacz i miłośnik rzeczy ojczystych, p. Hieronim Łopaciński (w Lublinie), w bibliotece pobenedyktyńskiej w Kościelnej Wsi pod Kaliszem rekopism w ćwiartce, mieszczący na 70 kartkach ten sam Mammotrekt, ale poprawiony co do swojej polszczyzny, przez mistrzów krakowskich. Jedno z najpiękniejszych świadoctw o 'dbałości mistrzów łacinników, zawziętych o język narodowy! końcowy zapisek brzmi wyraźnie: explicit Monotractus (tak!) approbatus per capitula vera et lingua polonica vere dictus super Vetus et Novum Testamentum, correctus per reverendos magistros collegii alme Vniversitatis Cracoviensis, finitus anno r. 1471. Krakowski ten, czyli uniwersytecki mammotrekt, przywraca zwykłe następstwo rozdziałów; zaczyna więc Starym Testamentem a kończy Nowym. Pan Łopaciński, który cały ważny zabytek wyda,

przytoczył dotąd tylko pierwsze wiersze z Ewangelii św. Marka na próbę: precumbens poklaniając alias padając, discerpens largając, persecutus ścigał aut szedł za nim, patefaciens oznamionawając, erumne lichoty nedze stradze, observabant eum *podstrzegali go*, procella *vetma* — wszystko tak samo w mammotrekcie lubińsko - berlińskim, dającym tylko więcej słów, np. do podstrzegali go: podglądali go, baczyli; siepając albo targając; oznamionawając albo wiedzieć dawać, tylko dla precumbens daje pokleknawszy albo (opuścił drugie słowo); widzimy więc i z tej malutkiej próbki, że mistrzowie krakowscy poprawili rzeczywiście tekst przedłożony, poodrzucali słowa nieodpowiednie, np. siepając, baczyli i t. d.

Te dwa egzemplarze dowodzą lepiej, niż nasze wywody, że piśmiennictwo w języku narodowym zbyt ubogie, zapuszczone nie było, że rozpowszechniano je i starano się o nie – dlaczego tak mało posiadamy dotąd z niego śladów, staraliśmy się wyżej wykazać, oba słowniki dochowały się znowu w łacińskich rękopismach, i rychło w klasztornych celach i murach się ukryły (chociaż drugi, kaliski, pierwotnie był w posiadaniu prywatnem, studenta, krakowskiego, pana Stanisława Jeżowskiego).

Mammotrekty te, jak i lekcye glosowane z Ewangelij i listów Apostolskich, ważną bardzo odegrały rolę w ustaleniu naszej terminologii, słownictwa, przekładów ewangelicznych; ponieważ niekorzystne warunki zewnętrzne nie ocaliły nam licznych przekładów Pisma świętego, poznajemy z nich, jaką ta terminologia w XV wieku (a sięga jeszcze dawniej) bywała. I nie bez pewnego wzruszenia śledzimy jej początki, i chwyta nas za serce dziwna prostota i powaga najdawniejszych tych zwrotów, które się obijały jeszcze o uszy Jadwigi i Jagiełły; jeśli np. w starym plenaryuszu krakowskim czytamy (w VI rozdziale u Łukasza św.) "a jąż miarą mierzyć będziecie, tąż odmierzą wam", "prawdziwą, pełną, strzęśnioną, wichrzowatą"; bokrytcze (obłudniku), przepuści ać wyrzuce (sine eiciam)... drzazgę, birzwna; (jeśli sprawiedliwość wasza) nie będzie obfitować (nad) zakonników żydowskich... (kto rzecze bratu) racha (niektóre słowo mirzione naśmiewają się z niego be-

106

dzie osądzon (kto) czyni brąta swego szalonym będzie potępion... wiarujcie się falszywych jiż i t. d. W podobieństwie o wiecznym szafarzu czytamy (dajemy umyślnie tylko urywki autentyczne, dopełnić je łatwo): był niektóry... szafarza jenże osoczon (diffamatus quasi dissipasset): marnie szafował jimienie dobra... szafarstwa... a pomyślił sam w sobie... kopać nie mogę aby gdy oddalon od szafarstwa... dłużniki... wieles winowat... popisanie długów... szafarze niesprawiedliwego. Albo przy nadaniu imienia Janowi "Elżbiecinemu": usłyszeli sąsiedzi i przyrodzeni... poradowali są jej... którako chciał by ji mianować a on pożądaw pisadła... stała <sup>1</sup> się (trwoga) nadewszemi sąsiady jich po szwemu pogórzużydowskiemu roznaszana. Albo w XVI rozdziale sw. Mateusza: przyszedw blizku miasta Filipowa jemuż dziano Cezaria... racz imają (albo kogo mienią), odpowiedzieli rzekący... drudzy mienią by był... albo jeden z proroków... zacz mię imacie... będę budował... I to zabytki najdawniejszej polszczyzny, i one wieki przetrwały.

Kończymy na tem wywody o przekładach staropolskich Pisma świętego. Treść ich sama kładła wagę na szatę zewnętrzną, na język i jego przekształcanie się. Teraz porzucamy ostatecznie te kwestye i zwracamy się ku zabytkom, których nie język, nie tłumaczenie dawne nieudolne, lecz sama treść dziwaczna, niezwykła, zajęcie obudza.

107

## ROZDZIAŁ IV.

Apokryfy; uwagi ogólne. — «Rozmyślanie» Przemyskie, najobszerniejszy i najoryginalniejszy nasz pomnik tego rodzaju.

amięć o literaturze średniowiecznej w języku narodowym zaginęła w Polsce nowożytnej doszczętnie. Ruś i Czechy, Niemcy i Anglicy, Francuzi i Włosi nie pozrywali nigdy wszelkich nici i węzłów starej tradycyi literackiej, a chociaż nie każdy z tych narodów mógł się szczycić Dantem lub Petrarką, Bokacym lub Husem, zachował przecież każdy z nich jakąśkolwiek świadomość tego, że literatura jego nowożytna nie była w kraju własnym ani pierwszą ani jedyną, że poprzedzała ją jakąś odmienna, dawniejsza.

Jeden Polak nie miał tej świadomości; w połowie szesnatego wieku wytrysły na ziemi jego źródła poezyi i prozy tak bogatej i pięknej, że wobec nich, niewdzięczny, zapomniał najzupełniej o wiekowej pracy przygotowawczej. Brak wybitnych imion i postaci w literaturze pierwotnej; nagła zmiana atmosfery religijnej i umysłowej, wreszcie pogarda wieków barbarzyńskich, zabobonu i nieuctwa sprawiły, że wszelkie wspomnienia o jakiejś literaturze dawniejszej naraz się ulotniły, że utrwaliło się raz na zawsze przeświadczenie, jakoby przed Rejem i Kochanowskim po polsku wcale nie pisywano. Tylko tu i owdzie nie porwano dawnych związków; ta sama pieśń kościelna rozbrzmiewała w świątyni barokowej, którą przed wiekami w tumie

gotyckim nucono; tylko średniowieczny Opeć, po przerwie półtorawiekowej, odżył, jak niżej zobaczymy, na nowo ze wskrzeszoną dewocyą — jedyne to dzieło polszczyzny średniowiecznej (prócz pieśni kościelnej), żywotne do dnia dzisiejszego.

Wieki siedemnasty i osiemnasty nie podejrzywały nawet, że istniała polska literatura średniowieczna; dopiero od trzeciego dziesiątka lat naszego stulecia zaczynają powoli przesiąkać do wiadomości ogólnej niektóre szczegóły tej literatury zapomnianej. Liczua ich rośnie rychło; Ł. Golębiowski, Wiszniewski i Maciejowski zdobyli sobie wielkie zasługi właśnie na tem polu, a za ich przykładem poszli i inni. Wszystko, co jeszcze przed kilkunastu laty znano, zebrał prof. Nehring w książce niemieckiej (r. 1886); w ostatnich latach ożywił się ruch umiejętny i na tem polu i wyprzedził już znacznie rezultaty owej książki; wystarczy przypomnieć, że, gdy w r. 1886 znano tylko siedem tekstów glosowanych, po części wcale drobnych, dziś liczba ich co najmniej do stu urosła. W książce owej brak też, zupełnie jednej rubryki, niezbędnej w literaturze średniowiecznej, najważniejszej i najciekawszej zarazem – niema wzmianki o apokryfach; tylko pod legendami wspomniano mimochodem o kilku drobnych tego rodzaju zabytkach. Otóż brak ten należy koniecznie wypełnić, a zadanie to tem ważniejsze, że brak ten nie dotyczy wyłącznie literatury, nie odnosi się tylko do jednej jej rubryki, lecz odczuwać się daje w dziejach całej kultury polskiej, która obejść się nie może bez wykazywania wpływów i wrażeń, jakie literatura apokryficzna wywierała na życie religijne i fantazyę warstw najpierw wyższych, później wyłącznie ludowych.

Jedyne dzieło średniowieczne, i dziś jeszcze w szerokich kołach znane, ów wspomniany już wyżej Opeć, jest (w znacznej części) apokryfem; jedyne tradycye średniowieczne, jakie i dziś jeszcze między ludem krążą, poszły z apokryfów, chociaż w warstwach wykształconych, u nas, jak i gdzieindziej, pamięć o apokryfach dawno już wygasła. Zapomniano choćby o tem, że rolę, jaką w na-

szym wieku np. "Trzej Muszkieterzy", lub "Żyd Wieczny Tułacz" odegrali, odgrywał niegdyś apokryf: szczegółami cudownymi, niespodziewanymi zwrotami, malowaniem rysów najdrobniejszych, wzbudzał on niesłychanie i podsycał ciekawość, uświęconą samym przedmiotem fabuły.

Apokryf był nietylko romansem duchownym; dla nas, którzy nie znaliśmy romansów rycerskich, był nawet jedynym przedstawicielem beletrystyki, z którym chyba powieści "ludowe" i bajki spółzawodniczyć mogły. Wpływ jego nie ograniczał się tylko do warstw czytających, t. j. wykształconych; przez Kościół i księży przenikał on aż do ludu samego, to jest do warstw, do których ani "Pan Tadeusz", ani "Ogniem i Mieczem" nie dotrą. Wszędzie też odbijają się wpływy apokryfów: kult Świętych, mianowicie kult Maryi; wiara w cuda, oznaki, wróżby; wynoszenie życia zacisznego, zakonnego nad każde inne; rozmaite przesądy i wierzenia nie urosły wprawdzie dopiero z apokryfów, lecz zawdzięczają im wiele, bardzo wiele. Stąd znaczenie i waga apokryfów, stąd usprawiedliwienie obszerności naszych wywodów.

Mimo takiego stanu rzeczy, mimo rosnącego ogólnie zainteresowania się apokryfami, mimo obcych badań coraz głębszych i liczniejszych, było dotąd w naszej literaturze o apokryfach glucho tak, że obcy zbyt pospiesznie wywnioskowali, jakobyśmy ich w znaczniejszej ilości nigdy nie posiadali. Rosyanie i Rusini wyprzedzili nas znacznie na tem polu, co dziwić nawet nie może, skoro ich literatura średniowieczna aż do wieku XVIII w całości przetrwała, a w literaturze tej apokryfy bardzo pokaźne miejsce zajmowały. Łudzono się też u nich, a po części i do dziś łudzą się nadzieją odszukania śladów rodzimej myśli i fantazvi religijnej słowiańskiej, choćby heretyckiej, bogomilskiej, w apokryfach literatury cerkiewnej, pochodzących przecież, jak i ona sama, w całości z greckiej. Lecz bogatej tej literatury, dzieł i wydań ruskich: Pypina, Tichonrawowa, Wiesiełowskiego, Porfirjewa i t. d., małoruskich: Dragomanowa i Franki, nie myślimy tu wyliczać. U nas p. Ign. Radliński zaczął w "Wiśle" XII-XVI szereg stu-

110

dyów nad apokryfami p. t. "Apokryfy judaistyczno-chrześcijańskie, notatka wstępna do literatury apokryficznej polskiej"; to, co dotychczas wyszło, Księgi Sybilińskie, Księgi Enochowe, Księgi czwarte Ezdraszowe i t. d., z literaturą związku bezpośredniego niema.

Wzmianki o szczegółach, czerpanych z apokryfów, są i u nas liczne; korzystają z nich np. nasze Mesyady XVII wieku—tylko eksaryanin Potocki wystrzegał się starannie każdego dodatku niekanonicznego — lecz, nie wdając się w rzeczy XVIII wieku, przytoczymy choć parę innych, dawniejszych szczegółów apokryficznych. Marcin Krowicki w dziełku antykatolickiem p. t. "Obras a Kontrefet własny Antykrystow" z r. 1561 upomina: "niechayże tedy nikt o tym nie mniema, ani tak siebie rozumie, żeby Antychryst miał przyść z żelaznym piecem abo z skrzynią pieniędzy, tak jako więc popi, mniszy y baby pletli a bajali, mówiąc, iżby się w Babilonie narodzić miał", i powtarza w wierszach przedmowy: (papieżnicy ludziom go fałszywie pokazują),

> "Plotą niewiem jakie plotki, Kiedy im drą we łbie kotki... Boć nie przydzie z piecem iny, O którym dziwne nowiny Księża naszy powiadali i t. d."<sup>1</sup>)

Z tym szczegółem eschatologicznym zestawmy szczegół z dziejów stworzenia świata, wspomniamy we fraszce Potockiego "W kościele gwizdać", Jovialitates str. 115, a trącący prastarym dualizmem wschodnim:

"Wrychle potym Xiądz kazał: kiedy Pan Bóg z błota Stworzył człeka zdrowego, postawił u płota, Żeby usechł; jako się chytry szatan skradzie, Odry, ospy y roznych wrzodow weń nakładzie".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Porównaj u Dygasińskiego, «Z siół, pól i lasów» I, str. 169 (rok 1887) «pomnicie, jako organista godoł o Jancykryście, co mo ze zielaznym piecem jachać po ziemi i rzucać weń chłopow, nikiej ziemnioki».

Oto jeszcze apokryficzny szczegół maryologiczny; ks. Paterek, około roku 1515 piszący, na początku traktatu: O poczęciu Maryi "otpowieda dla ludzi prostych, którzy mnimają, iżby Anna święta przez pocałowanie świętego Joachima poczęła, co nie jest prawda". Ten protest jego nie dowodzi jednak niczego, profesor krakowski czerpie bowiem sam ciągle a ciągle z apokryfów, choćby najobskurniejszych. I tak opowiedział Paterek dwa razy apokryficzna historye zwiastowania Maryi Annie i Joachimowi (obie wersye nieco odmienne: pierwsza wedle Pseudomateusza rozdz. 2 i 3, druga wedle evangel. de Nativ. Mar. 3 i 4); powtórzył dziwaczny ów apokryf o oślepieniu "nawyższego kapłana", Symeona, który słowo Jezajasza ("panna pocznie i porodzi i t. d.) dwa razy napróżno przekreślał i niewiastę młodą wpisywał; opowiada o proroctwach Sybil, dwuch i czterech; źródło łacińskie, z którego zaczerpnął obszerny ustęp o kształcie ciała Maryi i jej obyczajach, o cudach w jej dzień narodzenia, o Aracoeli, poznamy niżej; tu należą szczegóły o "regule", jaką Panna Marya chowała, o wprowadzeniu przez nią w użycie Deo gracias; o trzech słońcach, spływających w jedno w dzień Narodzenia Chrystusa; o piętnastu "stopieniach", przez jakie trzyletnia dzieweczka Marya do kościoła jerozolimskiego weszła i t. d. Drobniejsze są szczegóły starozakonne, jak Bóg buty żydowskie przez lat 40 "od smrodu zachował" na puszczy, o Sabie, "która u Salomona wszystko, co chciała utrzymała", i in.

Przytoczmy jeszcze jeden przykład. W "Hymnach na uroczyste święta Bogarodzice Maryi" B. Zimorowicza (r. 1640) czytamy w hymnie na dzień Wniebowzięcia:

> Widziałbym, jako w niepojętym gminie Zabiegli drogę wielkiej heroinie, Jako królową niebieską anieli Wdzięcznie przyjęli i t., i t. d.

Nieświadomy rzeczy mógłby szczegół ten przypisać inwencyi poetyckiej sławetnego pana Bartłomieja, uważać go za własną jego amplifikacyę retoryczną, ale Zimorowicz użył

tylko utartego zwrotu; witanie Maryi przez rozmaite chóry anielskie należało do inwentarza apokryficznego, powtarza się np. u Opecia<sup>1</sup>).

Pominęliśmy literaturę apokryficzną ruską, mimo jej nadzwyczajnego bogactwa, mimo jej widocznych, licznych pożyczek z literatury polskiej w XVI i XVII wieku, ale nie sposób pominąć czeskiej.-Apokryfy ruskie szły głównie z greckich; redakcya ich bywa więc nieraz zupełnie odmienną (np. w ewangelii Nikodemowej i i.) od łacińskiej (i czesko-polskiej); znachodzą się też apokryfy ruskie, którym brak odpowiednich łacińskich; polemika z Żydami odgrywała niegdyś w umysłowości ruskiej ważną rolę, więc przeważają i apokryfy starozakonne. Tych w literaturze polskiej prawie niema (prócz ksiąg Adamowych i Józefowych) - więcej ich u Czechów, ale i u nich znaczenie ich podrzedne, wobec rozwielmożnienia się apokryfów z Nowego Testamentu. Gdy w Polsce XV wieku-najmniej poetycznego ze wszystkich wieków, wrogiego albo przynajmniej obojętnego dla poezyi-apokryfy te wyłącznie w szacie prozaicznej występują, rymował je zawzięcie Czech XIV wieku. Roi się też w literaturze jego od apokryficznych epopei religijnych; odnajdziemy między niemi i "legendy" o Piłacie i Judaszu, i apokryfy o poczęciu Matki Boskiej; o jej rozmowie ze św. Anzelmem; o jej wniebowzięciu; o dziecięctwie Zbawiciela-chociaż przy smutnem rozszarpaniu literatury staroczeskiej niejedna z tych epopei, i to właśnie wszystkie najstarsze i najpiękniejsze, tylko w drobnych urywkach, do naszych czasów przetrwały. Apokryfy to cała odrębna, ważna gałęż piśmiennictwa, sięgająca wpływem swoim szerzej i głębiej, niż jakakolwiek inna, odzywająca się i dziś jeszcze, jak przed wiekami, choć już tylko w tradycyi ludowej.

<sup>1</sup>) Pomijamy zupełnie dziedzinę sztuki kościelnej, popularyzującej nadzwyczaj skutecznie, nieraz drastycznie, wszelkie szczegóły apokryficzne. Wzniecały one nieraz i polemikę, np. obruszał się już Sędziwój z Czechła (w r. 1468) przeciw rzeźbie u Dominikanów krakowskich, wystawiającej Narodzenie Zbawiciela, gdzie Maryę otaczały «babki», Gebal i Salome, o których nasze kazania (np. gnieźnieńskie) nieraz wspominają.

Literatura religijna. — Cz. II.

Nie tu miejsce rozwodzić się nad początkiem i pochodzeniem apokryfów; nad ustalaniem ich wieku i ojczyzny; nad rozgałęzieniem się ich tekstów, wschodnich i zachodnich; nad przymieszką, nieraz znaczną, pojęć sekciarskich; nad wczesnem powstawaniem kościoła katolickiego przeciw nim; nad wsiąkaniem ich mimoto przez tradycyę piśmienną i ustną w najgłębsze warstwy ludowe. Tem łatwiej możemy się zadowolić wskazaniem odnośnych licznych prac obcych, choćby tylko po encyklopedyach teologicznych, im więcej ograniczonym był krąg apokryfów, cieszących się w Polsce popularnością istotną. Wykluczone były z niego niemal wszystkie apokryfy starozakonne – prócz księgi Adamowej i i.; tem bardziej poplacały za to ewangelie apokryficzne; i księgi prorocze i apokalipsy, o dniach ostatecznych i o życiu zagrobowem. Koniec XV wieku widział w Polsce nadzwyczajną ruchliwość na tem polu: tłumaczono z łaciny i kompilowano we własnym języku w zawody, a silny prad ten nie powstrzymał się nawet u granic jezyka polskiego, ale sięgnął po za nie, do spółczesnego piśmiennictwa ruskiego, które, nie zważając na różnice religijne, przyswajało sobie pomniki łacińsko-polskie, jako najciekawsze, najgodniejsze szerzenia, w całym obrębie Rusi białej i czerwonej, aż po Moskwę.

Gdyby apokryfy polskie nawet doszczętnie były wyginęły, o istnieniu ich i wpływie świadczyłyby—prócz owych przekładów białoruskich—najróznorodniejsze ślady.

Pomijamy zbiory kazań średniowiecznych, odpisywane i kompilowane, obfitujące nieraz w szczegóły apokryficzne, lecz stosunkowo dosyć jeszcze co do nich wstrzemięźliwe. Przyczynę tej wstrzemięźliwości należy oczywiście szukać w działaniu uniwersytetu, którego kierunek naukowy apokryfom bynajmniej nie sprzyjał; książnica jagiellońska nadzwyczaj też uboga w ich teksty, choćby łacińskie<sup>1</sup>). Nie

<sup>1</sup>) Rzadki wyjątek stanowi rękopism ucznia Almae Matris krakowskiej, p. Stanisława Jeżowskiego, zawierający i ów poprawiony przez mistrzów krakowskich "Mammotrept" z r. 1471, a przytem i łacińskie teksty «Historyi o trzech królach», historyi Piłata, opowiadania św. Patrycyusza o czyśćcu, objawienia Tundala, ewangelii Nikodemowej.

ze szkoły i od wychowańców krakowskich szerzyły się też między ludem owe dziwne, a nieraz potworne i przerażające szczegóły, powieści, fantazye; niezawiśle od Krakowa przedostawały się one do pieśni nabożnej, do modlitwy, do rozmyślań, od mnichów wędrownych, od żaków, od dziadów, co temi rzeczami, wyczytanemi lub zasłyszanemi skądkolwiek najgłębsze wrażenia wywierali w gminie prostodusznym, łaknącym gorąco takich szczegółów właśnie. Lecz i kazania XV wieku nie zawsze się wystrzegały profanowania rzeczy i tajemnic świętych szczegółami fantastycznymi; już same ich źródła, taka np. "Legenda Złota", a nawet dzieło takiej uczoności i powagi, jak "Historia Scholastica". opływały w wiadomości wcale nie autentyczne. Ileżto zaczerpneły np. "kazania gnieźnieńskie" z "Legendy Złotej" Jakuba de Voragine, której egzemplarz Jadwiga i Jagiello do kościoła wileńskiego św. Stanisława ofiarowali. Jako rzadki objaw, wyróżnia się też głos owego kaznodziei polskiego, opuszczającego umyślnie ustępy z legendy o św. Wawrzyńcu, aby w ludzie wiary w odmieńców nie potwierdzać. Gardziła więc polska nauka teologiczna apokry. fem; tem gorliwszych wyznawców miał on między ludem; tu też po najrozmaitszych wędrówkach osiadał w końcu i wyrugować się nie dał.

;

Dzisiejsze zapatrywania naukowe na twórczość fantazyi ludowej są zupełnie odmienne od dawniejszych, romantycznych; dalecyśmy od tego, aby się w podaniach, bajkach, zagadkach, przysłowiach i t. d., dopatrywać zawsze jakiego osobliwszego objawienia ducha narodowego; wiemy dziś dobrze, jak olbrzymią, stanowczą rolę odegrały i w twórczości ludowej żywioły i wpływy obce. Dziś nikt już nie kleci z klechd i bajek, nawet autentycznych, nie pofałszowanych umyślnie, jakiejś mitologii rodzimej, skoro wiadomo, że cały wątek z wszelkimi szczegółami urósł gdzieś na dalekiej obczyźnie i przywędrował w końcu i do nas, bo trudnobyż przyszło, z "Gesta Romanorum," zbiorku angielskiego historyj budujących i arcyniebudujących, wycisnąć resztki polskich wierzeń pogańskich; najpiękniejsze zagadki—np. ludu polskiego,— zapisane z ust chłopów przez naszych zbieraczy, poszły z romansu o Apoloniuszu; zabawiały się niemi szkoła i "posiedzenia" szlacheckie jeszcze w wieku XVII. lecz przy podniesieniu się poziomu umysłowego u klas wyższych odpadły już od nich te zagadki i przetrwały do dzisiaj tylko między dziećmi i na wsi.

Otóż w szeregu tych obcych wpływów i żywiołów odegrały i apokryfy arcyważną rolę w zasilaniu umysłowości, fantazyi, zabobonów ludowych, i niema żadnego zakątka. gdzieby się one nie ukrywały; wierzenie i podania, w którychby mniej ostrożny badacz pierwiastków rodzimych słowiańskich mógł się dopatrywać, okazują się w końcu, jako skutki czy ślady byle jakiegoś apokryfu.

Rolę śmieszną dyabła, zwodzącego i kuszącego tylko na to, aby sam wpadł w pułapkę, historyę zapisu, po który wędrują do piekła, strach i poniżenie dyabłów, – wszystko to wyrażnie zaznaczono już w ewangelii Nikodemowej, gdzie i o czarcie na łańcuchu czytamy; pałki i laski, zakwitające cudownie, dostały się do historyi Madejowej z apokryfów o Locie i św. Józefie; bajki o powstaniu niedźwiedzia, kukułki i t. p. z ludzi, udających je, naśladują ów rozdział ewangelii apokryficznej o żydziętach, przemienionych w takich samych warunkach w prosięta przez Chrystusa; nawet ów przesąd ludowy, jakoby w dzień sądny dyabeł w bożnicy corocznie jednego żyda porwał, wzorował się na ustępie z apokryfów.

W Czerskiem "Siubiela, zły duch kobieta, czyhający na dzieci niechrzcone, podstawiający na ich miejsce odmieńców z dużemi głowami i t. d." -- to poważna Sybilla, o której lud już od czasu kazań gnieźnieńskich w Gody tyle słyszał, o jej piękności i dumie, jakoby to ona miała Zbawiciela zrodzić, o jej proroctwach; w rękopiśmie z kazaniami ks. Macieja Grochowskiego ręka XVI wieku do

"Sibilla" dopisała *Bogynye*; Boginie zaś, Boginki, Panuńcie, Mamuny, czy jak je tam nazywają, na dzieci czyhają. Ale ta sama Sybilla pojawia się koło Wieliczki, jako *Siwilija*, dla której prząść w Gody nie wolno, aby nie przyśpieszać końca świata; do zachowywanego wszędzie przesądu, zakazującego profanowania dwunastu nocy świętych od Godów do Trzech Króli (wedle których o całym roku nawet prorokują) przyczepiono więc "Sybilę". Że "Sybila" u Słowieńców i świętą i siostrą Salomonową i patronką winnic została, to dowodzi tylko, jak płodną, nieobliczalną w rozwoju, nieuchwytną jest fantazya ludowa, czepiająca się byle jakiego wątku, faktu, nazwiska.

Kiedyśmy już przy Godach, nadmieńmy, że przesądy ludowe o przemianie wody w miód czy wino w noc Bożego Narodzenia, o przemawianiu zwierząt domowych i t. p., których pełno po naszych zbiorach etnograficznych tak, że szczegółowych cytat przytaczać nie warto, wszystkie z apokryfów poszły, których treść ksiądz w kazaniu wykładał. Wierzenia o zwierzętach, np. o kozie, o świni — ciotce żydowskiej i in., z apokryfów urosły; podanie o świni jest *A* jakby dosłownym przekładem rozdziału z odnośnej "ewangelii".

Jeszcze liczniejsze są ślady apokryfów w tradycyi ludowej ruskiej. Byle jaka bajka zawiera i szczegóły apokryficzne, np. w dziewiątej bajce zbioru pani Rokossowskiej w "Materyałach antropologicznych" i t. d. II (1897), 26 początek o złowieniu dziwu morskiego, wzięty z apokryfu o "Kitowrasie" (jak go Salomon złowić kazał); podania, jakie p. Federowski (lud białoruski) przytacza, o wilku, o przyczynie nieprzyjaźni kota i myszy (od arki Noego), o lwach i t. d. poszło również z apokryfów.

Cóż mówić o pieśni religijnej i legendzie! Czy to pieśń o Wniebowzięciu N. Panny, czy o Bożem Narodzeniu kolęda, czy legenda o św. Annie lub o Jopie "św.," wszędzie odnajdziemy szczegóły z apokryfów, a niektóre ustępy są jakby parafrazą odnośnych rozdziałów z De nativitate Mariae, z Infantia Salvatoris, z Transitus b. Virginis i t. d. Ale na tem nie kończyły się wpływy tej literatury: nietylko jej szczegółami, przejmowano się i jej duchem, jej poglądem na świat, jej ascetyzmem: łatwiej przedostawały się morał i dogmat w tej niewybrednej, a przecież fantastycznej szacie do serca i myśli prostaczków. Poufaląc z bóstwem wkorzeniały apokryfy tem łatwiej i głębiej pojęcia chrześcijańskiej wiary i nauki w umysły najprostsze.

Ewangelie kanoniczne bowiem bynajmniej nie zaspokajały ciekawości nabożnej, rozbudzanej ciągle i wytężanej w jednym kierunku, nie mogącej nasycić się coraz nowymi szczegółami, napływającymi zewsząd: od wizyj ekstatycznych wybranych jednostek, od dociekań i rozmyślań pobożnych mistrzów, od tradycyi ludowej, od zakusów sekciarskich i dogmatycznych, od osobistości, powodowanych interesem miejscowym lub kastowym. Ewangelie kanoniczne pomijały przecież jakoby z umysłu wszystko, co najwiecej wzruszać, budować, zajmować mogło; usuwały z przed roztkliwionego oka, czemby się ono najwięcej lubowało; odmawiały naiwnej duszy średniowiecznej tego właśnie pokarmu, którego ona najwięcej łaknęła. O Zbawicielu mówiły one tylko jako o mężu trzydziestoletnim, chociaż już z dziecka i młodzieńca, mimo wszelkiej pozornej uniżoności stanu jego, musiała przebijać boskość, siła cudotwórcza, mądrość nadziemska – cudów, jakie później czynił, czyż nie wskazywałyby jakieś dawniejsze? Albo chwila narodzenia jego: czyż nie zadrżał wtedy swiat cały, jak i w chwili zgonu? Nawet tak ścisły umysł, jaki największego teologa odznaczał, nie mógł nie zauważyć, że godzi się wierzyć, jakoby i w innych częściach świata oznaki Narodzenia Chrystusowego się objawiły (św. Tomasz z Aquinu). Cóż dopiero takie zejście do otchłani: wściekłość zawiedzionego szatana, który sam sobie zgubę zgotował, tryumf prawowiernych, opuszczających miejsca smętne i grożne, zgnębienie mozy piekielnych, narzucały się same, mimowolnie rozmarzonej wyobraźni, dosnuwającej z siebie, czego pragnęła.

Co zaś najwięcej raziło, czego przeboleć nie było można, to głuche milczenie Ewangelij kanonicznych o matce Zbawiciela. Z wyjątkiem jednego Ewangelisty, prawiącego o zesłaniu i poczęciu Syna Bożego — zresztą mamy tylko kilka wzmianek, uderzających niemal oschłością u tego, który był samą miłością i słodyczą. Więc ani słowa choćby o tem, jak się Syn z Matką rozstawali, gdy ten brał na

118

siebie krzyż za grzechy świata? Nie wierzono poprostu, żeby żaden z Apostołów lub uczniów nie mógł napisać osobnego żywota Matki-Dziewicy; pocieszano się przekonaniem, że opisy takie zginęły niezawodnie przy rozproszeniu się uczniów, przy zburzeniu Jerozolimy, lub choćby przez zawziętość żydowską <sup>1</sup>).

O czem jednak milczały Ewangelie, o tem głosiły coraz donioślej apokryf, legenda, tradycya; one nietylko wszelkie luki, niedomówienia, wątpliwości zapełniały i usuwały; coraz gęstszemi warstwami i splotami zakrywały one niemal rdzeń i jądro ewangeliczne: fałszowały nawet samą wiarę. Przed Chrystusa występowała w nich Marya; Anna i Józef nabywali przymiotów i znaczenia, o których w Ewangeliach ani śladu najlżejszego niema; bogactwo szczegółów ubocznych zagłuszało niemal samo dzieło odkupienia.

I odkryły się wszelkie zajścia, zagadki i cuda, i nie było nie w życiu Chrystusa i Maryi, o czemby one nie wiedziały. Ewangelie nie wspominają o zewnetrznym człowieku-Chrystusie: apokryf wie o kształcie nawet jego "no zdrzy" i paznogci; wie, jak jadał, pościł, chorował; wie, jak i kiedy przestało niemowlę ssać, poczęło chodzić i mówić; wie o szacie, która z nim rosła; wie nawet, co się z obrzezką stało<sup>2</sup>). Apokryf wyśledził najskrytsze rozmowy, jakie Syn z Matką prowadzili; posiadł protokół rady żydowskiej, stanowiącej o śmierci jego; wydobył raporty oficyalne Piłata do Rzymu. Najwięcej zaś rozkoszował się w szczegółach o Maryi: wiedział nawet o barwie jej oczu, o gładkości jej włosów i o tem, dlaczego nie były kędzierzawe. Roztkliwiając się nad boleścią Matki, zapominał o ofierze Syna, a skupiając najświetniejsze barwy i najcudowniejsze szczegóły w obrazie jej wniebowziecia, zacierał całkiem

<sup>1</sup>) Paterek, str. 265 i 266, roztrząsa za Albertem Wielkim «głębokie pytanie: czemu w Piśmie świętem opuszczona jest historya o Żywocie Mary-Panny" i daje na to trojaką odpowiedź, wcale subtelną.

<sup>2</sup>) Niedawno jeszcze przedrukował bollandysta jezuita legendę średniowieczną, Translatio sanctissimi praeputii Antverpiam. wniebowstąpienie Chrystusa. Ta wiedza jego nie ograniczała się zresztą do obu głównych osób, lecz ogarniała każdy inny i najdrobniejszy szczegół: nazwiska pasterzy lub trzech króli, historyę obu łotrów na krzyżu, przygody Łazarza w otchłani, wędrówkę trzydziestu srebrników, pochodzenie drzewa krzyżowego, ilość kolców w koronie cierniowej, awans każdego z siedemdziesięciu uczniów na biskupa i męczennika — wszystko to i tyle innych rzeczy wiedział apokryf jak najdokładniej.

Nie na całej przestrzeni jednak żywota Chrystusowego bił zdrój apokryfów i legend z równą obfitością. To, co Ewangelie same opisują, pomijają apokryfy milczeniem: z czasu nauczania wynalazły one tylko korespondencyę z Abgarem edeskim i rzecz o posągu Chrystusowym, wystawionym przez niewiaste uleczona. One skupiały się wyłącznie około Narodzenia i dzieciectwa, około podróży do Egiptu i pobytu w Nazarecie; około Maryi, jej narodzenia, jej zycia, poczęcia i zgonu, wreszcie około męki Pańskiej i zejścia do otchłani. Złożyły się więc właściwie tylko dwie grupy materyałów apokryficznych: jedna o matce i dzieciectwie Zbawiciela, a druga o męce jego i zgonie Matki; lukę między niemi zapełniają Ewangelie kanoniczne, do których wplątało się, prócz Abgara i statuy, chyba jeszcze jakie podanie o kapłaństwie żydowskiem Zbawiciela, o tem, jak orał pługiem i t. p. W obu grupach zaś kładł apokryf główną wagę na pewne szczegóły, ilustrował pewne dogmaty: wynajdował coraz nowe, coraz więcej przekonywające dowody dziewictwa Maryi po poczęciu i porodzeniu (próba wody u oltarza przed wszystkim ludem; próba babek w Betlehemie; świadectwo jej dziewic i t. d.); powtóre prawił cuda o rzeczywistem zmartwychwstaniu Chrystusa, które w końcu i najniewierniejsi z faryzeuszów i arcykapłanów uznać musieli.

Wszystkie te szczegóły, tak potrzebne dla zbudowania i zbawienia, posiadał — boć nie każdego na wizye, na bezpośrednie obcowanie z Bogiem i Świętymi stać byłotylko żak, łacinnik, w dziwnych swych księgach, których mu laik zazdrościł; od niego przejmował laik te szczegóły,

tylko luźnymi okruchami, najczęściej w kazaniu, kiedy to ksiądz naprzykład cuda przytaczał, jakie na całym świecie narodzeniu Zbawicielowemu towarzyszyły, albo dowody i świadectwa Żydów i Świetych. Pragnienie laików posiadania we własnych językach czegoś podobnego wywołało jednak w końcu przeróbki apokryfów, o Maryi, o dziecięctwie Chrystusa, o męce i o zstąpieniu do otchłani, najpierw wierszami, a później prozą. U narodów obcych, u których literatury w języku narodowym dawno kwitnęły, odbywał się ten proces wcześniej, od XII i XIII wieku. Ale nawet łacinie nie przepuszczano; zjawiały się łacińskie poematy podobne, obejmujące nieraz tysiące wierszów, więc równie obszerne, jak francuskie lub niemieckie, lecz bez ich poetyczności, prostoty, tkliwości. Ruch ten potrącił wreszcie i o umysły słowiańskie, najpierw czeskie, nakoniec i polskie. Zjawiły się na przełomie XV i XVI w. i w Polsce obszerne przekłady i opracowania apokryfów w języku narodowym, ale już tylko w prozie-poezyi wiek ten nie hołdował.

Zaczynamy od najobszerniejszego i najciekawszego pomnika tego rodzaju, od "Rozmyślania o żywocie Pana Jezusa", zachowanem w rękopiśmie niegdyś przemyskim, dziś przynajmniej na razie zatraconym. Gorliwemu zainteresowaniu się ks. kanonika kryłoszanina Antoniego Petruszewicza we Lwowie każdym dawnym zabytkiem, jego niestrudzonej pracy i zabiegliwości zawdzięczamy ocalenie śladów tego rękopismu: odczytywał go on sam przed kilkudziesięciu laty, i z wypisów jego korzystamy.-Rękopism ten papierowy, w ćwiartce, liczy 425 kart; pomimo swojej obszerności nie objął nawet dwóch trzecich całego dzieła; na stronicy 845 zaczyna ostatni ustęp "O tem, jako miły Krystus miał gadanie z Piłatem i ukazał, iżby nimiał mocy sądzić jego by niebyła moc wirzchnia" – przerwany uwagą "Tuć mała nie dostało, pół albo karty jednej, a to przeto iże też tam końca niemasz" – a więc sam wzór, z którego rękopism (przemyskiej kapituły greckiej) korzystal, byl niezupelny. Na ostatnich pieciu stronicach wypisane modlitwy o św. Annie i Pannie Marjej. Pismo jednej ręki, "gotyckie".

Nieznany autor dzieła przemyskiego dał mu tytuł niewłaściwy: nie chodzi tu bowiem o pobożne rozmyślanie nad żywotem Chrystusowym, lecz jest to sam żywot Chrystusa i Matki jego', zbiór wszystkiego, co Ewangelie i apokryfy o nich przekazały. Dopiero w drugiej połowie dzieła, w pasyi, przerywają niektóre wezwania i rozpamiętywania autora bieg opowiadania. Tytuł ten, choć mylny, bynajmniej nie jest przypadkowy: "contemplationes de vita J. Chr." stanowiły bowiem utartą rubrykę, w którą wchodziły np. takie dzieła, jak św. Bonawentury, lub Saksończyka Ludolfa, znanego nam już z obszernego wykładu Psałterza <sup>1</sup>).

"Rozmyślanie" różni się tem stanowczo od wszelkich podobnych dzieł, że obok apokryficznych opowiadań orodzicach Maryi, o jej żywocie panieńskim i poczęciu, o dziecięctwie Zbawiciela i t. d., podaje całą treść Ewangelij: teksty polskie Ewangelij były widocznie jeszcze tak mało dostępne, że nie zawahał się nasz autor Ewangelij w całej ich rozciągłości do dzieła swego włączyć. Gdy więc zwykle podobne apokryfy rozpadają się na dwie części: na historyę Maryi i dziecięctwa Chrystusowego i na historyę męki Pańskiej, nasz autor stworzył najzupełniejszą całość, nowy u kład, lukę pozapełniał brzmieniem wszystkich Ewangelij; ogarnął więc wszystko, co świat katolicki o Maryi i Chry-

<sup>1</sup>) Przedrukowano tego olbrzyma średniowiecznego (XIV wieku) u nas jeszcze w r. 1750 z taką starannościa i ozdobnościa, jakiejby po ówczesnych drukarniach naszych nikt się nie spodziewał, p. t. «Excelsum et excellentissimum opus vitae Iesu Christi... per Ludolphum de Saxonia ordinis Carthus. collectum, liberalitate Sim. Wosiński canon. cathedr. posnan. reincusum, 1750, Posnaniae, typis academicis, folio, dwie części, 924 i 702 str. Z licznych wydań tego dzieła posiada biblioteka królewska w Berlinie egzemplarz z biblioteki Zygmunta Augusta, kupiony przcz Trzecieskiego dla króla; jest to wydanie «Ludolphus Chartusianus in Christi Servatoris vitam. Lugduni 1544». W tekście sa przypiski czy jednego z kaznodziei królewskich, czy może Lizmanina, bo, że nie Górnicki do tego foliału zaglądał, to pewna. Z Ludolfa korzystał i Paterek, cytuje go wyraźnie w Kazaniach: "mistrz żywota Chrystusowego Ludolfus" (str. 262); o Psałterzu Ludolfa wspominaliśmy wyżej, mówiac o tłumaczeniu z niego "prologu" floryańskiego.

Digitized by Google

And the second se

stusie wiedział i wiedzieć pragnął. Na tem też polega jego główna oryginalność.

ς,

Dzieło jego bowiem naturalnie nie jest i nie może być oryginalnem co do swego brzmienia; jest kompilacyą kilku źródeł łacińskich. Już sam fakt, że autor nie zadowolił się jednem źródłem, lecz z pięciu lub więcej ksiąg łacińskich i kilku polskich dzieło układał, nadaje mu osobliwsze znaczenie w dziejach naszej literatury. Nie zaginęło też dzieło jego bez śladu: całe ustępy z niego, może nieco zmienione, powtarzają się np. w Opeciowym Żywocie Jezusowym. Istniało też kilka jego odpisów; obok przemyskiego, istniał drugi, dziś również zatracony (?), w bibliotece puławskiej z końca XVI (?) wieku, malutki fragment wielkiego dzieła. Rękopism przemyski był nieco poprawniejszy, aniżeli puławski, lecz nie przepisany z oryginału, ale z kopii. Otóż i dowody, że egzemplarzy było w wieku XVI więcej; jedne gorliwość nabożna w strzepki zaczytała, innym zaszkodziła może gorliwość protestancka.

Autor nasz władał językiem polskim znakomicie; wyrazów cudzoziemskich, np. czeskich, wystrzegał się, chociaż w danym razie i niemi nie gardził; znaczenie wyrazć w łacińskich niezawsze dobrze chwytał, np. ponieważ arca (Noego) korabiem tłumaczył, tłumaczył też "arca" korabiem i tam, gdzie ona skrzynię (przymierza) oznaczała. On też przyczynił się do pomieszania dwóch zupełnie odrębnych wyrazów, tłumacząc łacińskie byssus (płótno drogie) wyrazem bisior, oznaczającym w językach słowiańskich nie płótno, lecz perły<sup>1</sup>). Żródeł swych trzymał się naturalnie niewolniczo, tylko miejscami, mianowicie w drugiej części, wplatał uwagi od siebie, zdradzające Polaka. Żródła swe skracał, omijał szczególnie rzeczy trudniejsze do wyłożenia w języku narodowym, niepismiennym, różne szkolne "filozoficzne", dociekania.

<sup>1</sup>) Plenaryusz krakowski z czasów Jadwigi tłumaczy "bisso — w nadroższem płótnie", ale Rozmyślanie przemyskie tłumaczy "virgines ibi texuerunt *bissum* atque purpuram": tkały pawłoki oprawiając pierłami i *bisiorem* i t. p. Biblia Zofii jeszcze również »de bysso" przez "ze lnu białego" tłumaczy. Na pierwszych dwustu kilkudziesięciu stronach "Rozmyslania" głównem, chociaż bynajmniej nie jedynem źródłem, najczęściej w całej rozciągłości dosłownie tłumaczonem, i wzorem było religijne epos łacińskie (czy też prozaiczna jego przeróbka) p. t. "Vita gloriose (beate) Virginis Marie (et Salvatoris"), pochodzące z XIII wieku, nieznanego autora.

Dzieło to obejmuje w czterech księgach a stu kilkunastu rozdziałach, zwykłym trybem apokryfów historyę Maryi, dziecięctwa Jezusowego, historyę męki Pańskiej i Wniebowzięcia Maryi. Nieznany autor, żyjący gdzieś na pograniczu Niemiec południowych i Włoch, we Fryjulskiem (?), zebrał ze znanych ogólnie apokryfów (protovangelium Iacobi, pseudoevangelium Matthei, liber de Infancia Salvatoris i t. d.) materyał i uzupełnił go kazaniami greckiemi Epifaniusza, Germana i Damascena o Maryi i Chrystusie, wypisami z Augustyna św., z Euzebiusza Historia ecclesiastica, ze Speculum ecclesiae Honoryusza z Autun, z glosy do Ewangelij i t. d.; kładł też przy każdym rozdziale swe nieraz fantastyczne "powagi". Autor pomijał jednak umyślnie niejedno, co w źródłach owych napotykał; braki te najwidoczniejsze są na początku pierwszej księgi, w widzeniu Joachima i na początku drugiej kiegi, w historyi poczęcia i narodzenia Chrystusa, gdzie szereg znamiennych szczegółów, znanych dobrze z ewangelij apokryficznych, opuścił, głównie takich, któreby wierze lub godności Maryi i jej rodziców ubliżać mogły 1). Polak luki te po części znowu pozapelniał, czy to sam, czy też mógł w parafrazie łacińskiej, z jakiej korzystał, na jeden i drugi dodatek natrafić.

Wykonanie dzieła łacińskiego było bardzo niewybredne; rozwlekłe ono i monotonne, oschłe i jałowe w wyrażeniu; ileż to wierszy dodano tylko dla rymu; ileż razy tekst rozdziału jest tylko parafrazą tego, co w nagłówku jego wypisano. Nieraz rozpędza się autor do szerszych wynurzań, mów obszerniejszych i deklamacyj, zresztą wlecze

<sup>1</sup>) Czasy się zmieniły; co w drugim lub czwartym wieku bez skrupułów o Maryi i jej rodzicach i o Józefie opowiadano, nie znosił już tego wiek XIII.

Dzieło to bowiem, chociaż dopiero niedawno ogłoszone drukiem, zdobyło sobie na owem niemiecko-włoskiem pograniczu wielki rozgłos i znaczenie na kilka wieków. Kilku poetów średniowiecznych przełożyło Vitę na wiersze niemieckie; najznakomitszy z nich jest Kartuz, brat Filip; jego Marienleben, w 10,000 wierszy, istnieje jescze do dzisiaj w trzydziestu kilku rękopismach. Pisał on je w drugiej połowie XIII wieku i poswięcił Krzyżakom, najgorliwszym sługom Maryi: Dzieło jego przekładano na prozę, na dolnoniemieckie i t. d.. Później nieco, na początku XIV wieku, opracował Vitę Szwajcar, Walther von Reinau, w czterech księgach i 15,000 wierszy. Posiadamy i włoskie przeróbki z XV wieku w rękopismie i drukach.

Nie odszukaliśmy dotąd ani jednego łacińskiego rękopismu Vity w bibliotekach polskich; że ono jednak w XV wieku. w kilku egzemplarzach w Polsce istniało (czy to w pierwotnej formie wierszowanej czy też w parafrazie prozaicznej), dowodzą tego nietylko Rozmyślanie przemyskie, lecz i traktaty Paterka. Paterek przywodzi cały szereg szczegółów (najobszerniejszy o ciele św. Maryi) z Epiphaniusza, Germana, Tymoteusza-autorów tych on naturalnie nigdy nie widział, znalazł ich jednak wymienionych w odnośnych rozdziałach Vity, z której więc pośrednio czy bezpośrednio korzystał 1) Zaczyna autor łaciński, a za nim idzie niewolniczo w ślady 4 jego polski przerabiacz, swe dzieło od pożycia w Nazarecie Joachima z pokolenia Dawidowego, sprawiedliwego i świetego, z Anną szlachetną i pobożną. Małżonkowie żyli bogobojnie, zostawiając sobie tylko trzecią część dochodów, pierwszą ubogim a drugą kościołowi oddając; lecz związek ich był bezpłodnym. Następuje zajście w kościele jerozolimskim, gdy kapłan Izachar odrzucił ofiarę Joachima dla niepłodności Anny i jego z kościoła wyłaczył. W głebokim

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dziełem lacińskiem rozkoszowano się na dworze budzińskim, którego kobiety (i Kinga) ascetyczny prowadziły żywot, wzorując się na trybie Maryi, opisanym w tej Vita; może przez Budę też trafiła Vita do Polski.

smutku pogrążony powrócił Joachim do Anny. Oboje wzywali, płacząc łaski Bożej, lecz Joachim, nie chcąc się narażać na nowe upokorzenia, zebrał trzody i pasterzów i oddalił się na puszczę, porzuciwszy małżonkę. Tu, modlac się, poszcząc i łkając, wzywał miłosierdzia Pańskiego. W drugiem "czcieniu" (lectio), anioł Rafał oznajmia Joachimowi przyszłe narodzenie Maryi, przyczem pomija nasz apokryf liczne szczegóły, np. o spotkaniu się małżonków pod złotą bramą w Jerozolimie, którę im miało poręczyć prawdę słów anielskich, o śnie Ioachima i o ofiarach jego, scenę między Anną a jej służebnicą, wyrzucającą jej niepłodność i inne. U ks. Paterka powtarza się przynajmniej spotkanie u złotej bramy (str. 219 "idzi ku złotej uliczce i t. d., 249, gdy przydziesz w Jeruzalem do złotej brony pośrzatńiesz Annę"). Vita opuściła te szczegóły dlatego, żeby rodziców Maryi choćby tylko od pozoru malej wiary, niedowiarstwa, uchronić. W "ewangeliach" anioł ów (lub anieli) nie nazwani; w Vita nosi on miano Rafaela, u ks. Paterka i w Rozmyślaniu zaś Gabryela, co mylne, gdyż poucza nas przypisek w Vita, że Gabryela do panien, Rafaela zaś do małżonków posyłano; łatwo zrozumieć, skąd się Gabryel w polskich zjawił tekstach.

Nie przytaczamy łacińskiego tekstu pierwszych rozdziałów, według którego latwo powziąć sąd o całości wykonania, nużącego ciągłemi powtarzaniami, straszną rozwlekłością, bezbarwnym stylem; dajemy natomiast przemyskie tłumaczenie polskie; ono skraca nieraz tekst łaciński, opuszcza całe zdania i części zdań; dodaje tylko tu i owdzie jakiś przymiotník, nie dba o rozmaitość, ani odznacza się jasnością wykładu. Zdania jego nieraz jeszcze mylnie lub niezręcznie powiązane. Musimy jednak wyznać, że część usterek, niezrozumiałości, zawiłości, odliczyć należy z pewnością na karb pisarzy; jak nędznie przepisywano bowiem wówczas nietylko łacińskie, lecz i polskie teksty, o tem może przekonać np. odpis traktatów Paterka, bez poprawek często wcale nie zrozumiały. Otóż tekst Maciejowskiego (puławski), który wedle cech pisma swego ma z końca XVI wieku pochodzić, bardzo lichy. Tekst przemyski był popra-

Digitized by Google

3.24

wniejszy, ale i on już miejscami dawał lekcyę popsutą. Poprawialiśmy co się dało, wedle tekstu łacińskiego, ale kilka miejsc zostawiliśmy w ich widocznie mylnej formie. Tekst polski brzmiał:

"Ale co ociec milosierdzia, jen nigdy nieprzestanie ucieszać nędznych, gdysz tako widzi smętne, aby jich nie wysłuchał, kiedykoli ji wzywają a też nigdy nie opuści, kiedy w nim mają nadzieję, tegodla posłał k niemu anjoła z niebios Gabryela. Przyszedwszy k niemu pozdrowił ji rzekąc: zdrów bądź, Joakimie, przyjacielu boży, mir i uciechę, zdrowie i nadzieję wielikiego wiesiela przymi dzisia i na wiek wiekom od boga wszechmogącego. To poselstwo miej od moich ust, bo twój smętek obróci się tobie w wielikie wiesiele, wszytek płacz twój ma już skonanie. Bo z twego nasienia ma wynić wielebny płód, przezeńże ma być odkupion wszystek świat i będzie nawrócono królestwo Dawidowo ojca twego. To błogosławione plemię będzie już poświęcone w żywocie swej matki. Tej wielebnej dziewicy będzie jimię Marva; dziewica zawżdy ostanie, aby się popełniło pismo starych ojców. Żywot tej błogosławionej dziewice tobie wypowiem, tako ją masz chować. Tać będzie poświęcona w żywocie matki swej, bo nie będzie pokalana żadnym zakałem grzecha, ale zawżdy czysta dziewica zostanie. Czegodla, kiedy te dziewke wielebną oddoisz i uchowasz do siedmi lat, taką ją dasz do kościoła i polecisz kapłanom, aby z jinymi dziewicami na kóżdy dzień Bogu miłemu służyła. Ta dziewica naczystsza będzie, pocznie, urodzi dzieciątko wielebne, yenże będzie synem bożym wezwany a będą jemu dany wszystki królewstwa tego świata, niebo, pkieł, i wszystko stworzenie; moc jego królewstwa zstanie na wieki. Tegodla mężu święty i dostojny, wróć się w dom twój, aby ucieszył i uwiesielił twoję ublubienicę, bo tę dziewicę o jejżeśm ja to przepowiedział, pocznie, dzieciątko, jąż bóg wszechmogący duchem świętym s niebios zaszczyci, iże będzie brzemienna.

"(Anna) doma (!) zostawszy w dom(u) wieliki zamęt i wieliki płacz jimiała, męcący się o taką przydczę męża swego i wzywała boga wszechmogącego ze łżami, aby ji L,

raczył wybawić z tego zamętu i nawrócił z wiesielim zasię. Wyszedszy jednego dnia do ogrodu, aby się modliła i wzywała boga wszechmogącego, aby ją zbawił tej wielkiej tesznice, uźrzała zioła (i) trawę rozkosznie jidący z ziemie; uźrzała też drzewa rozkosznym listem okraszona; ptaki uźrzała a oni gniazda niosą, gdzieby swe dziatki mieli. Z wielikim łkaniem westchnąwszy i podniowszy oczy w niebo i zawołała ku bogu wszechmogącemu:

"Gospodnie stworzycielu wszego świata, nieba i wszego stworzenia ojcze święty, ty jeś stworzył wszystki rzeczy (w) ustawieniu i oprawił jeś nadobnym okraszeniem. Bo jeś ty oświecił ućwirdzenie niebios (niezliczonemi gwiazdami), tyś ućwirdził (wody), jeż są na niebiesiech i złożyłeś gorącość niebieską z nimi; postawiles siedm planet na niebiesiech i przyrzekałeś jim, by dzierżeli barzy bieg ućwirdzenia niebios; ustawienia świata przez (?) zwyczaja (zgadzają one?). Uczyniłeś dwie wielkie świece, aby oświeciły wszystko stworzenie. Cztyrzy żywioły abo elementa, to czuż ogień, ziemia, wilkość i powietrze, są od ciebie stworzony, jimiż ma być żywo wszystko stworzenie. Tysto stworzył wielikie i barzo szyrokie morze a na jego głębokości założyłeś ućwirdzenie ziemie. Ryby morskie, dziwy przeliczne w morzu, a na ziemi zwierzęta, ptaki niebieskie, to wszystko tobą jest stworzono a to mają od swego przyrodzenia, ize swój płód podług swego czasu rodzą. Kiedys stworzył rodzaj człowieczy, przykazałeś jim się mnożyć. Ziemia daje swój płód rozmaitych ziół; drzewo daje swój owoc według czasu swego, ale biada mnie nędznej! czemum sie urodziła, kiedym ja sama oddalona tego daru wielebnego, jen jest dan każdemu człowieku od przyrodzenia. Iednoż ja mimo jiny lud niepłodna (abo przezdziatkini; glosa, wciągnieta w tekst przez kopistów) a przetom wszemu ludu przeciwna. Ale ty, miłosierny gospodnie, zlutowniku, nędznych ucieszniku miłosierny, racz się nademną zmiłować, ucieszy mnie nędzną a barzo smętną żonę, nie oddali mnie tako wielebnego daru przyrodzonego, ale mi daj ucieszenie, abych porodziła mój płód i dała Tobie owoc mój i żywota mego. Obróciż mój płacz w wiesiele.

"Czcienie o tem, jako dziewica Maria zwiastowana przez anioła Gabriela swej matce Annie".

"Kiedyż Anna na swych modlitwach nie przestajecy wzywała Boga wszechmogącego, przyszedł k niej anjoł Gabryel, poslany od boga ojca niebieskiego i rzekł jej: Zdrowa bądź ty, błogosławiona niewiasto, nic więcej nie smęci w siercu twym, ale miej nadzieję w Bodze, bo jeś uwiesielona, jiżeć Bóg wysłuchał twoje modlitwy i sposobił (!) twoje wszystki smętki. Owa poczniesz i porodzisz dzieciatko, poczniesz i porodzisz płód, jen ciężkość płaczu i smetku twego już odejmie i obróci twój płacz w wielikie wiesiele tobie a lud israelski z starego jeństwa wykupi. To dzieciątko będzie żeńczyzna, a będzie jimię jej wezwano Marya. Ta dziewica pocznie nowy zakon i nowy żywot, a królestwo rozprawi twego (!) ojca Dawida, jiże przez tę ma być zbawion wszystek świat i takież wszystki kory anjelskie na niebiesiech mają być napełniony przez tę dziewke, bo ta ma porodzić króla nieba i ziemie i bedzie z nim królować na wieki. Tegodla, nabożna i święta niewiasto, wiesieli się, czekając, swego męża, boć się trzeciego dnia k tobie wróci.

"Zmówiwszy to anjoł i odstąpił od nieji wstąpił na niebiosa, skadże był przyszedł. Anna swego męża czekała z wieliką radością. Podług przepowiedzenia anjelskiego wrócił sie trzeciego dnia w swój dom, jegoż Anna z wielikim wiesielim i z wieliką radością przyjęła, jako swego gospodarza. Tako jiż wszystek płacz i jich zamęt i ten kłopot obrócił się jim w wielikie wiesiele, bo jeden drugiego wiesielili w miłościwym a barzo w słodkim gadaniu. Joachim poczał wszystko powiedać, jako jemu bóg zjawił, rzekąc: Kiedym był na puszczy płacząc z wielikim łkaniem moje nedze i wzywałem boga stworzyciela mego gorącymi łzami, aby mię albo wybawił z mego wielikiego udręczenia, albo mą duszę z ciała wyjął, przyszedł ku mnie anjoł od boga posłany, jen mię ucieszył i powiedział mi wiesiele wielikie, bo masz począć dziewkę; jej imię i urodność też mi powiedział, jiże ma być wielika na tem świecie i na

Literatura religijna. - Cz. II.

9

wieki dziewka będzie, porodzi króla nieba i ziemie. Tedy ja uwierzył słowom anjelskim i przyszedłem k tobie, nadziewają się, abych cię też nalazł ucieszoną. Tedy Anna odpowiedziała: Bóg wszechmogący raczył nas uwiesielić, jiże chciał smętku naszego skonanie, bo mi takież anjoł posłan i widziałam jego święte lice i mówił zemną łaskawymi słowy wiesieląc mnie z mej wielikiej troski, rzekąc, jiże ku mnie wrócisz wkrótce, a też jiż nasz płacz miał skonanie mieć, bo ja mam począć dziewkę, tak pocznie króla niebieskiego, boga syna bożego; też ta ma odnowić zakon świata, jaż ojcowie starzy czynili. Ta pocznie nowy żywot czystości, a królestwa ojca naszego Dawida ma pobudzić, bo rodzaju człowieczego upadnienie poprawi, a dziewicą czystą będący ogarnienim ducha świętego pocznie płód wielebny. Usłyszawszy to Joachim, poczęłasta oba boga wszechmogącego chwalić z wielikim pienim, z ustawiczną wiarą czekając obietnicy bożej w prawej nadzieji, a o tym nic nie wątpili.

Czcienie o tem, co jest o poczęciu Marje dziewice i o wlaniu dusze w jej święte ciało.

Tegodla po krótkim czasie Anna poczęła w swem świętem żywocie ten płód wielebny; dopirko się jim obiema wielikie wiesiele poczęło; jiże bóg wszechmogący obeźrzał jich wieliką troskę. A gdy już w żywocie świętej Anny płód ten wielebny ciało podług przyrodzenia popełniło, jiże już było utrącono (!!) podług obraza człowieczego, tedy Bóg wlał duszę świętą w to ciało i oblał ją swą świętą miłością i przyłączył k temu ciału świętemu i darował dary rozmajitymi, a tako okrasił wszemi cnotami przyrodzonymi i okrasił cielestną nadobnością.

"Czcienie o tem, jiże dziewica Marya w żywocie swej matki była poświęcona i oczyszczona przez ducha świętego od przyrodzonego grzechu".

"Kiedy to ciało święte było wyobrażono w żywocie jej matki, duch święty zstąpił i oświecił je, a tako oczyścił od pirworodnego i nieczystego gozech. Tako jiż duch święty w niej odpoczywał i napełnił ją siedmiorym miłosierdzim ducha świętego. Takoż ten wielebny płód, niźli się porodził,

już był oblany cielestnym darem, ducha świętego wziął pomnożenie.

"Czcienie o porodzeniu dziewice Maryej".

"Kiedyż przyszedł czas Annie, jiżby swój płód porodziła, aniżli (!) ta godzina porodzenia wielebnego dzieciątka przyszła, tedy porodziła swój płód wielebny i błogosławiony, jenże wszemu światu dano w uzdrowienie. Tedy to są poznali i uźrzeli, jiż była płeć niewieścia według słowa anielskiego. Takoż ta oba wieliką radość i wielikie wiesiele miała, wiesielący się z narodzenia takiego błogosławionego dzieciątka i poczęli piać wiesiołe pienie, błogosławiąc Boga wszechmogą-) cego.<sup>4</sup>

"Pienie Joachimowe, któreż piał przy porodzeniu swego dzieciątka".

Ociec dziewice Marye począł piać pienie chwałę Boga wszechmogącego, stworzyciela nieba i ziemie i rzekł: Błogosławion bóg mój, jen dzierży państwo niebieskie i wsze, słońce, miesiąc i gwiazdy, jen dzierży wszystko utwierdzenie niebieskie. Błogosławion bądź stworzycielu wszego świata. Błogosławion bądź, jenżeś przyrodzeniu zakon ustawił, przykazałeś, aby jedna rzecz miała wynić (z drugiej). Błogosławion (bądź, jiżeś) mię raczył nieoddalić takiego daru ale mi dał urodzenie pożądanego płodu. Ta dziewica uwiesieli lud żydowski, bo przez nię ma przyć wiekuiste królestwo. Błogosławion jeś, jenżeś ociec wszej uciechy (i pomocnik zamętu)".

Na tem urywa fragment puławski (Maciejowskiego), -odpisany, jak z identycznego brzmienia tekstów wypływa, z tegoż wzoru, co i rękopism przemyski. Że i w dalszym ciągu kompilator polski w równej mierze z "Vita metrica" korzystał, dowodzą wypiski, których zgodność z tekstem łacińskim coraz wykazywać możemy. I tak następowało po "pieniu Joachimowem" "Canticum Anne Matris Marie in nativitate fiilie sue", chwalącej Boga dla jego łaski: "chwalę ciebie, jiżeś szczodry z wiekuistości rodzaj człowieczy kęblesz (chowasz) twoją świętą pomocą.... jiżeś ty człowieka raczył stworzyć na twe święte oblicze.... będę powyszać święte jimię twoje rodzice wiesielili się z krewnymi i znajomymi, jiże bog wszechmogący raczył .... y dał jim nadobny płód, tego (!) są wzwali dziecięciu Marya, jako je anjoł Gabryel (o tem zastępstwie wspominaliśmy wyżej) nauczył", nie trudno odgadnąć, że cały ten ustęp wzorował się na narodzinach Janowych. Dalej czytamy "czcienie o tych znamionach, które się ukazały przy narodzeniu dziewice": "tegodla, kiedy się dziewica Marya narodziła,.... słońce tego dnia tyle dwójc swieciło niżli jinnego dnia, powieda (zam. powiedając?) narodzenie dziewice Marye; miesiąc tej nocy tako światło świecił, iże swą światłością słońcu był podobny, bo ona mgła, jaż miesiąc zastąpa, jiż nieświeci jako jinsze gwiazdy tej nocy, kiedy się urodziła dziewica Marya tego czasu nieukazała się".

W następnych "czcieniach" przedstawili rodzice Maryę po osiemdziesięciu dniach w kościele jerozolimskim i ofiarowali za nią jagniątko i synogarliczkę, poczem powrócili i wychowali dzieciątko; Anna nietako, jako jinne panny (!!) czynią, jiże szukają jinnych obcych mam, ale swe dzieciątko swymi pirsiami karmiła Rozm. 12. Dziecko było nadzwyczaj mile i czyste, o czem niepokalane pieluszki zawsze świadczyły. Po trzech latach, gdy ją "oddoiła" matka, przyszli z nią rodzice do kościoła Salomonowego, gdzie na piętnaście stopni wschodowych dziecko same wyszło "z ręku matki się wzdzierzało"; gdy zaś rodzice za nią weszli "i swoję ofiarę złożyć chcieli", skłaniało ku ofierze dziecie rączki i główke, jakby ją samo ofiarować chciało; obecni dziwowali się temu "nasilnie a radowali", a kapłani nakazali rodzicom, aby skoro dziecię siedmiu lat doroście, je do kościoła oddali, do liczby dwunastu panien szlachetnych, służących tamże (aż do zamążpójścia) Bogu. Po wychwalaniu nadzwyczajnych cnót dorastającego dzieciątka rozprowadzają następne rubryki ten epizod służby kościelnej: "czcienie o dziewicach, które są przebywały podle kościoła Salomonowego, k nim przysądzona (!) wielebna Marva", opowiada o ich zajęciach dziennych i o nadzwyczajnem postępowaniu dziewicy w naukach i zręcznościach całego "dzieła" niewieściego, toż potwierdza następny rozdział, że "Marya przeszła była wszystkie towarzyszki cnemi obyczaj-

133

się zuściła dziewica Marya miedzy swemi wszytkiemi towarzyszkami". Opowiadając o łatwości w uczeniu się i pojmowaniu i dzieła niewieściego i ksiąg zakonnych, między innemi wylicza Vita: "Dawidowy Psalmy będąc jeszcze w młodości wielmi pamiętliwie umiała i dzierżała w tajemnicy u swego sierca".

W tekście polskim wtrącona jednak skądsiś legenda, której ani Vita, ani inne znane mi źródła nie podają; z wypisów ks. Petruszewicza da się jej treść odtworzyć. Do głównych czynności owych dwunastu panien kościelnych należało, obok robót, tkanin i wyszywań, umiatanie kościoła. Otóż opowiada Rozmyślanie: "przygodziło się, jiże Marya miała umiatać kościół... (zamyśliła się jednak w pobożnem rozpamiętywaniu jakichś proroctw i spóźniła się ?) pochwaciła się barzo rychło i poczęła umiatać; smiotła proch w gromade: niemając tako rychło wecz zebrać (proch), (zebrała go w podołek, wtem nadszedł kapłan); Marya obawiała się) aby jej świętych nóg nie obeźrzał, (więc) spuściła podołek i osuła on proch na ziemię; jisty kapłan chciał ją obakać a użrzał światłość wieliką około jej (dał więc chwałę Panu; osuty proch zaś przemienił się w róże?)". W nawiasach uzupełnialiśmy tekst własną inwencyą, wzorując się nieco na znacznej "legendzie o św. Elżbiecie."

Dalej znowu zupełna zgoda między "Vita metrica", a Rozmyślaniem, następuje bowiem rubryka o wyglądzie Dziewicy, De dispositione corporis s. Marie et pulchritudine eius. Oto kilka szczegółów opisu: "lice jej świeciło i było rumione jako róża z lilią; paznokcie nigdy którą nieczystotą były pokalane a rumione jako róża; wargi były rumione nie mięsiste; włosy jej święte były ruse albo żółte, a zuściały się (prastare słowo, znaczy świecić, lśnić się), jako barwa tego kamienia topazjon; włosy na powyekach były malutko wstoczone ni rzadkie ani gęste; czeluści nie były miąsze ani cienkie ani tłuste ani chude; (oczy) jakoby drogiego jacynkta-takiego kamienia barwa, albo szafirowausta jej rozkoszna była, a barzo ucieszna wszej słodkości i wszej chętności; niebyła w poszciu barzo leniwa ani pło-

Digitized by Google

4

ı

cha; ruszania, poszcie wszystko, było śmierne, nic nie czyniła kwapiąc ale wszytko w miar".

(Ten sam opis piękności N. M. P. powtarza się miejscami niemal dosłownie, w "traktatach" księdza Paterka (str. 259), np. "źrzenica czarna barzo jasna; brwi czarne nie barzo gęste, albo włosiste ale słuszne; usta naświętsze miłe, rozkoszne, wesołe, wszelkiej słodkości napełnione; wargi czerwone, a niejako otpieśniałe albo cieliste; podgarłek jej słuszny, a w miarę niejako na cztery grani, gdzie szedł niejaki dołek przez pośrzodek, szyja biała, jasna, nieotyła ani wyschła; jagody jej niepucołowate albo tłuste ani wyschłe, ale cudne, białe a rumiane, w barwie jako mleko a róża; ręce gołe a słuszne, palce niejako troszkę krzywe co szlachci barzo, długie, proste, a gładkie" i t. d. )

Dalsze rubryki opisują wymowę łaskawą a przyjemną Maryi; że uśmiechała się jak najrzadziej, myślała wyłącznie o dobrych uczynkach, że ją powszechnie kochano dla jej dobroci i łagodności. Przy wydzielaniu robót panieńskich losem dostała się jej, przyszłej królowej, powłoka (purpura) i odtąd ją towarzyszki królową przezwały. Wychodziła jak najrzadziej z domu – kazania nasze coraz na ten przykład się powołują, ucząc niewiasty, jak żyć powinny-a kogo spotykała pozdrawiała go słowami Deo Gratias: od niej więc ów zwyczaj wyszedł. Więc podziwiali ją i czcili obcy i swoi, pisarze i faryzeusze, i, gdy nadszedł czas uroczysty, a kapłani rozkazali, by dziewice kościelne wydawano za mąż, zgłaszali się najdostojniejsi młodzieńcy o jej rękę i rzekli jej kapłani: "tegodla, namilsza dziewka, masz przylubić naszę kaźń i być jej posłuszna, wybierzy sobie z tych ze wszech jednego oblubieńca i męża". Ale Marya poświęciła się dawno Bogu, Jego oblubieńcem wybrała i w długiej przemowie do kapłanów, pogardzając mężami izraelskimi, Jego niewypowiedzianą piękność, wielkość i bogactwo wysławiała; w jego trzemach (pałacach) "wonia cynamona i balsama", tam "brzmią organy"; "a njeli z archanjoły tańcują tamo"; "tamo jest mój oblubieniec, skrzypiec tych panien"; "jemu służą nabożne kory"; "on jest wszech ziemskich i piekielnych oprawca i król

wszego świata"; "on ci mnie swój pierścień ten zalubił, sobie swym posagiem (!!) osiągnął; tam też mój oblubieniec jest w środku"; "młodych panien pojących jako zwonki rozkoszne" i t. d. U Opecia spotykamy się jeszcze raz z całkowitym ustępem tym. Długa ta przemowa i wzniosła chwała Najwyższego, obejmująca około sześćdziesięciu wierszy w tekście łacińskim, zadziwia kapłanów, którzy nie mogą jednak dopuścić uchybienia zakonom: "jako się dziwowali biskupi i książęta mowie wielebnej dziewice Maryej i jej mądremu doliczaniu"; jako na nią nalegali: "i chcesz wnić w zakonną klątwę, któraż pisana w księgach Mojżeszowych?" Ujął się za Maryą jeden żyd: "o żydzie, jen doliczał za błogosławioną dziewicą, jiż by jimiała ostać w czystocie", twierdząc, że ślub, jaki Marya złożyła, ważny, skoro ojciec jej ślubowi nie sprzeciwił się, gdyż wedle zakonu slub dziewicy był ważny, skoro "ociec wzwiedząc nie odmówił natemmiast tego". Poczem kapłani "przykazali post za trzy dni prze dziewicę Marją", aby uprosić wskazania Bożego; i oto odzywa się głos boży w kościele i każe zebrać rózgi wszelakie, czyj, aniby Aronowa, rózga, zakwitnie i spocznie na niej gołąb, ten zostanie mężem Maryi; "wiele mężczyzny młodych i starych przyszło", lecz niczyja rózga nie zakwitła, do dnia trzeciego, więc znowu wzywali Boga: "tędy opięć głos boski w kościele usłyszeli", wskazujący na Józefa: "to bydli w Betlehem syn Jakubow" i t. d. Następnie w kościele zakwitła jego rózga, i spoczął na niej Duch św., więc rozkazali kapłani, aby on pojał Maryę. Ale i on ślubował czystość, więc się wymawiał, jak i Marya, wychwalanie jego pobożnego żywota. Mowę jego i następną Maryi poznamy w całości z Opecia, tu przytaczamy tylko, że, zwróciwszy się do Boga: ("prze cię duszę moję ślubił, tegodla ciebie miły gospodnie") prosi Józef, "aby mię raczył zbawić, abych nie przymęczon, tej świętej dziewice poruszyć." Lecz anioł uspokaja jego i Maryę, więc zaręczają ich kapłani - ("potem czcienie o tem, jako dziewica Marya oddana Józefowi, a jako jemu popowie dali roku trzy miesiące pojąć Maryą sobie oblubienica" (zwyczaj bowiem żydowski odkład ślub sam od zaręczyn); w rozdziale tym czytamy: "dali jemu roku trzy miesiące by jej niebrał aże po dwanaście niedziel". Józef udał się do Betlehem, aby "naprawił potrzeby domowe ku swej swaćbie". Tymczasem posłali kapłani Maryę do Nazaretu, do domu ojca, z siedmiu pannami, świadczącemi o jej życiu; tam nawiedzali ją często anieli i z nią rozmawiali "a osobnie (mowa) o tem anjele, jenże się jej ukazał u studniej", gdy Marya z owemi pannami poszła do studni, "malutko odłączywszy się od nich". Tu u studni następuje pierwsze zwiastowanie; w tekście łacińskim kończy się pierwsza księga, a w polskim "kończy się żywot Maryi, a zaczyna Jezusowy".

U wstępu zapewnia autor, wedle Ewangelii św. Jana, że działał Jezus wiele cudów, niezapisanych "w księgach potwirdzonych"; ewangeliści opuścili wszystko, co czynił Jezus do 29 roku życia, nic nie pisali o najświętszym żywocie, ponieważ wiedzieli, że było dosyć potwirdzenia świętej wiary jego świętego kazania Rozm. 42. Przecież nikt nie wątpi, że Jezus i przedtem czynił liczne cuda, budujące naś; otóż zebrałem z różnych ksiąg (następuje ich wyliczanie, jak w prologu pierwszej księgi), co zdołałem; potem powtarza zapewnienia skromności autorskiej, ("bo każdemu dana jest moc tych ksiąg polepszać, jako jego wola". Następuje opowiadanie o poczęciu i porodzeniu; polskie obejmuje jednak o wiele więcej szczegółów, niż wiersze łacińskie.

Tekst polski opowiada obszerniej i o samem zesłaniu anioła (wedle św. Bonawentury, o czem przy Opeciu pomówimy); głównie zaś wtrąca, wedle t. zw. Pseudomateusza, rozdziału XII, epizod o oskarżeniu Józefa i Maryi i ich oczyszczeniu przez wodę klątwy. Gdy bowiem Józef, wróciwszy do Nazaretu po dziewicę, zdaną jego opiece dla zachowania czystości, ujrzał ją brzemienną, frasował się bardzo mimo owego świadectwa siedmiu panien, "a wiarował się tego nasilnie, by się to niezjawiło, aby Marya" była brzemienna; lecz dowiedzieli się o tem kapłani i oskarżyli ich przed ludem o złamanie ślubu czystości; gdy się oboje widocznego przestępstwa zaparli, kazał im kapłan

napić się wody klątewnej i obejść siedem razy ołtarz (zwykla próba sadowa o cudzołóstwo), lecz nie pojawiły się żadne znamiona na nich, więc oczyścili się od wszelkiego zarzutu ("a gdyż jest wezwan Józef do oltarza i dana jest jemu woda, jejże ktoby ukusił lżąc i obszedł siedm ołtarzów, bóg dawał niektóre znamię"). Z tejże samej pseudoewangelii, rozdziału XIII (na drodze do Betlehem mówi Marya: duos populos video ante me, unum flentem et alium gaudentem) pochodzą i słowa: "dwój lud widzę przedemną, jeden płaczący a drugi wiesielący się... (gdy Józef) o dwojim ludu słyszał (zdziwiony próżną napozór mową Maryi, rzekł): siedzi, dzierży się (zwierzęcia), a nie mówi próżnych słów Rozm. — Vita dla szorstkości tego ustępu cały opuściła - ale anioł pański poucza go, że lud płaczący to żydzi, wydziedziczeni z królestwa bożego, weselący się zaś to poganie, powołani do niego. Epizod z "babami" pomijamy; do niego odnoszą się słowa: "(Józef) wyszedł barzo rącze, chcąc wezwać k temu baby albo panie, iżby podług obyczaja oprawiły to mile dzieciątko i przyźrzały porodzenia" i t. d.; wskazuje znany ustęp z kazań gnieźnieńskich, pochodzący z tegoż apokryfu (przez "Legendę Złotą"); Józef składa Bogu dzieki i)

Zgodność obu tekstów staje się znowu zupełniejsza w następnych rubrykach, opowiadających o gwiaździe, pasterzach i cudach po całym świecie. W Rzymie popłynęły zdroje oleju, a cesarz Augustus obaczył na niebie obraz dziewicy z dzieciątkiem na ramieniu, "tego nigd zagadnąć niemógł" cesarzowi Augustowi, Sybilla dopiero znamię to objaśniła, poczem August kazał pozrzucać swe posągi; po całej ziemi miód płynął i rzeki stanęły przez trzy godziny; Sodomici wszyscy zginęli; "z korabim Nojego", który niegdyś osiadł ("na górach armańskich" zakwitły na cześć trójcy trzy drzewa; 20,000 gladyatorów zgi-

<sup>1</sup>) Z Canticum Ioseph przytaczamy: toć on wąż miedziany na puszczy, którego Mojżesz kazał na krzyżu powyszyć, syn boży przez nas opłcony; to jest ona rosa, która zmaczała odzienie Gedeonowo i t. d. wedle owej znanej manii średniowiecznej, szukającej w najobojętniejszych słowach starego zakonu prefiguracyj i wieszczb mesyańskich. nęło w Fidenach; czytamy w dziejach "Hunnów" (!) tutaj pomieszał tłumacz z barbarią i Rusią (in barbara Rusia) Bawaryę i jakiś tuszem "w baworskiej (!!!) ziemi w mieście tuszem (!!) spadł grad", a z nim obraz dziewicy z dzieciątkiem, "a tak on obraz ni od jednej gorącości nie roztajał" (aż do ukrzyżowania); świątynia pokoju trzy słońca w Rzymie runęła; XII "o wtóremnaście znamieniu", spłynęły w jedno, oznaka Trójcy św.

Cud trzynasty: nad Rzymem unosiła się w powietrzu złota korona. Następne trzy cudy odnoszą się do oznajmienia cudownego Narodzenia trzem królom, przybywającym do Betleemu. Jednemu z nich gaska wyległa z jaj lwa i jagnię; drugi pielęgnował w swym ogrodzie rószczkę balsamową, na której wyrósł dziwny, nieznany nikomu kwiat, a na nim "folliculus": "a jako jest ono ziele uźrzało i spadł kwiat z niego, tako rozkociw się sam onej rózgi (!) owoc i wynidzie z niego ptaszek nadobny"; wreszcie zona trzeciego króla porodziła syna, zmarłego w 33 dniu, po opowiadaniu chwały bożej i syna jego. Cud siedemnasty: drzewa, słońca i księżyca, z których dyabły wieszczyły, straciły siłę i pousychały. Osiemnasty i ostatni: Bragmani ujrzeli gwiazde na niebie i witali radośnie Narodzenie Zbawiciela. Cuda te wszystkie tak dziwaczne i straszne, że aż sam autor, chociaż się stale na źródła wiarogodne odwoływa, we wstępie do nich zaznaczył, że nie pisze ich jako pewną prawdę, lecz dla chwały Chrystusowej, można je przytaczać i tłumaczyć jako prefiguracyę.

W Dalszych rubrykach, o wywiedzeniu Maryi z jaskini do poczesniejszej gospody, o obrzezaniu, o przybyciu mędrców do Jeruzalem po dniach trzynastu, ani poeta łaciński, ani kompilator polski nie wpletli żadnych obszerniejszych legend, zadowolili się samym tekstem św. Mateusza. Polak znał naturalnie "Historyę Trzech Króli" Jana z Hildesheimu, ale wstrzymał się widocznie od korzystania z niej, jako nadto odbiegającej od właściwego przedmiotu. Historyę o rzezi niewiniątek i zostające z nią w związku zabójstwo Zacharyasza, pomszczone o wiele później, opuszczają Vita i Rozmyślanie.

Niewyczerpaną kopalnią coraz nowych cudów, stała się podróż do Egiptu. Wybrał się na nią Józef po roku (Herod bowiem, powołany do Rzymu, tam otrzymał pozwolenie sprawienia rzezi niewiniątek i wrócił po roku, aby ja wykonać), "z dwoma osłami i tyluż wołami, z trzema sługami i jedną dzieweczką służebną; tamo są szli po puszczy, a po charpeciach, gdzie niemieli nijednej drogi ani ścieżki". Opis poszczególnych cudów poprzedza rubryka ogólna De miraculis que fiebant per puerum Ihesum in via cum fugeret in Egiptum, cuda takie, że autor sam woła, kto nie wierzy, niech choć cierpliwie słucha, gdyż niepodobna, aby Chrystus w tej czterdziestodniowej tak uciążliwej podróży nie wspierał swej macierzy. A ucierpieli oni wiele: "zimno wielikie, przewały, grady, wiatry". Pierwszy cud: weszli do jaskini ze smokami; wszystkich strach porazil, lecz dzieciątko wystąpilo przeciw smokom, które poznały stworzyciela i kornie uszły. Również czytamy De feris que occurrerunt İhesu cum duceretur in Egiptum, te utworzyły niby orszak podróżnych, niby pokazywały im droge nieznana, zbiegli sie bowiem zewsząd "łosiowie, lwowie, niedźwiedziowie, ząbrowie, łanie, jelenie, turowie, słoniowie, sarny, liszki, małpy, wilcy, gronostajowie, rysiowie, leśna i polna zwierzeta."

Dalszy cud: pewnego dnia, w wielki upał słoneczny "od chcienia picia już się byli spragli i jich dobytek, a już nie mieli wody w swych łagwicach"; napróżno szukając źródła, usiedli nakoniec pod palmą wysoką, znużeni, w tym Jezus "uczynił studnicę palcem i wywiódł wodę" S2. Marya zapragnęła owoców palmy, ale przemilczała, gdyż dla wysokości drzewa, nie można ich było dosięgnąć, Jezus ulitował się nad matką i "przykazał onej palmie, aby skłoniła swój owoc i swój wirzch jego matce" i "czosali są<sup>1</sup>) z niego owoc". Dalej, gdy im pokarmu wszelkiego zabrakło, podał im anioł chleby. Następny cud podobny, bo

<sup>1</sup>) Dawniej nie mawiano *rwać ozvoc*, lecz *czosano* (czesano) je i w Biblii królowej Zofii czytamy (o jabłku rajskiem) *uczosi*, co niesłusznie na "utrząsl" zmieniano.

zbiegały się "turze a łanie podawając, swe wymię dając, aby tym on święty zbór miał pokarmienie, a tako tem mlekiem dali Iesu Krystusowi pokarmienie"; "kiedy są szli do lasu, wszytki rózgi" kłaniały się im. Wpadli potem między zbóje; święta rodzina dostała się w ręce jednego z nich, ktory ich bardzo przyzwoicie chował, porażony tem, co mu Józef o dziecięciu opowiadał. Żona jego przygotowała kąpiołkę dla Jezusa, wodą z niej obmył ciężko pokrwawiony inny zbójca swe rany, które się natychmiast zagoiły, "uźrząc drudzy zbójce umyli swoje rany" i ozdrowieli. W dalszej drodze "wielikie nagabanie mieli od słonecznych promieniow", ale zaraz obłok jich nadkrywał, a wiatry przeciwne im nie wiały. Ptactwo latało nad nimi i czciło Stworzyciela ludzkimi głosami, między niemi papuga (psitaccus); glosy objasniały, że to ptak zielonej barwy, który na widok króla lub tego, co nim zostać ma, woła: ave rex!); z psitaccus robią przepisywacze spitacus, spatris, spuotrix i otóż czytamy w Rozmyślaniu na str. 88 "jest jeden rodzaj ptaszy, na jimię szpok (!), jen jął przepowiedać głosem człowieczym" Królestwo Zbawiciela.

Nowy, znaczniejszy cud, skrócenie drogi z 23 dób na jednę, gdy się Józef przed Maryą uskarżał na ciężkie trudy, dotąd ponoszone, "na puszcze silne charpęci, węże, smoki, zwierzęta okropna". Tak przybyli "do Eypskiej ziemie"; tu opowiada "o drzewie brzoskwiniowym, które się nakłoniło Iesu Krystusowi", bo wyszedłszy z Hieropolis (Hermopolis) przeszli koło owej brzoskwinię, a "jiste drzewo było poczczono złym duchom, jiż są jej silnie czcili wszyscy", teraz ono schyla się kornie przed Chrystusem i uzyskuje moc cudowną, "bo na drzewo, jeż było uczczono ku modlitwie djabłom (cultura demonum), potem było poświęcono szciem Iesu Krystusowem miino je, jiże było lekarstwo w wszech wrzedliwościach niemocnym, tako jiże tego drzewa kwiat i różdże było pomocno przeciw każdej niemocy".

I stało się w wielkiem mieście Splenen (Sotinen w Ewangelii, Splien Splenen w tekstach niemieckich, Son Chusme, Socumen we włoskich), gdy rodzina, nie znalaziszy innej gospody "ku jednemu kościołu bałwańskiemu" się udała i w jego sieniach przenocowała; 350 bałwanów (liczba dni roku) wtedy nagle spadło i porozbijało się całkiem. Gdy to nazajutrz mieszkańcy Sotynu ujrzeli, przerazili się nadzwyczaj, coby to oznaczać miało, któżby to takiej był potęgi, bo przypomnieli sobie plagi egipskie i bali się, "by na nas pomsta nie przyszła, jaż niegdy zaraziła lud Egipski, który (to jest któż) jest tako mocny, a tako śrzągły, jen nietelko nam, ale i naszym bogom jest tako groźny". Usłyszawszy o tem książę miasta, Afrodisius, przybiegł i wyraził swe zdanie o potędze nowego boga; książę poucza lud, że to owe dziecię, o którem nam przeszłego roku trzej królowie rozprawiali-i my widzieliśmy ich gwiazdę, która ich do niego zaprowadziła, oto jest dziecię, o którem nam mówiły "carmina Sibille" ("Sybiline wirsze"). Przemowa Afrodisiana skutkowała: lud ukorzył się, słuchał więc, co Józef opowiadał o przyczynach "ich podróży i dawał, jim potrzeby domowe, strawę wszytkę, obficie"; tam więc został Józef lat siedem, żywili się zaś tym, że Marya "pawłoki bisiorem oprawiała", Józef, (prócz ciesielstwa) "kupił łan rolej i orał" parą wołów.

F

Trzy następne rubryki odnoszą się do samego dzieciątka, aby wszelkie poniżające bóstwo posądzenia o zbytnich ułomnościach dziecięcych sprostować i usunąć. Po trzynastu miesiącach, nie jak inne dzieci, uczące się chodzenia, "nie tako držal wyknąc chodzić, ale natychmiast sam wstawszy stał prost poskoczywszy i począł sam chodzić"; toż było z mową: unum et dimidium (sc. annum) cum Ihesus implesset= "jako popełnił półtora lata od swego urodzenia" (R. 99), zaczął wyraźnie mówić odrazu, nie jak dzieci; "bo obyczaj jest dziecinny, jiże wątpiąc językiem szeplunią, aliż (aż) nawykną językiem słowa mówić, ale Jezus nietako, nietako po lekku, wyknął mówić, bo natychmiast spełna każde słowo mówił, a w żadnem słowie nie wątpił". (Wreszcie "kiedy Jezus był we dwu lat po swem urodzeniu, tako jest ostawion ode ssania, jiże dalej nie pożywał piersi matki swej", innym dzieciom trzeba piersi matczyne goryczą mazać, aby je nadal odstręczać, lecz Jezus sam od siebie, swego czasu,

Digitized by Google

-----

w strzymał się od piersi.) Dalsze uwagi, że chłopiec dziesięcioletni ani się śmiał ani cośkolwiek po dziecinnemu czynił, wynikają z owego błędnego przekonania, że dziecie musiało być od zwykłych odmienne, chociaż pozory dzieciece zachowywało, aby jego dyabeł nie poznał i żeby nie przeczono jego człowieczeństwu. Następują cuda dzieciątka w Egipcie, niezręcznie skalkowane wedle późniejszych, nazareckich cudów. Najpierw dzbanki, które dzieci u wody rozbiły, płaczącym całe wrócił; drugi raz uwolnił chłopca od weża, który chodzącego z Jezusem po łące był ukąsił; trzecim, gdy Józef ich z sobą do domu dla ugoszczenia przyprowadził, a Marya chlebów więcej nie miała. Otóż przynosił Jezus do stołu coraz nowe chleby, a pomnożył Jezus chleby gościom Józefa, "ty jistne chleby były białe, rozmajitej słodkości i chętności". Wymysły stają się coraz niesmaczniejsze: Quod Maria virgo dea dicebatur et Iesus filius Iovis credebatur; dzieci Egipskie uczyniły Jezusa królem, klękając przed nim, koronując go i hołdując mu. Lecz sielanka się kończy: anioł każe Józefowi wracać. Nie zadowolił sie Polak, chcąc dokładnie wyjaśnić lakoniczną wzmiankę ("quia iam defuncti sunt pueri querentes animam occidere Iesumque volentes") we Vita, przytacza z innego źródła długie opowiadania o Herodzie i jego nieszczęściach domowych, t. j. o karze, jaka go za rzeź niewiniątek potkała.

Potem wraca Polak znowu do wątku Vita metrica i, opowiedziawszy poselstwo anielskie, przygotowania Józefa do powrotu i jego upominania sąsiadów, aby porzucili służbę bałwańską, podaje rubrykę, że Egipcyanie, "kiedy są uwiedzieli poszcie Józefowo", smucili się bardzo i poustawiali wizerunki, jakie sobie z nich poczynili po świątnicach i domach; "wieliką cześć a w wielikiem dostojeństwie je mieli". Nie potrzebujemy dodawać, że wszystkie te baśni wymyślono dla źle zrozumianego ustępu z proroctwa Izajaszowego.

Rubryka o powrocie świętej rodziny powtarza w krótkości opis tych samych niewygód i przykrości, jakich "święty zbór" i pierwej doświadczał. W Nazarecie Marya matkę Annę, owdowiałą po Joachimie, powtóre zamężną zastała, rodzina przyjęła mile powracających. Tu rósł Jezus, kochany i czczony od wszystkich<sup>1</sup>), szczególniej przez dzieci nazareckie "bo się kochali w jego krasie, w jego cnych obyczajach", jego obierali sobie chłopcy królem, jak w Egipcie bywało i nazywali "domicellum", panicem. Naturalnie, wywoływało to zazdrość; następna więc rubryka traktuje "o zazdrości żydowskiej". Chwalili i czcili go jedni, potępiali drudzy; zwali go jedni aniołem lub synem Bożym, drudzy prawili, że to "czarownik albo czarnoksiężnik, jiże nawykł w Ejipcie czarnoksięstwa". Służył Jezus, ile mógł, matce i domniemanemu ojcu i pomagał im, co się nowym szeregiem cudów dowodzi. Przytaczamy opis trojga cudów takich w całkowitem brzmieniu polskim; ks. Petruszewicz wypisał bowiem na tem miejscu całe trzy rozdziały, chcąc je jako "próby języka" przedstawiać. Tutaj więc zachowujemy ściśle całą pisownię Rozmyślania, zastępujemy tylko jego długie s krótkiem.

Str. 121. "O zyelyv ktoresch przynyosl svey myle matce dzyevyczy Marye a tes o tem yako to ystne zyelye dalo przykra vonya gdy ye dzyevycza Marya v yne potravy krazala alye myly iesus vschlyszawschy to od svey matky vznaw trocha mąky ona ysta karmya napravyl.

Marya dzyevycza nyegdy slala mylego iesvsa na polye pozyelya ktory by szye godzylo varzyvv myly iesus slodkey matce svey ve wschem byl poslvschen vzyawschy kozyk y schedl na polye aby vyernye popelnyl przykazanye matky svey rval zyelya kapvsczye potrzebna przygodzilo sye yednego dnya yze przynyosl zarany zyelye y poda swoyey matce yako ye vkarmye chczyala vczynycz vonyą dalo przykra sylno y vydzyalo szye vyelmy przykre to yest gorskye vschlyschacz to myly yesus od swey matky vzyal trochą maky y starl z voda y opusczyl voną karmya byla natychmyast slotka a dobrey vonye. To yest iesus matce swey zavsdy czynyl yze targal zyelye rozmayte

ł

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pulcher erat facie, forma speciosus, Et pre cunctis hominum filiis formosus = "bo był piękny oblicza a obraza pięknego, nade wszytki syny krasny".

ktoresch lyvdzyem nyebylo v obyczaya aby ye yedly wschakosch bozą moczą byvalo oslodzono. İ.

Str. 123. "O vodzye, ktorąz noszyl matcze svey, a yako dzbany rozbyte czynyl czalo.

Studnya byla blysko Nazareta k nyeyze chodzyly szą czesto a nosyl vodą svey matce. Takosch yednego dnya schedl noschacz dzban v rąku gdzycz sylną dzyvną rzecz pokazal. Bo ten ystny dzban czo v rakv noszyl rozbywschy y naczyrpal vody v podolek svego odzyenya y noszyl vako vyedrze y nyedna kropna nyevkanala. Vzryawschy to yne dzyeczy rozbyly svoye dzbany y yaly czyrpacz vodą podolky alye voda podlug svego przyrodzenya przeschedschy przez chvsthy y vyczyekla dzyvramy przez chvsty. Tako ony lyąknąwschy szye vroczycz do domow Alye plakaly szyedzacz pospolv v studnye. Tedy yesus kazał ymaby zebrali svoye dzbany. Tako dzyeczy zebrawchy ty ystne skorupy y polozyly przed nogy iesu Cristusovymy tako yesus ony skorupy przezegnawschy y kazal ym ono wschysczy slysza rzekącz aby kazde slomyenye natychmyast aby szye vroczylo y przyloczalo szye svemu stavv. Tako naglye ony skorupy nagle szye samy zlyepyly a takosch thy vsthne sady slomyony byly potem czale y dzbany, które szye v male skorupy slamaly byly czalo nathychmyast yako przedthym. Tako to vzryały dzyeczy vyelykyem veselym vezmą svoye vyadra y naczyrpali ye vody y vroczyly szye do domu z vyelyką rodosczya dzywyacz szye temv dzyvy vyelykyemu.

Str. 124. "Czczyenye o tem slaly iesvsza po ogyen Marya y Ioseph".

Kyedy myly iesus svey matce poslugovał vezvawschy y poslala po ogyen. Tedy on vzvyawschy vęgla v lono svey suknye ponyosl Chczyacz takyesz yne dzyeczy vczynycz y zezgly sobye svknye a nyesmyaly do domu alye stały na vlyczy placzącz a rzekącz yze sam czarownyk nam skodą czyny a przydącz do domv skarzyly maczyoram ize on czarownyk kazal nam bychmy brały oryea ogyen wsuknye y zezglysmy svknye sobye. Beyzawschy ony y skarzyly yozephovy y marye. A myly iesus kazal svknye zvlecz y vczynył ym zasze czalą yako pyrvey.

Str. 128. "O tem yako myly iesus zavyeschal dzban na promyenyv slonecznym".

"Kyedy myly yesus nosyl vode svey matcze ktorąsz ona chczyala pycz tako zavyeszywschy sząd na promyenyv slonecznym y czyągnął za sobą sloncze yako povroz stym vyądrem."

Następuje cud podobny Piotrowinowi: "Czcienie o dziecięciu, które się zwaliło z skały i "zdechło" – dziecię to, Zenon, było żydowskiem, nie mogło więc "umierać", tylko "zdychać" – wedle ustalonej terminologii naszego autora, bezwiednego antysemity. Dzieci wybiegały na skałę nad przepaścią, Jezus siedział obok; wtem jedno z nich, "bieżąc nieopatrznie z onej góry, zwaliło się"; przestraszone dzieci uciekły, a Żydzi niecni rozgłosili, że to Jezus Zenona strącił. Pyta go o to matka, choć wiedziała, że to potwarz; aby jej ujść, powołuje Jezus trupa do życia, by wyznał prawdę, a za jej wyznanie wskrzesza go zupełnie. Zenon uznaje go Synem Bożym.

Następuje szereg cudów ekonomicznych; Józef "dał słudze swojemu dwie drzewie, aby je uciosał", lecz ten uciął je nadto krótko, bał się więc kary, co widząc, Jezus kazał drzewa ciągnąć, aż słusznej miary doszły. Obie rubryki należy wstawić między przytoczonym powyżej przedostatnim a ostatnim rozdziałem (między słanie po ogień a zawieszanie dzbana). Następuje, po zawieszaniu nowa rubryka, że matka "poleciła ji mistrzowi, aby ji pismu nauczyl", w wykładzie obiecadła "przyszedł ktemu słowu w obiecadle, jesz słowie  $el^{\mu}$  (!) (zamiast I), i pytał Jezus, coby ono znaczyć miało. Nauczyciel nie wiedział, co odpowiedzieć i, nie zrozumiawszy wykładu Jezusowego o bóstwie jego, kazał mu wyjść ze szkoły: "wynidź z mojej szkoły, boć nie trzeba odemnie wyknąć, bo widzę, jiżeś czarnoksiężnik, albo dyabeł, albo szatan, albo obłuda, albo niektóre boskie widzenie, albo stworzenie ducha świętego".

Następuje rubryka o sadzaweczce. Nie mając sieci, a chcąc ryby łowić, robi Jezus z dziećmi rowki i każe rybom w nie wchodzić. Żyd złośliwy nagabuje go o przestąpienie sabatu, a zgromiony przez Jezusa rozrzucił nogami

Literatura religijna. - Cz. II.

sadzaweczkę jego. -- "Nie ujdzie to tobie bezkarnie"--rzekł Jezus, i Żyd upadł na ziemię i zdechł. Rodzice jego podnieśli ogromną wrzawę, złorzeczyli temu zwodzicielowi młodzieży naszej i mordercy, żądając śmierci jego; przerażeni Marya i Józef wybiegli do syna, chodzącego tam i sam popolu, i matka, zapytawszy o rzecz samą, uprosiła syna, aby mu grzech przebaczył dla niej, by jej żydzi nie winili. Więc szli do ciała zmarłego. Jezus kopnął je nogą, rzekł: wstań, człowiecze, "a potem wykni prawdzie mądrości a wierze, aby nigdy zgłobliwy niebył (!) aby niesmęcił niewinnych a niesądź tych, co dobrze czynią". Wskrzeszony wyznał swoją winę.

Dla urozmaicenia jednostajności tych cudów, każe teraz Jezus innym w swoje imię wskrzeszać. Żył w Nazarecie bogaty Józef, świadczący świętej rodzinie wiele dobrodziejstwa. Jego śmierć bardzo zasmuciła Józefa, co widząc, pyta Jezus piastuna swego: "czemuś tako barzo smęcien, a taka załością z besz czył (?)". Józef rzecze i t. d. poczem. na imię syna jego wskrzesił. I znowu cud przy przestąpieniu sabatu. Z gliny urobił Jezus siedem ptaszków, a gdy go Żyd o to gromił, bo była sobota i podeptać chciał owe bryłeczki, klasnął Jezus w ręce, a one odleciały, jak ptaszyny spłoszone. Po trupach i ptaszętach przychodzi teraz kolej na zwierzęta dzikie: lwy uczciły Jezusa, odgrywającego między nimi rolę, jaką zwykle w podaniu słowiańskiem św. Jerzy piastuje. Puszczę koło Nazaretu zapełniały lwy, gdy jeden olbrzymi wyszedł z legowiska ku grodowi, uciekali strwożeni mieszkańcy; lecz Jezus wyszedł naprzeciw jemu, i lew łasił się u nóg jego. Poszli potem do jaskini lwiej. Nad wieczór wrócił Jezus "a za nim tłuszcza lwów naśladuje wielika służąc jemu" lud przerażony odgraża sięi woła, że ten czarownik "tymi lwy nas chce potruć", poczem Jezus rozkazuje lwom wrócić na puszcze i ludzi. szczególniej z Nazaretu, już nie napastować. Zapytany, dlaczego na takie oczywiste niebezpieczeństwa się naraża, gromi niewiernych: zwierzęta poznały twórcę swego, mądrzejsze, niż ludzie; nie troszczcie się o mnie. I jeszcze jeden cud: o "tunice", którą dziecięciu uszyła Marya, bez.

śladów szwów, gdy był maleńkim; szata rosła z nim razem i zwleczono ją pod krzyżem.

Po tylu wybrykach fantazyi wracamy na chwilę do toru kanonicznego w rubryce o dwunastoletnim Jezusie w kościele, opowiedzianej wedle słów św. Łukasza (por. ustęp: "mnimając aby on szedł w pospólstwie dziecinnem albo z przyjacielmi" — tak jakby tłumacz "puerorum" zamiast "puerum" odczytał). Następny rozdział o rośnięciu Jezusa w lata i mądrość: De profectu Iesu in etate, sapientia et virtute powtarza zwykłe frazesy "Vity".

Tem więcej nowych, fantastycznych szczegółów przynoszą rozdziały następne. Pierwszy opowiada ogólnikowo o nadludzkiej piękności postaci Jezusowej, godnej cnót jego, wspomina, że był "oblicza silno wiesiołego a barzo krasnego, jiż w niem nie było ni jednego pobrudzenia, ani żadna szkaradość". Po ogólnem zapewnieniu tem idą szczegóły; za powagą Złotoustego opowiada się z rzędu o wszystkich szczegółach barwy, wzrostu, budowy i t. d.. Szczegóły rysunku i kolorytu znamy już z opisu Maryi; wpływu opisu Lentulusa (o czem niżej) jeszcze nie widać, uszedł uwagi gorliwego zbieracza. Po tej obszernej rubryce idą krótsze treści pokrewnej. Kompilator nasz wiernie wszystko powtarzał: za młodu był Jezus biały, jak lilija, lecz "kiedy był w męstwie nieco był szad od gorącości słonecznej" miał "włosy długie, a od długości mało wstoczone" (148); "nos niebył miąższy ale wumiar podobny, nie był barzo długi ani krótki a w czas mały (!) okrągły (czy nie zamiast orlowy?) t. j. nachylony; nozdrze jego były czyste a nie obrosłe, owszeją równe a sobie podobne"; "zęby jego były silno białe jako, ebur światłe"; "podródek był u niego zakryty w pośrodku, był też na okrąg podług swej wymierności, a weśrzód żłobek maluczki miał; "szyję miał światłą a białą, jako mleko wczas mięższa"; "niemiał gruczoła na garle ani garbu".

O chodzie Chrystusowym czytamy: "a wszakoż takie stąpanie było lubieżne a chwalebne, śmierne a nierzucające takie stąpanie było. Nie było też nieustawiczne, ale było wartkie jego poszcie a silno urupne, ale było silno pocze-

sne a silno...". Kunszt naszego tłumacza nie był więc wielki, chociaż w polskim oryginale szyk słów pierwotny może był lepszy. O jadle czytamy: "kiedy jadł, tego maluczko ukusił ale wżdy tego częście czynił, jiże środę a piątek pościł" 159.

Po tej przerwie wraca Vita do toku opowiadania o tem, co Jezus czynił, nim kazać rozpoczął: chadzał do kościoła, na puszczę, anieli mu służyli, jakie cuda czynił, jak na płacz ojca kazał lwu wrócić porwanego chłopca bez uszkodzenia, jak ocalił strzelca: "tegoż był wąż ujadł, a od jadu wszystek ociekł", innego, gdy wąż weń wlazł, gdy z otwartą gębą spał. O cudach tych nie piszą ani apostołowie (których jeszcze nie było) ani nawet apokryfy, A przecież niepodobna do wiary, żeby tak długo żył i żadnych cudów nie działał! Taka sama kombinacya podyktowała następny rozdział o częstych odwiedzinach Jana. Obaj byli krewnymi, rówieśnikami, później prorokami – unde incredibile est, quin mutuo se viderent etc. prawi glosa Vity. Wezwanie gorące do Chrystusa i do św. Jana przerywa opowiadanie. I następny rozdział tegoż rodzaju, co dwa poprzednie: rozmowa Matki Bożej z synem; glosa je broni, bo ktoby się mu opierał, niech powie, czy przez owych 29 lat syn z matką nigdy nie rozmawiali, a jeśli tak, więc tylko o rzeczach zbawiennych rozmowa ich toczyć się mogła. Że nasz Polak i to soliloquium przetłumaczył, dowodzą niektóre ustępy jednobrzmiące, np. "synku mój, coś to rzekl! aza masz kiedy umrzeć albo aza masz od kogo śmierć cirpieć". Przypomina jej Jezus przepowiednię Szymonaqui dixit meum (!) gladium tuam transiturum animam==,rzekł jiże miecz twoję duszę przenidzie" "jakoś mi to rzekł jest lepak udrżało sierce twojej matki... usłyszawszy twoję śmierć moje sierce (!) prochnie". Wreszcie w tekście łacińskim: Explicit liber secundus "Skonawają się wtóre ksiegi" i "Poczynają się trzecie księgi tej jistnej wielebnej dziewice". Treść prologu ta sama co i poprzednich: milczą wprawdzie Ewangeliści o rzeczach, o których skądinąd wiemy, ale to nie przeszkadza, bym nie powtarzał za świętobliwemi źródłami, com zebrał.

Pierwsze rozdziały księgi rzeciej traktują o chrzcie w Jordanie, dodając bajęczne szczegóły, że rzeka stanęła, a ryby uczciły Zbawiciela. Samo zejście Ducha św. opowiedziane wedle Ewangelii; również kuszenie od djabła na puszczy, tylko dodane, że zwierzęta puszczy go uczciły. Potem o Apostolach i o rodzinie Maryi, obszerna genealogia z powodu wymienienia Apostołów. Następują rozdziały o Kanie galilejskiej wedle Ewangelii, bez oznaczenia, kto był "nowożenią"; dalej ogólne wyliczanie cudów i uzdrawiań rozmaitych niemocnych; skargi djabłów na podrywanie swej władzy; (one wstępują w prosięta!); o synu wdowim w Naum, o córce Jaira, o niewieście. Następuje szczegół apokryticzny: owa niewiasta kazała urobić statuę Jezusa; pod statuą wyrosły zioła; gdy dosięgły jej kraju, nabrały cudownej mocy leczniczej przeciw wszelkim słabościom, i sława Jezusa rozeszła się po wszystkich okolicach i narodach. Następuje epizod o Abgarze, apokryf rozszerzony w Polsce jeszcze i w XVII wieku; przepis jego noszono bowiem, jako amulet. Opowiadanie Vity obejmuje następne szczegóły. W mieście Edesie za rzeką etyopską Eufratem panował Abgar król "Nocharie filius, toparcha"; złożony ciężką niemocą od lat wielu, dowiedziawszy się o cudach Jezusowych, napisał doń "epistola albo poselny list", w którym, wyliczywszy cuda, wyznawszy Jezusa Bogiem, oznajmiwszy mu nienawiść Żydów ("jiż cię żydowie nienaźrzą"), zaprasza go do Edessy: miasto choć male ale poczciwe; "a lud jest w nim mądry a śmierny, tako jiże w niem obyjdziewa się oba dobrze". Odpisuje Jezus, że sam przybyć nie może, lecz przyśle ucznia po wniebowstąpieniu, który wierzącego uzdrowi. Po wniebowstąpieniu wysłał Chrystus Tadeusza do Edessy, ten wywracał tu bogów, uzdrawiał chorych, aż wieść o tem króla doszła. Wezwawszy Tadeusza przed siebie złożył wyznanie wiary i zapewnienie, że, gdyby nie obawa potęgi rzymskiej, zabiłby król wszystkich Żydów za Chrystusa i ziemie ich spustoszył. Wtedy włożył na niego Tadeusz ręce i uzdrowił go, za co Abgar dzięki składa i uznaje moc Chrystusową, "bo przez lekarstwa i przez ziela jednym słowem uzdrowion" jestem. Skarbów ofiarowanych przez Abgara,

Tadeusz nie przyjął i zadowolił się przepowiadaniem wiary. Tutaj zrywa zupełnie nasz autor polski z tekstem Vity; ta daje jeszcze rozdział o wskrzeszeniu Łazarza, poczem w nowym rozdziałe przeskakuje całą treść Ewangelii kanonicznych i przystępuje wprost do rady faryzeuszów i zdrady Judaszowej.

Wyłożyliśmy tak obszernie treść Rozmyślania przemyskiego, ponieważ nie posiadamy innego, równie obszernego, równie zajmującego, równie oryginalnego dzieła w naszej dawnej literaturze religijnej. Autor Polak nie miał żadnego gotowego wzoru, ani czeskiego, ani łacińskiego; pozgromadzał najrozmaitsze rzeczy, źródła, aby plan wykonać. Nawet w pierwszej ćwierci całości nie ogranicza się naśladowaniem czy tłumaczeniem łacińskiej "Vita metrica" (której Czesi w swojej literaturze wcale nie posiadają), lecz, jak widzieliśmy, czerpał szczegóły i skądinąd. Posługiwał się mianowicie w ciągu całego dzieła słynną "Historia scholastica" Piotra "Comestora" (pożeracza t. j. Ksiąg), Komentarzem Pisma św., bardzo uczonym, nadzwyczaj cenionym w średnich wiekach-Czesi przetłumaczyli go na swój jezyk, Niemcy nawet wierszami przerobili, tłumaczenie francuskie jeszcze w roku 1545 w druku wyszło-oryginał pochodzi z drugiej połowy XII wieku. Z powagą tego komentarza może się tylko równać powaga "Sentencyj" (teologicznych) Lombarda, albo jeszcze dawniejszej Glossa ordinaria; łacińskich jej odpisów wszedzie pełno. Otóż z tego dzieła czerpał autor polski wszelkie objaśnienia co do osób, miejscowości, nazw technicznych (sekt, np. Essenów, Saduceuszów i t. d.), historyi bardzo zawikłanej Heroda i jego rodziny i t. d. Jeżeli np. Rozmyślanie nasze podaje dokładnie puszczę, na której Jezus pościł: "iże się pościł na puszczy miedzy Jeruzalem a miedzy Jerychiem, wtóry kamiń od Jerycha, czuż (to znaczy, to jest -- dawny nasz wyraz, jeszcze w XVI wieku, u Wróble, w Biblii i t. d. stale używany) dwie mili; a ten kamień słowie (nazywa się) Karentena; pod tą Karenteną ciecze strumieniem studnica, w tejże rzece był Elizeusz Naman uzdrowił; dwie mili od Karentyny leży przeciw Galilei" (na której dyabeł Chrystusa kusząc postawił)-to wszystko dosłownie Polak za Comestorem powtórzył. Dalej prawi Comestor o tem kuszeniu "aza by ji (Jezusa) mógł nakłonić ku grzechu. kusil ji też troją rzeczą, napirwiej w lakożyrstwie (obżarstwie, gula), iż był łaczen uźrzał chleb zażżon był nieumieruym żądanim karmie i t. d.". Przykładów dosłownego przejmowania "Historia scholastica" mnożyć nie chcemy, powtarzają się one przez całą drugą ćwierć Rozmyslania. chociaż i przedtem, np. dzieje Herodowe, jak on się, kra-, jąc jabłko, na nóż wbił, co Salome czyniła, uratowawszy życie skazanym przez niego na śmierć młodzieńcom (bo przeczuwając własną śmierć, chciał Herod dać i Żydom przyczynę do płaczu), niejedno nasz kompilator przejmował. Ponieważ literatura nasza nie posiada tłumaczenia Comestora (czyli Manducatora), może więc Rozmyślanie przemyskie zastąpić po części ów brak.

2

ł

2

Te druga ćwierć, a raczej stronnice od 180 do 500 zapełnia, prócz objaśnień Comestora i Korespondencyi Abgarowej, głównie treść, zaczerpnięta z czterech Ewangelij (aż do męki Pańskiej). Gdybyśmy rękopism, pochodzący z pierwszej połowy XVI-go wieku (około roku 1510?) posiadali, mielibyśmy całą korespondencyę czy harmonię ewangeliczną, z której początkiem zapoznawał nas kodeks Zamoyskich. Póki rękopism nie wypłynie na jaw ponownie, musimy się jednak zadowalać nielicznymi wypiskami słownikowymi ks. kanonika Petruszewicza. Porównujac te wypiski ze znanymi tekstemi (Testamentu Nowego z roku 1556 i Biblii Leopolity 1561) natrafiamy na znaczne odstepstwa, ale mimo to nie trzeba osobnej, nowej przypuszczać roboty przekładacza, odznaczającej się np. wplataniem licznych glos. Przytoczymy kilka miejsc z Ewangelij, przyczem nie cytujemy tekstu łacińskiego, ani innych polskich tłumaczeń, aby rzeczy zbyt nie rozszerzać.

I tak czytamy w Mateuszu św., 16, wiersz 2 i 3: "jako będzie wieczór, tako mówicie: jutro będzie światły dzień, czerwone niebo; a zarań nie mówicie, dzisia będzie deszcz, błyszczy się niebo". Tamże w rozdz. 9: "ani też kto

leje wina starego w nowe ani nowego w stare sędy (naczynia), boby się rozkociły i rozlałoby się wino i sędy zginely. "W podobieństwie o nasieniu (Mateusz 13):" ono nasienie niemiało nad sobą pierści i nie mogło mieć macice a przeto musiło uschnąć... które nasienie padło na kamienie, toć jest ten, który słucha słowa Bożego a natychmiast je przyjmie z weselem a nima w sobie macice to czuż (to jest) dobrego fundamentu albo założenia". Z Łukasza św., rozd. 5: "ażali synowie junoszy mogą tako długo smętni być dokąd są junoszą, ale przydą dni, kiedy będzie od nich junosza odjęt, tedy sie więc będą pościć" (pościć się mawiano dawniej stale, dziś wystarcza nam pościć); rozdz. 10; "rzekąc jej, Marta, Marta, pieczatująca jeś (sollicita es) a smęcisz sie przeciw wielikiej rzeczy" (i w Psalterzu i w Nowym, Testamencie łacińskie plurima i t. p. tak określają); rozdz. 11: "przydzieli mocniejszy, niż on, a przemoże ji, wszytek czyn albo arnasz (arma i Biblia Zofii i t. d. arma przez czyn tłumaczą, arnasz niemieckie Harnisch); w któremże on miał nadzieję, pobierze a jego łup a l b o z b ó j rozdzieli (glosy rozsadzonem pismem drukujemy); Nowy Testament 1556 r. kładzie łupy spolia, Biblia 1561 korzyść). Rozdz. 13:" rzekł jemu: licemerniku, wszelki z was w sobotę aza odwiąza wołu swego, albo osła od jaśli i wiedzie napawać?" z rozdz. 13 przytaczamy słowa "o niewieście jiże ją był zły duch sklęczył, a była się sklęczyła i niemogła owszelki wyspy veźrzeć". Ponieważ to prasłowiańskie wyspy do góry tylko jeszcze w Biblii Zofii parę razy się powtarza; taki sam to starożytny termin, jeszcze XIV i XV wieku, jak zuścić się lub trzem i t. p. Oto jeszcze kilka przykładów: "uźrzał człowieka siedzącego na mycie albo na cle na jimię Macieja (porównaj cośmy wyżej o pomieszaniu obu zabaw, Mateusza i Matyasza<sup>1</sup>) wspomnieli); chcąc aby ji mily Jezus (stała formułka, ulubiona w naszej literaturze religijnej od od połowy XV wieku) uzdrowił w sobotę, aby i mogli nawadzić albo osoczyć" (zwyklejszy terminus XV wieku jest osoczyć dla oskarżyć, w Rozmyślaniu jednak i nawadzić

<sup>1</sup>) Raz cytuje Rozmyślanie Ewangelie św. Mateusza tak: na to kładzie św. Maciej (!) doliczenie i t. d.

Digitized by Google

1

częste, np. nie nadziewajcie się, abych ja was nawadzł u mego ojca, jestciten, który was nawadza, Mojżesz, w którym to wy nadzieję macie). Albo:, ale nikt nie może przyszyć płata sprostnego sukna ku staremu odzieniu, bo by sprosne sukno wyciągnęło się od owego starego i byłaby gorsza dziura, niż pirwiej. Podobno królestwo niebieskie sieci niewodu wpuszczącemu w morze, którąż zajmie z każdego rodu rybiego i t. d. Będzie jako drzewce, jiże ptacy przylecąc siadają na jego odroślach i t. d. Ale to rzekł nie przeto jiżby nań przysłuszało ubóstwo oprawiać, ale juże był złodziej; strzegłem jich, jiże ni jeden nie zginął jedno syn stracenia *czuż Judasz*" i t. d., i t. d.

Otóż starożytne słowa, obce już zupełnie XVI wiekowi, dziwne spajanie się niektórych terminów z terminami Biblii Zofii dowodzą dawności i tego tłumaczenia Ewangelii, i nie mogło ono wyjść z pod pióra rówieśnika księży Paterka lub Opecia, lecz sięga czasów przed rokiem 1500. Takie wyspy, niesłychane w całej polszczyźnie (prócz Biblii Zofii), trzem, znane w dawnych Psalterzach tylko, zuścić się, truchły (smutny), gospodzin i gospodnowy i t. d., i t. d. dowodzą tego samego, do czego dochodzimy z porównania np. takich np. fragmentów tłumaczenia z tłumaczeniem owem przed r. 1450, z któregośmy w rozdziale trzecim ustępy przytaczali. Więc w podobieństwie o słudze niewiernym i t. d. (z św. Mateusza XXIV) czytamy: "miej dziękę sługo dobry a wierny... wnidź w wiesiele pana twego... nad wyelem cię postawię... miałeś polecić kamsorom albo tem co pieniądze przemieniają wziął bych me pieniądze z zyskiem... zawitajcie błogosławieni ojca mego osięgnicie, wam zgotowane królestwo od początku świata" i t. d.

١

Ostatnia część Rozmyślania, najobszerniejsza, poświęcona Męce Pańskiej. Jeżeli już przedtem autor nasz rozszerzał tekst ewangeliczny o liczne glosy albo wywody jeżeli przeplatał np. opowiadanie z Vita Metrica szerokimi ustępami o Herodzie, familii jego i ich walkach, to teraz przytacza coraz obszerniejsze wywody i dociekania teologiczne. Jakiego one były rodzaju, jak się autor łamał z trud-

Digitized by Google

4

nościami wysłowienia, o tem mogą nas pouczyć następujące wyjątki.

"W (ogrójcu Jezus) począł się modlić rzekąc Abbapater, jakoby rzekł ojcze! ojcze! bo to słowo abba po żydowsku tako wiele rzeczono, jako ociec. I chciał miły Jezus to słowo dwoje (dwa razy): ojcze, ojcze, jako my mówimy po polsku kiedy kogo pilno upominamy, a bracie, bracie, możesz to prze mię uczynić. Takie naiwne powoływanie polkich zwyczajów i stosunków trafia się czasem: święto żydowskie objaśnia np. "naszymi świątkami" t. j. (zielonymi albo powie: i mógł miły Chrystus rzec onę przy mowę t. j. przysłowie — pospólnego luda prawda przebija głowę, a dobry uczynek szyję łamie: staropolskiego przysłowia tego nie zna Księga Przysłów Polskich S. Adalberga).

(Przy ucięciu ucha Malchowego przez Piotra czytamy:) "Na to kładzie święty Maciej doliczenie, wszelki który weźmie miecz czuż (to jest) ku pomszczeniu krzywdy jemu uczynionej od miecza zginie... ale by mogło być tu spytanie. Mógłliby namiastek świętego Piotra dobyć miecza przeciw tym, którzy sie przeciwiają świętej wierze? ktemu odpowiedzieć tako: jiż niema miecza dobyć papież swą włością rzekąc jiże nie jest podobno przez jego dostojeństwo i przez jego świętość – ale może kazać. I mówi święte Biernat ku Eugeniemu biskupu, rzekąc: twój miecz świecki jest snadź twe skazanie albo powiedzenie ale nie twą ręką ma być dobyt, boby tobie miecz nieprzysłużal nikako był. Krystus nie odpowiedział: dosyć jest, ale był rzekł: wieleć jest. Ale duchownego ma dobyć duchowny, czuż klątwa, a miecza ma dobyć rycerz kapłańskim powielenim kaźń cesarską i t. d". (i tak przez trzy stronice niemal objaśnia autor nasz "węzły" teologiczne o używaniu miecza świeckiego w rzeczach duchownych).

(Gdy Chrystus mówi do Judasza: przyjacielu) "mieni się, jiże to rzekł w uwłoczeniu albo przewrotnie przez wyobrażenia tej figury Antifrasim, która jest kiedy jinne mówią a jinne rozumieją, jako tu miły Chrystus wiedząc Judasza zdrajcę i nieprzyjaciela, wszakoż zowie ji przyjacielem". Tu objaśnia więc nasz autor figurę retoryczną; o tym-

że Judaszu, gdy go Chrystus posadził między sobą a matką (widząc się z nią po raz ostatni w pokoju) czytamy następujące filozoficzne dociekanie: "kiedy miły Jezus na śmiarę swej swiętej miłości posadził Judasza między sobą a swą matką, bacz, tu sie przemienia nauka filozofa, jiże obopólne rzeczy są podlejsze, a pośrodek czelniejszy — owszeją tu musi być przeciwno, bo tu jedno, Krystus, jest studnia wszej prawdy z jednej krainy, z drugiej krainy jest matka Jezukrystowa, studnia wszej miłości."

Jak tu usuwał dyalektyczną trudność, którą sam sobie wystawił, tak na innem miejscu morały prawił np. "jiże dobrzy przed się bacząc zapominają zasobka, a źli takież bacząc poślednie rzeczy, czuż świeckie, zapominają przyszłych, czuż duchownych, bo u nich czuje oko myśli, a przeto przodku zapomniawszy czują światu". To upomina: "swawola boga gniewa, raj łupi, *pkieł* (termin staropolski zamiast *piekto*) bogaci" i t. d. Albo objaśnia, dlaczego Zbawiciel w ogrójcu przeciw przyrodzeniu krwią się pocił: "miły Krystus był bardzo rozkosznego przyrodzenia przeze wszej obfitości czusz przez śmierności tako jiże prze wieliką mękę umierność ciała jego czystą krew miasto potu wypuściła."

Słów nie żałował nasz autor, więc powie np. "myślił Piłat, jiże weźrzawszy żydowie tego złego i przeklętego człowieka i Jezu Krysta pełnego wszytkiej dobroci będą sromać prosić tego złego człowieka Barabasza i że prawym przypędzenim muszą prosić Jezu Krysta." Niewyczerpany on w szczegółach męki Pańskiej, i tak: w noc po uwięzieniu naśmiewają się zeń słudzy kapłańscy i mowią: "o Jezusie snadź ci mirzka w oczu, ba pokrzep się im, *dobry druże* (znowu nadzwyczaj rzadki w całej polszczyźnie termin staropolski, i w Biblii Zofii zachodzi), takeś omdlał jakoby niemiał Boga Ojca, ba pochwaci się, ale nie daj się sromocić."

Ciągu i słów Ewangelij kanonicznych autor nasz nie trzymał się wcale; wracał on do szczegółów z Vita metrica, opowiadającej z największą czułością a raczej czułostkowością żegnanie Matki i Syna. Rozpierał treść wcią-

ganiem komentarzy, nietylko z Historia Scholastica, ale i z Szymona de Cassia i innych scholastyków; wplatał cały apokryf, tak zwaną Ewangelię Nikodemową. Nie wchodzimy jednak w szczegóły, bo najpierw w Rozmyślaniu przemyskiem brak było końca, urywało ono za swoim wzorem na wywiedzeniu Pana na Golgotę i nie umiemy powiedzieć, dlaczego już tu urywało, czy to, że oryginał przypadkowo tylko zdefektowano, czy też, że autora samego zaskoczyła śmierć nagła (jak np. księdza Paterka zabitego przez szlachcica), lub jaka przeszkoda nie dozwoliła mu dzieła dokonać. A powtóre, od kilkudziesięciu lat znikło i samo Rozmyślanie, i byłoby pracą zbyt zmudną. a niewdzięczną z nikłych cytacyj wyprowadzać, odtwarzać całe ustępy - tembardziej, że mamy przecież pomnik, drukowany nawet Opecia "Żywot Chrystusów", który, chociaz nie tak obszernie, ale po części to samo opowiada. Zgoda między Rozmyslaniem a Opeciem bywa nieraz niemal dosłowna. Oto np. ów ustęp o naigrawaniu się sług kapłańskich brzmi u Opecia: "jeszcze się naśmiewając, do Niego mówili: pokrzep się, Jezusie, jakeś to omdlał, jakby Boga Ojca nie miał". Albo czytamy w Rozmyślaniu: "jego święte lice obito i zoplwano, jego święta głowa była zdruwyna" (nieczytelne), ale u Opecia brzmi toż miejsce: "bo w ten czas jego krasa była oddalona, bo jego święte lice ubito i zeplwano, jego święta głowa była zdiurkowana". Gdy u słupa Chrystus w krwi własnej stał biczowany, opowiada Rozmyślanie o żydzie jednym, że "rzuciwszy się między je ku miłemu Jezu chrystowi i rozciął wszytki więzy, albo powrozy, któremi był związan, aże stał poszn (nieczytelne, może prożn...), gdyż miły Krystus, juże próżn stał tako ukrwawiony" - w Opeciu zaś na temże miejscu czytamy: "Jezusa, gdy jako bez miłosierdzia długo bili, jeden tamo przyskoczywszy jął im łajać, rzekąc: o miłościwi ludzie tako chcecie zabić człowieka jeszcze nie osądzonego, a przeto, wziąwszy nóż, oberżnął powrozy u owego słupa, a tako Jezus miły, nie mogąc stać na nogach dla silnego zemdlenia, padł na ziemię w swoją krew". I jeszcze jeden przykład: przed Ecce homo ("owa

toć człowiek") Piłat myśli "ale jedno ji uźrzą smiłują sei nad nim" (Rozmyślanie) — w Opeciu "Piłat począł sobie myślić: jedno żydowie pana Jezusa uźrzą, tedy się nad nim zmiłują i puścić go każą". I tak możemy coraz z Opecia uzupełniać wypiski ks. Petruszewicza, więc do "dwiema dragoma" Rozmyślania dodajemy z Opecia: "i wcisnęli mu (Krystowi) ją (koronę z ciernia kończystego i wielmi ostrego) dwiema drągoma tako mocno, jiże ty jiste ostrożyny przeszły jego świętą głowę". A podobna zgoda Opecia z Rozmyślaniem i w partyach początkowych.

Nie analizujemy więc szczegółowiej dwóch ostatnich trzecich Rozmyślanią; naprowadzałyby one nas na niejedno ciekawe zestawienie; np. jeśli Rozmyślanie twierdzi, że "ta Judaszowa spowiedź nie godziła się prze trojaką rzecz", to wiemy z Ludolfa Vita Chriti, dlaczego ta "non valuit ista confessio (nie była bowiem "propter amorem Dei, deerat spes veniae i t. d.). Wiemy też, że "Ewangelię Nikodemową" znano dobrze w Polsce w XVI wieku, i w druku (bo o drukowanej chyba mówi kniaź Kurbskij, że ją Polacy posiadają) -- otóż całe ustępy z tej Ewangelii, której starszego tekstu nie posiadamy, są w Rozmyślaniu: np. kazał Piłat Chrystusa wołać przez "cursora" osobnego, nie jak zazwyczaj przez "preco" (herold, woźny); otóż żydowie sarkają na niego: "czemuś jego niekazał zawołać głosem jako prawo podwojskiego, a ty jeś poń posłał posła a on uźrzawszy ji i dał jemu chwałę i postarł jemu ręcznik, który dzierżał w ręce i rzekł jemu: panie, wyńdzi, zowie cię król". Gdy Jezus przed Piłata wchodzi, schylają się przed nim chorągwie, żydzi "zawołali przeciw chorążam", że to naumyślnie uczynili, i "Piłat karał chorąże, jiże się nachylili przeciw Jezusowi", ale ci, poganie, wyparli się umysłu; więc kazał Piłat wybrać dwunastu silnych ludzi, żeby trzymali znaki, a ku dawniejszym rzekł: "przysiegajęć (forma starożytna! w wieku XVI nigdy już nie używana) wam przez moc cesarską i zdrowie (w tekście łacińskim tylko: iuravit eis per salutem), niżli schyliłybyć się chorągwi, kiedy pójdzie on w wietnice (t. j. ratusz), jiżeć wasze głowy mają

ścinany być"-lecz chorągwie i w ręku żydowskich nachyliły się same ponownie.

Zatrzymujemy tak długo uwagę czytelnika nad-może już i nie istniejącem - Rozmyślaniem przemyskiem, ponieważ to najobszerniejsza, najciekawsza i najoryginalniejsza pamiątka całej naszej literatury religijnej w narodowym języku. Inne jej pamiątki, toć tylko tłumaczenia z łaciny albo jeszcze częściej z czeszczyzny, nieraz bardzo nieudolne przelewania słów czeskich i zwrotów w polskie. Rozmyślanie nie poszło za żadnych czeskich wzorów, jest oryginalnem-o ile kompilacye oryginalna nazywać można. Nie trzyma się jednego źródła, łączy ich kilkanaście: Vita Metrica, Ewangelie kanoniczne, Historya scholastica, Evangelium Nicodemi, komentarze Pisma św. (Ludolfa, Szymona z Cassii i i.), czerpie nawet ze źródeł zupełnie mi nie znanych, np. cudów niektórych (Maryi w kościele jerozolimskim wobec kapłana; Jezusa między dziećmi żydowskimi) nigdzie nie odnalazłem, chociaż nawet w angielskim inkunabule (Caxtona De infantia Salvatoris) szukałem. I literatura polska, tak uboga i co do apokryfów w narodowym języku, wysuwa się przez to Rozmyślanie odrazu na pierwszy plan. Ona, ustępująca zawsze czeskiej, niemieckiej i t: d. co do ilości i objętości źródeł, przedstawia najobszerniejszą, jaka znamy, kompilacye, siega do tekstów kanonicznych i niekanonicznych, do objaśnień słownych, rzeczowych, scholastycznych i teologicznych, nie gardzi wskazywaniem polskich stosunków, przysłów, zwyczajów. Dzieło, które na 840 stronicach Żywot Pański do Golgoty doprowadziło, jeszcze co najmniej paręset stronic potrzebowało, aby dopowiedzieć Ukrzyżowanie i Zejście do piekieł (drugą część Ewangelii Nikodemowej), Zmartwychwstanie i Wniebowstąpienie, dalszy Żywot Matki Boskiej i jej chwalebne Wniebowzięcie (wedle słynnego apokryfu). I pytamy zdziwieni, kto potrzebował tak obszernego dzieła i kto je wykonal?

Może się mylimy, ale szukalibyśmy autora między mistrzami krakowskimi; obfitość literatury, znajomość wszelkich źródeł, lubowanie się w szczegółach scholastycznych mimowolnie mistrza krakowskiego, kolegę Paterka, Wróbla, Opecia, na myśl przywodzą; on może od nich nawet nieco starszy, może jeden z tych trzech do dziela rąk przykładał. Pierwsza ewentualność wydaje nam się prawdopodobniejszą, bo język tych trzech mistrzów krakowskich nie wyjawia zbytniego podobieństwa z językiem Rozmyślań, wolimy kogoś czwartego, anonima jakiegoś, ale mistrza krakowskiego, z początku XVI albo i z końca XV wieku o autorstwo czyli raczej kompilatorstwo pomawiać. Z jego źródeł (a może nawet i z niego samogo?) korzystali i Paterek i Opeć. Nieznany nam "mistrz krakowski"—niech czytelnika śmiałość naszego twierdzenia co do osoby "mistrza" nie gorszywywiązał się wcale dobrze z swego zadania. Na nasz smak traktuje on nadto rozwlekle swój przedmiot, powtarza się, omawia zbyt obszernie, wyraża się bardzo naiwnie - ależ rzecz swoja przeznaczał dla laików, może dla kobiety, pragnącej z całego serca dobadać się wszystkich tajemnic, jakie "tajemnicy" (bo tak "sekretarza" tłumaczy) o Żywocie Najświętszym zebrali.

Zamiast łacińskiego terminu podstawia on nieraz określenie jego, np. w podobieństwie o Samarytaninie miłosiernym powie: "tako jeden kapłan idąc tą jistną drogą uźrzawszy ji i minął takież i trojega święcenia żak" (zamiast "lewita"); to powie: "kiedy miły Jezus szedł z swoimi zwoleniki po życie po polu sianym"; polszczyzna jego nieraz świetna; on może pierwszy niejednego czasownika użył, jeśli go sam nie utworzył, np. "poczęli bić miotłami barzo żytkimi (por. narzecz owe zidki żwawy, szparki, koń zidki, chłop zidki, dziś jeszcze na Podhalu używane) tako trudno, aż zbrózdzili jego ciało. O Judaszu, powie że skrzepł; i dziś miejscami lud nasz rozróżnia wyraźnie: o chrześcijaninie mówią że umari, o zwierzęciu, że zdechło, a o żydzie i niechrześcijaninie, że skrzepł, chociaż wyrażenie to wychodzi z używania. Teraz zrozumiemy, dlaczego Rozmyślanie prawi od siebie: "a takoż obiesiwszy sie skrzepł na powietrzu (łacińskie źródło, Historya scholastica, tych wyrazów wcale niema) a rozpukszy sie wylały sie jego wnętrze" "laqueo se suspendit et crepuit medius effusis visceribus". Objaśniał ile sił starczyło: więc

prawil np. o naturze Jezusowej "bo kakoli mily Jezus był błogosławion od pirwej godziny swego poczęcia jilkoż ku duszy, wszakoż według ciała podróżnik przed swym zmartwychwstaniem, ale po swym zmartwywstaniu był błogosławion na duszy i na ciele". Objaśnienia jego nieraz dziwaczne, np. "wojska i żołdnirze, czuż jen nad nim był, bo żołnierz słowie jen nad tysiącem rycerzów włodnie<sup>4</sup>!-żołnierzy zwykle włodykami nazywa (staropolskim zwyczajem) wiec u niego "pytali jego (Jana Chrzciciela) i włodyki: co uczynimy i my? a on im: nikogo nie bijcie ani komu potwarzy czyńcie a dosyć miejcie na swych żołdziech". Słowa łacińskie on nieraz zatrzymuje, ale doda i polskie objaśnienie, np. "epistola albo poselny list", "starszy popowie albo prelaci"; "używał cilicium z włos" (utebatur cilicio de pilis camelorum Historya Scholastica), chociaz na innem miejscu<sup>1</sup>) je włosienicą dobrze przetłumaczył; używa prorok i profeta; nie przetłumaczył "ebur" kością słoniową, ale je tak zostawił (żeby jego były silno białe jako jabur światłe). Nawet figulusa (przy roli Akeldema) nie przełożył, napisał tylko nie wyrozumiawszy należycie Historya Scholastica:" wszedszy w radę kupili za nie ("za trzydzieści pieniądzy") rolę figulową tako rzekącego (nazwanego), bo figulus może tu być włoście (własne) imię tej roli (!) albo tego człowieka, którego była ta rola i dali je na pogrzeb pielgrzymom, które sie stało bożym przeźrzenim" (ale u Comestora tylko: emerunt agrum figuli, cuiusdam scilicet figuli vel est Figuli proprium nomen etc.). Nietylko łacińskie, objaśniał on i polskie słowa, np. onci był mężobójca albo głównik (stary termin polski!) od początku świata; przed strachem chelstu albo ryczenia morskiego (sonitus maris Łukasz 21, 25), prawi o *ćmach albo o zastępiech* (cma oznaczała miriadę, widzieliśmy to wyżej w Nowym Testamencie 1556 r.), pomawiali albo winowali, pomsta albo odpłata, pogrzebł albo pochowal i t. d., jakby sie sam wahal w doborze słów. A prze-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Napelniło słowo Jeremiasza proroka rzekącego: ty ale, ty dziewko luda mego, opaszy sie we włosienicę *czuż* zgłem (narzeczowa forma, zamiast gzłem) włosianym, przytrzęśni sie popiołem".

cież znał wszystkie tajemnice mowy polskiej; jeśli np. dziś jeszcze w mowie ludu używa się przeważnie wyrazu wartki, wartko, zamiast prędki języka książkowego, toć i on powie o prędkim kroku Chrystusowym: było wartkie jego poszcie. On używa czasownika sukać (nawijać i t. d., sukała złoto na jedwabi i pawłoki), nieznanego już innym; krzywy w znaczeniu winny (rzekąc, jiże on krzyw o jego śmierci; słysząc posłowie i tę i owę stronę skazali je krzywe ale nie ku śmierci i t. d.), zna charpęci (bezdroża) i t. d.; raz użył słowa, zupełnie innym pomnikom nieznanego; "dyabeł jegożeś zwolenikiem i siebrem uczynił"--sieber, siaber, to białoruski, "litewski" termin dla towarzysza.

Na zakończenie tych przydługich wywodów przytaczamy jeszcze jeden ustęp dla naiwnego wysłowienia, dwa inne dla nieznanej nam historyi: lud jerozolimski schodzi sie przeciw Jezusowi u Kaifasza "panie w Jeruzalem, który były wstały z sześci niedziel albo s połoga (położnicę zwano u nas sześciniedziałką) tego dnia i wodziły sie, takie wziąwszy swoje dziatki, które jedno czterdzieści dni miały od urodzenia, i szły przeciw miłemu temu Jezusowi". Nie znam zaś następnej legendy (z początku Ewangelii, nie od Weroniki!); "niewiasto, maszli rąbek albo chustę białą? I mam panie, panie miły; wziąwszy z swej głowy podwikę jako wtenczas wdowy nosiły "wziąwszy miły Jezus one podwikę i przytknął ku obliczu swemu" (żeby podobieństwo swej twarzy wyrazić?): Druga zaś zaczyna: "jeden czarnoksiężnik, który też był zdział (nałożył sobie) imię Jezus, ten uczyniwszy sie bogiem i zwiód niektóry lud w galilejskiej ziemi:" czy to może ze skargi żydowskiej przed Pilatem?

Rozległość tego dzieła (może i brak dokończenia) przeszkodziły pojawieniu się dzieła tego w druku, dokąd przecież Żywot Chrystusów Opecia się dostał: ale może treść stała na przeszkodzie: czasy nie były po temu, żeby smakowały bez wyboru w pobożnych wymysłach średniowiecznych; czas był już nie po temu. Dzieło Opecia nie opływało w tyle szczegółów, powiedzielibyśmy romantyczności religijnej, wzbogacało tylko miejscami poważny i piękny utwór średnio-

Literatura religijna. - Cz. II.

wieczny, utwór wzniosłego nabożeństwa, dodatkami z źródeł apokryficznych: w nich gubiło się niemal Rozmyślanie.

Przyszło więc ono za późno; czytelników mimo to znalazło, jeśli dwa odpisy (ułamek Czartoryskich i rękopism przemyski) do naszych dni dotrwały. A nie przyszło ono bynajmniej odosobnione. Na przełomie średnich wieków, między r. 1490 a 1510, powstaje stosunkowo bogata literatura apokryficzna i, choć późno, stara się luki dotychczasowe pobożnego czytania, budującego "czcienia" na książkach, pozapełniać. Zjawia się cały szereg utworów, które tłumaczą Historyę trzech królów, Sprawę o męce Pańskiej pisze Opeć Żywot Chrystusów (na naleganie pobożnej królewny), Paterek traktaty Maryjne, nieznany nam z nazwiska mistrz krakowski – nie Opeć przecież? owo najobszerniejsze, koronę niby całości, owo Rozmyślanie. I należy uwzględnić, że rośnie sztuka tłumaczenia, ustala się prawdziwa proza polska: Biblii Zofii, chociaż po polsku napisana, miejscami (wcale licznymi) ani zrozumiesz, również niedoleżne tłumaczenie Historyi trzech króli, zato Opecia i Rozmyślanie czyta się z łatwością, rozumie bez nadzwyczajnego napięcia myśli. Prawda, i oni nie beznaganni: szczególniej w Rozmyślaniu bróżdzą nieraz konstrukcye całkiem łacińskie i nieco niedolężne oddawanie sensu oryginalnego (por. np. takie "nieprzełączność albo głębokość słów albo pytania" i t. p.) – mimo to postęp jest znakomity.

I oto dochodzimy do nadzwyczajnego ożywienia literatury w języku narodowym w tych właśnie czasach. Prawda, jak pierwsze druki polskie wcale nie odpowiadają duchowi czasu, odrodzenia i następującej niebawem groźnie reformacyi, jak one sięgają zupełnie w średnie wieki, dają Marchołta i Poncyana, Bonaventurę i Herbarze (zielniki), Tarcze i Ogrody duchowne, legendy o Józefie czy o Aleksym, tak i rękopiśmienna przed drukami literatura, literatura owych lat 1490 — 1510, całkiem w średniowieczu najgrubszem ugrzęzła. I powiał ostry wiatr i zwarzył ten spóźniony rozkwit apokryfów średniowiecznych, i tylko drobna część ich, z Opeciem na czele, przetrwała burzę umysłową

nadciągającą z zachodu. Na Rozmyślanie do druku było już zapóżno. O innych apokryfach pomówimy jeszcze osobno w związku z resztą literatury budującej, jaką nam nasze średnie wieki przekazały.

Nie udało nam się wprawdzie odkryć autora Rozmyslania, ale możebnem jest, że to Opeć. Podobieństwo języka Żywota, a Rozmyślania w poszczególnych słowach bardzo znaczne. Obaj używają np. wyrazu mieście (obywatel); nikakiej (bynajmniej - znane wtedy ogólniej), czeluści (policzki, jagody i czeluści moje u Opecia, uderzyli cie kło w prawą czeluść, mówi Rozmyślanie); pirwcj niż dwojcy kur zapoje u Opecia – pirwej niżli kur dwojc zapoje w Rozmyślaniu; szybienica u obu; wietnica (ratusz) także; śmiada i czarna Opeć (czarna i śmiada Rozmyślanie); serca kąblecie w bogactwie u obu; nic gorzczejszego u Opcia, gorzczejszy w Rozmyślaniu; gospodnie tu i tam, o gorze mnie (biada), nasilniej (bardzo), karbana (później karbona), różny (pochwa), siepać, pośrątnie i potka was i t. d., tak samo u obu! Wobec takiej zgody myśl utożsamienia obu autorów, pracujących na tem samem polu spółcześnie, zbyt awanturniczą się nie wyda; do Żywotu mógł się Opeć zabrać, wykończywszy (czy porzuciwszy dla niego, dla pracy podjętej na żądanie królewny) Rozmyslanie. Ale to tylko domysł.

"Rozmyślanie" może zaginęło na zawsze; niech że choć na tych stronicach ślad zostanie dzieła bogatego w treść, w treść niezwykłą i różnoraką, niepośledniego co do języka i formy. I ono przyczynia się—jeżeli nie do tytułów chwały studyum krakowskiego—przynajmniej do rozwidnienia tego mroku, w którym zamierzchły dla nas dawne pomniki, z którego je powoli, częściowo na jaw wydobywamy, uprzątając uparte przesądy o ubóstwie literatury narodowej i zbyt późnem jej powstawaniu.

Kogoby zaś wielomowność i rozwlekłość tekstu "Rozmyślania" raziła, temu przypomnę słowa, które w pół wieku później Wawrzyniec z Przasnysza, w swej Nauce o prawdziwej i fałszywej pokucie (r. 1559 — której pyszny egzemplarz biblioteka Wallenroda w Królewcu posiada), po-

łożył: "to wszystko jest nieco przyszerszym wypisano, bo zaprawdę musiałem to czynić dla niedostatku słów języka naszego, dla którego jeno słowo łacińskie musi i trzemi języka naszego wyłożyć dla łatwiejszego wyrozumienia ludzi prostych, dla których ja, jako prosty nawięcej ty księgi pisał, mądre do mądrych odsyłając".

KONIEC.



•

•

ν.

